

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Parbard College Library



BEQUEST OF

JEREMIAH CURTIN
(Class of 1863)

RECEIVED SEPTEMBER 3, 1913

him

Jeremiah Certin, Slow 70.4,8

м. о. кояловичъ

# ИСТОРІЯ

# РУССКАГО САМОСОЗНАНІЯ

по

ИСТОРИЧЕСКИМЪ ПАМЯТНИКАМЪ

14

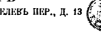
научнымъ сочиненіямъ

ИЗДАНІЕ ТРЕТЬЕ, БЕЗЪ ПЕРЕМЪНЪ





Типографія А. С. Суворіна. Эртелевь пер., д. 13



Slaw 601.10.7

The ball

Harvard College Library
Sept. 3, 1913
Bequest of
Jeremiah Curtin

**DOUND** SEP 23 1914

# оглавление.

**Памяти Михаила Іосифовича Кояловича. XI. Предисловіе. XXXIX.** 

Глава I. Состояніе науки русской исторіи и ея литературы. Важность исторіи науки русской исторіи 1. Отрывочные научные труды по этому предмету 2. Библіографическіе труды 3. Исторія славянскихъ литературь гг. Пынина и Спасовича 4. Указаніе на литературу русской исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина 9. Нашъ планъ исторіи науки русской исторіи и его особенности 9.

Глава II. Первоисточники. Степень летописнаго у насъ знанія въ старыя и новыя времена, многочисленность и разнообразіе списковъ літописей 10. Частное, общественное и оффиціальное значеніе літописей 11. Особепности лътописной дъятельности 12. Связь ея съ русскою государственностію 12. Древняя летопись. Ея главные списки 13. Исторія вопроса о составе древней летописи 14. Общерусскій характерь древней летописи 19. Происхожденіе нашихъ льтописей 20. Областныя льтописи. Областныя особенности вь продолжении древней лічтописи по лаврентієвскому и ипатієвскому спискамъ 20. Л'втописи новгородскія. Іоакимовская тітопись 21. Собственно новгородскія летописи 22. Исковскія летописи 23. Летописи западнорусскія 24. Летописи переходнаго времени 26. Летописи московскаго періода 27. Вставочныя статьи въ нихъ 28. Развитіе энцивлопедичности въ древней Руси 30. Хронографы 31. Изданія л'ятописей 32. Важивишія изслідованія нак 33. Акты, посланія, письма. Понятіе обь нихъ, историческая судьба автовъ 34. Заботы объ изданін актовъ. Новиковъ 35. П. М. Строевъ 37. Основавіе археографической коминссін и акты, ею изданные 38. Областныя археографическія коммиссін 40. Описанія архивовь 41. Преувеличенное вначеніе актовь 42.

Глава III. Иностранные писатели. Ихъ значение и особенности 43. Древніе греческіе и римскіе писатели 44. Греческіе писатели съ V и VI вѣка 44. Писатели арабскіе 46. Писатели западноевропейскіе старыхъ временъ 47. Писатели нѣмецкіе, прусскіе и Генрихъ латышъ 49. Писатели временъ татарскаго нга—итальянскіе и арабскіе 50. Писатели временъ усиленія московской государственности 51. Писатели ливонскіе 60. Разноплеменные писатели смутнаго времени 61. Писатели послѣ возстановленія русской государственности 63. Писатели со времени Петра. Сочиненія служилыхъ въ Россіи иновемцевъ 64. Сочиненія нноземныхъ пословъ 64. Изданія и изслѣдованія иноземныхъ писателей 66.

Глава IV. Первые опыты прагматическаго изложенія событій. Поэтическія сказанія. Вылины 68. Слово о полку Игоря Святославича и подобныя ему сочиненія 71. Авраамій Палицынъ 75. Степенная внига 76. Сочиненія Курбскаго 76. Котошихинъ 78. Домострой Сильвестра 79. Справочный матеріаль въ нашей старой литературѣ 80. Исторія Грибоѣдова 82. Кіевскій синопсисъ 86. Предположеніе составить исторію при Өеодорѣ Алексѣевичѣ 87.

Глава V. Время Петровское. Вліяніе его на развитіе нашей науки 88. Заботы Петра о составленій русской исторій и ихт. неудачи 89. Манкієвь 90. Труды Байера 91. Труды Миллера 91. Татищевт. Его біографія 92. Отношеніе его трудовь въ прежнимъ русскимъ трудамъ и въ трудамъ нѣмецкихъ ученыхъ 93. Его планъ изученія Россій 95. Изданіе его трудовъ и отношеніе въ нимъ критики 97. Споры о призваній князей. Миллеръ, Тредьяковскій и Ломоносовъ 99. Исторія Россій Ломоносова 103.

Глава VI. Шлецеръ. Направлене политики и общественности въ Россіи при Елисаветь и Екатеринь II 107. Заботы Миллера найти себь преемника, выборъ Шлецера, образованіе и научныя ціли Шлецера, прибытіе его въ Россію, сближеніе и разладъ съ Миллеромъ 108. Митнія Шлецера о трудахъ по русской исторіи и собственные его планы 111. Шлецеръ сділанъ русскимъ исторіографомъ. Его труды въ этомъ званіи въ Россіи и заграницей 113. Не-

сторъ Шлецера 114.

Глава VII. Равработка русской исторіи въ XXIII ст. невависимо отъ Шлецера. Разработка ея въ Петербургіз 118. Князь Щербатовъ. Его характеристика, какъ общественнаго ділтеля 119. Его исторія. Взглядъ на русскія древности. Достовірная исторія. Достониства и педостатки исторіи князя Щербатова 120. Волтинъ. Его образованіе п обстоятельства, вызвавшія на литературное поприще 121. Его разборъ исторіи Леклерка 122. Взгляды Болтина на историческую судьбу Россіи и на самодержавіе 122. Пониманіе имъ положенія русскаго простого народа 124. Полемика между Болтинымъ и Щербатовымъ 127. Изученіе Екатериной ІІ русской исторіи 130. Трудъ Елагина 132. Мийніе Шлецера о состояніи русской исторіи за это время 133. Разработка русской исторіи въ Москвъ. Бантышъ-Каменскій 134. Новиковъ и его школа. Масонство 137. Мийнія школы Новикова о положенія простого народа 138. Обличеніе ісвунтовь 139. Вопрось о развитіи общечеловіческомъ и національномъ 140.

Глава VIII. Карамент. Его воспитаніе въ кружкѣ Новикова и дичныя его вачества 141. Его путешествіе за границу и вліяніе этого путешествія на развитіе народнаго чувства и на изученіе русской исторіи 142. Историческій матеріаль въ произведеніяхь Карамзина по изящной словесности 143. Изученіе имъ русской исторіи и историческія статьи въ его журнал'в В'встникъ Европы 144. Похвальное слово Екатеринъ II. Вягляды Карамянна на права человъка, на просвъщение, на русскаго крестьянина, на самодержавіе 147. Званіе неторіографа, данное Карамзину. Досада Шлецера и причины ся 151. Двінадпатильтніе труды Карамзина по составленію русской исторін 152. Сужденіе Погодина о содержаніи исторіи Карамзина 153. Изследованіе Карамзина о нашихъ древностяхъ. Отношеніе его къ взглядамъ Шледера. Новые памятники. Взглядъ Карамзина на удъльныя времена, на московское единодержавіе 154. Изданіе его исторіи 156. Отвывы объ ней Погодина, Жуковскаго 157. Сужденія тогдашнихъ противниковь Карамзина 157. Крайнія тогдашнія направленія, —декабристы и Аракчеевъ. Положеніе Карамзина среди этихъ крайностей 159. Взгляды его, высказанные въ запискахъ 1811 г. и 1819 г., и сравненіе ихъ съ его взглядами въ Исторіи россійскаго государства. Понятія его о русской государственности и русскомъ самодержавін 161. Нравственные идеалы и требованія 165. Взгляды Карамзина на русское общество, на дворянство и на крестьянство 167. Объясневіе этихъ взглядовъ 170. Сужденія о Карамзин'в въ стольтній юбилей его. Сужденія С. М. Соловьева 171. Н. В. Калачева 173. Профессора Фирсова 173.

Глава IX. Скептическая школа. Исходпая точка ея возгръній 175. Каченовскій. Отношеніе скептиковъ къ Карамзіну и къ Шлецеру 176. Отрицательное отношеніе скептиковъ къ древнъйшимъ русскимъ историческимъ источникамъ 178. Труды Арцыбашева, Станкевича, П. М. Строева 182. Полевой. Его исторія русскаго народа. Сужденія о Карамзинъ. Вагляды на связърусской исторіи съ всемірной 184. Вопросъ о призваніи князей. Завоевательное начало. Феодальное устройство Россіи. Взгляды Полевого на Русскую Правду 187. Византійское начало въ Россіи. Единодержавіе. Борьба между русскимъ феодализмомъ и единодержавіемъ. Вольные города. Полезность татарскаго ига, культурность московскаго единодержавія. Невольная дань Карамзину 190.

Глава Ж. Противники скептиковъ. Погодинъ. Его первоначадьное колебаніе между Карамзинымъ и скептиками. Математическій методъ при изученіи русской исторіи 193. Несторъ Погодина 194. Значеніе лѣтописи Нестора 195. Бутковъ. Оборона русской лѣтописи. Ея содержаніе. Сравненіе съ Нестороиъ Погодина 197. Сочиненіе Иванова о хронографахъ. Объясненіе отступленій Иванова отъ предмета изслѣдованія 200. Его нападви на Байера и Шлецера и защита Татищева 202. Указаніе существенныхъ вопросовъ русской исторіи, отъ которыхъ уклонили насъ ученые нѣмцы, и послѣдствія этого 204.

Глава XI. Новый повороть въ изученю русских древностей. Старанія ученых німцевъ пріурочить наших варяговъ и призванных князей въ опреділенной народности 205. Постановка этого вопроса Эверсомъ. Німецкое и византійское начало русской дивилизаціи и примісь азіатства. Изстідованіе Русской Правды 206. Рейдъ. Смягченіе теоріи Эверса. Равная сила німецкаго и византійскаго начала. Древнее объединеніе славянства и германизма 208. Розенкамифъ. Его изстідованіе кормчей вниги 208. Теорія родового быта у Эверса и Рейда 210. Вмінательство литератора Сеньковскаго. Исландскія саги. Глумленіе Сеньковскаго надъ учеными. Его собственное объясненіе начала русской исторіи. Норманско-финско-славянская смісь 212. Тревога Погодина по поводу этих митеній Сеньковскаго 214. Повороть къ изученію нашихъ древностей закріпляется Грановскимъ. Его объясненія родового быта и отношеній Россіи и западной Европы 215.

Глава XII. Западнославянскіе ученые и ихъ вліяніе на нашу науку. Добровскій. Его филологическія изысканія и пропаведенный ими перевороть въ исторіи славянскихь древностей 217. Венелинь. Его изысканія славянскихъ древностей. Римскій періодъ славянской исторіи и русскій періодъ. Объединеніе русскихъ съ гуннами и болгарами 219. Шафарикъ. Его славянскія древности. Содержаніе ихъ 220. Значеніе русскаго народа въ исторів славянъ и осужденіе мивній о некультурности его 222. Отношевіе 🖊 Шафарика къ вопросу о призваніи князей и о началь нашей государственности 223. Лекціи Погодина о Шафарик 223. Изслідованія, замічанія и лекцін Погодина 226. Его исторія Россін до нашествія татаръ. Взглядъ Погодина на наши древности. На удъльный періодъ 227. Значеніе государственнаго единства. Теорія случайности. Малое вначеніе въ русской жизни внішней формы. Задатки славянофильства 229. Первыя 17 леть царствованія Петра І. Связь старой и новой Россіи. Вопрось о действительности злоумышленій на Петра въ 1689, г. 238. Итоги научныхъ трудовъ тъхъ временъ. Раздъление русскихъ людей на западниковъ и славянофиловъ 239.

Глава XIII. Западники. Направление ихъ дъятельности 240. Пыпинъ. Его важнъйшие труды 242. Профессоръ Иконниковъ 244. Господство западничества въ нашей юридической средъ. Труды юристовъ, на которыхъ сказалась тяга положительныхъ началъ русской жизни. Труды Н. В. Калачева,



А. О. Бычкова, В. И. Сергћевича, Владимірскаго—Буданова, Загоскива, Леонтовича, Самоквасова 244.

Глава XIV. Такъ называемые славянофилы. Краткое изложение такъ называемой славянофильской теоріи 249. Отличіе Россіи отъ западной Евроны 249. Нравственное начало 250. Ремесленность вападно-европейской цивилизаціи 250. Начало русской жизни. Особенное вниманіе ко временамъ московскимъ и его особенности 252. Взгляды на государство и народную жизнь. Самодержавіе и внутренняя свобода, — внѣшняя и внутренняя правда, довъріе между властію и народомъ 252. Русская вемельная община, какъ основа русской исторической жизни. Развитие ея въ въчахъ, земскихъ соборахъ и другихъ формахъ корпораціи 253. Этнографическіе вопросы 255. Общеславянское единство 256. Значеніе православія 257. К. С. Аксаковъ и его труды по русской исторіп 257. И. Д. Бѣляевъ. Его разсказы по русской исторіи 261. Очеркъ исторіи съверо-западнаго края Россіи 264. Исторія русскаго законодательства 265. Списокъ важивищихъ статей Бъляева 266. Лешковъ. Его сочинение: Русский народъ и государство. Отношения между государствомъ и земствомъ у другихъ народовъ 266. Особенности этихъ отношеній въ Россіи. Особыя народныя идеи 267. Русская земская община съ древнъйшихъ временъ 269. Русская община въ удъльныя времена. Дворъ. Повинности. Круговая порука 372.

Глава XV. С. М. Соловьевъ. Сочиненія его 275. Пріемы при ивложеніи исторін Россін, 276. Теорія родового быта, ея противорьчія и неизбыжность пжъ 278. Теорія разрушенія стараго п совиданія новаго 279. Связь исторін народа съ природою его земли и ослабление цивилизации по направлению съ юго-запада на съверо-востокъ 281. Различіе въ этомъ отношенін между Россіей и вападной Европой, въ частности Германіей. Устойчивость, богатство определеній, камень и каменныя гиста въ западной Европе, и разбросанность, неустойчивость, недостатовъ опредъленій, богатство дерева и деревянныхъ зданій на Востокъ 281. Вопросъ о патріотизмъ, посужденіе славянофильства 284. Цивилизація, общечеловъческое достояпіе и неизбъжное приниженіе своего, народнаго 386. Стихійныя силы 386. Просвітительная миссія русскаго государства и косность русскаго народа 387. Краткое наложение и критическій разборь всей исторіи Россіи С. М. Соловьева. Косность, неподвижность восточно-русскихъ племенъ въ древнія яхъ времена. Движеніе у нихъ, произведенное варягами. Разрушение у нихъ родовихъ начадъ. Объединеніе, христіанство, народное сознаніе 287. Крайности движенія въ князьяхъ, дружинникахъ, городахъ, въ церковной јераркіи 288. Процессъ осъданія. Значеніе суздальской области 290. Земледёльческій характерь суздальской государственности 291. Значеніе въ этомъ отношеніи татарскаго ига и возвышенія Москвы 291. Борьба оставших и подвижных силь. Взглядь Соловьева на русское богатырство 292. Дурныя стороны осъданія. Удаленіе отъ образованных странъ. Разделеніе между восточной и западной Россіей. Услиненное положение восточной Россіи 292. Цивилизаціонное стремленіе на запалъ московскихъ государей и косность русскихъ 294. Образование осъдной военной силы въ селахъ и въ городахъ и погоня за убъгавшими отъ осъдлости русскими дюдьми 295. Закрѣпощеніе и города и села 296. Несостоятельность людей духовнаго званія 298. Нравственная несостоятельность вообще русскаго человъка 298. Разборъ этихъ положеній. Невърность взгляда Соловьева на воспитание древне-русского человька и на общественность въ русскомъ народь 299. Различные его научные приемы при одънкъ государственности и народа 300. Наше объяснение возвышения Москвы 301. Политическия задачи московскаго государства временъ Іоанна IV 302. Невърная опънка Соловьевымъ войны крымской и ливонской 304. Невърная оценка Соловьевымъ дълъ вападно-русскихъ 305. Затрудненія Соловьева при изложеніи смутныхъ времень, и способы, какими онъ преодоліваль эти затрудненія 309. Неправильности вообще въ оцінкі московской государственности 311. Значеніе западно-русскаго просвіщенія и иноземное вліяніе въ Россіи 344. Сужденія Соловьева о несостоятельности нашихъ просвітительныхъ средствъ и вопросъ о такъ называемомъ світскомъ образованіи 312. Німецкая слобода и ея торжество 318. Наше объясненіе этого торжества 319. Несчастія Петра, иноземная интрига и геніальность Петра 320. Несомнічныя ошибки Петра въ юные годы. Ненародное направленіе. Подрывъ народнаго и религіознаго чувства 321. Признаніе Соловьевымъ опасности произведеннаго Петромъ потрясенія въ Россіи 322. Любовь Петра къ Россіи 324. Недостатокъ сдержки и нравственнаго отношенія къ живой Россіи и послідствія этого 325.

Процессъ культурнаго движенія послів Петра. Внішнее и внутреннее усвоеніе цивилизаціи. Способъ изложенія Соловьевымъ исторіи этихъ времень 328. Русская косность 328. Необходимость для автора отступить отъ такого объясненія хода ділъ. Времена Бирона 329. Времена Петра III 331. Нашть взглядъ на тіз времена 333. Важность времени Елисаветы Петровны 337. Время Екатерины II 340. Вопросъ объ освобожденіи крестьянъ 342. Разрішеніе русско-польскаго вопроса 348. Сочиненіе Соловьева: Паденіе Польши 350. Общее сужденіе объ историкъ Соловьевъ 351.

Глава XVI. Последователи возвреній С. М. Соловьева. К. Д. Кавелниъ. Его теорія родового быта 352. Значеніе московскаго единодержавія 355. Форма личности, данная старой Русью, содержаніе ея въ новой Россіи 357. Пониженіе русской цивилизаціи въ великорусскомъ племени 358. Чичеринъ. Сочиненіе его—Областныя учрежденія. Вотчинныя начала, путаница и беззаконія 362. Полемика между Чичеринымъ и его союзниками съ одной стороны и славявофилами съ другой 365. И. Е. Забълинъ. Его теорія родового быта въ сочиненіи—Быть парищъ. Сходство и различіе съ Соловьевымъ и Кавелиныть 368. Ослабленіе этой теоріи и сближеніе съ славянофилами въ сочиненіи—Исторія русской жизни 373. Никитскій. Теорія родового быта въ сочиненіи—Очеркъ внутренней исторіи Пскова. Фиктивный родъ 376. Достоньства этого сочиненія по другимъ вопросамъ 377. Хабониковъ. Теорія искусственнаго рода. Сравнительное изученіе родового быта у первобытныхъ и цивилизованныхъ народовъ. Азіатскія черты родового быта. Поздніе признаки кочевого быта у русскихъ славянъ 377. Другія сочиненія Хлѣбоникова 379.

Глава XVII. Реалистическая теорія для объясненія нашего прошедшаго. Щаповъ. Его сочиненіе—Соціально-педагогическія условія умственнаго развитія русскаго народа. Исторія русскаго мозга и нервовъ. Исторія непосредственныхъ впечатлівній и общихъ понятій и началъ реальныхъ 379. Брикнеръ. Исторія Петра Великаго. Превращеніе Россіи изъ азіатской въ европейскую. Византійскія начала и татарскія. Воспитательное значеніе нетровскихъ преобразованій. Отреченіе отъ народнаго начала и усвоеніе космополитизма 381 проектъ г. Брикнера измізнить изученіе русской исторіи примізнительно къ пріемамъ естествознанія 3:6. П. Морозовъ. Его сочиненіе беофанъ Прокоповичъ. Византійское вліяніе въ Россіи. Отсутсткіе научнаго движенія. Феофанъ Прокоповичъ— представитель секуляризаціи русской мысли 387. Исторія русской женщины г. Шашкова 391.

Глава XVIII. Научное изучение естественных условий русской жизни. Н. П. Барсовъ. Его сочинение—Очеркъ русской исторической географіи 391. Е. Е. Замысловскій. Его атласъ Россіи и сочинение о Герберштейнъ 392. Разработка географическихъ и этнографическихъ данныхъ у другихъ писателей 393. Сочинения по филология 393. Поэтическия возартния славянъ на при-

роду, соч. Аванасьева 393. О погребальных обычаях славянь, соч. Котляревского 394. Географическіе и этнографическіе атласы 394.

Леруа-Болье. Общій сводь естественных в исторических условій Россіи въ его сочиненіи—L'empire de tsars et les russes. Содержаніе 395. Рѣшеніе вопроса, къ какой части свѣта принадлежить Россія, находящаяся между вападной Европой и Азіей. По особенностямь земли и народу Россія принадлежить къ Европѣ 397. х'усское географическое и этнографическое цѣлое 398. Этнографическіе эдементы въ русскомъ народѣ 398. Очеркъ русской исторіи до нашествія татаръ, въ татарскій періодъ и во времена петровскія. Близость къ Европѣ въ первый періодъ и во времена петровскія. Близость къ Европѣ въ первый періодъ и во времена петровскія премена и усвоеніе ем при Петрѣ 401. Критическій разборъ петровскихъ преобразованій 404. Живописная Россія. Странный планъ изданія. Инородческія окранны. Свидѣтельство Либеровича,—одного изъ близкихъ лицъ къ издателю—Вольфу, о значеніи этого плана. Оправданіе этого свидѣтельства въ ІІІ т. Живописной Россіи. Польскія возарѣнія въ этомъ томѣ 415. Дисгармонія въ концѣ его 416.

Глава XIX. Фэдеративная теорія. Исторія этой теоріи 416. Сочиненія Н. И. Костомарова. Приложеніе этой теоріи въ древнему племенному разд'яленію Россіи и въ древней исторіи Новгорода 417. Изученіе малороссійскаго племени, всей западной Россіи и Польши 418. Приложеніе федеративной теоріи въ изученію вѣчеваго склада древней Руси и московскаго единодержавія 419. Отступленія Н. И. Костомарова въ его исторіи отъ его прежнихъ положеній 422. Разрушеніе федеративной теоріи Кулишемъ 423. Матеріалы и изсл'ядованія другихъ писателей по изученію западной Россіи 425.

Популяризація исторін. Историческіе романы 427.

Глава XX. Новыя научныя требованія. Русская исторія К. Н. Бестужева-Рюмина. Научные пріемы автора 428. Литература науки въ исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина. Ея достоинства и недостатки 449. Русская исторія автора. Возарвнія автора на исторію 432. Главный предметь исторіи—общество 433. Объективность и субъективность 434. Разборъ самой исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина. Внѣшнія и внутреннія событія 434. Степень зависимости автора отъ другихъ историковъ 436. Субъективность въ исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина 439, Е. Е. Замысловскій. Его труды и ихъ научное направленіе 444. Исторія тверскаго княжества г. Борзаковскаго 444. О торговлѣ Руси съ Ганзой, соч. г. Бережкова 446. Другія сочиненія по вопросу о русской торговлѣ и о деньгахъ 448. Сочиненія и изданія по русской археологіи 449.

Глава XXI. Вліяніе археологических изысканій на дальнійшій ходь исторических работь. Новое изученіе наших древностей 451. Сочиненіе по этому вопросу Д. И. Иловайскаго 452. Изслідованіе Н. И. Ламбина 453. Труды гг. Хвольсона и Гаркави 454. Каспій гг. Дорна и Куника 454. Сочиненіе С. Гедеонова 455. Исторія Россіи Д. И. Иловайскаго. Господство полянь 456. Военный характерь древних славянорусских поселеній и развитіе изъ этого особенностей русской государственности на югі и сіверовосток Россіи 456. Характеристическія черты исторіи Россіи Д. И. Иловайскаго 557. Исторія русской жизни И. Е. Забілина. Задачи исторіи живни народа 458. Русская природа 459. Топографія Россіи 460. Древнійшія времена Россіи и начало государственности 460. Выдающіяся стороны исторіи русской жизни 461.

Глава XXII. Господство сравнительнаго пріема при наученім исторіи. Особенности этого пріема въ Исторіи русской церкви профессора Голубинскаго 463. Очеркъ историческаго развитія науки русской церковной мсторіи и труды м. Платона, архієп. Филарета, м. Макарія, профессора Знамен-

скаго 462. Разборъ исторін русской церкви профессора Голубинскаго. Понятіе объ идеаль исторіи и насколько его можно осуществить при изложенін исторін нашего до-татарскаго времени 466. Безінчная исторія учрежденій 468. Недостатки его метода при сравненій явленій греческой церкви н русской и неправильные выводы 472. Боярская дума древней Руси, соч. профессора Ключевского. Изданія этого сочиненія 473. Главная точка арънія 472. Связь съ сочиненіями г. Загоскина и существенныя отличія 473. Выясненіе главныхъ взглядовь автора на предметь его изследованія 475. Особенности его сравнительнаго метода 478. Указаніе особенностей древней и поздивищей боярской думы въ связи съобщимъ ходомъ исторіи Россіи 479. Происхождение городовъ въ древней Руси 480. Исторія колонизаціоннаго движенія восточных славянь оть Дуная къ Дивпру 481. Внутреннія перемъны при этомъ въ бытъ восточныхъ славянъ 482. Историческія обстоятельства, развившія торговое и затімь военное значеніе городовь. Погосты, верви 483. Политическое значеніе городовъ 486. Вопросъ о призванін князей 488. Разъединеніе руководящихъ классовъ 489. Разборъ этой теорін автора 490. Явленіе русской внутренней жизни во времена удільныя. Различіе между южною и восточною Россіей 491. Экономическій строй въ княжествахъ того времени 495. Упадокъ городовъ 496. Разборъ этой теоріи 496. Управленіе въ княжествахъ удъльнаго времени 500. Вотчинность 503. Разборъ этой теоріи 503. Княжеская дума вь удільныя времена 505. Развитіе ея въ московскомъ княжествъ 508. Правительственный строй въ Новгородъ и Псковъ 509. Боярская дума въ Москвъ съ XIV в. и до конца смутнаго времени 511. Наплывъ служилыхъ 511. Містичество и его законы 512. Времена Іоанновъ III и IV 566. Народное государство 515. Идеалы Іоанна IV и боярства 516. Разборъ мизній автора и вопросъ о происхождения земскихъ сборовъ 517. Экономическое состояніе Россіи того времени 518. Трудное положеніе боярства и усилія выйти пвъ него 520. Подрывъ значенія боярь въ самой Москвъ 521. Ближній совътъ государства, опричнина Іоанна IV 521. Крайнія усилія бояръ спасти свое значение договоромъ съ государемъ 523. Новыя главы въ изслъдовании г. Ключевскаго въ особомъ изданіи 524. Печальныя картины разстройства думы въ началь и въ концъ ел существованія въ XVII въкъ 525. Свътдая картина обыденнаго строя ея дъл 526. Кругь дъл думы 626. Перковногражданскій соборъ въ думі 527. Вопрось о земскихъ соборахъ. Воспитаніе государственных в дюдей въ московскія времена 528. Существенныя черты исторической жизни боярской думы 529. Степень зависимости г. Ключевского отъ С. М. Соловьева. Особенности его самостоятельной работы 534. Сближение съ славянофилами 535. Заключение 537.

| Указатель  |   |     |     |     |     |     |    | •  |    |  |  |  |  |  | <b>53</b> 9 |
|------------|---|-----|-----|-----|-----|-----|----|----|----|--|--|--|--|--|-------------|
| Дополненія | H | пο  | пр  | аве | ш   |     |    |    |    |  |  |  |  |  | <b>5</b> 49 |
| Разборъ кр | п | . Б | ec' | туя | Ker | a-1 | Рю | мн | на |  |  |  |  |  | 551         |
| Разборъ кр | н | . F | ioi | oca | KOI | ва  |    |    |    |  |  |  |  |  | 572         |

# NTRMAN

# Михаила Іосифовича Кояловича

(† 23-го августа 1891 года) <sup>1</sup>).

23-го августа 1891 года скончался почетный членъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества, заслуженный ординарный профессоръ С.-Петербургской духовной академіи Миханлъ Іосифовичь Кояловичь, бывшій профессоромь академін свыше 35 літь н состоявшій членомъ Славянскаго Общества непрерывно едва не целыхъ 25 леть (съ 23-го мая 1868 г.). Следовательно почти четверть стольтія имя и дъятельность Михаила Госифовича связаны съ жизнію нашего Общества, связаны почти съ зарожденіемъ этого Общества въ С.-Петербурга сперва (съ 1867 до 1877 г.) въ качества Отдела Московскаго Славянскаго Благотворительнаго Комитета, а потомъ съ 1877 года — самостоятельнаго Славянскаго Общества. И за это время покойный Михаилъ Іосифовичъ былъ не только членомъ, всегда искренно сочувствовавшимъ целямъ и задачамъ нашего Общества, — не только участвоваль въ его деятельности своими обычными денежными взносами и пр., но и горячо содъйствоваль выполнению высокихъ его целей братской помощи и культурнаго нашего взаимообщенія съ заграничнымъ Славянствомъ. Поэтому, когда въ прошлогоднемъ ноябрыскомъ торжественномъ собраніи Славянскаго Общества (25-го ноября 1890 г.) предсёдатель нашъ гр. Николай Павловичъ Игнатьевъ, отъ имени Совъта Общества, предложилъ общему собранію Миханда Іосифовича вмісті съ другимъ «достойнійшимъ нашимъ сочленомъ А. О. Бычковымъ» въ почетные члены, какъ «неустанно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Рачь, произнесенная проф. И. С. Пальмовымъ въ торжественномъ общемъ собранів Славянскаго Благотворительнаго Общества 1 декабря 1891 года.



служившихъ славянскому дёлу съ самаго основанія Общества», «трудившихся въ Совете Общества и его издательской коминссіи» (а о Михаилъ Іосифовичъ кромъ того было сказано, что онъ «дарилъ насъ въ общихъ собраніяхъ своими всёмъ памятными, прекрасными чтеніями») 1), «то предложеніе это встречено было долго несмолкаемыми рукоплесканіями». И такъ, годъ тому назадъ мы съ радостію и полнымъ единодушіемъ привътствовали своего почетнаго члена Михаила Іосифовича, котораго теперь—уви!—нётъ уже въ живыхъ. Если наше Общество съ благодарностію принимаетъ всякій посильный трудъ и правственное участіе въ исполненіи своей задачи отъ каждаго изъ своихъ членовъ, то оно конечно съ большею признательностью имъетъ право и обязано относиться къ дёнтельности тёхъ своихъ членовъ, которые «неустанно служили» его цёлямъ, съ мужествомъ выступали на защиту славянскаго знамени, кирилю - мееодіевскихъ преданій и завётовъ нашихъ славныхъ учителей-предшественниковъ, горячихъ и

<sup>1)</sup> См. протоколь общаго торжественнаго собранія Славянскаго Общества 25 ноября 1890 г. въ «Слав. Известіяхъ» 1891, № 12, стр, 204. Упоминая о «чтеніяхъ М. І-ча въ Слав. Обществ'я, предсіздатель разум'яль главнимъ образомъ следующія его сообщенія и речи, произнесенныя пъ общихъ собраніяхъ членовъ Славянскаго Общества; 1) Разборъ соч. О. М. Уманца «Вирожденіе Польши» (14 февр. 1872 г.); 2) «Эпизодъ изъ исторіи западно-русской церковной уніи начала нынфшияго столетія» (11 мая 1874 г.); 3) «По поводу кончини Ю. О. Самарина» (28 марта 1876 г.); 4) «Въ намять въ Бозѣ почившаго Государя Императора Александра II» (22 марта 1881 г.); 5) «Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности» (23 января 1883 г.); 6) «О положеніи русскихъ Галичанъ» (23 апреля 1883 г.). Все эти сообщения и речи напечатаны между прочимъ въ сборникъ «Первыя 15 лътъ существованія С.-Петербургскаго Славянсваго Благотворительнаго Общества съ 1868—83 гг., СПБ. 1883 г. (стр. 197—200— 270—1; 371—8; 669—71; 746—55; 774—7), некоторыя же (какъ напр. 3, 5 и б) отдальными брошюрами. 7) «Объ аппеляціи къ папе галицкаго уніатскаго священника Іоапна Наумовича, отлученнаго отъ церкви по обвинению въ схизмѣ, и о значеніи этого памятника съ русской и общеславянской точки зрізнія» (17 ноября 1883 г.; напеч. въ «Известіях» С.-Петербургского Славянского Благотворительного Общества», 1883 г., № 3, декабръ), 8) «О Грюнвальденской битвѣ 1410 года» (14 февраля 1885 г.; тамъ же, № 3); 9) «Насколько данныхъ изъ литературной исторіи Паннонскихъ житій св. Кирилла и Месодія и церковно-славянской грамоты» (7 апр. 1885 г.; тамъ же, 1885 г., № 4, апръль); 10) «Историческое разъяснение вопроса, что делать теперь нашему Славянскому Благотворительному Обществу» (6 апредля 1887 г.; тамъ же, 1887 г., № 5—6, май—іюнь); «Рѣчь, посланная въ Кіевъ по случаю празднованія въ 1888 году 900-летія со времени крещенія Руси» (тамъ же, 1888 г., № 6—7, іюнь—іюль); 12) «Пятидесятильтіе возсоединенія уніатовь въ 1839 г. и историческое значение этого события» (11 мая 1889 г., напеч. въ «Слав. Извъстіяхъ 1889 г., № 22) и нъкоторыя другія.

вдохновенныхъ поборниковъ кирилло-месодісвской идеи. Поэтому, да повволено будетъ мит сказать въ этомъ собраніи несколько словъ о дъятельности одного изъ такихъ безкорыстныхъ борцовъ за славянскую идею-о двятельности незабвеннаго Михаила Іосифовича. Я коснусь только той стороны его деятельности, которая имела непосредственное отношение къ жизни Славянскаго Общества, хотянужно заметить-всё стороны его жизнедеятельности такъ тесно связаны одна съ другой, что почти невозможно ихъ отделять, или разсматривать ихъ вні связи съ общимъ ходомъ развитія его направленія. Поэтому приходится въ данномъ случав коснуться и такихъ сторонъ, которыя уже были затронуты въ различныхъ некрологахъ его посят кончины '), но которыя, конечно, ждуть еще въ будущемъ своего спеціальнаго біографа. Матеріаломъ же для его біографіи могуть служить не только многочисленные печатные труды Михаила Іосифовича, но и оставшаяся после него весьма любопытная переписка его съ разными общественными, литературными даятелями и людьми науки (особенно обращаеть на себя внимание его переписка съ различными двятелями въ западно-русскомъ край, начиная главнымъ образомъ со времени польской смуты 1863 г. и до последнихъ дней жизни). Я пользуюсь въ частности любезно предоставленною мив наследниками-сыновыями покойнаго Михаила Іосифовича перепискою его съ И. С. Аксаковымъ, въ изданіяхъ котораго—кстати замѣтимъ принималь двятельное участіе покойный Михаиль Іосифовичь (особ. въ газ. «День» и др.).

М. І. Кояловичь родился въ мъстечкъ Кузницъ, Гродненской губернін, въ 1828 году. Отецъ его — священникъ, почти товарищъ по виленской академін (моложе курсомъ) приснопамятнаго митрополита литовскаго Іосифа Съмашко. Время и мъсто, гдъ онъ родился, среда, въ которой онъ началъ свое сознательное дътство, —все это налагало особый отпечатокъ на его воспріимчивую душу: подавленіе

<sup>4)</sup> См. напр. некрологь въ «Церковномъ Въстникъ 1891 г., № 35 (29 авг.). Ср. съ этимъ неврологомъ біографическія свъдънія о М. І. Кояловичъ, по случаю празднованія 35-льтія его службы въ прошломъ (1890) году 6 ноября въ «Церк. Въстн.» за 1890 г., № 45 (8 ноября). Въ № 35 «Церк. Въстн.» за текущій годъ, вмъстъ съ некрологомъ М. І-ча, помъщены и надгробныя ръчи, сказанныя его сослуживцами, слушателями и почитателями, прекрасно характеризующія его какъ профессора, общественнаго дъятеля и человъка (см. напр. ръчь преосв. Антомія, ректора академіи, и др.). См. также тщательно написанный г. Бершадскимъ некрологъ М. І. Кояловича въ «Журн. Мин. Нар. Просв.» 1891 г., октябрь; въ «Варшавскомъ Дневникъ» № 190 (отъ 27 августа 1891 г.) статью проф. И. П. Филевича; и въ др. изд.



русскаго элемента въ крав польскимъ, шляхетско-панскимъ съ одной стороны, а съ другой и начавшееся возбуждение и подъемъ русскаго народнаго дука чрезъ возсоединение уніатовъ и др., --- все это отражалось на его впечатантельной душе и определяло отчасти дальнейшее направление его жизнедъятельности. Начавъ свое образование съ духовнаго училища (въ 1841 году), продолживъ его въ духовной семинарін (1845 — 1851 гг.) и завершивъ въ С.-Петербургской духовной академін въ 1855 г., онъ после этого выступаеть определенно съ теми идеалами, которые постепенно уяснялись у него въ періодъ его школьнаго образованія и практическое осуществленіе которыхъ обусловливалось теперь степенью ихъ научнаго обоснованія и сознаніемъ нравственной ихъ целесообразности. Такъ, чрезъ годъ по окончанін курса въ академін, Михаилъ Іосифовичъ пишеть къ одному изъ своихъ дальнихъ родственниковъ 1) между прочимъ следующее воспоминаніе о своемъ студенчествъ: «Вамъ, въроятно, извъстно, что студенты академій нашихъ въ последнемъ году своего образованія, т. е. въ четвертомъ, пишутъ курсовыя сочиненія на степени. Обращаю ваше вниманіе на это потому, что избранная мною тема для этого сочиненія рышила мою участь, кажется, окончательно, навсегда. Писалъ я, именно, о давно задуманномъ, близкомъ и родномъ моему сердцу-какъ литовца, писалъ исторію уніи въ Литвъ. Громадность этого предмета, живъйшій интересь и совершенная неразработка его ни въ Россін, ни въ Польшт, пробудили во мит всю энергію къ трудамъ, въ какой только и быль способенъ. Ближайшее знакомство съ предметомъ, открытые новые факты и взгляды при помощи богатъйшихъ, никъмъ нетронутыхъ источниковъ, хранящихся въ Императорской публичной библіотек'я, приводили меня въ пасосъ. Я думаль весь этотъ годъ только объ уніи, дышаль ею и грезиль объ ней во сев. Она стала для меня любимъйшимъ занятіемъ, лучшею пищею ума и тогда то я решиль окончательно посвятить лучше годы своей жизни этому труду и для этого во что бы то ни стало остаться на службъ въ Петербургъ вблизи ко всъмъ ученымъ средствамъ... Жизнь ученая, при какой бы то ни было обстановкъ и въ какой бы то ни было оболочкъ, если такъ выразиться, представлялась мит въ самыхъ радужныхъ цвтахъ и въ ней-то сосредоточивались всв мои стремленія». Такъ писаль Михаиль Іосифовичь въ

<sup>1)</sup> Это—нъкто Ярославъ Михайловичъ Онацевичъ, «умный и хорошій человікъ», замічаєть М. І-чъ на копін своего письма, «не отставшій однако отъ полонизма». Копія этого письма (безъ конца) также любезно предоставлена мий наслідниками-сыновьями покойнаго М. І-ча.

1856 году, когда уже намізчался, или точніве, намізчень быль для него путь ученой карьеры 1). Но еще ранве, непосредственно по окончанін академическаго курса, послі нівкоторых і испытанных і имъ неудачь при отысканіи себі соотвітствующих занятій з), онь писаль между прочимъ: «какъ трудно разгадать свою участь, какъ трудно развязать этотъ гордіевъ узель! Тысяча мыслей, плановъ переплетаются между собою въ какой то хаосъ, въ которомъ изръдка блеснетъ светлый дучь, вливающій отраду въ душу. Куда кинуться среди этихъ запутанныхъ обстоятельствъ, гдв путь моей жизни, путь къ счастанвому будущему, къ тому состоянію, которое бы принесло мнЪ радостное совнаніе, что я стою на видной, благородной ступени въ общественной жизни и живу и тружусь не напрасно, сообразно съ настроеніемъ, требованіями души и обязанностями?! Какъ добиться решенія техь задачь жизни, которыя я соблюль въ душе своей, какъ завътную святыню, какъ лучшую разработку монхъ мыслей, и рвшился беречь, проводить невредимо сквозь всв затрудненія и преграды! Задушевные, взлежвянные такъ заботливо мысли и планы! Васъ ожидаеть пробный камень и конечно не одинъ! Странныя обстоятельства, странна жезнь человіка! Воть, человікъ составить себъ тъ или другія затын. Думаешь, домаешь голову, какъ привести ихъ въ исполнение. Летитъ прочь покой, развлечение и сладкий сонъ. Думаень, соображаень, и нать конца безконечной нити соображеній. предположеній, заключеній, різменій и надеждъ! Вдругъ одно неожиданное обстоятельство, и вся головоломная работа упрощается, какъ Вогъ въсть что. Дивный урокъ самоувъренной душъ! Промыслъ Всевышній, кажется, такъ и говорить ей: не хлопочи слишкомъ, не берп на себя больше, чамъ сколько сладуетъ, сама не рашишь своей участи собственными силами, стараясь и трудясь надъ собою сама, предоставь съ покорностью Богу для решенія долю въ твоей участи, въ твоемъ будущемъ! Онъ лучше тебя знаетъ, что тебъ нужно и какал доля следуеть тебе! Испыталь я надъ собою этоть урокъ самыми. ощутительнымъ образомъ. Вотъ оканчивалъ я курсъ наукъ. Жизнь души моей составляли три идеи: отблагодарить родину за жизнь п воспитаніе учеными трудами въ исторіи уніи, быть опорою матери п

¹) Ибо въ копін имѣющагося у меня письма къ Онацевичу М. І-чъ упоминаеть уже о предложеніи ему со стороны ректора академін академической каседры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ томъ же письмъ из Онацевичу М. І-чъ указываетъ, напр., на неудачу переговоровъ съ оберъ-гофиаршаломъ двора Его Императорскаго Величества Олсуфьевымъ относительно поступленія въ преподаватели и гувернеры иъ 12-лѣтнему его сыну; и о другихъ неудачахъ.

искать семейнаго счастія... Для осуществленія этихъ пелей необходимо остаться въ Петербургв. Въ другомъ меств — гробъ для той, другой или третьей идеи. Богъ видить мою душу, что это не фантазія, не пустое пристрастіе къ столичному шуму и разнообразію жизни, а серьезныя причины, золотыя, благородныя узы, которыя привлекають меня къ Петербургу. Но куда деться съ этими иденми, какъ подладить къ нимъ обстоятельства, гдё найти для нихъ уютный уголовъ, гдѣ бы можно было ихъ пригрѣть и пр.?» 1). Вотъ, слѣдовательно, съ какихъ поръ ясно опредвлидся тотъ планъ жизнедвятельности Михаила Госифовича, который намінчался и впечатлівніями его детства, и природными дарованіями, и школьнымъ образованіемъвъ особенности въ высшемъ духовно-учебномъ заведеніи-въ духовной академіи. Но, однако, не сразу по окончаніи курса ему пришлось приступить къ осуществлению своего плана: назначенный сперва въ преподаватели духовной семинаріи въ Ригу, скоро переведенный на ту же должность въ Петербургь, онъ, естественно, не могь пока сосредоточить всёхъ своихъ заботъ и вниманія вокругь завётныхъ своихъ идей; только со времени своего поступленія на службу при академін сперва на канедру сравнительнаго богословія и русскаго раскола, а затемъ вскоре на канедру русской истории (гражданской и церковной) 2), начинается та пора въ жизни М. І-ча, къ которой ранње стремилась полная энергін, силь и благородныхъ порывовъ его душа. Отсюда начинается его профессорская деятельность, съ которою неразрывно связаны его многочисленные ученые труды и занятія, а также и его общественная діятельность, тісно соприкасавпраяся въ частности съ жизнію, существованіемъ нашего общества и направленная нередко къ выяснению его задачь и действий въ те или другіе моменты его существованія.

Не моя задача характеризовать здёсь профессорскую дёятельность М. I—ча <sup>3</sup>); нётъ времени подробно исчислять его многочи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Заимствовано изъ собственноручной записи М. І-ча, писанной имъ 15 августа 1855 г. и представляющей какъ бы жизненный завътъ самому себъ при вступленіи въ общественную жизнь и на службу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) До 1869 г. М. І-чъ преподаваль въ академіи об'й половины русской исторіи, т. е. русскую церковную исторію и гражданскую; а съ 1869 г., всл'йдствіе разділенія этихъ двухъ половинъ и пріуроченія каждой изъ нихъ из особой самостоятельной канедрі, занималь ванедру русской гражданской исторіи вплоть до самой кончины.

в) Въ этомъ отношеніи не лишенъ интереса по искренности и правдивости чувства адресъ студентовъ-слушателей М. І-ча, поднесенный ему въ день исполнившагося 25-лѣтія его службы 6 ноября 1890 г. «Ваши лекціи,—писали между

сленные ученые труды. Укажу только главнъйшіе, для нагляднаго представленія о тѣхъ научныхъ интересахъ М. І—ча, которые, безспорно, имѣли важное жизненное значеніе и по отношенію къ нашему Обществу. Ибо не разъ самъ М. І—чъ высказывалъ, что приведеніе въ порядокъ нашихъ западно-русскихъ дѣлъ и вообще отношеній на нашей юго-западной окраинѣ, служившихъ—кстати—главнѣйшимъ предметомъ его изученія, должно отразиться благотворнымъ образомъ и на дѣлахъ и взаимоотношеніяхъ общеславянскихъ, составляющихъ существенный предметъ вниманія и попеченія нашего Общества.

Такъ, въ 1859 году М. І-чъ напечаталъ первый томъ своей магистерской диссертаціи «Литовская церковная унія», а въ 1862 г. второй томъ того же сочиненія. Въ томъ же 1862 г. напечаталь «Лекцін о западно-русскихъ братствахъ», печатавшіеся въ изданіи И. С. Аксакова «Лень». Въ 1864 г. овъ напечаталъ «Лекціи по исторіи западной Россіи», перепечатанныя потомъ въ 1883-1884 гг. вторымъ, третьимъ и четвертымъ изданіями съ приложеніемъ этнографической карты. Въ 1865 г., по поручению Археографической коммиссии, изданы имъ «Документы, объясняющіе исторію западной Россіи и ея отношенія къ восточной Россін и Польшів»— съ переводомъ на французскій языкъ. Въ 1867 г., по порученію Академін Наукъ, издана имъ «Летопись осады Пскова Стефаномъ Баторіемъ». Черезъ два года, въ 1869 г., по порученію Археографической коммиссіи, изданъ «Дневникъ Люблинскаго сейма 1569 г.» — съ переводомъ на русскій языкъ. Въ 1872 г., по поручению той же коммиссии, изданъ имъ 1-й томъ «Русской исторической библіотеки»—съ переводомъ заключаю-

прочимъ студенты, обращаясь къ М. І-чу,—заставляле насъ съ живымъ интересомъ вникать въ событія родной исторіи, видёть поражающую мощь и доблесть русскаго народа и его вамітательныя зиждительно государственныя способности и тімъ научили насъ сознавать себя русскими людьми, обязанными цінить все хорошее русское, относясь вмісті съ тімъ безпристрастно и къ плодамъ европейской цивилизаціи. Представляя въ ділахъ лучшихъ русскихъ людей живую исторію русскаго народнаго самосознанія, вы стремились образовать въ насъ просвіщенний взглядъ на историческія судьби родной земли, чтоби тімъ побудить сознательно проводить въ жизнь народныя начала и отстанвать русское діло. И въ этомъ отношеніи вы дали намъ превосходный образецъ: и въ профессорѣ-теоретикъ и въ практическомъ ділеть въ васъ быль всегда виденъ одинъ и тотъ же истинно русскій человѣкъ, неуклонно проводящій и твердо отстанвающій основные принципы русской исторической жизни—православіе и народность». Полный тексть адреса напечатанъ въ «Церк. Вѣстн.» 1890, № 45.

шихся зайсь дневниковъ смутнаго времени на русскій языкъ. А въ 1873 г. онъ напечаталъ свое докторское сочинение «Исторія возсоединенія западно-русских уніатовъ старых временъ (до 1800 г.)». Въ следующемъ, 1874 г., по поручению Археографической коммиссии, имъ издана была вторая половина выпуска Макарьевскихъ четьихъминей (октябрь съ 4 по 19 число), а въ 1880 г. изданъ конецъ октября съ 19 по 31 число, съ необходимыми сличеніями текста съ греческими и латинскими подлинниками и съ болье древними русскими рукописями библіотеки С.-Петербургской духовной академіи. Въ томъ же 1880 г. онъ напечаталъ свою актовую (произнесенную на годичномъ актъ въ духовной академіи) рычь «Три подъема русскаго народнаго духа для спасенія русской государственности въ смутныя времена» (въ Христ. Чт. за этотъ годъ и отд. изд.). А черезъ четыре года, именно въ 1884 г., Михаилъ Іосифовичъ издаетъ свой обширный (часть своего курса по русской исторіи) трудъ «Исторія русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ» (ІХ и 592 стр.), который составляеть какъ бы завершительное слово многольтней профессорской двятельности и полнаго научнаго міросозерцанія, какое проводиль покойный и въ своихъ ученыхъ трудахъ, и въ публицистическихъ статьяхъ, а также и въ ръчахъ, говоренныхъ имъ неоднократно при различныхъ случаяхъ въ нашихъ общихъ и торжественныхъ собраніяхъ. Въ предисловіи къ своему труду, Михаилъ Іосифовичь, опредъляя направленіе, которому онъ следоваль и следуеть въ своей научной деятельности, говорить между прочимъ, что, такъ какъ «въ исторіи область объективныхъ истинъ весьма не велика, а все остальное субъективно и неизбажно субъективно, нередко даже въ области простейшихъ голыхъ фактовъ...», то онъ следоваль такому субъективизму, который больше всёхъ другихъ «обнимаетъ фактическую часть русской исторіи и лучше другихъ освъщаеть дъйствительныя и существенныя ея стороны. Такой русскій субъективизмъ я находиль и нахожу въ сочиненіяхъ такъ называемыхъ славянофиловъ. Онъ лучше другихъ, и въ народномъ, и въ научномъ смыслъ, и даже въ смыслъ возможно правильнаго пониманія и усвоенія общечеловіческой цивилизаціи. Сказавъ это о субъективизмѣ такъ называемыхъ славянофиловъ, я этимъ самымъ обозначаю и свой собственный субъективизмъ» (стр. IX), къ которому пришель — говоря его же словами — «не только по указанію русскаго чувства, но и по научнымъ требованіямъ» (стр. VI). Съ точки зрвнія этого «субъективизма», научно обоснованнаго, онъ и предъ своими слушателями въ аудиторіи блестяще излагалъ курсъ чтеній по русской исторіи 1), и въ своихъ печатныхъ трудахъ научно освъщаль вопросы науки, служившіе предметомъ его изследованій и многочисленныхъ статей, а также безбоязненно и смело высказываль его въ своихъ публичныхъ речахъ, и пр. Въ данномъ случае, конечно, нётъ возможности доказывать все это подробными выписками изъ различныхъ его сочиненій и статей; но нельзя однако не привести хоть некоторыхъ сужденій и техъ данныхъ, которыя освещаютъ характеръ научно-литературной деятельности М. І—ча, и въ частности—отношеніе его къ цёли и задачамъ Славянскаго Общества.

Какъ видно изъ перечня главивишихъ ученыхъ трудовъ М. І-ча, внимание его по преимуществу обращено было на изучение исторів западно-русскаго края, и въ этомъ отношении его самостоятельныя ученыя работы и изданія прояснили въ первый разъ такія стороны въ исторической жизни края, которыя до того времени не были такъ полно и ясно освъщены. Въ своихъ работахъ о «Литовской церковной уніи», въ лекціяхъ о «вападно-русскихъ братствахъ» и «по исторін западной Россін» онъ показаль, между прочимь, въвысшихъ преимущественно слояхъ западно-русскаго общества паденіе, а въ изв'ястной части народа-живучесть техъ началь жизни, противъ которыхъ неустанно боролась сосъдняя и потомъ господствовавшая здёсь нъкогда Польша, постоянно стремившаяся въ осуществленію своихъ притязаній на этнографическую часть Русской земли, а въ упомянутыхъ изданіяхъ по исторіи западной Россів («Документы, объясняющіе исторію западной Россіи и ея отношеніе къ восточной Россіи и къ Полышв», «Летопись осады Пскова Стефаномъ Баторіемъ», «Дневникъ Люблинскаго сейма 1569 г.») онъ нашелъ ясное подтвержденіе и разъяснение той мысли, что, несмотря на провозглашенное соединеніе Литвы и Польши 1386 г. Ягайломъ и несмотря даже на Люблинскую политическую унію 1569 г., это соединеніе не могло проникнуть въ глубь мъстной русско-народной живни 2). Правда, Брестская церковная унія (1596 г.), сопровождавшаяся отторженіемъ отъ праотеческой въры высшихъ влассовъ литовско-русскаго общества и даже значительной части народа, говорить объ успехахъ этого соединенія. Въ своемъ труд'в о «Литовской церковной уніи» Михаилъ Іосифовичъ и показываетъ процессъ латинизаціи и полонизаціи края; но въ другомъ своемъ ученомъ трудъ «Исторія возсоединенія западно-

<sup>1)</sup> Для подтвержденія этого можно опять сослаться на адресъ слушателей студентовь, поднесенный ему въ день исполнившагося 35-льтія его службы.

<sup>2) «</sup>Ж. М. Н. Просв.» 1891 г., окт.

русскихъ уніатовъ старыхъ временъ» онъ представляетъ какъ бы процессъ возрожденія подавленнаго старо-русскаго начала, возстановленія попранныхъ правъ, что однако еще поливе выразилось уже въ настоящемъ стольтій после возсоединенія уніатовъ въ 1839 году. Но начатый трудъ по исторіи возсоединенія уніатовъ не доведенъ до этого времени, хотя отдельныя эпизодическія работы въ этомъ отношенін продолжены и отчасти напечатаны, какъ напримъръ: «Разборъ соч. П. І. Бобровскаго: «Русская греко-уніатская церковь въ царствованіе императора Александра І-го. Историческое изследованіе по архивнымъ документамъ и указаніе на основаній архивныхъ документовъ иной постановки всёхъ главныхъ уніатскихъ вопросовъ того времени» (Спб., 1890 г.) и накоторыя другія і). Какъ бы продолженіемъ ученыхъ и издательскихъ трудовъ М. І-ча по исторіи латинизаторскихъ усилій Запада на русской территоріи служать печатаемыя имъ (по порученію Археографической коммиссіи) тайныя письма ісзуитовъ, бывшихъ въ Россіи при Петрѣ Великомъ, по за смертію еще не вышедшія въ світь.

Михаиль Іосифовичь известень не телько какъ профессоръ, ученый, обогатившій науку своими научными вкладами, но онъ извъстенъ и какъ писатель-публицисть, делившійся съ обществомъ богатствомъ своего научнаго содержанія. Ту и другую діятельность онъ совитещаль безъ ущерба для какой-нибудь одной изъ нихъ, или точнъе-онъ выступаль на публицистическую дъятельность тогда именно, когда вызывали его къ тому или настоятельныя нужды того края, который составляль главивишій предметь его изученія, или столь же настоятельные интересы популяризаціи своихъ научныхъ свідіній для исправленія господствующихъ въ обществъ и печати недоразумъній, или просто-когда находиль досугь и свободное оть научныхъ занятій время и въ то же время горыть желаніемъ поділиться своими благородными думами съ обществомъ, которое нуждалось въ его словъ. Поэтому М. І-чъ, будучи кабинетнымъ ученымъ по призванію, выступаль нерѣдко и на общественно-публицистическую дъятельность. Онъ сотрудничаль во многихъ періодическихъ изданіяхъ: въ «Церкови. Въсти.» и «Христ. Чтеніи» 2) (издав. при

<sup>1)</sup> См. ниже указатель разныхъ его статей въ прим. на стр. XX-XXIV.

Указывая въ этомъ и другихъ следующихъ примечанияхъ рядъ статей М. І-ча, напечатанныхъ имъ въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, мы конечно не претендуемъ на полноту своего списка, который можетъ быть пополненъ еще другими статьями, почему-либо не вошедшими въ настоящій списокъ. Въ «Церковномъ Въстникъ», изд. съ 1875 года, М. І-чъ былъ постояннымъ деятельнымъ сотрудни-

## С-. Петербургской духовной академіи), въ «Журналь Министерства

комъ до самой своей кончины. Въ періодъ съ 1875 г. до 1891 г. тамъ были напечатаны виъ напр. следующія статьи: въ 1875 г. - «Возсоединеніе съ православною церковію холискихъ уніатовъ» (№№ 16, 18 и 20), «Новые взгляды на православныя западно-русскія братства» (№ 40); въ 1876 г.— «Новъйшія извыстія о дылахь въ Холиско-Варшавской епархін (№ 17); въ 1977 г.—«По поводу извёстія изъ Праги о принятіи православія Сладковскимъ»; въ 1879 г.—«О почившемъ архіепископъ Василін Лужинскомъ (№ 5), «О покойномъ русскомъ историкъ С. М. Соловьевъ (№ 41), «Вопросъ о примиреній съ Поляками» (№ 48); въ 1880 г.—«Измѣна Вар- V 1877 лаама Шишацкаго, архіепископа Могилевскаго» (X 24), «Куликовская битва и ел значение въ истории русской государственности и русской церкви» (№ 39), «Глуиленіе надъ русскимъ и православнымъ дѣломъ въ западной Россіи» (№ 45), Свис- 🤍 🔛 лочкая смута > (№№ 47 и 48); въ 1881 г. — «Въроисповъдныя обращенія и совращенія въ западной Россіи» (№ 12), «Виленскія раскопки у Пречистенскаго собора по документамъ» (№ 19), «Значеніе латинскаго прославленія нашихъ славянскихъ апостоловъ св. Кирилла и Мееодія» (№ 36), «Какъ возстаетъ наше русское обще- > ство изъ своего правственнаго паденія ( 16. 16. 46, 47, 48 и 50); въ 1882 году— «Воспоминаніе о 19 февраля 1861 г. на лекцін по русской исторін въ Спб. дух. академін (№ 9), «Идеальныя религіозныя требованія и русская религіозная дѣйствительность > (№ 11-13), «Прежніе взгляды Кулиша на Россію и Польшу, на православіе, унію и латинство» (№М 21—23), «Разъясненіе папскихъ замысловъ касательно русского народа» ( № 27 и 29), «Церковныя перемёны въ Галиціи и на значеніе для насъ» (. % 88 и 39), «Состояніе православнаго духовенства на западной окраинъ Россіи въ связи съ нъкоторыми вопросами, касающимися всего русскаго духовенства» (№ 42-44), «Недуги нашего времени и общественное сознаніе ихъ (№ 50); вь 1883 г.— «Наши русскія историческія знамена вѣры и народности» (ММ 8, 9, 11, 13 и 14), «Оценка деятельности въ западной Россіи гр. М. Н. Муравьева» (№ 22), «Новое положеніе латинскаго духовенства въ Россіи» (УДК 29 и 30), «Наша русская общественность и ея воспитательное вліяніе» (№ 37, 38 и 39), «Соединеніе церквей восточной и западной въ действительной жизни уніатовъ ( А. 43, 45, 47 и 50); въ 1885 г. - «Современные вопросы русской наукв, особенно духовной» (№ 10 и 11), «По поводу посвщенія м. Платономъ латинскаго востела въ м. Коростишевъ (№ 32), «Предстоящее (въ 1885 г.) тысячельтіе кончины слав. апостола Месодія» (№ 49); въ 1885 г.— Еще о празднованів тисячельтія св. Менодія» (№ 5), «Латинопольская довля русскаго человыка въ Холиской Руси» (№ 18), «Папское умиротвореніе смущенной совъсти върующаго» (№ 23); въ 1886 г.—«Нъсколько словъ объ И. С. Аксаковъ (№ 5), «Повздка въ западную Россію» (№ 45-51-2); въ 1887 г. -- Продолженіе описанія путешествія (Ж. 3-6, 8, 10 м 11), «Современное папство и наше сильное оружіе противъ 1 него въ западной Россін (№ 36), «Польскій отзывъ о церковно-славянскомъ бого-√женів въ костелахъ западной Россіи» (№ 38), «Новыя задачи и новыя труднои нашему русскому духовенству» (№ 40), «Естественныя ожиданія отъ папы въ и его юбилея» (№ 46), «Судьбы русскаго просвіщенія и русской религіозной : вын на окраинахъ Россів (ММ 49 и 50); въ 1888 г. - «Разгадка современнаго 1 изиса въ папствѣ (№ 11), «Старое и новое русское пониманіе латинства и отченій къ нему Россіи» (№№ 16, 19 и 20), «По поводу предстоящаго соглашенія

Народнаго Просвещенія» 1), въ газеть «День» 2) и др. изданіяхъ

съ Римомъ» (№ 23), «Сила вліянія нашего равноапостольнаго Владиміра на латинскій міръ» ( 1816 36-38); въ 1889 г. - «Къ предстоящему пятидесятильтію возсо-∠ единенія западно-русскихъ уніатовъ 1839 г.» (№ 9—13), «Замътка М. І. Кояловича объ отвътъ ему П. І. Бобровскаго по вопросу о возсоединении уніатовъ-(№ 19), «Историческое значение возсоединения съ православною церковью западнорусскихъ уніатовъ въ 1839 г. и естественныя особенности празднованія его 50-льтія» (NM 20-22), «Новый вопль изъ Галиціи» (N 33), «Новый папскій призывъ къ религіозной враждѣ (№№ 36, 37 и 45), «Исторія проектовь объ учрежденіи въ Вильн'в духовной академіи и современная нужда въ ней» (№ 47—49); въ 1890 г.— «Замътка по поводу проекта г. Струнникова о новой академіи» (№ 1), «Проектъ прав. дух. академів въ Вильнів м. Макарія» (№ 2), «Новыя усилія развівнчать приснопамятнаго митрополита Іосифа Сфиашку въ славѣ и чести» (ММ 11-12), «Призывалъ-ли императоръ Николай I Іосифа Сѣмашку къ православной вѣрѣ> (№ 21) и др.—Въ «Христ. Чтеніи» были напечатаны между прочимъ следующія статьи; Замѣчанія объ источникахъ для исторіи литовской церковной уніи» (1858 г. ч. ІІ), «Разборъ соч. Вердье о началѣ католичества въ Россіи» (1858 г., ч. I); «Объ отношеніяхъ западно-русскихъ православныхъ къ литовско-польскимъ протестантамъ во времена унів» (1860 г., ч. ІІ); «Борьба уніатскаго митрополита Ипатія Поцвя съ литовско-русскими православными въ 1599-1613 г.» (1680 г., ч. II); «Двъ критико-библіографическія статьи (1861 г., ч. II), «О почившемъ митрополитѣ литовскомъ Іосифъ (1868 г., ч. 11, 1 69 г. ч. 1); «Церковно-историческій памятники изъ временъ перваго раздела Польши, съ предисловіемъ М. І. К.» (1872 г., ч. ІІ); «Деятель. ность Георгія Конисскаго послів перваго разділа. Польши» (1873 г., ч. 1); «Три подъема русскаго народнаго духа для спасенія нашей государственности во времена самозванческихъ смутъ» (1880 г., ч. І); «Разборъ критики К. Н. Бестужева-Рюмина на соч. М. І. К-ча «Исторія русскаго самосознанія» (1885 г., ч. І).

1) Въ «Ж. М. Н. Просв.» напечатаны между прочимъ следующія статьи: Рецензія по поводу З тома «Археографическаго сборника документовъ относящихся къ исторіи съверо-западной Руси» (1868 г., ч. 139); «О заслугахъ покойнаго митрополита литовскаго Іосифа въ деле русскаго образованія въ западной Россіи» (1868 г., ч. 140); «Трехсотлетняя годовщина Люблинской уніи» (1869 г., >ч. 143); Рец. на ст. Трачевскаго «Польское безкоролевье и румынская неурядица во 2-ой половинъ XVI в.» (1869 г., ч. 146); рец. на ст. М. Смирнова «Ягелло-: '«Книги кагала. Матеріалы для изученія еврейскаго быта» и «Описаніе д'яль, храня-... щихся въ архивъ Виленскаго ген.-губ.» (1870 г., ч. 152); «О раздълахъ Польши» (1871 г., ч. 158); рец. по поводу изданія «Каталогъ древнимъ актовымъ книгамъ губ. Вил., Гродн., Минск. и Ков. и проч.» (1872 г., ч. 164); «Просьба жителей западной Малороссіи о принятін въ русское подданство 1773 г.» (1872 г., ч. 163); «Яковъ Смогоржевскій, Полоцкій уніатскій архіепископъ, впоследствіи уніатскій митрополить» (1873 г. ч. 165); «Прежнія воззрѣнія польскаго писателя Крашевскаго на бывшее литовское княжество, т. е. зап. Россію» (1883 г., ч. 225); рец. «Записки Іосифа митрополита Литовскаго (1884 г., ч. 231); разборъ соч. П. І. Бобровскаго «Русская греко-уніатская церковь въ царствованіе императора Александра І. (1890 г., іюнь).

2) Въ газ. (И. С. Аксакова) «День» съ 1861—2 г. напечатаны напр. слъдующія статьи: въ 1861—2 г.—«Нъсколько словъ по поводу болгарскаго вопроса. покойнаго И. С. Аксакова, въ «Русскомъ Инвалидъ» 1), въ «Гражданинъ» (прежней редакціи 1872 г.), 2) въ «Правдъ» (изд. 1888—89 года 3),

Письмо къ редактору» (№ 6), «Люблинская унія Литвы съ Польшею» (№№ 10— 12), «Замътки о проектъ ксендза-језунта» (№ 20); «Своекоштные студенты и вольнослушатели Спб. духовной академін» (№ 21), «О западно-русских» церковных» братствахъ (№№ 36, 37, 38, 39, 40, 41 и 42), «Сведенія о современномъ состоянін западно-русскихъ братствъ (№ 44 и 45), «Известія изъ Белоруссін» (№ 46) въ 1863 г.— «Письмо къ редактору о братствахъ» (№ 3), «Давайте книги для занадно-русскаго народа или бросьте всё заботы объ открыти для него школъ-(№ 6), «Что нужно западной Россіи?» (№ 10), «По поводу указа Сенату 31 марта о дарованін аминстін поднявшимъ оружіе противъ правительства въ западныхъ туберніяхъ (№ 15), «Народное движеніе въ зап. Россіи» (перепеч. изъ «Русскаго Инвалида» № 81), «О разселеніи племенъ западнаго края Россіи» (№ 20). Встрѣча народности на западной россіи съ русскою государственностью и велико-русскою народностью (№ 23, перепеч. изъ «Русскаго Инвалида» № 117), «Споръ уніатовъ съ латинянами». Историческій документъ (№ 26), «Объ отношеніи русскаго общества къ западной Россіи» (№ 27), «Пора собираться домой» (№ 28), «Три мученическія кончины (№ 29), «Гдв наши силы?» (№ 31), «Вврнодданничество Поляковъ» (№ 39), «Приглашеніе записываться въ церк. братства западной Россіи» (№ 46), «О церк. братствахъ» (№ 52); въ 1864 г.—«О разныхъ недоумъніяхъ и странныхъ сужденіяхъ по поводу западно-русскихъ братствъ (№ S), «Нѣсколько словъ о гр. Д. Н. Блудовъ: западной Россіи на память » (№ 9), «Лекціи по исторіи западной Россіи» (съ 14 № по 29 № вилючительно), «Желають быть русскими и православными» (№ 36), «Нужны промыслы, нужны ремесла въ западно-русскомъ народћ (№ 46), «О Холмскихъ уніатахъ» (№ 48), «Замътка о матеріалахъ для этнографін Парства Польскаго» (№ 50); въ 1865 г.— «Настало-ли время мириться съ Поляками?» (№ 1), Разборъ соч. Д. А. Толстого о католицизмъ въ Россіи ( 2, 6 и 18), «Новия свъдънія о почитаніи новаго лат. мученика Андрея Бобола» (№ 3), «По поводу вновь изд. іезуитомъ о. Мартыновымъ соч. Якова Суши о жизни и подвигахъ Іосафата Кунцевича (№ 14), «Какъ устроить нормальное положение въ зап. Росси» (№ 20), газеть «Голосъ» отвъть по поводу критики «Лекцій по исторів зап. Россіи» (№ 44), Разъясненіе «Голосу» (№ 49) и др.

¹) «Русскій Инвалидъ» 1863 года (№№ 91, 117). См. иъ предыдущемъ примѣчаніи.

2) Въ «Гражданинь» 1872 г. помъщены напр. слъд. статьи: «Историческія письма. До татарская русь» (№№ 1, 3, 6, 13, 14, 18), «По поводу стольтія со времени перваго раздъла Польши» (№ 18), «Новая политика польской эмиграціи» (№ 23), «Старокатоличество въ польскомъ мірѣ» (№ 25 и 27) и др.

3) Въ «Правдѣ» за 1888—9 гг. М. І-чъ напечаталь множество статей, изъ которыхъ мы укажемъ напр. слѣдующія: въ 1888 г.—«Къ западной Россіи», статьи по еврейскому вопросу (№№ 2, 36), «Русскіе историки провинились», по поводу изслѣдованія ісзуита Пирлинга о бракѣ Іоанна III съ Софією Палеологъ (№№ 3—8), «О XIV томѣ актовъ Виленской Археографической коммиссіи» (№№ 9—10), «Чего хочетъ отъ насъ западная Европа» (№ 22), «Объ изд. П. Н. Батюшкова «Волинь» (№№ 23—24), «Владиміровы дни» (№ 28), «Въ защиту славянофиловъ» (№№ 29—31), объ «Исторіи Польши» М Бобржинскаго въ русскомъ переводѣ

Digitized by Google

123

たくり

въ «Новомъ Времени» 1), въ «Известіяхъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаго Общества» 2) и др. Почти не было болве или менве важнаго событія или вопроса въ общественно-религіозной жизни нашего юго-западнаго края, котораго бы не касался Михаиль Іосифовичь въ своихъ разнообразныхъ статьяхъ. Онъ чутко прислушивался и къ движеніямъ общерусской жизни, всегда внимательно относился и къ явленіямъ общеславянской исторіи и современности. Вездъ онъ, воспитавшись самъ среди борьбы и страданій своей родины отъ латино-польскихъ притязаній на западно-русскій край, указываль смысль этой борьбы -- какъ борьбы за православнорусское, православно-славянское или иначе-греко-славянское культурное начало противъ завоевательныхъ притязаній латинства и германизма (вторгавшагося чрезъ Польшу), следовательно противъ латино германскихъ началь западно-европейской жизни. Понявъ это, онъ бодро, даже ревниво стоялъ на стражв русско-славянскихъ народныхъ интересовъ въ особенности тамъ, гдв они были обуреваемы прибоемъ волнъ иноземнаго враждебнаго вліянія. Поэтому неудивительно, что въ публицистическихъ статьяхъ, какъ и въ ученыхъ трудахъ, главное вниманіе свое онъ обращаль на западно-русскія діла, гді опасность иноземнаго вліянія сказывалась сильне и заметне... Но, при этомъ, онъ не останавливался только на провинціальныхъ интересахъ края: дорожа н'вкоторыми его особенностями, онъ твсно связываль ихъ съ ходомъ русской жизни; онъ былъ горячимъ и убъжденнымъ поборникомъ единства русской земли и ея духовныхъ, культурныхъ связей съ родственнымъ заграничнымъ Славянствомъ. Такъ, когда въ 1861 г. на приглашение И. С. Аксакова 3) сотрудивчать въ его

<sup>(№ 32—33, № 40—48);</sup> въ 1889 г.—«Новогоднія замѣтки» (№ 1), «Русскій народъ, его инородци и наплывъ иноземцевъ» (№ 5—9), «Къ пятидесятилѣтію возсоединенія западно-рускихъ уніатовъ 1839 года» (№ 12), и мн. др.

¹) Нъсколько статей напечатано въ «Новомъ Времени», напр.: «Новыя явленія въ русско-польскомъ вопросѣ» (1880, № 1725 и 1755) и мн. др.

См. выше прим. 1.

<sup>3)</sup> Эго приглашеніе было сділано въ письмі отъ 13 сент. 1861 г. Въ виду важности и общаго интереса этого письма для характеристики того литературнаго направленія, съ которымъ приходилось теперь ближе стать покойному М. І-чу, мы позволимъ себі привести въ піломъ письмо къ нему И. С. Аксакова. «М. Г. М. І-чъ! В. И. Ламанскій подалъ мив, —писалъ И. С-чъ, —пріятную надежду вийть васъ сотрудникомъ. Не будучи знакомъ съ вами лячно, хотя и коротко знакомъ съ вашими сочиненіями, я не рішался обратиться къ вамъ прямо съ предложеніемъ принять участіе въ моемъ изданів, тімъ боліве, что настоящая программа моя, гді объяснялось направленіе газеты, осталась напечатанною. Тімъ боліве

газ. «День» Михаилъ Іосифовичь отвітиль согласіемь, И. С-чь (оть 22 сентября 1861 г.) писаль ему между прочимь: «Воть ужъ для одного этого стоить издавать газету, чтобы дать въ ней місто свободному голосу двухь-трехъ людей, какъ вы! Мнів некогда очень много писать, но мнів хотілось только выразить ту истинную душевную отраду, которую мнів доставило ваше горячее письмо, и передать вамь, что я вполнів и всімь сердцемъ вамь сочувствую. Вы увидите, что подъ знаменемь истинной Москвы, какъ представительницы всея Руси, могуть стать въ братскомъ союзів и Великая, и Малая, и Білая, и Червонная, и Черная Русь, и Литва и проч. Вспомните стихи Хомякова къ Россіи:

" .... и всѣ народы Обнявъ любовію своей, Скажи имъ таинство свободы, Сіянье вѣры имъ пролей!"

Если въ этомъ письме И. С-чъ разъясняетъ свой взглядъ по поводу высказанныхъ вероятно некоторыхъ недоумений М. І-ча, взглядъ на отношения «истинной Москвы» къ темъ кореннымъ «особенностямъ Литвы», которыя даютъ ей только «внутреннюю самобытную силу», то въ следующихъ затемъ письмахъ онъ уже не иметъ повода касаться этихъ вопросовъ, будучи знакомъ съ его основными

радъ я обязательному посредничеству Ламанскаго, давшему мив возможность стать съ вами въ прямыя отношенія. Я нисколько не нам'тренъ стіснять васъ въ выборіз предмета, но желаю однако же откровенно объяснить, какой именно помощи жду я отъ васъ въ настоящую минуту, -- или, в врнве, какой именно темный вопросъ требуеть если не разр'вшенія, то осв'вщенія отъ вашихъ знаній и дарованій.--Для насъ теперь всего важиве вопросъ Польскій, и именно о границахъ польскихъ. Я уже давно, года три тому назадъ, хотълъ поднять этотъ вопросъ въ литературъ, съ тъмъ, чтобы полюбовно размежеваться съ Поликами (въ области литературы), но тогда мий это не удалось. Думаю, что теперь удастся. Отношеніе Литвы и Білоруссів въ Польше можеть быть настоящимь образомь определено только помощью историческихь, статистическихъ и этнографическихъ данныхъ. Русская такъ называемая образованная публика отличается совершеннымъ невъжествомъ во всемъ, что не заключается въ учебникахъ историческихъ Вебера или въ географіи Бальби и Риттера, следовательно во всемъ, что касается исторіи и географіи Польши, Литви, Бізлой и Червонной Руси и всёхъ славянскихъ племенъ. А какъ моя газета, со всею искренностію, серьезностію и строгостью убъжденія, посвящена дёлу нашего народнаго самосознанія, то содійствіе такихъ людей, вакъ вы, для нея драгоцівно. Вы, можетъ быть, по слухамъ, составили себв ложное понятіе о моемъ патріотизмв и о славянофильства вообще. Смаю вась уварить, что мы умаемъ сочетать любовь и въру въ народъ русскій — съ строгимъ и безпристрастнымъ судомъ надъ древнею и современною Русью и способны глядать въ лицо истины безъ страха, а потому въ этомъ отношени вамъ нечего опасаться».

возаръніями изъ его сочиненій, печатавшихся въ «Дев» статей и изъ частной ихъ переписки, которая содержить въ себъ разныя подробности относительно присылаемыхъ М. І-чемъ статей и ихъ значенія для тогдашней русской общественной мысли, относительно вообще того широкаго и горячаго участія, какое принимали въ тогдашнемъ положеніи западно-русскаго края М. І-чь съ одной стороны и И. С-чь съ другой, и мног. др. Такъ еще въ 1861 г. (отъ 4 ноября), получивъ отъ М. І-ча статью і), И. С-чъ пишеть ему: «Не смущайтесь ничемъ, дорогой сотрудникъ! Пусть шипить злоба и клевета! Пусть вооружается противъ насъ петербургскій исевдолиберализмъ: такъ и быть должно! Плохо бы было, если бы мы его не задъли за живое! Въ теперешнее хаотическое время нужнее, чемъ когда-либо, неуклонная върность своему нравственному путеводному началу и безбоязненное ему служение. На васъ вскипять злобой тысячи человъкъ, но если вы единаго отъ малыхъ сихъ спасли и обратили, такъ вы уже совершили целый подвигь. Вспомните, что вы можете оживить и поднять, возродить духовно цалый край! Нать, крапче соединимся вивств, во имя всея Россіи, всего русскаго народа...» Вообще И. С-чъ дорожиль сотрудничествомъ М. І-ча въ своей газеть. Такъ, когда въ 1863 году М. І-чъ печаталъ свои статьи въ «Русскомъ Инвалидъ» 2) и посылаль ифкоторыя въ «Московскія Ведомости» И. С-чъ (отъ 5 декабря 1863 г). писаль ему между прочимь: «Ваша ревность къ западному краю заставляеть вась метаться во всв стороны и это, подрывая несколько вашъ авторитеть, нарушая стройность системы, порождая путаницу понятій, отзовется вредомъ и самому краю. Больше было бы пользы, еслибъ огонь вашей баттареи былъ сосредоточениве, сдержаниве, а не разсыпался во всв стороны». Поэтому онъ настойчиво просить М. І-ча посылать ему статьи, и, печатая ихъ, неоднократно имълъ случай восторгаться тымъ впечатленіемъ, какое они производили въ свое время на общественное мивніе въ отношенін къ западно-русскому краю. Такъ, еще въ 1861 году (отъ 22 октября) И. С-чъ писалъ М. І-чу: «Статья ваща в) имфла усправь

<sup>&#</sup>x27;) Не разумъется-ли здъсь начало тъхъ статей («Люблинская унія Литвы съ Польшею»), которыя помъщались въ газ. «День» (1861—2 гг.) не съ № 7, какъ объщалъ И. С-чъ въ своемъ письмъ, а съ № 10?

<sup>2)</sup> См. въ прим. ва стр. XXIII.

<sup>3)</sup> Не разумѣется ли здѣсь критическая статья, напечатанная въ 1 № «Дия» (за 15 октября 1861 г.) подъ заглавіемъ: «Кіевская коммиссія для изданія древнихъ грамотъ и актовъ юго-западной Россіи и польскіе патріоты. Нѣмецко-австрійскія тенденціи?»

блистательный и разомъ освътила для публики неясный для нея вопросъ отношеній Литвы къ Польшѣ. Рѣшительно всѣ отъ нея въ восхищеніи. Буду съ нетерпѣніемъ ожидать новой статьи вашей, по прочтеніи вами памятниковъ, изданнымъ Дзялынскимъ» ¹). Также и въ 1863 году (отъ 22 апрѣля) И. С-чъ пишетъ М. І-чу, что «статья ваша въ 15 № («Дня») произвела большой эффектъ» ²). Начавшееся при посредствѣ В. И. Ламанскаго знакомство М. І-ча съ И. С. Аксаковымъ продолжалось потомъ во все послѣдующее время, продолжалась между ними и переписка до самой кончины Аксакова ³).

Знакомство съ Аксаковымъ и сочувствіе издательской дѣятельности послѣдняго, сочувствіе одушевлявшимъ его идеямъ, сблизило М. І-ча и съ другими выдающимися представителями того же направленія Ю. О. Самаринымъ, А. О. Гильфердингомъ и многими друг.), возбудило въ немъ живое стремленіе къ научному уясненію этого направленія. Впрочемъ, это стремленіе сознательно выросло и развивалось у него подъ вліяніемъ тѣхъ научныхъ розысканій, которыя составляли его призваніе, завѣтную мечту съ самой студентческой скамьи. Изученіе историческихъ судебъ западно-русскаго края выдвигало предъ нимъ вопросы и рѣшенія ихъ въ такой постановкѣ, въ какой они соотвѣтствовали «научнымъ требованіямъ», а также укаваніямъ истинно-русскаго чувства и истинно-русскихъ и общеславянскихъ интересовъ. М. І-чъ неоднократно указывалъ на эту связь въ дѣятельности нашихъ славянофиловъ въ западномъ краѣ. Такъ напр.,

<sup>3)</sup> Сохранившаяся переписка обнимаеть главнымъ оброзомъ періодъ времени отъ 1861 по 1865 г. Сохранняюсь впрочемъ одно письмо отъ 1884 г., въ которомъ И. С-чъ благодаритъ за присланную ему въ даръ М. І-чемъ внигу «Исторія русскаго самосознанія» («это превосходнѣйшій и крайне полезный трудъ»—инсаль И. С-чъ) и сообщаетъ о своемъ намѣреніи пріостановить на время изданіе газеты «Русь», а потомъ возобновить ее въ «преображенномъ и усиленномъ видѣ» (т. е. въ видѣ еженедѣльнаго изданія). Послѣднее письмо (изъ имѣющихся у меня—но крайней мѣрѣ—въ рукахъ) И. С-ча къ М. І-чу писано 15 апрѣля 1885 г. (изъ чяти) по поводу совершившагося чествованія тысячелѣтія со времени блаженной энчини св. Мееодія 6 апрѣля 1885 г., при чемъ И. С.-чъ писалъ М. І-чу: «Читаю зъ ваши рѣчи, и всегда читаю ихъ съ искреннимъ удовольствіемъ и умиленіемъ: пъ неослабно горить ваше священное пламя любви къ Руси и къ родинѣ; инкаля личныя несчастія и испытанія, никакіе недуги и жестокіе удары судьбы не злабили вашей энергіи».



<sup>1)</sup> Дневникъ Люблинскаго сейма 1569 г.

<sup>2) «</sup>По поводу указа Сенату 31 марта о дарованіи аминстін поднявшимъ оружіе противъ правительства въ западнихъ губерніяхъ». «День», 1863 г., № 15 (15 апръля).

въ ръчи своей, посвященной памяти Ю. О. Самарина 1), М. І-чь говорилъ между прочимъ: «Позволю себъ напомнить дъла, повидимому совершенно забытыя, русско-польскія, и указать взглядь Ю. О-ча съ точки зрвнія одной изъ этихъ окраниъ, которой принадлежу по моему происхождению и спеціальнымъ монмъ занятіямъ. Не могу забыть того времени, когда я въ первый разъ увидълъ нашу знаменитую тріаду-Н. А. Милютина, Ю. О. Самарина и кн. Черкасскаго... когда я увидбать ее у покойнаго гр. Блудова и когда, затемъ, ми отправились въ домъ одного изъ ближайшихъ друзей Ю. О-ча-князя Оболенскаго... На меня, тогда только что выступавшаго на поприще общественной двятельности, эта славная тріада произвела могущественное, неизгладимое впечатавніе. Живо помию и другое время, когда я видъль Ю. О-ча здесь же въ Петербурге, после возвращенія его изъ Польши, гдв онъ изучаль, съ Н. А. Милютинымъ и княземъ Черкасскимъ, крестьянское дело и собиралъ матеріалы для составленія положенія о польских в престыянахь. Когда я началь съ нимъ беседу о разныхъ западно-русскихъ неудачахъ и недостаточности тамъ русской поддержки, Ю. Ө-чъ почти съ жестокостію скавалъ мив, что сами западно-руссы виноваты: сами бы они должны были работать и поправлять свои дела. Я быль поражень этими словами и готовъ быль думать, что ему мало извёстны или даже чужды дала западно-русскія; но вскора мна стало ясно, что Ю. О-чу не чужды были эти дела, а напротивъ, очень близки... онъ возмущался безжизненностью русскихъ силъ въ западной Россіи; но когда въ этой странъ оживали эти силы и сказывались въ далахъ, тотъ же Ю. О-чъ самъ шелъ къ нимъ на встрвчу, самъ спвшилъ ближе ознакомиться съ ними и завзжаль, между прочимъ, ко мив».

При оцінкі значенія діятельности Ю. О-ча на окраинахъ, М. І-чъ «обращался между прочимъ къ тому общему, не разъ высказанному и подробно выясненному имъ, взгляду, что направленіе, къ которому принадлежалъ Ю. О-чъ, т. е. «славянофильство», давая «жизненное, русское содержаніе, способное привлечь къ себі дюдей», пміло «самое могущественное и благотворное вліяніе въ западной Россіи». Поэтому неудивительно, что подъ это знамя стекались всіз лучшія западно-русскія силы, что подъ него сталъ и

<sup>1)</sup> Рачь эта произнесена была въ общемъ собраніи членовъ С.-Петербургскаго Отдала Московскаго Славянскаго Благотворительнаго Комитета 28 марта 1876 г., ср. выше прим. 1; напечатана между прочимъ и въ брошюра «Въ память Юрія Федоровича Самарина. Рачи, произнесенныя въ Петербурга и въ Москва по поводу его кончини». С.-Петербургъ, 1876 г. (изданіе Славянскаго Общества).

М. І-чъ съ самыхъ первыхъ летъ своей литературной деятельности. Стоя подъ этимъ знаменемъ, вооруженный историческими знаніями и вообще наукою, онъ освъщаль прошлую и современную жизнь не одного только западно-русскаго края, но и всей русской земли и даже целаго Славянства. Къ сожалению, теперь нетъ возможности выяснить это подробно, хотя бы изъ того, такъ сказать, свода научныхъ воззрвній М. І ча въ области изучаемой имъ спеціальности, который представляеть его обширный трудъ: «Исторія русскаго самосознанія». Но мив хотвлось бы, по крайней мерв, остановить вниманіе собранія на тіхъ «річахъ» покойнаго Михаила Іосифовича. которыя онъ произносиль въ собраніяхъ Славянскаго Общества и которыя, служа выраженіемъ его славянофильского міровоззрінія, представляють данныя для подтвержденія высказанных в мыслей (о взглядахь М. І-ча на движенія общерусской жизни и отношенія общеславянскія). Для этого я остановлюсь на нъкоторыхъ только рачахъ и комментаріяхъ къ нимъ изъ другихъ мѣстъ его статей и сочиненій.

Прежде всего, я остановлюсь на его рычи «Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности», сказанной въ засъдани Славянскаго Общества 23 января 1883 года 1).

Въ началъ своей ръчи М. І-чъ говорилъ: «Въ безконечномъ споръ между т. н. у насъ западниками, или поборниками правоваго порядка, съ одной стороны, и народниками, самобытниками, съ другой постоянно поднимается вопросъ: что самобытно-культурнаго выработало наше русское прошедшее, каковы самобытные идеалы Россіи? и, если судить по той нашей текущей литературь, какая больше всего обращается въ массъ русскихъ читателей, то придется признать, что съ самою большею смёлостью и самоуверенностью вопросъ этотъ рашается отрицательно (это и легко далать, не нужно для этого большихъ знаній), а положительное решеніе его дается съ недостаточною ясностію или полнотою, по самому євойству предмета, требующаго большихъ русскихъ знаній и мало удобнаго для легкаго изложенія». М. І-чъ и старается раскрыть въ своей річи «положительное, богатое культурное содержание нашего русскаго прошедшаго». указывая «выдающіеся факты объ исторической живучести русскаго народа, какъ одномъ изъ главнъйшихъ условій прочной культурности» причемъ раскрываетъ «степень даровитости народа» и «самыя культурныя явленія и силы нашего прошедшаго».

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup>) Рѣчь эта напечатана, см. выше прим. 1, также и отдѣльною брошюрой (28 стр.). Спб., 1883.



«Всемъ известно, продолжаетъ М. I-чъ, какъ громадно наше отечество по своему пространству и народонаселенію. На пространствъ слишкомъ четырехъ сотъ тысячъ квадратныхъ миль русскаго государства живеть по однимъ счисленіямъ оболо ста милліоновъ, а по новъйшимъ свъдъніямъ, будто бы, даже свыше ста милліоновъ жителей. Всякому очевидно, что только сильный, исторически живучій народъ могъ образовать такія громадныя величины»; этотъ «великій историческій трудъ могь совершить народъ не только исторически живучій, но и даровитый, тымъ болье, что это не быль какой-либо азіатскій трудъ, какъ лава быстро и опустошительно разливающаяся и скоро потухающая. Это быль европейскій трудь-медленный, упорный и крайне тяжелый»... (стр. 5-6). «Распространяясь на северо-востокъ по нынашней Россіи, русскій народъ съ древнайшихъ временъ шель въ эти огромныя и неведомыя тогда для него страны съ своимъ народнымъ, а потомъ и съ христіанскимъ сознаніемъ, что такъ прекрасно для стараго времени и такъ укоризненно для нашего выражено на первыхъ страницахъ нашей древнейшей летописи. Летописецъ великольно знаетъ вообще славянскія племена, съ заботливостію замівчаеть, что и то и другое изъ русскихъ племенъ Славяне же, и даетъ точный списокъ славянскихъ и не-славянскихъ племенъ русской земли, прибавляя, что первые уже христіане, крещенные во едино крещеніе»... (стр. 7). «Подъ этими-то двумя знаменами—сперва народнымъ, а потомъ и христіанскимъ, соединившимися затъмъ въ единое знамя святой Руси, русскій народъ сохраниль себя какъ народъ, и развивалъ свои славянскія способности и наклонности» (тамъ же). Затимъ М. І-чъ отмичаеть слидующія особенныя явленія въ исторической жизни русскаго народа. Это-прежде всего - слюбовь его къ земледълію и настойчивое стремленіе къ обладанію лучшей землей, -- къ обладанію обоими нашими черноземными бассейнами--юго-западнымъ и юго-восточнымъ», и въ этомъ стремленіи «русскій народъ развивалъ культурную форму жизни-вемельную общину со сходкой, или русскимъ міромъ, тобщину, которая является у него тоже съ древивишихъ временъ и коренилась не на первобытныхъ родственных отношеніяхъ, подовом бытв, а на началь полюбовнаго соглашенія» (стр. 8). «Вм'яст'я съ любовью къ землед'ялію, продолжаеть М. І-чъ, русскій народъ тоже съ древнійшихъ временъ обнаруживаль любовь и способность къ промышленности, торговлю, показываль замечательное умінье овладівать річными и водными путями и берегами прилегавшихъ къ его землё морей» (какъ напримеръ русская тмутараканская колонія у Керченскаго пролива, походы русскихъ къ Каспійскому морю въ концъ IX и въ началь X в., новгородская торговля по Балтійскому морю, и мн. др.). И въ торговой жизни, подобно общинъ въ земледъльческой, русскій народъ развиваль ту же культурную форму-въчевую форму общественной своей жизни, а при передвижени съ одного мъста на другое онъ вырабатывалъ разнаго рода дружины: военныя, торговыя, промышленныя, сохранившіяся отчасти въ нашей теперешней артели (стр. 8-9). «Наконецъ, говорилъ М. I — чъ, развивая свою земскую жизнь въ селахъ и городахъ, русскій народъ въ весьма раннее время созналь необходимость государственнаго строенія, государственной объединяющей власти», выразившейся въ московскомъ единодержавіи «съ земскими соборами и съ земскимъ всенародновластнымъ царемъ во главв» (стр. 9). Этотъ многовъковой, настойчивый, можно даже сказать подвижническій трудъ русскаго народа, обнаружившій въ немъ столько крепкихъ силь и выработавшій столько хорошихъ качествъ (терпвніе въ строительной государственной работь, несмотря на затрудненія, несмотря на жестокости І. Грознаго и «потрясенія», т. е. «преобразованія петровскія», —человічность въ отношенія въ другимъ) — ручательство за будущіе уситхи Россіи» (стр. 11). Этому росту основнаго русскаго этнографическаго зерна Россіи не могуть мінать другія вошедшія въ него этнографическія группы. Приступая къ разъясненію этого вопроса, М. І-чъ прежде всего спрашиваеть: «каковы же отношенія къ нимъ (т. е. инородческимъ этнографическимъ группамъ) русской этнографической массы, чёмъ она ихъ держитъ и въ чемъ историческое, т. е. культурное, оправданіе власти надъ ними этой массы»? Разъясняя эти вопросы, привнавая культурныя начала воздействія Россіи на инородцевъ, М. І — чъ выражается между прочимъ: «На всъхъ важивникъ нашихъ окраинахъ самою исторіей поставлена русскому народу счастливъйшая и благороднъйшая задача — охранять исконное, туземное населеніе отъ пришельцевъ и неръдко насильниковъ, и возстановлять въ ихъ отношеніяхъ правственную правду (напримірть въ Финляндіи охранять туземцевъ Финновъ отъ пришельцевъ Шведовъ; въ балт. областяхь — Эстовъ и Латышей отъ Нъмцевъ, въ Польшъ — «простой польскій народъ отъ сділавшихся ему во многомъ чужими польскихъ пановъ и ксендзовъ» и т. д.) (стр. 21). «Не одна историческая случайность дала Россін такую счастливую и благородную постановку ея отношеній къ инородцамъ-отношеній человічнаго уваженія къ законнымъ нуждамъ и благамъ меньшихъ людей, отношеній истиннаго христіанскаго братства» (стр. 22), лежащихъ въ основъ русской исторической жизни. «Та же начала сказались» въ лучшихъ типахъ русской земельной общины, выразились въ освобождении нашихъ крестьянъ съ землею, въ последней нашей восточной войне-въ защите южныхъ Славянъ отъ насильниковъ-Турокъ, «безъ всякихъ видовъ на корыстную награду». Причемъ «наша русская въра освящаеть наши искреннія русскія начала и въ этомъ совпаденіи величайшее наше историческое счастіе и благо» (стр. 23). Все это, естественно, давая внутреннюю силу самой Россіи, привязываеть къ ней и ея инородцевъ, пріобщая ихъ къ внутреннимъ, основнымъ началамъ русской жизни (стр. 26). — Вышеприведенными выдержками изъ прекрасной и поучительной рычи М. І—ча (рекомендуемъ её читать!) не исчерпывается конечно все ея богатое содержаніе; но и изъ приведенныхъ краткихъ извлеченій можно видіть характерь того направленія, подъ знаменемь котораго стояль М. І-чь, глубоко верившій въ «историческую живучесть русскаго народа», несмотря ни на какія временныя испытанія. Причемъ онъ неустанно пропов'ядываль также о роли п'адаго Славянства, объединеннаго кирилло-мееодіевскою идеею, несмотря ни на какія въянія въ обществъ и направленія въ политикъ. Въ этомъ последнемъ отношении необходимо, однако, указать некоторыя данныя. Еще въ началь 60-хъ годовъ, въ изд. И. С. Аксакова «День» (1861—2 г., № 6), по новоду возгорѣвшейся тогда греко-болгарской распри, М. І-чъ писалъ редактору: «Ваше сердце сжималось, когда вы читали и печатали въ № 3 (за 22 окт. 1861 г.) вашей газеты письмо г. Жинзифова о невъжествъ Русскихъ по отношению къ Болгаріи. Сжималось отъ него сердце и у многихъ изъ вашихъ читателей... Нельзя въ самомъ дълъ не почувствовать всей горечи отъ этого неумъстнаго, непростительнаго невъжества... И чтобы сколько-нибудь ослабить эту несправедливость, уменьшить это невёжество, мив кажется, необходимо теперь раскапывать, раскрывать всё ихъ проявленія, какъ бы это ни было непріятнымъ намъ Русскимъ и самимъ Болгарамъ». Эту мысль о необходимости знанія различныхъ частей славянского міра М. І-чъ постоянно, при всякомъ удобномъ случав, высказываль и доказываль примърами, фактами не только племеннаго родства, но и практической важности славянскаго взаимообщенія. Даже въ одной изъ своихъ річей, произнесенныхъ въ Славянскомъ Обществъ 6 апр. 1887 г. 1), подъ вліяніемъ продолжавшейся тогда австрофильской политики Милана въ Сербіи, начавшагося стамбуловскаго террора въ Болгаріи и другихъ неурядицъ въ разныхъ частяхъ славянскаго міра, М. І-чъ указываль на большую цёлесо-

ないけんできないというないのは、これのはないできないというないできない。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. выше прим. 1.

образность въ данный моменть литературнаго изучения Славянства. чёмъ на благотворительную деятельность: «Намъ, членамъ Славянскаго Общества, говорилъ М. І-чъ, по моему митнію, важите всего теперь заняться выясненіемь въ нашемъ и славянскомъ сознаніи и старыхъ и новыхъ путей какъ нашего разъединенія, такъ и нашего единенія, т. е. въ двятельности нашего Славянскаго Общества, по моему мивнію, должна преобладать не благотворительная діятельность, весьма теперь трудная и малонадежная (о принятыхъ обязательствахъ и необычайныхъ нуждахъ не говорю здёсь), а дёятельность ученая и литературная, такъ какъ теперь особенно нужно выяснить въ общественномъ сознаніи положеніе и задачи Славянства и ставить противовысь тому умственному культурному завоеванію, какое даже теперь производить въ Славянстве западная Европа». Но, указывая на предпочтительную важность теоретическаго изученія Славянства, особенно въ данный (т. е. въ 1887 году) неудобный для развитія практическаго славянскаго взаимообщенія моменть, М. І-чь связываль вообще нитересы того и другого сближенія, указываль на практическую важность теоретического изученія и напоминаль не разъ о необходимости болье живыхъ славянскихъ связей и даже теснаго славянскаго единенія. Объ этомъ единеніи онъ говориль обыкновенно съ точки зрізнія культурной, не вижшиваясь въ область политики, онъ говориль объ единеніи Славянъ подъ знаменемъ кирилло-меводієвской идеи. Такъ, напр., въ достопамятный день 6 априля 1885 года М. І-чъ начиналь свою річь 1) въ торжественномъ собраніи Славянскаго Общества следующими словами: «Сказывается во всемъ величіи тысячелетняя сила подвиговъ нашихъ славянскихъ апостоловъ. Воскресаютъ въ славянскихъ сердцахъ лучшіе завіты прожитой тысячелітней исторім и съ ними связываются дучшія задачи нашей современности». При другихъ случаяхъ онъ ближе и частиве опредвляеть эти «лучшіе завыты прожитой тысячельтней исторіи и лучшія задачи нашей современности». Такъ напр., по поводу извъстной аппелляціи теперь также уже покойнаго о. І.Г. Наумовича къ папъ Льву XIII 2) и подъ вліяніемъ изв'ястнаго галицко-русскаго судебнаго процесса (1882 г.) по обвинению лучшихъ галицко-русскихъ деятелей въ государственной нзміні, М. І-чъ въ общемъ собраніи Славянскаго Общества (17 ноя-

<sup>1)</sup> См. выше, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Аппедляція къ папѣ Льву XIII русскаго уніатскаго священника мѣстечка Сталатъ (львовской митрополіи въ Галиціи) Іоанна Наумовича противъ великаго отлученія его отъ церкви по обвиненію въ схизмѣ» (въ переводѣ съ латинскаго подлинника) 1883 г. Ср. выше, прим. 1.

ори 1883) говориль между прочимь 1): «Мы не можемь не заботиться объ охраненіи Славянства отъ разрушительныхъ вліяній и не обдумывать средствъ къ возстановленію и поддержанію внутренняго единства между Славянами. Чего же намъ желать и чего ждать въ виду такихъ явленій (т. е. въ виду ближайшимъ образомъ галицьо-русскихъ дѣлъ)? Желать и ждать, чтобы всѣ Славяне сдѣлались православными? Да, желать и ждать этого, несмотря ни на что, что бы ни говорили о насъ... Но необходимо признать, что эта перемѣна въ жизни Славянъ не можетъ совершиться ни скоро, ни легко; необходимо даже думать, что это крайне трудно осуществимо, а между тѣмъ единеніе Славянъ крайне и настоятельно нужно 2).

Однако, М. I—чъ не смущался этими трудностями, върилъ въ святость дъла и, не колеблясь въ этой въръ, неизмънно призывалъ къ ней, призывалъ къ необходимой для этого неустанной дъятельности. Такъ напр., когда постигла неудача нашихъ добровольцевъ въ Сербіи и обрушились противъ нихъ и Славянскаго Общества различныя обвиненія со стороны нашей лжелиберальной печати, то М. І—чъ въ одной изъ своихъ статей (хотя и по другому случаю—«по поводу извъстія изъ Праги о принятіи православія Сладковскимъ») писалъ между прочимъ: «у насъ едва ли не вошло въ обычай указывать лишь на дурныя стороны славянскаго оживленія з), причемъ творятся часто волею и неволею весьма нехристіанскія дъла. позорятся смерть и страданія русскихъ людей, погибшихъ за сла-

<sup>1)</sup> См. выше, прим. 1.

<sup>2)</sup> Въ деле духовнаго объединенія Славянъ М. І-чъ возлагаль твердыя упованія на наше духовенство, ссылаясь напр. на его незабвенныя пастырскія заслуги и дъла христіанской любви во время прошлой русско-турецкой войны. Говоря о значенін православія, «того великаго живительнаго славянскаго начала, которое такъ высоко подняло духъ нашего народа въ настоящія времена» (т. е. во время русско-турецкой войны), М. І-чъ писаль между прочимъ: «нельзя при этомъ не указать, какъ на великое знаменіе времени, на то положеніе, какое занимаєть наше духовенство въ деле... объединенія всехъ Славанъ. Когда у насъ началось народное движение на помощь южнымъ Славянамъ, то наше духовенство поняло своимъ историческимъ чувствомъ, подобно народу, и своимъ разумъніемъ дъйствительнаго пастырства, что настало великое время православной славянской діятельности, и никъмъ не понуждаемое, заговорило о милосердіи и любви къ ближнему. Всь уже теперь знають, что религіозная сторона сильное всего въ отношеніяхъ нашего народа къ южнымъ Славянамъ: кто же теперь можетъ сказать, что наше духовенство не поняло своего дъла? Оно, очевидно, поняло его лучше другихъ, а со временемъ можетъ быть откроется, что его понимание привлечетъ къ намъ и западныхъ Славянъ». См. «Церк. Вестн.» 1877, № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разрядка принадлежить лектору.

вянское дело, позорятся доблести лучшихъ русскихъ людей, неповинныхъ вовсе въ дурныхъ дълахъ своихъ собратовъ, позорятся лучнія проявленія сердца-сочувствіе и помощь несчастнымъ» 1). Затімъ, вогда, подъ вліяніемъ начавшагося въ Болгарін стамбуловскаго террора, а также и другихъ печальныхъ явленій въ славянскомъ міръ, извъстная часть нашего общества пришла въ уныніе и даже разочарованіе въ великихъ недавно еще совершенныхъ подвигахъ нашего славянского братства, М. І-чъ говориль опять въ Славянскомъ Обществв 2): «Идея славянскаго единенія жестоко страдаеть (какъ это доказывають не одни дела Болгаріи, Сербіи, дела некоторыхъ чешскихъ партій и діла Поляковъ всёхъ государствъ, по которымъ они разбиты)... Наша двительность, какъ Славянскаго Общества, обставлена самыми неблагопріятными условіями и въ другихъ славянскихъ странахъ, и въ нашей собственной-русской странь, и я увъренъ, что всемъ намъ, вообще Славянамъ, давно не приходилось взирать съ такимъ смущеніемъ, какъ теперь, на это наше обще-славянское знамя (причемъ указано было на хоругвь съ изображениемъ св. Кирилла и Мееодія) и на эти святые лики братьевъ славянскихъ апостоловъ, --- этихъ древнейшихъ и могущественнейшихъ насадителей славянскаго единовърія и единомыслія. Но какъ бы ни было велико и сильно теперь славянское смущение: оно не должно быть безплоднымъ соболъзнованіемъ, а должно возбуждать въ нашемъ славянскомъ сознаніи новые лучи, которые бы озаряли наше положеніе, наши задачи и направляли наши силы къ плодотворной деятельности з). Содействовать всему этому-долгъ каждаго изъ насъ-членовъ Славянскаго Общества и, повволительно надъяться, долгъ вообще членовъ русскаго общества, сочувствующихъ намъ». И Миханлъ Іосифовичъ не только не отказывался служить этому дёлу всёми возможными и зависящими отъ него средствами, но и горячо призывалъ къ нему другихъ, не смущаясь ни нападками лжелиберализма нашихъ «европейцевъ», ни равнодушіемъ даже русскаго общества, увлекающагося обыкновенно порывами и удивительно-скоро разочаровывающагося при какихълибо, даже временныхъ, нашихъ неудачахъ. Его вдохновляла и освъщала ему путь та великая кирилло-менодіевская идея, лучшія проявленія которой въ славянской исторіи и современности разрішали

¹) «Церв. Вѣстн.» 1877, № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. выше, прим. 1 и стр. XXXII.

<sup>»)</sup> Разрядка принадлежить лектору.

его недоумѣнія и, не давая мѣста колебаніямъ, питали въ немъ надежду, вѣру въ ея жизненность и несомиѣнную правственную побѣду, потому онъ и горѣлъ пламеннымъ желаніемъ видѣть ея осуществленіе въ цѣломъ Славянствѣ. Да будетъ же ему наша нелицемѣрная благодарная память и да возгорается пламень его вѣры и любви къ славянскому дѣлу во всѣхъ славянскихъ сердцахъ; пусть продолжаетъ горѣть и не гаснетъ онъ въ частности въ сердцахъ бывшихъ его многочисленныхъ слушателей въ нашихъ собраніяхъ, которые нѣкогда и неоднократно привѣтствовали восторженно его горячее, убѣжденное славянское слово съ этой каеедры.

и. п.



# ИСТОРІЯ РУССКАГО САМОСОЗНАНІЯ

пс

ИСТОРИЧЕСКИМЪ ПАМЯТНИКАМЪ

И

научнымъ сочиненіямъ.

# предисловіе.

Съ самаго начала моей профессорской дъятельности я считаль первъйшею своею обязанностію вводить моихъ студентовъ прежде всего въ область литературы науки русской исторіи и давать имъ такія указанія, которыя помогали бы сразу опредъять нужныя имъ по тому или другому вопросу книги и узнавать при первомъ ознакомленіи съ новою книгой, чего ждать отъ нея, чего искать въ ней. Поэтому я обыкновенно начиналь мой курсъ русской исторіи съ исторіи этой науки. Съ годами отдъль этотъ увеличивался и требоваль болье и болье времени для его изложенія, такъ что наконецъ я вынужденъ быль употребить на это весь учебный 1880—1 годъ. Тогда же эти лекціи были мною написаны, а затымъ до послыдняго времени я ихъ исправляль и дополняль, насколько могъ, и даль имъ вообще тотъ видъ, въ какомъ онь теперь являются въ печати.

Главнъйшая задача, которую я старался выполнить и которая обозначается самымъ заглавіемъ книги, могла бы быть поставлена гораздо шире. Можно было бы прослъдить русскія сочиненія по всъмъ у насъ наукамъ, не исключая даже естествознанія и математики, и показать, какія русскія особенности онъ отражають въ себь 1. Я, конечно, не могь взять на себя такой

<sup>&#</sup>x27;) Такъ, напримъръ, въ русскомъ естествознани любопитнимъ предметомъ изучения могло бы быть постоянное стремление его заходить въ область предметовъ, стоящихъ вив предъловъ естествознания. Въ этомъ сказывается и чисто русская несдержанность и въ то же время чисто русская потребность цъльнаго міросозерцания. Точно также въ исторіи русской математики могли бы быть предметомъ любопытнаго изследования четвертое и даже больше четвертаго измърения.



широкой задачи. Она превосходить и мои знанія, и мои силы. Даже въ области предметовъ, подлежавшихъ моему изслѣдованію, я многаго не успѣлъ сдѣлать.

Въ такого рода трудахъ, какъ настоящій мой трудъ, равномърность изслъдованія (разумью не внъшнія ея качества, а внутреннія) дъло крайне трудное. Одни литературныя явленія, т. е. сочиненія, ускользають отъ вниманія иногда по самой пустой случайности, въ другихъ не легко поддаются изученію существенныя ихъ особенности '), третьи—новъйшія сочиненія по тому уже самому, что недавно явились, труднье попадають на принадлежащее имъ мъсто. Я, конечно, не избъгъ этихъ трудностей, да и не однъ эти трудности приходилось преодольвать и передъ нъкоторыми изъ нихъ даже прямо отступать.

Сводя въ одно разные труды по русской исторіи, установляя ихъ взаимное отношеніе, раздъляя по группамъ и показывая въ каждой основныя начала, я привожу при этомъ нередко мивнія однихъ историковъ о другихъ, но далеко не всѣ мнѣнія ихъ, а еще ръже привожу мнънія не историковъ. Между тымь, ту и другую работу, особенно последнюю, можно было бы вести очень далеко. Можно было бы проследить по журналамъ и газетамъ всв мнынія объ историческихъ нашихъ трудахъ и историческихъ вопросахъ, митнія и ученыя, и не ученыя. Тогда было бы видно, какъ наше русское общество относилось къ русской исторіи и къ важивищимъ явленіямъ въ этой наукв, т. е. тогда видно было бы вообще русское самосознание по отношению къ нашему прошедшему. Въ моемъ труде я наметилъ некоторые выдающіеся моменты въ этой особаго рода исторіи нашего русскаго самосознанія, но отъ полной разработки ея долженъ быль удержаться. Хотя у насъ дело библіографіи двинуто уже далеко,

Наконецъ, могло бы быть еще болье любопытиных изследование теории нашего русскаго спиритизма, въ связи съ теориями указанныхъ наукъ и съ разнаго рода явлениями нашей русской жизни. 1) Такь, напримъръ, много летъ находится у меня загадочная книга Иванова о хронографахъ, и много разъ я въ нее вчитывался; но только недавно уяснилъ себъ, что главная особенность этой книги не только не хронографы, о которыхъ авторъ говоритъ весьма немного, и не споры, поднятые скептиками, о которыхъ онъ больше всего говоритъ, а разборъ научности Байера и Плецера и программа техъ вопросовъ по русской исторіи, которые у насъ запущены, благодаря этимъ ученымъ намиамъ.

благодари трудамъ лицъ, которыхъ я перечисляю въ началъ моей вниги; но кто перебираль наши русскія библіографическія указанія для строго научной прли, тоть знасть, какъ все сделанное еще далеко отъ того, что нужно было бы имёть; а безъ этого собственный трудь, по указанной выше задачё, могь бы быть спеціальнымъ трудомъ всей жизни одного лица, а не частью его дъятельности, какъ было со мною. Всъмъ извъстно, какъ не легки собственные поиски этого рода, особенно въ старыхъ журнальныхъ изданіяхъ. Съ веливою благодарностію я вспоминаю при этомъ, какъ много облегчали мнъ эту работу, даже въ маломъ ея видъ, нъкоторыя новъйшія сочиненія, какъ напримъръ, М. П. Погодина о Карамзинъ, г. Незеленова о Новиковъ, г. Иконникова о скептикахъ, г. Анненкова о первыхъ временахъ школъславянофильской и западнической. Эти сочиненія и указали мнъ нъкоторые новые вопросы, и дали возможность съ меньшимъ трудомъ возстановить некоторыя части моей собственной работы, воторую в не разъ производиль въ области старыхъ журналовъ, но не всегда находилъ время записать все сдёланное.

За всѣ такіе и имъ подобные недочеты я прошу у читателей снисхожденія, которое, вѣроятно, и дано мнѣ будетъ, по крайней мѣрѣ, нѣкоторыми изъ моихъ собратій по разработкѣ русской исторіи, хорошо знакомыхъ съ трудностію и сложностію такой работы. Но въ чемъ я ни у кого не буду просить никакого извиненія или снисхожденія, потому что дѣло касается сложившагося и окрѣпшаго въ теченіи многихъ годовъ убѣжденія, это въ слѣдующемъ.

Еще въ юные года моихъ изысканій по русской исторіи, когда приходилось вращаться въ необозримой массѣ фактовъ, какъ въ громадномъ, густомъ и темномъ лѣсу, я естественно искалъ въ этомъ лѣсу тропинокъ, дорогъ, проложенныхъ и прокладываемыхъ другими къ изученію этого лѣса и къ выходу на такую возвышенность, съ которой можно было бы обозрѣвать все его пространство и узнавать главнѣйшія его части, изученныя по этимъ тропинкамъ и дорогамъ. На этихъ путяхъ я часто видѣлъ какъ бы руководящія надписи: «объективность, научность»! Но историческое чутье и горькій опытъ слишкомъ часто показывали, что эти надписи невѣрны. что вмѣсто ихъ нужно бы над-

писать: «субъективность, изв'єстный уголь зр'єнія»! Я возвращался назадъ съ этихъ путей, забирался въ новыя чащи лёса фактовъ, искалъ новыхъ указаній, но опять находиль туже не-Върность и на новыхъ путяхъ. Въ томительныхъ поискахъ надежныхъ путей къ истинъ я сталъ обращаться къ ученымъ, извъстнымъ во всемъ міръ своею объективностію, - къ нъмецкимъ ученымъ, занимавшимся русскою исторіей; но въ величайшему изумленію увидёль, что у нихь еще большая неверность въ надписяхъ на путяхъ знанія: «объективность, научность», что у всёхъ этихъ гг. Байеровъ, Миллеровъ, Шлецеровъ подъ вившнею оболочкой научности, объективности скрывается самый узкій, німецкій субъективизмъ. Теперь это уже не какое либо открытіе, не новость въ нашей наукв. Какъ увидимъ, объ этомъ въ новейшее время уже не мало говорять наши русскіе ученые. Но въ тѣ мой года, о которыхъ я говорю, т. е. около тридцати лътъ тому назадъ, это открытіе для меня было ново и сильно меня поражало.

Въ настоящей моей книгѣ я собираю изъ трудовъ Байера, Миллера, Шлецера и старыя, и новыя данныя въ подтвержденіе этой мысли; прибавляю новыя изысканія по этому вопросу въ области научныхъ трудовъ по русской исторіи нашихъ балтійскихъ нѣмецкихъ ученыхъ; затрогиваю данныя для изученія другихъ инородческихъ у насъ изысканій по русской исторіи, и ставлю вопросъ: больше ли произошло пользы или вреда отъ вмѣшательства иноземцевъ въ разработку русской исторіи?

Читатели могутъ видъть, что я пришелъ къ этому вопросу не только по указанію русскаго чувства, но и по научнымъ требованіямъ. Занимая столько лътъ каседру русской исторіи, я не могъ не полюбить исторической истины, и не менъе другихъ могу уважать научные пріемы знанія, облегчающіе достиженія ея. Но чъмъ дальше, тъмъ больше я приходилъ также и къ тому убъжденію, что въ исторіи область объективныхъ истинъ весьма невелика, а все остальное субъективно и неизбъжно субъективно, неръдко даже въ области простъйшихъ, голыхъ фактовъ 1). И древнъйшій нашъ льтописецъ, писавшій безхитростно

<sup>1)</sup> Въ концъ XV в. у насъ былъ случай, что даже древнъйшая хронологическая дата подверглась чисто субъективной критикъ. Когда пришлось ръшать, будетъ

свою лѣтопись, и послѣдній подъячій московскихъ временъ, составлявшій простую бумагу, и ученѣйшій русскій историкъ новѣйшихъ временъ—всѣ субъективны, всѣ высказывали и высказываютъ такъ или иначе свое пониманіе дѣлъ. Я не думаю, чтобы позволительно было скрывать это или слѣдовало стыдиться. Да и напрасно было бы скрывать и стыдиться. Раньше или позже это откроется.

Такое пониманіе дѣла и было причиною, что я всегда отдаваль много времени изученію исторіи науки русской исторіи, и это же служить причиною, почему я даль такое заглавіе настоящей моей книгѣ. Желая не менѣе другихъ, чтобы въ нашемъ знаніи по русской исторіи увеличивалась болѣе и болѣе сумма достижимыхъ объективныхъ истинъ, но въ то же время устраняясь отъ безплодной погони за объективною истиной тамъ, гдѣ ея въ чистомъ видѣ быть не можетъ, я призналь болѣе научнымъ и полезнымъ разобраться прежде всего въ разнаго рода субъективизмахъ по изученію русской исторіи.

При изследованіи этихъ субъективизмовъ главнейшею моєю задачею было опредёлить, какой изъ нихъ обнимаетъ большее число фактовъ и лучше обнимаетъ, чёмъ другіе. На этомъ пути изысканій мне приходилось дёлать любопытныя наблюденія.

Я встречаль больше всего такіе субъективизмы, которые обнимали только часть изложенныхъ фактовъ, а остальные факты привязывались къ субъективизму историка схоластическимъ способомъ, строгимъ или даже совсёмъ нестрогимъ. Туть я видёлъ то невыработанность субъективизма и колебаніе автора забрать подъ свой субъективизмъ собранные имъ факты, то жестокую борьбу смёлаго субъективизма историка съ его твердою честностію. Таковы субъективизмы,—первый въ исторіи митрополита Макарія, второй въ исторіи С. М. Соловьева.

Далъе, я находилъ субъективизмы не только смълые, но и ничъмъ уже не сдерживаемые, при которыхъ авторы, повидимому, все собирали и объединяли однимъ началомъ. Но при вниматель-

ли кончина міра съ окончаніємъ семи тысячь літь отъ сотворенія міра, что падало на 1492 годъ, то даже Іосифъ Волоколамскій, какъ бы съ трудомъ разставаясь съ укоренившимся мивніємъ, обращалъ вниманіе на то, что есть разныя счисленія годовъ отъ сотворенія міра.



номъ изученіи оказывалось, что факты не собираются, а выбираются, и не объединяются, а насильно подгоняются подъ начала, напередъ составленныя, взятыя готовыми у чужихъ людей, — у разнаго рода западноевропейскихъ ученыхъ. Такова большая часть сочиненій нашихъ западниковъ и тъсно съ ними связанныхъ реалистическихъ. Самое видное въ этомъ отношеніи мъсто, по талантливости и знанію, занимаєть въ числѣ западническихъ сочиненій сочиненіе г. Чичерина: Областныя учрежденія, а въчислѣ реалистическихъ сочиненіе Щапова: Соціально-педагогическія условія умственнаго развитія русскаго народа.

Недавно, когда уже печатаніе моей книги приближалось къ концу, мив представилось для наблюденія новое явленіе въ этомъ родь, въ высшей степени любопытное. Неутомимый г. Пышинъ печатаеть въ Вестнике Европы (сентябрь) новое изследование о народности и доказываеть въ немъ, что народность не представляеть ничего устойчиваго, что устойчива только раса, т. е. то, что въ человъкъ могутъ изучать анатомія и физіологія. Изслъдованіе густо пересыпано ссылками на авторитеты всей западной Европы и одушевлено указаніями на громадивищія и широчайтія задачи науки въ области изысканій доисторическихъ времень, на которыя, какъ извъстно, направились въ послъднее время и русскія ученыя силы. Кто не пожелаль-бы, чтобы эти задачи хорошо выполнялись и вносили въ науку дъйствительный вкладъ? Мы и указываемъ въ своемъ месте на пользу отъ разрешения этихъ задачъ. Но покаместь вкладъ этотъ, если брать во вниманіе не количество поднимаемыхъ въ немъ вопросовъ и не внішній объемъ его, а внутреннія качества, очень невеликъ, а въ той постановкъ, какую ему даетъ г. Пыпинъ, даже весьма сомнителенъ и въ настоящее время несомнънно охваченъ самымъ узкимъ в вреднымъ для успъховъ науки русской исторіи субъективизмомъ чужой народности и чужого увлеченія модною теоріей. Вь числѣ авторитетовъ г. Пыпина самые важные-французскіе, которымъ, по чисто узкимъ народнымъ ихъ возарвніямъ, весьма желательно оправдать научно свое историческое вавилонское сившеніе расъ, племенъ, языковъ, а можеть быть и понятій и началь жизни. Затымь, естественно возникаеть недоумыніе: почему кости и даже физіологическіе процессы въ человъкъ такъ

устойчивы, — пребывають неизмѣнными тысячельтія, а то, что въ человѣкѣ выше анатоміи и физіологіи, не имѣетъ ничего устойчиваго? А потому, что анатомія и физіологія человѣка, даже древняго, изучаются усердно и сравнительно легко, а то, что выше анатоміи и физіологіи не такъ легко поддается изученію и даже пренебрегается, потому что напередъ рѣшено модною теоріей, что человѣкъ то же, что животное, и если извѣстна его анатомія и физіологія, то уже и все остальное извѣстно, все остальное уже будетъ лишь совокупностію явленій, подлежащихъ всякимъ измѣненіямъ, что и составляетъ по этой теоріи прогрессъ, цивилизацію и т. под., т. е. напередъ закрывается или толкается на узкую дорогу изслѣдованіе въ человѣкѣ всего стоящаго внѣ анатоміи и физіологіи. Отъ такого субъективизма наука русской исторіи не много выиграетъ.

Наконець, я находиль такой русскій субъективизмъ, который и больше всехъ другихъ обнимаеть фактическую часть русской исторіи и лучше другихь освіщаеть дійствительныя и существенныя ея стороны. Такой русскій субъективизмъ я находиль и нахожу въ сочиненіяхъ такъ называемыхъ славянофиловъ. Онъ лучше другихъ, и въ народномъ, и въ научномъ смыслъ, и даже въ смыслѣ возможно правильнаго пониманія и усвоенія общечеловъческой цивилизаціи. Сказавь это о субъективизм'в такъ навываемыхъ славянофиловъ, я этимъ самымъ обозначаю и свой собственный субъективизмъ. Читатели увидятъ, что и этотъ субъективизмъ я не считаю изъятымъ отъ погръщностей, неизбъжныхъ во всякомъ, даже лучшемъ субъективизмѣ, и что я не задавался мыслію кого либо призывать къ нему. Но къ чему я считаю своею обязанностію располагать и призывать всёхъ, такъ это къ тому, чтобы всё мы давали себе ясный отчеть, вакому субъективизму мы следуемъ. Тогда все мы и верне будемъ идти къ истинъ, и скоръе сойдемся на этомъ пути другъ съ другомъ при всъхъ нашихъ русскихъ субъективизмахъ, конечно, научныхъ и честныхъ, а не какихъ либо иныхъ.



#### ГЛАВА І.

# Состояніе науки русской исторіи и ся литературы.

Самая большая работа по русской исторіи направлена у насъ на изданіе памятниковъ, т. е. сырого матеріала, заключающаго въ себъ факты. Работа эта такъ велика, а наличныя ученыя силы у насъ такъ немногочисленны, что научная разработка сырого матеріала, выражающаяся въ критической опфикв новыхъ фактовъ и въ изследованіяхь по тому или другому вопросу, сильно отстаеть, запаздываеть. Еще больше отстаеть и запаздываеть окончательный сводь въ цельную, научную систему добытаго матеріала и его разработки. Поэтому. кто желаеть изучить русскую исторію, тому нельзя ограничиться неиногими книгами, а нужно читать много книгь, и не только системы, но и изследованія по отдельнымъ вопросамъ и даже самые первые источники. Изъ этого уже можно видеть, какъ важна исторія этой науки или, какъ ее обыкновенно называють, литература русской исторін. Съ другой стороны, литература русской исторін — это исторія русскаго научнаго совнанія. Изъ нея мы можемъ увидёть, какъ въ теченіе въковъ нашей исторической жизни понимались событія, — явленія этой жизни. Это существеннымъ образомъ облегчить намъ п наше фактическое знаніе, и наше пониманіе своего прошедшаго. Наконецъ, научное знаніе исторіи требуетъ, чтобы мы не только изчали событія, но и знали, изъ какихъ источниковъ почерпнуто наше заніе и вакими научными пріемами мы руководствуемся, когда долваемъ это знаніе, когда такъ или иначе понимаемъ факты и дізаемъ изъ нихъ тв или другіе выводы.

Исторія науки русской исторіи, какъ нічто цілое, составляєть весьма недавнее явленіе. Еще весьма недавно она читалась, какъ особый отдёль русской исторіи, насколько намы изрёстно, почти только въ однихъ нашихъ духовныхъ академіяхъ. Даже покойный С. М. Соловьевъ, профессоръ русской исторіи въ московскомъ университетъ, излагаль литературу науки только по частямь въ разныхъ мёстахъ своего курса исторіи, и то почти исключительно только тв ся части, которыя обнимають первоначальные источники. Что онъ иногда читаль особо литературу своей науки, объ этомъ мы узнаемъ изъ свидетельства бывшаго его студента К. Н. Бестужева-Рюмина 1) и изъ того, что С. М. Соловьевъ напечаталь по этому отделу русской исторін некоторыя части, каковы его статьи о первыхь, по его метьнію, опытахъ систематическаго изложенія русской исторіи, т. е. объ историкахъ конца XVII и XVIII вв. 2). Подобные отрывочные опыты исторін науки русской исторін делали и другіе, какъ напримеръ, И. В. Лашнюковъ в) и Н. И. Костомаровъ 1). Занимающимся русской исторіей приходилось такимъ образомъ самимъ уяснять себі этотъ предметь, весьма трудный, особенно для молодых в ученых в. Пособіями имъ могли служить курсы исторіи русской словесности, въ которыхъ ведется річь и о главнійшихь явленіяхь въ русской исторической литература <sup>5</sup>). Но эта историческая литература обыкновенно занимаеть тамъ мало мъста и притомъ, оказываясь передъ судомъ неспеціалистовъ и чаще всего западниковъ, редко получаетъ справедливые приговоры. Напримеръ, Карамзинъ-историкъ очень редко тамъ

Вотъ это свидътельство: «Общій курсъ (С. М. Соловьева) 1848—1849 г., говорить К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, начинался понятіемъ объ исторіи, какъ народномъ самосознанін; затімь, охарактеризовавь разные виды літописей краткими, но мъткими чертами, профессоръ переходилъ къ изложению исторіографіи, при чемъ останавливался и на запискахъ современниковъ. Изложение исторіографіи кончается на Полевомъ». Біографів н характеристики. Спб. 1882 г., стр. 262. 2) Арживъ историко-придическихъ сведеній, относящихся до Россіи, изд. Н. В. Калачева, жн. 2, 1-я полов., отд. 3, стр. 3—82; и Русскій Вістникъ за 1856 г., т. II, и за 1857 г., т. VIII. 3) Пособіе къ изученію русской исторіи. Кієвъ. 1870 г. 4) Лекціи по русской исторіи. Спб. 1862 г. Изд. П. Гайдебурова (Обзоръ літописей). 5) Боліве богаты историческимъ содержаніемъ: 1) Исторія русской словесности-левціи профессора Шевирева, 4 части (до начала XVI в.). М., изд. 1859-60 гг. Недавно издани лекцін того же профессора Шевырева, читанния въ Париже въ 1862 г., заключающія въ себъ сокращеніе большого его труда и краткое изложеніе дальнъйшей исторіи русской литературы. Оканчивается началомъ разбора историческихъ сочиненій Карамзина. 2) Літописи русской литературы и древности, профессора Тихонравова, 5 том., изд. 1859-63 гг. 3) Наука и литература въ Россін

можеть быть узнаваемъ. Болве надежными пособіями могли служить разныя библіографическія указанія, которыя, по естественному порадку вещей, появлялись раньше литературныхъ изслёдованій и темъ больше умножались, чёмъ больше чувствовалась потребность котя въ какихъ-нибудь указаніяхъ.

Въ этой области у насъ есть цёлый рядъ необыкновенныхъ тружениковъ, имена которыхъ съ уважениемъ встрвчаются всякимъ серьезно занимающимся русской исторіей. Таковы имена: Сахарова 1), Ундольскаго 3), Строева 3), Викторова, Каратаева 3), къ которымъ нужно присоединить и старъйшаго библіофила Сопикова 5). Все это, однако, труды по древней церковно-славянской литературъ. Для болье новой интературы служиль долгое время одинь каталогь кингь Смирлина •). Этотъ недочеть указаній быстро сталь восполняться съ началовь прошедшаго царствованія. Съ 1861 г. стала выходить—Русская историческая библіографія, изд. академін наукъ, —почтенный трудъ братьевъ Ламбиныхъ. Въ 1866 г. вышель каталогъ книгь по русской исторін 7) новаго библіографа, В. И. Межова, который съ замічательнымъ постоянствомъ работаетъ до сихъ поръ. Труды г. Межова большею частію направляются къ болье широкой задачь: онъ составляеть каталоги русскихъ внигъ и статей по всемъ отраслямъ знаній и въ числе ихъ по русской исторіи, но рядомъ съ темъ онъ нередко составляеть и спеціальные каталоги, въ томъ числе и относящіеся въ русской исторіи, какъ вышеуказанная Литература русской исторіи и въ новъйшее время вышедшіе три тома предолженія Русской исторической библіографіи (за 1865—76 гг.), которая составляєть пролож-

при Петри Великомъ, изслидование И. Пекарскаго, 2 тома. Спб. 1862 г. (сочинение драгоденное по богатству фактовъ, но, къ сожаленію, проникнуто западническими ... возгрвніями). 4) Историческія христоматів и курсы исторів словесности профессоровъ Буслаева и Галахова, особеню: Историческіе очерки русской словесности и можусства профессора Буслаева. 5) Исторія русской словесности профессора Порфирьева, 2 части (вторая часть 1 вып.), изд. 1879 и 1881 гг. Другія, важныя нля насъ сочиненія этого рода, какъ напримітрь профессора О. Ө. Миллера и А. Незеленова, увидимъ ниже. 1) Обозрвніе славяно-русской библіографіи. 1849 г. Спб. 2) Многочисленные его библіографическіе труды печатались въ Москвитиннив (1845 r.) и въ Чтен. моск. общ. истор. и древн. (1846—47—48 гг.). Ero очервъ славяно-русской библіографіи съ дополненіями А. Ө. Бычкова и А. Е. Викторова. над. въ 1871 г. в) Описание старо-печатныхъ книгъ библ. Царскаго, над. 1836 г.: Описаніе старо-печатних внигь библ. графа О. Толстаго, 1841 г. 4) Хронологич. роспись сл. внигь, Спб. 1861 г. Недавно (1883 г.) стало выходить новое изданіе. 5) Оныть руссв. библіографін. Сиб. 1813—21 г. 6) Изд. 1828 г. Сиб. 7) Литература. русской исторів за 1889-64 гг. выдочит., т. І. Спб. 1866 г.

женіе указанной Русской исторической библіографіи, издаваемой академіей наукъ. Влизкое отношеніе въ русской исторіи имѣють также иѣкоторые спеціальные каталоги г. Межова, какъ, напримѣръ, его каталоги по вопросу объ освобожденіи крестьянъ, по русской этнографіи.

Въ 1865 г. появилось сочинение, отъ котораго можно было ожидать, что оно внесеть новое освещение къ литературу русской исторін. Это сочиненіе гг. Пыпина и Спасовича — Исторія славянскихъ литературъ. Къ сожалвнію, авторы этой книги меньше всего лумали о русской литературь и въ частности о литературь русской исторіи, которая въ этомъ сочинении занимаеть и самое малое мъсто и при самомъ блёдномъ освёщении. Авторы имёли въ виду дать свёдёния о славянскихъ дитературахъ русскому обществу, которое, по ихъ словамъ, само можетъ находить указанія по своей интературі, а для славянъ подробности русской литературы, по мижнію авторовъ, не нужны. Недавно (1879-81 г.) вышло новое изданіе этого сочиненія, переработанное и настолько умноженное, что превратилось въ два объемистыхъ тома. Сначала имелось въ виду, по заявлению г. Пыпина, исправить недочеть по русской дитература перваго изданія, но обстоятельства нем'вшали г. Пыпину выполнить эту задачу, и въ новомъ изланіи, хоти есть глава: Русское племи, но русской литературы. какъ ее всв понимають, неть. Есть только обзоръ литературъ следующихъ вътвей русскаго языка: южно-русской и галицкой, и между ними клочки литературныхъ произведеній білорусскаго племени.

Странно было бы осуждать за то, что по обстоятельствамъ не могло быть сдёлано г. Пыпинымъ; но нельзя не жалёть объ этомъ и даже очень жалёть. Въ настоящемъ своемъ видё Исторія славянскихъ литературъ производить самое тяжелое впечатлёніе и способна порождать чудовищныя понятія, которыя въ ней отчасти и прямо проповёдуются. Русская литература вообще и литература русской исторіи въ особенности отсутствують въ этомъ новомъ изданіи не только физически; онё отсутствують здёсь и нравственно, и въ последствій, когда обстоятельства позволять г. Пыпину представить ихъ вниманію читателей, онё уже необходимо явятся въ средё славянскихъ литературъ наполовину мертвыми и наполовину безжизненными созданіями.

Г. Пыпинъ стоитъ, повидимому, на прекрасномъ началѣ,—на равноправности всѣхъ славянскихъ литературъ. Въ дѣйствительности однако оказывается, что онъ стоитъ за всякое раздѣленіе славянъ и за самую эгоистическую ихъ обособленность. Онъ устраняется отъ

указанія началь, объединяющихъ эти литературы, даже въ области языка, и особенно самоотверженно действуєть, когда касается славянскаго значенія родной, русской стихіи, при чемъ славянофилы представляются ему чуть ли не алейшими врагами славянь. Статьи г. Пыпина по древней русской литературе и о славянофильстве, печатающіяся въ Вестнике Европы и имеющія, очевидно, войти въ тоть дополнительный томъ, котораго не могь окончить во-время г. Пыпинь, ясно показывають, что во имя славянства, какъ его понимаетъ авторъ, русская литература должна сильно пониклуть, да и теперь она уже сильно поникла въ первомъ томе Исторіи славянскихъ литературь, потому что оть нея отрывается и часть древней русской литературы и современныя литературныя силы западной Россіи и Галицін, которымъ г. Пыпинъ сердечно желаеть развивать эту оторванность.

Союзнивъ г. Пыпина, г. Спасовичъ, составившій второй томъ этого сочиненія, пошель дальше и смёлее. Онь съ такою силою опирается на непрочныя основы древней славяно-русской литературы г. Пыпина, что онъ, если такъ выразиться, совстиъ уходять въ землю, а за ними темъ быстрее переходить въ небытее и вся старая русская литература, отсутствующая въ трудъ г. Пыпина. Г. Спасовичь даеть право на жизнь этой литература только со времень Петра; но немного нужно труда, чтобы видъть, что и этой литературъ г. Спасовичь даеть такую жизнь, которая больше похожа на смерть, а не на действительную жизнь. Онъ бьеть и эту литературу обычнымъ у пристовъ оружіемъ-противоположеніями. Г. Спасовичь заботливо рисуеть намъ картину русскихъ притязаній на всеславянское значеніе; затвиъ онъ рисуетъ намъ какъ будто возможный для русской литературы идеаль мірового и следовательно всеславянскаго значенія. Но, обращаясь къ дъйствительности, онъ заявляеть, что для такого значенія ніть существеннійшихь основь-свободы жизни, при которой могли бы развиться до мірового вначенія и русская наука и вообще русское слово. Но г. Спасовичъ какъ бы боится, чтобы и при этихъ условіяхъ русская литература не развилась какъ нибудь до всесдавянскаго значенія, поэтому сейчась же охлаждаеть русскія упованія твиъ предостережениемъ, что даже въ случав такого возрождения русской литературы, она не легко достигнеть общеславянскаго значенія, потому что въ это время будуть тоже возрастать другія славянскія литературы.

Всѣ эти многосложныя комбинаціи г. Спасовича, изложенныя отчасти въ началѣ его труда, а въ особенной полнотѣ въ концѣ его,

отличаются обычными, свойственными этому автору качествами, -- красотою общихъ мыслей и фразъ и поражающею фальшью самаго дёла, притомъ съ тою особенною окраской видимой гуманности и действительнаго фанатизма во всему русскому, какіе возможны только въ ополячившемся русскомъ западной Россіи. Существенная фальшь всей аргументаціи г. Спасовича о русской литературів въ томъ состоитъ. что въ его трудв и въ союзномъ съ нимъ трудв г. Пыпина нвтъ этой литературы. Читателю, желающему изучать по этому сочинению славянскія литературы нёть возможности проверить слова г. Спасовича. Передъ нимъ смъю закрываются даже такія имена, какъ Ломоносовъ и Пушкинъ, а выставляются вездъ только славянофилы, какъ проповъдники варварства въ русскомъ прошедшемъ и варварства въ славянскомъ будущемъ. Г. Пыпинъ увъряетъ, что онъ и г. Спасовичъ писали свои части этого союзнаго труда безъ соглашенія. Тамъ хуже для г. Пышина. Г. Спасовичъ напередъ решилъ за него миогіе вопросы русской литературы и напередъ осудиль его или на раболеніе, или на противоречія ему, гораздо более существенныя, чемъ тв, какими теперь г. Пыпинъ въ своей части ограждаетъ свою независимость отъ г. Спасовича. О міровомъ, по крайней мірів, о всеславянскомъ значеніи Ломоносова и Пушкина г. Пыпину прійдется говорить, а г. Спасовичь напередь уже уничтожиль это значеніе.

Еще печальные положение г. Пыпина съ слыдующей стороны. Что бы онъ ни писалъ хорошаго о русской литература въ дополнительномъ своемъ томъ къ изданной Исторіи славянскихъ литературъ, онъ напередъ осужденъ на преклонение передъ западно-славянской литературой, въ особенности передъ польской. Г. Спасовичь надлежащимъ образомъ воспользовался тымь уничижениемь нашей древней литературы въ малороссійскомъ племенномъ элементв и темъ небытіемъ московской литературы, на какія осудиль ихъ г. Пыпинъ. Онъ сміло поставиль на запустошенномъ юго-восточномъ славянскомъ пространствъ западно-славянскія литературы, особенно польскую и, вопреки правилу г. Пыпина-все раздроблять и не знать объединяющихъ началь, объединяеть западно-славянскія литературы общимъ началомъ и съ замвчательнымъ искусствомъ напередъ приневоливаетъ г. Пыпина принять это начало. "После того, какъ южно-славянскія государства византійскаго типа: болгарское и сербское, потерпъли, въ конца XIV вака, крушеніе, говорить г. Спасовичь, раздавленныя исламомъ, и до появленія Россіи на поприщъ европейской политики и ея д'ятельного участія въ европейскихъ д'ялахъ при Петр'я Великомъ, дъйствующими на этомъ поприщъ изъ славянскихъ народовъ

являются только два западные: чешскій и польскій, оба латинскі е по своей культуръ" і). Затымь г. Спасовичь показываеть, что при выполненіи общей этимъ народамъ задачи—«противодъйствовать прибою на востокъ германской волны», Польша была счастливъе Чехіи, и даже выставляеть на видь народность и латинской іерархіи въ Польшъ, и польскаго шляхетства, т. е. датинство и польская народность кладутся, какъ основы дальнейшаго развитія Польши какъ разъ въ противоръчіе образу дъйствій г. Пыпина, который для своего отечества не усматриваеть такихъ основь ни въ православіи, ни въ русской народности, какъ данномъ фактв не только новой, но и старой Россін; но для г. Спасовича и Польши г. Пыпинъ обязанъ признать законными ихъ основы. Обязанъ онъ по следующимъ причинамъ. Въ дальнейшемъ изложени польской литературы, г. Спасовичъ постоянно показываетъ, какъ латинская культура Польши пріобщала ее къ міровой цивилизаціи Европы и какъ при этомъ развивалась польская народность нерёдко до всеславянскаго значенія. Для г. Пыпина одно уже слово-міровая цивилизація-имъетъ значеніе догмата, поэтому ему невозможно не идти за г. Спасовичемъ, а идти приходится далеко. Г. Спасовичъ не поддался обстоятельствамъ, мъшавшимъ, бевъ сомивнія, и ему писать свою часть работы. Онъ широко раздвинулъ рамки польской литературы-и по времени и по объему дитературныхъ явленій. Изложилъ онъ даже литературу польскихъ эмигрантовъ и дитературу послёдняго времени до новейшаго эмигранта Крашевскаго включительно. Тутъ, какъ очевидно, захвачено время и петровское и послепетровское, и какъ трудно будетъ г. Пыпину справляться съ возгрвніями г. Спасовича, напередъ ему навязанными, можно судить по следующему примеру. Г. Спасовичь осмысливаеть и оправдываеть самое антипатичное для г. Пыпина направленіе въ литературі-романтизмъ, закріпляющій, какъ извістно, и народное чувство и уважение къ родному прошедшему, да еще осмысливаеть и оправдываеть весьма обидно или весьма вызывающимъ образомъ для насъ, русскихъ. «Нельзя не отметить, заключаетъ г. Спасовичъ свое обозрвніе польской литературы 2), что хотя существуеть несомивниая наклонность въ новвишей польской литературв въ научномъ отношения къ позитивизму, въ области искусства-къ реализму, но движение совершается весьма не быстро, послъ величайшихъ усилій и совстиъ непохоже на то, что делается иногда въ другихъ литературахъ, напримъръ въ русской, гдв волны новаго дви-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Истор. Слав. литературъ, т. 2, стр. 449. <sup>2</sup>) Стр. 777.



женія заливають иногда все, прежде того уже установившееся, которое какъ бы совсёмъ исчеваеть въ этихъ волнахъ. Корни романтизма въ польской литературів еще весьма крівни; каждое нападеніе на издавна установившееся мнініе, на имя поэта, увінчанное ореоломъ и иміющее авторитеть, вызываеть цілую бурю споровъ, которые ведутся съ крайнимъ оживленіемъ и даже ожесточеніемъ. Иначе и быть не можеть въ литературів, иміющей свои традиціи, а эти традиціи въ польской письменности особенно цілки и крівни»... Этими сужденіями г. Пыпинъ поставленъ въ безвыходное положеніе. Ему остается одно изъ двухъ: или обратиться тоже къ уваженію традицій своей русской народности и, слідовательно, къ ненавистнымъ ему славянофиламъ, или защищать и развивать позитивизмъ, реализмъ и, вопреки предостереженіямъ г. Спасовича, «заливать все, прежде установившееся» въ нашей русской литературів и русской жизни.

Въ заключение своего труда, говоря объ отношенияхъ между русскими и поляками, г. Спасовичъ выражается: «Не примиримы (и, въроятно, долго еще не примирятся) старыя вражды; но можно отмътить хотя зачатки невиданнаго явления: попытокъ примирения, идущихъ съ объихъ сторонъ, между двумя братьями, двумя историческими врагами—русской и польской національностію, попытокъ, которыя нельзя не привътствовать съ лучшими пожеланіями и которыя должны бы умножаться по мъръ того, какъ развивается безпристрастная, т. е. истинно-историческая критика» 1).

Если примиреніе между двумя братьями-народами будеть ставить одного изъ нихъ—русскаго въ такое некрасивое положеніе, въ какое поставиль г. Спасовичь литературнаго своего брата, г. Пыпина, то прив'втствовать это примиреніе не приходится и еще мен'ве—желать его развитія въ такомъ направленіи, страшно далекомъ отъ всякой истинно исторической критики.

Мы потому такъ много занимались Исторіей Славянскихъ Литературъ, что въ ней рѣшается много вопросовъ литературы русской исторіи, а на затруднительномъ положеніи г. Пыпина потому останавливались, что это положеніе будеть испытывать и еще въ большей степени всякій, кто по этой книгѣ пожелаеть изучить хотя бы только соприкосновенные съ русской исторіей вопросы. Въ этомъ сочиненіи одно можеть имѣть значеніе—указаніе книгъ и хронологическія данныя касательно событій и лицъ изъ литературы русской исторіи, т. е. немного болѣе того, что есть въ вышесказанныхъ катало-

¹) CTp. 1119-1120.

гахъ, и то лишь по первому изданію Исторіи славянскихъ литера турь, или когда будеть изданъ г. Пыпинымъ дополнительный томъ ко второму ся изданію. Для уразумѣнія же явленій литературы русской исторіи и при этомъ сочиненіи нужно обращаться къ другимъ пособіямъ. Такое пособіе явилось вскорѣ послѣ перваго изданія Исторіи славянскихъ литературъ и значительно раньше второго, сейчасъ разсмотрѣннаго нами изданія ся.

Въ 1872 г. вышла въ свъть исторія Россін—профессора петербургскаго университета К. Н. Бестужева-Рюмина, въ которой литература втой науки занимаетъ половину книги и заключаетъ въ себъ полное обозръніе источниковъ и пособій по этому предмету ').

По тесной связи этой литературы съ самымъ курсомъ русской исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина, мы разбираемъ ихъ вийсти въ концв настоящаго сочиненія и туда отсылаемъ твхъ читателей, которые теперь же пожелали бы узнать этотъ разборъ. Здёсь же скажемъ лишь следующее. Не смотря на то, что авторъ принялъ возгреніе нашихъ западниковъ на научность и ненаучность для оцінки нашей русской литературы, и потому разко раздаляеть допетровское и постапетровское время, тамъ не менве научность самого автора заставила его не только выдвинуть большое общерусское значеніе нашей древней литературы, но и вызвать литературу московскихъ временъ изъ небытія, на которое ее осудили наши западники. Можно даже сказать, что вообще наша старая историческая литература, т. е. до Петра, больше имъ разработана, чемъ таже литература после Петра. Но когда мы здёсь говоримъ о разработке, то разумень вичтреннія, а не вишнія ся требованія. Съ вившней стороны, какъ читатели увидять, эта литература равноразработана въ исторіи К.Н. Бестужева-Рюмина и въ старыя, и въ новыя времена, и представляетъ полныя, богатыя указанія. Недостаеть въ ней собственно указаній на связь и преемственность явленій въ исторіи науки русской исторіи.

На эту связь, преемственность, мы обращаемъ преимущественное вниманіе въ нашемъ трудѣ, именно, мы будемъ заботиться главнѣйшимъ образомъ о томъ, чтобы читатель видѣлъ эту преемственную связь литературныхъ явленій въ наукѣ русской исторіи и вмѣстѣ съ нею постепенное развитіе русскаго научнаго сознанія по отношенію къ нашему историческому прошедшему, и такъ какъ матеріальная, фактическая сторона этого дѣла больше у насъ разработана въ

<sup>4)</sup> Русская всторія К. Бестужева-Рюмина, І т., изданіе Д. Е. Кожанчикова, ІІ герб. 1872 г. Литература науки занимаєть въ этомъ томѣ 246 стр.

старой литературь, чымъ въ новой и легче опираться на эту сторону при нашихъ выводахъ, чымъ въ новой литературь, то въ виду этого мы дълаемъ болье краткій обзоръ старой литературы, за исключеніемъ лишь ныкоторыхъ ея частей, особенно важныхъ съ нашей точки зрынія, и даемъ болье обширное изложеніе данныхъ по исторіи нашей науки въ новыя времена. Поэтому для стараго времени наша исторія науки будетъ заключать въ себь обычные отдылы: разнаго рода лютописи; акты, посланія, письма; сказанія иностранныхъ писателей; явственныя уже русскія проявленія научнаго изложенія дыла. Но въ новомъ времени наше обсарыніе исторіи русской исторіи будетъ представлять значительныя особенности. Мы будемъ обозрывать труды научнаго изложенія русской исторіи съ разныхъ точекъ зрынія и будемъ распредылять ихъ на особыя группы.

#### ГЛАВА ІІ.

### Первоисточники.

Лѣтописи. Въ исторіи нашей науки на первомъ мѣстѣ должны быть поставлены, какъ это всѣми и дѣлается, наши лѣтописи, какъ первый, надежный и содержательный источникъ.

Въ старину у насъ дучше знади наши летописи и больше ими занимались, чемъ въ новыя времена. Въ этомъ удостоверяетъ насъ чрезвычайное множество летописныхъ списковъ, сохранившихся до настоящаго времени, и весьма ограниченное обращение въ нашемъ посленетровскомъ обществе издававшихся летописей. Когда въ сороковыхъ годахъ археографическая коммисія приступала къ изданію летописей, то для изданія только начальной летописи или временника Нестора она имела у себя подъ руками 150 летописныхъ списковъ. Ей присыдали ихъ изъ разныхъ местъ цельми десятками 1. Почти въ каждомъ замечательномъ монастыре есть одинъ или даже несколько летописныхъ списковъ. Следовательно, въ старину было не мало писателей, а еще больше списателей летописей и была, значитъ, большая потребность въ летописяхъ. Безспорно, что многочисленность нашихъ летописей более внешняя. Въ несравненно большей части изъ нихъ излагается одно и тоже. Но при внимательномъ из-

<sup>&#</sup>x27;) См. предисловіе къ первому тому полнаго собранія л'ятописей, изданному въ 1846 г.

ученім списковъ даже одной и той же літописной группы обнаруживается разнообразіе текста, неріздко съ ясными признаками научной обработки его по разнымъ спискамъ.

Наши летописи еще въ древности имели важное значение, какъ частное, такъ и общественное и оффиціальное. Частное значеніе они нивли для князей и дружинниковъ, какъ главныхъ участниковъ въ событіяхъ, описываемыхъ въ летописяхъ. Въ последствіи оне служили оправдательнымъ документомъ для генеалогіи знатныхъ людей, для родословій ихъ. Въ никоновской летописи есть одно место, которое ясно показываеть, что летописи имели большое нравственное значение не только для частныхъ лицъ или родовъ, но для всего русскаго общества. Описавъ несчастныя событія, сопровождавшія нашествіе Эдигея (1408 г.), авторъ старается какъ бы извиниться, что онъ долженъ быль говорить о вещахъ, которыя могуть многимъ не нравиться. При этомъ онъ въ оправдание себя дълаетъ ссылку на правдивость древняго летописца. «И сія вся написанная, аще и нелено кому видится, иже толико отъ случившихся въ нашей земли несладостная намъ и неуласканная изглаголавшимъ, но къ пользъ обратающаяся и возставляющая на благая и незабытная; мы бо не досаждающе, ни поношающе, ни завидяще чти честныхъ таковая вчинихомъ, якоже бо обрътаемъ начальнаго льтописца кіевскаго, иже вся времена бытства земская необинуяся показуеть, но и первіи наши властодержавцы безъ гитва повелтвающе вся добрая и недобрая прилучившаяся написовати, да и прочін по нихъ образи явлени будуть, якоже при Володимеръ Мономасъ онаго великаго Селиверстра Выдобытскаго, неукрашая пишущю» '). Въ 1289 г. Мстиславъ Даниловичъ наказываеть крамолу берестьянь, между прочимь, темь, что приказываеть записать ее въ летописи 2). Значить, сами правители признавали важное общественное значеніе літописей. Оффиціальное значеніе літописей ясно раскрывается изъ исторіи борьбы Василія Темнаго съ Юріемъ Дмитровичемъ, который свое право на престоль доказываль, между прочимъ, лътописцами з), изъ исторіи борьбы съ Новгородомъ Іоанна III, обращавшагося къ летописниъ для доказательства новгородской неправды 1), и еще ясиве изъ того, что во времена мъстническихъ споровъ часто обращались за справками и къ летописямъ.

При такомъ значеніи л'этописей естественно было много состав телей и списателей ихъ. Между этими лицами бывали и св'этскіе

¹) Ник. т. V, стр. 28, подъ 1409 г. ²) П. с. л. т. П, стр. 225. ²) Воскрес. Л. П. С. Л., т. VIII, стр. 96. ¹) Софійск. лът. П. с. л. т. VI, стр. 192.



мюди, какъ это видно изъ многихъ мѣстъ инатіевской дѣтописи и изъ новгородскихъ дѣтописей; но большинство дѣтописцевъ принадлежало къ духовному званію и особенно къ монашеству. Это видно не только изъ благочестиваго настроенія дѣтописцевъ и ихъ замѣчательнаго безпристрастія и спокойствія, но еще болѣе изъ того отчужденія отъ дѣлъ міра, которое ясно доказывается или прогладываетъ въ большинствѣ дѣтописей, въ особенности изъ ихъ отношеній къ бурнымъ вѣчамъ, въ которыхъ они видѣли проявленія силы ненавистника человѣческаго рода.

Авторская лѣтописная дѣятельность ослабѣваетъ и превращается болѣе и болѣе въ переписываніе существующихъ списковъ въ московскія времена. Мы увидимъ, что это былъ естественный ходъ дѣла, что въ тѣ времена болѣе и болѣе выступали другіе способы увѣковѣчивать въ письменности совершавшіяся дѣла. Нельзя однако не признать, что такія времена, какъ Іоянна IV и Бориса Годунова, дававшія широкій просторъ подозрительности и шпіонству, не мало имѣли вліянія на ослабленіе лѣтописной дѣятельности. Но самый большій ударъ лѣтописной дѣятельности, даже списыванію лѣтописей, нанесъ, безъ сомнѣнія, Петръ І, когда запретилъ въ духовиомъ регламентѣ простымъ монахамъ держать въ келіи бумагу и чернила. Впрочемъ, и въ эти трудныя времена лѣтописи все-таки писались, и немалое число ихъ сохранилось до настоящаго времени.

М За то время, когда наши летописи свободно составлялись и служили главивнимъ выражениемъ книжнаго русскаго самосознания, оне имъли теснейшую связь съ нашею государственностию. Летописи появляются, развиваются и ослабевають сообразно съ развитиемъ государственности въ данное время и въ данной местности. При единой Руси летописи являются общерусскими. При распадении Руси на части летописи становятся областными и принимають местный характеръ. Съ развитиемъ московскаго единодержавия объединяются и летописи,—является по преимуществу сборный, сводный характеръ летописей. Наконецъ, по мере сближения московскаго государства съ другими государствами, и летописи начинають терять исключительно русский характеръ и принимають характеръ обще-исторический, превращаются въ такъ называемые хронографы, заключающие въ себе сведения не только о России, но и о другихъ странахъ, греческихъ, славянскихъ, западноевропейскихъ.

Сообразно съ этимъ историческимъ развитіемъ лѣтописней дѣятельности и отчасти по времени появленія лѣтописей, ихъ можно раздѣлить такъ: Древняя літопись, или такъ называемая Повість временныхъ літь или иначе Временникъ Нестора; затімъ областныя літописи и наконецъ літописи московскаго періода и хронографы.

Древияя явтопись. Повъсть временныхъ лътъ существуетъ въ рукописяхъ не отдъльно, а въ началъ большей части лътописныхъ сборниковъ. По своему происхожденію большая часть списковъ, замичающихъ въ себъ древнюю лътопись, поздняго времени, — XVI, XVII и даже XVIII вв. Самый древній списокъ, заключающій въ себъ древнюю лътопись, относится къ XIII в. и то въ немъ недостаетъ начала лътопись. Это такъ называемая первая новгородская лътопись '). Затъмъ слъдуетъ лаврентіевскій списокъ XIV в. Это самый употребительный списокъ древней лътописи. За инмъ слъдуетъ нпатіевскій списокъ XV—XVI в. Вотъ, съ этими-то главнымъ образомъ списвами XIII — XVI в. и имъютъ дъло ученые, когда разбираютъ древнюю нашу лътопись.

Взгляды ученыхъ на древнюю нашу летопись весьма разнообразны. Недоумение и споры идуть о томъ: есть ли наша древняя летопись что либо целое, произведение одного лица, или это сводъ, сборникъ известій, записанныхъ разными лицами? Въ прежнее время, особенно въ XVIII ст., обыкновенно думали, что древияя наша лѣтопись составлена кіевопечерскимъ инокомъ Несторомъ, такъ какъ она часто озаглавливается: Повёсть временныхъ лётъ, откуда есть пошла русская земля... черноризца Осодосієва монастыря Печерскаго, а въ некоторыхъ спискахъ, напримеръ, хлебониковскомъ, помещено и ния Нестора. Этого мивнія держался и извістный изслідователь этой літописи, инмець Шлецерь, и объяснять несогласіе списковь и явныя вставки невежествомъ переписчиковъ, на которыхъ и изливалъ свое негодованіе. Онъ даже предприняль трудъ возстановить несторовъ текстъ летописи посредствомъ сличенія и критическаго разбора развыхъ списковъ. Мивнія Шлецера касательно древней літописи держался и Карамзинъ. Но въ последующее время, когда стали внимательнее изучать содержание этой летописи, стали приходить къ другому выводу, именно, что это далеко не такой цёльный памятникъ, какъ думали Шлецеръ и Карамзинъ. Въ 20 г. настоящаго столетія, такъ навываемые скептики, во главъ которыхъ стоялъ профессоръ но-ковскаго университета Каченовскій, заподозрили даже древнее проис ождение Повести временных леть. Это же мивние недавно возоб-

<sup>1)</sup> См. предисловіе въ светописному изданію первой новгородской летописн ва: 1875 г.



новиль Д. И. Иловайскій въ своихъ Розысканіяхъ о началь Руси. Болъе научное изучение дъла отвергло такое подозрительное отношеніе въ древней летописи; но и оно привело въ выводу, что древияя льтопись не есть пыльное произведение, принадлежащее одному лицу, а есть сводъ известій разнаго происхожденія. Некоторые полагають, что этотъ сводъ составленъ не Несторомъ, а выдубицкимъ игуменомъ Сильвестромъ, который даеть о себв знать въ самой летописи. После разсказа событій 1110 г. въ даврентьевскомъ списка латописи говорится: "игуменъ Сильвестръ святаго Михаила написахъ внигы си лътописець, надъяся оть Бога милость прияти, при князи Володимеръ, вняжащю ему Кыевь, а мнь въ то время игуменящю у святаго Миханда въ 6624, индикта 9 лета (след. записано это въ 1116 г.), а иже чтеть внигы сия, то буди ми въ молитвахъ" і). Но и этотъ взглядъ не выдерживаетъ критики. Писать книги въ нашемъ старомъ языкъ значило обыкновенно переписывать, писать въ смысле матеріальномъ. Сильвестру, впрочемъ, принадлежитъ не одна переписка. Съ большою въроятностію можно предположить, что ему принадлежить разстановка годовъ, о чемъ говорится въ началъ этого списка. Но еслибы Сильвестръ быль авторомъ хотя бы то части этого списка, то онь непремънно написаль бы гораздо больше о Владиміръ Мономахъ, а также сказаль бы и объ основаніи своего монастыря.

Вопросъ о составъ вътописи поднять затъмъ вновь и самымъ научнымъ образомъ профессоромъ Бестужевымъ-Рюминымъ, написавшимъ особое изслъдованіе—О составъ начальной вътописи 3, вошедшее въ сокращеніи и въ его исторію 3. По его митнію, вътописныя извъстія, находящіяся въ нашей начальной вътописи, записаны въ разныхъ мъстахъ Россіи, на самыхъ именно мъстахъ совершенія событій. Это, по словамъ автора, видно изъ того, что вътописецъ съ удивительною точностію отмъчаетъ дни и даже часы событій, чего не могъ сдълать, хотя бы то и современникъ, но находившійся въ другомъ мъстъ, а тъмъ болье повъствователь давно минувшихъ событій. Во многихъ мъстахъ видно, что записывалъ очевидецъ. Такъ, напримъръ, говоря о несчастіяхъ, вътописецъ иногда замъчаетъ: насъ помиловалъ Богъ, хотя говорится о мъстности не близкой къ Кіеву. Самое сильное у Бестужева-Рюмина доказательство многосоставности древней вътописи то, что объ однихъ и тъхъ же вицахъ высказыва-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Взгляда этота, между прочима, высказала Н. И. Костомарова ва своима лекціяха, вышеупомянутыха. <sup>2</sup>) Четвертый выпуска Латописей занятій археографич. коммисін. <sup>2</sup>) Стр. 18—30.

отся различныя мивнія,—то слышится приверженець, то противникь 1). Слідовательно, содержаніе літописи записано разными лицами, въразныхъ містахъ, а мы имівемъ лишь сводъ ихъ, неизвістно кімь составленный въ XII віків.

Мижніе Бестужева-Рюмина самое общепризнанное въ нашей наукі. Но, говоря строго научно, оно должно быть признано крайнимъ предвломъ разложенія на составы нашей древней летописи, после чего должно начаться возстановленіе коти нікоторой ен цільности. Есть много обстоятельствъ, вызывающихъ на новое изследование этого вопроса. Точность въ записи событій, совершившихся въ разныхъ и даже отдаленныхъ местностяхъ, не есть еще решительное доказательство, что ихъ записывали разныя лица и въ разныхъ местахъ. Если предположить, что въ древней Руси существоваль какой либо центръ тогдашней умственной деятельности, куда князья и дружинники, которыхъ подвижность была необыкновенна, могли являться и сообщать свои сведения о событияхъ, происходившихъ въ ихъ городахъ или областихъ, то у насъ будеть и другое объяснение точной записи событій. Такимъ центромъ быль тогда Кіевъ и, въ особенности, кіевопечерскій монастырь. Сюда приходили иночествовать люди изъ разныхъ областей Россіи. Они могли имъть живыя сношенія съ своими родичами и получать отъ нихъ точныя сведения 2). Князья и дружинники относились съ особеннымъ уважениемъ къ этому монастырю и, при своихъ частыхъ постщеніяхъ его, могли давать подробныя и точныя сведенія о событіяхъ, совершавшихся на Руси з). Наконецъ, нужно помнить, что мимо Кіева по Днепру продегаль одинь изъ главнайших торговых путей. Здёсь, въ Кіеве, быль главнайшій сборь торговыхъ дюдей изъ разныхъ местностей. Отъ нихъ въ Кіеве много можно было узнать и записать со всею точностію.

Что касается того, что въ летописи нередко обнаруживаются авторы разсказа, какъ лица несомиенно разныхъ взглядовъ, то и это,

<sup>1)</sup> Напримъръ, въ отзывахъ объ Изяславъ Мстиславичь, соперникъ Юрія Долгорукова. 2) Препод. Антоній изъ Любеча, препод. Осодосій изъ Курска, Арева—
взъ Полоцка, Исаакій—изъ Торопца купецъ; Евстраній и Никонъ были въ плѣну у половцевъ; Монсей-угринъ—изъ угорской страни и быль въ плѣну въ Польшѣ; Іеремія номнилъ крещеніе русской земли; Варлаамъ и Ефремъ были изъ придворни: ъ; наконецъ, иноки, выходившіе на игуменскія и епископскія мѣста, сохраняли сы тъ съ своимъ монастыремъ, какъ видно изъ примъра Симона, епископа владищі каго. 3) Янъ Вышатичъ и его родъ были друзья и почитатели иноковъ печерска то монастыря. Близость къ Печерскому монастырю князя Изислава, особенно Сы гослава—извъства.



повидимому, самое большое затруднение можеть быть объяснено для нъкоторыхъ изъ такихъ случаевъ очень просто. При тогдашней дороговизнъ писъменнаго матеріала и труда переписки, лътописи можно было списывать или для монастырей, или для очень богатыхъ людейкнязей, дружинниковъ, следовательно, для лицъ, принимавшихъ участіе въ событіяхъ, описываемыхъ, или близкихъ къ нимъ по времени. Эти лица, естественно, легко могли поправлять и дополнять разсказъ объ извёстныхъ имъ событіяхъ и дёлать эти поправки на поле, а переписчики потомъ вносили ихъ въ самый текстъ. Въ рукописяхъ иногда сохраняются следы, по которымъ можно узнать эти вставки. Когда въ 1870 г. въ археографической коммисін предпринималось перенвданіе древней літописи, и отъ ученыхъ были спрашиваемы мивнія, до какой точности воспроизводить рукописи, причемъ разсылались образцы изданія, то случилось, что и покойный Горскій, и я обратили внимание на особые значки, которыми обставлялись иныя мъста, и при сличени разныхъ лътописныхъ списковъ, мы открыли, что эти вставки, бывшія на поль '). Этимъ-то путемъ можно объяснить и некоторыя изъ техъ месть, где обличаются летописные авторы разныхъ направленій, а тімь болье разныхъ містностей. Во всякомъ случать, только самое тщательное изследование рукописей можеть рышить эти и подобные имъ вопросы, а у К. Н. Бестужева-Рюмина въ томъ-то и главная ошибка, что изследование его произведено только на основаніи печатных списковь. Этого изследованія древней летописи, на основаніи рукописныхъ списковъ, а не однихъ печатныхъ, нужно еще ждать. Для этого дела уже подготовляется матеріаль н дълаются опыты. Таковы, между прочимъ, предисловія, варіанты и примъчанія къ тексту въ изданіи льтописей археографической коммисін, особенно во второмъ изданіи древней літописи. Необывновенно важное значение имъетъ при этомъ светописное издание древней летопеси по спискамъ: лаврентьевскому, ипатскому и новгородскому, сдёланное тою же археографической коммисіей, въ которомъ со всею возможною для фотографіи точностію воспроизведены рукописи лѣтописей 2).

<sup>1)</sup> См. Лівтопись занятій археографической коммисіи вып. 5 (1871 г.), отд. IV, стр. 113. (Въ моей запискъ, которая тамъ указана глухо, показано, что мъста, обставленныя особаго рода четырехточіемъ, несомивно составляють вставки).
2) Говоримъ: съ возможною для фотографіи точностію, потому что свъть не все воспроизводить при этомъ. По засаленнымъ мъстамъ рукописи онъ какъ бы скользить, не воспроизводить ихъ. Приходится рукой поправлять ошибки свътописи. Это очень важно знать, потому что, гдъ только прикасается рука человъка, тамъ

Но и на этомъ пути изследованія древней летописи, по рукописнымъ спискамъ, есть одно недоумение, которое, вероятно, еще долго будеть мёшать надлежащему успіху. Изъ всіхъ списковь древней гетописи самымъ большимъ уважениемъ и довериемъ пользуются древивнийе списки. Это совершенно естественно и справедливо по отношенію къ достов'трности всего содержанія літописи; но для різшенія вопроса, есть ли древняя літопись что-либо цізльное, взглядъ на древніе и поздніе списки долженъ быть, по нашему мивнію, мной. Разсмотримъ, какіе списки древней літописи легче могли сохраниться до нашего времени? Въроятиве всего тв изъ нихъ, которыхъ, напримфрь, въ татарское нашествіе было больше, тексть которыхъ почему либо особенно ценился и потому быль воспроизведень въ большемъ числе списковъ. Какой же это текстъ древней летописи могъ быть особенно ценимъ и воспроизведенъ въ большемъ числе экземпляровъ? Это тоть тексть, который чаще другихь бываль въ рукахъ князей, дружинниковъ, вообще свъдущихъ людей, и больше всего подвергался исправленіямъ и дополненіямъ съ ихъ стороны. Между тімъ, редакція древней летописи, хотя бы то самая близкая къ ея первоначальному виду, но не бывшая въ рукахъ свъдущихъ людей, не исправменная, ръже воспроизводилась въ спискахъ, число этихъ списковъ было меньше, и по естественному порядку въроятностей такая лътопись легче могла затеряться въ древнемъ спискв и могла сохраниться лишь въ какомъ либо изъ позднейшихъ списковъ. Давно уже обращено вниманіе на то, что такіе поздніе списки древней літописи, какъ софійскій и особенно никоновскій, заключають въ себ'я изв'ястія, какихъ нътъ въ спискахъ древнъйшихъ. Но для сравнительнаго изученія древнихъ и нов'яйшихъ списковъ по занимающему насъ вопросу еще слишкомъ мало сделано, и самый этотъ вопросъ еще не получиль, если можно такъ выразиться, права гражданства въ литературъ нашей науки. Будь решень этогь вопрось, тогда можеть быть уяснилось бы и то, какимъ образомъ въ данной редакціи текста древней лътописи измъняется точка зрънія на одно и то же событіе. Впрочемъ, последнее затруднение несколько разъяснено въ нашей литературе. Замъчено давно, что наши древніе и встми уважаемые списки літописей-маврентіевскій и ипатіевскій, которые въ разсказь о позднайшихъ событіяхъ болве областного характера тоже часто не выдер-

сейчасъ возникаетъ вопросъ, върно ли она сдълала свое дъло. Слъдовательно, и свътописное изданіе лътописей не можетъ вполнъ заменить подлинныхъ льтописныхъ списковъ при научномъ изученіи ихъ.

живають свойственных имъ точекъ зрвнія. Лаврентьевскій — восточно-русскаго происхожденія — занимается иногда больше и симпатичные ділами южной Руси, а инатіевскій — южно-русскаго происхожденія — наобороть. Изслідованіе этого разнорічія приводить къ тому выводу, что составители этихъ редакцій иміли подъ руками какія-то недошедшія до насъ редакцій и перемішали ихъ. Подобныхъ новыхъ редакцій кромі древнихъ общензвістныхъ списковъ нужно искать и для объясненія другихъ частей древней нашей літописи, а пока это сділается, слідуеть, при всемъ уваженіи къ труду К. Н. Бестужева-Рюмина, незабывать мийнія и другого, еще боліве авторитетнаго нашего историка, С. М. Соловьева, что при всей многосоставности нашей начальной літописи, она «сохраняеть явственно од ну общую основу» 1).

Эта общая основа нашей древней льтописи и въ настоящее время уже насколько уясняется. Въ этой латописи въ разсказа о далахъ второй половины XI в. совершенно ясно видно, что дела эти записываль инокъ кіевопечерскаго монастыря, судьба котораго, какъ его основаніе, подвиги Өеодосія и другихъ иноковъ, нападенія на монастырь половцесь, сильно его занимаеть. Еще важиве то, что вообще въ авторъ виденъ южанинъ-кіевлянинъ. Онъ и разселеніе племенъ ведетъ съ юга; онъ даетъ и особое предпочтение своему племени — полянамъ; онъ вообще лучше знаетъ топографію и этнографію южной Руси, чемъ северо-восточной. Общая основа летописи не простирается однако на весьма многія м'еста и части древней л'етописи, составляющія несомнінныя вставки. Таковь цілый трактать о разселенін народовъ послі потопа. взятый изъ греческой хроники—Георгія Амартола, имя котораго упоминаеть сама летопись, и въ той же летописи видно, какъ неискусно вставленъ этотъ разсказъ, какъ имъ очевидно разорванъ первоначальный тексть льтописей 3). Таковы договоры съ греками Олега, Игоря. Таково исповъдание въры Владиміра. Таковъ разсказъ объ осліпленін Василька Ростиславича, гді называется и авторъ его-Василь. Таково, тоже неискусно вставленное въ разсказъ о половцахъ, поучение Мономаха, разсказъ новгородца Гюряты о северовосточныхъ странахъ и не малое число другихъ, отрывочныхъ извёстій в).

¹) Ист. Росс. т. 3, стр. 118, по изд. 3-му. ²) Въ статъв Н. И. Ламбина— Источникъ вътописнаго сказанія о происхожденіи Руси (Жури. Мин. Народн. Просв. 1874, Іюнь и Іюль)—новъйшій и весьма обстоятельный опитъ сличенія разнихъ текстовъ вътописи по вопросу о началь Руси. ³) Подробно онъ перечислени у Соловьева 3 т., стр. 118—135, по 3 изд., а еще подробнье въ 1 и 8 частяхъ изслъдованія К. Н. Бестужева-Рюмина—О составъ русскихъ лът. Лът. занят. арх. ком. вып. 4.



И въ самой основь своей, а тыть болье вивсть съ своими вста- У Кенискичка вочными статьями и частями наша древняя или начальная лётопись носить на себъ явно обще-русскій характерь, выражаеть то государственное единство, какое столь решительно преобладало у насъ въ Х, въ первой половинъ и въ концъ XI и въ началъ XII въковъ. Сознаніе единства у автора или авторовъ нашей начальной лівтописи идеть дальше государственности и обнимаеть болье внутреннія явленія нашей исторической жизни. Наша начальная летопись хорошо знаеть народное единство всъхъ сдавянскихъ племенъ, населявшихъ Россію. Мало того, она хорошо знаеть единство всёхъ славянскихъ племенъ, хотя они были и за предълами русскаго государства 1). Нельзя также не отметить ен глубокаго уваженія къ славянскому апостольству св. Кирилла и Мееодія, къ славянской грамоть <sup>2</sup>) и вообще къ книжному ученію 3). Наша начальная летопись есть по истине величественный памятникъ славянскаго и русскаго сознанія и въ то же время памятникъ несомнънно богатыхъ задатковъ европейской цивилизаціи русскаго народа.

Что же касается того, какимъ образомъ наши грамотные люди пришли къ мысли записывать событія своей страны и кто ихъ навелъ на эту мысль, то этотъ вопросъ удовлетворительно рішается самой літописью. Сама она указываетъ свой образецъ. Это греческія літописи, конечно, въ болгарскомъ переводі. Изъ самой же літописи видно, что матеріалъ накоплялся двумя путями или способами. Существовали, очевидно, и погодныя замітки боліе важныхъ событій въ видів приписокъ къ пасхаліямъ, и существовали отдільные разсказы безъ обозначенія годовъ. Ті и другіе въ древнійшемъ нашемъ літописномъ своді соединены въ одно. Особые разсказы разбиты по годамъ и соединены съ пасхальными замітками. Разбиты событія по

¹) Разсказывая о разселенів славянь, літопись постоянно упоминаєть, что и такія-то племена—словени, и такія-то—тоже словени. Въ небольшомъ отрывкі объ втомъ слово «словени» употребляется восемь разъ и, кромі того, въ началі разсказа употребляется выраженіе, что отъ Яфетова племени «бысть языкъ словенскъ», и въ конці его говорится: «тако разыдеся словеньскій языкъ, тімже и грамота прозвася словеньская». Літ. Лавр., стр. 5—6, изд. 1872 г. ²) Тамъ же, стр. 25—28. ³) ... и книгамъ (Ярославъ Мудрий) прилежа и почитая е часто въ нощи и въ дне; и собра писци многы, и прекладаше отъ грекъ на словіньское письмо, и списаща книгы многы, и списка, имиже поучающеся вірни людье наслажаются ученья божественнаго... Велика бо биваетъ полза отъ ученья книжного, книгами бо кажеми и учими есми пути покаянію, мудрость бо обрітаемъ и вздержанье отъ словесь книжныхъ; се бо суть рікы, напаяющи вселеную, се суть исходища мудрости, книгамъ бо есть ненсчетная глубина... Тамъ же, стр. 148.

годамъ иногда очень неискусне, а при иныхъ годахъ даже ничего не показано, и смущенные этой пустотой латописцы иногда наполняли ее оригинального замъткой: «Въ лато (такое-то) ничтоже бысть».

Областныя льтописи. Наша начальная льтопись, какъ мы уже говорили, сохранилась въ двухъ главиванихъ редакціяхъ-лаврентіевской и ипатіевской. Въ этихъ же спискахъ, въ продолженіяхь древней летописи, заключаются две главнейшія областныя летописи. Въ начале XII века обе летописи, лаврентиевская и инатіевская, еще довольно сходны и въ значительной степени удерживають обще-русскій характерь; но около половины этого столітія, особенно во второй половинъ его и далье, онъ болье и болье расксдятся и делаются областными. Лаврентіевская делается областною восточно-русскою, суздальскою и, наконецъ, примыкаетъ къ дъламъ московскимъ; инатіевская-южно-русскою, сперва преимущественно віевскою, затемъ вольнскою и, наконецъ, вольнско-галицкою. Это вномий отвичаеть нашей государственности, когда кіевскій столь вывываль великій спорь между суздальскими и волынскими князьями и сильно падаль, а сказанныя области сильно выдвигались; наконець, суздальская область передаеть силу и значеніе московской, а Волынь подкрыпляеть себя Галиціей. Льтопись лаврентіевская оканчивается 1305 годомъ и дополняется такъ называемой суздальскою літописью. Льтопись инатіевская оканчивается 1292 г. Съ нею имьеть связь такъ называемая густынская летопись, въ которой разсказъ о делахъ кіевскихъ, волынскихъ и галицкихъ переходить въ разсказъ о делахъ литовскихъ и польскихъ, сообразно дальный шей исторіи этихъ областей.

Лаврентіевская и ипатіевская лѣтописи напечатаны въ двухъ изданіяхъ. Въ полномъ собраніи русскихъ лѣтописей, въ первомъ томѣ, издана (1846 г.) лаврентіевская лѣтопись съ варіантами изъ ппатіевской и другихъ; во второмъ томѣ (1843 г.)—ипатіевская, т. е. собственно продолженіе древней лѣтописи. Тамъ же, во второмъ томѣ, издана густынская лѣтопись. Во второмъ изданіи обѣ лѣтописи изданы отдѣльно въ двухъ томахъ (ипат. 1871, лавр. 1872) и въ каждой напечатано и начало, т. е. древняя лѣтопись, и ея продолженіе.

Ипатіевская літопись выділяется изъ ряда другихъ літописей різкими особенностями. Она писана во многихъ містахъ въ видів цільныхъ статей. Года въ ней подставлены уже послі и потому не совпадають съ годами тіхъ же событій по лаврентіевской літописи, отличающейся большою точностію. Даліве, ипатіевская літопись заключаеть въ себі много живыхъ разсказовъ, писанныхъ, очевидно, дружинниками, непосредственными участниками въ излагаемыхъ ими

событіяхъ. Въ разсказахъ этой літописи очень хорошо обрисовывается древняя вічевая жизнь, что обличаеть тоже світское ихъ преисхожденіе. Наконець, почти отъ всіхъ другихъ літописей ипатіевская літопись отличается сильнымъ патріотизмомъ, особенно когда разсказъ ея доходить до татарскихъ временъ. Таково, наприм'яръ, описаніе путешествія Даніила Галицкаго въ Орду 1).

Льтописи новгородскія. Говоря о новгородскихъ льтописяхъ, нельзя не упомянуть о такъ называемой летописи і о аки мовской. Она найдена и издана Татищевымъ. Напечатана въ 4-й гл. 1-й части его исторіи Россіи. Эта літопись по достоинству своего содержанія можеть быть разд'ялена на двв части. Въ первой говорится о древнъйшихъ временахъ Новгорода, объ его самобытныхъ князьяхъ, и передаются совершенно своеобразныя извістія о призваніи князей. Часть эта носить на себь характеръ миническій и потому мало достовърна, хотя и эта миеичность имъетъ большое значение. Наши поздивищіе летописцы несомивнию много вдумывались въ загадочный разсказъ начальной летописи о призвании князей и несомненно много работали надъ уясненіемъ этого разсказа. Двумя главными вопросами они при этомъ занимались. Во-первыхъ, они старались разъяснить, что призвание князей сопровождалось соглашениемъ, договоромъ, какъ это можно видеть изъ варіантовъ списковъ ипатіевской летописи. Вовторыхъ, они старались раздълить слитыхъ въ одно въ древней летописи варяговъ-русь и, признавая русь туземцами, искали варяговъ у чужихъ народовъ, то подъ общимъ именемъ нъмцевъ (чужихъ людей), то подъ именемъ чужихъ людей странъ прибалтійскихъ, принъманскихъ. Въ іоакимовской лътописи эти попытки собраны во-едино и дается полный разсказъ объ естественности призванія новыхъ князей-родственниковъ старой новгородской княжеской династіи. Вторая часть іоакимовской летописи чисто историческаго содержанія. Она оканчивается временемъ Ярополка, и особенно важна тамъ, что проливаеть новый свёть на первоначальную исторію нашего христі-

¹) Описавъ тягостное путешествіе Даніила въ Батыю на поклоненіе и пріємъ у него, сопровождавшійся угощеніемъ кумисомъ и затѣмъ присилкой Даніилу вина, лѣтописецъ продолжаетъ: «О злѣе зла честь Татарьская! Данилови Романовичу князю бывшу велику, обладавшу рускою землею, Кыевомъ и Володимеромъ и Галичемъ, со братомъ си, (и) инѣми странами: нынѣ сѣдить на колѣну и холопомъ называеться, и дани хотять, живота не чаеть и грозы приходять. О злая честь татарьская!.. и прінде в землю свою и срете его братъ и сынове его, и бысть плачь обидѣ его, и болшая бѣ радость о здравьи его». Ипатьевск. лѣт., стр. 536—7, нзд. 1871 г.



AND REPORT OF THE PARTY AND AND PROPERTY OF THE PARTY OF

анства. Многіе ученые не придають этой літописи никакого значенія какъ, наприміръ, Шлецеръ, Карамзинъ. Въ позднійшее время достовірность ея ниспровергаеть профессоръ Голубинскій і). Всі другіе церковные наши писатели, какъ архіепископъ Филареть и митрополить Макарій, очень цінять, и справедливо, вторую часть этой літописи.

Собственно новгородскія льтописи, которыхъ въ Полномъ собрао ніи літописей издано четыре, начинаются краткимъ разсказомъ древнихъ событіяхъ обще-русскаго характера до XII в. Разсказъ этоть въ основъ сходень съ начальной летописью, разсмотрънной нами, и только обставленъ изкоторыми местными известиями. Но съ XII и особенно съ XIII в., когда государственная жизнь новгородская была особенно самостоятельною и богатою событіями, новгородскія летописи делаются подробными и, въ соответствіе съ значеніемъ Новгорода, нередко получають опять характерь общерусскихъ летописей. Двв первыя новгородскія летописи очень сходны между собою въ предълахъ времени, какое объ обнимаютъ (первая до 1444, вторая до 1572 г.) и во многихъ мъстахъ основаны на однихъ и тъхъ же источникахъ. Первая новгородская летопись драгоценна отметками о древнихъ временахъ, особенно о внутреннихъ делахъ Новгорода, объ его войнахъ съ Чудью, шведами, литовцами, ливонскими рыцарями и объ отношеніяхъ къ князьямъ. Кромъ того, она содержитъ отдёльныя статьи, напримеръ: о ваятіи Царьграда крестоносцами, о делахъ татарскихъ-битва на Калке, нашествие татаръ на Рязань и Владиміръ, Мамаево побоище. Вторая новгородская летопись до 1444 г. есть собственно сокращение первой, а съ этого времени, хотя самостоятельна, но тоже очень кратка. Только исторію паденія Новгорода она разсказываеть подробно. Къ ней приложень краткій летописець новгородскихъ владыкъ съ крещенія Руси до 1673 г. Объ новгородскія льтописи, хотя составлены въ такой ръзко выделившейся области и такъ страстно привязанной къ своей самобытности, проникнуты сильнымъ сознаніемъ единства русской земли и пропов'ядують обязательность тёсной связи сперва съ кіевскимъ русскимъ средоточіемъ, а затёмъ съ суздальскимъ и наконецъ съ московскимъ. Замъчательно также, что онъ строго относятся къ въчевымъ смутамъ и вездъ живо рисуютъ великое объединяющее значеніе новгородскаго владыки. Прибавочныя статьи ихъ показываютъ раннюю русскую потребность и въ прагматической работа и въ справочныхъ вещахъ.

¹) Творен. св. отцовъ, 1881 г., кн. IV, стр. 602-649.

Первым двѣ новгородскія лѣтописи изданы, кромѣ третьяго тома Полнаго собранія лѣтописей, вновь—первая свѣтописнымъ образомъ и вскорѣ выйдетъ въ обыкновенномъ изданіи; вторая напечатана вновь въ 1879 г. вмѣстѣ съ третьею новгор. лѣтописью.

Третья новгородская літопись есть собственно церковная літопись (Літописецъ церквамъ божінмъ, въ которое літо, которая церковь во имя строена, и при которомъ епископі или архіепископі или митрополить, и въ которомъ годі который епископь или архіепископъ или митрополить поставлены были и прилучан въ которомъ годі какіе были въ Великомъ Новгороді и въ пригородіхъ). Изъ самаго уже заглавія видно, что гражданскія событія въ ней поміщены случайно. Впрочемъ, въ ней есть подробная повість о казни Новгорода Іоанномъ IV и о ваятіи Новгорода шведами въ смутныя времена. Въ старомъ изданіи літопись эта обнимаеть время съ 988 по 1716 г., а въ новомъ приложены къ ней два отрывка изъ літописнаго сборника дворнщенскаго собора,—первый съ 1583 по 1767 г., второй—съ 1571 по 1824 г.

Четвертая новгородская лѣтопись, продолжающаяся до 1496 г., не есть собственно новгородская лѣтопись, а лѣтописный сборникъ извѣстій о событіяхъ разныхъ русскихъ областей, въ томъ числѣ и новгородской. Въ ней есть тоже отдѣльныя статьи, каковы: путешествіе дьяка Александра въ Царьградъ (прилож. стр. 357); о побоищѣ на Дону (Мамаево побоище) (стр. 75); о плѣненіи и прихожденіи Тохтамыша царя и о Московскомъ взятіи (стр. 84); слово о житіи князя Димитрія Донскаго (прилож. стр. 349); повѣсть о преставеніи тверскаго князи Михаила Александровича (прилож. стр. 357). Издана эта лѣтопись въ 4 т. Полнаго собранія русскихъ лѣтописей.

Псновскій лѣтописи. Ихъ двѣ. Первая до 1609 г., вторая до 1486 г. Вторая — видоизмѣненіе первой. Обѣ эти лѣтописи подобно инатьевской рѣзко выдѣляются изъ ряда областныхъ русскихъ лѣтописей. Общерусскій государственный интересъ не быль здѣсь спорнымъ вопросомъ. Псковичи спорили за независимость отъ Невгорода и, по мѣрѣ того, какъ пріобрѣтали ее, болѣе и болѣе тянули къ русскому государственному средоточію, особенно къ Москвѣ. Это направленіе усиливали еще слѣдующія обстоятельства. Псковская территорія представляла длинную полосу съ сѣверо-востока на юго-западъ. Сѣверо-з падною своею стороною она вся примыкала къ инородцамъ. Это вызвало тяжкую борьбу для псковичей за историческое ихъ существовніе, особенно борьбу съ ливонскими нѣмцами. Собственно и лѣтопясь исковская дѣлается подробною съ тѣхъ поръ, какъ пришелъ къ

нимъ и сталъ сильно биться съ немцами литовскій князь Довмонть, т. е. съ 1265 г.

Какъ русское племя, поставленное на край русской земли, псковичи естественно развили въ себв патріотическое, народное направленіе. Діла внутренней псковской жизни, обычан, народныя біздствія сами собою отмёчались. Оть того вь этихъ лётописяхъ мы имбемъ дучшую картину областной жизни. Кром'в того, въ нихъ много добавочныхъ статей. Въ первой - посланіе Симона митроп. о вдовыхъ попахъ; слово о житіи Димитрія Ивановича Донскаго; путешествіе въ Царьградъ дына Александра; о преставленіи князя тверскаго Михаила Александровича. Во второй-объ осадъ Пскова шведскимъ королемъ Густавомъ-Адольфомъ въ 1615 г.; затемъ, особенно ценное приложеніе, лучше всёхъ другихъ памятниковъ освёщающее послёднія времена самозванческихъ смуть-«о бъдахъ и скорбяхъ и напастехъ, еже бысть въ великой Россіи Божіниъ наказаніемъ грахъ ради нашихъ на последокъ дній осьмаго века»; далее-о царскомъ избраніи на Московское государство; о смутахъ въ Псковъ при самозванцахъ; о крещеніи чуди и лопарей (1534 г.). Особенно выдающуюся черту псковскихъ лётописей представляетъ поражающая выдержанность цёлаго ряда картинъ (до смутнаго времени), изображающихъ върность псковичей русскому княжескому роду. Таковы: клятва псковичей быть върными роду Александра Невскаго и картина святого сохраненія этого обёта при защите Александра Михайловича тверскаго, отъ котораго всв требовали идти къ Узбеку на върную смерть; картина гибели псковской самобытности при Василін Іоанновичів и покорности передъ Іоанномъ Грознымъ.

Лѣтописи западнорусскія. Съ южнорусскими, новгородскими и псковскими лѣтописями имѣютъ тѣсную связя лѣтописи западнорусскія, такъ какъ, по близости мѣста и множеству сношеній, всѣ онѣ естественно занимались не разъ одними и тѣми же дѣлами.

Съ XIII и особенно съ XIV въка русскую землю на западъ отъ Дивира стали разбирать Литва и Польша. Во время татарскаго разгрома народъ разбегался подальше отъ татаръ, въ мёста менве имъ доступныя. Въ восточной Россіи этимъ путемъ сильно заселились свверныя области; изъ Руси кіевской народъ бёжалъ въ Галицію и особенно въ Литву, въ которой громадиме лёса и болота хорошо могли укрывать бёглецовъ, да и воинственные литвины доставляли имъ не малую охрану. Наплывомъ этихъ бёглецовъ объясняется и быстрое возвышеніе литовской государственности и столь же быстрое ея обрусёніе. Естественно и даже необходимо предположить, что русскіе

бытиецы отъ татарскихъ насний уносили съ собою въ Литву въсвоемъ имуществъ и книги, и въ томъ числъ хотя небольшое число лътописей, и, во всякомъ случав, приносили въ Литву умение и привычку писать летописи и читать ихъ. Поэтому естественно предположить, что въ Литвъ были и старыя русскія льтописи и писались дальше. Но соединеніе Литвы съ Польшей, а тімь болье покореніе Польшей Галицін, не только ослабляли русскую летописную деятельность, но повели въ сильному истребленію сохранявшихся старыхъ и написанныхъ вновь летописей. Польскій и особенно латинскій фанатизмъ по отношенію по всему русскому и православному быль главивишимь двигателемъ этого по истинъ варварскаго дъла. Не смотря однако на это, кое-что сохранилось въ Литве изъ старыхъ летописей и кое-что изъ вновь написанныхъ западно-русскихъ летописей. У литовско-польскаго хроникера XV в. Длугоша есть не мало русскихъ летописныхъ изв'встій, сходныхъ съ изв'встными нашими л'етописями, или даже совершенно новыхъ. Выборка этихъ мёсть сдёлана профессоромъ Вестужевымъ-Рюминымъ и приложена въ его изследованию о составе летописей. У другого литовско-польского хроникера XVI ст. Стрыйковскаго есть многократныя указанія на русскія летописи, бывшія у него подъ руками, и хотя этому писателю не во всемъ можно довърять, но содержаніе его хроники убіждаеть, что онъ дійствительно нивлъ у себя русскія летописи. Сохранились въ целомъ виде и старинныя русскія літописи, заключающія въ себі и древнюю нашу літопись и продолжение ея, составленныя въ Литвъ. Это 1, древняя льтопись по списку такъ называемому кенигсбергскому или радивиловскому, — болье близкая въ лаврентьевской. 2. Самая инатьевская льтопись, хотя найдена въ костроискомъ ипатіевскомъ монастырь, но несомивнио писана въ западной Россіи. Тамъ же списана и такъ называемая тверская летопись. 3. Сохранилась летопись съ еще боле сильными признаками западно-русскаго происхожденія. Это западнорусская часть супрасльской летописи. Супрасльская летопись найдена въ супрасльскомъ монастырв (гроди. губ.) и издана въ Москвъ въ 1836 г. Малиновскимъ и кн. Оболенскимъ. Она содержитъ въ себъ краткую новгородскую летопись до 1382 и затёмъ кіевскую до 1514. Въ объихъ частяхъ она вводить извъстія о литовскихъ дълахъ. Извъстія эти особенно важны для XIV в.

Сохранились и двё лётописи собственно западно-русскія. Одна изънихъ, болёе краткая, обнимаетъ время съ 1340 г. по 1446. Она издана (1823 г.) въ виленскомъ еженедёльникъ, издававшемся при виленскомъ университетъ. Издатель ея, Даниловичъ, обставилъ ее пре-

красными сличеніями съ другими русскими лётописями, но сдёлалъ при этомъ варварское дёло: и самую лётопись и сличенія ен съ другими русскими лётописями издалъ польскими буквами. Русскимъ алфавитомъ она издана Поповымъ въ запискахъ академіи наукъ. Въ 1866 г. въ Витебскъ найдена такъ называемая лётопись Авраамка, въ которой кромъ лётописнаго сборника, болъе близкаго къ четвертой новгородской лётописи, находится и та самая лётопись, которую издали Даниловичъ и Поповъ. Изданіе этой лётописи печатается уже давно, не еще не окончено археографической коммиссіей.

Болье обширная западно-русская льтопись—это такъ называемая льтопись Быховца, изданная литовско-польскимъ историкомъ Нарбуттомъ тоже варварскимъ способомъ, т. е. польскими буквами. Она дополняеть вышеупомянутую льтопись въ началь извъстіями о происхожденіи литовскихъ князей отъ римлянъ и въ конць—разсказомъ о дальнъйшихъ событіяхъ Литвы до начала XVI стольтія.

Со всёми этими летописями имееть тесную связь густынская летопись, о которой мы уже упоминали и которая представляеть сводъ древне-русскихъ, западно-русскихъ летописей и наконецъ выборку известій изъ литовско-польскихъ хроникеровъ. Доводить она свой разсказъ до конца XVI столетія (до 1597 г.).

Лътописи переходнаго времени. Послѣ татарскаго разгрома въ восточной Россіи было значительное время колебанія, нерѣшительности, гдѣ устроится русскій государственный центръ. Значеніе государственнаго центра имѣли Владиміръ, Тверь, Рязань, и не мало времени прошло, пока Москва получила рѣшительное преобладаніе надъвсѣми другими княжествами. Эта нерѣшительность, это колебаніе отразились и на лѣтописной дѣятельности и дали начало нѣсколькимъ лѣтописямъ это рода.

Давио, еще до татарскаго нашествія, усиленіе суздальской области естественно вызывало вниманіе літописцевъ, и это вниманіе выразилось не въ томъ только, что въ лаврентьевской літописи нашли себі місто многія суздальскія нявістія. Существовали и особыя суздальскія літописи. Такъ, извістный епископъ Симонъ въ посланіи къ Поликарпу говоритъ: «аще хощеши увідати, почти літописца стараго ростовскаго». Въ тверской літописи послі родословія княвей тверскихъ говорится: «до зді нишущу, уставихомъ, ис перваго літописца въображающе, якоже Володимірскій Полихронъ степенемъ приведе» 1).

<sup>1)</sup> Твер. л., стр. 465.

Ни ростовскій літописець, ни владимірскій полихронъ не сохранилсь. Сохранился для этого времени літописець Переяслава суздальскаго, изданный ки. Оболенскимъ въ 1851 г. Літопись эта начинается разселеніемъ племенъ и оканчивается 1214 г. И въ древней літописи и въ продолженіи ея онъ представляетъ много своеобразностей, перечисленныхъ въ общирномъ предисловіи издателя. Літописецъ этотъ составленъ въ началь XIII в., какъ на это есть указаніе въ немъ самомъ 1). Но нельзя согласиться съ издателемъ, что изданная имъ рукопись—XIII в. Она гораздо поздніве и сильно подновлена въ языкі и даже въ изложеніи діла.

Поздившшія событія суздальской земли въ болье выдълившемся видь, чымь вы лаврентьевской, излагаются и продолжаются въ упомянутой льтописи суздальской, приложенной бъ лаврентьевской льтописи въ старомъ изданіи льтописей подъ именемъ троицкой, а въ новомъ, подъ именемъ суздальской по академическому списку, т. е. по списку московской духовной академіи (троицкой). Она обнимаетъ время съ 1205 по 1419 г. и входить въ московскія дъла.

Лівтопись тверская. Въ ней, кромів кратких вітописных сказаній о древних временахъ, ведется подробный разсказъ о дівлахъ тверскихъ съ начала XIV и до начала второй половины XV в., что и отвічаеть значенію Твери въ это время. Літопись собственно писана съ главною цілію изложить событія при князі Миханлів Александровичі, соперникі Димитрія Донскаго и союзникі литовскаго князя Ольгерда; но такъ какъ она писана въ 1461 г., то событія этого времени, какъ разсказанныя современникомъ, еще важніве. Въ хронографів, поміншенномъ въ началів тверской літописи, высказано замічательно ясное сознаніе единства русскихъ племенъ и ихъ господства надъ инородческими племенами чудскими и литовскими (стр. 22). Издана эта літопись въ XV томіз Полнаго собранія літописей.

Лѣтописи московскаго періода. Лѣтописи московскаго періода слѣдующія:

Софійская первая до 1509 г. н вторая до 1534 г. (въ 5, 6 н 7 т. П. с. л.).

Воскресенская-до 1541 г. (7 и 8 т. П. с. л.).

<sup>1)</sup> Подъ 1175 г. говорится: Андръю, княже великий! молися помиловати князя нашего и господена Ярослава своего же приснаго и благороднаго сыновца, и дай же ему на противныя и многа лёта съ княгинею и прижитіе дётей благородныхъ (предисл. 1 стр.). Первый ли бракъ здёсь разумётеся, заключенный въ 1206 г. и отъ котораго у Ярослава не было дётей, или второй, 1214 г., послё котораго у Ярослава было много дётей, во всякомъ случат лётопись писана между 1206 и 1215 г.



Никоновская—до 1630 г. (старое изд. 8 томовъ, новое—начало лътописи, именно до 1176 г.) (9 т. П. с. л.).

Въ соотвътствие съ тъмъ, какъ Москва собирала во-едино русскую землю, и эти лътописи больше, чъмъ всъ другия, имъютъ сборный характеръ, составляютъ сборники лътописныхъ извъстий изъ многочисленныхъ редакций древнихъ и не древнихъ лътописей, изъ которыхъ иныя дошли до насъ и въ отдъльномъ видъ.

Во всёхъ этихъ сборныхъ лётописяхъ можно различать три отдёла:

1) Начальную летопись, 2) более или менее полный сводь областныхъ летописей за время отъ XII до XIV в. и 3) общерусскую или московскую летопись.

Во всёхъ этихъ лётописяхъ начальная лётопись или повёсть временныхъ лёть имбеть особенности,—не малое число древнихъ извёстій, не находящихся въ главныхъ редакціяхъ начальной лётописи. Такъ, въ софійской лётописи есть извёстіе, что варяги брали дань отъ мужа по бёлё вёверицё; въ никоновской—извёстіе о возмущеніи Вадима; въ софійской и никоновской о новгородскомъ епископё Лукъ Жидять и др. Новыя извёстія этихъ лётописей часто заподовриваются; но достовёрность ихъ трудно ниспровергнуть, и они признаются лучшими нашими учеными.

За время областного развитія въ этихъ літописяхъ преобладають то ті, то другія містныя извістія. Въ софійскихъ мы видимъ преобладаніе извістій новгородскихъ, суздальскихъ, псковскихъ и смоленскихъ; въ воскресенской — кіевскихъ и суздальскихъ. Только въ никоновской літописи значительно равномірное совміщеніе областныхъ извістій, дополненныхъ даже извістіями славянскими.

Наконецъ, въ этихъ лѣтописяхъ излагается исторія московскаго единодержавія. Важнѣйшіе моменты этой исторіи, на которые разсматриваемые лѣтописцы обращали особенное вниманіе, были: Мамаево побоище, борьба Москвы съ Тверью и Литвою, смуты при Василіѣ Темномъ, паденіе Новгорода и Пскова, лучшія времена Іоанна ІV, напримѣръ, казанскіе походы.

Въ софійской літописи болье подробна исторія Іоанна III. Въ воскресенской подробное изложеніе продолжается до Іоанна Грознаго. Въ никоновской особенно полны исторія Василія Темнаго и Іоанна Грознаго, не говоря уже о позднійшихъ временахъ, наприміръ, смутномъ времени. Нікоторыя изъ літописей, вошедшихъ въ составъ никоновской літописи за это позднійшее время, существують отдільно, какъ наприміръ: літопись о мятежахъ, иное сказаніе о самозванцахъ, новый літописець.

Во всёхъ этихъ летописяхъ кроме того есть весьма много вставочныхъ статей, особенно въ софійской, делающихъ ее драгоценней-

Воть важивний изъ вставочныхъ статей по всёмъ этимъ ле-

- 1) Договоръ Олега съ греками 1).
- 2) Договоръ Игоря съ греками 2).
- 3) Смерть Өеодора и Іоанна, варяговъ ").
- 4) Убіеніе Бориса и Глівба и перенесеніе ихъ мощей 4).
- 5) Житіе Александра Невскаго 5).
- 6) Убіеніе Михаила князя черниговскаго <sup>6</sup>).
- 7) Убіеніе Михаила Ярославича тверскаго 7).
- 8) Рукописаніе и зав'ящаніе Магнуса, короля свейскаго (не нападать на Русь, 1352 г.) <sup>8</sup>).
  - 9) Паденіе Новгорода °).
  - 10) Паденіе Пскова <sup>10</sup>).
  - 11) Русская правда ").
  - 12) Судебникъ царя Константина 12).
  - 13) Уставъ Владиміра <sup>18</sup>).
- 14) Посланіе Новгородскаго архіепископа Василія къ тверскому епископу Өеодору о земномъ рав 4.
  - 15) Мамаево побоище 15).
  - 16) О ваятіи Москвы Тохтамышемъ 16).
  - 17) Житіе Димитрія Донскаго 17).
  - 18) Житіе преп. Сергія радонежскаго 19).
  - 19) O Стефанъ пермскомъ <sup>19</sup>).
  - 20) Житіе Варлаама хутынскаго 20).
  - 21) Житіе Никона, ученика Сергія 21).
  - 22) Завъщаніе митрополита Фотія 22).
  - 23) Повъсть объ осьмомъ соборъ флорентинскомъ эз).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 1 Соф. 5, 94. <sup>9</sup>) 1 Соф. 5, 99. <sup>8</sup>) 1 Соф. 5, 113. <sup>4</sup>) 1 Соф. 5, 125, 128 и 146. <sup>5</sup>) Соф. 5, 176. <sup>6</sup>) 1 Соф. 5, 182. Ник. 3, 19. <sup>7</sup>) 1 Соф. 5, 207. Воскр. 7, 188. Ник. 3, 116. 4, 285. <sup>8</sup>) 1 Соф. 5, 227. Воскр. 7, 216. Ник. 3, 198. <sup>9</sup>) 1 Соф. 6, 1. Воскр. 8, 159 (подробн.). Ник. 6, 15—36, 65—105. <sup>10</sup>) 1 Соф. 6, 25. <sup>11</sup>) 1 Соф. приб. 6, 57. <sup>12</sup>) 1 Соф. приб. 6, 69. <sup>13</sup>) 1 Соф. приб. 6, 82. <sup>14</sup>) 1 Соф. приб. 6, 87. Воскр. 7, 212. <sup>15</sup>) 1 Соф. приб. 6, 90. Воскр. 8, 34. Ник. 4, 86. <sup>16</sup>) 1 Соф. приб. 6, 98. Втор. Соф. 6, 42. <sup>17</sup>) 1 Соф. приб. 6, 104; Воскр. 8, 53; Ник. 4, 184. <sup>16</sup>) 2 Соф. 6, 119; Ник. 4, 203. <sup>19</sup>) 2 Соф. 6, 129. <sup>20</sup>) 2 Соф. 6, 135, 325. <sup>21</sup>) 2 Соф. 6, 135. <sup>22</sup>) 2 Соф. 6, 144; Ник. 5, 110. <sup>23</sup>) 2 Соф. 6, 151. Ник. 5, 128. Въ Ник. затѣмъ выписки изъ разн. соборныхъ постановленій противъ датинянъ 160—191.

- 24) Hochanie Bacciana Ioanny III na Yrpy 1).
- 25) О взятіи Смоленска 3).
- 26) О смерти Василія Іоанновича 8).
- 27) О казанскихъ походахъ 1).
- 28) Хожденіе въ Индію Асанасія тверитина (около половины XV в. <sup>5</sup>).
  - 29) Зачало Константина града 6).
  - 30) Ваятіе Константина града турками 1).
  - 31) Начало литовскихъ государей в).
  - 32) О молдовскихъ государяхъ °).
  - 33) Царство сербское и болгарское 10).
  - 34) О смерти митрополита Алексія и о Митяв 11).
  - 35) О нивложеніи и заточеніи митрополита Исидора 12).
  - 36) O приходѣ Ахмата <sup>18</sup>).
  - 37) Объ иконъ владимірской ").
  - 38) Новгородскій литовскій соборъ 1415—16 г. 13).

Мы видёли, что въ нашихъ первоначальныхъ лётописяхъ видны два элемента лётописной дёятельности,—потребность цёльнаго изложенія событій и потребность справочныхъ свёдёній пасхальнаго характера. Обё эти потребности развивались, разнообразились, и выразились и въ нашихъ сводахъ лётописныхъ извёстій, и въ сводахъ разнообразныхъ отдёльныхъ статей, т. е. мы видимъ постепенное развитіе у насъ энциклопедичности знанія. Эта потребность выражалась въ весьма старыя времена и другими способами и отразилась затёмъ на лётописной дёятельности. Въ весьма старыя времена у насъ стали составлять, по примёру Греціи, прологи, патерики, палеи (т. е. священныя исторіи), сборники статей историческаго и нравственнаго содержанія, въ которыхъ нерёдко можно прослёдить извёстный подборъ статей, т. е. выполненіе извёстнаго плана, извёстной задачи при составленін сборника 46). Особенно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) 2 Соф. 6, 225. Воскр. 8, 207. <sup>2</sup>) 2 Соф. 6, 255; Воскр. 8, 255; Ник. 196, 6. <sup>8</sup>) 2 Соф. 6, 267. Воскр. 8, 285. <sup>4</sup>) 2 Соф. прилож. 6, 306. <sup>5</sup>) 2 Соф. прилож. 6, 330. <sup>6</sup>) Воскр. 8, 125; Ник. 5, 222. <sup>7</sup>) Воскр. 8, 128; Ник. 5, 221. <sup>8</sup>) Воскрес. 7, 253. <sup>9</sup>) Воскр. 7, 256. <sup>40</sup>) Ник. 3, 141. <sup>41</sup>) Воскр. 8, 26; Ник. 4, 66. <sup>42</sup>) Воскр. 8, 100. <sup>43</sup>) Воскр. 8, 205. <sup>44</sup>) Ник. 4, 258. <sup>45</sup>) Ник. 5, 59. <sup>46</sup>) Въ настоящее время уже въ значительной степени возможно изучение этого богатъйшаго рукописнаго матеріала. Есть уже не мало описаній рукописей и въ томъ числѣ необыкновенно тщательныя. Таковы, кромѣ стараго, извѣстнаго описанія Румянцевскаго музея, составленнаго Востоковымъ, и описанія рукописей московской синодальной библіотеки (Горскаго и Невоструева), къ сожалѣнію, далеко неоконченнаго, описаніе церковно-славянскихъ и русскихъ рукописныхъ сборниковъ Императорской публичной библіотеки,

сильно эта энциклопедичность стала у насъ развиваться съ XV стовътія. Отъ этого времени мы имъемъ и первый кодексъ библіи и первые опыты такъ называемыхъ четьихъ миней. Въ XVI стольтіи энциклопедичность достигла у насъ такого большого развитія, что составлена была даже такая громадная энциклопедія, какъ извъстныя четьи минен Макарія, въ которыхъ съ большимъ успъхомъ выполнены задачи составителя ихъ, Макарія, собрать въ одно всѣ книги, чтомыя въ Россіи.

**Хронографы.** Естественно было и нашимъ летописямъ развивать свою энциклопедичность. Это направление и выразилось въ такъ называемыхъ хронографахъ, которыхъ сохранилось до нашего времени целыя сотни.

У грековъ къ палеямъ, т. е. священнымъ исторіямъ, присоединялись лѣтописныя извѣстія, и такіе сборники назывались хронографами. Хронографы эти въ славянскихъ переводахъ и съ славянскими прибавками стали переходить къ намъ, переписывались и дополнялись свѣдѣніями о нашихъ государственныхъ дѣлахъ и дѣлахъ западно-европейскихъ государствъ. Многочисленныя редакціи хронографовъ раздѣляются на три главныхъ вида:

Первая редакція. Хронографы этой редакціи доводять событія до 1453 г., т. е. до взятія Царьграда турками. Событія здёсь, такъ сказать, строго православнаго и грекославянскаго міра, т. е. кромё священной исторіи излагаются событія греческія, югославянскія и русскія. Составлена эта редакція въ 1512 году, какъ это видно изъ исчисленія лёть отъ времени Өеодора Студита до времени, когда писаль составитель этого хронографа 1).

Вторая редакція хронографа сдёлана въ 1617 г. <sup>2</sup>). Въ этой редакцін кромі своеобразной переработки первой редакціи—сокращенія, видоизмівненія и дополненія позднівшими русскими извівстіями, внесень

составленное Ав. Ф. Вичковимъ, три выпуска, 1878, 1880 и 1882 г.; многія части въ описаніяхъ рукописей, составленнихъ покойнимъ Викторовимъ; въ описаніяхъ рукописей казанской академін, кіевской и описаніе рукописей виленской публичной библіотеки, сост. Ф. Добрянскимъ, 1882 г. Нѣкоторые отдѣлы рукописнихъ сборниковъ с.-петер. духовной академін били предметомъ научнихъ сочиненій, и часть одного изъ нихъ напечатана въ Лѣтописи занятій арх. коммиссіи вып. 8, 1865 г. ¹) Феодоръ Студитъ билъ по седьмомъ соборѣ за седьмъ сотъ лѣтъ безъ два-десятихъ до скончанія седьмия тисячи (т. 6320 г.), а до сихъ временъ за седьмъ сотъ лѣтъ, кавъ билъ Феодоръ Студитъ (6320 + 700=7020—5508=1512). Хроногр. Попова, 1. 162; 2, 2. ²) Это видно изъ перемѣнъ чиселъ вышеуказаннаго исчисленія. Феодоръ Студитъ, показано, жилъ по седьмомъ соборѣ въ лѣто 6342, а до сихъ временъ за 783. Попова 2, 70.

новый источникъ—всемірная хроника польскаго писателя Мартина Бъльскаго, и изъ его труда на первый планъ выступаеть его космографія.

Третья редакція, судя по русскимъ статьямъ, составлена около половины XVII в. Она заключаетъ въ себѣ и первую и вторую редакцію; но не довольствуется ихъ содержаніемъ, а щедро дополняетъ ихъ статьями изъ церковной литературы восточной, между прочимъ, и апокрифической, затѣмъ свѣдѣніями изъ западно-европейской литературы. Такъ, авторы этой редакціи не довольствуются космографическими данными Мартина Бѣльскаго, а пользуются и извѣстнымъ Люцидаріемъ и космографіей Меркатора (XVI в.). Даже русскія извѣстія они дополняютъ изъ иностранныхъ сочиненій, какъ наприм. изъ Павла Іовія и Герберштейна. Редакція эта очень богата важными извѣстіями изъ смутнаго времени. Есть еще своеобразные хронографы, признаваемые за четвертую редакцію.

Хронографы у насъ прекрасно разработаны Андр. Поповымъ въ его сочинение—Обзоръ хронографовъ русской редакціи,—два тома изследованій и третій—Изборникъ русскихъ и славянскихъ статей 1).

Исторія изданія літописей. Изданіе нашихъ літописей предпринималось еще при Петрії І. Въ 1722 г. Петръ издаль указъ доставлять въ Москву въ синодъ «изъ всіхъ епархій и монастырей, гдів о чемъ по описямъ куріозиме, т. е. древнихъ літъ рукописаниме на хартіяхъ и на бумагів церковные и гражданскіе літописцы, степенные, хронографы и прочіе симъ подобные, что гдів таковыхъ обрівтается, и для извістія оные списать и тів списки оставить въ библіотеків, а подлинные разослать въ тів же міста, откуда взяты будутъ, по прежнему» з). Изданіе не сдівлано, потому что послівдовало возраженіе, что літописями будуть злоупотреблять раскольники. Татищевь, впрочемъ, пользовался нікоторыми изъ собранныхъ списковъ.

Удачнъе были заботы объ изданіи літописей при Екатеринъ II, которая сама занималась літописями. Подъ вліяніемъ этого вниманія, усиленнаго такими знатоками літописей, какъ Шлецеръ, Щербатовъ, академія наукъ издала въ 1767 г. літопись Нестора по кенигсбергскому списку, въ 1769 г. Царственную книгу (літ. 1534—53 г.), въ 1772 г. Царственный літописецъ (1114—1472 г.) и въ 1774 г. Древній літописецъ (1254—1424), приготовленный Щербатовымъ. Въ 1778 году послідоваль опять указъ доставлять літописи въ синодъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первый вып. наданъ въ 1866 г., а въ 1869 г.,—второй вып. и Изборникъ статей. <sup>3</sup>) Собраніе законовъ № 3908.

Съ техъ поръ изданіе летописей пошло успешнее даже въ смысле более разумнаго выбора ихъ. Въ двухъ главныхъ пунктахъ оне издавались: при академіи наукъ и при московской синодальной библіотеке. Такъ, въ 1781 изданъ летописецъ архангелогородскій (852—1598 гг.) въ моск. типографіи; въ 1784 г. типографскій летописецъ (1206—1534) въ моск. типографіи; въ 1793—94 гг. воскресенская летопись въ акад. наукъ; въ 1795 г. софійская летопись въ акад. наукъ; далее никоновская летопись въ 8 томахъ, начатая еще въ 1769 г. и оконченная 1792 г. въ акад. наукъ. Собраніе въ синодельносні повело еще къ тому важному результату, что оне переданы были для пересмотра митрополиту Платону и послужили матеріаломъ для его исторіи русской церкви.

Правильно поставлено изданіе літописей только съ 1834 года, когда учреждена была археографическая коммиссія, которая и до сихъпоръ считаеть этоть родъ своей діятельности однимъ изъглавнівшихъ. Мы указывали літописи, изданныя археографическою коммиссіей.

Важнѣйшія изслѣдованія о лѣтописяхъ. По изслѣдованію лѣтописей есть не мало сочиненій. Таковы, кромѣ сочиненій: Несторъ, Шлецера и О составѣ лѣтописей, Бестужева-Рюмина, слѣдующія, о которыхъ у насъ отчасти уже была рѣчь и еще будеть ниже:

Оборона Несторовой летописи, Буткова.

Изсявдованія по русской исторіи, Погодина.

Многочисленныя изследованія покойнаго Срезневскаго, въ запискахъ академіи наукъ.

И. Д. Бъляева въ Чтен. моск. общ. истор. и древн. и во Временникъ.

Н. А. Лавровскаго — Объ іоакимовской літописи.

М. И. Сухомлинова — О древней русской летописи 1).

Предисловія въ каждой літописи въ изданіи археографической коминссіи.

Не маловажное значеніе при изученіи літописей имікоть указатели, прилагаемые къ новому изданію літописей и составляемые для прежнихъ 8 томовъ тоже въ археографической коммиссіи. Вышло три выпуска; третій оканчивается буквою і.

Л'ятописи, при всемъ богатств'я ихъ содержаній, излагають главнымъ образомъ внішнія событія, и притомъ самостоятельныя изв'я-

<sup>1)</sup> Политите указаніе изслідованій о літописях сділано М. И. Сухомлиновим въ сейчась указанномъ сочиненій его и К. Н. Бестужевымъ-Рюминымъ въ его исторіи Россіи, стр. 18—19, въ примічаніи.

стія постепенно въ нихъ уменьшаются во времена поздивійшія. Въ дополненіе и какъ бы на сміну літописямъ стали являться и умножаться другого рода памятники, раскрывающіе боліве внутреннія явленія русской жизни. Это — акты государственные, общественные и частные,

Анты, посланія, письма. Съ усиденіемъ и развитіемъ государственной власти въ Россіи, естественно стали умножаться акты, выражавшіе дѣятельность этой власти. Кромѣ того, развивавшаяся правительственная дѣятельность естественно вызывала и русское общество и частныя лица чаще и чаще облекать свои дѣйствія въ юридическія формы, чаще и чаще подкрѣплять силу обычнаго права и свои частныя дѣйствія формами внѣшняго права. Къ актамъ въ собственномъ смыслѣ близко подходятъ пастырскія посланія и письма оффиціальныхъ лицъ, часто имѣющія значеніе и дѣловыхъ сношеній членовъ русскаго общества и указаніе бытовыхъ его особенностей.

Историческая судьба актовъ, какъ памятниковъ, была гораздо счастинвве, чвить судьба летописей. Многіе акты необходимо должны были остаться въ многочисленныхъ спискахъ, каковы: окружныя грамоты, указы, законы. Многіе акты затімь иміли большое значеніе для сословій, учежденій, частныхъ лицъ, наприміръ: жалованныя грамоты, взаимные договоры, завъщанія. Этимъ объясняется множество до сихъ поръ сохранившихся актовъ разнообразнъйшаго содержанія. Главный, центральный, такъ сказать, складъ актовъ — это Москва, бывшіе приказы которой наполнены были актами. До сихъ поръ ихъ сохранилось большое количество, не смотря на всё превратности судьбы, какимъ подвергались они. Разделяются акты, хранящіеся въ Москве, на два главныхъ рода, - на акты бывшаго посольского приказа, въ числѣ которыхъ находились и малороссійскія дѣла (теперь они хранятся въ главномъ архивъ министерства иностранныхъ дълъ въ Москвъ) и на акты другихъ приказовъ по дъламъ внутренняго управленія. Какъ велико это богатство, можно судить по тому, что сохранились цёлыя сотни однёхъ, такъ называемыхъ, писцовыхъ книгъ, объемъ которыхъ весьма значителенъ. Хранятся эти акты тоже въ Москвы, въ архивы министерства юстиціи при московскомъ сенать. Не мало актовъ также въ грановитой палатъ, въ московскомъ синодальномъ архивъ, въ румянцевскомъ музеъ.

Λþ

Но такъ какъ московскія архивныя богатства подвергались неоднократнымъ опустошеніямъ, особенно во время нашествія французовъ, то уже по этому одному явилась необходимость искать допол-

веній къ нимъ по другимъ архивамъ. Такія собранія актовыхъ богатствъ находятся въ провинціальныхъ архивахъ: при монастыряхъ, соборахъ, губернскихъ правленіяхъ и другихъ учрежденіяхъ губернскихъ и увадныхъ. Не говоримъ уже о частныхъ собраніяхъ актовъ.

Заботы объ изданіи антовъ. Новиковъ. Вниманіе къ актамъ и за-7 боты объ ихъ изданіи возбуждены были въ прошедшемъ столетіи, особенно во времена Екатерины II. Татищевъ, занимавшійся разработкою отечественныхъ памятниковъ для своей исторіи, имфлъ въ своихъ рукахъ, кромъ лътописей, не мало актовъ. Онъ, между прочимъ, обратилъ вниманіе академіи наукъ на русскую Правду и приготовиль ее въ изданію, обставивь ея тексть своими примічаніями. Въ своемъ громадномъ планъ изученія Россіи, съ которымъ ознакоинися ниже, онъ также обращаль внимание на важность изучения актовъ. Академикъ Миллеръ, тадившій въ Сибирь для собранія матеріаловъ для своей исторіи Сибири, списаль такое множество актовъ, что составились цёлые десятки фоліантовъ, которыхъ до сихъ поръ не успъла издать до конца археографическая коммиссія. Этотъ же Миллеръ уже въ царствование Екатерины II, именно въ 1766 г., навначенъ быль въ московскій архивъ, и въ 1779 г. ему поручено было составить сборникъ всёхъ древнихъ и новыхъ трактатовъ, конвенцій и прочихъ дипломатическихъ актовъ. Миллеръ работалъ много; но изданіе актовь двинуто не имъ, хотя и не безъ его содъйствія. Еще князь Щербатовъ приложилъ къ своей исторіи Россіи много актовъ, особенно изъ исторіи смутнаго времени.

Еще больше сдёлаль для этого извёстный мартинисть Новиковъ. Еще въ 1771 г. при московскомъ университет основано было Вольное россійское собраніе, главною задачей котораго было изданіе подезныхъ книгъ и особенно изучение исторіи Россіи. Самымъ д'ятельнымъ членомъ этого общества былъ Новиковъ и, дъйствительно, онъ много сдёлаль и по изданію актовъ. Онъ издаль 20 томовъ сборника, подъ названіемъ Россійская Вивліоника. Потомъ онъ издаль еще 11 томовъ прибавленій къ Вивліоник. Большая часть Вивліоники занята актами (есть въ ней и летописи). Новиковъ былъ воодушевленъ сильнымъ патріотическимъ чувствомъ и ясно высказаль это въ предисловін къ своей Вивліосикъ. "Не всъ у насъ еще, слава Богу, говоритъ онъ, заражены Франціей; но есть много и такихъ, которые съ великимъ любопытствомъ читать будуть описанія ивкоторыхъ обрядовъ въ сожитіи предковъ нашихъ употреблявшихся; съ неменьшимъ удовольствіемъ увидять ніжое начертаніе нравовъ ихъ и обычаевъ и съ восхищениемъ познають великость духа ихъ, украшеннаго простотою.

Полезно знать нравы, обычаи и обряды древнихъ чужеземскихъ народовъ, но гораздо полезнъе имъть свъдъніе о своихъ предкахъ; похвально любить и отдавать справедливость достоинствамъ иностранныхъ, но стыдно презирать своихъ соотечественниковъ, а еще паче и гнушаться оными" 1).

Относясь съ уваженіемъ и любовію ко всёмъ вообще отечественнымъ памятникамъ, Новиковъ, какъ масонъ, обращалъ особенное вниманіе на символическія дѣйствія нашихъ предковъ, выражавшіяся въ актахъ, каковы: разнаго рода чины царскихъ, патріаршихъ поставленій, погребеній, особенные церковные обряды, напримёръ, хожденіе вербное, пещное дѣйствіе. Это однако не мѣшало Новикову издавать много памятниковъ и не мистическаго характера, каковы: жалованныя, договорныя грамоты, соборныя дѣянія, посланія и проч.

Труды по русской исторіи Новикова и особенно Карамапна сильно оживили вниманіе къ нашимъ отечественнымъ памятникамъ, въ томъ числѣ и къ актамъ. Почти одновременно въ Москвѣ выступають на этотъ путь два учрежденія. Въ 1815 году при московскомъ университетѣ учреждено новое общество—Общество исторіи и древностей, которое до сихъ поръ существуетъ; оно издало слишкомъ сто томовъ, въ которыхъ, кромѣ изслѣдованій и лѣтописей, очень много актовъ 2).

Около того же времени оживилось и стало издавать акты другое учрежденіе—коммиссія при московскомъ главномъ архивѣ. Благодаря необыкновенному вниманію канцлера Румянцева, мысль Екатерины объ изданіи дипломатическихъ актовъ стала осуществляться, и съ 1813 г. стало появляться—Собраніе государственныхъ грамотъ и договоровъ, оконченное въ 1827 г. въ 4 т. Въ этомъ изданіи находятся памятники съ XII в. и до XVII включительно, между прочимъ, актъ избранія на престолъ Михаила Өеодоровича.

Вліяніе Карамзина и графа Румянцева на изысканіе и обнародованіе памятниковъ и въ томъ числѣ актовъ было необыкновенно.

<sup>1)</sup> Предисловіе въ 1-му изданію Вивліовики.

<sup>2)</sup> Изданія этого общества: 1) Русскія достопамятности, 3 части. 2) Труды и літописи общества, 8 ч. 3) Русскій историч. сбори., 7 т. 4) Чтенія 1846—6 т.; 1847—9; 1848—9; 1849—1. 5) съ 1849—58 Временникъ 25 кн. 6) съ 1868—Чтенія по 4 книги. Кроміт того, общество это издало много отдільныхъ книгъ—літописей, изслідованій, и въ томъ числіт 2 т. книгъ посольской метрики великаго княжества литовскаго за время Сигизмунда Августа и Стефана Баторія, т. е. второй половины XVI ст.

Карамзинъ возбуждалъ любовь къ изученію ихъ. Румянцевъ поддерживаль эту любовь, находилъ и выдвигалъ тружениковъ и даваль имъ средства работать.

П. М. Строевъ. Благодаря этимъ обстоятельствамъ, выработался и развернуль широко свою деятельность необыкновенный труженикь по изданію актовъ — Пав. Мих. Строевъ. Еще будучи студентомъ, Строевъ много занимался русской исторіей, затімь работаль въ главномъ архивв и участвовалъ въприготовлении актовъ для первыхъ (2) томовъ Собранія государственныхъ грамоть и договоровъ. Въ 1817 г., благодаря покровительству графа Румянцева, онъ осматривалъ и описываль книгохранилища монастырей московской епархіи, открыль множество драгоцівных в памятниковь, въ томь числі судебникь Іоанна IV. Этотъ судебникъ, а также судебникъ Іоанна III онъ издалъ въ 1819 г. Какъ велика была его любовь къ отыскиванию и изданию нашихъ памятниковъ и какъ широко понималь онъ это дело, это яснее всего видно изъ его ръчи, которую онъ сказаль въ 1823 г. въ московскомъ обществъ исторіи и древностей послъ своего избранія въ члены этого общества. "Кругъ нашихъ дъйствій-говориль, между прочимъ, Строевъ-будеть слишкомъ тесенъ, если мы ограничимъ ихъ синодальной библіотекой или хотя всёми московскими книгохранилищами и станемъ издавать только то, что найдемъ случайно или что отчасти уже извъстно... Не довольно Москвы для поприща нашей дъятельности: пусть целая Россія превратится въ одну библіотеку, намъ доступную. Не сотнями извъстныхъ рукописей мы должны ограничить свои ванятія, но безчисленнымъ множествомъ ихъ-въ монастырскихъ и соборныхъ хранилищахъ, нивъмъ не хранимыхъ и никъмъ не описанныхъ; въ архивахъ, кои нещадно опустощаетъ время и нерадивое невъжество; въ кладовыхъ и подвалахъ, недоступныхъ лучамъ солнца, куда груды древнихъ книгь и свитковъ, кажется, снесены для того, чтобы грызущія животныя, черви, ржа и тля могли истреблять ихъ удобиће и скорће. Общество исторіи должно извлечь, привести въ извъстность, и если не само обработать, то доставить другимъ средства обработывать памятники нашей исторіи и древней словесности, разсвянные на обширномъ пространствів отъ Бізлаго моря до степей украинскихъ и отъ границъ Литвы до хребта уральскаго. Время, способы и двятельность могуть раздвинуть сіи предвлы, но для настоящаго и сего довольно. Воть наше поприще и труды намъ предстоящіе! Ихъ достойно оцінить признательное потоиство, ибо сужденіе современниковъ не всегда основательно и чуждо пристрастія... Для сего необходимо образовать экспедицію, которая бы обозрѣла, разобрала и съ возмежною точностію описала всё монастырскія, соборныя духовно-училищныя и прочія собранія рукописей" і).

По проекту Строева экспедиція должна быть разділена на три отдёла, или обозрыть Россію по тремъ археографическимъ областямъ: свверная область или свверный отдёль экспедиціи. Центръ двятельности ея-библіотека новгородскаго софійскаго собора. Затымь эспедиція этого отділа должна объбхать губернін: новгородскую, петербургскую, олонецкую, архангельскую, вологодскую, вятскую, часть нермской, и черезъ костроискую, ярославскую и тверскую возвратиться въ Москву. "Сія первая или северная поездка-говорить Строевъбудеть важивищая и самая любопытная, ибо древнія рукописи нигдв не уцілійли въ такомъ множествів, какъ въ сей части Россіи, богатой обителями и книгохранилищами, гдв мечъ, пожары и опустошенія иноплеменниковъ являлись ръже, нежели въ южныхъ областяхъ, кои въ теченіи пілыхъ віжовь представляли взору пустыни безплодныя. Съ другой стороны, и старообрядцы-сіи почитатели древности, занесли съ собою въ дальній съверъ великое число всякихъ рукописей и частымъ переписываніемъ упрочили ихъ тімъ странамъ".

Вторая повздка экспедиціи, или средняя, должна была обнимать губерніи: московскую, владимірскую, нижегородскую, часть казанской и симбирской, пензенскую, тамбовскую, рязанскую, тульскую, калужскую, смоленскую и черниговскую.

Третья, западная—губернін: виленскую, могилевскую, минскую, волынскую, кіевскую, черниговъ—смоленскую и калужскую.

Московское общество исторіи и древностей несочувственно отнеслось въ проекту Строева, высказанному, дъйствительно, въ обидныхъ для общества формахъ, да и не могло оно осуществить его. Онъ требовалъ такихъ большихъ средствъ и такого сильнаго авторитета, какими располагало лишь правительство. Строевъ и самъ это понялъ и обратился съсвоимъ проектомъ въ Петербургъ въ академію наукъ. Академія сочувственно отнеслась къ нему, и при ея ходатайствъ, въ 1829 г., снаряжена была эта экспедиція подъ начальствомъ самого Строева. Экспедиція эта, обозръвавшая собственно часть съвера Россіи, собрала 3,000 документовъ.

Основаніе археографической коммиссіи и акты ею изданные. Для изданія этого матеріала, въ 1834 г. учреждена была археографическая коммиссія въ Петербургъ, которая занялась этимъ дъломъ и,

¹) Барсукова—Жизнь и труды П. М. Строева, стр. 67—68. Ивановъ о хронограф. стр. 255.

кром'в того, при участіи того же Строева и его сотрудника Бередникова, прододжала розыски новыхъ актовъ, посылала своихъ членовъ описывать архивы въ Петербургъ, въ провинціи, изъ которыхъ ей стали присылать старыя дъла, посылала членовъ даже заграницу. Такимъ образомъ, въ археографической коммиссіи сосредоточивалось громадное количество памятниковъ, которые она и стала издавать.

Акты, изданные и издаваемые археографической коммиссіей, разд'яляются на серіи, съ особыми заглавіями. Эти серіи и ихъ заглавія очень важно знать.

- I. 4 тома Актовъ археографической экспедиціи,—той самой, о которой мы говорили выше.
- II. 5 томовъ Актовъ историческихъ, гдъ, между прочимъ, судебникъ Іоанна III изданъ по 52 спискамъ.
- III. 12 томовъ Дополненій къ этимъ пяти томамъ Историческихъ актовъ.
- IV. 5 томовъ Актовъ западной Россіи. Основаніе этой серіи положено было давно. Извістный уже намъ графъ Румянцевъ обратиль вниманіе на любовь къ изученію памятниковъ бывшаго студента с.-петербургской духовной академіи Іоанна Григоровича, поощряль его, и въ 1822 году этотъ студенть духовной академіи, бывшій тогда уже священникомъ въ Гомель, издаль на средства Румянцева Білорусскій архивъ. Впослідствіи Григоровичь переселился въ Петербургь, быль предсідателемъ археографической коммиссіи и издаль пять томовъ Актовъ западной Россіи, въ которые вошель и его Білорусскій архивъ.
- V. Акты западной и южной Россіи, издаваемые Н. И. Костомаровымъ. Вышло ихъ 12 томовъ.
  - VI. 1 томъ Актовъ юридическихъ.
  - VII. 1 томъ Актовъ, относящихся до юридическаго быта.
- VIII. 2 тома актовъ иностранныхъ, подъ заглавіемъ: "Monumenta historica Russiæ", и
- IX. 1 томъ дополненій къ нимъ, подъ заглавіемъ: "Supplementum ad historica Russiæ monumenta".
  - Х. 3 тома писцовыхъ книгъ.
- XI. Русская Историческая Библіотека, 7 томовъ. Въ ней пом'єщаются акты всёхъ серій, почему либо опущенные или вновь найденные. Это, такъ сказать, см'єсь къ этимъ серіямъ. Въ этомъ же изданіи печатаются памятники западно-русской полемической литературы п, между прочимъ, напечатаны такія выдающіяся сочиненія. какъ Апокриссть и Палинодія.

XII. Наконецъ, археографическая коммиссія издаетъ лѣтопись своихъ занятій, гдѣ, кромѣ протоколовъ ея засѣданій и разныхъ отчетовъ, изслѣдованій, помѣщается не мало актовъ и, кромѣ того, не мало описаній ихъ. Вышло 6 выпусковъ.

Областныя археографическія номмиссіи. По приміру петербургской археографической коммиссіи, въ сороковых годах образовались провинціальныя археографическія коммиссіи на западі Россіи.

Кіевская. Самая важная изъ нихъ по богатству содержанія изданныхъ ею актовъ—это кіевская археографическая коммиссія, основанная въ 1846 г. и издавщая до сихъ поръ:

- J. 4 тома такъ называемыхъ Памятниковъ.
- II. Затъмъ, она стала издавать такъ называемый Архивъ югозападной Россіи, который имъетъ своеобразное раздъленіе. Онъ раздъляется на части по роду содержанія актовъ въ кіевскомъ центральномъ архивъ и затъмъ части—на томы. Такимъ образомъ изданы:
  - 1-я часть-акты религіозные, 5 томовъ.
  - 2-я часть-акты политическіе, изданъ 1 томъ.
  - 3-я часть-о козакахъ, издано 3 тома.
  - 4-я часть-о дворянахъ, изданъ 1 томъ.
  - 5-я часть-о городахъ, изданъ 1 томъ.
- 6-я часть—о крестьянахъ, издано 3 тома, т. е. собственно 4, такъ какъ къ первому тому издано дополненіе, составляющее пълый томъ.

Кіевская археографическая коммиссія держится особаго способа при изданіи своихъ актовъ. Въ своемъ центральномъ архивѣ, откуда она издаеть акты, она изучаеть данную часть ихъ по содержанію; составляется затѣмъ цѣлое изслѣдованіе на основаніи этой части актовъ и къ этому изслѣдованію прилагаются болѣе замѣчательные акты.

Виленская. Въ 1842 году въ Вильнъ учреждена была временная коммиссія, издавшая двъ части актовъ, подъ заглавіемъ: Акты городовъ Вильны, Гродно, Ковно, и въ 1843 г. такая же временная коммиссія въ Минскъ, издавшая 1 томъ актовъ г. Минска. Минская коммиссія на этомъ томъ и покончила свое существованіе, а виленская, тоже было прекратившаяся, возстановлена послѣ послѣдней польской смуты и дъйствуетъ до настоящаго времени. Она издала:

- I. XII томовъ актовъ судовъ гродскихъ, земскихъ, трибунальныхъ.
  - II. Ординацію королевскихъ пущъ.

- III. Ревизію кобринской экономіи.
- IV. Писцовыя книги пинскаго староства, 2 тома.

Послё той же польской смуты въ Вильнів, при виленскомъ учебпомъ округів, образовалась особаго рода коммиссія. Лица учебнаго відомства разъйзжали літомъ по областямъ, собирали акты, и это собраніе издавалось виленскимъ учебнымъ округомъ, подъ заглавіемъ: Археографическій сборникъ; издано 10 томовъ. При томъ же учебномъ округів издана такъ называемая Книга кагаловъ—чрезвычайно важное изданіе.

Всё эти изданія западно-русских актовъ, не смотря на большое число пом'ященныхъ въ нихъ актовъ, выводятъ на свётъ весьма малую долю того богатства, которое скрывается въ тамошнихъ архивахъ. Архивы эти собраны изъ актовъ всёхъ областей западной Россіи и составляють три центральныхъ собранія: центральный архивъ въ Кіевѣ, центральный архивъ въ Вильнѣ и центральный архивъ въ Витебскѣ (тоже издавшій нѣсколько выпусковъ актовъ). Въ архивахъ этихъ милліоны актовъ. Одно довольно общее, неудовлетворительное описаніе или оглавленіе актовыхъ книгъ виленскаго архива составляетъ объемистую книгу. Дѣлался опытъ обстоятельнаго описанія и віевскаго архива, составляющій лишь нѣсколько тетрадей.

Въ изданіяхъ всёхъ указанныхъ археографическихъ коммиссій и вообще въ изданіяхъ актовъ находится не мало и пастырскихъ посланій и разнаго рода писемъ. Послёднія не разъ издавались и особо, какъ напримёръ: письма русскихъ государей, собраніе писемъ Алексёя Михайловича, письма Петра и др. 1). Въ новейшее время журналы: Русскій Архивъ, Русская Старина, Записки историческаго общества переполнены множествомъ писемъ разныхъ лицъ, правительственныхъ и частныхъ.

Чёмъ ближе къ нашему времени, тёмъ больше сознавалась и сознается важность описанія архивовъ. Можно сказать, что по всёмъ вёдомствамъ составляются коммиссіи для описанія актовъ и нёкоторыя изъ нихъ уже изданы. Такъ, коммиссія при св. синодё издала 4 тома описанія дёлъ этого учрежденія и 5 томовъ полнаго собранія постановленій св. синода. Составлено два тома описанія дёлъ общаго собранія государственнаго совёта, два тома описанія дёлъ сената, есть описаніе архива морского министерства, описаніе румянцевскаго му-

<sup>1)</sup> Письма русск. государей, изд. 1848 г.; Переписка Алексия Михайловича, изд. Бартенева 1856 г.; Бумаги Петра, 1873 г. Подробное указаніе этого рода изданій см. у К. Н. Бестужева-Рюмина, Исторія Россіи, стр. 76—86.



зея, начато при географическомъ обществѣ описаніе или, точнѣе, извлеченіе важнѣйшихъ вещей изъ писцовыхъ книгъ. При всѣхъ нашихъ духовныхъ академіяхъ существуютъ коммиссіи для описанія библіотекъ рукописей, гдѣ тоже не мало актовъ, и нѣкоторые изъ нихъ, какъ описаніе рукописей казанской и кіевской академіи, печатаются въ ихъ изданіяхъ. Кромѣ всего этого, въ Петербургѣ еще существуетъ коммиссія, вырабатывающая проектъ устройства русскаго центральнаго архива актовъ. Дѣло это поднято въ 1872 г. на второмъ археологическомъ съѣздѣ, но еще не кончено. Наконецъ, въ Петербургѣ недавно открытъ археологическій институтъ, одною изъ главныхъ цѣлей котораго—приготовить свѣдущихъ архиваріусовъ.

Изъ этого легко можно видеть, какое богатство матеріаловъ составляють акты и какое великое значеніе имъ придается. Не думая вовсе умалять действительного значенія актовь, какъ памятниковь, раскрывающихъ больше всего явленія внутренней нашей жизни и дающихъ исторіи большую точность, мы должны, однако, отмётить нъкоторое преувеличение въ понимании актовъ, сравнительно съ лътописями. Нельзя упускать изъ виду, что самое внимание къ изучению актовъ вызвано, между прочимъ, такъ называемою скептическою школой, отвергавшей достовърность начальной летописи, и что даже знаменитый Строевъ действоваль отчасти подъ вліяніемъ этой школы. Въ нашей литературъ есть даже изследование, въ которомъ решительно доказывается превосходство актовыхъ данныхъ передъ летописными известіями. Это сочиненіе Карпова—Критическій обзоръ разработки главныхъ русскихъ источниковъ, до исторіи Малороссіи относящихся (1870 г.). Мивніе это не единственное. Оно легло въ основу многихъ книгъ по русской исторіи. Главныя основанія этого мивнія тв, что летописи, при всемъ ихъ вниманіи къ нашей государственности, все-таки выражають более частныя мивнія, а акты имъютъ несравненно большее значение оффиціальныхъ взглядовъ, слъдовательно, и достовърность, и правильность изложенія дала на сторонв актовъ. Но кто знаетъ, какъ важны въ исторіи частныя мивнія, хотя бы то и ошибочныя, и какъ много невърностей въ актахъ, тоть не станеть держаться такого крайняго взгляда. Что было бы съ исторіей, напримірь, смутнаго времени, если бы мы при изученіи ея отдавали предпочтение актамъ, особенно актамъ правительствъ того времени?

## ГЛАВА ІІІ.

## Иностранные писатели.

Въ актахъ более богатый матеріаль для изученія внутренняго быта, чемь въ летописяхъ. Сочиненія иностранныхъ писателей о Россім дополняють данныя актовь и нередко освещають явленія нашего внутренняго быта съ совершенно новой точки зрвнія. И летописи, и даже акты изображають намъ большею частію явленія въ какомъ-лебо родъ особенныя, выходящія изъ ряда обыкновенныхъ. Было время, когда и всякая исторія понималась, какъ собраніе фактовъ замічательныхъ, любопытныхъ, т. е. выходящихъ изъ ряда обывновенныхъ, повседневныхъ. Теперь иной взглядъ на эти вещи. И въ исторіи, и въ отдъльныхъ группахъ памятниковъ мы больше всего желаемъ найти то, что было постоянно, каково было состояние общества, а не одно необычайное въ его исторической жизни. Въ этомъ отношеніи сочиненія иностранных писателей имбють весьма важное и часто ничьмъ не замънимое значение. Въ нихъ мы находимъ подробныя описанія обыденнаго строя жизни, напримітрь, какъ русскіе люди проводили время, какъ одъвались, что тли и пили, въ какихъ домахъ жили и т. под. Все это трудно находить въ летописяхъ и даже въ актахъ, по той простой причинъ, что для русскихъ людей все это было обычно, извъстно и мало имъло интереса, какъ предметъ для описанія. Для иностранцевъ, напротивъ, эта-то обыденная сторона русской жизни была и интересна, какъ новость для нихъ, и болве доступна, какъ всюду бросающаяся въ глаза. Только въ новъйшее время эта сторона иностранныхъ известій заменяется уже съ успехомъ нашими археологическими данными. Раскопки, памятники, остатки построекъ, одеждъ, домашней утвари, при оставшихся по этой части письменныхъ документахъ, дають намъ возможность и независимо отъ свидътельства иноземцевъ узнавать нашъ старый, обыденный строй жизни. Далве, иностранцы, писавшіе о Россіи, часто были болве образованные, чемъ наши домашніе историческіе свидетели, поэтому они бывали болве способны анализировать явленія нашей жизни.

Эти двъ особенности сочиненій иностранцевъ о Россіи выдвигають ихъ на видное мъсто въ ряду пособій при изученіи нашей науки; но при этомъ не слъдуетъ забывать и крупныхъ ихъ недостатковъ. Въ нихъ чаще всего поразительное незнаніе нашей жизни и отсюда—невольное искаженіе фактовъ, а неръдко видно и злонамъренное искаженіе, чему такъ много способствовали не только просто чужестранство, но и то внутреннее отчужденіе между нами и нашими европейскими иноземцами, какое такъ давно существуєть и такъ упорно держится.

Въ нашемъ обозрѣніи сочиненій иностранныхъ писателей мы держимся такой системы, которая намѣчала бы сразу качество историческаго матеріала этихъ писателей и ставила бы ихъ во взаимную, внутреннюю связь. Мы прежде всего будемъ показывать, когда и какое жизненное значеніе имѣла Россія для иноземцевъ и какъ это вызывало сочиненія иностранныхъ писателей о Россіи?

Древніе греческіе и римскіе писатели. Многочисленность славянскихъ племенъ и разселенность ихъ на огромномъ пространстве не могли не обратить на себя вниманія такихъ любознательныхъ людей, каковы были греки и римляне. На распространение у нихъ извъстий о славянахъ вліяли тоже ихъ космонолитизмъ и разочарованность въ достоинствъ своей цивилизаціи. Знать весь міръ и отыскивать, гдё люди живуть счастливве, было потребностію и мечтательных в грековъ, и практическихъ римлянъ. Наконецъ, и греки, и римляне во времена весьма глубокой древности были связываемы съ славянскими странами и живыми интересами. Греки имфли колоніи по сфверному берегу Чернаго моря; римляне имъли близкими сосъдями адріатическихъ славянъ, а затымь во времена германских войнь узнавали и о балтійских славянахъ. Кромъ того, торговля янтаремъ доставляла тъмъ и другимъ извъстія о славянскихъ странахъ и восточныхъ и западныхъ. Такимъ образомъ, у грековъ могли собираться извёстія преимущественно о южныхъ и восточныхъ славянахъ, у римлянъ-извъстія преимущественно о западныхъ славянахъ. Самымъ раннимъ и важнымъ свидвтелемъ о славянахъ быль извъстный греческій писатель Геродоть, жившій за четыре съ половиной віжа до Рождества Христова и сообщившій въ своей исторіи поразительно полныя и достовърныя извъстія о нашей странв. Изъ среды римлянъ самымъ важнымъ нужно признать Тацита (І в. по Рожд. Хр.), рашавшаго вопросъ, къ какимъ народамъ принадлежатъ славяне-къ кочевникамъ или скифамъ, или въ осъдлымъ-германскимъ. Не маловажное значение имъетъ также географія Страбона, жившаго въ последнемъ столетім до Рож. Хр. (за 75 л.), въ которой есть извъстія и о странахъ славянскихъ.

Греческіе писатели съ V и VI въна. Какъ ни важны всё эти извъстія, но очевидно, что въ нихъ нельзя искать точности и обстоятельности. Дъйствительной, большой потребности знать славянъ не было въ тъ старыя времена ни у римлянъ, ни даже у грековъ. По-

требность эта стала возникать и делаться настойчивою только съ V и особенно съ VI века, когда славяне больше и больше надвигались въ пределы римской имперіи и когда нужно было считаться съ ними и у Дуная, и у адріатическаго моря. Съ этого времени и появляются писатели, которые заслуживають полнаго вниманія по достов'врности и обстоятельности своихъ св'яд'еній о славянахъ.

Изъ нихъ первое мъсто по времени и достоинству матеріала занимаетъ Прокопій, другъ и совътникъ Велисарія, близко знавшій славянъ и имъвшій возможность знать многія оффиціальныя бумаги. Въ его исторіи своего времени, въ послъднихъ четырехъ главахъ, въ которыхъ излагается война съ готеами, разсъяно не мало извъстій и о славянахъ, напримъръ, о разбросанности жилищъ славянъ (очевидно южныхъ), о единобожіи въ основъ славянской мнеологіи.

Маврикій императоръ (582—602). Въ его стратегикъ говорится, между прочимъ, о способъ веденія войны и съ славянами, примънительно къ ихъ нравамъ, которые и разсказываются, напримъръ, говорится объ устройствъ ихъ домовъ со многими выходами, объ ихъ искусствъ прятаться въ водъ (очевидно, разумъются нижне-дунайскіе славяне).

Что Маврикій близко зналь славянь, это подтверждаеть, между прочимь, Өеофилакть Симоката (VII в.), который вь описаніи его царствованія разсказываеть и объ его войнахъ съ славянами.

Императоръ Константинъ Багрянородный (905—959). Въ своемъ сочинение объ управление онъ, подобно Маврикию, указываетъ, какъ вести дъла съ варварами, въ томъ числъ и съ славянами, но ставитъ этотъ вопросъ шире, —говоритъ не объ однихъ военныхъ дѣлахъ, но и о мирныхъ, поэтому и извъстія его обнимаютъ болье широко особенности славянъ, и, что особенно важно для насъ, онъ описываетъ нашихъ русскихъ славянъ, напримъръ: онъ говоритъ о днѣпровскихъ порогахъ и торговлъ по Днѣпру, о сборъ дани русскими князьями. Въ другомъ своемъ сочиненіи, о церемоніяхъ византійскаго двора, онъ сообщаетъ свѣдѣнія о пріемъ русской княгини, что относится къ нашей княгинъ Ольгъ.

Столь же близкое отношеніе къ нашимъ событіямъ имъетъ исторія Льва, діакона Калойскаго (пис. втор. полов. Х в.) '). Онъ сопровождалъ Цимискія во время его войны съ нашимъ Святославомъ и описываеть эту войну. Упоминаетъ онъ и о завоеваніи Корсуня Владиміромъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его исторія обнимаєть время отъ вступленія на престоль Романа младшаго до Цимискія (о войні съ Святосл. глав. V, VIII и IX).

Византійскіе историки особенно важны для насъ. Византійцы близко внали славянъ, болѣе другихъ родственныхъ намъ, именно южныхъ, и узнавали черезъ нихъ и непосредственно нашихъ русскихъ славянъ. Сочиненіе Д. И. Иловайскаго—Розысканія о началѣ Руси, изслѣдованія профессора Васильевскаго—о печенѣгахъ, О крещеніи Руси, и Забѣлина—Исторія русской жизни, ясно показываютъ, какой богатый для насъ матеріалъ въ сочиненіяхъ византійскихъ писателей о дѣлахъ Россіи.

Писатели арабскіе. Съ византійскими писателями имівотъ тісную связь писатели арабскіе. Византію теснили и славяне, и арабы съ турками. Славяне естественно вступали въ сношенія съ арабами, и цълыя толпы ихъ поступали на службу къ калифамъ еще около половины VII въка. Кромъ того, магометанская пропаганда въ весьма раннія времена стала перекидываться черезъ Черное море, кавкавскія горы и Каспійское море въ прикаспійскія степи, на которыхъ кочевали разные народцы, особенно хазары, болгары, изъ которыхъ образовалось хазарско-болгарское царство. Но и государственной и религіозной потребности знать славянь предшествовала торговая потребность, которая едвали и не вызвала первыя двв потребности. Мы въ свое время увидимъ, что уже въ VII веке эта торговля между арабами и славянами существовала, а въ ІХ веке русская торговля въ Багдаде была уже обычнымъ, а не новымъ явленіемъ 1). Такимъ образомъ, н государственный, и религіозный, и торговый интересы побуждали арабовъ знакомиться съ славянами. Изъ числа арабскихъ писателей болве замвчательны следующіе:

Ибнъ-Фодланъ или Фоцланъ (начала X въка), путешествовавшій къ волжскимъ болгарамъ и видъвшій русскихъ, которыхъ торговлю и языческое богослуженіе онъ описываеть. Особенно подробно онъ описываетъ погребальные ихъ обычаи. Существуетъ, впрочемъ, сомнъніе, дъйствительно ли онъ описываетъ нашихъ славянъ.

Ибнъ-Даста или Деста (тоже писатель X въка). Въ его топографіи свъта есть описаніе русской земли, особенно южной и ся торговыхъ сношеній съ прикарпатскими странами.

Массуди (около половины X вѣка), объѣздившій половину Азін и южную Европу, знакомый со многими арабскими и греческими писателями (соч. его—Золотые луга) и имѣвшій обычай вездѣ розыскивать мѣстные памятники и мѣстныхъ свѣдущихъ людей. У него есть извѣстіе о походѣ русскихъ къ Каспійскому морю (въ концѣ ІХ и началѣ X вѣка) и описаніе ихъ.

<sup>1)</sup> Быть славянь, Макушева, стр. 47, 50.

Эль-Надимъ (конца X въка), который въ своемъ каталогъ книгъ говоритъ о письменахъ разныхъ народовъ и въ томъ числъ о письменахъ русскихъ.

Пользоваться арабскими писателями нужно съ величайшем осторожностію. Ихъ поразительная любознательность захватывала легко и басни и небылицы, а ихъ столь же поразительная фантазія еще больше подкапываетъ достовърность ихъ сказаній. Далье, самый алфавить арабскій таковъ, что неръдко мальйшее измъненіе черточки даетъ другое слово. Наконецъ, еще одно затрудненіе: знающіе арабскую литературу ръдко знаютъ русскую исторію и наобороть, спеціалисты по русской исторіи очень ръдко знають арабскій языкъ. Слъдовательно, критика сказаній арабскихъ писателей очень трудна и не можетъ давать надежныхъ результатовъ.

Писатели западные старыхъ временъ до XII въна. Кругъ греческихъ и арабскихъ писателей, какъ мы видъли, обнимаетъ по преимуществу южныхъ и восточныхъ славянъ. Западно-европейскіе писатели естественно больше занимались западными вътвями славянъ. Но когда совершился такой крупный переворотъ въ жизни восточныхъ славянъ, какъ образованіе русскаго государства, а затъмъ и религіозный переворотъ—принятіе христіанства, то западные писатели естественно заговорили и о объ этихъ славянахъ, и чъмъ больше выдвигалось русское государство и русская православная церковь, тъмъ больше извъстій и отдъльныхъ сочиненій о Россіи появлялось и въ западной Европъ.

Самымъ старымъ западно-европейскимъ писателемъ, сообщающимъ богатыя извёстія о славянахъ вообще, и въ томъ числё о восточныхъ, нужно признать Іордана или Іорнанда, епископа равенскаго (VI вёка), родомъ готеа. Въ пятой книге его исторіи восточныхъ готеовъ излагается топографія славянскихъ земель и перечисляются нёкоторыя племена славянъ, которыхъ Іорданъ разділяеть на венетовъ (западныхъ славянъ) и антовъ (восточныхъ славянъ).

Дитмаръ или Титмаръ, епископъ мерзебургскій, саксонецъ, связанный родственными узами съ княжескими родами и домами нѣмеценхъ императоровъ, жившій въ концѣ Х и началѣ ХІ вѣка, въ своей хроникѣ говоритъ много о славянахъ. Ближайшее его вниманіе вызывали западные славяне, особенно польскія племена, составлявшія уже тогда государство. Борьба между ними и нѣмцами сильно его занимала; но кромѣ западныхъ славянъ онъ зналъ и русское государство, вналъ дѣла Владиміра и значеніе Кіева.

И Іорданъ и Титмаръ, можно сказать, съ одной точки врвнія смотрять на славянь. Какъ Іорданъ прославляль готеовъ и дурно относился ко всвыь народамъ, поражавшимъ ихъ (преувеличилъ мрачныя дъла гунновъ и смешалъ съ ними славянъ), такъ и Титмаръ прославляетъ германцевъ и унижаетъ даже такихъ славянскихъ деятелей, какъ нашъ Владиміръ и польскій Болеславъ Храбрый ').

Почти исключительно западными, и тоже съ предваятыми мыслями, но съ весьма основательными свъдвніями занимались два писателя: Адамъ бременскій (XI в.) и особенно Гельмгольдъ (XII в.). Оба они были распространителями христіанства среди балтійскихъ славянъ. Для нихъ знаніе этихъ славянъ составляло жизненный интересъ, и они двйствительно сообщаютъ драгоцінныя извістія объ этихъ славянахъ, особенно объ ихъ минологіи. Знаютъ они и о восточныхъ славянахъ, и сообщаютъ мелькомъ брошенныя извістія о торговлі съ ними балтійскихъ славянъ. Ихъ свідінія значительно дополняются Саксономъ грамматикомъ, писателемъ XII—XIII в.

Съ XII в. и до половины XIII в. иностранные писатели теряють для насъ значеніе. За это время мы имъемъ богатство собственныхъ льтописныхъ извъстій. Притомъ, западно-европейцы тогда заняты были крестовыми походами, которые отвлекали ихъ вниманіе къ востоку мусульманскому и греческому.

Только южные славяне должны были почувствовать на себъ силу этого движенія запада къ греческому и мусульманскому востоку; но последовавшія затемъ завоеванія турокъ уничтожили большую часть этого западнаго вліянія на южныхъ славянъ. Однако крестовые же походы выработали такія явленія, которыя гораздо больше отразились на жизни другихъ славянъ, именно вападныхъ, а затемъ дали себя чувствовать и намъ русскимъ. Неудачныя усилія поразить отдаленныхъ неверующихъ вызвали на западе старанія обращать въ латинство ближайшихъ невърныхъ, какими были балтійскіе славяне, Литва, пнородцы наших в балтійских в областей. Подъ эту категорію латиняне стали подводить Польшу и особенно нашу Русь, и темъ энергичете дыйствовали, что съ датинскою пропагандою во всёхъ этихъ предпріятіяхъ соединялась германизація. Эти стремленія латинства и германизма вызывали и сочиненія. Ими проникнуты и сочиненія Адама бременскаго и Гельмгольда. Они же вызвали съ разнаго рода оттънками и нъсколько другихъ писателей. Для насъ имъютъ значение пи-

<sup>1)</sup> Дитмаръ, кн. 7, § 52. Въ нашей литературъ есть изслъдованіе о Дитмаръ,—Титмаръ Мерзебургскій и его хроника. Ө. Я. Фортинскаго. Петерб. 1872 г.

сатели ближайшихъ къ намъ странъ. которымъ было естественно и иногда даже необходимо сообщать свъдънія и о Россіи. Таковы прежде всего старые польскіе хроникеры:

Писатели польскіе, нъмецкіе, прусскіе и Генрихъ латышъ. Галлъ—
писатель XII въка. Въ его хроникъ главное вниманіе обращено на
дъла польскія,—на образованіе и развитіе польскаго государства, при
чемъ онъ долженъ былъ говорить и о балтійскихъ славянахъ и о чехахъ, но особенно объ отношеніяхъ Польши къ германскому міру.
Латинянинъ въ душъ, иноземецъ по происхожденію 1), Галлъ не могъ
понять дъйствительнаго смысла ни этихъ отношеній Польши къ занаднымъ славянамъ, ни тъмъ менъе дъйствительнаго смысла борьбы
ея съ нъмцами. Онъ подрывалъ даже величіе своихъ доблестныхъ
людей, какъ Болеслава Храбраго. Понятно, что, заговаривая о Россін, онъ тъмъ менъе могъ быть справедливымъ 2).

Насколько болье быль способень понимать, по крайней мара, діла польскія, другой ближайшій къ Галлу по времени польскій хроникеръ-краковскій епископъ, Викентій Кадлубекъ (ум. 1223 г.). Его хроника начинается собственно ІХ въкомъ и оканчивается нач. XIII. Онъ очень быль занять мыслію возвеличить свою родину, за что до позднайшаго времени и пользовался великою славою. Его даже считали первымъ польскимъ летописцемъ, пока не отврыли (въ конце XVIII в.) хроники Галла <sup>в</sup>). Желая больше возвеличить свою родину, Кадлубекъ обратился къ древивишимъ временамъ славянства. Это естественно заставляло его обозрѣвать древнѣйшую исторію всѣхъ славянъ и уяснять ихъ единство. У него собрано чрезвычайно много баснословія (связываеть славянь съ Александромъ македонскимъ и т. д.); но среди басень есть у него и серьезныя вещи. Онъ ведеть разселеніе славянь отъ другого средоточія, чемъ нашъ Несторъ,--отъ северныхъ склоновъ Карпатъ и истоковъ Вислы, что признается нивющимъ силу 4).

¹) См. Бълевскаго Мопштента т. І, стр. 381. Галлъ принадлежалъ къ идскому ордену, члены котораго вызваны были Владиславомъ Германомъ съ тъмъ, чтобы они испросили ему у Бога чадородіе. По ихъ будто бы молитвамъ у Владислава родился Владиславъ Кривоустый. Галлъ ръшился описать дъла этого Владислава, столь тъсно связаннаго съ его орденомъ. Эта-то часть его хрониви особенно важна. Все остальное разсказывается съ цълью дать нравоученіе этому Владиславу.
²) По изд. Бълевск. т. І. кн. 1. § 8 и 10 о войнъ между Болеславомъ Храбрымъ и Ярославомъ; кн. 1. § 23 о дълахъ въ Россіи другого Болеслава—Смълаго при нашемъ кн. Изяславъ Ярославичъ. В Преданіе, что не Кадлубекъ, а другой писатель былъ первымъ хроникеромъ, существовало и прежде. См. Бъл. пред. къ хроникъ Галла. 4) Недавно въ нашей литературъ появилось сочиненіе, въ которомъ раз-

Движеніе латино-германской пропаганды дальше на сѣверо-востовъ выдвинуло писателей, которые еще ближе подходили въ дѣламъ Россіи. Уже оба вышеупомянутые писателя занимаются не мало сосѣднею съ ихъ родиной Литвой. Но эта страна вызывала такое же, если не большее еще вниманіе нѣмцевъ-крестоносцевъ, надвигавшихся на нее. О ней много говоритъ нѣмецкій хрониверъ Дюсбургъ (XIII—XIV в.), котораго хроника ордена крестоносцевъ обнимаетъ время съ 1190 по 1326 г. Дюсбургъ говоритъ собственно о западной части Литвы, такъ называемой Пруссіи. Еще ближе къ намъ по мѣсту жительства и по содержанію разсказа ливонскій писатель Генрихъ латышъ, начала XIII в., въ хроникѣ котораго драгоцѣнныя извѣстія о первоначальныхъ дѣлахъ ливонскаго ордена и объ отношеніи къ нему мѣстнаго населенія, Литвы и особенно полоцкихъ князей ¹).

Писатели времень татарскаго ига—итальянскіе, арабскіе. Величайшее бѣдствіе Россіи—татарскій разгромъ, повлекшее за собою татарское иго, вызвало злоумышленія противъ нея и ближайшихъ сосѣдей, и отдаленныхъ нашихъ зложелателей. Во главѣ ихъ, какъ естественно, стали папы и думали раздѣлить съ татарскими ханами власть надъ-Россіей, наложить на нее духовное свое иго. Въ этихъ видахъ они и непосредственно сносились съ нашими князьями, какъ напримѣръ, съ Александромъ Невскимъ и Данійломъ галицкимъ, и поднимали противъ насъ ближайшихъ нашихъ сосѣдей, какъ напримѣръ, шведовъ, ливонскихъ рыцарей, Литву, и даже посылали къ татарамъ посольства въ тѣхъ же видахъ. Послѣднее обстоятельство дало начало ряду писателей о Россіи за это время. Таковы:

Плано-Карпини—папскій посолъ (половины XIII вѣка) къ татарамъ по дѣламъ религіознымъ. Онъ ѣхалъ черезъ Галицію, гдѣ велись сношенія съ папой по дѣламъ уніи, зналъ дѣла галицкаго князя Даніила, видѣлъ въ ордѣ Ярослава Всеволодовича.

Рубриквисъ—посолъ Людовика IX къ хану тоже по дёламъ религіознымъ (половины XIII в.). За послами папы и Людовика пошли представители торговой Венеціи, сносившейся съ татарами черезъ Черное и Азовское моря.

сматриваются польскіе хроникеры до половины XIV ст. Это сочиненіе г. Линниченки,—Взаимныя отношенія Руси и Польши до половины XIV столітія, ч. 1. Кієвь. 1884 г. Къ сожалітію, авторъ не обратиль вниманія на тоть важный вопрось, какъ польскіе хроникеры понимали отношенія Польши къ німцамъ. 1) Німецкіе хроники касательно Ливоніи и особенно хроника Генриха латыша обстоятельно изслідованы въ недавно появившемся сочиненіи г. Трусмана: Введеніе христіанства въ Лифляндіи. Петербургь, 1884 г. Во введеніи этого сочиненія изложена литература предмета.



Изъ среды ихъ самое важное значене имъетъ Марко-Поло (писатель второй половины XIII в.), объёздившій многія азіатскія владёнія татаръ и сообщившій драгоцённыя географическія свёдёнія о странахъ нашихъ тогдашнихъ владыкъ и объ ихъ дёлахъ (упоминаетъ и о Россіи).

Нъкоторое значеніе имъють Барбаро (около половины XV в.), описавшій свое путешествіе въ Азовъ, и Контарини, бывшій даже въ Москві въ 1473 г. на возвратномъ пути изъ Персіи.

Время татарскаго ига вызвало вновь и вниманіе арабовъ къ нашей странь. Изъ многихъ писателей того времени особенною славою пользуется географъ Абульфеда (XIV в.), у котораго есть и древнія извъстія, напримъръ, о походъ русскихъ къ Каспійскому морю (IX— X вък.).

Писатели временъ усиленія московской государственности. Со второй половины XV в., когда Россія стала сильно объединяться и свергла татарское иго, она, какъ извъстно, стала болъе и болъе обращать свое внимание и силы на западъ и вступать, чемъ дальше, темъ больше въ сношенія съ западно-европейскими государствами. Прямой путь ей въ этомъ направленіи пролегаль черезъ Польшу, съ которою, кромъ того, у Россіи были большіе счеты изъ-за западной Россіи. Такимъ образомъ, возрастаніе Россіи и направленіе русскихъ дълъ, составляли для Польши ближайшій интересъ. Польскіе писатели не могли не обращать на это вниманіе и, какъ ближайшіе свид'втели, не могутъ не имъть для насъ важнаго значенія. Кромъ того, они тоже въ качествъ ближайшихъ свидътелей записывали дъла литовскаго княжества, особенно послъ соединенія его съ Польшей, т. е. съ 1386 г., а литовское княжество состояло, главнымъ образомъ, изъ русскихъ областей. Наконецъ, имветъ важное значение и то, что Польша съ конца XIV в. быстро стала возрастать и получать большое значение для западнаго славянства. Такимъ образомъ, польскіе хроникеры послів татарскаго ига имфють для насъ большое вначение. Въ числъ ихъ особенно замвчательны:

Краковскій каноникъ и воспитатель дітей литовско-польскаго государя Казиміра, Іоаннъ Длугошь, или по-латыни Longinus, умершій въ 1480 г. Его польская исторія, доведенная до того же года, замівчательна не только тімъ, что авторъ ея, вращаясь при дворів и имізя доступъ къ королевскому архиву, много могъ сказать, но и тімъ, что, какъ человікъ не хитрый и не очень даровитый, онъ иногда гораздо правдивіве излагаеть діло, чімъ многіе изъ его соотечественниковъ. Такъ, онъ во многихъ мізстахъ признаетъ силу и даже правду

за русскимъ населеніемъ бывшаго литовскаго княжества. Этому направленію помогала, конечно, сильная любовь къ литовскому княжеству самого Казиміра.

Совсемъ другимъ направлениемъ отличается Мартинъ Кромеръ (ум. 1589 г.), тоже придворный каноникъ, а потомъ епископъ вармійскій. Его хроника о началь и делахъ поляковъ (De origine et rebus polonorum), доведенная до начала XVI века, мало самостоятельна и уже сильно проникнута латинскимъ и польскимъ фанатизмомъ. Достоинство ея въ томъ, что даровитый ея авторъ хорошо упорядочилъ и не безъ критики разобралъ древнія и поздивищія событія Польши и, какъ много занимавшійся дипломатіей, показалъ большое знаніе сношеній Польши съ другими государствами. Хроника Кромера имъетъ большую сдаву въ литературѣ и нашей, и особенно въ западно-европейской. Слава эта заслужена главнѣйшимъ образомъ необыкновенно хорошей латынью, которою она писана.

Гораздо большее значене по замыслу и дёльности исполненія заслуживаеть другое сочиненіе Кромера. Это—De statu et de moribus и проч. Poloniæ. Туть изложена внутренняя исторія Польши, хотя и схоластическимъ способомъ. Оно составляеть подражаніе и поправку донесеній папскихъ нунцієвь, описывавшихъ то же самое. Часть этихъ донесеній издана въ новъйшее время въ Парижъ подъ заглавіемъ: «Relacye nuncynszów Apostolskich», 2 тома, изд. 1864 г.

Шестнадцатый вѣкъ, когда въ литовско-польскомъ государствѣ происходило величайшее броженіе разнородныхъ элементовъ и дѣлались попытки найти лучшій путь историческаго движенія, далънамъ нѣсколькихъ писателей, выдѣляющихся новымъ направленіемъ. Таковы:

Мартинъ Въльскій (умеръ 1599 г.)—свътскій человъкъ. Онъ написалъ, кромъ всемірной хроники, перешедшей въ наши хронографы, еще польскую хронику, въ которой такъ смъло говорилъ о вредномъ вліяніи на Польшу латинскаго духовенства, что оно отказывалось похоронить его. Подъ вліяніемъ этой вражды духовенства, сынъ Мартина, Іоакимъ сгладилъ эти шероховатости въ хроникъ своего отца, продолжилъ ее и въ такомъ видъ переиздалъ. Первое изданіе ея, 1554 г., очень ръдко. Въ новыхъ изданіяхъ хроника доведена до 1580 года.

Подобною оригинальностію, но въ другомъ родѣ, отличается хроника жмудскаго каноника, Матвѣя Стрыйковскаго, изданная подъ заглавіемъ: Kronica Polska, Litewska, Zmudzka i wszystkiey Rusi. Доведена до 1579 г. Стрыйковскій до поступленія въ духовное званіе быль военнымь человькомь, много странствоваль по Литвы и западной Руси, много видьль и, какъ человыкь отзывчивый, откликался на нужды и права той и другой. Летописи и вообще памятники литовскаго княжества увлекли его, и онь не разъ проникался русскимь духомь. Но онь такъ странно написаль свою хронику, что подорваль довыре къ ней. Проза и стихи равно служили ему для изображенія событій. Онь перечисляеть много летописей русскихъ и даже литовскихъ, но не даеть ни описанія ихъ, ни точныхъ выписокъ изъ нихъ. Стрыйковскаго, впрочемъ, больше нужно обвинять въ легкомысліи, нежели въ наміренной лжи.

Въ высшей степени замъчательны еще отрывки изъ сочиненій Михалона литвина или, какъ его называетъ польскій писатель Лелевель, Михайлы литвина. Отрывки эти носять заглавіе: Michalonis Litvani de moribus Tartarorum, Litvanorum et Moscorum fragmina decem. Писаны отрывки Михалона въ половинъ XVI столътія для молодого тогда литовско-польскаго государя Сигизмунда Августа. Разочарованіе этого писателя-литвина въ благахъ польской цивилизаціи доходить до крайнихъ предъловъ. Онъ усматриваеть лучшіе порядки жизни не только у насъ, русскихъ, но даже у татаръ. Важиве всего, что онъ становится при этомъ на такую точку зрвнія, съ которой ясние всего видны язвы польской жизни и здоровая русская основа,именно, на точку зрвнія блага простаго народа. Воть классическое мъсто, выражающее эту его главную мысль: «Татары превосходять насъ не только воздержаніемъ и благоразуміемъ, но и любовію къ ближнему. Они сохраняють между собою взаимное расположение и оказывають другь другу добро; справедливо обращаются и съ рабами, хотя имеють ихъ только изъ чужихъ странъ. Не смотря на то, что этихъ рабовъ пріобратають они войною или куплею, они не держать ихъ въ рабстве долее, какъ до семи леть, по слову писанія (Исход. гл. XXI, ст. 2). А мы держимъ въ безпрерывномъ рабствъ людей своихъ, добытыхъ не войною и не куплею, принадлежащихъ не къ чужому, но къ нашему племени и въръ, сиротъ, неимущихъ, попавшихъ въ съти черезъ бракъ съ рабинями; мы влоупотребляемъ нашею властію надъ ними, мучая ихъ, уродуя, убивая безъ суда, по мальйшему подозрвнію. Напротивь того, у татаръ и москвитянъ ни одинъ чиновникъ не можетъ убить человъка даже при очевидномъ преступленіи, -- это право предоставлено только судьямъ въ столицахъ» <sup>1</sup>...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CTp. 47, 49.

Любопытно еще мивніе Михалона объ евреяхъ. «Въ эту страну, говорить онъ, собрался отовсюду самый дурной изъ всёхъ народовъ— іудейскій, распространившійся по всёмъ городамъ Подоліи, Волыни и другихъ плодородныхъ областей; народъ вёроломный, хитрый, вредный, который портить наши товары, поддёлываетъ деньги, подписи, печати, на всёхъ рынкахъ отнимаетъ у христіанъ средства къ жизни, не знаетъ другого искусства, кромё обмана и клеветы; самое дурное поколеніе племени халдейскаго, какъ свидётельствуетъ священное писаніе, поколеніе развратное, грёховное, вёроломное, негодное» 1).

Сочиненіе Михалона кром'в стараго изданія 1610 г. издано въ подлинник'в и съ русскимъ переводомъ въ Архив'в историко-юридическомъ Н. В. Калачева, кн. 2, 2 половина.

Еще болье близкое отношение къ русскимъ дъламъ имъютъ слъдующия сочинения польскихъ писателей:

Во второй половина XVI вака (съ 1576 г.) на польской земла сощинсь и стали действовать за-одно два даровитейшихъ человека, повидимому, совершенно противоположныхъ направленій. Это, во-первыхъ, чужеземенъ для поляковъ, седьмиградскій князь Стефанъ Баторій, избранный въ польскіе короли-крупный военный и государственный таланть, неверующій въ душе, но для широкихь политическихъ целей ставшій на значительное время поборникомъ і взунтовъ, какъ лучшей, по его мижнію, объединяющей силы; во-вторыхъ, выдающійся артиллеристь своего времени и еще болье замычательный образованный человъкъ и гуманистъ, гетманъ Янъ Замойскій, въровавшій въ благотворность чистой польской культуры и потому сторонившійся отъ ісвуитовъ и основавшій свою академію не ісвуитскаго характера. Оба они сощинсь на замысив сломать могущество Россіи, соединить ее съ Польшей и затемъ обратить собранныя во-едино эти славянскія силы противъ турокъ. Изъ кружка людей, вращавшихся около этихъ необыкновенныхъ лицъ, выдёлились два писателя, сочиненія которыхъ имъютъ для насъ особенное значеніе.

Это, во-первыхъ, Райнольдъ Гейденштейнъ, секретарь Баторія и Замойскаго. Онъ составиль описаніе войны Баторія съ Іоанномъ IV (Commentarii de bello Moscovitico) и издаль его еще при своей жизни, въ 1584 г. Затёмъ онъ сталь составлять исторію Польши,—описаль время Сигизмунда Августа, приставиль это начало къ своему описанію московской войны и продолжаль описаніе событій последующаго времени, до 1602 г. Этотъ трудъ, въ которомъ московская война

¹) Crp. 47.

составляеть 3, 4, 5 и 6 главы 1), издань уже спустя много времени послё смерти автора († 1620 г.), именно въ 1672 г. Въ новейшее время онъ изданъ на польскомъ языке въ Петербурге, въ 1857 г., въ двухъ томахъ, и готовится еще изданіе археографической коммиссіей въ подлиннике и съ переводомъ на русскій языкъ.

У этого то именно автора изложенъ планъ завоеванія Россіи Баторіемъ. У Гейденштейна планъ этотъ оказывается запоздавшимъ для времени Іоанна IV, съ которымъ воевалъ Баторій, и слишкомъ раннимъ для времени самозванческихъ смутъ, когда онъ несомнѣнно осуществлялся. Но, безъ всякаго сомнѣнія, начало этого замысла совпадаеть съ началомъ войны Баторія, если только не предшествуетъ ей, какъ это оказывается изъ другихъ источниковъ, которые отчасти увидимъ ниже,—изъ инструкціи, данной Поссевину и изъ проекта, влостно приписываемаго Іоанну нѣмцами Элертомъ и Крузе.

Воть два мъста касательно этого плана у Гейденштейна: «когда Іоаннъ IV умиралъ, то, говорить авторъ, силы Москвы были сильно истощены; представлялась весьма счастливая возможность возвратить назадъ Смоленскъ и другія области, забранныя силою или изміною; не было ничего невъроятнаго, что возможно будеть присоединить къ Польштв или иначе переустроить, для блага всего христіанства, и все московское государство, столь громадное, столь могущественное и столь полезное для борьбы съ турками» <sup>2</sup>). Въ другомъ мѣстѣ Гейденштейнъ излагаетъ тотъ-же планъ яснве и подробнве. Сказавъ, что смерть Іоанна и начавшіеся послів нея раздоры между боярами представлями большія удобства для завоеванія Россіи и что польскій сеймъ, боясь усиленія королевской власти, этому противодъйствоваль, авторъ продолжаеть: «Король, не желая такъ легко бросать столь важное дело, открыль переговоры съ напою, съ князьями итальянскими, съ Венеціей и Флоренціей. Для этихъ сношеній онъ обратился къ посредству Поссевина, и съ этою палію вновь послаль въ Римъ своего племянника кардинала Баторія. Везді онъ указываль на настоящее положение дель въ Москве и доказываль, что теперь то именно пора основать на съверъ сильное государство, соединивъ Москву съ Польшей, и что такимъ образомъ устроится сильная преграда для турокъ; христіанство не будеть бояться этихъ поганскихъ ордъ, а въра римско-католическая распространится. Поэтому онъ просиль, чтобы въ виду выгодъ, имъющихъ произойти отъ сего для всего христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ новомв польскомъ изд. (1857 г.) съ 281 стр. 1 т. и до 131 стр. 2 т. <sup>2</sup>) Т. 2, стр. 169.

ства, христіанскія государства помогли ему денежною помощію.... Смерть короля прервала эти переговоры» ').

Кром'в этихъ изв'єстій у Гейденштейна разсказанъ весь ходъ войны Баторія съ Іоанномъ IV и иногда весьма подробно, наприм'єрь, о взятіи Полоцка, Великихъ Лукъ и особенно объ осад'є Пскова. Зд'єсь изложена и топографія Пскова и его исторія.

Объ осадъ Пскова мы имъемъ другое сочиненіе—дневникъ этой осады, веденный на мъсть въ польскомъ лагеръ неизвъстнымъ лицомъ, тоже очень близкимъ къ Замойскому и королевской канцеляріи, и замъчательный большою долею безпристрастія. Авторъ этого дневника отдаетъ полную справедливость мужеству псковитянъ и ихъ военному искусству. Есть у него драгоцънныя извъстія о Іоаннъ IV, объ его трусости. Есть извъстіе, что въ одномъ козацкомъ русскомъ отрядъ былъ Ермакъ Тимоеевичъ (для того времени извъстіе ошибочное). Также важна приложенная къ этому дневнику общирная переписка по дъламъ этой войны и заключенія мира. Есть, между прочимъ, одно въ высшей степени замъчательное письмо, въ которомъ Іоанну IV приписывается намъреніе пробиться къ Балтійскому морю.

Ворьба между Россіей и Польшей вызвала еще задолго до времени Іоанна IV и Баторія сношенія Россіи съ другою страною, съ Австріей, которая не могла равнодушно смотріть ни на усиленіе Польши, ни на усиленіе Россіи, и потому постоянно вмішивалась въ ихъ борьбу. Влагодаря этому, изъ Австрій вышель цілый рядь писателей, бывшихъ въ Россіи въ качестві членовъ посольской миссіи или собиравшихъ у себя свідівнія о Россіи. Въ оффиціальной сферіс своей діятельности они дійствовали, какъ австрійцы, т. е. во вредъ и Россіи и Польші; но въ своихъ сочиненіяхъ о Россіи, они, сравнительно съ писателями изъ другихъ народностей, занимаютъ неріздво самое видное місто. Зная славянь въ своемъ отечестві, они справедливіве и съ гораздо большимъ знаніемъ излагають и діла русскія.

Рядъ этихъ писателей открываетъ собою важнѣйшій изъ иностранныхъ писателей, баронъ Герберштейнъ, посолъ австрійскаго императора, бывшій въ Россіи два раза, въ 1517 и 1525 годахъ, при Василіи Іоанновичъ. Онъ зналъ славянскій языкъ, могъ понимать русскихъ и читать русскія лѣтописи и другіе письменные памятники, и дѣйствительно читалъ ихъ. Его сочиненіе—Rerum moscoviticarum commentarii—драгоцѣнное собраніе дѣльныхъ и обстоятельныхъ извѣстій о Россіи и древнихъ и позднѣйшихъ, до его времени. Онъ, на-

¹) Т. 2, стр. 195.

примъръ, сильно вдумывался въ исторію происхожденія русской государственности и собираль русскія преданія и мивнія объ этомъ. Онъ даже записываль цёлые памятники; какъ напримъръ, судебникъ Іоанна III.

Кобенцель рыцарь нѣмецкаго ордена—посоль отъ австрійскаго императора (Максимиліана II) къ Іоанну IV. Быль въ Москвѣ въ 1576 г. Въ своемъ донесеніи объ этомъ посольствѣ онъ описывалъ необыкновенную власть царя, необыкновенное послушаніе ему со стороны подданныхъ, легкую для него возможность собрать громадное войско; описываетъ громадныя богатства страны и самого князя. Между прочимъ, указываетъ на проектъ царя вести торговлю солью по балтійскому побережью. Какъ членъ нѣмецкаго ордена, авторъ весьма былъ заинтересованъ, чтобы представить императору опасность движенія Іоанна въ Ливонію.

Баронъ Мейербергъ или Августинъ фонъ Майернъ, австрійскій посланникъ во время малороссійской войны при Алексѣѣ Михайдовичь (1661—63). Въ его сочиненіи: Iter in Moscoviam находится, между прочимъ, обстонтельное описаніе двора Алексѣя Михайловича и личности этого государя. Онъ подобно Кобенцелю обратилъ вниманіе на своеобразныя отношенія въ Россіи между государемъ и подданными и раскрылъ передъ глазами западно-европейцевъ невиданную ими картину, какъ государь (Алексѣй Михайловичъ) съ неограниченною властію представляеть образецъ человѣка самыхъ высокихъ качествъ, не посягавшаго ни на чью честь, ни на чье достояніе. У Мейерберга есть карты Москвы, Украйны.

Георгъ Корбъ (1698—99). Сопровождалъ австрійскаго посла къ Петру по дізамъ союзной войны противъ турокъ. Въ его сочиненіи: Diarium itineris in Moscoviam находится описаніе ужасной расправы Петра съ стрільцами, а также извістіе объ азовскихъ походахъ.

Спокойствіемъ и желаніемъ знать дійствительное положеніе діль отличаются и писатели самаго дружественнаго Россіи государства, Гольштивіи.

Самымъ важнымъ представителемъ въ литературѣ этого благорасположеннаго къ намъ государства былъ Олеарій, бывшій въ гольштинскомъ посольствѣ въ Россіи 1633 и 36, т. е. во времена Михаила Өеодоровича. Это одно изъ самыхъ полныхъ и подробныхъ описаній правовъ и обычаевъ русскихъ и древняго и его времени, съ немалымъ числомъ географическихъ картъ, изображеній городовъ.

Изъ ряда этихъ писателей — австрійскихъ съ одной стороны и гольштинскихъ съ другой, ръзко выділяются писатели двухъ слідующихъ категорій.

До сихъ поръ двѣ главныя силы управляють судьбами западной Европы. Это—протестантство и ісзуитское датинство. Передъ этими силами нерѣдко отступають назадъ не только частные интересы того или другого государства, но даже интересы цѣлыхъ національныхъ группъ. Современный соціализмъ пытается подорвать эти силы и занять ихъ мѣсто; но въ дѣйствительности и самъ соціализмъ развивается подъ вліяніемъ одной или другой изъ этихъ силъ. Протестантскій соціализмъ миролюбивѣе въ жизненной практикѣ и шире по идеѣ; датинскій соціализмъ наобороть одностороннѣе по задачѣ, легче привязывается къ чуждымъ ему интересамъ, но за то заѣе и неистовѣе въ жизненной практикѣ. Если теперь еще такъ велики эти двѣ силы—протестантская и латинская, то въ прежнія времена онѣ были еще больше, и яснѣе отражались на дѣлахъ людей и въ томъ числѣ на сочиненіяхъ иностранныхъ писателей о Россіи.

И свободолюбивое протестантство въ лиць англичанъ и мрачно деспотическое іезуитство сошлись на томъ, чтобы поработить Россію,—Англія своей торговль, іезуиты своему папству. Само собою разумьется, что при такой задачь ть и другія должны были смотрыть на Россію, какъ на матеріалъ, который необходимо пересоздать; потому что въ немъ все дурно.

Самые крупные представители этихъ двухъ направленій въ разсматриваемомъ отдёлё литературы нашей науки сошлись между собою даже по времени. Одинъ изъ нихъ—іезуитъ Поссевинъ былъ въ Россіи въ 1581—2 г., другой—англичанинъ Флетчеръ въ 1588 г. и предметъ для обоихъ былъ тёмъ богаче, что они были въ Россіи,— одинъ подъ конецъ жизни Іоанна IV, другой вскорё послё того, т. е. при Өеодорё Іоанновичё.

Сочиненіе Поссевина носить заглавіє: Antonii Possevini ех societate Iesu Moscovia sive de rebus Moscoviticis et acta in conventu legatorum regis Poloniæ et magni ducis Moscoviæ, изданіе 1586 г. Сочиненіе это много разъ потомъ издавалось и переводимо было на другіе языки. Необыкновенно талантливый ісзуить, имѣвшій возможность присматриваться въ дѣламъ русскимъ еще прежде, во время своей нунціатуры въ Швеціи, получилъ теперь для этого громадныя средства, во время пребыванія въ Россіи въ 1581 и 1582 годахъ, когда онъ находился то въ станѣ Баторія, то ѣздилъ къ Іоанну IV и велъ бесѣды съ нимъ. Его описаніе войны съ Баторіемъ, особенно описаніе городовъ: Новгорода, Пскова, Смоленска, его описаніе жизни Іоанна въ Старицѣ и потомъ въ Москвѣ поражаютъ большимъ внаніемъ дѣла. Онъ съумѣлъ даже вывѣдать отъ толмача подробности

трагической смерти сына Іоаннова, Іоанна-же, убитаго отцемъ. Зная близко дёла русскихъ, сохраняя въ свёжей намяти пораженія ихъ отъ Баторія, и бёдствія отъ своего неистоваго царя—Іоанна ІV, Поссевинъ разрушаетъ мнёніе прежнихъ писателей о могуществе Россіи. Но онъ подобно другимъ признаетъ и богатство и силу царя московскаго, на изученіе котораго онъ употребляетъ большія старанія. Все это привело ісзуита къ убёжденію, что черезъ русское правительство много можно сдёлать для подчиненія Россіи папів, но какъ проницательный человёкъ онъ ясно видёлъ, что скоро этого нельзя сдёлать, и нужны особыя приготовленія, въ числё которыхъ самыя важныя—школы въ духё латинства и обращеніе въ унію православныхъ западной Россіи.

Дъла Поссевина въ Россіи освъщаются особенно сильно проектомъ Баторія сокрушить эту державу для интересовъ запада и латинства въ частности, а также данною Поссевину папскою инструкціей, напечатанной, между прочимъ, археограф. коммиссіею въ изд. ея: Historica Russiæ monumenta, т. I, № ССХІІ.

Флетчеръ-посолъ англійской королевы Елизаветы къ Өеодору Іоанновичу. Если іезунтъ Поссевинъ могъ много знать о Россіи, вращаясь между поляками, нахлынувшими съ Баторіемъ на русскую землю, то подобное же удобство было и у Флетчера. Въ то время, когда онъ быль въ Россіи, уже слишкомъ сорокъ лѣть англичане разъбажали по ней, овладевали ея торговлею, много узнавали изъ ея дълъ, давно вели записки о Россіи въ англійской торговой компаніи. Такъ членъ ея, принимавшій на себя иногда и званіе англійскаго посланника, Горсей составиль очень обстоятельное сочинение о Россіи: у него, между прочимъ, есть весьма важное указаніе на перемѣну въ Іоанив послв женитьбы на Маріи Черкасской, въ родныхъ которой онъ нашелъ ревностныхъ исполнителей своего тиранства. Среди этихъ то обстоятельствъ явился въ Россію Флетчеръ, да еще некоторое время быль задержань въ Вологдъ-торговомъ городъ. Такой писатель, конечно, могъ написать очень дёльную книгу о Россіи, и, действительно, записки Флетчера-превосходный сборникъ свёдёній о русской природь, русской торговль, финансахъ, управленіи. По мьстамъ у него разсияны драгоциныя извистія, иногда существенныя, какъ объ опритчинь, судебномъ поединкь, объ юродивомъ Николь. Не безъ основанія многіе сравнивають записки Флетчера, по дельности ихъ, съ записками Герберштейна. Но что касается его основного взгляда на Россію, то никакой иноземець не высказываль его разче Флетчера. или, лучше сказать, онъ лучше всёхъ выражаеть основной взглядъ

иноземцевъ на Россію. Россія пребываеть безъ познанія Бога, безъ писаннаго закона и безъ правосудія-вотъ его основной взглядъ на Россію. И это писалось въ то время, когда Россія живо помнила и глубоко чтила такого необыкновеннаго мыслителя и исихолога въ области религіозной и гуманиста въ жизни, какъ Нилъ Сорскій; когда недавно еще сошли со сцены-извъстный намъ просвъщенный собиратель четьихъ миней-митрополитъ Макарій, могущественные двигатели нравственнаго оживленія Россіи-Сильвестръ и Адашевъ; не говоримъ уже о Максимъ грекъ, о Курбскомъ; говорилось это тогда, когда Россія имъла уже два судебника, въ которыхъ ясно, твердо проповъдывался основной принципъ лучшихъ законодателей міра: судъ встить общій и равный. Иноземець не могь выбраться изъ области тижелыхъ впечатленій отъ внешнихъ, поражавшихъ его суровыхъ явленій русской жизни. Но удивительно, что его не поразили такія явленія, какъ то, что величайшій русскій тиранъ, Іоаннъ IV тщеславился тъмъ, будто-бы онъ самъ не русскій, а иноземецъ римлянинъ, и что у этого тирана самымъ изобретательнымъ палачемъ быль англичанинъ Бомелій. Не обратиль образованныйшій, свободолюбивый англичанинъ вниманія даже на то, что въ то время, когда онъ былъ въ Россіи, въ ней еще не было закръпощенія крестьянъ и что весьма недавно въ этой самой, незнавшей будто бы Бога, закона и правды Россіи, во имя христіанской любви раздавался протесть противъ существованія въ ней рабовъ и не быль пустымь словомъ или единичнымъ голосомъ. Извъстно, что упомянутый Сильвестръ отпустилъ на волю своихъ рабовъ и они по волѣ жили у него.

Писатели ливонскіе. Въ томъ же XVI стольтіи стала возникать новая группа писателей, которая по направленію своему и знанію дъла, примыкаеть къ Поссевину и особенно къ Флетчеру, но по своему особому положенію должна занять особое місто въ литературів нашей науки. Это писатели ливонскіе и примыкающіе къ нимъ по діламъ Ливоніи.

Движеніе наше къ балтійскому морю повело къ столкновенію съ ливонскимъ орденомъ, особенно сильно выразившемуся въ такъ называемой ливонской войнъ при Іоаннъ IV. Множество плънныхъ нъмцевъ было уведено внутрь Россіи и размъщено по разнымъ городамъ, особенно въ Москвъ. Они-то составили зерна иноземныхъ у насъ колоній и опору при послъдовавшихъ наплывахъ къ намъ всякаго, рода иноземцевъ, пріобрътавшихъ неръдко вліяніе на наши дъла. Изъ среды этихъ иноземцевъ тоже выходили писатели. Таковы, напримъръ:

Крузе и Таубе, послы отъ ливонскаго ордена къ Іоанну IV въ 1557 г., потомъ пленные въ Москве въ 1560 г., дале съ 1567 г.,

русскіе служилые люди, устроявшіе діло Магнуса, наконець, въ 1571 г., они передались польскому королю Сигизмунду Августу. Въ 1572 г., находясь на польской службі, оба они задумали оправдать свою изміну передъ орденомъ и изложили это оправданіе въ виді письма къ магистру Готгарду Кетлеру. Оправданіе себі они нашли въ жестокостяхъ Іоанна IV, котораго и описывають. У нихъ подробно описывается исторія переселенія Іоанна въ александровскую слободу и жизнь въ ней. Віроятно, чтобы возбудить больше ненависти къ Іоанну, они принисывають ему наміреніе устроить гибель всего христіанства Польши, Литвы и особенно Ливоніи. Но при всемъ своемъ пристрастіи, авторы, какъ очевидцы діль Іоанна, заслуживають большого вниманія. Они, напримірь, разсказывають, что когда Іоаннъ уступиль желанію народа — править имъ, и прійхаль въ Москву изъ александровской слободы, то его нельзя было узнать,—такъ онь измінился.

Гоффъ, бывшій въ заключеніи въ Москві 13 літь при Іоанні IV и потомъ какимъ-то образомъ высвободившійся изъ Россіи. Онъ описаль жестокости Іоанна, и описаль такъ різко, что сочиненіе его, изданное безъ означенія года и міста изданія, принадлежить къ числу самыхъ обличительныхъ. Само собою разумітется, что сочиненія тість иноземцевъ, которые жили въ Москві или даже занимали вліятельное положеніе, отличались большимъ спокойствіемъ и безпристрастіемъ, хотя у всіхъ ихъ основной взглядъ на Россію тоть же, что и у вышеупомянутыхъ писателей. Но они входятъ уже въ новый періодъ иностранныхъ писателей о Россіи.

Разноплеменные писатели смутнаго времени. Смутное время въ Россіи было временемъ наплыва въ нее уже не отдёльныхъ только лицъ и даже не отдёльныхъ группъ, а цёлыхъ массъ иноземцевъ. Имъ открыты были всё дела Россіи, и они забирались въ самыя отдаленныя и глухія мёста. Многое поражало ихъ; многое изъ своихъ дёлъ они считали достойнымъ исторической памяти и потому одни изъ нихъ сами записывали видённое и узнанное, другіе разносили вёсти во всё концы европейской земли и вызывали любознательныхъ людей на сочиненіе статей и книгъ о Россіи. Почти всё національности Европы выставили писателей объ этомъ бёдственномъ времени Россіи.

Первъйшіе и главные участники въ этой смуть, поляки выставили слъдующихъ писателей:

Въ редактированномъ мною 1 т. Русской исторической библютеки археографической коммисси изданы:

1. Дневникъ похода въ Россію перваго самозванца, писанный лицомъ, сопровождавшимъ этого самозванца.

- 2. Дневникъ событій смутнаго времени съ 1603 по 1613 г., заключающій въ себъ главнымъ образомъ свъдънія о дълахъ второго (Тушинскаго) самозванца.
- 3. Дневникъ похода польскаго короля Сигизмунда III къ Смоленску и осада имъ этого города.

Гетманъ Жолкевскій описаль свой походъ изъ-подъ Смоленска къ Москвъ и дъло избранія въ русскіе цари королевича Владислава. Во второмъ (русскомъ) изданіи записокъ Жолкевскаго приложены многіе важные документы—грамоты, письма и, между прочимъ, записки іезуита Велевицкаго, разъясняющія самое появленіе перваго самозванца.

Участникъ въ походѣ перваго самозванца, Маскевичъ тоже составилъ очень дѣльныя записки.

Писали дневникъ послы, бывшіе на свадьб'в церваго самозванца и одновременно съ нимъ подвергшіеся разгрому.

Написала свой дневникъ даже извъстная авантюристка Марина. Во всъхъ этихъ дневникахъ большое обиліе фактовъ. Есть между ними и довольно безпристрастные, какъ записки Жолкевскаго, Маскевича; но особенно важныя данныя извлекаются изъ сравнительнаго изученія ихъ.

Шведы выставили Петрея, который нѣсколько разъ быль въ Россіи и обстоятельно описаль и древнія русскія времена, и въ особенности время Годунова и 1 самозванца. Еще болѣе важное значеніе имѣеть сочиненіе Буссова, которымъ пользовался Петрей и которое по недоразумѣнію долго извѣстно было подъ именемъ Бера. Авторъ долго жилъ въ Россіи, пишеть спокойно и съ перваго взгляда весьма безпристрастно.

Голландцы выставили особенно замѣчательнаго писателя изъ евреевъ—Исаака Массу, который долго жилъ въ Москвѣ (1601—9), собралъ много свѣдѣній о смутномъ времени, о времени Годунова, котораго очень не любилъ. Имѣетъ значеніе также голландецъ Гаркманъ, писавшій тоже о смутномъ времени, котя не вездѣ самостоятельно. Повидимому, онъ лучше зналъ дѣла при второмъ самозванцѣ (Изданы оба археогр. коммиссіей).

Германскіе нѣмцы выставили Паерле, купца изъ Аренсбурга, который прівзжаль въ Москву съ товарами къ свадьбѣ перваго самозванца и быль задержанъ. У него подробное описаніе двора этого самозванца и разгрома его. Французы выставили Маржерета, который переходиль отъ одного народа къ другому—служилъ русскимъ, шведамъ, полякамъ, самозванцамъ, но, несмотря на такую измѣнчивость

въ дълахъ жизни, написалъ очень умное сочинение о смутномъ времени. Не упоминаемъ объ англичанахъ, австрийцахъ, италіанцахъ, писавшихъ о Россіи того времени.

Писатели иностранные смутнаго времени имъютъ особенно важное значене. Россія тогда разлагалась по всъмъ частямъ и раскрывалась передъ глазами многочисленнъйшихъ иноземцевъ. Слъдовательно, они больше, чъмъ когда-либо, могли многое видъть сами, бытъ очевидцами событій; между тъмъ, наши русскіе свидътели того времени не легко могли записывать совершавшіяся событія. Наконецъ, иноземцы въ это время были часто главными двигателями нашихъ событій. Это подрываетъ достовърность ихъ сказаній, но часто даетъ возможность изучать ихъ цъли, планы касательно Россіи.

Писатели послѣ возстановленія русской государственности. Послѣ возстановленія у насъ государственности, иноземцамъ нельзя было въ такомъ числѣ и съ такою волею изучать все въ Россіи, какъ въ смутныя времена; но зато само русское правительство болѣе и болѣе вступало въ сношенія съ Европой и держало у себя иноземцевъ на постоянной службѣ. Сочиненія о Россіи поэтому появлялись по прежнему.

Кромъ извъстныхъ уже намъ за это время, Олеарія, Мейерберга, Корба, можно еще упомянуть о слъдующихъ: о шведъ Пальмъ, бывшемъ посломъ при заключеніи столбовскаго мира и описавшемъ его, о врачъ Алексъя Михайловича, англичанинъ Коллинсъ, который описаль время своего лекарства (1659—1667). (Моровая язва въ Россіи, отзывъ о прекрасныхъ качествахъ Алексъя Михайловича.) За это время мы имъемъ и особаго рода историческихъ свидътелей: серба Крыжанича, бывшаго въ Москвъ при Алексъъ Михайловичъ и сосланнаго въ Сибирь. Крыжаничъ былъ великимъ славянскимъ патріотомъ, искалъ въ Россіи осуществленія своихъ славянскихъ идеаловъ и написалъ большой трактатъ, какимъ должно быть славянское, самобытное государство. Во-вторыхъ, имъемъ Павла, архидіакона антіохійскаго патріарха, Макарія, бывшаго въ Москвъ по дълу Никона. Павель описалъ свое путешествіе и пребываніе въ Москвъ. Главный предметь—придворныя и церковныя обрядности.

Малороссійская война вызвала много сочиненій и польскихъ, и русскихъ, каковы поляки: Коховскій, Рудавскій, и русскіе: Ерличь, Самуилъ Величка и много безъименныхъ писателей объ этомъ времени.

Во все время XVII ст. мы видимъ старые интересы Россіи и старыхъ, особенно живо заинтересованныхъ, историческихъ свидътелей. Россія стремилась больше всего прямо на западъ. Польша и Австрія должны были обращать на нее главнъйшее вниманіе. Затъмъ,

въ сѣверо-восточномъ направленіи отъ Москвы—государственный интересъ къ Россіи возбуждается въ Швеціи, а затѣмъ торговый въ Голландіи и Англіи. На юго-западъ отъ Москвы — старый интересъ существовалъ въ Италіи — торговый и религіозный, затѣмъ религіозный восточный и въ частности вслѣдствіе столкновенія съ турками поднимается, хотя и слабо, славянскій вопросъ.

Писатели со времени Петра. Со времени Петра историческое движеніе Россіи направилось другими путями и вызывало иные интересы и иное вниманіе иноземцевъ. Послі нікотораго колебанія, выразившагося въ выполнение старыхъ задачъ, каковы походы азовские и турецкіе, Петръ далъ решительное преобладаніе движенію русской жизни къ Балтійскому морю. Этимъ вызванъ въ Швеціи величайшій интересъ къ Россіи, а при этомъ движеніи Россіи къ Балтійскому морю, задача Петра преобразовать Россію по западно-европейскому образцу вызвала къ ней особенное внимание и германскаго міра. Наконецъ, эта же задача открывала широко двери въ Россію всякимъ иноземцамъ, давала имъ здёсь прочное и даже господственное положеніе. Понятно, что при такомъ обороте дель вся Европа обращала на Россію напряженное вниманіе, особенно германскій міръ, и внутри Россіи могли составляться сочиненія иновемцевъ съ основательнымъ внаніемъ дела. Такія сочиненія и должны занять первое место въ литературъ нашей науки по этому отделу.

Сочиненія служилыхь въ Россіи иноземцевъ. Таковъ дневникъ русскаго служилаго иноземца Патрика Гордона (съ 1655 по 1698 г.), особенно богатый подробностями за время азовскихъ походовъ, въ которыхъ онъ участвовалъ.

Таковы письма изв'ястнаго, ближайшаго къ Петру иноземца Лефорта, богатыя данными для характеристики лицъ, окружавшихъ Петра.

Таково сочинение о Россіи планнаго шведа Страленберга, долго остававшагося въ Россіи. У него важныя извастія о состояніи Сибири, въ которой онъ жилъ.

Такова полемика, вызванная враждебными Россіи статьями воспитателя царевича Алексія, німца Нейгебауера, котораго опровергаль по порученію Петра баронь Гюйсень, новый воспитатель царевича, занявшійся затімь сообщеніемь вірныхь извістій о Россіи въ иностранныхь журналахь.

Таковы записки фельдмаршала Миниха и болъе важныя—адъютанта его Манштейна, доведенныя до 1744 г.

Сочиненія иноземныхъ пословъ. За служилыми русскими иноземцами слёдують сочиненія членовъ иностранныхъ посольствъ, которые должны были напрягать нередко все силы къ изучению Россіи, входившей более и более въ систему европейскихъ державъ.

Таковы, кром'є записокъ изв'єстнаго намъ Корба, записки тайнаго французскаго агента въ Москв'є Навиля въ 1689 г., у котораго мы находимъ любопытныя изв'єстія о правительств'є времени царевны Софіи, и между прочимъ, о Василіи Голицын'є, который, по свид'єтельству этого писателя, былъ необыкновенно образованъ и задумывалъ освобожденіе крестьянъ отъ кріпостной зависимости.

Брауншвейгскій резиденть Веберъ (1714—20) даеть намъ богатую картину внутреннихъ преобразованій Петра. Гольштинскій министръ Бассевичъ и особенно гольштинскій камергеръ Беркгольцъ, долго пребывавшій въ Россіи, оставили драгоцінныя записки о Россіи того времени. Дневникъ Беркгольца особенно дорогъ тімъ, что въ немъ описана обыденная русская жизнь того времени.

Записки испанскаго посла герцога Лиріи (врем. Петра II), донесенія англійскаго резидента Рондо и письма его жены; депеши французскаго посланника Шетарди, игравшаго немаловажную роль при Елисаветь, записки Фридриха II имьють большое значеніе, какъ сочиненія такихъ современниковъ, которые старались не только много знать, но и понять смыслъ узнаннаго. Наконецъ, многочисленные иноземцы занялись изученіемъ русской исторіи и писали цылыя системы, какъ напримъръ, исторія Россіи Рульера, Левека, Леклерка и множество изслъдованій отдъльныхъ эпохъ.

Съ сочиненіями иноземныхъ писателей о Россіи любопытно сопоставить однородныя съ ними описанія чужихъ земель русскими людьми, какъ напримъръ: путешествіе игумена Даніила въ святую землю; путешествіе новгородскаго архієпископа Антонія въ Царьградъ; указанное нами путешествіе Аванасія тверитина въ Индію; путешествіе свящ. Іоанна Лукьянова во святую землю <sup>1</sup>). Въ сочиненіяхъ этихъ русскихъ путешественниковъ всякій можетъ увидъть поразительную прямоту взгляда на вещи и гуманное отношеніе къ чужимъ людямъ. Исключенія изъ этого рода сочиненій могутъ представлять Повъсть

¹) Путешествіе Даніила издано археограф, ком, подъ редакціей А. С. Норова въ 1864 г. и въ новой обработкі издано палестинскимъ обществомъ въ 1883 г. Въ 1877 г. арх. ком. издала изслідованіе этого путешествія, составленное М. А. Веневетиновымъ. Путешествіе Антонія издано въ 1872 тою же археографич. комм. подъ редакціей П. И. Саввантова. Путешествіе Лукьянова изд. въ Русск. архивіть за 1863 г. «Хожденіе въ Индію Ае. тверитина—въ приложеніи ко 2-ой софійск. літ.

объ осьмомъ соборъ и Проскинитарій Арсенія Суханова, но и онине чужды вышеуказанныхъ качествъ ').

Изданія и изслѣдованія иностранныхъ писателей о Россіи. 1) Извлеченія изъ византійскихъ историковъ изв'ястій, касающихся Россіи, сдѣланы еще въ прошедшемъ столѣтіи Штриттеромъ. 4 т. 1770—5 г.

- 2) Въ 1825 г. Языковъ издалъ собраніе путешествій къ татарамъ.
- 3) Въ 1841 г. Старчевскій издаль въ Берлинъ собраніе сочиненій иностранныхъ писателей XVI в. Historiae Ruthenicae Scriptores exteri...
- 4) Археографич. коммиссія тоже издала 2 т. писателей смутнаго времени (Петрей Буссовъ—въ поллинникъ) и въ новъйшее время 1 т. польскихъ дневниковъ и сочиненія Массы и Гаркмана.
- 5) Покойный Устряловъ сдѣлалъ собраніе важнѣйшихъ иностранныхъ писателей того же смутнаго времени подъ заглавіемъ: Сказанія современниковъ о самозванцахъ, 2 т.
- 6) Нѣкоторые писатели иностранные изданы въ чтеніяхъ м. общ. ист. и древн. Такъ, напримъръ, тамъ изданы Олеарій, Паерле, Пьерри и др.
- 7) Въ 1874 г. редакторъ (бывшій) Древней и Новой Россіи, а теперь Историч. Въстника г. Шубинскій предприняль изданіе иностранныхъ писателей о Россіи XVIII в. и пздалъ 2 т., въ которыхъ помѣщены депеши и письма супруговъ Рондо и записка Миниха.
- 8) Гдѣ и когда изданы иностранныя собранія этихъ писателей— и отдѣльно каждаго изъ нихъ,—это показано въ катологѣ импер. публ. библютеки Russica <sup>2</sup>).

Нужно при этомъ замътить, что въ нашей Императорской публичной библіотекъ — богатьйшее въ міръ собраніе сочиненій иностранныхъ писателей о Россіи. Особенно много потрудился въ дълъ собранія этихъ сочиненій бывшій директоръ этой библіотеки баронъ М. А. Корфъ.

9) Библіограф. обозрѣніе иностранныхъ писателей о Россін до XVIII в. съ изложеніемъ содержанія нѣкоторыхъ изъ нихъ сдѣлано Аделунгомъ. Трудъ его переведенъ на русскій языкъ и изданъ въ чтен. м. общ. истор. и древн. за 1862—3 г. и 1 кн. за 1864 г. Тамъ же приложены справочные указатели и, между прочимъ, указатель изданій иностр. ппсателей.

¹) Повъсть о флор. соборъ изд. въ соф. и ник. яътописяхъ. Проскинитарій Суханова изд. въ 1870 г. Казань. ²) Catalogue de la section des Russica ou ecrits sur la Russie en langues étrangéres. 2 тома. Петерб. 1873 г.



Иностранные писатели были предметомъ и ученыхъ изследованій.

Такъ писатели древніе до XII в. изслідованы Макушевымъ і). Писатели за время московскаго единодержавія изслідованы Ключевскимъ въ его сочиненіи: Сказанія иностранцевъ о московскомъ государствів <sup>2</sup>).

Въ этой же области изысканія сдёланы профессоромъ Е. Е. Замысловскимъ, въ его изслёдованіи о сочиненіяхъ барона Герберштейна <sup>а</sup>). Изслёдованіе это составляетъ часть его обширнаго труда по этому предмету. Трудъ этотъ входить въ область исторической географіи, и объ немъ мы будемъ говорить въ своемъ мёстё.

Религіозныя воззрвнія иностранцевъ на Россію XVI и XVII в. изследованы въ магистерской диссертаціи бывшаго студента с.-петер-бургской духовной академіи, Рушинскаго. Издана она М. общ. ист. и древн. за 1871 г. и въ небольшомъ числе отдельной брошюрой.

Самое полное обозрѣніе иностранныхъ писателей и самое удобное для справовъ — это отдѣлъ иностранныхъ писателей въ Исторіи Россіи профессора К. Н. Бестужева-Рюмина. Иностранные писатели у него расположены въ хронологическомъ порядкѣ съ подраздѣленіемъ на группы, то по эпохамъ нашей исторіи, то по народностямъ писателей. По мѣстамъ указываются выдающіяся черты писателей, помогающія удержать ихъ въ памяти. Но навѣрное можно сказать, что только самая счастливая память можетъ удержать это множество именъ авторовъ и ихъ сочиненій, какое находится въ книгѣ К. Н. Бестужева-Рюмина. Этотъ его обзоръ мностранныхъ писателей драгоцѣненъ для справокъ, но не для изученія по нему сочиненій иностранныхъ писателей

Сочиненія весьма многихъ иностранныхъ писателей о Рессіи изложены въ видъ научныхъ изслъдованій отдъльныхъ періодовъ русской исторіи съ уясненіемъ предшествовавшихъ событій или составляютъ научное изложеніе всей исторіи Россіи до ихъ времени, при томъ исторіи по преимуществу внутренней.

Такимъ образомъ, въ этихъ сочиненияхъ мы имъемъ опыты научнаго изложения нашей истории. Но въ литературъ нашей науки, въ которой мы имъемъ въ виду главнымъ образомъ прослъдить уяснение научнаго русскаго сознания по отношению къ своему прошедшему, ино-

 $<sup>^4)</sup>$  Свазанія иностранцевь о быть и нравахъ славянъ. Петерб. 1861 г.  $^2)$  Москва, 1866.  $^8)$  Древняя и Новая Россія за 1875 г.

странныя сочиненія о Россіи не могуть имѣть значенія первыхъ опытовъ научной обработки нашей исторіи. На развитіе нашего русскаго научнаго сознанія до новъйшихъ временъ они не имѣли никакого вліянія по той простой причинъ, что не были въ Россіи извъстны. Нъкоторое, слабое исключеніе могуть составлять греческіе и польскіе писатели, не мало извъстные составителямъ нашихъ хронографовъ, особенно второй и третьей редакцій, а также составителю свода густынской лътописи, и, какъ увидимъ, составителю Синопсиса. Знали еще составители хронографовъ Герберштейна и Павла Іовія. Наконецъ, вліяніе западно-европейскихъ писателей, именно шведскихъ, можно усматривать, и то лишь съ нъкоторою въроятностію, въ сочиненіи Котошихина, о которомъ тоже ръчь будеть ниже.

Дѣйствительное историческое уясненіе нашего русскаго научнаго сознанія по отношенію къ своему прошедшему, дѣйствительное наше русское развитіе прагматическаго изложенія событій выработывалось своимъ, самобытнымъ путемъ.

## ГЛАВА ІУ.

## Первые опыты прагматическаго изложенія событій.

Прагматическое изложеніе событій, кром'в указаннаго нами развитія л'ятописной д'ятельности, выработывалось еще сл'ядующими путями: народная поэзія не разъ озаряла ц'яльнымъ взглядомъ наше прошедшее, зат'ямъ порывъ отд'яльнаго, личнаго таланта опереживалъ иногда медленное л'ятописное развитіе прагматическаго изложенія д'яла; наконецъ, государственныя нужды заставляли не разъ д'ялатътакія работы, которыя составляли прочные шаги на пути научной обработки нашего предмета.

Поэтическій сказанія. У насъ, какъ и у другихъ народовъ, первъйшее сознаніе своей исторической жизни выразилось въ народныхъ легендахъ. Легенды эти замѣтны на первыхъ страницахъ нашей лѣтописи. Таковы—легенда о смерти Олега, о мести древлянамъ Ольги за смерть Игоря, о посольствахъ къ Владиміру по дѣлу о перемѣнѣ вѣры, и много другихъ. Но подобныхъ легендъ было гораздо больше, чѣмъ ихъ сохранили наши лѣтописи. Множество ихъ сохранила народная память въ формѣ быливъ. Важнѣйшія изъ нихъ собирались и изданы Рыбниковымъ, братьями Кирѣевскими и въ послѣднее

время покойнымъ Гильфердингомъ. Важнъйшее изследование о былинахъ-это сочинение профессора здъшняго университета О. Ө. Миллера подъ заглавіемъ «Илья муромецъ», который, какъ изв'ястно, составляеть какъ бы средоточие былиннаго міра. Кром'в научной обработки текста главитишихъ былинъ и разъясненія ихъ смысла, изслівдованіе О. Ө. Миллера замічательно еще тімь, что вы немь сопоставлены наши былинные богатыри съ западно-европейскими дегендарными героями, рыпарями чести. Изъ этого сравнительнаго изученія оказывается, что наши былинные богатыри поражають не только громадностію грубыхь физическихь силь, но и такими качествами. которыя нерёдко ставять ихъ выше западно-европейскихъ и отчасти проливають свъть на древнъйшія задачи и явленія нашей исторической жизни. Наши былинные богатыри почти неизмънно преклоняють свои физическія силы, свою богатырскую удаль передъ авторитетомъ матери. Затемъ, главивищая задача былиннаго богатыря защищать вдовъ и сиротъ. Передъ этой задачей они подавляють въ себв даже чувство личнаго оскорбленія. Но нравственный кодексь нашихь былинныхъ богатырей сще богаче. Они несомнино исполняють народный долгь защищать русскихъ людей, русскую землю отъ кочевниковъ. Наконецъ, въ былинахъ есть следы народнаго протеста противъ непомернаго развитія дружиннаго богатырства, противъ оторванности отъ земли. Въ былинъ Вольга Святославичъ возводится на степень высшаго богатырства крестьянинъ-пахарь 1).

Древнъйшія наши былины, не смотря на то, что въ нихъ разсказываются дёла кіевскія, сохранились на съверъ Россіи, главнымъ образомъ, въ олонецкой губерніи. Покойный Гильфердингъ объясняеть это тъмъ, что на съверъ Россіи русскій человъкъ не зналъ кръпостного состоянія и потому больше другихъ русскихъ жилъ старою русскою жизнію и върно хранилъ древнъйшіе ея завъты.

Давно уже занимаетъ ученыхъ вопросъ, сохранились ли следы кіевскаго богатырства въ западной Россіи. Вопросъ этотъ поднятъ

<sup>1)</sup> Вольга Святославичь, фхавшій принимать въ свое управленіе города, пожалованные ему Владиміромъ, увидёль по пути ратая, пахаря; насилу въ третій день добхаль до него и увидёль все необывновеннымь—и ратая, и лошадь его, и соху, и работу. Богатыри сошлись и нахарь согласился бхать съ Вольгой Святославичемъ; но потомъ вспомниять, что оставиль соху въ полё и что ее лучше бы спрятать въ ракитовъ кустъ. Но когда послали это сдёлать, то никто изъ дружини Вольги не смогь двинуть сохи, даже вся вмёстё дружина; сдёлаль это только самъ пахарь. Дальше, и конь пахаря оказался лучше коня Вольги. (Рыбыт. 1. стр. 17—22.)



быть и на кіевскомъ археологическомъ съёздё, но повель не къ уясненію дёла, а къ однимъ лишь пререканіямъ. До сихъ поръ остаются неизслёдованными слёдующіе слабые признаки существованія и здёсь былиннаго эпоса. Въ сороковыхъ годахъ былъ обычай, — печатать особыми выпусками лучшія сочиненія и стихи учениковъ гимназій. Въ минской гимназіи написано было и затёмъ издано одно стихотвореніе, которое съ перваго разу поражаетъ и заставляетъ думать, что это не творчество ученика гимназіи, а народная былинная пёсня '). По наведеннымъ справкамъ, разспросамъ эта былинная пёсня будто бы существуетъ дёйствительно въ устахъ народа въ минской губерніи около Несвижа и Слуцка.

Одинъ изъ нашихъ ученыхъ—Стасовъ, въ 1868 г. сталъ отвергать самобытность всъхъ нашихъ былинъ, выводя ихъ изъ монгольскаго, татарскаго и индійскаго народнаго творчества <sup>2</sup>).

Это возбудило большую полемику, въ которой главное участіе принималь О. Ө. Миллерь. Въ этой полемики уяснено было диствительно шаткое основаніе г. Стасова. Его исходный пункть—сходство сказокъ у всихъ народовъ. Но отъ сказокъ до былинъ очень далеко.

Былинами въ исторіи можно польвоваться съ великою осторожностію. Онѣ важны, какъ выраженіе народнаго сознанія касательно нашего прошедшаго; многія изъ нихъ вѣрно изображаютъ направленіе, задачи того или другого времени; вѣрно иногда изображаютъ историческое значеніе лицъ, напримѣръ, значеніе Владиміра; но странно было бы искать въ былинахъ историческихъ фактовъ. Въ нашей наукѣ былинамъ, какъ и вообще народному творчеству, даютъ большое зна-

Бывъ на Руси Чорный Богъ,
Предъ нимъ стоявъ Туровъ рогъ;
І онъ на Кіевъ поглядавъ
Гомонъ въдъмамъ подававъ.
А Владиміръ нашъ Святий,
Чорна Бога сколотывъ,
А мученица Варвара
Уст въдъмы разогнала,
Въдъмы что у ночну пору
Слетались на Лысу Гору...

<sup>1)</sup> Вотъ эта песня былинная:

<sup>(</sup>Сборникъ памятниковъ народнаго творчества въ сѣверо-западномъ краѣ,

<sup>2) «</sup>Вѣстн. Евр.» 1868 г., № 1—4, 6 и 7, а также въ газетахъ того времени, напр. «Сиб. Вѣд.» №№ 318 и 319.

ченіе послідователи славянофиловъ и малороссійскіе ученые, а отвергаютъ ихъ значеніе западники.

Слово о полку Игоря Сватославича. Къ былинамъ примываетъ извъстное Слово о полку Игоревъ, т. е. о походъ на половцевъ и о плънъ у нихъ черниговскаго князя Игоря Святославича въ 1185—6 гг. Оно было найдено въ одномъ бълорусскомъ сборникъ или, точнъе, въ концъ одного хронографа, вскоръ затерявшагося, и обнародовано при Екатеринъ II (1780 г.) извъстнымъ собирателемъ русскихъ памятниковъ Мусинымъ-Пушкинымъ (оберъ-прок. св. синода и затъмъ през. акад. худож.). Потомъ найдена точная копія погибшей рукописи въ бумагахъ императрицы Екатерины II, и издана покойнымъ Пекарскимъ при академіи наукъ въ 1864 г. Лучшее научное изданіе Слова о полку Игоревъ профессора Тихонравова, 1866 г.

Слово о полку Игоревѣ подвергалось много разъ изслѣдованіямъ <sup>4</sup>). Новѣйшія его изслѣдованія: большое изслѣдованіе князя Вяземскаго, сближающее этотъ памятникъ съ древностями греческими и римскими; изслѣдованіе Всев. Миллера, доказывающее книжность Слова, и доцента кіевск. унив. Жданова («Кіевск. унив. изв.», 1880 г.).

Для насъ важиве всего воззрвиія автора Слова о полку Игоревв на русскія двла и историческіе факты въ немъ изложенные. Въ авторв этого памятника мы видимъ сильное сознаніе единства русской вемли и ея бъдствій отъ кочевниковъ. Авторъ знаетъ и главную причину, почему эти бъдствія продолжаются и даже успливаются. Эго—раздоры князей и забвеніе своего долга. Но и при этомъ осужденіи князей онъ, подобно своимъ современникамъ, сознаетъ великую воспитательную сплу доблестей лучшихъ русскихъ людей и поклоняется этой доблести съ глубокимъ и искреннимъ чувствомъ. Вотъ нъкоторыя мъста изъ этого памятника, которыя могуть служить подтвержденіемъ этого.

«Вступита господина (князья) въ здата стремена за обиду сего времени,—за землю русскую, за раны Игоревы буего Святославича. Галичскы Осмосимсле Ярославе! Высоко съдиши на своемъ здатокованномъ столъ! Подперъ горы Угорскым своими желъзными плъки, заступивъ королеви путь, затворивъ Дунаю врата... грозы твоя по землямъ текутъ, отворяещи Кіеву врата... Стръляй господине Кончака, поганаго Кощея, за землю русскую, за раны Игоревы буего Святославича... А ты буй Романе и Мстиславе! храбрая мысль носитъ васъ,

<sup>1)</sup> Литература указава въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1876 г., сентябрь и октябрь, а еще новъе—въ Кіевск. универс. изв. 1880 г., № 7.



умъ на дёло: высоко плаваеши на дёло въ буести, яко соколъ на вётрёхъ ширяяся, хотя птицю въ буйстве одолети... Ярославе и вси внуци Всеславли! уже понизите стязи свои, вонзите свои мечи, уже бо выскочисте изъ дёдней славы. Вы бо своими крамолами начасте наводити поганыя на землю русскую.. О, стонати русской земли, помянувше пръвую годину и пръвыхъ князей» 1.

Слово о полку Игоревѣ имъло большое вліяніе на послъдующую повъствовательную литературу; было, въроятно, не мало другихъ подобныхъ словъ, вызванныхъ подвигами другихъ нашихъ героевъ. Следы этихъ героическихъ словъ и подражания имъ сохранились въ нашихъ летописяхъ. Такъ, напримеръ, въ ицатіевской летописи есть мъсто, ясно указывающее на существование особыхъ словъ о подвигахъ Владиміра Мономаха и Романа. Въ этой летописи подъ 1201 г. говорится, что умеръ Романъ и что насталъ большой мятежъ при его малолетнихъ детяхъ. О Романъ при этомъ сначала сказано было нъсколько похваль, именно, что это приснопамятный самодержень всея Руси, что онъ одолеваль всёхъ поганскихъ языковъ и мудростію ума ходиль по заповедямь божіннь. Списателю этого, вероятно, первоначальнаго летописнаго текста показались, должно быть, недостаточными эти похвалы, и онъ вставиль между словами летописными о смерти Романа и между словами о мятеже при его малолетнихъ детяхъ следующую поэтическую характеристику Романа и деда его Мономаха, составлявшую, по всей въроятности, отдельное слово или даже два слова, можеть быть, въ более распространенной форме: «устремибося (Романъ) на поганыя, яко левъ, сердитъ же быть яко и рысь и губяще яко и коркодиль, и прехожаще землю ихъ, яко и орель, храборъ бо бъ, яко и туръ. Ревноваще бо дъду своему Мономаху, погубившему поганыя Измалтяны, рекомыя половци, изгнавшю отрока во Обезы за Жельзныя врата. Сърчанови же оставшю у Дону, рыбою ожившю. Тогда Володимеръ Мономахъ пиль волотомъ шеломомъ Донъ и пріемию землю ихъ всю и загнавшю оканьныя Агараны. По смерти же Володимеръ, оставышю у Сырьчана единому гудьцю же Ореви, посла и во Обезы, река: Володимеръ умерлъ есть, а воротися брате, пойди въ землю свою; молви же ему моя словеса, пой же ему пъсни половецкия; оже ти не восхощеть, дай ему поухати зелья, именемъ евшанъ. Оному же не восхотъвшю обратитися, ни послушати, и дастъ ему зелье; оному же обухавшю и восплакавшю рече: да лучше есть на свой землё костью лечи, нели на чуже славну быти. И приде во

<sup>1)</sup> Изъ изд. Тихонравова.

свою землю. Отъ него родившюся Концаку, иже снесе Сулу, пъшь ходя, котелъ нося на плечеву. (Роману же князю ревновавшю за то, и тщашеся погубити иноплеменьникы. Велику мятежю возставшю въ земли русской, оставшима же ся двъма сынома его, единъ 4 лътъ, а другій дву льтъ)»...

Эти поэтическія попытки обнять цільнымъ взглядомъ выдающіяся событія, очертить необыкновенныя личности, съ теченіемъ времени повторялись и иногда выражались въ большой работь иногихълицъ. На такую работу вызвало русскихълюдей знаменитьйшее въ нашей исторіи событіе—битва съ татарами въ 1380 г. на Куликовомъ поль. На этомъ событіи сосредоточивалось вниманіе и спокойныхъ, безхитростныхъ нашихъльтописцевъ, и восторженныхъ, поэтическихъ натуръ самобытныхъ, и подражателей слова о полку Игоревъ, и неутомимыхъ компиляторовъ.

Первоначальная летописная запись объ этомъ событіи, по первымъ извёстіямъ о немъ, сдёланная на севере Россіи, по всей вероятности, въ бёлозерской области, помещена въ 4 новгородской летописи. Въ этой записи заключается только описаніе начала битвы главныхъ силь—перваго «съступа» и перечисленіе главнейшихъ лицъ, убитыхъ при этой стычке. Ни о приготовленіи къ этой битве, ни о последующихъ моментахъ битвы авторъ не знаетъ. Затемъ, эта запись сокращалась и видоизменялась, и эти сокращенія и видоизменнія помещены въ 1 новгородской летописи, въ софійской и воскресенской.

Кромъ того въ первое же время послъ Куликовской битвы составлено было описание ея современникомъ и участникомъ въ ней брянскимъ воеводой или дружинникомъ Софониемъ. Произведение это не существуетъ въ своемъ первоначальномъ видъ, но сохранилось двъ серии передълокъ этого произведения,—одна поэтическая, извъстная подъ именемъ Задонщины, составляющая явное подражание Слову о полку Игоревъ 1), другая въ болъе исторической формъ подъ именемъ: «Повъдание и сказание о побоищъ великаго князя Димитрия

¹) Она носитъ и названіе, подобное ему, именно: Слово о великомъ князѣ Димитріѣ Ивановичѣ и о братѣ его князѣ Владимірѣ Андреевичѣ, яко побѣдили супостата своего, царя Мамая. Выписки, подтверждающія подражаніе Слову о полку Игоревѣ: уже, братья, не стукъ стучитъ, не громъ гремитъ въ славномъ градѣ Москвѣ: стучитъ рать великаго князя Дмитрія Ивановича... На томъ полѣ сильныя тучи ступишася, а изъ нихъ часто сіяли молыньи и загремѣли громы велицыи: то ступишася русскіе удальцы съ погаными татарами за свою великую обиду, а въ нихъ сіяли сильные доспѣхи злачение, а гремѣли князи русскіе мечми булатными о шеломы хиновскіе.

Ивановича Донскаго», или, какъ въ никоновской летописи (т. 4, стр. 86): «Повесть полезна бывшаго чюдеси, егда молитвою такихъ-то, князь великій Дмитрій Ивановичъ з братомъ своимъ... Владиміромъ Андреевичемъ и со всеми князи русскими на Дону посрами и прогна Волжскія орды гордаго князя Мамая и всю орду его со всею силом ихъ нечестивою изби».

Повесть эта, какъ и Задонщина, изображаеть уже весь ходъ войны Донского съ Мамаемъ отъ начала до конца и представляетъ эту битву движеніемъ всёхъ русскихъ силь на борьбу съ татарами. Можно даже заметить, что въ наслоеніяхь этихъ двухь памятниковъ выразилась забота разныхъ русскихъ областей пріурочить и себя къ этому великому русскому делу. Мало того, у русскихъ людей, занимавшихся разработкой этого событія, было желаніе расширить, такъ сказать, и въ глубь куликовское дело, осмыслить его широкою историческою идеей. Во всьхъ вышеуказанныхъ редакціяхъ сказанія о куликовской битвъ упущено изъ виду разъясненіе, было ли у русскихъ людей того времени сознаніе, что они не просто отражають татарь, а свергають татарское иго. Этоть недочеть восполняеть одна западнорусская редакція сказанія о куликовской битві (рукопись Императорской публичной библіотеки -- сборникъ изъ древнехранидища Погодинскаго). Сказавъ кратко о завоевании Руси татарами и о томъ, что они своихъ «баскаковъ албо атамановъ то есть старостъ надъ Русью постановляли, которые, сидячи въ Руси, дань отъ нея выбирали, суды судили, какъ хотъли розсказовали, отъ царей тежъ татарскихъ монастыри русскій становлены бывали», авторъ продолжаеть: «ажъ року SWП+ (1381 г.), князи русскіе особливо Семіонъ Івановичь и князь Тверскій и Дмитрей Івановичъ Семечинъ (?) великій князь владимірскій и московскій своимъ мужествомъ и храборствомъ татаровъ до конца побивши досконале зкинули з шиі свое ярмо татарское и въ першую пришли волность русскую панованья». Эга богатая древняя работа по разъяснению борьбы русскихъ съ татарами давно уже разбирается научно, но еще ждеть новых научных усилій, какъ это показало разнообразіе выводовъ, высказанныхъ въ 1880 г., когда вспоминалась трехсотлетняя годовщина этого событія.

Уже одно изучение поэтических особенностей этих сказаній и сличение ихъ съ поэтическими образами Слова о полку Игоревъ даетъ много для пониманія чисто историческихъ вещей. Такъ, въ Словъ о полку Игоревъ, герои, хотя дъйствують не безъ участія сверхъестественныхъ силь, но, строго говоря, предоставляются собственнымъ средствамъ, отъ того ихъ качества, ихъ могущество выро-

стаютъ нередко до былинныхъ размеровъ. Въ сказаніяхъ о мамаевомъ побонще всё герои, особенно Димнтрій Ивановичь, действуютъ прежде всего какъ христіане, какъ покорныя, смиренныя орудія промысла, къ которому они постоянно и обращаются за помощію. Такимъ образомъ, уже саман эта постановка дела должна была умалять личныя достоинства, личную доблесть Донского. Забвеніе этой постановки дела привело одного изъ нашихъ историковъ, Н. И. Костомарова, къ грубой ошибке при оценке личности Димитрія Донского, котораго онъ въ одномъ изъ своихъ изследованій призналь трусомъ '), что вызвало великую бурю, особенно со стороны покойнаго Погодина, и заставило впоследствіи самого Костомарова вначительно ослабить эту ошибку 2).

Подобныхъ попытокъ издагать собыгія прагматически было у насъ не мало. Таковы сказанія о нашествіи Тохтамыша, о завоеваніи Казани, о паденіи Новгорода, Пскова, о разгромъ Новгорода Іоанномъ IV и друг.

Авраамій Палицынъ. Но самымъ выдающимся произведеніемъ въ этомъ родѣ нужно признать сказаніе Авраамія Палицына объ осадѣ Троицко-сергіевскаго монастыря. Здѣсь мы уже видимъ цѣльное изображеніе историческаго движенія русской жизни отъ начала и до конца смутнаго времени; видимъ въ авторѣ ясное народное сознаніе и сознаніе значенія для будущаго времени его труда; наконецъ, видимъ твердые пріемы изложенія, давно выработывавшіеся на Руси особенно въ житіяхъ XVI столѣтія <sup>3</sup>).

Но кром'в этихъ, совершенно самобытныхъ русскихъ попытокъ прагматическаго изложенія событій мы им'вемъ еще рядъ такихъ произведеній за XVI—XVII в., въ которыхъ уже совершенно ясно видны

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приложеніе къ календарю академія наукъ за 1864 г. <sup>2</sup>) Исторія Россія въ жизнеописаніяхъ главита́шихъ ея дъятелей, т. 1, стр. 207—8, 220—223, особенно примъч. 2 къ стр. 223.

<sup>3)</sup> Уже самое заглавіе сочиненія даеть понять и воззрінія и пріємы автора. Воть оно: «Исторія вь память предъидущимь родомь, да незабвена будуть благодівнія Божія, иже поваза намъ Мати Слова Божія, отъ всей твари благословенная, приснодівня Марія, и како соверши обіщаніе свое къ преподобному Сергію, еже яко неотступна буду отъ обители твоен. Писано же бысть тояже великія обители живоначальныя Тройцы Сергієва монастыря келаремъ Аврааміємъ Шалицынымъ. И ныні всякъ возрасть да разумість и всякъ да приложить ухо слышати, како гріяль ради нашихъ попусти Господь Богъ нашъ праведное свое наказаніе отъ конецъ до конецъ всея Россіи, и како весь словенскій языкъ возмутися и вся міста по Россіи огнемъ и мечемъ поядены быша». Событія описаны отъ смерти Іоанна IV или собственно со смерти Феодора, т. е. съ 1598 г. до 1613 г.

н научные пріемы и отчасти знакомство съ научными пріемами науки другихъ странъ.

Степенная инига. Митрополить Кипріань—родомь сербь, человьть весьма образованный въ смысль греческаго образованія, задумаль внести научный пріемъ въ льтописное изложеніе событій. Завятый идеей государственняго развитія Россіи, онъ сталь излагать наши льтописныя извыстія по степенямь, т. е. по покольніямъ великихъ князей, при чемъ боковыя линіи князей и ихъ дела отступали на задній планъ. Этоть пріемъ настолько встрытиль сочувствія, что степенную книгу Кипріана продолжали въ XVI стольтій митрополить Макарій, при чемъ пріемъ Кипріана расширенъ,—внесены житія важныйшихъ лицъ. Посль Макарія степенную книгу по его пріемамъ продолжаль митрополить Аеанасій (1565—1568 г.) и другія, неизвыстныя лица. Въ иныхъ спискахъ она доведена до 1650 г. 1).

Сочиненіе А. Курбскаго. Большое русское образованіе, дополненное вліяніемъ Максима грека, а затімъ знакомство съ западно-русскими людьми и наконецъ польскими, выработали новаго писателя о русскихъ ділахъ въ лиці князя Андрея Курбскаго, извістнаго бітлеца въ литовско-польское государство отъ неистовствъ Іоанна IV (1563 г.).

Попавъ въ западную Россію въ разгаръ религіозной борьбы, когда православіе напрягало силы, чтобы охранить себя и отъ латинства и отъ протестантства, когда лучшіе западнорусскіе люди и во главѣ ихъ князь Константинъ Константиновичъ Острожскій поднимали въ этой борьбѣ знамя православной науки, Курбскій принялъ участіе въ этой борьбѣ, строго относясь даже къ ревнителянъ православія. Памятниками его участія въ этой борьбѣ остались его письма къ разнымъ лицамъ въ западной Россіи по дѣламъ вѣры, исторія флорентійскаго собора п переводъ нѣсколькихъ главъ изъ твореній Іоанна Златоустаго и Евсевія.

Но сильный духъ Курбскаго не удовлетворялся этою одном діятельностію. Онъ рвался къ своему родному востоку, которому изміниль и противь котораго позволиль себі даже позорнівниее діло,—поднималь оружіе вмісті съ поляками. Томимый тоскою и потребностію оправдаться, онъ вступиль въ раздражительную переписку съ своимъ тиранномъ Іоанномъ IV. Но недовольствуясь и этимъ, онъ взялся за боліве спокойное и важное діло,—написаль исторію

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Степенная книга изд. 1775 г.; указатель къ ней изд. Археограф. коммиссіей пъ 1883 г.



Іоанна IV. Личныя чувства автора къ описываемому лицу, конечно, не располагали его къ безпристрастію; но къ счастію, Курбскій сознаваль и не могь не сознавать, что пишеть передъ глазами современниковъ, которымъ извъстны всё важивйшія событія, имъ разсказываемыя. Кроміз того Курбскій такъ расшириль свою программу, что Іоаннъ въ ней занималь только видное, но не существенное місто. Онъ рішился изобразить ложную, по его мийнію, систему московскаго единодержавія, поэтому касается времень предшествовавшихъ и сообщаеть драгоційныя извістія о ділахъ Василія Іоанновича.

Иные изследователи и даже покойный Соловьевъ обвиняютъ Курбскаго въ томъ, что онъ отвергалъ самодержавіе и желалъ бы поворотить Россію къ уд'яльному порядку; но это обвиненіе совершенно несправедливо. Курбскаго можно обвинять развъ за тщеславіе своимъ княжескимъ происхожденіемъ и, можетъ быть, за некоторое увлечение значениемъ литовско-польской знати. Что же касается самодержавія, то напротивъ Курбскій его изображаеть въ такомъ светдомъ видь, какъ немногіе изображають его и теперь. По его мньнію, самодержецъ долженъ окружать себя лучшими людьми и пользоваться ихъ совътами. За удаление отъ этихъ людей и за приближение къ себъ дурныхъ людей, «ласкателей» Курбскій осуждаеть и Іоанна и его предшественниковъ. Известно, что Курбскій принадлежаль къ партіи Сильвестра и Адашева, которыхъ невозможно заподозрить въ подрывъ самодержавія, если върить дъламъ ихъ, а не обвиненіямъ Іоанна. Курбскій остался вірень этимъ своимъ вождямъ даже по самому щекотанвому для него вопросу, -- о земскомъ соборъ. Постоянно говоря о лучшихъ, нравственныхъ людяхъ, о важности для царя привязывать ихъ къ себъ и совъщаться съ ними, онъ однако не ръшался замкнуться въ этомъ, котя и лучшемъ, но все-таки ограниченномъ кругу. Онъ допускаль, что въ важныхъ случаяхъ нужно обращаться въ всенародному собранію, т. е., этотъ повидимому гордый аристократь признаваль не только самодержавіе, но и значеніе земскихъ соборовъ или, что тоже, признавалъ живую связь царя съ народомъ.

Поэтому уже можно судить, какъ важно сочиненіе Курбскаго о Іоаннъ IV, и какъ ненаучно изследованіе С. Горскаго о князъ Курбскомъ, въ которомъ отъ начала до конца обвиняется Курбскій и оправдывается Іоаннъ IV 1).

<sup>1)</sup> Жизнь и значеніе князя Курбскаго, 1858 г. Каз. Туть и свёдёнія о жизни Курбскаго.

Сочиненіе Курбскаго изложено съ замвчательною логичностію, связностію. Онъ знакомъ былъ съ учеными книгами и даже на внішнемъ изложеніи его отразилось вліяніе книгь, какія онъ въ своемъ вольномъ изгнаніи находилъ подъ руками, т. е. вліяніе книжнаго западно-русскаго языка и даже польскаго ').

Котошихинъ. Наконецъ, мы имъемъ отъ XVII въка сочиненіе, которое еще больше находится въ связи съ иностранными сочиненіями. Это сочиненіе другаго бъглеца изъ Россіи, подъячаго посольскаго приказа Котошихина, который, бъжавъ при Алексъв Михайловичъ въ Швецію, написалъ тамъ сочиненіе о Россіи <sup>2</sup>), найденное сперва въ 1837 году въ шведскомъ переводъ въ стокгольмскомъ государственномъ архивъ, а затъмъ въ слъдующемъ 1838 г. въ библіотекъ упсальскаго университета въ русскомъ подлинникъ. Издано оно уже въ двухъ изданіяхъ археографической коммиссіей <sup>3</sup>).

Въ этомъ сочиненіи высказалось явное подражаніе иностраннымъ писателямъ о Россіи, или, точніве сказать, изложено то, что прежде всего нужно было знать о Россіи иностранцамъ, т. е. обыденный складъ русской государственной жизни—учрежденія, сословія, порядокъ веденія діль 4).

<sup>1)</sup> Жизнь князя Курбскаго и окружавшія его вліянія въ западной Россіи (въ нынъшней волынской губ., именно въ Ковлъ), исполненныя великихъ треволненій, издожены съ документами въ изд. кіевской археографической коммиссіи подъ заглавіемъ: Жизнь князя Курбскаго, 2 части. 1849. Сочиненія князя Курбскаго изданы Устриловымъ подъ заглавіемъ: Сказанія князя Курбскаго. Было три изданія, последнее 1865 г., первое 1833 г., второе 1843 г. 3) Къ русскому подлинивку сделана приписка: Григорія Карпова Котошихина польскаго приказа подъячаго, а потомъ Александромъ Селицкимъ зовожаго, работы въ Стохолмъ 1666 и 1667 г. (Пред. къ 2 изд. 4 стр.). В) Археографическая коммиссія предпринимаетъ новое изданіе сочиненія Котошихина 4). Въ предисловін въ шведскому переводу Котошихина есть свъдънія о томъ, что заставило написать это сочиненіе. «Первая мысль и желаніе-говорится тамъ-описать правы, обычан, законы, управленіе и вообще настоящее состояніе своего отечества родилась у него тогда, накъ онъ во время бъгства своего изъ Россіи, посъщая разныя области и города (Польшу, Любекъ, Нарву), имъль случай замъчать въ нихъ отличное отъ Московіи устройство политическое, преимущественно же въ той странь (Швеціи), въ которой онъ остался на постоянное жительство. Важитишею же побудительною причиною къ продолжению уже начатаго имъ труда служило ободреніе государственнаго канцлера, высокороднаго графа Магнуса Гавріила Деля-Гарди, который, узнавъ острый умъ Селицкаго и его особенную опитность въ политикъ, далъ ему средства и возможность окончить начатый трудъ» (Предисл. стр. 11-12). Недавно въ Запискахъ академіи наукъ (за 1882 г.) появилось изследование о Котошихине Я. К. Грота, во многомъ изменяющее митие объ этомъ бытлецт изъ Россіи.

Сочиненіе Котошихина излагаеть свёдёнія, напримёръ, о царскомъ родё, царскихъ чиновныхъ людяхъ, о титлахъ, какъ царь пишеть къ которому потентату, о послахъ, гонцахъ, о дворцахъ, приказахъ, о земляхъ, подчиненныхъ московскому государству, о воинскихъ сборахъ, о торговлё, о житіи бояръ.

Это описаніе установившагося строя русской жизни тімь особенно важно, что, какъ мы уже говорили, русскіе историческіе свидівтели этимъ дівломъ мало занимались, а иностранцы многаго не знали и не понимали. Описаніе русскаго человіка, да еще служилаго, дьяка, восполняеть и поправляеть недочеты вышеуказанныхъ писателей. Есть въ этомъ сочиненіи важныя вещи и изъ политической исторіи, какъ, наприміръ, объ ограничительныхъ условіяхъ власти Михаила Федоровича. Къ сожалівнію, и этоть писатель, даже еще боліве Курбскаго, настроенъ былъ дурно относиться къ своему отечеству. Онъ изміняль ему еще въ то время, когда состояль на службі въ Москві. Это весьма важно знать при оцінкі достовірности повіствованія о Россіи Котошихина.

Домострой Сильвестра. Къ разряду русскихъ сочиненій, изображающихъ обыденный строй жизни, но еще съ болье внутренней стороны, принадлежитъ и другое, болье раннее сочиненіе. Это извыстный домострой Сильвестра, первыйшаго совытника Іоанна ІV въ лучшія времена его парствованія и образованными сочиненіями. По глубоко выбышемуся въ наше общество отчужденію отъ нашей старой жизни и непониманію ея, Домострой Сильвестра позорится передъ каждымъ покольніемъ учащихся, какъ кодексъ жестокихъ, позорныхъ правилъ и порядковъ жизни, и, такимъ образомъ, еще боліе закрыплется и это отчужденіе, и это непониманіе. Къ сожальнію, дурное мизніе о Домостроь Сильвестра находить себы подкрыпеніе и въ наукъ русской исторіп, между прочимъ, и въ исторіи Соловьева, по мизнію котораго, матеріальная польза, выгода лежать въ основы возврыній Домостроя.

Въ настоящее время даже это мивніе Соловьева не можеть выдержать научной критики, а твить болве мивніе о жестокости правиль Сильвестра. Теперь уже извістно, что Домострой выработывался у насъ віками и что Сильвестръ даль ему только свою редакцію. Какъ въ жизни восточно-русскаго человіка, такъ и въ Домострої сказалась домовитость, практицизмъ. Сказалась въ немъ и суровость восточно-русской жизни, выразившаяся особенно въ отношеніяхъ отца къ сыну,—въ сокрушеніи отцомъ реберъ сына по слову Іисуса сына

Сирахова. Но чтобы понять эту суровость, нужно знать смыслъ нашего стараго учрежденія-мъстничества, нужно вспомнить, какое значеніе у нась въ московскія времена им'яль родь, какая была страшная отвътственность каждаго за честь рода, -- отвътственность не только общественная, но и передъ государствомъ, которое за преступленіе одного члена казнило всю семью и даже весь родъ. При такомъ порядкъ вещей власть старшаго, власть главы семейства должна была быть вооружена сильными средствами, и если Сильвестръ эти средства береть только у Інсуса сына Сирахова, то это скорве можеть показывать его стараніе заслонить тяжелое д'яло сильнымъ авторитетомъ, а не его личное жестокосердіе. Что Сильвестръ дъйствительно стояль на пути лучше устроить дёла, что онъ сознаваль это лучшее и неръдко поднимался высоко надъ воззрвніями современнаго ему общества, это видно не только изъ его наставленія бить жену легонько, безвредно и не при людяхъ, что при тогдашнемъ обычав бить всвхъ сверху до низу и при тогдашней наклонности особенно нещадно бить слабаго значило слишкомъ много '); но особенно ясно видно изъ того, что, по тому же Домострою, Сильвестръ отпустиль на волю всёхъ своихъ рабовъ и они у него жили по собственной воль, какъ свободные люди <sup>2</sup>).

Одна эта особенность Домостроя, несомивно принадлежащая Сильвестру, достаточна для того, чтобы относиться къ этому памятнику съ великимъ вниманіемъ и судить о воззрвніяхъ его автора или точиве редактора съ великою осторожностію <sup>3</sup>).

Справочный матеріаль въ нашей старой литературть. По мъръ того, какъ умножались частныя попытки прагматическаго изложенія событій нашего прошедшаго, въ нашей русской государственной средъ болье и болье накоплялся богатый справочный матеріаль, необходимый для научнаго изложенія историческихъ событій.

<sup>1)</sup> Рядомъ съ указаніемъ бить легко, наединь, говорится: а про всякую вину по уку и по лицу не бити, ни кулакомъ подъ сердце, ни пинкомъ, ни посохомъ пе колоти, никакимъ желъзнымъ, ни деревяннымъ не бити. Стр. 100. 2) Работныхъ свонхъ всъхъ свободихъ и надълахъ; и иныхъ (от?) окупихъ изъ работы на свободу попущахъ. И всъ тъ работные наши свободны, и добрыми домами живутъ, яко видищи, молятъ за ны Бога и доброхотаютъ намъ всегда, а кто забылъ насъ,—Богъ его проститъ во всемъ. А нинъ домочадци наши всъ свободит живутъ у насъ по воли. (Далъе—описаніе, сколькихъ Сильвестръ вывелъ въ люди; изд. Яковлева, стр. 150.) 3) Литература о Домостров—у Порфирьева, 516—17. Свътское содержаніе въ Домостров начинается съ 15 главы. Всъхъ главъ 64 и прибавочныя статьи о яствахъ и брачн. празднованіи. Новъйшее изданіе—В. Яковлева. 1867 г. и въ чт. москов. общ. ист. и древн. 1881, кн. ІІ и 1882, кн. І.

Мы видели, какъ уже въ нашихъ летописяхъ чаще и чаще попадаются справочныя вещи въ видъ каталоговъ ісрархическихъ. списковъ государей своихъ и чужихъ. Въ XVII въкъ, когда въ Москве сильно развились приказы и забирали въ свой кругъ боле и болье дыла Россіи, потребность въ справочныхъ вещахъ еще болье усилидась. Естественно явившіяся при этомъ справки съ прежними дълами и описи дълъ составляли важное пособіе для булушихъ историческихъ трудовъ. Благодаря приказной помъть на обороть грамоты митрополита Кирилла въ Новгородъ по поводу распри новгородцевъ съ княземъ Ярославомъ Ярославичемъ въ 1720 г. мы узнаемъ необывновенной важности факть, что новгородцы уже тогда признавали участіе татаръ въ избраніи ихъ князя 1). Или: благодаря одной прибазной справкъ мы узнаемъ, что уже при Алексът Михайловичъ былъ переводъ крепостныхъ крестьянъ съ ихъ земли 2). Еще боле широкое значеніе им'яли изв'ястныя уже намъ писцовыя книги, а также д'яла и записи помъстнаго приказа, мъстническія діла, разряды, выходы государей, родословныя книги в). Наша допетровская Русь имъла и большой географическій трудь, — такъ называемую Книгу большаго чертежа, при которой быль и самый чертежь, который въ 1627 г. быль сделань вновь. Это быль своего рода почтовый дорожникь и почтовая карта при немъ, -- весьма нужныя для государства справочныя изданія при посылкі чиновных лиць і. Чертежь затерялся, а книга этого чертежа сохранилась и издана въ 1846 г. Спасскимъ. Въ географическомъ обществъ былъ поднятъ вопросъ о возстановленіи большаго чертежа по книгь его; назначена была даже премія; но первый опыть, сделанный Куклинскимь, показаль, что это дело болье трудное и требуеть больших предварительных изследованій. Изсявдованіями этими и занялся членъ географическаго общества Огородниковъ и изследовалъ уже большую часть севера Россіи. Изследованія его печатаются географическимъ обществомъ.

Подобныя описанія и чертежи къ нимъ составлялись въ XVII вѣкъ и касательно сибирской страны, возобновлявшіеся и пополнявшіеся и посолько разъ. Замѣчательнѣйшую работу въ этомъ родѣ представ-

<sup>4)</sup> Разсказы И. Д. Бълнева, кн. 2, стр. 378. 2) Крестьяне на Руси, сочиненіе Н. Д. Бълнева, стр. 165—6, по изд. 1860 г. 3) Самое лучшее и полное перечислевіз памятниковъ этого рода, а также подробное указаніе того, что изъ нихъ издано у Бестужева-Рюмина, вторая половина отдѣла: акти, съ 102 по 108 стр. 4) У Буткова Оборона Нестора, стр. 456, примѣч. 52, указываются акти изъ временъ 10 ина III (см. также ак. арх. экспед. т. 1, №№ 336 и 337), въ которихъ упоминя тся о чертежахъ или географич. картахъ. См. также у Татищева, т. 1, стр. 506.

ляеть Чертежная книга сибирской земли, составленная тобольскимъ боярскимъ сыномъ Семеномъ Ремезовымъ (окончена 1701 г.) и изданная археографической коммиссией въ 1882 г. Къ сожальнию, въ предисловін археографической коммиссіи опредъляется значеніе этой книги словами академика Миддендорфа, въ которыхъ почтенный академикъ выставляеть на видь собственно несовершенства ея по математической географіи и недостаточно ясно видить достоинства ея, составляющія по истин'я славу русских в колонизаторовь и чиновных в людей, совокупными трудами которыхъ въ этой книгв и на самыхъ чертежахъ собраны богатышія данныя для топографіи, флоры, особенно фауны, этнографіи и торговли, и не только въ сибирской странь, но и въ великой Перми и въ прикаспійской страні, такъ что въ трудів Ремезова мы имфемъ, вфроятно, и частицу утраченнаго Большаго чертежа. Указанія на эти опыты сдёланы въ предисловіи къ Чертежной книги Ремезова и изъ самой этой книги видно, что матеріалъ ея собирался много льтъ.

Московскій посольскій прикавъ тоже увиділь нужду для своихъ цілей сділать сводъ нужныхъ свідіній, и сводъ этоть еще ближе примыкаєть къ научной обработкі нашей науки. Извістный Матвісевъ при содійствій дьяковъ составиль: «Государственную большую книгу, описаніе великихъ князей и царей россійскихъ, откуду корень ихъ государей изыде и которые великіе князи и цари съ великимижъ государы окрестными съ христіанскими и мусульманскими были въ ссылкахъ и какъ великихъ государей именованія и титлы писаны къ нимъ; да въ той же книгі писаны великихъ князей и царей и вселенскихъ и московскихъ патріарховъ и римскаго папы и окрестныхъ государей всіхъ персоны и гербы». Хранится въ моск. арх. иностран. діль.

Кромѣ дѣлъ посольскаго приказа для этой вниги давно подготовлялся матеріалъ въ нашей древней исторической литературѣ. Еще въ нѣкоторыхъ лѣтописяхъ мы находимъ списки окрестныхъ государей. Въ хронографахъ, особенно составленныхъ въ XVII вѣкѣ, сообщаются уже не списки, а историческіе отрывки о разныхъ государствахъ, особенно болгарскомъ, сербскомъ, чешскомъ, польскомъ, литовскомъ.

Весь этотъ матеріалъ естественно вызывалъ желаніе составить и свою, русскую исторію въ связномъ, научно обработанномъ видѣ. Изъ хронографовъ же видно, что такое желаніе дъйствительно было. Оно выразилось и въ нѣсколькихъ отдѣльныхъ опытахъ.

Исторія Гриботдова. Во второй половин XVII віка, при томъ же Алексть Михайловичь, въ приказной средь явилась мысль напи-

сать и исторію Россіи. За это взядся дьякъ разряднаго приказа, Өеодоръ Грибойдовъ, и написаль сочиненіе подъ заглавіемъ: Исторія сирічь повість или сказаніе вкратці о благочестно державствующихъ
и свято пожившихъ боговінчанныхъ царяхъ и великихъ князьяхъ,
иже въ россійстій земли богоугодно державствующихъ, наченьши отъ
святаго и равноапостольнаго князя Владиміра Святославича... Сочиненіе написано въ 1669 г. Разсказъ сначала доведенъ быль до объявленія наслідникомъ Алексія Алексіевича, а впослідствіи онъ продолженъ до вступленія на престоль Өеодора Алексіввича.

Сочинение Грибовдова удостоимось особаго внимания. Книга его взята была на верхъ, т. е. къ царю (Алексвю Михайловичу) и авторъ получиль за нее награду: 40 соболей, да въ приказъ 8 р. денегь, атласъ, камку, да придачи къ помъстному окладу 8 четей 10 руб. !). Вниманіе выразилось и со стороны русскаго общества тамъ, что книга Грибоћдова переписывалась и сохранилась въ нъсколькихъ спискахъ. Но отъ потомства Грибовдовъ не можеть получить никакой похвалы. Его исторія одно напыщенное восхваленіе съ пропускомъ всего, что не подходить подъ эту задачу. С. М. Соловьевъ читалъ эту исторію 2) и приводить нёсколько образцовъ историческаго разсказа Грибоёдова. Воть одинъ изъ нихъ-характеристика Іоанна IV и его времени: «житіе благочестно им'я и ревностію по Боз'я присно препоясуясь и благонадежныя победы мужествомъ окрестныя многонародныя царства пріять, Казань и Астрахань и Сибирскую землю. И тако россійскія вемян держава пространствомъ разливащеся, а народи ея веселіемъ ликоваху и побъдныя хвалы Богу возсылаху» 3).

Впрочемъ, ниже мы увидимъ, что требованія и современниковъ этого труда были выше не только его, но и нижеслѣдующаго, несравненно болъе научнаго труда.

Весьма въроятно, что этотъ жалкій плодъ приказной среды, созрѣвшій среди неисчерпаемыхъ сокровищъ историческаго знанія, пошель бы въ ходъ и явился бы въ печати, какъ первый русскій историческій опыть; но онъ быль задавленъ и отстраненъ другимъ трудомъ, вышедшимъ изъ совершенно другой среды—изъ ученой кіевской среды, спустя пять лѣтъ послѣ появленія исторіи Грибоѣдова. Это такъ называемый Синопсисъ, приписываемый Иннокентію Гизелю, кіевопечерскому архимандриту, изданный въ первый разъ въ 1674 году.

Описаніе Румянцевск. музея № LXXXIII. <sup>3</sup>) Въ описаніи Румянцевскаго музея ніть выписокъ изъ этой исторін, а только предисловіе и послівсловіе.
 3) Соловьевъ, т. 13, стр. 188.

Любовь къ исторіи давно развивалась въ западной Руси или просто Руси, какъ ее въ старину звали. Въ древнемъ русскомъ государственномъ средоточіи довольно много совершено великихъ дѣлъ и явилось не мало великихъ людей, чтобы народная память могла не обращаться къ этимъ дѣламъ и людямъ. Мы видѣли, что достойная дань южнорусскому прошедшему воздана была еще въ ипатьевской лѣтописи, выдающейся изъ ряда другихъ лѣтописей особеннымъ вниманіемъ и сердечнымъ отношеніемъ къ проявленіямъ народнаго русскаго духа. Времена послѣ татарскаго нашествія, времена оторванности отъ восточной Россіи, еще болѣе изощряли эту память, потому что все лучшее, чѣмъ могла жить западная Русь подъ властію Литвы а затѣмъ Польши, было въ ея старомъ прошедшемъ.

Какъ велика была здёсь любовь къ своему старому прошедшему, это яснёе всего можно видёть изъ слёдующаго случая. Когда Хмёльницкій въ 1648 году призываль западнорусскій народъ возстать противъ поляковъ, то онъ въ своемъ универсалё счелъ нужнымъ вспомнить и о самыхъ древнихъ русскихъ временахъ,—о временахъ савроматовъ и руссовъ, славныхъ и въ Азіи, о томъ, какъ поляки, составлявшіе съ ними едино, отдёлились, забрались за Вислу къ Одеру, надёлали много разбойническихъ бёдъ другимъ народамъ и какъ, повернувшись назадъ, захватили беззаконно русскія области. А если обратить вниманіе на то, что этотъ универсалъ имъ́етъ не мало варіантовъ, то станетъ очевиднымъ, что не одинъ какой либо книжникъ прихотливо заговорилъ съ народомъ о русскихъ древностяхъ, а многіе книжники старались удовлетворить потребности народа перенестись къ своему родному прошедшему и воодушевиться доблестью его лучшихъ представителей.

Къ сожальнію, эта потребность знать свое прошедшее сильно затруднялась постепеннымъ оскудьніемъ въ западной Россіи русскихъ историческихъ памятниковъ и наплывомъ польскихъ льтописныхъ извъстій. Съ другой стороны, іезуитская система образованія, которой стали подражать въ кіевской академіи и за ней въ другихъ западнорусскихъ школахъ, пренебрегала историческимъ знаніемъ. Но, не смотря на всь эти препятствія, потребность въ западной Россіи знать свою исторію нашла себь выходъ.

Такія крупныя событія, какъ хитрое, насильственное соединеніе западной Россіи съ Польшей въ 1596 г. или такъ называемая унія Литвы съ Польшей, затімъ унія церковная 1596 г. и наконецъ народное движеніе противъ Польши, завершившееся присоединеніемъ Малороссій къ восточной Россіи и малороссійскою войной, способны

были преодольть всь преграды—оскудные русских исторических источниковь, наплывь польской исторической литературы и даже подавляющее вліяніе ісзуитской школьной системы.

Въ XVI и XVII столътіяхъ въ западной Россіи многіе книжники занимались ипатієвской льтописью, видоизмъняли ее, продолжали и обставляли извъстіями изъ польскихъ хроникеровъ.

Въ 1670 году переработка ипатіевской дітописи завершилась составленіемъ летописнаго свода, известнаго подъ именемъ густынской летописи, въ которой везде показаны на поляхъ сличенія и дополненія текста нпатієвской літописи съ польскими хроникерами-Длугошемъ, Бъльскимъ, Стрыйковскимъ, Кромеромъ. Съ вакими мыслями и чувствами обращались къ своему делу эти книжники, это яснье всего можно видьть изъ замычательнаго предисловія къ густынской летописи, составленнаго списателемъ ея іеромонахомъ Михаиломъ Лосицкимъ. «Прирожона есть, говоритъ Лосицкій, якаясь хуть и милость (любовь) противко отчизна своей жадному (каждому) человакови, которая кождого не иначей едно яко магнесъ (магнить) железо такъ до себе потягаеть, що оный поэта грецкій Гомерусь ясне до ихъ въ своемъ текств выразиль, же ни о що недбаючи кгды быль отъ родства своего отдаленый презъ (чрезъ) поиманье и южъ (ужъ) ся вермути не моглъ, прагнулъ (желалъ) видъти наветь (даже, хотя бы) дымъ своей отчизны. Такъ и сіе (сіи) авторове вройники (хроники, льтописи) сей россійское любо (хотя) были людии смертелными (смертными) и знали запевне (навърное), же смертію закрочити (закончить) мусять (должны), прироженою милостію противке отчизны своей зняты будучи, прагнули того, абы и по ихъ зейстю (кончина) посладнему роду не были прошлые речи (дела, событія), а мяновите народови россійскому скритые...» 1).

Этимъ же діломъ и, віроятно, въ связи съ нимъ сталъ тогда же заниматься учитель кіевской академіи и затімъ игуменъ кіевскаго Михайловскаго монастыря, Оеодосій Сафоновичъ, который въ 1672 г. окончилъ сочиненіе подъ заглавіемъ: Хроники зъ літописцевъ стародавнихъ, зъ святаго Нестора печерскаго и иншихъ, также зъ хроникъ польскихъ о Русіи, отколь Русь почалася, и о первыхъ князехъ русскихъ и по нихъ дальшихъ наступуючихъ князехъ и о ихъ ділахъ.

Сафоновичъ тоже быль преникнуть великою любовію къ родинь. Въ предисловін къ своему труду онь говорить: «Съ Русіи уро-

<sup>4)</sup> Полн. собр. лът. т. 2, стр. 233.

дившеся въ въръ православной, за слушную ръчь почиталемъ (считалъ), абы въдалъ самъ и иншимъ русскимъ сыномъ сказалъ отколь Русь почалася и якъ панство (государство) русское за початку (сначала) ставши до сего часу идетъ. Кождому бовъмъ (ибо) потребная естъ ръчь (вещь) о своей отчизнъ знати и иншимъ пытающимъ сказати, бо своего роду не знаючихъ людей за глупыхъ почитаютъ. Що теды изъ розныхъ лътописцовъ русскихъ и хроникъ польскихъ вычиталъ, тое пишу» 1.

Сафоновичь имъль въ виду удовлетворить народной потребности знать свою исторію и потому изложиль свой разсказъ на тогдашнемъ явыкъ западно-русскихъ книжныхъ людей. Въ основъ его разсказъ лежить, какъ и въ густынской лътописи, лътопись инатіевская, но онъ не только обставляеть ее польскими извъстіями, а приводить все въ научную систему. Доводить онъ свой разсказъ до конца тринадцатаго въка, т. е. до того времени, какимъ оканчивается и ипатіевская лътопись.

Въ разныхъ спискахъ этой лътописи есть много прибавочныхъ статей. Съ большею въроятностію можно заключать, что автору хроники принадлежать тъ прибавочныя статьи, которыя находятся въ спискъ Толстовскомъ, какъ матеріалъ для дальнъйшей работы, напримъръ о мамаевомъ побоищъ, о раздъленіи митрополіи и о позднъйшей судьбъ Кіева.

Хроника Сафоновича и приложенные къ ней матеріалы подвергись въ первые же годы после ен окончанія весьма важной переработке въ Кіеве же. Неизвестно, однако, самъ ли бывшій тогда ректоръ кіевской академіи и затёмъ кіевопечерскій архимандритъ Инновентій Гизель занядся этимъ деломъ, или подъ его наблюденіемъ исполнили это другіе. Западно-русскій книжный языкъ хроники Сафоновича заменнъ общерусскимъ, ближе подходящимъ къ церковнославянскому. Такимъ образомъ, хронике этой приданъ общерусскій характеръ. Затёмъ въ хронику внесено не мало новыхъ научныхъ изследованій и прибавленій и все это издано подъ новымъ названіемъ—Синопсисъ.

Синопсисъ заключаетъ въ себъ обширнъйшее изслъдованіе о происхожденіи славянъ, гдъ, между прочимъ, помъщена и басня о происхожденіи славянъ отъ библейскаго Мосоха, для болье удобнаго объясненія Москвы, москалей и, очевидно, для большей славы ихъ. Затъмъ, главное вниманіе автора сосредоточивается на Кіевъ, о проис-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Словарь Евген. подъ словомъ Өеодосій Сафоновичъ.

хожденіи котораго онъ тоже много распространяется. Собственно систематическая исторія въ Синопсисв заканчивается нашествіемь татаръ или первымъ временемъ татарскаго ига, послів чего авторъ переходить къ описанію куликовской битвы и сообщаетъ списокъ князей сіверныхъ и южныхъ. Даліве, онъ обращается опять къ исторіи Кіева и описываетъ состояніе его подъ властію татаръ и Литвы. Такъ какъ съ этимъ временемъ совпадаетъ смута изъ-за разділенія русской митрополіи на восточно-русскую и западно-русскую, то авторъ излагаетъ исторію и церковныхъ діль того времени, именно, перенесеніе митрополіи на сіверо-востокъ Россіи, разділеніе ея и учрежденіе патріаршества. Наконецъ, онъ опять излагаетъ исторію Кіева при Алексів Михайловичів, т. е. возвращеніе Кіева подъ власть Россіи и начало войны съ турками изъ-за Малороссіи.

Въ позднъйшихъ изданіяхъ продолжена исторія Кіева при Осодоръ Алексъевичь, т. е. собственно продолжена исторія турецкой войны, и прибавлены: краткое описаніе русскихъ княжествъ, каталогъ іерархическій, списки чиновныхъ малороссійскихъ людей, списки князей московскихъ, королей польскихъ, татарскихъ владѣтелей. Синопсисъ въ первый разъ изданъ, какъ мы уже замѣтили, въ 1674 году, а затѣмъ, издавался много разъ,—до 30. Послѣднее изданіе сдѣлано въ 1836 г.

Въ матеріальной своей части Синопсисъ поражаетъ своею зависимостію отъ польскихъ хроникеровъ, которыхъ онъ и указываетъ подобно автору густынской лётописи; но по направленію это—тоже чисто русская, патріотическая книга. Въ ней нётъ такого искаженія фактовъ и такой напыщенности, какъ у Грибойдова, но слава и честь Россіи были очень дороги и для авторовъ Синопсиса, и они ихъ защищали съ такимъ же усердіемъ, какъ Грибойдовъ, но съ несравненно большимъ благоразуміемъ и научностію, чёмъ и объясняется то, что Синопсисъ совсёмъ заслонилъ псторію Грибойдова и сталъ надолго учебною книгой русской исторіи.

Есть основаніе думать, что еще до Петра требованія русскихъ иміть исторію своей страны шли гораздо дальше и исторіи Грибоідова и Синоисиса. Въ одной рукописи императорской публичной библіотеки ') сохранились матеріалы для исторіи Россін, весьма широко задуманной. Въ предисловіи къ этимъ матеріаламъ говорится, что со-

¹) IV, F, 159. По каталогу рук. графа Толстого. Отд. 1, № 237. Предисловие къ этой истории напечатано въ приложения къ сочин. Е. Е. Замисловскаго— Царствование Осодора Алексвевича, прилож. IV, стр. XXXV.



ставленіе этой исторіи предпринято по повельнію царя Өеодора Алексѣевича, высказывается сожальніе, что у насъ ньть печатной исторіи, и излагаются весьма основательныя понятія объ исторіи, ея связности, правдивости и т. п.

Составитель этихъ матеріаловъ зналъ и исторію Грибовдова, изъ которой онъ приводить указанное заглавіе, и Синопсисъ, изъ котораго онъ приводитъ статью о Мосохв, называя Синопсисъ сокращеннымъ кіевскимъ летописцемъ, т. е. переводя по русски это греческое названіе. Къ сожальнію, вмёсто связной, стройной, хорошо имъ понимаемой исторіи, онъ составилъ сборникъ отрывочныхъ и чужихъ статей изъ польскихъ хроникъ—Стрыйковскаго и Кромера, изъ Синопсиса, Степенной книги, внесъ сказаніе о взятіи Царьграда, о флорентійскомъ соборв и древнія летописныя известія со времени плена у татаръ Василія Темнаго до смерти Өеодора Ивановича.

По этимъ отрывкамъ можно догадываться, что собирателя этихъ матеріаловъ занимали двѣ задачи: во-первыхъ, побольше раскрыть древнѣйшія времена русской жизни до призванія князей и, во-вторыхъ, пополнить Синопсисъ событіями изъ исторіи восточной Россіи. Послѣдняя задача, какъ увидимъ, занимала и въ петровскія времена. Неизвѣстныя обстоятельства остановили работу автора предисловія на этихъ матеріалахъ, или кто либо другой подобралъ къ этому предисловію матеріалы, далеко не отвѣчающіе задачамъ, выставленнымъ въ немъ.

Такимъ образомъ, еще задолго до петровскихъ преобразованій у насъ выработывались самобытно пріемы научнаго изложенія исторіи и выразились даже въ такомъ талантливомъ сочиненіи, какъ исторіи Іоанна IV Курбскаго, въ такомъ отвѣчающемъ потребностямъ времени систематическомъ изложеніи исторіи, какъ кіевскій Синопсисъ, и даже въ такомъ широкомъ замышленіи написать прагматическую исторію, какое высказано въ предисловіи къ исторіи по предначертанію царя Феодора Алексѣевича.

## ГЛАВА У.

## Время Петровское.

Время Петровское, основное начало котораго быль разрывь съ прошедшимъ, провело это начало и въ область изученія исторіи Россіи. Повидимому, и въ этой области все старое должно было быть брошено и должно было начаться новое. Такъ и смотрять у насъ

многіе, и даже такой серьезный ученый, какъ профессоръ Бестужевъ-Рюминъ въ своемъ курст исторіи ведетъ научную разработку русской исторіи только со времени Петра и даже отцомъ русской исторіи при- / знаеть иноземца ближайшихъ посліт петровскихъ временъ, извістнаго уже намъ Миллера—академика и русскаго исторіографа.

Въ дъйствительности было иначе. Съ петровскихъ временъ мы видимъ два направленія въ разработкъ русской исторіи. Старое направленіе упорно и долго продолжается, и для него Синопсисъ служить руководящимъ трудомъ. Новое направленіе поражаетъ сначала совершенною безжизненностью, а затъмъ неестественнымъ направленіемъ въ область отдаленныхъ, малоплодныхъ изслъдованій о призваніи князей, изслъдованій, приносившихъ одну пользу—ознакомленіе съ общими научными пріемами науки. Наконецъ, оба эти направленія иногда объединялись и сила русскаго чувства и русскаго таланта выражалась въ такихъ историческихъ трудахъ, въ которыхъ совмъщались и русское пониманіе дъла и западно-европейская научность.

Разрывъ Петра съ прошедшимъ былъ великимъ ударомъ и для изученія русской исторіи, и последствій этого удара не могь исправить даже геній нашего преобразователя.

Заботы Петра о составленіи русской исторіи. Дьякъ временъ Алексѣя Михайловича Грибоѣдовъ, какъ видно по всему, самъ взялся за посильное составленіе русской исторіи и самъ нашелъ для нея матеріалы. Дьякъ временъ Петра—синодальный справщикъ Поликарновъ получилъ въ 1708 г. приказъ взяться за такой же трудъ, получилъ громадныя средства для этого—собранныя тогда лѣтописи; получилъ даже указку—исправить и дополнить кіевскій Синопсисъ; но изъ всего этого не вышло русской исторіи, не смотря на несомнѣнную даровитость и трудолюбіе Поликарпова. Что-то составленное Поликарповымъ признано было неблагоугоднымъ ').

Петръ затъмъ съузилъ задачу, — желалъ имъть просто краткую сводную лътопись. Но и эта скромная задача плохо давалась. Въ 1719 г., въ канцеляріи Головкина составлено было извлеченіе изъ Степенной книги; но оставлено безъ вниманія 2). Взялся поправить дъло извъстный Оеофанъ Прокоповичъ и въ 1720 г. издалъ Родословную роспись князей и царей. Но выпла эта роспись не лучше вышеуказаннаго канцелярскаго труда. Объ ней мътко и совершенно справедливо замътилъ черниговскій архіепископъ Филареть: «Родословная роспись

<sup>1)</sup> Исторія Россін Соловьева т. 16, стр. 18 и 316; Наука и литература при Петрі, Пекарскаго, т. 1, стр. 317. 2) Исторія Россін Соловьева т. 16, стр. 316.

князей и царей, Спб. 1720 г., по отзыву сочинителя, стоившая ему многихъ трудовъ, сама по себъ ничего не стоитъ» 1).

Въ 1722 г. Петръ поручилъ оберъ-прокурору Скорнякову-Писареву сочинать книгу лътописецъ, въроятно, тоже сводную лътопись; но и изъ этого порученія ничего не вышло <sup>2</sup>).

Манкіевъ. И тімъ печальнію была эта новая неудача, что въ то время уже существоваль новый трудь по русской исторіи, даже согласный съ тіми требованіями, какія предъявляль Петръ Поликар-пову,—трудь даже посвященный Петру; но ніть основанія думать, чтобы онъ стояль въ какой либо прямой связи съ заботами Петра о русской исторіи 3). Напротивъ, есть основаніе думать, что онъ явился по частному, личному почину и несомнітно находился въ тісной связи съ старою русскою историческою работою, именно съ Синопсисомъ. Это—сочиненіе, подъ ваглавіемъ. Ядро россійской исторіи Оно приписывается русскому послу въ Швеціи, князю Хилкову, но въ дійствительности составлено его секретаремъ Манкіевымъ или Манківевымъ. Въ 1715 г. трудъ этотъ уже быль оконченъ 4).

Манкіевъ, какъ это и признано, несомивню быль малороссъ, и еще болве, чвмъ авторы Синопсиса чувствовалъ потребность искать себъ отрады въ прошедшихъ судьбахъ родины. Онъ вмъсть съ Хилковымъ быль въ плену въ Швецін во время северной войны. Въ этомъ томительномъ уединеніи онъ занялся исправленіемъ и дополненіемъ кіевскаго Синопсиса. Манкіевъ старался снять наслоеніе въ Синопсисв польских известій и заменить ихъ русскими летописными. Но кроме того, онъ выдвинулъ исторію московскаго единодержавія, т. е. продолжилъ прагматическое изложение Синопсиса после татарскаго нашествія, и довель свою исторію по однимь спискамь до 1670 г., по другимъ, и въ печатномъ изданіи, до 1712 г. Всв эти исправленія и дополненія авторъ выполниль съ замічательнымь знаніемь русскихь літописей, и, еслибы это сочиненіе сділалось извістнымъ во-время, то, безъ всякаго сомнанія, оно и вытаснило бы Синопсись, и содайствовало бы болье быстрому развитію нашей науки. Но надъ нимъ, какъ и надъ другими русскими трудами, тяготело иноземное разумвніе нуждъ Россіи. Сочиненіе Манкіева издано было только въ 1770 г.

<sup>4)</sup> Обозрѣніе духови. литературы арх. Филарета, т. 2, стр. 22. ³) Наука и литература при Петрѣ. Пекарск. т. 1, стр. 319. № Въ посвящени говорится, что этотъ трудъ вызванъ велечіемъ дѣлъ Петра. 4) Посвященіе Петру подписано этимъ годомъ. Архивъ Калачева.—1 т. 2-я книга, стр. 4. Описаніе Румянц. музея, № ССLXX.

Труды Байера. Русскою исторіей, какъ и всею русскою жизнію, овладівнами боліве и боліве иноземцы. Въ начертанной Петромъ, но открытой послів его смерти, академіи наукъ двигателемъ изслівдованій минувшихъ судебъ Россіи поставленъ быль вімецъ Байеръ—человійсь великой западно-европейской учености, но совершенный нев'яжда въ области русской исторической письменности, не ознакомившійся даже съ русскимъ языкомъ.

При такихъ условіяхъ ученому исторіографу можно было работать только въ области глубочайшихъ русскихъ древностей или, точнъе сказать, не русскихъ, а древностей съверныхъ народовъ. Тутъ только могла найти себъ приложеніе громадная эрудиція ученаго нъмца. Байеръ дъйствительно и не мало сдълалъ въ этой области. Такъ, онъ написалъ изслъдованіе о древней географіи Россіи и сосъднихъ странъ изъ сочиненій съверныхъ писателей; о географіи Константина Багрянороднаго; о начаткъ и дре внихъ пребывалищахъ скиеовъ и, наконецъ, знаменитое сочиненіе о призваніи князей, т. е. о происхожденіи русской государственности и русской культуры изъ норманскаго, т. е. германскаго міра ').

Этотъ результать научных изследованій отвечаль основному плану петровских преобразованій; но онъ быль еще более результатомъ немецких національных вожделеній касательно Россіи. Что же касается научности этого результата, то, какъ увидимъ ниже, ея здёсь было меньше всего при всемъ богатстве ученыхъ пріемовъ Байера. Результать этотъ быль даже крайне вреденъ наукъ русской исторіи, потому что авторитетно отрезываль путь къ изученію того же предмета съ русской точки зрёнія.

Труды Миллера. Преемникомъ Байера по изследованию русскаго прошедшаго и последователемъ его норманской теоріи былъ другой немець—известный намъ Миллеръ; но онъ былъ мене гордъ въ своемъ немецкомъ сознаніи, боле податливъ на обрусеніе, поэтому практичне понималъ свою задачу и гораздо больше принесъ пользы русской наукт, не смотря на меньшую свою даровитость и гораздо меньшую ученость.

Миллеръ усердно изучалъ русскій языкъ (хотя это и далось ему не съ большимъ усивхомъ), поэтому онъ могь легче войти въ область русской письменности. Волею и неволею исполняя свое на-

<sup>&#</sup>x27;) Байеръ писаль свои сочиненія на латинскомъ языкѣ, на которомъ печата- у инсь тогда комментаріи академін наукъ. Нѣкоторыя изъ сочиненій Байера переведены были на русскій языкъ. Списокъ тѣкъ и другихъ помѣщенъ въ исторіи академіи наукъ, сост. П. Пекарскимъ, т. 1, стр. 194—6.



значеніе содъйствовать распространенію знаній по русской исторіи, онъ сталь писать статьи по русской исторіи сперва для нѣмцевъ и издаваль на нѣмецкомъ языкѣ сборникъ русской исторіи, а затѣмъ сталь писать и для русскихъ и издаваль русскій журналь подъ заглавіемъ: Ежемѣсячныя сочиненія къ пользѣ и увеселенію служащія.

Занявшись исторіей Сибири Миллеръ, какъ мы уже знаемъ, вошелъ въ богатую область автовъ, въ которой оставался и до конца дней своихъ. Большая часть этихъ трудовъ требовала содъйствія русскихъ силъ. Миллеръ пользовался ими и этимъ тоже исполнялъ свое назначеніе въ академіи наукъ и въ русскомъ обществъ.

Ниже мы увидимъ, что заставило Миллера вступить рѣшительно на этотъ путь и какъ онъ еще больше оказался русскимъ дѣятелемъ и издавалъ русскіе памятники и русскія историческія сочиненія.

Татищевъ. Миллеръ всегда у насъ будетъ вспоминаться съ уваженіемъ, какъ неутомимый труженикъ въ области русской исторіи, но это не быль отецъ русской исторіи, какъ его назваль К. Н. Бестужевъ-Рюминъ. Отцомъ русской исторіи, если его нужно отыскать непремѣнно, быль другой человѣкъ, съ несомивнными признаками богатырскихъ силь и богатырскихъ замысловъ,—извѣстный Татищевъ. Въ немъ совмѣстились и старое и новое направленіе въ изученіи нашего прошедшаго, и онъ первый поставилъ такія широкія задачи для исторіи Россіи, до какихъ не додумывался ни одинъ нашъ ученый иноземецъ прошедшаго стольтія, неисключая самого Шлецера.

Въ высшей степени замъчателенъ тотъ путь, какимъ Татищевъ шелъ къ уразумънію научныхъ задачъ русской исторіи.

Питомецъ и страстный послѣдователь Петра, гордый знаніемъ и возэрѣніями западно-европейскими, постепенно смирялся и провикался русскимъ духомъ, и по мѣрѣ этого все больше и больше изучалъ родное прошедшее.

О Татищевѣ написано много. Покойный Соловьевъ написалъ объ немъ изслѣдованіе, помѣщенное въ архивѣ Н. В. Калачева ¹). Въ 1861 г. Нилъ Поповъ издалъ объемистую книгу объ немъ подъ заглавіемъ: Татищевъ и его время ²). Дополнительныя бумаги проектовъ Татищева изданы при академіи наукъ покойнымъ Пекарскимъ ²). Въ 1875 г. К. Н. Бестужевъ-Рюминъ напечаталъ въ Древней и Новой Россіи большое изслѣдованіе о Татищевѣ ¹). Наконецъ, въ прошед-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) За 1855 г. т. 2, 1 пол., стр. 15—40. <sup>2</sup>) Москва 1861 г. <sup>3</sup>) Новыя изв'єстія о В. Н. Татищев'ь, 1864 г. приложеніе къ IV т. записокъ академіи наукъ. <sup>4</sup>) № 1, 2, 3, 5, 8 и 12; перепечатано въ соч. К. Н. Бестужева-Рюмина—Біографіи и характеристики, изд. 1882.



шемъ (1883) году академикъ А. А. Куникъ составилъ перечень сочиненій Татищева и матеріаловъ для его біографіи, изданный въ запискахъ академіи наукъ <sup>1</sup>).

В. Н. Татищевъ родился въ 1686 г., и въ 1704 г. поступилъ въ военную службу артиллеристомъ. Назначенный заниматься горнымъ дёломъ, онъ нёсколько разъ посылаемъ былъ заграницу, въ 1714 и 1717 г. въ Германію, а съ 1723 по 1726 въ Швецію и Голландію, главнымъ образомъ для отысканія и найма мастеровъ горнаго дёла. Горное дёло давало ему спеціальное знаніе монетнаго дёла, и онъ въ 1727 г. былъ назначенъ управлять монетнымъ дёломъ въ Москвѣ. Но то же горное дёло доставило ему спеціальныя знанія и по другой части. Занятія горнымъ дёломъ на Уралѣ доставили ему средство къ изученію дёлъ нашихъ восточныхъ инородцевъ, и онъ два раза былъ важнымъ административнымъ лицомъ на юго-восточной нашей окраинѣ,—съ 1734 по 1737 управлялъ башкирскими и калмыцкими дёлами, а съ 1741 по 1744 былъ астраханскимъ губернаторомъ. Съ 1745 года и до самой смерти въ 1750 г. онъ жилъ въ своемъ подмосковномъ имѣніи с. Болдинѣ.

На всёхъ мёстахъ своего служенія Татищевъ неизмінно попадаль подъ судъ. Подъ судомъ онъ прожиль и послёдніе годы своей жизни. Быль оправдань передъ самой смертію. Причинами такой превратности въ жизни Татищева были: его странный взглядъ, который онъ прямо высказаль Петру, что дурно брать взятки, но не дурно принимать благодарность за особые, усиленные труды въ пользу праваго дёла; его врайне неуживчивый характеръ, который постоянно затрогиваль чужія самолюбія и производиль тёмъ больше раздраженія, что Татищевъ при всемъ томъ оберегаль государственные интересы и преслёдоваль въ другихъ злоупотребленія. Мы сейчасъ увидимъ, что жестокія превратности преслёдовали его и въ научной области.

Занимаясь горнымъ дѣломъ, Татищевъ долженъ былъ собирать географическія свѣдѣнія о мѣстностяхъ, гдѣ бы находить руду и открывать заводы. Географическія данныя заняли его, и онъ отъ русской географіи естественно перешелъ къ русской исторіи и сталъ собирать и изучать русскіе историческіе памятники, —лѣтописи, акты, вещественные памятники. Богатство этого матеріала плѣнило его, и онъ задумалъ написать русскую исторію. Татищевъ читалъ много книгъ русскихъ и иностранныхъ и поручалъ дѣлать выписки и пере-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) T. 47, RH. 1.

водить изъ техъ иностранныхъ книгъ, языковъ которыхъ не зналъ, какъ-то: греческихъ, датинскихъ книгъ. Задачи исторіи онъ понялъ весьма широко и весьма основательно. Онъ поняль важность въ исторической жизни народа религіозной стороны, діла научнаго просвівщенія, торговли и т. п. и все это, по мивнію Татищева, нужно было обнимать философскимъ взглядомъ. Приступая съ этими понятіями къ изложенію исторіи, Татищевъ естественно долженъ быль обратить вниманіе на сділанные уже опыты русской исторіи. Какъ образцы передъ нимъ были: съ одной стороны Синопсисъ, съ другой изследованія Байера. Татищевъ поддался тому и другому образцу въ томъ смысль, что смыло вошель въ широкую область отдаленныхъ русскихъ древностей, но затемъ действовалъ съ значительною самостоятельностью. Въ Синопсисъ онъ призналъ совершенно неосновательною связь скиеовъ, сарматовъ съ библейскими лицами. Онъ сразу понялъ, что авторитетами для древних славянских временъ могутъ быть Геродотъ и затымъ греческіе писатели VI выка. Этимъ онъ, повидимому, поставиль свои изследованія въ зависимость отъ ученыхъ немцевъ нашей академін наукъ; но въ действительности онъ показаль себя еще болье независимымъ отъ нихъ, чъмъ отъ Синопсиса. Онъ отвергаеть норманско-германское происхождение нашей государственности и культуры, находить самобытные зачатки ихъ въ новгородской государственности и новгородскихъ дорюриковскихъ князьяхъ, а первыхъ нашихъ князей выводить изъ Финляндіи, притомъ черезъ родство ихъ съ самобитными новгородскими князьями. Въ этомъ главномъ пункть русских в древностей Татищевъ частью последоваль Синопсису, который согласно съ поздивишими летописями старается придать естественность призванію князей; но Татищевъ не пошель за Синопсисомъ отыскивать въ Пруссін родину призванныхъ князей, а направился за Байеромъ, но не дошелъ до Скандинавіи, а остановился въ Финляндін. Этими научными трактатами занять первый томъ ясторіи Татищева. Исключеніе составляеть только 4-ая его глава, въ которой напечатана известная намъ Іоакимовская летопись, служившая для Татищева главившием опором его теоріи призванія князей и вмысть съ тымъ началомъ его изследованій о письменныхъ источникахъ исторіи, что заняло еще следующія три главы V, VI, VII, къ которымъ нужно причислить и четвертую, VIII, гдв разбирается вопросъ о лътосчислении 1).

<sup>&#</sup>x27;) Содержаніе главъ 1 книги Татищева изложено у Соловьева, Арх. Калач. т. 2. 1 пол.

Научными трактатами перваго тома и закончилось прагматическое изложеніе русской исторіи Татищева. Дальше, со времени призванія князей, Татищевъ въ изложеніи историческихъ событій пошель совсімь другимъ путемъ. Вмісто прагматическаго изложенія онъ рішился сділать то, что давно ділали наши літописцы, и о чемъ хлопоталь Петръ I,—онъ рішился составить полный сводъ літописный и обставляль его лишь своими подстрочными примічаніями. Такой сводъ онъ и сділаль въ четырехъ послідующихъ книгахъ, въ которыхъ літописный разсказъ доведенъ до 1577 г. и приложено еще житіе Өеодора Іоанновича.

Кромъ этого труда Татищевъ еще обдумалъ широкій планъ изученія русской исторіи и географіи или, точнье, планъ собиранія матеріаловъ и составленія подготовительныхъ работь для всесторонняго изученія Россіи всёми наличными силами русской администрацін. Исторія, географія, этнографія, статистика, все то, чемъ теперь занимаются многочисленныя наши ученыя общества, -- все это входило въ планъ Татищева. И это не было деломъ фантазіи. Татищевъ самъ, по мере силь, осуществляль этоть плань и даже составиль словарь Россіи, доведенный до буквы Л., т. е. оканчивающійся буквой К., въ которомъ совмъщались эти разнообразныя свъдънія. Въ 1738 г. онъ представилъ этоть общирный планъ въ академію наукъ, и повидимому, тамъ болве могъ разсчитывать на благосклонный пріемъ, что въ правительство Анны Іоанновны его должны были ценить, какъ человъка, много содъйствовавшаго возстановлению самодержавия этой государыни. Но все это ни къ чему не привело. Проектъ Татищева оставленъ безъ вниманія. Мало того, Татищева ждали новыя неудачи.

Въ 1739 г. онъ привезъ въ Петербургъ свою исторію и давалъ многимъ читать. Самъ Татищевъ передаетъ, что одни его осуждали за недостатокъ философскаго взгляда, краснорічія, другіе за посягательство на тексть літописный. Исторія его надолго осталась неизданною.

Передъ смертію Татищева, въ 1748 году, авадемикъ Миллеръ, хорошо понимавшій цінность татищевскихъ бумагь и, между прочимъ, важность ихъ для его сибирской исторіи, хлопоталь, чтобы академія приняла міры къ охранів для потомства бумагь и рукописей Татищева, увіряль, что Татищевъ согласится на эти міры, и самъ вызывался бхать къ нему за этимъ. Академія оставила безъ вниманія и это предложеніе. Между тімъ, вскорів послів смерти Татищева въ Болдинів случился пожарь, и все книжное и рукописное богатство Татищева сгорізло. Уцілівло лишь то, что было въ чужихъ рукахъ.

hap ort I was puresoned 1768 Сейчасъ мы увидимъ, что и за это несчастіе Татищеву пришлось отвѣчать. Только уже при Екатеринъ, по настойчивости того же Миллера, сочиненія Татищева стали появляться на свѣть. Въ 1769—74 при московскомъ университеть изданы три книги: одинъ томъ ученыхъ трактатовъ и два тома лѣтописнаго свода, а въ 1784 г. изданъ въ Петербургъ четвертый томъ исторіи или 3-й лѣтописнаго свода,—до Іоанна III. Изданіе сдѣлано по дурному списку и издано плохо. Но и на этомъ не конецъ злосчастіямъ Татищева. Изъ плана татищевской исторіи, помѣщеннаго во введеніи къ его исторіи, извѣстно было, что онъ предполагалъ изложить исторію дальше Іоанна III, что должна была быть еще часть его лѣтописнаго свода. Этой части нигдѣ не оказывалось. Только, въ 1843 году, Погодинъ нашелъ эту часть въ своихъ рукописяхъ, и она издана въ 1848 г. московскимъ обществомъ исторіи и древностей.

Печальная судьба долго тяготьла надъ сочиненіями Татищева и въ области научной критики. И нъмецкіе ученые и многіе русскіе съ ожесточеніемъ относились къ исторіи Татищева.

Ожесточеніе это вызывала не одна Іоакимовская літопись, подрывавшая німецкую теорію призванія князей, и въ этой части дійствительно миоическая, но и літописный его сводь, въ которомъ есть не мало фактовъ, не находящихся въ извістныхъ намъ літописныхъ спискахъ, и такъ какъ татищевское собраніе літописей сгоріло, провірить его свода нельзя, то и была полная свобода заподозривать его достовірность. Шлецеръ напаль на Татищева со всею силою своего ученаго авторитета. Ему послідоваль въ этомъ, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, Караманнъ. Даже въ новійшее время, К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ одномъ примічаніи своего изслідованія о літописяхъ выразился, что на Татищева нельзя ссылаться 1).

Подобная судьба, даже еще болье печальная, постигла и современника Татищева, Посошкова, старавшагося подобно Татищеву найти примиреніе стараго и новаго въ своихъ идеалахъ касательно внутренняго строя русской жизни въ самой низменной средь,—въ крестьянствъ и также, какъ Татищевъ, вынужденнаго стать въ концъ концовъ на русскую точку зрѣнія и едвали не за это поплатившагося. Посошковъ въ своемъ сочиненіи—О скудости и богатствъ, старается быть поборникомъ петровскихъ преобразованій, но невольно рисуетъ зло этихъ преобразованій—господство иноземцевъ. Въ сочиненіи—

<sup>1)</sup> Лът. занятій археографич. коммиссін, вып. 4, стр. 71.

Обличеніе раскольниковъ, онъ врагъ ихъ и, повидимому, поборникъ петровскихъ просвётительныхъ началъ, но въ действительности онъ защитникъ русской веры отъ иноземнаго вліянія и обличитель вольнодумства временъ петровскихъ. Надъ сочиненіями Посошкова тяготела еще боле печальная судьба. Они, только благодаря М. П. Погодину, вышли на свётъ божій ').

Но правда, хотя и медленно, давно уже стала пробиваться и возстановлять значение а Татищева и Посошкова. Еще въ прошедшемъ столетін одинъ изъ талантливейшихъ русскихъ изследователей по русской исторіи—Болтинъ отозвался о Татищев съ великимъу уваженіемъ. Покойный Соловьевъ и во многихъ містахъ своей исторіи и въ особой, упомянутой статъ о Татищев со всею силою научности ниспровергъ подозрвнія касательно добросов'єстности Татищева и выставиль вы надлежащемы свёть его значение. «Заслуга Татищева, говорить Соловьевь въ своей стать вобъ немъ, состоить въ томъ, что онъ первый началь дело такъ, какъ следовало начать: собраль мате-7 ріалы, подвергь ихъ критикв, свель летописныя известія, снабдиль ихъ примъчаніями географическими, этнографическими и хронологическими, указаль на многіе важные вопросы, послужившіе темами для позднійшихъ изслідованій, собраль извістія древнихъ и новыхъ писателей о древивищемъ состояни страны, получившей после название Россіи, однимъ словомъ, указалъ путь и далъ средства своимъ соотечественникамъ заниматься русскою исторіей. УКто посвятилъ себя ... научнымъ изследованіямъ, тоть знаеть, какъ важны первыя указанія на предметь, на его различныя стороны, какъ бы мивнія перваго указателя ни были неправильны, тоть оценить великія заслуги Татищева, какъ перваго указателя; не говорю уже о томъ, что мы обязаны Татищеву сохраненіемъ извістій изъ такихъ списковъ літописи, которые, быть можеть, навсегда для насъ потеряны»... Въ заключеніе этой статьи Соловьевъ выражается еще сильнее. «Татищеву, говорить онъ, на ряду съ Ломоносовымъ принадлежить самое почетное мъсто въ исторіи русской науки, какъ науки въ эпоху начальныхъ трудовъ» 2).

Наконецъ и К. Н. Бестужевъ-Рюминъ счелъ себя обязаннымъ исправить свою ошибку. Въ общирномъ своемъ изследовании о Татищеве, упомянутомъ уже нами, онъ воздаетъ Татищеву должное и ставитъ его въ положение первоначальника русской истории. Въ основъ

<sup>&#</sup>x27;) Первый т. соч. Посошкова изд. въ 1842, второй въ 1863 г. М. <sup>2</sup>) Арх у Калач. т. 2, 1 пол. стр. 35—6.

это тотъ-же взглядъ Соловьева. «Даже для историка нашего времени почти удовлетворителенъ, говоритъ Бестужевъ-Рюминъ въ одномъ мѣстѣ своего изслѣдованія, кругъ явленій, который Татищевъ считалъ подлежащимъ вѣдѣнію исторической науки. Исторія Татищева, памятникъ многолѣтнихъ и добросовѣстныхъ трудовъ, воздвигнутыхъ при условіяхъ самыхъ неблагопріятныхъ, долго оставалась непонятою и неоцѣненною... Теперь уже никто изъ ученыхъ не сомнѣвается въ добросовѣстности Татищева»... Въ концѣ статьи Бестужевъ-Рюминъ, подобно Соловьеву, сравниваетъ Татищева съ Ломоносовымъ. Наконецъ, указавъ на то, что труды Татищева даютъ ему право на вѣчную благодарную память, говоритъ объ его исторіи: «онъ поставилъ науку русской исторіи на правильную дорогу собиранія фактовъ; онъ обозрѣлъ, насколько могъ, сокровища лѣтописныя и указалъ дорогу къ другимъ источникамъ, онъ тѣсно связалъ исторію съ другими, сродными ей знаніями» 1).

Изъ протоколовъ засѣданій академіи наукъ видно, что и это учрежденіе готовится воздать должное Татищеву. Къ предстоящему стольтнему юбилею Татищева (въ 1886 г.) академія наукъ предполагаеть издать сочиненія его <sup>2</sup>). Возстановляется также и значеніе Посошкова. Кромѣ усиленныхъ заботь объ этомъ Погодина, на Посошкова обратили вниманіе и другіе. Его сравниваетъ съ Татищевымъ и разбираетъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ указанномъ изслѣдованіи о Татищевѣ. Есть и спеціальное изслѣдованіе о Посошковѣ— г. Царевскаго (1883 г. Казань).

Въ отзывахъ, возстановляющихъ значеніе Татищева, не достаетъ надлежащаго указанія на то, какое великое зло сдѣлано историческому развитію науки русской исторіи тѣмъ, что трудъ Татищева не явился въ свое время, а сталъ дѣлаться доступнымъ изученію только черезъ тридцать лѣтъ послѣ того, какъ былъ привезенъ въ Петербургъ, а послѣдняя часть его даже слишкомъ черезъ сто лѣтъ. Говорить ли еще о томъ, какъ сильно двинуто было бы наше научное дѣло, еслибы, хотя отчасти, сталъ исполняться во-время планъ Тати-

¹) Древи. и новая Россія, 1875, № 12. Новый повороть къ осужденію Татищева мы уже указывали. Это—рѣчь профессора Голубинскаго о Іоакимовой лѣтописи. Творенія святых отцевь, 1882 г. № ІV, стр. 602—642. Однако, въ 1884 г. обнаружены новыя данныя, возстановляющія значеніе Татищева. Въ указанномъ уже нами сочиненіи г. Линниченки—Взаимныя отношенія Руси и Польши—во многихъ мѣстахъ показывается, что только сводная лѣтопись Татищева даетъ возможность возстановить смислъ тѣхъ или другихъ событій, разсказанныхъ невѣрно польскими хроникерами. ²) Записки академіи наукъ, т. 48, кн. 1.

щева всесторонняго изученія Россіи. Приходится съ грустію признать, \ что нъмецкая научность затормозила русскую научную разработку нашей исторіи. Впрочемъ, туть намъ нужно повторить оговорку, которую мы уже дёлали, говоря о Байерё. Туть виновата была собственно не научность, а тоть иноземный, національный элементь, который направиль ее на ложный путь, именно, нъмецкій элементь, составлявшій выдающуюся силу, образовавшуюся при Петръ. Прин- ) ципъ-брать все иноземное, учиться всему у иноземцевъ, и для этого призывать въ Россію побольше иноземцевъ, неизбіжно повель къ тому, что набралось къ намъ больше всего нъмцевъ, и какъ только безжизненно опустилась могучая рука Петра, заставлявшая всёхъ быть слугами Россіи, такъ нёмцы естественно стали заправителями русскихъ дълъ, господами. Время Анны Іоанновны и Бирона было естественнымъ последствіемъ и жестокою критикой направленія петровскихъ преобразованій. Эту злую русскую судьбу должна была испытать на себв и наука русской исторіи.

Ораторы славили сверженіе иноземнаго ига со вступленіемъ на престолъ Елисаветы Петровны. Русскіе люди оживали и заявляли русскіе замыслы и дёла. Впереди ихъ стояла женщина, выросшая въ русскомъ горі и среди самыхъ простыхъ людей, но какъ дочь Петра она питала любовь къ нему и къ его преобразовательнымъ планамъ, т. е. способна была примирять петровскія преобразованія съ потребностями русской жизни. Между тёмъ, исторія Татищева, совміщавшая въ себі и петровскую научность и русское направленіе, оставалась въ пренебреженіи. Это одно изъ тысячныхъ доказательствъ, что науку легко придавить, загубить, но поднять, воскресить очень и очень не легко.

Во время Елисаветы, — время, счастливое для научныхъ русскихъ трудовъ, наука русской исторіи заявила себя прежде всего борьбою между нъмецкими и русскими возвръніями, борьбою, которую, по всей справедливости, можно назвать поворною.

Споры о призваніи князей. Миллеръ, Тредьяковскій и Ломоносовъ. Тотъ самый Миллеръ, который въ 1748 г. такъ усердно и безнадежно хлопоталь о спасеніи для потомства сокровищъ татищевскаго собранія рукописей и книгъ, въ следующемъ 1749 г. подняль самымъ неожиданнымъ образомъ бурю своими немецкими возгреніями вътакое русское патріотическое время. Въ день тезоименитства Елисаветы Петровны, 6 сент. 1749 г., академія наукъ постановила иметь торжественное заседаніе, на которомъ предположено сказать речь, и эту речь поручили составить русскому исторіографу Миллеру.

Миллеръ написалъ рѣчь о происхождении народа и имени россійскаго, въ которой развивалъ слѣдующія положенія:

- 1. Отвергалъ, подобно Татищеву, связь русской исторіи съ библейскою, что, какъ намъ извістно, проводилось въ Синопсисі.
- 2. Русскіе пришельцы на своей земль, на которой до нихъ жили финны.
- 3. Славяне выгнаны съ береговъ Дуная и разселились въ предълахъ финновъ.
- 4. Скандинавы и варяги одинъ и тотъ-же народъ: отъ нихъ русскіе получили свое названіе и царей.
- 5. Опровергалось мивніе Синопсиса о славянскомъ происхожденіи варяговъ и доказывалось тождество Руси и варяговъ, т. е. скандинавовъ.

Въ средъ академиковъ, недавно съ пренебреженіемъ отстранившихъ хлопоты Миллера о сочиненіяхъ Татищева, роли перемънились, и ръчь Миллера вызвала такое мивніе большинства ихъ: «Миллеръ во всей ръчи ни одного случая не показалъ, писали академики, къ славъ россійскаго народа, но только упомянулъ о томъ больше, что къ безславію служить можеть, а именно: какъ ихъ (т. е. русскихъ) многократно разбивали въ сраженіяхъ, гдъ грабежемъ, огнемъ и мечемъ пустошили, и у царей ихъ сокровища грабили. А напослъдокъ удивленія достойно, съ какою неосторожностію употребиль экспрессію, что скандинавы побъдоноснымъ своимъ оружіемъ благополучно себъ всю Россію покорили» 1).

Миллеръ пожаловался на этотъ отзывъ. Назначено было новое разсмотрвніе его рвчи, продолжавшееся слишкомъ четыре місяца, съ октября 1749 г. до 8 марта 1750 г. Въ этомъ разсмотрвніи принялъживое участіе навістный профессоръ элоквенціи Тредьяковскій, и написалъ довольно пространную диссертацію, въ которой излагалъсліствующія главныя положенія.

piro The when

Онъ перебираетъ свидътельства, откуда произошли россы и въ какомъ они отношени къ славянамъ, т. е. что такое мы — россы и славяне; какъ эти два названія явились и какъ они могутъ совмъщаться? Онъ перебираетъ свидътельства ученыхъ о россахъ, — ищетъ россовъ въ Шотландіи, въ Туркестанъ, въ военномъ крикъ: рази! рази! въ словъ: разсъяніе по толкованію Прокопія названія славянъ— споры, при чемъ Тредьяковскій имъетъ въ виду часто Спнопсисъ, объ авторъ котораго отзывается съ уваженіемъ; но все это признаетъ

<sup>1)</sup> Исторія акад. наукъ, Пекарскаго, т. 1, стр. 360.

неосновательнымъ и даже выражаеть отчаяние, что все это завело его въ клюковатъйшій лабиринть и оставило еще въ темнъйшемъ тупикъ. Наконецъ, найдя въ несторовой летописи по разнымъ спискамъ (кенигсбергскому и никоновскому) то, съ чего следовало бы начать, именно, что сперва жили славяне, а потомъ призвали варяговъ-руссовъ, восклицаетъ: «прочь ты Араксовъ росъ, ты Страбоновъ роксоланъ, вы русые волосы, ты громкій на войнѣ крикъ, напослѣдокъ и ты самое разселніе! Ибо хотя всё вы въ своемъ роде изрядны, но не настолько, сколько сіе непоколебимое — отъ техъ варяговъ находниковъ прозващась Русь... прежде бо Новгородстіи люди нарицахуся словене». Въ заключение Тредъяковский, какъ и Миллеръ, видить варяговь въ скандинавахъ. Для предосторожности однако онъ говорить, что положенія диссертаціи Миллера віроятны, а не то, что непреложны, и предложиль исправить и смягчить ревкія места въ ръчи Миллера, но не потому, что, какъ самъ выразился, положенія Миллера только въроятны, а совствить по другой причинъ, которая ясно показывала, что онъ стоитъ на стороне Миллера. «Благопристойность и осторожность, говорить онь, требують, чтобъ правда была предлагаема нѣкоторымъ пріятнѣйшимъ образомъ: давно уже въдомо изъ Теренція, Римскаго комика, что нагая истина (что-жъ дълать? сіе есть одно изъ состояній оплакуемыя человіческія слабости) ненависть раждаеть, а гибкая на всё стороны поступка, только-жъ бы беспорочная, ибо чаще такая услуга бываеть противнымъ образомъ, а особливо въ надеждѣ полученія, гибкая, говорю я, и удобообращающаяся поступка пріобретаеть множество друговъ и благо- ( лвтелей» 1).

Не такъ посмотрелъ на это дело знаменитый Ломоносовъ. Онъ не думалъ ни прикрывать нагой истины, ни пріобретать друговъ и благодетелей удобообращательной поступкой, а накинулся на Миллера и съ громадною силою своего таланта и съ необузданностію своего права. Онъ сталъ громить Миллера за предпочтеніе иностранныхъ свидетельствь отечественнымь, за неуваженіе къ Нестору. Онъ становится на почву Синопсиса, защищаеть связь россовъ съ библейскимъ россомъ, единство роксоланъ и россовъ; громитъ, зачёмъ Миллеръ устранилъ предковъ славянъ скиеовъ, совершившихъ столько славныхъ дёлъ; находить униженіе въ томъ, что Миллеръ заставляетъ чухновъ давать намъ имя, а шведовъ—парей. Варяговъ Ломоносовъ, подобно Синопсису, выводить изъ Пруссіи—славянской страны. Для

¹) Тамъ же, стр. 247.

большаго пораженія Миллера, Ломоносовъ прибъть даже къ орудіямъ своей спеціальности—химіи. По тому поводу, что Миллеръ, хотя и осторожнье Байера, заподозриваеть сказаніе льтописей о проповъди у насъ апостола Андрея, Ломоносовъ говорить, что это осворбленіе Петру, учредившему орденъ Андрея Первозваннаго, и прибавляеть: «жаль, что въ то время, (когда Байеръ писалъ трактать о русскихъ древностяхъ) не было такого человъка, который бы поднесъ ему (Байеру) къ носу такой химическій проницательный составъ, отъ чего бы онъ могъ очнуться» і). Порошокъ этотъ и почувствоваль Миллеръ.

Диссертація его была запрещена и печатные ея экземпляры почти всё уничтожены. Самъ Миллеръ въ значительной степени действительно очнулся. Въ этой борьбе онъ какъ бы получилъ русское крещеніе, — занялъ вскоре боле скромное положеніе, именно, положеніе издателя русскихъ историческихъ памятниковъ и сочиненій и собирателя русскихъ актовъ.

При мальйшемъ самозабвеніи, Ломоносовъ опять подносиль ему свой химическій порошокъ. «Злой рокъ хочеть, писаль Миллеръ превиденту академіи въ 1757 г., чтобы г. Ломоносовъ какъ будто сотворень для причиненія огорченій многимъ изъ насъ и въ особенности мнѣ, хотя я не даю ему ни мальйшаго повода... Онъ присвоиль себъ рышительный судъ надъ тымъ, что печатается въ Ежемъсячныхъ сочиненіяхъ» 3).

Очнулся отъ этихъ громовыхъ ударовъ и Тредьяковскій, впрочемъ, опять странно. Въ последнихъ пятидесятыхъ годахъ онъ пришелъ въ совершенное отчаяніе отъ неудачъ въ области словесности, отъ насмёшевъ со стороны враговъ, главнымъ образомъ, отъ Ломоносова, и пересталъ ходить въ академію. Вотъ какъ онъ описываетъ свое состояніе: «Ненавидимый въ лице, презираемый въ словахъ, уничтожаемый въ делахъ, охуждаемый въ искусстве, прободаемый сатирическими рогами, изображаемый чудовищемъ и проч., всеконечно, уже изнемогъ я въ силахъ къ бодрствованію, чего ради и настала мив нужда уединиться» 3). Въ этомъ уединеніи онъ и занялся главнымъ образомъ русскою исторіей, и въ следующемъ, 1758 г., окончилъ 4) три разсужденія о трехъ главнейшихъ древностяхъ россійскихъ, а именно:

1. О первенствъ славянскаго языка предъ тевтоническимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, т. 2, стр. 901. <sup>2</sup>) Пек. Ист. акад. наукъ, т. 2, стр. 611. <sup>3</sup>) Ист. акад. наукъ, Пекарск., т. 2, стр. 208. <sup>4</sup>) Исторія акад., т. 2, стр. 230 примѣч.

- 2. О первоначаліи россовъ и
- 3. О варягахъ руссахъ словенскаго званія, рода и языка.

Въ этихъ разсужденіяхъ Тредьяковскій и славянъ и россовъ связываеть съ библіей и распространяеть по всей Европъ. Эрудицію онъ показалъ громадную, —приводить множество писателей. Но главныя его основанія древности, первенства и господства славяно-россовъ взяты изъ филологіи. Въ ней онъ находить самое простое и удобное средство все объяснить. Названіе древнайшихъ обитателей восточной Европы скиеовъ происходитъ, по его мнанію, отъ—скитанія, сарматовъ—оть замаратовъ или царьметовъ; кельты это—желты, варяги—предварители. Мало того, даже Испанія—значить Выспанія (оть польск. Wyspa—островъ) и Каледонія—Хладонія 1).

Все это кажется намъ чудовищнымъ и, въроятно, вызывало великое презрѣніе въ Ломоносовъ; но не одинъ Тредьяковскій творилъ эти грѣхи. Знаменитый ученый Байеръ дѣлалъ вещи не лучше, когда слово—Москва производилъ отъ—мужскаго монастыря, а Псковъ отъ псовъ <sup>2</sup>).

Исторія Россіи Ломоносова. Живой, общественный интересь, какой возбудила річь Миллера, и долговременныя пререканія изъ-за нея естественно заставляли многихъ призадумываться надъ состояніемъ науки русской исторіи и вызывали желаніе найти человіка, который могь бы написать эту исторію въ духі русскомъ, достойномъ времени Елисаветы Петровны. Человікъ этотъ самъ собою обозначился. Это было время силы и славы великаго русскаго человіка. Ломоносова, необыкновеннаго ученаго въ области естествознанія, словесности и даже русскаго поэта. Онъ принималь участіє въ спорів съ Миллеромъ, или, вірніве сказать, быль главнымъ обличителемъ его німецькихъ тенденцій, которыя подстерегаль и обличаль до конца дней свонихъ: къ нему и обратились съ предложеніемъ написать русскую исторію. Тогдашній покровитель русскаго просвіщенія и въ частности Ломоносова, Ив. Ив. Шуваловъ, кажется, быль главнымъ виновникомъ этого предложенія.

С. М. Соловьеву, написавшему статью о Ломоносовъ, извъстны были документы о занятияхъ Ломоносова русской историей съ 1751 г. по 1753 г., когда Ломоносовъ давалъ въ нихъ отчетъ, показывалъ,

<sup>1)</sup> Изданы эти три разсужденія въ 1773 г. С.Пб. Объ этихъ разсужд. упом. въ ист. акад. наукъ Пекарскаго т. 2, стр. 209 и 230. 2) Впрочемъ, есть извѣстіе, что этого ученаго нѣмца подвель тутъ тогдашній его менторъ по русскому языкознанію, сейчась указываемый Тредьяковскій, осмѣивавшій затѣмъ Байера за эту самую филологію. Исторія акад. наукъ, Пекарскаго, т. 1, стр. 190, примѣч. 1.



что читалъ и сколько листовъ выписокъ сдёлалъ въ то или другое время. Новъйшее изследование матеріаловъ для исторіи Ломоносова открываетъ не мало новыхъ подробностей, какъ вель дёло и что сдёлаль для русской исторіи Ломоносовъ.

Еще въ 1749 г., т. е. сейчасъ же послѣ того, какъ Миллеръ хлопоталъ о спасеніи научныхъ сокровищъ Татищева, Ломоносовъ былъ уже въ сношеніяхъ съ Татищевымъ и даже сочинилъ для исторіи Татищева дедикацію, т. е. посвященіе будущему преемнику Елисаветы, наслѣднику Петру Өеодоровичу. Въ 1751 г. у него уже былъ готовъ планъ своей исторіи, а въ 1753 г. онъ доносилъ, что исторію свою предполагаетъ кончить къ концу этого года. Въ дѣйствительности исторія была кончена только въ 1763 г., а издана уже послѣ смерти Ломоносова (ум. 1763 г.) въ 1766 г., и то только 1-й томъ, до смерти Ярослава, съ одними цитатами безъ примѣчаній, которыя Ломоносовъ предполагалъ издать послѣ.

Существовали еще двъ части его исторіи: 1, до Батыева нашествія, 2, до освобожденія отъ татаръ при Іоаннъ III, но онъ не были изданы и существують ли гдъ, неизвъстно. Написаль еще Ломоносовъ и въ сент. 1757 г. посылаль Ив. Ив. Шувалову—Сокращенное описаніе самозванцевь и стрълецкихъ бунтовь, и извъщаль тогда же о своемъ стараніи привести къ окончанію Сокращеніе о жизни царей Михаила, Алексъя и Өеодора; но дальше ничего неизвъстно ни объ оконченныхъ сочиненіяхъ, ни объ оканчивавшихся 1).

Изъ описи книгъ, оставшихся послѣ смерти Ломоносова, можно видѣть тотъ объемъ матеріаловъ и пособій, какіе Ломоносовъ изучаль для своей исторіи Россіи. Великій естественникъ и словесникъ погрузился въ изученіе греческихъ, римскихъ и западноевропейскихъ писателей о древнихъ временахъ славянскаго міра, т. е. Ломоносовъ, очевидно, рѣшился взвѣсить силою своего таланта и своей европейской образованности грузъ нѣмецкой учености Байера, Миллера и другихъ. Провърка эта открыла широкое поле для самостоятельныхъ соображеній и выводовъ великаго русскаго человѣка. Еще авторы



<sup>1)</sup> Ломоносовъ, какъ писатель, соч. Ан. С. Будиловича, изд. 1871 г. стр. 53—4. Судьба бумагъ въ академіи наукъ Татищева и Ломоносова могла би быть предметомъ любопытныхъ изысканій. Къ сожальнію она совсьмъ не разъяснена въ исторіи академіи наукъ, составленной П. Пекарскимъ. Значительные матеріали для этихъ изысканій, кромъ указаннаго сочиненія А. С. Будиловича, собраны въ изысканіяхъ о трудахъ Ломоносова Билярскаго и В. И. Ламанскаго. Но остается сдълать еще много, напримъръ, прослъдить, что брали у Татищева и Ломоносова Миллеръ и Шлецеръ.

Синопсиса и за ними Татищевъ сознавали единство славянскихъ племенъ и собирали древнейшія известія о славянахъ вообще. Ломоносовъ пошелъ по ихъ следамъ, но открылъ более глубокое начало, связывающее всёхъ славянъ, начало, удерживаемое нашею наукою до сихъ поръ, --единство минологическихъ явленій славянскаго міра. Точно также, перебирая разныя теоріи своихъ предшественниковъ о началь нашей государственности, о призвании князей, Ломоносовъ поняль силою своего русскаго ума, что правда на сторонъ тъхъ его предшественниковъ, какъ авторы Синопсиса, которые ищутъ нашихъ призванных в князей въ поморской странь, -- въ Пруссіи. Наши позднъйшіе льтописцы, останавливающіеся на этой же окраинъ славянскаго міра, а также Адамъ-Бременскій и Гельмольдъ, несомивнио знакомые Ломоносову, давали ему достаточное разъяснение этого дъла. Въ свое время мы увидимъ, что новъйшія изысканія въ нашей наукъ приводять къ тому же выводу, -- къ призванію князей изъ поморской страны не прусской, а славянской. Словомъ, вся область русско-славянскихъ древностей давала Ломоносову богатыя средства установить свой, русскій взглядь на вещи, и онь здёсь воздвигь себе довольно прочный памятникъ.

Совсемъ другое положение было для Ломоносова въ области чисто-исторической, въ области русской летописной письменности, въ которой даже неутомимый Татищевъ ограничился сводомъ разныхъ редакцій літописей. Ломоносовъ зналь, почему Татищевъ такъ съузиль свою задачу. Сочиненія Татищева—и первый томъ, и летописный, сводъ, были ему извъстны. Зналъ онъ и то, какъ другіе превращалильтописныя разсказъ въ прагматическое изложение. Ему были извъстны не только Синопсисъ, но и Манкіевъ (въ рукописи) и даже Грибовдовъ. Онъ отдался было изучению сырого матеріала. Но громада неразработаннаго матеріала подавляла даже его силы. Онъ ръшился бросить эту мозольную работу и надаялся проникнуться сразу духомъ летописнаго изложенія событій. Въ одномъ своемъ донесенін 1753 г. онъ пишетъ, что читалъ летописи, не делая выписокъ, «чтобы общее понятіе имъть пространно о дъяніяхъ російскихъ» 1). Понятіе это сложилось ближе къ русскимъ образцамъ: Манкіеву, Синопсису и Грибовдову. Страдальцу отъ иноземцевъ, півцу русской славы сродніве было направление этихъ авторовъ. Онъ подобно имъ пошелъ путемъ \ возвеличенія Россіи, но привнесъ и туть свою самобытную особенность. Онъ сталь искать въ древнихъ временахъ Россіи осуществле-

<sup>4)</sup> Арх. Калач. т. 2, 1 пол., стр. 42.

нія хорошо знакомыхъ ему доблестей греческаго и римскаго міра. Даже въ самомъ ходѣ русской исторіи онъ видѣлъ сходство съ историческимъ развитіемъ Рима. «Владѣніе первыхъ (римскихъ) королей соотвѣтствуетъ самодержавству первыхъ самовластныхъ великихъ князей россійскихъ; гражданское въ Римѣ правленіе подобно раздѣленію нашему на разныя княженія и на вольные городы; потомъ единоначальство кесарей представляет(ся) согласнымъ самодержавству государей московскихъ». С. М. Соловьеву ') кажется страннымъ такое сопоставленіе нашей исторіи съ римскою и греческою; однако въ нашей литературѣ послѣдняго времени существуетъ и общее сопоставленіе нашей государственности съ римскою, и, какъ увидимъ, обстоятельное, спеціальное изслѣдованіе, въ которомъ нѣкоторыя формы быта Новгорода и Пскова сближаются съ формами греческими и римскими.

Неизвъстно, какія воззрѣнія высказываль Ломоносовъ въ своихъ сочиненіяхъ по русской исторіи о временахъ удѣльныхъ и о временахъ татарскаго ига, а также въ очеркахъ временъ самозванческихъ и жизни царей Михаила, Алексъя и Өеодора. Объ утратѣ или безвъстности этихъ сочиненій нельзя достаточно высказать сожалѣнія. Мы не разъ еще увидимъ, что наши русскіе историки постоянно стремились къ уясненію временъ московскихъ, какъ къ центру тяжести русской исторіи. Тяга эта, очевидно, сказывалась и въ Ломоносовъ, при всей широтъ его образованія, естественно увлекавшаго въ область древностей, и при всей трудности для него занятій по русской исторіи.

Не подлежить действительно сомнению, что занятие историей было слишкомъ далеко отъ спеціальныхъ знаній Ломоносова, было начато имъ слишкомъ поздно и не могло дать удовлетворительнаго результата. Сознаніе немощи въ этомъ дёлё сказалось въ донесеніяхъ Ломоносова о своихъ работахъ по русской исторіи, донесеніяхъ, носящихъ характеръ извиненій, оправданій въ запаздываніи этихъ работъ. Отразилось это сознаніе и на современникахъ Ломоносова, именно въ томъ, что трудъ его изданъ былъ, да и то не весь, только послё его смерти. Впрочемъ, тутъ действовали и другія причины. Въ академін наукъ тогда уже былъ новый представитель немецкихъ воззрёній на русское историческое развитіе, извёстный Шлецеръ, отравлявній послёдніе годы жизни Ломоносова и вызывавній и съ его стороны самые желчные отзывы.

¹) Тамъ же, стр. 43.

## ΓJABA VI.

## Шлецеръ.

Еще въ то время, когда происходила страстная борьба разнородныхъ взглядовъ на русскую историческую жизнь, когда сознана
была крайняя нужда имъть систематическую русскую исторію и въ
выполненіи этой задачи изнемогалъ неподготовленный къ ней великій
Ломоносовъ, въ историческомъ развитіи нашей науки обозначилась
новая струя, или, лучше сказать, ворвалась новая стремительная
струя, произвела великую смуту въ тогдашней нашей академіи наукъ,
быстро затъмъ исчезла, а въ началъ нынъшняго стольтія, опять ворвалась, заволновала всёхъ ученыхъ, занимавшихся русскою исторіей, и
многими надолго была признана самою лучшею, самою чистой струей
въ нашемъ стремленіи къ научности отечественной исторіи. Это—
струя научности Шлецеровой.

Теперь настали времена болье спокойнаго и болье научнаго отношения къ Шлецеровой работь. Теперь болье и болье обнаруживается, что она и шуму надылала больше, чыть слыдовало, и новизны имысть меньше, чыть это могло прежде казаться, даже не совсымы самобытна по отношению къ предшествовавшимъ русскимъ трудамъ. Время теперь даже поднять вопрось о томъ, больше ли пользы или вреда произошло отъ нея въ наукъ русской истории.

Начало иноземства, заложенное въ Россіи мощною рукою Петра I, логически развивалось въ своихъ послѣдствіяхъ и прорывало даже такія преграды, какъ національное возбужденіе при Елисаветѣ Петровнѣ и Екатеринѣ II. Россія втягивалась въ западную Европу; западная Европа врывалась въ Россію.

Славное съ народной русской точки зрвнія участіе Елисаветы въ семильтней войнь, показавшее всьмъ, что Россія находить себь вреднымъ усиленіе ближайшей нъмецкой державы—Пруссіи, и повороть Россіи къ полуславянской Австріи и къ плынявшей тогда всьхъ своей цивилизаціей Франціи вызывали въ Европъ новое вниманіе къ Россіи. Вниманіе это еще болье закрыплялось торжественнымъ заявленіемъ русскаго патріотизма Екатериной ІІ, вышедшей изъ этой самой, разбитой Россіей Пруссіи. Россія оказывалась достойной чести даже со стороны чванившихся высшими будто бы началами жизни ученыхъ подготовителей французской революціи. И нельзя имъ было не считать Россію достойною этой чести. Въ русскомъ обществъ

даже при Елисаветь съ неудержимою силою развивалось западноевропейское раздъленіе между государствомъ и церковію, между свътскою и духовною жизнію, выражавшееся въ сильномъ невъріи и безнравственности. Еще при Елисаветь, а тъмъ болье при Екатеринь, то и другое послъдствіе разъединенія государства и церкви стало осмысливаться, возводиться въ научную теорію. Французскіе энциклопедисты находили себъ въ Россіи многочисленныхъ послъдователей. Россія сильно выдвигалась въ ихъ глазахъ. Россіи предлагали свои научныя услуги даже такія знаменитости, какъ Вольтеръ, добившійся еще при Елисаветь порученія написать исторію Петра І і) и при Екатеринь славившій русское самодержавіє.

Не могли не тянуться въ Россіи и старые ея просвѣтители нѣмцы, по дорогѣ еще болѣе проложенной ими и даже просто изъ-за соревнованія съ новыми завоевателями Россіи.

Миллеръ своимъ изданіемъ Sammlung russischer Geschichte и черезъ своего родственника, гетингенскаго профессора Бюшинга, тоже издававшаго заграницей статьи и памятники о Россіи, успливаль и въ ученой намецкой средъ интересъ къ нашему отечеству и въ частности къ русской исторіи. Этоть же Миллерь устроиль у себя въ Петербурга какъ бы этапный пунктъ для молодыхъ намцевъ, прибывавшихъ въ Россію искать себів счастія. Миллера озабочивала притомъ мысль найти въ средъ этихъ молодыхъ нёмцевъ помощника себъ по разработкъ русской исторіи и кстати вмъсть и воснитателя для своихъ дѣтей 3). Миллеръ забылъ основную мысль Петра и въ частности назначение нашей академии наукъ, чтобы у насъ иноземцыспеціалисты приготовляли себф русскихъ преемниковъ. Забвеніе это, какъ видимъ, дошло до того, что даже для русской исторіи старый нъменъ смело могъ выдвигать молодого нъмца, даже при Ломоносовъ. Забвеніе это, впрочемъ, не было діломъ памяти, а иміло характеръ болве глубокаго недуга. Миллеръ сознавалъ сивлость своего плана и однако проводиль его. Самъ Шлецеръ раскрываетъ намъ намъренія Миллера и значение его этапнаго пункта. «Они (т. е. прибывавшие молодые нъмцы), говорить онъ, обыкновенно обращались къ извъстному своимъ великодушіемъ земляку ихъ Миллеру. Онъ принималь ихъ къ себъ въ домъ, давалъ имъ столъ и, чтобы лучше узнать ихъ,

¹) Histoire de l'empire de Russie sous Pierre le Grand, par Voltaire, 1775 an. avec portrait. Свъдънія о составленіи этой исторіи—у С. М. Соловьева, т. 24, стр. 223—7. Хлопоты Вольтера начались еще въ 1745 г. Согласіе дано въ 1757 г. ²) Исторія академін наукъ, Пекарскаго, т. 1, стр. 388.

поручаль разныя занятія, уроки, переписку—все въ надеждѣ найти наконецъ человъка, котораго бы можно было склонить къ своимъ ученымъ работамъ» 1). Но такого лица не оказывалось на этапномъ пункть Миллера, и Миллеръ черезъ своего родственника Бюшинга сбратился, въ 1760 г., въ гетингенскому ученому, профессору восточныхь древностей Михаелису за указаніемъ такого лица. Михаелись указаль на даровитаго своего студента Августа Шлецера, который у него изучаль эти древности, воспылаль желаніемь отправиться на востовъ, въ Египеть, Палестину, и для этого заработывалъ деньги уроками въ Швеціи и сочиненіями тамъ же, а также въ Гамбургв и Любекъ. Шлецеръ, по предложению Михаелиса, и ръшился ъхать въ Россію съ мыслію всетаки потомъ тхать на востокъ. Но, ознакомившись у Миллера съ русскимъ языкомъ и русскими рукописными сокровищами, воспылаль ревностію облагодітельствовать пока Россію разработкой ея исторіи. Миллеръ, еще призывая Шлецера въ Россію, рисоваль ему въ яркихъ краскахъ будущее его назначение. «Повидимому Россія есть поле, надъ которымъ работать предопредвлено вамъ провидениемъ», писалъ онъ къ Шлецеру еще до прибытия его въ Россію <sup>2</sup>), а когда Шлецеръ прибыль къ нему (1761 г.) и показаль въ первые же мъсяцы усердіе и успъхи въ изученіи русскаго языка, Миллерь сталь втягивать его въ историческую работу. По поводу какого либо разговора о Бухарѣ или Амурѣ, говоритъ Шлецеръ, Миллеръ велъ его въ свой кабинетъ, вытаскивалъ рукописи одну за другою, то русскія, то нёмецкія, и приговариваль: «здёсь работа и для васъ и для меня и для десятерыхъ другихъ на цълую жизнь»; но при этомъ отказывалъ Шлецеру въ просьбе дать какую либо рукопись, говоря: «будеть еще время; не должно торопиться». Туть Шлеперъ виделъ и русскія летописи, и воображеніе его сильно работало. Онъ убъдилъ себя, что изучение русскихъ лътописей-вторая. завътная мечта его жизни послъ путешествія на востокъ 3).

Замѣчательные усиѣхи и дарованія Шлецера побудили Миллера уже въ 1762 г. хлопотать о томъ, чтобы пристроить Шлецера къ академіи наукъ въ званіи адъюнкта. Миллеръ при этомъ обнаружилъ во всей ясности, чего онъ ждетъ отъ Шлецера. Онъ писалъ къ Михаелису, между прочимъ, слѣдующее: «Для публики было бы неоцѣненною потерею, когда бы значительное количество рукописей и рѣдкихъ книгъ, собранныхъ мною въ продолженіи трпдцатилѣтняго

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Исторія акад. наукъ, Пекарскаго, т. 1, стр. 378. <sup>3</sup>) Тамъ же. Исторія акад. наукъ, т. 1, стр. 374—5. <sup>3</sup>) С. М. Соловьевъ о Шлецерѣ, Русск. Вѣстн., стр. 500.



моего пребыванія здѣсь, а также множество моихъ, еще ненапечатанныхъ работь, послѣ моей смерти, которую представляю себѣ очень близкою, не были употреблены въ пользу способнымъ лицомъ» 1).

Въ одномъ изъ писемъ Миллера есть драгоценное место, объисняющее взглядъ его на обязанности историка и въ настоящемъ случав объясняющее его выборъ преемника: «Обязанности историка трудно выполнить, писалъ Миллеръ, Онъ долженъ казаться безъ отечества, безъ веры, безъ государя. Я не требую, чтобы историкъ разсказывалъ все, что онъ знаетъ, ни также все, что истинно, потому что естъ вещи, которыхъ нельзя разсказывать и которыя, можетъ быть, мало любопытны, чтобы раскрывать ихъ предъ публикою; но все, что говоритъ историкъ, должно бытъ истинно и никогда онъ не долженъ давать поводъ къ возбужденію къ себъ подозрѣнія въ лести» '). Кто же, кромъ нъмца, могъ быть такимъ историкомъ и преемникомъ Миллера, т. е. безъ отечества, безъ въры, безъ государя?

Москва неодолимая, куда Миллеръ былъ передвинуть въ 1765 г., не безъ участія Шлецера, заставила его возложить эти упованія на русскихъ; но теперь, въ Петербургѣ Миллеръ не могъ совершить такого быстраго скачка, хотя самъ же Шлецеръ разочаровываль его въ его нѣмецкихъ упованіяхъ.

Шлецеръ обидался скромнымъ положеніемъ адъюнкта, бросиль Миллера, поступиль въ число учителей датей президента академія Разумовскаго и пріобраль себа благоволеніе и другихъ сильныхъ людей, дати которыхъ учились у него виаста съ датьми Разумовскаго.

И практическій разсчеть и необузданное самопоклоненіе побудили Шлецера искать этого благоволенія. Онъ съ первыхъ шаговъ на русской землі сталь обнаруживать невыносимое самохвальство и глумленіе надъ другими. Находя для себя унизительною и скудною по средствамъ должность адъюнкта, Шлецеръ пишетъ: «Что были за люди, которые славились тогда своими познаніями въ русской исторіи? Люди безъ всякаго ученаго образованія, люди, которые читали только свои літописи, не зная, что вні Россіи существовала исторія, люди, которые не знали другаго языка, кромі своего отечественнаго: Татищевъ зналь только понімецки, князь Щербатовъ только по-французски... Я быль, говорить Шлецеръ въ своей автобіографіи, ученый критикъ... Я быль въ этомъ отношеніи единственный человікть въ Россіи» <sup>8</sup>).

Colonia de la Co



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Исторія акад. наукъ, т. 1, стр. 379. <sup>2</sup>) Исторія акад. наукъ, т. 1, стр. 391. <sup>8</sup>) Соловьевъ о Шлецеръ, стр. 501.

Даже Миллеръ, по суду Шлецера, какъ исторіографъ, сділаль очень мало (хотя отчасти и не по своей вині, снисходительно прибавляеть Шлецеръ). Впослідствіи, въ своемъ Несторі Шлецеръ увеличиль списокъ дурныхъ русскихъ историковъ именемъ Ломоносова, о которомъ, какъ и о Татищеві и Щербатові, выражается, что онъ не могъ издать ничего полезнаго (по русской исторіи, разумівется) і). Только Болтина онъ признаеть знатокомъ русской исторіи, но и его осуждаеть за мнінія о призваніи князей. Вообще Шлецеръ признаваль, что русская исторія не только не существовала, но и не могла быть изучаема і), не только по неразработанности первійшихъ источниковъ, но и потому, что ніть научной обработки языка, ніть хорошей грамматики. Въ одномъ мість своего Нестора Шлецеръ еще хуже отзывается о наукі русской исторіи.

«Все, до сихъ поръ въ Россіи напечатанное, ощутительно дурно, недостаточно и невѣрно» 3). Туть уже и Болтинъ забытъ. «Но исторія Россіи, говорить Шлецерь, должна быть создана и прежде должны быть приготовлены средства къ этому». Шлецеръ и счелъ себя привваннымъ все это сделать. Онъ составиль свою грамматику, въ которой приложиль къ русскому языку высшія филологическія начала, достойныя всякаго уваженія (родство всёхъ европейскихъ языковъ); но рядомъ съ темъ выходили и такія, напримеръ, странности, что слово бояринъ происходить отъ словъ: баранъ или дуракъ; дъва-отъ нъмецкаго Dieb (воръ), или нижне-саксонскаго Tiffe (сука) и т. п. 4). Несравненно удачнъе планъ Шлецера касательно разработки русскихъ летописей. Онъ требовалъ 1, критической обработки льтописей, -- сличенія редакцій и очищенія текста; 2, грамматической, т. е. объясненія текста при помощи сравнительной грамматики, и 3, исторической обработки, т. е. сличенія літописей и другихъ памятниковъ по содержанію 5).

Никто не станеть отнимать чести у Шлецера за научную постановку вопроса о разработкъ нашихъ лътописей; по вопіющею неправдою было бы закрывать глаза предъ тъмъ, что Шлецеръ взялъ въ основу этой постановки чужую работу, именно Татищева. Несправедливо также было бы забывать о томъ, что этимъ же дъломъ закимался уже тогда Болтинъ, не говоря уже о Ломоносовъ. Наконецъ нельзя забывать, что Шлецеръ, по необузданной своей гордости и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 533. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 518. <sup>3</sup>) Несторъ, Шлецера, т. 1, стр. 325. <sup>4</sup>) Пенарскій Исторія анад. наукъ, т. 2, стр. 835. <sup>5</sup>) Соловьевъ о Шлецерѣ, Русск. Вѣстн. 1856, стр. 518.

самомивнію, задался фантастическою цалью воспроизвесть подлинный текстъ Нестора. Словомъ, во всемъ этомъ деле сказалось: большое знакомство Шлецера съ научными пріемами (честь принадлежащая прежде всего тогдашнимъ профессорамъ гетингенскаго университета), но еще большая его гордость и наконець еще большее тогдашиее его невъжество въ русской письменности. Но Шлецеръ пошелъ еще дальше. Онъ не только задумаль создать русскую исторію, но задумаль облагодетельствовать Россію сообщеніемь ей исторіи другихъ народовъ и не въ многотомныхъ изданіяхъ, какъ это ділала академія наукъ, а въ популярныхъ изданіяхъ, доступныхъ возможно большему числу русскихъ читателей, -- мысль прекрасная и составлявшая назначение академии наукъ, но самозванная со стороны Шлепера. Лучше всего самъ Шлецеръ освъщаеть это свое самозванство. «Я дъдаль, говорить онь въ своемъ Несторь, обширныя начертанія, соразмітрныя величію государства и богатству исторіи онаго-начертанія, долженствовавшія объять все, и для исполненія которыхъ нужно было всемогущество Екатерины II-й; и действительно, въ самое то время, въ царствованіи сея великія жены заблисталь новый свёть и въ русской словесности. Но всв мои патріотическія и космополитическія (т. е. немецкія) желанія подавлялись густымъ туманомъ, окружавшимъ тогда академію» 1).

Въ дъйствительности было далеко не такъ. Планъ этотъ подавлялся собственною его громадностію и несостоятельностію самого Шлецера. Но кромъ того онъ подавлялся невъроятною напыщенностію Шлецера, возмущавшаго всъхъ. Чувства эти върно выразилъ, котя и въ весьма грубой формъ, Ломоносовъ. Разбирая проектъ Шлецера касательно разработки русской исторіи и стараясь очевиднъе доказать несостоятельность автора его, Ломоносовъ прибътъ опять въ своей спеціальности, но не по химіи, а по словесности. Указавъ вышеприведенныя нельшия, обидныя для русскихъ филологическія открытія Шлецера, Ломоносовъ говоритъ: «Изъ сего заключить можно, какихъ гнусныхъ пакостей не наколобродитъ въ россійскихъ древностяхъ такая допущенная къ нимъ скотина» 3).

Какія именно пакости можеть учинить Шлеперъ, тогда, т. е. 1762—64 г., было весьма ясно не только Ломоносову, но даже и Миллеру. Оба они навърное знали, что одна корысть руководить

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Несторъ, Шлецера, т. 1, предисловіе, 33—4. <sup>2</sup>) Исторія акад. наукъ, т. 2, стр. 835—6. Тамъ указаны первонач. сочиненія Ломоносова. Соловьевъ. Исторія Россіи, т. 26, стр. 307.

Плецеромъ, что онъ не намеренъ служить Россіи, а вредить ей очень способенъ,—онъ собереть ея памятники, увезетъ заграницу и тамъ будетъ наживать деньги и славу. Подозренія эти были основательны. Шлецеръ уже доказаль свое предательство. Онъ тайно послаль заграницу напечатать речь Миллера, позорящую Россію і. Въ 1764 г., передъ отпускомъ заграницу Шлецера, у него было много рукописей и когда, вследствіе доноса Ломоносова, Тауберть, спасая Шлецера, забраль у него до обыска бывшія у него рукописи, то Шлецерь, по собственному его признанію, успёль припрятать въ пергаменный переплеть арабскаго лексикона таблицы о народонаселеніи Россіи, о привозныхъ и вывозныхъ товарахъ, о рекрутскомъ наборё и т. п. 2).

Такимъ образомъ, возникалъ вопросъ не только о научной несостоятельности Шлецера, но и объ его крайней политической неблагонадежности. Шлецеръ ясно видълъ, что обычнымъ путемъ ему
ничего не добиться. Онъ вступилъ на необычный путь. При посредствъ сильныхъ людей—генералъ рекетмейстера Козлова и секретаря
императрицы Теплова, дъти которыхъ учились у Шлецера вмъстъ съ
дътьми Разумовскаго, онъ вызвалъ особенное вниманіе къ себъ Екатерины, которая и создала ему необычайное положеніе. Онъ просилъ
всемилостивъйшаго сонзволенія продолжать начатые труды «подъ
собственнымъ ея величества покровительствомъ, въ безопасности отъ
притъсненій и всякаго рода препятствій обработать прагматически
древнюю русскую исторію отъ начала монархіи до пресъченія Рюрикова дома, по образцу всъхъ другихъ европейскихъ народовъ, согласно съ въчными законами исторической истины, и добросовъстно,
какъ слёдуетъ върньйшему (!) ея величества подданному» з).

Въ начале 1765 года Шлецеръ по повелению Екатерины сделанъ былъ ординарнымъ профессоромъ русской исторіи въ академіи наукъ съ условіемъ пробыть въ Россіи пять летъ и поставленъ подъособое покровительство людей, доверенныхъ государыни 4).

¹) Исторія акад. наукъ, т. 1. стр. 405. ²) Исторія акад. наукъ, т. 2, стр. 829—30. Самъ Шлецеръ сознается и въ томъ, что въ 1764 г. онъ задумаль оставить Россію и въ Германіи издать свои Rossica, т. е. пріобрѣтенные матеріалы по русской исторіи и статистикъ. Соловьевъ, Исторія Россіи, т. 26, стр. 305. ³) Соловьевъ о Шлецеръ, Русск. Вѣстн. стр. 524. Чтобы судить объ искрейности вѣрноподданническихъ чувствъ Шлецера нужно вспомнить, что тогда академія наукъ предлагала ему навсегда остаться въ Россіи, а онъ никакъ на это не соглашался. 4) Исторія акад. наукъ, т. 2, стр. 840—1.

Изъ этихъ условленныхъ контрактомъ пяти латъ Шлецеръ пробыль въ Россіи только три и въ это время ознаменоваль свою деятельность весьма скромными делами. При содействии неутомимаго труженика Башилова, Шлецеръ на русскомъ языкъ только переиздалъ русскую Правду и началь издавать никоновскую летопись. Самостоятельныя его работы удостоились изданія только на иностранныхъ языкахъ. Онъ издаль опыть русскихъ летописей (Probe russischer Annalen) и статью на датинскомъ языкі: Memoriae slavicae. Къ 1767 г. его взяло глубокое раздумье. Онъ сталь соображать, что въ Россіи выгоды не отвічають его трудамь и заслугамь, тогда какь заграницей ему будеть гораздо выгодийе, —и профессорствовать лучше в книги издавать удобиве. Предметомъ этихъ выгодъ, конечно, были не восточныя древности, а Россія, которую онъ достаточно изучиль для этихъ выгодъ. Поэтому онъ даже до срока контракта, именно въ 1767 г., убхалъ изъ Россіи и болбе не возвращался. Жилъ онъ въ Гетингенъ сначала по отпуску; затъмъ къ концу контракта много торговался съ академіей, требоваль большихъ денегь за службу Россіи и когда получиль предложение служить на прежнихъ условіяхъ, то совсёмъ остался въ Гетингене и заняль профессорское место въ тамошнемъ университетъ. Впрочемъ, во исполнение контракта, онъ продолжалъ трудиться для Россіи въ прежнемъ скромномъ направленіи. Черезъ того же Башилова издалъ Судебникъ Іоанна III и, наконецъ, какъ доказательство, что онъ не даромъ связалъ себя контрактомъ съ академіей, въ 1769 году издалъ на францувскомъ и на нъмецкомъ языкахъ первую часть весьма краткой и давно имъ составленной исторіи Россіи до основанія Москвы, т. е. до 1147 г., переизданную потомъ и по-русски подъ заглавіемъ: Изображеніе россійской исторіи.

Самъ Шлецеръ говоритъ, что эта книжка составлена для дѣтей, что за нее онъ не стоитъ и даже заявляетъ, что для серьезныхъ читателей, а тѣмъ болье для ученыхъ историковъ-критиковъ онъ не способенъ написать связной русской исторіи. Неизвѣстно, что это значитъ: неразработанность ли русской исторіи или безсиліе самого Шлецера; но несомиѣнно, что онъ забылъ при этомъ собственныя обѣщанія 1764 г. Впослѣдствіи Шлецеръ самъ признаетъ прямо свою несостоятельность исполнить эти обѣщанія. Въ предисловіи къ своему Нестору, изданному по нѣмецки въ 1802 г., Шлецеръ, послѣ изложенія вышеприведеннаго широкаго своего плана, говоритъ: «Теперь я сдѣлался хладнокровнѣе и воздержнѣе въ моихъ предположеніяхъ. Отказываюсь отъ всеобъемлющаго начертанія пли отдаю на произволъ судьбы,

унравляющей мощною и благодътельною десницею Александра 1-го, а ограничиваюсь только Несторомъ и его ближайшимъ продолжателемъ, съ небольшимъ до 1200 года.

Этотъ то Несторъ, явившійся въ печати спустя слишкомъ 30 лётъ послё того, какъ Шлецеръ надёлаль у насъ столько шуму, и составляетъ единственный серьезный трудъ Шлецера. На русскій языкъ онъ переведенъ Языковымъ и изданъ въ трехъ частяхъ на пространстве времени отъ 1809 до 1819 года.

Въ сочиненіи этомъ літопись Нестора, т. е. начальная літопись обработана по 12 печатнымъ и 9 рукописнымъ спискамъ.

Всѣ эти списки Шлецеръ и описываетъ; но въ заключении говорить, что изъ этихъ 21 списка онъ пользовался собственно 15, потому что прочіе или начинаются позже, или въ нихъ недостаеть начала (предисловіе, стр. VII-VIII), а въ другомъ мість этого же предисловія признается, что адёсь (въ Несторів), онъ употребиль собственно только 13 рукописныхъ и печатныхъ списковъ (стр. XI—XII). Въ дъйствительности онъ обработываетъ текстъ летописи по четыремъ, няти спискамъ. Обработка сдълана по вышеприведенному плану Шлецера. Сличивъ списки, Шлецеръ отбрасываеть то, что ему кажется ноздивишимъ прибавленіемъ, искаженіемъ, и возстановляєть воображаемый имъ подлинный текстъ Нестора. Пріемъ его таковъ: сначала онъ печатаетъ данную часть текста по имъющимся у него спискамъ, обозначая варіанты ихъ. Затёмъ сводить въ одно, что ему кажется подлиннымъ, и даетъ очищенный текстъ Нестора. Всю эту работу онъ сопровождаеть многочисленными примъчаніями, въ которыхъ кромъ разбора варіантовъ текста літописи, приводить въ объясненіе текста свидътельства изъ греческихъ, восточныхъ и западныхъ писателей. Эта работа обыкновенно располагается въ видъ примъчаній къ лътописному тексту. Это въ свою очередь повело Шлецера къ изследованію древностей славянских или такихь-же древностей свверныхь странъ, т. е. повело его въ ту же область, въ которой вращался Байеръ. Результаты оказались теже, что и у Байера. Даже последователи такъ называемой норманской школы соглашаются, что къ изследованіямъ Байера Шлецеръ не прибавиль ничего существеннаго. Но это не совсемъ справедливо. Шлецеръ прибавилъ весьма смелую опору главевищему положению Байера, именно тому, что до призванія князей русскіе не знали цивилизаціи и ею обязаны германскому элементу. Онъ даже значительно видоизменяеть постановку самаго дела.

Байеръ свое положение основываетъ главнымъ образомъ на иноземныхъ свидетеляхъ о состояни страны, сделавшейся известною подъ именемъ Россіи. Шлецеръ подрываеть значеніе большей части иноземныхъ писателей, но вато подкрыпляетъ положение Байера научнымъ изследованіемъ первейшаго русскаго источника-начальной летописи и, сличая ее съ иноземными свидетелями, приходить къ выволу. что иноземные свидътели не имъють въ сравнении съ лътописью большею частью никакого значенія для русской исторін 1), но сама эта летопись говорить будто бы о дикомъ состояния славянскихъ племенъ и о томъ, какъ они изъ него вышли. «Да не прогивваются патріоты, говорить Шлецеръ, что исторія ихъ не простирается до столистворенія, что она не такъ древня, какъ исторія эллинская и римская, даже моложе нъмецкой и шведской. Предъ сею эпохой (т. е. призваніемъ князей) все покрыто мракомъ, какъ въ Россіи, такъ и въ смежныхъ съ нею местахъ. Конечно, люди тутъ были, Богъ знаетъ, съ которыхъ поръ и откуда сюда зашли, но люди безъ правленія, жившіе подобно звърямъ и птицамъ, которые наполняли ихъ лъса, люди неотличившіеся ничамь, не имавшіе никакого сношенія съ южными народами, почему и не могли быть замічены и описаны ни однимъ просвъщеннымъ южнымъ европейцемъ. Князья новгородские и государи кіевскіе до Рюрика принадлежать къ бреднямъ исландскихъ старухъ, а не къ настоящей русской исторіи; на всемъ свверв русскомъ до половины IX въка не было ни одного настоящаго города. Дикіе, грубые, разсіянные славяне начали ділаться общественными людьми только благодаря посредству германцевъ, которымъ назначено было судьбою разсиять въ сиверо-западномъ и сиверо-восточномъ мірахъ первыя свмена цивилизаціи» 2).

Вотъ это то основное положеніе, высказанное еще Байеромъ, и было главною причиною, почему Шлецеръ придавалъ такое значеніе нашей начальной лістописи и такъ много положилъ труда на ея разработку съ этой стороны. Но трудъ, вызванный такой предваятой

¹) «Несторъ есть первый и единственный отечественный источникъ русской исторіи до 1154 г. Несторъ есть первый, древнійшій, единственный, по крайней мірів, главный источникъ для всей славянской, летской и скандинавской исторіи сего періода». Признавая ніжоторое значеніе только за Іорданомъ и Прокопіемъ, Шлецеръ о другихъ писателяхъ говорить слідующее: «Писанное Дитмаромъ и даже современникомъ Несторовымъ Адамомъ (Бременскимъ) есть не иное что, какъ отрывки и не значитъ ничего. Византійцы узнали Русь только со времени Пгоря. Польскія хроники всі недавни, а древнійшія изъ нихъ не иміютъ смысла; истина, какую только можно отыскать въ нихъ, выкрадена изъ Нестора, а безсмысленница принадлежитъ имъ собственно». Несторъ, Шлецера, ч. 1, стр. 428 и даліве. ²) Томъ 1, стр. 418, 419; т. 2, стр. 178—\$0.

мыслію и веденный съ такою односторонностію, не могъ долго удержать своего значенія въ наукі.

Кромъ фантастическаго возстановленія подлиннаго текста Нестора, о чемъ мы уже говорили, изъ труда Шлецера пали въ нашей наукъ: и дикое состояние русскихъ до призвания князей, и невозможность будто бы найти что либо върное въ древнихъ иноземныхъ свидетельстваль; пали большею частью даже его объясненія текста начальной льтописи, а тымь болые его предубыждения противь поздныйшихь льтонисныхъ списковъ. Удержалъ значение его научный приемъ, т. е. строгость, выдержанность изученія діла і). Но, очевидно, это формальное качество труда Шлецера. Оно, конечно, можетъ имъть нъкоторое восшитательное значеніе. Самъ Шлецеръ во второмъ томъ указываеть на это именно значение его труда, къ которому приглашаеть и русскихъ молодыхъ людей (стр. 126) и немецкихъ (131-132). Съ этой стороны сочинение Шлецера, повторяемъ, имъетъ значение н съ нимъ следуетъ ознакомиться всякому молодому спеціалисту, но, следуя совету самого Шлецера, ни въ чемъ ему не верить на слово и-нужно прибавить еще одну предосторожность-никогда не разбирать памятниковъ такъ тенденціозно. Фактическое значеніе удержали лишь некоторыя его объясненія текста летописи иностранными источниками. По этому вопросу и самъ Шлецеръ работалъ и добылъ Россіи усерднаго работника въ лицъ извъстнаго намъ Стриттера. Этимъ вопросомъ и до сихъ поръ много занимаются, но, конечно, не въ той узкой рамку поздивишихъ писателей, какую назначилъ Шлецеръ.

Безъ сомивнія было бы весьма різко и несправедливо сказано, если бы выразиться, что Шлецеръ быль въ нашей наукі то же, что Биронъ въ Русской государственности, різко и несправедливо уже по тому одному, что Шлецеръ быль неизміримо даровить и образованные Бирона; но въ втомъ сравненіи найдется кое что візрнаго, если всмотріться въ него внимательно и спокойно. Оба они и Биронъ и Шлецеръ вносили въ нашу жизнь ніжоторый порядокъ (віздь и Бирона хвалили за это и ближайшіе свидітели, какъ Щербатовъ, и новійшіе ученые, какъ Соловьевъ). Оба они, и Биронъ и Шлецеръ, совершенно одинаково относились къ русскимъ людямъ съ величайшимъ презрініемъ и къ Россіи почти съ одинаковымъ коры-

<sup>4)</sup> Въ недавно появившемся второмъ выпускъ Исторіи русскаго права Д. Я. Самоквасова собраны богатыя данныя, ниспровергающія прославленную научность Шлецера. Не мало ихъ есть и въ первомъ томъ исторіи русской жизни И. Е. Забълина.



столюбіемъ. Наконецъ, оба почти одинаково утверждали свой авторитетъ съ истинно нѣмецкою наглостію. Русскіе современники, видѣвшіе предъ собою вполнѣ созрѣвшаго въ этихъ качествахъ Шлецера, но еще не созрѣвшаго въ научности, вѣрнѣе его поняли, и или отворачивались отъ него, или проходили мимо, продолжая свое дѣло, какъ будто и не было Шлецера между ними. Но когда Шлецеръ улалился изъ Россіи, окрѣпъ въ теченіе слишкомъ 30 лѣтъ въ наукѣ и выступилъ со своимъ Несторомъ, то русская мягкость, совъстивость и искреннее уваженіе къ научности, чья бы она ни была, и какъ бы горька ни была для роднаго чувства, долго заставляли насъ платить непомѣрно высокую дань нѣмецкому патріотизму Шлецера него заблужденіямъ и долго мѣшали дать ему подобающее въ нашей наукѣ мѣсто. Ниже мы увидимъ, кто платилъ Шлецеру эту дань и кто сталъ назначать ему подобающее мѣсто.

## ГЛАВА VII.

## Разработка науки русской исторіи во второй ноловив'я XVIII ст. независимо отъ Шлецера.

Разработка русской исторіи въ Петербургъ. Мы говорили, что современники ближе къ истинъ понимали Шлецера и что и въ то время, когда онъ жилъ въ Россіи, и послъ его отъвзда заграницу до появленія его Нестора, т. е. въ теченіе слишкомъ сорока лътъ, наша наука развивалась своимъ путемъ. Замътить на этомъ пути какіе либо слъды Шлецерова вліянія очень трудно.

Двѣ главныя задачи въ нашей наукѣ занимали русскихъ людей того времени, интересовавшихся русскою исторіей: одни сильно желали имѣть хорошую прагматическую исторію, другіе, предоставляя это дѣлу будущему, сильно выдвигали требованіе документальности, и направляли свои силы на разработку источниковъ русской исторіи. Тѣхъ и другихъ объединяло глубокое сознаніе, что русское прошедшее достойно изученія и обязательно для русскаго человѣка.

Сознаніе это было очень распространено во времена Елисаветы и Екатерины. Послів страшнаго разгрома русской интеллигенціи, систематически продолжавшагося почти 60 лість (со смерти паря Осодора и до Елисаветы Петровны—1682—1740), время Елисаветы и Екатерины II было по преимуществу пителлигентное. Такое богат-

good ret month in

Digitized by Google

ство свободно выроставшихъ и свободно устроявшихся образованныхъ русскихъ силъ не могло не направиться и на изучение своего прошедшаго. Настроеніе это отразилось, между прочимъ, въ томъ, что въ тв времена многіе воскрешали въ своей памяти свое личное и общественное прошедшее и составляли заниски, въ которыхъ неръдко касались и историческихъ фактовъ. Таковы записки: Наталіи Долгоруковой, Нащокина, Болотова, Шаховскаго и друг. 1). Но у другихъ возникали и болье настойчивые вызовы знать не только семейное прошедшее, но и вообще прошедшее своей родины. Уже одни государственныя преобразованія въ тв времена, какъ, напримвръ, подготовленная Едисаветой и двинутая Екатериной коммиссія для составленія Уложенія, заставляли русскихъ людей обращать взоры на свое прошедшее и въ немъ искать указаній для правильнаго рішенія современныхъ дълъ, а великій Ломоносовъ и за нимъ Державинъ, выдвигавшіе такъ смёло и могущественно самобытное величіе русскаго слова, какъ бы воскресшаго со всеми его многовековыми сокровищами, закръпляли еще болье это направленіе.

Въ самомъ началъ этого направленія, еще въ царствованіе Елисаветы Петровны, выростали физически и научно два замъчательныхъ человека, которые вдали отъ немецкаго шума о русскихъ древностяхъ продолжали старую разработку исторіи своего отечества. Мы разумбемъ князя Щербатова и генерала Болтина. Оба они родились почти одновременно,--- Щербатовъ въ 1733 г., Болтинъ въ 1735 г. Оба увидели светь на окраинахъ этнографической Россіи-Щербатовъ въ Архангельскъ, Болтинъ въ Казани. Оба они умерли почти одновременно, -- Щербатовъ въ 1790 г., Болтинъ въ 1792 г. Сходство ндеть дальше и глубже. Оба съ великою любовію занимались исторіей Россін; оба глубоко вдумывались въ самобытныя ея особенности н съ сочувствіемъ останавливались на этихъ своеобразностяхъ въ допетровскія времена. Но гораздо різче и глубже, чімь это сходство, было различіе между ними во взглядахъ на наше прошедшее, въ пріемахъ изученія его, и наконець ихъ разъединяла открытая, останавливавшая на себъ всеобщее внимание литературная борьба.

Ки. М. М. Щербатовъ. Щербатовъ былъ замвчательно образованный по своему времени человъкъ въ смысле светскаго образования и отличался большою начитанностию. После него осталась громадная

<sup>1)</sup> Записки Долгоруковой изданы въ Русск. Арх. за 1867 г.; записки Нащокина и Шаховскаго въ Соврем. за 1875 г. въ 52 т.; записки Болотова въ Русской Старинв и особымъ изданіемъ.

онъ поразительную гуманность и въ то же время неподкупное правдолюбіе. Екатерина поручала ему разслідованіе злоупотребленій; ярославское дворянство избрало его своимъ депутатомъ въ коммиссію по составленію Уложенія. Высокая нравственность заставила его взглянуть съ этой точки арінія и на русское историческое развитіе, и онъ сталь поборникомъ старыхъ русскихъ, болье чистыхъ нравовъ, старой русской корпоративности. Эти взгляды онъ высказаль въ замічательномъ своемъ трактать—О поврежденіи нравовъ въ Россіи і), въ которомъ нарисоваль мрачную картину вредныхъ послідствій петровскихъ преобразованій,—картину разрушенія старой русской чести и русской службы і).

Этоть то замечательный человекь ваялся написать русскую исторію. Екатерина, узнавшая о его занятіяхъ русской исторіей, открыда ему кабинеть Петра и потомъ всв государственные архиви. Онъ быль въ особенно близкихъ и частыхъ сношеніяхъ съ Милеромъ, которому не совсемъ верно приписывалъ большое вліяніе на свой трудъ <sup>8</sup>). Кромъ многочисленныхъ летописей и актовъ, Щербатову были известны: Синопсисъ, Манкіевъ, Татищевъ и Ломоносовъ. Въ этой массъ источниковъ и пособій онъ разобрадся слъдующимъ образомъ. Щербатовъ понялъ, что русскія древности излишне загромождены нъмецкою научностію и что новый разборъ ихъ превосходить его силы. Поэтому онъ, хотя не мало ими занимается, но излагаеть ихъ, такъ сказать, для сведенія читателя, какъ чужія вещи, сопоставляя лишь чужія митнія, мало прибавляя своего и прямо заявляя, что точности, определенности туть неть. «Въ семъ состоить, заключаеть онъ свой трактать о древностяхь, все то, что я могь собрать касающееся до сихъ древнихъ народовъ, населяющихъ сін пространныя северныя страны, знаемыя подъ именами Сарматів в Скией европейскихъ. Но все столь смутно и безпорядочно, что изъ сего никакого следствія исторіи сочинить невозможно» 4).

Въ главнъйшемъ вопросъ этихъ древностей,—о призвани князей,—вопросъ, который непремънно требовалъ дать какое либо ръшеніе, Щербатовъ послъдовалъ главнымъ русскимъ авторитетамъ—Синопсису и Ломоносову, и выводить нашихъ князей изъ Пруссіи; но

<sup>1)</sup> Издано по подлинной рукописи въ Русской Старинъ за 1870—1 г. 2) Это-жестокая критика, можно сказать, всей нашей жизни въ прошедшемъ стоявтія съ Петра до 1788—9 г., когда Щербатовъ писалъ это изслъдованіе. Лица царскія и всё главнъйшія правительственныя очерчены весьма откровенно и весьма ръзко.
3) См. т. 1, предисловіе, стр. XIV. 4) Т. 1, стр. 97.

онъ не остался и безъ вліянія Татищева и Миллера. Онъ допускаєть, что князья могли быть призваны и не изъ Пруссіи, а изъ Финляндіи или Лифляндіи, и наконецъ склоняєтся къ тому выводу, что князья во всякомъ случав были намиы, какъ и называють ихъ, говорить онъ, намиами многіе наши латописи, т. е. позднайшія.

wwej hangs.

Гораздо болве самостоятельнымъ былъ Щербатовъ въ изложенін достовърной русской исторіи, которую онъ довель до начала XVII въка, именно до 1610 г. Онъ прямо заявляеть, что отдаеть рашительное предпочтение своимъ отечественнымъ памятникамъ, и дъйствительно онъ много надъ ними работалъ, изучалъ хронологію, генеалогію и сильно вдумывался въ явленія нашей жизни. Нікоторыя изъ его соображеній и выводовъ не лишены значенія. Такъ, преемство русскихъ князей удёльнаго періода не по прямой линіи онъ объясняетъ воинственностію того времени, требовавшею, чтобы на престоль быль взрослый человых, отмычаеть зарождение самодержавия въ дъдахъ суздальскихъ князей; объясняеть перемъну въ Іоаннъ IV главнымъ образомъ вліяніемъ дурныхъ людей, и хотя дурно думаетъ о Курбскомъ, но считаетъ непозволительнымъ заподозрить его разсказъ о мучительствахъ Іоанна IV; успъхъ самозванцевъ объясняеть, между прочимъ, интригами бояръ, надъявшихся справиться съ самозванцами и самимъ добиться престола 1).

Главичий для него образецъ въ изложени — Синопсисъ, но онъ его дополняетъ и его же главичищимъ источникомъ—Стрыйвовскимъ и позличищими лътописями.

Трудолюбіе, желаніе найти истину поразительны въ трудѣ Щербатова; но небольшая даровитость и недостатокъ зрѣлой подготовленности были причинами многочисленныхъ его ошибокъ, а необыкновенно тяжелый слогъ даваль еще больше чувствовать недостатки его громаднаго труда <sup>2</sup>) и заслонялъ его дѣйствительныя достоинства.

И. Никит. Болтинъ. Къ несчастію Щербатова, при немъ и послѣ него въ ближайшее время, обработка нашей науки пошла такъ быстро, что достоинства труда Щербатова были заслонены еще больше, а недостатки его стали еще яснѣе и оказывались для многихъ даже единственными его особенностями. Это несчастіе прежде всѣхъ создалъ Щербатову его современникъ Болтинъ, даровитъйшій изъ изслѣдователей того времени въ области нашей науки. И мѣсто рожденія, и служба подлѣ Кіева (въ васильковской таможнѣ) въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ и за тѣмъ въ канцеляріи Потемкина, и особенно дружба

<sup>1)</sup> Томъ VII, кн. 15, стр. 205. 2) 5 частей въ 15 томахъ. Изданы въ 1770—92 гг.

съ извъстнымъ собирателемъ русскихъ древностей Мусинымъ-Пушкинымъ, безъ сомивнія, не мало располагали Болтина къ изученію русскаго прошедшаго. Но Болтинъ накопляль это богатство знаній чисто какъ любитель и только случайное обстоятельство открыло тогдашнему русскому обществу, что въ средв его выросъ и окрвиъ талантливый знатокъ русской исторіи.

Въ 1874 г. вышла въ Парижѣ исторія Россіи бывшаго у насъ докторомъ и почетнымъ членомъ академіи наукъ Клерка или Ле-Клерка, подъ заглавіемъ Histoire de la Russie, naturelle et morale, politique... ancienne et moderne, въ 6 томахъ. Въ исторіи этой авторъ самъ рекомендуетъ себя человѣкомъ долго жившимъ въ Россіи и много знающимъ, собрано съ истинно французскимъ легкомысліемъ все, что только могли выдумать злостные и насмѣшливые иноземци на Россію.

Такъ, Ле-Клеркъ, воспроизводя мивніе нашихъ ученыхъ німцевъ, что русскій народъ до призванія князей быль въ дикомъ состоянін, распространяєть это мижніе и на последующія времена. По его мивнію, русскій народъ и теперь полуязыческій; духовенство его имело право жизни и смерти; Никонъ отменилъ все законы церковные; до Петра Россія не имвла гражданских законовъ, «Ложь и клевета, съ коими сочинитель злословить вообще Россію, говорить Болтинь, пристрастіе, съ коимъ переиначиваеть онъ дела наиболее известныя, нагдость, съ которою решительно говорить о вещахъ, совершенно ему неизвъстныхъ, нельпость разсужденій, пустота доводовъ, безчисленныя п грубыя во всёхъ родахъ ошибки»... заставили Болтина изменить благопріятное мивніе объ авторв, какое онъ имель, приступая къ изученію его книги, и побудили взяться за разборъ ея. Разборъ этотъ Болтинъ ведеть шагъ за шагомъ по самой книгв при ея чтенія. Этоть способь разбора сочиненій, который Болтинъ потомъ приложиль и къ труду Щербатова, вынуждаль критика все разбирать, следовательно все знать самому, о чемъ говорилось въ разбираемыхъ книгахъ. Знаніе критика сказались во всей силі; но этотъ пріемъ крайне затрудняеть работу изученія основныхъ взглядовъ и пріемовъ самого критика. Впрочемъ, облегчается она значительно хорошо составленными указателями, которые Болтинъ помъстиль въ началь своихъ критическихъ разборовъ — Ле-Клерка и Шербатова.

Подобно авторамъ Синописа, Ядра россійской исторіи и подобно Ломоносову, Болтинъ самою задачею своего труда вызванъ былъ возстановлять честь и достоинство Россіи. Но онъ этого достигалъ не выборомъ выдающихся фактовъ и силою родного чувства,

а указаніемъ на самобытныя особенности русской жизни, достойныя вниманія всякаго образованнаго человіка. Онъ побідоносно доказываеть культурность древняго русскаго человька такими неопровержиинии данными, какъ договоры Олега и Игоря, доказывающіе и существованіе организованных у насъ сословій, и правосудіе, и торговую международную регламентацію і). При этомъ взглядь призваніе князей, хотя бы то чужихъ (изъ Финляндіи, согласно Татищеву) 2), не имъло уже для Болтина ръшающаго значенія. Онъ ихъ сближаеть съ русскими внутренними общими особенностями, сходствомъ культуры, какъ соседей <sup>в</sup>). На все вопросы, выдвигаемые Ле-Клеркомъ въ доказательство того, что русская культура плоха, развивалась дурно, и что Россія должна разрушиться, Болтинъ отвъчаеть съ одинаковою силою знанія и русскаго уб'яжденія. Онъ открываеть доблести князей удъльнаго періода, силу и разумность областнаго при нихъ самоуправленія. Онъ показываеть, какъ Русь спаслась отъ погибели при татарахъ превосходствомъ своей культуры и темъ, что съумъла побороть областные раздоры, собраться воедино и, собравшись, свергнуть татарское иго. Въ этомъ онъ усматриваетъ естественность и заслуги единодержавія. Но онъ еще глубже понимаеть единодержавіе. Въ одномъ м'ясть, сказавъ, что до татарскаго ига наши «князья имели власть недеспотическую, что народъ имель соучастіе съ вельможами въ правленіи, и что определенія народа были важны н сильны»... Волтинъ продолжаеть: «Русскіе (когда соединились области и сощлись разнородные элементы) опытомъ познали, что власть единаго несравненно есть лучшая, выгодивишая и полезивишая какъ для общества, такъ и для каждаго особенно, нежели власть многихъ. Они удостовърены были, что монархія въ обширномъ государствъ предпочтительные аристократіи, которая обыкновенно теряеть время въ спорахъ и не можеть иметь видовъ смелыхъ» 1). Въ одномъ ( изъ примъчаній къ этому разсужденію Болтинъ приводить такое оправданіе самодержавія, которое почти буквально приводилось въ наши недавніе дни въ газетв «Русь» и въ некоторыхъ другихъ газетахъ. «Опытъ доказалъ, говоритъ Болтинъ, что безъ единоначальства всякое политическое тело не имееть надлежащія соразмерности.

<sup>1)</sup> Указатель подъ словомъ: Россія. 2) «Варяги и варяго-руссы. Первые—фины, а послёдніе—фины-жь съ русскими пом'яшанные. До Рюрика финскіе короли — руссами владіли, и Гостомислова отца Боривая (Іоак. літ.) побідя, на славянъ дань наложили». Т. 1, стр. 43. 3) «Варяги не просвіщенніве были русскихъ, они живучи въ сосідстві съ ними, общія и одинакія иміли съ ними познанія». Т. 2, стр. 110. 4) Томъ 2, стр. 474—5.



Ежели при нерадивомъ, при неспособномъ государв ослабваетъ правленіе, при другомъ паки поправится, паки придетъ въ прежнюю силу; республика-жъ ослабвашая никогда не поправится, никогда не оживотворится. Бользни монархическія суть мимоходящія, легкія; а бользни республиканскія—тяжкія и неисцылимы» 1).

Историческое оправдание и историческую живучесть громадной сединодержавной России Болтинъ доказываетъ русскими климатическими особенностями, требующими много земли, великимъ удобствомъ имѣтъ много свободной земли и легко колонизироваться въ своей собственной странъ и превосходствомъ большого, сильнаго русскаго народа надъбольшинствомъ русскихъ инородцевъ.

Наконецъ, Болтинъ переноситъ то и дело решеніе этихъ вопросовъ въ область всемірной исторіи, и сравнительнымъ путемъ разрушаеть мрачный взглядъ Ле-Клерка на русскую цивилизацію и русскую будущность. Онъ показываеть, насколько проще и прочнъе русская колонизація казаками, торговцами, крестьянами, колонизаціи римской при посредствъ легіоновъ. Онъ показываетъ, какими жестокостями и истребленіемъ ознаменована западно-европейская исторія сравнительно съ русскою, имъющею собственно одного тирана— Іоанна IV. Особенно сильно онъ поражаетъ съ этой стороны Ле-Клерка за его восхваленія успъховъ иноземцевъ во времена самозванцевъ. Болтинъ указываетъ, какъ эти прославляемые Ле-Клеркомъ иноземцы сознательно нарушили миръ Россіи безъ всякаго повода съ ея стороны, какъ они ввели въ нее завъдомаго обманщика и сколько беззаконій совершили на русской земль.

Болтинъ даже рышился спуститься въ самую глубь русской исторической жизни, въ глубь народа, т. е. въ такую область, гдъ дъйствительно нътъ мъста превосходству западной Европы передъ Россіей. Въ одномъ мъстъ, показывая силу и прочность расширенія русской державы, онъ указываеть на то, что въ прежде присоединенной Малороссіи и недавно тогда присоединенной Бълоруссіи— этихъ старыхъ русскихъ областяхъ— народъ русскій самъ стремится къ Россіи и самъ постоить за себя въ борьбъ съ врагами.

Въ другомъ мъсть онъ идеть еще дальше. Разбирая разсужденія Ле-Клерка о русскихъ крестьянахъ, отпускаемыхъ на волю и о недавней тогда преміи, объявленной въ Вольномъ экономическомъ обществъ за сочиненіе о лучшемъ устройствъ крестьянъ 3), Болтинъ

<sup>1)</sup> Томъ 2, стр. 478. 2) Премія въ 100 червонцевъ деньгами и медаль въ 23 червонцевъ была назначена въ 1766 г. за ръшеніе такой задачи: что полежнье для

смъется надъ западно-европейской личной волей простыхъ дюдей безъ хозяйства, безъ земли. Но тутъ и быль пробный камень для Болтина, пробы котораго онъ не выдержаль. Онъ боится сильныхъ, резкихъ преобразованій и въ виду опасностей сов'ятуеть не трогать существующаго порядка. «Поражая элоупотребленія и отъемля слабости пороковъ, беречься надобно, говорить онъ, чтобъ не уменьшить силу добродетелей: неумеренное исправление причиною было разрушения многихъ царствъ. Исправляя обычаи и нравы, должно быть весьма осторожну; надобно имъть великое познание человъческого сердца.. -Составъ человъческій есть изъ пороковъ и добродътелей; есть смъщеніе качествъ добрыхъ и злыхъ; надобно на добрыхъ вескахъ весить неудобности обычая съ пользою чаемою отъ уничтоженія его; п. когда въсъ будетъ равенъ, то лучше оставить вещи такъ, какъ онъ были» 1). Въ другомъ мъсть онъ высказывается гораздо подробнъе и яснъе. «Между вольности и вольности, и между рабства и рабства есть разность, да и разность великая и многообразная... Бываетъ вольность хуже, несносные рабства, а рабство выгодные, удовольственне свободы... Если все степени вольностей, конми пользуются разные народы, разсмотрёть и различить, обрящется ихъ великое количество, одна другой больше или меньше съ названіемъ своимъ несходствующія. Изъ сихъ многообразныхъ вольностей надобно намъ избрать такую, которая бы сообразна была нашему настоящему физическому и нравственному состоянію, а за всякую безъ выбора хвататься отнюдь не должно; понеже та-жъ самая вольность, которая одинъ народъ дълаетъ счастливымъ, для другаго будетъ руководствомъ къ нещастію, къ погибели.... Земледівльцы наши прусской вольности (личной, обремененной налогами) не снесутъ, германская не савлаеть состоянія ихъ лучшимъ, съ французскою помруть они съ голода, а англинская низвергнеть ихъ въ бездну погибели»... Дале Болтинъ даже разсуждаетъ о томъ, что не всякому народу вольность можеть быть полезна и не всякій уміветь ее снести... н заключаеть: «Не будучи апостоломь рабства, не скажу я, чтобъ наши земледъльцы въ такомъ состояніи были, чтобъ не нужно было дать ниъ облегчение, пособие къ выгодивищей жизни, но скажу, что сие облегченіе, сіе пособіе не въ дачѣ вольности долженствуеть состоять,

общества: чтобъ крестьянинъ имълъ въ собственности землю, или токмо движимое имъніе, и сколь далеко его права на то или другое имъніе простираться должны? (Премія предложена Екатериной подъ именемъ неизвъстной особи). Истор. вольн. экономическ. общества, стр. 337—368. Отвътъ Польнова на этотъ вопросъ напечатанъ въ Русскомъ Архивъ за 1865 годъ. 4) Томъ 2, стр. 355.

а въ ограничени помъщичей надъ ними власти и въ нъкоторыхъ другихъ средствахъ, о коихъ предложу я въ другомъ мъстъ» 1). Средства эти, по мивнію Болтина, должны состоять въ огражденіи собственности всёхъ врестьянъ и опредъленіи ихъ повинностей 2). Идеаломъ для этого Болтинъ беретъ государственныхъ крестьянъ и говоритъ, что, «говоря вообще, наши крестьяне, а особенно государственные, не почитаютъ своего состоянія несчастнымъ, въ разсужденіи рабства, а особливо тъ изъ нихъ, которые живутъ въ изобиліи, въ довольствъ и въ покоъ. Они о лучшемъ состояніи и воображенія себъ здълать не могутъ, а чего не понимаютъ, того и желать не могутъ: щастіе человъческое зависить отъ воображенія» 2).

Заметимъ, что это писалось спустя не мало времени после назначенія упомянутой премін о крестьянахъ, послі составленія наказа объ уложеніи и коммиссіи для этого, гдв много было разсужденій объ этомъ же вопросъ, наконецъ, это писано спустя немного больше десяти лёть послё пугачевскаго бунта и въ такое время, когда въ Бълоруссін раздавались вопли народа по поводу раздачи государственныхъ крестьянъ въ частную собственность, а въ Малороссіи еще не высохли слезы и не утихли горькія чувства отъ усмиренія въ пользу польскихъ пановъ такъ называемой гайдамацкой смуты. Очевидно, Болтинъ не додумался до истиннаго пониманія простого русскаго народа и его упованій. И на это есть еще другое неопровержимое доказательство. Онъ не понималь достоинства русскаго народнаго творчества, и по поводу отзыва Ле-Клерка о русскихъ старинныхъ песняхъ, объ Илье Муромце, о пирахъ Владиміра, т. е. о былинахъ, что въ нихъ есть искры поэтическаго духа, краткость мыслей и сила выраженій, говорить: «Подлинно таковыя пісни изображають вкусь тогдашняго выка, но не народа, а черни, людей безграмотныхъ и, можетъ быть, бродягъ, кои ремесломъ симъ кормилися, что слагая таковыя песни, пели ихъ для испрошенія милости, подобно тому, какъ и нына нищіе, а паче слапые, слагая нелапые стихи, поють ихъ ходя по торгамъ, гдв чернь собирается. Сказанныя пъсни такого-жъ точно рода, какъ сіи нищенскія, называемыя стихами, и сочинены подобными авторами, следовательно вкуса и нравовъ народа изображать не могутъ. Изображають вкусъ и нравы народа тогдашняго въка лътописи: Нестерова, Іоакимова, законы Яро-Фславовы и Изяславовы, договоры мирные, грамоты, изложенія духовныя и политическія и подобныя симъ, уділівшія отъ древности остатки» 1).

¹) Томъ 2, стр. 235—6. ²) Стр. 240. ³) Стр. 383. 4) Томъ 2, стр. 60.

По странной игръ случая князь Щербатовъ, — человъкъ неоспоримо аристократическаго склада мыслей, въ пониманіи этого самаго дъла ушель дальше Болтина. «Скием и славяне, говорить онъ, первые обладатели Россіи, есть ли не письменами, ибо они ихъ не имъли, то по крайней мъръ пъснями, изустными преложеніями и другими подобными способами память знатныхъ дълъ сохраняли, какъ въ знакъ благодарности къ прежнимъ своимъ благодътелямъ, такъ и для побужденія къ добродътели народа» 1.

Борьба Болтина съ Ле-Клеркомъ повела его неизбъжно и къ борьбъ съ княземъ Щербатовымъ. Ле-Клеркъ, знавшій, безъ сомнѣнія, первые томы князя Щербатова, высказаль нѣсколько положеній сходныхъ съ его мнѣніями. Такъ, кромѣ вопроса о значеніи народныхъ древнихъ пѣсенъ, оба они роднили русскихъ съ гуннами черезъ родство сихъ послѣднихъ со скиеами и оба одинаково признавали самую обидную для Болтина мысль о низкой степени нашей культуры до призванія князей и въ первыя времена нашей государственности, низводя нашихъ предковъ до кочевого состоянія.

Нападая на Ле-Клерка, Болтинъ косвенно задѣвалъ и князя Щербатова, а въ одномъ мѣстѣ даже весьма прозрачно указалъ на него, сказавъ, что «весьма ощибаются тѣ, кои думаютъ, что всякой тотъ, кто, по случаю могъ достатъ нѣсколько древнихъ лѣтописей и собрать довольное количество историческихъ припасовъ, можетъ сдѣлаться историкомъ; многого еще ему недостаетъ, если кромѣ сихъ ничего больше не имѣетъ. Припасы необходимы; но необходимо и умѣнье располагать оными, которое вкупѣ съ ними не пріобрѣтается» 2).

Щербатовъ не выдержаль и въ 1789 г. напечаталь брошюру подъ заглавіемъ: Письмо князя Щербатова, сочинителя россійской исторіи къ одному его пріятелю въ оправданіе на нѣкоторыя сокрытыя и явный охужденія, учиненныя его исторіи отъ ген. м. Болтина. Въ этомъ отвѣтѣ Щербатовъ простодушно развиваетъ мысль, высказанную имъ не разъ въ его изслѣдованіи о русскихъ древностяхъ, что свѣдѣнія писателей объ этихъ дѣлахъ неточны, сбивчивы, и дополняетъ, что ему тѣмъ легче можно было ошибиться, что онъ не знаетъ древнихъ языковъ. На бѣду еще Щербатовъ затронулъ подлинность іоакимовской лѣтописи и слѣдовательно авторитетъ Татищева. Это была искра, брошенная въ горючій матеріалъ. Въ томъ же 1789 г. Болтинъ написалъ свой отвѣтъ, въ которомъ безпощадно громилъ автора не только за незнаніе древностей, но и за незнаніе

<sup>1)</sup> Щербат. т. 1, стр. 2. 2) Т. 1, стр. 268.

лътописей и неуважение къ Татищеву. Въ подтверждение этого Болтинъ привелъ множество погръшностей Щербатова и все это подвелъ подъ самый обидный запросъ: если авторъ такъ мало знаетъ дъло, то зачъмъ брался за него?

Щербатовъ, издавая въ томъ же 1789 г. четвертый томъ пятой части своей исторіи, предпослаль ему ув'йдомленіе, въ которомъ объясняеть свои ошибки и благодушно предлагаеть ихъ исправить, указывая м'йста своей книги и то, какъ нужно исправить.

Болтинъ еще больше вскипълъ, снова взялся за пересмотръ исторіи Щербатова и, провъряя ее тьмъ же способомъ, какимъ провърять исторію Ле-Клерка, написалъ опять два тома критическихъ примъчаній, которыя были изданы уже послъ смерти и самого автора и Щербатова, именно въ 1793 г.

Чтобы дать понятіе о силь и желчности этихъ примъчаній, приведу нъсколько выписокъ. «Всякую исторію вновь здълать, а особливо здълать хорошо, очень трудно, и едва ли возможно одному человъку. сколь бы въкъ его ни быль дологь, достичь до исполненія намъренія таковаго, при всвух дарованіях и способностях къ тому потребныхъ. Ибо прежде нежели начато будетъ зданіе исторіи, надлежитъ потребныя къ тому припасы прінскать, разобрать, очистить, образовать, а для сего требуется несравненно боле трудовъ и времени, нежели на совершение цълаго зданія». Сказавъ затьмъ, что при этомъ прежде всего нужно разработывать отечественные источники, а затыть взяться за новый, не менье важный трудъ, состоящій въ собираніи изв'ястій изъ чужестранныхъ историковъ и л'ятописцевъ, не только соседнихъ намъ государствъ, но и самыхъ отдаленныхъ, Болтинъ продолжаетъ: «Обмысливши все сіе, должно будетъ согласиться, что пріуготовленіе къ исторіи не меньше есть важно и трудно, сколь и самое ея сочинение. Сін самые способы употребляли всв историви къ достижению цели своего намерения. Достопамятный нашъ Татишевъ темъ же путемъ шествіе свое началь; не принядся онъ писать исторін прежде нежели літописи исправить и объяснить и для географіи нужныя свідінія собереть; но занять будучи многими государственными дълами не успълъ великаго сего предпріятія окончить».

«К. Щербатовъ, устранясь сего труднаго пути, избралъ для себя другій, несравненно легчайшій. т. е. началъ писать исторію, не заботясь нимало о предварительномъ снабдёніи себя сказанными способами; разныхъ списковъ съ лѣтописей между собою не согласилъ, разбора между ними не учинилъ, къ пониманію разума, сказуемаго ими, себя не пріуготовилъ, а о географіи ниже малѣйшаго вниманія

употребить не хотель и темь самымь отверзь свободный входь въ свою историю не токмо всёмъ заблужденіямь историковъ иностран- ныхь и всёмъ ошибкамъ, вкрадшимся въ наши летописи отъ переписокъ, но и безчисленному множеству новымъ, произшедшимъ отъ собственныхъ недостатковъ и нерадёнія 1)... многія деянія и приклю-ком ченія въ ващшій привель безпорядокъ; на мёсто истиннаго или вероподобнаго поставиль или сомнительное или невероятное и вмёсто открытія тайныхъ причинъ деяній, и самыя ясныя прибавленіемъ изъ головы странныхъ и несогласныхъ съ обстоятельствами мнёній и разсужденій помрачиль и запуталь. На все сіе сочинитель найдетъ въ послёдствіи примёчаній монхъ ясныя доказательства» 2).

Дъйствительно, доказательствъ много <sup>3</sup>), и не трудно было ихъ набрать въ такомъ большомъ трудъ о предметъ малоразработанномъ, въ трудъ, состоявшемъ изъ 15 томовъ въ четвертую долю листа. Но рядомъ съ ошибками у Щербатова есть и большія достоинства, которыхъ страстный критикъ не хотъль видъть.

Несмотря однако на эту страстность и крайность мивній, Болтина нужно признать самымъ двльнымъ изследователемъ нашей исторін въ прошедшемъ столетіи. Никто изъ тогдашнихъ писателей не зналь лучше его русской исторіи и никто глубже его не понималъ, кроме, конечно, Ломоносова. Не безъ основанія его можно назвать х предтечею такъ называемыхъ сдавянофиловъ.

Печальная судьба постигла и библіотеку Болтина. Послів его смерти она перешла къ его пріятелю и тоже знатоку русской исторіи, Мусину-Пушкину, и въ 1812 г. сгоріла въ Москві вмісті съ рукописными и печатными драгоцівнюстями самого Мусина-Пушкина.

Сочиненія Щербатова и особенно Болтина ясніе всего доказывають уже высказанную нами мысль, что русское прошедшее, даже самобытныя его особенности возбуждали тогда большой интересь върусскомъ обществі. Даже академія наукъ должна была, при всемъ шумі, произведенномъ Шлецеромъ, поддаться этому направленію и уділять не мало своихъ средствъ и людей на изданіе русскихъ историческихъ памятниковъ и русскихъ историческихъ сочиненій. Самъ Миллеръ настолько покорился этому направленію, что не только усердствоваль въ ділі этого изданія, но даже измінилъ свое мизніе по капитальнійшему вопросу русской исторіи, волновавшему русскіе умы

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Томъ 1, стр. 16—19. <sup>2</sup>) Стр. 29—30. <sup>8</sup>) Олегъ вѣщій—значить привезъ много вещей. Ходили до Юрьева, т. е. дня,—значить будто бы до города Юрьева и т. под.

XVIII въка, — по вопросу о призваніи князей, и склонился къ митию Ломоносова ').

Сама Екатерина II, чемъ дальше, темъ больше занималась русскою исторіей, и нельзя не замітить, что, какъ въ другихъ ділахъ, такъ и въ этомъ деле она подражала Елисавете Петровие, или, лучше сказать, брала начала, намеченныя при Елисавете, и развивала ихъ или видонамъняла съ свойственною ей гибкостію ума. При Елисаветь русскую исторію по такому важному и трудному вопросу, какъ время Петра, поручено было писать иноземцу Вольтеру. Екатерина съ замъчательною опрометчивостію, ясно показывавшею тогдашнее ея непониманіе діла, высказывала Вольтеру сожалініе, что не при ней онъ исполнялъ это порученіе, что она дала бы ему всв необходимые матеріалы для составленія обстоятельной исторіи Петра, т. е. върные всего, она передала бы ему необходимыя матеріалы на ихъ погибель. Очень естественно, что при такомъ дегкомысленномъ взглядв на писаніе исторіи, Екатерина даже долго спустя послі того поддалась на дикое предложение одного французского эмигранта-Сенака, поселившагося въ Венеціи, который въ 1790 г. предложилъ написать русскую исторію и для этого просился въ Россію и получиль и деньги и доступъ къ русскимъ источникамъ, но сейчасъ же привелъ Екатерину къ полнъйшему разочарованію 3). Но эта жалкая дань иноземчеству очень щедро вознаграждена другими дёлами Екатерины. Другой примъръ Елисаветы-покровительство русскому человъку Ломоносову вызваль самыя плодотворныя подражанія. Отъ легкомысленныхъ надеждъ, что труды знаменитаго Вольтера или пустого Сенака могутъ быть полезны для русской исторіи, Екатерина переходила въ покровительству простому усердію крестьянина Годикова—привести въ извъстность и прославить дъла Петра, и къ покровительству столь же скромному и столь же трудолюбивому князю Щербатову. Но больше всего делаеть честь Екатерине то, что она приблизила къ себе н приняла руководство такихъ любителей и знатоковъ дёль русскаго прошедшаго, какъ Мусинъ-Пушкинъ и особенно Болтинъ. Она подобно многимъ русскимъ была возмущена исторіей Ле-Клерка и когда черезъ Мусина-Пушкина узнала, что Болтинъ разобраль это сочине-

¹) Переміна эта произошла въ Миллерії еще въ 1760 г., по всей вівроятности, подъ вліяніемъ историческихъ изысваній Ломоносова. Онъ высказаль это мивніе въ Sammlung Geschichte за 1760 г. т. 5, стр. 385. Затімь онъ его повториль въ 1772 г. въ своемъ русскомъ сочиненіи—О народахъ, издревле въ Россіи обитавшихъ, сочин. переизд. и въ 1778 г. (Шлец. Нест. 1, стр. 373). ²) Русскій Архивъ за 1866 г., Заря, 1870 г. № 3, стр. 20; статья П. К. Щебальскаго.



ніе, то съ радостію побудила и дала средства издать его знаменитыя критическія замічанія на исторію Ле-Клерка. Болтинъ и быль главнійшимъ руководителемъ и помощникомъ при ея занятіяхъ русской исторіей.

Известно, что Екатерина, тоже по подражанію Елисаветь, сильно развивала придворное театральное дёло, и такъ какъ сама она бралась сочинять піесы, то рядомъ съ другими предметами пожелала брать темы для театральныхъ представленій въ эрмитажь и изъ русской исторіи, какъ напримъръ: историческое представленіе изъ жизни Рюрика, гдъ выступаеть разсказъ іоакимовской льтониси о призваніи князей (начинается советомъ новгородцамъ умирающаго Гостомысла, и согласно Татищеву—князя выводить изъ Финляндіи), или: начальное управленіе Олега, гдъ ведется рычь и о походъ его на Царьградъ. Объ эти пьесы шли въ разрызъ съ мивніями Шлецера, Миллера, Байера. Екатерина даже возсоздавала въ драмъ былинные образы русской старины, какъ напримъръ, въ пьесъ—Новгородскій богатырь Боеслаевичь, т. е. Василій Буслаевичъ '). Тутъ, по всей въроятности, Болтинъ искупаль свой гръхъ по отношенію къ памятникамъ народной поэзіи.

Всв эти драматическіе труды требовали внимательнаго изученія русской исторіи, и изъ дневника секретаря Екатерины Храповицкаго мы узнаемъ, какъ часто и много она занималась намятниками по русской исторіи з), а Пекарскій, разбиравшій бумаги ея, раскрываетъ намъ въ своей брошкорв.—Матеріалы для исторіи журнальной и литературной двятельности Екатерины з), и ясные слёды участія Болтина въ этихъ трудахъ. Екатерина даже взялась за систематическое изложеніе русской исторіи и написала — Записки касательно русской исторіи, въ которыхъ разсказъ доведенъ до куликов-

¹) Полное собраніе сочин. Екатер. т. 1, стр. 297; 339; 395. ²) 1786 Екатерина много занималась драмами—Рюрниъ и Олегъ. (Храп. подъ этимъ годомъ, стр. 8—16). Подъ 1788 г. 31 августа—занятія русской исторіей. 1783 г. 18 августа: «Предъ об'єдомъ поднесъ реестръ собраннымъ мною изъ библіотеки и сундуковъ историческимъ книгамъ и манускриптамъ. Почти все читала». 1791 г. подъ 22 іюня: «Принялись за россійскую исторію; говорили со мной о Несторі». 1791 г. подъ 23—4 того же мъсяца: «Упражняются въ продолженіи исторіи россійской; поднесъ книги и выписки къ тому принадлежащія». 1791 г. сентября 21—2: «Во время разговоровъ объ исторіи россійской сказано мнъ, что Александръ Невскій быль герой; нашли то, чего никто здъсь не написаль, т. е. что папа, отправя народнаго легата, поощряль въ Норвегіи, Даніи и Швеціи составить кроасаду (крестовый походъ) противъ Александра Невскаго, но намъреніе сіе осталось бездъйственнымъ». ²) Спб. 1863.

ской битвы <sup>1</sup>). Въ этомъ трудѣ мы видимъ и слѣды Синопсиса (соединеніе славянъ и руссовъ — родоначальниковъ русскихъ или правильнѣе москалей) и еще яснѣе слѣды Татищева (призваніе князей) и особенно Болтина (цивилизація русскихъ до призванія князей) <sup>2</sup>).

Въ числъ лицъ, принимавшихъ участіе въ занятіяхъ Екатерины по русской исторін быль, между прочимь, Елагинь, завідывавшій театральнымъ деломъ. Великій греховодникъ въ делахъ жизни, Елагинъ былъ въ то же время поклонникомъ русской чистоты Ломоносовскаго языка и самобытной славы Россіи. На старости леть онъ взялся за составленіе Опыта повъствованія о Россіи (1790 г.). Любитель театральности, Елагинъ не иначе представлялъ себв и историческое движение Россіи, какъ театрально и осуждаетъ сухое повъствованіе и літописей и нашихъ историковъ. Онъ жаждаль видіть въ исторіи картины, живые образы, поэтому естественно расположенъ быль вносить въ нее вероятное, какъ несомненное, и делать произвольныя сравненія съ жизнію другихъ народовъ. Новгородскую жизнь онъ сравниваеть съ римскою, нашу минологію съ египетскою. Но если эти вещи странны въ той формь, какую имъ даль Елагинъ, то вовсе не странны въ своей сущности. Мы уже говорили, что сравнение новгородскихъ учреждений съ римскими далеко не дикое мниніе, а что касается сравненія нашей минологіи съ египетскою, то этоть грахъ совершень еще составителями ипатіевской латописи <sup>в</sup>).

Для насъ Опыть повъствованія о Россіи Елагина имъеть слъдующее значеніе. Исторія русской словесности имъеть тъснъйшую связь съ научнымъ развитіемъ науки русской исторіи. Оторванная Петромъ отъ родной почвы русская словесность постоянно стремится возстановить эту связь и ставить свои запросы русской исторіи. Ломоносовъ ставить неразрывно эти два знанія и потому самъ пишеть исторію своей родины. Елагинъ, словесникъ и театралъ, чувствуетъ тоже единство и тоже пишеть русскую исторію. Мы увидимъ и на примъръ Карамзина, что область русскаго изящнаго вызываетъ писателя обратиться къ исторіи своей родины. — Это русская борьба съ оторванностію русской мысли отъ ся родника — русской жизни, во всемъ ся объемъ. Она то и заставляла лучшія русскія натуры кидаться отъ западно-европейской теоріи и образцовъ въ область своего прошедшаго и тамъ искать себъ освъженія и умиротворенія. Замьчательно, что даже Шлецеръ, къ которому мы еще не разъ должны

 <sup>1)</sup> Полн. собр. сочин. Екатер. т. 3; Заря 1870 г. № 3, стр. 28—29. <sup>2</sup>) Спб. 1793— 1801 гг. <sup>3</sup>) Ипатьевская літоп. по старому изданію, т. 2, стр. 5; по новому—стр. 200.

будемъ возвратиться, какъ будто поддался этому направленію. Онъ, врагъ Ломоносова, то и дёло смотрить на наше прошедшее глазами Ломоносова—и какъ на русское дёло, и вмёстё какъ на русское слово. Въ немъ филологъ, повидимому, преодолёвалъ ненавистника русскихъ людей.

Но это только повидимому. Въ дъйствительности, Шлецеръ глубоко ненавидълъ русское направление въ изучении русской истории и объединение съ ней словесности. Онъ внимательно слъдилъ за тъмъ, что дълалось въ России и какъ будто хвалилъ развитие исторической дъятельности, но черезъ эти похвалы сквозитъ и затъмъ ясно обнаруживается злая насмъшка, презръние.

Въ одномъ месте своего Нестора Шлецеръ говорить, что после его удаленія изъ Россіи, въ царствованіе Екатерины II, въ русской словесности начался такой періодъ... «какого еще никогда не бывало въ свътъ. Въ эти двадцать лътъ (съ 1774 г., когда Шлецеръ отказался отъ разсмотрвнія русскихъ книгъ) напечатано на русскомъ языкъ гораздо болъе подлинниковъ (между которыми есть очень важныя), нежели во всв прежнія царствованія. И точно съ сего времени всѣ иностранныя вѣдомости замолкли о произведеніяхъ русской словесности» (т. е. Шлецеръ не давалъ объ нихъ знать, а другіе не желали взяться за это 1). Въ другомъ місті Шлецеръ ясніве выражается, хотя тоже загадочно. Перечисливъ многочисленныя изданія по русской исторіи, сдъланныя при Екатеринъ, онъ говоритъ: «Какой новый свёть открымся теперь въ Россіи для словесности. Кто бы до царствованія Екатерины II осм'ємился печатать такія вещи? Пріятно было смотреть, какъ большая часть ілюдей (д. б. издававшихъ свои произведенія) веселились и не могли найтиться въ этомъ новомъ свъть. Нъмецкому читателю казалось, какъ будто онъ перенесся въ XVI въкъ своей словесности. Издатели въ своихъ предисловіяхъ безпрестанно повторяли давно известное мненіе, что исторія, а особливо отечественная, есть ньчто очень полезное. Немногіе объявили себя: такъ были совъстны! Многіе ползали съ своими изданіями у престола и всеподданнъйше благодарили императрицу за всемилостивъйшее позволеніе печатать. Но великая жена не только что позволяла, она того желала, повелъвала» 2)! Наконецъ уже со всею ясностію и безцеремонностію Шлецеръ высказался въ следующихъ местахъ своего Нестора. Сказавъ, что собственно съ 1770 г. прекратилось его упражненіе въ русской исторіи и что онъ ничего почти не писаль по этой

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Томъ 1, стр. 156, счетъ слав. букв. <sup>2</sup>) Стр. 169, счетъ славян. букв.

части, Шлецеръ продолжаетъ: «со мною заснула русская исторія и при академіи наукъ» <sup>1</sup>). Еще въ другомъ мѣстѣ: «Странная участь исторической словесности въ Россіи! единственная въ своемъ родѣ во всемъ ученомъ мірѣ. Сами государи ободряютъ, приглашаютъ, приказываютъ, и ничего не дѣлается».... Русская исторія, по миѣнію Шлецера, даже пошла тогда назадъ: «Русская исторія, по его словамъ, начала терять ту истину, до которой довели ее было Байеръ и его послѣдователи (т. е. теорію норманск. призванія князей) и до 1800 г. паденіе это дѣлалось часъ отъ часу примѣтнѣе» <sup>2</sup>).

Для болье ощутительнаго доказательства этой истины, Шлецеръ остановиль свое вниманіе на томъ пріемѣ писать исторію, который вводили писатели изящной словесности, и при томъ Шлецеръ вспомниль старый грѣхъ этого рода — Русскую исторію Емина, изданную еще въ 1767 г. «Невѣжество и безстыдство сочинителя, говорить онъ, превосходить всякое вѣроятіе и дѣлаетъ стыдъ, какъ своему времени, такъ и русской словесности. Онъ ссылается на множество книгъ, которыхъ нѣтъ на свѣтѣ, напримѣръ, сочиненія Полибія о славянахъ, Ксенофонтова исторія о скиеахъ; что руссы не были нѣмцами, то доказывается многими древними греческими и польскими авторами, что Новгородъ былъ силенъ до Рюрика, что Оскольдъ былъ сильнымъ въ южной части Россіи задолго до Рюрикова пришествія и т. п.» въ Удивительно, почему при этомъ Шлецеръ оставилъ безъ критики однородное съ этимъ сочиненіе Елагина, которое онъ зналъ и на которое въ многихъ мѣстахъ ссылается 4).

Шлецеръ призналъ себя опять единственнымъ спасителемъ русской исторіи и рѣшился издать своего Нестора: «туть экспрофессоръ русской исторіи, говорить о себѣ Шлецеръ, потеряль все терпѣніе, съ которымъ онъ лѣтъ 10 смотрѣлъ издали на этотъ плачевный упадокъ и написалъ эту книгу (Несторъ)» 5). Въ дѣйствительности тутъ, какъ и въ многочисленныхъ другихъ случаяхъ, Шлецеръ говорилъ неправду. Въ дѣйствительности онъ увидѣлъ своимъ воззрѣніямъ дѣйствительную опасность, — увидѣлъ, что русскіе дѣлаютъ твердые шаги въ развитіи своей науки не по его указкѣ, что даже нѣмцы помогаютъ имъ въ ниспроверженіи нѣмецкой теоріи. Вотъ почему онъ встрепенулся и взялся за изданіе своего Нестора.

Разработка русской исторіи въ Москвъ. Еще до назначенія вт. Москву Миллера, т. е. до 1765 г., тамъ выступилъ на великую

<sup>1)</sup> Стр. 157, счетъ слав. букв. 2) Стр. 178, счетъ слав. букв. 3) Нест. 1, 378—5.
4) Томъ 2, стр. 613, 660, 710, 721, 726 и 728. 5) Томъ 1, стр. 175.

синшкомъ полувъковую (1762 — 1814 гг.) работу по русской исторіи необыкновенный труженникъ Н. Н. Бантышъ-Каменскій. Въ Москву 🗡 приведо этого малоросса и утвердило въ ней родство съ московскимъ интрополитомъ Амвросіемъ, который быль ему дядя. Амвросій записаль (1755 г.) его ученикомъ въ московскую академію, гдф онъ, между прочимъ, сблизился съ Платономъ, будущимъ московскимъ интрополитомъ, что, по всей въроятности, имъло не малое вліяніе на расположение Бантыша-Каменского къ историческимъ занятиямъ, которыя очень любиль Платонь 1). Затымь Бантышь-Каменскій быль въ московскомъ университеть, гдъ не могь не узнать Новикова. Москва съ ея историческими сокровищами приковала его къ себъ. Въ 1762 г. онъ попросился на службу въ московскій архивъ, гдв п 🗸 прослужиль до конца дней своихъ. Миллеръ, перейдя въ Москву, конечно, сразу увидель, какого неоцененнаго помощника нашель онь въ Бантышъ-Каменскомъ, который съ того времени и расширилъ другь своихъ занятій, но зато и выносиль на своихъ плечахъ всю тяжелую работу по приведенію архива въ порядокъ и по разнымъ оффиціальнымъ запросамъ. Лучшіе русскіе люди скоро зам'втили Бантыша-Каменскаго и сблизились съ нимъ, какъ Щербатовъ, Мусинъ-Пушкинъ и потомъ Румянцевъ.

Бантышъ-Каменскій сильно передвинулъ центръ тяжести въ нашей наукъ, — передвинулъ отъ вопроса о русскихъ древностяхъ въ область достовърныхъ, богатыхъ русскихъ источниковъ—актовъ. Онъ намънилъ и направленіе Миллера, давно склоннаго къ этому переходу, но по примъру другихъ русскихъ иноземцевъ, больше интересовав-шагося дълами Сибири, а не внутренней Россіей. Бантышъ-Каменскій свонии занятінии вдвинулъ Миллера въ самую середину русской исторической жизни—въ документальныя богатства московскаго единодержавія. Въ высшей степени замъчательно, что Бантышъ-Каменскій въ исторіи московскаго единодержавія понялъ самый свътлый моменть—лучшее время Іоанна IV, когда имъ руководилъ Адашевъ, отъ котораго, по ученымъ ли изслёдованіямъ Бантыша-Каменскаго или по семейному преданію, происходила жена этого почтеннаго архиваріуса, родомъ Купреянова 3). Съ пониманіемъ этого величественнаго въ русской жизни времени естественно соединялось уясненіе

<sup>4) «</sup>Сознавая пользу исторических» наук» (Платонь, въ мірѣ Петръ Егоровить) самъ собою научился географіи и исторіи, которую любиль во всю свою жизнь», говорить его жизнеописатель, близко его знавшій Снегиревъ. Жизнь митрононта Платона ч. 1, стр. 7, по изданію 1856 г. 2) Словарь достоп. люд.—подъ сл. в. Бант.-Кам.



другихъ важнѣйшихъ сторонъ московскаго единодержавія, какъ исторія борьбы между школой Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго. Этимъ мы объясняемъ себѣ изобиліе памятниковъ по этой части въ Вивліоенкѣ Новикова, какъ и вообще богатство тамъ памятниковъ изъ исторіи московскаго единодержавія.

Въ самомъ концѣ XVIII вѣка это изученіе русской исторіи по богатымъ архивнымъ документамъ выразилось въ двухъ замвчательныхъ трудахъ, до сихъ поръ не потерявнихъ своего научнаго значенія. Самъ Бантышъ-Каменскій по вызову Екатерины написаль исторію западно-русской унін, а близкій ему еще по студенчеству въ московской академін митрополить Платонъ написаль исторію русской церкви, богатую и разъясненіемъ гражданскихъ діль, каково, напримфръ, его объяснение происхождения самозванческихъ смутъ. Въ этой исторіи есть довольно ясные следы вліянія Бантыща-Каменскаго на документальную часть исторіи, такъ какъ въ ней встрачается не мало грамотъ, хранящихся въ московскомъ архивъ. Оба эти писателя сошлись кром'в того еще въ одномъ деле, едва ли еще не боле важномъ, чемъ ихъ сочиненія. Митрополиту Платону наша наука обязана темъ, что онъ ввелъ въ московской академіи (1785 г.) преподаваніе церковной исторіи і), а около Бантыша-Каменскаго въ главномъ архивъ группировались многочисленные молодые люди, изъ которыхъ некоторые оказались потомъ замечательными изследоватедями по нашей наукв. Достаточно указать на Малиновскаго. Такимъ образомъ, оба они заняты были успъхами нашей науки въ будущемъ и возбуждали любовь къ ней въ молодомъ покольніи . ). Въ этомъ они сошлись съ упомянутымъ нами замъчательнымъ дъятелемъ — Новиковымъ.

Одновременно съ твиъ, какъ въ Москвв отвлечено было вниманіе изыскателей прошедшихъ судебъ Россіи отъ древностей къ положительной исторіи Россіи, тамъ же, въ Москвв, стало развиваться еще другое направленіе, которое съ необыкновеннымъ успвхомъ установляло трезвые взгляды на весь ходъ русскаго историческаго развитія и давало надежныя путеводныя нити всякому новому изыскателю. Мы разумъемъ Новиковскую школу, съ которой необходимо ближе ознакомиться, чтобы понимать главнъйшія направленія въ нашей наукъ въ послъдующія времена.

<sup>4)</sup> Снегир. ч. 1, стр. 52—3. 2) Бантышъ-Каменскій, межлу прочимъ, имѣлъ вліяніе и на Евгенія, впоследствіи митрополита віевскаго. Святитель воронежскій Тихонъ поручалъ его вниманію Бантыша-Каменскаго, когда отправлялъ Евгенія въ московскую академію. Воронежскія Епарх. Вѣдом. 1868 г. № 2.

Н. И. Новиковъ и его школа. Мы не разъ говорили о страшномъ разложенін русскаго общества въ XVIII векв. Исторически живучій народъ всегда находить и выдвигаеть средства выйти изъ опасности и стать на новый путь. Выдвигаль такія средства и русскій народъ въ XVIII въкъ. Здъсь мы, впрочемъ, укажемъ лишь на то, что придумывала та самая интеллигенція, въ которой происходило это разложеніе. Всёмъ извёстно, какимъ богатствомъ сатиры отличается исторія словесности прошедшаго стольтія. Сатиры Кантемира, Фонъ-Визина служать выражениемъ недовольства русскаго общества своимъ состояніемъ и его желанія выйти изъ этого положенія. То же самое выражалось въ многочисленныхъ тогдашнихъ періодическихъ изданіяхъ, быстро возникавшихъ и исчезавшихъ одно за другимъ. Злая насмѣшка казнила разврать, сленую подражательность всему иноземному. Но обличеніе зла есть только половина дёла. Нужно указать еще положительное дело, которое должно заменить дурной порядокъ. Этимъ тоже занимались журналы и часто вели рычь о любви къ родинь, объ уваженіи ея обычаевъ, правовъ. Но на этотъ запросъ могли удовлетворительно отвічать уже не журналисты, а историки. Воть, гді глубокій смысль такого ціннаго труда, какъ трактать Щербатова о поврежденіи нравовъ, въ которомъ обращается вниманіе на лучшія сторены допетровского русского прошедшого, или такихъ необывновенныхъ произведеній, какъ критическія замічанія Болтина, въ которыхъ это старое русское прошедшее оправдывается и съ научной стороны. Этотъ же самый запросъ заставиль и Новикова дополнить двиствіе сатиры своихъ журналовъ такимъ богатымъ историческимъ изданіемъ, какъ его Вивліовика. Отъ Новиковскаго кружка, который захватывалъ и многочисленныя молодыя силы московскаго университета, естественно было ожидать, что послё изданія этихъ памятниковъ или даже вмъсть съ тьмъ станутъ появляться изследованія по русской исторіи или даже цілье курсы исторіи, въ которыхъ будеть научное оправдание того, что сознание нашего прошедшаго дъйствительно можетъ принести уврачевание современному злу. Къ сожалвнию, этого не случилось, и не только по трудности самаго дала, но и по другой причинь, которая явилась какъ врачевство, хотя въ действительности врачевство было тою же бользнію.

Россія XVIII вѣка такъ втянулась въ западно-европейскую \ жизнь, такъ глубоко ввела въ себя западно-европейскія начала, что и сознавъ свое развращеніе, стала искать западно-европейскаго врачевства. Въ тѣ времена такимъ врачевствомъ считалось масонство, которое, какъ мы знаемъ, старалось соединить воедино всъхъ

людей, помимо ихъ національныхъ и религіозныхъ различій, чтобы созидать внутреннее самоусовершеніе человька и распространять его въ каждой мъстности, въ каждомъ слов общества. Мы видимъ нъчто подобное у насъ и теперь—въ сборищахъ свътскихъ людей, гдъ развиваются теоріи Редстока, Пашкова, и въ обращеніи къ тому же масонству съ примъсью къ нему новыхъ космополитическихъ и реалистическихъ воззрѣній.

Къ подобному же иноземному врачевству обращались русскіе люди и въ прошедшемъ стольтій, и замъчательно, что самая умъренная и самая серьезная постановка этого діла развилась въ Москвъ. Лучшимъ выразителемъ этого направленія и былъ Новиковъ, всю жизнь свою до самаго ареста 1792 г. посвятившій изданію кромі журналовъ, нравоучительныхъ книгъ, заведенію училищъ, дальнійшему усовершенію молодого покольнія. Просвыщеніе онъ полагаль въ основаніе всякаго усовершенствованія, а въ просвыщеніи онъ неразрывно соединялъ начало религіозное и философское. Къ этимъ двумъ началамъ онъ присоединилъ и третье — историческое образованіе, больше всего въ смысль уразумьнія исторіи всяхъ народовъ; но чёмъ болье, тімъ чаще и сильнію Новиковъ заговариваль о русской исторической жизни, и установляль такіе взгляды, которые и въ настоящее время имъють значеніе.

Поборникъ высшаго развитія человька, кто бы ни быль этотъ человькъ, естественно сталь защитникомъ русскаго крестьянина и проповышваль объ его свободь съ такою возрастающею настойчивостью, что этому нельзя не удивляться. Въ журналь Трутень (1769 г.) Новиковъ, въ стать Везразсудъ, говоритъ: «Безразсудъ долженъ всякій день по два раза разсматривать кости господскія и крестьянскія до тыхъ поръ, покуда найдетъ онъ различіе между госнодиномъ и крестьяниномъ» 1). Въ журналь Новикова Вечерняя Заря (1782 г.), въ письмъ Сенеки къ Луцилію говорится: грабы—не рабы, а сожители, покорные друзья, сослужители наши. Нужно обращаться съ ними дружески, позволять имъ говорить, садить ихъ за столъ съ собою. Наши предки почти уничтожили рабство, слугъ называли они домашними, а господина—хозяиномъ,—домъ быль какъ бы маленькою республикою. Думаешь ли ты о томъ (спрашиваетъ Сенека), что на-

<sup>1)</sup> Новиковъ, сочиненіе А. Незеленова (1875 г.), стр. 153. ІІ другія выдержки изъ журналовъ новиковскаго времени мы указываемъ по тому же прекрасному изслѣдованію г. Незеленова, какъ болѣе доступному читателямъ для провѣрки и дальнѣйшихъ разъясненій, могущихъ понадобиться.

зываемый у тебя слугою человькь рождень оть такого же сымени, какь и ты, что онь питается однимь съ тобою воздухомь, и что также дышеть, также живеть и одинаково умираеть. Тоть глупь, кто судить о человый по платыю или по состояню, которое мы носимь на подобіе одынія. Рабъ ли кто? но можеть быть онь вольный духомь. Рабъ ли кто и сіе поставляется ему въ вину? Такъ покажи же мив, кто бы быль чуждь рабства. Иной служить похоти, иной скупости, иной славолюбію, а страху всв. Между тымь ныть гнусные рабства, какъ самопроизвольное».

Въ другой статъв того же журнала показывается важное значеніе для государства крестьянскаго сословія. «Престоль целаго света не принудиль бы меня забыть людей, оный укрыпляющихъ. Тогда бы его ваняль, когда бы сходиль и облобызаль плугь, пилу и серпь, твердость его (т. е. престода) составляющіе» '). Въ интересахъ того же крестьянина Новиковъ коснулся и вопроса о налогахъ. Въ статъв Аристидъ говорится: «Налогь долженъ распространяться на всёхъ. Я не знаю, говорить Аристидъ, ничего такъ нелвнаго, какъ нсключить отъ тягостей сына за отцовскія заслуги или жреца, потому что его должность состоить въ призываніи боговъ на помощь отечеству. Налогь должень быть основань на ежегодномъ доходе, а такъ какъ такой доходъ даеть земля, то, следовательно, налогъ долженъ быть на землю» <sup>2</sup>). Новиковъ пошелъ еще дальше. Въ необыкновенно різкихъ чертахъ, ділающихъ его мысли неудобными для печати даже въ настоящее время, онъ осуждаетъ войну, требуетъ законности, обличаетъ злоупотребленія сильныхъ людей, особенно временщиковъ, и сміло рисуеть идеаль правителей, государей.

Онъ рѣшился даже на такое дѣло, которое, полагають, больше всего ускорило его осужденіе,—онъ осудилъ покровительство іезуитамъ и напечаталь историческую статью объ іезуитахъ. Не отвергая нѣкоторыхъ заслугъ іезуитовъ, какъ распространеніе христіанской культуры въ новомъ свѣтѣ, распространеніе знанія древней литературы и т. п., Новиковъ жестоко обличаетъ пагубныя начала іезуитства. «Къ несчастію рода человѣческаго, іезуиты часто пользовались своимъ вліяніемъ для достиженія самыхъ дурныхъ цѣлей... они проповѣдывали, чтобы привлечь къ себѣ знатныхъ особъ, уступчивое нравоученіе, потворствующее страстямъ, извиняющее пороки... они проповѣдывали возмущенія, заговоры съ ужаснѣйшими преступленіями; они сопротивлялись всякому кроткому учрежденію, отличающемуся вѣротерпи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 308. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 310.

мостію... Кто вспомнить о происшествіяхъ послівнихъ двухъ стольтій, тоть найдеть, что оть іезунтовъ по справедливости можно требовать отчета во вредныхъ дійствіяхъ, происшедшихъ отъ испорченной опасной казунстики, отъ безпредільныхъ правилъ церковной власти и отъ ненависти къ терпівнію, бывшихъ во все оное время поношеніемъ для римской церкви и навлекшихъ столько зда гражданскому обществу» 1).

Понятно, почему ісзуиты вызвали такія сужденія Новикова. Они прежде всего занимались воспитаніемъ юношества, а мы знаемъ, что Новиковъ всё силы направляль именно къ правильному развитію молодыхъ силъ Россіи. Въ интересахъ этого-то развитія Новиковъ, между прочимъ, старался установить взглядъ на отечество и чужія страны, т. е. выяснить вопросъ о національности и человічности. Эти взгляды его издожены въ его разсужденіяхъ о путешествіяхъ въ чужія страны.

Разсуждая о пользь путешествій въ чужіе края, онъ говорить въ журналь Покомпійся трудолюбецъ (1784 — 5): «Надо прежде узнать свое отечество; россіянинъ долженъ вникнуть въ древній вкусь многихъ старинныхъ кремлевскихъ строеній, прежде нежели разсматривать станетъ луврскую колоннаду, или прежде долженъ удивляться монументу великаго не только въ Россіи, но и въ целомъ свете мужа (т. е. Петра), нежели будеть столбенъть при возвръни на тюнлыерійскія статуи. Не должно спрашивать у иностранцевъ о ихъ достопамятностяхъ, если не можемъ разсказать имъ о своей землъ 2)... При отъезде въ чужія земли въ насъ невольно является безпокойство: на родинъ я былъ гражданинъ, всякій быль мнъ защитникъ и братъ... здъсь (на чужбинь) меня отдыляеть оть окружающих в меня людей различіе въ языкъ, обычаяхъ, нравахъ, въ самой религіи. Я встръчаю недовъріе, я должень танться, притворяться, лгать... Если тамъ (заграницей) найдется сердце, соединенное нъжнъйшею симпатіей съ его сердцемъ... то онъ долженъ тамъ опасаться, чтобы не видъть всего того, что онъ желаль бы встретить. Да будуть тамъ дражайшія человъческія желанія предметомъ первыхъ его ужасовъ! такъ людямъ угодно! Вотъ ваконы! се ли, о Боже, сіе священивашее братство! О, любезное отечество! не ты ли вся вселенная? О, друзья мои, не вы ли всв честные люди? Смертные! Полагайте предълы своимъ владъніямъ, да раздълить воздвигнутый камень ваши народы, да переићнять васъ разные ваши обычаи по внешности на сто различныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Незеленовъ, стр. 350. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 396.

покольній, да учинять вась тысячи различных в свойствь языка чужестранцами и непріятелями... обычай да перемінить и обезобразить и самую природу... Но напрасно вы будете трудиться: вы всегда останетесь подобны по сущности, всегда будете слабы, боязливы даже и въ варваровскомъ состояніи, расположены къ взаимной любви даже и при самыхъ убійствахъ; будете всегда братья, несмотря на различныя свои наименованія» 1).

Приведенныя слова, надъюсь, ясно показывають, что у Новикова идеи общечеловъчности опредъленные и тверже, чъмъ идея національности, и что между ними очевидно противоръчіе, слишкомъ несостоятельно прикрытое. Масонство въ Новиковъ было тогда гораздо сильные, чъмъ его знаніе національныхъ русскихъ задачъ. Не сознаніе ли слабости этого послъдняго знанія и заставило Новикова взяться съ новымъ усердіемъ за изданіе русской Вивліоенки, которую онъ сталъ переиздавать въ 1788 г. и продолжалъ изданіе новыхъ матеріаловъ до самаго того времени, какъ надъ нимъ разразилась катастрофа <sup>2</sup>).

Новиковъ развертывалъ свою общирную дъятельность и выработывалъ свои взгляды не одинъ или въ малочисленной группъ, а въ кругу многочисленныхъ послъдователей, особенно въ средъ университетской московской молодежи, которая и принимала участие въ его изданіяхъ. Изъ этой-то среды университетской и въ то же время новиковской и вышелъ знаменитъйшій изъ нашихъ историковъ Н. М. Карамзинъ, на которомъ неоспоримо отразились ети новиковскія воззрънія, но который, въ свою очередь, и пошелъ дальше своего учителя въ знаніи своего родного прошедшаго и во многомъ очистилъ это знаніе отъ иноземнаго вліянія.

## ГЛАВА VIII.

## н. м. Карамзинъ.

Черезъ годъ послів того, какъ званіе русскаго исторіографа получиль Шлецеръ,—не только иноземець, но даже не обязанный постоянно жить въ Россіи и въ дійствительности порішившій совсімъ ее оставить, т. е. въ 1766 г., родился будущій русскій исторіографъ /

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 397—8. <sup>2</sup>) Послъдній XX т. Вивліоенки, изд. въ 1791 г.

Н. М. Карамзинъ. Воспитаніе въ московскомъ университеть и связи съ кружкомъ Новикова весьма рано, еще около 20-ти літняго возраста, вызвали въ Карамзинь отзывчивость на вст живые вопросы русской словесности и русской жизни. Личныя качества Карамзина ускорили его развитіе. Это былъ необыкновенно блестящій литераторъ, т. е. человікъ съ хорошимъ образованіемъ, съ живымъ умомъ, сильнымъ воображеніемъ, большою памятью и способностію писать ясно, увлекательно. Кром'ть того, необыкновенно мягкая, кроткая его натура сближала его съ лучшими людьми его времени, каковы Дмитріевъ, Румянцевъ, Муравьевъ, Батюшковъ, Блудовъ, Жуковскій, Пушкинъ.

Какъ бы выполняя программу Новикова, что молодымъ людямъ для довершенія своего образованія нужно іздить въ чужіе края, Карамзинъ около полутора года путеществоваль по западной Европъ (съ мая 1789 и по сентябрь 1790 г.). Впечативнія его во время этого путешествія вылидись въ знаменитыхъ письмахъ Русскаго Путешественника. Область изящнаго по преимуществу его занимала; занимала и философія, но ваняло и третье новиковское основное начало въ развитии человъка-исторія, и притомъ не одна чужая, а и родная, причемъ обнаружилось, что онъ уже и тогда вдумывался въ главнъйшія явленія нашей исторической жизни и, безъ сомнівнія, многое уже читаль и зналь. Карамзинь въ этомъ отношении прошель цьлую школу. Пораженный величіемъ западноевропейской культуры, онъ даль волю своему увлеченію новиковской теоріей и сдёлался страстнымъ поклонникомъ общечеловъческаго развитія. «Все народное ничто предъ человъческимъ, писалъ онъ въ 1790 г. изъ Парижа. Главное дело быть людьми, а не славянами. Что хорошо для людей, то не можетъ быть дурно для русскихъ» '). Но отъ этого космополитизма спасала Карамзина тогда же тоска по родинъ и знаніе ея прошедшаго. Тоска и обида за Россію заставили его напрягать силы. чтобы найти и въ Россіи, въ ея прошедшемъ, что либо хорошее. Онъ ухватился за Петра и преклонялся передъ его преобразованіями; но этого было мало, или, лучше сказать, это было первою ступенью отъ общечеловъческихъ возаръній къ національнымъ. Рядомъ съ Петромъ встали предъ Карамзинымъ и другіе образы нашего прошедшаго. Онъ ихъ тоже связываль съ западной Европой, но еще больше съ своею \_ русскою жизнію. Въ томъ же письм'в изъ Парижа Карамзинъ пис**ал**ъ:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Н. М. Караменть, сочинение М. П. Погодина, т. 1, стр. 148; по новому изданию А. С. Суворина, т. 2, стр. 150.

«больно, но должно по справедливости сказать, что у насъ до сего софскимъ умомъ, съ критикою, съ благороднымъ красноръчіемъ. Тацить, Юмъ, Робертсонъ, Гиббонъ-воть образцы. Говорять, что наша исторія сама по себъ менье другихъ занимательна: не думаю; нуженъ только умъ, вкусъ, талантъ. Можно выбрать, одушевить, раскрасить (?); и читатель удивится, какъ изъ Нестора, Никона и проч. могло выйдти нѣчто привлекательное, сильное, достойное вниманія не только русскихъ, но и чужестранцевъ. Родословная князей, ихъ ссоры, междоусобія, набъги половцевъ не очень любопытны: соглапіаюсь; но зачень наполнять ими целые томы? Что не важно, то сократить, какъ сделаль Юмъ въ англійской исторіи, но всё черты, которыя озна-. чають свойство народа русскаго, характерь древнихъ нашихъ re- 🛪 λ роевъ, отмънныхъ людей, происшествія дъйствительно любопытныя, описать живо, разительно. У насъ быль свой Карль великій-Владиміръ, свой Людовикъ ХІ-парь Іоаннъ, свой Кромвель-Годуновъ, и еще такой государь, которому нигде не было подобныхъ: Петръ Великій. Время ихъ правленія составляеть важибйшія эпохи въ нашей исторіи и даже въ исторіи челов'ячества; его-то надобно представить въ живописи, а прочее можно обрисовать, но такъ, какъ делалъ свои 🗸 рисунки Рафаэль или Микель-Анжело» 1).

Изъ этихъ словъ мы видимъ, что передъ Карамзинымъ стоялъ также запросъ касательно русской исторіи, запросъ, такъ сказать, словесный, который возникъ при Ломоносовъ и во время Карамзина вызываль на писаніе исторіи Елагина. Но изъ этихъ же словъ видно, что изъ подъ слоя словесныхъ литературныхъ запросовъ на исторію уже проглядываетъ серьезное отношеніе и серьезное знаніе нашей исторіи. Это серьезное отношеніе, это серьезное знаніе росло въ булущемъ исторіографъ и сказывалось даже въ его повъстихъ. Такъ, въ повъсти «Наталья боярская дочь» говорится во вступленіи: «Кто изъ насъ не любитъ тъхъ временъ, когда русскіе были русскими, когда они въ собственное свое платье наряжались, ходили своею послодкою, жили по своему обычаю, говорили своимъ языкомъ и по своему сердцу, т. е. говорили такъ, какъ думали? По крайней мъръ, я

<sup>4)</sup> Погодинъ, т. 1, 1—2; по изданію -Суворина, т. 2, стр. 146—7. Выдержки изъ сочиненій Карамзина за это подготовительное время мы указываемъ по Погодину, а для желающихъ читать ихъ въ самыхъ сочиненіяхъ Карамзина указываемъ номера по хронологическому списку сочиненій Карамзина, составленному С. Пономаревымъ (Записки акад. наукъ, т. 45). Тамъ указаны разныя изданія этихъ сочиненій.

люблю сіи времена; люблю на быстрыхъ крыльяхъ воображенія летать въ ихъ отдаленную мрачность, подъ сёнью давно иставвшихъ вязовъ искать брадатыхъ моихъ предковъ, бесёдовать съ ними о приключе
< ніяхъ древности, о характерё славнаго народа русскаго» 1) и проч.

Здісь мы видимъ уже и опреділившесся направленіе будущаго историка. Онъ здісь ясно обрисовываеть очеркъ русской національности, блідно набросанный Новиковымъ и опреділяеть ея общечеловіческое значеніе, а этого можно было достигнуть не полетомъ на крыльяхъ воображенія, а успачивымъ изученіемъ памятниковъ своего прошедшаго, область которыхъ боліве и боліве расширялась передъ Карамзинымъ. Въ 1793 г. онъ даже публично заявилъ, что берется за историческое діло. «Буду учиться, писалъ Карамзинъ въ послідней книжкі своего Московскаго журнала, прекращаемаго имъ, буду пользоваться сокровищами древности, чтобы послів приняться за такой трудъ, который могъ бы остаться памятникомъ души и сердца моего, если не для потомства (о чемъ и думать не смію), то по крайней мірів для малочисленныхъ друзей моихъ и пріятелей» 2).

Это писано было вскоръ послъ того, какъ Новиковъ засаженъ быль въ шлиссельбургскую крепость на 15 леть, - печальное событе, которое чуть было не отразилось и на Карамзинъ, такъ какъ подозръвали, что и онъ далеко зашель въ масонство и на средства кружка Новикова тадилъ заграницу, что было совершенно невтрно и было разъяснено. Вскорв (1795 г.) стали даже ходить слухи, что Карамзинъ удаленъ изъ Москвы въ деревню (жилъ въ симбирск. губ.), что опять было неверно. Наконецъ Карамзинъ еще больше поразилъ московское общество темъ, что, возвратившись въ Москву, сталъ вести самую свътскую жизнь, завель четверку лошадей, часто вывяжаль и жиль, повидимому, ничемъ не занимаясь. Онъ даже какъ будто изверился и въ русскомъ обществъ, -- въ возможности основать хотя бы то слабыя надежды безбиднаго существованія на сочувствін общества къ дитературв. Въ 1798 году онъ писалъ следующее своему задушевному другу-Дмитріеву: «Я разсмівялся твоей мысли жить переводами! Русская литература ходить по міру съ сумою и съ клюкою: худая нажива съ нею» <sup>в</sup>). Но въ дъйствительности было далеко не такъ. Въ 1797 году онъ углублялся въ русскую исторію и собирался изучать, между прочимъ, исторію Голикова о Петрі, такъ какъ въ это время задумаль написать похвальное слово Петру и Ломоносову.

¹) Погодинъ т. 1, стр. 3; списокъ С. Пономарева № 76. ³) Погодинъ т. 1, стр. 3—4, списокъ С. Пономарева № 86. ³) Письма Карамзина къ Дмитріеву, стр. 95.

Въ 1800 г. онъ писалъ къ Дмитріеву: «я по уши влёзъ въ русскую исторію; сплю и вижу Никона съ Несторомъ» 1). Наконецъ въ 1802 г. онъ предпринимаетъ новый журналъ Вёстникъ Европы, чтобы обезпечить себъ безбъдное существование и потомъ совершенно отдаться русской исторіи 2). «Будучи весьма не богать, писаль потомъ Карамзинъ (въ сент. слъд. 1803 г.), я издавалъ журналъ (Въстникъ Европы) съ твмъ намереніемъ, чтобы принужденною работою пяти или шести летъ купить независимость, возможность работать свободно и писать единственно для славы, однимъ словомъ, сочинять русскую исторію, которая съ нъкотораго времени занимаетъ всю душу мою» в). Статъи по русской неторін, пом'єщенныя въ В'єстник' Европы показывають, что Карамзинъ совершенно върно сказаль, что русская исторія занимаєть всю его душу; но невърно сказалъ, что эта исторія занимаеть его съ нъкотораго времени. Въ статьяхъ Въстника Европы есть вещи, доказывающія и давнее изученіе русской исторіи, и глубокое пониманіе ея, и даже широкое примънение ея въ дълъ искусствъ и общественнаго воспитания.

Въ статъв—Историческія воспоминанія и замвчанія на пути да троицв, Карамзинъ даеть намъ художественную картину царствованія Годунова, —его благодвяній и злодвяній, и пораженный этимъ противорвчіемъ, робко бросаетъ твнь сомивнія на достовврность влодвяній Годунова, при чемъ даетъ понятіе о высокомъ значеніи правдивой исторической критики: «Вотъ любопытная эпоха нашей исторіи, говорить онъ о времени Годунова, трудная, но весьма занимательная для ума историческаго. Онъ долженъ ръшить важное сомивніе не только для Россіи, но и для Европы, рышить не иначе, какъ собравъ довольное число въроятностей для произведенія моральнаго увъренія. Хотя историкъ судить безъ свидітелей, хотя и не можеть допрашивать мертвыхь: однакожъ истина всегда зараниваеть искры для наблюдателя безпристрастнаго; должно отыскивать ихъ въ пеплів—и тогда происшествіе объяснится» 4).

Въ статьй о тайной канцеляріи сділана такая характеристика д цількъ царствованій, которую могь написать только знатокъ русской исторіи. «Алексій Михайловичь, говорить Карамзинь, не казниль и не душиль боярь подобно Ивану Васильевичу, не боялся ихъ подобно Годунову, не равнялся съ ними подобно Шуйскому, и царствоваль смілію, надежнію своего родителя» <sup>5</sup>). Разгадывая тайну этого могу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Письма Карамзина стр. 116. <sup>2</sup>) Письма, 122 и 205. <sup>8</sup>) Погод. т. 2, стр. 17. <sup>4</sup>) Погодина т. 2, стр. 7; списокъ С. Пономарева, № 287. <sup>5</sup>) Погодинъ т. 2, стр. 9—10; списокъ С. Пономарева, № 266.

щества Алексъя Михайловича, Карамзинъ въ другой статъъ — О москов-Х скомъ мятежь въ царствование Алексыя Михайловича, даетъ намъ необыкновенно художественную картину величайшей крыпости едине-, нія царя съ народомъ, когда этотъ царь на кремлевской площади говориль съ взбунтовавшимся народомъ и силою своей кроткой, любящей души покориль сердца бунтовщиковь '). Карамзинъ сопоста- вляеть при этомъ нообыкновенныя качества русскаго народа. «Исторія нашего отечества, подобно другимъ, описывая жестокія войны и гибельные раздоры, радко упоминаеть о бунтахъ противъ властей # законныхъ, что служитъ въ великой чести народа русскаго. Онъ кажется всегда чувствоваль необходимость повиновенія, и ту истину, что своевольная управа гражданъ есть во всякомъ случай великое 🕆 бёдствіе для государства. Такимъ образомъ народъ московскій великодушно терпіль всі ужасы времень царя Ивана Васильевича, всі неистовства его опричниковъ, которые, подобно шайкъ разбойниковъ, злодъйствовали въ столицъ, какъ въ землъ непріятельской. Граждане смиренно приносили жалобу, не находили защиты, безмолствовали и только въ храмахъ Царя царей молили небо со слезами тронуть, смягчить жестокое сердце Іоанна» 2).

Понявъ самъ достоинство родного прошедшаго, Карамяннъ предъявлялъ и русскому обществу требованіе изучить его. «Я не върю, говорить онъ въ статьь—О случаяхъ и характерахъ въ Россійской Исторіи, которые могуть быть предметомъ художествъ, я не върю той любви къ отечеству, которая презираетъ его лътописи, или не занимается ими; надобно знать, чтобы любить, а чтобы знать настоящее, должно имъть свъдънія о прошедшемъ» <sup>3</sup>).

Мысль Карамзина, какъ и Новикова, Платона и Бантыша-Каменскаго обращалась при этомъ на будущія силы Россіи и на воспитаніе ихъ въ любви къ родинѣ. Указавъ на нѣкоторыя личности нашей исторіи, достойныя художественнаго воспроизведенія, какъ Святославъ, Ольга и другіе и, замѣтивъ при этомъ, что не однѣ столицы должны быть «сферою благословенныхъ дѣйствій художества, но во всѣхъ общирныхъ странахъ россійскихъ надобно питать любовь къ отечеству», Карамзинъ продолжаетъ: «Во Владимірѣ и Кіевѣ хочу видѣть памятники геройской жертвы, которою ихъ жители прославили себя въ XIII вѣкѣ. Въ Нижнемъ-Новгородѣ глаза мои ищутъ статуи Минина, который, положивъ одну руку на сердце, указываетъ другою

¹) Погод. т. II, стр. 12—14; списокъ С. Пономарева, № 277. ²) Тамъ же. ³) Погод. т. II, стр. 8; списокъ С. Пономарева, № 243.

на московскую дорогу. Мысль, что въ русскомъ, отдаленномъ отъ столицы городъ, дъти гражданъ будуть собираться вокругъ монумента славы, читать надпись и говорить о дълахъ предковъ, радуетъ мое сердце. Миъ кажется, что я вижу, какъ народная гордость и славолюбіе возрастаютъ въ Россіи съ новыми покольніями... А тъ холодные люди, которые ле върятъ сильному вліянію изящнаго на образованіе душъ и смъются, какъ говорять они, надъ романическимъ патріотизмомъ, достойны ли отвъта? Не отъ нихъ отечество ожидаетъ великаго и славнаго; не они рождены сдълать намъ имя русское еще любезнъе и дороже» 1).

Если мы вспомнимъ, какъ понимались значение родины, напіональность въ кружке Новикова, то должны будемъ согласиться, что Карамзинъ далеко ушелъ отъ своего учителя и далъ новое, яркое освъщеніе этому предмету. Здісь совершенно ясно даже для холодныхъ людей, почему важно и достойно быть русскимъ. Здёсь можно видёть даже осуждение Карамзинымъ того космонолитизма, который такъ ярко выставленъ въ журналахъ Новикова и у самого Карамзина въ письнахъ Русскаго Путешественника. Но неужели Карамзинъ дъйствительно такъ далеко отошель отъ Новикова и такъ скоро забыль собственное положеніе, высказанное въ письмахъ Русскаго Путешественника, что прежде нужно быть человѣкомъ, а потомъ уже русскимъ 2)? Отвъть на это даеть похвальное слово Караманна Екатеринъ II, написанное имъ въ конце 1801 г. Въ этомъ слове Карамзинъ прежде всего старается отыскать главное благодівніе для Россіи Екатерины, которое «изъясняетъ всё другія и которое всёми другими изъясняется»; найти, такъ сказать, по словамъ Карамзина, «священный корень нашего блаженства во дни ея (Екатерины), сію печать, сей духъ всъхъ ен законовъ». Это основаніе, этоть корень, по мижнію Карамзина, въ следующемъ. «Она уважала въ подданномъ санъ человека, моральнаго существа, созданнаго для счастія въ гражданской живни... Екатерина преломила обвитый молніями жезлъ страха, взяла масличную ветвь любви и не только объявила торжественно, что владыки земные должны властвовать для блага народнаго, но всемъ своимъ долголетнимъ царствованіемъ утверждала сію вечную истину, которая отнынь будеть правиломъ россійскаго трона, ибо Екатерина научила насъ разсуждать и любить въ порфирѣ добродѣтель» з).

Върно или нътъ это изображение царствования Екатерины—это другой вопросъ. Для насъ важнъе въ настоящемъ случаъ то, что

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Погод., II, стр. 8—9. <sup>2</sup>) Погод. т. 1, стр. 148; спис. С. Пономарева, № 192, 208, 362. <sup>3</sup>) Погод. 1, стр. 328; списокъ С. Пономарева, № 216.

Карамзинъ здёсь почти дословно повторяеть воззренія Новикова на общечеловическія права русскаго человика. Съ Новиковымъ Карамзинъ согласенъ и въ вопросв о просвещении, заботами о которомъ славилось время Екатерины. «Дайте способъ человеку, говорить Карамзинь, вь каждомъ гражданскомъ отношении (т. е. положении) находить то счастіе, для котораго Всевышній сотвориль людей: ибо главнымъ корнемъ злодъяній бываеть несчастіе. Но чтобы люди умьли наслаждаться и быть довольными во всякомъ состояніи мудраго политическаго общества, то просвъщайте ихъ» 1). Карамзинъ даже, подобно Новикову, понялъ важность низшихъ народныхъ школъ з). Но тутъто обнаружился корень разногласія его съ Новиковымъ. Онъ туть съуживаеть общечеловъческое значение благь жизни, больше и больше, если можно такъ выразиться, отливаеть эти блага въ формы національныя, и действуеть въ этомъ случай то подъ вліяніемъ историческаго изученія Россіи, то подъ вліяніемъ интеллигентныхъ возврыі ній западноевропейскихъ, закравшихся къ намъ. Представляемъ нъсколько выписокъ, подтверждающихъ неоспоримо, что Карамзинъ, переходя отъ новиковскаго космонолитизма въ область національности. проводить то русскія, то западноевропейскія возгрінія, какъ бы въ назиланіе потомству, что то, что называется космополитизмомъ, является въ действительности непременно въ національныхъ формахъ, родныхъ или чужихъ для того, кто за нимъ гоняется. Какъ бы повинуясь силь того исторического факта, что въ Россіи простая народная масса своею численностію неизміримо превосходить интеллигенпію. Карамзинъ ставить низшія народныя училища выше всёхъ другихъ завеленій и дело простого учителя выше дела всёхъ возмож-( ныхъ ученыхъ. «Онъ (училища въ малыхъ городахъ) могутъ и должны быть, говорить онъ, полезние всихъ академій въ міри, дийствуя на первые элементы народа; и смиренный учитель, который датямъ бадности и трудолюбія изъясняеть буквы, ариеметическія числа и разсказываеть въ простыхъ словахъ любопытные случаи исторіи или, развертывая нравственный катихизись, доказываеть сколь нужно н выгодно человъку быть добрымъ, въ глазахъ философа почтенъ не менье метафизика, котораго глубокомысліе и тонкоумів самымъ ученымъ едва вразумительно; или мудраго натуралиста, физіолога, занимающихъ своем наукою только некоторую часть людей» 3). Это уже было восвеннымъ осуждениемъ масонства. Еще дальше отошель отъ

¹) Погод. т. 1, стр. 330—1. ²) Тамъ же, стр. 331—ниже. ³) Погод. т. 1, стр. 331.

Новикова Караменнъ въ пониманіи формъ русской политической жизни, и опять потому, что несравненно больше его изучаль и зналь русскую исторію. Онъ подобно Новикову охраняеть святость закона, свободу слова, -- славить Екатерину за собраніе коммиссіи для составленія уложенія 1), за водьныя типографіи, ум'тренную цензуру и благодушное отношение къ политическимъ грахамъ слова. Но совершенно въ разрезъ съ Новиковымъ и въ противоречіи съ собственнымъ взглядомъ на значение низшихъ училищъ, на депутатовъ, не видить грвха Екатерининской законадательной коммиссіи по отношенію къ русскому крестьянину, за что Новиковъ такъ жегь сатирами русское общество. По этому вопросу Карамзинъ, какъ видно изъ другихъ его сочиненій, приняль и даже съузиль взглядъ Болтина. Ваглядъ же Болтина лежитъ въ основъ его разсужденія о самодержавін. «Мое сердце, говорить Карамзинь, не менье другихъ воспламеняется добродетелью великихъ республиканцевъ; но сколь кратковременны блестящіе эпохи ея? Сколь часто именемъ свободы пользовалось тиранство, и великодушныхъ друзей ся заключало въ узы?... Или людямъ надлежить быть ангелами, или всикое многосложное правленіе, основанное на дъйствіи различныхъ воль, будеть въчнымъ раздоромъ, а народъ несчастнымъ орудіемъ нѣкоторыхъ властолюбцевъ, жертвующихъ отечествомъ личной пользъ своей» 2).

Но когда Карамзину приходилось высказывать свой взглядъ на самодержавіе, то онъ былъ менте Болтина рішителенъ и ясенъ и, очевидно, смітиваль русскія и западноевропейскія воззрінія на власть, въ томъ и другомъ случай замітно уклоняясь отъ прямого слова. Въ памятной его книжкі записано въ одномъ місті: «если государство при извістномъ образі правленія созріло, укріпилось, обогатилось, распространилось и благоденствуетъ, не троньте этого правленія, видно оно сродно, прилично государству и введеніе въ немъ другаго было бы ему гибелью» въ другомъ місті записано:

¹) Замвиательная у него картина. «Воображеніе мое, говорить онъ, не можеть представить ничего величественный сего дня, когда въ древней столиць нашей соединилесь объ гемисферы (полушарія) земли, явились всъ народы, разсвянные въ пространствахъ Россіи, языковъ, обычаевъ и въръ различныхъ: потомки славянъ побъдителей, нормановъ, ужасныхъ Европъ, и финновъ, столь живо описанныхъ перомъ Тацитовымъ, мирные пастыри южной Россіи, лапландскіе ихтіофаги и звъриными кожами одъянные камчадалы. Москва казалася тогда столицею вселенныя и собраніе россійскихъ депутатовъ сеймомъ міра. Имъ торжественно объявили волю монархини (чтобы составили законы Россіи), — и самовдъ удивился, слыша, что нужны законы людямъ (анекдотъ въ коммиссіи). Погод. т. 1, стр. 384. ³) Погод. т. 1, стр. 328—9. ³) Погод. т. 11, стр. 207.

«Для существа нравственнаго нать блага безъ свободы, но эту свободу даеть не государь, не парламенть, а каждый изъ насъ самому себъ съ помощію божією. Свободу мы должны завоевать въ своемъ сердцв миромъ совести и доверенностію въ Провиденію» 1). Въ своемъ похвальномъ словъ Екатеринъ Карамзинъ менъе уклончивъ, но какъ и прежде собираеть по преимуществу отрицательныя качества для уясненія предмета и притомъ старается высказывать не свои, а чужія мысли. Занятый подобно Новикову вопросомъ о злоупотребленін власти, но держась уже принципа русскаго самодержавія, онъ съ заметною уклончивостію, но еще съ большею находчивостію польвуется мивніями самой Екатерины, которая поставляла задачей самодержцу болье уважать законы, чымъ собственныя мечты, и давать свободу подданнымъ объявлять свои мивнія 2). Только уже впоследствін, когда Карамзинъ писалъ исторію московскаго единодержавія и особенно когда писаль свою записку о старой и новой Россіи (1811 г.), онъ, какъ увидимъ, ясно и определенно проповедывалъ принципъ самодержавія.

Такимъ образомъ, Карамзинъ далеко отошелъ отъ Новиковскихъ общечеловъческихъ началъ жизни и гораздо больше его приблизился къ пониманію русскихъ національныхъ началь. Ниже мы увидимъ, что были писатели (такъ называемые славянофилы), которые и несравненно глубже Новикова поняли общечеловическія начала и несравненно глубже Караменна поняли и лучше выяснили русскія національныя начала. Но нельзя не цінить и тіхъ шаговъ впередъ, какіе сділаль Карамзинь въ разъясненіи этихъ вопросовь въ самомъ началь своей двятельности на поприще исторіи. Въ этомъ случав не мало принесло пользы даже его литературное направленіе-такъ называемый сентиментализмъ, который въ Карамзинъ быль и весьма искренній, и весьма нравственный. Въ событіяхъ нашего прошедшаго есть не мало ума, но еще больше сердца. Наше прошедшее есть по преимуществу самоотверженный трудъ, подвигь, и понять все это больше всего можно хорошимъ русскимъ сердцемъ, какое и было у Карамзина, и темъ больше ему чести, что онъ свой сентиментализмъ соединяль еще съ строгою и честною научностію.

Вотъ писатель, который задумалъ написать русскую исторію и для этого обращался къ содійствію русскаго общества, чтобы оно дало ему возможность устроить матеріальное его положеніе и чтобы онъ могъ потомъ свободно отдаться своему любимому ділу. Русское общество не оставалось глухимъ къ этому призыву.

¹) Тамъ же. ²) Погод. т. II, стр. 329.

Въстникъ Европы давалъ Карамзину ежегодно шесть тысячъ рублей. Но этимъ трудно было обезпечить свою жизнь въ будущемъ, а между тъмъ друзьямъ Карамзина было ясно, что онъ тратитъ свои силы на дъло постороннее, когда можетъ съ такимъ усиъхомъ вести свое главное и любимое дъло—русскую исторію. Притомъ силы Карамзина стали измѣнять ему,—стали изнемогать глаза, да и самъ онъ томился этою помѣхой главной его работъ.

Ближайшій изъ друзей его Дмитріевъ убѣдиль его бросить эту помѣху, взяться за любимое дѣло и для этого просить правительство дать обезпеченіе. Карамзинъ колебался, но наконецъ въ сентябрѣ 1803 г. рѣшился на это, и съ небольшимъ черевъ мѣсяцъ, именно 31 октября 1803 г. послѣдовалъ указъ, которымъ Каразминъ возве-х денъ въ званіе русскаго исторіографа съ пенсіей въ 2000 рублей въ годъ 1).

Ниспровергнуть быль обидный приговоръ Шлецера, что русские государи ободряють, вызывають на работу по русской исторіи, и ничего не выходить. Работникь самъ вырось и самъ вызвался на эту работу, которую, какъ увидимъ, и выполниль съ такимъ успъхомъ, что привель въ изумление даже западную Европу.

Шлецеръ былъ тогда въ весьма раздраженномъ состояніи, не смотря на щедрую внимательность къ нему правительства императора Александра. Еще въ то время, когда онъ писалъ I часть своего Нестора, ему пришлось считаться съ нъмдемъ же нашей академіи Шторхомъ, который въ 1800 г. въ своемъ Историческомъ и статистическомъ изображеніи Россіи доказываль, что Россія еще съ VIII в. была торговымъ путемъ изъ восточныхъ странъ въ свверозападную Европу и что когда Рюрикъ пришелъ въ эту страну, то нашелъ уже здісь выгодный торгь. Шлецерь обозваль эту совершенно вірную мысль неученою и уродливой<sup>2</sup>). Но такія уродливости являлись одна за другою. Другой намецъ. Кругъ выступилъ съ хронологіей, въ которой устанавливаль время крещенія Ольги-нашей русской княгини, и съ изследованіемъ о деньгахъ, въ которомъ поддерживалась мысль Шторха <sup>2</sup>). Наконецъ сталъ выступать и Эверсъ съ своей теоріей родоваго быта, тоже далеко не согласною съ ученіемъ Шлецера. Появленіе Карамзина въ положеніи историка должно было еще болье заить его. Шлецеръ почувствоваль, что выступаеть и изъ среды русскихъ опасный ему соперникъ и, какъ выражается Погодинъ, про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Погод. II, 17—19. <sup>2</sup>) Ч. 1, стр. 388—9. <sup>3</sup>) О трудахъ Круга см. Журналъ м. нар. просвъщ. ч. LXVI, критика А. А. Куника.



ворчаль про себя въ Геттингенъ съ ироніей: «слышу я, что въ Москвъ заводится историческое общество; слышу, что есть уже и исторіографъ» 1).

Мы видимъ, что званіе это не было по отношенію къ Карамзину даже въ это время однимъ титуломъ или возведеніемъ лишь въ новую должность, въ которой еще неизвъстно, какимъ окажется получившій ее. Карамзинъ много зналъ, несравненно больше, чъмъ Шлецеръ въ то время, когда получилъ тотъ же титулъ, и въ ближайшее время сталъ ближе и ближе доказывать дълами, что трудно было найти болье знающаго, болье честнаго исторіографа россійскаго и наконецъ болье внимательнаго къ трудамъ самого Шлецера.

Въ письмахъ Карамзина къ Дмитріеву и въ дополненіяхъ къ нимъ, изложенныхъ въ біографіи Карамзина, составленной Погодинымъ, есть драгоценныя известія о ходе ученыхъ работь Карамения въ знаменитомъ Остафьевъ (въ 30 верст. отъ Москвы подяв Подольска), имъніи князя Вяземскаго, на дочери котораго быль женать Карамзинъ, а также въ Москве и наконецъ въ Петербурге. Министръ народи. просвъщ. Муравьевъ, Новосильцовъ, Дмитріевъ и особенно А. Н. Тургеневъ были главными лицами, доставлявшими ему рукописи и книги изъ казенныхъ хранилищъ. Двинадцать лить проработаль Карамзинъ надъ первыми осьмью томами своей исторіи, въ которыхъ разсказъ доведенъ до смерти Анастасіи, жены Іоанна IV, т. е. до 1562 г. Въ эти двенадцать летъ работа Карамзина не разъ прерывалась повздками въ Тверь къ великой княгинв Екатеринв Павловив, которая принимала живвищее участие въ трудахъ Карамзина, слушала отъ него чтеніе его исторіи, устроила близкое знакомство съ Карамзинымъ императора Александра I и даже вызвала Карамзина въ 1811 г. на составление знаменитой его записки о древней и новой Россіи, гдѣ Карамзинъ, подобно Щербатову, осудилъ новое в отлаль предпочтение старому. Затемь прерывалась эта работа несчастнымъ и славнымъ 1812 г., въ который сгорела въ Москве библіотека и Карамзина (уцвлели рукописи и книги въ Остафьеве). Прерывалась еще эта работа неоднократною бользнію Карамзина и бользнями и потерями въ его семью, и наконецъ, тяжелыми для него мытарствами въ Петербурги въ 1816 г. по изданию этихъ 8 томовъ. Такимъ образомъ, на составление каждаго изъ осьми томовъ Исторіи россійскаго государства приходилось едвали больше года.

<sup>1)</sup> Погод. И. стр. 21.

Можно уже по этому судить, какой страшный трудъ вынесъ Карамзинъ при составлении своей исторіи. Но этотъ трудъ представится намъ еще больше и цвинве, если мы посмотримъ, съ какимъ научнымъ достоинствомъ онъ выполненъ. Вотъ суждение объ его работь нокойнаго Погодина, котораго въ этомъ случав, по всей справедливости, можно назвать присяжнымъ нашей науки 1). «Онъ разсмотрълъ, говоритъ Погодинъ, всв извъстные до него историческіе источники и множество новыхъ, имъ самимъ открытыхъ. Ни одного списка летописи не осталось не прочитаннаго, не пересмотреннаго, и на всёхъ сіяють слёды руки его. Этого мало, онъ перечель столь же добросовъстно историковъ, которые прежде его пользовались ими, и показаль гдв и какъ они уклонялись, часто даже почему. Вообравите же себъ это множество списковъ льтописей, это множество грамоть и различных сказаній, это множество изследованій и иностранныхъ свидетельствъ, кои должно было обдумать и иметь въ виду! Взгляните на примъчанія въ каждому тому. Отовсюду извлекаль Карамзинъ сущность и употребляль въ дело.... такъ что еслибы мы нивли несчастіе потерять ихъ всв (т. е. источники), наука могла бы еще идти далье и совершенствоваться изъ одного его сочиненія. Въ его примечанияхъ заключается почти другая история, столь же драгоценная, изъ подлинныхъ словъ составленная» з)... «Весь языкъ со всеми своими словарями, весь запасъ будущихъ словарей, разсеянный въ памятникахъ, находился въ его распоряжении, и послушныя слова и обороты, на повелительный зовъ его, стекались изъ льтописей, грамоть, прологовь, миней, сказаній и совокуплялись въ какую то волшебную гармонію, которою можно наслаждаться даже независимо отъ ея содержанія» 3)..... «Всв событія, имвишія вліяніе на судьбу государства, оценены более или мене, и наука если не вполнъ удовлетворяется его исторіей въ настоящемъ видъ, то по крайней мърв имветъ въ ней всв данныя, на коихъ должна основы-Bathch cuctoma» 1).

Войдемъ въ разъяснение этихъ общихъ суждений, въ основъ совершенно върныхъ. Основной, научный приемъ Карамзина тотъ, что онъ все читалъ, что до него сдълано, все провърялъ, что говорили до него и изъ всего сказаннаго до него выбиралъ лучшее, а когда имълъ новые источники, то высказывалъ свое новое. Поэтому онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выбираемъ болъе выдающияся мъста изъ довольно обширной характеристики трудовъ Карамзина, сдъланной Погодинимъ. <sup>2</sup>) Погод. II, 185—6. <sup>8</sup>) Погод. II, 188. <sup>4</sup>) Погод. II, 194—5.



естественно менте самостоятеленъ въ древней русской исторіи, а чти дальше отъ древности, чти ближе къ новымъ временамъ, тти онъ смтите, самобытите.

Такъ, въ древностяхъ славянскихъ онъ ясно слѣдуетъ пріему Щербатова,—больше сводитъ чужія наысканія, чѣмъ выдвигаетъ свои. Шлецеръ напрасно встрѣчалъ его зложелательно. Норманскую теорію призванія князей Карамзинъ принялъ, какъ теорію, казавшуюся болѣе научною въ его время. Но онъ вставилъ ее въ свои рамки и, благодаря русскимъ трудамъ, не мало подорвалъ въ ней нѣмецкія патріотическія увлеченія.

Такъ, онъ отодвигаетъ русскую культурную исторію назадъ, въ древность, ближе къ временамъ скиновъ. Изследование византийскихъ писателей объ южныхъ и восточныхъ славянахъ и западныхъ писателей о западныхъ славянахъ дало Карамзину возможность отстранить въ значительной степени намецкую теорію о варварства славянъ до призванія князей. Тщательный сводъ извістій обо всіхъ славянахъ, особенно въ области минологической, намеченной еще Ломоносовымъ, далъ Карамзину возможность открыть у славянъ еще задолго до призванія князей и своихъ самобытныхъ правителей, и города, и совъщанія, и законы, и правильное времясчисленіе, и даже письменность. Ударъ Шлеперовской научности наиесенъ Карамзинымъ, конечно, безъ взякаго умысла, даже въ самой научной части его сочиненія, —въ разработкі Нестора. Карамзинъ открыль древнійшіе списки нашей начальной летописи-лаврентіевскій, ипатьевскій и сгоръвшій потомъ въ 1812 г. троицкій списокъ-неизвъстные Шлецеру и сдълавшіе ненужными многія соображенія и усилія Шлецера касательно подлиннаго текста Нестора. Эти открытія, а также открытіе древивишихъ списковъ русской правды, кормчихъ, миней и прологовъ выдвинули въ глазахъ Карамзина значение нашихъ отечественныхъ памятниковъ еще больше, чемъ это выставляль Шлецеръ. Какой перевороть производили въ немъ эти открытія, можно судить по тому одному, что Карамзинъ сталъ даже ослаблять заимствованное имъ у Шлецера предубъждение противъ Татищева, такъ какъ съ открытіемъ нпатіевской літописи обнаружилось, что многія изъ навістій Татишева, казавшихся странными, находятся въ этой летописи.

Норманская теорія, принятая Карамзинымъ даже въ смыслѣ большого вліянія нерманскихъ учрежденій на Россію, повела его, при этомъ его глубокомъ уваженіи къ отечественнымъ памятникамъ, къ тѣмъ болѣе тщательному изученію русской и особенно христіанской культуры при первыхъ нашихъ князьяхъ, какъ Олегъ, Ольга, Свято-

славъ, Владиміръ, Ярославъ, Мономахъ, давно уже, какъ мы знаемъ, плинявшіе Карамзина своимъ величіемъ. Величіе, самобытность русской государственности выступали у Карамзина сами собою. Отъ того, между прочимъ, онъ мало понялъ времена удёловъ и явно скучалъ при изученім ихъ. Единство, могущество Россіи последующихъ временъ влекли его къ себъ и заставляли проходить скорве черезъ 🗸 смуты удёльнаго времени, татарскихъ бёдствій. Московское единодержавіе тянуло его къ себ'в больше и больше. Онъ, подобно Бантышу-Каменскому, сюда передвигаль главивний центръ тяжести русской // исторіи. «Послів тремъ путешествій въ Тверь, писаль Карамзинъ въ Тургеневу 21 апреля 1811 г., отдыхаю за исторіей и спешу окончить Василія Темнаго: туть и начинается действительная исторія (/ россійской монархін; впереди много прекраснаго» 1). «Работою усердно, писалъ Карамзинъ въ тому же Тургеневу 9 августа того же 1811 г., н готовлюсь описывать времена Ивана Васильевича! Вотъ прямо историческій предметь! Досель я только хитриль и мудриль, выпутываясь изъ трудностей. Вижу за собою песчаную степь африканскую, а передъ собою величественныя дубравы, богатыя поля» и Проч. 2).

Но эти величественныя дубравы, богатыя поля застланы были вскорт передъ Карамзинымъ дымомъ отъ наполеоновскихъ пушекъ и дымомъ отъ спаленной Москвы. Уже послт 12 года Карамзинъ дописывалъ время Василія Іоанновича и заттить лучшее время Грознаго, о которомъ писалъ къ Тургеневу въ 1814 г. «Какой характеръ для исторической живописи! Жаль, если выдамъ исторію бевъ сего побопытнаго характера. Тогда она будетъ какъ павлинъ безъ хвоста». Въ другомъ мъстъ, въ письмъ отъ 9 сентября 1815 г., онъ пишетъ: «Управляюсь мало по малу съ царемъ Иваномъ. Казанъ уже взята, Астрахань наша, Густавъ Ваза побитъ и орденъ меченосцевъ издываеть; но еще остается много дъла, и тяжелаго: надобно говорить о зводъйствахъ, почти неслыханныхъ. Калигула и Неронъ были младенцы въ сравненіи съ Иваномъ» 4).

Но среди этой кипучей работы силы Карамзина болье и болье слабым. Онъ то и дыло представляль себя въ положении Моисея, которому не суждено войти въ обътованную землю 5), представляль, что въ величественныя дубравы и богатыя поля войдуть уже другіе 6).

¹) Погод. II, 68. ²) Погод. II, 85. ³) Погод. II, 119. 4) Стр. 129. ⁵) Стр. 87. °) Карамзинъ котълъ довести р. исторію до Романовыхъ, т. е. до Михаила Өеодоровича.

Вопросъ объ изданіи написаннаго возникалъ съ большею и большею настойчивостью. Карамзинъ имёль великую осторожность и великое терпвніе не торопиться съ изданіемъ, не издавать по томамъ. Это дало ему возможность исправлять написанное и давать всему единство, цёльность. Самъ Карамзинъ много разъ говорить въ своихъ письмахъ, что то или другое открытіе или полученная новая книга заставляли его делать поправки въ прежде написанномъ. «Посмотрите, говоритъ Погодинъ, на его черновые листы, вы почти не найдете тамъ строкъ, оставшихся въ первоначальномъ видь: все перемарано, измѣнено нѣсколько разъ, пока получено настоящее выраженіе: мнимая легкость представляется плодомъ многотрудной работы и размышленія» 1). Другою причиною замедленія изданія исторіи было то, что Карамзинъ не хотътъ издавать своего труда, не представивъ его государю. Для этого онъ и прибыль въ Петербургъ въ 1816 г., вынесъ, какъ мы уже замъчали, много мытарствъ и, между прочимъ, вынесъ даже невъжественный пріемъ Аракчеева. Но наконецъ все уладилось, и его исторія въ 8 томахъ вышла изъ печати въ началв 1818 г. з). Изданіе сділано въ 3 тысячи экземпляровъ и ціна имъ назначена 55 р. «Моя исторія, писаль Карамзинь къ Дмитріеву 11 марта 1818 г., въ 25 дней скончалась; не осталось у меня ни одного экземиляра. Сверхъ трехъ тысячъ проданныхъ требовали у меня еще шестьсоть... Пусть мои пріятели успокоятся: наша публика почтила меня выше моего достоинства» 3).

Этотъ необыкновенный даже для нашего времени успѣхъ научнаго, объемистаго и дорогого по цѣнѣ сочиненія съ средѣ столь не большаго числа русскихъ образованныхъ людей объясняется необыкновенными качествами сочиненія.

Исторія Карамзина далеко оставила за собою все, что до тѣхъ поръ писано было по этой части и надолго сдѣлала даже невозможнымъ появленіе новаго, лучшаго труда. Никто до Карамзина не представлялъ такого полнаго, связнаго, изящнаго свода внѣшнихъ фактовъ. Никто до него и долго послѣ него не давалъ русской исторіи такой полной, тщательной и добросовъстной ученой аргументаціи. Никто до него и послѣ него не умѣлъ придавать исторіи такого могущественнаго популярнаго значенія.

<sup>1)</sup> Погод. II, 188—9. 2) Къ началу 1820 г. кончено было 2-ое изданіе этихъ 8-ми томовъ. 9-й т. вышель въ 1821 г. 10 и 11 въ 1824 г. 12 (до 1611 г.) писанъ въ 1825 г., а изданъ уже посят смерти Карамзина въ 1826 г. 3) Погод. II, стр. 197.

«Карамзинъ сделалъ ее (исторію), говоритъ Погодинъ, известиве не только для многихъ, даже и строгихъ судей своихъ, какъ съ смиреніемъ надіялся, но и для всіхъ вообще соотечественниковъ. Русскіе узнали и, смело сказать можно, полюбили более отечество, чемъ прежде. ибо то можемъ мы любить, что знаемъ и чамъ более знаемъ, тамъ болье любимъ, -- полюбили тъмъ болье, что Карамзинъ передаваль свое знаніе съ сердечнымъ участіемъ, какъ самъ прекрасно выразился въ предисловін: «мы, чувство наше оживляеть пов'єствованіе, и какъ грубое пристрастіе, следствіе ума слабаго или души слабой, несносно въ историкъ, такъ любовь къ отечеству даетъ его кисти жаръ, силу, ч прелесть. Гдв нътъ любви, нътъ и души» 1). «Эту исторію (т. е. Карамзина), говорить Жуковскій, можно назвать воскресителемъ прошедшихъ въковъ бытія нашего народа. По сію пору они были для насъ только мертвыми муміями и всв исторіи русскаго народа, доселв извістныя, можно назвать только гробами, въ которыхъ мы виділи лежащими эти безобразныя муміи. Теперь всё оне оживятся, подымутся, получать величественный, привлекательный образь. Счастливы дарованія, теперь созрівающія. Оні начнуть свое поприще, вооруженные съ ногъ до головы» 3). Дъйствительно, нътъ и теперь въ нашей исторической литературъ такого сочиненія, которое можно было бы рекомендовать молодымъ людямъ, желающимъ изучать свое рекомендовать съ такою твердою увъренностію въ полноть научнаго и общественнаго вліянія.

Но, конечно, не следуеть ослепляться и хорошимъ. Возможны и другія сужденія объ исторіи Карамзина и они были высказаны тогда же, после появленія ея въ светь. Не будемъ говорить о нападкахъ на Карамзина масоновъ, мстившихъ ему за мнимое отступничество и даже доносившихъ на него задолго до изданія исторіи, какъ на человека неверующаго и революціонера, который грозить Россіи великими бедствіями. Важите сужденіе о Карамзине противоположной партіи, действительно революціонной.

Самое рѣзкое и крайнее мнѣніе объ исторіи Карамзина составилось и было записано въ кружкѣ молодежи того времени, въ средѣ которой подготовлялось извѣстное дѣло декабристовъ. Одинъ изъ весьма умныхъ членовъ этого кружка—Никита Муравьевъ, сынъ Муравьева министра, сердечно содѣйствовавшаго успѣху работъ Карамзина, написалъ критику на его исторію и показалъ ее прежде всего самому исторіографу. Карамзинъ далъ автору полную свободу пускать

¹) Horog. II, 295. ³) Horog. II, 141—2.

ее въ ходъ. Она и пошла въ ходъ въ рукописи. Погодинъ приводитъ важнъйшія мъста изъ нея. О характерт нападокъ Никиты Муравьева можно составить понятіе по слъдующему отрывку, составляющему разборъ одного мъста изъ предисловія въ исторіи Карамзина.

Въ предисловіи Карамзина говорится: «правители, законодатели дійствують по указаніямь исторіи и смотрять на ея листы, какъ мореплаватели на чертежи морей... Мудрость человіческая имбеть нужду въ опытахъ, а жизнь кратковременна. Должно знать, какъ искони мятежныя страсти волновали гражданское общество и какими способами благотворная власть ума обуздывала ихъ бурное стремленіе, чтобы утвердить порядокъ, согласить выгоды людей и даровать имъ возможное на землі счастіе» 1). Разборъ этого міста у Никиты Муравьева:

«Исторія представляєть намъ иногда, какъ благотворная власть обуздывала бурное стремленіе мятежныхъ страстей. Но согласимся, что сіи примъры ръдки. Обыкновенно страстямъ противятся другія страсти: борьба начинается, способности душевныя и умственныя съ объихъ сторонъ пріобрътають наибольшую силу. Наконецъ, противники утомляются, познають общую выгоду, и примиреніе заключается благоразумною опытностію. Вообще весьма трудно малому числу людей быть выше страстей народовъ, къ коимъ принадлежать они сами, быть благоразумнье въка, и удерживать стремленія цълыхъ обществъ. Слабы соображенія наши противъ естественнаго хода вещей. И тогда даже, когда мы воображаемъ, что дъйствуемъ по собственному произволу,—и тогда мы повинуемся прошедшему,—дополняемъ то, что сдълано, то, чего требуеть оть насъ общее мнъніе, послъдствіе необходимое прежнихъ дъйствій. Идемъ, куда влекутъ насъ произшествія, куда порывались предки наши» 2).

Со всею ясностію опредълиль эти требованія отъ Карамзина тогдашнихъ кружковъ молодежи Пушкинъ, который тогда только что кончиль курсъ въ лицев и который, по словамъ Погодина, «при всемъ своемъ благоговъніи къ Карамзину, которое у него возрастало всю жизнь, не могь преодольть искушенія сказать острое слово», и выразиль общее настроеніе окружавшей его передовой молодежи въ слъдующей, между прочимъ, эпиграммъ, отъ которой потомъ отрекался:

Въ его исторін изящность, простота Доказывають намъ безъ всякаго пристрастія, Необходимость самовластія И прелести кнута <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пред. къ исторін, стр. 1. <sup>9</sup>) Погод. т. II, стр. 199—200. <sup>8</sup>) Погод. II, 204.

Чтобы уяснить себь дъйствительное значеніе подобныхъ сужденій о Карамзинь, нужно хотя немного войти въ кругъ тогдашнихъ направленій въ нашемъ образованномъ обществь. Извыстно, что Александръ I съ первыхъ годовъ своего царствованія сталъ преобразовивать Россію по западно-европейскимъ образцамъ и сильно мечталъ о конституціи. Вывшій студентъ Петербургской духовной академін—Сперанскій съ неумолимою логичностію человька, получившаго сильное теоретическое образованіе, передылывалъ государственныя учрежденія съ симметріей французскаго чиновничества; но въ то же время, должно быть, по чувству русскаго человька, вышедшаго изъ среды самой близкой къ народу, начертывалъ также смыло русское самоуправленіе до устройства волостнаго представительства. Еще болье близкій къ Александру I коварный полякъ Чарторыйскій направляль дыла въ другую сторону.

Съ шайкой еще болье коварныхъ поляковъ, какъ Чацкій, Лелевель, онъ подготовляль ближе подходящую къ западно-европейскимъ образцамъ конституцію на своей родинь-въ Польшь и, такъ какъ подъ Польшей онъ разумёль всю западную Россію, то при содействіи русской власти раскинуль по всей этой странь самую пагубную въ русскомъ смыслъ систему польскаго образованія, испортившую цалыя покольнія. Двынадцатый годъ показаль, что Россія можеть стать грудью противъ всей Европы и безъ конституціи, и что поляки способны только были тогда на изм'вну Россіи. Палъ Сперанскій; потеряль не мало значенія и Чарторыйскій, но западно-европейскія увлеченія не потеряли обаянія. Русскія силы, до изнуренія защищавшія свое отечество, двинуты были на западъ для благоустройства западноевропейскихъ государствъ и, между прочимъ, коварной Польши. Русскіе люди, по естественному порядку вещей, обращали взоры на забываемую родину и придумывали средства къ возстановленію ея вначенія. Особенно яркую окраску эти заботы получали въ средв молодыхъ людей высшаго петербургскаго круга. Иные изъ нихъ додумывались до исправленія дійствительнаго русскаго зла-крипостнаго состоянія нашихъ престыянь; но только лучшій декабристь, Рылвевь смотрълъ на это серьезно и додумался даже до освобожденія крестьянъ съ землею. Подавляющее же большинство пошло по старому путиобсуждало и усвояло западно-европейскія средства къ спасенію родины-конституціонныя, и если заговаривало объ освобожденіи крестьянъ, то одни брали за образецъ Пруссію, освободившую крестьянъ безъ земли, другіе смотрали на освобожденіе крестьянъ только какъ на средство привлечь на свою сторону простой народъ. Наконецъ нѣкоторые, какъ Пестель, готовы были раздробить всю Россію на федеративныя области, при чемъ не скупились прибавлять къ инородческимъ областямъ—русскія, какъ новгородскую и тверскую къ балтійскимъ губерніямъ '), а въ пользу конституціонной Польши поступались русскимъ народомъ западной Россіи '). Но, что еще важнѣе, попробовавъ законными путями воспитывать себя и русское общество въ этихъ идеяхъ, молодые двигатели русскаго обновленія по образцамъ западно-европейскимъ, вскорѣ стали переходить къ чисто революціоннымъ дѣламъ. Въ средѣ декабристовъ образовались фракціи и въ числѣ ихъ самая крайняя и самая невѣжественная въ дѣлахъ Россіи составила по мысли Пестеля «Союзъ спасенія», чисто-революціонное тайное общество.

Порядки западно-европейскаго либерализма, конечно, въ менъе ръзкихъ формахъ, захватывали тогда не одну передовую молодежь. Значительная часть тогдашняго чиновнаго міра разділяла эти бредни і). Само правительство, какъ мы уже замвчали, держалось подобныхъ взглядовь и даже осуществияло ихъ на деле самымъ тяжелымъ для русскаго чувства образомъ. Установилось такое возврвніе, что въ русскомъ государствъ больше всего подготовлены къ конституціонной жизни съверозападныя окраины Россіи, которымъ и давалось конституціонное устройство, чтобы со временемъ распространить его и на внутреннія области Россіи, когда онв будуть къ этому подготовлены. Странная самобытность Финляндіи (1809—11 г.), завоеванной русскимъ оружіемъ 1), странное обособленіе балтійскихъ губерній 5) даже съ освобождениемъ тамъ крестьянъ по западно-европейскому образцу, т. е. безъ земли (1816-1819 г.) •), еще боле странное возстановленіе предательской Польши (1815 г.) и подготовительныя міры въ соединенію съ ней западной Россіи, все это неизбъжно раздражало русское чувство, и однихъ русскихъ, какъ будущіе декабристы, увлекало къ крайностямъ техъ же западно-европейскихъ воззреній, другихъ заставляло становиться въ упоръ противъ всей этой пагубы для Россіи. Карамзинъ, не смотря на всв прежнія свои увлеченія

<sup>1)</sup> М. Н. Муравьевъ, соч. Д. Кропотова, стр. 123 — 4. 2) Тамъ-же, стр. 169—70. 3) Министръ внутреннихъ дѣдъ Кочубей хлопоталъ о дозволеніи іезунтамъ распространять христіанство между магометанами и язмчниками восточной окранны Россіи. Кроп. стр. 173. Многіе государственные люди того времени плохо знали по русски и даже оффиціальныя бумаги въ нныхъ вѣдомствахъ нерѣдко писались на французскомъ языкѣ. Кроп. 174—175. 4) Богданов. Ист. Алек. т. ІІ, стр. 408 — 414 (на стр. 410 напечатана рѣчъ импер. Александра). 5) Оно устроено еще при Павлѣ Петровичѣ (Богданов. т. 1, стр. 42). 6) Богданов. т. VI, стр. 80—82.

западно-европейскими воззрѣніями, не могъ откликнуться на эти западно-европейскія теоріи, какъ не могъ стать и въ ряды Аракчеевцевъ.

Чтобы ясиве видать положение, какое заняль Карамзинъ между этими двумя крайностями, нужно взять во внимание еще одно направленіе, выдвинутое русскою жизнію того времени въ противодействіе имъ. Боле русскіе и дельные люди изъ среды такъ-называемыхъ декабристовъ были возмущены крайностями Пестеля, и въ противодъйствіе ему стали выработывать новое общество подъ названіемъ Союза благоденствія, основная мысль котораго и даже уставъ составляють конію прусскаго общества Тугендбунда, основаннаго при извъстномъ Штейнъ для воскрешенія забитой Наполеономъ Пруссіи. Союзь благоденствія задавался цілію произвесть внутреннее пересовданіе Россіи, -- поставить хорошо воспитаніе, правосудіе, администрацію усиліями членовъ общества, кто бы они ни были и гдѣ бы ни были. Это было то же масонство, переведенное въ чисто гражданскую область, и какъ масонство не трогало вероисповеданій, такъ и Союзъ благоденствія оставляль нетронутыми формы русскаго строя жизни. Это посявднее отступление сделано лучшими декабристами, какъ М. Н. Муравьевь, благодаря вліянію опытнаго русскаго человіка, А. М. Бакунина, проживавшаго въ Тверской губерніи въ своемъ им'яніи, въ которому Муравьевъ обратился за советомъ. Бакунинъ въ прахъ разбиль конституціонныя мечты декабристовь и замічательно умно доказываль необходимость для Россіи самодержавія і). Онъ, между прочимъ, объяснялъ Муравьеву, что необходимость въ изменени образа правленія существуєть только въ воображеніи весьма небольшаго кружка молодежи, не давшей себв труда взвесить всёхъ бедственныхъ послёдствій, которыя неминуемо произойдуть отъ малейшаго ослабленія верховной власти въ странь, раскинутой на необъятное пространство и, по его мивнію, не имвющей кромв самодержавія никакой органической связи между своими частями <sup>3</sup>). Бакунивъ быль очень близокъ къ Екатерине Павловие, и это обстоятельство весьма важно знать для уясненія взглядовь на этоть предметь Карамзина, который, впрочемъ, щелъ къ нимъ и независимо отъ всякихъ вліяній.

Мы видели, что чемъ больше онъ изучалъ русскую исторію, темъ больше проникался духомъ русской исторической жизни и темъ больше становился поборникомъ целости и достоинства русской госу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кроп. стр. 207—211. <sup>2</sup>) Кроп. стр. 208—9.

дарственности и русскаго самодержавія. Его воззрѣнія, легшія въ основу его исторіи, ясите всего высказаны въ двухъ его запискахъ: въ упомянутой уже нами, - писанной въ 1811 г., по поводу внутреннихъ преобразованій и вившательства въ западно-европейскія діла, и въ запискъ 1819 г., по поводу польскихъ дълъ. «Россія основалась побълами и единовластіемъ (при Рюрикъ послъ смерти братьевъ, при Олегв, Игорв, Владимірв, Ярославв), гибла отъ разновластія, а спаслась мудрымъ самодержавіемъ» -- вотъ его главное воззрѣніе, которое проходить черезъ всю его записку о древней и новой Россіи ') п легло въ основу его исторіи. Карамзинъ не отступилъ отъ этого положенія даже передъ ужаснымъ самовластіемъ Іоанна IV, а напротивъ озарилъ его необывновеннымъ, ослѣпительнымъ для его современниковъ светомъ. «Никогда и нигде, говорить Карамзинъ о времени Іоанна IV, грозное самовластіе не предлагало столько жестокихъ искушеній для народной добродітели, для вірности или повиновенія; но сія доброд'єтель даже не усомнилась въ выборів между гибелью (казнимыхъ Іоанномъ) и сопротивленіемъ» 3). Въ исторін Карамзина, что онъ писалъ уже гораздо позже, именно въ 1814-15 г., говорится о томъ же следующее. Описавъ неистовства Іоанна и самоотверженіе казнимыхъ, онъ говоритъ: «Таковъ быль царь, таковы были подданные! Ему ли, имъ-ли должны мы наиболее удивляться! Если онъ не всёхъ превзошелъ въ мучительстве, то они превзошли всъхъ въ терпъніи, ибо считали власть государеву властію божественною и всякое сопротивленіе беззаконіемъ: приписывали тиранство Іоанново гивы небесному и каялись въ грвхахъ своихъ; съ вврою и надеждою ждали умилостивленія, но не боялись и смерти, утвшаясь мыслію, что есть другое бытіе для счастія добродітели и что земное служить ей только искушеніемъ; гибли, но спасли для насъ могущество Россіи: ибо сила народнаго повиновенія есть сила государственная» 3).

Не менъе поразительна у Карамзина постановка вопроса объ обязательности для послъдующихъ временъ народной русской воли, выразившейся въ избраніи Михаила Өеодоровича. «Никогда народъ не дъйствовалъ торжественнъе и свободнъе, говоритъ Карамзинъ въ запискъ 1811 г., — никогда не имълъ побужденій свитьйшихъ; всъ хотъли одного: цълости, блага Россіи... Въдствія мятежной аристократіи просвътили гражданъ и самихъ аристократовъ: тъ и другіе единогласно и единодушно наименовали Михаила самодержцемъ, мо-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записка 1811 г. по изд. Русск. арх. 1870 г., стр. 2238. <sup>2</sup>) Записка, 2241. <sup>3</sup>) Ист. т. IX, стр. 98.

нархомъ неограниченнымъ... Написали хартію и положили оную на престолъ; сія грамота, внушенная мудростію опытовъ, утвержденная волею бояръ и народа, есть священнъйшая изъ всъхъ государственныхъ хартій. Князья московскіе учредили самодержавіе, отечество даровало оное Романовымъ <sup>5</sup>). Самодержавіе есть палладіумъ Россіи. Цълость его необходима для ея счастія» <sup>2</sup>).

Но Карамвинъ понималъ самодержавіе не въ смыслѣ азіатскаго или папскаго абсолютизма, а въ той своеобразной формв, въ какой оно развивалось и развивается только въ Россіи. Онъ признаваль его совывстимымъ и съ строгою законностію, и съ широкою гражданскою свободой и въ особенности съ свободой мития, слова. Оканчивая царствованіе Іоанна IV и стараясь разгадать эту ужасную личность и последствія ея действій, Карамзинь въ своей исторіи говорить: «Несмотря на всё умозрительныя изъясненія, характеръ Іоанна, — героя добродітели въ юности, неистоваго кровопійцы въ лътахъ мужества и старости, — есть для ума загадка, и мы усумнились бы въ истинъ самыхъ достовърныхъ о немъ извъстій, если бы лътописи другихъ народовъ не являли намъ столь же удивительныхъ прим'вровъ, если бы Калигула, образецъ государей и чудовище, если бы Неронъ, питомецъ мудраго Сенеки, предметъ любви, предметъ омерзенія не царствовали въ Римъ. Они были язычники; но Людовикъ XI быль христіанинъ, не уступан Іоанну ни въ свирепости, ни въ наружномъ благочестін, коммъ они хотели загладить свои беззаконія: оба набожные отъ страха, оба кровожадные и женолюбивые, подобно азіатскимъ и римскимъ мучителямъ. Изверги вив законовъ, вив правиль и ввроятностей разсудка, сін ужасные метеоры, сін блудящіе огни страстей необузданныхъ, озаряють для насъ въ пространстве вековъ, бездну возможнаго человеческаго разврата, да видя содрогаемся! Жизнь тирана-есть бъдствіе для человъчества, но его исторія всегда полезна для государей и народовъ: вселять омерзеніе ко злу есть вселять любовь къ добродътели-и слава времени, когда вооруженный истиною двеписатель можеть въ правленіи самодержавномъ выставить на позоръ такого властителя, да не будеть уже впредь ему подобныхъ! Могилы безчувственны; но живые стращатся ввинаго проклятія въ исторіи, которая, не исправляя влодвевъ, предупреждаеть иногда злодъйства, всегда возможныя, ибо страсти дикія свиръпствують и въ въки гражданскаго образованія в), веля

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записка, стр. 2246—7. <sup>3</sup>) Записка, стр. 2343. <sup>8</sup>) Ссылка на французскую революцію.

уму безмолвствовать или рабскимъ гласомъ оправдывать свои изступленія» 1).

Карамзинъ доказалъ своею запискою 1811 г., что онъ широко понимаеть права двеписателя, вооруженного истиною. Но еще убъдительные онъ доказаль это своею запискою 1819 г. Въ этомъ году, въ Царскомъ Сель, гдъ въ это время Карамзинъ съ семействомъ жиль летомъ, императоръ Александръ I, возвратившись изъ Варшавы, куда тадилъ открывать польскій сеймъ, въ одной изъ искреннихъ бесыдъ съ Карамзинымъ сообщиль ему, говоритъ Погодинъ, что хочетъ возстановить Польшу въ ея древнихъ границахъ, т. е. присоединить къ ней западную Россію. Карамзинъ воспламенился и різшился выполнить трудный и опасный долгь русского гражданина. Онъ написалъ и подалъ государю записку, въ которой смело возсталъ противъ вредной для Россіи самостоятельности Польши и особенно противъ проекта оторвать отъ Россіи западныя губерніи и присоединить ихъ въ Польшъ. Эта записка, важнъйшія части которой приведены у Погодина ), лучше всего показываеть основной взглядь Карамзина на власть и на свободу мизнія. «Вы думаете, писаль Карамзинъ, возстановить древнее королевство польское, но сіе возстановленіе согласно ли съ закономъ государственнаго блага Россіи? Согласно ди съ Вашими священными обязанностями, съ Вашею любовію къ Россіи и къ самой справедливости? Можете ли съ мирною совъстію отнять у насъ Бълоруссію, Литву, Вольнію, Подолію, утвержденную собственность Россіи еще до Вашего царствованія? Не клянутся ли государи блюсти целость своихъ державъ? Сін земли были уже Россіею, когда митрополить Платонъ вручаль Вамъ вінецъ Мономаха, Петра, Екатерины, которую Вы сами назвали великою... Досель нашимъ государственнымъ правиломъ было: ни пяди ни врагу, ни другу! Наполеонъ могъ завоевать Россію, но Вы, хотя и самодерженъ, не могли договоромъ уступить ему ни одной хижины русской... Вы. любя законную свободу гражданскую, уподобите ли Россію бездушной, безсловесной собственности... Я слышу русскихъ и знаю ихъ. Мы лишились бы не только прекрасныхъ областей, но и любви къ царю, остыли бы душою къ отечеству, видя оное игралищемъ самовластнаго произвола, ослабъли бы не только уменьшениемъ государства, но н духомъ унизились бы предъ другими и предъ собою. Не опусталь бы конечно дворецъ, Вы и тогда имъли бы министровъ, генераловъ, но они служили бы не отечеству, а единственно своимъ личнымъ выго-

¹) Ист. т. IX, стр. 259. ²) Погод. т. II, стр. 236—8.



дамъ, какъ наемники, какъ истинные рабы... А Вы, государь, гнушаетесь рабствомъ и хотите дать намъ свободу».

По странной случайности это писано было почти въ то самое время, когда Пушкинъ пустилъ въ ходъ вышеприведенную шаловливую эпиграмму на Карамзина, у котораго потомъ просиживалъ вечера и успъшно былъ укрощаемъ въ другихъ своихъ шалостяхъженою Карамзина.

Поклонникъ самодержавія, Карамзинъ и въ своей исторіи, и въ своихъ запискахъ всегда предносилъ передъ государями, какъ и передъ всеми, ихъ идеалы, правственныя требованія, равно для всехъ обязательныя. Въ этомъ отношения онъ былъ смёде не только многихъ своихъ современниковъ, но и многихъ последующихъ писателей. Онъ въ этихъ случаяхъ очень приближается въ славянофиламъ, т. е. ратуетъ смёло, прямо за свободу мивнія и живое общественное участіе въ ділахъ. Это направленіе его особенно ощутительно въ его исторіи, когда онъ изображаеть великіе моменты русской жизни, какъ куликовская битва, русскія завоеванія въ татарскомъ мірів и т. п. Вотъ, напримъръ, картина сбора войскъ передъ кумиковскою битвой: «Казалось, что Россія пробудилась оть глубокаго сна: долговременный ужасъ отъ имени татарскаго, какъ бы отъ дъйствія сверхъестественной силы, исчезъ въ ихъ (русскихъ воиновъ) сердцъ. Они напоминали другь другу славную победу Вожскую: исчисляли всё бъдствія, претерпънныя ими отъ варваровъ въ теченіе ста пятидесяти лъть и дивились постыдному терпънію своихъ отцовъ. Князья, бояреграждане, земледвльцы были воспламенены равнымъ усердіемъ, ибо тиранство хановъ ракно всёхъ угнетало отъ престола до хижины. Какая война была праведние сей? Счастливъ государь, обнажая мечь по движенію, столь добродітельному и столь единодушному. Народъ до временъ Калиты и Симеона, оглушаемый непрестанными ударами моголовъ, въ бъдности, въ отчаннін, не смъль думать о свободъ: отдохнувъ подъ умнымъ управленіемъ князей московскихъ, онъ вспомнилъ древнюю независимость россіянъ, и менве страдая отъ ига иноняеменнаго, темъ более котель свергнуть оное совершенно. Облегченіе цізпей не мирить насъ съ рабствомъ, но усиливаеть желаніе прервать оное» 1).

Есть, впрочемъ, у Карамзина нъсколько дисгармоній съ этимъ высокимъ уровнемъ знанія дъла и обязанностей историка. Самымъ ощутительнымъ образомъ эта дисгармонія сказалась у Карамзина въ

¹) T. ¥, crp. 35—6.

бользненномъ вопрось его времени, — о московскомъ единодержави. Вотъ самое выдающееся мъсто, освъщающее его понимание всей почти исторіи этого единодержавія, причемъ высшія нравственныя начала остаются въ тыни, едва видна любовь къ Россіи и надъ встиъ возвишаются: практическая мудрость, польза, есть даже чисто публицистическіе намеки на тогдашнія современныя событія. «Россія, говорить Карамзинъ, характеризуя время Іоанна III, самаго любимаго имъ государя древней Руси, Россія около тремъ віковъ (съ начала татарскаго ига до Іоанна III) находилась вив круга европейской политической деятельности, не участвуя въ важныхъ измененияхъ гражданской жизни народовъ. Хотя ничто не дълается вдругъ; хотя достохвальныя усилія князей московскихь, оть Калиты до Василія Темнаго, многое приготовили для единовластія и нашего внутренняго могущества: но Россія при Іоаннъ III какъ бы вышла изъ сумрака твией, гдв еще не имъла ни твердаго образа, ни полнаго бытія государственнаго. Благотворная хитрость Калиты была хитростію умнаго слуги ханскаго. Великодушный Димитрій победиль Мамая, но видель пепель столицы и раболенствоваль Тохтамышу. Сынь Донскаго (Василій Дмитріевичъ), дійствуя съ необыкновеннымъ благоразуміемъ, соблюлъ единственно целость Москвы, невольно уступивъ Смоленскъ и другія наши области Витовту, и еще искаль милости въ ханахъ; а внукъ (Василій Темный) не могь противиться горств хищниковъ татарскихъ, испиль всю чашу стыда и горести на престоль, униженномъ его слабостію, и бывъ пленникомъ въ Казани, невольникомъ въ самой Москві, хотя и смирилъ наконецъ внутреннихъ враговъ, но возстановленіемъ уділовъ подвергнуль великое княжество новымъ опасностямъ междоусобія. Орда съ Литвою, каєъ дві ужасныя тыни, заслоняли отъ насъ міръ и были единственнымъ горизонтомъ Россіи слабой, ибо она еще не відала силь, въ ея нідрахъ совровенныхъ. Іоаннъ, рожденный и воспитанный данникомъ степной орды, подобной нынашнимъ киргизскимъ, сдалался однимъ изъ знаменитвишихъ государей въ Европъ, чтимый, ласкаемый отъ Рима до Царяграда, Въны и Копенгагена, не уступая первенства ни императорамъ, ни гордымъ султанамъ; безъ ученія, безъ наставленій, руководимый телько природнымъ умомъ, далъ себв мудрыя правила въ политикв вившней и внутренней; силою и хитростію возстановляя свободу и целость Россіи, губя царство Батыево, тесня, обрывая Литву, сокрушая вольность новгородскую, захватывая удёлы, расширяя владвнія московскія до пустынь Сибирскихъ и Норвежской Лапландін, изобрёль благоразумнейшую, на дальновидной умеренности основанную для насъ систему войны и мира, которой его преемники долженствовали единственно следовать постоянно, чтобы утвердить величее государства. Бракосочетаниемъ съ Софією обративъ на себя вниманіе державъ, раздравъ завъсу между Европой и нами, съ любопытствомъ обозревая престолы и царства, не хотъть мёшаться въ дёла чуждыя: принималъ союзы, но съ условіемъ ясной пользы для Россіи; искалъ орудій для собственныхъ замысловъ, и не служилъ никому орудіемъ, дъйствуя всегда, какъ свойственно великому, хитрому монарху, не имъющему никакихъ страстей въ политикъ, кромъ добродътельной любви къ прочному благу своего народа. Следствіемъ было то, что Россія, какъ держава независимая, величественно возвысила главу свою на предълахъ Азіи и Европы, спокойная внутри и не боясь враговъ внёшнихъ» 1).

Это очевидное отступление Карамзина отъ обычныхъ его приемовъ при оценке человеческихъ действій не есть только дань его слабости по отношенію къ Іоанну III. Оно скрывалось въ его основномъ взгляде на русскую исторію и надобно удивляться, какимъ образомъ оно составляеть отступление отъ его нравственныхъ возаръній, а не эти нравственныя возарвнія составляють у него исключеніе. Пораженный въ русскомъ историческомъ движении преобладающимъ развитіемъ государственности, Карамзинъ и отдалъ ей преимущественное вниманіе и занимается въ своей исторіи больше внашними далами, чёмъ внутренними. Внутреннія явленія русской жизни, какъ русская община, въче, земскіе соборы, боярская дума, слабо имъ освъ- 🕹 щены. Въ последнія времена, говорять, Карамзинъ плохо вериль вообще въ русскія общественныя силы и тамъ исключительнае сосредоточиваль свои упованія на русскомь самодержавіи. «Одинь изъ передовыхъ современниковъ и знакомыхъ Карамзина такъ объяснялъ мив, говорить Погодинъ, приверженность его къ самодержавію: Карамзинъ не надъялся на политическія способности русскаго народа и въ особенности современнаго дворянства, и видя Россію великою, прославленною ея самодержцами, онъ боялся, чтобы это величіе не утратилось безсильными стремленіями къ лучшему, со стороны людей слабыхъ и ненадежныхъ и вместе неопытныхъ, неприготовленныхъ» 2). Въ этомъ свидетельстве одно не ясно. Если разочарование Карамзина дъйствительно простиралось и на современное ему дворянство, то это однако не значило, чтобы онъ отвергалъ значение дворянства, какъ сословія. Напротивъ, не подлежить сомнінію, что онъ слишкомъ

¹) Т. VI, стр. 212—213. ²) Погод. т. II, стр., 198— ).

върилъ въ историческое значение этого сословия и слишкомъ его преувеличиваль. Воть слова въ запискъ о древней и новой Россіи. «Монтескье сказаль, пишеть Карамзинь: Point de monarque—point de noblesse,—point de noblesse—point de monarque! Дворянство есть наследственное. Порядокъ требуетъ, чтобы некоторые люди воспитывались для отправленія нікоторыхъ должностей и чтобы монархъ зналь, гдв ему искать двятельныхъ слугь отечественной пользы. Народъ работаетъ, купцы торгуютъ, дворяне служатъ, награждаемые отличіемъ и выгодами, уваженіемъ и достаткомъ. Личные подвижные чины не могуть замёнить дворянства родоваго, постояннаго, и хотя необходимы для означенія степеней государственной службы, однакожъ въ благополучной монаркіи не должны ослаблять коренныхъ правъ, не должны имъть выгодъ онаго... Не должно для превосходныхъ дарованій, возможных во всяком состояній, заграждать пути къ высшимъ степенямъ; но пусть государь даетъ дворянство прежде чина и съ накоторыми торжественными обрядами, вообще радко и съ выборомъ строгимъ»... ') и т. д. Карамзинъ почти дословно соглашается и въ этомъ пунктъ съ княземъ Щербатовымъ. При такомъ пониманіи значенія дворянства уже неизб'яжно было не только держаться Болтиновских взглядовь на крестьянскій вопрось, но даже усиливать ихъ. Въ той же запискъ Карамзинъ налагаетъ и свои мысли васательно освобожденія крестьянъ. Разобравъ историческіе элементы, изъ которыхъ составилось наше крвпостное крестьянство, т. е. холопы и вольные люди, прикръпленные Годуновымъ, и сказавъ, что теперь нельзя разобрать, кто изъ нихъ изъ какого вышель слоя 2), Карамзинъ спрашиваетъ: «Что значитъ освободить у насъ крестьянъ? Дать имъ волю жить, где угодно, отнять у господъ всю власть надъ ними, подчинить ихъ одной власти правительства? Хорошо: но сіи земледъльцы не будуть иметь земли, которая (въ чемъ не можетъ быть и спора) есть собственность дворянская» 3). Перебравъ затымъ неизбытныя последствія такого освобожденія крестьянь-эксплоататорскія отношенія къ нимъ землевладівльцевъ, наживу кабаковъ и мідоимныхъ исправниковъ, упадокъ земледълія, государственной безопасности, и высказавъ даже опасеніе, что правительство, отнявъ отъ поміщиковъ блюстительную власть надъ крестьянами, возьметь на свои рамена Россію и... «удержить ли, спрашиваеть Карамзинь? Паденіе страшно!» Онъ формулируетъ свое окончательное мивніе такимъ образомъ: «Не знаю, хорошо ли сдълалъ Годуновъ, отнявъ у крестьянъ свободу (ибо

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записка 1811 г., стр. 2344. <sup>2</sup>) Стр. 2300—2. <sup>3</sup>) Записка, стр. 2302.

тогдашнія обстоятельства не совершенно изв'єстны), но знаю, что теперь имъ неудобно возвратить оную. Тогда они иміли навыкъ людей вольныхъ, ныні иміють навыкъ рабовъ. Мні кажется, что для твердости бытія государственнаго безопасніе поработить людей, нежели дать имъ не во-время свободу, къ которой надобно готовить челов'я исправленіемъ нравственнымъ; а система нашихъ откуповъ и страшные успіхи пьянства служать ли къ тому спасительнымъ приготовленіемъ? Въ заключеніе скажемъ доброму монарху: Государь! Исторія не упрекнеть тебя зломъ, которое прежде тебя существовало (положимъ, что неволя крестьянъ есть рішительное зло), но ты будешь отв'єствовать Богу, сов'єсти и потомству за всякое вредное слідствіе твоихъ субственныхъ уставовъ» 1.

Къ чести Карамзина нужно сказать, что въ своей исторіп онъ не показаль себя ни поборникомъ боярства, ни хвалителемъ Годунова за прикрыпленіе крестьянь къ земль. Въ обоихъ этихъ вопросахъ онъ держится довольно близко къ действительному смыслу фактовъ. Закръпощение онъ понимаеть, правда, какъ мъру для благоустройства дълъ; но не спрываетъ, что она направлена была бъ выгодъ мелкихъ землевладвльцевъ, произвела раздражение въ боярахъ, негодование въ народъ и безконечные ссоры и вражду даже между мелкими землевладальцами. «Что было сладствіемъ (закрапощенія), спрашиваетъ Карамзинъ? Негодованіе знатной части народа и многихъ владёльцевъ богатыхъ. Крестьяне жалели о древней свободе, хотя и часто бродили съ нею бездомками отъ юныхъ летъ до гроба, хотя и не спасались ея правомъ отъ насилія господъ временныхъ, безжалостныхъ къ людямъ, для нихъ не прочнымъ; а богатые владельцы, ниви не мало земель пустыхъ, лишались выгодъ населять оныя хивоопашцами вольными, коихъ они сманивали отъ другихъ вотчинниковъ или помъщиковъ. Тъмъ усердние могли благодарить Годунова владъльцы менъе избыточные, ибо уже не страшились запустънія ни деревень, ни полей своихъ отъ ухода жителей и работниковъ» 3).

Въ другомъ мѣстѣ Карамзинъ говоритъ: «Законъ объ укрѣпленіи сельскихъ работниковъ, цѣлію своею благопріятный для владѣльцевъ среднихъ или неизбыточныхъ, имѣлъ, однакожъ, и для нихъ вредное слѣдствіе частыми побѣгами крестьянъ... владѣльцы искали бѣглецовъ, жаловались другъ на друга въ ихъ укрывательствъ, судились, раворялись» <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 2304. <sup>2</sup>) Т. X, стр. 120—1. <sup>8</sup>) Т. XI, стр. 51.

Изв'єстно, что даже не важныя бользии отзываются впоследствін, нередко совсемъ неожиданно. Такъ и въ Карамзине отзывалось иногда его старое увлечение западно-европейскими воззрвніями. Мы видъли, какъ много онъ излечился отъ этой бользии, по мъръ того, какъ углублялся въ область нашего прошедшаго и оживалъ русскою душею; но когда онъ выходиль изъ этой глубины нашего прошедшаго на поверхность своей современности, гдв преобладаюшимъ направленіемъ было увлеченіе западно-европейскими воззрівніями, онъ, самъ того не сознавая, воскрешаль въ себъ эти возарънія, даже въ борьбъ съ ними. Остатки старой бользни, повидимому, изгнанной изъ его существа, оживали отъ міазмовъ окружавшей его современности, когда онъ входилъ въ нее. Въ этихъ случаяхъ, Карамзинъ, столь близкій, какъ мы видёли, къ возарёніямъ славянофиловъ, жестоко удалялся отъ этихъ возгрвній. Никакой сознающій себя послёдовательный славянофиль не могь разсуждать такъ ни о дворянствъ, ни о крестьянствъ... Но нужно сказать въ извинение Карамзина: нътъ основаній думать, чтобы онъ сознательно ділаль подобныя отступленія отъ старыхъ русскихъ воззріній. Никогда не нужно забывать следующей дорогой особенности Карамзина, -- онъ. даже падая, падаль честно, никогда не изміняль любви къ Россін и никогда не задумывался смирить и уничтожить свое я, когда приходилось сопоставлять его съ благомъ Россіи. «Любя отечество, заканчиваетъ Карамзинъ свою записку 1811 г., любя монарха, я говорилъ искренно. Возвращаюсь къ безмолвію вірноподданнаго съ сердцемъ чистымъ, моля Всевышняго: да блюдетъ царя и царство россійское» 1). «Государь! Въ волненіи души моей, начинаетъ Карамзинъ свою записку 1819 г., любящей отечество и васъ, спъщу послъ нашего разговора излить на бумагу нъкоторыя мысли, не думая ни о краснорвчін, ни о строгомъ логическомъ порядкв. Какъ мы говоримъ съ Богомъ и совъстію, хочу говорить съ вами» з)... «Господь сердцевъдецъ да замкнетъ смертію уста мои въ сію минуту, если говорю вамъ не истину», высказывался Карамзинъ въ другомъ маста той же записки <sup>3</sup>). Силу искренности этихъ словъ можно ясно видеть изъ следующей приписки на этой же записке, сохранившейся въ бумагахъ Карамзина: «Читано государю въ тотъ же вечеръ. Я пиль у него чай въ кабинеть, и мы пробыли вместь, съ глазу на глазъ, пять часовъ, отъ осьми до часу за полночь. На другой день я у него объдалъ, объдалъ еще и въ Петербургъ... но мы душою разста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записка, стр. 2350. <sup>2</sup>) Погод. т. 1I, стр. 236. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 238.

мись, кажется, на вѣки... Потомство! достоинъ ли я быль имени гражданина россійскаго? Любиль ли отечество? вѣриль ли добродѣтели? вѣриль ли Богу»? ¹). Да, потомство въ лучшихъ его представителяхъ вѣрить этому объясненію и простило Карамзину проявленія его старой западно-европейской болѣзни, тѣмъ болѣе, что эти проявленія были мимолетны и кратковременны, а болѣе и болѣе постояннымъ и возрастающимъ направленіемъ его было русское, даже до забвенія всего чужаго. Въ 1825 г. Карамзинъ писалъ Тургеневу за границу: «для насъ русскихъ съ душою одна Россія самобытна, одна Россія истинно существуетъ. Все прочее есть только отношеніе къ ней, мысль, привидѣніе. Думать, мечтать можемъ мы во Франціи, Англіи, Германіи; но дѣло дѣлать единственно въ Россіи; или нѣтъ гражданина, нѣтъ человѣка, есть только двуножное животное» ²).

Самымъ полнымъ, торжественнымъ образомъ мнвніе потомства о Карамзинъ выразилось въ 1866 г. 1-го декабря въ день празднованія стольтія со времени его рожденія. Празднованіе это "совершалось по всей Россіи. О Карамзин'в высказывались и скромные труженики и сильные авторитеты, не міняющіе своихъ мивній. Мы уже знакомы съ отзывомъ Погодина. Погодинъ же еще прежде изданія біографіи Караманна въ своей ръчи въ академіи наукъ изобразилъ нравственный характеръ Карамзина 3). Не будемъ приводить отзывовъ нашихъ словесниковъ, изъ среды которыхъ воздавали дань славы Карамзину такіе авторитеты, какъ профессоръ Буслаевъ, академикъ Гроть, А. Д. Галаховъ. Укажемъ на то, что ближе къ нашему предмету. Вотъ нъкоторыя изъ сужденій о Карамзинь первыйшаго нашего историка, повойнаго С. М. Соловьева, поставившаго, какъ увидимъ, дело нашей науки значительно иначе, чъмъ Карамзинъ. Съ обычною своею даровитостію Соловьевъ даеть твердую постановку объясненію, почему Карамзинъ занять былъ но преимуществу государственнымъ развитіемъ Россіи. Соловьевъ обозначаеть два пути, которые одинаково вели Каразмина къ этому взгляду-русско-славянское чувство и изученіе нашего прошедшаго. «Мысль русскаго человека, мысль славянина, говорить Соловьевь, должна была остановиться прежде всего на томъ явленін, что изъ всёхъ славянскихъ народовъ народъ русскій одинъ образовалъ государство, не только не утратившее своей самостоятельности, какъ другія, но громадное, могущественное, съ рашительнымъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 239—40. <sup>9</sup>) У Погодина. Торж. собр. акад. наукъ, стр. 44, и въ ръчи Петровскаго. Каз. унив. извъст. 1867 г. III, стр. 107. <sup>3</sup>) Торж. собр. ак. н. 1866 г.

вліяніемъ на историческія судьбы міра... Это сознаніе единственнаго славянскаго государства, полноправнаго, пользующагося главными благами исторического существованія, самостоятельностію и великимь значеніемъ среди другихъ государствъ, это сознаніе вполив отразилось въ исторіи государства Россійскаго, которую можно назвать величественною поэмой, воспевающей государство» 1). Затемъ, въ другомъ масть, Соловьевъ объясняеть, какъ къ тому же выводу Карамзинъ пришелъ и научнымъ путемъ. «Когда вскрылись (передъ Карамзинымъ), говорить онъ, памятники древности, то глазамъ историка предстала эта медленная и великая работа въковъ надъ государственнымъ зданіемъ, и почувствоваль онъ благоговъйное уваженіе къ этой работь и ея следствіямь; поспышность движенія явилась для него столь же беззаконною, какъ и отсутствіе движенія: хотвть лишняго и не хотеть нужнаго равно предосудительно, говориль онъ. И во имя исторіи заявиль онъ протесть противь движеній перваго десятильтія XIX выка, бывшихь въ его глазахъ слишкомъ быстрыми, не истекавшими изъ существенныхъ потребностей страны». Къ древнимъ государственнымъ зданіямъ прикасаться опасно, говориль онь; Россія существуеть около тысячи літь, и не въ образів дикой орды, но въ видѣ государства великаго, а намъ все твердять о новыхъ уставахъ, какъ будто мы недавно вышли изъ темныхъ лесовъ американскихъ. Воспитанникъ Екатерининскаго въка твердилъ людямъ, наклоннымъ къ внъшнимъ преобразованіямъ, что не формы, а люди нужны».

«Чѣмъ болье историкъ вглядывался въ постепенное образованіе великаго государственнаго тыла Россіи, чымъ болье вникаль онъ, какъ присоединялись кость къ кости и суставъ къ суставу, тымъ иснье сознаваль онъ величіе дыла собиранія русской земли, тыль ясные сознаваль онъ единство русскаго народа: воть почему такъ сильно заволновался историкъ и заявилъ горячій протесть во имя русской исторіи и во имя Екатерины II, когда явилась мысль о возможности урызать живое тыло Россіи; подобно древнимъ русскимъ дыятелямъ, не потериыть историкъ, чтобы разносили розно русскую землю и въ народномъ русскомъ поминаньи о Карамзинъ напишется то же, что писалось въ льтописяхъ о людяхъ знаменитыхъ обороной родной страны: Онъ постоялъ на сторожъ русской земли».

«Народы живые, не утратившіе уваженія къ самимъ себі, не забывають такихъ людей», говорить Соловьевь въ заключеніе своей річи 2).

¹) Моск. университ. извъстія 1866—7 г. № 3, стр. 179. ²) Моск. унив. изв. 1866—7 г. № 3, стр. 183—4.

Замъчательно, что на Карамзинскомъ торжествъ въ Москвъ и въ Казани подняты были вопросы, весьма трудные для автора исторін россійскаго государства. Такъ, въ Московскомъ и въ Казанскомъ университеть взялись разъяснять значеніе Карамзина юристы. Въ Москвъ самый видный знатокъ русскихъ историческихъ законодательныхъ памятниковъ, Н. В. Калачевъ, въ своей ръчи прошелъ черезъ всю исторію Карамзина и раскрыль великую его работу по этой части. Такъ, онъ, между прочимъ, указываетъ, что только изъ Карамзина мы знаемъ объ устройствъ опричнины, о земскомъ постановленіи 1611 года при Ляпунов'в, о действіи у насъ при Алексев Михайловичв и въ гражданской области греческаго номоканона, и кромъ того Н. В. Калачевъ указалъ на новые памятники, доказывающіе мужественное ратованіе Карамзина за русское право во времена Александра I, когда Сперанскій такъ безцеремонно пересаживаль на нашу русскую почву кодексь Наполеона. Н. В. Калачевъ говорить, между прочимъ: «Для стараго народа, писалъ Карамзинъ, не надобно новыхъ законовъ. Карамзинъ требуетъ, чтобы прежде всего сделанъ быль сводъ нашихъ русскихъ указовъ и постановленій. Тогда откроются пробълы, требующіе пополненія, и откроются русскія правовыя начала. Русское право, говориль онь, также имъеть свои начала, какъ и римское; опредълите ихъ и вы дадите намъ систему законовъ» 1). Въ Казани профессоръ Шпилевскій произвель подобный же пересмотръ исторіи Караманна, даже сопоставиль его съ последующими деятелями-спеціалистами въ области права, каковы: Эверсъ, Рейцъ, К. Д. Кавелинъ и признаеть, что если многія мижнія Карамзина оказались невърными, то всъ юристы ему много обязаны фактическими указаніями. «Бол'ве или мен'ве обязанные ему, говорить онь, знаніемь судебь нашего прошедшаго и успъхами въ собственныхъ историческихъ трудахъ, мы, побуждаемые обязанностію благодарности, нынв торжественно и всенародно заявляемъ объ еговеликихъ заслугахъ. Къ этому насъ побуждаетъ и народная гордость, потому что Карамзинъ—наша народная слава» <sup>2</sup>).

Въ Казани же, гдъ инородческий вопросъ имъетъ особенное значение и гдъ даже историческое наше движение низведено было. Щаповымъ до физіологическаго процесса разнородныхъ этнографическихъ элементовъ Россіи, большой знатокъ исторіи нашихъ восточныхъ пнородцевъ, профессоръ Фирсовъ предъявилъ исторіографу самый

¹) Моск. унив. взв. 1866 — 7 г. № 3, стр. 220 — 1. ²) Уч. записк. казан. унив. 1867 г., т. III, стр. 99.



трудный вопросъ, насколько онъ—Карамзинъ, уроженецъ восточной окраины, симбирской губерніи, и отдавшій такъ много вниманія образованію русскаго государственнаго центра въ восточной, инородческой Россіи, насколько онъ выясниль вопросъ о восточныхъ инородцахъ?

Запросъ этотъ былъ темъ щекотливе, что и теперь въ немъ много неяснаго, неизследованнаго, а темъ боле это было при Карамзинь. Кроме того, щекотливость увеличивалась еще темъ, что Карамзинъ даетъ много значенія татарскому вліянію на русскую жизнь. Сличеніе исторіи Карамзина съ другими изследованіями, конечно, давало большею частью неудовлетворительные ответы, но и при такой неудобной постановке дела, профессоръ Фирсовъ не разъ признаеть заслуги Карамзина, между прочимъ, въ томъ, что онъ указалъ на мирную русскую колонизацію на востоке Россіи, на превосходство русской цивилизаціи и на великое въ этомъ отношеніи значеніе православныхъ просветителей нашего востока 1).

Юбилейное торжество въ честь Карамзина не темъ только важно, что тогда въ пользу Карамвина высказалось большое число русскихъ людей, и между ними лучшіе наши авторитеты, такъ что во всемъ этомъ можно видъть дъйствительно русское народное сознание того, что сдълалъ Карамзинъ. Но карамзинское торжество важно еще твиъ, что къ этому торжеству и после него издано много документальныхъ вещей о немъ, - переписка, неизданныя его бумаги, свидетельства его современниковъ. Радкій изъ нашихъ писателей выступаль когда либо съ такимъ богатымъ, блестящимъ вооружениемъ. Въ прибавления къ росписи книгъ г. Межова за 1871 г. на стр. VII-XV помъщено 173 № сочиненій и изданій о Карамзині, а въ матеріалахъ для библіографіи литературы о Карамзинь, собранныхъ С. Пономаревымъ, статей и сочиненій о Карамзинь, когда либо изданныхъ, показано 453 2). Недочеть быль въ одномъ. Кое-гдв указывалось на оружіе его противниковъ, кое-гдъ собиралось и это оружіе; но работа эта не была тогда сдълана, - не было показано, какимъ образомъ наша наука дошла до такого признанія Карамзина.

Мы теперь имъемъ передъ собою собственно только два крайнія по времени явленія одного рода—всеобщій восторгь при появленіи труда Караманна и почти всеобщее прославленіе его черезъ сто лъть посль его рожденія или черезъ 50 почти лъть посль появленія первыхъ 8 томовъ его исторіи. Въ эти промежуточные почти пятьдесять

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>). Уч. зап. каз. унив. 1867 г., т. III, 28—51. <sup>2</sup>) Записки авад. наукъ за 1883 г., т. XLV, стр. 85—130.

наша наука шла дальше, открывала себѣ новые пути, новыя авленія. Въ числѣ этихъ направленій первое по времени было называемое скептическое, послѣдователи котораго всѣ были прониками Карамзина и старались ставить вопросы нашей науки совсѣмъ не такъ, какъ ставилъ ихъ Карамзинъ.

## ГЛАВА ХІ.

## Скептическая школа ').

Мы показывали, какъ Карамзинъ, по мъръ изучения нашего прошедшаго, освобождался отъ космополитическихъ возарвній, и указывали случаи, въ которыхъ онъ возвращался къ этимъ возвраніямъ и неправильно решаль вопросы русской жизни. Между темъ изъ среды его современниковъ вышла целая группа писателей, составившая особую школу, которая осудила Карамзина именно за то, что онъ въ своей исторіи быль слишкомъ русскимъ и сталь будто бы въ разладъ съ европейскою наукою. Карамзинъ платилъ дань западноевропейскимъ возарвніямъ главнымъ образомъ въ техъ случаяхъ, когда принимался за решеніе практическихъ, современныхъ ему вопросовъ русской жизни. Противники его, о которыхъ теперь у насъ рвчь, напротивъ, давали мъсто всему русскому въ современной жизни, а западноевропеизмъ переносили въ нашу прошедшую жизнь и по нему возсоздавали ее научно. Следовательно, западноевропеизмъ проходиль у нихъ глубже, и ръчи ихъ о русскомъ направленіи современной русской жизни могли быть только пустыми рачами. Это была школа такъ называемыхъ скептиковъ, во главъ которой стоялъ профессоръ русской исторіи московскаго университета, М. Т. Каченовскій съ 1805 по 1842 г., падававшій, кромі того, Вістникъ Европы

<sup>&#</sup>x27;) Мивнія скептич. школы изложени: въ Въстникъ Европи съ 1818 г. и до первыхъ тридцатихъ; въ Учен. запискахъ московскаго университета; въ Телеграфъ Полевого и во многихъ другихъ журналахъ двадцатихъ и тридцатихъ годовъ; въ Оборонъ Нестора, Буткова; въ сочин. Иванова о русскихъ хронографахъ и въ лекціяхъ Погодина, особенно спеціально въ 1 т. его лекцій, въ статьѣ о скептическомъ повѣтріи, стр. 325—469; въ новѣйшее время въ Кіевск. унив. извѣстіяхъ за 1871 г. № 9, 10 и 11, въ статьѣ профессора Иконникова — Скептич. школа въ русской исторіографіи и ел противники.

послѣ Карамзина, именно съ 1805 г. и Ученыя записки московскаго университета.

М. Т. Каченовскій. Мы знаемъ, что въ Москвѣ еще въ концѣ прошедшаго стольтія началась сильная разработка московскаго главнаго архива, и что она, между прочимъ, передвинула центръ тяжести въ русской исторіи отъ древностей къ московскому единодержавію, и что Карамзинъ послѣдовалъ этому направленію. Намъ тоже извѣстно, что кромѣ главнаго въ этомъ направленіи дѣятеля Бантыша-Каменскаго, много помогалъ усиленію того же направленія старый дѣлецъ Миллеръ; но намъ тоже извѣстно, что, какъ иноземецъ, онъ направлялъ это изученіе московскаго единодержавія на окраины московскаго государства, на иноземныя его сношенія.

Въ московскомъ университеть такъ и осталось до позднъйшихъ временъ это особенное вниманіе къ историческому развитію московскаго единодержавія. Осталось и миллеровское вниманіе къ иноземщинь и старыхъ, и новыхъ временъ, но приняло совствиъ иное направленіе.

Извъстно, какъ много было тогда иноземцевъ въ московскомъ университеть, и, по естественному порядку вещей, европейская наука утверждалась въ этомъ новомъ разсадника высшаго просващения въ своей, такъ сказать, природной иноземной окраскъ и вмъстъ съ нею утверждалась авторитетность всего западноевропейскаго. Не только университетскія лекціи, но даже публичныя читались на иностранныхъ языкахъ-французскомъ, немецкомъ. Такъ, особенно усердно читалъ въ Москви на нимецкомъ, а иногда и на французскомъ языки декцін по всеобщей исторіи сынъ Шлецера. Такія счастливыя явленія, какъ усердіе изв'ястнаго описателя московскихъ рукописныхъ сокровищъ профессора Маттея, какъ необыкновенная западноевропейская образованность перваго покровителя Карамзина, попечителя московскаго университета Муравьева, подобная же образованность тоже извъстнаго намъ собирателя русскихъ древностей, графа Румянцева, содействовали тому, что европейская наука делалась и русскою наукою: но это обрустине европейской науки, странно сказать, особенно счастливо осуществлялось въ средв математиковъ московскаго университета, отчасти въ средв классиковъ и философовъ, а въ области русской исторіи оно произвело величайшую путаницу, изъ которой съ трудомъ потомъ выпутывались сами виновники ея. Но и путаница и выпутываніе изъ нея приносили не малую пользу нашей наукв. Туть многіе работали съ искреннимъ усердіемъ, некоторые обладали и большими дарованіями и большимъ знаніемъ, поэтому нередко приходили къ выводамъ, которые были случайными въ ихъ глазахъ, но принятые и разработанные другими, стали достояніемъ нашей науки. Но, что всего важне, сильное, систематическое увлеченіе западной Европой большаго числа русскихъ людей, въ томъ числе и ученыхъ, чаще и чаще приводило къ сознанію чуждыхъ намъ національныхъ формъ, являвшихся у насъ подъ видомъ научности, заставляло очищать науку отъ этихъ чужихъ національныхъ формъ, выделять изъ нихъ чистыя научныя формы и расширять действительно научныя требованія въ области нашей исторіи.

Извёстный намъ Никита Муравьевъ въ своей критикъ на исторію Карамзина, гдѣ, какъ мы знаемъ, онъ требовалъ пониманія въ исторія внутренней борьбы и соглашенія понятій, желаній народа, въ одномъ мѣстѣ этой критики какъ бы выражаетъ вопль русскаго западноевропейца, что это требованіе его не будетъ уважено его современниками, ослѣпленными исторіей Карамзина. «Горе странѣ, говоритъ онъ, гдѣ всѣ согласны! Можно ли ожидать тамъ успѣховъ просвѣщенія? Тамъ спятъ силы умственныя; тамъ не дорожатъ истиною, которая, подобно славѣ, пріобрѣтается усиліями и постоянными трудами. Честь писателю, но свобода сужденіямъ читателей! Сомиѣнія, изложенныя съ приличіемъ, могуть ли быть оскорбительными?» 1

Услышали или нътъ въ Москвъ этотъ вопль, мы не знаемъ; но тамъ сейчасъ же после выхода въ светъ исторіи Карамзина стали выполнять программу Муравьева и прежде всего позаботились устранить не вопросъ о самолюбін автора, а другія, болве важныя затрудненія. Каченовскій въ своемъ Вістникі Европы прежде всего напаль на патріотическое отношеніе въ наукі къ своему прошедшему и потребоваль холоднаго, безъучастнаго отношенія нь фактамъ, каковы бы они ни были, лишь бы вовстановлялась истина. «Любовь къ отечеству», писаль Каченовскій въ Вістникі Европы въ 1819 г., въ статьяхъ, подъ заглавіемъ: Письма къ другу отъ кіевскаго жителя, «любовь къ отечеству есть долгь гражданина, долгь священнъйшій и столько же пріятный для души благородной; безпристрастіе же есть первый, важивишій, непремвиный долгь бытописателя. Я хочу знать о происшествіяхъ, объ историческихъ дицахъ описываемой страны, а вовсе не о томъ, гдъ родился историкъ и до какой степени любитъ онъ свое отечество». За этимъ нужно было одолеть затруднение еще болье важнаго свойства-достоинство русскаго историческаго развитія, такъ какъ съ западноевропейской точки врѣнія оно представлялось

<sup>1)</sup> Н. М. Карамзинъ, соч. Погодина, т. II, стр. 199.

невозможнымъ, и всякое сближение его съ явлениями греческими и римскими должно было казаться дерэостію. Разбирая въ своемъ Въстникъ Европы (1818-1819 г.) предисловіе Карамзина, Каченовскій съ великой проніей относится къ попыткі Карамзина подвергнуть критикъ разсказы о классическомъ міръ Оукидида, Тацита, сравнительно съ памятниками нашей русской древности. Иронически повторяя выраженія Караманна, что и въ влассическомъ мірі, если отбросить прикрасы писателей, выйдеть, что толпы злодействовали, рёзались, Каченовскій прибавляеть: «но сін толпы принадлежали тогда въ просвъщеннъйшей части рода человъческого, имъвшей тогда же великихъ полководцевъ, правителей, ораторовъ, поэтовъ, художниковъ и оставившей намъ безсмертные памятники бытія своего въ міръ, преимущества, которыхъ, надобно говорить правду, не видимъ въ современникахъ Владиміровичей и Ольговичей (рабство у грековъ и римлянъ и варварское отношение къ другимъ народамъ забыты).

Въ отрицании патріотизма и достоинства древней русской исторической жизни, намъ слышится Шлецеръ, который своимъ Несторомъ действительно далъ московскимъ скептикамъ первый толчекъ въ эту сторону и темъ сильнее опять повернуль русские умы къ древнайшимъ временамъ русской исторіи, что развивать скептическія положенія въ приложеніи къ позднійшимъ русскимъ событіямъ было крайне неудобно по цензурнымъ причинамъ. Но и Шлецеръ оказался для нашихъ скептиковъ неудовлетворительнымъ. Они взяли у него положеніе, что въ старину русскій народъ быль въ дикомъ состояніи; взяли у него и то положение, что въ нашихъ летописяхъ есть не мало баснословія; но въ разъясненін этихъ положеній пошли гораздо дальше его. «Не оскорбляя памяти величайшаго знатока исторической критики, говорить Каченовскій о Шлецерь, осмелнися заметить, что онъ съ излишнею довъренностію, и хотя похвальнымъ, но не всегда благопріятнымъ для изслідованій энтузіазмомъ смотріль на наши лътописи».

Прилагая пілецеровскій же пріємъ изслідованія къ нашей начальной літописи, скептики остановились на томъ факті, что списки нашихъ літописей не восходять раньше XIII—XIV віжа, и стали утверждать, что это и есть произведеніе XIV или XIII віжа, и для боліве древнихъ временъ имість мало значенія. То, что мы называемъ літописью Нестора, по миннію скептиковъ, имість въ своей основів монастырскія записки, которыя сводиль въ XII віжів Несторъ, а позднійшія списатели его разукрасили баснями. Такимъ образомъ, Шлецеръ превращалъ въ tabula rasa нашу историческую жизнь до призванія князей и виділь на этой tabula rasa одні лишь черты нашего варварства. Наши скептики превращали въ tabula rasa сътіми же чертами варварства и первыя времена нашей княжеской Руси, уничтожая этимъ самымъ и призваніе князей и всю ту культурную работу норманновъ, которая такъ занимала нашихъ ученыхъ німцевъ и въ томъ числі Шлецера.

Но когда же и откуда взялись на русской земле семена цивилизаців и на чемъ основать известія объ этихъ семенахъ? Вліяла, котя
очень слабо, говорили скептики, Византія, но главное вліяніе на
Россію, и только съ XII века, принадлежить западной Европе, когда
последовали терговыя связи ея съ нашими северозападными областями—Новгородомъ, Псковомъ, Смоленскомъ. То, что дають намъ
известія объ этихъ сношеніяхъ, и что можно признать подлиннымъ
въ Русской Правде, то только и можеть служить достовернымъ указаніемъ на наше русское состояніе за это, самое древнее для насъ
время.

Каченовскій такое большое значеніе придаваль этой именно постановки дила, что въ 1828 г. самъ напечаталь въ своемъ журнали Въстникъ Европы изслъдование о Русской Правдъ. Въ этомъ изслъдованіи онъ прилагаеть и къ Русской Правда тоть же пріемъ, посредствомъ котораго онъ низвелъ нашу начальную летопись къ XIII, XIV въку. «Списки Русской Правды, говорить онъ, не восходять ранъе XIII въка; притомъ мы не имъемъ и за это время оффиціальнаго экземпляра этого памятника: следовательно по этимъ уже причинамъ мы не можемъ давать этому памятнику более древняго значенія. Но это положеніе подкрыпляется еще внутренними признаками этого памятника. Въ немъ есть такія правовыя особенности, которыя Европа узнала не раньше XII въка, и которыя отъ нея могли перейти въ Россію посредствомъ тъхъ же торговыхъ сношеній ея съ нашими съверозападными областями въ XII-XIII стольтіи. Головничество нашей Русской Правды, вира, счеть на гривны, -- все это западноевропейскія юридическія особенности, перешедшія къ намъ въ XII—XIII ст. чрезъ Новгородъ, Псковъ, Смоленскъ. Мы увидимъ, что эти положенія нашихъ скептиковъ, при всей видимой ихъ самостоятельности, въ дъйствительности были воспроизведениемъ чужихъ мивний, въ которыхъ подъ наружною оболочкою научности скрывались, какъ и у Шлецера, весьма ненаучныя вещи. Скептики туть воспроизводили теорію нашихъ балтійскихъ ученыхъ німцевъ. Но подражательность ихъ простиралась еще дальше.

Появленіе изслідованій Нибура о римскихъ древностяхъ 1), которыя этоть писатель разоблачаль оть баснословій сь великою ученостію и смілостію, возбудни въ нашихъ скептикахъ новую бодрость и рышительность въ очищени нашихъ древнихъ памятниковъ. «Мы стоимъ на краю неожиданныхъ перемёнъ въ понятіяхъ нашихъ о ходъ происшествій на съверъ въ давно минувшіе въки, писаль Каченовскій въ 1828 г. Наступить время, когда мы удивляться будемъ тому, что съ упорствомъ и такъ долго оставались во иглъ предубъжденій, почти невіроятныхь. Утішимся-же, если мысль сія можеть показаться непріятною для самолюбія нашего. Прим'яръ передъ глазами: таковы-ли нына первые ваки Рима, какими они представлялись взорамъ ученыхъ до Нибура <sup>2</sup>)»? Нашимъ скептикама непремънно хотьлось произвесть такія-же разоблаченія отъ баснословія и въ памятникахъ нашей древности, сдёлать съ нашимъ Несторомъ тоже, что дълалъ Нибуръ съ Титомъ-Ливіемъ и открыть въ нашей исторіи тоже баснословный періодъ. «Каждое царство и каждый народъ, говорится въ Въстинкъ Европы за 1830 г., имъютъ свой въвъ баснословный. Смотрите на первое появление всехъ государствъ, не говорю уже древних, но окружающих рождение нашего отечества: увидите дътскую колыбель ихъ, лелбемую разсказами о такихъ же басияхъ и невероятностяхъ, какъ и въ минахъ грековъ и римлянъ. Это естественно... Мы еще досель не имъемъ отдъльнаго мисологическаго RBRA»...

Такимъ мисслогическимъ вѣкомъ наши скептики признавали все время до Владиміра, на томъ основаніи, что достовърная исторія является на съверѣ вездѣ со времени принятія христіанства. Въ подтвержденіе этого разбирался опять нашъ Несторъ и доказывалась и скудость и сомнительность его извѣстій до XII вѣка, въ которомъ онъ жилъ. Несторъ низведенъ до положенія собирателя монастырскихъ записокъ, да и то лишь составителя вѣроятнаго. При этомъ анатамированіи нашихъ древнѣйшихъ памятниковъ сильно доставалось Карамзину. Кромѣ Каченовскаго, разбиравшаго собственно предисловіе Карамзина и нападавшаго на него за тѣ измѣненія, какія дѣлались въ его исторіи при переводѣ ея на французскій языкъ, разборомъ исторіи Карамзина занялся одинъ изъ весьма логическихъ послѣдователей Каченовскаго, Арцыбашевъ. Онъ разобраль два тома исторіи Карамзина и нападаль на него за разныя

¹) Началь издавать свои изследованія съ 1811 и до 1882 г. ²) Въ́ст. Евр. 1828 г. № 13 — 16.

неточности и еще болье за прославление Олега, Ольги и т. под. Доставалось далье и Болтину за его внимание къ договорамъ Олега н Игоря и къ іоакимовской літописи. Наконецъ, доставалось сильно даже Шлецеру за его уважение къ нашей начальной лътописи. Онъ осуждался за то, что мало нашель вь этихъ памятникахъ баснословнаго, когда, по мивнію скоптиковъ, следовало найти ихъ больше. Мало того, даже научный пріемъ Шлецера низведенъ на низшую степень. «Шлецеръ оказалъ намъ, говоритъ Каченовскій, великую услугу, обративъ ученое внимание на наши временники; но высшая критика сихъ временниковъ начинается только въ наше время > 1). Эта высшая критика, требоваль Арцыбашевь, должна состоять въ строгомъ сличенім нашихъ домашнихъ извістій съ иностранными, что дълаль и Шлецеръ, и кромъ того въ строгомъ соображени нашихъ событій съ ходомъ ихъ въ западной Европъ. Сравнительный методъ изученія нашей исторіи и исторіи другихъ народовъ сталь догматомъ школы скептиковъ. Самъ Каченовскій быль страстнымъ поклонникомъ этого метода, т. е. собственно поклонникомъ западноевропейской культуры, неверное сравнение съ которой нашей истории и было причиной всёхъ его увлеченій и ошибокъ.

Но эти увлеченія и ошибки не должны закрывать передъ нами дъйствительных заслугь скептиковъ. Байеръ, Шлецеръ направляли сравненіе нашей исторіи съ исторіями другихъ народовъ къ выясненію великаго будто-бы вліянія на насъ германской культуры. Русскіе люди, — Каченовскій и его последователи, — не могли остановиться на такой узкой, немецко-патріотической задаче Байера, Шлецера; они смело пошли дальше и стали усердно обходить всё страны міра чтобы найти сближенія съ нашими событіями.

Для нашихъ скептиковъ вся европейская культура одинаково была важна, если они находили сходство ея явленій съ явленіями нашей русской жизни. Такимъ образомъ, наши скептики гораздо выше ставили знамя научности, чёмъ наши первые ученые нёмцы, болёе успёшно добирались до общечеловёческихъ законовъ въ развитіи человёчества, и при этомъ даже пришли совершенно неожиданно къ догадкамъ, совсёмъ противоположнымъ и нёмецкимъ патріотическимъ увлеченіямъ, и какимъ-либо другимъ національнымъ западноевропейскимъ увлеченіямъ. Ища во всеобщей исторіи объясненія явленіямъ нашей древней исторической жизни, они естественно обращались и къ исторіи другихъ славянскихъ народовъ. Это привело ихъ къ пред-

<sup>1)</sup> Уч. Записк. моск. унив., кн. 1, стр. 278-298.

положенію, что въ древнівшемъ нашемъ развитіи на сіверозападів должны были принимать участіє больше всего балтійскіе славяне. Каченовскій и ніжоторые его послідователи рішительно утверждали, что нашъ Новгородъ колонизованъ балтійскими славянами, что этимъ именно путемъ переходила къ намъ западноевропейская культура 1).

Постоянные толки о строго научномъ отношеніи къ лѣтописямъ, объ очищеніи ихъ отъ наростовъ, о разработкъ ихъ текста вызывали на изученіе лѣтописей, и вышеупомянутый послѣдователь Каченовскаго, Арцыбашевъ предпринялъ огромный трудъ сличенія всѣхъ лѣтописныхъ списковъ, какіе только онъ могъ найти. Онъ написалъ три тома сочиненія подъ заглавіемъ: Повѣствованіе о Россіи, въ которомъ сличеніе лѣтописей по годамъ доведено до 1700 г. (изд. въ 1838—41 г.). Трудъ этотъ былъ предпринять съ тою цѣлью, чтобы показать, какъ разнообразны, несогласны лѣтописныя извѣстія и какъ необходимо наши лѣтописныя данныя сопоставлять съ иностранными извѣстіями и архивными памятниками, т. е. актами, что Арцыбашевъ и дѣлалъ по мѣрѣ силъ своихъ.

Тенденція, скрывавшаяся въ основъ этого труда, принадлежавшая всъмъ скептикамъ, выразилась яснье въ другомъ трудъ Арцыбашева, и гораздо болье серьезно въ трудахъ другихъ скептиковъ.

Каченовскій не разъ высказываль, какъ важна у насъ дипломатика, т. е. обработка оффиціальных актовъ. Это-же повторяли и его послідователи и заявляли, что оффиціальные документы (въ томъ числів и оффиціальныя извістія літописи) должны занимать первое місто въ ряду источниковъ; а такъ какъ оффиціальные документы увеличиваются по мірів развитія государственности, то поэтому уже одному московская государственность неизбіжно должна была выступить и у скептиковъ на первый планъ. Арцыбашевъ еще въ 1821 г. <sup>2</sup>) написаль нісколько статей для объясненія самаго загадочнаго времени въ исторіи московскаго единодержавія, именно, времени Іоанна IV, которое съ такимъ поразительнымъ тактомъ и художественностію описаль Карамзинъ. Арцыбашевъ въ своихъ статьяхъ ниспровергаетъ главнійшее основаніе Карамзинскаго взгляда — сочиненіе Курбскаго. Для него это то же, что дурная літопись, не заслуживающая довірія. Арцыбашевъ даже подрываеть значеніе иностранныхъ свидітельствъ

<sup>1)</sup> Сводъ этихъ мибній можно читать въ Кієвскихъ университетскихъ Извъстіяхъ за 1871 г. № 9, стр. 37 и № 10, стр. 6 и 7, въ изследованіи о скепгикахъ профессора Иконинкова. 2) Въсти. Европы ч. СХУІІІ, стр. 278, ч. СХХ, стр. 126 и 184.



объ Іоаннъ IV. Вмъсто всего этого выдвигаются акты за время Іоанна, въ которыхъ, конечно, мало могло быть указаній на его жестокости.

Въ средъ скептиковъ явились даже попытки объяснить собрание Руси въ Москвъ, т. е. развитие централизации въ России по примъру западноевропейскихъ народовъ. Въ этомъ смыслъ написалъ въ Моск. уч. извъстияхъ ') Станкевичъ статью о причинахъ постепеннаго возвышения Москвы, гдъ это возвышение выяснено изъ географическихъ условий Москвы, вліянія монголовъ и сосредоточенія духовной власти, — послъднее въ соотвътствіе съ тъмъ, какъ Гизо видълъ въ папствъ объединеніе Европы.

Несравненно шире поняли значеніе актовъ и успѣшно повели это дѣло извѣстный Строевъ и его сотрудникъ и затѣмъ преемникъ Бередниковъ, изъ которыхъ послѣдній былъ ученикомъ и послѣдователемъ Каченовскаго, а первый, хотя не былъ ученикомъ Каченовскаго и бывалъ въ разногласіи и разладѣ съ нимъ, но во многихъ вопросахъ (о древ. деньгахъ) сходился съ нимъ, особенно въ позднѣйшее время жизни Каченовскаго. Съ нимъ его связывала и горячая преданность Каченовскому роднаго его брата Сер. Строева. Близокъ былъ къ идеямъ Каченовскаго и знаменитый Румянцевъ. Но всѣ они гораздо шире понимали дѣло о нашихъ памятникахъ. Придавая все значеніе актамъ, они дорожили и лѣтописями, много ими занимались и принимали участіе въ ихъ изданіи. Постепенно скептики возвращались и къ Карамзину. Румянцевъ былъ другомъ Карамзина; Строевъ составлялъ указатели къ его исторіи.

На скептикахъ и помимо сознанія ихъ отражалось вліяніе Карамзина. Такъ, они рішительно такъ-же, какъ Карамзинъ, понимали общественное значеніе русской исторіи и, какъ Карамзинъ въ первые годы своей діятельности разработываль свою исторію въ журналахъ, такъ этому пріему послідовали и скептики, даже въ гораздо боліве сильной степени. Они какъ-бы возобновили время Новикова. Новиковъ собираль и взрослыхъ и особенно молодыхъ людей, чтобы направить ихъ къ высшему, главнымъ образомъ, нравственному общечеловіческому развитію. Вождь скептиковъ Каченовскій тоже собилаль около себя русскихъ людей, особенно молодыхъ, и тоже направляль ихъ къ высшему общечеловіческому развитію, но не къ нравственному, а къ умственному западноевропейскому развитію и въ эту область переносиль русскую науку, русскую исторію. Онъ налагаль

<sup>&#</sup>x27;) Kuura V.

на качедръ свои возарънія, -- слушатели его переводили эти возарънія въ его изданія-Въстникъ Европы, Уч. записки моск. университета, то въ пеломъ виде, то въ более или менее самостоятельной разработкъ. Это дъйствительно была цълан школа съ профессоромъ во главъ. Но эта школа и самъ ея вождь въ действительности находились подъ ближайшимъ вліяніемъ Карамзина и въ другомъ отношенін, еще болъе важномъ. Своей исторіей Карамзинъ далъ неисчерпаемый матеріаль для ихъ работь, а тімь, что его исторія пріобріла неслыханное популярное значеніе, читалась многими тысячами, онъ возбуждаль и усиливаль въ русскомъ обществъ интересъ къ вопросамъ русской исторіи, т. е. онъ, какъ выражался нашъ летописецъ, взоралъ. обработалъ поле русской исторін, на которомъ они свяли свои ученія. Скептики могли подорвать значеніе Карамзина только тогда, когда-бы дали русскому обществу русскую исторію лучше исторіи Карамзина. Скептиковъ давно и озабочивала эта мысль, — мысль составить по ихъ началамъ и издать русскую исторію. Мысль эта озабочивала самого Каченовскаго; но потомъ онъ отказался отъ нея изъ уваженія къ темъ высшимъ задачамъ науки, которой онъ служилъ ошибочно, но съ нелицемврною искренностію и честностію.

Н. Полевой. За осуществленіе этой мысли взялся человъкъ, страстно преданный скептикамъ по многимъ вопросамъ, хотя и стоявшій вив ихъ круга по своему образованію и положенію и часто разрушавшій некоторыя ихъ положенія. Это самоучка, словесникъ и популярный въ средъ молодыхъ людей журналистъ, извъстный Н. Полевой. Въ своемъ журналь-Московскій телеграфъ онъ давно проводиль и защищаль теорію скептиковь, наконець рышился написать всю исторію Россіи отъ начала до конца, т. е. до царствованія императора Николая. Въ дъйствительности онъ далеко не дописалъ до этого предвла. Онъ довель свою исторію до начала казней Іоанна IV. Изложиль онь эту исторію въ шести томахъ, изъ которыхъ первый явился въ 1828 г., а последній въ 1833 г. Исторія Полевого носить заглавіе: Исторія русскаго народа, и посвящена Нибуру. По этимъ уже двумъ особенностямъ можно заключать, что туть дело будеть идти въ разризъ съ исторіей Карамзина и будеть смилымъ выраженіемъ теоріи скептиковъ. Русскій самоучка взялся совийстить въ своемъ трудь значение русской народной стихии, какъ главной исторической силы, и высшую западноеврепейскую научность. Замічательная талантливость, большая начитанность въ разнаго рода книгахъ и своеобразность и смёлость человёка, проложившаго себё дорогу къ высшему знанію сквозь всв преграды, придали труду Полевого не мало выдающихся особенностей, на которыя наука обратила вниманіе. Но въ этомъ трудъ есть еще больше такихъ особенностей, которыя всегда будутъ служить поучительнымъ примъромъ, какъ далеко можетъ зайти русскій человъкъ, освободившійся отъ своихъ родныхъ авторитетовъ.

Собственно въ литературѣ нашей науки, исторія Полевого имѣетъ то главное и почти незамѣнимое достоинство, что она лучше всего показываетъ, какое чудовищное искаженіе всего нашего прошедшаго строя можно произвесть, примѣривая къ нему западноевропейскій строй, хотя бы то по самымъ научнымъ западноевропейскимъ книгамъ.

Полевой, какъ и скептики, выходить прежде всего изъ того положенія, что исторія должна быть правдива, научна, совершенно независима отъ личнаго отношенія писателя къ излагаемому имъ прошедшему. Поэтому онъ отвергаетъ караменское патріотическое отношеніе къ нашему прошедшему и раскрываеть вредныя послідствія такого отношенія-преувеличеніе достоинствъ этого прошедшаго, перенесеніе на него нашихъ понятій, нравоучительный тонъ въ изложеніи исторіи, а тімъ болье желаніе дать занимательное чтеніе. Полевой признаетъ такой пріемъ старымъ, заброшеннымъ и Карамвина писателемъ совершенно отсталымъ, который, занявшись исторіей Россін, пересталь следить за темь, какъ изменились взгляды на все въ западноевропейскомъ мірів, а въ этомъ мірів господствуетъ философское возарвніе на исторію, какъ на жизнь человічества, выражающуюся въ отдельныхъ, государственныхъ и народныхъ формахъ, но выражающихъ міровые законы человіческой жизни і). «Новійшіе мыслители объяснили намъ вполнъ, писалъ Полевой еще въ своемъ журналь Телеграфъ 2), значение слова: Исторія. Исторія въ высшемъ значени не есть складно написанная летопись временъ минувшихъ, не есть простое средство удовлетворить любопытство наше, неть; она практическая повёрка философскихъ понятій о мір'є и человічестві, анализъ философскаго синтеза. (Просимъ замътить, какъ здъсь подъ видомъ научности, объективности возводится на первое мёсто субъективность новейшихъ писателей и, следовательно, неразрывно связанная съ нею національность.) Здівсь мы разумівемъ, продолжаетъ Полевой, только всеобщую исторію и въ ней мы видимъ истинное откровеніе прошедшаго, объясненіе настоящаго и пророчество буду-

<sup>4)</sup> Предисловіе, стр. XXXV — XXXVII. Тамъ же, на стр. XXXV указана критическая статья Полевого, напечатанная въ Моск. телеграфів въ 1829 г. <sup>3</sup>) Это мівсто и нижеслідующія напечатаны въ Телеграфів за 1829 г., т. XXVII.

щаго». Это върно, но върно и то, что и это откровеніе, и это объясненіе, и это пророчество могуть быть близки къ истинв и понятны только при одинаковомъ знаніи всёхъ частныхъ, народныхъ исторій, изъ которыхъ слагается всемірная исторія, какъ наука; а при мальйшемъ, и тъмъ болъе при крупномъ нарушении равновъсія въ знаніи, могуть терять смысль всякое откровеніе, всякое объясненіе, всякое пророчество всемірной исторіи въ приложеніи къ данной народной исторіи. Полевой, конечно, не думаль объ этой опасности. Смотря на дело съ теоретической точки зренія, онъ простодушно всемъ частнымъ исторіямъ даеть равное значеніе, - равно принижаеть ихъ передъ всеобщей. «Историкъ смотритъ, говоритъ онъ, на царства и народы, эти планеты нравственнаго міра, какъ на математическія фигуры, изображаемыя міромъ вещественнымъ. Онъ изображаетъ ходъ человечества, общественность, нравы, понятія каждаго века и народа, выводить цёпь причинь, производившихъ и производящихъ событія... Всеобщая исторія есть тоть огромный кругь, въ которомь вращаются другіе, безчисленные круги, исторіи частныя народовъ, государствъ, земель, върованій, знаній... Человічество живеть въ народахъ, народы въ представителяхъ, двигающихъ грубый матеріалъ и образующихъ изъ него отдельные, правственные міры». Здёсь мы уже ясно видимъ, какъ въ этихъ словахъ Полевого сквозитъ чисто западноевропейскій взглядъ на государство, на историческія личности и на народъ. Тутъ у Полевого-вышедшаго почти изъ народа (сынъ купца) и решившагося написать исторію русскаго народа - решительное ниспровержение народной силы. Она - грубый матеріаль для народнаго государственнаго строенія и для мірового движенія человівчества. Совершенно естественно вышло дальнъйшее последствіе, что и всю русскую исторію нужно принизить передъ западноевропейскою подъ видомъ всемірной. Дъйствительно, всь симпатін Полевого лежать въ области всеобщей, т. е. западноевропейской исторіи, и онъ діласть весьма опасное принижение частнымъ исторіямъ, т. е. собственно русской. «Съ идеей человъчества, говорить онъ вь предисловін къ своей исторіи, исчезь для нась односторонній эгонамь народовь... Лъстница безчисленныхъ переходовъ человъчества и голосъ въковъ научили насъ тому, что уроки исторіи заключаются не въ частныхъ событіяхъ, которыя можемъ толковать и преображать по своему, но въ сущности, пълссти исторіи, въ соверцаніи народовъ и государствъ, какъ необходимыхъ явленій каждаго періода, каждаго въка. Здъсь только раскрываются для насъ тайны судьбы и могуть быть извлечены понятія о томъ, что въ состояніи, что должны дёлать человіческая мудрость и воля, при законахъ высшаго, Божественнаго Проимсла, неизбъжныхъ и отъ насъ независящихъ». Самоотреченіе Полевого отъ своей національности идетъ далве. «Историкъ, по его
мніню, долженъ отділиться отъ своего віка, своего народа, самого
себя» 1). Въ другомъ місті Полевой то же самое высказываетъ ясніве.
«Въ настоящей жизни, въ дійствіяхъ своихъ мы должны быть сынами отечества, гражданами Россіи, ибо космополить будетъ въ семъ
отношеніи безумецъ, самоубійца въ гражданскомъ обществі. Такъ въ
настоящемъ и совсімъ иначе въ прощедшемъ». Какъ же иначе?
Полевой мало разъясняетъ. Онъ только говорить, что для нашего
прошедшаго мы должны быть безстрастными наблюдателями, безпристрастными повіствователями 2).

Изъ всёхъ этихъ словъ Полевого видно, что онъ нашу русскую исторію будеть излагать въ тёснѣйшей связи съ явленіями всеобщей исторіи. «Необходимость разсматривать событія русскія, говорить онь, въ связи съ событіями другихъ государствъ заставила меня вносить въ исторію русскаго народа подробности, не прямо къ Россіи относищіяся... Разсказывая ихъ, историкъ какъ будто поднимаетъ завѣсы, которыми отдѣляется позорище дѣйствій въ Россіи, и читатель видитъ передъ собою перспективы всеобщей исторіи народовъ, видить, какъ дѣйствія на Руси, повидимому, отдѣльныя, были слѣдствіями или причинами событій, въ другихъ странахъ совершившихся» 3).

Такимъ образомъ, Полевой взялъ положеніе скептиковъ—изучать русскую исторію сравнительно съ исторіей другихъ народовъ и приступиль къ этому сравненію тоже, подобно скептикамъ, съ поливітшимъ національнымъ самоотреченіемъ, предполагая, конечно, что и въ тіхъ народныхъ исторіяхъ, изъ которыхъ онъ будеть брать сравненія, выражается тоже полное національное самоотреченіе, царствуеть объективная истина, наконецъ, что онъ самъ также объективно и вірно будеть ділать свои сближенія. Нітъ сомивнія, что Полевой искренно такъ думаль и искренно желаль такъ ділать. Во имя этихъ завітныхъ убіжденій онъ даже во многомъ отступиль отъ своихъ учителей-скептиковъ. Но осуществились ли его наміренія на ділів—это другой вопросъ.

Едва Полевой спустился съ высотъ своихъ умозрительныхъ взглядовъ въ реальную область русской исторіи, какъ сейчасъ же, даже вопреки указаніямъ своихъ учителей скептиковъ, погрузился

¹) Предисловіе, стр. XI, X—XXI. ²) Предисловіе XXIX. ³) Предисловіе XLV.



въ національный німецкій патріотизмъ и согласно съ Байеромъ и Шлецеромъ признаетъ норманское призваніе Рюрика, Синеуса и Трувора. Мало того, онъ выводить князей еще изъ болье національной среды -- скандинавской, и соглашается, что именно изъ Рослангена -упландскаго берега Скандинавін-вышли призванные князья. «Безполезно было бы, говорить онъ, опровергать здёсь мийнія тёхъ, ком не хотять признать въ варягахъ скандинавовъ 1)... (ссылка на диссертацію Погодина 1825 г.). «Они (варяги скандинавскіе) назвали себя Русь, именемъ, не означавшимъ ни страны, ни народа. При каждомъ сборъ на войну, въ Скандинавіи, когда набъги скандинавовъ были уже правильною системой тамошнихъ князей и вождей, на живущихъ внутри земли налагалась обязанность поставлять пъшихъ вонновъ, а на живущихъ по берегамъ моря-гребцовъ и воиновъ въ лодкахъ: последние именовались руси и роси. Отъ того весь упландскій берегь, гдв было одно изъ главныхъ морскихъ становищъ, подучилъ название Рослангена (мъста сборища руссовъ). Вездъ, куда приходили и гдв селились скандинавы, до нынв сохранились имена россовъ и руссовъ» 3). Такой неожиданный скачекъ быль необходимъ Подевому, чтобы выполнить основное его требованіе-связать русскую исторію съ всемірною. Скачекъ этотъ, впрочемъ, сейчасъ же заставиль Полевого одуматься. Онь вспомниль ученіе скептиковъ, и потому дълаетъ призваніе внязей только віроятнымъ, даже сомнительнымъ, т. е. касательно достовърности того, что князья были призваны, и что такими были Рюрикъ, Синеусъ, Труворъ. «Не отвергаемъ существованія Рюрика и двухъ братьевъ его, хотя оно весьма подозрительно» 3). Въ примъчаніи къ этому мъсту говорится: «Мы приняли уже пришествіе Рюрика и его братьевь, какъ историческій факть-Но можемъ ли отвергнуть сомнанія критики, которая, основавшись на доказательствахъ о невърности лътописцевъ въ описаніи пришествія варяговъ, будетъ утверждать, что Рюрикъ никогда не существоваль? Гдв двла его? Чвмъ ознаменовано его бытіе? Если вспомнить, что слово Rik имало символическое значеніе—богатый, знатный (тоже, что германское reich: см. А. Тьерри—Lettres sur l'Histoire de France, стр. 178); что Бълоозеро и Изборскъ, упомянутые при началь, какъ владенія Рюрика, потомъ теряются въ летописяхъ; что Олегь впоследствін береть землю кривичей, а Рогволодъ владееть въ Полоцке, отдельно завладевши имъ, то где тогда будуть владенія Рюрика и самъ Рюрикъ? Тройство братьевъ варяжскихъ явно походитъ на миеъ...

<sup>1)</sup> Томъ I, стр. 57. 2) Томъ I, стр. 59-60. 3) Тамъ же, стр. 53.

Сличите тройство Кія, Щека и Хорева, трехъ сестеръ богемскихъ, трехъ прландскихъ завоевателей» и т. д. Впрочемъ, сомивние въ призванін князей Полевому нужно было и по другимъ соображеніямъ. Ему болфе нравилась первая половина текста несторовой летописи о началь нашей государственности, т. е. та, гдь говорится сначала о завоеванін Новгорода варягами. Это давало Полевому болже прочную связь нашей древней Россіи съ западной Европой. Путемъ норманскихъ завоеваній образовались государства западной Европы: почему же не думать, что норманны завоевали и Россію? Полевой и полагаеть, что и Новгородь вавоеванъ варягами, и что потому Олегь повель завоевательную политику дальше, — завоеваль югь Россіи, и такимъ образомъ Россія объединена силою оружія і). Это заставило опять отступить отъ скептиковъ-признать хотя некоторую вероятность начальной летописи. Полевой даже верить и разсказамь летописи о походъ Аскольда и Дира и затъмъ Олега на Царьградъ, признаеть и договоры русскихь съ греками 3); но эти отступленія отъ теоріи скептиковъ дали Полевому возможность темъ теснее связать русскую исторію съ западно-европейскою. Въ договорахъ говорится о русскихъ князьяхъ, подвластныхъ главному князю. Это напоминало Полевому феодальное устройство. Онъ смёло и переносить въ Россію феодальное устройство западной Европы и находить въ Россіи вассальныя области. Это представило ему еще ту выгоду, что онъ затъмъ нашелъ возможность сойтись и съ нъмецкими учеными, и съ скептиками. Завоеванный, угнетенный норманнами народъ не могъ быть, по словамъ Полевого, на значительной степени цивилизаціи. Жизнь и смерть его была въ рукахъ князей. По призыву князей онъ шель на войну, по требованію ихъ даваль имъ дани. Но и внязья съ варяжскими дружинниками, какъ и западно-европейскіе норманны, не были высокой культуры, --- воевали разбойнически, грабили свой народъ 3). Но тутъ Полевой расходится опять съ своими едино-

<sup>1)</sup> Томъ I, стр. 52 — 56; 69 и далже. 2) Описавъ походъ Олега на Царьградъ, Полевой говоритъ: «какъ ярко отражается здёсь X вёкъ, нравы, обычае руссовъ и политика грековъ! Разсмотрите договоръ Олега, и вы поймете тогдащиее состояние Кіева и Царьграда... Сей достопамятный договоръ, первый драгоценный письменный памятникъ русской исторіи, сохранился для потомства и вполив вписанъ въ наши летописи. Онъ составленъ былъ на славянскомъ языкѣ, извёстномъ грекамъ, имершемъ письмена для выраженія словъ и вероятно входившемъ уже въ общее употребленіе между варягами» (т. І, стр. 127—8). Это должно было приводить въ ужасъ скептиковъ. 3) «Туземци, покорные варягамъ, были рабы. Право жизни и смерти принадлежало князьямъ, равно какъ именіе туземца, самъ онь и

мышленниками. Онъ, вопреки имъ, признаетъ достовърность Русской Правды, потому что въ ней, какъ и въ договорахъ, онъ находитъ подтверждение своей мысли о низкой культуръ русскихъ; кровь за кровь, собственность за собственность, установившееся рабство. При этомъ Полевой, какъ иногда и скептики, нападаетъ на свътлую мысль. Русскую Правду онъ причнсляетъ къ однороднымъ западно-европейскимъ памятникамъ, такъ называемымъ сборникамъ варварскихъ законовъ, но не видитъ необходимости связывать ее съ ними внутреннимъ родствомъ. Онъ утверждаетъ, что разные народы и помимо заимствованій могли составлять сходные законы и, что еще важнѣе, въ Русской Правдъ онъ видитъ собраніе древнъйшихъ русскихъ народныхъ обычаевъ 1).

Сблизивъ такимъ образомъ Россію и западную Европу, Полевой оттъняетъ затъмъ ихъ различіе. Ходъ его мыслей слъдующій. Одинаковое съ русскимъ, западно-европейское варварство тъхъ старыхъ временъ ослаблялось и разрушалось тамъ наслъдіемъ древней культуры <sup>2</sup>). Въ Россіи этого не было. Она, правда, приняла христіанство, но отъ разлагавшейся Византіи, которая не передала намъ этой древней классической культуры. Страстъ сближать Россію съ западной Европой побудила Полевого умалить и значеніе у насъ христіанства, принятаго отъ грековъ. Оно, по митнію Полевого, введено насильно,

семейство его. По приказу князя туземцы принимались за оружіе и шли въ походъ, предводимые варягами» (т. І, стр. 73). Въ другомъ мъстъ: «варяги должны били налагать иго тяжелаго военнаго деспотизма на покорившіеся власти ихъ народы. Каждий варягъ долженствовалъ быть полновластнимъ повелителемъ туземца и видъть въ немъ безоружнаго раба» (т. І, стр. 70).

<sup>1)</sup> Томъ I, стр. 270, особенно примъч. 209. Полевой говоритъ, что Русская Правда есть собраніе зам'ятокъ о законахъ русскихъ, составленное въ Новгород'я разными посадниками, въ разное время, чёмъ руководствовались новгородци при судопроизводствъ, т. е. что Русская Правда есть сборникъ того, что прежде сохранялось въ преданіяхъ словесныхъ, что сборникъ сей дополнялся и измёнялся, но что основание его древнее. Во второмъ томъ при спеціальномъ разсмотръніи Русской Правды (т. П, стр. 151 — 3, примъч. 150) онъ сближаетъ ее съ законами другихъ странъ Европы. Тутъ онъ даже нападаетъ на отвергающихъ древность этого памятника. «Есть еще люди, говорить онь, вовсе отвергающіе древность Русской Правды. Они видять въ ней удоженіе, въ поздивищія времена, после Ярослава, составленное. Такимъ людямъ надобно забыть прежде всего слово уложение и замънить его словомъ сборникъ. Тогда они увидятъ всю нелъпость предположенія своего. Пусть сообразять они простоту, грубость, малосложность Русской Правды и идуть отъ нея постепенно до Судебника и Уложенія. Они поймуть постепенность переходовъ, которой не знали наши лътописцы, но мы знаемъ и должны знать» 2) Томъ II, стр. 277.

духовенство наше было ужасомъ для народа 1). Наше христіанство выражалось, по его мивнію, или въ лицемврномъ благочестіи, или въмонашескомъ экстазв 2). Однимъ словомъ, у насъ были тв же темные ввка, что и на латинскомъ западв. Но Византія передала намъ другое важное наслідіе, почему съ принятія христіанства Полевой и начинаетъ новый періодъ нашей исторіи. Византія передавала намъ понятіе объ единой монархіи, объ единой власти. Къ этому присоединились и азіатскія понятія о томъ же. Владиміръ, Ярославъ и были проводниками этихъ понятій 2).

Но феодальныя понятія, полагаеть Полевой, все таки жили у насъ, поэтому мы видимъ въ такъ называемое удъльное время нашей исторіи борьбу феодальной и единодержавной власти. Борьба эта усиливается тъмъ, что области развиваются, становятся особо, и тъмъ, что сами князья варажаются этой системой и сосредоточивають свои интересы въ своихъ семействахъ. Поэтому и величайшій человъкъ нашей до-татарской Руси, Владиміръ Мономахъ, оказывается у Полевого поборникомъ этой семейной пользы, виновникомъ многихъ смутъ и вообще человъкомъ корыстнымъ и неправдивымъ 4).

Для подкрыпленія объясненія, почему смуты были сильны и продолжительны, указывается остроумная и немаловажная причина,—различіе областей, даже этнографическое. Для большаго сходства нашей феодальной системы съ западно-европейскою нужны были города, стремившіеся къ самобытности и выділившіе изъ себя группу вольныхъ городовъ. Такими и оказались у Полевого нікоторые наши города, особенно вольный Новгородъ.

Все это должно было объяснить татарскій разгромъ Россіи и татарское иго, которое, по естественному порядку вещей, Полевой признаетъ полезнымъ для Россіи, какъ облегчавшее объединеніе ея, образованіе въ ней единодержавной монархіи. Поэтому !Полевой, подобно Карамзину, съ которымъ старался во всемъ расходиться, при-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Томъ I, 224—227; т. II, стр. 195—196. «Принявъ въру христіанскую по поведвнію, видя въ сановникахъ духовнихъ особаго рода властителей, не понимая таниствъ религіи, ужасаемие въ будущемъ страшними карами за малъйшее помышленіе, русси не могли найти въ религін кръпкой утъшительници и спасительници своей». Томъ II, стр. 195. <sup>2</sup>) Томъ II, стр. 200—1. «Нравственния предписанія въри терялись для народа въ обрядахъ, соблюденіи формъ, внъшнемъ уваженіи къ церкви и священникамъ. И въ духовнихъ требахъ и върованіяхъ, не въ одномъ судѣ церковномъ, повиновались спященнику, какъ тіуну въ дѣлахъ гражданскихъ. Отъ сего долженствовало произойти двумъ крайностямъ: лицемърному безбожію и неограниченному религіозному восторгу» (о монашествѣ ниже). <sup>2</sup>) Томъ II, стр. 31—40. <sup>4</sup>) Томъ II, стр. 365, 374.

знаетъ великимъ человъкомъ loanna III и не жалъетъ о паденіи Новгорода и другихъ областей. Логичность требовала, чтобы Полевой, согласно съ Арцыбашевымъ, очистилъ и Іоанна IV отъ ужасовъ тиранства. Но этого не случилось, трудно судить, почему, -- потому ли, что и въ исторіи развитія западно-европейскаго единодержавія были тоже жестокіе государи, или потому, что разъ сойдясь съ Карамзинымъ, онъ не могь уже освободиться отъ его вліянія. Вліяніе Карамзина, впрочемъ, лежитъ и на всей исторіи Полевого. Враждуя, полемизируя постоянно съ Карамзинымъ, онъ по нему и изучалъ русскую исторію и даже по нему излагаль ее въ частныхъ случаяхъ. Самостоятельнаго, хорошаго изученія русской исторіи у него не было. Самостоятельною оказывается только его система-забота провести одну мысль черезъ всю русскую исторію и еще болье важная забога доискиваться внутреннихъ причинъ историческихъ явленій. Въ этомъ последнемъ только смысле исторія Полевого можеть быть названа исторіей русскаго народа. Во всёхъ же другихъ отношеніяхъ она не имвла и не имветь значенія и, къ истинюму злосчастію скептиковь, служила лишь и служить очевиднейшимъ примеромъ неудачного приложенія западно-европейскихъ явленій жизни къ нашимъ русскимъ, н печальнымъ доказательствомъ, какъ во имя самыхъ высокихъ общечеловъческихъ и научныхъ принциповъ можетъ быть искажаема русская исторія 1).

¹) Исторія Полевого вызвала много и сочувствія въ несвъдущихъ людяхъ, и алихъ насмѣшекъ въ понимающихъ дѣло. Мнѣнія сведены у Иконникова, Кіевлялинв. изв., 1871 г. № 11, стр. 14 и примѣч. на 15 стр. «Полевой, говоритъ Поголинъ, прочедъ кое-какъ Гизо, Тьери, Биранта, и напуталъ исторію русскаго народа, уже забытую авторомъ еще болѣе, чѣмъ читателями (писано около 1846 г.), приставляя къ прежнимъ формулярнымъ спискамъ, на телеграфскій языкъ переведеннымъ, по иѣскольку словъ о развитіи, проявленіи, требованіяхъ вѣка, и вотъ говорять, философское направленіе! Изслѣдователи о частныхъ предметахъ никотла съ нимъ не соглашаются (ибо его путанье обнаруживается не только при подробныхъ изслѣдованіяхъ, но и въ простомъ чтеній), и однакожь считають долгомъ скалагь: Карамзинъ полагаетъ вотъ какъ... Полевой—вотъ какъ... Перестаньте стыдять себя, господа»! Лекціи, изслѣд., т. І, стр. 332, примѣч.

## ГЛАВА Х.

## Противинки скептиковъ.

М. П. Погодинь. Шумныя дёла такъ называемой скептической школы, приводившей, во имя высшихъ началъ начки, къ такимъ чудовищнымъ извращеніямъ смысла нашей исторіи, какъ исторія Полевого, убъждали многихъ въ настойчивой необходимости новаго, основательнаго изученія и обработки нашихъ памятниковъ. Нужда эта стала осуществляться въ томъ же московскомъ университетв. За это взялся известный М. П. Погодинь. Еще въ детстве онъ съ восторгомъ читалъ исторію Карамвина. Въ московскомъ университетв онъ, какъ самъ сознается, сталъ было поддаваться теоріи Каченовскаго 1). Но 1825 г. въ своей диссертаціи о призваніи князей, онъ явился уже последователемъ Шлецера, какимъ и остался по вопросу о призванія князей до конца дней своихъ. Съ 1825 г. онъ вмёстё съ всеобщею исторіей читаль въ томъ же университетв и русскую рядомъ съ Каченовскимъ, но въ разрѣзъ съ его возарѣніями. Старыя симпатін въ русскому направленію Карамзина и сочувствіе въ пытливымъ сомивніямъ Каченовскаго, совміншались однако въ Погодинів и въ это время. Изъ этого двойственнаго положенія онъ вышель слёдующимъ образомъ. Какъ бы въ утомленін отъ разныхъ высшихъ жизненныхъ принциповъ науки, волновавшихъ тогда не только ученыхъ, но и общество, и однако не приводившихъ къ твердымъ рвшеніямъ, Погодинъ сталъ завлять и выполнять требованіе самаго тщательнаго и обстоятельнаго изученія фактовъ и такихъ строгихъ выводовъ изъ нихъ, которые бы походили на математические выводы. Математическій методъ изученія нашего прошедшаго и сталь его методомъ въ его трудахъ по русской исторіи 2).

¹) Лекцін, т. І, стр. 329. «Онѣ (разсужденія Каченовскаго о русскихъ древностяхъ) подѣйствовали и на меня, котя я съ 1820-хъ годовъ ратовалъ противъ Эверса и Каченовскаго и въ магистерской своей диссертаціи (1825 г.) разобраль подробно сочиненіе перваго. Связь этнографическая Новагорода съ балтійскимъ поморьемъ миѣ нравилась, а таниственние намени о происхожденіи Русской Правды, тогда не слишкомъ еще для меня знакомой, возбуждали мое любопытство». ²) Несторъ, стр. 11—12; 13—14. «Представимъ себъ, что кто нибудъ кочетъ начинать ее (русскую исторію) съ XII столѣтія. Очень корошо. Слушайте. Въ XII столѣтія являются на сценѣ слѣдующія дѣйствующія лица: Святополкъ Изяславичъ, Владиміръ Всеволодовичъ, Олегъ Святославичъ, Давидъ Игоревичъ, Володарь Ростиславичъ, Василько Ростиславичъ, Рюрикъ Ростиславичъ, Мстиславъ Святополковичъ

По такому способу написано его сочинение — Несторъ, историко-критическое разсуждение о началъ русскихъ лътописей, которое онъ въ видъ статей печаталъ сначала въ Журналъ м. нар. просвъщения, въ 1834 г., а въ 1839 г. издалъ отдъльною книгой. Воть оглавление статей этого сочинения:

- 1. О достовърности древней русской лътописи вообще.
- 2. О времени и мъстъ сочиненія первой русской льтописи.
- 3. Лътописецъ Несторъ.
- 4. Несторова лѣтопись.
- 5. Источники несторовой летописи.
- 6. О договорахъ русскихъ князей: Олега, Игоря и Святослава съ греками.
  - 7. Обозрѣніе несторовой лѣтописи по источникамъ.
  - 8. Сказки въ несторовой летописи.
  - 9. Достовърность извъстій несторовыхъ.
    - 10. Заключеніе лекцій о Несторъ.

Подобно Карамзину, Погодинъ несамостоятеленъ въ области русскихъ древностей. Онъ, какъ мы уже говорили, принимаетъ за несомиванное положение ученыхъ нъмцевъ о норманскомъ происхождения нашей государственности. Онъ даже усиливаетъ это положение на основании нижеслъдующихъ изслъдований Эверса и Рейца, и идетъ дальше Карамзина въ признании культурнаго вліянія на нашу жизнь призванныхъ варяговъ. Онъ выдъляетъ въ русской исторіи особый, нормальный періодъ — до Владиміра, о чемъ впослъдствіи написаль особую книгу. Но, подобно Карамзину и даже гораздо смълъе его, онъ освобождается отъ мижній нъмцевъ по вопросу о культурномъ состояніи Россіи до призванія князей и въ первыя времена призванныхъ князей '). Достовърность русскихъ договоровъ съ греками и Русской Правды, о которой, впрочемъ, онъ въ этомъ своемъ сочиненіи только упоминаетъ, являлась у Погодина сама собою '). Далъе, допустивъ норманскій періодъ русской исторіи, Погодинъ тъмъ естественнъе

н проч. Всё они двоюродные братья и дяди между собою, какъ замѣчаю я при первыхъ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ, допускаемыхъ вами. Слѣдовательно, разсуждаю я далёе (по образцу геометрической пропорціи, въ коей тремя извѣстными тленами отыскивается четвертый неизвѣстный), страна наша искони принадлежала одному роду» (стр 11—12). ...«Иностранныя свидѣтельства, математическія заключенія отъ извѣстнаго безпорнаго о неизвѣстномъ и наши лѣтописи говорять одно. Какую историко-критическую силу имѣетъ это согласіе»! (стр. 13.) 1 Глава 1. О достов. древней русской исторіи, стр. 1—4. 2) Глава VI. О договорахъ русскихъкнязей Олега, Игоря и Святослава съ греками, стр. 113.

долженъ быть придать особенное значеніе просвітительному вліянію на насъ Византіи. Восточное христіанство и славянская книжность выступають у него, какъ могущественные двигатели русской исторической жизни 1).

Отсюда еще далве уже неизбъжно выступаль Несторъ съ своем лътописью и не какъ одинокое явленіе, а какъ продолжатель просвъщеннаго движенія, охватившаго Россію со времени принятія ею христіанства. Монастырскія записки, отдъльныя сказанія, устныя преданія, пъсни; греч. лътописи въ болгарскомъ переводъ легли въ основу нашей лътописи <sup>2</sup>).

Погодинъ не отвергаетъ, что въ нашей лътописи есть баснословныя прибавки, какъ о смерти Олега, о мщеніи древлянамъ Ольги, о послахъ къ Владиміру съ предложеніемъ въры з), но сравнительное изученіе несторовой лътописи и иностранныхъ свидътельствъ о Россіи и вообще лътописей другихъ народовъ приводитъ его къ заключенію, что наша лътопись имъетъ необыкновенную достовърность, и составитель ея Несторъ заслуживаетъ величайшаго уваженія 4). Математическій методъ,—указаніе на богатство у Нестора точныхъ извъстій особенно указаніе на поражающее множество географическихъ данныхъ

¹) Стр. 91—102, особ. 96—7 и 101. «Вспомнимъ, говоритъ Погодинъ, что христіанство въ Кіевь начинается со временъ Аскольда и Дира, а христіанство безъ грамоты быть не можетъ (грамота же именно и была тогда изобрътена для сосъдей -- болгаръ); вспомнимъ, что при Игоръ была соборная церковь, что при Ольгъ быль священникь и переводчики, засвидетельствованные императоромъ Константиномъ Багрянороднимъ (91). Грамота началась за 300 лётъ до Нестора: мудрено ли, что между ними задолго до него явились летописатели, переводчики, которые перевели на свое болгарское, т. е. наше церковное нарвчіе разныя греческія историческія и богословскія книги? Мудрено ли, что болгарскіе духовные приходили къ намъ въ Кіевъ, имъвшій частое и безпрерывное сообщеніе съ Константинополемъ н самою Болгаріей, даже съ целію распространить у насъ христіанскую веру точно такъ, какъ за сто дътъ пришли къ нимъ безсмертные Кириллъ и Мессий? Мудрено ли, что болгаре принесли съ собою книги, которими Несторъ воспользовался, сделавъ изъ нихъ свои выписки въ свою летопись... и т. д. (стр. 96). 8атамъ Погодинъ показываетъ, что Несторъ могъ получать сведения и отъ самихъ грековъ (101 стр.). <sup>2</sup>) Тамъ-же. <sup>8</sup>) 173—297. <sup>4</sup>) Все это тёмъ большую получало силу, что такіе виводи по русской исторіи ділаль профессорь, читавшій и всеобщую исторію; но туть діло было не въ одной профессорской авторитетности. Погодинь и на дълъ обставляль свои изследованія по русской исторіи данными изъ исторіи всеобщей. Онъ и начиналь свое изследование съ иностранных в свидетельствъ (стр. 1 — 8). Особенно побъдоносно сдълано это сопоставленіе, главнымъ образомъ на основаніи Эверса, при разборъ договоровъ съ гренами, гдъ наждая статья договоровъ сопоставляется съ дипломатическими данными тъхъ временъ другихъ народовъ (115 - 154).

которыхъ никто не можетъ опровергнуть, дали Погодину возможность осветить значение нашей начальной летописи яркимъ светомъ.

Но пропов'ядникъ математическаго метода не удовольствовался этимъ. Заплативъ съ необыкновеннымъ усердіемъ дань этому методу, Погодинъ стремительно вырывается изъ его рамокъ къ Карамзину, въ просторъ сильнаго русскаго чувства къ родинъ. Вотъ его заключительныя слова къ Нестору, составлявшія, какъ и все сочиненіе, его профессорскія лекцін... «Такъ, милостивые государи, по всёмъ самымъ точнымъ изследованіямъ, по всемъ самымъ мелкимъ наблюденіямъ, по всёмъ усиленнымъ соображеніямъ, подвергая строжайшей критикъ всъ показанія льтописи и всь свидьтельства постороннія, хладнокровно, безпристрастно, добросовъстно, въ томъ положении, въ какомъ нынв находится наша исторія и ся критика, сколько до сихъ поръ извёстно источниковъ и документовъ, мы признаемъ несомиъннымъ, что первою нашею летописью мы обязаны Нестору, кіево-печерскому монаху 11 столетія. Чемъ разнообразнейшему допросу подвергается онъ, тамъ чище, достоварнае, почтеннае является предъ глазами всякаго неумытнаго судьи, какъ старый Иродотъ (т. е. Геродоть), на котораго также возводимо было много несправедливыхъ подозрвній впродолженіи вековъ. Всв клеветы и напраслины сбегають чужою чешуею съ нетленныхъ его останковъ. Да, м. г., мы обладаемъ въ несторовой летописи такимъ сокровищемъ, какого не представитъ намъ латинская Европа, какому завидуютъ наши старшіе братья славяне. Несторь, во мракъ 11 въка, въ эпоху междоусобныхъ войнъ, возъимълъ первый мысль предать на память въкамъ дъянія нашихъ предковъ, мучительное рождение государства, бурное его детство, Несторъ проложилъ дорогу, подалъ примъръ всемъ своимъ преемникамъ въ Новегороде и Волыни, Владиміре и Пскове, Кіеве и Москве, бакъ продолжать его историческое дело, безъ котораго мы блуждали-бы во тьмъ преданій и вымысловъ. Несторь исполниль это дело съ примечательнымъ здравымъ смысломъ, искусствомъ, добросовъстностію, правдивостію и, прибавнить здёсь еще одно прекрасное свойство, съ теплотою душевною, съ любовію въ отечеству. Любовь къ отечеству въ эпоху столь отдаленную, въ эпоху, когда господствовала личность, выраженіе о русской земль, когда всякій думаль только о кіевскомъ. черниговскомъ или дорогобужскомъ княжествъ, выражение о русской земль въ устахъ святаго отшельника, погребеннаго заживо въ глубокой пещерь, обращеннаго всею душею къ Богу и удъляющаго между тъмъ по несколько минутъ на размышление о земной своей отчизнеявленія умилительныя. Такъ, м. г., Несторъ есть прекрасный харак-

теръ русской исторіи, характеръ, которымъ долженъ дорожить всякой руссскій, любящій свое отечество, ревнующій литературной славі его, славъ чистой и прекрасной. Несторъ по всъмъ правамъ долженъ занимать почетное место въ пантеоне русской литературы, русскаго просивщенія, — тамъ, гдв блистаютъ имена безсмертныхъ Кирилла и Месодія, изобрётателей славянской грамоты, которые научили нашихъ предвовъ молиться Богу на своемъ язывъ, между тамъ вакъ вся Европа въ священных в храмахъ лепетала чуждые, непонятные, варварскіе звуки; тамъ, где блистаетъ имя Добровскаго, законодателя славянскаго языка, обратшаго непреложные законы въ движеніяхъ его коренныхъ элементовъ, сообщившаго филологіи ся высокое достоинство; тамъ, гдв мы благоговъемъ предъ изображениемъ нашего холмогорскаго рыбака, Ломоносова, давшаго намъ услышать новую, чудную гармонію въ отечественной річи; гді возвышается памятникъ Карамзина, котораго должны мы почитать Несторомъ нашего времени, идеаломъ русскаго гражданина и писателя; куда перенесли мы недавно со слезами гробъ нашего Пушкина, который опустился далее всёхъ въ глубину русской души и извлекъ изъ нея самые славные звуки. Туда, туда постановимъ мы... не портреть, но освященный образь нашего перваго летописателя, внаменитаго инока кіевопечерскаго, Нестора, провозгласимъ ему вѣчную память и будемъ молиться ему, чтобъ онъ послаль намъ духа русской исторін, ибо духъ только, друзья мои, животворить, а буква, буква одна умерщвляеть, по слову святаго писанія; мы будемъ молиться ему, чтобы онъ соприсутствоваль намъ въ нашихъ разысканияхъ о предметь земной его любви, о предметь самомъ важномъ въ системъ гражданскаго образованія, въ коемъ тантся все наше настоящее и будущее, объ отечественной исторіи» 1).

Ниже мы увидимъ, откуда взялись намъченные здъсь новые элементы у этого проповъдника математическаго метода и какъ они развернулись у него и у другихъ русскихъ ученыхъ.

П. Гр. Бутновъ. Одновременно съ тѣмъ, какъ Погодинъ въ своихъ лекціяхъ освъщалъ наше прошедшее другимъ свътомъ, чѣмъ скептики и, ниспровергая ихъ ученіе, возстановлялъ значеніе Карамзина, въ средѣ русскаго общества подготовлялся новый Болтинъ. Это упомянутый уже нами Бутковъ. Онъ усердно вчитывался во все, что писалось по русской исторіи, изучалъ Карамзина и его предшественниковъ, изучалъ всѣ важнѣйшія изслѣдованія скептиковъ, — и все провѣрялъ по источникамъ, нашимъ и иноземнымъ. Результатомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Несторъ, Погод., стр. 226—9.

этого изученія было убъжденіе, что наши скептики страшно несправедливы по отношенію къ нашимъ древнимъ памятникамъ и къ культурному достоинству нашего древняго прошедшаго. Бутковъ увидель, что Шлецеръ справедливо высоко ставить эти памятники и что Карамвинъ справедливо видитъ культурность въ нашей дорюриковской и довладиміровой Руси. Но въ той и другой области онъ, подобно Погодину, пошелъ дальше и Шлецера и Карамзина. Въ особенности Бутковъ широко раздвинулъ область изысканій для уясненія культурнаго состоянія Россіи въ XI въкъ, когда появилась наша первая льтопись, выясниль значеніе книжнаго, просвытительнаго вліянія на насъ Византіи и просвітительное значеніе кіевопечерскаго монастыря. Бутковъ пришелъ даже къ предположению, что нашъ Несторъ зналъ греческій языкъ, и у Буткова-то и раскрыто, какъ въ кіевопечерскомъ монастыръ сосредоточивались извъстія изъ разныхъ мість Россіи, на что мы обращали вниманіе въ свое время. Все это утверждало Буткова въ убъжденін, что въ Кіевъ дъйствительно написана та летопись, которая у насъ известна подъ именемъ Нестора и что для объясненія происхожденія этого памятника ніть надобности прибъгать къ предположению, что предварительно существовали такъ называемыя монастырскія записки. Но Бутковъ не думаль, конечно, усматривать въ тогдашней Россіи книжную пустыню, кром'в Кіева и несторовой летописи. Онъ признаваль и крепко защищаль и договоры съ греками и другіе памятники, какъ отдільныя произведенія того-же Нестора, въ родъ житія Өеодосія, такъ и отдальныя сказанія областныя, въ родъ сказанія Василія объ ослъпленіи Василька.

Воть эти-то основныя положенія и высказаны П. Бутковымъ въ его замічательномъ сочиненіи—Оборона русской літописи несторовой отъ навіта скептиковъ, изданномъ въ Петербургі въ 1840 г., слідовательно, послі Погодинскаго Нестора, но составленномъ совершенно независимо отъ изслідованія Погодина, что призналь самъ Погодинъ ').

Перечисливъ въ своемъ предисловіи главнійшія изъ статей и сочиненій скептиковъ, Бутковъ говорить тамъ же: «Всі эти взгляды, всі эти разсужденія, разысканія, лекціи, мысли, миннія, привязки, подъ завісою высшей критики и подъ предлогомъ уясненія перваго

<sup>1)</sup> Лекцін т. І, стр. 470: «Хотя она (Оборона русск. лѣт. Буткова) вишла черезъ пять лѣть послѣ монхъ изслѣдованій о Несторѣ, говорить Погодинъ, и черезъ два послѣ полнаго изслѣдованія, но долгъ справедливости требуетъ сказать, что авторъ шелъ совершенно своимъ путемъ, дѣлалъ изслѣдованія съ своей точки зрѣнія и представиль доназательства своимъ собственнимъ, ему принадлежащимъ образомъ».

періода исторіи россійской направлены прямо къ уничтоженію достоинства древняго нашего літописца. Ділля намь упреки, что по слітой довіренности къ Нестору, мы держимъ себя во мілі непростительныхъ предубіжденій, скептики изъявляють готовность свою вывесть нась изъ сего тумана, какъ скоро станемъ смотріть на Временникъ Несторовъ ихъ глазами и согласимся, что сіє твореніе есть пестрая смітсь былей съ небылицами... Короче, скептики хотять, чтобы мы Рюрика, Аскольда, Дира и Олега принимали за миеы; объ Игоріт же, Ольгі, Святославі, Владиміріт и Ярославіт знали бы не боліте того, сколько эти государи наши были извістны иностранцамъ; а эпоху поселенія славянъ на сіверіт нашемъ и начало Новагорода не возводили бы выше первой половины XII віка» 1).

Изъ этой уже постановки дела можно заметить, что Бутковъ будеть прежде всего и больше всего бить скептиковъ ихъ же оружіемъ, т. е. станетъ разбирать съ большимъ знаніемъ и большею научностію иностранныя известія о Россіи для уясненія ея состоянія и объясненія достоинствъ и древней русской культуры и древней русской летописи. Такъ онъ и делаетъ, и этому посвящаетъ преимущественно первую часть своего сочиненія. Въ этой первой части рёшаются Бутковымъ слёдующіе вопросы:

- I. На такой ли степени образованія стояла Россія въ XI вѣкѣ, чтобъ могла имѣть тогда собственнаго лѣтописца?
  - II. Источники летописи русской.
  - III. Руссы Аскольдовы и договоры Олега и Игоря.
  - IV. Руссы Шлецеровы и Эверсовы.
  - V. Кто были руссы и варяги по понятію скептиковъ?
  - VI. Основаніе Новгорода и его торговая.

Расчистивъ такимъ образомъ поле нашихъ древностей, Бутковъ приступаетъ къ главному своему вопросу—о Несторъ и его льтописи. Этимъ занята вторая часть его сочиненія, въ которой слідующіе предметы:

- I. Явленіе Нестора; образованіе сего инока; начало и конецъего временника.
- II. Разборъ мевнія скептиковъ о древнихъ монастырскихъ запискахъ.
- III. Связь съ летописью несторовыхъ отдельныхъ повестей о Борисе и Глебе, о начале печерскаго монастыря и о житіи Өеодосіевомъ.

<sup>1)</sup> Предисл. ІІ-ШІ.

- IV. Средства Несторовы къ собранію для літописи матеріаловъ.
- V. О Василіи, Сильвестрів и Татищевів и
- VI. Съ какихъ поръ Несторъ извъстенъ въ званіи льтописца.

Въ этихъ всёхъ главахъ своего сочиненія Бутковъ, подобно Болтину, преследуетъ по пятамъ своимъ противниковъ, но, какъ можно видёть и по оглавленію его сочиненія, онъ даетъ въ своемъ сочиненіи стройную систему и прежде всего формулируетъ главные вопросы, чего нётъ у Болтина. Въ самомъ сочиненіи они распадаются на множество частныхъ вопросовъ, которые Бутковъ сначала излагаеть, а потомъ возражаеть на нихъ.

Сравнительно съ Погодинымъ за то время, когда Погодинъ писалъ свое сочинене—Несторъ, Бутковъ не обладаетъ тою широтою взгляда на всемірное и русское историческое движеніе и тою смѣлостію выводовъ, какою отличался и тогда уже Погодинъ; но научная аргументація у Буткова гораздо полнѣе и тщательнѣе. Половина сочиненія его состоитъ изъ примѣчаній, въ которыхъ, какъ и въ самомъ текстѣ, Бутковъ подвергаетъ критикѣ не только скептиковъ, но и другихъ писателей, неисключая и Карамзина, которому однако, какъ и Погодинъ, воздаетъ должную дань великаго уваженія.

Сочиненіе Н. Иванова о хронографахъ. Сочиненія Погодина, Буткова, а также розысканія изв'єстнаго намъ П. Строева вызвали довольно оригинальное сочиненіе профессора русской исторіи въ казанскомъ университеть Николая Иванова подъ заглавіемъ: Общее понятіе о хронографахъ и описаніе н'якоторыхъ списковъ ихъ. Сочиненіе это издано въ Казани, въ 1843 г.

Постоянные толки о связи извъстій нашей начальной льтописи съ иностранными извъстіями и о византійскихъ источникахъ многихъ мьстъ самой начальной льтописи, вызвали у насъ вниманіе къ хронографамъ, которые Строевъ совершенно справедливо назвалъ курсомъ всемірной исторіи нашихъ предковъ 1). Но Строевъ имълъ въ виду отыскать въ хронографахъ одну особенность чисто скептическаго свойства. Онъ полагалъ, что въ хронографахъ можно найти первичную основу начальной льтописи въ родъ монастырскихъ записокъ 2).

Иванову понравилась мысль разработывать хронографы, но по совершенно другимъ побужденіямъ, которыя должны были отодвинуть на задній планъ и самые хронографы. Ивановъ говоритъ, что въ хронографахъ важно для насъ русское ихъ содержаніе, которое можеть быть дасть намъ правильное понятіе о началі отечественнаго

<sup>1)</sup> Мивніе это приведено Ивановымъ, стр. 3. 2) Тамъ-же, стр. 4—6.

бытописанія, но не слідуєть оставлять въ стороні и всемірных въ нихъ повіствованій, потому что предки наши изъ нихъ единственно почерпали свои свідівнія о дівяніяхъ рода человіческаго и переписчики порою присовокупляли собственныя сужденія о происшествіяхъ ').

Повидимому, нужно было ожидать, что Ивановъ дастъ намъ изследованіе объ этихъ важныхъ предметахъ; но и этого у него нётъ. Есть лишь краткое описаніе нёсколькихъ знакомыхъ ему списковъ кронографовъ, а затёмъ почти до последней страницы идетъ разсказъ о борьбе литературныхъ мнёній касательно нашихъ древностей и объ изданіи и разработке летописей, актовъ. Главнейшая часть труда Иванова посвящена изложенію мнёній скептиковъ и изложенію опроверженій, какія на нихъ дёлали Погодинъ и Бутковъ.

Такая странная постановка дела объясняется, насколько можно судить по сочиненію, следующимъ образомъ. Авторъ, такъ сказать, платить и съ своей стороны усердную дань требованіямъ времени, занимается современными вопросами; но занять онъ собственно другимъ. Онъ съ великою горечью относится къ непомерной трате времени и силь на изысканія нашихъ древностей, большею частью безплодныя, и хотя вездъ относится съ уважениемъ къ трудамъ Погодина, Буткова, какъ бы вынужденныхъ на это дело безразсудствами скептиковъ, но за то гиввъ его и за этихъ ученыхъ и даже за скептиковъ со всею силою обрушивается на первыхъ виновниковъ такого направленія нашей науки, -Байера, Шлецера. «То правда, говорить Ивановъ, что онъ (Байеръ) совершилъ первый шагь на поприщъ Бритических разысканій относительно нашей древности; однакожъ надобно рашить: варный-ли, прямой-ли путь къ цали избраль Байерь? Не слишкомъ-ли далеко уклонился знаменитый академикъ, безспорно einer der grössten Humanisten und Historiker seines Iahrhunderts (Schlözer's Nestor 1, 90), занявшись второстепенными задачами? Не увлекъ-ли надолго и насъ своимъ громкимъ авторитетомъ? Не съ егои легкаго пріема мы поднесь, устраняя существенные вопросы, ограничиваемся побочными? Затрудняюсь, какъ иначе назвать наши давніе и пристрастные толки о руссахъ» <sup>2</sup>). Шлецеру достается еще сильнъе. «Знаменитый издатель Нестора, при весьма общирной начитанности, изумительной проницательности и безпримърномъ терпънін, тяжко хизнуль (больль) 3) закореньлымь недугомь пристрастія,

<sup>4)</sup> Стр. 7, тексть и примъч. къ нему. 2) Стр. 28—4. 8) Въсловарѣ областныхъ нарѣчій показано: хизнуть—убивать, увядать въ здоровьѣ. Казанской, Нижегородской и Пермской губерніи.



не всегда помниль о своей задушевной Kleine Kritik, довольно часто порицаль на угадь, порою умышленно приводиль ложныя цитаты. Это давно уже доказано, и только безотчетное предубъждение досель упорно отвергаеть явныя улики» 1).

Ивановъ въ другихъ мъстахъ еще яснъе и серьезнъе высказываетъ свое предубъждение противъ этихъ нъмецкихъ ученыхъ. Онъ предлагаетъ, очевидно, академіи наукъ доказать, между прочимъ, что то направленіе, предназначенное имъ (Байеромъ) критическимъ занятіямъ русскою исторіею, «не отклонило насъ отъ главной цъли, не повлекло къ отчужденію отъ напіональныхъ интересовъ, еще болье отъ духовнаго общенія съ соплеменниками, не поселило въ нашихъ умахъ робкаго недовърія къ собственнымъ силамъ и убъжденія въ неизбъжности посторонняго руководительства, а чрезъ это не замедлило ли развитія въ насъ самостоятельныхъ идей о нашемъ прошедшемъ, объ элементахъ народной жизни, о нашей доль въ ряду прочихъ дъятелей,—идей, которыхъ нельзя пріобръсть заимствованіями и которыя даются лишь несомнъннымъ упованіемъ на свою мысль, на свое нравственное призваніе» 2).

Ивановъ не ограничивается этими общими сужденіями, справедливости которыхъ нельзя отвергать. Онъ вступаетъ на дёйствительную
почву, указываетъ на дёйствительное, осязательное зло и сильно вступается за обиду русскую, при чемъ опять у него достается Шлецеру.
«Я не могу умолчать объ его (Шлецера) приговорё Татищеву, заслуживающемъ строгое осужденіе. Не легко вообразить себі, говорить
Ивановъ, съ какою опрометчивостію геттингенскій профессоръ упрекаетъ просвіщеннаго патріота, въ теченіи тридцати літъ трудившагося
для отечественной исторіи безкорыстно и съ ревностію неохлаждавшею
(ся?) даже отъ неодолимыхъ преградъ въ собираніи матеріаловъ, отъ
гнусной клеветы относительно его благонаміренности и отъ мелочныхъ
гоненій, внушенныхъ завистію» зр... Отстранивъ нападки Шлецера на
Татищева за незнаніе и недобросовістность, Ивановъ такъ опреділяетъ значеніе Татищева: «Я твердо убіжденъ, говорить онъ, что
направленіе, коему слідоваль Татищевъ, существеннію и важнію, не-

¹) Приводятся ложныя его показанія о Татищевѣ и ссылка дѣлается на сочиненіе—Извѣстія о древиѣйшихъ историкахъ польскихъ и въ особенности о Кадлубкѣ въ опроверженіе Шлецера, стр. 28. Яснѣе на стр. 41—2: «разбивая Кадлубка, утанлъ, что разбиралъ не Кадлубка, а его комментатора». ³) Стр. 25—26. ³) Стр. 28. Ивановъ во многихъ мѣстахъ говоритъ о Татищевѣ и, между прочимъ, на стр. 41 даетъ любопытныя извѣстія и догадки объ искаженіи текста Татищева при его изданіи и объ искаженіи рукописи его исторіи.

жели разрывчатыя, побочныя изысканія Байера. Не будучи ни великимъ ученымъ, ни всеобъемлющимъ критикомъ, руководясь только здравымъ русскимъ смысломъ, прислушиваясь лишь къ внушеніямъ патріотическаго чувства и признавая отечественную исторію любезнайшимъ занятіемъ, Татищевъ первый правильно угадаль настойчивыя потребности народа и удовлетвориль имъ по средствамъ, находившимся въ его распоряжения» 1). Направление это Ивановъ въ одномъ мъсть особенно ясно и точно опредъляетъ. Онъ проходитъ всь существенные вопросы русской исторіи до поздивищих времень, запущенные у насъ, благодаря нашимъ ученымъ намцамъ. Это очень дъльный, не и очень обширный перечень главивишихъ событій нашей исторіи. Приведемъ два, три м'вста. «Чамъ соблюдось чудное внутреннее единство Руси въ ту пору, когда подъвліяніемъ удёльныхъ усобицъ совершилось ея вившнее раздробленіе, какое значеніе въ исторін нашего отечества имветь сей смутный періодъ и въ какомъ отношеніи является не только важнымъ, но даже необходимымъ для его преуспъянія на поприщъ гражданственности, для повсемъстнаго развитія частной самостоятельности племень, чтобы послів перейти къ самостоятельности народной, къ стройной цёлости государственной; какъ отпечативлось на характерв предковъ нашихъ роковое татарское нго, что сохранило коренныя ихъ свойства неприкосновенными и тогда, когда легло на нихъ тяжкое насиліе завоевателей, гдв началось возрожденіе гибнувшей Россіи, откуда ей, коснівшей во мглі рабства, возсінять отрадный дучть освобожденія; какимъ образомъ Москва собрала разъединенную Русь, прекратила слабое существование разрозненныхъ княжествъ, окрымила подавленную національность, вызволила восточную Россію и отъ постыднаго ярма ордынскаго и отъ грозныхъ посягательствъ воинственной Литвы и т. д. О всемъ этомъ, заключаеть Ивановъ, столь близкомъ вашему сердцу, такъ благотворномъ для уясненія народнаго самосознанія, столь поразительномъ и для сторонняго мыслящаго наблюдателя, не спрашивайте ученаго Байера: у него нътъ ответа на ваши докучливые вопросы: соверцательный его духъ абсолютно погрузился въ таниственную Скиейо» 2). Ивановъ, очевидно, какъ и многіе другіе, чувствоваль потребность поскорве направиться къ главному центру тяжести русской исторіи-московскому единодержавію и потому такъ жалбеть, что наши ученые німцы остановили на этомъ пути нашу русскую работу и прежде всего работу Татищева. Замъчательно, что и Погодинъ и Бутковъ тоже' вспоминаютъ

¹) Стр. 43. ³) Стр. 36.

Татищева и стараются очистить его отъ нареканій и возстановить его честь. Но эта общая тяга нашихъ ученыхъ къ Москвѣ не скоро еще могла получить волю.

Нельзя не замътить одной странности, общей и Болтину, и Погодину, и Буткову, и даже Иванову, — странности той, что полемика съ противниками заводила иногда полемистовъ къ опровержению и того, что должно бы быть дорого имъ и они опровергали только потому, что высказано противникомъ. Такъ Болтинъ, какъ мы знаемъ, отвергаль достоинство народной русской поэзіи, признаваемое Ле-Клеркомъ; такъ Погодинъ 1), Бутковъ 2) и Ивановъ не оценили, какъ следуеть, изследованій скептиковь о связи Новгорода сь балтійскимь славянствомъ. Впрочемъ у первыхъ двухъ какъ будто заговаривало чутье, что эта сторона дъда важная. Погодинъ говоритъ, что въ юные его годы въ теоріи Каченовскаго увлекало его, между прочимъ, указаніе на родство съ нами балтійскихъ славянъ 3). Бутковъ не говорить ничего о своихъ симпатіяхъ и увлеченіяхъ, но, отвергая, какъ и Погодинъ, славянское происхождение нашей государственности, онъ однако останавливаеть свое вниманіе на балтійскомъ славянстві в признаетъ важными его сношенія съ Новгородомъ 1). Чутье это заговаривало не даромъ. Не даромъ также и Карамзинъ, и Погодинъ и Бутковъ крыпко держались сказанія Нестора о добровольномъ призванін князей и отвергали завоевательное начало нашей государственности 5), а Погодинъ со всею ясностію уже въ своемъ Несторѣ, какъ ны видели, противопоставляль Россію западной Европе, выделяль самобытныя особенности русской исторіи. Тогда эта особенность, самобытность озарены были новымъ светомъ науки, который поразиль всехъ и обнаружиль многія глубоко укоренившіяся заблужденія и многія

¹) Погод. 1, 325, 394, 402—407. Въ одномъ мѣстѣ своихъ изслѣдованій (т. І, стр. 325) Погодинъ даже выразился, что быстро изчезнувшая скептическая школа уступила мѣсто другой и, надо признаться, говорилъ онъ, еще болѣе нелѣной, школѣ славянской. ²) Оборона лѣт. стр. 132—147. ²) «Связь этнографическая Новагорода съ балтівскимъ поморьемъ (указываемая Каченовскимъ) мнѣ нравилась», говоритъ Погодинъ въ І т. своихъ изслѣдованій (стр. 329). Въ одномъ примѣч. П т. изслѣдованій Погодинъ гораздо больше говоритъ объ этомъ своемъ уклеченіи. «Я самъ былъ, говоритъ онъ, нѣсколько времени эпизодически, среди моихъ двадцати-лѣтнихъ разысканій объ этомъ предметѣ (призваніи князей), подъ вліяніемъ этого мнѣнія (о славянскомъ происхожденіи нашихъ князей) вмѣстѣ съ Вагирствомъ Каченовскаго» (т. ІІ, стр. 184, примѣч. 288). ¹) Стр. 146—7; 150—2. Даже о нѣмецкой цивилизаціи Бутковъ однажди выразился ѣдео по поводу мартовскаго календаря: «имъ (скептивамъ) угодно весть руссовъ нашихъ отъ турковъ, а всѣ постановленія наши брать отъ нѣмцевъ» (стр. 242). ³) Бутковъ, стр. 3—внизу.



нстины, до тъхъ поръ неизвъстныя. Мы разумъемъ научное озареніе, вышедшее изъ среды такъ называемыхъ славистовъ и выразившееся у насъ въ такъ называемомъ славянофильствъ. Но вмъстъ съ тъмъ появилось и новое нъмецкое озареніе, по преимуществу изъ среды нашихъ дерптскихъ ученыхъ, сильно вліявшее и на скептиковъ и на ихъ преемниковъ — западниковъ. Мы и займемся сначала этимъ послъднимъ новымъ нъмецкимъ озареніемъ, такъ какъ оно у насъ начало дъйствовать нъсколько раньше.

## ГЛАВА ХІ.

## Новый повороть въ изучению русскихъ древностей.

Мы не разъ уже упоминали постоянныхъ у насъ представителей нъмецкой науки,—нашихъ балтійскихъ нѣмцевъ, особенно дерптскихъ ученыхъ. Они открыли новыя стороны въ русскихъ древностяхъ, которыя опять повернули къ нимъ вниманіе русскихъ ученыхъ; но, кромъ того, балтійскіе ученые выработали и такія возгрѣнія, которыя еще сильнѣе, чѣмъ шлецеровскія должны были вліять на своеобразное изученіе историческаго движенія русской жизни.

Вайеръ, Шлецеръ проводили ту основную и, повидимому, чисто научную мысль, что Россія своею государственностію и скрывавшеюся въ ней культурною силою обязана германскому элементу, въ томъ его древнемъ и какъ бы абстрактномъ видъ, какой выражался въ норманнахъ. Последующіе наши ученые иноземцы, выходя изъ этого видимо научнаго начала — древне-германскаго элемента, стали, такъ сказать, разбирать его по своимъ реальнымъ народностямъ и въ этихъ последнихъ искать действительнаго и более жизненнаго, чемъ норманскій, источника русской цивилизаціи. Еще современникъ Шлецера, шведъ Тунманъ, выходя изъ того соображенія, что у нашего Нестора варяги-общее, родовое названіе, а русь-видовое, какъ бы племенное ихъ названіе, рішительно объявляль призванныхъ князей шведами н въ шведской культуръ указывалъ струи для русской культуры. Между прочимъ, Тунманъ говорияъ, въ доказательство, что руссы, руотси, какъ называють финны шведовъ, были называемы и новгородцами такимъ же именемъ: «Новгородскіе и полотскіе словене пришли изъ Дакін, гдів они, можеть быть, также мало слыхали о шведахь, какъ о готентотахъ или камчадалахъ. По ту сторону Двины (Тунманъ смотритъ изъ Германіи) были они не токмо въ сосъдствъ съ финнами, но и окружены ими были почти со всъхъ сторонъ и, въроятно, во многихъ мъстахъ жили съ ними вмъстъ. Сіи финны давно уже знали шведовъ по морскимъ ихъ разбоямъ, по грабительствамъ и по другимъ сношеніямъ, которыя возможны по положенію и смежности обоихъ народовъ. Слъдственно, сіи словене почти по небходимости должны были называть шведовъ по-фински» 1)...

Послѣ этого уже неизбѣжно должно было случиться, что и нѣмцы непремѣнно привяжутъ призванныхъ князей къ нѣмецкой національности, давно извѣстной своею способностію культивировать 
славянъ, давшей начало двумъ знаменитымъ рыцарскимъ орденамъ—
ливонскому и прусскому и выработавшей изъ послѣдняго могущественное прусское государство.

Нѣмецкіе ученые Гольманъ и Крузе, выходя изъ того же соображенія, изъ какого выходилъ Тунманъ, искали призванныхъ князей въ странахъ южнаго балтійскаго побережья, но не въ славянскихъ, а въ германскихъ странахъ, поближе къ Ейдеру, въ Рустрингіи, гдѣ послѣ оказался Ольденбургъ. Тамъ, по ихъ мнѣнію, еще задолго до появленія шведскихъ норманновъ, были варяги—нѣмецкіе <sup>2</sup>). Теорія Гольмана и Крузе, какъ очевидно, близко подходила къ теоріи Ломоносова, скептиковъ, и подвергалась большой опасности истантъ передъ теоріей славянскаго происхожденія нашей государственности и, слѣдовательно, въ концѣ концовъ могла привести и къ признанію славянской самобытности нашей культуры.

Густ. Эверсь. Предохранить науку русской исторіи отъ такого направленія и связать русскую культуру съ нёмецкой временъ ливонскаго ордена взялся даровитёйшій и ученёйшій представитель новаго нёмецкаго университета въ Россіи, дерптскаго, профессоръ русскаго права, не разъ упомянутый нами Эверсь. Онъ призналь необходимымъ раздёлить варяговъ и русь, какъ совершенно различные предметы, и оба эти предмета отдать чужимъ людямъ, до которыкъ нёмцамъ нётъ дёла. По его взгляду варяги — норманны, и изъ числа норманновъ непремённо шведы; но русь совершенно особая статья. На основаніи того, что у Нестора русь, какъ южный элементь, упоминается задолго до призванія князей, что и по Нестору, и по араб-

¹) Несторъ, Шледера, т. I, стр. 327—8. Тунманъ писалъ Древности съверныя и восточныя — Untersuchungen über die alte Geschichte der nordischer Völker. Berlin, 1772.—Östlicher, Leipzig, 1774. ²) Мития этихъ итмерть приведены Погодинымъ. Лекціи т. II. Крузе—стр. 157—162; Гольманъ—162—165.

скимъ, и, наконецъ, греческимъ извёстіямъ русь хорошо знакома была съ мореходнымъ дъломъ на Черномъ моръ, которее даже называлось русскимъ, совершенно также, какъ Балтійское варяжскимъ, что русь знала также Каспійское море и ея много было въ столицѣ Хозаріи, Атель или Итихь (Астрахань), и по арабскимь писателямь она господствовала на съверо-востокъ отъ Каспійскаго моря, -- Эверсъ нщеть руси въ южной и восточной Россіи и находить ее въ хозарахъ и болгарахъ. Вообще онъ вакъ бы воспроизводить туть нашу древнюю летопись, которая первый моменть нашей государственности представляеть такъ, что въ то время, какъ на съверозападъ съ Новгородомъ въ центръ господствовали варяги, на югъ-въ Кіевъ господствовали хозары, и какъ въ Новгородъ послъ того являются князъя-Рюривъ, Синеусъ и Труворъ, такъ на югв оказываются Аскольдъ и Диръ. Видиман близость къ летописи у Эверса шла дале. На северозападъ русскіе славяне смъшаны съ финнами, на югь они были смъшаны съ хозарами.

Для развитія тёхъ и другихъ, подъ покровомъ образовавшейся единой государственности, служили, по Эверсу, двъ культуры, — въ гражданскихъ дълахъ — культура нъмецкая, въ дълахъ духовныхъ — культура грековосточной церкви 1.

Эта постановка діла Эверсомъ повела къ многочисленнымъ и весьма важнымъ изслідованіямъ. Русская Правда и исторія связей съ сіверо-западомъ Россіи торговыхъ німецкихъ городовъ, завершив-шаяся такимъ твердымъ господствомъ німцевъ въ Россіи, какъ ливонскій орденъ, должны были сділаться предметомъ особеннаго вниманія нашихъ балтійскихъ німцевъ. Самъ Эверсъ написалъ свой знаменитый разборъ Русской Правды, въ которомъ обнаруживалось сходство нашихъ правовыхъ обычаевъ съ німецкими, и Эверсъ, повидимому, такъ научно смотріль на діло, что даже допускаль німкоторую самостоятельную работу русскихъ при переводі німецкихъ законовъ въ ихъ жизнь,—работу, выразившуюся, между прочимъ, въ томъ, что німецкія узаконенія касательно женщинъ, опущены въ Русской Правді по той причині, что русская женщина какъ и семья вообще, была въ Россіи передана во власть церкви. Эверсъ также разработываль и правовыя сношенія німцевъ съ Новгородомъ, кото-

<sup>1)</sup> Сочиненія Эверса стали появляться съ 1814 г. и продолжали появляться до последнихъ двадцатихъ годовъ. Главиванія изъ нихъ переведены и на русскій языкъ. Это: Предварительныя кригическія изследованія для россійской исторіи. М. 1826 г. и Древивание русское право, пер. М. 1835 г.



рыя началь изследывать его современникь, германскій немець Сарторій, а затёмь тоже современникь Эверса и сожитель его по балтійской области—Напьерскій, директорь училищь въ Риге 1).

Ф. Рейцъ. По следамъ Эверса пошелъ тоже профессоръ деритскаго университета Рейцъ, который шелъ еще более гуманнымъ путемъ. Онъ даетъ равное значеніе и Русской Правдѣ и церковнымъ уставамъ Владиміра и Ярослава. По его мивнію, оба рода этихъ памятниковъ взаимно себя подтверждають и объясияють, т. е. Рейцъ признаеть равную силу въ Россіи гражданской культуры (німецкой) и церковной (византійской) и даже объединяетъ ихъ. Эта гуманность привела затъмъ Рейца какъ разъ къ тому опасному пункту, къ которому подходили Гольманъ и Крузе и отъ котораго устранялся Эверсъ. Рейцъ утверждаетъ, что первоначальное смешение немецкихъ и славянскихъ правовыхъ обычаевъ произошло у прибалтійскихъ славянъ и что, можеть быть, вмъсть съ Рюрикомъ оно перешло и въ Россію <sup>2</sup>). «Почти всѣ варварскіе законы Европы, говоритъ Рейцъ, и въ числъ ихъ Русская Правда, по своему содержанію имъють отечествомъ одно урочище: Салу, Эльбу и Одеръ, гдъ славянскія племена, поминутно сталкиваясь съ германскими, другъ другу передавали варварскій духъ правосудія и даже явыкъ законодательства, какъ то свидътельствуетъ смъщение коренныхъ юридическихъ терминовъ славянскихъ съ германскими... Можетъ быть и она (Русская Правда) прибыла къ намъ вместе съ русскими въ какомъ либо письменномъ видъ». Ниже мы увидимъ, что Рейцъ и въ другихъ случаяхъ смягчаетъ и вообще ставитъ воззрвнія Эверса ближе къ русскимъ возгреніямъ.

Баронъ Розенкампфъ. Другое просвътительное начало въ Россіи—византійское, тоже было предметомъ усердныхъ изысканій балтійскихъ ученыхъ німцевъ. И Эверсъ и тімъ болье, какъ мы виділи, Рейцъ изучали его и въ нашихъ древнихъ церковныхъ уставахъ, грамотахъ и даже въ нашихъ кормчихъ. На этомъ посліднемъ пути оказалъ особенно важныя услуги нашей наукъ баронъ Розенкампфъ, котораго Обозрівніе кормчей книги издано въ 1829 г. московскимъ обществомъ исторіи и древностей, и которое до сихъ поръ не потеряло своей півны. Цізь автора, кромъ критическаго обозрівнія рукописей и редакціи кормчей, выділить въ древне-русскомъ каноническомъ правъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О Сарторіи у Бережкова въ предисловіи; о Напьерскомъ тамъ-же и въ предисловіи къ русско-ливонскимъ актамъ. <sup>2</sup>) Опытъ исторіи росс. закон., переводъ 1836 г., сдѣланвый Морошкинымъ, сгр. 342.



элементы русскіе и греческіе. У Розенкамифа есть сужденія и касательно Русской Правды въ духіз Эверса <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, наши ученые балтійскіе німим, собственно говоря, развили основныя мысли Шлецера о культурномъ значеніи у насъ чужихъ началъ--- намецкаго и византійскаго, давъ имъ гораздо болье глубокій и устойчивый смысль, особенно тымь, что подорвали чистоту и силу славянского элемента въ Россіи, — на северо-западе Россін отъ смешенія съ финнами, на юге отъ смешенія съ хозарами. Этотъ славянскій элементь оказался у нихъ даже весьма недавнимъ въ предължать Россіи. Несторово разселеніе племенъ происходило будто бы въ VI или даже въ VII в. Русскіе славяне, какъ высказываль къ величайшему негодованію Ломоносова еще Миллеръ, были взгнаны изъ нижняго Дуная волхами, подъ которыми по Эверсу и Рейпу нужно разумъть болгаръ, основателей болгарскаго царства. Такимъ образомъ, русская народность оказывалась какъ бы безцветной водой, окрашенной иноземнымъ виномъ. Балтійскіе ученые, конечно, этого прямо не сказали; но они несомевнио дали все нужное дія такого вывода. Онъ и выразился въ изысканіяхъ скоптиковъ. Его прямо и высказаль, какъ увидимъ, даже Погодинъ, поддавшійся было Эверсу. Но этого мало. Русская народная вода, нуждающаяся въ нноземной окраскъ, протекла еще дальше, можно сказать, по всему пространству русскаго историческаго движенія; просочилась она въ нзысканія С. М. Соловьева, а за нимъ въ изысканія другихъ нашихъ ученыхъ. Просачивается она и въ настоящее время, обнаруживая уже совершенно ясно свой намецкій родникъ, въ сочиненіяхъ дерптскаго же профессора нашихъ дней, г. Брикнера, наводняющаго ею и ивмецкую, и нашу русскую литературы.

Впрочемъ, какъ увидимъ ниже, въ новъйшихъ историческихъ сочиненіяхъ окраска русской народной струи чужими началами про-

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 100—104. Розенкамифъ считаетъ Русскую Правду сборникомъ однороднымъ съ законами съверныхъ народовъ. Вопросъ о византійскомъ вліяніи на Россію нитетъ уже значительную литературу. Въ исторіи русской церкви м. Макарія, особенно въ І т., вліяніе это представляется самымъ свътлымъ и благотворнымъ. Въ сочиненіи профессора Иконникова—Византійское вліяніе на Россію—Византія временъ принятія нами отъ нея христіанства представляется лишенною всякаго творчества, занимавшеюся только компилятивною работою, слъдовательно, вліяніе ея на Россію могло быть дурнымъ, искажающимъ русскую первобитную природу. Подобный взглядъ проходитъ и черезъ болъе серьезное сочиненіе профессора Терновскаго—О тенденціозномъ усвоеніи нами византійскихъ возгрѣній. Въ сочиненіи Забълина — Жизнь русскихъ царицъ, дълается различіе между чистымъ христіанствомъ и византійскими особенностями, приходившими къ намъ изъ Византій.

изводится по препмуществу съ другого ея конца, если такъ можно выразиться. Струя эта окрашивается въ новъйшемъ ея теченін— петровскомъ. Такимъ образомъ, русская народная, безцвътная струя окрашивается иноземствомъ и у истока, и у устья, а середина ея— московскія времена, не поддающаяся этой окраскъ, или оставляется безъ вниманія, или окрашивается татарско-византійскими красками. Впрочемъ, старые балтійскіе ученые дъйствовали въ этомъ случаь осторожнъе. Они только бросали эти інтрихи и даже искали подъними русской самобытности.

И господство иноземных вліяній на нашу историческую жизнь—
нѣмецкаго и византійскаго, и даже смѣшеніе славяно-русскаго элемента на сѣверо-западѣ съ финскимъ, на югѣ—съ хозарскимъ, не
устраняли изслѣдованія о томъ, что же такое это смѣшиваемое съ
иноземствомъ русское начало само въ себѣ? Нельзя было довольствоваться шлецеровскимъ положеніемъ, что Россія была тогда варварская пустыня, или погодинскимъ положеніемъ, что русская народность — это была вода и даже очень тихая, спокойная. Эверсъ и
нашелъ въ этой водѣ свой природный вкусъ и свою окраску, которые притомъ объясняли не только древнюю, но и послѣдующую исторію
Россіи.

Эверсъ въ своемъ изслъдованіи о древнемъ русскомъ правъ говоритъ, что всѣ народы проходятъ разныя степени развитія. Начальная форма—семья выработываетъ родовое устройство, въ которомъ во главѣ народныхъ группъ стоятъ родоначальники и которое наконецъ преобразуется въ государство. Русскій народъ находился въ состояніи родоваго быта и прежде, и во время, и послѣ призванія князей. По взгляду Эверса этотъ внутренній строй такъ важенъ, что даже призваніе князей онъ считалъ маловажнымъ дѣломъ. Важнѣе представлялось время Олега и Игоря, когда Россія объединялась в у ней начинались правовыя отношенія, а еще важнѣе время Владиміра и особенно Ярослава, когда начинались культурныя вліянія германское и византійское. Но родовыя начала, по мнѣнію Эверса, не могли вдругъ исчезнуть и продолжали сказываться въ смутахъ удѣльнаго періода.

Послѣдователь Эверса, Рейцъ, смягчилъ и въ этомъ пунктъ ученіе своего руководителя и устранилъ возбуждаемыя имъ крайнія недоразумѣнія. Родъ въ строгой, азіатской формѣ, какъ извѣстно, поглощаетъ семью и переходитъ по естественному порядку вещей въ деспотическую форму государственности. Первое—поглощеніе родомъ семьи ясно и твердо высказывалось Эверсомъ, второе—деспотизиъ

русской государственности-само собою опредъялось родствомъ русскихъ съ хозарами и подчиненіемъ византійскимъ началамъ. Рейцъ иягче представляеть то и другое, Онъ 1, сильнее налегаеть на семейную связь въ родъ и 2, яснъе говорить о томъ, что представители родовъ соединялись для обсужденія діять племени. Это уже было саиниъ зарожденіемъ государственности и само собою предполагало совъщательное начало въ этой государственности. «Послъ перваго населенія, говорить Рейцъ, каждое племя распространялось отдільно подъ властію своихъ начальниковъ, и нигде не видно другой связи кром'в семейственной между потомками общаго родоначальника. Итакъ, отношенія сего времени суть чисто отношенія права семейственнаго. Но съ размножениемъ родовъ, особенно въ общихъ населенияхъ, изъ патріархальной власти начальника племени образовалась совокупная власть начальниковъ различныхъ родовъ, и это есть естественный переходъ къ общественному устройству» 1). Въ примъчаніяхъ къ этому м'ясту Рейцъ подробние объясняеть процессъ выдаленія старшинъ изъ главъ кровнаго рода и богатыхъ членовъ, указываетъ необходимость соглашенія и даже выбора начальниковъ племени 2). Все это неизбъжно заставляло предполагать у русскихъ славянъ какія либо правила, обычан. Рейцъ охотно допускаетъ это. «Вфроятно въ это время, говорить онъ въ текств, славяне признавали извъстныя нормы права, освященныя обычаемъ, соглашениемъ и религиозными понятіями, и по онымъ определяли свои взаимныя отношенія» з). Но затемъ Рейцъ поворачиваеть назадъ и делаеть выводы, о какихъ умалчиваль Эверсь. «Нёть никакого следа, говорить онь, ограниченія княжеской власти. Народъ не имізлъ ни малійшаго участія въ правленіи. Но князь считаеть важнымъ сов'ящаніе съ его боярами и старъйшинами не потому, чтобы ихъ согласіе было нужно для исполненія княжеской воли, но обычай требоваль, чтобы князь въ важныхъ дълахъ выслушивалъ советы своихъ приближенныхъ» 1). Это совещательное начало Рейцъ расширяеть въ удъльныя времена до того, что указываеть даже на участіе подданныхь въ избранін князя, хотя признаеть это участіе незаконнымъ. «Съ развитіемъ единовластія въ Москвъ въ линіи князей, продолжаеть онъ, съ постепеннымъ упадкомъ уділовь, бояре и слуги лишились сильной опоры своей значительности. Къ сему присоединилось и еще обстоятельство: татарское владичество пріучило умы къ неограниченному повиновенію, къ утвержденію коего способствовали жестокія уголовныя наказанія» 5). Та-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Предисл., стр. 2. <sup>2</sup>) Стр. 6-8. <sup>8</sup>) Стр. 2. <sup>4</sup>) Стр. 28-9. <sup>5</sup>) Стр. 95-6.

кимъ образомъ, кромѣ нѣмецкаго и византійскаго начала выступало третье культурное, въ смыслѣ государственномъ, начало—татарское, азіатское, подразумѣвавшееся и у Эверса.

Вмѣшательство литератора Сеньковскаго. Всѣ эти нѣмецкіе толки о важности въ нашей исторической жизни чужихъ культурныхъ началъ и блѣдное изображеніе самобытныхъ особенностей русской народности произвели въ литературѣ нашей науки, между прочимъ, одно до такой степени странное явленіе, что оно приводило въ смущеніе даже тѣхъ, которые въ своихъ трудахъ дали начала для его развитія.

Норманская теорія призванія князей выдвинула вопросъ объ исландскихъ сагахъ въ которыхъ воспѣвались походы и дѣла сѣверныхъ скандинавскихъ князей и дружинниковъ, подобно тому, какъ въ нашихъ былинахъ воспѣвается нашъ князь Владиміръ и наши богатыри. Въ сагахъ этихъ, между прочимъ, воспѣваются скандинавскіе богатыри, бывавшіе въ Россіи, особенно при Владимірѣ и Ярославѣ, какъ Олавъ, Гаральдъ и друг., говорится въ сагахъ и вообще о варягахъ (верингахъ) и объ ихъ странствіяхъ изъ странъ Балтійскаго моря до странъ у Чернаго моря.

Собираніе сагъ началось очень давно. Еще въ концѣ XII ст. или началѣ XIII ихъ собиралъ жившій въ это время Снорри или Снорронъ Стурдезонъ. Дополненіемъ и разроботкой ихъ много занималось въ первой половинѣ настоящаго столѣтія копенгагенское общество сѣверныхъ антикваріевъ. Послѣдователи норманской теоріи находили въ сагахъ хотя нѣкоторый отвѣтъ на мучительный вопросъ, заданный имъ еще Ломоносовымъ, почему о скандинавскомъ началѣ такой большой державы, какъ Россія, ничего не говорятъ скандинавскіе древніе письменные памятники? Шлецеръ не любилъ сагъ, потому что они открывали культурность Россіи древняго времени; но тѣ его послѣдователи, которые искали этой культурности, сильно налегали на саги. На саги ссылаются и Эверсъ, и Рейцъ, не говоря уже о Тунманѣ.

Сагами-то и воспользовался одинъ нашъ писатель, отличавшійся замічательными способностями, познаніями, особенно языкознаніємъ и еще боліве необузданною, чисто польскою наклонностію поглумиться надъ Россіей, даже принадлежа къ числу ея писателей. Это извістный полякъ Сеньковскій, являвшійся въ беллетристической литературів подъ именемъ барона Брамбеуса и дізлавшій много шуму въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ. Онъ воспользовался сагами для величайшаго униженія німецкой критики по русской исторіи и вмісті съ тімъ

для оскорбленія русской народности і). Въ Библіотекъ для чтенія въ 1834 г. онъ перевель на русскій языкъ Эймундову сагу и по поводу ен помъстиль изслъдованіе. Въ этомъ изслъдованіи Сеньковскій объявиль рышительную войну противь нымецкой и русской ученой критики. требующей достовърности факта, истины, и превознесь саги, былины, басни, въ которыхъ, по его мнънію, лучше, полнъе изображается древній человъкъ. Онъ, подобно Шлецеру и балтійскимъ ученымъ нымцамъ, осуждаетъ Нестора за предпочтеніе внышнихъ, сухихъфактовъ; но выводить отсюда заключеніе, которое способно было привесть ихъ въ ужасъ,—онъ требовалъ составленія вновь исторіи на основаніи былинъ, басенъ.

«Нравственный и политическій быть норманскаго ствера, говорелъ Сеньковскій, есть первая картина, первая страница нашего бытописанія. Саги принадлежать намь, какъ и прочимь народамь, происшедшимъ отъ скандинавовъ или ими созданныхъ» 2). Сеньковскій поясняеть, почему норманскій стверь, изображенный въ сагахъ, имъетъ для насъ такое важное значеніе. «Не трудно видъть, говорить онъ, что не горстка соддать вторглась (съ призванными князьями) въ политическій быть и нравы славянь, но что вся нравственная, политическая и гражданская Скандинавія, со всёми своими учрежденіями, правами и преданіями поседилась въ нашей земль; что эпоха варяговъ есть настоящій періодъ славянской Скандинавіи; ибо хотя они скоро забыли свой языкъ, подобно манджурамъ, завоевавшимъ Китай, но очевидно оставались норманнами почти до временъ монгольскихъ» 3). Это уже гораздо смълъе и Погодина, и балтійскихъ ученыхъ нъмцевъ. Тутъ норманствомъ заслоняется уже и византійское вліяніе, да еще на такое большое пространство нашего историческаго времени. Но Сеньковскій не остановился и на этомъ. Его пародія ученыхъ мивній пошла дальше, до посліднихъ преділовъ нелізпостей, крайне обидныхъ и для ученыхъ, и вообще для русскихъ. Сеньковскій говорить, что Россія варяжскихъ временъ представляла сміненіе славянскихъ и финскихъ племенъ, дополненное сильною примъсью германскою, и что, поэтому, безпристрастный историкъ (русскій) не долженъ исключительно объявлять себя славяниномъ, ибо тогдашнее ея (Россіи) народонаселеніе состояло въ равномъ почти количествів изъ сла-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нѣкоторые, впрочемъ, какъ Забѣлинъ, недоумѣваютъ, серьезно ли это дѣлалъ Сеньковскій или шутилъ. «Искренно ли онъ вѣрилъ своимъ заключеніямъ, или это было одно только его журнальное остроуміе—неизвѣстно», говоритъ Забѣлинъ. Ист. русск. жизни, т. I, стр. 100. <sup>2</sup>) Привед. у Погод. Изслѣд., т. I, стр. 288. <sup>3</sup>) Привед. у Забѣлина, т. I, стр. 100.



вянъ и финновъ, подъ управленіемъ третьяго-германскаго поколънія... «Изъ сліянія этихъ трехъ племенъ возсталь россійскій народъ, и ежели россійскимъ языкомъ сдёлалось вновь образовавінееся славянское наръчіе, это весьма пріятное для насъ событіе, можеть быть, должны мы приписать случаю: если бы русскіе князья избрали себ'в столицу въ финскомъ городъ, посреди финскаго племени, русскимъ языкомъ ввроятно назывался бы теперь какой нибудь чухонскій діалектъ, который также, на большомъ пространствъ земель, поглотилъ бы языкъ славянскаго корня, какъ последній языкъ поглотиль многія финскія нарічія даже въ томъ мість, гді стоять Москва и Владиміръ... Итакъ, сочинителю россійской исторіи следуеть оставить корнесловный патріотизмъ и быть прямымъ русскимъ, изъясняющимся только, и то по собственной воль, на славянскомъ наръчіи, которое онъ самъ для себя создалъ и усовершилъ; изобрътеніемъ котораго по справедливости можетъ гордиться; которое, наконецъ, есть его собственность, а не онъ собственность славянского слова и племени» 1).

Эта чудовищная, оскорбительная пародія потому имбеть значеніе, что вся она построена на ученыхъ, серьезныхъ для того времени данныхъ, и потому вызывала къ себъ большое вниманіе. Погодинъ счель нужнымь заговорить о ней въ своихълекціяхъ. Ему нравилось признаніе Сеньковскимъ силы норманскаго у насъ элемента и онъ часто хвалиль его за это, но выводы Сеньковскаго ставили его въ величайшее затрудненіе. «Несчастная, нелішая крайность, вопість Погодинъ о последнихъ выпискахъ изъ Сеньковскаго, которая погубила всю прекрасную статью Сеньковскаго. Россія славянская есть государство случайное! Чуть чуть не заняла ея міста Чухляндія съ своимъ изыкомъ и народомъ, а вийсто имени русскаго грембло бы теперь въ Европъ финское, и сорокъ милліоновъ русскихъ славянъ, какъ не бывало, и языкъ ихъ погибъ! Какъ? Польское, чешское, сербское, болгарское племя сохранили свою народность между нъмцами, турками, греками, итальянцами, а самое многочисленное, русское потеряло бы ее между финнами, которые слабве всвхъ западныхъ враговъ славянскихъ?» 2). Погодинъ входить въ дальнейшія соображенія и доказываеть, что ничего подобнаго не было и не могло быть, и наконець, по поводу последней выписки изъ Сеньковскаго о новоизобратенномъ русскомъ языка, восклицаетъ: «Натъ, натъ, натъ! Русскій языкъ, какъ польскій, сербскій, чешскій, не изобратенъ, не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Приведено Погод. Лекція, т. І, стр. 291, 298. <sup>2</sup>) Погод. Лекція, т. І, стр. 292.

выдуманъ, не сочиненъ, не составленъ!» 1)... «Мите поверхностное и неосновательное, ложное!» присуждаетъ въ другомъ мтстт Погодинъ 2).

Повороть нь изученю нашихь древностей подкрыпляется Грановскимъ. Такимъ образомъ опять, какъ въ прошедшемъ стольтіи, иноземцы стали судьями нашего историческаго прошедшаго, вносили въ него свои національныя воззрынія и поворачивали опять изысканія по русской исторіи въ область нашихъ древностей, болье удобныхъ для проведенія произвольныхъ идей.

Вліяніе это быстро и сильно отражалось въ московскомъ ученомъ міръ. Мы видъли, какъ разбирался въ этомъ новомъ нагроможденін иноземной работы Погодинъ, и какъ ему при его тогдашнихъ возарѣніяхъ трудно было справляться съ этимъ и выводить изученіе русской исторіи на прямую дорогу. Положеніе его было темъ труднае, что черезъ годъ съ небольшимъ после того, какъ онъ въ московскомъ университеть могь сосредоточиться на одной русской исторіи, оставивъ всеобщую исторію, что было въ 1835 г., на канедрѣ этой посатедней раздался свежий голось даровитейшаго профессора, известнаго Грановскаго, но раздался опять, какъ во времена молодыхъ силъ Каченовскаго, въ духв чиствищаго западничества. Высота западноевропейской культуры, широта ея свободы, высшее развитіе личности, раскрываемыя столь даровитымъ профессоромъ и въ средв, столь подготовленной для воспріятія ихъ, тімъ сильніе заслоняли хорошій смыслъ нашего русскаго историческаго движенія, что тогдашнія времена далеко не походили на свободу русской общественности временъ Екатерины и Александра I 3). На биду еще германскіе ивицы, разработывая тогда свою старую исторію, развивали дальше теорію родового

<sup>1)</sup> Стр. 292. 2) Стр. 297. 3) Грановскій въ своихъ лекціяхъ, особенно публичнихъ, искусно дълать указанія на современныя явленія, не виходя, повидимому, изъ рамокъ научности. Вотъ, какъ говоритъ объ этомъ одинъ изъ самыхъ свъдущихъ въ тогдашнихъ нравахъ людей, Анненковъ, по поводу публичной лекціи Грановскаго о Карлѣ Великомъ: «Лекціи профессора особенно отличались тѣмъ, что давали чувствовать умний распорядокъ въ сбереженіи мѣстъ, еще недоступныхъ свободному изслѣдованію. На этомъ-то замиренномъ, нейтральномъ клочкѣ твердой земли подъ собою, имъ же и созданномъ и обработанномъ, Грановскій чувствоваль себя козянномъ; онъ говориль все, что нужно и можно было сказать отъ имени науки и рисовалъ все, чего еще нельзя было сказать въ простой формѣ мысли. Большинство слушателей понимало его хорошо. Такъ поняло оно и лекцію о Карлѣ Великомъ. Образъ возстановителя цивилизаціи въ Европѣ быль въ одно время и художественнымъ произведеніемъ мастерской кисти, подкрѣпленной громадною, переработанною начитанностію, и указаніемъ на настоящую роль всякаго могущества и величества на землѣ». Затѣмъ Анненковъ говоритъ, что въ заключеніи лекціи Гранов-



быта и показали, что и у нихъ въ старыя времена,—на первой ступени исторической жизни, было родовое устройство даже въ формъ однородной съ азіатскимъ родомъ, въ которомъ находится не одни члены, связанные кровнымъ родствомъ, но и потерявшіе уже память объ этомъ родствъ, и связываемые во-едино лишь повиновеніемъ общему родоначальнику. Грановскій излагаль и эту теорію и тъмъ болье еще закрыпляль ученіе Эверса и Рейца 1).

скій обратился нъ публикъ, напоминая ей, какой необъятный долгъ благодарности лежить на насъ по отношенію къ Европв, оть которой мы даромъ получили блага цивилизаціи и челов'яческаго существованія, доставшіяся ей путемъ кровавыхъ трудовъ и горькихъ опытовъ. Воспомин. Анненк., т. III, стр. 74-5. ¹) Старыя нъмецкія воззрѣнія на земельную у германцевъ общину и подвижную военную дружину, подвергь критикт Зибель, и въ 1844 г. издалъ объ этомъ сочинение, въ которомъ доказывалъ существование у германцевъ уже въ историческия времена родоваго устройства въ смысле искусственнаго соединенія людей и связанныхъ и не связанныхъ родствомъ подъ главенствомъ родоначальника. Грановскій разобралъ все эти теоріи, давая конечно предпочтеніе Зибелю, и напечаталь объ этомъ статью въ Архивъ историко-юридическихъ свъдъній, -- сборникъ послъдователя Эверса-Н. В. Качалова (1 полов. И т.), и, кромъ того, посвятиль ее тоже посмъдователямь этой теоріи-Соловьеву и Кавелину. Въ стать в этой Грановскій, между прочимъ, говоритъ: «Едва ли найдемъ у кого другаго (кромъ Зибеля) болъе върное и отчетливое определение родоваго государства. Зибель находить совершенно безплоднымъ споръ, когда-то поднятый о различіи рода естественнаго отъ искусственнаго, ибо эти формы равно часто встречаются намъ въ исторіи и основаны на одномъ и томъ же началъ. Главное здъсь состоитъ въ правильномъ пониманіи рода вообще и въ умѣніи отличить значеніе родоваго старшины отъ власти отца семейства. Въ такомъ смещении заключается основной недостатокъ книги, впрочемъ превосходной, въ которой впервые и притомъ непревзойденнымъ до сихъ поръ образомъ сближены, для взаимнаго уясненія, древности славянскаго и германскаго права. Эверсъ начинаетъ вездъ съ отца семейства, у котораго родятся сыновья и внуки, и такимъ образомъ расширяють домашній кругь; но онъ упускаеть изъ виду, что семейство до или внъ государства основано на нравственномъ, а не на юридическомъ законъ, и потому развиваетъ правственныя, а не юридическія отношенія. Государства никакъ нельзя вывести изъ семьи, тімъ боліве, что послідняя является вполив только въ государствв, отъ котораго она получаеть нужныя для ея вившияго существованія юридическія опредвленія. Семейство превращается въ государство не вслъдствіе увеличивающагося числа членовъ, а чрезъ духовное усиление понятия о правъ, сознательную или безсознательную волю участниковъ руководствоваться не одною родственною любовію, но и гражданскими постановленіями. Такое стремленіе предполагается въ родь и потому мы можемъ назвать его прямо государствомъ; мы знаемъ, что родовая связь часто основана на вымыслъ, но родовыя отношенія чрезъ это ни мало не слабіють» (стр. 168-4). Статья эта тімь сильнае могла действовать въ смысла западничества, что въ ней осуждаются патріотическіе предразсудки нізицевъ, недопускавшихъ до времени Зибеля родового у нихъ устройства въ историческія времена и отділявшихъ отъ него земельную общину.

Поверхностные, воспріимчивые умы, какихъ всегда бываеть большинство, немного следили за научностію Грановскаго, а больше увлекались темь, что въ его лекціяхъ ближе касалось общественности. Еще меньше они давали себв отчета въ томъ, что въ действительности, въ то суровое время, наука русской исторіи ділаеть великія открытія въ области источниковъ и поднимается на большую высоту критической разработки и этихъ новыхъ намятниковъ и разныхъ вопросовъ, что для этого дъла сходятся русскіе люди разныхъ направленій, - патріоты, какъ Погодинъ, Шевыревъ, скептики въ нѣкоторой степени, какъ Строевъ, Румянцевъ, и строгіе представители нашей церкви, какъ митрополитъ Евгеній, протоіерей Григоровичъ, что наконецъ выдвигаются совствиъ новые люди — русскіе слависты, какъ Бодянскій, Григоровичь, Срезневскій. Это новое возбужденіе русскимъ ученымъ силамъ давно подготовлялось. Оно выработывалось въ борьбъ съ скептиками и балтійскими учеными; но больше и прежде всего вызвано западнославянскими учеными.

## ГЛАВА XII.

## Западнославянскіе ученые и ихъ вліяніе на нашу изуку.

Мы виділи, какъ подъ видомъ научности широко разлилось въ нашей наукѣ вло нѣмецкихъ національныхъ воззрѣній на наше прошедшее, и съ какимъ трудомъ русскіе ученые боролись съ этимъ зломъ и направляли нашу науку на ея настоящіе пути. Но вло это не ограничилось вліяніемъ на нашу русскую ученую и общественную среду, и усилія для исправленія его понадобились не только съ нашей русской стороны. Зло національныхъ нѣмецкихъ воззрѣній на славянство разлилось съ необыкновенною силою и по западной Европѣ, и подняло и вновь закрѣпило старыя западноевропейскія предубѣжденія противъ всего славянства 1). Мракомъ невѣжества, дикости покрывались не одни славянорусскія, а всѣ славянскія древности, и если озарялись

<sup>1)</sup> У Шафарика писатели этого рода часто указываются. Между ними особенно видное місто занимаєть знакомый и нашему Карамзину— Гебгарди, писавшій о вендахь и объ уграхь 1790 г. (Шафар., т. І, стр. 39). Западно-Европейскія мизнія, особенно новійшія о славянахъ, собраны въ соч. В. И. Ламанскаго— Грекославянскій мірь.



какимъ либо свётомъ, то непремѣнно азіатскимъ. Славяне оказывались родичами гунновъ, аваръ и пришельцами въ Европу вмѣстѣ съ этими азіатцами. Дѣло тутъ касалось уже не однихъ насъ русскихъ и вызывало на работу не однихъ нашихъ ученыхъ. Вышли на эту работу и ученые славянскіе изъ той колыбели нашего просвѣщенія, гдѣ впервые наши славянскіе апостолы Кириллъ и Мееодій облекли на глазахъ у всѣхъ славянское слово въ письменныя формы,—вышли изъ древней Моравіи, Чехіи и Славоніи.

Іосифъ Добровскій. Въ эту мрачную даль славянской жизни взглянуль моравскій аббать Іосифъ Добровскій, современникъ Шлецера, но
вооруженный неизмѣримо больше его научностію. Добровскій увидѣль
и въ мрачномъ аварскомъ и гуннскомъ мірѣ славянъ, какъ совершенно
особый отъ нихъ народъ и, что еще важнѣе, съ неотразимою убѣдительностію доказалъ индоевропейское родство славянъ со всѣми старыми европейскими народами. Его славянская грамматика не оставяла въ этомъ никакого сомнѣнія, и тѣмъ могущественнѣе дѣйствовала, что составляла великій шагъ впередъ въ области филологіи,
сводя къ одному корню всѣ европейскіе языки. Грамматика Добровскаго произвела переворотъ въ филологіи. Онъ названъ отцомъ славянской филологіи '). Но переворотъ, произведенный имъ, поколебалъ
и основы историческихъ нѣмецкихъ воззрѣній, и не только въ западной Европѣ, но и у насъ, въ Россіи.

Карамзинъ зналъ Добровскаго, во многихъ мъстахъ ссылается на него, и хотя, по увлечению Шлецеромъ, смотритъ на него съ предубъждениемъ, но, безъ всякаго сомивния, Добровскому овъ обязавъ больше всего тъмъ счастливымъ разладомъ съ Шлецеромъ, какой у него есть въ первомъ томъ, въ обовръни жизни древнихъ славянъ.

Добровскій однако не смогь одольть всёхъ западноевропейскихъ предубъжденій касательно славянскихъ древностей и самъ платилъ дань нъкоторымъ изъ нихъ. Онъ даетъ слишкомъ большое пространство земли для древнихъ германцевъ и слишкомъ далеко на востокъ выдвигаетъ ихъ племенныя границы. Затъмъ, онъ слишкомъ преувеличиваетъ подавляющее на славянъ дъйствіе великаго переселенія народовъ. Германцамъ онъ отдаетъ древнъйшія поселенія даже у вос-

¹) Добровскій написаль не одни свои знаменитыя Institutiones linguæ slavicæ (изд. 1822 г.). Онь писаль много изслідованій о древностяхь славянскихь. Перечислевы у Шафарика, т. І, стр. 40. О Добровскомъ недавно написано у нась особое изслідованіе—Іосифъ Добровскій, его жизнь, учено-литературные труды и заслуги для славяновідінія, соч. Снегирева. Уч. записки казанск. унив. за 1882—3 г. Есть и отдільное изданіе этого сочиненія. Казань. 1884 г.



точных склоновъ Карпатъ, а гунны, по нему, оттъснили одну частъ славянъ — восточную къ съверу, а другую — западную надвинули на нъменкія вемли у Одера и Эльбы.

Бѣдствія западныхъ славянъ, такъ страдавшихъ и гибнувшихъ отъ нѣмцевъ, какъ бы въ наказаніе за обладаніе чужою будто бы землею, раздражали славянское чувство и тѣмъ яснѣе озаряли благо и величіе жизни нашихъ восточно-русскихъ славянъ. Самъ Добровскій пріѣзжалъ (1793 г.) взглянуть на великую русскую державу и великій русскій народъ.

Венелинъ. Въ первыхъ двадцатыхъ годахъ устремился въ Россію другой австрійскій славянинъ — угорскій русскій, Георгій Гуца, изв'єстный подъ именемъ Юрія Венелина '). Онъ съ необыкновеннымъ усердіемъ изучалъ прошедшія судьбы и современное состояніе славянь, странствовалъ по разнымъ славянскихъ областямъ Австріи; но жажда знать славянство еще больше и ближе увлекла его въ Польшу и наконецъ въ Россію, въ Москву, гдт онъ поступилъ въ московскій университетъ, хотя на родинт уже прошелъ высшее образованіе. Господствовавшій тогда у насъ скептицизмъ и налегшая на Венелина страшная нужда были тяжкими испытаніями для его славянской любви. Онъ кидался всюду съ своею теорією величія и силы древняго славянства. Онъ отвергалъ силу и значеніе для славянства переселенія народовъ. Онъ въ этомъ историческомъ водоворотт не только видѣлъ присутствіе, но п господство славянъ. Славяне по его убѣжденію съ древнѣйшихъ временъ покрывали большую часть Европы.

Весьма немногіе слушали этого воодушевленнаго славянина съ вниманіемъ. Даже Погодинъ находилъ его річи странными, когда Венелинъ выступилъ съ своими статьями по вопросамъ о славянскихъ древностяхъ, которыя разсматривалъ въ разрізъ съ митніями ученыхъ німцевъ. Венелинъ доходилъ до отчаннія и отъ нашелъ въ слітующемъ. Источникъ славянской грамотности — церковнославянскій языкъ уже Добровскимъ признанъ былъ по пренмуществу болгарскимъ. Венелинъ занялся обработкой своихъ изысканій о Болгаріи и издалъ ихъ въ 1829 г. подъ заглавіемъ: Древніе и нынішніе болгары. Въ сочиненіи этомъ онъ доказываетъ два положенія: что болгары—основатели болгарскаго царства были такіе же славяне, какъ и туземцы основаннаго ими царства, и что первымъ містомъ просвіть.

¹) Свёдёнія о Венелин'я біографическія и библіографическія пом'єщены въ начал'я II т. его историко-критическихъ изысканій.



тительной діятельности Кирилла и Месодія была не Моравія а Болгарія. Все это неизбіжно вело къ изысканіемъ общеславянскихъ древностей, взглядъ на которыя Венелинъ развилъ во второмъ томъ своихъ изысканій, изданныхъ въ 1841 (уже посяв его смерти, —ум. 1839 г.) подъ заглавіемъ: Историко-критическія изысканія, т. II. Словенъ. Въ этихъ изысканіяхъ слъдующая постановка вопроса о древностяхъ славянскихъ. Венелинъ доказываетъ, что древнъйшая исторія славянь распадается на два періода — на римскій періодъ славянства, когда оно -- собственно южное и западное славянство, понималось подъ названіями чужими, даже германскими, и на періодъ русскій, когда восточные славяне, подъ именемъ гунновъ, а въ дъйствительности Русь, громили западную Европу и возстановляли славянскую силу. Изъ такой постановки уже само собою вытекали культурная древность и самобытность Руси. Венелинъ ее объединяль промъ гунновъ съ хозарами и отвергалъ решительно норманское происхождение нашей государственности. Взглядъ этотъ онъ высказалъ еще прежде въ своемъ изследовании — Скандинавомания, изданномъ въ 1829 г., гдв доказываль славянское происхождение (изъ балтійскаго побережья) нашихъ призванныхъ князей.

У Венелина много страннаго. У него чуть не всё древніе народы Европы славяне — и кельты, и гунны, не говоря уже о дунайскихъ болгарахъ. Но мы увидимъ, что въ новейшія времена разработываются некоторые изъ этихъ самыхъ вопросовъ, какъ напримеръ, о народности гунновъ и болгаръ, а тёмъ более имеють значеніе настойчивыя изысканія Венелина о древности и самобытности славянъ и о значеніи въ нашей древней исторіи балтійскихъ славянъ.

Шафарикъ. Западнославянскій міръ не замедлить выдвинуть человька для болье научнаго разъясненія всьхъ этихъ вопросовъ. Въ это самое время, какъ у насъ раздавались странныя для большинства, пламенныя рычи самоотверженнаго славянскаго ратоборца, Венелина, въ западной Европь, какъ оглушительный громъ, сталъ раздаваться даже въ нымецкихъ звукахъ, голосъ знаменитыйшаго слависта Шафарика. Съ научностію, превосходившею все, что до того времени писано было о славянствь, Шафарикъ смыло приподняль завысу, скрывавшую славянскія древности, и ученый міръ съ изумленіемъ увидыть славянъ сильными, самобытными и культурными не только во времена аваръ, гунновъ, готоовъ, но и во времена скиовъ,—во времена Геродота, увидыть, что они всегда, на исторической пакати были и многочисленны и осёдлы, такъ что оставалось одно неуяснимымъ, когда же въ глубочайшую древность они пришли

въ Европу, и приходилось остановиться на томъ предположеніи, что они такіе же старожилы здёсь, какъ и другіе старые народы Европы. Такимъ образомъ, и языкъ славянъ и ихъ исторія оказывались одинаково близкими и равнодостойными въ сравненіи съ языками и исторіей другихъ европейскихъ народовъ.

Этоть знаменитый трудъ Шафарика, подъ заглавіемъ-Славянскія древности, вышель въ 1837 г., но ему предшествовали многочисленныя изследованія и статьи по частнымъ вопросамъ, появлявшіяся еще въ посл'ядніе двадцатые года. «Полное описаніе славянскихъ древностей, говоритъ Шафарикъ о своихъ Древностяхъ, будетъ содержать въ себъ, кромъ изследования о происхождении народа, древивищую внутрениюю и вившиюю исторію его съ самаго отдаленнайшаго времени, въ какое только можно открыть существование славянъ, до той поры, гдв начинается настоящая исторія каждаго отдъльнаго племени ихъ. Все это огромное пространство времени следуеть разделить на две меньшія половины, изъ конхъ первая заключаеть въ себѣ древнѣйшую, такъ сказать, первобытную историческую эпоху славянскаго народа, простирающуюся, съ одной стороны въ глубокую древность, именно до въка Геродотова (456 до Р. Х.), а съ другой, до второй половины V-го стольтія, т. е. до конечнаго паденія гунской и римской державъ (469 и 476 г. по Р. Х.); вторая содержить дення и произшествія славянь съ конца V по конець Х стол., или до преобладанія христіанства у главныхъ славянскихъ народовъ» 1). Цъль своего сочиненія Шафарикъ, не много выше, такъ опредъляетъ: «Цъль его-представить въ сжатомъ и стройномъ видъ плоды новъйшихъ открытій, сдъланныхъ другими и нами самими въ источникахъ, признанныхъ основательною и благоразумной критикой достоверными, т. е. о начале, первобытных жилищахь, разветвлении, двяніяхъ, свойствахъ, образв жизни, исповеданіи, правленіи, языкв, письменности и образованіи древнихъ славянъ, и тімъ, буде можно, избавить древности наши отъ забвенія и неуваженія, обратить на нихъ вниманіе, какъ вообще всёхъ любителей исторіи, такъ въ особенности защитниковъ нашего народа» 2). «Врожденная любовь въ своему народу, говорить Шафарикъ еще выше, стремление къ отечественной исторіи и вообще явыкоизследованію, побудила насъ заняться многостороннимъ изысканіемъ и отчетливымъ изложеніемъ древностей нашихъ, и темъ избавить отъ незаслуженнаго пренебреженія происхожденіе и распространеніе нашего народа» 3).

¹) T. I, crp. 4. ²) Crp. 3. ³) Crp. 2-3.

Изъ этихъ уже словъ видно не только то, какъ широко понималь Шафарикъ славянскія древности, но и то, какъ крѣпко онъ объединялъ всѣхъ славянъ. Это одинъ народъ, нашъ народъ для каждаго славянина. Понятно, что русскій народъ и для Шафарика, какъ для Венелина и Добровскаго, былъ великимъ носителемъ славянскихъ судебъ и культуры. Вотъ сужденіе его о славянскомъ и общеевропейскомъ значеніи принятія нашимъ Владиміромъ христіанства. «Что зататранскіе (закарпатскіе т. е. наши русскіе) славяне не сдѣлались послѣдователями отвратительной магометанской вѣры, умерщвляющей вмѣстѣ душу и тѣло, напротивъ (сдѣлались послѣдователями) божественнаго ученія, ведущаго человѣка къ нравственной дѣятельности, честь этого, по усмотрѣнію Божію, принадлежитъ князю русскому и умнымъ боярамъ его, за что не только славяне, но и всѣ европейскіе христіане должны славить и благодарить ихъъ 1).

Событіе это Шафарикъ признаетъ «самоважнѣйшимъ событіемъ въ исторіи древнихъ славянъ» <sup>2</sup>); съ него начинаетъ исторію раздѣленія славянъ на разныя племена <sup>3</sup>) и объясняетъ, почему онъ вообще даетъ выдающееся значеніе русскому народу. «Никто изъ благоразумныхъ изслѣдователей исторіи не станетъ, говоритъ онъ, искатъ рѣшенія судьбы многовѣтвистаго племени у разбросанныхъ тамъ и сямъ его вѣтвей, которыя слишкомъ легко могутъ засохнуть и потеряться; напротивъ тамъ, гдѣ стволъ глубоко пустилъ корни свои въ землю и гордо возноситъ чело свое въ облака и, не взирая на бурю времени, безпрестанно пускаетъ новыя отрасли, обильно замѣняя ими увядшія и засохшія <sup>4</sup>).

Послѣ этого само собою понятно, какъ должень быль относиться Шафарикъ къ мнѣніямъ о грубости и дикости славянъ, въ томъ числѣ и русскихъ, до принятія ими христіанства. «Мы съ презрѣніемъ отвергаемъ тотъ легкомысленный и ложный способъ, коему до сихъ поръ 
слѣдовали писатели, особенно иностранные, разсуждая о нравахъ нашихъ предковъ, т. е. что славяне до самаго принятія христіанской 
вѣры и нѣмецкихъ нравовъ, ничѣмъ, кромѣ лишь одного языка, не 
отличались отъ американскихъ и африканскихъ дикарей, или лучше, 
отъ безсмысленныхъ животныхъ». Шафарикъ называетъ такой взглядъ 
безобразіемъ, моровой язвой, заразившей даже писателей, оказавшихъ 
намъ (славянамъ) величайшія услуги. «Это ученіе, замѣчаетъ Шафарикъ, сдѣлалось лозунгомъ новѣйшихъ русскихъ писателей, прожужжавшихъ намъ и себѣ уши о древнемъ нашемъ варварствѣ. Имъ, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. III, стр. 5. <sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 5. <sup>3</sup>) Тамъ-же. <sup>4</sup>) Т. III, стр. 4.

основой своего върованія, котять они воспламенить въ народь своемъ любовь къ славянскимъ древностямъ, языку и словесности, возбудить къ себъ довъріе и утвердить въ немъ чувство самобытности! На этомъ ученіи (потому что въ области наукъ все связано узами тъснъйшаго родства) котять они основать народное просвъщеніе и славу» 1). Шафарикъ сильно осуждаетъ и Карамзина, что онъ во многомъ поддался этому взгляду, котя вообще онъ высказываетъ о Карамзинъ восторженное мнъніе 3).

Можно было ожидать, что Шафаривъ, побивая сильно нъмецкое ученіе о варварств'є славянъ, разрушить и норманское призваніе князей. Но этого не случилось. Онъ и то съузиль до минимума германское вліяніе на Россію. Посл'я этого ему казалось не важнымъ признать норманскою малую, скоро ославянившуюся дружину, въ челъ которой стояли Рюрикъ, Синеусъ и Труворъ. Онъ и признаетъ это норманское призваніе; но прямо заявляеть, что самъ уклоняется отъ обширнаго разсужденія о разсказѣ льтописи касательно призванія князей и при этомъ ссылается на Шлецера, Карамзина и Погодина, какъ на писателей, которые основательно объ этомъ говорили 3). Западный славянить, ученый и современный свидьтель всеобщаго паденія славянскихъ государствъ на западъ и югь подъ иго иноземное, расположенъ быль признавать иноземное происхождение и русской государственности. Онъ могь въ этомъ видеть даже славянское торжество, потому что народная сила русскихъ такъ скоро пересоздала въ свою народность призванныхъ князей. Но при всемъ томъ славянское чувство вёрно указало Шафарику, что въ сказаніи начальной нашей літописи о призваніи князей есть дорогая славянская особенность. Этодобровольное призваніе князей. Онъ крівико и стоить за это добровольное призвание согласно съ Карамзинымъ и Погодинымъ и въ разръзъ съ Шлецеромъ и встии нашими и чужими учеными нъмцами 4).

м. П. Погодинъ. Громовой, славянскій голосъ Шафарика скоро быль услышань въ Россіи. Скептики быстро утихали и стадо ихъ разсвивалось. Уже въ 1835 году Погодинъ во время своей загранич-

<sup>1)</sup> Т. II, стр. 416—17. 3) «Карамзинъ въ древней исторіи славянъ—неопытный и сбивчивый руководитель, вышедши изъ нея на чисто русскую почву, сталь дѣеписателемъ, которому до сихъ поръ нѣтъ ровнаго между русами и не скоро найдется, судя по произведеніямъ непризнательныхъ его соотечественниковъ, которые, опираясь на его рамена и черпая изъ его сокровищницы, вовсе не стараясь о распространеніи и новомъ позднѣйшемъ изслѣдованіи источниковъ, безразсудно силятся унизить заслуги великаго мужа» (Т. III, стр. 128—4). 3) Т. III, стр. 111. 4) Т. III, стр. 119.

ной поъздки быль у Шафарика. Онъ и Бутковъ узнали во-время древности Шафарика и оба въ своихъ сочиненияхъ ссылаются на него. Въ московскомъ обществъ исторіи и древностей рішили издать порусски это сочинение, и переводомъ его занялся известный Болянскій. Вотъ, какъ высказывается Погодинъ о значении славянскихъ древностей Шафарика. Уже въ своемъ Несторъ Погодинъ сознается, что до Шафарика онъ мало зналъ славянскія древности. Сказавъ, что онъ считалъ сказаніе Нестора о разселеніи русскихъ племенъ откуда-то взятымъ изъ чужого, неизвестнаго источника, по всей вероятности, болгарскаго, и потому мало достоварнымъ, онъ продолжаетъ: «Такъ разсуждаль и объ этомъ месте сначала, бывъ невеждою въ первоначальной славянской исторіи, вместе со всеми нашими изследователями, старыми и новыми, -- сказать съ ихъ позволенія. Но Шафарикъ, который озариль яркимъ свётомъ мракъ, цёнить въ своихъ древностяхъ извъстіе Нестора весьма высово, представляеть его согласіе съ исторіей, и источникомъ почитаетъ древнія народныя пісни и сказанія» 1). (Выходя изъ этого міста нашей начальной лівтописи Шафарикъ идетъ въ глубь древности и доходитъ до III въка до Р. Хр.). Въ первомъ томъ своихъ лекцій Погодинъ высказываеть свой восторгь отъ богатства лингвистическихъ и географическихъ данныхъ Шафарика, доказывающихъ древнее единство славянъ, данныхъ, которыя теперь, какъ увидимъ, составляютъ могущественныя орудія нашей науки къ уясненію древнихъ временъ нашей исторической жизни, и которыя Шафарикъ первый приложиль къ делу въ такой широте и съ такою научностію, «Читайте Шафарика, говорить Погодинь, и вы увидите, что по всей Европъ разсыпаны одинакія имена славянскихъ племенъ: однъ и тъже имена есть въ Россіи, на берегахъ Балтійскаго моря, въ Помераніи, Польш'я, въ Сербіи, Македоніи, -- имена, употребительныя между племенами; заключать, что летописатель списываль ихъ одинъ у другого, есть верхъ этнографич. невъжества» 2). Но самое полное и ръшительное мивніе о Шафарикъ Погодинъ высказываеть во II-мъ томъ своихъ лекцій. Онъ рышился сказать нысколько лекцій о славянахъ по Шафарику, и въ началь этихъ лекцій говорить, что до сихъ поръ онъ обыкновенно начиналь свой курсъ русской исторіи съ 862 г., т. е. съ прибытія князей варяго-русскихъ въ Новгородъ, а о тувемныхъ жителяхъ довольствовался изложениемъ словъ Нестора. «Я думаль, говорить онь, что о славянскихъ племенахъ больше и говорить нечего, тымь болые, что самъ первый лытописатель

¹) Несторъ, Погод., стр. 160. ²) Т. I, стр. 375-6.

нашъ представляетъ ихъ еще въ состоянии младенчества, до котораго ничего опредълить нельзя, да и ненужно. Такъ разсуждали и всв наши историки—Стриттеръ, Карамзинъ, Эверсъ, вслёдъ за законоположникомъ исторической критики прошедшаго столетія, Шлецеромъ».

«Нынъ Шафарикъ сочиненіемъ своимъ-Славянскія Древностипроизводить совершенный перевороть въ нашихъ понятіяхъ объ этомъ предметь. Книга его — плодъ трудовъ многольтнихъ, дълаетъ эпоху въ наукъ, какую въ свое время сделалъ у насъ Шлецеръ изданіемъ толковаго Нестора или Карамзинъ сочинениемъ истории государства россійскаго. Шафарикъ принуждаеть насъ начинать славянскую исторію съ глубочайшей древности. Нельзя сказать, чтобъ основная его имсть была совершенно новая. Нетъ-и прежде имели ее многіе изследователи, русскіе и иностранные; но они или представляли ее только въ видъ чаянія и догадки, или соединяли ее съ другими неосновательными предположеніями, или не извлекали изъ нея никакихъ существенныхъ и подезныхъ для изученія слёдствій, не приписывали ей такой важности и многоплодности. Шафарикъ съ необъятной своей ученостію и начитанностію, остроуміємъ и проницательностію, воспользовавшись всеми, известными до него и имъ открытыми источниками, возвель эту мысль на степень осязательной истины, и выбств заставиль думать, что исторія всякаго славянскаго племени и государства тесно и необходимо связана съ первоначальной исторіей всего славянского народа, точно какъ все отрасли дерева бывають тесно свазаны съ корнемъ. Познаніе корня необходимо для познанія отраслей, кои безъ него во многихъ отношеніяхъ остались бы непонятнынн» 1).

Въ заключение своего обозрвния Славянскихъ Древностей Шафарика Погодинъ говоритъ своимъ студентамъ: «Наука живетъ, она безконечна — въ томъ-то и заключается ея прелестъ. Наши поколвнія пошли далѣе того, на чемъ остановились Шлецеръ и Карамзинъ. Вы оставите насъ позади. Горизонтъ разширяется съ каждымъ шагомъ. Шафарику принадлежитъ преимущественно слава двинутъ славянскую исторію» <sup>2</sup>).

Изученіе Шафарика поколебало нісколько въ Погодині даже его увіренность въ норманской теоріи. Перечисливъ разныя отрасли знанія, необходимыя для уясненія нашихъ русскихъ древностей, какъ: языкъ, нарічія, разныя собственныя имена, т. е. географическія данныя, народныя повірья, приміты, преданія обычан и народныя пісни,

¹) Пог. ленцін, т. II, стр. 321—322. ²) Тамъ же, стр. 395—6.

и приглашая своихъ слушателей заняться, кто чёмъ можетъ, изъ этихъ «матеріаловъ для славянскихъ сёней въ русскую исторію» і), Погодинъ, между прочимъ, говоритъ: «До сихъ поръ пусть это будутъ ріа desideria. Я съ своей стороны долженъ сказать вамъ, что слишкомъ поздно могъ смотрёть на предметъ съ этой стороны. Все свое вниманіе я обратилъ на норманновъ, и имъ до сихъ поръ посвящалъ пре-имущественно свои труды, стараясь описать элементъ, внесенный этими бранными пришельцами въ государство, вновь созданное ими изъ мирныхъ славянскихъ племенъ. Славянъ предоставляю будущимъ профессорамъ славянскихъ исторій и нарёчій, которыхъ ожидаютъ теперь всё русскіе университеты» з).

Но Погодинъ даетъ здѣсь невѣрное (конечно, ненамѣренно) понятіе о себѣ, будто онъ только ограничивается изложеніемъ седержанія Древностей Шафарика, а затѣмъ уже освобождаетъ себя отъ изученія области его изслѣдованій. Не можетъ подлежать никакому сомнѣнію, что Погодинъ почувствовалъ на себѣ вліяніе Шафарика въ болѣе широкомъ и положительномъ смыслѣ. Погодинъ не даромъ въ одномъ мѣстѣ замѣчаетъ, что Шафарикъ для уясненія русскихъ древностей не довольно сдѣлалъ, не напитавшись вопросомъ о сѣняхъ въ русскую исторію <sup>3</sup>). Погодинъ и сталъ перестраивать свою постройку этихъ сѣней и строить далѣе передовыя части русскаго историческаго зданія до-татарскаго ига.

Въ теченіе цілыхъ десяти літь (1846—1856 г.) издаваль онь эту свою работу подъ заглавіемъ: Изслідованія, замічанія и лекців М. Погодина о русской исторіи. Изслідованій этихъ VII томовъ.

Погодинъ переиздалъ своего Нестора, но съ большимъ дополненіемъ, именно: о Русской Правдѣ, церковныхъ уставахъ, сѣверныхъ сагахъ, о скептическихъ мнѣніяхъ (весьма подробная статья). Это первый томъ.

Второй томъ заключаеть въ себь то же старое изследованіе Погодина о призваніи варяговъ—руси, бывшее его магистерской диссертаціей; но теперь Погодинъ почти заново его передёлаль и, что особенно важно, даль въ немъ по разнымъ мѣстамъ обзоръ всёхъ мнёній по этому вопросу, какія были высказаны до того времени, и наконецъ здёсь, какъ мы знаемъ, изложено содержаніе и оцёнса Древностей Шафарика.

Третій томъ заключаеть въ себѣ изслѣдованіе такъ называемаго у Погодина варяжскаго періода русской исторіи, т. е. отъ призванія

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 399. <sup>2</sup>) Стр. 400. <sup>8</sup>) Т. II, стр. 396.

князей до смерти Ярослава. Тутъ изложено самое призваніе князей, затімь вившняя исторія до смерти Ярослава; даліве особенно подробно внутренняя исторія за это время, какъ: жизнь князей, военное діло, торговля, религія, грамотность, языкъ, образованіе, право, частная жизнь, народный характерь, наконецъ формація государства и параллель русской исторія съ исторіей западныхъ европейскихъ государствъ относительно начала ихъ, т. е. о завоевательномъ началі западноевропейскихъ государствъ и о мирномъ призваніи князей у насъ.

Съ четвертаго тома начинаются изследованія такъ называемаго удёльнаго періода. По прим'єру первой серіи изследованій, Погодинъ прежде всего разбираетъ источники для этого періода.

Этому разбору источниковъ посвящено начало четвертаго тома изследованій, затемъ решаются соприкосновенные вопросы, какъ о хронологіи событій, генеалогіи князей, о предёлахъ княжествъ, о городахъ и объ отношеніяхъ между князьями.

Пятый томъ представляеть кропотливую работу о княжескихъ смутахъ и ихъ внутреннихъ и внёшнихъ сношеніяхъ.

Въ шестомъ томъ Погодинъ сначала предполагалъ изложить обозрвніе внутренней русской жизни въ періодъ удвльный, по программъ, какой онъ следовалъ въ III-мъ томъ при обозрвніи внутренней жизни до удвльнаго времени; но въ действительности изложилъ другое, — составилъ и помъстилъ біографическій словарь князей въ родъ степенной книги.

Внутреннее обозрвніе удільнаго періода изложено въ VII томі. Содержаніе его таково: князь, дружина, города, волости и затімь вышеуказанныя рубрики.

Въ нашей литературѣ до настоящаго времени нѣтъ такого полнаго и обстоятельнаго изслѣдованія лѣтописей до нашествія татарь, какъ изслѣдованіе Погодина. Въ отвѣтъ на каждый вопросъ, въ подтвержденіе каждой мысли, Погодинъ приводить всѣ лѣтописныя извѣстія. Здѣсь-то во всей силѣ выступаеть такъ называемый у Погодина математическій методъ изслѣдованія памятниковъ. Кромѣ того въ первомъ и особенно во второмъ томѣ, т. е. въ области русскихъ древностей, Погодинъ даетъ полный обзоръ не только иностранныхъ извѣстій, но и ученыхъ мнѣній по всѣмъ спорнымъ вопросамъ. Эти части составляють дѣйствительно прекрасное подражаніе и дополненіе по русской части изслѣдованій Шафарика.

Какіе взгляды проведены Погодинымъ въ его изследованіяхъ особенно последующихъ временъ, т. е. после призванія князей и въ

удъльный періодъ, это мы увидимъ при разборѣ его исторіи Россіи которая, хотя явилась позднѣе многихъ трудовъ другихъ нашихъ историковъ, но находится въ гораздо большей связи съ этими изслѣдованіями, чѣмъ съ позднѣйшими трудами другихъ историковъ. Можно даже сказать, что она составляетъ едино съ этими изслѣдованіями и совсѣмъ отдѣляется отъ трудовъ, изданныхъ уже въ то время, когда она составлялась.

Погодинъ предполагалъ обработать подобнымъ же образомъ, какъ обработывалъ наше до-татарское время, наши письменные памятники и последующаго времени-до Петра; но это намерение его не исполнилось. Витесто того онъ решился изложить систематическую русскую исторію, и въ 1872 г. издаль ее въ трехъ томахъ, изъ которыхъ въ двухъ первыхъ томахъ изложена исторія Россіи до нашествія татаръ, или точне до начала ига татарскаго,—въ первомъ, вившняя исторія, во второмъ — внутренняя, а въ третьемъ собраны историческія карты и снимки съ письменныхъ и вещественныхъ нашихъ памятниковъ за это время и къ нимъ приложено и описаніе ихъ. Снимковъ этихъ числомъ 198 №М и между ними — образцы древнихъ рукописей, такъ называемыхъ паннонскихъ житій св. Кирилла и Мееодія, образцы письма нашихъ летописей, Остромирова и другихъ евангелій, Мстиславовой грамоты, снимки древностей перковныхъ, какъ кіевскій софійскій, новгородскій софійскій соборы, предметы, добытые изъ раскопокъ, какъ гривны денежныя и для украшенія и другіе предметы, карты расконокъ, городищъ, племенъ и областей. Погодина строго осуждали за недостатокъ строгаго подбора и художественности въ его атласъ, что большею частью и справелливо.

Въ своей исторіи, какъ и въ изследованіяхъ, Погодинъ приложиль къ дёлу математическій методъ. Фактовъ приведено необычайное количество. Некоторые памятники, какъ Русская Правда, поученіе Мономаха, приведены вполне. Для характеристики возгреній современниковъ приведены даже народныя преданія, летописныя и былинныя. Особенно богато собраніе фактовъ при обозреніи явленій внутренняго быта. Такъ, напримеръ, при обозреніи промышленности и земледелія, говорится о скотоводстве, звероловстве, птицеводстве, пчеловодстве, рыболовстве, солевареніи, ремеслахъ; или въ отделе о частной жизни, говорится о пище, питіи, одежде, обуви, жилищахъ, и на все статьи приведены полныя или сокращенныя извёстія памятниковъ.

Что же касается воззрвній Погодина, то въ началь его исторіи преобладають взгляды Шафарика, которые онъ иногда береть у него

почти буквально. «Преданіе, донесшееся изъ глубины въковъ до нашихъ лётописей, такъ начинаетъ онъ свою исторію, указываетъ племенамъ славянскимъ первоначальное жилище на среднемъ и нижнемъ Дунаъ... Отсюда, вслъдствіе естественнаго размноженія и другихъ побудительныхъ обстоятельствъ, выселялись они по временамъ — задолго до Рождества Христова — и заняли наконецъ почти всю среднюю Европу. Наша страна получила себъ обитателей по случаю нашествія съ запада кельтовъ или валаховъ.... которые заставили многихъ (изъ нихъ) искать новыхъ себъ жилищъ. Они, — наши славяне, тогда стояли уже на извъстной степени образованія, знакомые съ земледъліемъ и первоначальными искусствами, говорили языкомъ богатымъ и значительно развитымъ, имъли понятія и върованія о Богъ и жизни посмертной, принесенныя еще изъ прародины своей Индіи, съ коей до сихъ поръ обнаруживаютъ свойство» 1).

Повидимому, нужно было ожидать, что, носле такого приступа къ двлу, последуеть изложение первейшихъ задатковъ государственности у столь развитыхъ для исторической жизни славянъ. Но этого у Погодина нътъ. У него затъмъ болъе и болье выступаетъ старый его грвхъ-норманство Шлецера, даже усиленное позднейшими немецкими и нашими русскими скептическими изысканіями о вліяніи на нашу древнюю внутреннюю жизнь иноземныхъ началь, -- слъдуетъ такъ называемый норманскій періодъ, отъ призванія князей до смерти Ярослава, обозначившійся у насъ вившнимъ единствомъ Россіи и внышними, шумными дылами. Погодинъ и обращаетъ преимущественное вниманіе на это вившнее величіе Россіи и такъ увлекается съ этой точки зрвнія силою норманскою, что въ одномъ месте своей исторіи наше русское славянство называеть водою, а норманство каплею вина, давшею этой водь окраску. Окраску эту онъ усматриваетъ даже въ дълъ принятія нами христіанства. Варяги, по его мивнію, первые стали переводить къ намъ изъ Византіи и христіанство, силу котораго, какъ и норманства, онъ раскрываеть съ такою же тщательностію, какъ и въ своихъ изследованіяхъ.

Понятно послѣ этого, что такъ называемый періодъ удѣльный, представляющій такое рѣзкое разрушеніе и норманскаго единства русскаго государства и, повидимому, всеобщее разрушеніе началъ христіанской жизни, кажется Погодину, какъ и Карамзину, временемъ упадка русской жизни,—временемъ, неминуемо подготовлявшимъ разгромъ Россіи первыми сильными инородцами, какими и оказались татары.

<sup>1)</sup> T. I, crp. 1.

Погодинъ и занимается главнъйшимъ образомъ исторіей этихъ проявленій нашего упадка, и прежде всего дълами нашихъ князей удъльнаго періода. Въ туманъ усобицъ передъ Погодинымъ скрываются или блъдно представляются жизненныя явленія тогдашней Руси, какъ въча, главную силу которыхъ онъ связываетъ съ городскою военною силою. Внъшняя разбросанность, шатость въ Россіи того времени приводятъ Погодина даже къ теоріи явно противоръчащей началамъ его математическаго метода, — къ теоріи неопредъленности, случайности въ нашей удъльной Руси, что составляетъ обоюдоострое оружіе и можетъ означать или шлецеровское же варварство этой Руси, или шлецеровское же непониманіе ея.

Такимъ образомъ, шлецеровскій взглядъ на нашу исторію поставиль Погодина въ противоречие съ началами древней славянской жизни, взятыми у Шафарика, и закрыль передъ нимъ, какъ и передъ Карамзинымъ и многими другими, действительный смыслъ нашей двухвъковой исторической жизни-отъ смерти Ярослава до татарскаго ига, жизни, полной не только великой борьбы, но и великой внутренней строительной работы, - работы образованія единой государственности на самобытныхъ славянскихъ началахъ соглашенія власти и земли, работы, выразившейся въ разнообразныхъ типахъ государственнаго устройства, то съ преобладаніемъ земельнаго аристократизма, какъ въ Галичь, то торговаго демократизма, какъ въ Новгородь, то подвижного княжескаго дружиннаго начала, какъ въ Кіевъ и во многихъ областяхъ, слабыхъ своими силами, но сильныхъ по временамъ даровитыми своими князьями, то съ преобладаніемъ низшей земской силы, какъ въ суздальской области. Закрытымъ оказалось передъ Погодинымъ и то, какъ наша старая Русь, разделившись на множество областей, т. е. выдвинувшись для дъятельности на всъхъ своихъ болъе твердыхъ пунктахъ, вглядывалась и соразмеряла, где, въ какой у нея части, какія складывають силы для государственнаго центра,въ Кіевь ли, куда благодатный климать, черноземъ и почти наслъдственная способность къ доблестямъ манили русскихъ, но гдв такъ называемая интеллигенція болье и болье развивалась въ ущербъ сельской общинь, или въ Суздаль, Владимірь, гдь рядомъ съ суровостями климата развивался до черствости практицизмъ и падала доблесть, но гдъ было больше порядка и върнъе обезпечивалось благо сельской общины. Погодинъ уже не могъ видеть, какъ колебалась наша дотатарская Русь отдаться одной изъ этихъ односторонностей, какъ пробовала она совмъстить и практицизмъ и доблесть, и какъ почти съ геніальною прозорливостію раньше всёхъ поняль это высшее стремденіе нашей до-татарской Руси нашъ Владиміръ Мономахъ, сталъ строить русскую государственность по началамъ этой гармоніи доблести и практичности, — сильной власти и сильнаго, даже общерусскаго вѣча, но съ совмѣщеніемъ блага и свободы самыхъ малыхъ русскихъ людей—наймитовъ, закупней. Этотъ великій человѣкъ русской земли XII вѣка, выдвигающійся по своимъ ндеямъ и замысламъ выше всѣхъ современныхъ ему великихъ дѣятелей Европы, даже Погодинымъ мало понятъ, блѣдно освѣщенъ, мало у него раскрыто даже многовѣковое благоговѣніе къ этому необыкновенному человѣку нашей старой Руси, что тоже очень важно, потому что доказываетъ способность этой Руси цѣнить лучшіе идеалы жизни.

Два въка, по изображению Погодина, какъ и многихъ другихъ писателей, мы блуждали во мракъ случайностей, падали, и приготовыным себь татарское иго. Если такъ, то наша народная стихія действительно вода, для окраски и вкуса которой нужна хотя капля чужой примъси, чужого вина. Мы видимъ, какъ это несправедливо и, такъ сказать, научно обидно для нашего національнаго чувства, такъ что эту обиду, какъ увидимъ, даже позаботился сиять съ нашей древией Руси лучній въ новышее время иновемецъ, изучающій Россію, Леруа-Болье. Погодинъ темъ более не могъ не чувствовать этой обиды, и онъ делаеть усили ослабить ее, осмыслить эту, по его вагляду, неправду русской жизни. Онъ говорить, что при всемъ томъ до-татарская наша Русь путемъ смуть объединялась, что особенно ясно выступало ея единство по языку, въръ и наконецъ, что и въ эти мрачныя времена были у насъ прекрасныя, высоко развитыя личности, которыя спасали достоинство Россіи. Погодинъ, конечно, самъ видълъ, что все это слишкомъ слабо, не можетъ оправдывать двухвекового паленія.

Дъйствительное хотя въ нъкоторой степени оправдание у него, или, лучше сказать, освъщение этого печальнаго времени — другое, при чемъ обнаруживается его коренной взглядъ на русское историческое движение, объясняющий и противоръчивое совмъщение началъ Шафарика и Шлецера и непризнание строительной работы нашего удъльнаго періода.

Погодинъ, подобно Карамзину, обращалъ преимущественное вниманіе на развитіе у насъ государственности. Это для него, какъ и для Карамзина, было главною побудительною причиною принять норманскую теорію призванія князей, которая давала такое легкое средство сразу объяснить цёлый начальный періодъ нашей исторіи. Шафарикъ съ своимъ славянскимъ взглядомъ на значеніе Россіи не могъ изшать этой теоріи, а напротивъ закрыпляль ее. При такой теорів нашъ удільный періодъ является дійствительно чудовищной поміхой видіть дальнійшее развитіе государственности, основанной и такъ хорошо двинутой норманнами, и долженъ быль возмущать этихъ нашихъ историковъ своими явленіями, никакъ не подходящими подъ ихъ теорію. Такимъ образомъ, наши ученые німцы не только затруднили намъ разъясненіе нашихъ древностей, но и заслонили правильное пониманіе нашего удільнаго періода. Тутъ впрочемъ, ихъ вина ослабляется другими, посторонними для нихъ обстоятельствами.

Мы не разъ показывали, какъ наши историки старались поскорве прорваться сквозь немецкій тумайть нашихть древностей къ тому центру тяжести нашей исторіи, --- московскому единодержавію, въ которомъ ясно уже видна цельность и полезность развитія нашей жизни. Погодинъ не менье другихъ, если не болье, стремился къ тому же центру. Онъ имъ жилъ, питался его идеями и явно переносилъ эти идеи на нашу древнюю жизнь, на которую оть ея начала смотрёль, какъ на подготовку или помъху въ развитію этого центра, -- московскаго единодержавія. Въ одномъ мъстъ своей истории Погодинъ особенно ясно обнаруживаетъ этотъ именно взглядъ. По поводу упоминанія въ летописи въ первый разъ Москвы, гдв въ 1147 г. съфзжался съ своими союзниками Юрій Долгорукій, во время борьбы его съ кіевскимъ Изяславомъ Мстиславичемъ, Погодинъ въ восторженныхъ словахъ изображаетъ историческое значеніе Москвы, какъ д'яйствительнаго историческаго средоточія Россіи. «Что за имя (Москва)? Какое странное! Въ первый разъ только оно (слово-Москва), здёсь послышалось, говорить Погодинь. Не ошибка ли это? Нать — не ошибка. Такъ значится во всехъ спискахъ летописи. Что же это такое: деревня, село, или городъ? Гдѣ находится Москва? На краю волостей суздальскихъ, черниговскихъ, рязанскихъ и смоленскихъ... гдв протекаетъ мелкая рачка Москва... разсыпано по горамъ и долинамъ нъсколько селеній и въ срединъ ихъ, на крутомъ берегу, мелькаетъ деревянный городокъ, окруженный дремучимъ боромъ. Это будущій кремль, его окружность-это славная Москва ')... Думаль ли кто нибудь на Руси, что здёсь, на этомъ берегу, на этой горв и въ этомъ лъсу, средоточіе русскаго могущества, что здісь скрыто то таинственное ядро, къ которому прильнеть, которое притянеть, соберетъ около себя всю землю русскую и многія иныя... Но когда же это будеть? скоро ин? Нътъ не скоро! Долго еще силъ русской носиться по въянію вътровъ, долго еще сила эта будеть искать себъ мъста,

<sup>4)</sup> T. I, crp. 339.

и, найдя его здёсь, не скоро она остановится, осядется, водворится!.. А потомъ начнутся испытанія... но она восторжествуетъ наконецъ съ русскимъ началомъ въ сердцѣ, возметъ все свое, ей предопредѣденное, возвысится, возвеличится, спасетъ отечество, подастъ руку помощи меньшей братіи, единоплеменной и единовѣрной... Когда же это будетъ? Не скоро, не скоро! Пройдутъ вѣка, смѣнится много поколѣній, перетерпится много горя, уяснятся чувствованія, очистятся понятія. Теперь (въ 1147 г.) Москва бѣднѣйшій городокъ, но здѣсь начинается ея исторія» ¹).

Съ этой точки зрвнія Погодинъ оцвинваеть явленіе всего удвльнаго періода. Суздальская область и ея порядки и люди естественно должны были привлечь вниманіе историка, какъ явленія, выдающіяся надъ встии другими и боле близкія къ явленіямъ московскимъ. Вотъ, какъ описываетъ Погодинъ значение суздальской области и лучшаго съ его точки эрвнія князя ея Всеволода: «Это была область (Владиміръ, Суздаль, Ростовъ, Переяславль, Москва, Тверь, Поволжье, Бѣлоозеро, -- полученные Всеволодомъ въ наслёдство) общирная, сильная, богатая, что касается до естественныхъ произведеній, нужныхъ для жизни, неслыхавшая никогда почти объ усобицахъ, невидавшая давно никакого врага, ни своего, ни чужого. Съверная Русь со стольнымъ городомъ Владиміромъ находилась теперь точно въ томъ положеніи, въ какомъ была южная-Кіевъ при первыхъ князьяхъ, следовавшихъ одинъ за другимъ по одиночкъ до Ярослава включительно, и потому имъвшихъ время и возможность распространить и усилить свое княжество-государство. Всеволодъ, подобно имъ, заступилъ теперь послѣ кратковременной усобицы одинъ мъсто Юрія и Андрея-и на сорокъ льть оставался одинь же на свверв, между тымь какъ на югь народилось уже князей до ста, которые всь хотыи ъсть и искали себь хльба, вырывая куски другь у друга вмасть съ половцами. (Заматимъ, что въ числь этихъ вырывавшихъ другь у друга куски хлеба южныхъ князей были тогда: знаменитый Мстиславъ храбрый, Мстиславъ удалой, Романъ галицкій). Воть въ чемъ состояла, продолжаеть Погодинъ, простая тайна владимірскаго преимущества предъ кіевской Русью, дробившеюся все мелче и мелче. Здёсь случилось быть одному князю, а тамъ число безпрестанно умножалось». Затемъ Погодинъ говорить, что пока продолжался такой порядокъ, суздальскій князь, даже не очень даровитый, могь имъть, если бы пожелаль, ръшительное вліяніе на дъла юга,

<sup>1)</sup> T. I, ctp. 339-340.

«а властолюбивый, высокомърный, дъятельный, даровитый, какъ Андрей, кольми паче. Всеволодъ же, продолжаетъ Погодинъ, не уступаль старшему брату въ доблестяхъ (какихъ, сейчасъ увидимъ). При самомъ вступленіи на поприще, несмотря на молодость, онт показаль много смълости и твердости (разгонялъ родственниковъ), равно какъ и разсчетливости, осторожности. Такъ, во все продолженіе своего княженія, умъя пользоваться обстоятельствами, не пропуская ни одного случая къ какимъ бы то ни было пріобрътеніямъ, Всеволодъ, безъ слишкомъ особенныхъ усплій съ своей стороны, безъ вызова происшествій, становился могущественнъе и значительнъе съ каждымъ годомъ 1)... Всеволодъ достигъ наконецъ нечувствительно цъли Андреевой и Мономаховой, то есть, господства, господства въ предълахъ еще общирнъйникъ, чъмъ какое было у этихъ могущественныхъ князей,—казалось, что удъльное разстройство прекращается, княжество его готово сдълаться вполнъ государствомъ и онъ самъ становится самодержцемъ» 2)...

Изъ этихъ выписокъ мы видимъ, что, по взгляду Погодина, время между первыми русскими князьями и князьями суздальскими было какъ бы пустымъ временемъ въ смыслв прогресса, и получало значение только отрицательное. Какъ сильно было убъядение въ этомъ Погодина и какъ оно закрывало передъ нимъ лучшія явленія южной Руси, можно видъть изъ следующаго места во второмъ томе его исторіи, гдв при обозрвніи внутренней жизни можно, повидимому, было спокойнье и върнье оцвинвать сравнительное значеніе явленій нашей до-татарской жизни. Показывая значеніе великаго князя, Погодинъ сначала описываетъ, какое положение занималъ въ России Кіевъ и его князья. Онъ припоминаетъ силу славныхъ преданій въ Кіевъ объ Олегь, Святославь, Владимірь и Ярославь, указываеть на нравственное значение печерскаго монастыря и кіевскаго митрополита и затімъ говорить: «Всв эти воспоминанія жили между князьями, какъ и въ народь, передавались отъ отцовъ къ дътямъ, и Кіевъ быль въ то же время тожественъ со всею землею русскою... Святополкъ и Мономахъ, призыван Святославичей (въ 1096 г.), говорять имъ: придёта Кіеву, на столь отецъ нашихъ и дъдъ нашихъ, яко то есть старыйній градъ въ землы во всей Кыевъ; ту достойно смятися и порядъ положити. Такъ передавалось и ихъ дътямъ: Кіевъ-стольный городъ, кіевскій князь-первое лицо въ русской землъ» 3). Казалось бы, такого явленія никакъ нельзя было привнать пустымъ мъстомъ въ нашей до-татарской исторіи и следовало-бы сильно призадуматься, отъ чего такая старая сила Кіева пала и уступила

¹) Стр. 361—2. ²) Стр. 362, 1, внизу. ³) Стр. 408—9.

мъсто другимъ, новымъ. Погодинъ не много задумывается надъ этимъ. Онъ говорить лишь, что такое значение Киева привлекало къ нему честолюбіе всёхъ князей, что суздальскій князь, какъ самый сильный, взяль верхъ надъ Кіевомъ и что областные князья слушались его больше, чъмъ когда либо слушались князей кіевскихъ, потому что онъ быль гораздо сильнее ихъ '). Следовательно проявление силы, личной власти князей Погодинъ считалъ самою важною стороною исторической жизни древней Руси. Это со всею ясностію онъ высказываеть въ самомъ началь обозрѣнія явленій внутренняго быта до-татарской Руси, т. е. въ началъ втораго тома. «Впродолжении норманскаго періода, къ счастію молодаго государства, бывало большею частію по одному князю»... Въ другомъ мѣстѣ: «Какъ укрѣпленію, успленію молодаго государства содъйствовало малочисліе князей, такъ умножавшееся безпрестанно ихъ количество постепенно ослабляло его, и наконецъ привело на край погибели» 2). Этотъ взглядъ поставилъ Погодина даже въ очень странное положение.

Въ норманскомъ его періодѣ онъ трепещетъ за судьбу Россіи, когда у нея одинъ только князь, какъ напримѣръ, малолѣтній Игорь, а въ удѣльномъ періодѣ трепещетъ за нее отъ непомѣрнаго множества князей. Теорія случайностей возведена здѣсь на высшую степень силы въ исторіи Россіи.

Съ особенною ясностію Погодинъ высказываеть эту теорію въ томъ же второмъ томъ, въ несколькихъ местахъ. Такъ, напримъръ, изложивъ отношенія князей, показавъ положеніе дружины, состояніе городовъ и сельскаго населенія, онъ говорить: «Такъ неопределенны или, лучше сказать, такъ измънчивы были отношенія между князьями и высшими сословіями государственными, потомствомъ пришлаго порманскаго племени, дружиною и ея членами, боярами и отроками, городами и воями. Вследствіе этой зыбкости, мы видимъ впродолженін двухъ соть літь, оть кончины Ярослава до нашествія монголовъ, безпрерывное движеніе князей... За князьями следовали ихъ дружины, неотлучные ихъ спутники, делившіе съ ними счастіе и несчастіе, выгоды и потери... Кромъ перехода съ князьями бояре еще имъли свое собственное право перехода... Въ этихъ переселеніяхъ принимали иногда участіе и низшіе вои, люди, жители городовъ, по любви къ князю, въ надежде большихъ выгодъ... А глядя на нихъ, пріучались переходить съ мъста на мъсто и самые поселяне, ища себъ больше льготы и покоя»... <sup>а</sup>). Еще дальше: «князья переходили, бояре пере-

¹) C<sub>T</sub>p. 409. ²) C<sub>T</sub>p. 393. ³) C<sub>T</sub>p. 432—3.

ходили, вои переходили, смерды переходили, города въ смыслѣ гарнизоновъ (засадъ) переходили. Города переходили въ смыслѣ столицъ. пребываній княжескихъ»... '). Выводъ Погодина изъ этихъ явленій еще страннѣе и печальнѣе: «Въ этомъ движеніи, заключаетъ Погодинъ, представляющемъ какъ бы переходъ отъ кочевой жизни азіатской къ осѣдлой европейской, въ этомъ броженіи, вслѣдъ за основаніемъ государства и распространеніемъ его предѣловъ, представляется одно изъ главныхъ отличій русской исторіи отъ исторіи западныхъ европейскихъ государствъ и вмѣстѣ основаніе, условіе многихъ послѣдующихъ событій» ").

Туть мы уже видимъ, что Погодинъ въ этихъ явленіяхъ удъльнаго періода усматриваетъ коренной русскій принципъ-неустойчивость, случайность, т. е. какой-то роковой произволь, которымъ должиз строиться русская жизнь. Немного выше Погодинь действительно осмысливаеть эти явленія, какъ выражающія коренныя особенности русскія, но въ числь этихъ особенностей указываеть и такія, которыя разрушають всю его теорію случайности, хотя и высказаны мелькомъ, вскользь. «Въ нашей исторіи, говорить онъ, все происходило смотря по обстоятельствамъ, и решалось по усмотрению действующихъ лицъ, по требованіямъ минуты или соглашенію, по полюбовнымъ сділкамъ въ извъстное время; господствовали не правила, а обстоятельства, свободная воля, здравый смыслъ». Это уже совершенная пустыня внутреннихъ твердыхъ началъ жизни. Погодинъ, повидимому, еще усиливаеть безжизненность этой пустыни, когда туть же выражается: «Никакой народъ не представляеть такого отвращенія отъ обряда (формы), какъ русскій»; нли: «о писанномъ прав'й никогда и помену нъть, вездъ имъется въ виду только живое право какъ оно дъйствующими лицами въ данную минуту себъ представляется». Однабо самъ же Погодинъ и туть же проговаривается объ основания этого живого права. «Мы усматриваемъ, говоритъ онъ, въ явленіяхъ удільной исторіи лишь нісколько, очень мало, коренных обычаевъ»... н перечисляеть ихъ: старшинство для князей, отчинность, право перехода для бояръ, въчевыя собранія для городовъ и странныя для насъ, но не странныя у Погодина въ смысле права, обяванность смердовъ платить подати, после исполнения которой они были, по его мивнію, свободны отъ другихъ обязанностей, какъ напримъръ военной »).

Стоить только представить действительное положение дель по фактамъ самого же Погодина,—повсеместное, исконное существование

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Crp. 433. <sup>2</sup>) Crp. 433—4. <sup>8</sup>) Crp. 421.

въ городахъ въчей, а въ сельскихъ обществахъ сходокъ, какъ живыхъ хранителей и толкователей обычаевъ, дълавшихъ чаще всего не нужнымъ записывание этихъ обычаевъ; стоить представить себъ, что множество и сильное передвижение князей давали особенное значение въчамъ, а право перехода кръпко поддерживало личную своводу и дружины и смердовъ; стоить все это представить, повторяемъ, по фактамъ, изложеннымъ самимъ Погодинымъ, какъ вси картина хаоса, имъ нарисованная, получить совершенно иной, ясный, опредъленный сныслъ, и наша древняя Русь будеть дъйствительно отличаться отъ западной Европы, но не азіатскимъ кочевничествомъ, а своими самобытными особенностями, общими во многомъ и другомъ славянскимъ народамъ. Иначе сказать, у самого Погодина очистится тогда шелуха шлецеровская и окажется воззрвніе такъ называемое славянофильское. Погодинь, какъ въ этомъ, такъ и въ другихъ случаяхъ, действительно и обнаруживаеть начатки славянофильскіе. Сюда относится, какъ мы уже знаемъ, мирное основание нашей государственности. Далье, — врыно и преимущественно держась государственности, Погодинъ темъ не менте часто разсматриваетъ состояние русской земли, вемской силы, какъ особой. Онъ считаеть нужнымъ разсматривать вняжескія смуты не по родамъ, покольніямъ князей, а по областямъ, раздъление которыхъ связываетъ съ особенностями страны, и въ древнія времена допускаеть даже различіе межну ними и племенное.

Изъ его многочисленныхъ статей о временахъ московской жизни, какъ полемика его съ Костомаровымъ о Димитріи Донскомъ или о временахъ смутныхъ, совершенно ясно видно, что онъ понималъ и признавалъ силу земства.

Великія ожиданія сопровождали составленіе Погодинымъ его исторіи, о чемъ знали всй, такъ какъ Погодинъ получилъ на это средства отъ государя и какъ бы занялъ положеніе Карамзина. Но великое разочарованіе послідовало, когда появились эти три тома исторіи Погодина, а петербургская стихія довела это разочарованіе до того, что Погодинъ совсймъ вышелъ изъ положенія Карамзина и не продолжаль своей исторіи. Мы виділи, что еще въ первыхъ свочихъ трудахъ Погодинъ вырывался изъ строгихъ преділовъ своего математическаго метода на просторъ патріотическаго одушевленія. По самой противоположности этихъ двухъ пріемовъ гармонія была діломъ очень трудно достижимымъ. Она часто и тогда уже нарушалась, а въ исторіи разстройство этой гармоніи дошло до того, что и математическій методъ не соблюденъ (почти нітъ цитатъ, даже въ весьма важныхъ містахъ), и патріотическое отношеніе къ ділу при-

няло крайне одностороннее направленіе. Мы въ этой исторіи видимъ старца, вѣщающаго дѣтямъ о старыхъ дѣлахъ съ авторитетностію, чисто отеческою. Но никогда не слѣдуетъ забывать, что подъ этой старческою авторитетностію скрываются и громадная научность въ области первѣйшихъ нашихъ памятниковъ и неизмѣнная, глубокая любовь къ Россіи. Карамзина своей исторіей Погодинъ замѣнить не можетъ; но подлѣ исторіи Карамзина его исторія можетъ стоять для справокъ, для воспитательныхъ цѣлей и, вѣроятно, будетъ стоять вмѣстѣ съ нею еще очень долго.

Кромъ разобранныхъ нами сочиненій и сейчась упомянутыхъ статей, которыхъ списокъ очень великъ и обнимаеть не одни старыя русскія діла, но захватываеть и многіе современные вопросы и діла другихъ славянъ, Погодинъ издалъ въ 1875 г. еще одно, очень ценное сочиненіе,-Первые 17 літь царствованія Петра, т. е. до полтавской битвы. Погодинъ быль великимъ поклонникомъ Петра. Это тоже вытекало изъ его воззрвній на историческое движеніе русской жизни. Норманны, по Погодину чужіе люди и съ чужими для насъ началами, создали нашу государственность. Удёльные князья испортили ихъ строеніе и чуть не загубили его. Московскіе князья при содъйствіи татаръ возобновили и утвердили глубоко въ народной жизни это государственное строеніе. Но и въ московскомъ средоточін оно слабило и расшатывалось. Петръ I, при содийствии иноземцевъ, онять укрыпиль, усилиль это зданіе, — но не переставая быть русскимь. Поклоненіе Петру съ этой именю точки зрінія иміло для Погодина даже идиллическую привлекательность. Погодинъ велъ свой родъ, какъ самъ говоритъ въ посвящении своей истории покойному государю, изъ крвпостнаго крестьянства. Поклоненіе Петру онъ встрвтиль вы извёстномы крестьянинё Посошкове, сочинения котораго о скудости и богатствъ Погодинъ розыскалъ и издалъ. Но особенную цвиу книгв Погодина даеть не восхваление Петра. Петръ I еще больше прославленъ и дела его, при всей односторонности взгляда, гораздо документальнее обставлены въ пятитомномъ сочинении покойнаго Устрялова (четыре тома до полтавской битвы и пятый, обозначенный въ виду сдъляннаго пропуска одного тома по порядку-счетомъ-шестой-о деле царевича Алексия), изд. 1858 - 9 и 1863 гг. Сочинение Погодина важиве всего по двумъ начальнымъ изследованіямъ.

Первое изследованіе—о детстве Петра, где показаны образовательныя средства, обычныя тогда въжизни русскихъ царскихъ детей, такъ что этимъ подрывается ложное миеніе, будто бы Петръ въ своемъ русскомъ кругу инчего не узналъ. Тутъ, напротивъ, онъ связывается съ старою Русью даже по вопросу объ ознакомленіи съ западной Европой уже по однимъ игрушкамъ и картинкамъ, бывшимъ у него въ дътствъ. Къ несчастію, гибель многихъ людей, которые могли бы повести правильно воспитаніе Петра, какъ Матвъевъ, удаленіе Петра отъ двора и ужасы борьбы между нимъ и Софіей не дали ему правильно и спокойно развиваться въ русскомъ духъ и направили искусственно къ иноземцамъ.

Второе изследованіе еще важне. Въ немъ доказывается документально, что роковая борьба Петра съ царевной Софіей создана искусственно, что никакого покушенія на жизнь Петра въ 1689 г. не было и что все это сочинено было злобной придворной интригой, имъвшей роковыя последствія, именно: разрывъ Петра со многими хорошими людьми правительства Софіи, какъ напримъръ, съ необыкновенно образованнымъ, думавшимъ даже объ уничтоженіи крёпостнаго права — Василіемъ Голицынымъ.

Итоги научныхъ трудовъ. Разныя точки арфиія на наше прошедшее и разные споры между учеными нивли болбе важное и продолжительное значеніе, чёмъ думали иные изъ этихъ ученыхъ. Споры эти выяснили значеніе предшествовавшихъ трудовъ по русской исторіи, при чемъ, часто даже помимо воли спорившихъ и различно думавшихъ, выступали въ новомъ, яркомъ освъщения прежние наши русскіе труженики въ области нашей науки, особенно Татищевъ, Болтинъ, и надъ всеми прежними и современными тружениками возвышался съ своимъ громаднымъ трудомъ Карамзинъ, а видимо величественное по вившней научности, но дряблое по жизненнымъ началамъ строеніе русской исторіи німецкими учеными колебалось отъ критики и нашихъ ученыхъ, взглянувшихъ на него съ той же европейской точки зранія, а затемъ задрожало и многое въ немъ рухнуло отъ прикосновенія къ нему Добровскаго и Шафарика, вооруженныхъ и западноевропейскою наукою и пониманіемъ дъла съ общеславянской точки эрвнія, такъ что нетолько скептикъ Каченовскій смутился и умолкъ, но и его противникъ Погодинъ оказался въ крайне затруднительномъ положенін, — и радовался и скорбаль, и спасаль Шлецера, и признавалъ свое безсиліе и уклонялся отъ діла, въ виду новой зари общеславянскихъ идей, открывавшей новое величіе и всего славянства и столь любимой имъ Россіи.

Наука и національныя воззрѣнія запада, наука и воззрѣнія славянскія, русскія становились уже такими ясными вещами, что работникамъ по русской исторіи невозможно уже было затѣмъ выступать

съ неопредъленнымъ знаменемъ. Окраска его ясиве и ясиве обозначалась, и чвыъ дальше, тымъ больше раздвляла и ученыхъ по русской исторіи и вообще членовъ русскаго общества на такъ называемыхъ славянофиловъ и западниковъ, историческое главенство надъкоторыми принадлежитъ съ одной стороны Погодину, съ другой Каченовскому, хотя въ дъйствительности последователи того и другого уходили отъ своихъ вождей очень далеко, и нередко забывали ихъ и даже чуждались. Въ трудахъ техъ и другихъ сказалась съ новою силою и старая въ нашей наукъ тяга отъ русскихъ древностей къ жизненнымъ центрамъ тяжести русской исторіи, — къ московскому единодержавію и затымъ къ петровскому преобразовательному времень.

## ГЛАВА ХІІІ.

## Западиики.

Въ гой самой московской средъ, гдъ надълали столько шуму скептики и ихъ противники и гдв раздавались сильныя рвчи Погодина и Грановскаго, одного за русское направленіе, другаго за европейское, и въ московскомъ университеть, и въ московскомъ обществъ болве и болве развивалось и обнаруживалось глубокое, систематическое разделение русскихъ людей на славянофиловъ и западниковъ-Такіе люди, какъ Чаадаевъ, Мартыновъ, Герценъ приходили въ совершенному отрицанію русской культуры, и для пересозданія ея обращались къ западной Европъ, даже совсемъ уходили въ нее. какъ Мартыновъ въ ісаунтство, Герценъ въ среду революціонеровъ. Этокрайности, отъ которыхъ громадное большинство западниковъ отшатывалось, но единство принциповъ производило и на нихъ свое дъйствіе. Изъ среды ихъ выходило не мало деятелей въ области другихъ наукъ, болье отдаленных отъ русскихъ жизненныхъ научныхъ вопросовъ; еще большее число ихъ сделалось известнымъ въ области журналистики и еще большее на поприща служебномъ. Но отрицание русской культуры подрывало въ корив способность взяться за разработку положительной стороны русской жизни, поэтому такъ называемые у насъ западники меньше всего сдълали для русской исторіи, повидимому, совершенно вопреки примъру, поданному скептиками, но въ действительности по той неизбежной логичности, какая развилась изъ етого примера. Отрицаніе можеть создавать критику, полемику, но не ведеть къ положительной, созидательной деятельности.

Одинъ изъ самыхъ сведущихъ ценителей дель и стремленій западниковъ, мивніе котораго о Грановскомъ мы уже приводили, именно Анненковъ, говоритъ объ этомъ следующія, роковыя для западниковъ слова: «у нихъ не было никакой цёльной и обработанной политической теоремы, они занимались изследованіями текущихъ вопросовъ, критикой и разборомъ современныхъ явленій, и не отваживались на составление чего либо похожаго на идеалъ гражданскаго существованія, при техъ матеріалахъ, какіе имъ давали и русская и европейская жизнь. Добросовъстность западниковъ оставляла ихъ съ пустыми руками, и понятно, что положительный образъ народной политической мудрости, найденный славянофилами, начиналь поэтому играть въ обществъ нашемъ весьма важную роль»... ¹). Тотъ-же Анненковъ приводить слова Герцена, въ которыхъ тотъ внушаль западникамъ смелость взяться за эту положительную работу. «Наша европейская, западническая партія, говориль Герцень, тогда только получить место и значение общественной силы, когда овладееть теиами и вопросами, пущенными въ оборотъ славянофилами» 2). Наши русскіе соціалисты пробовали овладёть нёкоторыми изъ этихъ вопросовъ, но такъ овладъли, что отъ нихъ отшатнулся самъ Герценъ. Даже Бълинскій, извъстный систематическій западникъ и столь-же систематическій врагь славянофиловь, выразился однажды во вкус'в Полевого, но съ выводомъ далеко не во вкуст Полеваго: «что личность въ отношении къ идев человека, то народность въ отношении къ идев человъчества. Безъ національностей человъчество было бы мертвымъ логическимъ абстравтомъ, словомъ безъ содержанія, звукомъ безъ значенія. Въ отношеніи къ этому вопросу я, говориль Білинскій, скорве готовъ перейти на сторону славянофиловъ, нежели оставаться на сторонъ гуманическихъ космополитиковъ, потому что если первые и ошибаются, то какъ люди, какъ живыя существа, а вторые и истину-то говорять, какъ какое то изданіе такой-то логики» 8).

Нужно однако сказать, что всё эти, весьма компетентные свидётели дёль своей партіи, но мало свёдущіе въ литературё русской исторіи, не совсёмь справедливы къ трудамъ этой партіи по русской исторіи. Безсильная создать что либо цёльное, положительное, партія эта не мало сдёлала и дёлаеть въ области критики, полемики по

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Воспоминанія и крит. очерки. П. В. Анненкова, т. III, стр. 147. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 148. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 148—9.

нашей наукт. Ненормальныя явленія русской исторической жизни, изнанка лучшихъ нашихъ историческихъ дтлъ и людей сдтлались спеціальнымъ предметомъ изследованій членовъ этой партіи, бравшихся за русскую исторію.

Пыпинъ. Самымъ дѣятельнымъ представителемъ этой группы людей служитъ въ настоящее время извѣстный авторъ многочисленныхъ изслѣдованій, помѣщаемыхъ въ Вѣстникѣ Европы, г. Пыпинъ. Болѣе видное изъ его изслѣдованій это—Общественное движеніе при Александрѣ I (1871 г.). Здѣсь, съ точки зрѣнія безпредметной свободы, оцѣниваются преобразованія первыхъ годовъ царствованія Александра I и отдается имъ полное сочувствіе. По этой же причинѣ осуждаются дѣла второй половины этого парствованія, причемъ Карамзинъ причисляется къ ретроградамъ, и г. Пыпинъ особенно усердно ударяетъ на слабую сторону Карамзина по вопросу объ освобожденіи крестьянъ. Для опытнаго читателя изслѣдованіе это имѣетъ значеніе, какъ сборникъ свѣдѣній о малоразработанномъ времени и сборникъ данныхъ для изученія политическаго развитія нашихъ русскихъ людей того времени ¹).

Такое же значене, какъ вышеприведенное, имъютъ изслъдованія Пыпина—Характеристика литературныхъ мнѣній (1873 г.), гдѣ осуждается славянофильство, и изслъдованіе—Панславизмъ (1877—8 г.), гдѣ та же тенденція и, кромѣ того, сообщается не мало свъдѣній о развитіи у насъ панславистскихъ идей, какъ, напримѣръ, о панславистскихъ идеяхъ начала нынѣшняго столѣтія (записка Броневскаго), о кіевскомъ братствѣ Кирилло-Мееод. 1848 г. и объ идеяхъ Товіанскаго и Мицкевича (мессіализмъ). Какъ истый западникъ, авторъ здѣсь отрѣшается отъ всякихъ натріотическихъ чувствъ, и у него выходитъ, что Россія одна изъ самыхъ несостоятельныхъ для славянскаго объединенія силъ, а Польша высоко выдвигается по своей культурности.

Болъе цънное по достоинству матеріаловъ изслъдованіе г. Пыпина о масонахъ, служащее дополненіемъ и поправкой изслъдованія Лонгинова—Новиковъ и Мартинисты (изд. 1867 г.) <sup>2</sup>).

¹) Для провърки взглядовъ г. Пыпина на время Александра I полезно читать соч. полковника Кропотова— Жизнь графа М. Н. Муравьева въ связи съ собитіями его времени (1874 г.) и статьи покойнаго А. Н. Попова въ Русскомъ Архивъ и Русской Старинъ за 1876 и 77 г.: Россія предъ 1812 и въ 1812 году. Наконецъ, фактическая сторона всего времени Александра I изложена безъ всякихъ притязаній на теорію въ сочиненіи генерала Богдановича — исторія царствованія Александра I, 6 томовъ (1869 —71 г.). ²) Въстн. Европы за тотъ же 1867 г.

Наконецъ, еще большаго вниманія заслуживаетъ старый соединенный трудъ Н. И. Костомарова и г. Пыпина—Отреченныя книги изданныя Кушелевымъ-Безбородкой подъ заглавіемъ: Памятники старинной русской литературы, 1860—4 г., 4 выпуска. Сюда же нужно отнести имъющее съ этимъ изданіемъ связь и тоже давнее изслъдованіе г. Пыпина—Объ отреченныхъ книгахъ, помъщенное въ 1 выпускъ Льтоп. занятій археографич. коммиссіи. Перечисляя эти старые труды г. Пыпина, нельзя не указать на гораздо болье научное собраніе памятниковъ этого рода—Памятники отреченной литературы, профессора Тихонравова, изд. 1863 г., 2 тома.

Недавно, въ Въстникъ Европы за 1884 г., въ книгахъ 5, 6 и 7, напечатано новое изслъдованіе г. Пыпина—Русская наука въ XVIII въкъ. На это изслъдованіе можно смотръть, какъ на крайнее усиліе г. Пыпина доказать благотворность западно-европейскаго вліянія на Россію. Авторъ выбралъ самый благодарный предметь,—просвътительное движеніе въ петровскія времена, въ которомъ найдеть не мало хорошаго и самый послъдовательный славянофилъ. Но только неопытные читатели могуть не замътить многочисленныхъ несообразностей этого изслъдованія.

Г. Пыпинъ начинаетъ съ практическихъ делъ, которыми такъ славится время Петра, и изображаеть намъ богатство трудовъ по землеописанию Россіи, особенно богатство путешествій по Россіи и описанія ея. Но это было рішительно преобладающее иноземное странствованіе по Россіи и иноземное описаніе ея. Все это составино прежде всего развитие давней литературы иностранныхъ писателей о Россіи, твиъ болве естественное, что въ Россію впущено было столько иноземцевъ и они снабжались русскими деньгами. Польза отъ всего этого у автора громадна, потому что онъ беретъ все XVIII ст. и даже прихватываеть XIX; но на дълъ было иное. Одно долговременное пренебрежение татищевского проекта изучения России слишкомъ много говорить противъ основного взгляда г. Пыпина. До какой степени авторъ ослъпленъ вліяніемъ иноземныхъ трудовъ на Россію, видно изъ того, что онъ совсимъ не цинтъ значеніе Большого чертежа и проглядель знаменитый трудь Ремезова-Чертежь сибирской земли.

Еще болье странна попытка автора выставить западно-европейцами такихъ писателей, какъ Татищевъ и Болтинъ. Г. Пыпина поражаетъ, что эти писатели знали многія западно-европейскія сочиненія и даже пользовались ими. Отсюда онъ выводитъ заключеніе, что тутъ-то они и почерпали свое высшее разумѣніе дѣлъ Россіи. Г. Пыпинъ, очевидно, не подозрѣваетъ, что оба эти историка дѣлали рѣзкое отступленіе отъ своего западно-европеизма и что это повело къ самымъ благотворнымъ послѣдствіямъ. Благодаря этому именно отступленію, мы имѣемъ и такой цѣнный лѣтописный сводъ Татищева и такую дѣльную картину русской самобытности Болтина, а то, что оба эти историка написали по западно-европейской указкѣ, весьма слабо, какъ первый томъ исторіи Татищева и Болтиновское разумѣніе крестьянскаго вопроса. Не входимъ въ разборъ всегдашнихъ больныхъ мѣстъ г. Пыпина,—осужденій славянофиловъ. Въ изслѣдованіи г. Пыпина XVIII вѣка, представляющемъ спѣшную и даже несамостоятельную работу, имѣетъ нѣсколько научное значеніе собственно указаніе писателей, которыхъ знали Татищевъ и Болтинъ.

Главное направление трудовъ г. Пыпина-изображать изнанку русской жизни, особенно до-петровского времени, обнаруживается въ трудахъ многочисленныхъ писателей, по преимуществу того же западипческого направленія. Такъ, оно отражается въ сочиненіяхъ необыкновенно трудолюбиваго работника въ области нашей науки, профессора кіевскаго университета Иконникова. Ръдкая книга выходить, которая не вызвала бы рецензіи профессора Иконникова. Въ Кіевскихъ университетскихъ извёстіяхъ нередко печатаются даже библіографическія обозрѣнія цѣлой группы книгъ по русской исторіи за то или другое время, составляемыя г. Иконниковымъ. Подобныя обозрвнія авторъ дёлаль и въ области давнопрошедшаго нашей науки. Таково указанное нами его обозрѣніе литературы скептической школы. Есть у него и обозрѣнія дѣятельности выдающихся историческихъ лицъ. Таково его изследование-Графъ Мордвиновъ (1873 г.). Мы уже упоминали другой научный трудъ г. Иконникова-О вліяніи Византін на Россію. Не можемъ не указать и на самый ранній трудъ и самый большой гртхъ автора — О первомъ самозванцъ 1), котораго онъ признаетъ дъйствительнымъ царевичемъ Димитріемъ.

Дамъе, тоже направление высказывается въ большинствъ трудовъ нашихъ русскихъ юристовъ. Образецъ такого отношения къ своему прошедшему мы увидимъ ниже, въ трудахъ г. Чичерина.

Есть, впрочемъ, въ юридической литературт счастливыя и даже немалочисленныя исключенія. Укажемъ на болте выдающіяся изънихъ. Изъ тъхъ юристовъ, которые по самому свойству своихъ занятій должны обращаться къ изученію русской исторіи, какъ напримъръ профессора исторіи русскаго права, нъкоторые доходять до глубокаго

<sup>1)</sup> Кіевск. унив. изв. за 1864 г.

пониманія самыхъ основъ русской жизни и поднимають ихъ на большую высоту культурности. Это мы увидимъ ниже въ трудахъ И. Д. Бълева, Лешкова. По этому пути пошли даже нъкоторые юристы, не чуждые западничества. По этому пути щель и старвишій изъ нашихъ юристовъ, Неволинъ, котораго изысканія о Русской Правдів и новгородскихъ пятинахъ и теперь еще не потеряли своего значенія. По этому пути пошли и болье видные изъ его преемниковъ. Такъ, это мы увидимъ въ трудахъ К. Д. Кавелина. Этимъ же направленіемъ вызываеть бъ себв всеобщее вниманіе, и давно уже, старвишій теперь изъ профессоровъ-юристовъ и неутомимъйшій изслівдователь и ценитель историческихъ памятниковъ, академикъ Н. В. Калачевъ. Трудно въ краткомъ обзорв перечислить многочисленные и разнообразные труды этого ученаго. Всемъ известны его старыя, но до сихъ поръ имъющія большую ціну изслідованіе и изданіе Русской Правды 1), журналы-Архивъ историческихъ и юридическихъ сведеній, Архивъ юридическихъ и практическихъ сведеній и Археологическій сборникъ.

Двъ особенности бросаются въ глаза въ трудахъ Н. В. Калачева. Это, во первыхъ, чъмъ дальше, тъмъ больше сказывается въ нихъ его уважение къ памятникамъ нашей истории, особенно временъ московскихъ, и, во вторыхъ, чъмъ дальше, тъмъ большая видна групнировка около Н. В. Калачева молодыхъ силъ. Объ эти особенности теперь выражаются самымъ нагляднымъ и счастливымъ образомъ въ основанномъ Николаемъ Васильевичемъ Археологическомъ институтъ.

Въ исторіи нашей науки мы имѣемъ еще болѣе поражающій примѣръ, какъ юристь всецьло перешель въ область изысканій по русской исторіи и, можно сказать, вліяеть на самый ходъ занятій по этому предмету. Мы разумѣемъ А. Ө. Бычкова, академика и директора императорской публичной библіотеки. У насъ въ Россіи едва ли есть хотя одинъ изъ ученыхъ, занимающихся русской исторіей, въ возрасть отъ пятидесяти лѣть и моложе, который бы выросталь въ научномъ смыслъ безъ указаній и воодушевляющихъ вліяній А. Ө. Бычкова. Точно также можно сказать, что едва ли у насъ есть какое-либо ученое общество, болѣе или менѣе занимающееся русской исторіей, въ трудахъ котораго не было бы указаній, работь и вообще участія А. Ө. Бычкова. Мы уже не говоримъ о правительственныхъ мъропріятіяхъ, требующихъ историческихъ справокъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изсябдованіе, взд. 1846 г., М. Текстъ Русской Правды,— посябднее, 3-е взд. 1881 г. Спб.

Главнъйшіе ученые труды А. Ө. Бычкова, кромъ академіи наукъ, сосредоточиваются въ археографической коммиссіи по изданію лътописей, въ публичной библіотекъ по изданію описанія рукописей и въ архивъ Св. Синода по описанію дълъ этого учрежденія. Въ послъднее время всеобщее вниманіе ученаго міра вызвали необычайныя достоинства новаго изданія лаврентьевской лътописи и три выпуска описанія рукописей императорской публичной библіотеки.

Оба эти ученые—Н. В. Калачевъ и А. Ө. Бычковъ—своимъ служеніемъ наукъ русской исторіи представляють несомнънное доказательство, что въ ней скрывается великая русская притягательная сила. Мы не разъ еще будемъ усматривать ее. Укажемъ еще и теперь на нъкоторыя проявленія ея, различнаго, впрочемъ, свойства.

Замѣчательно, что и К. Д. Кавелинъ и Н. В. Калачевъ— оба не чуждые западничества и оба послѣдователи родовыхъ началъ— останавливали свое вниманіе на однородныхъ, выдающихся русскихъ особенностяхъ и воздавали имъ такую дань уваженія, какую могли воздавать, повидимому, только славянофилы. Мы разумѣемъ изслѣдованіе К. Д. Кавелина о русской общинъ ¹) (объ немъ у насъ еще будетъ рѣчь) и изслѣдованіе Н. В. Калачева о русскихъ артеляхъ ²).

Притягательная сила русских особенностей жизни обнаружилась не на одних этих вристах. Она сказалась также со всею ясностію и въ богатых результатах на трудах профессора здішняго университета, В. И. Сергівнича. Его вниманіе сперва сосредоточилось на русских вічах и это повело къ замічательному изслідованію этой формы нашей древней жизни и параллельной ейзсиль—власти княжеской з). Затім профессор Сергівнич обратиль вниманіе на другую, болів позднюю форму—земскіе соборы 4). Наконець, особенное его вниманіе вызвала екатерининская коммиссія для составленія Уложенія 5).

Въ сочиненіяхъ профессора Сергвевича можно видъть какъ бы середину между славянофильствомъ и западничествомъ. Такъ, въ сочиненіи—Ввче и князь—мы видимъ и раздъльность, и соглашеніе,

¹) Журналъ Атеней 1859 г., ч. І, стр. 165—197. ²) Въ Русск. Арх. за 1884 г., № 4, помъщена статъя Хомякова о сельской общинъ. Въ статъв этой, между прочимъ, показывается связь общины и артели, стр. 268. ³) Въче и князъ, изд. 1867 г. Сочинене это вошло въ курсъ исторіи русскаго права. ⁴) Изслідованіе это напечатано во ІІ т. Сборника государственныхъ знаній. Изслідованіе это тоже вошло въ сокращеніи въ курсъ профессора Сергівевича. ⁵) Лекцін у изслідованія по исторіи русскаго права. Спб. 1883 г., стр. 764—819.

договоръ между князьями и въчами; въ изследовании о земскихъ соборахъ — сходство ихъ съ первоначальными западно-европейскими проявленіями парламентарной жизни, но также и признаніе своеобразностей нашихъ земскихъ соборовъ; въ изследовании объ екатерининской коммиссіи показывается сильное вліяніе западно-европейскихъ возэрвній на составленіе екатерининскаго наказа и русскія особенности въ пониманіи дела членами коммиссіи для составленія Уложенія. Особенную важность имфють новыя изысканія автора вопроса объ освобожденіи крестьянь, обсуждавшагося въ этой коммиссіи. Передъ нами смѣняются и чисто западническіе взгляды членовъ коммиссін на дворянство и крестьянъ и какъ бы пробуждение старыхъ русскихъ преданій о свободів народа. Еще важиве тотъ чисто научно сдыланный выводъ, что большинство членовъ екатерининской коммиссін склонялось на сторону улучшенія положенія крестьянь, и что въ этомъ сходились и дворяне, и однодворцы, и крестьяне. Вышеуказанная середина возгрѣній автора между славянофильствомъ и западничествомъ особенно ощутительна въ его определении народности. «Историческая народность, говорить профессоръ Сергвевичь въ своемъ курсв исторіи русскаго права, не есть постоянная и всегда сама себъ равная величина. Наука до сихъ поръ не можеть сказать, въ чемъ состоять признаки народности». Это — западническое пониманіе народности, и ниже мы увидимъ, что наука наша напротивъ не мало уже сдълала для опредъленія признаковъ русской народности. Но витсть съ темъ нашъ авторъ признаеть великое значение народности, «Насильственное введеніе чужихъ порядковъ, говорить онъ всладъ затыть, соединенное съ презрвніемъ къ своему народному, наносить ей величайшій вредъ... Оскорбляя народный духъ неумілымъ заимствованіемъ, какъ бы ни было хорошо это заимствованіе само по себъ, подавляють ту силу, которая одна способна творить все великое въ исторіи» 1). Приложеніе такого взгляда мы видимъ во многихъ мъстахъ самаго курса. Какъ особенно выдающееся мъсто, можно привести оцінку авторомъ законодательной діятельности Петра I. «Относясь съ недовъріемъ ко всему русскому, великій преобразователь Россіи и не подозр'яваль, говорить авторъ, что московскій процессъ XVII въка стоялъ далеко не во всемъ ниже современнаго ему нъмецкаго. Виъсто того, чтобы выяснить основныя начала нашего стараго порядка, развить то, что въ немъ было хорошаго, и положить конецъ дурному, онъ началъ съ того, что смешалъ почти все выра-

<sup>1)</sup> Лендін и изследованія по исторіи русскаго права, стр. 26 и 28.

ботанныя практикой различія формъ судопроизводства, а затѣмъ обратился къ переводамъ съ нѣмецкаго. Но переносъ нѣмецкихъ порядковъ на русскую почву, кажется, и его самого удовлетворилъ не надолго. Изданная имъ форма суда представляетъ несомнѣнное возвращеніе къ старому порядку, хотя въ очень несовершенномъ видѣ» 1).

Тяга русскихъ особенностей сказывается въ трудахъ профессора казанскаго университета Загоскина и направляеть его, какъ и Н. В. Калачева, главнымъ образомъ на дела московскія 3). Сказывается она въ трудахъ профессора демидовскаго лицея. Владимірскаго-Буданова, раскрывавшаго, между прочимъ, любопытное сившеніе западно-европейскихъ и русскихъ началъ жизни въ западной Россіи 3). Еще ясиве сказалась она въ трудахъ профессора новороссійскаго университета Леонтовича, который освётиль древнее русское право и древнее устройство русскихъ общинъ явленіями общеславянской жизни '). Далъе еще яснъе, какъ увидимъ, сказывается она въ трудахъ профессора варшавскаго университета Самоквасова, расчищающаго вновь пути къ уразумънію древныйшей русской жизни и критическимъ разборомъ научныхъ трудовъ по русской исторіи, и сопоставленіемъ археологическихъ данныхъ, изученію которыхъ авторъ давно и упорно отдаеть свои силы. Это же направление видно и во многихъ юридическихъ сочиненіяхъ, разъясняющихъ явленія русской жизни въ области гражданскаго права, какъ напримъръ, въ сочиненіяхъ профессора И. Е. Андреевскаго и К. П. Побъдоносцева; мы не можемъ входить въ разборъ этого рода сочиненій, потому что, откровенно заявляемъ, мало знакомы съ этой литературой.

Такимъ образомъ мы видимъ, что значительная часть нашихъ вористовъ, и притомъ занимающихъ такое видное и вліятельное положеніе, удаляется отъ западничества и отрицательнаго отношенія къ нашему прошедшему и весьма настойчиво и успѣшно ищеть въ немъ положительныхъ сторонъ.

Эти положительныя стороны русской жизни, отсутствіе которыхъ такъ рѣзко сказалось въ трудахъ по русской исторіи нашихъ западниковъ и на что они сами жаловались, разработывались больше всего такъ называемыми славянофилами.

<sup>1)</sup> Стр. 988. 2) Очеркъ организаціи и происхожденія служилаго сословія въ до-петровской Руси. 1876 г. Исторія права московскаго государства. 1877 и 1879 гг. 3) Нѣмецкое право въ Польшѣ и Литвѣ. 1868 г. 4) Русская правда и литовскій статуть—Кіевск. ун. извѣст. за 1863 г.; Задруга—Журн. министер. народи. просвѣщ. за 1874 г.

## L'IABA XIV.

## Такъ называемые славянофилы.

Въ то время, какъ въ Москвв, а твиъ болве въ Петербургв раздавались рвчи, что въ нашемъ прошедшемъ нвтъ ничего своего культурнаго, что всвиъ лучшимъ мы обязаны западной Европв и должны быть ей за это безконечно благодарны, въ московской средв университетской и общественной выработывались еще въ тридцатыхъ годахъ совершенно противоположные взгляды на наше прошедшее и на благодъянія намъ западной Европы. Группу людей, выработывавшихъ эти взгляды, составляли кромъ Погодина, профессора московскаго университета: Шевыревъ, Лешковъ, Ив. Бълевъ; но особенную силу далъ ей кружокъ, выдълившійся изъ самого московскаго общества. Во главъ его стояли въ сороковыхъ и первыхъ пятидесятыхъ годахъ: Хомяковъ, братья Киръевскіе, семейство Елагиныхъ, Аксаковыхъ. Всъ они стали извъстны подъ именами, данными имъ западниками, славянъ, славянофиловъ, впослъдствіи панславистовъ.

Сравнительно съ западниками такъ называемые славянофилы занимали противоположное положение не по однимъ взглядамъ. Они, за исключениемъ нашихъ необычайныхъ дѣлъ, какъ освобождение крестьянъ, борьба съ польскою смутою, восточная война, не занимали виднаго мѣста въ нашей служебной средѣ, мало имѣли или даже вовсе не имѣли органовъ печати для выражения своихъ мнѣній, но всегда производили сильное впечатлѣніе на наше общество и очень много сдѣлали для науки русской исторіи.

Подобно западникамъ, славянофилы выходили тоже изъ отрицанія, но обращали его на западную Европу и на тѣ явленія русской жизни, въ которыхъ особенно сильно сказалось вліяніе Европы. Еще Погодинъ раскрывалъ завоевательное начало западно-европейскихъ государствъ, внесшее разладъ и борьбу между властію и народомъ. Славянофилы сороковыхъ годовъ, особенно К. С. Аксаковъ, много занимавшійся русскою исторіей, развивали далье это положеніе, доказывая отсутствіе довърія и правды между государствомъ и обществомъ западной Европы и указывая на западно-европейскій пролетаріатъ, какъ на неопровержимое доказательство разложенія, производимаго этимъ разладомъ, борьбою и неправдою въ складъ западноевропейской жизви 1). - Но славянофилы не довольствовались одничь отрипаніемъ. Съ необыкновенною смелостію, гораздо большею, чемъ новиковская, славянофилы выставили поклонникамъ запада высшій идеаль человическихъ обществъ. «Нравственный подвигъ жизни, говорить К. С. Аксаковъ въ своей стать в объ основныхъ началахъ русской исторіи, предлежить не только каждому человіку, но и народамъ, и каждый человекъ и каждый народъ решаетъ его по своему, выбирая для совершенія его тоть или другой путь... Всякая умственная, всякая духовная двятельность вся тесно соединена съ нравственнымъ вопросомъ» 2). К. С. Аксаковъ вообще всякое демо связываль съ правственностію. Вся жизнь челов'яка и народа, по его убъжденію, есть выраженіе нравственности. «Для него (К. Аксакова) говорить Анненковъ, славянизмъ и народный русскій строй жизни составляли болве, чемъ доктрину или ученіе, защищать которыя обязываеть честь: славянизмъ и народный русскій строй жизни сділались жизненными основами его существованія и кровію его самого» 3). Преднося этотъ высшій нравственный идеалъ жизни и частнаго чедовъка и человъческихъ обществъ, какъ единой жизни, Аксаковъ смело отрицаль культурность для насъ западной Европы и низводиль эту культурность въ низшую область матеріальныхъ удобствъ жизни. Но выдь это голосъ аскета, противъ котораго могли заговорить не только люди знанія, науки, но даже и аскеты запада. На помощь Аксакову выступиль Хомяковъ, человъкъ и сильнаго ума и сильнаго знанія, и сталъ наносить такіе удары культурности Европы, что передъ нимъ смущались и задумывались даже такіе люди, какъ Гра-

<sup>1)</sup> Вотъ искоторыя мысли объ этомъ К. Аксакова: «На западе... дело начинается съ темнаго насилія, гдв одинъ порабощенъ другимъ; при этой неравной борьбь, самое естественное чувство есть-столкнуть побъдителя и състь на его мъсто. Вившнее начало, законъ, сперва жестокій, почти непремінно дійствующій при завоевани и порабощени, долженъ былъ усилиться, развиться и одинъ стать высоко въ глазахъ человека. Такъ и случилось. Вопросъ жизни и исторія быль решень для западныхъ народовъ: государство, учреждение (институтъ), централизація стали ихъ идеаломъ; народъ (земля) отказался отъ внутренняго, свободнаго, правственнаго общественнаго начала и вкусиль плоды начала вившияго, государственнаго; народъ (земля) захотвлъ государственной власти. Отсюда революців, смуты и перевороты, -- отсюда насильственный, вившній путь къ насильственному вившиему порядку вещей. Народъ на западъ плъняется идеаломъ государства. Республика есть попытка народа быть самому государемъ, перейти ему всему въ государство, следовательно попытка бросить совершенно правственный свободный путь, путь внутренней правды и стать на путь внешній, государственный». Сочиненія К. Аксакова, т. І, стр. 57. 3) Тамъ же, стр. 1. 3) Анненк., т. III, стр. 86.

новскій п Герценъ. Въ своихъ знаменитыхъ статьяхъ о датинстві и протестантстве онъ разоблачиль эти вероисповедания и показаль, какъ человъческая гордость исказила вселенскую истину въ латинствъ и вавъ вся сила протестантства-въ отрицательномъ его отношеніи въ датинству і). Хомяковъ подорваль даже эпоху возрожденія наукъ, понималь ее, какъ «отчаянный призывъ со стороны народовъ западной Европы языческаго міра на помощь для созданія чего либо похожаго на науку, искусство и цивилизацію» 3). «Европа объявлялась (Хомяковымъ), говоритъ Анненковъ, несостоятельный для здороваго искусства, для удовлетворенія высшихъ требованій человіческой природы, для усповоенія религіозной жажды народовъ и водворенія справедливости, правомърности и любви между ними. Ей предназначались естественныя, финансовыя, техническія науки, великія промышленныя изобрътенія и проч., словомъ, баснословные успъхи по всемъ отдъламъ въдънія, способствующимъ матеріальной сторонів существованія. Она осуждалась, продолжаеть Анненковь, на развитіе комфорта. Благосостояніе Европы, безпримірное въ исторіи, продолжаеть еще рости, въ ущербъ все болве и болве грубвющему правственному смыслу ея. Она даже закрываеть глаза отъ возстающей предъ ней смерти въ образв продетаріата, который расплодился подъ ея крыломъ и грозить возобновленіемъ временъ варварства» 3).

Взгляды эти, впрочемъ, впоследствіи были несколько смягчены. Не только въ сферъ матеріальныхъ интересовъ, но и въ высшей сферѣ знанія отдавалась справедливость Европѣ и допускалось заимствованіе отъ нея всего лучшаго, но не иначе, какъ подвергая все это собственной переработкъ и соглашению съ своими началами. Идеи эти проводились темъ же Хомяковымъ и Киревскими въ журнале Москвитининъ въ 1845 г., когда онъ былъ подъ ихъ редакціей, и проводятся всеми представителями славянофильства въ настоящее время. Извъстно, что нъкоторые изъ нихъ были и есть ученъйшими людьми, какъ Хомяковъ, Самаринъ, Гильфердингъ и некоторые изъ современных славянофиловъ. Но чего решительно не допускали славянофилы-это усвоенія правственныхъ идеаловъ запада и твиъ боле воспріятія целикомъ какой либо западно-европейской народности. Поэтому наше общество, выросшее на почет петровскихъ преобразованій, и самыя эти преобразованія осуждались и осуждаются всёми последовательными славянофилами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Собр. соч. т. II. <sup>2</sup>) Анненк., т. III, стр. 88. <sup>3</sup>) Анненк., т. III, стр. 90-1.

При такихъ воззрѣніяхъ на западную Европу, хотя бы то и въ смягченномъ ихъ видѣ, неизбѣжно было имѣть много противоположныхъ идеаловъ и воззрѣній, взятыхъ изъ русской прошедшей жизни. Сейчасъ мы увидимъ, съ какимъ глубокимъ знаніемъ и широтой взгляда славянофилы развертывали свои идеалы. Идеалы эти обыкновенно связываютъ съ западно-европейскими философскими теоріями Гегеля и Шеллинга. Мы ихъ будемъ связывать съ прежде добытыми разультатами въ научной разработкѣ русской исторіи, что и вѣрнѣе, и полезнѣе.

Подобно Карамзину и всёмъ лучшимъ нашимъ русскимъ историкамъ прежняго времени, славянофилы сосредоточивали свое вниманіе на временахъ московскаго единодержавія, какъ такихъ временахъ, въ которыя русская жизнь вылилась во всёхъ существенныхъ формахъ, которыя составляли и развитіе прошедшаго и начало дальнъйшаго развитія. Но они не ограничились временами Іоанна III и IV, въ которыхъ Карамзинъ находилъ боле полное выраженіе русской жизни, а прибавили къ нимъ еще времена после самозванческихъ смутъ и, можно даже сказать, что они передвинули карамзинскій центръ тяжести русской исторіи отъ временъ Іоанновъ ко временамъ Михаила Өеодоровича и Алексея Михаиловича, т. е. въ XVII въкъ. Здёсь-то главнымъ образомъ они и стали искать существенныхъ особенностей и явленій русской исторической жизни.

Татищевская, болтинская и особенно караманиская теорія о русскомъ самодержавіи и о томъ, что русскій народъ находить ее лучшею государственною формою нашли себъ у славянофиловъ дальнъйшую разработку, въ основѣ которой особенно глубоко закладывалась мысль Карамзина, что высшее благо человъку дается не государствомъ, а собственнымъ, правственнымъ его развитіемъ. Это-то правственное развитіе, какъ мы уже показывали, славянофилы стали связывать съ историческою жизнію русскаго народа. Давая полную свободу государственной власти, они отвергли западно-европейское пониманіе государства, какъ источника всёхъ благъ человёка, дали ему значеніе вившней правды, вившняго наряда, а всю силу внутренней, нравственной правды сосредоточили въ русскомъ земствъ, которое, не стесняя государственной власти, живеть полною внутреннею свободой. Связью этихъ двухъ силъ, государственной и земской, служитъ следующее. Для государства, какъ выраженія внешней правды, часто нужна, особенно въ важныхъ случаяхъ, внутренняя правда и тъмъ естественные, что государственная власть сосредоточивается въ живомъ лицъ самодержца, живущаго, какъ и всъ, внутрениею правдой.

Съ другой стороны, самое земство постоянно чувствуетъ нужду во внъшней правдъ. Отсюда взаимное довъріе этихъ двухъ силъ и взаимная нужда въ общеній, выражавшемся въ въчахъ, земскихъ соборахъ, въ которыхъ высказывалось мнъніе земли, и такъ какъ это мнъніе носитъ характеръ нравственной силы, то не должно быть ръчи ни объ его стъсненіи, ни объ его внъшней обязательности.

Изъ этой теоріи вытекало само собою погодинское положеніе о добровольномъ призваніи Рюрика и, вопреки Погодину, подрывалось въ корнт значеніе норманской теоріи призванія князей, какъ иновемнаго культурнаго начала. Далте, отсюда вытекало и особенно дорогое славянофиламъ народное возстановленіе самодержавія послт смутныхъ временъ и получали особенное значеніе земскіе соборы.

Само собою разумъется, что славянофилы должны были обратить особенное вниманіе на вторую, строительную силу въ русской исторіи, на земство, въ которомъ, хотя въ единеніи съ государствомъ и подъ его покровомъ, но независимо живетъ и развивается внутренняя правда. Они стали доискиваться основной ячейки, въ которой скрывается вта внутренняя правда и доискались такой новой русской силы, которая дъйствительно держала судьбы Россіи.

Славянофилы, какъ мы уже замвчали, находили несостоятельнымъ русское общество новъйшихъ, после петровскихъ временъ потому главнымъ образомъ, что оно стало жить жизнію, чужою для своего простого народа. Больше значенія въ этомъ отношенін должно было получать у нихъ русское общество до-петровскихъ временъ, какъ жившее одною съ народомъ жизнію, но и оно, какъ служилое сословіе, жило больше государственною жизнію. Основную силу внутренней правды славянофилы нашли глубже, --- въ русской земельной общинь, какъ она отъ древнышихъ временъ развивалась до формъ бывшихъ въ московскія времена, и въ остаткахъ, сохранившихся до настоящаго времени. Земельная община, въ которой всв связаны узами взаимной поддержки, гдф дарованіе, счастіе, личные интересы добровольно подчиняются общему благу, т. е. гдъ царствуетъ внутренняя правда, выражающаяся внашнимъ образомъ въ народныхъ обычаяхъ и сходкахъ, и есть та ячейка, изъ которой развилась и наша государственность и вся наша историческая жизнь.

Личность человъка въ этой общинъ съ нравственной стороны уважалась до того, что послъдній сирота считался участникомъ въ правахъ и выгодахъ общины; но полнаго простора, а тъмъ болъе съ эгоистической точки эрънія не могло быть. Такая личность могла свободно выходить изъ общины. Выходомъ этимъ пользовались и не-

обыкновенно даровитые люди, съ особымъ призваніемъ, какъ богатыри, подвижники, или люди съ узкими эгоистическими понятіями, какъ изгои і). Тъ и другіе могли составлять добровольныя временныя или постоянныя корпорація, какъ дружины богатырей, торговые, ремесленные союзы, союзы для особыхъ предпріятій, братчины, артели, скитскіе и общежительные монастыри. Самыя общины тоже соединялись и групппровались около городовъ, гдъ образовалось въче, а московское единодержавіе собрало во-едино вст въча въ земскіе соборы.

Устройство и внутренняя жизнь русской земельной общины раскрыты Ив. Дм. Бъляевымъ и К. С. Аксаковымъ въ полемикъ ихъ съ последователями родового быта. Беляевъ въ своемъ изследовани-Русская земля предъ прибытіемъ Рюрика 2) устрояеть какъ бы мость для перехода отъ теоріи родового быта къ теоріи общиннаго быта. Онъ доказываеть, что славяно-русскія племена въ разныя времена селились на пространстве Россіи, и въ то время, какъ одни выработали несомивние общинное земельное устройство (напр. новгородцы, кривичи), другіе были еще въ родовомъ бытв (какъ свверяне); у третьихъ, наконецъ, было и родовое устройство и общиное, т. е. одно отживающее, другое замъняющее его (какъ у древлянъ и, отчасти, у полянъ). Тутъ очевидна связь съ намецкими теоріями о родъ и земельной общинъ и отсюда колебаніе. Колебанія этого не зналъ К. Аксаковъ и решительно отвергалъ родовое устройство и показываль общинное. Исторія нашего крестьянства должна была вызвать еще большее внимание славянофиловъ, какъ осязательное подтвержденіе наъ теоріи. К. Аксаковъ несомнінно занимался спеціально и изученіемъ крестьянства, какъ видно изъ черновыхъ его работъ по этому предмету, изданныхъ въ 1 том собранія его сочиненій з). Но самое полное и, можно сказать, классическое сочинение, гдв изложена вся историческая жизнь русской общины, -- это знаменитое сочинение Ив. Лм. Бъляева—Крестьяне на Руси (1860 г., есть и второе изданіе 1863 г.). Достоинства его признаны и академіей наукъ. Дополненіемъ къ нему могуть служить: статьи покойнаго князя Черкасскаго въ Русскомъ Архивъ (1880 г.), и весьма странное по общимъ взглядамъ, но довольно богатое сведеніями изъ XVIII века. сочине-

<sup>1)</sup> Объ изгояхъ въ смысле людей, выброшенныхъ изъ рода — въ архиве Калачева въ 1 кн. и въ 1 половине второй. К. Аксаковъ написалъ статью (Собр. соч., т. І, стр. 25), въ которой доказывалъ, что изгои выходили изъ общины. 2) Напеч. во Временнике м. общ. ист. и древи за 1850 годъ, кн. VIII. 3) Стр. 415—528.

ніе В. И. Семевскаго 1). Замічательно, что самое большее прославленіе русской общины сділано, какъ мы уже указывали, послідователемъ теоріи родоваго быта, К. Д. Кавелинымъ, который представляеть такія человіколюбивыя особенности ея, что наша простая русская земельная община должна стать выше западно-европейскихъ филантропическихъ учрежденій.

Обычная сторона русских земельных общинь, которая получала такое важное значеніе у славянофиловь, повела къ изученію народных пісень, былинь, поговорокъ и пословиць, вообще къ изученію народных пословию. Этимъ діломъ занимались братья Кирізевскіе, составившіе большое собраніе памятниковъ народнаго творчества, изданіе которых начато при ихъ жизни и кончено послів ихъ смерти Безсоновымъ. Примізръ Кирізевских вызваль на собираніе этого матеріала извістнаго намъ Рыбникова, а таже Шенна и еще прежде собирателя пословиць и поговорокъ Снегирева. Въ посліднее время, какъ намъ уже извістно, собиранію и изученію былинъ посвящаль себя покойный Гильфердингъ. Научной разработкой матеріаловъ по народному творчеству занимался К. Аксаковъ 2) и въ новійшія времена О. Ө. Миллеръ.

Изученіе бытовой стороны русскаго народа естественно вызывало этнографическіе вопросы. Славянофилы, при всемъ ихъ вниманіи и предпочтеніи склада русской жизни во времена московскаго единодержавія, не могли не уважать самобытных местных и племенных в особенностей русского народа. Въ славянофильской теоріи находили себъ уютное мъсто особенности малороссійской, бълорусской жизни и даже стали къ нимъ тянуть инородпы, какъ напримъръ, лучшіе выразители народностей-польской, литовской, латышской, эстской, финской и другихъ. Великаго вниманія и глубокаго изученія заслуживаеть со стороны русскихъ людей, какъ ученыхъ, такъ и общественныхъ дъятелей, то, что положительная сторона, положительное содержаніе русской народности, какъ ихъ выясняють славянофилы, производили не разъ обаятельное вліяніе на нашихъ западныхъ окраинахъ и притягивали ихъ къ русскому народному цёлому прочиве всёхъ другихъ мъръ. Это доказали дъла Н. Милютина и князя Черкасскаго въ Польше, дела и сочинения касательно западныхъ окраинъ и балтійскихъ областей Самарина, Гильфердинга и другихъ. Этимъ же путемъ и по другимъ причинамъ, - по кровному родству и для науч-

<sup>&#</sup>x27;) Крестьяне въ царствованіе Екатерины II, т. I, Спб. 1881 г. <sup>2</sup>) Написалъ нівсколько статей (въ собр. его сочиненій).



наго сравнительнаго изученій русскихъ діль славянофиламъ неизбъжно приходилось переходить въ область вообще славянскую. Славянофилы уясняли родство и единство общеславянской жизни и стремленій. Къ нимъ примыкали болве и болве слависты, и въ этомъ новомъ союзъ выработывался и научно и жизненнымъ путемъ такъ называемый панславизмъ. Въ этой области можно указать несколько оттенковъ славянофильских возартній. Одни изъ нихъ, какъ напримеръ Погодинъ, излишне примъшивали къ вопросу объ единствъ славянъ русскую государственную власть, и потому многимъ казалось, что славянофилы желають государственнаго сліянія въ одно всёхъ славянъ. Но другіе славянофилы, и въ гораздо большемъ числе, устраняють такую постановку дела. Не отвергая государственнаго русскаго содействія нуждамъ славянства, они хлопочутъ собственно о внутреннемъ единствъ славянь и только указывають на русскій языкь, какь на более пригодное средство для успъха этого единенія. Но нъкоторые и по этому вопросу становятся на самую безобидную, гуманную точку эрвнія. Они утверждають, что внутреннее единство полезно всемъ славянамъ, что можетъ происходить при этомъ обобщение всёхъ лучшихъ основъ славянства и въ быть, и въ языкъ, не исключая и русскаго быта и языка. Такія воззрінія проповідываль, напримірь, Гильфердингь. И старые славянофилы и новые, вышедшіе изъ среды славистовъ, образовали болъе и болъе сильную числомъ и знаніемъ группу ученыхъ людей, произведенія которыхъ составляють уже цёлую литературу, и накоторыя получили общеевропейскую извастность. Таковы, напримъръ, сочиненія Гильфердинга, особенно его исторія балтійскихъ славянъ, и сочиненія В. И. Ламанскаго, издавшаго последнее свое большое сочинение о славянских архивных сокровищах венеціанскаго архива прямо на французскомъ языкѣ, очевидно, для удобства западно-европейскихъ читателей '). Въ согласіи и единств'я съ русскими славистами стали чаще и чаще работать слависты западные. какъ польскіе, чешскіе, словацкіе. Явилась даже попытка проследить, по примъру Шафарика, славянское единство дальше, поздне въ исторически времена. Такая мысль лежить въ основъ сочинения г. Первольфа — Славянская взаимность съ древивнихъ временъ до XVIII въка (1874 г.).

Вся эта теорія не только получала то высокое научное значеніе, что давала возможность понять и объединить всі главнійшія явленія русской исторической жизни, но и то еще значеніе, что она

¹) Secrets d'èfat de Venise... Cn6. 1884 r.

выдёляла русскій народь, какъ своеобразный и самобытный. Зав'ятныя желанія Болтина, Карамзина блистательнымъ образомъ осуществлялись. Погодинъ почувствовалъ новый вызовъ забывать о норманнахъ н больше и больше углублялся во внутренній русскій и славянскій міръ. Обрисовывалась русская національность и связывалась съ общечеловъческимъ историческимъ движеніемъ и черезъ славянскій міръ и тою своею стороной, которая въ исторической жизни русскаго народа показывала своеобразное развитие внутренией правды и господство ея надъ правдою визиней. Русско-славянскій міръ открываль въ себъ идеалы жизни, которыхъ не могъ игнорировать ни одинъ народъ. Но этотъ идеалъ славянофилы подняли еще выше и сдёлали его еще болъ обязывающимъ другіе народы въ вниманію и уваженію его. Славянофилы хорошо знають, что національность, какъ бы хороша ни была, есть всетаки внёшняя оболочка человёка и его жизни. Отъ того они и налегають такъ сильно на выражающуюся въ русской жизни внутреннюю правду, служение нравственному началу, чтобы показать, что русская національность этимъ началомъ облагорожена. возвышена и упрочена на поприще всемірной человеческой жизни. Но природное нравственное начало въ человеке должно быть просвещено и возвышено христіанствомъ. Поэтому славянофилы, сливъ неразрывно нравственное начало съ историческою русскою жизнію, естественно также крвико слиди съ нею христіанство восточнаго вероисповеданія. Православіе въ Россіи приросло къ русской народности, оно слилось съ нею нерасторжимо, оно сущность русской народности. Воть почему Хомяковъ громилъ религіозную ложь запада и доказывалъ превосходство грековосточнаго вероисповедания. Въ этомъ разгадка всехъ его богословскихъ сочиненій. Въ этомъ разгадка и того, почему коренные славянофилы всегда больше занимались южными, православными славянами и почему они смело будять православныя воспоминанія у западныхъ славянъ.

Въ научной области этотъ вопросъ кромѣ Хомякова разработывался и послѣ. Въ этомъ отношеніи замѣчательны статьи покойнаго Гильфердинга по поводу тысячельтія славянской грамоты, въ которыхъ показывается совпаденіе соборности православной царкви съ началами жизни русской общины. Замѣчательно также изслѣдованіе профессора Ламанскаго—Греко-славянскій міръ, въ которомъ обличается неправильное пониманіе западною Европой этого міра и указывается достоинство не только религіозныхъ, но и государственныхъ началъ греко-славянской жизни.

К. С. Аксаковъ. Со всею прямотою и типичностію поставленъ на этой высотв идеаль русской исторической жизни К. С. Аксако-

вымъ, въ началь второй его статьи (помъщенной въ I т. полнаго со-/бранія его сочиненій) — Объ основных в началах в русской исторіи. «Россія, говорить Аксаковъ, — земля совершенно самобытиля, вовсе непохожая на европейскія государства и страны. Очень ошибутся ть, которые вздумають прилагать къ ней европейскія возарвнія и на основаніи ихъ судить о ней... Исторія нашей родной земли такъ самобытна, что разнится съ самой первой своей минуты. Здёсь-то, въ самомъ началь, раздыляются эти пути-русскій и западно-европейскій до той минуты, когда странно и насильственно встричаются они. когда Россія даеть страшный крюкь, кидаеть родную дорогу и примыкаеть къ западной. Всв европейскія государства основаны завоеваніемъ. Вражда есть начало ихъ. Власть явилась тамъ непріязненною и вооруженною и насильственно утвердилась у покоренныхъ народовъ... Русское государство, напротивъ, было основано не завоеваніемъ, а добровольнымъ призваніемъ власти. Поэтому не вражда, а миръ и согласіе есть его начало. Власть явилась у насъ желанною, не враждебною, но защитною, и утвердилась съ согласія народнаго. На занадъ власть явилась, какъ грубая сила, одолъла и утвердилась безъ воли и убъжденія покореннаго народа. Въ Россіи народъ совналъ и поняль необходимость государственной власти на землё, и власть явилась, какъ званный гость, по воль и убъжденію народа».

«Такимъ образомъ рабское чувство покореннаго легло въ основание западнаго государства; свободное чувство разумно и добровольно призвавшаго власть легло въ основание государства русскаго. Рабъ бунтуетъ противъ власти, имъ непонимаемой, безъ воли его на него наложенной и его непонимающей. Человъкъ свободный не бунтуетъ противъ власти, имъ понятой и добровольно призванной»...

«Пути совершенно разные, разные до такой степени, что никогда не могутъ сойтись между собою, и народы, идуще ими, никогда не согласятся въ своихъ возарвніяхъ. Западъ изъ состоянія
рабства переходя въ состояніе бунта, принимаетъ бунтъ за свободу,
хвалится ею и видитъ рабство въ Россіи. Россія же постоянно хранитъ у себя призванную ею самою власть, хранитъ ее добровольно,
свободно, и поэтому въ бунтовщикъ видитъ только раба съ другой
стороны, который также унижается передъ новымъ идоломъ бунта,
какъ передъ старымъ идоломъ власти; ибо бунтовать можетъ только
рабъ, а свободный человъкъ не бунтуетъ. Но пути стали еще различнъе, когда важнъйшій вопросъ для человъчества присоединился къ
нимъ: вопросъ въры. Благодать оошла на Русь. Православная въра
была принята ею. Западъ пошелъ по дорогъ католицизма. Страшно

въ такомъ дёлё говорить свое мнаніе; но если мы не ошибаемся, то скажемъ, что по заслугамъ дался и истинный, дался и ложный путь вёры, — первый Руси, второй Западу... Понявъ съ принятіемъ христіанской вёры, что свобода только въ духв, Россія постоянно стояла за свою душу, за свою вёру. Съ другой стороны, зная, что совершенство на земле невозможно, она не искала земного совершенства и поэтому, выбравъ лучшую изъ правительственныхъ формъ, она держалась ея постоянно, не считая ее совершенною».

Въ другой статьв — О русской исторіи, — изобразивъ подробно гордость и ложь запада и смиреніе и правду русскаго народа, К. С. Аксаковъ говоритъ: «Исторія русскаго народа есть единственная во всемъ мірѣ, исторія народа христіанскаго не только по исповъданію, но по жизни своей, по крайней мъръ, по стремленію своей жизни» 1). Сейчасъ же затемъ Аксаковъ устраняеть вопросъ о самохвальстве и показываеть, что различіе туть въ томъ, что въ Россів не было такихъ звърствъ, какъ на западъ, и что въ ней гръхъ не возводится въ добродътель. Еще въ болъе сжатомъ видъ К. С. Аксаковъ выскавываеть основы русской жизни въ известной своей записка, помащенной въ газетв Русь <sup>2</sup>). «Еще до принятія христіанства, готовый въ его воспріятію, предчувствуя его великія истины, --- народъ нашъ образоваль въ себъ жизнь общины, освященную потомъ принятіемъ христіанства. Отделивъ отъ себя правленіе государственное, народъ русскій оставиль себ'в общественную жизнь и поручиль государству давать ему (народу) возможность жить этою общественною жизнію. Не желая править, народъ нашъ желаеть жить, разумбется, не въ одномъ животномъ смысль, а въ смысль человъческомъ. Не ища свободы политической, онъ ищеть свободы нравственной, свободы общественной, -- народной жизни внутри себя. Какъ единый, можеть быть, на землё народъ христіанскій (въ истинномъ смыслё слова), онъ номнить слова Христа: воздайте кесарева... и другія слова Христа: царство Мое насть отъ міра сего; — и потому, предоставивъ государству царство отъ міра сего, онъ, какъ народъ христіанскій, избираеть для себя иной путь, путь къ внутренней свободе и духу, къ царству Христову: царство Божіе внутрь васъ есть» 3).

Въ теоріи К. С. Аксакова, принимаемой и нѣкоторыми другими славянофилами, при несомнѣнныхъ ея достоинствахъ, которыя никогда не потеряютъ значенія, есть нѣкоторыя трудности, повидимому, неодолимаго характера. Это прежде всего взглядъ на отношеніе госу-

¹) Стр. 19. ³) за 1881 г., №№ 26 и 27. ³) Русь, 1881 г. № 26, стр. 12, 2.

дарственности и земства, какъ двухъ совершенно свободныхъ и независимыхъ силъ. Взглядъ этотъ легко прилагается къ древнимъ временамъ русской жизни, когда государственная власть была проста, обладала небольшимъ числомъ своихъ орудій и кругь ея действій быль неизбъжно маль. Тогда общины, земство дъйствительно жили самобытною внутреннею жизнію. Но совсимъ иное діло, когда мы переходимъ къ позднейшимъ временамъ, въ которыя государственная власть более и более входила въ область внутренней жизни. Мы видимъ, что эта внутренняя жизнь земства съуживается и вившнія выраженія ея слаб'вють. Боярская дума не то, что дружина, и земскіе соборы не то, что въча. Чтобы въ этомъ убъдиться, довольно указать на право отъбада друживниковъ и на то, что древнія віча им'яли въ возможности и нередко на деле принудительную силу не только для своихъ членовъ, но и для князей. Исторія м'єстичества и исторія партін Сильвестра и Адашева ясно показывають стремленіе русскаго общества восполнить чемъ либо ослабевшую силу вемства. Такое же затруднение представляеть тесно связанное съ вышесказаннымъ положеніемъ ученіе о томъ, что русскій народъ — не политическій народъ. Изъ этого положенія легко выводить заключеніе, будто бы русскій народъ быль равнодушень къ своей государственности и легко поддавался иноземному игу. Борьба съ татарами, смутныя времена, двенадцатый годь, последняя польская смута и последняя восточная война слишкомъ ясно доказывають противное. Наконецъ, идеалы русской жизни во времена московскаго единодержавія, особенно послів самозванческихъ смутъ требуютъ, по нашему мивнію, критики и новыхъ поясненій. Идеалы эти должны быть сопоставляемы съ идеалами не только более старой московской Руси, но и съ идеалами до-татарской Руси, а при изучении возврѣній и порядковъ послѣ смутныхъ временъ необходимо имъть въ виду двъ несомнънныя односторонности тьхъ временъ, - значительную уже и тогда оторванность служебной и даже торговой среды отъ закръпощеннаго народа и крайнее отчужденіе отъ иноземцевъ всего русскаго народа, выработанное иноземными злодъяніями смутнаго времени. Впрочемъ, односторонности эти намічаются уже теперь въ среді самихъ славянофиловъ.

Само собою разумъется, что написать русскую исторію по началамъ славянофильскимъ необыкновенно трудно. Начала эти такъ глубоко захватываютъ русскую жизнь и такъ широко раздвигаютъ область знаній, необходимыхъ для пониманія этой жизни, что справиться съ этимъ весьма не легко, и возможно весьма не скоро. Самъ К. С. Аксаковъ, хотя пробовалъ писать исторію Россіи, но пробовалъ писать ее только для дётей и то только началь. Что-же касается ученой исторіи, то онъ прямо и рёшительно заявляль, что такое сочиненіе можеть появляться лишь въ особыя эпохи и въ его время невозможно, а возможны лишь изследованія и разве монографіи.

Ив. Дм. Бъляевъ. Нъсколько иначе понялъ дело Ив. Дм. Бъляевъ. Онъ призналъ возможнымъ написать русскую исторію не только для детей, но и вообще для образованныхъ людей въ формъ популярнаго изложенія. Выполняя такой взглядъ, онъ сталъ писать разсказы по русской исторіи, первый томъ которыхъ—исторія Россіи до нашествія татаръ (изд. 1861 г.)—составляетъ первый опытъ изложенія исторіи по славянофильской теоріи (за немногими исключеніями). Въ этихъ разсказахъ отъ начала до конца проводится строгое разділеніе между государственностію и земствомъ, и каждая изъ этихъ сторонъ русской жизни излагается особо ').

Сочиненіе это началомъ своимъ, какъ и вышеупомянутое изслідованіе Біляева о древнемъ русскомъ быті, примыкаеть нісколько къ теоріи родового быта и по распорядку событій внішней государственной исторіи Россіи имість связь съ исторіей С. М. Содовьева. По вопросу о призваніи князей разсказы Біляева стоять въ связи съ изслідованіями М. П. Погодина. Но по возгрініямъ и выводамъ своимъ Біляевь независить не только оть ученыхъ німцевь и отъ Соловьева, но даже и отъ Погодина, норманскій періодъ котораго онъ почти уничтожаеть, а Русскую Правду не только считаеть народнымъ памятникомъ, но и выраженіемъ народнаго протеста противъ введенія въ Россію при Владимірі греческихъ гражданскихъ законовъ,—такъ называемаго Суднаго устава царя Константина. Князей удільнаго періода Біляевъ оціниваеть потому, насколько они сближались съ земствомъ и дійствовали съ нимъ за-одно. «...Живой опыть, говорить Біляевъ, ясно свидітельствоваль, что тоть князь оказывался всегда

<sup>1)</sup> Томъ этотъ состоить изъ одиниадцати разсказовъ:

<sup>1.</sup> Русская земля (т. е. до призванія князей).

<sup>2.</sup> Первые князья изъ племени Варяговъ Руси.

<sup>3.</sup> Русская земля при первыхъ князьяхъ варяжскихъ.

<sup>4.</sup> Владиміръ и Ярославъ.

<sup>5.</sup> Русская земля при Владимір'в и Ярослав'в.

<sup>6.</sup> Сыновья Ярослава.

<sup>7.</sup> Русская земля при Ярославичахъ.

<sup>8.</sup> Внуки и правнуки Ярослава.

<sup>9.</sup> Русская земля при внукахъ и правнукахъ Ярослава.

<sup>10.</sup> Суздальщина.

<sup>11.</sup> Русская земля во время Суздальщины.

сильнее въ борьбе съ другими князьями, которому усердно помогала земщина... Это... заставило ихъ (князей) обратиться къ старому порядку, въ важныхъ случаяхъ советоваться съ земщиной, какъ это делали Владиміръ и Ярославъ и чемъ пренебрегали ихъ сыновья. Первый изъ Ярославовыхъ внуковъ обратился къ этому старому порядку любимецъ народа Владиміръ Мономахъ 1)...

Бъляевъ не договорился до значенія общерусскаго въча, которое задумываль Мономахъ и которое, безъ сомитнія, еще больше закрышию бы положеніе этого князя, какъ перваго, господствовавшаго надъ всёми князьями. Но Бъляевъ понялъ другое великое значеніе Мономаха,—заботу о низшихъ слояхъ русскаго народа и объ огражденіи ихъ отъ рабства денежнаго и личнаго <sup>2</sup>).

Наконецъ. Бѣляевъ обратилъ вниманіе еще на одну въ высшей степени важную особенность. Въ разныхъ мѣстахъ своихъ разсказовъ онъ обращаетъ вниманіе на втнографическій трудъ русскаго народа—гдѣ онъ дѣлалъ завоеванія, гдѣ останавливался въ этомъ великомъ трудѣ или даже подавался назадъ. Такъ, онъ говоритъ, что не много уже оставалось времени, чтобы обрусѣли половцы ³), слѣдитъ за сближеніемъ Литвы съ Русью 4) и объясняетъ успѣхи ливонскихъ нѣмцевъ раздорами новгородцевъ и псковичей 5).

Подобно тому какъ славянофилы, вообще занявшись временами московскаго единодержавія, главное вниманіе свое сосредоточили на земской силь, яснье всего выражающейся въ крестьянствь, такъ и Бъляевъ въ своей исторіи до-татарскаго времени не ограничился общими обозрѣніями земской силы въ этотъ періодъ, а занялся еще особымъ изслѣдованіемъ болье крупныхъ проявленій въ тѣ времена земской силы, —изслѣдованіемъ сильныхъ вѣчевыхъ центровъ—въ Новгородь, Псковъ и Полоцкъ. Къ этому, впрочемъ, у Бъляева были и особенныя побужденія. Еще въ своемъ изслѣдованіи о русской земль до Рюрика онъ доказывалъ, что новгородскіе славяне и кривичи были самыми старыми поселенцами русской земли и потому раньше другихъ развили въ себъ общинную жизнь. Понятно, что и болье крупное выраженіе общинной жизни—вѣче должно было у нихъ развиться и раньше и полнъе. Воть, почему эти вѣчевые пункты

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 183—4. <sup>2</sup>) Стр. 195—6 и 209—210. Последнее величее Мономаха, въ глазахъ Беляева, дало особенное значенее Суздальщине. Необходимость опираться на земщину заставляла князей оседать въ областяхъ и крепче единиться съ земствомъ. Въ суздальской области, по Беляеву, и князья и дружинники более сближались съ земствомъ и отъ того становились более и более сильными (стр. 310—315). <sup>3</sup>) Стр. 384. <sup>4</sup>) Стр. 385. <sup>5</sup>) Стр. 394.



вызывали особенное вниманіе Біллева. Изслідованіе каждаго изъ нихъ—въ Новгороді, Пскові, Полоцкі—составляеть особый томъ разсказовь, и діло въ этихъ разсказахъ ведется гораздо дальше татарскаго ига. Исторія Новгорода доводится въ нихъ до его паденія, т. е. до конца XV ст.; исторія Пскова—(особый томъ) тоже до его паденія, т. е. до начала XVI ст.; исторія Полоцка (тоже отдільный томъ) до подрыва въ немъ русской жизни силою польско-латинской, т. е. до сліянія Литвы съ Польшей въ 1569 г.

Во всёхъ этихъ разсказахъ главное вниманіе автора обращено на внутренній строй жизни въ этихъ вёчевыхъ областяхъ. Особенно подробно описаны владёнія новгородскія, псковскія, полоцкія и показана различная степень ихъ самостоятельности и связь съ своими центрами. Самыя подробныя свёдёнія авторъ даетъ о новгородскихъ владёніяхъ, изъ которыхъ болёе отдаленныя составляли частную собственность. Вездётакже авторъ показываетъ главнёйшую причину паденія самобытности этихъ областей,—внутреннее разложеніе, развитіе самолюбиваго аристо-кратизма, пренебрегавшаго интересами низшихъ слоевъ общества.

Такъ о Новгородъ онъ говорить, что въ немъ «быстро увеличивалось измъненіе прежнихъ отношеній между большими и меньшими людьми, между богатыми и бъдными; мало по малу бояре перестали быть защитниками своихъ уличанъ, совершенно отдълились отъ черныхъ людей и составили одну сплошную массу богачей, угнетающихъ бъдный, черный народъ, и такимъ образомъ мъстныя, прежде кръпкія общины очутились безъ руководителей и сдълались безгласными» 1).

Во Псковъ та же основная причина дъйствовала значительно иначе. Въ Новгородъ партія богатыхъ людей давила общину при содъйствіи наемныхъ дурныхъ людей изъ черни. Во Псковъ, гдъ была очень сильна демократія, придумано было другое средство. Псковская демократія сама заняла аристократическое положеніе и господствовала надъ простыми людьми волостей—смердами, обременяя ихъ данями и нарядами въ пользу въчевого города Пскова. Богатые люди и воспользовались этимъ, выдвинули смердовъ и дали этимъ Москвъ роковое оружіе противъ всего строя въчевого Пскова. Паденіе его совершилось бевъ шума, особенно потому, что Псковъ, поставленный на краю русской земли, въ борьбъ съ нъмцами, Литвой и Новгородомъ, тянулъ къ Москвъ 2).

Внутреннее разложение въ Полоций Биляевъ разсматриваетъ сравнительно съ Псковомъ и выдиляеть новые элементы разложения,

¹) T. II, ctp. 517. ²) T. III, ctp. 344-350.

вошедше въ полоцкую жизнь. Подобно Искову, въ Полоцев долгое время черные люди имели силу даже въ XV в.; но мирное положеніе Полоцка быстро развило сильную аристократію... Притомъ «по мёрё того, говорить Бёляевъ, какъ съ перемёною династіи древнихъ полоцкихъ князей... край сталъ постепенно входить въ тесныя связи съ Польшей, всябдствіе принятія великимъ княземъ Ягайломъ Ольгердовичемъ польской короны, постепенно падало и значение черныхъ людей. Полоцкіе и литовскіе бояре, увлеченные польскими панами, продавая независимость своего отечества и даже изменяя верв и національности, подъ руководствомъ своихъ новыхъ союзниковъ и наставниковь, мало по малу стали стёснять и уменьшать прежнее значеніе черныхъ или меньшихъ людей. Подражая своимъ наставникамъпольскимъ панамъ и шляхтв, заслужившимъ въ исторіи печальную известность міровдовь и безсовестных угнетателей народа или меньшихъ людей, адешние бояре, окрестивши черныхъ людей въ польское посполитство, постепенно ко времени полнаго соединенія Литвы съ Польшей достигли того, что окончательно сравняли здёшнихъ меньшихъ людей съ польскимъ посполитствомъ, и, лишивши ихъ почти всвять правъ и всякаго значенія, выдали на разореніе своимъ пособникамъ жидамъ» 1).

Съ разсказами Бъляева объ исторической жизни Новгорода, Искова и Полоцка имъетъ тъсную связь его изследование — Очеркъ исторіи свверозападнаго края Россіи, изд. въ 1867 г. Въ этомъ очеркв нанагается исторія страны до перваго соединенія литовскаго княжества съ польскимъ королевствомъ при Ягайлё въ 1386 г. и исторія первыхъ смуть изъ-за этого до утвержденія власти въ Литве Витовта, т. е. до 1392 г. Но особенно важное значение въ этомъ очеркъ имъстъ наследование древнейшихъ временъ Литвы. Въ немъ объясняется историческое происхождение русскаго населения этой страны --- изъ Новгорода, Пскова и Смоленска, и объясняется посредствомъ новаго научнаго пріема, — посредствомъ сличенія топографическихъ именъ ръкъ, городовъ. «Слъды сихъ древнихъ славянскихъ колоній полочанъ (изъ Новгорода) и кривичей (изъ Смоленска) дошли до насъ, говорить Бъляевъ, изъ глубокой древности въ названіяхъ ръкамъ и разнымъ урочищамъ, — названіяхъ, чисто славянскихъ и частію одинаковыхъ съ названіями, сохранившимися въ новгородской земль и при-

<sup>1)</sup> Т. IV, стр. 162—165. Въ настоящее время есть сборникъ какъ бы оправдательныхъ документовъ для сочиненія Бѣляева. Это—Витебская Старина, сочин. А. П. Сапунова, изд. 1883 г. Витебскъ.

дніпровыв. ...Таковы (между прочимь): западная Двина, которой есть соименница сіверная Двина вы новгородской землів, и Дисна, которой одноименница Десна течеть вы сіверской землів... Наревы или Наровы вы ятвяжской землів иміветь одноименную себів Нарову вы новгородской землів... Свирь вы минской губерніи и Свирь вы новгородской и т. под.» 1).

Еще болье чистое выражение славянофильской теоріи находится въ лекціяхъ Бъляева по исторіи русскаго законодательства, изданныхъ въ 1879 г. Двъ существенныя особенности въ этихъ лекціяхъ дълаютъ ихъ очень важными въ литературъ нашей науки:

1. Авторъ ставить законы въ теснейшую связь съ историческою жизнію народа. «Правильное и полное изученіе законодательства, говорить онъ, возможно только при изученіи исторіи законодательства, а исторія законодательства должна идти параллельно съ исторіей внутренней жизни общества» <sup>2</sup>).

Въляевъ такъ и дълаетъ. Онъ вездъ прежде всего излагаетъ эту внутреннюю исторію, т. е. составъ общества и взаимное отношеніе членовъ его. Въ этомъ сочиненіи теорія славянофиловъ чище и тверже. Въляевъ здъсь уже прямо отвергаетъ родовой бытъ и начинаетъ прямо съ общины, судьбы которой и изучаетъ во всю исторію.

2. По той же славянофильской теоріи Беляевъ следить везде за иноземнымъ вліяніемъ на нашу историческую жизнь и въ частности на наше законодательство. Такъ, онъ выдёляетъ норманское вліяніе (крайне слабое), византійское, монгольское, литовское и западноевропейское. Что особенно замѣчательно, Беляевъ вездё старается опредѣлить, какъ глубоко проникало иноземное вліяніе — въ одну ли государственность и отражалось ли только на тёхъ точкахъ, гдё земство соприкасалось съ государственностію, какъ уголовное право, или вліяніе шло глубже и отражалось и на гражданскихъ законахъ. Къ сожальнію, эти лекціи изданы уже послё смерти профессора, по занискамъ студентовъ, безъ указаній источниковъ и вообще безъ ученой аргументаціи въ примѣчаніяхъ, цитатахъ, почему мы на нихъ не много и останавливаемся. Тё же вещи намъ придется видёть съ научной аргументаціей у Лешкова.

Иванъ Дм. Бълневъ былъ самымъ плодовитымъ писателемъ изъ среды славянофиловъ. Въ разныхъ изданіяхъ славянофильскихъ или чисто ученыхъ, особенно въ изданіяхъ Московскаго общества исторіи и древностей онъ помъстилъ множество изследованій, критическихъ

¹) CTP. 7-12. ²) CTP. 2.

статей и памятниковъ по разнообразнымъ вопросамъ древней русской жизни. Такъ, онъ писалъ изслъдованія о льтописяхъ. Особенно важны его изсльдованія—Русскія льтописи по лаврентьевскому списку (Врем., т. II) и О разныхъ видахъ русской льтописи (Врем., т. V), въ которыхъ разъясненъ вопросъ о какомъ то особомъ сводъ льтописи лежащемъ въ основъ и лаврентьевской и ипатьевской за время XII в. Писалъ Бъляевъ о русской хронологіи (Чт., 1847 и 1848 г.); о дружинъ и земщинъ въ московскомъ государствъ (Врем., т. 1); о служнямъ людяхъ въ московскомъ государствъ (Врем., т. III); о русскомъ войскъ въ парствованіе Михаила Өеодоровича и до Петра (Чт., 1858 г.); о сторожевой, станичной и полевой службъ въ польской украинъ (Чт., 1846 г.); о поземельномъ владъніи въ московскомъ государствъ (Врем., т. XI), и о земледъліи въ древней Руси (Врем., т. XXII)

В. Н. Лешновъ. Далеко не столько написалъ, но съ большев еще твердостію и съ сильнымъ философскимъ складомъ ума проводиль славянофильскія начала другой юристъ, профессоръ московскаго унверситета—Лешковъ, читавшій въ этомъ университетъ сбщественное право, по которому и издалъ, въ 1858 г., сочиненіе подъ заглавіемъ: Русскій народъ и государство—исторія русскаго общественнаго права до XVIII въка.

Это сочинение, какъ и исторія русскаго права Біляева, ниветь то важное для нашей науки значеніе, что Лешковъ, какъ и Бъляевъ. нщеть основъ и объясненій русскихъ законовъ въ историческомъ складь русской жизни и потому много занимается внутреннею исторіей Россін. Лешковъ держится общаго славянофильскаго положенія касательно различія у другихъ народовъ и у насъ отношеній между государственностію и земствомъ. «Въ древности, говоритъ онъ, народъ является на сцену исторіи, какъ на поле битвы, разділенный, по крайней мъръ, на два враждебныхъ стана-богатыхъ и бъдныхъ, кредиторовъ и должниковъ, патриціевъ и плебеевъ, и требуеть отъ законодатели замиренія своихъ противоположностей или посредствомъ одновременнаго акта-наприм., уничтоженія права кредиторовъ и вообще исковъ, или посредствомъ постояннаго и постепеннаго уравиенія старівникъ классовъ до младшихъ. Въ средніе віка, варвары выходять на сцену исторіи также во всеоружіи, съ битвою и враждою, отнимая и порабощая и завладевая, и опять вынуждають законодателя на принятие тъхъ или другихъ мъръ къ соединению въ одниъ народъ покоренныхъ, порабощенныхъ, и побъдителей. Русскій народъ не зналъ такой внутренней борьбы, которая составляла бы задачу его исторіи; русскій народъ мирно и самъ собою выработываль свое единство. Это единство русскаго народа, вызванное и условленное однородностію его происхожденія, одинаковостію его языка, сходствомъ обычаєвь, вѣрованій, образа жизни служить основою всей его исторіи. Оно объясняеть для насъ и скорость образованія изъ Руси одного политическаго цѣлаго, съ акта призванія перваго князя, и быстроту обращенія въ христіанство всего народа, со дня его крещенія въ водахъ днѣпровскихъ, въ виду Кіева, и сознательное единство всей русской земли, именуемой уже при Ярославѣ отчиной и дѣдиной княжескаго дома, и сохраненіе Руси въ періодъ удѣловъ, равно какъ въ тяжкую годину татарскаго ига, и успѣшность собирательной системы московскихъ князей, послужившей основою нынѣшнему русскому царству» 1).

Эту-то теорію Лешковъ излагаеть въ своемъ сочиненіи съ своеобразными особенностями, въ которыхъ онъ разъясняетъ прежде всего ходъ всей исторіи европейскихъ народовъ и изъ которыхъ приведемъ только то, что относится къ новой европейской исторіи. «Государство новой исторіи не есть только форма жизни, сосудъ жизни, а сама жизнь и духъ, сила и деятельность. Есть въ народе известная система религіозныхъ верованій, государство объявляеть эту систему объективною догмой, видимою церковію, испов'яданіемъ народа, съ политическими правами свободы, терпимости и неприкосновенности. Есть въ народъ извъстная сумма нравственныхъ убъжденій и теоретическихъ понятій или воззрвній, государство приводить ихъ въ свое общее сознание и на этомъ основании установляетъ свои положительные законы о добрѣ и злѣ, или правѣ, и свои учрежденія относительно постепеннаго образованія различныхъ покольній... Мы отвергаемъ, заключаетъ Лешковъ, какъ нелвность, положение, будто бы государство не имъетъ никакой въры, никакого чувства, никакой системы нравственности» 2).

Лешковъ выясняеть съ этой точки зрвнія различіе между западно-европейскими государствами и русскимъ. Онъ показываеть, что занадно-европейскія государства съ необыкновеннымъ трудомъ пересоздавали идеи древняго міра, и тѣмъ труднѣе, что самымъ своимъ возникновеніемъ они вызывались давать предпочтеніе отдѣльнымъ интересамъ и вести борьбу съ другими интересами общинъ, корпорацій. Борьба сопровождала ихъ развитіе и ко времени нашего Петра. Она выразилась въ чрезмѣрномъ вліяніи на жизнь и бытъ народа, вызвав-

<sup>1)</sup> Стр. 93. 2) Стр. 5—6.

шемъ противодъйствіе, сначала въ сферѣ экономическаго быта, почему европейскія заимствованія должны были отозваться у насъ вредными послъдствіями 1). Отсюда ясно, что Лешковъ даетъ совершенно особое значеніе государственности, смотрить на нее, какъ на выраженіе жизни народной и выраженіе чистое, правственное, ненасилующее самой жизни народа. Затымъ здёсь предполагается народное живое единство и потому понятно, почему Лешковъ такъ сильно ударяетъ на историческое единство русскаго народа. Понятно также, что это единство Лешковъ долженъ былъ представить въ особенно ясныхъ и осязательныхъ признакахъ. Онъ его находить въ русской земельной общинъ, историческое значеніе которой и освъщаетъ особенно яркимъ свътомъ.

Лешковъ даетъ такую постановку этому вопросу. «Народамъ, говоритъ онъ, доступны всв идей (онъ ихъ признаетъ какъ бы врожденными народамъ), но каждый народъ находится подъ вліяніемъ своей особой идеи, подобно тому, какъ отдёльныя лица состоятъ подъ водительствомъ своихъ особыхъ личныхъ воззрёній, убъжденій, страстей» <sup>2</sup>).

... «Эти врожденныя идеи въ быту народовъ составляють зерно для будущаго развитія народа, задачу для его существованія, красную нитку въ его исторіи»... Это какъ бы постоянное существо въ историческомъ движеніи... «Обращаясь съ вопросомъ объ этомъ существъ, объ его свойствъ, направленіи и дъятельности, къ исторіи нашего отечества, послѣ долгихъ и разностороннихъ изысканій, мы приходимъ къ заключенію, говоритъ Лешковъ, что отличительное свойство нашего народа, сообщившее особенность его исторіи, состоять въ общинности, въ общинномъ бытъ, въ способности составлять общины и постоянно держаться общинаго устройства, порышая все, при посредствъ общины» з)... Исторію русской общины, русской общинюсти Лешковъ и изучаетъ главнымъ образомъ на всемъ пространствъ времени отъ начала нашей исторіи до Петра.

Лешковъ сразу отстраняетъ всё иноземныя теоріи для объясненія русской исторической жизни темъ, что «живое, истинно русское вполнъ понятно только русскому, какъ французское французу и нѣмецкое нѣмцу. Вымретъ народъ, какъ древніе греки и римляне, образуется трупъ для сѣченія и мертвый предметъ для изслѣдованія, тогда онъ сдѣлается доступнымъ для всякаго отвлеченнаго пониманія. Наши лѣтописи и акты для русскаго, связаннаго жизнію

¹) C<sub>Tp.</sub> 84-88. ²) C<sub>Tp.</sub> 89. ³) C<sub>Tp.</sub> 89.

съ живымъ народомъ, составляютъ единственный источникъ познанія Россін» 1).

Затемъ, подобно Аксакову и Бъляеву, Лешковъ связываетъ воедино и сельскія сходки, и вѣча, и земскіе соборы, какъ выраженія одной и той же общинности. «Вѣча, встрѣчаемыя въ Новгородѣ, Кіевѣ, Ростовѣ, Москвѣ и въ другихъ городахъ, ясно показываютъ, говоритъ онъ, присутствіе земскаго начала въ созданіи древняго русскаго общественнаго наряда. Вѣча въ городахъ, какъ мірскія сходки въ селахъ и какъ земскіе соборы въ столицѣ, суть явленія общинности. Были явленія, была причина. Что же мы знаемъ объ этой общинности съ древнѣйшихъ временъ» 2)? Лешковъ и слѣдитъ за историческимъ развитіемъ русской общины съ напряженнымъ вниманіемъ.

Въ исторіи русской земской общины Лешковъ останавливается на общинь до призванія князей, далье, на общинь временъ Русской Правды, временъ удъльныхъ, причемъ обнимаетъ и татарское иго и времена московскаго единодержавія.

Разселеніе русскихъ племенъ на пространстве Россіи Лешковъ представляеть, какъ мирное, колонизаціонное движеніе славянь отъ Дуная къ Дивпру и далве, — движение, не ознаменованное никакою борьбою съ туземнымъ финскимъ населеніемъ и происходившее, очевидно, или какъ занятіе пустыхъ мість, или какъ постепенная ассимиляція туземцевъ съ славянами. «Славяне, наши предки, говорить Лешковъ, перешедшіе въ предълы Россіи, конечно, еще на Дунав, на первоначальномъ мёстё своего поселенія, составляли единство этнографическое, по явыку, върованіямъ, обычаямъ, равно какъ единство географическое, земское, по способу владенія, по образу жизни; въ Россіи они только возобновили старинный порядокъ и возстановляли свое исконное существо. Оттёсненный отъ Дуная словенскій языкъ Нестора-наши предви-направляется къ свверу отъ родной ръки съ тыть, чтобы разойтись по обширнымъ пространствамъ восточной Европы и занять собою всю теперешнюю Россію. Это расширеніе сулило ему разобщение, а это занятие требовало постоянно счастливыхъ побъдъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 91. Літописи и акты потому важны для русскаго, способнаго понимать ихъ, что літописи признають, говорить Лешковъ, «діятелями исторія не отдільныя лица, не частныя личности съ ихъ плотію и кровію, а цілий народъ, а акты самою своєю неопреділенностію говорять въ пользу общиннаго устройства, которое, не воплощаясь въ отдільные личные органы, не требуеть буквальной обязательности, не терпить формальныхъ актовъ, и поддерживается живымъ участіемъ народа и всегдашнимъ его присутствіемъ предъ судьбами государства и предъ діятельностію всякой личности» (стр. 91—2). <sup>3</sup>) Стр. 92.

или грозило ему совершеннымъ разореніемъ. Славяне русскіе избіжали того и другого. Занятіе происходило общимъ движеніемъ, постепенно, шагъ за шагомъ, а не одновременнымъ двиствіемъ завоеванія, какъ на западѣ. Несторъ не говорить о войнахъ славянъ съ туземцами: и мы должны принять, что занятіе земли совершилось безъ бою. Нельзя однакожъ предполагать, чтобы туземцы охотно уступали имъ свои лѣса и рѣки, уже получившія отъ нихъ названія, или дарили имъ свои земли, уже частію воздѣланныя и заселенныя. А безъ дара и войны можно было занять Русь только заселеніемъ, колонизаціей, только отвердѣніемъ населенія на дѣвственныхъ земляхъ, которын до занятія славянами никому не принадлежали».

«Такимъ путемъ русскій народъ только въ теченіи вѣковъ могъ занять Россію; но за то онъ занять ее безъ войны и боя, усиліемъ труда и ума, съ возможнымъ сохраненіемъ права, безъ раздраженія туземцевъ, постоянно сохраняя надъ ними свое моральное превосходство, легко претворяя ихъ въ свою народность и на вѣки спасая собственное народное, общее единство, которое, съ своей стороны, въ соприкосновеніи съ мѣстомъ поселенія, съ землею имѣло особыя послъдствія для судьбы народа. Чувство и сознаніе о единствѣ народа необходимо рождали мысль и убѣжденіе объ единствѣ его земли и не могли имѣть вліянія на самое поземельное право» 1).

Особенность этого права заключалась въ томъ, по мижнію Лешкова, что такъ какъ приходилось занимать дёвственныя поля, т. е. лёса и болота, то ихъ нужно было приготовлять для населенія общими усиліями, что естественно должно было ограничивать права отдёльныхъ группъ — семей и частныхъ лицъ. Земля естественно дёлалась общинною. Такое заселеніе Руси происходило въ незапамятныя времена, потому что по Нестору мы знаемъ русскія племена, какъ уже занимавшія опредёленныя, постоянныя мёста <sup>2</sup>).

Для этихъ общихъ положеній, которыхъ сила заключается не столько въ прямыхъ свидётельствахъ историческихъ памятниковъ, сколько въ ихъ умолчаніяхъ, Лешковъ ищетъ подтвержденій и разъясненій въ Русской Правдё. Въ Русской Правдё онъ прежде всего и больше всего обращаетъ вниманіе на такъ называемую вервь, подъ которою онъ разумѣетъ не случайный союзъ людей, а постоянный, земельный союзъ, обнимавшій и большое число людей, и большое пространство земям з). Въ ней были средоточія жизни, власти, какъ погосты, станы, потуги.

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 93—4. <sup>2</sup>) Стр. 94—5. <sup>3</sup>) Стр. 115. «Верстъ 20 въ длину и ширину судя по пространству погоста въ новгородской области».

Вервь отвічала за убійство, если въ ея преділахъ находили трупъ извъстнаго лица и она не могла указать убійцы. Она отвъчала и за кражу, если въ ней оказывался следъ бъжавшаго вора. Эти обязанности неизбъжно вели къ правамъ верви надъ ен членами, -- вервь внала ихъ и опредъляла, кого выдать на разграбление за преступление и кого можно откупить. Впрочемъ, насильнаго удерживанія въ верви не было. Нежелавшій, напримірь, участвовать вь дикой вирі, могь это дълать и все-таки оставаться въ верви. Но въ случай несчастія съ нимъ, оставался безъ помощи верви. То, что правительство обращалось къ участію верви въ такихъ важныхъ делахъ, какъ уголовныя, служить для Лешкова, и совершенно справедливо, сильнымъ доказательствомъ значенія и полноправности верви. Это же видно нзъ самаго процесса дознанія и следствія. Продажа — на торгу, при свидетеляхъ, изводъ, т. е. отыскиваніе продавшаго чужую собственность — тоже при содействіи общины. Даже не преследовалось нечаянное убійство, въ ссор'я и драк'я, т. е. при людяхъ, на глазахъ членовъ общины.

Въ Русской же Правде и летописи Лешковъ находить сильное ниспровержение теоріи родового быта. Дань съ дыму, или съ орудія обработки — рала въ древности была тоже, что впоследствии дань съ двора или предмета владенія-обжи, и послужила основаніемъ для дани съ сохи, съ тягла и т. под... Каждая вервь состояла изъ извъстной суммы такихъ равныхъ единицъ, какъ участки, жеребы. дымы и дворы, и по равенству этихъ частей съ лицами сама вервь обозначалась словомъ — людіе. Суммы (участковъ) рознились по различію вервей, но единицы были равны по всей Россіи, которая, такимъ образомъ, состояла изъ народа, распавшагося на верви, и изъ вервей, состоявшихъ изъ равныхъ, основныхъ единицъ -- дворовъ-Дымъ былъ выраженіемъ для этой единицы на югв Россіи до XVI в., дворъ означалъ то же на севере, сначала въ областяхъ Пскова и Новгорода, заменяясь въ московской области вытью 1). Изъ этой-то общины вышли еще до призванія князей и бояре, какъ вожди, и земцы или на югъ земяне, далъе, воины и разные чины, какъ посадникъ, тысячскій, сотокій, дітскій, отрокъ, мечникъ. Самое слово князь есть столь же старинное, туземное 2).

Другой вопросъ, который также сильно долженъ быль занимать Лешкова, это вопросъ о рабствъ, такъ какъ по этому дълу тоже ясно можно было судить о силъ или слабости земщины. Авторъ ссылается

¹) Стр. 118. ²) Стр. 129—130.

на общензвъстное свидътельство Маврикія, что рабство у славниъ было легкое и даже рабы иноплеменники имъли право выкупиться или заработать свободу извъстнымъ числомъ лътъ труда. Община не могла создавать рабства. Для нея слишкомъ дороги были ея члены. Русская Правда знаетъ собственно три источника полнаго рабства: купля раба, бракъ на рабъ и принятіе рабской должности—тіунства. Еще былъ одинъ источникъ рабства — это по суду. Но авторъ обращаетъ при этомъ вниманіе на то, что даже продажа раба должна была происходить при немъ и что только безъ ряда женившійся на рабъ дълается рабомъ. Затъмъ Лешковъ, какъ и Бъляевъ и всъ лучшіе изследователи Русской Правды, видитъ въ этомъ памятникъ какъ бы противодъйствіе рабству. Это особенно ясно выражается въ платъ 12 гривенъ князю за убійство раба безъ вины, въ свободъ дътей, прижитыхъ господиномъ съ рабою и особенно въ постановленіяхъ, охранявшихъ закупней 1).

Лешковъ обращаетъ вниманіе и на то, что самыя названія рабовъ въ нашей древности им'ютъ смягчающее и частное, а не государственное значеніе, каковы—челядь, холопъ, рабъ— созвучныя съ названіемъ для малол'ятнихъ членовъ семьи,—чадо, хлопецъ, ребенокъ; отсюда произошло и то, что и впосл'ядствіи рабы являются у насъ только вн'ю общины, вдали отъ д'ыствія общины, по домамъ и дворамъ, гд'ю они составляютъ дворовыхъ, но всетаки людей <sup>2</sup>).

У Лешкова своеобразно ставится вопросъ о смердахъ, которыхъ онъ хоти не признаетъ рабами князей, но поселиетъ на княжескихъ вемляхъ и считаетъ ихъ полусвободными. Этотъ вопросъ до сихъ поръ не рёшенъ окончательно; но изъ позднёйшихъ временъ, особенно въ псковской области, видно, что смерды были то же, что черные крестьяне, т. е. свободные члены общины.

Самыя обширныя и подробныя изследованія русской общины у Лешкова во времена удёльныя. Намъ известно, что Беляевъ самое развитіе областной жизни и затемъ объединеніе Руси объясняетъ силою общинъ, съ которыми сближались князья, и более сильный князь легко объединялъ русскія области. Лешковъ несколько иначе объясняетъ и силу русскихъ общинъ, и объединеніе Россіи. Россія въ удёльныя времена, повидимому, представляется страною раздробленною, разъединенною. Множество князей, множество областей. Лешковъ съ замъчательнымъ знаніемъ и последовательностію приподнимаетъ эти внёшнія перегородки тогдашней Россіи и показываетъ скрывающееся подъ

¹) Ctp. 158—4. ²) Ctp. 281—2.

ними единство. Онъ начинаетъ съ Новгорода, который не зналъ сво ихъ, такъ сказать, приросшихъ къ земле киязей, а бралъ ихъ, где находиль лучше. Дружинники уже не въ одномъ Новгородъ, а вездъ могли передвигаться и считать Россію общимъ своимъ отечествомъ. То же могли делать купцы. То же право, какъ известно, принадлежало народу, имъвшему право перехода. Не двигались одни рабы, но и имъ по духовной давалась обыкновенно воля. Такимъ образомъ, все населеніе могло двигаться, переходить съ м'яста на м'ясто. Но это, повидимому, подкапывало въ основа земщину, лишало ее устойчивости? Нътъ! Оставалась неподвижною земля, само собою разумъется; но кром'в того оставалась исторически выработавшаяся и вездів въ сущности одинаковая форма владенія, возможная только при общине. Самое движение народа необходимо выработывало болъе или менъе одинаковыя условія жизни и всё вынуждены были оберегать эту одинаковость. Чтобы уяснить это, Лешковъ разбираетъ нашу старую систему повинностей, какая раскрывается въ писцовыхъ книгахъ. «...Въ древней Россіи, говорить Лешковъ, были ясно и документально определены права и обязанности крестьянъ и владъльцевъ. Крестьяне во всей Россіи съверо-восточной были равны, одинаковы по своимъ правамъ. Принадлежа государю, монастырю, своеземну, помѣщику, они вездв и у всвхъ владвльцевъ двлали одно двло, работали одну работу, несли одинаковыя тяготы, давали одинаковые доходы. Къ этой одинаковости стремится законъ, а чего не могъ совершить онъ, дополнялось правомъ крестьянского перехода... Произволу не было мъста. Доказательство... въ выписяхъ изъ писцовыхъ кингъ, которыя выдавались престыянамъ того или другого мъста, по ихъ требованію 1). ...Государству были извъстны не одни бояре, намъстники, воеводы, но последній русскій крестьянинь по его имени, отчеству и прозвищу, по его правамъ и обязанностямъ... Напрасно сравниваютъ эти книги (писцовыя, окладныя, переписныя) съ подобными книгами западной Европы, имъющими только хозяйственное содержание. Книги запада заносили на свои страницы только событія, какъ они являлись въ хозяйствъ, --- сборы, которые были установлены тъмъ или другимъ владельцемъ, въ томъ или другомъ месте и веке, платежи, которые вносили крестьяне того или другого званія, міста, времени: и потому эти книги могутъ служить только матеріаломъ для статистики или для исторіи. Наши книги были оффиціальными, правительственными, законодательными актами, которыя опредъляли права и обязанности

<sup>1)</sup> CTp. 244.

крестьянъ и владёльневъ, и тъ отношенія, которыя установились между ними по закону жизни, по природъ вещей. Сумма этихъ книгъ Россіи есть полное изображеніе политическаго состоянія народа и не вообще только, но въ частности, лично, съ опредъленіемъ всёхъ правъ и обязанностей, принадлежащихъ каждому лицу» 1)...

Изъ этого-то богатаго матеріала Лешковъ выдвигаеть ту первичную единицу, которую не ясно очерчивали древніе памятники—дворъ, который, по митнію Лешкова, нужно разсматривать не какъ строеніе, ъ какъ совокупность данныхъ для жизни и повинностей, точнее, какъ часть земли съ нужными угодіями, — обжу, выть (отъ 9 до 18 десятинъ по московской мъръ).

Лешковъ подробно опредвляеть повинности обжи и показываеть, что онв могли и дробиться, но могли еще чаще складываться по суммв повинностей въ болве крупныя единицы, какъ соха. Разные сборы тоже могли складываться, выражаться въ оброкв и не отъ каждаго двора, а отъ всей общины, что уже закрвпляло ея единство.

Известно, что государство считало ответственными общины за занятіе обжъ, вытей. Но и безъ этого выгоды общежитія заставляли отдёльныя семьи держаться общины. Татарское иго еще более усилило значеніе, т. е. благо общинной жизни. Тягости податей заставляли народъ бедиеть, разбегаться. Личность делалась жертвой страшнаго произвола и бедствій. Князья задерживають движеніе народа. Численные люди затрудняются въ переходахъ. Положеніе личности стало еще трудне. Изъ этой крайности вывела частныхъ лицъ община, которая упорно удерживала у себя раскладку повинностей 2).

Разъясненіе состоянія общины во времена удёльныя и особенно послё татарскаго нашествія составляеть лучшую часть сочиненія Лешкова. Здёсь, между прочимъ, разъясняется и вопросъ о попыткахъ татаръ ввести личную подать, столь ненавистную тогда русскимъ 3). По мнёнію Лешкова, она была введена; но тшательное изученіе дёла показываетъ, что эта попытка въ сёверовосточной Россіи не удалась. Можно даже думать, что общею она никогда и не была.

Въ этой же части сочиненія, въ связи съ русскою общиной разсматривается множество другихъ вопросовъ, какъ напримѣръ, о деньгахъ, земельныхъ мѣрахъ, о народномъ продовольствіи, медицинѣ, о положеніи общины и т. п.

Основныя положенія у Лешкова тѣ же, что у Бѣляева, на статьи котораго онъ не разъ ссылается. Особенно много сходства у Лешкова

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 245-6. <sup>2</sup>) Ctp. 292. <sup>3</sup>) Ctp. 276-8.

съ главными мыслями Бъляева по вопросу о крестьянствъ. Но Бъляевъ русскую общину, такъ сказать, ближе держить къ городу—въчу, а Лешковъ—къ землъ, къ повинностямъ.

Ученіе такъ называемыхъ славянофиловъ далеко не исчерпывается перечисленными сочиненіями. Можно сказать, что, кто только писалъ что либо въ духв славянофильства, такъ или иначе касался русской исторіи. Но разборъ всего этого завелъ бы насъ слишкомъ далеко. Впрочемъ, съ трудами нѣкоторыхъ славянофиловъ мы еще будемъ встрѣчаться.

## ГЛАВА ХУ.

## С. М. Соловьевъ.

Теперь мы перейдемъ въ область совсемъ иныхъ воззрѣній. Они напомнять намъ Карамзина раскрытіемъ великой силы государственности въ Россіи; напомнять они западниковъ рѣшительнымъ признаніемъ обязательной силы западно-европейской культуры; напомнять ученыхъ нѣмцевъ, особенно балтійскихъ ученыхъ, понятіемъ о русской культурѣ, въ которомъ выразится не только отрицаніе славянофильскихъ теорій, но отрицаніе какихъ бы то ни было положительныхъ представленій о русской культурѣ; еще далѣе, эти воззрѣнія представятъ намъ рядъ собственныхъ взаимныхъ отрицаній, т. е. рядъ противорѣчій, рядъ отступленій отъ прежде высказаннаго.

Наконецъ, мы увидимъ, что надъ всъмъ этимъ возвышается необыкновенное знаніе нашего прошедшаго, необыкновенням добросовъстность при фактическомъ его изложеніи и крупная талантливость, способная дёлать большія завоеванія, т. е. создавать послёдователей, школу.

Мы разумъемъ покойнаго Сергъя Михайловича Соловьева, профессора русской исторіи и потомъ ректора московскаго университета, члена академіи наукъ и многихъ другихъ ученыхъ обществъ 1).

С. М. Соловьевъ написалъ XXIX томовъ исторіи Россіи съ древнъйшихъ временъ до 1775 г. и въ области дипломатическихъ

<sup>&#</sup>x27;) О Соловьевѣ-моя замѣтка въ Церкови. Вѣстникѣ за 1879 г., № 41. 18\*

сношеній до 1780 г. <sup>4</sup>). Кром'в того, онъ написаль исторію падена Польши, изд. 1863 г.; дал'ве—изв'єстный учебникъ по русской исторіи въ 5 выпускахъ; общедоступное чтеніе по русской исторіи, изд. 1874 г.; изв'єстный намъ обзоръ н'єкоторыхъ сочиненій по русской исторіи, и множество статей по вопросамъ русской и всеобщей исторіи <sup>5</sup>). Первыми его трудами были: Отношеніе Новгорода къ князьямъ, изд. 1845 г. и Отношенія между князьями, изд. 1847 г. Въ посл'янемъ въ первый разъ изложена теорія родового быта.

Мы будемъ изучать по преимуществу Исторію Россіи Соловьева. Въ этомъ громадномъ историческомъ трудѣ такой порядокъ. Сперва излагаются внѣшнія событія въ хронологическомъ порядкѣ за немногими исключеніями. Такъ, время Іоанна III излагается не хронологически, а по группамъ событій: Новгородъ великій, Софія Палеологь, Востокъ, Литва. Русскія внѣшнія дѣла освѣщаются при этомъ еще краткимъ обзоромъ событій въ славянскомъ мірѣ въ древнія времена и вообще западно-европейскихъ государствъ. Эти послѣднія обозрѣнія особенно обширны и подробны въ тѣ времена, когда у насъ установлялись и усиливались дипломатическія сношенія, т. е. главнымъ образомъ въ новѣйшія времена, съ Петра І.

Затым разсматриваются внутреннія діла. Хронологическая группировка ихъ не одинакова. Въ старыя времена группы обнимають 
большое время, какъ напримъръ въ III-мъ томъ отъ смерти Ярослава I до смерти Мстислава Торопецкаго (т. е. Удалого, до 1228 г.), 
или въ IV-мъ отъ смерти этого Мстислава и до Іоанна III. Въ другія времена обозрінія эти располагаются чаще всего по княженіямъ, 
парствованіямъ, наконецъ, просто по группамъ нісколькихъ головъ, 
какъ напримъръ, въ царствованіе Елисаветы Петровны по семильтіямъ, или въ царствованіе Екатерины по группамъ событій за три. 
за два и даже за одинъ годъ. Везді однако боліе или меніве выдерживается одинъ планъ въ распреділеніи событій внутренняго быта. 
Начинается этотъ отділь обозрініемъ жизни князей или царей, затімъ идуть обозрінія состоянія высшихъ сословій и учрежденій, даліве—жизни городовъ, жизни жителей сель, торговли, законовъ, дуковнаго и світскаго просвіщенія, литературы, нравовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авторъ издалъ 28 т. Последній 28-й т. заканчивается первымъ разделомъ Польши, т. е. 1772 г. 29-й т. изданъ уже после смерти автора и заключаетъ въ себе обзоръ внешнихъ п внутреннихъ делъ за 1773 и 1774 и нь приложени обзоръ дипломатич. сношеній съ 1775 по 1780 г. <sup>3</sup>) Списокъ его статей приложень къ первому тому сочиненій его, изданному въ 1882 году.

Фактическая сторона въ томъ и другомъ отдыль, т. е. касательно внышнихъ событій и внутренняго быта, необыкновенно богата и научно поставлена. Авторъ все читалъ самъ и длетъ факты изъ первыхъ рукъ, т. е. изъ первыхъ источниковъ. Для большей точности онъ чаще всего выписываетъ подлинныя мъста источниковъ, и только подновляетъ слогъ въ древнихъ русскихъ памятникахъ, гдъ ръчь невразумительна.

Это богатое собраніе фактовъ связывается у автора хронологіей нли вышеуказанными рубриками; но часто оно связывается еще болье внышнимь образомь, напримырь, при обозрыни новышихь дипломатическихъ сношеній, по случайному порядку сосіднихъ государствъ, или даже простою фразою: теперь скажемъ о томъ-то... Литературы вопросовъ, мивній ученыхъ о томъ или другомъ двлв ивтъ, за немногими исключеніями, когда діло очень спорное и когда по нему высказались авторитетные ученые, какъ напримъръ, по вопросу о родовомъ быть или о преобразованіяхъ Петра. Еще К. С. Аксаковъ о первомъ том' Исторіи Россіи, одномъ изъ самыхъ обработанныхъ, заметиль, что это не исторія, а изследованіе. Въ новейшія времена установилось мивніе, что исторія Соловьева-это энциклопедія русской исторіи, и надобно жальть, что не составлень къ ней болье полный и тщательный указатель, чемъ указатель г. Шилова (изд. въ 1864), который обнимаеть только XII томовъ, т. е. древнюю исторію Россіи, по первымъ изданіямъ первыхъ IV томовъ, и вообще далеко не тщатеденъ, особенно въ труднъйшей части всякаго указателя-предметной.

Но при всей этой разбросанности фактовъ, въ исторіи Соловьева такое внутреннее единство, какое не часто встрічается въ подобныхъ многотомныхъ сочиненіяхъ.

Даван полный, нертдко для не спеціалистовъ крайне утомительный сводъ фактовъ, авторъ то и дъло прерываетъ его общимъ взглядомъ на собранные факты, характеристикой описываемаго лица, событія, и туть-то и сказывается и глубокое его знаніе, и талантливость. Эти характеристики разсыпаны по всему огромному сочиненію Соловьева. Но въ нъкоторыхъ мъстахъ собраны существенныя черты всъхъ отдъльныхъ характеристикъ, оцънивается все историческое движеніе русской жизни, т. е. высказываются взгляды автора на это движеніе. Таковы: предисловіе къ первому тому; таковъ конецъ седьмаго тома, гдъ авторъ высказываетъ свой взглядъ на историческое значеніе рюриковой династіи; таковы характеристики Петра и его времени въ XIV 1) и XVIII 2) томахъ; но особенно ясно и подробно

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Crp. 111. <sup>2</sup>) Crp. 257.

взгляды Соловьева на русскую исторію изложены въ XIII т., 1 гл., въ особомъ его изследованіи— Россія передъ эпохой преобразованія, которое авторъ старается связывать съ старымъ временемъ Руси узами необходимости.

С. М. Соловьевъ всемъ извёстенъ, какъ последователь и даже творецъ теоріи родового быта въ наукт русской исторіи. То и другое справедливо, не смотря на видимое противоречіе между этими словами. Соловьевъ взялъ теорію родового быта у Эверса и удержалъ изъ нея существенную особенность-семейный характеръ, и вездъ говорить о кровномъ родъ, т. е. береть распространенную семью; но прилагаеть въ этой семьй то и дило чисто родовыя особенности, непомерную власть родоначальника, способнаго не уважать узъ семьи въ строгомъ смысль. За эту неточность, неопределенность понятій о родъ, славянофилы сильно нападали на Соловьева и разбивали наповалъ его родовую теорію і); но это не заставило автора не только отказаться, но и точные выразить свою теорію. То и другое для него было невозможно при его взгиядахъ. Теорію родового быта, теорію кровнаго рода Соловьевъ развилъ собственно изъ быта и отношеній нашихъ князей, которые действительно составляли одинъ кровный родъ; а привлечение въ этотъ кровный родъ порядковъ чистаго родового быта, гдв не только разрушается, но и исчезаеть семья, нужно было потому, что иначе не легко было бы выводить изъ кровнаго рода государственность. Государственность эта должна была созидаться, по Соловьеву, непременно на разрушении русскаго кровнаго рода, т. е. въ дъйствительности на разрушении семьи, какъ это и было въ родъ суздальскихъ князей и московскихъ. «Князья, говоритъ Содовьевъ въ предисловін въ І тому 2), считаютъ всю русскую землю въ общемъ, нераздъльномъ владъніи цълаго рода своего, причемъ старшій въ роді, великій князь, сидить на старшемъ столі, другіе родичи, смотря по степени своего старшинства, занимають другіе столы, другія волости, болве или менве значительныя; связь между старшими и младшими членами рода чисто родовая, а не государственная; единство рода сохраняется темь, что когда умреть старшій или великій князь, то достоинство его вмісті съ главнымъ істоломъ переходить не къ старшему сыну его, но къ старшему въ целомъ родъ княжескомъ; этотъ старшій перемъщается на главный столь, причемъ перемъщаются и остальные родичи на тъ столы, которые

<sup>4)</sup> Важивищи изъ этихъ возраженій принадлежатъ К. С. Аксакову и изданы въ І т. полнаго собранія его сочиненій. 2) Стр. VII.

теперь соотвътствують ихъ степени старшинства... Начало перемъны въ означенномъ порядкъ вещей мы замъчаемъ во второй половинъ XII въка, когда съверная Русь выступаетъ на сцену; замъчаемъ здъсь на съверъ новыя начала, новыя отношенія, имъющія произвести новый порядокъ вещей, замъчаемъ перемъну въ отношеніяхъ старшаго князя къ младшимъ, ослабленіе родовой связи между княжескими линіями, изъ которыхъ каждая стремится увеличить свои силы на счетъ другихъ линій и подчинить себъ послъднія уже въ государственномъ смыслъ. Такимъ образомъ, чрезъ ослабленіе родовой связи между княжескими линіями, чрезъ ихъ отчужденіе другь отъ друга и чрезъ видимое нарушеніе единства русской земли приготовляется путь къ ея собиранію, сосредоточенію, сплоченію частей около одного центра, подъ властію одного государя» 1).

Такимъ образомъ, русское государственное строеніе совершается повидимому, чисто внѣшнимъ и разрушительнымъ способомъ. Это противорѣчить не только нравственному чувству русскаго человъка, но и научному заявленію самого Соловьева на первой страницѣ его исторіи, гдѣ онъ ставить себѣ задачей—«стараться объяснять каждое явленіе изъ внутреннихъ причинъ, прежде чѣмъ выдѣлить его изъ общей связи событій и подчинить внѣшнему вліянію» э). Авторъ и старается это дѣлать, т. е. и углубить основаніе родового начала, и вывести естественнымъ путемъ его уничтоженіе; но дѣйствительно ли онъ достигаетъ этихъ цѣлей—это другой вопросъ.

Родовой быть С. М. Соловьевь старается находить не вь однихъ князьяхь. Онъ находить его въ жизни славянскихъ племенъ, призвавщихъ князей-варяговъ. Не разъ потомь въ своей исторіц авторъ упоминаеть объ этомъ бытв. Болье осязательное выраженіе его онъ справедливо находить даже въ містничестві. Въ нісколькихъ містахъ онъ очерчиваеть его и въ массі простаго народа; указываеть даже здісь какъ бы черты чистаго рода, когда говорить о подсусідникахъ, захребетникахъ, какъ чужихъ людяхъ, примыкавшихъ къ кровному роду. Но эта сторона діла у Соловьева совсімъ не разработана и за нее взялись уже его послідователи. Онъ самъ, кажется, считаль это діло неоспоримымъ и неподлежащимъ сомнівню. Силу родового быта на Руси онъ считаль столь великою, что она, по его мнівнію, подійствовала на самихъ призванныхъ князей з), чімъ, между прочимъ, сразу уничтожалось всякое допущеніе сильнаго варяжскаго вліянія на Русь; а такъ какъ князья-варяги призваны были

¹) Стр. VII—VIII. ²) Предисл., стр. V по порядку. ³) Стр. VI—VII.

русскими племенами, потому что сами племена «не видъли возможности выхода изъ родового особного быта» и призвали князя изъ чужаго рода, чтобы установить единую общую власть, которая бы соединила роды въ одно цълое и дала имъ нарядъ 1), то естественно было сосредоточить внимание на томъ, какъ сами русские князья, воспріявъ въ себя родовое начало призвавшихъ ихъ племенъ, разрушали его въ своей средъ и въ своемъ народъ. Соловьевъ прямо говорить, что «здёсь главный вопросъ для историка состоить въ томъ, какъ определить отношенія между призваннымъ правительственнымъ началомъ и призвавшими племенами, равно и теми, которыя были подчинены впоследствіи, какъ изменился быть этихъ племень вследствіе вліянія правительственнаго начала непосредственно и посредствомъ другого начала, дружины» 2). Главное вліяніе, по автору, здісь происходить именно вследствіе усвоенія князьями родового начала племенъ. «Такія, т. е. родовыя, отношенія, говоритъ онъ, въ родѣ правителей, такой порядокъ преемства, такіе переходы князей могущественно действують на весь общественный быть древней Руси, на определение отношений правительственного начала къ дружине и къ остальному народонаселенію, однимъ словомъ, находятся на первомъ плань, характеризують время» 3), т. е. родовой быть, усвоенный князьями, изміняєть родовой быть въ племенахъ, призвавшихъ князей. Въ XIII томъ Соловьевъ выражается объ этомъ, какъ увидимъ, еще ясиве и решительное.

Такимъ образомъ, не можетъ быть сомнвнія въ томъ, что историческая миссія призванныхъ князей состояла, по Соловьеву, въ томъ, чтобы, воплотивъ въ себв русское родовое начало, разрушить его въ себв и вездв, и этимъ путемъ создать единую государственную Русь. Идея разрушенія двйствительно и проходитъ черезъ всю исторію Россіи Соловьева. Мало того, проходитъ черезъ эту исторію идея разрушенія не только того, что само собою сложилось, такъ сказать, за глазами двигателей русской исторической жизни, но разрушенія и того, что создано было и, повидимому, хорошо, самими двигателями этой жизни. Прязванные князья разрушаютъ племенной быть племень; суздальскіе князья, а за ними московскіе разрушаютъ удвльновічевей быть; Петръ разрушаєть строеніе московскихъ князей, преемники Петра разрушаютъ или передвлываютъ строеніе петровское. Двятельность Петра авторъ даже прямо называеть революціонною.

¹) CTp. V—VI. ²) CTp. V—VI. ³) CTp. VII.

Такой талантливый писатель, такой знатокъ русской прошедшей жизни, такой устойчивый русскій человъкъ, какъ С. М. Соловьевъ, разумъется, не думалъ проводить такой теоріи на чужую руку, а имълъ свои, ученыя основанія, которыя въ его глазахъ оправдывали эту теорію, такъ сказать, выдвигали ее изъ самой русской жизни, какъ данное этою жизнію, которое нужно показать во имя истины, не смотря ни на какія щекотливости и ни на какую народную боль.

Авторъ ставитъ историческое развитіе народовъ въ тёснѣйшую связь съ природою и установляетъ различие въ этомъ отношеніи между западной и восточной Европой. «На запад'в земля разв'ьтвлена, острова и полуострова, на западъ горы, на западъ много отдъльныхъ народовъ и государствъ: на востокъ сплошная громадная равнина и одно громадное государство» ')... «На западъ природамать, на востокъ -- мачиха» 2). «Уже по этому объ половины Европы доджны были имъть различную исторію. Природныя выгоды содъйствують раннимъ и сильнымъ успъхамъ цивилизаціи, поэтому на историческую сцену являются прежде всего южные полуострова Европы, поэтому древній цивилизованный міръ (римская имперія) обхватываль въ Европъ южные полуострова, Галлію и Британію, значить южную и западную окраины. Средняя свверо-западная Европа — Германія и Скандинавія присоединились къ римскому міру, т. е. къ греко-римской цивилизаціи послів, за ними приминули къ ней западныя славянскія племена и наконець, уже очень поздно, предъявляєть свои права на европейскую цивилизацію и государство, заключившее въ своихъ предълахъ восточную Европу» 3).

Такимъ образомъ, европейская цивилизація двигается отъ запада къ востоку по указанію природы. «Любопытно въ этомъ отношеніи, говоритъ Соловьевъ, замѣтить предѣды, гдѣ въ Европь останавливается наплывъ дикихъ азіатскихъ ордъ, народовъ первичнаго образованія, и здѣсь видимъ мы ту же постепенность. Наплывъ гунновъ останавливается на каталонскихъ поляхъ въ Галліи; аварамъ прегражденъ дальнѣйшій путь въ Германіи; мадьяры засѣли далѣе на востокъ въ Панноніи; татары не могли и здѣсь остановиться, но наводнили восточную равнину, гдѣ и прежде ихъ толиились подобные имъ народы; вся эта по га нъ, по выраженію нашихъ предковъ, сплываетъ постепенно отсюда на востокъ, уступая Европъ восточную ея половину. Но между пораженіемъ Аттилы при Шалонъ до покоренія Крыма Екатериною Великою, когда должно положить окончательное очищеніе европейской

¹) Т. XIII, стр. 1. ²) Тамъ же, стр. 2. ³) Тамъ же.

почвы отъ господства азіатцевъ, прошло сколько въковъ! На столько въсовъ следовательно исторія дала ходу впередъ западной Европъ предъ восточною 1)... Исторія—мачиха заставила одно изъ древнихъ европейскихъ племенъ принять движение съзапада на востокъ, и населить тѣ страны, гдѣ природа является мачихою для человака» 3) Для большей убъдительности въ нашей исторической отсталости, вследствіе таких обстоятельствь, авторь делаеть новое сравненіе — сравненіе славянь съ германцами. Имъ обоимъ онъ даеть господствующее положение въ Европ'в въ христіанскія времена, которое они, по его словамъ, удержали за собою навсегда. Онъ даже ударяеть на ихъ родство, называетъ племенами-братьями одного индо-европейскаго народа, подълившими между собою Европу, и устраняетъ вопросъ о племенномъ превосходстве кого либо изъ нихъ. Но одни-немцы двинулись съ стверо-востока на юго-западъ въ области римской имперіи, гдъ уже заложенъ быль прочный фундаменть европейской цивилизацін, а другіе — славяне, наобороть, съ юго-запада на сверо-востокъ, въ дввственныя и обделенныя пространства. Въ этомъ-то противоположномъ движенін лежить различіе всей последующей исторіи обоихъ племенъ, одно изначала дъйствуеть при самыхъ благопріятныхъ обстоятельствахъ, другое при самыхъ неблагопріятныхъ 3).

Каково это различіе, авторъ въ нісколькихъ містахъ поясняеть это. Хищники, проносившіеся, какъ буря, надъ славянами, не возбуждають въ нихъ силь, какъ возбуждены были силы германцевъ враждебными движеніями римлянъ і). Племенная сила, выражающаяся въ стремленіи въ особности и самостоятельности и являющаяся вліятельнымъ въ исторіи началомъ, у насъ была слаба, тогда какъ въ Германіи сила эта постоянно сказывалась 5). Далве. На западв люди освдають крвико на земль, благодаря феодальному праву-этой религи земли, является земельная собственность, является земельная аристократія прежде денежной в). У насъ при родовой подвижности князей и за ними дружинниковъ не могла иметь важнаго значенія земельная собственность и им'яло значеніе имущество движимое. Отсюда неустойчивость, разбросанность силь 7). Далье, еще болье характерное сравненіе, которое мы приводимъ въ подлинномъ видъ: «Мы такъ часто употребляемъ выраженіе-западная и восточная Европа, такъ много знаемъ, такъ много толкуемъ о ихъ различіи и следствіяхъ этого различія; но если путепественникъ, перевзжающій изъ западной Европы въ восточную, или

¹) Стр. 2—3. ²) Тамъ же. ³) Стр. 3—4. ⁴) Стр. 5. ⁵) Стр. 8. 6) Стр. 13—14. ²) Стр. 14—15.

наобороть, свёжимъ взглядомъ посмотрить на ихъ различіе, станетъ отдавать себв отчеть о немь подъ свежимь впечатлениемь видимаго, то, конечно, прежде всего скажеть, что Европа состоить изъ двухъ частей, западной каменной и восточной деревянной. Камень, такъ называли у насъ въ старину горы, камень разбиль западную Европу на многія государства, разграничиль многія народности, въ камив свили свои гивада западные мужи, и оттуда владвли мужиками, камень даваль имъ независимость; но скоро и мужики огораживаются камнемъ и пріобратають свободу, самостоятельность; все прочно, все опредъленно, благодаря камию; благодаря камию поднимаются рукотворныя горы, громадныя въковъчныя зданія. На великой восточной равнинъ итъ камия, все ровно, итъ разнообразія народностей и потому одно небывалое по своей величинъ государство. Здъсь мужамъ негдъ вить себъ каменныхъ гивадъ, не живуть они особо и самостоятельно, живутъ дружинами около князя и въчно движутся по широкому, безпредельному пространству; у городовъ неть прочныхъ къ нимъ отношеній. При отсутствіи разнообразія, різкаго разграниченія мъстностей, нътъ такихъ особенностей, которыя бы дъйствовали сильно на образование характера мъстнаго народонаселения, дълали для него тяжкимъ оставление родины, переселение... Отсюда съ такою легкостию старинный русскій человікь покидаль свой домь, свей родной городь или село... брести ровно было ни по чемъ, ибо вездѣ можно было найти одно и тоже, ибо вездѣ Русью пахло» 1).

Для строгой параллели следовало сказать, что въ Россіи въ то время, какъ мужи не устрояли себе каменныхъ гнездъ, мужики пользовались свободой, которая имела могущественное вліяніе на все дела; но нашъ авторъ не видёль этого блага. Онъ, напротивъ, эту свободу понималь какъ бродяжничество и потому сейчасъ же говорить после вышеприведенныхъ словъ: «отсюда привычки къ расходке въ народонаселеніи, и отсюда стремленіе правительства ловить, усаживать и прикреплять» 2).

Въ другихъ мъстахъ ета общая характеристика распадается у автора по эпохамъ. Вотъ его сужденія о русскомъ народѣ въ началѣ его государственности. «Понятно, говоритъ онъ въ VII томѣ ³), что въ эпоху этой начальной дѣятельности, при началѣ государственной зиждительности въ странѣ, не имѣвшей прежде исторіи, не могло быть ничего прочнаго, опредѣленнаго, все было еще въ зародышѣ, начала, сѣмена вещей составлялись другъ съ другомъ безъ внутренней связи; части, образовавшись, стремнлись еще жить особною жизнію; при силь-

¹) Т. XIII, стр. 52. ²) Тамъ-же. ³) Стр. 439—40.

номъ движеніи, просторѣ, возможности уходить при первомъ неудобствѣ, не было мѣста никакимъ опредѣленіямъ, ибо на движущейся почвѣ ничего построить нельзя. Главное право, главное ручательство въ выгодѣ положенія для члена общества, для члена извѣстнаго сословія, заключалось въ правѣ уйти... Столкновенія интересовъ разрѣшались не общими опредѣленіями, но порваніемъ отношеній, уходомъ изъ одной области въ другую... Отсюда господство временнаго, личнаго, случайнаго надъ общимъ».

Въ XIII томъ авторъ выражается еще сильнъе за время спустя 100 лътъ послъ Ярослава I. «Все здъсь на восточной окраннъ отзывается первобытнымъ міромъ, общество какъ будто еще въ жидкомъ состоянія, и нельзя предвидъть, въ какомъ отношеніи найдутся общественные элементы, когда наступитъ время переходамъ этого жидкаго, колеблющагося состоянія въ твердое, когда все усидится и начнутся опредъленія з 1).

Ниже мы увидимъ, что жидкое, колеблющееся состояніе продолжалось и дале до новейшихъ временъ и что даже многочисленныя определенія, столь желанныя авторомъ, оказывались постоянно, по его же словамъ, нетвердыми или несостоятельными.

Замѣтимъ, что болѣе рѣзкія изъ сужденій, именно въ XIII т., изданы въ 1863 г., въ такое время, передъ которымъ незадолго Россія поразила цивилизованную Европу освобожденіемъ крестьянъ съ землею, а въ годъ изданія этого XIII тома, по поводу вспыхнувшаго польскаго возстанія, было такое патріотическое возбужденіе во всѣхъ слояхъ русскаго общества, что та же цивилизованная Европа, заговорившая было въ пользу поляковъ, сочла болѣе благоразумнымъ умолкнуть. Нашъ авторъ чувствовалъ потребность разъяснить вопросъ о патріотивмѣ и разъясняеть его и въ XIII-мъ и въ другихъ томахъ.

По тому поводу, что трудности русской исторической жизни могуть въ русскомъ возбуждать пріятное сознаніе богатства силь въ его народь, и вопросъ: съумьло ли бы вынести такое положеніе племя германское, авторъ говоритъ: «Непріятное восхваленіе своей національности, какое позволяють себъ нъмецкіе писатели, не можеть увлечь русскихъ посльдовать ихъ примъру» ). Въ XVIII т., изданномъ въ 1868 г., авторъ однако нашелъ русскихъ людей, которые, по его мивнію, увлеклись примъромъ нъмецкихъ писателей восхвалять свою національность.

¹) Стр. 19. ²) Т. XIII, стр. 4

«Гнетъ, испытанный народами, говоритъ онъ, отъ французской имперіи, пробудиль національное чувство, и народы бросились къ изученію своего прошедшаго съ цілію выяснить и укрыпить свою національность, что и повело къ господству принципа національности, во имя котораго совершились и совершаются важныя событія нашего времени. Направление въ сущности высокое и благодътельное, въ крайностяхъ своих породило на западъ германофильство, въ Россіи славянофильство» 1). Сказавъ, что отсюда въ нашемъ обществъ протестъ противъ петровскихъ преобразованій, особенно противъ произведеннаго имъ раздвоенія между высшими и низшими слоями народонаселенія, Соловьевъ говорить, что и этотъ протесть противъ дъятельности Петра, протесть XIX въка не можеть быть принять въ наукъ 2) и въ объясненіе основаній науки обращается къ сравненіямъ діятельности Петра съ бурями, производящими и очищение воздуха и разрушения, и съ сильными лекарствами, возстановляющими здоровье, но и оставляющими въ организмѣ дурныя последствія. Въ другихъ мѣстахъ своей исторіи Соловьевъ ясно даетъ понять, что онъ отвергаетъ славянофильство не за одно отношение его къ преобразованиямъ Петра. Онъ не разъ возстаетъ противъ китаизма, т. е. «высокаго мийнія о самихъ себъ и презрънія въ другимъ народамъ» з).

Въ одномъ мѣстѣ онъ наноситъ славянофиламъ ударъ, не менѣе чувствительный, чѣмъ сопоставленіе ихъ съ германофилами. Онъ показываетъ, что даже такой славянофилъ, какъ сербъ Крыжаничъ, осуждалъ этотъ китаизмъ, и сочиненія его, по автору, должны были прояснить сознаніе о собственныхъ недостаткахъ, о преимуществахъ другихъ народовъ и этимъ самымъ подвигнуть къ перемѣнамъ, которыя естественно прежде всего должны были высказаться въ подражаніи 4).

Вст эти сужденія Соловьева, надтемся, ясно показывають, что онъ относился отрицательно не только къ теоріи славянофиловъ, но и къ тому, что у Карамзина обозначается словами: мы, наше, т. е. вообще русскій патріотизмъ. Отъ всего этого китаизма русскій человъкъ долженъ отказаться, потому что это отсталость, и долженъ стремиться къ лучшему, которое находится у чужихъ, и потому онъ долженъ брать его у нихъ, быть ихъ ученикомъ. Но вёдь это значитъ осуждать себя на рабольпіе передъ чужими народами, брать чужія національныя формы жизни? Соловьевъ допускаетъ это рабольпіе, какъ временное; но въ дъйствительности онъ вовсе не думаетъ дълать

¹) Т. XVIII, стр. 249. ²) Стр. 250. ³) Тамъ же. 4) Т. XVIII, стр. 196; то же 139.

русскаго человъка рабомъ другихъ народовъ. Онъ, какъ мы видъли, осуждаетъ національныя притязанія и у другихъ народовъ, особенно у ближайшихъ нашихъ родичей и сосъдей—нъмцевъ. Онъ смотритъ на цивилизацію какъ на дѣло общечеловъческое, къ которому всѣ должны стремиться. Т. е. тутъ та же теорія, которая проповѣдывалась скептиками и выражена съ такою неумѣлою откровенностію Полевымъ. Но Соловьевъ ставить ее не только даровитъе, но и научнъе. Онъ, какъ мы видѣли, связываетъ цивилизацію крѣпкими узами, даже узами необходимости съ географическими условіями и временемъ. Цивилизація подвигается извъстными физическими путями и въ свое время должня была дойти до Россіи.

Во всей этой постановки мы должны усматривать новый и сильный порывъ русскаго человъка въ высшую область знанія и жизнипорывъ осмыслить явленія русской жизни съ высшей, общечеловіческой культурности, помимо національностей. Но при этомъ и съ С. М. Соловьевымъ случилось начто подобное тому, что было съ Полевымъ. Когда онъ спускается съ этихъ культурныхъ высотъ въ область явленій русской исторической жизни, то эта жизнь какъ и у Полевого, оказывается слишкомъ низменною, даже более низменною, чемъ Полевого. С. М. Соловьевъ спускается въ область стихійныхъ силь, гдв человакь теряется и подавляется необходимостію. Стихійныя силы, по Соловьеву, господствують надъ историческими судьбами Россіи, какъ и у другихъ народовъ; изъ нихъ-то, стихійныхъ силъ, и должна выработаться русская цивилизація. Но стихійныя силы не въ одной вившней природв. Онв присущи и природв человаческойвъ видъ инстинктовъ, въ видъ несознательныхъ или вообще низшихъ желаній и стремленій человіка. Соловьевь везді усматриваеть и эти силы, какъ увидимъ. Но исторія человіческихъ обществъ не есть исторія натуральная. Въ ней какъ нибудь, да должна сказаться сознательная человъческая сила, такъ или иначе управляющая стихійными силами. Соловьевъ, такъ часто указывающій на необходимость историческихъ явленій, не могь дать много міста этой сознательной у силь, хотя и ставить, какъ известно, целію изученія русской исторіи развитіе народнаго самосознанія 1).

Самое большое значеніе, самую широкую область дізтельности онь даеть въ этомъ случай государственной власти. Ее онъ считаеть

<sup>1)</sup> Тойъ I, предисловіе, стр. XII; «въ наше время, говорить онъ, просвѣщеніе принесло свой необходимый плодъ: познаніе вообще привело къ самосознанію».

болье способною и бороться съ сінхійными силами, и направлять ихъ къ цёлямъ цивилизаціи; а въ русскомъ народь, въ которомъ для втого тоже могли быть и независимыя отъ правительства силы, Соловьевъ усматриваетъ главнейшимъ образомъ не какія либо определенныя, культурныя начала, а просто хорошую подкладку для правительственныхъ действій, т. е. даровитость русскаго народа, особенно ясно выразившуюся въ богатырстве, но выразившуюся больше всего, какъ тоже стихійная сила, и чаще всего какъ отрицательная, въ смысле культурномъ. Такимъ образомъ, на историческомъ русскомъ поприще мы видимъ собственно власть, которая исторически выработываетъ культуру и направляетъ къ ней русскій народъ, а этотъ народъ чаще всего является неподатливою, стихійною, какъ бы отрицательною силою. Вся русская исторія есть движеніе, то стихійное, то обнаруживающее въ себъ проблески культуры, т. е. заимствованій ея у чужихъ.

Съ этой точки зрвнія масса русскаго народа представляется неподвижною, косною, а вся прогрессивная двятельность сосредоточивается въ государственности и постепенно передается народу. Вся русская исторія есть движеніе, сначала вившнее, потомъ боле и боле внутреннее, захватывавшее душу русскаго человека. Движеніе это должно сопровождаться борьбою съ стихійными силами и пріобретеніемъ общечеловеческой культуры, —разрушеніемъ своего и усвоеніемъ лучшаго чужого. Свое — разрушеніе, чужое — строеніе. Историческое право Россіи на существованіе —усвоеніе лучшаго чужого. Въ этомъ положительная сторона нашей исторической жизни. По этой теоріи построена вся исторія Соловьева. Пройдемъ эту исторію по воззрёніямъ Соловьева, т. е. приведемъ въ логическую связь всё главивйшія его положенія.

Русская исторія открывается картиною неподвижности, косности. Хотя восточные славяне не новые пришельцы въ Европ'я и надъними проносились многія бури налетавшихъ на нихъ и проносившихся черезъ нихъ варваровъ, но они—восточные славяне не двигались впередъ,—жили разбросанными, не многочисленными племенами, въ родовомъ бытѣ, по селамъ или огороженнымъ мѣстамъ, городамъ. Ни фактическаго, ни сознательнаго единства между ними не было. Они не составляли народа. Собственно говоря, не имѣли исторіи.

Но вотъ начинается движеніе. «Пробилъ часъ, историческое движеніе, историческая жизнь началась и для восточной Европы. По водной дорогів, тянущейся съ небольшимъ перерывомъ или волокомъ

отъ Балтійскаго моря къ Черному, показываются лодки, наполненныя вооруженными людьми: плыветь русскій князь изъ Новгорода съ дружиною. Платите намъ дань, повторяють они въ каждомъ селеніи, у каждаго острожка славянскаго» 1). Имъ дають ее. Но они не уходять подобно другимъ варварамъ. Они оседають у славянскихъ племенъ, даютъ городамъ значеніе европейское, кличутъ кличъ селиться съ выгодой въ городъ, кличутъ кличъ идти въ походъ. Началось движеніе и захватываеть населеніе. Пэь него, населенія, выділяются и горожане, и дружина. Села слабіють, падаеть значеніе родовыхъ старшинъ, выделяются лучшіе люди, настало время богатырское,время смёлыхъ и широкихъ предпріятій. «Быть племенъ, говорить жившихъ отдёльными родами, подвергся коренному преобразованію всявдствіе появленія князя, дружинь и городскаго народонаселенія, порознившагося отъ сельскаго. Но переміны этимъ не ограничились: вследствие геройскаго, богатырскаго движенія, далекихъ походовъ на Византію, явилась и распространилась новая въра, христіанство, явилась церковь, еще новая, особая часть народонаселенія, духовенство: прежнему родоначальнику старику нанесенъ былъ новый, сильный ударъ» з).

Мы видимъ, такимъ образомъ, что внѣшнее движеніе производить внутреннія перемѣны и приводить даже къ усвоенію такого культурнаго начала, какъ христіанство. Въ другихъ мѣстахъ XIII т. и въ VII т., Соловьевъ указываетъ еще другія послѣдствія движенія, именно является сознаніе между племенами своего единства, единства земли з); является русскій народъ і; движеніе князей даетъ странѣ жизнь, исторію і. Лѣтопись наша отмѣчаетъ это великое значеніе князей. Она молчитъ о сельчанахъ, а говоритъ о князьяхъ о. Даже самое богатырство русское и то связано съ государственностію у. Съ этой точки зрѣнія, именно, какъ выраженіе сильнаго движенія, имѣетъ особенное значеніе Владиміръ Мономахъ о. Наконецъ, богатырство гражданское выражается и въ религіозной области, являются богатыри духовные о.

При множествъ князей, движение не дало возможности образоваться земельной аристократии. «... Въ России, говоритъ Соловьевъ, очень быстро размножаются члены княжескаго рода, вслъдствие чего всъ области и всъ сколько нибудь значительные города управляются

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Т. XIII, стр. 5. <sup>2</sup>) Т. XIII, стр. 8—9. <sup>8</sup>) Т. VII, стр. 438—439. <sup>4</sup>) Т. XIII, стр. 13. <sup>5</sup>) Т. VII, стр. 439. <sup>6</sup>) Т. XIII, стр. 16. <sup>7</sup>) Тамъ же, стр. 6—7. <sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 12, 12—13. <sup>9</sup>) Тамъ же, стр. 57.

князьями, и для бояръ прегражденъ, такимъ образомъ, путь къ образованію могущественнаго, въ родё польскаго, вельможества; на первомъ планё князья, ихъ родовые счеты и движенія, борьбы вслёдствіе этихъ счетовъ; дружина, увлеченная внхремъ этого движенія, не успёваетъ пріобрёсти никакого самостоятельнаго значенія, отсюда понятно, почему въ описываемое время (до Андрея Боголюбскаго) князья наполняють почти исключительно всю историческую сцену, лётопись является лётописью княжескою, говоритъ о князьяхъ, ихъ однихъ имена попадаются безпрестанно въ глаза и производятъ такое утомительное однообразіе» 1).

Тутъ уже пробивается изнанка процесса движенія. Немного ниже изнанка выступаеть во всей ясности... «Вслёдствіе движенія всё элементы задержаны въ своемъ развитіи, говоритъ Соловьевъ, на лицо все первоначальныя формы: бродячія дружины, члены ихъ, свободно переходящіе отъ одного князя къ другому, въ челё дружинъ неутомимые князья-богатыри, переходящіе изъ одной волости княжить въ другую, ишущіе во всёхъ странахъ честь свою взять, не помышляя ни о чемъ прочномъ, постоянномъ, не имѣя своего, но все общее, родовое» 2).

Безплодность этого бродячаго положенія князей особенно ярко обрисовывается во ІІ том'в Исторіи Россіи, въ посл'єдней, VІ гл., въ наложеніи событій, въ которыхъ главными д'яйствующими лицами являются знаменитые князья—Мстиславъ Храбрый и особенно Мстиславъ Удалой, богатырская д'янтельность которыхъ оказывалась, по Соловьеву, совершенно безпочвенною и не создала будто бы ничего прочнаго.

Даже города, пріобрѣвшіе при этой всеобщей подвижности князей и дружинниковъ, устойчивое положеніе и притянувшіе къ себѣ населеніе области, и тѣ не съумѣли выработать самоуправленія, выработать опредѣленій, такъ какъ князей было много, и при добромъ, не сильномъ князѣ обезпеченій не нужно, а сильный князь на нихъ не посмотритъ з). Наконецъ, даже духовная власть, при всемъ томъ что была едина и постоянна, не могла, по Соловьеву, пріобрѣсть большого значенія, потому что въ лицѣ митрополита была иноземною властію з). Движеніе, очевидно, теряло культурную силу. Силу эту долженъ былъ пріобрѣсть противоположный процессъ—осѣданіе, устойчивость, т. е. то, что прежде осуждалось, какъ косность, неподвижность. Культурность дальнѣйшей исторіи, по Соловьеву, и выра-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Tamis-me, crp. 16. <sup>2</sup>) T. XIII, crp. 19. <sup>3</sup>) T. XIII, crp. 17—18 <sup>4</sup>) Crp. 18-

жается въ осъданіи, а движеніе, перешедшее въ народъ, оказывается уже съ этого времени противокультурнымъ направленіемъ.

Югозападъ Россіи съ Кіевомъ въ центрв его, постепенно теряль свое значение отъ непомфрной подвижности князей, дружинивковъ, отъ нападеній степняковъ. Русскій народъ, приведенный князьями въ движеніе, направляется въ суздальскую область. Вождь этого направленія или выразитель его-Андрей Боголюбскій, самъ покидаеть югозападъ Россіи, утверждается на свиеровостокв, въ суздальской области, и какъ онъ, такъ и лучшіе его преемники, напримъръ Всеволодъ, устанавливають здёсь совершенно новый порядокъ-разрушають родовыя начала (гонять вонь своихъ братьевь, родственниковъ, даже иногда дътей), становятся въ положение самовластцевъ по отношению къ другимъ князьямъ, ставять въ болве зависимое положеніе дружинниковъ (гонять вонъ дружинниковъ), подрывають зваченіе старыхъ въчевыхъ городовъ и выдвигають на мъсто ихъ новые. не сильные въчевымъ складомъ. Но, что всего важите, здъсь выработалось совстмъ иное положение массы народа и иныя отношения ея къ князю.

Финская до половины XII віка, суздальская область является съ этого времени славянорусскою. «Для этого ославяненія съверовосточной Руси, необходимъ былъ, говоритъ Соловьевъ, сильный приплывъ славянского народонаселенія въ города и села. Но этотъ приплывъ совершался не цълыми особыми племенами, а въ разбродъ; стекались поодиночкъ или небольшими толпами изъ разныхъ мъстностей. сталкивались съ чужими, съ иноплеменниками, безъ возможности. следовательно, сейчасъ же составить крепкій союзь, приходили съ сознаніемъ своей слабости, зависимости. Въ западныхъ областяхъ славяне были старые насельники, старые ховяева, князья были пришельны; на востокъ, наоборотъ, славяне-поселенцы являются въ страну. гдт уже хозяйничаеть князь; князь строить города, призываеть насельниковъ, даетъ имъ льготы; насельники всемъ обязаны князю, во всемъ зависятъ отъ него, живутъ на его земль, въ его городахъ. Эти-то отношенія народонаселенія къ князю и легли въ основу того сильнаго развитія княжеской власти, какое видимъ на съверъ... Явился именно такой князь, который какъ нельзя лучше воспользовался своими выгодными отношеніями къ новому народонаселенію, именю Андрей Боголюбскій. Андрей понимаетъ очень хорошо значеніе слова: мое, собственность и не хочеть знать юга, гдв князыя понимають только общее, родовое владеніе. Андрей, какъ древній богатырь, чуетъ силу, получаемую отъ земли, къ которой онъ припаль, на которой утвердился навсегда... Этотъ первый примъръ привязанности къ своему, особому, первый примъръ осъдлости, становится священнымъ преданіемъ для всъхъ съверныхъ князей и отсюда начинается новый порядокъ вещей» 1).

Существенная особенность этого новаго порядка вещей въ томъ состоить, по Соловьеву, что «государство здёсь сложившееся получаеть преимущественно характерь государства земледёльческаго» э). Города падають, выступаеть съ своимъ преимущественнымъ значеніемъ село, т. е. земля. Съ этимъ естественно соединяется забота о пріобрётеніи земли, о «примыслахъ, прибыткахъ» з). Собираніе во-едино областей, сосредоточеніе Россіи являются неизбёжными послёдствіями этого новаго порядка вещей.

Татарское нашествіе, а затёмъ иго еще больше помогають такому направленію, потому что и усиливають народную безпомощность, и возвышають цену прибытковъ, посредствомъ которыхъ можно было всего достигнуть 4). Благодаря этому, возвышается Москва и въ ней сильно развивается централизація, какъ средство создать прочное государственное единство, чтобы потомъ уже развивать самоуправленіе. Вместо прежняго движенія изъ одной волости въ другую, какое мы видели, говоритъ Соловьевъ, въ древней, юго-западной Россіи, въ Россіи новой, стверо-восточной видимъ остадость князей въ одной волости; князь сростается съ волостію, интересы ихъ отождествляются, усобицы принимають другой характерь, имеють другую цель, именно, усиленіе одного княжества на счеть всёхъ другихъ. При такой цёли родовыя отношенія необходимо рушатся, ибо тоть, кто чувствуеть себя сильнымъ, не обращаетъ болъе на нихъ вниманія. Одно княжество наконецъ осиливаеть всв другія, и образуется государство московское» <sup>5</sup>). «Эта эпоха сосредоточенія, говорить Соловьевь въ другомъ мъсть, необходима для утвержденія сознанія о государственшомъ единствъ, о единствъ государственнаго интереса; здъсь части, области, лица должны отказаться отъ своей особной, своеобразной жизни и подчиниться условіямъ жизни общей, и когда потомъ, при утвержденіи сознанія о государственномъ единств'ь, части получають большую или меньшую самостоятельность, самоуправленіе, то эта самостоятельность является уже вследствіе государственныхъ требованій, является съ непосредственнымъ отношениемъ къ сосредоточивающей власти» 6). Отсюда у Соловьева выходить полное оправдание и паде-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Томъ XIII, стр. 20—21. <sup>2</sup>) Томъ XII, стр. 24. <sup>3</sup>) Томъ VII, стр. 441. <sup>4</sup>) Томъ I предисл., стр. IX—X. <sup>5</sup>) Томъ XIII, стр. 28. <sup>6</sup>) Томъ VII, стр. 440 и 441.

нія удівльных князей и особенно Новгорода, причемъ Соловьевъ сходится въ воззрініях на причины этого паденія съ славянофилами, и наконецъ у него выходить не только оправданіе, но и законность дійствій Іоанна IV.

Но осъданіе, сосредоточеніе, централизація не обходятся безъ борьбы. Подвижной югь упорно борется съ этимъ направленіемъ и послѣ татарскаго разгрома надолго и съ великимъ вредомъ для общерусской жизни совсѣмъ отрывается отъ восточной Россіи. Но такъ какъ подвижность была общерусскою особенностію и усиливалась кочевниками, то она борется съ сѣверо-востокомъ и въ другихъ формахъ. Развивается тамъ борьба осѣдлой земли и поля, степи, борьба русскаго человѣка съ новыми кочевниками-татарами. Наконецъ, борьба эта развивается въ самой сѣверо-восточной Россіи; въ ней происходитъ раздѣленіе осѣдлыхъ и подвижныхъ элементовъ, раздѣленіе на земцевъ и козаковъ, борьба между которыми достигаетъ высшей степени въ самозванческія времена и прорывается потомъ въ смутахъ—Разина, Пугачева.

Изъ этого уже можно видеть, какимъ великимъ зломъ сталъ процессъ движенія, доведенный до крайности козачества, вступившаго въ борьбу съ нашею государственностію, съ нашимъ земствомъ, т. е. вообще съ нашею осъдлостію. И что всего хуже, элементь подвижной-козачество идеализируется народомъ; козачество сливается въ народной поэзін съ богатырствомъ, — старфиній богатырь Илья Муромецъ называется старымъ козакомъ 1). На стр. 173—177 XIII т. у Соловьева находится художественное изображение богатыря-козака, которому грузно отъ силы и котораго стихійность находить себв просторъ только въ полъ, степи. Онъ разнузданъ отъ всъхъ узъ нравственныхъ, — не уважаетъ низшихъ, бъдныхъ людей, не ценить женщины, едва уважаеть мать и то лишь за ея хитрость, не уважаеть даже церквей Божінхь, и лишь тогда, когда наступаеть старость, когда упадуть физическія силы его, онъ смиряется передъ върою или уничижается передъ другою физическою силою. Для воспроизведенія этого типа взяты всі позднійшіе варіанты, созданные озлившимися русскими людьми и превратившими высокій древній образъ богатыря Ильи Муромца въ образъ разбойника.

Очевидно, что это опять изнанка того историческаго движенія, которое повело къ оседанію русскаго человека, но которое также дурно оттеняеть и самое оседаніе, если это оседаніе давало возмож-

¹) T. XIII, crp. 48.

ность создавать такіе ужасающіе идеалы. Соловьевь и объясняеть въ томъ же XIII т. дурныя стороны русскаго оседанія, начатаго въ суздальской области и продолженнаго въ московскомъ княжествъ и затвиъ парствв. Прежде всего невыгода была та, что русскій народъ. и безъ того принявшій некультурное сіверовосточное направленіе въ противоположность культурному германскому движенію на юго западъ. съ осъданіемъ въ суздальской области, приняль еще болье съверовосточное направленіе, перешель изь лучшаго климата и лучшей почвы югозапада Россіи въ суровыя и малоплодныя страны свверовостока Россіи, гдъ самое теченіе Волги влекло его далье и далье на востокъ. «Исторія, говорить Соловьевъ, выступила изъ страны выгодной по своему природному положенію, изъ страны, которая представляла путь изъ съверной Европы въ южную, которая поэтому находилась въ постоянномъ общеніи съ евронейско-христіанскими народами, посредничала между ними въ торговомъ отношени. Но какъ скоро историческая жизнь отливаеть на востокъ, къ области верхней Волги, то связь съ Европой, съ западомъ необходимо ослабъваетъ н порывается не вследствіе мнимаго вліянія татарскаго ига, а вследствіе могущественныхъ природныхъ вліяній; куда течетъ Волга, главная ріжа новой государственной области, туда, слідовательно, на востокъ, обращено все» 1). Западная Россія еще болье оторвалась отъ восточной, перестала передавать ей результаты своего общенія съ европейскими народами, зачажла сама въ разобщении съ восточною Россіей и сділалась добычею Литвы и Польши. «Кровный союзь, говорить Соловьевъ, былъ нарушенъ, родные братьи разделились, разошлись; сколько отъ этого разделенія потеряно было матеріальныхъ силь, объ этомъ говорить нечего... но сколько отъ этого раздела, отъ этой долгой жизни особнякомъ потеряно было нравственнаго, духовнаго богатства! Русскій человіть явился въ сіверовосточныхъ пустыняхъ безсемеенъ во всемъ печальномъ значения, какое это слово имъло у насъ въ старину. Одинокій, заброшенный въ міръ варваровъ, последній, крайній изъ европейско-христіанской семьи, забытый своими и забывшій о своихъ по отдаленности, разрознившійся отъ родныхъ братьевъ-вотъ положение русскаго человъка на съверовостокъ; и цълые въка предназначено было ему двигаться все далъе и далее въ пустыни востока, жить въ отчуждени отъ западныхъ собратій. Но если для развитія силь какь отдільнаго человіка, такъ и целаго народа необходимо общество другихъ людей, другихъ наро-

¹) Томъ XIII, стр. 24—5.

довъ, если только при этомъ условіи возможно движеніе мысли, разширеніе сферы дізтельности, то понятно, какія слідствія для русскаго народа должно было иміть отсутствіе этого условія» 1). Слідовательно, дальнізішее историческое движеніе у С. М. Соловьева должно было показывать отсталость, не культурность осівшаго на сіверовостокі русскаго народа, и культурность всякаго его движенія на западъ къ усвоенію западноевропейской цивилизаціи 2).

Какъ движеніе (въ князьяхъ и козакахъ) вторично оказывалось несостоятельнымъ, такъ и осёданіе (въ древней жизни восточныхъ славянъ и потомъ въ суздальщинѣ) должно было оказаться несостоятельнымъ; и въ томъ и другомъ случаѣ главная причина, кромѣ природы, земли, одна и та же,—она лежитъ въ массѣ русскаго народа, въ его родовыхъ началахъ.

Картина этой несостоятельности началь русской жизни въ среднія ея въка, картина совершенно противоположная и, можно даже сказать, нарочно противоположная теоріи славянофиловь, достойна особеннаго вниманія по ея достоинству, какъ талантливый трудъ, и по ея крайней несостоятельности въ смысль научномъ. Она нарисована главнымъ образомъ въ томъ же XIII т.,—въ двухъ видахъ,— сначала какъ бы въ видъ эскиза, съ 24 по 51 страницу, и затъмъ съ тщательной, детальной отдълкой дальше, при описаніи внутренней русской жизни по преимуществу XVII въка, особенно времени Алексъя Михайловича. Дополненіе ея—въ XIV т. и еще болье въ XVIII. Мы будемъ соединять необходимыя намъ черты изъ всъхъ видовъ этого замъчательнаго произведенія нашего историка.

На главномъ мѣстѣ этой картины мы видимъ московскаго князя, потомъ царя. Онъ возвышается надъ всѣми не только внѣшнимъ своимъ положеніемъ, но и высотою, культурностію своихъ идей, замысловъ. Онъ прочно осѣлъ на землѣ, онъ господинъ всѣмъ въ смыслѣ земельномъ, государственномъ. Всѣ—его слуги. Ближайшіе изъ этихъ слугъ



¹) Томъ XIII, ст. 24—26. ²) Въ сочиненіи С. М. Соловьева—Исторія паденія Польши, изданномъ въ томъ же 1863 г., въ которомъ изданъ XIII т., завлючающій въ себѣ самую безотрадную картину отсталости русскаго народа, удалигшагося на сѣверо-востокъ Россіи, указана свѣтлая сторона втого удаленія и сторона весьма важная. «Уходъ русскаго народа на дальній сѣверо-востокъ важенъ
въ томъ отношеніи, говорить здѣсь Соловьевъ, что, благодаря ему, русское государство могло окрѣпнуть вдали отъ западнихъ вліяній: ми видимъ, что славянскіе
народы, которые преждевременно, не окрѣпнувъ, вошли въ столкновеніе съ западомъ, сильнымъ своею цивилизаціею, своимъ римскимъ наслѣдствомъ, поникли передъ нимъ, утратили свою самостоятельность, а нѣкоторые даже и народность»
(Ист. Пад. Польши, стр. 3).

не поняли новаго направленія. Князь твердо сіль на землі, а они по старині все въ движеніи, стоять за свое старинное право отъїзда, на цільні періодъ отстали отъ князей. Къ престолу московскихъ князей постоянный приливъ новыхъ дружинниковъ, —областныхъ князей, терявшихъ самостоятельность, выходцевъ изъ западной Россіи, привлекаемыхъ выгодами службы. Старые бояре оттираются новыми и не могутъ противостать, потому что не иміютъ устойчиваго земельнаго положенія. Новый княжескій слой дружины мечтаеть о прежнемъ своемъ значеніи, объявляеть притязанія на него, но и онъ не можеть иміть успітка по той же причині. Наконецъ, расправа Іоанна ІV и смутное время сметають старинное, родовитое боярство и открывають входъ новымъ людямъ, даже очень незнатнымъ, какъ Ординъ-Нащокинъ, Матвівевъ.

Уже само правительство помогаеть оседанію дружинниковъ. Іоаннъ III стёсняеть и прекращаеть право отъёзда и онъ же широко развертываеть помёстное право, т. е. назначеніе, распредёленіе служинимъ населенныхъ государственныхъ земель для выполненія обязанностей государственной службы. Соловьевъ нигдё не раскрываетъ действительнаго смысла этой мёры, направленной къ тому, чтобы оторвать младшихъ дружинниковъ отъ старшихъ, бывшихъ большею частью вотчинниками, съ чёмъ тёсно связанъ вопросъ о холопстве, въ которое часто шли эти самые младшіе дружинники, не желавшіе покидать своихъ старшихъ боевыхъ товарищей.

Но Соловьевъ раскрываетъ другую печальную сторону этой части картины. Онъ показываетъ, что помъстья ослабили воинственность дружинниковъ, развили въ нихъ лъностъ, уклоненіе отъ службы, сдълали ихъ тяжелыми для поселянъ,—поставили вооруженное сословіе противъ невооруженнаго. Послъднее естественно пришло въ движеніе, стало уходить, гдъ было лучше, такъ что выходитъ: и осаженные служилые бъжали отъ службы и осъвшій народъ ударился въ бъгство, и естественно должна была начаться погоня за тъми и другими—погоня за убъгавшимъ отъ государственности русскимъ человъкомъ.

Подобное же движение и подобная гоньба за уходившими развивались и въ городской жизни съверовосточной Руси. Города въ этой Руси, какъ извъстно, понизились въ своемъ значении, которое переходило къ селамъ. Понижение шло дальше въ параллели съ селами. Рядомъ съ помъстною системой развивалось кормление чиновъ, назначаемыхъ въ города. Кромъ того, увеличивавшияся нужды выроставшаго государства налагали на города большия и большия денежныя тягости. Изъ городовъ, какъ и изъ селъ, стали бъжать. Но кромъ бъгства, въ

городахъ въ параллель съ ходопствомъ стало развиваться такъ называемое закладничество, т. е. проживаніе и торговля не въ качествъ членовъ города, а въ качествъ дицъ, ставшихъ подъ покровительство сильныхъ людей. Цълые слободы такихъ горожанъ выростали у городовъ и вели свои дъла безпошлинно, безданно. И правительство и сами города взялись за прекращеніе того и другого зла. Горожане задержаны въ движеніи и объединены по тягостямъ 1). Но сила городовъ этимъ путемъ не поднялась.

Соловьевъ напротивъ изображаетъ намъ и съ другой стороны паденіе этой силы. Старинные города имели свою военную силу, самостоятельную, вліятельную. Даже въ Москвъ, еще во времена Донского быль тысяцкій-вождь городских в полковъ. Но тысяцкіе пали. Полки городовые стали подъ начальство государственныхъ вождей. Мало того, въ поздивищия времена (при Алексви Михайловичи и особенно при Өеодоръ Алексвевичъ) стало падать въ городахъ выборное начало въ важивищихъ его проявленияхъ, -- въ судъ, и усиливалась власть воеводъ. Соловьевъ видить внутреннее разложение городовъ, вызвавшее эти явленія, - старую борьбу большихъ и меньшихъ людей. Паденіе Новгорода и Искова, неудачи бунтовъ при Алексвъ Михайловиче въ Москве, Новгороде и Пскове показываютъ разрывъ интересовъ массы городского населенія и значительныхъ торговыхъ людей 2). Это вызвало усиление въ городахъ представителей государственной власти, — служилыхъ людей. Такинъ образомъ, и здъсь интересы жителей-горожанъ въ столкновения съ интересами вооруженной части народонаселенія в).

Результатомъ такого положенія діль въ селахъ и городахъ н было, по митнію Соловьева, закріпощеніе и села п города. «Состояніе города, говорить Соловьевь, служить намъ повіркой состоянія сель и наобороть: если городъ біденъ— знакъ, что село находится въ очень неудовлетворительномъ положеніи; если земледільческое народонаселеніе прикріпляется къ земліт—знакъ, что городъ біденъ. Прикріпленіе крестьянъ было результатомъ древней русской исторіи: въ немъ самымъ осязательнымъ, самымъ страшнымъ образомъ высказалось банкротство бідной страны, не могшей своими средствами удовлетворить потребностямъ своего государственнаго положенія. Такое банкротство въ историческомъ, живомъ, молодомъ народів необходимо условливало повороть народной жизни, исканіе выхода изъ отчанннаго положенія, стремленіе избавиться оть гибельной односторонности, въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) T. XIII, crp. 42. <sup>2</sup>) T. XIII, crp. 45. <sup>3</sup>) T. XIII, crp. 130.

страну сель внести городь и этимъ улучшить экономическое состояніе страны. Этоть повороть и знаменуется преобразовательною діятельностію, съ этого поворота и начинается новая русская исторія. При несостоятельности собственныхъ средствъ нужно было сділать заемъ и заемъ быль сділанъ. Какъ ни великъ, какъ ни тяжелъ быль онъ для народа, но необходимость и благодітельность (?) его очевидны. Если прикріпленіе крестьянъ было естественнымъ результатомъ древней русской исторіи, то освобожденіе ихъ было результатомъ полуторавівкового хода нашей исторіи по новому пути. Споръ между древнею и новою Россіей конченъ, повірка на лицо» ').

Въ дъйствительности освобождение крестьянъ съ землею есть возвращение къ началамъ древней русской исторической жизни и есть неоспоримое отрицаніе культурныхъ западноевропейскихъ началъ, усвоенныхъ нами, а что касается закрипощения крестьянъ, то оно находится въ несравненно большей связи съ этими западноевропейскими началами, чемъ съ русскими потребностями. Закрепощение подготовлено ведичайшимъ тираномъ русской земли — Іоанномъ IV, который, выходя изъ того основного положенія, что онъ не русскій человъкъ и что все русское враждебно ему, кидался то къ азіатскимъ идеаламъ и учреждалъ на Руси янычаръ---опричниковъ, то къ идеаламъ западноевропейскимъ, дружилъ съ иноземцами во вредъ Россіи и даже призваль иноземца для изобратенія самыхь чудовищныхь мукъ. Введено крипостное право похитителемъ русскаго престола, Годуновымъ, тоже дружившимъ съ иноземцами, даже ввёрившимъ имъ охрану себя, и введено не для государственныхъ целей, а для недальновиднаго подрыва русскаго боярства. Наконецъ, въ старой Руси крипостное право усиливалось во времена усиленія западноевропейскихъ, аристократическихъ польскихъ возорвній, особенно во время малороссійской войны. Въ новыя времена ті же западноевропейскія начала жизни постепенно усиливали закрѣпощеніе и довели до такой крайности. съ которою нельзя уже было жить сколько нибудь здоровою жизнію.

Соловьевъ невърно изложилъ исторію закрыпощенія и не даль ни одного намека на иноземное происхожденіе его; но исторію развитія крыпостного права онъ изложиль вырно и даль такую массу фактовъ, показывающихъ чудовищныя усилія превратить человыка въ рабочаго скота и представиль ихъ въ такой тысной связи съ развитіемъ у насъ западноевропейской цивилизаціи, что всякій, непредубыжденный читатель видить ясно эту связь, — связь рабскаго

<sup>&#</sup>x27;) XIII, стр. 131.

ига русскаго народа съ западноевропейскимъ просвъщениемъ нашей интеллигенции.

Съ несостоятельностію гражданскихъ сословныхъ учрежденій, Соловьевъ соединяєть несостоятельность людей духовнаго званія. Онъ признаєть важное просвітительное значеніе духовенства, но и оно, по его изображенію, падало въ историческомъ своемъ развитіи, какъ сословіе. Онъ обращаєть вниманіе на зародившуюся и потомъ сильно развившуюся борьбу между высшею духовною властію и боярствомъ '), особенно во времена Никона, что не могло не подрывать авторитета этой власти; но главный подрывъ этому авторитету, п уже не одного митрополита или патріарха, а всего духовенства послідоваль въ то время, когда появился расколь. Въ это время пошатнулся въ духовенствів авторитеть учительства, принадлежавшій ему такъ безспорно и такъ долго '). Ниже мы увидимъ, какія важныя слідствія отсюда выводить Соловьевъ.

Наконецъ, вообще больше и больше обозначалась нравственная несостоятельность русскаго человака оть отсутствія воспитанія, образсванія. Соловьевъ съ особенною силою ударяеть на ту характеристическую особенность русской жизни, что русскій человъкъ слишкомъ долго оставался ребенкомъ и затёмъ вдругъ, безъ образованія в подготовительнаго опыта, вступаль въ жизнь со всемъ богатствомъ стихійныхъ, неподчиненныхъ разуму силъ. «Главное зло для подобнаго общества (время Алексея Михайловича), говорить Соловьевь, заключалось въ томъ, что человъкъ входилъ въ него нравственнымъ недоноскомъ. Для стариннаго русскаго человъка не было того необходимаго переходнаго времени между детскою и обществомъ, которое теперь у насъ наполняется ученіемъ или тімъ, что превосходно выражаеть слово: образованіе. Въ древней Руси человъкъ вступаль въ общество прямо изъ детской, развитие физическое нисколько не соответствовало духовному, и что же удивительнаго, что онъ являлся передъ общество преимущественно своимъ физическимъ существомъ» 3)... «Съ одной стороны, древній русскій человікь начиналь очень рано общественную дъятельность, недоноскомъ относительно приготовленія, образованія, съ неокръпшими духовными силами; съ другой стороны, онъ дълался самостоятельнымъ очень поздно, потому что вмёсто широкой нравственной опеки общества онъ очень долго находился подъ узкою опекой рода, старыхъ родителей, старшихъ родственниковъ... Но легко понять, что продолжительная опека делала его прежде всего робкимъ

¹) Томъ XIII, стр. 35. ²) Томъ XIII, стр. 36 <sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 161.



передъ всякою силою, что впрочемъ нисколько не исключало дътскаго своеволія и самодурства <sup>1</sup>)... Крайнюю степень этого своеволія, своеволія возведеннаго въвышеуказанный народный идеалъ—богатырякозака, Соловьевъ хорошо опредѣляетъ въ слѣдующихъ немногихъ словахъ: «Страшенъ бывалъ сильный человѣкъ, вырвавшійся прямо изъ глупаго, (по народной пѣснѣ) малаго ребячества на полную волю, въ чистое поле и начавшій разминать свое плечо богатырское» <sup>2</sup>).

Странно было бы отвергать действительность такихъ явленій въ старой русской жизни; но тоже было бы странно отвергать односторонность сужденій Соловьева о нравственномъ состояніи Россіи на основаніи такихъ явленій. Нельзя понять, почему контроль семьи, рода не имълъ ничего хорошаго и почему слъдуетъ думать, что онъ не приближался къ чисто общественному, когда роды стояли и дъйствовали рядомъ въ разнаго рода двятельности. Для служилаго класса одна уже пріемная государя, гдв члены его каждый день толпились. была и великою школой и общественнымъ контролемъ. А что касается массы русскаго народа, то односторонность взгляда Соловьева еще ясиве. Самъ же онъ показываеть и всв лучшіе ученые съ нимъ соглашаются, какая великая общественная сила сказалась на Руси въ смутныя времена. У него же раскрыто, что всякія дани, подати производились черезъ раскладку и круговой запорукой. У него же раскрывается, что судныя діла требовали обыска, т. е. общественнаго отзыва объ обвиняемомъ. Сильнымъ развитіемъ общественности и теперь русскій простой челов'я стоить выше русскаго интеллигентнаго человъка. Разгадку этого явленія можно найти у славянофиловъ, напримъръ, въ сочинении Бъляева — Крестьяне на Руси — и вообще въ славянофильскихъ сужденіяхъ о всеобщности и силь русской общины, русской мірской сходки. Русскій народъ, двигавшійся волею и неволею съ юго-запада на северо-востокъ и въ этой последней странъ съ одного мъста на другое, сохранялъ твердо свое общинное единство и даже тъмъ тверже, чъмъ хуже была его земля и чъмъ ненадежнъе и бъдственнъе ему жилось на ней. Самыя сильныя общины мы постоянно видимъ именно въ съверо - восточной Россіи. Великая, объединительная сила русской общины сказывается даже въ русской пъснъ. Лучшія части русской пъсни-всегда хоровыя, а соло-выраженіе личности-только какъ редкое явленіе.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 162—3. 2) Томъ XIII, стр. 174. Самое слово—подвигъ Соловьевъ выводитъ изъ слова двигаться—движеніе, и ставитъ его въ связь съ подвижностію богатырей-козаковъ, что совершенно невърно. Подвигь—дъло трудное, требующее большого напряженія, чтобы его сдълать, чтобы его дви и уть, подви и уть.



Главивним ошибка Соловьева состоить въ томъ, что въ русскомъ обществъ, въ русскомъ народъ онъ следитъ одностороние за разбросанностію, а въ государственной средв, наоборотъ — только за объединительной діятельностію. И тімь странніве вся эта односторонность, что Соловьевъ быль довольно близовъ въ уразумению действительныхъ причинъ печальной старо-русской несостоятельности, насколько она дъйствительно была, и имъль въ своемъ распоряжени достаточную для этого сумму фактовъ. Онъ виделъ ясно, что быстрая колонизація суздальской области мішала народу скоро сплотиться, и дала особенную силу суздальскимъ князьямъ. Подобное, но въ гораздо большей силь, явленіе должно было бы объяснить силу и дальныйшее усиленіе власти московскихъ князей. Татарское нашествіе и первыя времена татарскаго ига привели въ такой разбродъ русское населеніе и такъ понизили его требованія, что сплоченность могла вырабатываться еще труднье, и власть московских князей, у которых в народу спокойнъе всего было жить, могла развиваться на всемъ просторъ. Татарское иго, очевидно, имело не малое значеніе, какъ думалъ Соловьевъ; но значеніе его сказывалось еще и въ томъ, что оно пріучало князей раздвигать просторъ для своей власти безгранично. Эта крайность и сказалась во всей силь, когда татарское иго вошло внутрь русской жизни, переродилось въ наше собственное и когда выразителемъ этого направленія явился Іоаннъ IV, возненавидівшій всякую самобытность и истреблявшій ее не только въ отдёльныхъ лицахъ. въ сословіи бояръ, но въ цёлыхъ массахъ народонаселенія, какъ въ тверской области, новгородской. Объединеніе, централизація, утвержденныя такими способами, не могли уже быть зародышемъ будущей самобытности и могли пораждать лишь дурныя явленія. Подъ вліяніемъ такой централизаціи русскій народъ не терялъ своей общинности, сплоченности, а уходиль съ ними глубже въ свой тёсный кругь жизни и отстранялся отъ соприкосновенія ихъ съ такою централизованною государственностію. Въ этомъ то ненормальномъ отношеніи земства н государственности, кажется, и скрывается основаніе крайняго мивнія нъкоторыхъ славянофиловъ о совершенной отдъльности земства и государственности.

Соловьевъ, при своемъ западническомъ взглядѣ на государство и общество, близокъ былъ къ пониманію этой ненормальности, но устранился отъ этого совсѣмъ въ другую сторону. Онъ, какъ прежде, такъ и теперь, видитъ причину зла въ массѣ русскаго народа. Онъ съ явнымъ торжествомъ указываетъ на такія явленія, что общины сами отказывались отъ широкаго самоуправленія, какое пмъ даваль

Іоаннъ, что даже игумены обращались къ Алексью Михайловичу съ просьбой усмирить у нихъ буйныхъ монаховъ. Народъ, вынесшій татарское иго, Іоанна IV и смутное время, безспорно, великій, историческій народъ; но въ своей жизни послѣ этихъ бользней онъ не могъ не представлять многихъ ненормальностей. Научность требуетъ распредѣлить эти ненормальности на всѣхъ и на все, а не искать ихъ причинъ въ одной какой либо сферѣ,—народной ли то, или государственной.

Соловьевъ остается въренъ своей односторонности и въ изображеніи того культурнаго движенія, которое составляло выходъ изъ старорусскаго застоя и должно было, по его взгляду, выражаться непремѣнно въ подражаніи западной Европѣ. Нѣтъ спора, что поворотное движеніе Россіи отъ востока къ западу ясно обозначилось при Іоаннѣ III, и нельзя не согласиться съ Соловьевымъ, когда онъ сильными причинами этого поворота выставляетъ ослабленіе татарскаго ига и талантливость самого Іоанна, съумѣвшаго сдѣлаться виднымъ и обратить на себя вниманіе западной Европы. Но дѣйствительную культурность этого движенія нужно и находить раньше, и связывать ее съ иными фактами.

Русская государственность давно подготовлялась къ этому повороту и подготовлялась своими людьми, а не гречанкой лишь Софіей и завзжими венеціанцами. И Іоанну Калить, и Симесну Гордому русскіе люди оторванной западной Россіи напоминали о старыхъ містахъ русской жизни и русской государственности, переходя къ нимъ на службу целыми дружинами. Напомнили они и Димитрію Донскому, выславь ему на куликовское поле и боевыя дружины, и славныхъ вождей, какъ братья Ольгердовичи-Димитрій и Андрей, или знаменитый боевой товарищъ князя Владиміра Андреевича, воевода Боброкъ Вольнецъ. Нельзя сомнъваться и въ томъ, что величайшій ратоборенъ за единство всей Руси, митроподитъ Алексій, помнилъ свое черниговское происхожденіе. При Іоаннъ III мы видимъ движеніе къ Москвъ уже цълыхъ родовъ княжескихъ изъ области съверской, а за ними пошель при Василіи Іоанновичь даже такой видный въ литовской государственной средь и такой отдаленный отъ Москвы по своему положенію и образованію человікъ, какъ Михаиль Глинскій. При такомъ порядкъ вещей нельзя было не вспомнить, что Кіевъ, Смоленскъ, Полоцкъ-отчины московскаго князя, и что раньше или позже они и должны ими быть по прежнему. Воть, куда направилось движеніе Россіи, на западъ, независимо отъ всякихъ стороннихъ вліяній, и при этомъ движеніи, очевидно, меньше всего можетъ быть річь о

западной Европѣ въ собственномъ ея смыслѣ. Карамзинъ не понялъ значенія этого поворотнаго движенія Россіи и перескочилъ черезъ западную Русь въ западную Европу. Соловьевъ и при фактическомъ изложеніи борьбы Москвы съ Литвой, и даже не разъ при изложеніи общихъ взглядовъ, показываетъ ясное разумѣніе важности этого дѣла; но вопросъ о культурѣ, которую онъ видитъ только на западѣ, заставилъ и его сдѣлать подобный же скачекъ. Венеціанцы, строившіе у насъ зданія, но также и научившіе насъ приготовлять водку, имѣютъ у него гораздо большее культурное значеніе, чѣмъ множество русскихъ людей, устроявшихъ это первое и самобытное культурное движеніе восточной Россіи къ старымъ мѣстамъ русской государственности и жизни въ западной Россіи. Еще большую ошибку сдѣлалъ Соловьевъ въ оцѣнкѣ культурнаго движенія Россіи на западъ при Іоаннѣ ІV и въ позднѣйшія времена.

Подожение Москвы твиъ и важно, что кромв вліянія на востокъ, она способна всегда производить вліяніе по направленію къ двумъ другимъ морямъ, кромъ Каспійскаго,-къ Валтійскому, по волжскимъ системамъ водъ, и къ Черному черезъ Донъ и Дивиръ. Завоеванія Казани и Астрахани сейчасъ же повели къ военнымъ предпріятіямъ въ прикавказскихъ странахъ, въ Крыму, причемъ сейчасъ же откликнулись дивпровскіе козаки и потянули къ Москвъ съ Вишневецкимъ во главъ. Потомки съверскихъ князей, конечно, стояли за эти предпріятія. Самое присоединеніе къ Россіи ихъ старыхъ отчинъ свверской земли приближало Россію бъ Крыму съ югозападной стороны и связывало съ дивпровскими козаками, точно также, какъ распространеніе на югь рязанскихъ поседеній связывало ихъ съ донскими казаками. Это — двъ исторически подготовлявшіяся дороги въ Крымъ. Вообще это движение было такъ важно, что за него стояли вожди тогдашнихъ государственныхъ людей Сильвестръ и Адашевъ. Но это предпріятіе было трудное и объщало болье выгодъ въ будущемъ, чьмъ въ настоящемъ. Оно могло вызываться талантливымъ разумъніемъ будущаго и способностію на самоотверженное служеніе этому будущему. Между темъ, рядомъ съ этимъ давно уже обозначилось другое предпріятіе на северозападе Россіи.

Со времени паденія Новгорода, Пскова, въ Москві неизбіжно усилилась тяга къ интересамъ этихъ областей, къ ихъ отношеніямъ къ иноземцамъ, засівшимъ у этихъ областей — ливонскимъ нізмцамъ и шведамъ, и къ заморскимъ иноземцамъ, имівшимъ сношенія и съ этими иноземцами. Подъ давленіемъ тіхъ и другихъ иноземцевъ, новгородцы сильно колонизировали сіверъ Россіи,

добрались до сѣвернаго океана и уже во второй половинъ XV вѣка, раньше паденія Новгорода, заложена была у выхода изъ Бѣлаго моря въ сѣверный океанъ обычная русская твердыня колонизируемыхъ мѣстъ,—ионастырь Соловецкій, и весь торговый путь отъ этого моря внутрь Россіи—къ Новгороду и особенно къ Москвѣ сталъ важнымъ торговымъ путемъ, настолько важнымъ, что о немъ узнали англичане и корабля ихъ появились у Архангельска и положили начало торговымъ ихъ сношеніямъ съ Россіей.

Практическія выгоды ближайшаго времени, — торговыя и правительственныя, давали особенно важное значеніе предпріятію — двинуть русскія силы по съверозападному направленію, возстановить и усилить старое значеніе Новгорода и Пскова, и тъмъ удобнъе это казалось, что ливонскій орденъ разлагался и добираться до него было легко, по населеннымъ мъстамъ, а не по степямъ или далекими днъпровскимъ или донскимъ обходами, какъ походъ на Крымъ. Новгородцы, псковичи, которыхъ такъ много переселено было внутрь Россіи и особенно въ Москву, не могли не сочувствовать этому предпріятію — воевать ливонскій орденъ, воевать шведовъ, и естественно производили раздъленіе въ партіи Сильвестра и Адашева. Такимъ образомъ, оба предпріятія — воевать Крымъ и воевать Ливонію, имъли въ Москвъ твердыя опоры, и это лучше всего выразилось въ колебаніи московскаго правительства того времени, начавшаго разомъ оба эти предпріятія.

Но съ этими предпріятіями стояло, какъ тѣсно съ ними связанное, еще третье, имѣвшее, какъ мы уже показывали, столь же твердые корни въ исторіи Россіи. Литва оканчивала свое особое существованіе и должна была или слиться съ Польшей, или возвратиться къ восточной Россіи. Дѣла Іоанна ІІІ и сына его Василія сильно подготовили послѣднее дѣло; датинскія и протестантскія волненія Польши подкрѣпили его. Литва, т. е. Русь западная, сама давалась Москвѣ по сознанію самихъ поляковъ 1). Но къ великому злосчастію Россіи, Іоаннъ IV изъ могущественнѣйшаго государя, окруженнаго лучшими совѣтниками русской земли, великолѣпно организованными Сильвестромъ и Адашевымъ и подкрѣпляемыми земскими соборами, сталъ дѣлаться зазнавшимся, чудовищнымъ, полуумнымъ тираномъ, и всѣ эти предпріятія, требовавшія великаго, народнаго напряженія силъ Россіи, рушились. Крымъ сталъ по старому силенъ и разоряль даже

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. предисловіе къ дневнику люблинскаго сейма 1569 г., над. археограф. коммиссін.

Москву; Новгородъ и Исковъ обезсилены больше прежняго; Литва кинулась въ объятія Польши. Мало того. Вся Россія была изнурена, обезславлена и приготовлена къ ужасающей самозванческой смуть.

Соловьевъ въ исторіи этихъ событій, какъ и въ другихъ случаяхъ, даетъ добросовъстное изложеніе фактовъ; но въ своихъ сужденіяхъ о нихъ онъ, какъ и прежде, перескакиваетъ черезъ головы русскихъ людей, черезъ ближайшіе, исторически выработанные русскіе интересы къ людямъ западноевропейскимъ и къ благамъ жизни, какія эти люди могли принести Россіи. Неудачныя хлопоты Шлитте о вызовъ въ Россію всякаго рода мастеровъ изъ западной Европы, прибытіе къ Архангельску Ченслера, сопровождавшееся самыми пагубными послъдствіями для русской торговли, для него имъютъ болье важное значеніе въ исторіи Россіи, чъмъ величайшее народное одушевленіе, вызванное крымскими походами, чъмъ легкое, быстрое завоеваніе Полоцка или, лучше сказать, даровое возвращеніе значительной части Бълоруссіи, устроенное бълорусскими мъщанами и мужиками.

Не желая оцфинть правильно и даже понять сколько нибудь той творческой силы, какая скрывается въ исторически живучемъ народъ и творитъ чудеса въ великіе моменты среди всъхъ затрудненій, Соловьевъ, естественно сталъ въ положеніе защитника узкихъ воззрѣній и безразсудныхъ дъйствій Іоанна, причемъ страсть глядъть черезъ головы русскихъ людей на людей западной Европы еще больше устраняла его отъ правильнаго взгляда на дъло.

Онъ признаетъ важнымъ для русскаго государства и для русскаго народа завоеваніе Крыма; но исторія, по его мийнію, должна вполий оправдать Іоанна въ томъ, что онъ не принялъ совета покончить съ Крымомъ 1). Для этого оправданія Соловьевъ собираетъ всё трудности тогдашнихъ дёлъ, — запутанность казанскихъ дёлъ, ужасы степныхъ походовъ, силу Турціи. Но онъ не принялъ во вниманіе тогдашней слабости Крыма, физическихъ бёдствій его въ тё времена, значительной массы тамъ христіанъ и великой готовности прикавказскихъ ордъ содействовать подавленію крымцевъ. Не принято также во вниманіе, что турки испытали уже тогда неудачу похода внутрь прикаспійскихъ степей, и что вся тяжесть ихъ похода оказалась бы на плечахъ дибпровскихъ козаковъ и затёмъ Польши. Наконецъ, не принято во вниманіе самое простое военное соображеніе, что послё надлежащаго разгрома, Крымъ на долгое время былъ

¹) Томъ VI, стр. 142.

бы безсиленъ и его добивали бы уже сами донскіе и дивпровскіе козаки. Соловьевъ установляетъ даже какой-то историческій фатумъ. «Московское государство, говорить онь, могло съ успъхомъ вступить въ окончательную борьбу съ магометанскимъ востокомъ, съ Турціей, не прежде, какъ по прошестви двухсоть леть, когда оно уже явилось россійскою имперіей и обладало всіми средствами европейскаго государства» і). Но сейчась же затімь у Соловьева слідуеть поражающая странность. Московское государство, необладавшее средствами европейскаго государства, одобряется за то, что кинулось въ борьбу съ государствами, обладавшими этими самыми средствами, съ Ливоніей, Польшей и Швеціей, --борьбу, кончившуюся позорно и поправленную только черезъ полтораста почти лётъ. Самъ Соловьевъ делаетъ предположение, что въ 1583 г. Іоаннъ, после громадныхъ уступовъ Баторію въ 1582 г., заключиль перемиріе съ Швеціей тоже съ уступкою русскихъ городовъ-Яма, Иванъ-города и Конорыя, потому что потеряль надежду «получить какой либо успыхь въ войнъ съ европейскими народами до тъхъ поръ, пока русскіе не сравняются съ ними въ искусстве ратномъ» 2). Это можно было совнавать и напередъ и еще яснее, чемъ трудности крымскаго похода. Почему же эта непредусмотрительность оправдывается? Потому, что Іоаннъ имель въ виду пробиться въ Балтійскому морю, вступить въ прямыя сношенія съ цивилизованною Европой, хотя въ настоящее время можно доказывать это лишь иностранными предположеніями и разными соображеніями, а не прямыми свидетельствами 3). Такимъ образомъ, здёсь хорошо оцёнивается смёлый замыслъ касательно будущаго, хотя и неудачный, а столь же смёлый и для русскаго народа еще более благотворный замыслъ касательно Крыма осуждается, не смотря на то, что начало его осуществленія было блистательное.

Что же касается Литвы, то Соловьевъ придаетъ серьезное значеніе совершенно пустымъ вещамъ, каковы хитрые планы поляковъ усыплять Іоанна предложеніями ему или его сыну польской короны, или постоянныя опасенія Іоанна, что бояре готовы измѣнить ему и отвать въ Литву,—опасеніе ниспровергаемое такимъ авторитетнымъ свидѣтельствомъ, какъ увѣреніе митрополита Филиппа, что это неправда, а вовсе устраняется отъ указанія на поразительную недально-

¹) Т. VI, стр. 144. И надобно прибавить, когда уже не разъ Крымъ и Турція имѣли на своей сторонь союзную козацкую партію, образовавшуюся, какъ отчанніе, вызванное замедленіемъ и неправильнымъ разрышеніемъ русскихъ вопросовъ. ²) Т. VI, стр. 395. ³) Т. VI, стр. 283 и 395.

видность Іоанна IV, просто упустившаго лучшій случай присоединить къ Россіи Литву.

Впрочемъ, слабое освъщение дъйствительныхъ отношений между восточною и западною Россіей у Соловьева исправляется, даже помимо его воли. Со времени татарскаго ига до Іоанна III (т. IV, гл. III). при Іоаннъ III (въ томъ же т. гл. V), при Василіъ Іоанновичь (т. V. гл. III) и при Іоаннъ IV (т. VII, гл. I), онъ ведеть параллельно обозрвніе внутренняго быта въ восточной Россіи и въ западной или Литвъ. Фактическія данныя въ этомъ сравнительномъ изученіи сами собою доказывають великую силу внутренняго единенія восточной и западной Россіи и многочисленность попытовъ къ внёшнему ихъ объединенію. Но что касается взглядовъ Соловьева, то они и здісь направляются черезъ головы и восточныхъ и западныхъ русскихъ къ тому же западу. При сравнительномъ обозрвніи восточной и западной Россіи почти везд'в выступають у Соловьева сила и культурность власти и слабость, косность русскаго общества, русскаго народа въ восточной Россіи, а въ западной Россіи наоборотъ — безсиліе власти и сила земельной аристократіи и богатство всякихъ «определеній». При этомъ то и дело указывается на завоевательное движеніе въ западную Россію западной Европы въ вид'в іезуитовъ. магдебургскаго права, отъ чего должны были падать русскіе начала жизни и религіозныя, и гражданскія.

Соловьевъ не могъ обойти безобразныхъ явленій жизни въ западной Россіи вслідствіе вліянія на нее Польши, какъ распущенность шляхты, неистовства латинской пропаганды и угнетенное положеніе крестьянъ. Но все это по его взгляду должно было лишь доказывать, что не могло быть добра тамъ, гдѣ власть выпустила изъ своихъ рукъ цивилизацію страны.

Вотъ, нѣкоторыя изъ сравненій, какія Соловьевъ ясно дѣлаетъ между восточною и западною Россіей.

1. О служилых в людях в. «Здёсь (въ северовосточной Россіи) мы видимъ, говоритъ онъ, что значеніе дружины все более и более никнетъ предъ значеніемъ государя. Въ Россіи западной, наоборотъ, шляхта ревниво блюдетъ за поддержаніемъ старыхъ правъ своихъ» '). «Мы видёли характеръ козаковъ московскихъ, т. е. жившихъ по степямъ, прилегавшимъ къ московскому государству, и признававшихъ по имени власть последняго; такой же точно былъ характеръ и козаковъ литовскихъ или малороссійскихъ, извёстныхъ тогда въ Москвъ

<sup>1)</sup> VII т., стр. 29.

подъ именемъ черкасъ; при томъ безнаказанность последнихъ еще боле была обезпечена слабостію литовско-польскаго правительства» 1).

- 2. О церкви. «Въ то время, какъ русская церковь на востокъ, въ московскомъ государствъ, распространялась вмъстъ съ распространеніемъ предъловъ этого государства, на западъ, въ литовскорусскихъ областяхъ происходило явленіе противное: здъсь русская церковь, вмъсто пріобрътенія новыхъ членовъ, теряла старыхъ, сначала вслъдствіе распространенія протестантскихъ ученій, потомъ вслъдствіе католическаго противодъйствія, главными двигателями котораго были ісвуиты. Кромъ того, нахожденіе подъ властію иновърнаго правительства, если еще и не явно враждебнаго, то равнодушнаго къ выгодамъ русской церкви, не могло обезпечивать для послъдней спокойствія и порядка» <sup>2</sup>).
- 3. Касательно важивищаго выраженія нравовъ, культуры общества, т. е. касательно положенія женщины, Соловьевъ видёль тоже противуположныя явленія. По Домострою, какъ его понимаеть Соловьевъ, женщина восточной Россіи оказывалась крайне униженною, а семейная жизнь Курбскаго въ западной Россіи и особенно свидътельство извъстнаго намъ Михаила или Михалона литвина представляеть крайнюю распущенность польской или вообще ополяченной женщины. Михалонъ ставилъ Соловьева въ особенно сильное затрудненіе, потому что этотъ писатель выставляеть дурныя стороны западноевропейской цивилизаціи и хвалить простоту нравовь не только у русскихъ, но даже у татаръ. Нашъ авторъ выходитъ изъ этого затрудненія очень простымъ способомъ, - видить преувеличенія у Михалона. Затемъ въ заключение своего обзора нравовъ западнорусской знати ділаєть такую пристрастную оцінку литовско-польской культурности, которая кажется просто невёроятною въ такомъ серьезномъ сочиненіи. «Въ 1548 году, говорить Соловьевь, католическій виленскій епископъ Павель жаловался королю, что въ его епархіи многія жены мужей своихъ покидаютъ, живутъ съ жидами, турками, татарами, забывъ свое христіанство». Явленіе, кажется, настолько сильное, что его можно ослабить развъ темъ, что, можеть быть, оно было не очень распространенное и преувеличено свидетелемъ. Соловьевъ поступаеть иначе. «Но подла этихъ извастій, продолжаеть онъ, которыя не могуть дать намъ выгоднаго понятія о нравственномъ состоянін въ западной Россіи въ описываемое время, встречаемъ известія, которыя показывають и действіе животворнаго начала, которое бу-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 30. <sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 140.

дило человъка и указывало ему выстія цёли жизни: на дорогь, по которой профажаль съ пира пьяный панъ съ женою, тоже не трезвою, оба, какъ въ пьяномъ, такъ и въ трезвомъ видь, не уважавшіе жизни, чести и собственности меньшихъ братій; на дорогь, по которой такаль панъ съ вооруженнымъ отрядомъ слугъ и крестьянъ, чтобы напасть на имѣніе своего противника; на дорогь, по которой шли слуги и служанки, чтобы сдълать предъ судомъ ложное показаніе или безстыдно объявить ложное справедливымъ — на этой же самой дорогь можно было встрътить молодого человъка, который, испытавъ бъду, призналь ее божінмъ наказаніемъ за извъстный гръхъ свой и для очищенія себя отъ него предпринялъ подвигъ—идетъ пъшкомъ собирать на церковное строеніе» 1).

Конечно, хорошо, если блудникъ станетъ много ходить пѣшкомъ и особенно за такимъ добрымъ дѣломъ; онъ навѣрное получитъ и гигіеническое уврачеваніе и духовное; но еще лучше, если на божіе строеніе пойдетъ собирать чистая душа, какъ это обыкновенно дѣлалось въ старину и теперь часто дѣлается на Руси. Но и помимо этого тутъ случайное дѣйствіе животворнаго начала совершенно пропадаетъ во множествѣ указанныхъ самимъ авторомъ разлагающихъ общество началъ.

4. Сравненіе законодательства въ восточной и западной Россіи и особенно сравненіе положенія низшихъ слоевъ общества должны были ставить автора еще въ большее затрудненіе. Въ восточной Россіи—судъ всімъ общій и равный, и судья признаваль виновными представителей высшихъ сословій, если они отказывались выходить въ поле для судебнаго доказательства своей правды борьбою съ людьми низшаго сословія. Въ восточной Россіи правительство законодательными мірами обезпечивало правильность крестьянскаго перехода и правильность поступленія въ холопы, не трогало вольныхъ людей и само указывало на нихъ двигателямъ колонизаціи, какъ монастырямъ или Строгановымъ.

Въ западной Россіи, по судебникамъ Казиміра и по статуту, судъ дѣлался болѣе и болѣе привиллегированнымъ; допускается вмѣщательство пановъ въ судебныя дѣла и дозволяется имъ дѣлать свидѣтельскія показанія вмѣсто ихъ крестьянъ; наконецъ, правительство
не только допускаетъ, чтобы паны соглашались ставить однообразныя земельныя условія вольнымъ людямъ, но утверждаетъ эти нечестныя соглашенія, даже само принимаетъ эти нечестныя условія и
вводитъ ихъ въ королевскихъ имѣніяхъ.

¹) Crp. 211—12.

Нашъ авторъ добросовъстно приводить эти факты 1), но благоразумно удерживается отъ сравнительной ихъ оценки.

При воззрвніяхъ Соловьева на благод втельность для насъ культурныхъ началъ западной Европы, смутныя самозванческія времена должны были представлять для него величайшія затрудненія. При внимательномъ изученім этихъ временъ, становится совершенно яснымъ, что тогдашняя наша русская смута была деломъ иноземной интриги, особенно польско-іозунтской, что вкусь этой интриги почувствовали не только все ближайшіе наши соседи, но и многіе отдаленные иноземцы, и старались ловить рыбу въ мутной водь, что, далые, эта мутная вода приготовлена ближайшимъ образомъ Іоанномъ IV и глубже всего скрывалась въ ненормальномъ строй служилыхъ людей и въ приностномъ состояния, почему и спасение России пришло главнымъ образомъ изъ сввера Россіи, гдв было меньше вла отъ служилаго сословія и еще меньше или даже вовсе не было кріпостного состоянія. Признать всё эти факты, - значить отказаться отъ благодетельности культурныхъ благодъяній запада и даже ослабить просвытительное значение многихъ явлений самого московского единодержавия тъхъ временъ.

Соловьевъ изъ всёхъ этихъ затрудненій вышелъ съ поразительною талантливостію и написаль одинъ (VIII-й) изъ самыхъ обработанныхъ томовъ своей исторіи. Онъ не отвергаетъ ни польскихъ, ни вообще иноземныхъ интригъ въ тѣ времена, но немного на нихъ останавливается. Всю силу этой смуты онъ сосредоточиваетъ въ самой Россіи,—самозванца перваго связываетъ съ предательскими интригами бояръ, нищу для самозванческой смуты видитъ въ старой борьбѣ земскихъ людей съ козаками, съ особенною ясностію выставляетъ значеніе иноземной помощи, съ которою Скопинъ Шуйскій почти уничтожилъ самозванчество, уменьшаетъ значеніе дѣлъ Ляпунова, опиравшагося и на козаковъ и, конечно, даетъ видное, подобающее значеніе дѣламъ Пожарскаго и Минина, державшихся законной власти и опиравшихся на земство. Какъ бы для спасенія чести разрушенной, столь крѣпкой русской государственности и ослабленія позора русскихъ людей, допустившихъ это и давшихся въ самозванче-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Добросовъстность его такъ велика, что онъ, говоря о вышеуказанномъ нечестномъ соглашеніи пановъ касательно вольныхъ людей, припоминаетъ, что при литовскомъ князъ Александръ, т. е. въ концѣ XV стол., такое соглашеніе было въ бельзской области (въ Польшѣ), а въ 1551 г. сдѣлано землевладѣльцами въ витебскомъ повѣтѣ, значитъ зло это шло съ запада на востокъ вмѣстѣ съ польскими культурными началами.



скую смуту, Соловьевъ прибъгаетъ даже къ такому средству, которое трудно не назвать отчаяннымъ,—онъ признаетъ перваго самозванца человъкомъ самообольщеннымъ, незнавшимъ, что онъ самозванецъ.

Въ неправильномъ пониманіи самозванческихъ смуть у Соловьева есть одна особенность, которая повела къ неправильному пониманію и всего дальнъйшаго хода русской исторической жизни до Петра.

Самое большее эло сложившагося въ Москвв порядка двлъ заключалось въ томъ, что служение государству, отечеству сосредоточено было только въ такъ называемыхъ служилыхъ людяхъ и во имя этого они стали распорядителями земли и свободы русскаго человъка, вслъдствие чего много простого народа,—холоповъ и крестьянъ двинулось въ поле, въ степь и наполнило козачество бродячими элементами 1).

Земскіе соборы и особенно старыя в'ячевыя преданія на савер'я Россіи показывали всю неестественность такого положенія, а нервые два самозванца уяснили слишкомъ убъдительно, что служилое сословіе было тогда самымъ ненадежнымъ элементомъ и что такъ называемыхъ новыхъ козаковъ,--т. е. бъглыхъ холоповъ и крестьянъ необходимо возвратить отечеству и устроить. Служение отечеству, которое въ смутныя времена такъ гармонически, стройно приводило въ движение всъ силы съвернаго населения, безъ раздъления на сословия и безъ вражды между ними, было всемъ ощутительно, тогда какъ середина Россіи, служилая и крепостная, или изменничала или безсильно страдала. Служилый человекъ рязанской земли Ляпуновъ поняль живительную силу объединительнаго начала на свверв, поняль, что на него могутъ откликнуться люди, добывшіе сами себв волю, и открыто заявиль, что служение отечеству даеть всякому право на свободу, что пусть всв бытые смыю идуть на это служение. Взглядь этотъ не быль взглядомъ одного Ляпунова. Ту же мысль имели и заявляли нижегородцы задолго до появленія на историческомъ поприщѣ Минина. Судя по остаткамъ великаго замысла Ляпунова, сохранившимся въ московскомъ земскомъ постановлении 1611 г., нужно думать, что призываемымъ беглымъ холопамъ и крестьянамъ предполагалось дать не одну личную свободу, а вмісті съ тімь и землю, нужно ду-

<sup>4)</sup> Въ старыя времена привиллегированное и особое положеніе дружини ослаблялось свободою поступленія въ нее и выхода, и особенно городскимъ или земскимъ войскомъ. Всё свободные люди могли быть воинами и служить государству. Миёніе Погодина, что народъ платилъ, а не воевалъ, ничёмъ не доказывается.



мать потому, что въ этомъ постановленіи дается право жить и кормиться въ помістьяхъ и простымъ людямъ, пострадавшимъ въ служеніи отечеству съ Скопинымъ Шуйскимъ, и потому, что въ томъ же постановленіи земля прямо назначается старымъ козакамъ. Ніть соминнія, что на этомъ воззрініи Ляпунова основывались бітлые крестьяне и холопы въ первые годы Михаила Осодоровича, требовавшіе, чтобы ихъ вели противъ непріятелей московскаго государства. Можно даже думать, что мысль Ляпунова жила долго и послі, что она давала самую большую силу смуть Разина и что когда при царевні Софіи заволновались опять низшіє слои и въ томъ числі холопы, тоть же замысель Ляпунова воспроизведень быль княземъ Василіємъ Васильевичемъ Голицынымъ, задумывавшимъ отміну кріностного состоянія.

Но если и послѣ смутныхъ временъ этотъ великій замыселъ Ляпунова не быль исполнень, то темь трудиве было исполнить его въ такое безгосударное время, какое было при Ляпуновъ. Служилые люди возобладали въ земскомъ собраніи подъ Москвою въ 1611 г.; земельное устройство ограничено было сословіемъ служилыхъ съ прибавкой старыхъ козаковъ и вообще пострадавшихъ на службъ отечеству при Скопинъ Шуйскомъ. Эту съуженную программу приняли нижегородцы, т. е. торговые люди, и по ней то действовали возстановители нашей государственности — торговый человавь Мининъ и служилый человъкъ князь Пожарскій. Возстановить, по крайней мъръ, старое было и ихъ задачей и задачей большинства русскихъ людей. Какъ после татарскаго разгрома русскіе люди понизили свои требованія жизни, и потому дали торжество Москві, гді, по крайней мірі, можно было жить, такъ подобное случилось и после разгрома самозванческаго. Государственность, хотя бы то и въ старой формъ, была великимъ и для всёхъ ощутительнымъ благомъ. По этой-то причинъ, безъ сомнанія, не могли получить силы, не говоримъ уже, ограничительныя условія Миханлу Өеодоровичу, которымъ совсёмъ не было мъста безъ свободы простого народа, но не получила силы даже установившаяся было форма земскаго, соборнаго введенія дёль государства и наконецъ, по этой то причинь оставлено въ силь и крыпостное состояніе и холопство, т. е. оставлено величайшее зло, которое должно было оказываться жаломъ при всёхъ дучшихъ проявленіяхъ русскаго историческаго развитія.

Эти особенности возстановленной послѣ смутнаго времени нашей государственности необходимо имѣть въ виду при сужденіи и о такъ называемой ретроградности Москвы XVII в., и о нормальномъ, даже

образцовомъ ея состояніи. Но эти особенности упускаются изъ виду часто даже нікоторыми славянофилами, а тімъ боліве Соловьевымъ. Это одна неправильность.

Другая неправильность въ оценке московской государственности послъ смутнаго времени, - неправильность, легшая въ основу томовъ исторіи Соловьева съ ІХ и до XIII тома включительно, заключается въ следующемъ. Россія, слишкомъ семь леть наводняемая иноземдами и большею частью бывшая подъ ихъ властію, вынесла изъ этого ужаснаго времени въ большинстве своего населенія жестокое предубъждение и недовърие къ иноземцамъ, а въ меньшинствъдрузей и последователей иноземных порядковъ жизни. Раздвоеніе это естественно должно было сказаться въ самомъ правительствъ. Враги и друзья иноземцевъ естественно направляли правительство то въ ту, то въ другую сторону, но русская старая партія должна была то и дело преобладать. Достойно особеннаго вниманія, что лучшее по тогдашнему разумение иноземчества высказалось въ делагь патріарха Филарета. Онъ поняль совершенно одинаково съ славянофилами достоинство ремесленной, такъ сказать, цивилизаціи западной Европы и во имя нуждъ государственныхъ щедро заимствоваль отъ западной Европы оружіе (хотя рядомъ съ темъ допустиль громадную ошибку,--нанималь и цълые иноземные отряды); но что касается внутренней культуры, то патріархъ разділяль предубіжденіе большинства русскихъ противъ всего иноземнаго и яснъе всего высказалъ это въ сделанномъ имъ постановлении, чтобы иноверцы, даже латиняне, принимавшіе православіе, были перекрещиваемы. Вопросъ о въръ чужихъ людей, входившихъ въ Россію съ просвътительною миссіей, подучиль величайщее значеніе. Этимъ какъ бы установлялось правило, что иновъріе не мъщаетъ иноземцу служить Россіи въ области матеріальныхъ интересовъ, но должно закрывать передъ нимъ путь къ вліянію на душу русскихъ людей. Поэтому понятно, какое важное значение получили въ этомъ отношении православные западноруссы, и потому, когда некоторые изъ нихъ обнаружили польскія в датинскія тенденціи, сейчась же возникъ вопросъ о призывѣ греческихъ ученыхъ і). Все это вызывалось настоятельными нуждами рус-

<sup>1)</sup> Замівчательно, что первоначальное западно-русское образованіе—въ братских школахь, было вь тісной связи съ греческимь элементомъ. Петръ Могила въ устройстві своей кіевской академіи изміниль эту прекрасную постановку западно-русскихъ братскихъ школъ, давъ преобладаніе въ ней латинскому элементу. Въ Москві въ призиві Лихудовъ сказалось усиліе возвратиться къ началамъ братскихъ западно-русскихъ школъ.

ской жизни, показывало трезвый взглядъ на вещи, и мудрено доказать, что тогдашнее просвётительное движеніе Россіи было дурно и
не принесло бы богатыхъ плодовъ, если бы Россіи предоставлено
было идти этимъ естественнымъ путемъ,— объединять просвётительнын начала—свои, западно-русскія, греческія, и вырабатывать изъ
нихъ свою народную культуру. Что на этомъ пути было много хорошаго и прочнаго—это лучше всего доказываетъ исторія XVIII вѣка,
когда мы глотали западно-европейскія заимствованія. Дъйствительныя,
просвётительныя нужды Россіи больше всего удовлетворялись изъ
источниковъ этого именно до-петровскаго просвёщенія,—изъ кіевской
академіи, изъ славяно-греко-латинской академіи и развившихся изъ
нихъ епархіальныхъ школъ.

Но, къ истинному несчастію Россіи, рядомъ съ этимъ просвѣтительнымъ направленіемъ развилось въ ней другое — чисто западно-европейское. Больше и больше въ Россіи оказывалось иноземцевъ и они больше и больше пробивались изъ области ремесленной западноевропейской культуры въ область духовной просвѣтительной, т. е. больше и больше вносили въ Россію національные западно-европейскіе типы и дѣлали завоеванія въ душѣ русскаго человѣка.

Зло это нам'тилось при томъ же Іоанн' IV: Эту мысль приводиль въ исполнение московский иноземецъ при Іоаннъ IV, Шлитте,мысль призывать въ Россію не только мастеровъ, но даже ученыхъ. Предпріятіе это не удалось, но оно воскресло, хотя тоже неудачно, при Годуновъ, задумывавшемъ основать въ Москвъ университетъ по началамъ и при участіи западно-европейскихъ людей. Первый самозванецъ торжественно, въ чисто польскомъ тонъ, заявляеть о невъжествъ русскихъ и о необходимости для нихъ учиться у иновемцевъ наукамъ и для этого думалъ открыть въ Россію двери всякимъ иноземцамъ и самимъ русскимъ вздить въ западную Европу, -- точь въ точь, какъ это делалось въ Польше. На самомъ деле осуществлялась не эта утопія, а другое практическое діло. Мы знаемъ, что англичане наводнили для торговыхъ целей северъ Россіи. Во время ливонской войны иноземные пункты въ Россіи были умножены и усилены пленными ливонцами. Въ смутныя времена иноземцевъ оказывалось много и въ Вологдъ, и въ Ярославлъ, и даже въ Нижнемъ. Но особенно много ихъ было въ Москвъ. Послъ смутнаго времени ошибочно понятая нужда въ иноземномъ наемномъ войскъ усилила московскую нъмецкую колонію, а когда предпріятіе нанимать цълые иноземные отряды оказалось крайне неудачнымъ, -- когда иноземцы не только не помогли взять Смоленскъ, но и позорно измѣнили 1). то у насъ взялись съ особенною заботою за дѣло, начатое еще раньше, въ первые годы послѣ смутнаго времени, чтобы иноземцы устрояли у насъ постоянное войско изъ русскихъ. Явились такимъ образомъ солдатскіе полки, т. е. тоже, что стрѣльцы, только не для столичной и вообще внутренней гарнизонной службы, а главнымъ образомъ для пограничной, у шведской границы; явились драгунскіе полки для южной Украйны, т. е. тоже казаки, но болѣе организованные, и наконецъ рейтары, т. е. конные полки на жалованіи денежномъ отъ правительства и съ казеннымъ оружіемъ. Нѣмецкая колонія въ Москвѣ получала значеніе не только сборнаго мѣста мастеровъ всякаго рода. аптекарей и лекарей, но и разсадника военныхъ инструкторовъ съ властію начальниковъ надъ значительнымъ числомъ русскихъ людей 2).

Живя въ странв, столь отличной отъ западной Европы и столь дурно настроенной противъ иноземцевъ после смутнаго времени, эти иноземцы не могли разсчитывать на прочныя связи съ русскимъ обществомъ и всеми силами держались русскаго правительства и старались пріобрётать себё покровителей въ сильныхъ правительственныхъ лицахъ. Такъ, извъстный Морозовъ былъ покровителемъ иноземцевъ. По этому пути пошель еще дальше Ординъ-Нащокинъ, усвоиль себь даже польскія воззрвнія на козаковь, а сынь его такъ плънился западно-европейскою жизнію, что даже біжаль заграницу .). Извёстные Матвеевъ и Василій Голицынъ устрояли даже домашнюю обстановку и заводили обычаи западно-европейскіе. Впрочемъ, всь эти люди были еще на столько русскими, что о какой либо рашительной передълкъ Россіи не могли думать. Для этого нужны были иные люди, и, главное, для этого нужно было раздражение между старыми и новыми людьми. Оно и явилось, когда при Алексва Михайловичь, а особенно при Өеодорь и Софіи русское правительство увлечено было въ бурю раскольничьихъ, стредецкихъ и холопьихъ смуть и затемь въ бурю придворныхъ козней, во время которыхъ

<sup>4)</sup> Замѣтимъ, что это была вторичная измѣна нанятыхъ иноземцевъ передъ лицомъ всей Россіи, и безъ того раздраженной противъ иноземства. Разъ измѣнили подъ Клушинымъ иноземцы, нанятые Скопинымъ-Шуйскимъ; теперь измѣняли подъ Смоленскомъ вторично нанятыя толпы ихъ. 2) Въ нашей литературѣ есть одно сочиненіе религіознаго характера, которое имѣетъ весьма важное значеніе для изученія у насъ количества и отдѣльныхъ группъ иноземцевъ по разнымъ мѣстамъ Россіи. Это—Отношеніе протестантизма къ Россіи въ XVI и XVII в.—соч. доцента московской академіи Ивана Соколова, изд. въ 1880 г. Еще болѣе обстоятельныя свѣдѣнія сообщаются въ начатыхъ изысканіяхъ Д. В. Цвѣтаева, печатающихся въ Русскомъ Вѣстникѣ. 3) Ист. Сол. т. XI, стр. 93 и далѣе.

нноземцамъ было очень плохо, а между тымъ обиженный и уединенный Петръ уже по однимъ преданіямъ дома Матвыева, гды воспитывалась его мать—родомъ иноземка, легко могь сойтись съ иноземцами. Вотъ, гды зародились притязанія преобразовать Россію по даннымъ западно-европейскимъ образцамъ съ перенесеніемъ въ нее конкретныхъ западно-европейскихъ типовъ всюду, даже въ духовную жизнь русскаго человыка, и перенесеніемъ насильственнымъ, во что бы то ни стало. Въ случай успыха это должно было повести къ приниженію, подавленію русскихъ началъ жизни и, раньше или позже, къ фактическому господству иноземцевъ въ Россіи, отъ чего такъ настойчиво предостерегалъ Петра такой умный и расположенный къ нему человыкъ, какъ патріархъ Іоакимъ.

Соловьевь, разумвется, никакъ не могь смотръть съ этой точки зрѣнія на русскую историческую жизнь XVII вѣка. Онъ, какъ и въ другихъ случаяхъ, видить отсталость, косность въ русскомъ обществѣ и народѣ XVII вѣка, но не видить главнѣйшей основы этого—крѣпостного права, которое считаетъ, какъ мы знаемъ, необходимымъ и даже благодѣтельнымъ. Онъ признаетъ несостоятельнымъ вышеуказанное просвѣтительное движеніе и отдаетъ все свое сочувствіе просвѣщенію западно-европейскому, которому назначаетъ не только матеріальное улучшеніе русской жизни, но и духовное русское развитіе во всѣхъ отношеніяхъ, кромѣ, конечно, религіознаго, при чемъ историческая миссія московской нѣмецкой слободы возвеличивается вмъ сверхъ всякой мѣры.

Мы уже упоминали, что Соловьевъ указываетъ на подрывъ многовъковаго исключительнаго авторитета учительства нашего духовенства, обнаружившійся съ появленіемъ нашего раскола. Подрывъ этотъ, по Соловьеву, увеличивался больше и больше. «Подлѣ великой Россіи, говорить онъ, была малая, и объ, силою извъстныхъ обстоятельствъ, влеклись къ соединенію въ одно политическое тъло; малая Россія, благодаря борьбѣ съ латинствомъ, раньше почувствевала потребность просвъщенія и владѣла уже средствами школьнаго образованія. Стало быть, великороссіянину можно было учиться безопасно у малороссіянина, который приходилъ въ рясѣ православнаго монаха; можно было также учиться безопасно у грека православнаго. Отсюда въ XVII в., передъ эпохой преобразованія, мы встрѣчаемъ непродолжительное (будто бы) время 1, когда за наукой обращаются

<sup>1)</sup> Патріархъ Филаретъ вынесъ изъ польскаго пліна, т. е. изъ сближенія съ православными западно-руссами, убіжденіе въ важности западно-русскаго просвіз-



къ малороссіянамъ или вообще западно-русскимъ ученымъ и къ грекамъ. Но и это примиряющее средство не вполна могло помочь далу. Новые учителя, откуда бы они ни пришли, хотя бы изъ православной Греціи, изъ православной Малороссіи, необходимо сталкивались съ старыми учителями, и отсюда борьба, которая вела къ чрезвычайно важнымъ последствіямъ» 1). Затемъ Соловьевъ показываеть, какъ великороссіяне, научившіеся у новыхъ учителей, становились умнъе своихъ старыхъ учителей и приводили ихъ въ смущеніе и негодованіе, заканчивавшееся заявленіемъ со стороны старыхъ учителей, что новые учителя -- малороссійскіе и греческіе ученые -- отступники отъ православія <sup>2</sup>). ... «Но въ то время, продолжаеть Соловьевь въ другомъ месте, какъ старые и новые учителя въ священниескихъ и монашескихъ рясахъ препираются о двуперстномъ и трехперстномъ сложеніи, когда русскіе разділились въ ожесточенной борьбъ, когда сдълка съ наукою, попытка ввести науку чрезъ православныхъ учителей, не вредя православію, далеко не удалась, когда старые учителя провозгласили и православныхъ грековъ, и православныхъ малороссіянъ, и бълоруссовъ еретиками, латинцами, — въ это время являются новые учителя особаго рода, не желанные ни старымъ учителямъ, ни новымъ въ рясахъ, являются иновфрцы наши. являются всибдствіе того, что прежде грамматики и риторики нужно было выучиться сражаться, всявдствіе того, что явно было экономическое банкротство по неумънію производить и продавать и по неимънію моря, являются вслъдствіе того вакона, по которому вижшиее предшествуетъ внутреннему» 3). Еще въ одномъ мъсть, въ началь того же XII тома, Соловьевъ совершенно ясно обозначаеть всю широту образовательнаго вліянія иноземцевъ на русскихъ и даеть понять сущность западно-европейской цивилизаціи, выработанную на западъ борьбою между папами и императорами, -- именно, даетъ намъ разделеніе духовной и светской цивилизаціи. «Подле прежних» учителей, говорить онъ, подлё прежнихъ авторитетовъ являются новые авторитеты, не признающіе значенія прежнихъ учителей и не упускающіе случая выразить это непризнаніе обиднымъ образомъ. Какъ разграничить право тёхъ и другихъ? Какъ, признавъ превосходство новыхъ учителей во всемъ, не признать этого превосходства въ одномъ? Гдв взять такой самостоятельности, силы мысли, изследованія

щенія и заводиль подобное ученіе въ Москвъ. Время господства этого образованія было не короткое, а слишкомъ полстольтія до Петра. 1) Т. XIII, стр. 141—2. 3) Т. XIII, стр. 217—218.

и знанія въ ученикахъ '). Затімъ Соловьевъ показываетъ трудное положеніе прежнихъ учителей—духовенства. Съ одной стороны, приверженцы старины, отвергающіе авторитетъ старыхъ учителей и нашедшихъ себі «своихъ, особыхъ учителей»; «съ другой стороны, просвіщеніе перестаетъ носить исключительно церковный характеръ, подлів учителей церковныхъ являются с в ів т с к і е, иностранцы, иновірцы, которые необходимо должны враждебно столкнуться съ церковными учителями при обнаруженіи своего вліянія на учениковъ» з).

Не можеть быть никакого сометнія въ томъ, что авторъ нашъ, какъ и все западники, стоить за эту раздёльность цивилизаціи и за превосходство свътскаго знанія. «Нудящія потребности государства, говорить онь, были въ такихъ наукахъ, искусствахъ и ремеслахъ, которымъ не могли научить монахи. Волею, неволею нужно было обратиться къ иноземнымъ и иновернымъ учителямъ, которые и наилынули и разумфется, съ требованіями признанія своего превосходства. Превосходство было признано; важныя лица на верху постоянно толковали, что въ чужихъ земляхъ не такъ дёлается, какъ у насъ, и лучше нашего. Но какъ скоро превосходство иностранца было признано, какъ скоро авилось ученическое отношение русскаго человъка къ иностранцу, то необходимо начиналось подражание» в), за которымъ, по автору, разгоралась борьба между старыми и новыми русскими людьми и между старыми и новыми ихъ учителями; старые русскіе люди и учителя ихъ не признавали въ иноверце образа и подобія Божія и желали бы ихъ выжить; иноверцы пускали въ ходъ сильное слово: невъжество, насмъшки, а иногда и настоящую кулачную расправу ').

Бевпристрастный историвъ, встрътившись съ такими фактами, непремънно позаботился бы разсмотръть, каковы были условія для правильнаго веденія такой ожесточенной борьбы, и не примъшивается ли къ ней какая посторонняя сила, которая можетъ нарушить эту правильность и дать неестественный, насильственный исходъ борьбъ. Соловьевъ, какъ будто, понималь это научное требованіе при оцънкъ историческихъ направленій у насъ—стараго и новаго. Онъ не разъ говоритъ, что духовная власть настраивала русское правительство стъснять иноземное вліяніе и даже наказывать смълое усвоеніе иноземныхъ обычаевъ и мнѣній. Но что будетъ, если русское правительство перестанеть слушаться духовной власти, а тѣмъ болѣе, если оно станеть помогать иноземцамъ усиливать свое вліяніе? Ръшить этотъ

<sup>4)</sup> T. XIII, crp. 37. 2) T. XIII, crp. 37. 3) T. XIII, crp. 149. 4) Tamb see.



вопросъ было бы тымъ справедливие и необходимие, что, при тогдащнемъ крипостномъ состояни народа, борьба эта могла происходить только въ интеллигентной средв, -- старой и новой Россіи, следовательно поэтому уже болье или менье искусственно и одностороние, а въ случав перехода на сторону новой партіи правительства, неестественность и односторонность борьбы должны были выростать до страшныхъ разміровъ, тімь боліве, что русское правительство было и тогда неограниченное и обладало, по изображению самого автора, страшною централизаціей. Но Соловьевъ не только не рашаеть научно этого важнаго вопроса, а напротивъ предращаетъ его самымъ голословнымъ и пристрастнымъ образомъ. Онъ не обращаетъ вниманія ни на вынужденное молчаніе крвпостного русскаго народа, ни на отсутствіе при Петръ земскихъ соборовъ, которые, по крайней мъръ, дали бы открытое мивніе некрвностной Россіи. Онъ самъ, за русское общество и за русскій крізпостной народь, напередь предрізшаєть торжество западно-европейской цивилизаціи и призываеть для этого принудительную силу правительства. «...Ни въ безпомощныхъ сиротахъ государевыхъ (какъ называли себя тяглые люди), ни въ холопяхъ государевыхъ (какъ называли себя служилые люди) нельзя искать силы и самостоятельности, собственнаго мивнія, говорить Соловьевъ въ началь обозрвнія царствованія Осодора Алексвевича. Ть и другіе чувствують (будто бы) несостоятельность стараго, понимають (будто бы), что оставаться такъ нельзя, -- но при отсутствии просвъщенія не могуть ясно сознавать, какт выйти на новую дорогу. не могуть имъть иниціативы, которая потому должна явиться сверху: повести дело долженъ великій государь» 1).

Какъ великій государь долженъ повести дёло, какое долженъ занять положеніе среди вступившихъ въ жестокую борьбу сторонъ—русской и иноземной, это Соловьевъ разъясняетъ нѣсколько выше. Описавъ сборный составъ жителей нѣмецкой слободы;—искателей приключеній, собравшихся изъ разныхъ странъ и занятыхъ главнымъ образомъ наживой и пріятнымъ препровожденіемъ времени, онъ даетъ имъ два эпитета, весьма важные при его воззрѣніяхъ. Онъ ихъ признаетъ «совершеннѣйшими космополитами, отличавшимися полнымъ равнодушіемъ къ судьбамъ страны, въ которой поселились» 2); но въ то же время онъ даетъ имъ и значеніе «западно-европейскихъ козаковъ», которымъ сначала тоже не приписываетъ какихъ либо стремленій кромѣ наживы, но черезъ нѣсколько строкъ уже прямо назна-

¹) T. XIII, crp. 227. ²) T. XIII, crp. 218.

чаетъ имъ историческую миссію и даже ставить въ положеніе рѣшителей судебъ Россіи. «Таковы были люди, говорить онъ, которыхъ постоянно вызывали въ Москву въ продолженіи XVII вѣка; сперва увеличеніе иностранцевъ въ Москві возбудило сильный ропоть, жалобы священниковъ; иноземцевъ выдѣлили, переселили въ особую слободу. Казалось, что Русь отгородилась отъ нѣмцевъ, но это могло только казаться такъ. Русь трогалась съ востока на западъ, и западъ выставиль ей на пути, какъ свою представительницу, нѣмецкую слободу. Историческій чередъ быль за немѣцкой слободой, и скоро старая Москва преклонится передъ этою слободою своею, какъ нѣкогда старый Ростовъ преклонился передъ пригородомъ своимъ Владиміромъ, скоро нѣмецкая слобода перетянетъ царя и дворъ его изъ Кремля, обзаведется своими дворцами. Нѣмецкая слобода—ступень къ Петербургу, какъ Владиміръ былъ ступенью къ Москві» 1).

Такія чудовищныя явленія, чтобы горсть иноземныхъ пройдохъ перевернула строй жизни великаго государства и великаго народа, очевидно, возможны были только во времена величайшихъ несчастій Россіи и величайшаго разлада въ ея строительныхъ силахъ. Такъ дъйствительно и было. Правильность престолонаследія была тогда разстроена; государственная власть ослабъла; высшіе и низшіе слои, благодаря крепостному состоянію и расколу, страшно разошлись и наконецъ въ возникшей стралецкой смуть погибли многіе лучшіе люди, способные сдерживать страсти, крайности. Среди этихъ ужасовъ выросталь русскій геній--- Петръ и притомъ выросталь въ вынужденномъ уединеніи, вдали отъ царскаго двора и вблизи нёмецкой слободы. Иноземная интрига подкралась къ нему, овладъла его симпатіями, и тамъ крапче могла владать имъ, что этотъ юный геній окруженъ быль и русскими людьми большею частью такими, семьи и роды которыхъ пострадали во время стралецкаго бунта, т. е. когда окружавшіе Петра русскіе люди лишены были самообладанія и справедливой опенки людей и дель въ господствовавшей подле нихъ русской средь. Передъ глазами Петра была, съ одной стороны, мятежная, неистовая русская Москва, съ другой, веселая и дружественная немецкая Москва. Изъ-за той и другой Москвы онъ не видълъ спокойной, богатой добрыми чувствами и силами Россіи, или смотрель на нее то какъ на туже мятежную Москву, то какъ на грубый матеріаль, подлежащій обработкі по иноземнымь образпамъ.

¹) Томъ XIII, стр. 219.

Въ подобномъ положении находился въ юности Іоаннъ IV. И передъ его глазами волновался московскій народъ, лилась кровь близкихъ Іоанну людей, онъ даже самъ изгнанъ былъ изъ столицы страшнымъ пожаромъ, подходили къ нему даже мятежники. Но прежде и тверже подошла къ нему старая Русь съ лучшими своими преданіями въ лиць Сильвестра и Адашева, затушила въ немъ на значительное время дурные инстинкты и покрыла славою его внёшнія н внутреннія д'яла за это время. Старая Русь подходила и въ Петру въ самыя трудныя минуты его юношеской жизни, подходила даже не разъ. Такъ, она подошла къ нему при избраніи на престоль царя изъ двухъ царевичей, после смерти Өеодора Алексевича, и дала ему первенство передъ Іоанномъ Алексвевичемъ. Подходила она къ нему съ самымъ умиротворяющимъ вліяніемъ въ еще болве трудный моменть его жизни. Религіозная и нравственная сила Россіи покрыла и охранила его, когда онъ верхомъ прилетелъ ночью, съ 7-го на 8-е августа 1689 г., изъ села Преображенскаго въ троицкій монастырь, и въ совершенномъ изнеможеніи, со слезами просиль охраны у иноковъ стараго историческаго русскаго монастыря 1). Пошелъ въ нему и русскій патріархъ, потянулись и лучшіе стрыльцы 3), изъ среды которыхъ и принесено Петру первое извъстіе объ угрожавшей ему опасности. Будь живъ Матвеввъ, вероятно, вся Россія призвана была бы высказать громко свои чувства и свое митие въ спорт Петра съ Софіей. Но ни въ этотъ критическій моменть, ни въ другія времена Петръ не обращался въ русскому земству, не только вопреки примъру Софіи и своихъ близкихъ предшественниковъ Романова дома, но даже вопреки примъру Іоанна IV. Изъ такого земскаго места, — троицкаго монастыря, въ 1689 г., Петру виделась лишь слабая тень земства. Онъ требоваль къ себе лишь немногихъ выборныхъ изъ населенія Москвы и ея окрестностей и то съ угрозою смерти за неявку з). Подлѣ Петра были уже тогда своего рода опричники, --- во-первыхъ потвшные, давно уже настроенные дурно смотръть на всъхъ остальныхъ русскихъ, и во-вторыхъ, съ виду весьма мирные, но въ дъйствительности еще болье опричные и враждебные Россіи люди, — иноземцы німецьой слободы 4). Живая Русь осталась въ сторонъ, возобладали опричники, и если Петръ не сдълался вполнъ вторымъ Іоанномъ Грознымъ, то потому, что быль геній.

Первъйшее дъло историка разобрать эту смъсь несчастій Петра и порочности, въ которыхъ свила себъ гитало иноземная интрига и

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Солов. т. XIV, стр. 125. <sup>2</sup>) Тамъ-же, стр. 125—6. <sup>3</sup>) Тамъ-же, стр. 126. <sup>4</sup>) Стр. 129—30.

которыя грозили Россіи повтореніемъ ужасовъ Іоанна IV и, можетъ бить, самозванческихъ смуть, и — геніальности Петра, которая не разъ поднимала его выше всёхъ затрудненій и искупиеній и ділаетъ его роднымъ всякому русскому, какого бы направленія онъ не былъ.

С. М. Соловьевъ даетъ намъ не мало блестящихъ картинъ геніальности Петра. Въ одномъ, наприміръ, мість XVIII тома онъ говорить: «Геній Петра выслазадся въ ясномъ уразумінія своего народа и своего собственнаго дела, какъ вождя этого народа, онъ созналь, что его обязанность вывести слабый, бъдный, почти неизвъстный народъ изъ этого печальнаго положенія посредствомъ цивилизадін. Трудность діла представлялась ему во всей полноті по возвращенін изъ-за границы, когда онъ могь сравнить видінное на западі съ темъ, что онъ нашелъ въ Россіи, которая встретила его стревецкимъ бунтомъ (вызваннымъ искусственно и совершенно тогда усмиреннымъ-нужно замътить). Онъ испыталъ страшное искушеніе, сомитніе, но вышель изъ него, вполит увтровавши (!) въ нравственныя силы своего народа и не замедлиль призвать его къ великому подвигу, къ пожертвованіямъ и лишеніямъ всякаго рода, показывая самъ примъръ во всемъ этомъ. Ясно сознавши, что русскій народъ долженъ пройти трудную школу, Петръ не усумнился подвергнуть его страдательному, унизительному (!) положенію ученика; но въ то же время онъ успълъ уравновъсить невыгоды этого положенія славою и величіемъ, превратить его въ ділтельное, успівль создать политическое значеніе и средства для его поддержанія» 1). Или въ томъ же том'в немного выше: «Начертана была общирная программа на много и много лътъ впередъ, начертана была не на бумагъ: она начертана была на землъ, которая должна была открыть свои богатства передъ русскимъ человъкомъ, получившимъ посредствомъ науки полное право владъть ею; на моръ, гдъ являлся русскій флотъ; на ръкахъ, соединенныхъ каналами; начертана была въ государствъ новыми учрежденіями и постановленіями; начертана была въ народв посредствомъ образованія, расширенія его умственной сферы, богатыхъ запасовъ умственной пищи, которую доставиль ему открытый западъ и новый міръ, созданный внутри самой Россіи» 2). Личнее мивніе и личныя чувства С. М. Соловьева особенно хорошо выражаются въ следующихъ его отзывахъ. «Петръ съ своими сподвижниками, говорить авторъ, заканчиваеть, собственно говоря, богатырскій отділь русской исторіи. Это послёдній и величайшій изъ богатырей; только христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ctp. 257. <sup>2</sup>) Ctp. 255—6.

ство и близость къ нашему времени избавили насъ (и то не совстиъ) отъ культа этому полубогу и отъ миническихъ представленій о подвигахъ этого Геркулеса» 1). Или еще въ другомъ мѣсть. Описавъ развитіе Петра на свободъ, вдали отъ дворца, въ средъ новой дружины, въ которой онъ, «царь по происхожденію, становился вождемъ... по личной доблести»... авторъ заключаеть: «это герой въ античномъ смысль; это въ новое время единственная исполинская натура, какихъ мы видимъ много въ туманной дали, при основаніи и устроеній человіческих обществъ» 2). Но рядомъ съ подобнаго рода блестящими картинами геніальности Петра у Соловьева множество самыхъ неверныхъ объясненій дёль его и самыхъ странныхъ умолчаній объ его несометнио злыхъ дёлахъ и потворствахъ иноземству. Великимъ и непоправимымъ зломъ была жестокая расправа съ стральцами, после возвращения его изъ перваго путешествия заграницу. Зло это живо напоминало Іоанна IV, отзывалось мщеніемъ за бунть 1682 г. и затемняло даже простое здравомысліе, которое прямо подсказывало, что стрёльцы могуть составлять привычную и дешевую гарнизонную силу, пригодную, въ небольшихъ размірахъ, и для защиты ближайшихъ окраинъ. Такимъ же зломъ нужно признать и то, что Петръ не пожелаль привлечь къ себъ громадную и даровую силу козаковъ уральскихъ, донскихъ и дибпровскихъ. Разрывъ съ такими старыми и народными военными силами былъ вреднымъ свидътельствомъ разрыва Петра съ народомъ. Известно, что одновременно съ темъ дано было и другое, еще боле наглядное свидетельство такого же разрыва, перемина одежды. Вси разсуждения Соловьева о томъ, что перемина вившности нужна была для успёха преобразованій, что длиннополость-признакъ азіата, а короткополость-признакъ европейца, уничтожаются простымъ и яснымъ признаніемъ Гордона, что это нужно было для безопасности иноземцевъ, для смещенія ихъ съ русскими передъ негодующимъ народомъ. Такого же свойства и тв многочисленныя иноземныя названія должностей и учрежденій, которыя составляли истинную муку для русскихъ и большею частью выброшены потомъ изъ русской жизни.

Все это показывало страстное, безразборчивое перенесеніе въ Россію чужихъ формъ жизни и имъло весьма важныя послъдствія. Неразборчивое усвоеніе чужого давало излишнее господство иноземцамъ и подрывало одну изъ важнъйшихъ основъ для охраны народной самобытности,—чувство и сознаніе своей народности. Какъ это

¹) T. XIV, crp. 107. ²) T. XVIII, crp. 111.

было важно, можно видеть изъ следующаго. И по старымъ русскимъ примърамъ и, безъ сомнънія, по инстинктивному указанію своей геніальности, Петръ далъ своимъ преобразованіямъ практическое или, какъ нынъ говорять, реальное направленіе, - браль собственно ремесленную сторону западно-европейской цивилизаціи. Въ этомъ могла быть охрана русской души отъ искаженія русскаго народнаго склада. Но и самъ Петръ не уясняль себъ этой границы и не даваль другимъ русскимъ опредълять ся. Такъ называемое свътское, западно-европейское образованіе вводилось у насъ безъ надлежащихъ и даже безъ всякихъ предосторожностей. Оно и стало быстро вторгаться въ духовную область русскаго человека и темъ успешне овладевать ею, что въ русскомъ человъкъ того времени подорвана была Петромъ же вышеуказанная, обычная у всёхъ народовъ охрана отъ чужого, --- народное чувство. Но кром'в того, подорвана была у насъ тогда и другая, еще боле надежная охрана. Русская историческая жизнь выработала по отношенію къ западной Европъ ясное, всеобъемиющее указаніе на эту границу между своимъ и чужимъ, --именно православіе. Но извъстно, какъ легкомысленно и безразсудно Петръ оскорблялъ и унижалъ это русское историческое начало въ первую половину своего царствованія. Его шутовскія религіозныя потехи составляють несомивиное воспроизведение протестантских воззрвий на папство и несомниное доказательство, что Петръ тогда быль жертвою иноземныхъ интригь противъ православія. Потомъ Петръ поняль свою ошибку и строго охраняль православіе, даже подчиниль иновірное духовенство св. синоду. Но ошибка уже была сдёлана и послёдствія ея больше и больше вторгались въ русскую жизнь. Пасторъ Глюкъ заводить въ Москвъ (1705 г.) оригинальную школу для образованія свътскихъ людей. Въ этой школъ совмъщаются разнообразнъйшія знанія, — и восточныя древности и классицизмъ и берейтерство съ фехтованіемъ. Фантазія Глюка не знасть границь. Онь считасть русскихъ мягкою глиной, изъ которой все можно сдёлать и, трудно повёрить, считаетъ возможнымъ сделать ихъ протестантами. Въ числе его руководствъ быль и лютеровъ катихизисъ, переведенный на русскій языкъ і). Или еще болье невъроятный факть: іезуиты, изгнанные изъ Россіи самимъ Петромъ, находять возможнымъ тайно пробраться въ Россію, противузаконно выстранвають костель, основывають для благородныхъ лицъ училище съ несомивнимъ, прямо высказаннымъ въ ихъ письмахъ замысломъ подорвать славяно-греко-датинскую

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Соловьевъ, т. XV, стр. 101.

академію, раскидывають не мало и другихъ сътей, въ которыхъ оказывается одинъ изъ самыхъ видныхъ иноземцевъ-Гордонъ '). Иновърныя воззрънія прорываются даже въ русскую духовную среду. Православный архіерей, Өеофанъ Прокоповичь, громить даже въ правительственныхъ актахъ дорогія русскія учрежденія — русское патріаршество, русское монашество, русское уваженіе къ чудесамъ, и въ тоже время онъ любитель всего светскаго и другъ светскихъ людей и иноземцевъ. Наконецъ, онъ завершаетъ свое служение русской церкви преследованіемъ православнаго сочиненія - Камень вёры, въ угоду протестантамъ-намцамъ. Такимъ образомъ, нельзя сказать, что такъ называемое свътское образование при Петръ только выдъляло свою часть изъ духовной жизни русскаго человъка, захваченную будто-бы религіей. Оно врывалось во всю эту жизнь и вытёсняло изъ нея православіе въ пользу иноземныхъ религіозныхъ воззрѣній или въ пользу просто невърія, которымъ еще при Петръ заражались даже лучшіе его русскіе люди въ роді, напримірь. Татищева.

Все это тыть болые представляло опасности, что русская интеллигенція и до Петра была уже не мало оторвана отъ своего простаго народа крыпостнымъ правомъ, слыдовательно, болье, чымъ прежде податлива была на ложное развитіе. Петръ усилиль эту податливость и не только еще болые оторваль нашу интеллигенцію отъ народа, но и народъ этотъ ввергъ еще глубже въ бездну закрыпощенія подушною податью.

Въ двухъ мѣстахъ своей исторіи Соловьевъ говорить, что отт такихъ потрясеній, какія происходили въ Россін, старыя государства гибли. Разъ онъ это говорить по поводу сильнаго движенія, произведеннаго въ Россіи въ удѣльныя времена Рюриковичами; въ другой разъ онъ говорить это по поводу новаго западно-европейскаго движенія, произведеннаго Петромъ. Но ни въ тотъ, ни въ другой разъ, справедливо заявляетъ С. М. Соловьевъ, русское государство не разложилось, а осталось единымъ, нотому что русскій народъ-молодой и даровитый народъ. Говоря о послѣднемъ кризисѣ, Соловьевъ утверждаетъ, какъ мы и видѣли, что Петръ вѣрилъ въ свой народъ и потому подвергъ его такому кризису. Въ популярныхъ лекціяхъ о

<sup>1)</sup> Тайная переписка этихъ іезунтовъ, по порученію археографической коммиссін, нядана авторомъ. Для нзученія вообще притязаній папства на господство лъ Россін можно читать: католичество въ Россін, соч. графа Д. А. Толстого, а также сочиненіе, вышедшее изъ іезунтской среды Demetrius—трудъ Пирлинга, изд. 1878 г. Поздивишія дъла іезунтовъ изложены въ сочиненіи свящ. М. Морошкина—Гезунты въ Россін, 2 тома.

Петрѣ Соловьевъ выражается еще сильнье. Дъло Петра онъ представляетъ дѣломъ русскаго народа и величіе Петра величіемъ русскаго народа <sup>1</sup>).

Н. И. Костомаровъ, отличающійся необычайною способностію развивать своеобразно положенія другихъ историковъ, въ шестомъ выпускъ своей популярной исторіи Россіи рисуетъ намъ картину того, какъ Петръ высоко ставилъ идеалъ Россіи, какъ любилъ онъ не дъйствительную, а эту идеальную Россію и какъ способенъ былъ всъмъ ей жертвовать <sup>2</sup>).

Оба эти взгляда требують поясненія и поправки. Безспорно Петръ любиль свою идеальную Россію и созидаль ее съ такою силою и такимъ самозабвеніемъ, какія свойственны только геніямъ. Онъ даже самъ считаль лучшею стороною своей діятельности то, что постоянно пребываль въ работі, конечно, для созидаемой имъ Россіи 3). Но что такое быль петровскій идеаль Россіи, какъ нічто самобытное, это трудніве всего показать и доказать, если не разуміть просто государственность съ именемъ русскаго государства.

Нужно также думать, что Петръ не могъ, подобно Іоанну IV, не върить въ Россію. Въ исторіи Петра есть одинъ, особенно осязательный фактъ, который показываетъ, что онъ не только върилъ въ русскій народъ, но и любилъ дъйствительную часть Россіи, имъ пересозданную. Это тотъ моментъ, когда Петръ на поляхъ полтавской битвы, послъ побъды надъ Карломъ XII, пилъ за шведскихъ генераловъ, научившихъ русское войско побъждать ихъ. Но такъ какъ пожавская

Digitized by Gog

<sup>1)</sup> Только великій народъ способенъ иміть великаго человіка; сознавая значеніе д'ятельности великаго челов'яка, мы сознаемъ значеніе народа. Великій человъкъ своею дъятельностію воздвигаеть памятникъ своему народу. Сочиненія С. М. Соловьева. Прб. 1882 г., стр. 98. ") Стр. 780—785, особенно 784—5. Въ лекціяхъ о Петръ Соловьевъ отвергаетъ, что Петръ любилъ отвлеченную Россію. Собр. соч. Соловьева, стр. 131. 3) Эта сторона жизни Петра съ замъчательною талантливостію изображена Соловьевымъ, особенно въ его лекціяхъ о Петръ. См., между прочимъ, Собр. соч. Солов., стр. 124-126. Но и здёсь допущена крайность и не уяснена одна сторона дъла, по нашему мивнію, весьма важная. Неутомимая дъятельность Петра не лишена односторонности. Опъ слишкомъ отдавался физической работь, явно отражая въ ней вліяніе на него иноземцевъ ремесленниковъ, и пренебрегаль многимь, что было гораздо важные ремесленности. Такъ, онъ мало занимался управленіемъ Россіи, законодательствомъ, даже мало зналъ эти дѣла и потому такъ часто делаль опрометчивие шаги. Не понять значенія писцовыхъ книгъ и подворныхъ повинностей, не понять значенія обыска и состязательнаго суда можно было только при великомъ незнанів русскихъ порядковъ. Мы уже не говоримъ о безразсудномъ нагромождения въ правительственномъ механизмъ России иноземныхъ должностей и ихъ названій.

битва, если понимать ее во всей сложности предшествовавшихъ обстоятельствъ, есть высшее проявленіе генія Петра, то нужно думать, что даже въ это время онъ еще больше вёрилъ въ себя. Множество другихъ дёлъ его уже рёшительно показываютъ, что прежде всего онъ вёрилъ въ себя и въ то, что можетъ все сдёлать, т. е. вёрилъ въ себя и въ свою власть. Во многихъ случаяхъ онъ тоже, какъ и Іоаннъ IV, не зналъ никакой сдержки, съ тою лишь разницей, что не зналъ ни страха, ни хитростей Іоанна, а дёйствовалъ смёло и прямо. Иныя дёла его даже совершенно сближаютъ съ Іоанномъ. Онъ, ничёмъ не стёсняясь, отвергъ законную жену и поставилъ на ея мёсто Екатерину. Онъ погубилъ своего сына, подорвалъ даже въ принципъ правильность престолонаслёдія и, можно сказать, что, умирая, бросилъ Россію на произволъ судьбы.

Эти факты совершенно достаточны, чтобы видать, что Петръ не зналь сдержки, т. е. что въ его далахъ было слишкомъ мало сердечнаго и нравственнаго отношенія къ дайствительной, живой Россіи '). Посла этого понятно, что какова бы ни была его вара въ русскій народъ, она могла создавать въ русскихъ людяхъ одно лишь знаніе, которое и оказывалось постоянно бездушнымъ и безплоднымъ еще при Петръ, и тамъ болье посла его смерти. Уже впосладствіи русской даровитости и русской сердечности пришлось справляться съ этою

<sup>1)</sup> Соловьевъ, конечно, совершенно иначе смотритъ и даже приписываетъ Петру необыкновенную правственность. Но все это болъе талантливо и краснорфчиво, чемъ справедливо и научно: «Петръ обладаль, говоритъ Соловьевъ въ своихъ лекціяхъ о Петрф, необыкновеннымъ нравственнымъ величісиъ: это величіс выражалось въ томъ, что онъ не побоялся сойти съ трона и стать въ ряды солдатъ, учениковъ и работниковъ... Необыкновенное нравственное величіе Цетра выражалось въ способности уважать нравственное величе въ другихъ и сдерживаться имъ; какъ бы онъ ни былъ раздраженъ, онъ умелъ всегда преклониться передъ подвигомъ гражданскаго мужества, предъ резкимъ, но правдивымъ словомъ подданнаго, которое противоръчило его собственному взгляду». Собр. соч. Сол., стр. 144. Подъ эту характеристику никакъ не могутъ подойти ни расправа съ стрельцами, ни отвержение жены, ни тъмъ болъе расправа съ сыномъ. Впрочемъ, и самъ Соловьевъ ослабляеть эту характеристику дальнёйшими, непосредственно затёмъ слёдующими словами. «Но въ то же время Петръ быль человакъ въ высшей степени страстный, и тамъ, где онъ видель явную ошибку, злонамеренность, преступленіе, тамъ онъ уже не сдерживался, выходиль изъ себя, становился свирвиъ, употребляль матеріальныя средства для прекращенія зла и віриль въ ихъ дійствительность, тамь онъ схвативался съ человъкомъ, какъ съ личнимъ врагомъ своимъ и позволяль себв терзать его. Петрь умель сдерживаться уважениемь къ корошему человъку, и отъ этого проистекали безчисленныя благодътельныя послъдствія; но онъ не умбль сдерживаться уваженіемь въ человьку, какъ человьку». Тамъ же.



односторонностію петровскихъ преобразованій, при чемъ сейчасъ же сталъ возникать вопросъ о возврать къ началамъ старой Руси и о возстановленіи связи съ русскимъ народомъ, т. е. возникъ вопросъ о самобытности русской культуры.

Самъ Соловьевъ признаетъ, что петровскія преобразованія им'яли внышній характерь, что русскій человыкь и при нихь оставался твиъ же и что онъ внутренно сталъ пересоздаваться уже около половины XVIII в., при Елисаветь, особенно во времена Екатерины II-ой. Но у Соловьева выходить, что такъ и должно было быть: преобразованія начались съ внішняго и сділались потомъ внутренними 1). Можно однако и не держаться такого успокоительнаго возврвнія и не цвинть такъ легко понесенныхъ при этомъ Россіей потерь. Тридцать семь леть Петръ нагромождаль въ Россіи преобразованія, большею. частію помимо всякой нравственности, всякой сердечности и всякаго уваженія къ живому организму Россіи. Преобразованія оказались ветшними, подлежащими разбору, и, разбираясь въ нихъ, Россія дошла до бироновщины, и только спустя слишкомъ полстолетія отъ начала этихъ преобразованій, начала разбираться въ нихъ дійствительно въ своихъ интересахъ и то съ величайшимъ трудомъ и не прочнымъ успъхомъ, какъ это доказали дъла Петра III и много другихъ послъдующихъ делъ. Въ то значительное время, когда накоплялись преобразованія и мы начали въ нихъ разбираться, можно было сдёлать многое и для возбужденія русской мысли и для нравственнаго подъема Россіи, и вакъ великъ былъ бы Петръ, если бы наши злосчастныя смуты временъ Софіи и иноземные опричники не отвратили его отъ уваженія и любви къ живому организму русскаго государства, русскаго народа.

<sup>1)</sup> Т. XIII, стр. 218. Мы приводили уже это мфсто. Процессъ движенія и здёсь занимаетъ Соловьева просто своею внфшностію. «Возможность возбужденія, говорить онъ, условливалась именно всесторонний движеніемъ, всесторонний преобразованіемъ, необходимымъ при томъ состояніи, въ какомъ находился русскій государственный организмъ, страдавшій застоемь, отсутствіемъ средствъ къ развитію». Т. XVIII, стр. 256. Не много выше Соловьевъ даетъ намъ еще болье убъдительное доказательство своего пристрастія къ процессу движенія. «Различные толки и сужденія за и противъ, говорить онъ, толки о томъ, какъ быть съ тымъ или другимъ дыломъ, оставшимся отъ эпохи преобразованія, были именно тымъ благо-дытельнымъ послыдствіемъ умственнаго возбужденія, которое дало русскому народу возможность жить новою жизнію и выполнять программу преобразователя». Тамъ же, стр. 255—6. Такъ и вспоминается при этихъ словахъ Соловьева, что послы опустошительной бури, пожара и вообще большаго несчастія люди бываютъ тоже сильно возбуждены и сильно озабочены, какъ быть?



Нашъ историческій Петръ великъ въ добрѣ и великъ въ злѣ. Безъ иновенныхъ и своихъ опричниковъ онъ, безъ всякаго сомивнія, былъ бы болье великъ въ добрѣ и менье великъ во злѣ. Справедливость этого вывода мы увидимъ и ниже въ исторіп Россіи послѣ Петра.

Время после Петра, насколько оно разсмотрено Соловьевымъ, представляеть у него тоть же процессь движенія къ усвоенію западноевропейской цивилизаціи, затрудняемый тоже старымъ нашимъ русскимъ препятствіемъ — отсталостію, косностію. Весь этоть періодъ времени — отъ смерти Петра I и до семидесятыхъ годовъ прошедшаго стольтія распадается у Соловьева на два главныхъ отдела. Сначала русскіе вившнимъ образомъ разбираются въ преобразованіяхъ . Петра. Это по преимуществу время Екатерины I, Петра II и Анны Іоанновны. Потомъ пропессъ этотъ далается внутреннею переработкою преобразованій и обнаруживается во всей силь въ славныхъ дълахъ Екатерины II. Резкую противоположность и противоречіе этихъ явленій Соловьевъ уничтожаеть тімь, что даеть большое значеніе-промежуточному времени — времени Елисаветы Петровны, когда русскіе люди отъ внъшняго усвоенія петровскихъ преобразованій переходили къ сознанію внутренняго ихъ значенія и подготовили время Екатерины II. Подробитите изложение дипломатическихъ нашихъ сношеній съ западной Европой и подробнийшее описаніе упорядоченія нашего государственнаго механизма наполняють главнійшимь образомь последніе десять томовъ исторіи Соловьева, обнимающихъ все это время. Впрочемъ, по мъръ того, какъ процессъ нашего движенія къ западной Европ'я д'планся, по автору, болве и болве внутреннимъ нашимъ процессомъ, Соловьевъ более и более обращаетъ внимание на исторію просвіщенія и литературы того времени. Исторія академів наукъ, московскаго университета, исторія Ломоносова и его борьба съ пноземцами-учеными изложены весьма подробно.

Русская косность, по автору, выразились особенно ясно въ ретроградствъ представителей русскаго народа по вопросу объ освобождении крестьянъ, которое будто бы гораздо выше ихъ понимала Екатерина. Впрочемъ, и во все время XVIII в. русская косность сказывалась въ неумъніи или нерадъніи касательно исполненія постановленій и предначертаній правительства, которое постоянно должно было бороться съ этими русскими недугами. Этимъ выдерживался тотъ коренной взглядъ Соловьева, что движущая цивилизаціонная сила неизмънно сохранялась въ государственной, правительственной русской средъ. При проведеніи этого взгляда Соловьевъ однако встрътиль и въ

XVIII въкъ нъсколько большихъ камней претыканія. Самые большіе изъ нихъ—это во-первыхъ бироновщина, когда русское правительство было въ рукахъ иноземца, сдълавшагося послъ смерти Анвы Іоанновны правителемъ русскаго государства, какъ бы отъ имени балтійскихъ нъщевъ, у которыхъ онъ былъ курляндскимъ герцогомъ, и вовторыхъ, кратковременная, но тоже оскорбительная гольштинщина Петра III, безразсудно оскорблявшаго все русское и съ самоотверженіемъ служившаго интересамъ недавно тогда побитаго и смиреннаго нами прусскаго короля Фридриха II.

Соловьевь признаеть всю силу народнаго бѣдствія и униженія въ этихъ двухъ явленіяхъ. О времени Бирона, онъ говорить: «...оно навсегда останется самымъ темнымъ временемъ въ нашей исторіи XVIII вѣка, ибо дѣло шло не о частныхъ бѣдствіяхъ, не о матеріальныхъ лишеніяхъ: народный духъ страдалъ, чувствовалась измѣна основному жизненному правилу великаго преобразователя, чувствовалась самая темная сторона новой жизни, чувствовалось иго съ запада, болѣе тяжкое, чѣмъ прежнее иго съ востока, иго татарское. Полтавскій побѣдитель былъ приниженъ, рабствовалъ Бирону, который говорилъ: вы русскіе» ')...

Характеризуя положение Россіи при томъ же Биронъ, когда онъ быль уже регентомъ малолетняго преемника Анны Іоанновны-Ивана Антоновича, Соловьевъ еще резче отзывается о Бироне, какъ объ оскорбитель самаго принципа русской государственной власти. «Тяжель быль Биронь, говорить онь, какъ фаворить, какъ фаворитьиноземецъ; но все же онъ тогда не свътилъ собственнымъ свътомъ, и хотя имъть сильное вліяніе на дела, однако, довольствуясь знатнымъ чиномъ придворнымъ, не имълъ правительственнаго значенія. Но теперь этотъ самый ненавистный фаворить-иноземецъ, на котораго складывались всъ бъдствія прошлаго тяжелаго царствованія, становится правителемъ самостоятельнымъ; эта твнь, наброшенная на царствование Анны, этотъ позоръ ея становится полноправнымъ преемникомъ ея власти; власть царей русскихъ, власть Петра Великаго въ рукахъ иноземца, ненавидимаго за вредъ, имъ причиненный, презираемаго за бездарность, за то средство, которымъ онъ поднялся на высоту. Вывали для Россіи позорныя времена: обманщики стремились къ верховной власти и овладъвали ею; но они, по крайней мъръ, обманывали, прикрывались священнымъ именемъ законныхъ наследниковъ престола. Недавно противники преобразованія (астраханцы, донцы,

<sup>&#</sup>x27;) T. XXIV, crp. 420.

особенно раскольники) называли преобразователя иноземцемъ, подкидышемъ въ семьт русскихъ царей; но другіе, и лучшіе люди смталисьнадъ этими баснями. А теперь, въявъ, безъ прикрытія, иноземецъ, иновърецъ самовластно управляетъ Россіею и будетъ управлять семнадцать лѣтъ, — по какому праву? потому только, что былъ фаворитомъ покойной императрицы! Какими глазами православный русскій могътеперь смотрѣть на торжествующаго раскольника? Россія была подарена безнравственному иноземцу, какъ цѣна позорной связи! Этого переносить было нельзя» ').

Но какъ же объяснить это чудовищное явленіе, возникшее такъ скоро посив Петра, въ такой тесной связи съ предшествовавшими меньшаго значенія явленіями, и главное, возникшее при жизни еще многочисленныхъ петровскихъ людей, петровскихъ птенцовъ, какъ ихъ называетъ Соловьевъ? На нихъ-то прежде всего Соловьевъ и сваливаеть эту бъду. «Птенцы его (Петра) завели усобицы, начали выгеснять другь друга, ряды ихъ разредели, а этимъ воспользовадись иностранцы и пробрадись до высшихъ мѣстъ» 2). При этомъ Соловьевъ осуждаетъ несчастную попытку русскихъ 1730 г. ограничить самодержавную власть. попытку, которая нанесла тяжкій ударъ русскимъ фамиліямъ, стоявшимъ на верху, и этимъ помогла иноземцамъ еще болве усилить свою власть 3). Но кромв этой вины, Соловьевъ находить еще болье общую вину или, правильные, причину такого грустнаго господства иноземцевъ. Туть уже выступаеть весь русскій народъ и рядомъ съ нимъ какъ бы историческая необходимость. «Самая сильная опасность, говорить онъ, при переходъ русскаго народа изъ древней исторіи въ новую, изъ возраста чувства въ возрастъ мысли и знанія, изъ жизни домашней, замкнутой въ жизнь общественную народовъ, - главная опасность при этомъ заключалась въ отношения къ чужимъ народамъ, опередившимъ въ деле знанія, у которыхъ, поэтому, надобно было учиться. Въ этомъ-то ученическомъ положении относительно чужихъ живыхъ народовъ и заключалась опасность для силы и самостоятельности русскаго народа, ибо какъ соединить положение ученика съ свободою, самостоятельностир въ отношени къ учителю, какъ избъжать при этомъ подчинения, подражанія? Прим'вромъ служили крайности подчиненія западныхъ европейскихъ народовъ своимъ учителямъ-грекамъ и римлянамъ, когда они въ эпоху возрожденія совершали такой же переходь, какой русскіе совершили въ эпоху преобразованія, съ тамъ различіемъ, что

¹) Т. XXI, стр. 10-11. ²) Т. XXIV, стр. 420. ³) Тамъ же.

опасность подчиненія уменьшалась для западныхъ народовъ твиъ, что они подчинялись народамъ мертвымъ, тогда какъ русскій народъ долженъ быль учиться у живыхъ учителей» ').

Следовательно, русскимъ преобразователямъ никогда не следовало забывать этой опасности, строго различать ремесленную и духовную западно-европейскую культуру, и не только не насиловать русскихъ во имя преобразованій по чужимъ образцамъ, а напротивъ, давать возможно большій просторъ ихъ собственной русской самод'євтельности и сдерживать страстные порывы къ усвоенію иноземнаго, особенно въ такой стран'є, гді власть такъ много значитъ. Соловьевъ бросаеть въ эту сторону лишь одну тінь и то собственно для оправданія Петра. Онъ осуждаетъ правительства ближайшихъ преемниковъ Петра за то, что они отступили отъ петровскаго правила не назначать на высшія міста иностранцевъ.

Какъ неожиданно однако могла подкрасться эта опасность для національнаго развитія, это лучше всего доказали дела Петра III. 14-ти-летній мальчикъ, взятый ко двору такой русской и благочестивой государыни, какъ Елисавета Петровна, и при такомъ развитомъ, въ смысле національномъ, обществе, какимъ казалось русское того времени, Петръ III мало того, что оказался вскоръ развратнымъ человъкомъ, проводившимъ время въ возмутительныхъ, открытыхъ оргіяхъ, но оказался жестокимъ оскорбителемъ русской народности и даже русской въры. Гольштинцы сдълались первыми людьми въ русскомъ войскъ; прусскій посланникъ Гольцъ управляль Россіей. Содовьевъ съ чисто русской точки зрвніл возмущается и этимъ позорнымъ явленіемъ нашей исторіи XVIII въка, особенно униженіемъ достопиства Россіи передъ Фридрихомъ II, и щедро черпаеть изв'ястія о безобразіяхъ Петра III, изъ показаній современника и очевидца этихъ безобразій—Болотова и другихъ з). Соловьевъ даже рисуеть намъ картину всеобщаго тогда въ Россіи ропота и усилій многихъ русскихъ отклонить Петра III отъ его безразсудствъ, слъдовательно, корень этого зла быль, по его же взгляду, не въ русскомъ обществъ и народъ. Но гдъ же онъ и гдъ та почва на Руси, въ которой этотъ корень нашелъ себв хотя некоторое укрепление и пищу? Соловьевъ не даеть на это никакого ответа, а ответь долженъ быть. Онъ заключается въ томъ, что страшная ломка Россіи Цетромъ для введенія въ нее всего иноземнаго, повергла ее какъ бы въ летаргію и развила привычку къ ломет и въ русскихъ, и въ инозем-



¹) Т. XXIV, стр. 419. ²) Т. XXV, стр. 68-87 и далъе.

дахъ. Потому-то ее и возможно было совершать, даже въ такое русское, народное время, какъ время елисаветинское, и такому ничтожному человъку, какъ Петръ III.

Силу этого отвъта легко измърить следующими свидетельствами, приведенными у самого же Соловьева. Извъстный проповъдникъ митрополить Амеросій въ пропов'єди на день рожденія Елисаветы, сказанной 18 дек. 1741 г., характеризуя только что тогда павшее господство иноземцевъ въ Россіи времени Бирона, между прочимъ, говорить, что они постоянно заводили рычь объ ученыхъ людяхъ съ твиъ, чтобы, узнавъ таковыхъ между русскими, погубить ихъ, но не одними учеными они ограничивали свою адскую тактику. «Былъ ли кто изъ русскихъ, говоритъ онъ, искусный, напримъръ, художникъ, инженеръ, архитекторъ или солдатъ старый, а наппаче ежели онъ быль ученикъ Петра Великаго: тутъ они тысячу способовъ придумывали, какъ бы его уловить, къ делу какому нибудь привязать, подъ интересъ подвесть и такимъ образомъ или голову ему отсѣчь, или послать въ такое мъсто, гдъ надобно необходимо и самому умереть отъ глада, за то одно, что онъ инженеръ, что онъ архитекторъ, что онъ ученикъ Петра Великаго»... Послъ перечисления разныхъ мукъ, ораторъ заключаетъ: «Кратко сказать: всехъ людей добрыхъ, простосердечныхъ, государству доброжелательныхъ и отечеству весьма нужныхъ и потребныхъ, подъ разными претекстами губили, разоряли и вовсе искореняли а равныхъ себъ безбожниковъ, безсовъстныхъ грабителей, казны государственныя похитителей весьма любили, ублажали, почитали, въ ранги великіе производили и проч.» 1). О времени Петра III въ первомъ манифестъ Екатерины II (28 и 29 іюня 1762 г.) говорится: «Всвых прямым» сынам» отечества россійскаго явно оказалось, какая опасность всему россійскому государству начиналась самымъ діломъ, а именно, законъ нашъ православный греческій первъе всего возчувствовалъ свое потрясение и истребление своихъ преданій церковныхъ, такъ что церковь наша греческая крайне уже подвержена оставалась последней своей опасности переменою древняго въ Россіи православія и принятіемъ иновернаго закона. Второе, слава россійская, возведенная на высокую степень своимъ победоноснымъ оружіемъ, чрезъ многое свое кровопролитіе, заключеніемъ новаго мира съ самымъ ея злодвемъ (прусскимъ королемъ) отдана уже двиствительно въ совершенное порабощеніе, а между тімь внутренніе порядки, составляющие целость всего нашего отечества, совсемъ испровержены» 2).

¹) T. XXI, crp. 181-2. ²) T. XXV, crp. 114.



Какъ бы ни ослаблять силу этихъ свидътельствъ '), она все-таки останется очень великою. Это видно изъ следующихъ фактовъ. Манифестъ Екатерины распространился по западной Россіи, гдъ всегда особенно чутки къ направленію русской политики, и произвелъ такое дъйствіе, что на коронацію Екатерины прибылъ бълорусскій епископъ Георгій Конисскій и въ восторженной різчи привътствоваль ее отъ имени своей паствы, которую объявляль вёрноподданною Екатеринъ и призываль новую императрицу взять подъ свою защиту бълоруссовъ, а уніатскія власти въ западной Россіи такъ были встревожены этимъ манифестомъ, что внесли его въ число документовъ своего архива. Ликованія въ восточной Россіи по поводу вступленія на престоль Екатерины общензвітны. Смыслъ всёхъ ликованій и въ западной и въ восточной Россіи быль ясенъ. Всё радовались тому, что оскорбленія русской народности прекращаются, что отнынъ будеть опять русское направленіе.

Новая государыня прямо и заявила, что будеть охранять и въру и народность русскую. (Это ясно сказано во второмъ манифестъ, отъ 6 іюля 1762 г.) Кромъ того извъстно, что Екатерина, подобно Елисаветь, даже еще болье, чъмъ Елисавета, выдвинута чисто русскими людьми. Такимъ образомъ, принципъ народности оказался первъйшею основою русской государственной жизни и былъ признанъ таковымъ двумя лучшими правительствами Россіи XVIII в., и принципъ не отвлеченный, слабо очерченный, а дъйствительный русскій принципъ.

Съ этой-то точки зрѣнія должна быть разсматриваема вся исторія Россіи XVIII вѣка, и тогда самымъ важнымъ временемъ будеть—время Елисаветы Петровны, при которой нужды русской народности впервые послѣ долгаго времени освѣщены были яснымъ сознаніемъ и которую только родство съ Петромъ удерживало отъ еще болѣе рѣшительнаго разрыва съ его дѣлами. Время до Елисаветы должно быть признано неумоличымъ обличеніемъ дурной стороны петровскихъ преобразованій, а время Екатерины II—неоспоримымъ докавательствомъ, какъ трудно оправдать теорію, что идеалъ цивилизаціи Россіи—въ западной Европъ. Не даромъ лучшіе русскіе люди времени Екатерины, какъ Болтинъ, заговорили объ особности Россіи отъ западной Европы и о различіи ихъ культуръ. Впрочемъ, и черезъ всю исторію XVIII вѣка систематически проходять нѣкоторыя общія идеи,

¹) Соловьевъ проповъдь Амвросія подрываетъ тэмъ, что Амвросій самъ усердствоваль въ пользу Анны Леопольдовны (XXI, стр. 179—180), а значеніе манифеста ослабляетъ спѣшностію его составленія (т. XXV, стр. 114).



какъ бы уже независимо отъ направленія того или другого царствованія. Это—постепенное выдёленіе интеллигентной личности и уничиженіе личности крестьянина, а корень того и другого—крепостное право, освещенное западно-европейскими воззреніями. На высшей степени развитія личныхъ правъ при Екатерине русскій дворянинь оказался страстнымъ поборникомъ крепостного права и даже заразившимъ этою страстію другія сословія. Соловьевь по обычаю видить въ этомъ русскую отсталость. Но такой отвётъ не можеть удовлетворять научнымъ требованіямъ и заставляеть искать для этихъ явленій и для всей исторіи XVIII века другихъ объясненій.

И стредецкія волненія во время первой поездки Петра (1697 в 1698 г.) за-границу, и астраханскій (1705 г.) бунть послі торжественнаго призыва иностранцевъ въ Россію, а темъ боле булавинскій бунть 1707 г. въ виду вторгающагося въ Россію непріятеляшведовъ, ясно показывали, что Петръ въ своихъ преобразованіяхъ идеть не народнымъ путемъ. Петръ ясно понималъ силу грознаго указанія своего народа. Въ 1705 г., когда начался астраханскій бунть, Петръ думалъ, что бунтъ этотъ можетъ не только разлиться по югу Россіи, но и захватить Москву, потому приказываль вывезти изь Москвы казну и оружіе или скрыть гдт либо 1). Но никогда раздадъ между старою и новою-петровскою Госсіей не раскрывался передъ Петромъ яснъе, какъ въ 1718 и 1719 годахъ, во время суднаго дъз надъ царевичемъ Алексвемъ Цетровичемъ. Петръ, послъ столькихъ лътъ труда для преобразованій, увидълъ передъ собою неисчислимыхъ враговъ уже не въ средъ лишь раскольниковъ, козаковъ, крестьянъ, а и въ средъ духовенства, въ средъ чиновныхъ и знатныхъ людей. Попадались даже некоторые члены такихъ родовъ, которые всею своею исторіей новыхъ временъ привязаны были бъ Петру, какъ одинъ изъ Долгорукихъ<sup>2</sup>) и одинъ изъ Нарышкиныхъ<sup>3</sup>). И во главъ всъхъ ихъ родной сынъ Петра, Алексъй Петровичъ, законный его наследникъ! Даже изъ могучей и малосердечной груди Петра вырвался тогда тяжкій стонъ: «страдаю, а все за отечество, желая ему полезное; враги пакости мев двють демонскія; трудень разборъ невинности моей тому, кому дело сіе неведомо, Богъ зрить правду» 4). Но прежде суда Божія и суда исторіи, которой діло его стало въдомо, и между прочимъ, въдомо стало и то, что расправа съ Алексвемъ Петровичемъ находится въ связи съ рожденіемъ Ека-

<sup>1)</sup> Т. XV, стр. 148—9. 2) Василій Владиміровичъ. Сол. т. XVII, 203, 207—8. 8) Иванъ Нарышкинъ. Сол. т. XVII, 199—200. 4) Т. XVII, стр. 216.

териной новаго наслідника престола Павла Петровича (вскоріз скончавшагося), Петръ самъ разобраль это діло и даль такую правду своимъ врагамъ во всёхъ ихъ сословіяхъ, что поразиль Россію новымъ и еще большимъ ужасомъ. Подъ вліяніемъ этихъ событій новые петровскіе люди, и свои и чужіе, сдвинулись уже помимо всякихъ національныхъ счетовъ и дали новую силу логикъ петровскихъ преобразованій,—подавленію всего русскаго и укрізпленію всего иноземнаго. Результатомъ этого было возведеніе на престоль Екатерины І и сейчасъ же два удара въ самыя основанія петровскаго зданія,—верховный совіть надъ сенатомъ і), и вмісті съ тімъ въ этомъ совіть рядомъ съ русскими засіли: иноземецъ Остерманъ и даже иноземный принцъ—зять Екатерины, герцогъ гольштинскій г), который занималь въ немъ первенствующее положеніе з) и даже заслоняль Петра Алексівевича і).

Эти смедые шаги сопровождались уступками, доказывавшими великую слабость новаго правительства и способность его дёлать и дальше отреченіе отъ петровских взглядовъ. Это правительство начало опасную игру —задабриваніе войска, какъ единственной его охраны и, безъ, сомивнія въ связи съ этимъ стало заботиться объ облегченіи тягостей изнуреннаго народа. Но никакія хитрости не могли отвлечь вниманія русскаго народа отъ главнейшей его заботы—заботы объ единственномъ наследнике русскаго престола—малолетнемъ Петре Алексвевиче. Старая, повидимому, задавленная Россія сказывалась и теперь. Всё это видёли и основательно узнавали изъ подметныхъ писемъ 5). Пришлось думать о сдёлкахъ съ этой старой Россіей. Хитрейшій изъ немцевъ Остерманъ придумалъ замысловатый планъ раздёлить совсёмъ старую Россію и новую,—коренную Россію и инородческія сверозападныя пріобрётенія Петра — прибалтійскій край, и предлагалъ сдёлать въ первой императоромъ Петра, а во второй—

¹) Соловьевъ совершенно неправильно оціниваеть эти изміненія. «Нікоторое противодійствіе, говорить онъ, петровскимъ началамъ обнаружилось въ усиленіи личнаго управленія въ областяхъ, въ надстройкі лишняго этажа надъсенатомъ то, подъ именемъ верховнаго тайнаго совіта, то подъ именемъ вабинета». Т. XXIV, стр. 419. Теперь едвали можеть подлежать спору, что основная мисль во всіхъ важнійшихъ петровскихъ учрежденіяхъ та, чтоби правительственныя лица сверху до низу стояли не единолично, а коллегіально, и чтобы только единоличность самодержца стояла особо, возвышалась надъ всіми. Слідовательно, никакъ нельзя сказать, что единоличность въ управленіи областей или верховный совіть или вабинеть, прокладывавшіе тоже путь къ единоличности государственныхъ людей, были неважными перемінами петровскихъ началъ. ²) Т. XVIII, стр. 288—9. в) Т. XVIII, стр. 290, § 1. 4) Т. XIX, стр. 80. 5) Соловьевъ, т. XIX, стр. 79—80.

правительницей Елисавету. Для видимаго единства этихъ частей Россій женить Петра-племянника на Елисаветь родной теткь, съ такимъ однако условіемъ чтобы новая Россія перешла въ потомство Анны Петровны, т. е. принца гольштинскаго '). Но эта хитрость была уже слишкомъ хитрою '). Ее бросили, и устроена была, хотя съ другою затаенною мыслію, но, повидимому, прямая сдълка съ старой Россіей признаніемъ просто наслъдникомъ Екатерины малольтняго Петра Алексьевича, который и сдъланъ императоромъ послъ смерти Екатерины подъ главнъйшимъ руководствомъ самаго дурного русскаго — Меншикова, возмечтавшаго быть тестемъ императора, и самаго коварнаго иноземца — Остермана. Нътъ ничего удивительнаго, что Долгорукіе перебили у нихъ Петра столь же низкими средствами и тоже обсчитались, потому что мальчикъ не вынесъ разгульнаго потворства и изгибъ.

Послъ такого чудовищнаго превращенія верховниковъ во временщиковъ, прикасавшихся къ самому русскому самодержавному вънцу, совершенно естественно случилось, что въ средъ ихъ явилась мысль упрочить свое положеніе, и для этого ограничить русское самодержавіе. Но замівчательно, что къ этимъ дурнымъ замысламъ присоединилась чисто русская заботливость какъ нибудь устроить дала Россін и оградить ихъ отъ случайныхъ переменъ. Поэтому, замыслъ верховниковъ заражаетъ всв остальные петровскіе ранги — военные и гражданскіе, все пляхетство, составляются кружки, пишутся проекты устройства Россіи по образцу западно-европейских в конституцій. Но это естественное развитие петровскихъ заимствований съ запада и, въ частности, это естественное развитие верховнаго совъта и примсь чисто русскихъ стремленій не представляють стройности. Старые и новые люди, верхніе и нижніе въ разбродъ. Верховники опереживають шляхетство и предлагають Анив Іоанновив ограничительныя условія; но вмість съ этими условіями полетьло въ Митаву и опередило ихъ известие изъ низшихъ сферъ шляхетства, что условія не ветми приняты и не могутъ имъть силы. Среди этого разброда стройно. согласно ведется третья работа. Русскій архіерей, недостойный этого имени, Ософанъ Прокоповичъ и известный намъ иноземецъ Остермань работають тоже въ пользу русскаго самодержавія, призывають къ содъйствію русскую гвардію, и сверхъ ожиданія и верховниковъ,

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 81—2. 2) Мысль о выдъленіи закоеванныхъ Петромъ бадтійскихъ областей, особенно Лифляндіи, по характеру управленія, высказываль еще въ 1726 г. принцъ гольштинскій. Сол. т. XVIII, стр. 296.

и большинства піляхетства, возстановляють русское самодержавіе 1). Подготовилась неизбіжная опала русскимъ людямъ и старой и новой Россіи, и верхнихъ и нижнихъ чиновъ. Ихъ сословію, впрочемъ, брошена была западно-европейская милость—не служить государству всю жизнь, а только опреділенный (25 л.) сровъ, слідовательно, владіть крівпостными и послі своего раскрівпощенія, по сословной привиллегіи. Замічательно, что полную свободу отъ службы далъ русскому дворянству другой посрамитель Россіи—Петръ III. Расчищенъ путь Бирону не только къ могуществу фаворита, но и къ управленію Россіей въ качестві регента 1). Русское самодержавіе страшно посрамлено, русскія войска при внішнемъ благоустрействі превращены Минихомъ въ ничего нестоющее пушечное мясо для пустыхъ военныхъ предпріятій; повержена въ униженіе и опасность родная дочь Петра—Елисавета Петровна.

Воть, въ этомъ-то униженіи, въ низменной средь простыхъ людей устроилось первое народное примиреніе лучшихъ петровскихъ дёлъ и старой Россіи; тутъ же завязался вновь увель и тесной народной связи западной и восточной Россіи. Самъ Соловьевъ, хотя не безъ отганка своихъ воззраній, прекрасно описываеть эту народную связь. «Опальное положеніе, говорить онъ, уединенная жизнь Елисаветы при Анив послужили въ выгодъ цесаревны. Молодая, вътреная, шаловливая красавица, возбуждавшая разныя чувства, кром'в — чувства уваженія, исчезла. Елисавета возмужала, сохранивъ свою красоту, получившую теперь спокойный, величественный, царственный характеръ. Ръдко, въ торжественныхъ случаяхъ являлась она предъ народомъ прекрасная, ласковая, величественная, спокойная, печальная; являлась, какъ молчаливый протесть противъ тяжелаго, оскорбительнаго для народной чести настоящаго, какъ живое и прекрасное напоминаніе о славномъ прошедшемъ, которое теперь уже становилось не только славнымъ, но и счастливымъ прошедшимъ. Теперь уже при

<sup>&#</sup>x27;) Соловьевъ, т. XX, стр. 175. Всё эти вещи гораздо полнее, обстоятельные чёмъ у Соловьевъ, изложены въ сочинени г. Корсакова—Воцарение императрицы Анны Іоанновны. Казань, 1880 г. Подробная и суровая критика этого сочинения сдёлана была профессоромъ Загоскинымъ. Казанскія университетскія извёстія 1882 г., № 1, отдёлъ критики, стр. 1—71. ²) Извёстно, что Виронъ мечталъ было стать еще выше. Когда Анна Ивановна задумала сохранить русскій престолъ въ своемъ родё и стала выдвигать свою племянницу Анну Леопольдовну, дочь Екатерины Ивановны мекленбургской, и начались хлопоты, чтобы выдать ее замужъ за принца Антона Брауншвейгскаго, то Биронъ затёялъ устранить этого жениха и женить на Аннё Леопольдовнё своего сына (см. Соловьевъ, томъ ХХ, стр. 430—1).

видъ Елисаветы возбуждалось умиленіе, уваженіе, печаль; тяжелая участь дала ей право на возбуждение этихъ чувствъ темъ более, что вивств съ дочерью Петра всв русскіе были въ бізді, опалі: а туть еще слухи, что нътъ добръе и ласковъе матушки цесаревны Елисаветы Петровны» 1). Объ этой доброть лучше всего знали въ народъ, благодаря тому, что главный доходъ Елисавета имъла съ своихъ имъній, которыми сама много занималась 2). Гвардейцы, которыхъ ласкала Екатерина I, которые возстановили самодержавіе Анны Іоанновны, гвардейцы выдвинули на законное мёсто и Елисавету Петровну, но уже съ чисто - русскимъ знаменемъ, поэтому за гвардейцами пошли и плотно окружили престолъ Елисаветы вообще русскіе люди. Русское разумвніе проникало и явными и незримыми путями во всв дъла. Русская политика пошла по совершенно новому пути,поколебленъ былъ главный корень славянской напасти-Пруссія. Русскія войска смирили Фридриха II. Тронуть быль, хотя, повидимому, нечувствительно, другой корень славянской напасти-Австрія, откуда пошли славянскіе колонисты для пустыннаго юга Россіи. Въ западной Россіи, въ предвлахъ польскаго королевства, во многихъ церквахъ не только православныхъ, но и считавшихся уніатскими, къ ужасу уніатовъ и латинянъ, поминалась, какъ природная государыня, Елисавета Петровна, а также русскій святыйшій синодъ. Заговориль оглушающимъ иноземцевъ словомъ въ академіи наукъ нашъ холмогорскій рыбакъ-Ломоносовъ и возникъ въ средоточіи Россіи-Москвъ дъйствительный разсадникъ высшаго знанія — московскій университетъ. Въ концв парствованія Елисаветы Петровны стала какъ бы носиться слабая мысль о русскомъ земстве и призывались русскіе депутаты для внутренняго благоустройства Россіи — для составленія уложенія. Животворность и обаяніе русскаго народнаго направленія были такъ ясны и способны увлекать, что проникли въ душу нъмки Екатерины - будущей императрицы, а теперь цесаревны, имъвшей не мало времени приглядеться къ деламъ и понять ихъ, такъ что впоследствіи она явно исполняла программу Елисаветы съ необыкновеннымъ умомъ, но безъ той русской сердечности, какою обладала Елисавета.

Сама же Екатерина въ своемъ наказъ свидътельствуетъ, что «двадцать лътъ государствованія Елисаветы Петровны подаютъ отцамъ народовъ примъръ къ подражанію изящивйшій, нежели самыя блистательныя завоеванія» <sup>3</sup>). Самъ Соловьевъ, великій поклонникъ

¹) Соловьевъ, т. XXI, стр. 123. ²) Тамъ же, стр. 120. ³) Соловьевъ, т. XXVII, стр. 77.

Екатерины, прекрасно воздаеть должное Елисаветь. «Россія пришла въ себя», говорить онъ о времени Елисаветы. «Народная двятельность распеленывается уничтоженіемъ внутреннихъ таможенъ; банки являются на помощь землевладальцу и купцу; на восток в начинается сильная разработка рудныхъ богатствъ; торговия съ среднею Азіей принимаетъ обширные разміры; южныя степи получають изъ за-границы населеніе, однородное съ главнымъ населеніемъ, поэтому легко съ нимъ сливающееся, а не чуждое, которое не переваривается въ народномъ таль; учреждается генеральное межеваніе; вопрось о монастырскомъ землевладени приготовленъ къ решению въ тесной связи съ благотворительными учрежденіями; народъ, пришедшій въ себя, начинаетъ говорить отъ себя и про себя, и является литература, является языкъ, достойный говорящаго о себь народа, являются писатели, которые остаются жить въ памяти и мысли потомства, является народный театръ, журналъ, въ старой Москвъ основывается университетъ. Человъкъ, гибнувшій прежде подъ топоромъ палача, становится полезнымъ работникомъ въ странъ, которая болье, чъмъ какая либо другая, нуждается въ рабочей силъ; пытка заботливо устраняется при первой возможности и такимъ образомъ на практикъ приготовляется ея уничтоженіе; для будущаго времени приготовляется новое покольніе, воспитанное уже въ другихъ правилахъ и привычкахъ, чемъ те, которыя господствовали въ прежнія парствованія, воспитывается, приготовляется прин рядь деятелей, которые сделають знаменитымъ царствованіе Екатерины II» 1).

Но Елисавета Петровна, такъ счастливо мирившая старую, допетровскую, и новую, петровскую Россію, не имъла силь стать выше той и другой по вопросу крестьянскому. Напротивъ, буря, выдвинувшая ее, поставила ее въ зависимость отъ выдвинувшихъ, и она щедро оплачивала эту услугу пожалованіемъ крѣпостныхъ, т. е. переводомъ государственныхъ крестьянъ въ положеніе помѣщичьихъ, чему усердно подражала и Екатерина II. Впрочемъ, нравственное народное успокоеніе отразилось и на крестьянахъ. Многочисленныя частныя крестьянскія возстанія при Елисаветь не имъли политическаго характера. Поразительная прямота и благодушіе равно выражались и крестьянами и правительствомъ, такъ что эти волненія какъ будто ничего общаго не имъють съ ужаснымъ бунтомъ Пугачева.

Другою темною стороною елисаветинскаго времени было то, что наша русская интеллигенція, заразившись страстію къ иноземству,

¹) Соловьевъ, т. XXIV, стр. 420-1.

не могла побороть ея и потому переместила лишь центръ тяжести для удовлетворенія этой страсти. До того времени господствующимъ у насъ типомъ иноземной цивилизаціи быль нёмецкій. При Елисавет в шли противъ нѣмцевъ, но нашли другія націи для подражанія нтальянскую, англійскую, особенно французскую. По этому пути тоже пошла Екатерина. Всёмъ извёстна ея дружба съ французскими философами и развитіе у насъ такъ навываемаго волтеріанства. Соловьевъ освъщаеть это направление съ своей обычной точки зрвния. Приступая къ обозрвнію просвещенія въ последніе годы Елисаветы и въ первые Екатерины, онъ говорить о развитіи литературы этого періода, что оно не могло совершаться невависимо: «Россія вошла уже въ общую жизнь Европы, вошла недавно и потому необходимо все внимание ея обращено было на западъ, къ народамъ старшимъ по цивилизаціи, следовательно, русская мысль и ея выражение не могли остаться безъ сильнаго вдіянія умственной жизни на западі. Западная умственная жизнь, какъ при Едисаветъ, такъ и при Екатеринъ находилась въ одинакихъ условіяхъ, находилась подъ вліяніемъ французской литературы, следовательно, это же вліяніе должно было заметнымъ образомъ отразиться и въ русской умственной жизни» і).

Объ эти темныя стороны едисаветинскаго времени—крыпостное состояние и проникновение въ нашу интеллигенцию западно-европейскихъ началъ жизни—сказались и развились при Екатеринъ, которую мы такъ часто упоминаемъ. Екатерина II была интеллигентною государыней, даже независимо отъ своего нъмецкаго происхождения. Она еще больше Елисаветы обязана была лицамъ, ее выдвинувшимъ, и гораздо дольше Елисаветы имъла въ нихъ нужду, потому что кромъ катастрофы своего мужа она создала себъ еще затруднение въ своемъ сынъ, Павлъ, котораго держала въ черномъ тълъ даже во время его полнаго совершеннольтия. Всъмъ извъстны ея славныя дъла; но если безпристрастно присмотръться къ этимъ дъламъ, то окажется, что лучи этой славы меньше падали на дъйствительную русскую землю, чъмъ должны были бы и могли падать.

Елисаветинскія отношенія къ Пруссіи Екатериной испорчены. Прусскій король, «злодъй» въ первомъ манифесть Екатерины, сталъ вскоръ ея другомъ и очень усилившимся другомъ. Польскій вопросъ

¹) Соловьевъ, т. XXVI, стр. 204. Въ нашей литературѣ есть сочиненіе, которое представляеть поражающую картину пересозданія цѣлаго русскаго рода изъ русскаго въ западно-европейскій, да еще какихъ русскихъ!—чистѣйшихъ малороссовъ изъ простой среды. Это—семейство Разумовскихъ, соч. А. Васильчикова, три тома, Спб. 1880—1882 г.

изъ за этого друга рышаемъ быть три раза вмѣсто одного, какъ подготовиль было его самъ русскій народъ, да и въ три раза онъ быль разрѣшенъ самымъ выгоднымъ образомъ для нѣмцевъ и вредно для Россіи. Ниже мы покажемъ яснѣе эту сторону екатерининскаго рѣшенія польскаго вопроса.

Славное завоеваніе Крыма и завоеваніе у Турціи береговой черноморской области испорчены нѣмецкою колонизаціей и непониманіемъ славянскаго вопроса. При надлежащемъ пониманіи русскаго и славянскаго вопросовъ иноземная Одесса нашего времени была бы невозможна, все наше побережье Чернаго моря было бы плотно усажено русскимъ и славянскимъ элементами и нижній Дунай, по всей вѣроятности, давно быль бы въ русскихъ рукахъ.

Говоря все это, мы, конечно, не думаемъ отвергать значенія ни того, что тогда возвращены русскому народу съверные берега Чернаго моря, ни того, что славными нашими победами мы подорвали силу Турціи и показали всемъ славянамъ нашу, родную имъ, силу н опору. Еще менъе можно подвергать сомивнію то, что при Екатеринъ русскій кругозоръ далеко расширился, русская энергія сильно была возбуждена вновь и, что особенно важно, то и другое дёлалось н боле свободно и боле сердечно, чемъ при Петре. Внутреннее достоинство русской народности выступало ясные и ясные, и привлекало къ себъ не только вниманіе, но и уваженіе. Даже ісзуиты взялись вести воспитаніе въ русскомъ духв и на русскомъ языкв, а былорусскіе уніаты изъ силь выбивались, чтобы доказать, что они могуть лучше вести это дёло, потому что они боле русскіе, чёмъ ісвунты. Это небывалый успехъ русскаго національнаго развитія, отъ котораго и теперь мы далеки і). Еще болье цыны заботы Екатерины о просвъщении и та общественная свобода, какая при ней была.

Въ этомъ отношении время Екатерины нужно назвать блестящимъ, даже болье, чъмъ елисаветинское, и оба эти періода имъютъ необыкновенно важное у насъ историческое значеніе. Наша исторія особенно временъ московской и петровской государственности была слишкомъ часто пагубной для нашей интеллигенціи. Такіе разгромы, какъ татарскій. Іоанна ІV, смутнаго времени, стрълецкихъ бунтовъ,

і) Весьма недавно (въ сентябръ 1881 г.) въ варшавскомъ университетъ одно заявленіе русскаго профессора (Анг. Сем. Будиловича), что церковно-славянскій языкъ—основа всъхъ славянскихъ языковъ и что русскій языкъ и литература богаче ихъ всъхъ, вызвало взрывъ негодованія въ польскихъ студентахъ, въ польскомъ обществъ, повело къ недостойной демонстрацін, потребовавшей вмѣшательства жандармовъ.



петровскій и бироновскій были жестокимъ пониженіемъ русской цивилизаціи уже по тому одному, что загубили слишкомъ много образованныхъ по тому времени русскихъ людей,—двигателей русской мысли и жизни. Времена Елисаветы и Екатерины, какъ и времена первыхъ Романовыхъ, были отдыхомъ для русской интеллигенціи, какъ мы уже и прежде указывали, дали ей возможность возродиться и въ физическомъ, и въ нравственномъ смыслѣ. Но никогда не нужно забывать, что все это блага главнѣйшимъ образомъ интеллигентныя и что рядомъ съ ними не только существовало, но и постоянно усиливалось старое страшное зло—крѣпостное право.

Соловьевъ съ особенною силою выставляеть высоту взглядовъ Екатерины по этому, именно, самому вопросу, -- крестьянскому. Онъ обращаеть внимание на исторію екатерининской преміи въ вольномъ экономическомъ обществъ за сочинение объ освобождении крестьянъ и еще болъе на исторію этого вопроса въ коммиссіи по составленію уложенія. Соловьевъ освётиль это дёдо даже съ новой стороны. Онъ обратиль вниманіе на сохранившійся черновой отрывокъ наказа Екатерины касательно крестьянъ, измененый поправками разныхъ лицъ, которыхъ она приглащала для этого еще до открытія засёданій коммиссіи. Собирая въ одно міста черновой рукописи, выпущенныя въ печатномъ наказв, мы можемъ составить понятіе о планв Екатерины касательно освобожденія крестьянъ. Екатерина различаеть въ русскомъ крестьянствъ-собственно престыянъ, сидящихъ на землъ и дворовыхъ, или по ея словамъ: «два рода покорностей: одна существенная (имущественная), другая личная», т. е. крестьянство и холопство. Касательно врестьянства существеннаго или имущественнаго Екатерина предполагаеть запретить переводъ ихъ во дворъ, т. е. сдвигать крестьянина съ земли, перенести право суда надъ нимъ въ сферу правительства и сферу выборных отъ самих в крестьянъ п опредълить право выкупа на волю. Касательно холоповъ или дворовыхъ Екатерина предполагаетъ принять меры, чтобы этотъ разрядъ людей не увеличивался, чтобы накоторыя службы у владающихъ рабами исполнялись свободными людьми и чтобы крайніе случаи алоупотребленій властью надъ рабами, какъ насиліе надъ женщинойрабой, вели къ освобожденію цілой семьи раба. Наконецъ, въ отрывкъ ставится общій вопросъ, полезно ли государству имёть рабовъ. Вопроса объ освобождении престыянь съ землей не видно. Замъчательно, что, касаясь исторіи крвпостныхъ, Екатерина въ своемъ наказв указываеть на случаи изъ римской исторіи, особенно изъ німецкой но вовсе не обращается къ древней русской исторіи.

Взгляды Екатерины на освобождение крестьянъ выясняются еще въ ея заботахъ подготовить научнымъ образомъ решеніе этого вопроса. Мы разумнемъ премію вольному экономическому обществу за сочиненіе на тему: въ чемъ состоить собственность земледельца, въ землё ли его, которую онъ обработываеть, или въ движимости, и какое онъ право на то или другое для пользы общественной имъть можеть? Въ числь ответовъ на эту тему были и такіе, въ которыхъ доказывалось право русскихъ крестьянъ на землю, какъ напримъръ, сочиненіе Поленова. Изъ научнаго разъясненія вопроса о крепостномъ состояніи, насколько оно могло быть изв'ястно Екатерин'я до окончанія ею наказа, она остановилась на старомъ немецкомъ крестьянстве, сидъвшемъ прочно на землъ помъщика и знавшемъ лишь опредъленныя повинности, но не превращаемомъ въ холопство. Это только и вошло въ наказъ. То, что мысль объ освобождении крестьянъ съ землею не прошла въ екатерининскій черновой наказъ, ясно показываеть, что Екатерина не освоилась съ этою мыслію или, лучше сказать, Екатерина, смілан при рішенін вопросовъ въ теоретической области. за что могла стяжать славу у западно-европейскихъ философовъ и публицистовъ, въ жизни практической была по этому делу очень не смъла и весьма далека отъ признанія свободы русскаго крестьянина. Но и теоретическая ея сивлость часто совсвиъ исчезала во время, напримъръ, гайдамацкой смуты и пугачевскаго бунта. Смълость эта испарялась, какъ ивчто случайное, а для русской практической жизни и для исторіи осталась та логичность, что, какъ въ началь своего царствованія Екатерина объявляла нормальными сословія господъ и крупостныхъ, такъ и во все свое царствование охраняла такое положеніе 1). Въ этомъ отношеніи Екатерина стояла рядомъ съ большин-

¹) Въ первие дни своего царствованія, именно 3 іюля 1762 г., Екатерина, по поводу крестьянскихъ волненій, повторила указъ Петра III (смотр. Бъляева, Крестьяне на Руси, 304, 306), въ которомъ говорила: «понеже благосостояніе государства, согласно божескимъ и всенароднимъ узаконеніямъ, требуетъ, чтобъ всъ и каждий при своихъ благонажитихъ имѣніяхъ и правостяхъ сохраняемы были, такъ какъ и напротивъ того, чтобы некто не выступалъ изъ предёловъ своего званія и должности, то и намѣрены мы помѣщиковъ при ихъ имѣніяхъ и владѣніяхъ ненарушнию сохранять и крестьянъ въ должномъ имъ повиновеніи содержать» (Сол. т. XXV, стр. 145—146). Передъ самымъ созывомъ законодательной коммиссіи, въ 1765, 1766 г. Екатерина дала помѣщикамъ право ссылать крестьянъ въ Сибирь и даже въ каторжныя работы, т. е. лишать части или всѣхъ правъ гражданскихъ (Бѣляевъ, 307) и при этомъ запрещено всѣмъ вообще крестьянамъ подавать государынѣ жалобы на помѣщиковъ (тамъ же, 308). Въ самый годъ созванія коммиссіи (1767 г.) обнародовано, чтобы помѣщичьи люди и крестьяне не вѣрили слухамъ

ствомъ русскихъ людей и это легко видёть со всею ясностію. Благодаря коммиссін для составленія уложенія, высказались совершенно ясно взгляды дворянъ на крепостное состояние. Взгляды эти обнаружили, что не только дворянство стоить крипсо за крипостное право, но что это право стало заманчивымъ для купповъ и даже для козаковъ и духовныхъ, такъ что въ коммиссіи рѣшался собственно не тотъ вопросъ, нужно ли освободить крестьянъ, а тотъ, можно ли дозволить или неть владение крестьянами людямь, вновь вышедшимь въ дворянство, а также торговцамъ, козакамъ, духовнымъ, и всё эти категорін русскихъ людей не хотели отказаться отъ права иметь крестьянъ, кромъ нъсколькихъ лицъ изъ дворянъ, однодворцовъ и крестьянъ 1); были даже защитники продажи крестьянь безъ земли и по одиночет и владтнія ими тоже по одиночет, какъ настоящими невольниками, рабами. «Такое решеніе вопроса о крепостномъ состояніи, говорить Соловьевъ, выборными русской земли въ половинъ прошлаго въка происходило отъ неразвитости нравственной, политической и экономической» 3). Затымь Соловьевь поясняеть всю эту неразвитость Россіи остатками стараго допетровскаго строя, благодаря чему русское общество и при Екатеринъ жило еще въ томъ періодъ, гдъ рабство составляеть обычное явленіе 3).

Въ дъйствительности было совсъмъ иначе. Кръпостное право у насъ систематически усиливалось съ усиленіемъ петровскихъ преобразованій и съ усвоеніемъ нашею интеллигенціей западно-европейскаго идеала благороднаго человъка.

Петровскіе указы о переписи и подушной подати, понижая крестьянь, имѣли одну, повидимому, хорошую сторону: они холоповъ поднимали до равнеправности предъ государствомъ съ крестьянами. Съ нихъ, какъ и съ крестьянъ, пла подать; изъ нихъ, какъ и изъ

о перемънъ законовъ и имън би къ помъщикамъ своимъ должное повиновене и безпрекословное послушаніе (Бъл. 308—9). Послъ коммиссіи положеніе крестьянъ стало еще куже. Грамота Петра III о свободъ служби дворянства утверждена Екатериной 1785, а крестьяне даже открыто признаны, въ 1792 г., такою же принадлежностію помъщичьяго имънія, какъ другія его части, даже подведены подъкатегорію движимаго имънія и могли быть описываемы и продаваемы, только запрещено при продажѣ крестьянъ за долги помъщиковъ употреблять молотокъ, въроятно, чтобъ не допустить совершеннаго уже сходства русскихъ крестьянъ съ невольными неграми (Бъл. 313). Послъ этого не можетъ быть спора, твердо ли Екатерина стояла въ своихъ отвлеченныхъ принципахъ касательно свободы крестьянъ. 1) Всъ эти лица и ихъ мизнія указаны профессоромъ Сергъевичемъ въ его лекціяхъ по исторіи русскаго права, стр. 645—650. 2) Т. XXVII, стр. 118.

крестьянъ, брались рекруты. Но съ этими указами случилось неожиданное превращение. Не холопы поднялись до крестьянь, а крестьяне спустились до холоповъ. Помещики чаще и чаще после этихъ указовъ стали сдвигать крестьянъ съ земли, то для своихъ дворовыхъ услугъ, то для продажи даже врозь. Конечно, попытки къ этому бывали и прежде, до Петра. Такія сродныя учрежденія, какъ холопство и кріпостное крестьянство, существуя рядомъ, не могли не смешиваться. Но въ старой Руси еще совъстились дълать такія дъла, и приказный дьякъ даже о переводъ крестьянъ съ земли замъчалъ, что на это закона нътъ, а сдълано это по разръшению государя. Петръ же прямо вызваль на это помъщиковъ. Русскіе помъщики за подрывъ ихъ собственности въ холопстей вознаграждали себя притянутыми къ нимъ новою силою престыянами. Вызваль Петръ ихъ на это и другимъ путемъ. Онъ возложилъ на помещиковъ ответственность за неисправность крестьянъ въ государственныхъ податяхъ и рекругствв. Это было негласнымъ перенесеніемъ государственныхъ повинностей съ крестьянъ на ихъ помъщиковъ, а это вездъ и всегда необходимо низводило крестьянъ въ положение рабовъ. На Руси это подорвало такъ называемую круговую поруку крестьянъ, которая была тяжела, но и ограждала крестьянъ отъ колопства. Наконецъ, Петръ самъ давалъ примъръ для смъщенія крестьянъ съ холопами. Всъхъ русскихъ онъ сдвигалъ съ старыхъ мъстъ и ставилъ на новыя, всъхъ отрывалъ отъ старой привычной работы и усаживаль за новую. Какимъ же образомъ могли удержаться оть подражанія Петру владёльцы крёпостныхь? Подрывъ холопской собственности безъ оговорки, что такъ и следуетъ быть, и ответственность помещиковь за крестьянь безь оговорки, что она не даетъ права на обезземеление ихъ, были прямыми вызовами на смішеніе тіхъ и другихъ, и вызовомъ тімъ боліве сильнымъ, что самъ Петръ все смешиваль и объединяль безъ разбора и сдержки. Не забудемъ, что Петръ даже свободнымъ простымъ людямъ, невошедшимъ въ другія сословія, приказываль куда либо принисываться въ крестьянство, т. е. закрепощать себя. Если можно было закрепощать свободнаго человъка, то почему же крестьянина не дълать холопомъ? А разъ крестьяне смішаны съ холопами, раскрывалось во всей ясности громадное разстояніе между поміншикомъ и крестьяниномъ. Тутъ дъйствовали уже за одно и старыя русскія понятія о холопствъ, и новыя петровскія понятія о шляхетствъ. Недаромъ это последнее слово перешло къ намъ при Петрв изъ Польши и повлекло за собою и свой антитезъ — подлый народъ. И чемъ больше после Петра развивалось наше русское шляхетство и отъ польскаго образца переходило къ западно-европейскому, переименовывалось въ благородное сословіе, тімъ больше понижалось наше крестьянство, и въ екатерининскія времена представители благороднаго нашего сословія уже прямо переименовывали крестьянство въ рабство, крестьянъ въ рабовъ. Владініе рабами даже открыто признавалось неотъемлемою привилжегіею этого благороднаго сословія. Это высказываль прямо извістный намъ Щербатовъ и взгляды его, какъ мы знаемъ, отразились на Карамзині. Но эта привиллегія сділалась очень спорною и трудно было уловить, гді ея конецъ.

Петровская выслуга по личнымъ достоинствамъ, несмотря на сословное происхожденіе, петровская табель о рангахъ выводили въблагородное сословіе и военнымъ и гражданскимъ путемъ людей низшихъ сословій, даже крестьянъ и бывшихъ холоповъ. Всё они вмѣстё съ тѣмъ получали право на владѣніе крестьянами. Далѣе, петровскія заботы о развитіи заводовъ заставили создать заводскихъ крестьянъ, которые такимъ образомъ часто оказывались крѣпостными торговыхъ людей. Наконецъ, малороссійскіе козаки вынесли изъ борьбы съ Польшей страсть тоже владѣть крестьянами.

Все это было совершенно логично и, какъ видимъ, стоитъ въ неразрывной связи съ явленіями новой, петровской Россіи. Но это доводило русское крвпостное состояніе до чудовищныхъ крайностей. Крайность эту обнаружили не мало защитники продажи крестьянъ врозь. Но во всей наготь раскрыли ее представители купцовъ въ екатерининской коммиссіи. Они прямо заявляли, что для ніжоторыхъ должностей имъ лучше имъть невольнаго человъка, чимъ вольнаго. Невольный русскій челов'якь объявлялся болье дорогимь, чымь вольный. Соловьевъ сближаеть это возэрвніе купцовъ съ твиъ постановленіемъ Русской Правды, по которому свободный человѣкъ, идущій въ ключники къ кому либо, дълался рабомъ. Но у Соловьева же есть фактъ, заставляющій ділать сближеніе совсімь иное. Капитанъ корабля купеческаго просиль сделать матросовь его крепостными, потому что иначе онъ не можетъ добыть матросовъ. Не старое русское варварство, а тягости западно-европейскихъ у насъ порядковъ подрывали смыслъ свободы низшихъ людей и заставляли сосредоточивать ее въ меньшемъ и меньшемъ числъ людей. Послъ этого намъ станетъ понятно, почему въ екатерининской коммиссіи возникъ вопросъ о сословномъ ограничении права владеть крестьянами и о лишения этого права не только купцовъ, но и выслужившихся дворянъ изъ разночищевъ. Это требованіе получало даже видъ гуманности, и такой хорошій человъкъ, какъ Щербатовъ, занялъ странное положеніе, доказывалъ

и достоинства свободнаго человъка и гнусность рабства, но вовсе не для того, чтобы возстановить старую русскую свободу простаго русскаго человъка. «Обратимъ взоры на человъчество, говорилъ Щербатовъ, и устыдимся одной мысли дойти до такой суровости, чтобы равный намъ по природъ сравненъ былъ со скотами и по одиночкъ быль продаваемъ. Мы люди, и подвластные намъ крестьяне суть подобные намъ. Разность случаевъ возвела насъ на степень властителей надъ ними; однако мы не должны забывать, что и они суть равное намъ созданіе. Но съ этимъ неоспоримымъ правиломъ будетъ ли сходствовать такой поступокъ, когда господинъ, единственно для своего прибытка, возьметъ отъ родителей кого либо мужескаго или женскаго пола и, подобно скотинъ, продасть его другому. Отъ одного этого изображенія вся кровь во мий волнуется и я конечно не сомийваюсь, что почтенная коммиссія узаконить запрещеніе продавать людей поодиночкъ безъ вемли. Миъ удивительно, будто наемные люди не столь върны своимъ господамъ, какъ собственные. Это похоже на то, какъ если бы кто сказаль, что охотиве работають поневоль, чвиь по склонности. Вольный человъкъ если мит служить, и особенно долгое время, служить независимо отъ жалованія, по усердію, а въ невольника я и проникнуть не могу, усерденъ онъ ко мий или натъ. И какъ можно сказать, чтобы безъ такихъ невольныхъ людей купцамъ невозможно обойтись, когда видимъ цваую Европу, гдв никто невольныхъ людей не имветь; однако никто не жалуется ни на невозможность обойтись безъ нихъ, ни на недостатокъ усердія» 1).

Изъ этихъ высшихъ возарвній на продажу крестьянъ въ одиночку и на значеніе вольнаго человіка Щербатовъ выводиль то только заключеніе, что купцамъ не слідуеть иміть невольныхъ людей и для этого поміншкамъ не слідуетъ продавать крестьянъ безъ земли, а тімъ боліве продавать ихъ въ одиночку. Но Щербатовъ не шелъ дальше и не отрицалъ права дворянства, особенно знатнаго владіть крестьянами. Эту непослідовательность Щербатовъ устраняль чисто западноевропейскимъ понятіемъ о дворянстві. «Государство тогда становится прочно, говорилъ онъ, когда оно утверждается на знатныхъ и достаточныхъ фамиліяхъ, какъ на твердыхъ и непоколебимыхъ столбахъ, которые не могли бы снести тяжести общирнаго зданія, еслибы были слабы» з)... Опорою для этихъ столбовъ Щербатовъ и считалъ владівніе крівпостными. Но у него была еще и другая комбинація, по которой владівніе крестьянами должно быть сосредоточено только въ

¹) Т. XXVII, стр. 117—118. ²) Тамъ же, стр. 108.

дворянствъ. Дворянинъ по взгляду Щербатова долженъ быть дъйствительно благороднымъ человъкомъ и въ смыслъ нравственномъ, у котораго, слъдовательно, не должно быть дурно крестьянамъ, тогда какълюди другихъ сословій, по своей близости къ народу и въ нравственномъ смыслъ, крайне тяжелы для народа.

Такимъ образомъ, и въ въкъ Екатерины мы видимъ, что русскій интеллигентный человъкъ выдвигалъ себя надъ русскимъ врестьяниномъ не только по своимъ привиллегіямъ, но и по притязаніямъ на нравственное превосходство, и такъ какъ эти воззрѣнія высказывали даже такіе развитые люди, какъ Щербатовъ, то можетъ ли еще быть сомнѣніе въ томъ, что петровское разстояніе между шляхетствомъ и подлымъ народомъ не уменьшилось, а напротивъ еще больше увеличилось 1). Шляхетство теперь старалось даже вытѣснить промежуточные элементы между нимъ и подлымъ народомъ,—выслужившихся разночищевъ и такимъ образомъ вырыть еще больше бездну между собою и крестьянствомъ 2). Неудивительно, что евреи, которые всегда наблюдаютъ и во время узнаютъ, происходитъ ли въ какой либо націи сословная трещина, чтобы залѣзть въ эту трещину, возобновили при Екатеринъ, и не напрасно, свои хлопоты пробраться въ Россію.

Лучшимъ доказательствомъ, что русское общество того времени, и сама Екатерина слишкомъ далеко стояли отъ народа и даже отошли отъ него дальше, чемъ были при Елисаветъ, служитъ разръшение въ то время польскаго вопроса.

Екатерина наслѣдовала отъ Елисаветы богатую подготовку для чисто русскаго, народнаго разрѣшенія польскаго вопроса. Елисавета

<sup>1)</sup> Теоретическое разсуждение о равенствъ всъхъ людей по происхождению п следовательно, о равенстве крестьянина съ помещикомъ, конечно, делаетъ честь Щербатову (подобное митніе Екатерины. Сол. т. XXVII, примач. 74); но оно могло имъть значение только въ средъ лучшихъ русскихъ людей, а никакъ не въ массъ ихъ. Известный писатель-Сумароковъ, возставая въ своихъ замечаніяхъ на наказъ противъ освобожденія крестьянъ, между прочимъ, заявилъ: «нашъ низкій народъ никакихъ благороднихъ чувствій не имфетъ». На это Екатерина заметила: «и иметь не можеть въ нынышнемь его состояни» (Соловьевь, т. XXVII, стр. 39). Еще мивше Сумарокова о малороссійскомъ народі: «Малороссійскій подлый народъ отъ сей воли почти несносенъ» (тамъ же). 3) Впрочемъ, по новъйшимъ изследованіямъ въ деламъ екатерининской коммиссіи открывается одна світлая сторона. Профессоръ Сергівевичъ, какъ мы уже указывали, пришель къ выводу, что депутаты, говорившіе въ пользу улучшенія быта крестьянь, пріобратали большее и большее сочувствіе и при выборъ въ частния коммиссіи получали значительное большинство голосовъ. «Это даетъ поводъ думать, заключаетъ профессоръ Сергъевичъ, что большинство депутатовъ было въ пользу если не освобожденія крестьянъ, то ограниченія помѣщичьей власти». Лекціи, стр. 651.



твердо стояла на исторически пріобратенномъ Россіей права защищать православныхъ польскаго королевства и своею народною политикой привлекла къ себъ весь западно-русскій народъ. Кіевъ пріобрыть значеніе центра, могущественно вліявшаго на всю западную Россію. Въ связи съ нимъ усилились два пункта, ближайшимъ образомъ дъйствовавшихъ на русскій народъ Польши, - Переяславъ, гдъ кіевскій викарный Гервасій быль архіереемь для православных вападной Малороссін, и Могилевъ, гдв Георгій Конисскій быль вождемъ былоруссовъ. Въ той и другой странв народъ быстро воскресалъ къ полной, русской жизни. За годъ до собранія законодательной екатерининской коммиссіи въ южной части польской Малороссіи Гервасій съ необыкновенною торжественностію, устроенною самимъ народомъ, объъзжалъ свою паству въ предвлахъ Польши, точно не существовало польскаго государства, а была это та же Россія, какъ и восточная; а едва законадательная коммиссія разговорилась о крестьянстві, какт малорусское крестьянство, при содъйствіи запорожских козаковь. стало разрушать все польское и жидовское и это разрушение разливалось по всей странь, гнало поляковъ и жидовъ съ западно-русской земли, и темъ удобиве было русскому правительству взять въ свои руки народное движение, что оно началось во имя его и что въ то же время все панское и латинское сомкнулось въ союзъ противъ Россіи и православія въ такъ называемой барской конфедераціи.

Правительство Екатерины дъйствительно взяло въ свои руки то и другое движеніе, но усмирило то и другое не для интересовъ Россіи. Страну, очищенную отъ барскихъ конфедератовъ и отъ гайдамаковъ, усмиренныхъ русскими войсками и даже передаваемыхъ на муки панамъ, оно оставило подъ властію Польши, а воспользовалось всъмъ этимъ лишь косвеннымъ образомъ,—присоединило къ себъ часть Бълоруссіи, дозволивъ Пруссіи и Австріи взять даромъ богатыя провинціи Польши съ запада и юго-запада.

Случилось это странное явленіе потому, что политика сразу затуманила тогда русскія глаза. Россія взялась защищать не прямо православныхъ Польши, а вообще такъ называемыхъ диссидентовъ, т. е. православныхъ и протестантовъ вмѣстѣ. Это уже предрѣшало союзъ съ протестантской Пруссіей, за которою ввязалась и Австрія. Но такое расширеніе русско-польскаго вопроса пошло еще дальше и по другой причинѣ. По той-же страсти къ политикѣ Екатерина вмѣшивалась въ чисто польскія дѣла и, воображая, что имѣетъ прочную партію въ Польшѣ, подкапывала всю Польшу въ пользу нѣмцевъ. Вмѣсто того, чтобы брать отъ Польши русскія области и защищать чистую Польшу отъ намцевъ, Екатерина дайствовала такъ, что выходило наоборотъ, — намцы успашно добивали Польшу, а мы съ поразительною косностію возвращали свои русскія области. Но даже и, возвращая ихъ, мы портили ихъ положеніе на отдаленныя времена.

По той-же страсти къ политикъ и пристрастію къ интеллигентной средъ Екатерина задумала посредствомъ Бълоруссіи упрочить за собою сочувствіе польской интеллигенціи вообще, и съ этою цълію возстановила въ этой странъ іезуитскій орденъ и ввърила ему воспитаніе юношества. Результатомъ была перча и польскаго и даже русскаго юношества въ Бълоруссіи и покушенія іезуитовъ при Павлъ овладѣть дълами всей Россіи.

Одновременно съ возстановленіемъ і езуитовъ Екатерина обнародовала свою знаменитую теорію религіозной вёротернимости. За это славять ея гуманность до сихъ поръ; но несчастная Бёлоруссія обнаружила поражающую изнанку этой теоріи. Вслёдствіе этой теоріи въ Бёлоруссіи многіе десятки тысячь русскаго народа, съ нетерпініемъ ждавшіе возстановленія русской власти, чтобы бросить насильно навизанную унію и возвратиться въ православіе, должны были оставаться въ уніи, и Георгій Конисскій восемь літь стучаль въ двери русскаго правительственнаго «милосердія, чтобы дозволено было этимъ узникамъ уніп выйти на свободу православной жизни».

Ненародное направленіе Екатерины въ разрішеніи польскаго вопроса было такъ ясно, что даже поляки задумали воспользоваться имъ и поднять противъ русскаго правительства и западно-русскій и даже восточно-русскій народъ, мечтая возобновить пугачевскій бунтъ. Тогда только Екатерина рішилась дійствовать въ чисто русскомъ духів и въ чисто русскихъ интересахъ. Поляки поплатились вторымъ разділомъ, который былъ совершенъ въ гораздо боліве русскомъ, народномъ направленіи. Унія снесена была съ лица земли. Екатерина сознавала, что ділаетъ русское діло и даже особеннымъ образомъ увіковічила этотъ великій моменть въ своей жизни, изобразивъ на медали карту присоединенныхъ областей съ надписью: отторженная возвратихъ, что, впрочемъ, было не вітрно въ томъ смыслів, что не все, отторженное когда либо Польшей, возвращено было Россіи, и даже древнее русское княжество — Галиція — было отдано чужимъ— Австрін.

Но мы уже говоримъ о дѣлахъ, до разсказа о которыхъ не допустила С. М. Соловьева неумолимая смерть. Ни о второмъ раздѣлѣ Полыши, ни о пугачевскомъ бунтѣ нѣтъ разсказа въ исторіи Соловьева. Впрочемъ, о дѣлахъ польскихъ у Соловьева есть, какъ мы уже и упо-

иннали, особое сочинение - Падение Польши. Въ этомъ сочинения пзданномъ. въ разгаръ последней польской смуты, т. е. въ 1863 г., значительно иная постановка дела, чемъ въ Исторіи автора. Здёсь въ числе причинъ, приведшихъ дело Польши къ печальному концу, на первомъ маста и прямо ставится русское, народное движение, совершившееся подъ религіознымъ знаменемъ і). Но затімъ, въ этомъ сочиненін, какъ и въ Исторіи Россіи, Соловьевъ собираеть данныя для доказательства, что мысль о раздёлё Польши принадлежить не Россіп. а Пруссіи, и что даже прежде всякихъ переговоровъ объ этомъ Австрія ділила для себя Польшу. Эта постановка діла вызвана у автора тімпь. что Пруссія и Австрія свалили всю вину за разділы Польши на Россію, и поляки до сихъ поръ больше всего винять насъ въ ихъ погибели. По нашему мивнію, эту вину нужно объяснять иначе. Мысль о раздълв Польши на русскую и польскую части всегда жила въ русскомъ народъ западной Россіи и со временъ Іоанна III высказывалась и въ восточной Россіи, а мысль о раздёлё польской части Польши дъйствительно принадлежитъ нъмцамъ и на Россію можетъ лишь падать славянскій укорь за содійствіе такому разділу Польши 2).

Независимо отъ воззрѣній, часто не выдерживающихъ критики, исторія С. М. Соловьева послѣ Петра имѣетъ особенное значеніе въ своей фактической части. Она написана на основаніи большею частью не только новыхъ, но и весьма мало доступныхъ памятниковъ. Со смертію этого даровитаго историка разработка новой исторіи Россіп пріостановилась уже по одной этой малодоступности ея памятниковъ, не говоря уже о томъ, какъ жаль, что смерть прервала работу такого даровитаго и опытнаго историка. Она въ значительной степени прервала и окончательное выясненіе воззрѣній нашего историка. Уже въ своей исторіи онъ дѣлаетъ, какъ мы видѣли, многократныя отступленія отъ своихъ прежнихъ воззрѣній, особенно въ новой исторіи. Въ своихъ публичныхъ чтеніяхъ и статьяхъ отступленій этихъ онъ дѣлаетъ еще больше. Довольно указать, что въ чтеніяхъ о Петрѣ,

¹) Стр. 6. ²) О паденіи Польши есть еще нѣсколько сочиненій. Таково сочиненіе Н. И. Костомарова—Послѣдніе годы рѣчи посполитой польской (изд. 1870 г.), о которомъ у насъ будетъ рѣчь ниже. Таково сочиненіе г. Уманца—Вырожденіе Польши (изд. 1872 г.), въ которомъ разложеніе Польши раскрывается въ предшествовальних временахъ, собственно въ первое время послѣ смерти Сигизмунда Августа. Таково сочиненіе Д. И. Иловайскаго—Гродненскій сеймъ (изд. 1874 г.), въ которомъ авторъ старается стать на объективную точку зрѣнія и, что еще важнѣе, пользовался новыми источниками. Наконецъ, сюда же нужно отнести сочиненіе Кулиша—Возсоединеніе западной Руси (изд. 1874—7 г.), о которомъ тоже будетъ у на ъ рѣчь ниже.

этотъ геніальный государь сливается авторомъ съ русскимъ народомъ, и въ дёлахъ Петра авторъ видитъ подвигъ самого русскаго народа.

С. М. Соловьевь, какъ и другіе наши русскіе историки, чѣмъ дальше, тѣмъ больше входиль въ область чисто русскихъ возарѣній и очищаль себя отъ иноземныхъ взглядовъ. Одинъ изъ лучшихъ его учениковъ, К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ своей статьй о Соловьевѣ даже признаетъ, что онъ приближался къ славянофиламъ, предубѣжденіемъ противъ которыхъ, можно сказать, проникнута вся Исторія Россіи С. М. Соловьева ¹). Безъ сомнѣнія, это былъ процессъ весьма мучительный для такого устойчиваго писателя; но для насъ, постороннихъ наблюдателей, это—прекрасное свидѣтельство и возвышенности души нашего историка, и обаятельной силы основныхъ началъ нашей русской исторической жизни.

## ГЛАВА ХУІ.

## Последователи воззреній С. М. Соловьева.

Въ теоріи С. М. Соловьева, какъ намъ извёстно, следующіе главивний пункты:

- 1. Родовой быть въ Россіи, постепенно уступающій началу государственности.
- 2. Цивилизація, какъ міровое достояніе, къ усвоенію которой стремилась русская государственность.
- 3. Прпрода русской земли, вліявшая на развитіе и государственности и цивилизаціи.

<sup>&#</sup>x27;) «Замъчательно, говорить К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, что во многомъ расходясь съ славянофилами, онъ (С. М. Соловьевъ) сходился съ ними во взглядъ на православіе и протестантизмъ: его оцѣнка. Лютера въ «Курсъ новой исторіи» могла бы быть нодписана и каждимъ изъ славянофиловъ. Сходится онъ съ ними и въ любви къ Россіи, и въ вѣрѣ въ историческое призваніе русскаго народа, котя и расходился въ оцѣнкѣ реформы Петра; но, цѣня западную науку, онъ зналъ и ея не достатки и, конечно, не менѣе славянофиловъ, понималъ вредъ чистаго матеріализма». Біографіи и характер., стр. 271—2. Курсъ нов. ист. Соловьева, изд. 1869, двѣ части. См. также Собр. соч. Сол. т. І, стр. 276—293, статью—Прогрессъ и религія.



Самое большее число последователей С. М. Соловьева взялись за развите перваго начала, которое, какъ известно, не было самостоятельнымъ у Соловьева, и въ самомъ начале его деятельности разделялось уже некоторыми его сверстниками, такъ что Соловьевъ своими сочиненіями давалъ лишь имъ поводъ высказать свои мивнія.

К. Д. Кавелинъ. Къ числу такихъ именно послѣдователей или, лучше сказать, сотрудниковъ по разработкѣ родового быта принадлежитъ бывшій профессоръ здѣшняго университета К. Д. Кавелинъ. Его взгляды на русскую исторію изложены въ многочисленныхъ статьяхъ, собранныхъ и изданныхъ въ 1859 г. въ четырехъ томахъ, а изъ позднѣйшихъ его статей особеннаго вниманія заслуживаетъ статья, напечатанная въ Вѣстникѣ Европы за 1866 г. (мѣсяцъ іюнь) подъ заглавіемъ: Мысли и замѣтки о русской исторіи, написанная по поводу XIII, XIV и XV томовъ исторіи Соловьева и исторіи Петра Великаго Устрялова.

Въ теоріи родового начала у Соловьева, какъ намъ извъстно, много неточностей. Соловьевъ неясно опредъляетъ родъ и беретъ для объясненія историческихъ явленій собственно родъ князей. Затъмъ, онъ еще слабъе уясняетъ переходъ родового устройства въ государственное.

К. Д. Кавелинъ старается пополнить эти недочеты Соловьева. Онъ показываеть господство родового начала во всемъ русскомъ народъ и съ особеннымъ вниманіемъ следить за темъ, какъ изъ этого начала вырабатывалась русская государственность. «Многіе не безъ основанія думають, говорить К. Д. Кавелинь въ І том'в своихъ сочиненій, въ статьв -- Взглядъ на юридическій быть древней Россіи, -что образъ жизни, привычки, понятія крестьянъ сохранили очень многое отъ древней Руси. Ихъ общественный быть нисколько не похожъ на общественный быть образованныхъ классовъ. Посмотрите же, какъ крестьяне понимають свои отношенія между собою и къ другимъ. Помещика и всякаго начальника они называють отцомъ. себя-его датьми. Въ деревна старшіе латами зовуть младшихъ. ребятами, молодками, младшіе старшихъ-дядьями, дёдами, тетками, бабками, ровные — братьями, сестрами. Словомъ, всв отношенія между неродственниками сознаются подъ формами родства или подъ формами прямо изъ него вытекающаго и необходимо съ нимъ связаннаго, кровнаго, возрастомъ и лътами опредъленнаго, старшинства или меньшинства... Эта терминологія не введена насильственно, а сложилась сама собою въ незапамятныя

времена. Ея источникъ-прежній взглядъ русскаго человіка на свои отношенія къ другимъ. Отсюда мы въ полномъ праві заключить, что когда-то эти термины навърное не были только фразами, но заключали въ себъ полный, опредъленный, живой смыслъ; что когда-то всъ и неродственныя отношенія дійствительно опреділялись у нась по типу родственныхъ, по началамъ кровнаго старшинства или меньшинства. А это неизбежно приводить насъ къ другому заключенію, что въ древнъйшія времена русскіе славяне имъли исключительно родственный, на однихъ кровныхъ началахъ и отношеніяхъ основанный быть; что въ эти времена о другихъ отношеніяхъ они не имъли никакого понятія, и потому, когда они появились, подвели и ихъ подъ тъже родственныя, кровныя отношенія. Выражаясь какъ можно проще, мы скажемъ, что у русскихъ славянъ былъ, следовательно, первоначально одинъ чисто-семейственный, родственный быть, безъ всякой чужой примъси; что русско-славянское племя образовалось въ древнъйшія времена исключительно путемъ нарожденія» 1).

Здісь мы видимъ уже боліве глубокое, жизненное осмысленіе родового начала и въ частности того положенія Соловьева, что у насъ быль кровный родъ. Отсюда даліве самобытность, отдільность русскихъ племенъ, отсутствіе у нихъ завоевательнаго начала, приміси чужихъ элементовъ.

Въ этомъ быть, по Кавелину, «начало личности не существовало», семейный быть не могь воспитать въ своихъ членахъ сознанія своихъ силь о привычки отстаивать себя <sup>2</sup>). Но за то «люди жили сообща, не врознь; не было гибельнаго различія между мо и мъ и твоимъ— источника последующихъ бедствій и пороковъ; все, какъ члены одной семьи, поддерживали, защищали другъ друга, и обида, нанесенная одному, касалась всехъ. Такой быть долженъ быль воспитать въ русскихъ славянахъ семейныя добродетели: кроткіе, тихіе нравы, доверчивость, необыкновенное добродущіе и простосердечіе» <sup>8</sup>).

Родъ кровный послѣ смерти родоначальника вынуждаеть, по словамъ К. Д. Кавелина, создавать старшаго посредствомъ выбора, причемъ болѣе и болѣе обозначаются и выдѣляются семьи, которыя тоже имѣють своихъ старшихъ и, разростаясь, дѣлаются тоже родами. Такимъ образомъ являются многіе родоначальники и оказывается необходимость въ соглашеніи интересовъ отдѣльныхъ семей, выростающихъ въ родъ, — оказывается необходимость въ совыщаніи стар-

¹) Т. I, стр. 311—312. ²) Т. I, стр. 320 ³) Т. I, стр. 322.

шихъ, является уже община съ въчевыми собраніями, и когда для защиты отъ враговъ она огораживается въ своемъ селеніи, то является городъ <sup>1</sup>). Главы семей, чаще и чаще выдвигаясь, разрушаютъ значеніе родового главы, получаютъ силу въча, а главы племени являются лишь для особенныхъ случаевъ, какъ война, или если и для болье постоянныхъ дълъ, какъ судъ, то не у всъхъ племенъ <sup>2</sup>).

Призванные князья впервые вносять государственныя идеи. Съ ними является новое учреждение — дружина, въ которой выражается начало личности. Князья приносять систему управленія, требующую податей, и систему денежныхъ наказаній за преступленія <sup>в</sup>).

Авторъ согласно съ Соловьевымъ признаетъ призванныхъ князей норманнами и даже усиливаетъ теорію норманства. Согласно съ нашими учеными намцами и Полевымъ онъ признаетъ завоевательное начало нашей государственности и зачатки у насъ феодализма. Его вообще поражаетъ въ далахъ нашихъ первыхъ князей что-то чужое, враждебное коренному населенію Россіи 4).

Эту печальную неестественность, эту, какъ выражается К. Д. Кавелинъ 5), «прерванную нить національнаго развитія» авторъ исправляеть и возстановляеть указаніемь на тоть неоспоримый факть, что призванные князья и прибывшіе съ ними норманны скоро исчезии въ русско-славянскомъ элементв и стали двиствовать по начадамъ русской жизни, по начадамъ родового быта, такъ что этотъ быть легче всего изучать въ дълахъ князей. Какъ въ русскихъ племенахъ, такъ и въ средъ размножившихся князей родъ подвергся разложенію, семья стала бороться съ родомъ. Эта борьба, произведшая извъстныя смуты удъльнаго періода, заставила русскія общины подумать о своей защить. Онь сплотились и получили даже нъкоторое политическое значеніе, особенно ясно выступившее въ исторіи Новгорода. Но неопределенность въ устройстве общинъ и въ ихъ отношеніяхъ къ князьямъ не обезпечивала за ними прочнаго существованія. Авторъ не выдёляеть въ этомъ отношеніи даже Новгорода и справедливо смотрить на новгородскую въчевую самобытность лишь какъ на болъе обозначившійся типъ древней русской въчевой жизни.

Между тамъ, въчевымъ общинамъ подготовлялся подрывъ и извить. Семейное начало въ среда князей болье и болье одольвало родовое, князъя усъдаются по областямъ, дълаются вотчиниками и распоряжаются областю, какъ вотчиною. Вмъсть съ тымъ и дружинники изъ

<sup>&#</sup>x27;) Т. I, стр. 324—6. <sup>2</sup>) Томъ I, стр. 326—7. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 329. <sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 328—9. <sup>5</sup>) Тамъ—же, стр. 330.

подвижного, независимаго, высшаго сословія дѣлаются болѣе и болѣе слугами князя, правителями ихъ вотчинъ. Семейное начало вело къ раздробленію княжества на болѣе и болѣе мелкія части, причемъ и дружинники и общины должны были тоже мельчать '). Но такъ какъ въ раздробившемся княжествѣ былъ тоже великій князь, то ему естественно было заботиться о томъ, чтобы удержать за собою и нравственную и матеріальную силу. Старшій сынъ князя, наслѣдникъ престола, во имя государственныхъ интересовъ, становится въ положеніе господина, государя по отношенію не только къ дядьямъ и племянникамъ, но и къ роднымъ младшимъ братьямъ. Этотъ порядокъ выработался въ Москвѣ и въ этомъ — великая заслуга московскихъ единодержцевъ и большое значеніе татарскаго ига.

«Ярославова система, говорить К. Д. Кавелинъ, покоилась на родовомъ началъ и раздробила Россію на княжества; семья послъ Андрея Боголюбскаго обратила княжества въ вотчины, дълившіяся до безконечности. Въ московской системъ территоріальное начало получило решительный перевесь надъ личнымъ (въ смысле семейной личности). Кровные интересы уступають место подитическимы; державаея нераздъльность и сила поставлены выше семьи» 2). «Московскіе князья, говорить въ другомъ мъсть К. Д. Кавелинъ, прежде всего неограниченные, наследственные господа надъ своими вотчинами; прежде всего они заботятся о томъ, чтобы умножить число своихъ имвній. Лучшинь средствомь для этого было велико-княжеское достоинство и они стараются удержать его за собою. Единственнымъ средствомъ для удержанія велико-княжескаго достоинства была милость, благоволеніе хановъ-и они ничего не щадять, чтобы имъ правиться. Какъ великіе князья, они главные, первые между русскими князьями; но они знають, что само по себь это первенство - звукъ, неимъющій смысла; что только дъйствительная сила можеть дать ему

¹) «Общинное начало, вызванное на время въ политической дъятельности, опять сходить со сцены. Въча постепенно теряють государственный характерь. Утверждается постоянная, близкая власть князей, владъвшихъ удълами наслъдственно какъ вотчинами. Самое управленіе областей получаеть иное значеніе. Изънеопредъленнаго, какимъ было сначала, когда князь сажаль въ область своихъ сыновей, оно болье и болье становится домашнимъ, вотчинымъ. Князю нужно удержать въслужбь своихъ слугь; прежде они жили вмъсть съ нимъ войной и добычей; теперь имъ нужно содержаніе, и князь отдаеть имъ въ кормленіе области. Слуги кормленщика управляють ими и получають съ нихъ доходъ. При отсутствіи правильной государственной администраціи, эта система управленія падаеть страшнымъ разореніемъ на области; произволь и кормстолюбіе правителей, ничьмъ необузданные, возрастають до безмърности» (т. І, 345). ³) Т. І, стр. 358.

вначеніе, которое оно давно утратило. Ограждаемые покровительствомъ хановъ, авторитетомъ ихъ власти, и опиралсь на свою собственную силу, московскіе великіе князья угнетають князей, правдой нии неправдой отнимають у нихъ владенія, вмешиваются въ нхъ распри, становится ихъ судьями и собирають въ ихъ владеніяхъ ордынскій выходъ» 1)... «Но въ самомъ московскомъ великомъ княженіи скрывались еще зачатки разрушенія, наслідіе предыдущаго политическаго быта. Какъ вотчина, оно делилось на части между детьми великихъ князей. Старшій великій князь не былъ сильне прочихъ, получая равный съ нимъ удълъ... Кровное начало очевидно еще мъшало государству. Оставалось сдёлать одинъ шагъ — пожертвовать семьей государству; этоть шагь и быль сделань, но не вдругь. Чтобы отвратить возможное соперничество, великіе князья стали давать старшему сыну большую часть, а прочимъ меньшія. Кровные интересы начали мало по малу уступать мёсто желанію сохранить и упрочить силу великаго князя. Въ этомъ уже заключалась явная мысль о государствв» 2).

Но личность князя и идея государства сначала едва видны подъ старыми, установившимися формами... «Типъ вотчиннаго владельца, полнаго господина надъ своими имфніями лежить въ основаніи власти московского государя» 3). «Но этоть типь постепенно замъняется государственнымъ. Князья принимаютъ титулъ царя, ввичаются на царство по византійскому образцу. Политика, войны, пріобрітеніе земель, трактаты получають разумное значеніе; является понятіе о подданствв, о службв; улучшается управленіе, составляется законодательство» 1). На этомъ пути авторъ особенно выдъляеть Іоанна IV, который будто бы выше всего ставиль государственные интересы. Авторъ даже считаетъ Іоанна великимъ государемъ и ставитъ рядомъ съ Петромъ Великимъ 5). Чтобы доказать это сходство, авторъ живыми красками изображаеть безпорядочный, сборный характеръ окружавшихъ Іоанна IV бояръ и служилыхъ, неспособныхъ составить сословіе и разбитыхъ на отдільныя, родовыя группы, связанныя лишь мъстничествомъ, затруднявшимъ государственныя дъла, и угнетавшія народъ. Іоаннъ представляется борцомъ за народъ, призывавшимъ къ жизни русскія общины; но и общины будто-бы лишены были жизни. «За какія реформы ни принимался Іоаннъ, все оне ему не удались, говоритъ К. Д. Кавелинъ, потому что въ самомъ обществъ не было

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ-же, стр. 351. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 352, <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 353—4. <sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 354. <sup>5</sup>) Тамъ-же, стр. 355—6.



еще элементовъ для лучшаго порядка вещей» 1). Это уже край гнбели государства. Какъ же оно удержалось? Мысль о реформахъ, говоритъ авторъ, не умирала 2) и стала развиваться, котя и медленю, послъ смутнаго времени.

Точнве и уже не такъ безотрадно авторъ опредвляетъ сущность древней нашей, до-петровской Россіи, насколько ниже. Показавъ, какъ постепенно въ XVII въкъ разбивались узы рода и высвобождалась личность а), онъ заключаетъ: «Начало личности узаконилось въ нашей жизни. Теперь пришла его очередь действовать и развиваться. Но какъ? Лицо было приготовлено древней русской исторіей, но только какъ форма, лишенная содержанія. Последняго не могла дать древняя русская жизнь, которой все назначеніе, конечная задача только въ томъ и состояла, чтобъ выработать начало личности, высвободить ее изъ подъ ига природы и кровнаго быта. Сделавшись независимой не чревъ себя, а какъ бы извив, вследствии исторической неизбежности, личность сначала еще не совнавала значенія, которое она получила и потому оставалась бездвятельною, въ ладу съ окружающею и ей несоотвътственною средою. Но это не могло долго продолжаться. Неоживленная личность должна была пробудиться къ действованів, почувствовать свои силы и себя поставить безусловнымъ мериломъ всего. Впрочемъ, вдругъ она не могла сдёлаться самостоятельною, начать действовать во имя самой себя. Она была совершенно неразвита, не имъла никакого содержанія, и такъ какъ оно (т. е. содержаніе) должно было быть принято извив, то лицо должно было начать мыслить и действовать подъ чужимъ вліяніемъ» ').

И такъ, древняя русская жизнь и по Кавелину, какъ по Соловьеву, или ничто въ смыслѣ культурномъ, или нѣчто отрицательное, что подлежало разрушенію, уничтоженію, чтобы уступить мѣсто чемуто чужому. Желая какъ-бы очистить и облагородить путь этому чужому, К. Д. Кавелинъ въ концѣ своей статьи, между прочимъ, выражается: «И такъ, внутренняя исторія Россіи—не безобразная груда безсмысленныхъ, инчѣмъ не связанныхъ фактовъ. Она, напротивъ, стройное, органическое, разумное развитіе нашей жизни, всегда единой, какъ всякая жизнь, всегда самостоятельной, даже во время и послѣ реформы. Исчерпавши всѣ свои исключительно національные элементы, мы вышли въ жизнь общечеловѣческую, оставаясь тѣмъ-

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 363. 2) Т. І, стр. 363. 3) Дума ослабляется и дьяви прямо исполняють волю государя; містичество уничтожается; въ гражданскомъ быту вридическія формы ставятся выше обычая (стр. 365—6). 4) Т. І, стр. 368.

же, чёмъ были и прежде—русскими славянами. У насъ не было начала личности; древняя русская жизнь его создала. Съ XVIII въка оно стало действовать и развиваться» 1). Разумется для этого развитія содержаніе мы получили у западной Европы, но (будто бы) не исключительно національные элементы, (будто бы) у ней (западной Европы) и у насъ речь шла о человеке 2).

Т. е. у К. Д. Кавелина, какъ и у Соловьева, мы видимъ прекрасное стремленіе показать, какъ Россія завоевала общечеловіческую цивилизацію; но на діль этого не было ни въ дійствительности, ни даже въ ръчахъ этихъ ученыхъ, когда они брались за самые факты. Самъ К. Д. Кавелинъ въ упомянутой уже статъй Въстника Европы счелъ необходимымъ начертить на русской tabula rasa чертежи чужихъ культуръ. Сперва у насъ было и, по автору, слишкомъ долго, византійское вліяніе; потомъ съ Іоанна III стало сказываться у насъ литовско-польское вліяніе; далее стало усиливаться вліяніе западно-европейское-то немецкое, то французское. Это странное господство у насъ иноземныхъ вліяній авторъ объясняеть тімь прежде всего, что мы русскіе сильны «инстинктами, неясными стремленіями, непосредственнымъ чутьемъ, и слабы разумініемъ» в). «...Наша умственная апатія и безсиліе также стары, какъ мы сами... въ области мысли и пониманія мы испоконъ въка были покорными слугами другихъ, и наша жизнь шла своей дорогой, а голова CBOe# \*).

Это то-же соловьевское положеніе, что наше народное начало всегда отличалось косностію, несостоятельностію, которымъ естественнымъ прерываться необдуманнымъ, безразборчивымъ порывомъ къ чужому, иноземному. Для дальнъйшаго уясненія этой косности, К. Д. Кавелинъ тоже прибъгаетъ къ соловьевскому положенію, что наша историческая жизнь устремилась на востокъ; но онъ развиваетъ это положеніе весьма своеобразно, и, еще болье чъмъ Соловьевъ, въ упоръ славянофильскимъ положеніямъ.

К. Д. Кавелинъ останавливаетъ вниманіе на томъ, что русская государственность выросла собственно въ великорусскомъ племени; между тъмъ это племя становится замътнымъ только въ XI, XII въвахъ, слъдовательно, заключаетъ авторъ, наша культура начинается собственно съ этого времени, т. е. спустя два въка позже, чъмъ мы привывли думать, и весьма важно присмотръться, какова была куль-

¹) Тамъ-же. стр. 377-8. ²) Тамъ-же, стр. 378. ³) Въст. Евр., стр. 330-1. ³) Тамъ же.

тура у этого новаго русскаго племени. Разсмотравъ религіозныя понятія колонистовь изъ старыхъ мість Россіи въ новыя — сіверовосточныя, образовавшихъ черезъ смёшеніе съ финнами племя великорусское, авторъ приходить къ заключенію, что и языческія ихъ понятія, отъ которыхъ они еще не отстали, лишены были высшаго развитія, и христіанскія, въ которыхъ они еще не утвердились во время переселенія, тоже были плохи. «Отсутствію культуры въ міросозерцаніи древнайшихъ великоруссовъ отвачало отсутствіе ся и въ ихъ соціальномъ быту» 1), говорить авторъ. «Въ вападной Россіи. продолжаеть онь дальше, уже въ отдаленную эпоху заметно большое движеніе; есть городскія общины, есть кое-какія зачатки феодальныхъ отношеній, есть намеки на аристократическіе элементы. Очень рано появляется ділежь наслідства. Такимь образомь, въ запалнорусскомь населеніи общественный быть и отношенія представляють въ началь исторіи нікоторое разнообразіе и сложность... Совсімъ другое находимъ въ Великороссіи. Съ техъ поръ, что вдесь образовалась особая вътвь русскаго племени, ни котораго изъ названныхъ выше общественных элементовъ мы въ ней не встрвчаемъ. Въ основъ всвхъ частныхъ и общественныхъ отношеній лежить одинь прототинь, изъ котораго все выводится-именно дворъ или домъ, съ домоначальникомъ во главъ, съ подчиненными его полной власти чадами и домочадцами. Это, если можно такъ выразиться, древивния, первобытная и простышая ячейка осыдляго общежитія. Этоть начальный общественный типъ играетъ большую или меньшую роль во всёхъ мало развитыхъ обществахъ; но нигдъ онъ не получилъ такого преобладающаго значенія, нигді не удержался въ такой степени на первомъ плант во встать соціальныхъ, частныхъ и публичныхъ отношеніяхъ, какъ у великоруссовъ» 2)... «Не принеся съ собою изъ родины никакой культуры и не найдя ся на новой почев, переселенецъ, посреди тажкихъ условій, въ которыя быль поставлень въ негостепріниномъ климать и въ дикой странь, долгое время осужденъ быль оставаться при грубыхъ уиственныхъ и соціальныхъ зачаткахъ первобытнаго человъва. Трудная упорная борьба съ природой мачихой, поглощая всв силы, не оставляла ему досуга для высшихъ помысловъ, развила рядомъ съ суевърнымъ фатализмомъ, признакомъ гнетущей вившней обстановки, какой-то грубый реализмъ и надолго помешала образоваться въ немъ той идеальной сдержкв, которая даеть человыку точку опоры противъ окружающаго» 3)... Еще ниже Кавелинъ

¹) Тамъ же, стр. 348. ²) Тамъ же, стр. 349—350. ³) Тамъ же, стр. 351.

отзывается еще різче. «Грубійшій, первобытный реализмъ слагающагося народа, при полномъ отсутствіи благопріятствующихъ культурныхъ условій, постепенно сталъ выдвигаться изъ-подъ временнаго наплыва западнорусской жизни» 1).

Московская государственность, основанная этимъ, по автору, некультурнымъ великорусскимъ племенемъ, была тоже несостоятельна. была «чисто азіатской монархіей въ полномъ смысле слова, осужденной на покореніе другимъ народомъ или на внутреннее распаденіе <sup>2</sup>). Но къ концу XVII въка замъчается въ московскомъ царствъ броженіе, какого прежде небывало... Появляется хаосъ въ головахъ и действительности. Никто не знастъ, какъ приняться за исправление непорядковъ, которыя все усиливаются и вырождаются въ бунты, грозящіе опасностію даже цілости и единству государственной власти. И вотъ, посреди этой неурядицы, является Петръ, съ необывновенной энергіей и жестокостію подавляеть смуты, преобразуеть вившнимь образомъ всё формы быта и придаеть стране наружный видъ европейской монархіи того времени \*). Такимъ образомъ, понятна необходимость чужого и усвоенія его сверху внизъ. Кавелинъ и объясняеть естественность даже неумфреннаго усвоенія чужого малою группою образованныхъ людей, сознавшихъ несостоятельность своего. Въ обществъ неразвитомъ, безъ культуры, съ одними природными наклонностями и инстинктами и внішней дисциплиной, чужой идеаль будеть представляться со стороны вившнихъ его формъ и обстановки, да и вводиться онъ будеть вившнимъ образомъ. Чёмъ меньше развитія и культуры въ народъ, темъ онъ поливе, безотчетиве подчинится вліянію чужого идеала, приметь его за образецъ себ'я во всемъ 4). Этимъ отводится у Кавелина ответственность отъ Петра и его преемниковъ за неумъренное усвоение чужого. Государственность, по мненію К. Д. Кавелина, обладала въ этомъ отношеніи сдержанностію, блюда народные интересы, тогда какъ русское общество не знало никакой мёры 5). При этомъ Кавелинъ дёлаетъ оригинальное сопоставленіе. «Какъ въ старину русскій человѣкъ, отрѣшившійся отъ своего быта, бъжаль вонь изъ него, на просторъ, такъ и образованная наша среда, выділившаяся изъ народа, отрицаетъ установившійся народный быть; но уже не во имя какой либо безграничной свободы и разгула, а во имя идеала другого, высшаго, лучшаго быта... Русская голова и русская душа приняли чужіе идеалы, во

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 357. <sup>2</sup>) Стр. 379—80. <sup>3</sup>) Стр. 380. <sup>4</sup>) Стр. 387. <sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 331.



имя которыхъ передълывается нашъ внутренній строй, и потому было множество различныхъ идеаловъ, смотря по времени, по обстоятельствамъ, обстановкъ и тысячи случайныхъ условій... Отсюда разладъ во всемъ» 1). Наконецъ, авторъ утѣщаетъ, что теперь разладъ уже сглаживается, что русская мысль стремится стать въ согласіе съ русскою дъйствительностію 2). Въ этомъ смыслъ авторъ даже опредъляетъ задачу нашего будущаго. «Уравновъсить умственныя и нравственныя силы, говорить онъ, съ дъйствительностію, соединить въ одно гармоническое цълое мысль и жизнь можетъ отнынъ одно только глубокое изученіе самихъ себя въ настоящемъ и прошедшемъ» 3).

Мы видимъ, что вся теорія К. Д. Кавелина есть развитіе теорів Соловьева, но развитие опытнаго ученаго, который внесъ не мало и своего. Таковы: уясненія родового быта и связи петровскихъ преобразованій съ делами старой Россіи, т. е. восполненіе явныхъ недостатковъ системы Соловьева. Кром'в того поставленъ новый вопросъ объ историческомъ значеніи великорусскаго племени и вліяніи коренныхъ началь его быта на государственное устройство Россіи. Этоть вопросъ разъясняяся и впоследствіи. Такъ, онъ раскрывается въ сочиненіи Корсакова-Меря и Ростовское княжество, изд. въ 1872 г., гдв показывается первъйшій процессь см'яшенія русскихь сь финнами; раскрывается онъ также въ сочинении Борзаковскаго-Исторія тверскаго княжества, изд. 1876 г., въ которой показываются колонизаціонныя дороги съ запада и юга въ тверскую область; но съ самой важной стороны раскрывается онъ, какъ увидимъ, въ соч. г. Ключевскаго-Боярская дума. У Кавелина выдвинуть туть же еще одинъ вопросъ, подвергшійся потомъ особому разслідованію, именно, вопросъ о вотчинномъ правъ въ государственномъ устройствъ Россіи, правъ, которое, какъ мы видели, выведено авторомъ, между прочимъ, и изъ русской общины, какою она была при разложеніи родового быта и господствъ семейнаго начала и какою она явилась, какъ застывшая форма жизни, въ великорусскомъ племени. Поэтому русскій родовой быть, русская община и русская вотчинность теснейшимъ образомъ связаны между собою.

- Б. В. Чичеринъ. Разъяснениемъ этого именно предмета занялся другой профессоръ-юристъ—Б. В. Чичеринъ, написавший сочинение—Областныя учреждения России, изданное въ 1856 г.
- Г. Чичеринъ поборникъ родового быта подобно Соловьеву и Кавелину, останавливается собственно на техъ временахъ и явленіяхъ,

¹) Тамъ же, стр. 381-2. ²) Тамъ же, стр. 383. ³) Тамъ же, стр. 404.

когда родовыя начала разрушались, когда выступала личность съ ея вотчинностію и произволомъ. Нам'встники и волостели съ ихъ челядью дъйствовали, по автору, на началахъ частнаго права, т. е., дани составляли для нихъ главное. Даже судъ былъ деломъ частнымъ и предметомъ наживы. Нъсколько сдержанный, болье государственный характеръ наместники и волостели стали получать въ XV веке, когда вырабатывалось служилое сословіе. Имъ даются уже наказы и опредъляются ихъ доходы. Нъкоторою также сдержкою для нихъ было и то, что они тогда не располагали военною силою. Только нѣкоторые изъ нихъ по окраинамъ были воеводами и имъли войско. посль смутнаго времени всь намъстники замънены воеводами съ военною силою, что вызывалось продолжавшимся броженіемъ въ государствъ и особенно кръпостнымъ состояніемъ. Учрежденіе воеводъ было, по автору, шагомъ впередъ. Кормленіе у нихъ, какъ оно было прежде, отнято и заменено жалованіемь, но оть этого не много было пользы. Обязанности воеводъ, какъ и дела приказовъ, по Чичерину, не имели ничего определеннаго. Имъ все поручалось, къ нимъ за всемъ обращались, но они не обязаны были постоянною отчетностію и многое дълалось помимо ихъ, даже подлъ нихъ являлись лица, прямо присланные изъ Москвы, -- дьяки, то независимые, то мало зависимые отъ нихъ. Точно также не было, по автору, ничего опредъленнаго и въ выборных отъ вемли лицахъ. Обозначались выборные для казенныхъ дъль, какъ целовальники у таможенныхъ, соляныхъ, кабацкихъ дель, но съ ними смъшивались приказные. Точно также дъла судныя, въдавшіяся губными старостами, бывшими вездів при Іоаннів IV, передавались неръдко воеводамъ, да и самые губные старосты разсматривались какъ приказные. Наконецъ, еще болве, повидимому, выдвлившіеся земскіе выборные, т. е. лица вёдавшія распредёленіемъ земли и раскладкой и сборомъ повинностей, приставлялись и къ государевымъ деламъ и подлежали вившательству приказныхъ. Злоупотребленія, хищенія сопровождали діла администраторовь на всіхъ путяхъ 1).

Вообще г. Чичеринъ видитъ величайшую путаницу и негодность областныхъ учрежденій въ до-петровской Руси. «Земли московскаго государства, говорить онъ, разділялись на уйзды, центромъ которыхъ обыкновенно были города. Величина уйздовъ была чрезвычайно разнообразна: новгородскій уйздъ обнималь большую часть земель, присоединенныхъ къ московскому государству... двинскій уйздъ заключаль

<sup>1)</sup> Всв эти общія положенія сведены въ обширномъ введеніи автора, стр. 1—57.

въ себъ всю прежнюю двинскую область, а другіе увады были напротивъ небольшими округами, приписанными къ незначительнымъ городамъ... Это раздъленіе не было сдълано съ государственною цълію, въ видахъ государственнаго управленія, но было остаткомъ средневъковыхъ учрежденій... Общихъ государственныхъ видовъ не было, потому что въ средніе въка вовсе не было государственныхъ понятій»... Увзды раздълянись на станы и волости. Въ составъ волости входили разнаго рода владънія княжескія, частныя, монастырскія, и это, по автору, разрушало первоначальное волостное дъленіе, а писцы потомъ еще болье запутывали дъло, приписывая произвольно земли къ станамъ и волостямъ... Не было общей административной системы, общаго законодательства относительно управленія; все ограничивалось частными правилами, которыя предписывались отдъльнымъ лицамъ 1).

Историческій прогрессь по внутреннему управленію авторь видить въ систематизаціи должностей и соединенныхъ съ ними обязанностей. При этомъ выходить у него нерёдко поразительная странность. Такъ, по автору, нужно усматривать прогрессь въ томъ, что губные старосты послё самозванческихъ смутъ будто бы вездё были на нёкоторое время замёнены воеводами, или что земскіе старосты перестали участвовать въ судныхъ дёлахъ при воеводахъ.

Съ этимъ последнимъ воображаемымъ прогрессомъ у автора связанъ другой, еще более поразительный. Авторъ полагаетъ, что русскія общины вызваны къ жизни самымъ правительствомъ въ XVI в., когда это было нужно ему, а когда правительство окрепло, то и общины потеряли свое значеніе. Мало и этого. Опирансь на тотъ фактъ, что до закрепощенія народъ переходиль съ места на место, авторъ не допускаеть, чтобы въ те времена русскія общины составияли что либо прочное. Русскую общину, какъ она сохранилась до новейшаго времени—съ передёломъ земли и круговой порукой, авторъ выводить изъ вотчиннаго права до-петровской крепостной Руси и изъ подушной подати XVIII в. 2). Въ томъ же 1856 году, но до изданія своей книги, авторъ поместиль въ Русскомъ Вестнике— Очеркъ историч. развитія сельской общины, въ которомъ раскрыль эти мысли, а также и основныя положенія всего своего сочиненія.

Всв эти разсужденія о вотчинномъ правъ, о путаниць и хищеніяхъ администраціи и безсиліи русской общины въ до-петровской Россіи, особенно въ XVII в., существеннымъ образомъ затрогивали

<sup>1)</sup> Обл. учр. стр. 58—65; Русск. Бесёда за 1856, III, стр. 82—9; Кав. т. III, стр. 407. 3) Обл. учр. стр. 30—33, 48—9, 521—522.

славянофильскія положенія и притомъ въ такое время, когда славянофильство имёло большую силу. Вызовъ былъ слишкомъ прямъ и тёмъ боле настойчивъ, что около того времени нёмецкій ученый баронъ Гакстгаузенъ издалъ свое путешествіе по Россіи (переводъ изд. въ 1857 г.), въ которомъ обратилъ вниманіе на русскую общину, какъ на оригинальное, самобытное славянское учрежденіе '). Все это вызвало настоящую бурю въ нашихъ ученыхъ. Последовалъ целый рядъ статей и прежде всего со стороны славянофиловъ. Однимъ изъ самыхъ сильныхъ ответовъ Чичерину нужно признать статью И. Д. Възляева, помещенную въ 1 книжке Русской Беседы за 1856. Ответъ этотъ написанъ собственно противъ статьи Чичерина—О сельской общинъ, напеч. въ Русск. Вестн. за 1856 г., но въ немъ разбирались и вообще положенія сочиненія Чичерина—Областныя учрежденія.

Баляевъ выступиль противъ Чичерина съ громаднымъ запасомъ не только летописныхъ, но и архивныхъ данныхъ и шагъ за шагомъ сталь ниспровергать его положенія. Онь доказаль неопровержимо, что дружинникамъ не раздавали земель до XI века, что вотчины не были вовсе похожи на денныя имвнія, что самое вотчинное право есть фикція западниковъ, что передвиженіе населенія не уничтожало общины и, особенно важныя данныя, что общины сохраняли силу и при намъстникахъ и при воеводахъ и знали передълъ еще до закръпощенія, въ подтвержденіе чего Бъляевъ привель одну грамоту начала XVI въка; что такъ называемое кориление намъстниковъ и поборы воеводъ и ихъ служебныхъ лицъ не составляли чего либо всегда произвольнаго, а опредълялись и охранялись обычаемъ, и злоупотребленія вызывали жалобы, которымъ не было бы міста, если бы все предоставлено было на произволъ, какъ частное дёло 3). Бъляевъ приводить выписки изъ окладныхъ книгъ, въ которыхъ показаны кромъ государственных даней и кормъ намъстнику 3).

Въ той же Русской Бесёдё за тоть же 1856 г. въ кн. III и IV напечатана статья профессора Крылова, въ которой тоже съ большимъ знаніемъ архивныхъ дёлъ ') и еще съ большею рёшительностію ниспровергаются положенія Чичерина. «Невёрное произвольное основаніе, говоритъ Крыловъ, взятое авторомъ, волей неволей

<sup>4)</sup> Гакстгаузенъ (Вестфальскій баронъ) вадиль по Россіи въ 1842 и 3 г. Сочиненіе свое овъ издаль въ 1847 г. подъ заглавіемъ Studien über die innern Zustände, das Uolksleben und insbesondere die ländlichen Einrichtungen Russlands.

2) Стр. 125—6. 3) Стр. 127—8. 4) Крыловъ привель, между прочимъ, новую грамоту изъ временъ Михаила Өеодоровича, доказывающую тоже передёль земли въ крестьянской общинъ (Русск. Бесъд. IV, 103).



повело его и къ невърнымъ заключеніямъ; онъ на всё учрежденія старой Руси смотрълъ съ точки врънія собственной теоріи и отъ того всь они представлялись въ искаженномъ видѣ; онъ искалъ въ нихъ того, чего въ нихъ нѣтъ, и не видѣлъ того, что въ нихъ заключается. Много труда положилъ авторъ въ своемъ изслѣдованіи и за трудолюбіе нельзя не поблагодарить его; но къ сожалѣнію трудъ сей, преисполненный отрицанія, не только безполезенъ, но вреденъ нашей исторіи; подобные труды только останавливаютъ ходъ историческаго изученія. Не такихъ трудовъ ждетъ русская исторія отъ своихъ изслѣдователей. Лучшій образецъ нашъ въ историческомъ изученіи—безсмертный Карамзинъ: по его стопамъ мы должны идти, а не придумывать путей стропотныхъ и косныхъ, ведущихъ къ заблужденіямъ» 1).

Опасеніе Крылова за успъхъ изученія русской исторіи было напрасно. Изученіе напротивъ еще сильніе вызывалось. Сторону Чичерина ваяли юристы Кавелинъ и Калачевъ. Последній даваль объ его сочинении отзывъ академии наукъ для премии, которая и была получена. За Чичерина вступился и Соловьевъ, напавшій на перваго возражателя—Бъляева, но и Капелинъ и Калачевъ и даже Соловьевъ должны были признать, что у Чичерина многое неверно, особенно невърно, что русская община - новое учреждение. Между тъмъ, Бъляевъ вновь выступиль и отвътиль и Соловьеву, но вромъ Бълнева достоинство русской общины поддержано новымъ, необыкновенно сильнымъ защитникомъ ея — известнымъ Юріемъ Самаринымъ, который въ следующемъ 1857 г. напечаталъ объ этомъ статью въ 1 № Русской Бесёды. Въ этой небольшой статью Самаринъ подошель къ сочиненію Чичерина съ самыхъ опасныхъ сторонъ, даже не трогая фактической его аргументаціи. Онъ показываеть, что кромв юридическихъ памятниковъ есть не мало другихъ источниковъ, необходимыхъ для уразумёнія народной жизни, но упущенныхъ изъ виду авторомъ, каковы не только латописи и церковныя поученія, освьщающія народныя понятія, но особенно необходимые памятники,-народные обычаи. Затымъ, онъ еще болье унсияетъ односторонность юридическихъ памятниковъ, такъ какъ они только по частямъ, случайно очерчивають вившиюю сторону народной жизни. Наконецъ, онъ ударяеть въ самую сердцевину возарвній Чичерина-его западничество. «Въ концъ своей книги о русской администраціи, г. Чичеринъ сводить итогь своихъ розысканій, говорить Самаринъ, и передъ чи-

¹) № 4, стр. 114.

тателемъ является длинный перечень всего неоказавшагося въ наличности. Отсутствіе союзнаго духа, отсутствіе систематическаго законодательства, отсутствіе общихъ разрядовъ и категорій, отсутствіе юридическихъ началъ и юридическаго сознанія въ народѣ, отсутствіе общихъ соображеній, отсутствіе теоретическаго образованія и еще нѣсколько другихъ отсутствій удалось отмѣтить г. Чичерину на перекличкѣ учрежденій до-петровской Руси. Такъ что же наконецъ въ ней присутствовало? Вѣдь жизнь народа не можетъ наполняться тѣмъ, чего въ ней нѣтъ или чего мы въ ней не нашли. Должны же мы допустить въ ней и положительное содержаніе, да и самое множество дѣйствительно или мнимо отсутствующихъ въ ней началъ можетъ быть понятно только какъ признакъ рѣшительнаго преобладанія какихъ либо другихъ творческихъ силъ. Къ сожалѣнію, ихъ то мы и не видимъ ¹).

Самаринъ объясняеть, почему именно мы не видимъ этихъ другихъ творческихъ силъ Россіи? Потому что мы, оторвавшись отъ родной жизни и усвоивши чужія начала жизни, подходимъ къ нашему прошедшему съ готовою чужою ифркою и, не находя въ ней соотвётствующаго этой мёркв, относимся къ своему прошедшему отрицательно. Любопытное мийніе высказываеть Самаринь и о наукв русской исторін. «Историческая наука, говорить онъ, зачалась въ Россіи всявдъ за переворотомъ (т. е. петровскимъ), перервавшимъ у насъ живую нить исторического преданія. Оттого наука явилась не какъ плодъ созръвшаго народнаго самосознанія, а какъ попытка со стороны цивилизованнаго общества, оторвавшагося отъ народной почвы, возстановить въ себъ утраченное самосознаніе» 2). Въ этой же стать в есть и весьма поучительное указаніе на немощь нашей науки, оторванной отъ живаго народнаго самосознанія. «Всв попытки, говоритъ Самаринъ, опредвлить (положительныя свойства родового быта) сбивались постоянно на черты семейнаго или общиннаго быта, и по м'вр'в того, какъ выяснялось представление о нашей старин'в, безплотный призракъ родового быта уходиль все дальше и дальше, такъ что наконецъ теперь онъ уже отодвинутъ въ доисторическую и чуть-чуть не допотопную эпоху» в),

Въ 1856 г. въ журналѣ министерства народнаго просвѣщенія появилась статья извѣстнаго намъ Лешкова, въ которой съ такимъ знаніемъ излагались права и обязанности русскихъ общинъ, что на нее съ гордостію ссылался Бѣляевъ въ своемъ отвѣтѣ Соловьеву.

<sup>&#</sup>x27;) Р. Беседа 1857 г., N 1, стр. 113—114. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 112. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 115.

Въ самомъ концѣ 1856 г. происходилъ въ московскомъ университетѣ диспутъ о томъ же сочинени г. Чичерина, защищавшаго его какъ магистерскую диссертацию. На этомъ диспутѣ три знатока—Крыловъ, Лешковъ и Бѣляевъ громили Чичерина и многочисленная публика принимала живѣйшее участіе въ этомъ событіи. Возраженія Крылова были напечатаны въ Русской Бесѣдѣ за 1857 г. № 4 и 5.

Споръ этотъ имътъ большое вліяніе на дальнъйшее изученіе внутренняго быта Россіи. Естественно сознавалась нужда вновь изучить этотъ бытъ. Результатомъ этого и было извъстное намъ классическое сочиненіе Бъляева—Крестьяне на Руси.

Какъ ни тяжелы были удары, нанесенные теоріи родового быта, но она не кончила своего существованія въ нашей наукъ. Ее искусственно поддерживали ежегодно появлявшіеся томы исторіи Соловьева и вызывали усилія обновить ее, обосновать на болъе прочныхъ устояхъ.

И. Е. Забълинъ. Самымъ талантливымъ новымъ проповъдникомъ родовой теоріи и самымъ страстнымъ послёдователемъ въ этомъ отношеніи Соловьева и Кавелина, вынужденнымъ даже потомъ отступать отъ собственныхъ положеній, былъ И. Е. Забълинъ. Выступилъ И. Е. Забълинъ на это дѣло, повидимому, самымъ неожиданнымъ образомъ. Забълинъ изучалъ бытъ московскихъ царей, царицъ и бояръ, отдался самому кропотливому архивному и археологическому изследованію памятниковъ этого быта и издаль два тома замѣчательнаго объ этомъ труда ¹). Въ І главѣ или собственно во введеніи ко ІІ тому своего сочиненія, изображающему бытъ царицъ, онъ счелъ нужнымъ высказать свой взглядъ на весь ходъ историческаго развитія русской жизни и въ обширномъ трактать изложилъ свою теорію родового быта.

Мы уже показывали, что Кавелинъ старался глубже Соловьева понять родовой быть и болье ясно и убъдительно представить его, какъ начало, проникающее всъ явленія русской жизни. При этомъ русскій родовой дворъ, русская вотчинность и русская личность выступали на видное мъсто. И. Е. Забълинъ старается еще глубже понять родовую теорію и еще яснъе и убъдительные указать это начало, какъ идею, оживотворявшую всъ явленія русской жизни и опредълявшую значеніе русской личности.

Славянофилы усматривали первыйшую ячейку русской жизни въ семью и общиню, и въ основу той и другой полагали нравствен-

<sup>1)</sup> I т. изд. въ 1862 г., II т. 1869. Заглавіе они имѣютъ такое: І. Домашній бытъ русскихъ царей въ XVI и XVII в; II томъ: Домашній бытъ русскихъ цариць въ XVI и XVII в. Оба тома вышли вторымъ изданіемъ въ 1872 г.

ное начало, устранявшее вопросъ объ юридическихъ правахъ личности, ставившее русскую семью и общину въ особое и самостоятельное положение по отношению къ государственности.

И. Е. Забълинъ вивсто семьи ставить кровный родъ, въ которомъ не нравственное начало движеть, а кавелинское старшинство и меньшинство. Проблески личнаго значенія, личнаго участія онъ усматриваетъ въ родъ только по вопросу имущественному. Всь трудятся, всв соввщаются, всв пользуются общимъ имуществомъ; но на этомъ и кончается личное участіе членовъ. Это же имущественное начало Забълинъ переноситъ и на общину. Общины онъ не находитъ возможнымъ уничтожить въ древней Руси, какъ это делалъ Чичеринъ. Онъ признаетъ ее; она состоитъ изъ соединенія кровныхъ родовъ; но соединение это чисто имущественное и ничего другого не представляетъ 1). Мало того, община даже будто бы не знаетъ членовъ кровныхъ родовъ и ихъ внутреннихъ дълъ. Она знаетъ лишь дворъ и домовладыку или родоначальника. Самое значение этихъ домовдадыкъ или родоначальниковъ опредвлялось ихъ имущественною состоятельностію. Такимъ образомъ, значеніе человека, личности опредёлялось кровнымъ старшинствомъ и имущественною состоятельностію, т. е. не нравственностію, а стихійными сидами <sup>2</sup>). То и другое выражалось во власти старшаго надъ младшими, богатаго надъ бедными, со стороны которыхъ требовалось подчинение, повиновеніе з). Власть и повиновеніе и составляли, по автору, коренныя начада русской жизни. Но такъ какъ власть, вытекавшая изъ

<sup>4)</sup> Наша древняя община была въ собственномъ смыслѣ общиной родовъ или еще ближе общиною хозяйствъ, дворовъ, а не общиною независимыхъ личностей. (Стр 11—12.) <sup>2</sup>)...«Земская община, было ли то въ деревнѣ, въ городѣ, въ цѣлой области, являлась въ существенномъ своемъ смыслѣ общиною хозяйствъ, а не людей, именно, общиною дворовъ, совокупностію домовладнить, какъ представителей частныхъ, отдёльныхъ хозяйствъ. Въ ней лицо разсматривалось лишь съ имущественной земской точки зранія, съ точки зранія владанія землей, сиданья на общей земла. Ясно, что здъсь не било мъста для нравственныхъ опредъленій личности, для личности самой по себъ, для свободной личности въ нравственномъ ся значении и смысль, а следовательно не было и нравственнаго равенства лицъ... Здесь существовало одно только имущественное равенство лицъ... Здесь наиболее независимое положение, собственно не свободное, а своевольное, личность могла пріобресть лишь посредствомъ богатства... сравнительно съ другими» (Стр. 23-4). 3)«Старшіе, т. е. почему либо властные идеализировали себя или свое общественное положение характеромъ отцовъ, свою власть характеромъ власти отеческой; младшіе, т. е. подвластные въ какомъ бы то ни было смыслѣ, идеализировали свое положеніе характеромъ детей, вообще малолетнихъ, несовершеннолетнихъ (Стр. 31).

стихійности, легко переходила въ самовластіе, произволъ, то и подчиненіе переходило въ самоволіе, буйство.

Для уясненія этого склада жизни авторъ обращается, между прочимъ, къ изученію изв'єстнаго Домостроя и ділаеть такой общій выводъ: «Мы видимъ, что съ одной стороны, въ лицъ старшаго, онъ (Домострой) воспитываль, утверждаль и освящаль самый безграничный произволь, стало быть, полную необузданность воли. Съ другой стороны, въ лицв каждаго младшаго онъ воспитываль, утверждаль и освящаль безпрекословное покореніе и послушаніе, безграничное приниженіе личности, полное д'ятство и рабол'япство воли. Между этими двумя крайностями мы не видимъ никакой середины. 1). Но не виля никакой середины между этими крайностями ученія Домостроя,---не виля ни христіанской любви, о которой тамъ часто ведется річь, ни даскъ теплаго чувства, ни даже заботы объ обучении холоповъ и отпущеніи ихъ на волю, И. Е. Забілинъ во многихъ містахъ своего трактата старается ясиве представить суровость и чудовищность самыхъ этихъ крайностей. «Родъ, какъ сила, всюду господствовалъ п пригнеталъ личность. Свобода личности не была вовсе мыслима. хотя-бы и новгородской. Вершиной новгородской свободы было своеволіе меньшинства (богатыхъ родовъ) или своеволіе большинства, овдныхъ, меньшихъ родовъ, вообще своеволіе силы» 3). Въ другомъ мѣстѣ: «Своеволіе и самовластіе въ ту эпоху (въ древней Руси) были нравственною свободою человёка: въ этомъ крепко и глубоко былъ убъжденъ весь міръ-народъ, оно являлось общимъ, основнымъ складомъ жизни. Это была общая норма отношеній между старшими и младшими, между властными и безвластными, между сильными и безсильными, между независимыми и зависимыми, и въ физическомъ. и въ правственномъ, и въ служебномъ, и въ общественномъ и въ политическомъ отношеніяхъ. Это быль нравственный закаль жизни, вырощенный ею же, самою жизнію изъ почвы родового, патріархальнаго быта и отеческихъ поученій» 3)... Авторъ даже утверждаетъ, что пругихъ началъ, другихъ источниковъ для развитія и образованія собственной воли русскій человікъ не иміль. «Его (т. е. русскаго человека) со всехъ сторонъ охватывала среда произвольныхъ поступковъ, произвольныхъ действій... Въ убежденіяхъ массы этоть произволь, эта воля старшаго, построившая по своему идеалу и всю бытовую власть, являлась какою-то первозданною, физическою стихіей, въ родв огня, воды, предъ которою по необходимости должна



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 54. <sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 25. <sup>3</sup>) C<sub>T</sub>p. 58.

была приникать всякая самостоятельность, а тёмъ более, самостоятельность индивидуальной личности» <sup>1</sup>). Авторъ однако показываетъ, что не всё и не всегда поникали. Но отъ этого выходило еще хуже. «Тутъ становился сильнымъ естественный законъ, что крайность вызываетъ другую крайность; отрицаніе самостоятельности человека въ природё его нравственныхъ дёлъ являлось отрицаніемъ въ немъ самомъ его человеческихъ свойствъ и онъ, по неизбежной причинѣ, дѣлался звёремъ своей воли, или, говоря поэтически, становился богатыремъ <sup>2</sup>). Вообще авторъ тогда полагалъ, что родовая опека «создавала тотъ тяжелый, душный міръ, изъ котораго вырваться возможно было только съ силою богатыра» <sup>3</sup>).

Такимъ образомъ и Забълинъ подобно Кавелину или, лучше сказать, еще смълъе и ръшительные его пришелъ къ такой крайности, за которой была уже бездна всеобщаго разложения России. Передъ нимъ исчезали чисто нравственныя качества и дъла нашихъ богатырей, подвиги въ борьбы съ инородцами нашихъ козаковъ, еще болые высокіе подвиги нашихъ русскихъ колонистовъ, нашихъ религіозныхъ богатырей-иноковъ или такихъ проповыдниковъ личной свободы и самобытности, какъ преподобный Нилъ Сорскій.

Но передъ Забѣлинымъ, какъ и передъ Соловьевымъ, Кавелинымъ, не могли быть закрытыми ни явственныя всюду мощныя силы русскаго народа, создавшаго и держащаго громадное государство, ни требованія русской души найти въ своемъ прошедшемъ что либо положительное, крѣпкое,—надежный залогь будущаго существованія.

Соловьевъ нашелъ выходъ изъ нарисованнаго имъ безотраднаго у насъ положенія вещей прежде всего въ даровитости русской природы. Забълинъ больше слъдуетъ въ этомъ случав Кавелину и полобно ему слъдитъ, какъ вырабатывалась личность. Онъ тоже утверждаетъ, что семьи разлагала родъ и что на семейномъ началъ выросла личность, къ чему, по взгляду автора, стремилась вся наша исторія '). Какъ же именно стремилась? Стремилась, по автору, такъ, что прибъгала къ уравнителю противоположныхъ крайностей—самовластія и самоволія,— къ князю, царю. «Уравнителемъ такихъ свободныхъ движеній жизни (самовластія и самоволія), говоритъ Забълинъ, и въ народной общинъ и у себя въ отчинъ, является все тотъ же Рюрикъ, государь вотчинникъ, представитель личнаго начала, а слъдовательно и будущій освободитель личности» 5).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 56. <sup>2</sup>) Стр. 67. <sup>8</sup>) Тамъ же. <sup>4</sup>) Стр. 20. <sup>5</sup>) Стр. 25.

Это будущее освобождение, по автору, совершалось съ большими затрудненіями. И. Е. Забълинъ указываеть при этомъ на то, что даже самодержавіе, истреблявшее на своемъ пути всё препятствія, разрушавшее побъдоносно устройство целыхъ и большихъ общинъ, упразднявшее цёлыя княжества, изводившее цёлые княжескіе и боярскіе роды, не находило однако же достаточно силы разомъ покончить съ мъстничествомъ; потому что здёсь приходилось считаться съ нравственнымъ складомъ народной жизни, «который могь уступить, говорить авторъ, не личной воль самодержца, а только нравственному же складу, построенному на другихъ началахъ» 1). Этотъ другой складъ жизни и устрояло правительство, внося постепенно достоинство личной службы. Это новое начало и «было зародышемъ той новой организаціи общественных уб'яжденій и представленій, которая постепенно и последовательно вела къ раскрытію и выясненію понятій о человіческомъ достоинстві вообще, о достоинстві человіка, какъ человъка, помимо всякихъ другихъ опредъленій его личности, и родовыхъ, и даже служебныхъ, которыя явились на смену родовымъ» 2). Съ этой точки эрвнія Забёлину, какъ и Кавелину, представляются сильными двигателями русской жизни Іоаннъ Грозный и Петръ Великій, но при совершенно иномъ сопоставленіи. «Не даромъ Грозный явился вмѣсть съ Домостроемъ, говорить Забълинъ. Исторія выразила въ этихъ двухъ формахъ плоды русской жизни. Домострой былъ вполнъ законченнымъ словомъ ея нравственнаго и общественнаго идеала. Грозный быль самымъ дёломъ того же идеала, также вполей законченнымъ, после котораго русская жизнь должна была идти уже по другому направленію, искать другого идеала. Грозный окончиль самый запутанный акть русской драмы-исторіи. Онъ указаль дорогу къ высвобожденію личности и обрисоваль собою будущую личность освободителя личности—Петра» 3). Авторъ полагаетъ, какъ п Кавелинъ и Соловьевъ, что после Грознаго русская жизнь искала совсемъ новаго выхода. «Земля двигалась изъ конца въ конецъ, двигалась въ самой глубинъ своихъ убъжденій и воззрыній, искала новыхъ идеаловъ (закрѣпостивъ народъ!), приближалось что-то неизвѣстное новое, но темъ сильнее подымалось все старое». «Званый идеалъ наконецъ явился въ образъ Петра, уже не перваго отца и перваго государя обществу, а перваго его слуги, перваго его неутомимаго работника. Это уже нашъ идеалъ и насъ отъ него отделяетъ только старая. прапрадедовская форма самовластія, завещанная еще Грознымъ ко-

¹) Стр. 35. ²) Тамъ же. ³) Стр. 70.

торую Петръ по необходимости носиль, потому что въ ней и родился и оттого такъ ей и сочувствоваль» 1).

Можно бы поэтому думать, что авторъ, подобно Соловьеву и Кавелину, поклонникъ западно-европейской цивилизаціи. Но, нътъ! Онъ отстаеть въ этомъ отношени не только отъ Соловьева, но даже отходить и отъ Кавелина. Онъ вездв имветь въ виду коренное наше различіе оть западной Европы не только по вопросу о личности, но н тесно съ нимъ связываетъ вопросъ о завоевательномъ начале государства. Въ этомъ отношения онъ также, какъ славянофилы, отвергаеть всякое значеніе завоевательнаго начала государственности у насъ и сближаетъ его начала съ началами родового быта. Подобно Кавелину, онъ видить хорошія стороны въ русскомъ роді, закрівпившемъ и сохранившемъ наше напіональное единство, но прибавляеть насколько новыхъ черть, приближающихъ его опять къ славянофиламъ. Онъ указываетъ, что родъ вносилъ всюду родственныя отношенія, отеческія черты придаваль власти царя, установляль братскія отношенія между членами русскаго общества (все это уже въ смысле нравственномъ) 2), и, что еще ближе въ славянофильству, усматриваеть въ русской община право всахъ на землю, -- «равенство правъ на землю, т. е. подызование землею для каждаго плательщика даней, а это, по автору, составляло первозданную стихію русской народной жизни по всей русской земль. Эта то стихія и сохранила русскій народъ отъ всёхъ историческихъ и всякихъ вражескихъ напастей» 3). Авторъ даже утверждаеть, что «русское рабство, къ которому привело народъ... широкое, всестороннее развитие въ жизни родовой идеи, никогда не было, да и быть не могло такимъ полнымъ, законченнымъ рабствомъ», какъ «полное рабство азіатское, африканское, или даже юридически выработанное рабство западной Европы»... «Въ сущности это было детство, а не рабство» 4). Авторъ, наконецъ, подобно Кавелину, возмущается жестокимъ раздвоеніемъ, какое у насъ произошло въ XVIII столети, т. е. съ петровскихъ временъ, и, подобно Кавелину же, заявляеть требование единства, но гораздо ясние его указываеть на основу этого единенія. Онь ее видить въ реформахъ нашего времени (книга изд. 1869 г.), вносящихъ въ нашу жизнь «положительныя основы развитія».

Эти мивнія автора составляють большею частію явныя отступленія не только оть теорія Соловьева и Кавелина, но и оть соб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 70. <sup>2</sup>) «Любовная родственность въ отношеніяхъ, непосредственно родственныя, братскія отношенія» (стр. 30). <sup>3</sup>) Стр. 25. <sup>4</sup>) Стр. 70.



ственныхъ его мыслей о родовомъ бытв. Но отступленія его на этомъ не остановились. Въ другомъ своемъ сочиненін — Исторія русской жизни, о которомъ подробная річь будеть ниже, И. Е. Забілинъ существенно изміняеть всю свою теорію родового быта. Онъ рішьтельно отвергаеть патріархальность въ нашемъ родовомъ бытв, которую виділь въ разсмотрінномъ трактать, и это тімъ важніе, что отвергаеть онъ патріархальность для древнійшихъ времень нашей жизни, какія только могь помнить нашь первый літописець.

И. Е. Забълинъ прямо заявляетъ, что родовой бытъ не слъдуеть смешивать съ патріархальнымъ бытомъ '). Славяне, по миснію его, въроятно, вышли изъ Азіи за долго до образованія тамъ патріархальнаго быта, гдв выработанъ типъ патріарха, и гдв идея единоличной власти, развившаяся въ идеалъ царя, укорениласъ глубоко въ каждой народности. «На европейской почей славяне забыли о своемъ праотцъ. У нихъ понятіе о дъдъ связывалось съ понятіемъ о существъ высшемъ, божественномъ. Все русское племя считало себя внукомъ Дажъ-Бога. Дедушка считался домовымъ духомъ. Въ понятіяхъ даже объ отців завлючалось много миническаго» 2). «Въ своихъ преданіяхь о первыхь строителяхь своего быта наши славяне начинають не отъ праотца, не отъ одного лица, а отъ трехъ братьевъ» (Кій, Щекъ, Хоривъ) 3). Идея жизни родомъ при трехъ братьяхъ выразилась въ миническомъ образъ, по Забълину, Троянъ Слова о полку Игоря 1). Забелинъ объясняетъ и некоторыя загадочныя понятія въ нашемъ быть, понятныя только при идев о Троянь, т. е. о трехъ братьяхъ. По законамъ мъстничества первый сынъ отъ отцачетвертое мъсто, второй-пятое и т. д., т. е. отецъ тремя мъстами старше сына. Въ этомъ, по Забълину, выражалось понятіе объ отцъ и объ его двухъ братьяхъ, т. е. о первоначальной основъ родатрехъ братьяхъ. Это же, по мевнію Забелина, выражается въ народной поговоркъ: одинъ сынъ-не сынъ, два сына-пол-сына, три сына-сынъ. «Навонецъ, самое слово племяннивъ, говоритъ Забълинъ, показываеть, что эта пограничная, нисходящая родовая линія почиталась уже въ общемъ смысле только племенемъ, нарождениемъ, которое и придавало простой семьй значение рода-племени... Каждое родовое колено, въ сущности, было коленомъ братьевъ, которые въ старшемъ порядкъ были отцы-дядья, а въ младшемъ-сыновья-племянники. Отсюда уже родъ-племя продолжалось въ безконечность» 5).

¹) Исторія русской жизни, т. І, стр. 518—519. ²) Т. І, стр. 521. ³) Т. І, стр. 519—520. ¹) Т. І, стр. 520—521. ⁵) Томъ 1, стр. 522—528.

Въ дъйствительной жизни Забълинъ представляетъ даже очень съуженнымъ родъ. Онъ въ немъ видитъ только отца, сыновей и внуковъ. Сыновья двухъ родныхъ братьевъ называются у насъ двоюродными, т. е. какъ оы двухъ родовъ.

Ослабивъ и съузивъ такимъ образомъ значение родоначальника и усиливъ значеніе братьевъ, И. Е. Забілинъ долженъ быль уже гораздо меньше говорить о какой бы то ни было подавляющей родовой власти и долженъ былъ показывать силу равноправности, совъщательнаго начала. Полную власть отецъ-домодержецъ имель только въ своемъ домъ, у своего очага. «Но выходя изъ дому и становясь въ ряды другихъ домохозяевъ, онъ становился рядовымъ братомъ»... «Братскій родъ по своей природь, говорить Забылинь, представляль такую общину, где первымъ и естественнымъ закономъ жизни было братское равенство»... «Власть старшаго брата была собственно власть братская, очень далекая оть понятій о самодержавной власти отца. Живущее братство естественно стремилось ограничивать эту власть во всёхъ случаяхъ, гдё выступало впередъ братское равенство. Отсида происходила полная зависимость старшаго брата-отца отъ общаго братскаго совъта... Отсюда являлась необходимость въча и возникало право представительства на этомъ въчъ всъхъ родичей, способныхъ держать родовое братство > 1).

Нътъ нужды доказывать, что родовое начало здъсь совствъ не то, какимъ его представляль авторъ въ сочинени-Бытъ царицъ. Самъ авторъ лучше всего доказываетъ происшедшую въ немъ перемъну въ слъдующихъ словахъ: «Словомъ сказать, говоритъ онъ, хотя родъ братскій физіологически принадлежить патріархальному роду и стоить на отношеніяхь кровнаго старшинства и меньшинства, вообще на отношеніяхъ кровной связи, однако въ основі этихъ отношеній онъ управляется более понятіями братства, чемъ понятіями детства, какъ было только въ патріархальномъ быту. Гдв существують отецъ-праотецъ, тамъ всъ родичи суть дъти и въ прямомъ и въ относительномъ смысле. Где виесто отца управляеть брать, тамъ родичи, и братья, и племянники, пріобратають большій вась и ихъ значеніе всегда уже колеблется между братьями и детьми и больше всего колеблется въ сторону братьевъ. Самыя связи первоначальнаго общежитія и общественности обозначались тоже именемъ братства: собиравшееся на праздникъ общество именовалось братчи-HO 10» 2).

¹) Tome I, ctp. 525-526. ²) T. I, ctp. 526.

Мы не знаемъ, сочтетъ ли авторъ нужнымъ обратиться къ теоріи Кавелина, что въ великорусскомъ племени понизилась эта родовая культура, если ему придется писать дальнёйшіе томы своей
исторіи и вёдаться вновь съ первоначальною его теоріей родового быта; но не подлежитъ сомнёнію, что въ древнёйшихъ временахъ русской жизни онъ нашелъ совсёмъ иное родовое начало,
нежели какое видёлъ въ ней, когда описывалъ времена московскаго
единодержавія.

Историческое развите родовой теоріи не кончилось этимъ явнымъ признаніемъ ея несостоятельности со стороны самихъ ея послѣдователей. Она, подобно норманскому происхожденію нашихъ князей, налегла какъ какое то элосчастіе на нашу науку. Не даромъ объ теоріи пущены въ ходъ учеными нѣмпами. Родовой теоріи суждено было развиться до послѣднихъ крайностей.

А. Никитскій. Одну изъ этихъ крайностей представляєть теорія г. Никитскаго, нынѣ профессора варшавскаго университета, изложенная въ его сочиненіи—Очеркъ внутренней исторіи Пскова, изд. въ 1873 г.

По мивнію г. Никитскаго, въ основів рода лежить фикція родства, подобно многимъ фикціямъ въ жизни человъческой, т. е. что къ роду принадлежали не только родственники, но и постороннія лица, вошедшія въ составъ рода. Г. Никитскій такимъ образомъ уничтожаль мивніе прежнихь последователей теоріи родового быта, что у насъ былъ кровный родъ. Для доказательства своей теоріи авторъ обращается въ родамъ юго-славянскихъ племенъ и въ древнегерманскому роду. Но въ дъйствительности у г. Никитскаго не какой либо славянскій или вообще европейскій родь, а азіатскій. Г. Никитскій утверждаеть, что такой фиктивный родь не связывается существенно съ оседностію и въ подтвержденіе, что у насътакъ было, указываеть на существование въ славянскомъ мірв однихъ и тахъ же племенныхъ названій въ разныхъ містахъ, какъ дулебы у насъ и въ Богеміи и Хорутаніи, хорваты и въ Польшті и по Эльбъ, Савъ, словене у насъ и при Оессалоникъ, и въ Крайнъ 1). Родъ, по мнънію г. Некитскаго, связывается не территоріальнымъ, мъстнымъ началомъ, даже можетъ исключать его, а связывается родовымъ началомъ. Формальнымъ выраженіемъ этой связи служить общій родоначальникъ, патріархъ, и родовой быть естественно есть патріархальный быть. Но по своей сущности родовой быть представляль демо-

¹) CTP. 8-9.

кратическое устройство, такъ какъ центръ тяжести всегда составлям родовые союзы 1). Г. Никитскій уничтожаєть затрудненія при объясненіи перехода родового быта въ государство. Онъ самый родовой быть считаєть государствомъ, только съ своеобразными формами. Разница между родовымъ государствомъ, говорить онъ, и государствомъ высшей формаціи въ отношеніи учрежденій заключаєтся въ томъ, что въ первомъ политическое стремленіе, политическое зерно не выражаєтся въ особенныхъ органахъ, а во всемъ кругъ своей дъятельности довольствуется средствами и формами, представляемыми семьею. Понятно поэтому, что общественная жизнь въ родъ выражалась главнымъ образомъ въ общемъ родовомъ совладъніи, въ общей круговой порукъ и въ веденіи дъль съ помощію родоначальника» 2), который, показываєть авторъ въ другомъ мъстъ, былъ и жрецомъ, и судьею, и военачальникомъ.

Авторъ видить опасность отождествить нашъ родъ съ азіатскимъ и сильно старается устранить эту опасность з). Оттого онъ и говорить часто о значеніи родовыхъ союзовъ, а также о выборности общаго родоначальника. Но эти усилія напрасны. Если стать на точку зрѣнія фиктивности рода и патріархальности, то уже нельзя удержаться въ Европъ, а нужно идти въ Азію или къ первобытнымъ народамъ. Такъ это и случилось, какъ сейчасъ увидимъ.

Сочиненіе профессора Никитскаго, независимо отъ родовой теоріи, имѣетъ большія достоинства. Внутренняя исторія Новгорода и Пскова въ немъ изложена съ большимъ знаніемъ дѣла, особенно важно изслѣдованіе о псковскомъ устройствѣ и законодательствѣ. Въ этомъ сочиненіи, между прочимъ, сдѣлано остроумное сближеніе республиканскихъ формъ жизни Новгорода и Пскова съ формами греческихъ и римскихъ республикъ, какъ совѣтъ при вѣчахъ и греческіе геронты и римскіе консулы; посадники и тысяцкіе—консулы и трибуны. Осмѣянныя попытки Ломоносова къ подобному сближенію теперь уже не смѣшны.

Хльбниковь. За годъ до изданія книги г. Никитскаго, т. е. въ 1872 г., появилось сочиненіе—Общество и государство въ до-монгольскій періодъ русской исторіи,—сочиненіе другого профессора варшавскаго, потомъ харьковскаго университета, Хльбникова, который логичные г. Никитскаго выполнилъ задачу—расширять родъ за предълы кровнаго родства. Хльбниковъ въ своемъ сочиненіи рышился разсмотрыть родовой быть во всей широть, собрать его черты во

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ctp. 26. <sup>2</sup>) Ctp. 12. <sup>8</sup>) Ctp. 25.

всемъ мірѣ, начиная съ самыхъ первобытныхъ народовъ и оканчивая народами, развившими у себя высшую цивилизацію. Авторъ находитъ различныя формы родового быта у разныхъ народовъ и различные остатки его у народовъ, прошедшихъ эту неизбѣжную, по его мньнію, ступень въ историческомъ развитіи. Онъ прежде всего ставить формы быта въ зависимость отъ физическихъ условій, -- отъ средствъ питанія, и усматриваетъ своеобразныя формы этого быта, когда народъ занимается еще только охотою или уже завелъ водство или наконецъ занимается земледеліемъ. При охотничьемъ состоянін не бываеть никакого постояннаго устройства. живетъ самъ по себЪ и только на время особенныхъ пріятій избирается вождь 1). Родовой быть является лишь при пастушескомъ состояніи, которое даеть возможность богатьть, заводить большую семью и быстро разростаться въ родъ 2).

Но родъ, разростаясь, распадается на отдѣльные роды. Отдѣльные роды избирають одного изъ родоначальниковъ главнымъ. Такой бытъ удерживается лишь у кочевыхъ народовъ. У земледѣльческихъ народовъ «первобытные естественные роды, говоритъ авторъ, при лучшихъ средствахъ питанія, очень скоро растутъ и обращаются въ колѣна или искусственные роды»... вмѣсто связи родственной теперь является связь общественная, политическая... «начальники этихъ родовъ уже не старшіе въ родѣ, но выборные изъ какой либо фамиліи, пріобрѣтшей общее уваженіе» з).

«Въ этой степени развитія государство имветь особую центральную организацію и особую организацію колвиъ или искусственных родовъ. Во главв центральной организаціи стоить князь съ военносудной и отчасти административной властію, но главный пунктъ тяжести, такъ сказать, все еще покоится въ организаціи искусственныхъ родовъ или колвиъ» '). Земля обработывается общими силами и добытые плоды дёлятся между всёми участниками предпріятія. Но какъ только удалось расчистить пашню и улучшились орудія земледёлія, такъ и въ искусственныхъ родахъ происходить разложеніе. Выдёляются семьи, является семейная собственность, хотя идея общей принадлежности земли роду еще долго сохраняется 5). Семьи составляють союзы и образуются племенные союзы, княжества, соединяющіяся то добровольно, то путемъ завоеванія 6).

<sup>&#</sup>x27;) Crp. III—IV. 2) Crp. VII. 3) Crp VII. 4) Тамъ же, 5) Crp. VII—VIII. 6) Crp. XXI—XXII.



Русскихъ славянъ Хлюбниковъ представляетъ пришедшими отъ Дуная въ VI или VII в. по Рождествъ Христовомъ и затъмъ жившими на различныхъ ступеняхъ развитія. Одни—на лучшихъ мъстахъ занялись земледъліемъ, какъ поляне, другіе занимались еще скотоводствомъ, какъ древляне, иные, какъ боле съверныя племена, еще только расчищали лъса и даже занимались охотой. Признаки кочевой жизни авторъ видитъ у насъ даже въ XII въкъ: это значитъ договориться уже до такой крайности, дальше которой, повидимому, уже нельзя идти. Впрочемъ, дъйствительность показываетъ, что защитники родового быта не отворачиваются ни отъ какихъ крайностей.

Сочиненіе Хлюбникова, какъ и Никитскаго, независимо отъ теоріи родового быта, имбеть не маловажное значеніе. Оно очень богато фактами и составляєть еще болье смілній замисель написать исторію русской культуры. Еще прежде этого сочиненія, именно въ 1869 г., авторь издаль книгу: О вліяніи общества на организацію государства въ царскій періодъ русской исторіи, т. е. отъ принятія Іоанномъ IV царскаго титула до Петра. Въ обоихъ сочиненіяхъ авторь выдерживаєть свое основное начало—разсматривать жизнь русскаго народа прежде всего въ области физическихъ условій, и показываєть бідность и отъ того несостоятельность русскаго человіка. Такъ, онъ этимъ объясняєть и слабое развитіе русскаго общества и закріпощеніе русскаго крестьянина.

Но это лишь слабая попытка уяснить русскую прошедшую жизнь изъ физическихъ ея условій. На этомъ пути сдѣланы шаги болье явственные и смѣлые.

## ГЛАВА ХУІІ.

## Реалистическая теорія для объясненія нашего прошедшаго.

Щаповъ. Мы видёли, что С. М. Соловьевъ связалъ тёснёйшимъ образомъ движеніе исторической нашей жизни съ физическими условіями страны. К. Д. Кавелинъ развилъ это положеніе и выставилъ низкую культуру великорусскаго племени, которую еще жестче обрисовалъ И. Е. Забёлинъ, мало выдёляя или даже вовсе не выставляя при этомъ великорусскаго племени, а распространяя неразвитость на весь русскій народъ. Г. Никитскій не довольствовался сравнитель-

нымъ изученіемъ состоянія русскихъ племенъ, а обратился къ сравнительному изученію другихъ народовъ не только славянскихъ, но и вообще европейскихъ. Хайбниковъ пошелъ еще дальше. Онъ занялся сравнительнымъ изученіемъ всёхъ вобще народовъ и въ томъ числю съ особеннымъ вниманіемъ—народовъ, находящихся на низшихъ ступеняхъ развитія, кочевыхъ и даже дикихъ. У него выступаетъ такъ называемая антропологія народовъ. Т. е. изученіе нашей исторіи стало сильно упираться въ естествознаніе. На этомъ новомъ пути наша русская впечатлительность и невоздержанность сказалась во всей силь. Это мы видёли и у всёхъ почти вышесказанныхъ послёдователей теоріи родового быта, особенно у Хлёбникова; но крайности этихъ писателей ничто въ сравненіи съ крайностями писателя, вышедшаго изъ духовной среды и задумавшаго все объяснить въ русской исторіи посредствомъ естествознанія, въ которомъ онь однако не быль спеціалистомъ

Мы разумѣемъ покойнаго Щапова, бывшаго профессоромъ въ казанской академіи, также въ казанскомъ университетѣ, потомъ печально тратившаго свои богатыя силы въ Петербургѣ и закончившаго дни свои въ Сибири, откуда онъ и происходилъ родомъ.

Щаповъ не только трактоваль о различныхъ нившихъ степеняхъ культуры въ русскомъ народъ и съ особеннымъ вниманіемъ останавливался на такъ называемомъ имъ ихтіологическомъ періодъ жизни, когда люди питаются только рыбой; но и всю русскую жизнь онъ разсматриваетъ, какъ выраженіе низшей культуры, и разсматриваетъ ее именно съ точки зрѣнія естествознанія. Въ этомъ направленіи онъ въ 1870 г. издалъ небольшую книгу—Соціально-педагогическія условія умственнаго развитія русскаго народа.

Это есть исторія русскаго мозга и русскихъ нервовъ и въ связи съ этимъ исторія развитія изъ непосредственныхъ впечативній отвлеченныхъ понятій реалистическаго характера. Авторъ видить въ русской исторической жизни рѣшительное преобладаніе непосредственныхъ впечативній и необыкновенно медленное развитіе понятій отвлеченныхъ, общихъ началъ.

Причину этого авторъ видить въ томъ, что мы въ нашей исторіи отстранились стъ знаній классическаго міра и подпали подъсильное вліяніе теогностическихъ, византійскихъ знаній. Въ освобожденіи русскаго народа отъ этого последняго вліянія авторъ видитъ великій прогрессъ, поэтому возвеличиваетъ Петра I, какъ двигателя реальныхъ знаній.

Воть сущность теоріи Щапова. Ей нельзя отказать въ единствѣ и цѣльности, также, какъ нельзя отказать автору въ большемъ даро-

ваніи и сильномъ философскомъ развитіи; но витств съ темъ нужно признать, что книга его переполнена ведикими несообразностями и даже нелепостями. Такъ, занятый вопросомъ о развитии у насъ отвлеченныхъ понятій, Щаповъ видить препятствіе къ этому въ сильномъ редигіозномъ у насъ вліянін, когда всякому изв'єстно, что христіанская религія, христіанское религіозное образованіе могущественно и больше всякаго другого содействують развитію въ человеке отвлеченныхъ понятій, высшихъ, даже въ научномъ смысль, началъ жизни. Далве, занятый успехомъ реальныхъ знаній, Щаповъ печалится, что мы не усвояли классического образованія, которое, какъ изв'ястно. сильно развиваеть идеальность въ человака, но меньше и раже всего реалистическое направленіе. Наконецъ, желая доказать низкую степень мозгового развитія у древняго русскаго человека, Щаповъ воспользовался изміреніемь череповь, найденныхь вы московской губернін и относимыхъ къ XIII или даже XII в., т. е. на основаніи изм'вренія череповъ мордовскихъ авторъ ділаетъ заключеніе о русской цивилизаціи того времени.

Реалистическая теорія для объясненія русской исторіи, выдвинутая и прежними историками и особенно современнымъ направленіемъ нашего общества, выразилась не въ однихъ трудахъ Щапова. Она выражается и дальше во многихъ трудахъ нашихъ молодыхъ ученыхъ. Какихъ крайностей она достигаетъ, можно судить по нижеслъдующимъ сочиненіямъ.

Прежде всего мы должны здёсь указать на сочинене смёшаннаго характера, имёющее связь и съ исторіей С. М. Соловьева и еще больше съ теоріями балтійскихъ ученыхъ и съ Сеньковскимъ, и въ концё концовъ примыкающее къ воззрёніямъ современныхъ реалистовъ, въ томъ числё и къ воззрёніямъ Щапова. Это—исторія Петра Великаго—трудъ упомянутаго нами профессора дерптскаго университета, г. Брикнера, изданный сперва на нёмецкомъ языкѣ въ 1879 году, въ журналѣ Allgemeine Geschichte, а въ 1882 г. появившійся съ нёкоторыми исправленіями и многочисленными рисунками на русскомъ языкѣ.

А. Г. Брикнеръ. Свою исторію Петра Великаго г. Брикнеръ посвящаєть С. М. Соловьеву. Посвященіе это естественно въ томъ смыслѣ, что все важнѣйшее содержаніе этого сочиненія взято изъ исторіи Россіи Соловьева 1 и въ томъ еще, что здѣсь воспроизведены

<sup>&#</sup>x27;) На посвященіе им'яли бы также право Устряловъ и Пекарскій, изъ которыхъ г. Брикнеръ тоже много почерпаетъ для своей исторіи Петра.

нъкоторые взгляды нашего русскаго историка, какъ, напримъръ, тотъ, что Россія стремилась усвоить цивилизацію старыхъ европейскихъ народовъ, или тотъ, не совстмъ прилаживающійся къ другимъ воззръніямъ г. Брикнера, взглядъ Соловьева, что Петръ былъ выразителемъ своего народа. Но рядомъ съ этими заимствованіями изъ Соловьева у г. Брикнера есть множество такихъ вещей, отъ которыхъ Соловьевъ, безъ всякаго сомнънія, отказался бы со всею рышительностію и которые сближаютъ автора не съ Соловьевымъ, а съ разсмотрънными нами балтійскими учеными съ Эверсомъ во главъ и съ Сеньковскимъ позади ихъ.

Это родство и притомъ родство кровное, г. Брикнеръ ясно обнаруживаеть на первыхъ же страницахъ своего труда. «Историческое развитие Россіи въ продолженіи последнихъ вековъ, такъ начинаеть свою исторію Петра Великаго г. Брикнерь. заключается главнымъ образомъ въ превращении ея изъ азіатскаго государства въ европейское» 1)... Что именно азіатскаго было въ Россіи, это ясно показывается на следующихъ страницахъ. «Особенно сельнымъ, говорить онъ, было византійское вліяніе на развитіе Россіи. Византія стояла въ культурномъ отношенін гораздо выше другихъ соседей Россіи. Отъ Византін Россія заимствовала религію и церковь. Однако, не во всъхъ отношеніяхъ вдіяніе Византіи было полезнымъ и плодотворнымъ. Византійскому вліянію должно приписать преобладаніе въ міросозерцанім русскаго народа, впродолженіе нісколькихъ столітій, чрезиврно консервативныхъ возгрвній въ области веры, нравственности, умственнаго развитія. И о світлыхъ и о мрачныхъ чертахъ византійского вліянія свидітельствуєть Домострой. Приходилось впоследствім освобождаться оть домостроевских в понятій, возэреній и пріемовъ общежитія. Византійскаго же происхожденія были и монашество въ Россіи и аскетизмъ, находящійся въ самой тесной связи съ развитіемъ раскола» 2). «Одновременно съ этимъ влінніемъ Византіи на Россію, замѣтно стараніе римской церкви покорить Россію да-

¹) Т. І, стр. 5. ²) Къ византійскому аскетизму г. Брикнеръ особенно не расположенъ и не разъ возвращается къ нему въ дальнъйшемъ изложеніи Исторіи Петра. «Особенно ненавидъль онъ, говоритъ г. Брикнеръ о Петръ, канжество и былъ завзятымъ противникомъ средневъковыхъ, византійскихъ воззрѣній, господствовавшихъ въ народъ. Монашескій аскетизмъ ему казался чудовищнымъ, болъзненнымъ и достойнымъ ръзкаго порицанія явленіемъ» (т. П, стр. 621) «...Не смотря на многія неудобства свътскихъ пріемовъ, господствоващихъ въ образованномъ обществъ западной Европы, салонная утонченность, служившая образцомъ для русскаго общества, была менъе опасною, чъмъ замкнутость византійско-средневъковато аскетизма, которая служила правиломъ до Петра» (Тамъ-же, стр. 651)..

тинству. Попытки, сделанныя въ этомъ отношении при Данінде Романовичь Галицкомъ, Александръ Невскомъ, Лжедимитрів, остались безуспъшными; всв усилія, направленныя въ соединенію церквей, оказались тщетными. Съ одной стороны въ этомъ заключалась выгода (не показано, какая?), сь другой — въ такомъ уклоненіи отъ сближенія съ западною Европою представлялась опасность ніжотораго застоя, китаизма. Отвергая преимущества западно-европейской цивилизаціи, изъ-за непріязни къ латинству, и пребывая неуклонно въ заимствованныхъ у средневъковой Византіи пріемахъ общежитія, Россія легко могла лишиться участія въ результатахъ общечеловъческаго развитія». Къ этому злу присоединилось татарское иго, вліяніе котораго авторъ видитъ «въ администраціи и государственномъ хозяйствів, въ ратномъ діль и въ судоустройствів, въ отношеніи къ разнымъ пріемамъ общежитія и домашняго быта, въ правахъ и обычаяхъ обыденной жизни, въ усиленной склонности къ хищничеству, въ козачестве, въ ослаблении чувства права, долга и обязанности, въ нравственной порчв чиновнаго люда, въ порабощении и унижении женщины», и хотя говорить туть-же, что «въ духовномъ отношеніи сохранилась полная независимость Россіи отъ татаръ», но опять не говорить, да и мудрено видеть глазами автора, въ чемъ эта свобода заключалась, если не разумёть внёшней формы христіанской вёры, что несомивнию авторъ и высказываеть въ другихъ мвстахъ своего сочиненія. «Результатомъ совивстнаго вліянія Византіи и татаръ на Россію, завлючаетъ авторъ свое объясненіе азіатства Россіи, было отчужденіе ся отъ запада впродолженіи нѣсколькихъ стольтій, а между тыть, важныйшее условіе болье успышнаго историческаго развитія Россіи заключалось въ поворотв къ западу и т. д.» 1).

Въ этихъ сужденіяхъ г. Брикнера, какъ намъ теперь уже очевидно, лежатъ основы ученія извъстныхъ намъ балтійскихъ ученыхъ, особенно Эверса, только развиты онъ г. Брикнеромъ въ большей ръзкости до сближенія, тоже явственнаго, съ Сеньковскимъ. Въ этомъ особенно можно убъдиться изъ слъдующаго мъста въ началъ книги. «Изученіе начала русской исторіи, наравнъ съ изслъдованіемъ про-исхожденія другихъ государствъ, представляетъ пълый рядъ этнографическихъ вопросовъ. Не легко опредълить точно происхожденіе и характеръ разнородныхъ элементовъ, встръчающихся на порогъ русской исторіи. Зачатки государственной жизни, сперва въ Ладогъ, затъмъ въ Новгородъ, немного позже въ Кіевъ, относятся къ появле-

<sup>1)</sup> T. I, crp. 7 H 8.

нію и взаимодійствію различныхъ племенъ, и варяговъ, и финскихъ, и тюрко-татарскихъ народовъ... Какъ бы то ни было, но съ перваго мгновенія появленія славянъ на исторической сцент въ Россіи замітно болте или менте важное вліяніе на нихъ иностранныхъ, иноплеменныхъ элементовъ. Съ одной стороны, славяне смішиваются съ представителями Востока, съ находившимися въ близкомъ состідствъ степными варварами, съ другой, они находятся подъ вліяніемъ западноевропейской культуры» 1.

Въ этихъ словахъ чувствуются уже не только Эверсъ, но п Сеньковскій. У г. Брикнера есть даже и нічто въ родів исландских в сагъ Сеньковскаго. Кромъ заимствованій изъ Соловьева, авторъ черпаеть свои сведенія о Россіи главивишимъ образомъ изъ пностранныхъ писателей и особенно изъ донесеній иностранныхъ дипломатовъ. Тутъ не только баснословіе исландскихъ сагъ, въ роді того, что Петръ Великій струсиль передъ Карломъ XII подъ Нарвой, но сплошь да рядомъ чудовищное понятіе обо всей Россіи и обо всемъ русскомъ. Образцомъ этого можетъ служить, повидимому, гуманиватий ивмецъ Лейбницъ, следившій, казалось, съ любовію за делами Петра, но не находившій страннымъ при этой любви желать иногда Карлу XII завоеванія всей Россіи для болте успышнаго превращенія ся въ просвъщенную страну. Россія, очевидно, представлялась великому нъмецкому ученому подлежащею всякой переделкъ, лишь бы это была передълка на западно-европейскій ладъ. Этотъ взглядъ проводить и нашъ авторъ. Съ особенною ясностію онъ его высказываеть, когда показываеть значеніе для Россіи завоеванія береговъ Балтійскаго моря в значеніе Петербурга. «Успінными дійствіями въ войні со Швеціей, говорить г. Брикнерь, Россія пріобріма гегемонію въ этой части европейской системы государствъ. Прежнее московское полуазіатское государство превратилось во всероссійскую имперію. Находясь до этого вив предвловъ Европы, Россія, участіемъ своимъ въ двлахъ восточнаго вопроса заслуживавшая все болье и болье внимание Запада, сдыдалась путемъ результатовъ шведской войны полноправнымъ членомъ политической системы Европы» 2). Или въ другомъ мъстъ: «Современники Петра не могли не сознавать, что съверная война навсегда должна была отделить древнее московское царство отъ новой Россіи. Война была ръшена въ Москвъ, окончание ея праздновали въ Петербургъ. Достойно вниманія, что во время войны было сдълано распоряженіе наблюдать за тімъ, чтобы Россія въ курантахъ, т. е. газе-

¹) Стр. V—VI. ²) Т. II, стр. 393.

тахъ, не называлась более московскимъ, а только россійскимъ государствомъ. Во время этой войны совершилось окончательно превращеніе Россіи изъ азіатскаго государства въ европейское, вступленіе ея въ систему европейскаго политическаго міра» 1).

Указанный здёсь авторомъ Петербургъ и долженъ быль служить главивнимъ воспитательнымъ местомъ и средствомъ къ этому превращенію. «Новый городъ (Петербургъ), говорить г. Брикнеръ, долженъ быль сдёлаться какъ бы мёстомъ воспитанія русской публики, знакомившейся ближе и ближе съ западно-европейскими пріемами общежитія. И такому воспитанію русскаго общества Петръ посвятиль себя въ последние годы своей жизни съ обычною ему энергиею и съ свойственною ему строгостію. Наравив съ сочиненіями о военномъ искусствв, съ учебниками по ариеметикъ, географіи, исторіи, переводились на русскій явыкъ и чисто дидактическія и педагогическія сочиненія. Къ такимъ переводамъ относится: Юности честное верцало, или показаніе къ житейскому обхожденію, собранное изъ разныхъ авторовъ. На заглавномъ листь этой книги, изданной въ 1717 году, сказано, что она печатается повельніемъ царскаго величества. Она издавалась несколько разъ и была, какъ кажется, сильно распространена въ русской публикъ. Главное содержание ен заключается въ правилахъ, какъ вести себя въ обществъ... На первомъ планъ находятся наставленія о сохранения въ чистотъ ногтей, рта, запрещение громко чихать, сморкаться и плевать и т. п. Все это могло быть не безполезно. Русскіе, удивлявшіе до того времени иностранцевъ грубостію нравовъ, неряшливостію, должны были научиться прилично стоять, сидеть, ходить, ъсть и пить, кланяться и проч. Юности честное зерцало было привознымъ продуктомъ наравит съ французскимъ виномъ и брюссельскими кружевами, въ которыхъ нуждались высшіе классы русскаго общества» 3).

После этого можно было ожидать, что авторъ нашъ укажеть нашъ на ближайшихъ нашихъ педагоговъ-нёмцевъ новопріобрётенныхъ тогда балтійскихъ областей. Онъ действительно близокъ былъ къ этому. Въ одномъ мёстё онъ представляеть будущую для того времени русскую культуру, объединенною съ нёмецкою, и придаетъ этому даже міровое значеніе. «Возле новой великой державы, Россіи, возникло во время этой (сёверной) войны еще другое первоклассное государство — Пруссія. Бывшій курфирстъ бранденбургскій сдёлался лучшимъ и вёрнёйшимъ союзникомъ Россіи. Центръ тяжести поли-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) T. II crp. 553. <sup>9</sup>) T. II, crp. 644—646.

тическаго въса и значенія, такъ долго находившійся на юго-западъ. у романско-католическихъ народовъ, благодаря происхожденію и развитію двухъ новыхъ великихъ державъ, долженъ быль измѣнить свое положеніе» 1). Дальше этихъ намековъ г. Брикнеръ не пошелъ, какъ не шли и его старые учители — Эверсъ, Рейцъ и другіе. Онъ, повидимому, становится на высшую, гуманную точку зрѣнія и даетъ въ Россіи мѣсто всякимъ иноземцамъ 2). Мало того. Авторъ нашъ даже, повидимому, отрѣшается отъ всякихъ народныхъ особенностей и возвышается до космополитизма. «Національному началу, говоритъ онъ въ одномъ мѣстъ, до того времени господствовавшему въ русскомъ обществъ, былъ противопоставленъ принципъ космополитизма» 3), иначе сказать, русское ничто, долженствовавшее образоваться въ Россіи съ отреченіемъ отъ русскаго національнаго начала, должно было превратиться въ западно-европейское ничто. Считаемъ излишнимъ прибавлять что либо для поясненія этого положенія г. Брикнера.

Г. Брикнеръ кромѣ этого труда извѣстенъ многочисленными критическими статъями по русской исторіи и особенно немаловажными для нашей науки обзорами дипломатическихъ донесеній о дѣлахъ Россіп, что онъ помѣщаетъ большею частію въ Журналѣ министерства народнаго просвѣщенія.

Извъстенъ еще г. Брикнеръ особаго рода проектомъ, въ которомъ онъ предлагалъ измънить изучение русской истории. Выходя изъ того положения, что другия науки, особенно по естествознанию, обладаютъ большимъ учебнымъ приборомъ (Lehrapparat — поясняетъ авторъ) и даже могутъ, какъ естественныя науки, производить опыты, а историческая не только не можетъ производить опытовъ, но бъднъе и словесныхъ наукъ учебнымъ приборомъ, г. Брикнеръ предлагалъ русскимъ историкамъ озаботиться этимъ учебнымъ аппаратомъ, подъ которымъ онъ разумъетъ въ общирномъ смыслъ источниковъдъные и коллекции иллюстрированныхъ изданий. Объ этомъ предметъ авторъ писалъ нъсколько статей, начиная съ 1870 г., предлагалъ его на обсуждение археологическихъ съъздовъ, — въ Киевъ въ 1874 г. и въ Казани въ 1877 г. Одна изъ брошюръ его, въ 1875 г., если не ошибаемся, была разослана въ разныя ученыя и учебныя заведения.

Въ проектъ г. Брикнера объ ученомъ приборъ русской исторіи — много хорошаго и хотя то же дъло у насъ двигается давно и помимо указаній г. Брикнера, но по разнымъ книгамъ можно заключать, что усилія его не пропали даромъ. Надлежащаго однако хода

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. II, ctp. 554. <sup>2</sup>) Ctp. 650. <sup>3</sup>) Ctp. 650.

его проектъ не получилъ. Насколько мы можемъ судить о причинахъ этого неуспъха, едвали не главною изъ нихъ было опасеніе, какъ бы въ погомъ за пріемами естествознанія не превратить русской исторіи въ своего рода гербарій. Опасеніе, можно думать, напрасное. Богатое, роскошное собраніе рисунковъ въ изданіи исторіи Петра не помѣшало г. Брикнеру изложить въ этомъ изданіи цѣлую теорію его возврѣній на русское прошедшее.

П. О. Морозовъ. Гораздо прямве и смътве проведены униженіе всего старорусскаго и прославленіе началь петровской цивилизаціи въ сочиненіи русскаго молодаго ученаго П. О. Морозова — Өеофанъ Прокоповичь — какъ писатель 1). Авторъ поставиль себѣ задачей показать, какъ Өеофанъ Прокоповичь — русскій православный архіерей — сталь выразителемъ чисто свѣтскихъ началь петровскаго времени. Г. Морозовъ не только не находить въ этомъ ничего страннаго, но прославляеть за это Өеофана Прокоповича, и для надлежащей убѣдительности онъ усердно раскрываеть изнанку стараго, религіознаго склада русской жизни и превозносить реалистическія начала временъ Петра. Приведемъ изъ этой книги нѣсколько выписокъ, которыя всякому, знающему дѣло, покажуть ясно и родникъ воззрѣній автора, и конечные результаты его труда.

«Византійская литература въ ту эпоху, когда началось вліяніе ея на нашу, совершенно утратила даже и воспоминаніе о древнемъ эллинскомъ міросозерцаніи, и подъ вліяніемъ политическаго и общественнаго одряжлівнія, замкиулась въ тісномъ кругі идей и интересовъ церковно-религіозныхъ. Лучшіе представители общества, отчаявщись въ возможности дійствовать въ мірів нравственно-растлівнюмъ, отрекались отъ этого міра, какъ отъ гріховнаго, погибшаго, преданнаго дьяволу, біжали отъ него въ пустыню, въ монастырь, и тамъ всецімо посвящали себя на служеніе тому аскетическому идеалу, который, по ихъ минію, быль единственнымъ средствомъ для духовно-правственнаго возрожденія и «спасенія» з) общества. Результатомъ чрезмірнаго преобладанія аскетическихъ идей было развитіе крайняго религіознаго эгоизма, то есть, совершенное искаженіе перво-

¹) Петерб. 1880 г. П. О. Морозова не нужно смёшивать съ И. Морозовымъ помёстившимъ изслёдованіе о западной Россіи въ 1 и 2 кн. журнала—Русская Рёчь за 1882 г. Авторъ книги—Өеофанъ Прокоповичъ, П. О. Морозовъ, самъ боится этого смёшенія и заявиль въ 2193 № газеты Новое Время за 1882 г., что не онъ писалъ изслёдованіе о западной Россіи (изслёдованіе написано въ руссскомъ направленіи) и что онъ не раздёляеть «ни основнаго взгляда автора на предметь его статей, ни отдёльныхъ высказанныхъ имъ мыслей». ²) Кавычки у автора.

начальной христіанской идеп любви въ ближнему: человѣкъ сузился (съузился?) до такой степени, что единственную цѣль жизни видѣлъ только въ спасеніи своей собственной души путемъ самоистязанія, насилованія своей природы, отворачивался отъ міра и предавалъ его проклятію, какъ юдоль, исполненную бѣсовской прелести. Такимъ образомъ идеалъ христіанской добродѣтели ставился виѣ гражданскаго общества, виѣ всякихъ человѣческихъ отношеній»... ¹). «Господство религіозныхъ идей достигло своего апогея въ концѣ ІХ вѣка; умственная дѣятельность сосредоточилась въ монастыряхъ; все свѣтское—наука, искусство, поэвія» ²)—подвергалось опалѣ, какъ языческое.

«Въ эту пору византійскіе идеалы стали прививаться къ нашему молодому народу, жившему въ то время, можно сказать, въ первобытномъ состояніи, въ состояніи tabulae rasae» <sup>3</sup>).

«Естественно, что при такихъ условіяхъ новая религія осталась, по существу своему, непонятою и для массы обратилась въ мертвый обрядъ, въ принудительную внёшнюю форму, подъ которою продолжали жить старыя языческія традиціи, более близкія сердцу народа и более доступныя его уму» 1.

«Отношеніе массы народа къ христіанской религіи было совершенно внішнее, формальное: припоминая оригинальное сравненіе Карлейля, можно назвать это отношеніе богослуженіемъ коловратной тыквы» 5).

Эти выписки могутъ давать поводъ думать, что нашъ авторъ осуждаеть здёсь собственно дурной складъ религіозной жизни и расноложенъ стоять за лучшее, высшее христіанское развитіе, которое и будеть усматривать въ Өеофанв Прокоповичв. Въ одномъ меств онъ дъйствительно какъ бы и допускаетъ такое изъятіе. «...Мы не думаемъ, говоритъ онъ, совершенно отрицать существованія въ русскомъ народъ того времени (московскаго) идеальнаго внутренняго религіознаго чувства; это чувство, конечно, существовало; но, прибавляеть г. Морововъ, проявление его во многихъ случаяхъ было безсознательно и во всъхъ случаяхъ крайне односторонне, что слъдуетъ приписать также вліянію византійскихъ идей» °). Немного ниже авторъ какъ будто противоръчить въ этомъ себъ, жакъ будто допускаеть у некоторыхъ русскихъ не только сознательность религіознаго чувства, но даже и высшія возврвнія. Такихъ русскихъ людей онъ видить въ «скромныхъ заволжскихъ старцахъ (XV - XVI в.), представителяхъ гуманныхъ возэрвній, болве (чвиъ идеи Іосифа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C<sub>TP</sub> 7. <sup>2</sup>) C<sub>TP</sub>. 7—8. <sup>3</sup>) C<sub>TP</sub>. 9. <sup>4</sup>) C<sub>TP</sub>. 10. <sup>5</sup>) C<sub>TP</sub>. 11. <sup>6</sup>) C<sub>TP</sub>. 10.

Волоколамскаго) согласныхъ съ духомъ истиннаго христіанства, незлобиваго и нестяжательнаго» 1). Но въ дъйствительности авторъ не противорвчить себв, и высшихъ религіозныхъ возарвній, въ смыслв проявленія болье развитаго ума, не допускаеть. «Традиціонная выра, говорить онъ въ одномъ мъсть, по самой сущности своей неотмынная, неподвижная, исключаеть возможность дальныйшаго развитія и неизбъжно вносить застой во всё области умственной жизни, подчиненныя ея вліянію... Духовная власть, опираясь на содійствіе власти гражданской, выступала, какъ хранительница и судія знанія, утверждая, что все знаніе уже находится въ Священномъ Писаніп и церковныхъ преданіяхъ, что здёсь людямъ дань не только непреложный критерій истины, но и все, что свыше суждено намъ знать. Такимъ образомъ, весь объемъ подобающаго людямъ знанія быль определенъ разъ навсегда, что, разумеется, исключало возможность существованія св'ятской, самостоятельной науки и заключало пытливую мысль въ безвыходный заколдованный кругъ» 2).

Однако Өеофанъ Прокоповичъ быль и свытскимъ писателемъ и поборникомъ самыхъ светскихъ воззреній. Какъ же онъ-русскій, православный архіерей перешель черезь Рубиконь, отділявшій его отъ этой свётскости? Прямой путь къ критике, науке, свободе изъ этого заколдованнаго круга быль, по автору, въ ересяхъ. «Протестомъ пытливаго ума, говорить онъ, противъ слепой вёры въ книгу, противъ религіозной исключительности и формализма, стремленіемъ живой мысли освободиться изъ наложенныхъ на нее тисковъ были ереси»3). Г. Морозову, очевидно, предстояло затемъ разобрать религіозныя воззранія Прокоповича, и онъ могъ найти достаточно данныхъ для выполненія такой задачи. Въ нашей литературів есть весьма серьезные труды по этому предмету. Это, во-первыхъ, фактическое, научное изложеніе всёхъ важныхъ дёлъ Прокоповича-сочиненіе И. А. Чистовича (1868 г.) и затъмъ-спеціальное изследованіе богословской системы Прокоповича-Червяковскаго з). Авторъ могь найти въ этихъ сочиненіяхъ весьма важныя для него указанія, которыя сразу уб'вдили бы его, что дело о Ософана Провоповича нужно ставить иначе. Онъ убъдился бы, что Өеофанъ Прокоповичь даже съ чисто научной, хотя бы то совершенно свётской точки зрёнія, быль силень въ той именно области, въ которой авторъ видитъ помъху всякой научности, нменно, въ высшей, въ смысле научности, теоретической части бого-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 19—20. <sup>2</sup>) Стр. 8. <sup>3</sup>) Стр. 18. Подчеркнуго у автора. <sup>4</sup>) Христ. Чтеніе, 1876 г.

словія; а по мітрів того, какъ спускался въ область жизненных в практических вопросовъ, онъ боліте и боліте ділался несостоятельным и неразборчивым на средства, и вся та світскость, которую авторъ прославляєть въ Прокоповичів, была самою темною и безславною стороною его жизни.

Но нашъ авторъ устранияся отъ логической послѣдовательности, обязывавшей его привести къ петровской свътскости Өеофана Прокоповича путемъ ереси или безславнаго отступленія отъ своихъ началъ. Еще въ предисловіи онъ заявляетъ, что устраняется отъ оцѣнки грудовъ Өеофана Прокоповича съ богословской точки зрѣнія, съ которой онъ, однако, какъ видимъ, то и дѣло смотритъ на дѣла, касавшіяся Прокоповича. Эту, очевидно, неодолимую для иего трудность онъ просто обходить или, лучше сказать, обскакиваетъ, но такъ злополучно, что грудно себѣ представить болѣе неудачный обходъ предмета, весьма серьезнаго, требовавшаго и большаго знанія и большей ясности въ пониманіи дѣла. Послѣдними, заключительными словами авторъ совершениє выдаеть свою крайнюю неумѣлость справляться съ такимъ предметомъ.

«Нъкогда, впродолженіи многихъ въковъ, духовенство было, такъ заключаетъ г. Морозовъ свою книгу, единственнымъ образованнымъ п учительнымъ классомъ въ Россіи; ему принадлежала руководящая роль въ просвещении страны, въ ея литературе, въ ея общественной и государственной жизни. Петровская реформа подорвала его авторитеть, внесла въ русскую жизнь новыя начала, новыя требованія (до сихъ поръ все это почти буквально повтореніе мыслей С. М. Соловьева); въ лицъ Өеофана Прокоповича, сознательно, по испреннему убъжденію ставшаго на сторону реформы, духовенство, такъ сказать, отреклось само отъ себя; отказывается отъ притязаній на руководящую роль въ развитіи русской мысли, уступаеть свое м'єсто другимъ элементамъ, и съ тъхъ поръ все тъснъе и тъснъе замыкается въ кругу своихъ спеціальныхъ интересовъ, отдаляясь отъ общаго просвътительнаго движенія и иногда выступая даже прямо противъ него. Последній представитель стараго учительнаго сословія, стоявшій на высоть своего призванія— Ософанъ Прокоповичь, въ дъятельности котораго преобразовательная эпоха отразилась во всей полноть, быль въ то же время и первымъ представителемъ новаго движеніясекуляризаціи русской мысли» 1).

Что такое духовенство, отрекающееся само отъ себя? Что такое архіерей, да еще стоящій на высоть своего призванія, ділаю-

<sup>1)</sup> CTp. 402.

щійся представителемъ секуляризаціи русской мысли? Авторъ не только не понимаеть этихъ вещей, но, по всему видно, даже не чувствуетъ, что онъ соединяетъ вещи несовмѣстимыя, что утверждая здѣсь одно, онъ этимъ самымъ отрицаетъ другое, какъ нелѣпость даже съ реалистической точки зрѣнія.

Въ нашей литературъ, впрочемъ, мы имъемъ еще болье странныя проявления того же реалистическаго начала. Какъ на чудовищную крайность въ этомъ отношени мы должны указать на сочинене г. Шашкова.—Исторія русской женщины і), въ которомъ прославляется свобода древней русской женщины, когда она будто бы занимала положеніе самки, и оплакивается позднъйшая ея неволя въ христіанскія времена. Замъчательно, что въ первомъ изданіи приложено къ этому сочиненію изслъдованіе о русской проституціи. Вопреки, можетъ быть, намъреніямъ автора, это приложеніе служило какъ бы прикладною частью его теоріи о свободъ женщины. Можно думать, что самъ авторъ созналь крайнее неприличіе такого совмъщенія теоріи и практики и, можетъ быть, потому-то и выбросилъ сказанное приложеніе при второмъ изданіи своей книги.

## ГЛАВА ХУІІІ.

## Научное изучение естественных условій русской жизни

Указанныя бользненныя явленія нашего времени, конечно, не могуть имьть научнаго значенія и показывають лишь, какъ легко можно злоупотреблять естествознаніемь, превращая его въ философско-историческую теорію. Но само по себь естествознаніе, именно, изученіе физическихъ условій жизни въ нашей странь, въ здоровыхъ своихъ проявленіяхъ принесло нашей наукь не мало пользы, и по этой части мы имьемъ насколько почтенныхъ трудовъ. Мы разумьемъ труды, въ которыхъ наше прошедшее изучалось на основаніи данныхъ географическихъ, этнографическихъ и филологическихъ.

Н. П. Барсовъ. Въ этомъ отношении большаго внимания заслуживаетъ почтенный трудъ Ник. Павл. Барсова, нынъ профессора варшавскаго университета—Очерки русской историч. географіи. Географія начальной літописи, изд. въ 1873 г. Въ этомъ трудъ авторъ

<sup>1)</sup> С-Петерб.—первое изданіе 1872 г., второе 1879 г.

старается выяснить кругозоръ нашего древняго летописца и осмысдить запась его географическихъ и этнографическихъ свёдёній. Авторъ приходить къ выводу, что начальный нашъ летописецъ лучше знаеть приморскія страны Европы, чамъ внутреннія, и лучше знаеть дела западной половины Россіи, чемъ северо-восточной. Сведенія начальной летописи авторъ дополняеть позднейшими летописями и другими источниками, и опредвляеть племена русскія и отчасти инородческія и міста ихъ разселеній. При этомъ онъ пользуется весьма важнымъ научнымъ пріемомъ, сличеніемъ названій мѣстъ и опредѣленіемъ ихъ значенія для уясненія степени давности поселеній, давшихъ эти названія. Намъ извёстно, что названія рікъ, озеръ, горъ, вообще неподвижныхъ или нежилыхъ урочищъ самыя устойчивыя, тогда какъ жилыя мъста, села, города весьма измънчивы въ своихъ названіяхъ. Достоинства этого труда лучше всего раскрыты въ рецензіи Л. Н. Майкова, давняго изыскателя въ области исторической географіи, понимаемой въ самомъ широкомъ смысль, многочисленныя статьи котораго помъщены въ изданіяхъ географическаго общества.

Е. Е. Замысловскій. Въ новітишее время появилось сочиненіе, которое еще въ болъе широкой постановкъ представляетъ намъ нашу историческую географію, хотя собственно излагаетъ географическія сведенія времень боле близкихь къ намь, именю времень московскихъ. Это-упоминаемое уже нами сочинение профессора Е. Е. Замысловскаго: «Герберштейнъ и его историко-географическія извъстія о Россіи» 1). Въ этомъ сочиненіи сділанъ сводъ иноземныхъ и русскихъ географическихъ изв'ястій о Россіи. Есть въ немъ сближенія и данныхъ древнъйшихъ географовъ, греческихъ и римскихъ. Весь этогъ сводъ обставленъ самыми богатыми научными указаніями источниковъ. Зам'вчательно, что строгая научность сама собою выдвинула въ этомъ сочиненіи достоинства географическаго кругозора нашихъ предвовъ. Такъ, напримъръ, авторъ указываетъ, что русскіе люди задолго до Ченслера знали морской путь въ Европу изъ Балаго моря и съ замечательною тщательностію собираеть сведенія о плаваніи этимъ путемъ дьяка Герасимова при Іоанні III. Мы увидимъ, что это не единственный такой результать действительной научности.

Разработка географическихъ данныхъ по новъйшимъ научнымъ пріемамъ встръчается во многихъ сочиненіяхъ, напримъръ, въ упо-

<sup>&#</sup>x27;) Петерб. 1884 г. Къ этому сочиненію приложены матеріалы для историкогеографическаго атласа Россіи XVI в.

мянутыхъ сочиненіяхъ Бѣляева, Корсакова, Борзаковскаго и какъ увидимъ ниже, съ весьма важнымъ, новымъ освѣщеніемъ—въ Исторіи русской жизни, сочиненіи И. Е. Забѣлина.

Съ преобладаниемъ этнографической части, мы тоже имъемъ нісколько важных трудовь. Таковы: соч. г. Дашкевича-Даніиль Галицый (1873 г.), гдь, между прочимъ, выяснены тщательно отношенія русскаго племени къ литовскому, и г. Антоновича-Очеркъ исторіи Литвы до XIV в. (1878 г.), гдт еще тщательнее изложено то же дело. Для изученія нашихъ восточныхъ окраинъ важно сочиненіе профессора Фирсова-Инородческое населеніе прежняго казанскаго царства (изд. 1869 г.); изследованія покойнаго Григорьева о средней Азіи (Россія и Азія. Сборн. статей, изд. 1876 г.), а также сочинение Иванина-О военномъ искусстве и завоеванияхъ монголотатаръ и средне-азіатскихъ народовъ при Чингисъ-ханъ и при Тамерлань (изд. 1877 г.), въ которомъ собраны свъдънія о нравахъ, пріемахъ войны, завоеваніяхъ и управленіи татаръ, объясняющія нашъ татарскій разгромъ и иго. Нікоторое значеніе импеть изслідованіе г. Европеуса—Объ угорскомъ народъ (1874 г.), объясняющее древитишія народности восточной Европы. По митию г. Европеуса югра, т. е. прародичи угровъ-мадьяръ, были болъе древними поселенцами въ восточной Европъ, чъмъ финны.

Филологія особенно много помогла для выясненія древнійшихъ, доисторическихъ временъ нашего народа и тімъ боліе для выясненія славянской мисологіи. Изслідованія Гильфердинга объ арійскомъ племени, изъ котораго вышли всй европейскіе народы, много выяснили наши древнія времена и составляютъ поправки и дополненія изысканій Шафарика по этому вопросу і). Въ Исторіи русской жизни г. Забілина собраны также богатыя данныя для уясненія доисторическихъ временъ, между прочимъ, и на основаніи филологіи. Въ этомъ отношеніи важное значеніе иміють еще изслідованія профессора Будиловича—Первобытные славяне въ ихъ языкі, быті и понятіяхъ, 2 выпуска 1 части, изд. 1878—1879 г. Въ сочиненіи этомъ изслідованы славянскія слова, пока только въ области естествознанія. Общій пріємъ автора тоть, что онъ показываеть, какія славянскія слова—самыя древнія и какія позднійшія; какія общеславянскія и какія— племенныя.

Еще болъе богатое собрание данныхъ филологическихъ и вообще бытовыхъ представляетъ сочинение Аванасьева—Поэтическия возгръ-

і) Напечат. въ Русскомъ Вістникі за 1868 г.

нія славянъ на природу—опыть сравнительнаго изученія славянскихъ преданій и вітрованій въ связи съ мпоическими сказаніями другихъ родственныхъ народовъ,—три тома, изд. 1866—69 гг.

Въ этомъ сочинени наша русская минологія изучается сравнительно не только съ минологіей другихъ славянскихъ народовъ, но и вообще народовъ европейскихъ, и все возводится къ пранароду всёхъ европейскихъ народовъ—арійскому народу, на основаніи сравнительнаго изученія европейскихъ языковъ съ санскритскимъ. Съ другой стороны, языческій минъ славянъ здёсь разсматривается въ его историческомъ движеніи,—не только въ древнихъ памятникахъ, но и въ вёрованіяхъ, пёсняхъ и обычаяхъ, сохранившихся у разныхъ народовъ до настоящаго времени. Эта послёдняя сторона дёла пополнена у того же Забёлина, въ его Исторіи русской жизни.

У Аванасьева, впрочемъ, есть одинъ крупный недостатокъ въ самой постановкѣ вопроса о нашей мисологіп. Онъ такъ преклоняется передъ филологіей, что самыя религіозныя понятія и ихъ развитіе выводить изъ значенія словъ и потому, напримѣръ, ставитъ многобожіе прежде единобожія у славянъ, вопреки яснымъ свидѣтельствамъ древности.

Совсимъ иная постановка этого вопроса, хотя и не прямо, находится въ сочинени Котляревскаго — О погребальныхъ обычаяхъ языческихъ славянъ, изд. 1868 г. Котляревскій останавливается на погребальныхъ обычаяхъ, какъ на самомъ важномъ выраженіи иден человика о безсмертіи, безъ которой онъ не можетъ жить, такъ же, какъ не можетъ примириться съ смертію. Другая особенность этого сочиненія та, что самый предметъ его требовалъ данныхъ по преимуществу изъ другой области—археологической; но о значеніи въ нашей наукъ данныхъ этого рода у насъ будетъ ръчь ниже.

Изучение физическихъ условій русской исторической жизни и физической стороны русскаго человіка повело къ составленію и изданію разныхъ картъ и цілыхъ атласовъ, весьма важныхъ при изученіи русской исторіи. Таковъ замічательный Учебный атласъ по русской исторіи профессора Замысловскаго, особенно второе его изданіе 1869 г. (перв. изд. 1865 г.), гді, кромі картъ племенныхъ и географическихъ, показывающихъ историческій ростъ русскаго народа и русскаго государства, поміщено прекрасное, ученое предисловіе, заключающее въ себі обозрініе славянскихъ племенъ древнійшаго времени, русскихъ областей и важнійшихъ городовъ, какъ Новгородъ, Кіевъ и Москва, планы которыхъ поміщены тоже въ этомъ атласів.

Географическимъ обществомъ издана въ 1875 г., этнографическая карта Россіи, —большой трудъ давно извъстнаго по изученію русской этнографіи А. Ө. Риттиха, составлявшаго также въроисповъдный атласъ западной Россіи, изд. 1863 г., и этнографическій атласъ люблинской и августовской губерній, изд. 1864 г. Извъстное картографическое заведеніе Ильина издало въ 1874 г. —Опытъ статистическаго атласа россійской имперіи, въ которомъ, кромъ данныхъ для современнаго изученія Россіи, есть не мало весьма важныхъ указаній и для изученія русской исторіи. Тамъ есть карты: метеорологическія, показывающія климатическія условія русской вемли, гидрографическія и орографическія, показывающія степень влажности и возвышенія разныхъ мъстностей, карты льсовъ, карты, показывающія качества почвенныя и подземныя, геологическія свойства нашей земли; есть въ этомъ атласъ карты населенности и этнографическая карта.

Въ новъйшее время (1884 г.) появился подобный же атласъ, но съ болъе новыми научными пріемами и болье свъжими данными. Это—Учебный атласъ Россіи И. П. Поддубнаго. Самыя разнообразныя стороны русской страны и русской жизни здъсь представлены на картахъ и въ діаграмматическихъ таблицахъ.

Въ обоихъ этихъ атласахъ есть карты, имѣющія особенно важное значеніе для объясненія историческаго движенія русской жизни. Это—карта лѣсовъ и безлѣсія, карта почвенная и карта населенности. Сличеніе этихъ картъ даетъ новыя объясненія историческаго движенія русскаго народа на востокъ, а также многихъ другихъ явленій въ нашемъ прошедшемъ, какъ это мы имѣли случай показывать въ нашихъ поясненіяхъ этнографической карты Россіи, приложенной къ нашему сочиненію—Чтенія по исторіи западной Россіи.

Леруа-Болье. Въ литературъ нашей науки есть и общій сводъ естественныхъ и историческихъ условій русской жизни, сдёланный, впрочемъ, не русскимъ человѣкомъ, а французомъ—Леруа-Болье, большимъ внатокомъ русскихъ дёлъ и, что особенно рѣдко встрѣчается въ иностранныхъ писателяхъ о Россіи, отличающимся замѣчательнымъ безпристрастіемъ, желаніемъ узнать и сказать истину.

Изследованіе это Леруа-Болье первоначально было напечатано въ Revue de deux mondes за 1873 г. (начало), (особенно) за 1874 и за 1875 гг. (конецъ). Въ 1881 г. авторъ началъ издавать отдёльно это изследованіе въ исправленномъ видѣ. Изданы два тома. Въ первомъ томѣ следующія главы:

1. Русская природа—климать и земля. 2. Народы—русская народность. 3. Темпераменть и характеръ народный. 4. Исторія и элементы цивилизаціи. 5. Соціальная іерархія: города и городскія сословія. 6. Дворянство и чиновничество. 7. Крестьяне и освобожденіе рабовъ. 8. Міръ, семья крестьянина и сельскія общины.

Во второмъ том'в пом'вщены: описание нашей государственной среды.

Третій томъ, по плану автора, будеть заключать исторію вѣры въ русскомъ народѣ, т. е. православной церкви и разныхъ сектъ.

Наконецъ, авторъ предполагаетъ, если представится возможностъ, написать еще четвертый томъ—о финансахъ, арміи и вившней политикъ Россіи.

Какъ можно видёть по самому содержанію вышедшихъ и ожидаемыхъ томовъ, самое важное для нашей науки въ трудахъ Леруа-Болье то, что имъ уже сдёлано въ первомъ томѣ подъ заглавіемъ: Имперія царей и русскіе. Страна и ея жители (L'Empire des tsars et les russes. Le pays et les habitants).

Авторъ давно и много изучалъ Россію. Онъ былъ несколько разъ въ Россіи, вздилъ по многимъ мъстамъ, читалъ много русскихъ книгъ и имълъ сношенія со многими русскими. Въ своемъ трудъ онъ пользуется фактами, добытыми другими; но въ воззраніяхъ старается быть независимымъ не только отъ нёмецкихъ ученыхъ, но даже отъ своихъ соотечественниковъ. Въ русскихъ ученыхъ и просто образованныхъ людяхъ онъ нашель странное разногласіе въ пониманіи своего прошедшаго и своего настоящаго и старается тоже быть независимымъ отъ нихъ. Онъ не сабдуетъ ни воззрвніямъ твхъ, которые, по его словамъ, видятъ въ русскомъ мужикъ идеалъ новой цивилизаціи, ни техъ, которые отшатнулись отъ этого мужика и смотрять на него лишь какъ на натеріаль для насажденія новой цивилизаціи. Въ действительности онъ колеблется между теми и другими, -- то считаетъ залогомъ лучшаго будущаго Россіи иден запада, то ожидаеть отъ русскаго народа новой роли во всемірной исторіи. Съ другой стороны, онъ то считаетъ русскій народъ еще не сложившимся въ смыслъ національности, то указываеть и превозносить такія типическія черты русскаго человъка, что, при нашей привычкъ унижать и поносить все свое, странно даже читать.

Въ виду другихъ иноземныхъ писателей Леруа-Болье — чистый французъ, усматривающій въ русскомъ народів черты, болье близкія къ чертамъ французской націи и настолько демократиченъ, что способенъ даже многое понимать въ жизни чужого простого народа. Въ Леруа-Болье даже иногда сказывается смиреніе, преклоненіе передъ величіемъ русскаго народа. Но когда онъ касается идей и задачъ

Россіи, то въ немъ обнаруживается, хотя и въ сдержанныхъ формахъ, гордость иноземца и въ частности француза. Этотъ недостатокъ, впрочемъ, не такъ часто встръчается, и его заставляють забывать настойчивое стремленіе автора вездѣ отыскивать истину и его громадное общее образованіе, въ особенности въ области знаній естественныхъ условій жизни человька.

Авторъ ставить себь практическую задачу — узнать (историческую) жизненность новой Россіи, а для этого, говорить онъ, нужно знать, какова способность къ цивилизаціи этой страны и этого народа... «Это — первая и последняя проблема, безъ разрешенія которой всякое изученіе Россіи окажется безъ основанія и безъ заключенія. Чтобы оцёнить геній Россіи, ея средства, ея настоящее и еще более ея будущее, нужно знать землю, которая ее питаеть, народы, которые ее населяють, исторію, которую она прожила, религію, которая ее воспитывала» 1. Точнее и ближе къ цёлямъ нашей науки, авторъ ставить себь задачу—определить національный характеръ и цивилизацію русскаго народа. Для этого онъ прежде всего разсматриваеть русскую землю и решаеть два вопроса:

- 1. Принадлежить ли Россія къ Азіи или къ Европь? Авторъ разсматриваеть существенныя особенности Европы и Азіи ровный, умфренный климать Европы, достаточную влагу, разнообразіе вида земли, длинную линію береговую, и противоположныя особенности Азіи; затімь онь показываеть, что особенности Россіи въ этомъ отношеніи ближе подходять къ Азіи; но съ другой стороны, то, что земля Россіи требуеть труда и выдержки, сближаеть ее съ Европой. Россія въ западной своей части есть продолженіе Европы, а въ восточной есть колонизаціонная ея сила и можеть быть сравниваема съ съверной Америкой, даже требуеть отъ колонизирующихъ большаго труда, нежели какой беруть на себя эмигранты въ съверной Америкъ, слідовательно, Россія еще болье есть страна европейская.
- 2. Авторъ решаетъ другой общій вопросъ: составляеть ли Россія по самой природе своей земли что либо одно? Въ этомъ случае онъ сперва очерчиваетъ крайности, противоположности, а потомъ делаетъ общій, окончательный выводъ. Громадное пространство Россіи, если разсматривать ея отдаленныя части, представляетъ поразительныя крайности: холодъ и жаръ, леса и степи, сходство земли съ европейской и совершенное сходство съ азіатской. Но, всматриваясь внимательно въ общее строеніе русской земли, нельзя не видёть, по

<sup>1)</sup> I, cTp. 34.

словамъ Леруа-Болье, что эта равниная страна не даетъ опоръ для образованія разныхъ государствъ и напротивъ назначена для образованія одного государства. Болье різко различающіяся ея части— сіверная лівсистая и южная степная, существенно нуждаются одна въ другой — сіверная въ хлібо южной половины и южная въ лівсів сіверной. Притомъ обів оніз объединяются зимой, которая равно сковываетъ обів части, равно покрываетъ ріжи льдомъ, землю сивігомъ, такъ что съ сівера на югъ Россіи можно зимой ізхать непрерывно въ саняхъ. При этомъ авторъ указываетъ на совершенно естественное значеніе Москвы, которая занимаетъ середину между лівсною и степною половинами Россіи.

«Эти два пояса Россіи (сверный и южный) связываются, говорить онъ, не только темъ, что между ними есть общаго, но даже своими различіями. Чъмъ болье различаются ихъ почва и ея произведенія, чімь исключительніве ихъ призваніе, которое они, повидимому. получили отъ природы, темъ более каждый изъ нихъ вынужденъ обращаться къ помощи другаго. Только одна центральная область, гдъ сходятся и смъщиваются лъса и поля, -- древнее великое княжество московское-могла довольствоваться собой. Стверъ и югь къ этому не были способны. Они держатся въ взаимной связи, которая вопреки ихъ контрастамъ и даже этими самыми контрастами обезпечиваетъ на въки ихъ единство. Если природа когда либо очерчивала контуры одной монархін, то это-отъ Балтійскаго моря къ Уралу и отъ арктического океана къ Каспійскому и Черному морямъ. Этотъ квадратъ ясно намеченъ и исторія только наполнила его» 1)... «Промышленная московская область своимъ густымъ населеніемъ обязана не столько историческимъ причинамъ, сколько своему центральному положенію между двумя великими водными путями внутри Россін-Волгой и ея притокомъ Окой, и двойному сосъдству — прекрасивищихъ лъсныхъ странъ сввера и плодоносныйшихъ черноземныхъ полей юга» 2).

Переходя къ населенію этой громадной страны, назначенной самой природой быть единымъ государствомъ, авторъ задается вопросомъ: можетъ ли эта страна быть великой націей <sup>3</sup>) и разрѣшеніе этого вопроса начинаетъ по обычаю съ контрастовъ, противорѣчій.

Въ Россіи — страшное разнообразіе народностей и она, кром'я съвера, со всъхъ сторонъ открыта для вторженій. Но эта именно открытость и отсутствіе внутреннихъ естественныхъ преградъ мізшаютъ многочисленнымъ народамъ Россіи держаться особо, образовать особыя

¹) Т. I, стр. 34. ²) Т. I, стр. 38. в) Тамъ же, стр. 50.

государства, и заставляють ихъ входить во взаимныя сношенія, смітиваться и ослаблять свою индивидуальность 1). Весь вопросъ, слітовательно, въ томъ, какой національный элементь долженъ давать главную окраску этому смітивнію, и вырабатывать главную національность.

Леруа-Волье, какъ и всякій, при одномъ взглядѣ на этнографическую карту Россіи, видить, что эта главная, ассимилирующая сила-въ русскомъ народъ, и за тъмъ, оставляя въ сторонъ ничтожныя по количеству или самыя окраинныя народности, какъ жиды пли закавказскія племена, авторъ старается уяснить, какіе главные инородческіе элементы вошли въ этнографическое образованіе русской народности и какія качества внесли они въ нее? При этомъ онъ точно ставить научныя требованія, чтобы правильно опредвлить и псиять русскую народность. Онъ не довольствуется однимъ этнографическимъ признакомъ языка. Инородецъ можетъ говорить по-русски. но это еще не дълаетъ его русскимъ. Для полнаго обрусвнія нужно смешение крови. Поэтому авторъ изучаетъ русскую народность шире, поливе, -- научаетъ съ археологической стороны, физіологической, и старается определить даже особыя душевныя качества на основаніи этнографическихъ элементовъ, вошедшихъ въ русскую народность. Самое большое его вниманіе вызываеть прежде всего великорусское племя, образовавшееся изъ соединенія славянской народности съ инородцами.

Самую большую долю чужой примъси въ великорусскомъ племени авторъ находить въ финской народности, которая отличается способностію принаровляться къ условіямъ жизни, а также серьезностію, терпівніемъ и твердостію.

Вопреки мивнію многихъ иноземцевъ, авторъ отвергаетъ смѣшеніе русскихъ съ монгольскими племенами, какъ такое ничтожное, о которомъ не стоитъ говорить; не много онъ даетъ въ этомъ отношеніи значенія и примѣси татарской, которая, по его мивнію, имѣла вліяніе на русскихъ болѣе историческое, чѣмъ этнографическое. Сводя всѣ эти примѣси въ одно, авторъ рѣшаетъ вопросъ, что же такое великорусскій человѣкъ? Строеніе головы и всего тѣла великорусса приводятъ автора къ убѣжденію, что это европеецъ и въ частности славянинъ. Для большей убѣдительности въ этомъ, авторъ старался дать понятіе о народности вообще славянской. По автору, славяне такой юный народъ, что очень трудно опредѣлить ихъ національную индивидуальность 2). Они не участвовали въ началѣ вападно-европей-



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 54-5. 2) Тамъ же, стр. 92.

ской цивилизаціи, ни черезъ римлянъ, ни черезъ грековъ, и однако раньше старыхъ народовъ выставили великихъ двигателей этой цивилизаціи,—какъ Коперникъ и Гуссъ і), и множество разныхъ ученыхъ людей. Даровитость славянъ не подлежитъ сомивнію. По особенностямъ своимъ славяне ближе подходятъ къ французамъ, чёмъ къ близкимъ своимъ сосёдямъ—германцамъ. Выдающіяся ихъ черты, особенно у русскихъ славянъ — способность воспринимать и воспроизводить всякія идеи і).

Затыть авторь вглядывается въ племенныя особенности русскаго народа и его поражаеть единство ихъ образа жизни вездь. Изъ этого единства выдыляется малорусское племя, которому южныя степи, наполненныя кочевниками, не давали такого удобства колонизировать ихъ, какое имыл великоруссы. По автору, малоруссь болые чистой славянской крови, чымъ великоруссь, болые близокъ къ западу, хвалится болые чистою своею кровью, болые пріятнымъ климатомъ и болые улыбающеюся ему землей. Въ малоруссахъ болые красоты, порывистости, задумчивости, но въ то же время больше лыни, нерышительности, апатіи з). Наконець, у автора выдыляются, хотя гораздо меные, былоруссы. Вылоруссовъ авторъ даже не характеризуеть особо, а говорить лишь вообще объ нихъ и малоруссахъ, что ты и другіе, какъ меные удрученные суровымъ климатомъ и восточнымъ деспотизмомъ, сохраняють больше личнаго достоинства, независимости и индивидуальности, чымъ великоруссы 4).

Оба племени въ совокупности составляютъ менве половины великорусскаго племени, которое выступаетъ, какъ главная русская сила. Великоруссъ—это господинъ русской земли. Инородческая примъсь дала ему особенную даровитость и энергію. Онъ похожъ на германскаго пруссака и на италіанскаго пьемонтца <sup>5</sup>). Но есть и великая разница между ними.

Страна великой Россіи не завоевана военными отрядами изъ Новгорода и Кіева. Она пріобрътена долговременною и медленною колонизаціей славянскихъ выходцевъ изъ этихъ странъ, — колонизаціей, которая почти ускользала отъ вниманія льтописцевъ °). Т. е. тутъ происходилъ племенной процессъ этнографическаго смѣшенія. Но кромъ того тутъ, по мнѣнію Леруа-Болье, происходило еще одно явленіе, наблюдаемое и въ другихъ странахъ, гдѣ происходить европейская колонизація. Одно уже прикосновеніе, приближеніе русскаго

¹) Тамъ же, стр. 93—4: ³) Тамъ же, стр. 96. ³) Татъ же, стр. 108. ⁴) Тамъ же. ē) Тамъ же, стр. 103. ⁵) Тамъ же, стр. 104.

къ восточнымъ инородиамъ даетъ господство первому надъ последнеми <sup>1</sup>). Не следуетъ ли отсюда заключить, что въ Россіи славянская, т. е. индо-европейская кровь имела надъ туранскою кровію те же пре-имущества, какъ и въ остальной Европе?.. <sup>2</sup>)

«И такъ, замъчаетъ Леруа-Болье, Россія своею расою, какъ и своей почвой, отличается отъ запада, но она еще болье отличается отъ старой Азіи,—она есть европейское завоеваніе Азіи. Русскій народь по своей крови, какъ и по своимъ преданіямъ долженъ быть прямо причисленъ къ самой благородной, прогрессивной, интеллигентной семь земли, но въ то же время долженъ быть признанъ ея вътвію менъе всего образованною, или лучше, самою невъжественною вътвію этой семьи. Изъ двухъ главныхъ этнографическихъ элементовъ Россіи въ ея геніъ самый европейскій ея элементь — славянскій, почти также неизвъстенъ, какъ другой инородческій; мы не знаемъ, какую неожиданность скрываеть въ себъ для будущаго особенный народъ, происшедшій изъ сліянія этихъ элементовъ» 3).

Этотъ-то особенный народъ, скрывающій въ своемъ генів еще неизвістныя особенности, авторъ старается разгадать и опреділить хотя нікоторыя черты его темперамента и характера.

Леруа-Болье выходить изъ того положенія, что на молодой народъ особенно сильно д'яйствуеть природа '), изъ которой авторъ и выясняеть особенныя черты русскаго народа.

Русскій холодъ, необходимость жить въ теченіи года долгое время въ жилищахъ, въ которыхъ для тепла преграждается доступъ свъжаго воздуха, производять въ русскомъ народъ сонливость, апатію. а постоянная и часто безусившная борьба съ природой, господство случайностей пріучаютъ русскаго человъка къ деспотизму. Отсюда же авторъ выводитъ необыкновенный русскій стоицизмъ безъ гордости и самосовнанія древнихъ стоиковъ, русскую способность все переносить. преодольвать всё трудности и умирать спокойно, смиренно. Но тутъ же авторъ съ возмутительною самоувъренностію повторяєть обычныя западно-европейскія мивнія, что наши русскіе подвиги, доблести есть выраженіе нашей низкой цивилизаціи, нашего варварства в). Но даже и въ этомъ случать авторъ старается, хотя нъсколько, высвободиться изъ западно-европейскихъ предубъжденій. Онъ говорить, что русскій стоицизмъ, русская способность умирать спокойно, смиренно, согръваются религіознымъ чувствомъ; что русскій человъкъ, хорошо зна-

 $<sup>^4</sup>$ ) Тамъ же, стр. 105.  $^2$ ) Тамъ-же, стр. 105—6.  $^3$ ) Тамъ же, стр. 108.  $^4$ ) Тамъ же, стр. 118.  $^5$ ) Тамъ же, стр. 133—145.

комый съ трудностями жизни, охотно помогаетъ ближнему и сохраняетъ поразительное благодушіе; что вообще онъ необыкновенно практиченъ и чрезвычайно цінитъ здравый смысль <sup>1</sup>). Изъ естественныхъ же условій жизни авторъ выводить и ту особенность русскаго народа, что онъ неим'ветъ страсти къ завоеваніямъ; но если его тронуть, то онъ сильно защищается и въ этомъ случать бываетъ жестокъ <sup>2</sup>).

Въ заключеніи, чтобы дать яснѣе понятіе о русскомъ человѣкѣ, авторъ изображаетъ личность Петра, какъ истый образъ великорусса. Черты для этого взяты главнымъ образомъ у Соловьева ³).

Самая важная для насъ часть перваго тома сочиненія Леруа-Болье—это четвертая книга или глава, гдв излагается исторія Россіи подъ заглавіємъ: Исторія и элементы цивилизаціи. Къ сожальнію, это одинъ изъ самыхъ краткихъ трактатовъ въ первомъ томв этого сочиненія.

Авторъ и здъсь, какъ не разъ и выше, занимается прежде всего ръшеніемъ вопроса, принадлежить ли Россія по своей исторіи къ Европъ или къ Азіи? По его мнънію, въ западно-европейской цивилизаціи три основныхъ элемента: христіанство, классицизмъ и тевтонскій или вообще варварскій элементъ. Въ основ'я русской цивилизаціи лежить тоже христіанство, но не изъ Рима, а изъ Византіи, и хотя авторъ не желаеть сказать, что съ его точки зрвнія это — не чистое христіанство, а схизма, но этотъ взглядъ его сквозить въ его сочиненіи. Это видно изъ того, что онъ связываеть принятіе нами христіанства съ упадкомъ Византіи. Еще сильне этимъ упадкомъ онъ отганяетъ и нашу отличную отъ западной Европы связь съ грекоримскимъ міромъ, отъ котораго западная Европа взяла свое классическое и правовое просв'ящение, а мы взяли византійскую цивилизацію, гдв господствовали автократизмъ и чиновничество. Что касается тевтонскаго элемента, то и его мы не чужды, по автору, какъ и всв западно-европейскія государства, получившія отъ него свое начало. Авторъ этимъ самымъ уже даетъ свое согласіе на принятіе норманской теоріи начала нашей государственности и даже теоріи въ усиленномъ видъ, т. е. онъ считаетъ въроятнымъ и норманское завоеваніе Россіи, и норманскія начала въ нашей Русской Правді. Впрочемъ, авторъ признаетъ, что норманскій элементь въ действительности у насъ вскоръ претворился въ славянскій и вообще несравненно менье у насъ дъйствоваль, чемь въ западной Европе. Общій выводъ авторъ делаеть тотъ, что у насъ, какъ и въ западной Европе, хотя

¹) Тамъ же, стр. 137-8. ²) Тамъ же, стр. 135-6. ³) Тамъ же, стр. 162-3.



въ различной степени и видѣ, но дѣйствовали тѣ же элементы цивилизаціи, что и въ западной Европѣ. Съ этой точки врѣнія историческое движеніе, развитіе нашей цивилизаціи автору естественно должно было представляться, какъ восполненіе этихъ началъ до равенства съ западной Европой, или же какъ еще большее оскудѣніе ихъ. Съ этой именно точки зрѣнія авторъ дѣлитъ нашу исторію на три періода: до монгольскаго ига, монгольскій періодъ и періодъ со времени Петра.

Въ до-монгольскомъ періодъ авторъ видитъ совершенно естественное развитие нашей цивилизаціи. Мы были не только подъ вліяніемъ Византін, но и въ связи съ западной Европой. Нашъ древній Кіевъ быль не только воспроизведеніемъ Константинополя, но и торговымъ, цивилизованнымъ центромъ въ смыслѣ цивилизаціи западноевропейской. Особенное внимание автора вызываеть время Ярослава I, когда въ Кіевъ было много варяговъ и когда завязаны были родственныя связи нашего княжескаго дома почти со всеми западноевропейскими государями. На самыя княжескія смуты авторъ смотрить, какъ на средства къ объединению России, при чемъ, какъ и въ начале нашей государственности, онъ не упускаетъ изъ виду, что у насъ быль одинъ русскій народъ, составлявшій общины и потомъ развившій до большой силы въ нёкоторыхъ мёстахъ свои вёча. Вообще въ до-татарскій періодъ мы, по автору, стояли ничуть не ниже западной Европы по нашей цивилизаціи. Но въ то время, какъ западная Европа заканчивала свои темныя времена, приближалась ко временамъ возрожденія, на Россію надвинулись татары, и все съ тъхъ поръ стало изменяться. Мы отодвинулись отъ западной Европы, цивилизація наша пошла по другому направленію.

Въ этомъ второмъ періодъ авторъ излагаетъ исторію московскаго единодержавія, и тутъ-то во всей ясности сказалась неспособность иноземца понять нашу исторію, неспособность даже такого хорошаго иноземца, какъ Леруа-Болье.

Намъ извъстно, что всё наши лучшіе русскіе историки, какого бы ни было направленія, сосредоточивали на этомъ періодѣ особенное свое вниманіе, какъ на такомъ времени, когда начала русской исторической жизни обнаружились ясно, и одни изъ писателей, какъ славянофилы, видѣли здѣсь всѣ задатки дальнѣйшаго самобытнаго развитія Россіи, другіе, какъ западники, усматривали полную несостоятельность этихъ началъ и всѣ упованія возлагали на сильно развитую власть, долженствовавшую вести Россію къ усвоенію западно-европейской цивилизаціи. Авторъ, еще въ началѣ этого трактата осу-

дившій славянофиловъ и явно снисходительно отнесшійся къ западникамъ, не только держится направленія западническаго, но и усиливаеть его. Всю исторію московскаго единодержавія онъ разсматриваеть какъ исторію порабощенія, прогрессивно увеличивающагося. Татарское иго, по автору, было для русскаго человъка школой терпънія и самоотреченія. Давленіе суроваго русскаго климата и татарскаго ига сошлись и еще болье усилили въ русскомъ человъкъ способность къ абсолютизму. Московскіе князья могли успъшно строить на этомъ фундаментв зданіе единодержавія. Зданіе это, впрочемъ, закладывалось и прежде. Русская жизнь, отлившая отъ запада, сосредоточенная на востокъ въ великорусскомъ племени, основалась на родовомъ началь. При этомъ у автора выступаеть даже чичеринскій русскій дворь, а за нимъ кавелинская и чичеринская вотчинность Все это въ исторіи московскаго единодержавія подкрѣплено не только татарскими, но и византійскими началами, поведшими къ уничтоженію областной самобытности, вічевых порядковь, къ приниженію всткъ сословій. Въ этикъ же временакъ авторъ видить зарожденіе русскаго народно-религіознаго патріотизма. Страшныя бідствія вызывали и усиливали религіозное чувство, а господство иноземцевъ и самые подвиги тершенія среди страданій возбуждали гордое сознаніе національнаго превосходства. Въ эти-то времена, по автору, явилось сознаніе Россіи, какъ святой Руси.

Доискиваясь, что же сохранилось тогда на Руси отъ стараго европейскаго времени, авторъ находить, что русскіе своею покорностію. выносливостію спасли свои съмена для европейской цивилизаціи. Для полноты этой мрачной картины московскаго единодержавія. авторъ, не находя положительныхъ сторонъ въ русской цивилизаціи того времени. а однѣ лишь отрицательныя, усиливаеть мрачныя краски еще тѣмъ, что перечисляеть, чего Россіи недоставало изъ началъ западно-европейской цивилизаціи. Туть и отсутствіе аристократіи, средняго сословія, отсутствіе наукъ, свободныхъ учрежденій, высшихъ идей, словомъ, всего того, чѣмъ такъ заняты вообще западники, въ частности Чичеринъ, и перекличку чего иронически считалъ очень длинною Самаринъ. Авторъ и ссылается въ этомъ трактатъ на Чичерина и Пыпина. Во всей московской цивилизаціи авторъ находитъ только двъ силы—общину и автократизмъ, и объ силы признаеть некультурными.

Изъ такого взгляда на московскій періодъ нашей исторической жизни, само собою, следовало, что въ петровскій періодъ Россія должна была брать цивилизацію изъ западной Европы. Дело Петра авторъ связываеть, съ одной стороны, съ древней Россіей и указываеть подоб-

ныя стремленія въ его предшественникахъ, какъ, напримѣръ, въ Іоаннѣ III и другихъ, съ другой—онъ указываетъ на то, что послѣ Петра дѣло его было большею частью въ ненадежныхъ рукахъ и однако не погибло. Изъ этого авторъ выводитъ заключеніе, что западно-европейская цивилизація составляла потребность Россіи, какъ народа европейскаго, и потому не погибла, не смотря ни на какія препятствія.

Но когда Леруа-Болье переходить къ оценке действительных в плоловъ нашихъ заимствованій изъ западной Европы, то картина выходить совсимь иная. Авторъ признаеть, что въ преобразованіяхъ Петра не доставало нравственности, которая тогда была очень плоха и во всей западной Европъ. «Въ своей страстной заботъ о прогрессъ, говорить авторъ, Петръ пренебрегъ одною вещію, безъ котсрой всь другія хрупки. Онъ оставиль въ сторонь правственность, которая, можеть быть, не составляеть одного изъ принциповъ цивилизаціи, но которой никакая цивилизація не можеть обходить безнаказанно. Матеріальная культура составляєть для Петра предметь особенных вего желаній, ---ее то онъ особенно желаль заимствовать. Туть сказался реалистическій духъ великорусса; туть сказался и недостатокъ въка. Западъ въ то время, когда Петръ обратиль къ нему Россію, былъ для нея опаснымъ образцомъ. Нравственная испорченность, умственная анархія XVIII въка давали гибельные примъры полуварварскому народу, который, какъ всегда, болве быль расположенъ перенимать пороки, чемъ хорошія качества своихъ чужеземныхъ наставниковъ» 1). Авторъ даже говоритъ, что XVIII въкъ быль для Россіи школой деморализаціи 2).

Но это не составляло еще единственнаго зла. Съ нравственнымъ развращениемъ соединялось умственное. Устремившись на путь подражаній, русскіе бросались на всё идеи, «дёлались поперемённо учениками энциклопедистовъ и французскихъ эмигрантовъ, Вольтера и Іосифа де-Местра, и часто кончали безсодержательнымъ, отрицательнымъ скептицизмомъ 3). Вмёстё съ тёмъ выростало и соціальное зло,—разъединеніе классовъ, и въ верхнихъ слояхъ—потеря народности. «Большіе города и господствующіе жители составляли среди деревень какъ бы иностранныя колоніи». Авторъ въ этомъ видитъ даже замедленіе русскаго прогресса, такъ какъ народъ, отъ котораго отдёлились образованные классы, оставленъ былъ въ своемъ варварствъ. Наконецъ, авторъ указываетъ и на политическое зло. Русскимъ

<sup>&#</sup>x27;) Тамъ же, стр. 254. 3) Тамъ же, стр. 255. 3) Тамъ же, стр. 257.



вдругъ навязана была чужая цивилизація, для которой въ Россіи не было корней. «Вся правительственная организація была дёломъ внъшнимъ, чуждымъ народу. Большая часть законовъ были скороспѣлы, и походили на одежду, неидущую ни къ стану, ни къ привычкамъ народа» '). Авторъ при этомъ обращаетъ вниманіе еще на одно обстоятельство, вліявшее на усиленіе этого зла. Новѣйшая цивилизація Европы имѣетъ ту дурную сторону, что она развила злоупотребленіе законодательствомъ, излишнюю вѣру въ писанный законъ. Это зло, по автору, нигдѣ не развилось такъ, какъ въ Россіи, гдѣ было слишкомъ много средствъ все передѣлывать, перестраивать '). Судя по законамъ, Россія не разъ была переворачиваема сверху до низу, говорить авторъ... «Страна, двинутая въ своихъ основаніяхъ, не могла найти своего равновѣсія» ').

Такимъ образомъ, по автору, старорусская пустота наполнена со временъ Петра такими западно-европейскими заимствованіями, которыя тоже не дають ничего твердаго и чаще всего приводять тоже къ пустоть, къ отрицанію всего. Авторъ это объясняеть, между прочимъ, тымъ, что до освобожденія крестьянъ преобразованія производились правительствомъ и усвоялись лишь верхнимъ классомъ, а послё освобожденія крестьянъ Россіи предстоитъ идти къ этому другимъ путемъ, идти съ народомъ и усвоять не одну матеріальную культуру, но и западно-европейскія вольности. Но кто же поручится, что и туть не выйдеть той же, а можеть быть, и худшей пустоты, отрицанія. Новьйшій цвытокъ западно-европейской цивилизаціи—соціализмъ, слишкомъ поучителенъ.

Вообще, въ своей исторической части Леруа-Болье не только слабве, чвмъ въ другихъ главахъ, но и часто противорвчитъ себв. Когда онъ стоитъ въ области естественныхъ условій жизни, гдв всв народы сближаются и объединяются, онъ смотритъ безпристрастно и даже указываетъ особую, новую миссію русскаго народа. Но когда онъ входитъ въ исторію, гдв національныя особенности, начала, воззрвнія стоятъ выше всего, онъ поддается западно-европейскимъ предубъжденіямъ и становится болве и болве на сторону нашихъ западниковъ.

Эта же односторонность выдерживается авторомь и въ послъдующихъ главахъ его перваго тома — объ образованныхъ сословіяхъ и крестьянахъ, гдъ хотя встрвчается историческій матеріалъ, но надъ нимъ рышительно преобладаютъ теоріи автора касательно лучшаго устрой-

¹) Тамъ же, стр. 259. ²) Тамъ же, стр. 259-60. ³) Тамъ же, стр. 21-6.

ства дёль. Самое большее вниманіе авторь отдаєть крестьянамь и подробно разсматриваєть русскую общину, русскій мірь. Въ концё концовь онь, какъ прежде, не усматриваєть и здёсь прочнаго залога будущаго развитія Россіи, напротивь, усматриваєть даже удобства для развитія въ самомъ русскомъ народё соціалистическихъ началь '). Туть уже сказался не послёдователь нашихъ западниковъ, а французскій буржуа.

Живописная Россія. Въ новъйшее время и у насъ, въ Россіи, предпринято подробное описание Россіи съ разнообразныхъ сторонъ,--археологической, этнографической, исторической, экономической, бытовой и т. под. Это такъ навываемая Живописная Россія, громадное съ многочисленными, прекрасно выполненными рисунками изданіе (предположено 12 томовъ), предпринятое умершимъ петербургскимъ книгопродавцемъ Вольфомъ. Къ участію въ этомъ изданіи приглашены многочисленные русскіе писатели, въ томъ числь и нькоторые историки, какъ Д. И. Иловайскій, И. Е. Забелинъ, Н. И. Костомаровъ. Накоторыя части этого большого изданія уже вышли изъ печати. Съ 1874 по 1884 г. изданы: томъ I — Сверная Россія; томъ II—Стверозападныя окраины Россіи (Финляндія и балтійскія губернін); томъ III — Западная и южная Россія (Литва и Балоруссія); томъ IX-Кавказъ; томъ XI-Западная Сибирь. Внутреннюю Россію предполагается помъстить въ VI и VII томахъ; но по ускоренному изданію ІХ и XI томовъ видно, что изданіе томовъ, обнимающихъ внутреннюю Россію, отодвигается еще дальше и является естественное предположение, что всв окраины России, т. е. инородческия ея области, будуть описаны, а внутренняя, самая русская часть Россіп займеть последнее по порядку изданія место, если только явится когда либо въ Живописной Россіи.

Этотъ порядокъ описанія способенъ поставить въ недоумѣніе всякаго, кто здраво смотрить на неизбѣжныя требованія подобнаго рода работь. Внутренняя Россія, населенная цѣльнымъ русскимъ народомъ, есть зерно Россіи и въ смыслѣ историческомъ, и въ смыслѣ этнографическомъ, и даже, какъ давно уже показываетъ опытъ, въ смыслѣ экономическомъ. Казалось бы, всякому должно быть понятно, что для пониманія жизни какой бы то ни было окраинной русской области, нужно понять прежде это именно зерно Россіи, паъ котораго выросли и исходятъ русская сила и жизнь во всѣ этн окраины. Но издатели Живописной Россіи поняли иначе свою задачу.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CTp. 586-587.

Намъ извёстно, что значитъ, когда въ какомъ либо историческомъ трудъ отвлекалось въ какую либо сторону внимание отъ русскаго средоточія, отъ центра тяжести русской исторической и современной жизни. Это обыкновенно дълали съ Россіей иноземцы и инородны, бравшіеся за разъясненіе въ какомъ либо отношеніи русской жизни. Неужели и это издание предпринято тоже въ иноземныхъ или инородческихъ интересахъ? Приходится такъ думать. Въ концъ 1883 года появилась на польскомъ языкѣ брошюра, составленная однимъ изъ членовъ фирмы Вольфа — Либеровичемъ 1), въ которой съ самою безцеремонною откровенностію разсказывается, что изданіе это предпринято собственно для целей польских и что для этого, насколько было можно, подобраны писатели не строго русскаго направленія, а такъ называемаго либеральнаго, благопріятнаго полякамъ. Конечно, при этомъ необходимо было сделать уступку. Такіе писатели, какъ Д. И. Иловайскій, И. Е. Забілинъ, С. В. Максимовъ не стануть писать въ польскомъ духв. Но имъ и не предоставлено это. Они могуть писать въ русскомъ духѣ о внутренней Россіи, когда это понадобится, а теперь о дёлахъ окраинныхъ призваны писать такіе писатели, которые или суть носители чисто окранныхъ идей, или весьма сочувствують имъ. Вышедшій третій томъ этого изданія несомивню подтверждаеть и откровенныя признанія г. Либеровича, и наши поясненія ихъ 2). Онъ почти весь представляеть воспроизведеніе польских возарвній и польских притязаній на Литву и Бълоруссію, и такъ какъ подобные взгляды отразились на другихъ вышедшихъ томахъ Живописной Россіи и, безъ сомивнія, всей силь будуть воспроизведены въ том IV (царство польское) и томъ V (малороссійская нестепная область), то мы считаемъ не излишнимъ остановиться несколько на III томе Живописной первый, совершенно явственный Poccin. составляющемъ польскихъ и вообще инородческихъ пополеновеній на уразумѣніе Россіи, — опыть, предлагаемый вниманію всего русскаго образованнаго общества.

Главнымъ авторомъ этого тома, главнымъ, такъ сказать, строителемъ путемъ науки польскаго зданія въ Литвъ и Бълоруссіи былъ г. Киркоръ, обладающій, какъ и г. Спасовичъ, и русскимъ, и польскимъ образованіемъ и у котораго подъ видомъ гуманности и научности тоже вездѣ видны великая неправда и фанатизмъ по отношенію

Stara Polska w malowniczym opisie. Краковъ и Петербургъ, 1883 г.
 Отчетъ объ этой брошюрѣ мы напечатали въ № 13 газеты Русь за 1884 г.

ко всему русскому, какъ это русское сложилось во времена московскія и сохраняется во все времена посленетровскія.

Г. Киркоръ сначала строитъ свое зданіе на основахъ, повидимому, самыхъ научныхъ и гуманныхъ. Онъ охотно допускаетъ древнъйшее единение племенъ-литовского и бълорусского 1), допускостъ сильное обрустніе Литвы и даже вліяніе рюриковой династін на литовскую, особенно на гедиминову династію 2). Единственною препоною для научности и гуманности г. Киркора здёсь оказывалось православіе. Онъ сначала даеть и ему какъ будто подобающее м'ясто въ средв былоруссовъ въ древнія времена 3); но какъ только заходить у него речь о распространени въ Литве православия, такъ онъ сейчасъ противопоставляеть ему латинство и теряеть подъ собою и научную, и гуманную почву. Его, напримъръ, исторія виленскихъ мучениковъ и ихъ мощей для всякаго понимающаго дело представляется чудовищнымъ извращениемъ фактовъ '). И понятно, что вопросъ о въръ обнаружилъ дъйствительныя возгрънія г. Киркора, чуждыя всякой гуманности. Какъ православіе въ западной Россіи было главнъйшею опорною силою для восточной Россіи, такъ латинство для Польши.

Для полнаго равновъсія г. Киркору не доставало поляковъ въ западной Россіи и стояло на пути народное единство Бѣлоруссіи съ восточною Россіей.

Онъ преодолъть, т. е. вообразиль, что преодольть, и эти затрудненія. Онъ разбиль русское племя въ Литвѣ и Бѣлоруссіи на бѣлоруссовъ, черноруссовъ, вспомниль и древнихъ кривичей, даже выдумаль новое славянское племя—дейновцевъ ") и нашель въ западной

¹) Во многихъ мѣстахъ II очерка. Народности литовск. полѣсья, напр. стр. 22—25. ²) Стр. 79, 80 и 289—299. Даже первато князя Вильнѣ г. Киркоръ даетъ изъ рода полоцкихъ князей—миенческаго князя воскресенской лѣтописи Макволда (Жив. Росс. стр. 74). ³) Стр. 79, 80, 299. ¹) Живописн. Россія т. III, стр. 142—4. Авторъ утверждаетъ, что со времени погребенія этихъ мучениковъ въ 1347 г. и до 1826 г., когда мощи ихъ открыти монахами виленскаго духовскаго монастиря вопреки протесту генералъ-губернатора, ничего достовѣрнаго неизвѣстно, тогда какъ эти мощи упоминаются въ русскихъ рукописяхъ и въ XIV и въ XVI вѣкахъ (См. Описаніе славян. и русск. сборн. импер. публич. библіот. составленное А. Ө. Бычковымъ, вып. 1, стр. 172, и Описаніе рукоп. виленск. публ. библіотеки, составл. Ф. Н. Добрянскимъ, стр. 283) и дѣло объ открытіи ихъ въ 1826 г. представляетъ не взлишнее усердіе духовскихъ монаховъ, а напротивъ крайнюю осторожность и ихъ, и высшей духовной власти. Была даже мысль назначить въ коммиссію для освидѣтельствованія мощей и виленскихъ гражданскихъ чиновниковъ, т. е. тогда поляковъ. 5) Стр. 13.

Россіи туземных в поляковъ 1). Мало того. У читателя сколько нибудь невнимательнаго, а таковых будеть не малое число, ибо книга имфетъ популярный характеръ, останутся эти разрозненныя зерна народностей, брошенныя и раннимъ, и заднимъ числомъ, и будутъ постепенно выростать и приносить польскіе плоды.

Дальнъйшая судьба Литвы и Бълоруссіи и представляется г. Киркору, какъ постепенное, благотворное усвоение латино-польскихъ началь и какъ варварское противодъйствіе этому со стороны Россіи. Онъ заботливо выставляеть все хорошее польское и закрываеть все дурное, а по отношенію къ Россіи держится противоположнаго правила, — закрываетъ совершенно историческую тягу западной Россіи къ восточной и съ неутомимою заботливостію расерываеть русскія жестокости и особенно возстанія противъ Россіи 2). Онъ до такой степени желаль бы разорвать всякія связи западной Россіи съ восточной, что въ одномъ маста даже негодуеть на ісзуитовъ, зачамъ оня ввели унію, а не прямо обращали білорусскій народъ въ латинство, потому что если бы вводилось прямо латинство, то народъ Белоруссін быль бы уже теперь польскимъ. «Іезунты много согрѣшили передъ Польшей, сокрушается г. Киркоръ. Если бы они постарались обращать народъ хотя постепенно прямо въ латинство, то въ теченіи двухъ слишкомъ столетій они всю Белоруссію сделали бы польскою. Унія же принималась народомъ безсознательно, по приказанію владъльцевъ. Обрядность, языкъ оставались прежніе и народъ не замізчалъ даже (?) или не понималъ (?) основной перемъны, именно въ признаніи главенства папы. Православное духовенство въ то время было такъ грубо и необразовано, что не могло вліять благотворно (?!) на сельское сословіе, не могло соперничать съ ісвуитами и по отношенію къ высшимъ сословіямъ» з). Понятно послё этого, съ какимъ вниманіемъ авторъ останавливался на той части западно-русской интеллигенціи, которая подячилась 1). Онъ, какъ бывшій старожиль Видьны, собрадъ всевозможныя сведенія о польскихъ людяхъ Литвы и Бълоруссіи и болье видные изъ нихъ красуются на особой картинъ съ Мицкевичемъ и польскимъ ордомъ на груди у него въ срединь 5). Но ни на этой картинкь, ни гдь либо въ другомъ мъсть нътъ ни Георгія Конисскаго, ни Іосифа Съмашки съ его сотрудниками; нътъ даже Мелетія Смотрицкаго.

Стр. 11, 14. <sup>2</sup>) Для образца см. стр. 77, 95, 303, 308, 152, 153—4. <sup>3</sup>) Стр. 306.
 Общее его мижніе объ этомъ стр. 135—6. Любопытно сравнить съ этимъ сужденія автора о слёдствіяхъ крестьянской реформы, стр. 213—216. <sup>5</sup>) Между стр. 116 и 117.

Возэрвнія г. Киркора имели такую силу въ редакціи Живописной Россіи, что даже главный редакторъ этого изданія, П. П. Семеновъ, усвоилъ ихъ на некоторое время и высказаль въ своихъ экономическихъ обозрѣніяхъ Литвы. Онъ, именно, призналъ культурнымъ элементомъ этой области польскую народность. Вотъ странныя сужденія П. П. Семенова: «Вообще говоря, продолжительное и отчасти славное историческое прошлое литовской области, во время ен соединенія съ Польшей, дало этой области такіе культурно-историческіе элементы и черты, которые не могли исчезнуть и сгладиться въ одно стольтие и не могуть быть уничтожены искусственно. Польское или ополяченное дворянство и даже мелкое шляхетство съ своимъ роднымъ языкомъ, находящимъ точку опоры въ богатой и дорогой каждому поляку литературъ, съ своею религіею и историческими преданіями, съ высокою для своего времени и достаточно самостоятельною культурою, не можеть быть ни денаціонализировано (?!), ни уничтожено въ краћ, ни вытеснено изъ него, и на долго еще останется однимъ изъ важивищихъ культурно-историческихъ элементовъ области» 1). Мало того. Даже г. Максимовъ, меньше всего податливый на уступки, пойманъ былъ на одной слабости и невольно послужилъ цвлямъ изданія. Ему поручено было описать восточную Бвлоруссію. сливающуюся съ восточной Россіей. Г. Максимовъ естественно изобразиль превосходство великорусса надъ бълоруссомъ. Это было очень важно для г. Киркора. Въ общей картина выходить, что былоруссъ и рёзко отличенъ отъ великорусса и составляеть пригодный элементь для польскаго строенія.

Впрочемъ, въ концѣ этого III тома Живописной Россіи вышла дисгармонія, безъ сомнѣнія, совершенно неожиданная для г. Киркора и крайне ему непріятная. При обозрѣніи экономическаго состоянія бѣлорусскаго полѣсья П. П. Семеновъ освободился отъ воззрѣній редакціи этого изданія и вышель на свободу русской науки и русскаго пониманія современнаго состоянія западной Россіи. Въ своемъ обозрѣніи экономическаго быта бѣлорусскаго полѣсья, П. П. Семеновъ даетъ прекрасное экономическое и народное осмысленіе воднаго пути изъ Балтійскаго въ Черное море и раздѣловъ Польши, и совершенно въ разрѣзъ съ мнѣніями г. Киркора оцѣниваетъ богатыя послѣдствія освобожденія крестьянъ и послѣдней польской смуты. Вотъ выдающіяся мѣста въ концѣ этого трактата, которыя мы приводимъ лишь съ небольшими пропусками подробностей: «Съ паденіемъ Кіева (съ наше-

<sup>1)</sup> Жив. Росс. т. III, стр. 282.

ствіемъ татаръ) совершенно изм'єнилось и положеніе Б'єлоруссін. Ведикій водный путь изъ Варягь въ Греки почти утратилъ свое значеніе. Живительное вліяніе такого культурнаго центра, какимъ быль для сосёднихъ бёлоруссовъ Кіевъ, исчезло. Въ замёнъ того усилилось значение сосъдняго литовскаго государства, и бълорусская область очутилась на длинномъ гужевомъ пути между близкою Вильною в отдаленнымъ Владиміромъ, а потому весьма естественно стала болъ тяготеть къ литовской, чемъ бъ русской столице... Правда, что центръ тяжести великой Руси, съ переходомъ своимъ изъ Владиміра въ Москву, приблизился въ Балоруссіи, и восточная и западная оконечности быорусской области очутились въ одинаковомъ разстояніи отъ великорусской и литовской столицъ, но это не улучшило положенія Балоруссіи... эта несчастная, обділенная природою страна должна была, можно сказать, разорваться въ своихъ тяготеніяхъ: часть ея, лежащая въ востоку отъ ведикаго воднаго пути изъ Варягъ въ Греки, тянула въ Москвъ, а часть, лежащая въ западу-къ Литвъ. Еще хуже стало положеніе Білой Руси съ тіхъ поръ, какъ въ XV (XIV) віскі литовскіе князья сели на польскій престоль, вследствіе чего Литва соединилась съ Польшей, а центръ тяготенія соединеннаго государства перешель въ Варшаву. Вивсто того, чтобы служить соединительнымъ звеномъ между восточною и западною столицами славянъ, какъ въ прежнія времена она связывала стверный и южный культурные русскіе центры, - Кіевъ и Новгородъ, - Вёлоруссія сделалась только театромъ борьбы и яблокомъ раздора между Россіей и Польшей, такъ какъ и самыя отношенія между ними были совершенно иныя, чёмъ между Кіевомъ и Новгородомъ. Если Кіевъ и Новгородъ и вступали иногда въ столкновенія, то эти столкновенія и войны им'йли домашній, междоусобный характеръ и никогда не принимали, какъ отношенія между Россіею и Польшею, характера борьбы разноварных и слалавшихся уже настолько разноплеменными народовъ, что весь строй ихъ духовной культуры, по слишкомъ рёзкому своему различію, не допускаль (!) между ними добровольнаго сліянія. Весьма естественно, что Бълоруссія очутилась не между двухъ світлыхъ точекъ, какъ это было во время существованія Кіева и Новгорода, но между двухъ огней, которые то съ одного конца, то съ другого жгли многострадальную Бѣлоруссію»...

Съ половины XVII въка, т. е. со времени возсоединенія малой Руси съ великою Русью и возвращенія Россіи бывшаго смоленскаго княжества, положеніе Бълоруссіи начинаетъ измъняться. Въ началь XVIII въка, т. е. при Петръ Великомъ, присоединеніе къ Россіи баз-

тійской области и окончательное упроченіе русскаго владычества въ Малороссіи, послів полтавской битвы, окружило Білоруссію — московскими землями съ двухъ сторонъ, такъ что верховья и низовья двухъ главныхъ белорусскихъ рекъ, Диепра и Двины, принадлежали Россіи, а на среднихъ ихъ теченіяхъ еще господствовала, хотя отчасти, Польша. Такое положение было противоестественно и неустойчиво: первый раздълъ Польши положилъ ему конецъ: теченія Дивпра и Двины въ 1772 г. присоединены были въ Россіи, а двадцать леть спустя, при второмъ раздала Польши, вошли въ составъ русскаго государства. вивств съ Литвою, и пинско-березинское полесье и минская местность, т. е. вев (?!) остальныя части Белоруссіи. Но не скоро могло подняться возвратившееся въ свое исконное отечество, загнанное и поставленное самою природою въ весьма трудныя отношенія білорусское племя. Между нимъ и единовърною ему соплеменною государственною властью стояло въ большей, запалной половинь области польское или ополяченное высшее сословіе, вооруженное своимъ могущественнымъ крізпостнымъ правомъ, и иноплеменное, пришлое среднее сословіе, состоящее по преимуществу изъ евреевъ, съ чуждыми сельскому населенію экономическими интересами, съ чуждымъ его народному говору жаргономъ»...

«Только выходъ крестьянъ изъ крипостной зависимости въ 1861 г. и событія 1863 г. изм'єнили къ лучшему положеніе сельскаго населенія въ білорусской области... результаты освобожденія білорусскихъ крестьянъ отъ криностной зависимости выразились въ громадномъ прироств населенія, именно въ техъ частяхъ Велоруссіи, где крестьяне получали свои надёлы на наиболее льготныхъ условіяхъ... Не только средній уровень благосостоянія білорусских престыянь возвысился, но выдвинулись между ними такія зажиточныя семьи, какихъ не было прежде. Проведение прекрасной сти железныхъ путей еще боле подняло экономическое благосостояніе страны и кріпко связало ее въ ея экономическихъ интересахъ съ остальными частями Россіи-великою и малою Русью. Народная школа должна довершить въ дёлё умственнаго развитія то, что уже совершилось въ ділі развитія экономическаго, а какъ только умственное развитіе будеть идти рука объ руку съ экономическимъ, то для бълорусской области наступитъ лучшее время и, несмотря на скудость своей почвы, обделенность белорусской области дарами природы, бълоруссь займеть въ своей родной русской землъ принадлежащее по праву происхожденія мъсто, не между ея пасынками (?), а между родными ея сынами» 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 488-490.

Всякому, кто хотя немного знаеть исторію и современное положеніе этнографической Литвы, ясно, что почти все, сказанное вдёсь П. П. Семеновымъ о Бёлоруссіи, относится къ Литвё, и непонятис, почему онъ ее привязалъ къ Польшё, а не къ Россіи вмёстё съ Бёлоруссіей.

Въ другихъ томахъ инородческія тенденціи не обнаруживаются съ такою страстностію, какъ въ ІІІ томі этого изданія, но оні тамъ и сами собою выступають при такомъ плані изданія. Сіверь Россіи оказывается боліе финскимъ и, главное, боліе объединеннымъ въ этой народности, чімъ это есть на ділі. Усиливать изображеніе особности Финляндіи и балтійскихъ губерній не было надобности, потому что эти области и сами, больше даже, чімъ слідуеть, выділяются пзъ русскихъ областей, и притомъ послідняя описана містными писателями. Кавказъ и западная Сибирь тоже достаточно сильны въ этомъ отношеніи своимъ многонародіємъ.

Во всёхъ этихъ томахъ важнее всего та слабия сторона, что недостаточно раскрыта въ нихъ русская этнографическая сила, да и не могла быть надлежащимъ образомъ раскрыта, когда все окраины Россіи оторваны отъ своего историческаго центра,—внутренней Россіи, которая теперь еще не существуетъ въ Живописной Россіи и передъ читателями, и передъ многими изъ участниковъ этого изданія.

Насколько серьевные русскіе писатели, разобравшіе работу для этого изданія, преодоліють всі эти странности, когда составять описаніе внутренней Россіи, если только эти работы дождутся изданія, мы не знаемь; но повторяемь уже высказанную мысль, что V томъ этого изданія (Малороссія), которымь будеть замыкаться инородческій поясь Россіи, по всей віроятности. не уйдеть далеко оть третьяго тома по своимъ особенностямь.

## ГЛАВА ХІХ.

## Федеративная теорія.

Въ псторіи нашей науки мы уже не разъ встрѣчали мнѣнія объ особенностяхъ русскихъ племенъ, входящихъ въ составъ русскаго народа. Такъ Бѣдяевъ высказывалъ, что славяно русскія племена, разселившіяся по нашей странѣ, находились на различной степени развитія и что, крэмѣ полянъ, самыми развитыми были кривичи. Соловьевъ, своими мивніями о движеніи русскаго населенія на востокъ и о пониженіи сообразно съ твиъ нашей цивилизаціи, даль основаніе для ръзкаго различія между восточной и западной Россіей. К. Д. Кавелинъ уже прямо выдълилъ великорусское племя, какъ самое некультурное, въ сравненіи съ населеніемъ западной половины Россіи, а Леруа-Болье обставилъ это различіе условіями почвы и этнографическими особенностими, выводя отсюда даже умственныя и нравственныя особенности населенія этихъ двухъ половинъ Россіи.

Почти во всёхъ этихъ воззрёніяхъ главное вниманіе сосредоточивалось на великорусскомъ племени. Но въ исторіи нашей науки есть теорія, которая нашла другую точку опоры для разъясненія племенныхъ различій русскаго народа, сосредоточила главное вниманіе на другомъ русскомъ племени и думала было установить совсёмъ пные взгляды на наше старое историческое время и вывести отсюда практическія указанія, противоположныя установившемуся единству Россіи. Это такъ называемая федеративная теорія, выдвинутая нашими малороссійскими учеными.

Въ Россіи, кром' великорусскаго племени, самое выдающееся по своимъ особенностямъ и числу -- это малороссійское племя, населяющее большую половину западной Россіи и южную Россію. Цлемя это имъетъ богатыя бытовыя особенности и богатую исторію, особенно въ среднія и новыя времена, когда оно отстанвало свою русскую самобытность отъ Польши и стремилось возстановить свое старое единство съ восточной Россіей. Первые и самые видные малороссійскіе ученые, какъ Максимовичь и Бодянскій посвящали свои силы главнымъ образомъ на уясненіе этого прошедшаго Малороссін, и у нихъ не могло быть рачи о какомъ либо сепаратизми и о какой либо федеративной теоріи. Вся особенность ихъ возврѣній состояла лишь въ томъ, что они возвышали общерусское единство указаніями на общеславянское единство, при чемъ сама собою выдвигалась и становилась какъ бы выше бытовая своеобразность Малороссіи. Господство идеи единства русскаго народа надъ встми племенными его особенностями ясибе всего выразилось въ сочиненіяхъ малоросса Гоголя, писавшаго, какъ и оба вышеуказанные ученые, на общерусскомъ литературномъ языкъ, и рисовавшаго такими яркими красками картину единой, великой Руси.

Но въ 1845—1846 г. въ группѣ малороссійскихъ литераторовъ обозначилось другое направленіе. Они дали большее значеніе славянскому единству, чѣмъ русскому, и еще больше выдвигали малороссійскія особенности. Теорія эта имѣетъ несомнѣнную связь съ дѣла-

ми австрійскихъ славянъ и чёмъ дальше, тёмъ больше переходилакъ практическимъ вопросамъ.

Часть малороссійскаго племени находится, какъ извістно, за предвлами русского государства, въ Австріи, — въ восточной Галиціи и въ Венгріи. Въ Австріи, состоящей, какъ извістно, изъ многочисленныхъ народностей, особенно славянскихъ, давно возникла идея равноправности ея народовъ и племенъ; но особенно она обозначилась въ последнихъ сороковыхъ годахъ, а въ первыхъ шестидесятыхъ годахъ она осуществлена и на дъл въ австрійской конституціи, не съ одинаковой, впрочемъ, выгодой для всёхъ частей имперіи и съ существенною переделкой впоследствии въ пользу намцевъ и мадырь, наконецъ въ пользу чеховъ и поляковъ. Оттуда - то и перешла къ намъ федеративная теорія для изученія русской исторіи. Въ тых же шестидесятыхъ годахъ она развивалась въ издававшемся въ Петербурга малороссійскомъ журнала — Основа (1862—1863 г.), гда главитични двигателями ея были: Белозерскій, Кулишъ и Костомаровъ и гдв нашелъ себв убъжище и поддержку талантливый, вышедшій изъ народа малороссійскій поэтъ Шевченко.

Мы оставляемы въ сторонъ практическія требованія этой теорів, возобновляемые то и дѣло и въ настоящее время,—какъ особая азбука, переводъ на малороссійское нарѣчіе священнаго писанія, правительственныхъ актовъ, учебниковъ, малороссійскій языкъ въ школахъ, развитіе самостоятельной малороссійской литературы. Для насъважнъе историческіе труды этой школы, изъ числа которыхъ самое видное мѣсто занимаютъ труды Н.-И. Костомарова 1).

<sup>1)</sup> Недавно появилось сочинение весьма богатое литературными указаніями и весьма полезное для справокъ по этому вопросу. Это-сочинение Н. И. Петрова-Очерки исторіи украинской литературы XIX стольтія. Кіевъ, 1884 г. Но въ сожальнію, въ сочиненіи этомъ нать разъясненія самыхъ существенныхъ сторонь діла, которыя должны бы обратить на себя главное вниманіе автора. Автору, само собою представлялись два вопроса: 1) въ какомъ отношение находится стремления и задачи малороссійскихъ литераторовъ къ общерусскому единству и общерусскому литературному языку? Совмещаются они съ этимъ единствомъ или нать? 2) вопросъ еще ближе къ его предмету: есть малороссійскій литературный языкъ или нътъ, и наковы въ этомъ отношенін качества этого языка въ разныхъ литературныхъ произведеніяхъ малороссійскихъ ученыхъ? Въ этомъ отношеніи особеннаго вниманія заслуживаль языкь лучшаго малороссійскаго поэта Шевченки. Авторъ обладаеть особенно счастливыми условіями для рішенія этихъ вопросовъ. Онъ великоруссъ и давно живетъ въ Малороссіи. Но г. Петровъ почему-то уклонился отъ этихъ вопросовъ и даже обнаружилъ поразительную податливость въ сторону малороссійских в писателей до того, что въ одномъ мъстъ (стр. 832) какъ би ра-

Извъстно, что нашъ начальный льтописецъ, перечисляя славинскія племена, разселившіяся по русской странь посль того, какъ они были вытьснены отъ Дуная, показываетъ различныя степени развитія нъкоторыхъ изъ нихъ, и выше всъхъ ставитъ племя полянъ. Поборники федеративной теоріи, разумъется, придаютъ большое значеніе льтописнымъ особенностямъ нашихъ племенъ и связываютъ съ этимъ самое раздъленіе Россіи на княжества въ періодъ удъльный, причемъ областныя выча и ихъ договоры съ князьями получали особенное значеніе ').

На этомъ пути наука не могла выработать ничего прочнаго, потому что разделеніе Россіи на княжества развивалось часто вопреки племенному разветвленію восточно-русских славянь 1), уступало слишкомъ легко объединительнымъ стремленіямъ болве выдающихся князей, и если давало что либо осязательное, то разделение Россіи на области или земли, - земля кіевская, новгородская, полоцкая, смоленская, черниговская, суздальская, и еще болве осязательное и прочное раздёленіе Россіи на восточную и западную. Приходилось такимъ образомъ, принявъ факть только великорусской племенной особности, противопоставлять ему что либо соответствующее въ западной половини Россіи 3). На этомъ пути Н. И. Костомаровъ обнаружиль даже сиблыя завоевательныя стремленія, за что получиль надлежащее вразумленіе отъ покойнаго Гильфердинга 4). Не довольствуясь яснымь и почти общепризнаннымь различіемь западной Россін отъ восточной въ стремленіяхъ ся князей, въ сильномъ развитіи въ ней дружиннаго и въчевого началъ, Н. И. Костомаровъ задумалъ связать этнографическими увами главивишія племенныя группы всей западной половины Россіи — кіевскихъ полянъ и новгородскихъ словенъ и доказывалъ, что последніе составляли какъ бы колонію, вышедшую изъ племени полянъ, и что потому новгородцы такъ тёсно были связаны въ до-татарскія времена съ Кіевомъ, при чемъ и смо-

дуется даже такой уступкі со стороны Шевченки, что онъ не отвергаетъ законнаго существованія общерусскаго янтературнаго языка. Вся эта ложная постановка діла произошла главнымъ образомъ отъ того, что авторъ усвоилъ себъ западническій взглядъ на историческое развитіе словесности, искалъ въ малороссійской литературі классицизма, сантиментальности, реализма и изъ-за этого прогляділъ существенныя, живыя стороны произведеній малороссійскихъ литераторовъ. 1) Такова статья Костомарова—Федеративное устройство въ древней Руси, т. І Монографій. 3) Ниже, въ сочиненіи г. Ключевскаго—Боярская дума—ми увидимъ обстоятельное изслідованіе того, что даже древнійшіе городскіе пункты образовались независимо отъ племенного разділенія восточно-русскихъ славянъ. 3) Такова статья Н. И. Костомарова— Дві русскія народности. 4) Газета День за 1863 г., № 21—8.

ленская область, а за ней и черниговская сами собой входили въ эту до-татарскую федерацію <sup>4</sup>). Но не только филологія, въ которой, надобно зам'ятить, ... Н. Костомаровъ оказался малосв'ядущимъ, но и исторія возстала противъ такого объединенія западной половины Россіи. Пришлось с'вверъ и югъ этой половины Россіи разсматривать оттільно.

. На последнемъ, т. е. на малороссійской племенной территоріи и сосредоточивалось главное вниманіе нашихъ федералистовъ, и въ томъ числе Н. И. Костомарова. Въ этомъ отношении много труда положено имъ въ сочинении - Богданъ Хивльницкій, имвишемъ два изданія, —первое въ 2-хъ томахъ, вышедшее въ 1859 г. з) и второе въ трехъ томахъ, вышедшее въ 1870 г. и составляющее ІХ, Х и XI т. монографій Костомарова з). Оба изданія существенно отличаются. Первое отличается живымъ изложениемъ, но недостаточно научно; второе восполняеть этоть недостатокъ, но гораздо суше и менъе занимательно для обыкновенныхъ читателей, несмотря даже на то, что авторъ внесъ въ свое исправленное изследование много народныхъ пъсенъ и преданій. Въ обоихъ изданіяхъ раскрывается высшее возбуждение козацкой силы въ южной России и отношение ся къ народной массъ. Въ козакахъ и въ самомъ Хмельницкомъ, Н. И. Костомаровъ обличаетъ значительную оторванность отъ народа; но не раскрываеть смысла важнъйшаго явленія во всей исторіи малороссійскаго возстанія-неодолимой тяги простого малороссійскаго народа въ восточной Россіи, — тяги, увлекшей и Богдана Хмільницкаго и разрушавшей всв комбинаціи козаковъ, --то о подчиненіи Польшв, то о подчинении Турціи, то вообще въ томъ или другомъ видь о созданіи политической самобытности Малороссін 1). Последующія попытки къ этому малороссійскихъ козаковъ тоже вызывали Н. И. Костомарова на особыя изследованія. Таковы: его изследованіе-Гетманъ Выговскій, Руина, или печатавшееся въ Русской Мысли и изданное отдъльно

<sup>4)</sup> Все это изложено въ началѣ сочиненія Н. И. Костомарова—Сѣвернорусскія народоправства, т. І, стр. 3—4. 2) Собственно это—второе изданіе. Изслѣдованіе это печаталось сначала въ видѣ статей въ Отечественныхъ запискахъ въ 1875 г. 3) Недавно вышло 3 изданіе. 4) По какой-то странной случайности даже въ актахъ южной и западной Россіи, издаваемыхъ подъ редакціей Н. И. Костомарова, въ третьемъ томѣ, въ изданіи котораго принималъ участіе извѣстный Кулишъ, выпущени главнѣйшіе памятники касательно присоединенія Малороссіи къ великой Россіи. Это вызвало полемику со стороны Г. Ө. Карпова, который и издалъ эти выпущенные акты въ видѣ дополнительнаго тома къ этому третьему тому.

изслѣдованіе—Гетманъ Мазепа, и многочисленныя его статьи о другихъ козацкихъ дёлахъ до и послѣ Хмѣльницкаго ').

Дела малороссійскихъ козаковъ были свяваны съ делами всей западной Россіи, переходившей подъ власть Литвы, Польши и возвращавшейся въ Россіи. Поэтому Костомаровъ много занимался и двлами западно-русскаго православія, и уніи, и судьбою всего западнор усскаго населенія. Въ последней области изысканій онъ изучаль и малороссійскую поэзію и литовскую минологію 2), и даже выводиль изъ Литвы нашихъ первыхъ князей, о чемъ происходилъ въ 1860 г. въ здешнемъ университете публичный диспуть между нимъ и Погоденымъ, напечатанный тогда же отдъльною брошюрой. Изследованія западно-русской исторической жизни вызывали неизбёжно изученіе исторіи Польши, которой и касается Н. И. Костомаровь въ большей части этихъ своихъ изследованій, а въ новейшее время Н. И. Костомаровъ написалъ и особое, большое изследование по этому предмету о паденіи Польши подъ заглавіемъ-Последніе годы речи посполитой польской, изд. въ 1870 г. 3). Въ этомъ сочинения большое отступленіе оть первоначальных взглядовь автора. Здёсь прославляется русское правительство за умныя, решительныя действія по отношенію къ полякамъ и явно дается сочувствіе объединительной русской политикъ, обличать гръхи которой авторъ считалъ какъ бы своимъ призваніемъ въ другихъ своихъ сочиненіяхъ 4). Путь отступленій вообще ясиве и ясиве обозначался въ двятельности Н. И. Костомарова по мара того, какъ онъ отходиль отъ современныхъ ванній и углублядся въ область прошедшаго.

Федеративная теорія для собственнаго оправданія требовала не ограничиваться одною западной Россіей, а находить для себя основы и въ восточной Россіи или вообще въ Россіи; а такъ какъ основы эти можно было найти въ областной самобытности и вообще въ самобытныхъ проявленіяхъ русской внутренней жизни, то этимъ обозначился самъ собою цёлый кругъ изслёдованій, и на этотъ путь тёмъ естественнёе вступилъ болёе видный представитель этой теоріи, Н. И. Костомаровъ, что съ первыхъ шаговъ его литературной дёятельности въ немъ обнаруживалось призваніе заниматься русской

<sup>1)</sup> Изданы въ монографіяхъ. Н. И. Костомарова, пренмущественно въ первыхъ трехъ томахъ. 2) Напечатаны тамъ же, въ монографіяхъ. 3) Первоначально печаталось въ Въстникъ Европы за 1869 г. 4) Впрочемъ, такое же направленіе и въ первомъ по времени сочиненіи Н. П. Костомарова—Унія—нынъ чрезвычайно ръдкомъ. Тутъ, между прочимъ, воздается великая дань уваженія умнымъ и благотворнымъ мърамъ государя Николая Павловича по дълу возсоединенія уніатовъ.

исторіей, и чімъ дальше, тімъ больше возрастала въ немъ любовь къ ней; нерідко она даже брала рішительный верхъ надъ всякими федераціями и сепаратизмами. Въ трудахъ Н. И. Костомарова можно легко прослідить раздвоеніе — колебаніе и борьбу между русскимъ историкомъ и поборникомъ малороссійскихъ тенденцій. Можно даже сказать, что самая сущность федеративной теоріи уже показываетъ тягу къ единству русскаго народа и въ этомъ отношеніи должна быть отділяема оть такъ называемаго малороссійскаго сепаратизма, который ндеть гораздо дальше всякой русской федерацін, по крайней міру, такъ направляють его поляки.

По требованію федеративной теоріи, Н. И. Костомаровъ везді въ русской исторіи приподнимаеть государственный, объединительный слой, на который естественно смотрить неблагосклонно, и изучаеть явленія народной жизни, имъ придавленныя. Съ этой точки зрінія написана имъ исторія Стеньки Разина, давшая возможность очертить и донское козачество и крвпостное право 1). Съ этой же точки зрвиія написано имъ болъе общирное и научное сочинение-Съвернорусския народоправства во времена удъльно-въчеваго уклада, два тома, изд. 1863 г., въ которыхъ описывается въчевая жизнь въ областяхъновгородской, псковской и вятской, павшихъ подъ ударами московскаго единодержавія. Московское единодержавіе бывало въ иныя времена предметомъ особенной антипатіи Н. И. Костомарова. Въ статьв объ единодержавіи, напечатанной въ Въстникъ Европы за 1870 г., авторъ изображаетъ московскихъ князей татарскаго ига ханскими прикащиками, предпочитавшими всему благоволение татарскихъ владыкъ. Костомаровъ не пощадиль при этомъ и древнихъ первыхъ русскихъ князей, при которыхъ большею частію тоже удерживалось государственное единство Россіи. Онъ ихъ представляль разбойниками, которые были заняты лишь вымогательствомъ дани. Не пощадиль Костомаровъ даже Димитрія Донскаго. Въ 1864 году, какъ мы уже указывали, русскіе люди съ изумленіемъ читали въ приложеніи къ календарю академін наукъ статью, въ которой Н. И. Костомаровъ доказываль, что Димитрій Донской показаль великую трусость въ куликовской битвъ и даже нечестно поступилъ съ любимымъ своимъ бояриномъ Бренкомъ, одъвъ его въ свои одежды и поставивъ такимъ образомъ вивсто себя мишенью для татарскихъ стрвлъ. Статья эта вызвала бурю, и особенно сильныя возраженія писаль повойный Погодинъ.

<sup>1)</sup> Изд. 2-е, 1859 г.

Такъ какъ единодержавіе выработано русскимъ народомъ восточной Россіи, то естественно, что вся восточная Россія во всёхъ слояхъ своихъ не могла вызывать сочувствія автора, особенно въ высшихъ слояхъ, боле близкихъ къ правительственному центру. Въ этомъ направленіи написаны Н. И. Костомаровымъ изследованія: Очеркъ домашней жизни и нравовъ великорусскаго народа въ XVI и XVII столетіяхъ, изд. 1860 г. и Очеркъ торговли московскаго государства въ XVI и XVII столетіяхъ, изд. 1862 г. Тоже направленіе съ некоторыми, впрочемъ, оттенками господствуетъ въ его большомъ изследованіи—Смутное время въ московскомъ государстве въ началё XVII стол., три тома, изд. 1868 г.

Въ этомъ сочинени не только показывается несостоятельность русскаго правительственнаго механизма, но сильно и совершенно несправедливо развънчиваются въ славъ знаменитъйшіе наши люди того времени, какъ Скопинъ-Шуйскій, Пожарскій и Мининъ. Въ оцѣнѣъ самого русскаго народа Н. И. Костомаровъ двоится, —то изображаетъ его страданія отъ верхнихъ людей, то грубость и жестокость самаго этого народа. Тотъ же Погодинъ громилъ за это Н. И. Костомарова и издалъ цѣлую книгу, въ которой собралъ свои возраженія противъ разныхъ миѣній Костомарова (а также Иловайскаго) и которую даже озаглавилъ: Борьба не на животъ, а на смерть, изд. 1874 г. ').

Съ 1873 г. Н. И. Костомаровъ сталъ надавать Русскую исторію въ жизнеописаніяхъ ся главнъйшихъ дъятелей. Исторія эта начинается статьею о князъ Владиміръ Святомъ и доведена до временъ Анны Іоанновны, прерывается статьею о Өсофанъ Прокоповичъ, въ шестомъ выпускъ, изданіе въ 1876 г. Въ Въстн. Европы за 1884 г. въ кн. 8 и 9 напечатана статья Н. И. Костомарова—фельдмаршалъ Минихъ, составляющая очевидно продолженіе его русской исторіи.

Авторъ, какъ видимъ, исключилъ изъ числа замѣчательныхъ нашихъ людей не только малоизвѣстнаго Рюрика, но даже проходитъ мимо Олега, Игоря, Ольги и Святослава. Н. И. Костомаровъ въ объясненіе такого страннаго пропуска говоритъ, что «наша исторія о

<sup>1)</sup> О смутномъ времени въ нашей интературѣ есть: 1. Изследованіе И. Е. Забёлина, напечатанное сначала въ Русскомъ Архивѣ и въ 1884 г. изданное отдъльного книгой. Въ этомъ сочиненіи прекрасно очерчена дъятельность Пожарскаго и Минина, а также измѣнчивость служилыхъ людей; но невѣрно оцѣнены дѣла Ляпунова и властей троицко-сергіевской лавры. 2. Въ 1883 году печатались о смутномъ времени въ газетѣ Русь статън г. Голомевастова, въ когорыхъ съ большого обстоятельностію изображена бытовая сторона сѣверной Россіи въ смутныя времена.

временахъ, предшествовавшихъ принятію христіанства, темна и наполнена сказаніями, за которыми нельзя признать несомивной достовърности» 1). Можно предполагать, что авторъ вновь почувствовалъ силу поднявшихся тогда, какъ увидимъ, споровъ о призваніи князей; но можно также думать, что автору эти споры представляли еще то удобство, что избавляли его отъ необходимости измѣнять свои взгляды на первыхъ нашихъ князей, какъ на призванныхъ изъ Литвы, или какъ на разбойниковъ, почему онъ подвелъ подъ категорію недостовърныхъ князей даже Игоря и Святослава, существованіе и главныя дѣда которыхъ не подвергались сомивнію въ спорахъ о призваніи князей.

Но избътнуть въ своей исторіи необходимости измѣнять свои прежніе взгляды авторъ не могъ, и дѣйствительно измѣнять свои димитрій Донской, хотя и не оказывается въ исторіи автора храбрымъ. но о трусости его ведется рѣчь осторожно, а нравственныя его качества даже совсѣмъ не трогаются. Скопинъ—Шуйскій. Пожарскій и Мининъ оказываются болѣе достойными вниманія, чѣмъ въ Исторіи смутнаго времени. Но, что особенно замѣчательно, авторъ находитъ въ восточно-русской исторіи необыкновенно свѣтлое время. Со всею ясностію этотъ свѣтъ выступаетъ въ дѣлахъ Сильвестра и Адашева, которымъ авторъ, согласно съ Погодинымъ, приписываетъ все лучшее при Іоаннѣ IV <sup>2</sup>). Наконецъ, еще болѣе неожиданная вещь. Авторъ прославляетъ самыхъ видныхъ самодержцевъ Россіи—Іоанна III и Петра I <sup>3</sup>). Причина, впрочемъ, понятна. Въ своей исторіи авторъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вып. I, стр. 1. <sup>2</sup>) Это одна изъ лучшихъ статей въ исторіи Н. И. Костомарова. 3) Статьи объ Іоаннъ III тоже принадлежить нъ числу самыхъ талантливыхъ. Но въ концѣ статьи авторъ измѣняетъ себѣ, —онъ сильно волеблется и раздвояется. Онъ смешиваеть взглядъ Карамзина, резко выделявшаго Іоанна, и взглядъ Соловьева, ставившаго его дела въ немалую связь съ делами предшественниковъ. У Костомарова выходить даже противоречіе. То онь считаеть Іоанна III такимъ государемъ, вотораго дело преемники продолжали до самаго Петра, то утверждаетъ, что въ области умственных потребностей Іоаннъ III ничемъ не сталь выше своей среды (вып. 2, стр. 250 и 309). Противорѣчіе это особенно ясно въ слѣдующемъ мѣстѣ, въ самомъ концѣ статьи объ Іоаннѣ. «Истинно великіе люди познаются тѣмъ, что опережають свое общество н ведуть его за собою; созданное ими имветь прочные задатки не только вившней крвпости, но духовнаго саморазвитія. Иванъ въ области умственныхъ потребностей ничёмъ не сталъ выше среды; онъ создалъ государство, завель дипломатическія сношенія, но это государство, безь задатковь самоулучшенія, безъ способовъ и твердаго стремленія къ прочному народному благосостоянію, не могло двигаться впередъ на поприща культуры, простояло два вака, върное образцу, созданному Иваномъ и дополняемое новыми формулами въ томъ же духф, но застылое и закоснелое въ своихъ главныхъ основаніяхъ, представляв-

сильно ратуеть за европейскую цивилизацію, и такъ усердно служить этому кумиру, что даже сближаеть съ Петромъ I кіевскаго митрополита Петра Могилу за его школьную систему, забывая при этомъ раскрыть рядомъ съ хорошими ея сторонами, значеніе ея схоластицизма, латинопольскихъ пріемовъ и идей и, главное, ту оторванность отъ народа, какую она производила и которую преодолівали лишь сильныя свіжія преданія школъ западнорусскихъ братствъ и постоянное напряженіе народнаго, русскаго, православнаго чувства.

Этимъ поклоненіемъ западно-европейской цивилизаціи Н. И. Костомаровъ придвинуль теорію федеративнаго устройства Россіи къ теоріи Соловьева, повидимому, совершенно противоположной ей. Эта странность объясняется тімъ, что сужденія Соловьева о низменности русской народной цивилизаціи и русской отсталости, косности въ главномъ русскомъ племени—великорусскомъ совпадали съ предубъжденіями малороссовъ противъ великоруссовъ, противъ Москвы, совпадали и съ ихъ племеннымъ тщеславіемъ, что они лучше, развитіве великоруссовъ, между прочимъ, и потому, что ближе къ западной Европів, знакоміве съ ея цивилизаціей. Н. И. Костомаровъ лишь усилиль вто направленіе теоріи и по свойственной ему впечатлительности довель ее до такой крайности, что сталь возвеличивать боліве видныхъ русскихъ самодержцевъ, отчасти Іоанна III, и особенно Петра I и Екатерину II.

По странной случайности это неожиданное признаніе заслугь главной русской объединительной силы — самодержавія совпало съ основнымъ взглядомъ въ сочиненіи одного весьма даровитаго, но крайне измінчиваго отступника отъ федеративной теоріи, — упомянутаго нами участника въ журналі—Основа—и изобрітателя малорусской грамоты—Кулиша. Служба въ привислянскомъ краї по крестьянскому ділу, гді приходилось бороться съ польскими панами и ксендзами, проникнутыми всеціло западно-европейской цивилизаціей, пересоздала многихъ послідователей федеративной теоріи, въ томъ числі и Кулиша, впрочемъ, пересоздала весьма своеобразно. Онъ издаль три тома сочиненія—Исторія возсоединенія Руси (І и ІІ т. въ 1874 г., ІІІ т. въ 1877 г.) и одинъ томъ матеріаловъ (въ 1877 г.). Въ этой псторіи и приложеніи къ ней Кулишъ въ самомъ корні разрушаетъ



шихъ смъсь азіатскаго деспотизма съ византійскими, выжившими свое время преданіями. И ничего не могло произвести оно, пока могучій геній истинно великаго человька—Петра, не началь пересоздавать его въ новое государство уже на иныхъ культурныхъ началахъ» (300). Т. е. Іоаннъ создаль зданіе, простоявшее два въка, но бъда въ томъ, что онъ не оторвался отъ варварскаго народа.

федеративную теорію '). Онъ признаетъ двѣ самобытныя и рѣзко различныя цивилизаціи—русскую, т. е. собственно восточно-русскую, и польскую. Въ той и другой находить и самобытныя и строительныя начала. Авторъ плѣняется красотами польской цивилизаціи и жалѣетъ, что не родился полякомъ въ лучшія времена ихъ жизни; но въ то же время онъ признаетъ, что въ русской жизни, хотя и грубой, было болѣе жизненныхъ силъ и потому она восторжествовала '). Особенно авторъ восхищается мудростію русскаго государственнаго строя и русскихъ государственныхъ людей—временъ московскихъ, въ томъ числѣ и мудростію русскихъ дьяковъ ').

Между этими двуми цивилизаціями авторъ усматриваеть западную Русь и повазываеть, какъ изміняло всему родному верхнее ея сословіе и какими анти-государственными началами проникнуто было козачество, которое всякое государство на місті польскаго должно было уничтожить; но Польша этого сділать не могла съ своем испортившемся интеллигенціей, а Россія при своей государственной мудрости и опорі простого западно-русскаго народа, который, лишь благодаря своему невіжеству, уберегь отъ Польши свою народность, овладіла козаками и самою Польшею.

Тутъ, очевидно, уничтожалась всякая федерація и Кулишъ примыкаетъ не къ Соловьеву, а къ славянофиламъ. Въ этомъ случат онъ, впрочемъ, ввелъ не новость, а лишь разработалъ и осмыслилъ нъкоторыя особенности, свойственныя почти всъмъ нашимъ федералистамъ.

Наши малороссійскіе федералисты или, какъ иначе ихъ называли, сепаратисты, члены малорусской партіи, хлопоманы, при всёхъ предубъжденіяхъ противъ великоруссовъ, невольно примыкали къ славянофиламъ. Народная самобытность славянофиловъ неизбъжно требовала глубокаго изученія народнаго быта, какъ онъ есть, со всѣми мѣстными особенностями, слѣдовательно, требовала изученія и малорусскаго быта, какъ естественнаго и неподлежащаго насильственному пересозданію. На этомъ поприщѣ трудились многіе малороссы и не мало разработали бытовую малороссійскую жизнь. На этомъ поприщѣ, какъ мы уже говорили, работалъ не мало Н. И. Костомаровъ. Работалъ и Кулишъ. Задолго до своего отщепенства, въ 1856 г., онъ издалъ 2 тома сочиненія подъ заглавіемъ: Записки

¹) Онъ прямо заявляетъ, что открещивается «отъ навожденія духа тьмы, обуявшаго южнорусскую исторіографію. І. т. матеріаловъ, стр. Х. ²) Т. І, 1—3.
³) Въ объясненіяхъ къ матеріаламъ.

о южной Руси, въ которыхъ собрадъ и объяснилъ историческія народныя преданія,—малороссійскія думы и разныя бытовые памятники и описанія, какъ сказки, п'єсни и н'єкоторыя записки.

Богатый матеріаль по изученію быта малороссійскаго находится также въ большомъ изданіи. Труды этногр. статистич. экспедицій въ западно-русскій край Россіи, собранные Чубинскимъ, котораго посылало въ Малороссію географическое общество і). Подобныя изданія предпринимались и нікоторыя осуществлены по другимъ областямъ западной Россіи, какъ описаніе Білоруссіи въ этнографическомъ отношеніи, предпринятое, но до сихъ поръ не конченное, извістнымъ описателемъ сівера Максимовымъ, или описаніе Литвы Кузнецовымъ, котораго тоже посылало для этой ціли географическое общество и который собраль много матеріала, но еще не обработаль его окончательно.

Въ связи съ этими последними трудами, вызванными последнею польскою смутой, находятся следующія изданія и изследованія.

Въ области народнаго творчества, кромъ многочисленныхъ сборниковъ малороссійскихъ пъсенъ, достойны особеннаго вниманія

- 1. Пѣсни галицкаго и угорскаго народа—сборникъ составленный Я. Ө. Головацкимъ <sup>2</sup>).
- 2. Памятники народнаго творчества сѣверо-западнаго края, изданные П. А. Гильтебрандтомъ <sup>3</sup>).
  - 3. Пъсни бълорусскія, изданныя г. Шеинымъ 4).
  - 4. Пъсни литовскаго народа, изданныя г. Юшкевичемъ.
- 5. Сборникъ памятниковъ еврейскихъ—Книга кагала, составленный Брафманомъ <sup>5</sup>).

Для изученія литовскаго языка и білорусскаго нарічія у насъ есть замічательные труды. Таковы филологическія изслідованія литовскаго языка Минуцкаго о и білорусскій словарь И. И. Носовича о Появились и новыя историческія изслідованія, такъ напримірть извістныя уже намъ: Даніилъ Галицій, сочиненіе г. Дашкевича, уясняющее исторію Галиціи и отчасти Литвы; Очеркъ исторіи Литвы, сочиненіе г. Антоновича, представляющее замічательную критику источниковъ древней исторіи литовскаго княжества.

<sup>4)</sup> Семь томовъ, изд. 1877—8 г. 2) Четыре тома, изд. 1879 г. 3) Сборникъ памятниковъ народнаго творчества въ съверо-западномъ крат. Вильна, 1866 года. 4) Изд. 1874 г. 5) Изд. первое 1870, второе 1875 г. 6) Многочисл. его статьи въ запискахъ акад. наукъ и Виленск. Въстн. въ пятидесятыхъ и первыхъ шестидесятыхъ годахъ. 7) Изд. 1870 г.



Въ последнее время появилось много обещавшее изследование по исторіи евреевъ въ западной Россіи-Литовскіе евреи, сочиненіе г. Бершадскаго 1). Сочинение это дъйствительно весьма богато фактами, извлеченными авторомъ изъ книгъ и особенно изъ рукописей; но оно не можеть не вызывать изумленія во всякомъ, кто знакомъ съ этимъ дъломъ и даже просто съ научными пріемами историческаго изследованія. Авторъ обнаружиль въ этомъ сочиненіи поразительное неумѣніе справиться съ своимъ богатымъ матеріаломъ и допустиль такой произволь въ его распределении и въ своихъ выводахъ, на какой могуть быть способны, да простять намъ это выражение, только юристы. Авторъ начинаетъ свое изследование подборомъ фактовъ, большею частью поздивищихъ, доказывающихъ страшное угнетеніе евреевъ христіанами. Это значить явно подкупать читателей, отклонять ихъ отъ свободнаго разуменія дела. Но авторь то же деласть и въ самомъ изложении истории евреевъ. Онъ знаетъ, что самое больное мёсто въ еврействе страшная корпоративность евреевъ, --- ихъ кагальное устройство. Къ изумлению всякаго здравомысленнаго читателя авторъ отводить отъ евреевъ это зло и сваливаеть его тоже на христіанъ. Онъ доказываетъ чудовищную вещь, что евреи пришли въ Польшу и въ Литву безъ кагальнаго устройства и развили его въ этихъ странахъ подъ вліяніемъ польской жизни. Автору въ голову не приходить, что кагаль старве и Литвы и Польши и что всегда такъ бываетъ, что, когда евреи только еще вступаютъ въ какую либо страну, находятся въ ней въ разбродв, какъ бы въ качествв еще только соглядатаевъ, то сначала у нихъ невидно никакого кагальнаго устройства до перваго упроченія въ избранныхъ пунктахъ. Авторъ заявляеть, что онь быль и юдофобомь и юдофиломъ, а теперь, какъ будто, желаетъ быть безпристрастнымъ. Въ дъйствительности оказывается, что онъ все еще не установиль твердаго взгляда на евреевъ и установить его разва посль, или, что вариве, онъ теперь чиствишій юдофиль.

Всё эти описанія и изслідованія русской территоріи, на которой прежде всего опиралась федеративная теорія, открыли много містных вособенностей, но рядом съ ними открыли и коренное русское единство. Кулишь только послідовательно шель къ этому конечному выводу и сміло разрушиль искусственныя перегородки федерализма. Такимъ образомъ, федеративная теорія совершенно неприложимая къ объясненію историческаго движенія нашей страны и брошенная или

<sup>1)</sup> Одинъ т. изслед. изд. 1883 г. и два т. документовь, изд. 1882 г.

подрываемая болье видными ея послъдователями, принесла пользу нашей наукъ именно тъмъ, на чемъ она сходится съ славянофильской теоріей, т. е. тщательнымъ изученіемъ внутренняго быта народа, уясненіемъ особенностей его духа.

Федеративная теорія кром'в того развила еще одно направленіе нашей науки. Связанная теснейшимъ образомъ съ вопросами современной жизни, теорія эта вызывала желаніе популяризовать научныя данныя, придавать имъ общедоступныя формы. Съ этою цёлью издавался журналь Основа; это же направление выразилось почти во всёхъ трудахъ Н. И. Костомарова, обладавшаго необывновенною способностью въ этому. Но направление это сопровождалось и вредомъ для научности, тъмъ болъе ощутительнымъ, что къ нему пристали и другіе русскіе писатели, совсёмъ далекіе отъ федералистовъ или сепаратистовъ. Въ съверно-русскихъ народоправствахъ, въ смутномъ времени московскаго государства, въ последнихъ годахъ рачипосполитой польской, Н. И. Костомаровъ даеть въ началь этихъ сочиненій списокъ книгъ и рукописей, которыя онъ изучаль для этихъ сочиненій, обозначаєть даже, что болье и менье важно. Это весьма научно и полезно. Но, къ сожалънію, авторъ послъ этого призналъ себя вправъ мало ссыдаться на свои источники въ самыхъ своихъ сочиненіяхъ, такъ что лишь очень свёдущіе читатели могуть знать, гдв основаніе для того или другого факта, разсказываемаго авторомъ, да и то не безъ труда. Въ главивишемъ же сочинении Н. И. Костомарова — Русская исторія, цитаты встрічаются еще ріже и впереди нътъ никакого предувъдомленія объ источникахъ, что, впрочемъ, и естественно, потому что составить списокъ источниковъ по русской исторіи мудрено, а изложить литературу науки еще трудиве.

Популяризаторскую свою деятельность Н. И. Костомаровъ подвинулъ еще дальше, — сталъ писать историческіе романы, какъ напримёръ, Кудеяръ, изъ временъ Іоанна Грознаго, Черниговка, изъ XVII віка. Извістно, что этотъ родъ произведеній чрезвычайно у насъ распространился и наводняеть нашу литературу. Віроятно мы не ошибемся, если скажемъ, что съ эстетической точки зрібнія, писать историческіе романы или какія бы то ни было вещи по изящной словесности съ историческимъ содержаніемъ позволительно только геніямъ и, пожалуй, крупнымъ поэтическимъ талантамъ. Тутъ неизбіжное всегда искаженіе исторической истины будетъ искупаться, по крайней мірф, пониманіемъ событій, лицъ и, главное, красотой поэтическихъ формъ, въ какихъ они представляются. Но писаніе историческихъ романовъ, драмъ обыкновенными писателями — діло совсвиъ иное. Туть будеть и искажение исторической истины, и отсутствіе изящнаго; а такъ какъ историческая канва легко можеть быть найдена, какъ готовая, всякимъ писакой, то понятно, почему на этого рода канву кидаются многіе. Во времена упадка поэтическихъ талантовъ и чувства изящнаго историческіе романы естественно чаще и чаще появляются. Къ этому присоединяется еще одно обстоятельство. Теперь — время популяризаціи всіхъ наукъ и, къ сожалінію, чаще всего — время проведенія этимъ путемъ предваятыхъ, совершенно не научныхъ идей. Исторические романы служатъ однимъ изъ самыхъ пригодныхъ средствъ для такой цели, причемъ искажение исторической истины идеть еще дальше. Такимъ образомъ, съ точки зранія нашей науки, историческіе романы оказываются еще хуже, чвиъ съ эстетической, и вредъ отъ нихъ для историческаго знанія не можеть окупиться никакимъ широкимъ распространеніемъ немногихъ, неискаженныхъ историческихъ данныхъ. Писаніе же историческихъ романовъ, драмъ историкомъ мы признаемъ просто непозволительнымъ и ничемъ неоправдываемымъ деломъ. Никогда и ни въ какомъ случав историкъ не долженъ забывать исторической истины, что бы ему ни подсказывала его догадливость и какъ бы ни увлекало сильное воображение, и разъ онъ забыль это и отдался увлечению, хотя бы то самому поэтическому, ему уже трудно върить и можно лишь посовътовать положить совсёмъ историческое перо и взять перо беллетриста.

## ГЛАВА ХХ.

## Новыя научныя требованія.

К. Н. Бестужевъ-Рюминъ. Какъ во времена споровъ и увлеченій, возбужденныхъ скептиками, Погодинъ выступилъ съ требованіемъ тщательнаго изученія нашего прошедшаго и предложилъ математическій методъ, который, впрочемъ, самъ не разъ нарушалъ, такъ въ новъйшія времена, въ разгаръ споровъ послідователей родового быта, славянофиловъ, послідователей федеративной теоріи, выступило тоже требованіе всесторонняго изученія нашей исторіи, и предложенъ подобный пріемъ, строгая научность, т. е. второй разъ въ литературів нашей науки, рядомъ съ вопросомъ объ отношеніи между общечеловіческой цивилизаціей и національностью, возникъ вопросъ объ объективности и субъективности въ изложеніи исторіи.

Принципъ научности, объективности проведенъ именно въ исторіи Россіи профессора здѣшняго университета К. Н. Бестужева-Рюмина. Первый томъ этой исторіи, доведенный до Іоанна III, изданъ въ 1872 г. Объ этомъ томъ мы писали въ Журналѣ мин. народи. просвѣщенія за тотъ же годъ, ч. СLXIII (т. е. мѣсяцъ сентябрь). Существенныя мысли, тамъ изложенныя, мы воспроизводимъ и здѣсь.

Въ русской исторіи Бестужева-Рюмина возстановляются и вкоторые изъ лучшихъ пріємовъ Карамзина. Въ исторіи Карамзина, между прочимъ, дорого то, что онъ даль намъ не только имъ самимъ изученные и открытые вновь факты, но и всё важнёйшія данныя предшествовавшаго его исторіи русскаго ученаго труда,—данныя нашей литературы русской исторіи 1). Пріємъ этотъ послі Карамзина, какъ мы знаємъ, слишкомъ часто оставляємъ быль у насъ въ стороні, что особенно ясно и чувствительно въ исторіи С. М. Соловьева. Сильная послі Карамзина работа археографическая, богатыя отрытія въ области рукописей заслоняли собою прошедшій литературный трудъ и покрывали забвеніємъ многое, сділанное прежде. Это вредно отзывалось на нашей наукі уже потому самому, что заставляло молодыхъ ученыхъ, занимающихся русской исторіей, да и не однихъ молодыхъ, тратить много лишняго времени и труда на одно и то же діло.

Исторія К. Н. Бестужева-Рюмина возстановляєть самымъ счастливымъ образомъ вышесказанный пріємъ Карамзина и удовлетворяєть насущной и первъйшей потребности молодыхъ тружениковъ по русской исторів,—знать прежде всего, что сдълано по русской исторіи до настоящаго времени.

Въ трудъ К. Н. Бестужева-Рюмина мы прежде всего видимъ ученый сводъ написаннаго по нашей наукъ. Почти половину его книги занимаетъ литература русской исторіи и затъмъ въ самой Исторіи, въ началъ каждой главы, перечислены главнъйшія сочиненія по предмету главы, и наконецъ при самомъ изложеніи событій дълаются ссылки на источники и изслъдованія. Весь трудъ К. Н. Бестужева-Рюмина есть прежде всего самый полный въ настоящее время сводъ всего написаннаго по русской исторіи. Влижайшее изученіе этого свода открываетъ новыя его достоинства.

Собирая въ одно труды по русской исторіи, авторъ занимаєть по отношенію къ нимъ совершенно спокойное и безпристрастное

<sup>4)</sup> Они у Карамзина изложены въ его богатыхъ, драгоцънныхъ примъчаніяхъ.



положеніе. Онъ съ уваженіемъ относится ко всёмъ трудамъ, внесшимъ то или другое пріобрётеніе въ науку русской исторіи, прилагаетъ къ оцёнкв ихъ только общепризнанные критическіе пріемы, нерёдко даже уклоняется самъ произносить сужденіе (наприм. объ огнищанахъ), а чаще всего предоставляетъ собраннымъ имъ въ одно мёсто писателямъ по русской исторіи, такъ сказать, вёдаться самимъ съ собою, сопоставляя ихъ то по тому, то по другому вопросу, при чемъ и читатель невольно вывывается принять участіе въ этомъ мирномъ междоусобіи русскихъ историковъ, сводимыхъ трудолюбивымъ авторомъ то на томъ, то на другомъ поприщё въ общирной области русской исторіи. Воть тё общія для всёхъ частей труда К. Н. Бестужева-Рюмина особенности, какія прежде всего бросаются въ глаза.

Перейдемъ теперь къ частямь этого общирнаго труда и прежде всего къ изложенной въ немъ литературћ нашей науки.

При обозрвніи литературы нашей науки трудность не только въ томъ, чтобы собрать написанное, но также и въ томъ, чтобы въ громадной массь написаннаго указать руководящія нити, которыя дали бы читателямъ возможность не затеряться. На одну память здісь нельзя разсчитывать; нельзя также при этомъ руководствоваться и однимъ темъ соображениемъ, что памяти поможеть справка съ книгой при встретившейся надобности. Литература нашей науки должна имъть цъли выше простой любознательности или одной практической справки. Она должна быть своего рода исторіей русскаго самосовнанія, выразившагося въ источникахъ и сочиненіяхъ по русской исторіи. Но дать полный сводъ данныхъ по литератур'в русской исторіи и указать везді руководящія нити—діло въ высшей степени трудное. Кто читаль, а темъ более кто изучаль книгу К. Н. Бестужева-Рюмина, тотъ, безъ сомивнія, согласится съ нами, что авторъ гораздо больше быль занять въ своей литературъ науки собираніемъ написаннаго, нежели указаніемъ руководящихъ нитей, и что это особенно бросается въ глаза въ его обозрѣніи трудовъ, болѣе наи менъе прагматическихъ и особенно новаго времени,-въ обозръніи, доходящемъ иногда до простого перечета именъ авторовъ и заглавій книгъ, какъ напримъръ, при обозръніи сказаній пностранныхъ писателей или въ главъ о научной обработкъ исторіи 1). Это наше мнъніе, впрочемъ, требуетъ поясненій.

<sup>4)</sup> Въ нашей литературе есть попытки восполнить этотъ недостатовъ книги К. Н. Бестужева-Рюмина. Въ 1874 г. въ Ж. мин. нар. просв. (Іюнь, Іюль, Августъ)

Въ началѣ каждой группы памятниковъ или пособій авторъ даетъ всегда общее понятіе объ нихъ и нерѣдко его взгляды обнимаютъ всю совокупность матеріала и вводятъ въ пониманіе существенныхъ его сторонъ. Во главѣ такихъ обозрѣній нужно поставить, не только по мѣсту, но и по достоинству, обозрѣніе лѣтописей,— самостоятельный трудъ автора, дающій извѣстный, новѣйшій результатъ изученія нашихъ лѣтописей,—многосоставность не только позднѣйшихъ лѣтописей, но и первоначальной, извѣстной подъ именемъ временника Нестора. Достоинства и недостатки этого труда, составляющаго здѣсь извлеченіе изъ особаго изслѣдованія автора, мы уже показывали.

Другія главы литературы русской исторіи у автора хотя не представляють такого цельнаго и самостоятельнаго труда, какъ глава о летописяхъ, но выдаются тоже многими крупными достоинствами,отчетливостію сообщаемыхъ свёдёній и по м'єстамъ м'ёткими указаніями достоинствъ и недостатковъ сочиненій, особенно въ области старой нашей письменности. Но нельзя не пожальть, что въ этой области, авторъ, должно быть для болье удобнаго изученія, разбивъ на особыя группы такія сродныя и связныя вещи, какъ отдёльныя сказанія, житія, записки и памятники словесности письменной, затрудниль себв разрышение ныкоторыхь общихь, но весьма важныхь вопросовъ, какъ наприм., вопроса о постепенномъ историческомъ сводъ въ одно всехъ этихъ памятниковъ, дошедшихъ черезъ патерики, сборники до церковной энциклопедіи, извъстной подъ именемъ Макарьевскихъ четьихъ-миней, рядомъ съ которою выработывались также своды сейтскихъ намятниковъ, выразившіеся особенно въ сводныхъ літописяхъ московскаго періода, хронографахъ, степенныхъ книгахъ. Этотъ вопросъ, какъ мы знаемъ, темъ более важенъ, что, следя за историческимъ развитіемъ вышесказанныхъ сводовъ, можно видѣть, хотя медленное, но неоспоримое развитие у насъ, задолго до Петра, ученыхъ пріемовъ къ изученію нашего прошедшаго. При этомъ вопросв получають значение даже такія, повидимому, простыя вещи, какъ справочные списки духовныхъ и свътскихъ людей, русскихъ, греческихъ и другихъ странъ, изъ которыхъ иные попадаются въ очень

вапечатано изследование профес. Леонтовича—Задружно-общиный характеръ политическаго быта древней Руси, въ начале котораго помещено обозрение литературныхъ мнёний по этому вопросу. Подобное же обозрение находится въ сочинения другого юриста, г. Самоквасова—Исторія русскаго права, 1 вып. І т.—Начала полит. быта древне-русскихъ славянъ. Литература. Изд. 1878 г. Начинается въ обонкъ соч. съ Татищева.



старыя времена и которые педвергались дальнейшей разработке въ посольскомъ приказе и выразились въ такихъ трудахъ, какъ обозрення государствъ, составлявшияся при Алексе Михайловиче. Тогда бы, конечно, уяснилось, какъ могли явиться у насъ до Петра такия умныя, сочинения, какъ История Іоанна IV, составленная Курбскимъ. Надлежащая постановка вопроса о постепенномъ развити у насъ историческаго изучения нашего прошедшаго, безъ сомивния, дала бы совсёмъ другой видъ последней главе въ обозрении литературы русской истории нашего автора подъ заглавиемъ: Научная обработка истории. Намъ извёстно, что почтенный авторъ усматриваетъ начало научной обработки русской истории во времена после смерти Петра и выводитъ его отъ нашихъ ученыхъ немцевъ—Байера и другихъ, а Миллера считаетъ даже отцомъ русской истории. Мы уже видели, что это совершенно несправедливо и намъ нетъ нужды доказывать это вновь.

Переходимъ къ обозрвнію самой русской исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина и прежде всего разсмотримъ его введеніе въ исторію, въ которомъ онъ высказываеть свой взглядъ на исторію и ея задачи.

Пониманіе К. Н. Бестужевымъ-Рюминымъ исторіи принадлежить къ числу самыхъ современныхъ и гуманныхъ возэрвній на прошедшія судьбы человічества. Отправляясь оть понятія объ исторіи, особенно развитаго С. М. Соловьевымъ, какъ о наукъ самосовнанія, авторъ отвергаетъ гордое возарвніе намецкихъ ученыхъ на исторію, какъ на изображение делъ высшихъ, цивилизованныхъ націй, и признаетъ въ историческомъ развити цивилизаціи значеніе всахъ народовъ, даже неразвитыхъ. «Всеобщая исторія, говорить онъ, тогда только станеть въ полномъ смысле всеобщею, когда она будеть обнимать всв народы, не пренебрегая и твми, которые почему либо не успели развиться» 1). Мы видимъ, что туть какъ будто есть сходство съ взглядами Полевого. Но въ дъйствительности это лишь кажущееся сходство. Полевой уничижаль отдельные народы передъ всемірнымъ теченіемъ жизни человічества. Здісь, наобороть, выставляется значеніе живыхъ народныхъ организмовъ даже низшаго развитія, безъ которыхъ всемірная исторія теряеть свое значеніе. Авторъ принимаетъ опредъление цивилизации не Полевого, а Н. Я. Данилевскаго, по которому «каждый типъ (народъ) выражаеть человъчество съ одной стороны, и прогрессъ или, если можно такъ выразиться, раскрытіе совершается не въ преемственной передачь циви-

¹) CTp. 2.

лизаціи, а во внесеніи новыхъ сторонъ. Такимъ образомъ, прогрессъ слідуеть представлять не громадною прямою линіей, а множествомъ мелкихъ, расходящихся въ разныя стороны линій, чімъ усвояется постепенно человіческому сознанію все богатство содержанія, заключающагося въ человічестві, какъ совокупности всёхъ племенъ и всёхъ віковъ» 1).

Нельзя не порадоваться, что этоть научный и гуманный взглядь на историческое изучение человъчества утверждается у насъ и положень въ основу такого серьезнаго труда, какъ книга К. Н. Бестужева-Рюмина. Въ нашемъ русскомъ прошедшемъ мы не жили ни понятиями грековъ и римлянъ о варварствъ всего остального человъчества, ни унаслъдованными отъ нихъ понятиями западно-европейцевъ о всеподавляющемъ господствъ интеллигенции страны надъ массою народною или одного народа надъ другимъ. Намъ, русскимъ, естественно и въ наукъ нашей истории, какъ въ нашей исторической жизни, проводить начала христіанскаго братства для всей массы русскихъ и для всёхъ народовъ.

Изъ этого върнаго начала авторъ выводить другое, обусловливающее также върное изображение нашего прошедшаго. Не отвергая значенія въ исторіи отдільныхъ лиць, чрезъ посредство которыхъ совершается движеніе въ каждомъ народі, какъ въ человічестві оно совершается посредствомъ народовъ 3), авторъ однако находить, что мысли и цели отдельных лиць скрываются въ общественномъ сознаніи, что «лицамъ принадлежить болье или менье удачное формулированіе ихъ-и только > 3), что «лицо можеть понять, угадать, но ничего не можеть создать». «Вполит ясное сознаніе этой мысли совершенно изманяеть, говорить авторь, воззрание на историю: на первый планъ выступаеть сложное явленіе, называющееся обществомъ. Его то изучение и должно составлять серьезный предметь науки, называемой исторіей» 1). Признавая всю важность такого возарвнія на задачи исторіи, потому что при немъ только возможно глубокое и всестороннее изученіе исторических явленій, нельзя однако не скавать, что слишкомъ логическое применение такого начала можеть также мешать правильному пониманію этихь явленій, какъ и поклоненіе личностямъ. Оно дегко можеть вести въ обезличенію исторіи, что особенно можеть быть вредно въ исторіи русскаго народа. Русская историческая жизнь выработала особое, своеобразное положеніе

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Россія и Европа. Изд. 1871 г.; Бест.-Рюм. стр. 3—4. <sup>2</sup>) Стр. 5. <sup>8</sup>) Стр. 7.

личности. При обыденномъ теченіи этой жизни личность въ обществъ совсъмъ не видна; видны лишь стоящіе вверху и вообще главные у дёль, которымъ открывается широкій просторь, потому изученіе ихъ неръдко очень важно для исторіи, а изученіе общества до крайности трудно. Но при необычайныхъ событіяхъ, личности у насъ вдругъ выдвигаются изъ самаго общества, и тоже занимають необычайное положеніе, следовательно, достойны особаго вниманія исторіи, и тёмъ болье, что появленіе ихъ бываеть иногда совершенно неожиданно, и безъ особаго вниманія къ нимъ нельзя понять, какъ и почему они явились. Съ другой стороны, у насъ бывали цалые періоды, совершенно различные для дъятельности лицъ. Въ до-татарское время имъ былъ широкій просторъ, и они больше обозначались, въ послъ-татарское время — меньше. Наконецъ не върно, что личность можеть только понять, угадать и болье или менье удачно формулировать цёли общества, а ничего не можеть создать. Авторъ самъ дёдаеть оговорку, признаеть значение выдающихся личностей, но смотритъ на нихъ, какъ на типы общества, т. е. опять какъ на начто безличное, неживое.

Опасеніе за обезличеніе нашей исторіи находить себі особенное основаніе въ книгі автора. Онь — поборникъ всесторонняго изученія исторіи, строгаго безпристрастнаго изученія фактовь и врагь философскихъ теорій въ исторіи; онь указываеть историку необходимость самаго строгаго воздержанія въ выводахъ, когда историкъ желаеть дойти до представленія цілости и единства народной жизни. Уклоненія оть этого, такъ называемыя философскія диссертаціи, авторъ признаеть наиболье вредными для самостоятельнаго развитія науки и общества 1.

Такому строгому пониманію обязанностей историка нельзя не сочувствовать, и мы немедленно стали бы на его сторону, если бы не виділи оставленной имъ открытою одной опасной стороны діла. Авторъ слишкомъ далеко заходить въ требованіи объективности и не признаеть неизбіжнаго и слишкомъ важнаго для развитія науки и общества начала субъективнаго, т. е. личнаго, современнаго пониманія историческихъ явленій; разумітемъ, конечно, субъективизмъ здоровый. Вредны и нежелательны произвольныя философскія теоріи. вредны и нежелательны поспішные, поверхностные выводы, но вообще субъективное воззрівніе— и неизбіжно, и необходимо, и желательно. Безпредільное развитіе нашей науки обусловливается не

¹) CTp. 9.

только болве и болве полнымъ и основательнымъ изученіемъ фактовъ, но и сменяющимся освещениемъ ихъ. Не признавать этого и ожидать полной объективности значить идеализировать дёло, и идеализировать вредно, особенно у насъ. У насъ отнюдь нельзя пожаловаться на избытокъ субъективнаго освёщенія историческихъ явленій; напротивъ, справедливъе можно жаловаться на недостатокъ этого освъщенія, на непроглядный туманъ, покрывающій необозримую массу фактовъ нашей исторіи. Наши историки именно страдають прежде всего вольною или невольною неохотой освёщать изученное, и множество основательный шихъ наблюденій, выводовъ пропадаеть въ чернякахъ ихъ трудовъ и чаще въ ихъ головахъ съ ихъ смертію. Ихъ преемники ничемъ изъ этого не пользуются и должны вновь работать, безъ облегченія, надъ сырымъ матеріаломъ. Наука замедляется въ своемъ развитіи, общество повже усвояеть взгляды, которые должно бы усвоить давно. Весьма желательно, чтобы посредственность и легкомысліе не кидались къ вершинамъ знанія; но весьма не желательно, чтобы талантинное, глубокое знаніе боялось этихь вершинь. Ниже мы укажемъ несколько крупныхъ случаевъ того, какъ упущеніе нашимъ авторомъ изъ виду угла зрвнія, подъ которымъ историки смотрвии на событія, привело его самого къ ошибочной оцінкі фактовъ.

Въ русской исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина (разумѣемъ здѣсь вторую часть его труда, самое изложеніе событій), бросается въ глаза прежде всего новость, которой нужно желать какъ можно больше подражаній. Событія внѣшнія строго отдѣлены отъ внутреннихъ явленій нашей исторической жизни, изложены въ самомъ краткомъ, сжатомъ видѣ и основаны на самыхъ первыхъ источникахъ, строго сведенныхъ и точно указанныхъ, причемъ въ примѣчаніяхъ нашли себѣ мѣсто важнѣйшія толкованія ихъ историками прежняго времени и соображенія самого автора. Затѣмъ, самое большое мѣсто отведено явленіямъ внутренней жизни, какъ-то: формамъ жизни семейной, общественной, власти, управленію, сословіямъ, суду, торговлѣ, вѣрѣ, литературѣ... Эта вторая часть собственно исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина составляєть важнѣйшую его работу, и на ней, конечно, сосредоточивается главнѣйшимъ образомъ вниманіе читателя.

Всё главы этого труда, обнимающія явленія внутренней русской жизни, составляють особыя изследованія. Въ нихъ еще съ большею полнотою, чёмъ въ обозрёніи литературы, собраны въ началё каждой главы важнёйшіе источники и пособія и затёмъ при изложеніи дёла вездё указываются, сличаются и разбираются свидётельства источниковъ и мифиія историковъ.

Авторъ по обычаю налагаетъ на себя поразительное воздержаніе, и теритливо, безпристрастно выдвигаетъ митнія своихъ предшественниковъ и современниковъ на историческомъ поприщт. Встати главы составляютъ прежде всего сводъ и критику фактовъ и пониманія ихъ учеными.

При такомъ способъ изложенія дъла, авторъ находился възависимости отъ предшествовавшей работы ученыхъ, и потому въ древнъйшихъ временахъ его трудъ полнъе, общирнъе, въ позднъйшихъкороче. Богатство добытыхъ данныхъ и разнообразіе высказанныхъ о нихъ мивній иногда вызывали автора занять особое положеніе,высказать ясно свое пониманіе діла. Таковы его статьи: быть семейный и общественный у древнихъ славянъ. Авторъ видълъ тутъ передъ собою два противоположныхъ рода данныхъ и мивній-теорію родового и теорію общиннаго быта. Какъ ученикъ С. М. Соловьева, онъ хорошо зналь и, можеть быть, ощущаль силу доводовь своего учителя. Но удары этой теоріи, нанесенныя славянофилами, были слишкомъ тяжелы, чтобы ихъ могь устранить такой серьезный и правдивый ученый. К. Н. Вестужевъ-Рюминъ почти совсемъ переходить на сторону славянофиловъ, - признаетъ, какъ извъстно, общинное, задружное начало жизни древнихъ славянъ, отвергаетъ существованіе у насъ настоящаго родового быта, т. е. искусственнаго или фиктивнаго рода, но въ то же время оставляеть частицу теоріи родового быта Соловьева, -- родъ кровный -- какъ семью, съ накоторыми признаками или остатками родового быта. Такъ, названія-вятичи, радимичи, похищеніе женъ, родовую месть онъ считаеть остатками рода, но не развившагося, а перешедшаго въ семью и чрезъ соединение семейвъ земельную общину. Авторъ полно и хорошо сгруппировалъ факты для доказательства, что вемельныя общины, развиваясь далье, выработали власть княжескую, выдвигали даже главныхъ князей въ ряду меньшихъ, и при этомъ обращается къ исторіи другихъ славянъ, особенно балтійскихъ, у которыхъ славянскія формы жизни достигали большаго развитія. Туть зависимость автора отъ предшествовавшихъ писателей, очевидно, болъе вившияя, кажущаяся и повела его даже къ отвержению основного положения его учителя. Но во многихъ другихъ случаяхъ зависимость нашего автора отъ предшествовавшихъ трудовъ идетъ дальше и вліяніе на него С. М. Соловьева сказывается яснью и яснью.

При всемъ богатствъ своего знанія, при всей строгости своихъ научныхъ пріемовъ, авторъ во многихъ мъстахъ явно становится на сторону большинства писателей, и тутъ-то во всей ясности сказы-

вается важность того, что авторъ мало придаеть значенія субъективности и упускаеть изъ виду тоть уголь арвнія, подъ которымь вольно нли невольно смотрало это большинство, хотя рядомъ съ этимъ большинствомъ стоитъ недавнее, еще неокрѣпшее меньшинство, далеко иначе освёщающее важнёйшія явленія нашей исторической жизни. Возымемъ, напримъръ, вопросъ о нашемъ русскомъ въчъ. Большинство изследователей прежняго времени настроены были мало видеть и мало цёнить эту форму нашей жизни и расположены были противопоставлять ей инчную власть старшаго въ родь, власть князя. Освыщеніе віча въ дійствительномъ его видіт діло недавнее и выражается въ весьма немногихъ книгахъ--въ соч. Ив. Дм. Бъляева и В. И. Сергвевича. Нашъ авторъ становится на сторону первыхъ изследователей и съ сомивніями относится къ последнимъ, хотя слишкомъ ощутительно, что правда на сторонъ послъднихъ. Чтобы въ этомъ убъдиться, стоить сопоставить лишь немногія мъста книги автора, именно, сужденія его о значеніи віча и власти князя.

Въ статъй о вичахъ за время уже князей, авторъ говоритъ: «Подав князя по исконному славянскому обычаю стояло ввче: новгородцы бо изначала, смольняне и выяне и полочане, и вся власти якоже на думу на въча сходятся, на что же старъйшін сдумають, на томъ же пригороды стануть, говорить летописецъ. Известія летописей вполив подтверждають эти слова: двиствительно упоминание о въчахъ встръчается во всъхъ русскихъ городахъ» 1). Всякому знающему исторію этого вопроса очевидно, что этими словами авторъ признаеть всю силу изысканій Ив. Дм. Бізляева, В. И. Сергівевича, и естественно было бы ожидать, что онъ покажеть, какъ развивалась въчевая форма, какъ она изъ городской делалась въ полномъ смысле областною, далее, обнимала иногда несколько областей, и наконецъ при Владимірѣ Мономахѣ явилась попытка собрать общерусское въче. Съ другой стороны, можно было ожидать, что авторъ займется исторіей внутренняго развитія віча, празвитія порядка діль, органовъ его двятельности, что отчасти уже было раскрыто въ то время, когда авторъ оканчиваль свою книгу, и что автору было извъстно <sup>2</sup>). Но нашъ авторъ ръшительно уклонился отъ этого рода изысканій. На особенное развитіе віча въ Новгородів онъ смотрить, какъ на счастливое исключеніе, —на такое явленіе, которое «въ другихъ княжествахъ мы видимъ только въ зародышъ, въ первоначальной формв» в). Самую повсемёстность вёча авторь подрываеть

¹) Стр. 205. ³) Стр. 331, примъч. 1, упом. статью Никитскаго. ³) Стр. 331.

замъчаниемъ о сводъ въчевыхъ пунктовъ, сдъланномъ В. И. Сергьевичемъ, что «можетъ быть иногда мятежное скопище напрасно принято за въче» 1). Наконецъ авторъ даетъ общее мивніе о значеніи у насъ въча. «Въ последнее время, говорить онъ, поднять вопросъ о томъ, всегда ли въче было органомъ верховной политической власти народа. Вопросъ этотъ едва ли могъ существовать при боле внимательномъ взглядь на жизнь древней Руси: если бы жизнь эта отливалась въ формы юридически правильныя, то могь бы еще быть вопросъ о значенім каждой изъ этихъ формъ, а такъ какъ жизнь эта отличается отсутствіемъ такой правильности, то следовательно мы не можемъ и приступать въ ся изученію съ понятіями, заимствованными изъ жизни народовъ, развитыхъ иначе и по другой мъркъ» 2). Мы видимъ, что въ основъ этого отзыва автора дежить митніе Погодина объ отсутствін у насъ опреділенности визшнихъ юридическихъ формъ, -- мивніе, которое развивали и славянофилы, и западники, тв и другіе съ своей точки зрінія. Приведенныя слова нашего автора, объ исконномъ у славянъ обычат иметь выча, могуть располагать думать, что нашъ авторъ въ этомъ вопросв примыкаеть бъ славянофиламъ, но въ дъйствительности это далеко не такъ. Въ той же главъ-о въчь, нъсколько ниже, авторъ говорить: «Въче представляеть собою самую первоначальную форму участія граждань въ дідахъ политическихъ... формъ для собранія выча не было никакихъ»... и только одну черту организаціи авторъ видить въ вічахъ, что на основаніи одного л'етописнаго изв'ястія (и то можно сказать, очень не надежнаго) 3) можно «думать, что право говорить принадлежало только домовладывамъ» 4). Эти сужденія уже совсемъ не славянофильскія, и въ этомъ еще больше можно убедиться, если посмотреть, какъ авторъ судитъ о значеніи власти княжеской и отношеніи ся къ общинамъ. «...Съ утвержденіемъ варяжскихъ князей, говорить авторъ въ главъ о состоянии русскаго общества при варяжскихъ князьяхъ, начинается новый періодъ не только во внёшней исторіи Россіи, но и во внутреннемъ развити населяющихъ ея племенъ: до тахъ поръ ихъ интересы были разрознены: родъ вставалъ на родъ и не было правды, т. е. не было ни такого установленія, ни такихъ началъ, которыми могла быть решена междуплеменная распря безъ обращенія къ посліднему средству-суду божію, т. е. войні. Теперь явилось такое установление въ лицъ князя. Князь стоялъ выше всъхъ

<sup>4)</sup> Стр. 205, примъч. 2. 2) Стр. 205—6. 3) Не можемъ на Володимерово племя руки взняти; а на Ольговичъ, хотя и съ детъми (П С. Л. П, 31). 4) Стр. 206.

илеменныхъ распрей: онъ не принадлежалъ ни одному племени въ частности, а былъ княземъ всей русской земли. Эта центральность его положенія создавалась, конечно, не сознаніемъ государственнаго значенія его власти, а, съ одной стороны, практической необходимостію имъть посредникомъ постороннее лицо, а съ другой—тьмъ обстоятельствомъ, что князь самъ, предводитель дружины, стоялъ внъ каждаго изъ племенъ въ отдъльности, внъ всякихъ связей съ отдъльными общинами. Эта отдъльность князя особенно сильно чувствуется въ первое время, когда самая дружина набиралась болъе изъ пришельцевъ. Самъ князь болъе связывалъ себя съ дружиной, чъмъ съ землею» 1).

Здѣсь есть слабое отраженіе мивній славянофильскихь, какъ третейское положеніе князя, отдѣльность отъ земли его власти; но гораздо яснѣе и рѣшительнѣе отраженіе мивній Соловьева, даже почти буквальное повтореніе его взгляда на значеніе призванія князей. Такимъ образомъ, мы имѣемъ здѣсь уже, такъ сказать, три субъективности—Соловьева, славянофиловъ и самого автора; вирочемъ, двѣ послѣднія находятся въ большомъ согласіи, и чѣмъ дальше авторъ подвигается въ своемъ разсказѣ о русскихъ дѣлахъ, тѣмъ яснѣе и яснѣе онѣ сказываются, —сказывается именно преобладающее вниманіе автора къ явленіямъ нашей государственности сравнительно съ явленіями внутренняго быта, вопреки программѣ самого автора. Укажемъ на нѣсколько болѣе выдающихся случаевъ.

Исторія первыхъ временъ татарскаго ига представляєть тоть особенный интересъ, что тогда явственнѣе обозначилась внутренняя народная борьба русской свободы съ татарскимъ рабствомъ и постепенно развивавшаяся привычка къ этому рабству, сдѣлавшаяся затѣмъ нашимъ собственнымъ, внутреннимъ зломъ. Въ этомъ отношеніи имѣетъ особое значеніе подробное изученіе самаго татарскаго разгрома, изъ котораго видно, что предки наши вездѣ дорого продавали свою родную свободу, слѣдовательно, высоко цѣнили свою до-татарскую цивилизацію. Авторъ иашъ даетъ надлежащія свѣдѣнія о татарскомъ разгромѣ, но на указанной сторонѣ вопроса не останавливается.

Далъе. Еще большій интересь представляеть следующее. После татарскаго разгрома, когда громадное большинство лучшихъ людей, сознающихъ высшія задачи жизни, было перебито, и все оставшіеся въ живыхъ неодолимо были направлены къ исключительной заботе о

¹) CTp. 108.

сохраненіи своей жизни и кускі хліба, весьма важно знать, были ле у насъ люди, которымъ трудно было подчиниться такому направленію, которые задумывали возвратить старую свободу, свергнуть татарское иго, и если были, то находили ли въ народъ готовность стать съ ними за одно. Давно извёстно, что такимъ героемъ быль Даніндъ Галицкій, а въ последнее время, въ извёстной намъ книге Борзаковскаго, раскрыто, что рядомъ съ южнымъ княземъ Данінюмъ Галицкимъ стоялъ восточно-русскій князь-тверской Ярославъ Ярославичъ. Наконецъ извёстно, что во второй половине XIII века происходили въ этомъ смысле волненія противъ татаръ не только въ новгородской, но и въ ростовской и тверской областяхъ, что въ первой половинъ XIV в. волненія этого же рода повторились въ тверской области, и въ дълахъ князей этой области какъ будто обозначилось направленіе свергнуть татарское иго; такъ по крайней мврв думали татары, и подобный взглядь считаль обязательнымь для всёхъ русскихъ тверской князь Александръ Михаиловичъ. На историка естественно налагается обязанность съ особеннымъ винианіемъ проследить эти проблески старой русской свободы, такъ вакъ въ нихъ можно усматривать мёру историческаго роста русской цивилзацін того времени, и такъ какъ потомки обязаны знать и ценить особеннымъ образомъ, когда и какъ предки оберегали свою свободу. Но нашъ авторъ или мелькомъ взглядываеть на эти проблески или даже совствиъ проходитъ мимо ихъ, потому, конечно, что наша историческая литература прежняго времени мало этимъ занималась.

Наконецъ, упущение изъ виду того угла зрвнія, подъ которымъ историки смотрять на событія, сказывается у автора съ самою большею очевидностію при оцінкі явленій, способствовавших объединенію Руси подъ московскимъ единодержавіемъ. Объединеніе это такъ много имветь для себя оправданій въ предшествовавшихъ ему и последующихъ за нимъ обстоятельствахъ, что въ настоящее время не нужно ни для науки, ни для общества съ особенною заботливостью доказывать это, и пора уже приложить къ нему всю строгость пріемовъ науки и правиль развитаго, здороваго общества. Это, впрочемъ, уже ділалось, какъ мы знаемъ, и прежде. Карамзинъ, какъ намъ извістно, вообще очень высоко держаль это знамя и только при оценка Ioanna III неожиданно понизиль его. Славянофилы же никогда не делають такой уступки. Никакой блескъ личныхъ качествъ историческихъ діятелей, никакая слава народныхъ дълъ не способны заслонить передъ ними высшихъ требованій нравственности, правды. Это ясиве всего видно въ ихъ сужденіяхъ объ Іоаннъ IV. Онъ первый земскій царь,

но онъ тиранъ. Въ настоящее время требовательность эта должна идти дальше. Пора совнать, что москонское объединение Руси сопровождалось страшною неразборчивостію въ средствахъ и не малымъ развращеніемъ русскаго общества, что та дивная гармонія доблести и смиреннаго, для блага народа, признанія неодолимой силы татаръ, какая сказалась въ дълахъ Александра Невскаго, у московскихъ князей ріже всего встрічалась и замінялась черствымъ служеніемъ практическимъ интересамъ. Къ удивленію, эта последняя точка зренія на историческія явленія, это поклоненіе черствымъ, практическимъ интересамъ тверже и тверже стали установляться въ нашей наукъ, -- въ сочиненияхъ нашихъ западниковъ, особенно у юристовъ и последователей родового быта, выдвигающихъ принципъ государственности даже выше правды и нравственности. Эта-то точка зрънія не разъ обозначается и въ трудѣ К. Н. Бестужева-Рюмина. Такъ у него московскій князь Юрій Даниловичь, котораго трудно отличить оть коварнаго и кровожаднаго татарина, называется знаменитымъ противникомъ князей тверскихъ; Иванъ Калита-достойнымъ преемникомъ своего брата Юрія, и все это въ смысле хорошемъ. Впрочемъ, разсказъ автора, напримеръ о Калите, таковъ, что трудно уяснить, что хочеть авторъ сказать,-похвалу, или дать понять, что дёла дёдались нехорошо. Воть его слова: «Въ 1327 г. представился наконецъ Ивану Даниловичу случай сделаться великимъ княземъ: Александръ (Михайловичъ, тверской) избилъ въ Твери татаръ; Узбекъ поручиль Ивану Даниловичу вместе съ татарскими войсками наказать непокорныхъ. Тверь и вся ея волость были опустошены татарами; Новгородъ заплатиль окупъ, рязанскій князь быль убить, «точію соблюде и заступи Господь Богъ князя Ивана Даниловича и его градъ Москву и всю его отчину отъ плененія и кровопролитія лвтописецъ. Съ донесетатарскаго», простодушно прибавляеть ніемъ о своемъ успаха повхаль Иванъ Даниловичъ въ орду и вывезъ оттуда ярдыкъ на великое княжение». Затамъ авторъ приводитъ льтописное извъстіе, что посль того 40 гльть было мирно оть татаръ въ русской земль, и продолжаетъ: «Александръ ущелъ во Псковъ; чтобы принудить псковичей выдать Александра, уговорили митрополита Өеогноста затворить церкви во Псковъ. Средство подвиствовало».

Наконецъ, авторъ разсказываетъ о временномъ усивхв Александра и далве объ его гибели въ ордв. Авторъ допускаетъ, что гибель эта последовала не безъ участия Іоанна Калиты, что совершенно верно, и самъ авторъ, хотя не указываетъ на софійскую летопись,

которая прямо объ этомъ говоритъ 1), но знаетъ это свидътельство. Непонятнымъ становится, почему авторъ оставилъ въ сторонъ великой важности дъло, именно: сознаніе тъхъ русскихъ современниковъ этихъ событій, которые записали въ лътописяхъ и ръчи Александра Михайловича тверскаго, что русскимъ князьямъ слъдовало бы не истреблять другъ друга, а вмъстъ дъйствовать противъ татаръ, и явное осужденіе Калиты за смерть этого тверскаго князя 1).

Недоумение это, впрочемъ, разъясняется въ дальнейшемъ разсказъ, изъ котораго видно, что авторъ расположенъ поклоняться успъху въ политической сферъ и не примагать къ нему нравственной мерки. После смерти Василія Дмитріевича, начался, какъ известно, длинный, печальный споръ о правѣ на московскій престолъ, — споръ между вторымъ сыномъ Лонского Юріемъ Дмитріевичемъ и сыномъ умершаго князя Василія Дмитріевича-Василіемъ Васильевичемъ, извъстнымъ подъ именемъ Темнаго. Въ 1431 г. спорившіе князья ръшились отдать свое дело на судъ хана и оба поехали въ орду. «Въ орду, говорить авторъ, Василія Васильевича сопровождаль умный бояринъ Иванъ Дмитріевичъ Всеволожскій (потомокъ смоленскихъ князей). Этотъ бояринъ, склонивъ на свою сторону разныхъ ордынскихъ ведьможъ, очень умно поставиль вопросъ передъ ханомъ Улу-Махметомъ: Государь волный царю! сказаль онъ, ослободи молвить къ тебъ миъ колопу великаго князя. Нашъ государь великій князь Василій Васильевичь ищеть стола своего великаго княженя, а твоего улусу по твоему цареву жалованью и по твоимъ девтеремъ (опись, реестръ) и ярдыкомъ, а се твое жалованье предъ тобою; а господинъ нашъ князь Юрьи Дмитріевичъ, дядя его, хочетъ взять великое княженіе по умертвым и грамоть отца своего, а не по твоему жалованію волнаго царя». Дело было, разумеется, выиграно» 3). Авторъ называетъ Всеволожскаго умнымъ бояриномъ, его речь умною речью, хотя болье существенный признакъ туть не умъ, а развращающее униженіе, и тімь сильніве дійствовало оно, что услуга Всеволожскаго не была безкорыстна, а связана была съ объщаніемъ князя жениться на его дочери, и когда объщание не было исполнено, Всеволожский убхаль въ Юрію и поддерживаль въ немъ вражду въ племяннику.

<sup>&#</sup>x27;) Софійск. І, полн. сборн. літоп. т. V, стр. 221 з) Слова внязя Александра къ внязьямъ собравшимся противъ него: «вамъ же ліпо было другь за друга и брать за брата стояти, а татарамъ не выдавати, но противлятися за нихъ за одинъ и за русскую землю и за православное христіанство стояти; вы же супротивное творили, и татаръ наводите на христіанъ и братію свою предаете татарамъ». Никон. літ. т. 3, 151—3; см. также ниже, на стр. 445, примічаніе. в) Стр. 410.

Строгая оцінка дійствій туть была тімь боліве нужна, что то время представляєть нам'ь поразительные приміры нарушенія связей родства, клятвы; даже доблесть оказывалась ничего незначащею. И все это совершалось на глазахь у всёхь и записывалось літописцами съ спокойствіемь, имь однимь свойственнымь. Но и изъ среды смиренных в иноковь, бывшихъ главными записывателями этихъ событій, вырвалось однажды наружу чувство, возмущенное этими ділами. Этоть человікь и иночествомь не очистился отъ крови, сказаль Пафиутій Боровскій своимъ ученикамъ, когда пришель къ нему сділавшійся инокомъ отравитель Димитрія Шемяки '). Если мы имісемь хотя нівкоторое освіщеніе дурныхъ діль оть историческихъ свидітелей тіхъ времень, то тімь боліве нужно современное, наше освіщеніе фактовъ, иначе исторія не будеть выполнять той существенной задачи, которую ей указываєть и нашь авторъ—развивать народное самосовнаніе.

По этимъ выпискамъ уже можно судить, что нашъ авторъ въ концѣ концовъ обнаружилъ въ себѣ послѣдователя С. М. Соловьева во взглядѣ на историческое развите нашей государственности. Въ одной изъ своихъ рѣчей, сказанной въ бывшемъ славянскомъ комитетѣ, К. Н. Бестужевъ-Рюминъ высказался по этому вопросу еще иснѣе. Онъ сравнилъ Іоанна IV съ Петромъ Великимъ. Оба они, по его мнѣнію, стремились къ одному и тому же, но одинъ не имѣлъ успѣха, а другой имѣлъ его.

Въ последнее однако время авторъ Русской исторіи более и боле сближается съ славянофилами. Такъ, въ речи своей, сказанной 8-го сент. 1880 г. въ трехсотлетнюю годовщину Куликовской битвы, К. Н. Бестужевъ-Рюминъ указалъ на одну совершенно самобытную черту нашихъ предковъ, резко отделяющую ихъ отъ западной Европы, ту именно, что они увековечивали память о славныхъ событіяхъ не монументами, а храмами. Въ этой же речи, какъ и въ некоторыхъ прежнихъ своихъ статьяхъ — О колонизаціи русской, онъ выдвигаетъ необыкновенныя качества и историческія заслуги великорусскаго племени. Намъ уже извёстно, что авторъ исправилъ свою ошибку и по отношенію къ образованнымъ людямъ русскимъ. Въ большомъ своемъ изследованіи о Татищеве онъ ослабляетъ свое мнёніе о началё научности въ нашей науке отъ немцевъ и воздаетъ должное Татищеву.

Какое бы однако ни избиралъ себъ мъсто нашъ авторъ между послъдователями родового быта и славянофилами, между объективи-

<sup>1)</sup> Филар. Жит. св. м. май, стр. 14-15.

стами и субъективистами, нѣтъ никакого сомевнія, что его труды по русской исторіи большой вкладъ, къ которому отнесется съ глубокимъ уваженіемъ всякій, серьезно занимающійся русской исторіей.

Е. Е. Замысловскій. Подл'я К. Н. Бестужева-Рюмина нужно поставить другого профессора по русской исторіи въ здішнемъ университеть, Е. Е. Замысловского. Намъ извъстенъ историческій атлась Россіи, составленный авторомъ, а также новайшій его трудъ о Герберштейнъ. Въ томъ и другомъ трудъ есть сводъ свъдъній и о древнъйшихъ временахъ славяно-русскихъ, но главная и большая масса этих свълвній касается историческаго роста московскаго государства. Е. Е. Замысловскій давно занимается по преимуществу московскими временами, особенно въ области рукописныхъ богатствъ для исторіи этихъ временъ. Объ этихъ занятіяхъ можно судить по сочиненію Е. Е. Замысловскаго, составляющему, очевидно, начало большаго труда-Царствованіе Өеодора Алексвевича. Ч. 1. Введеніе. Обзоръ источниковъ (1871 г.). Сочинение это представляеть полное и тщательное обозрѣніе источниковъ для этого предмета, но показываеть также, что авторъ подвергъ изследованію весь XVII векъ. Замечательно, что это изследование привело автора къ признанию боле прочной связи событій этого въка съ событіями XVIII, нежели какая указывается С. М. Соловьевымъ, а это, въ свою очередь, сблизило автора, какъ и К. Н. Бестужева-Рюмина, съ воззрвніями такъ называемыхъ славянофиловъ, что онъ и самъ признаетъ 1).

Изучая новые запросы научности, поставленные въ этихъ сочненіяхъ, особенно въ исторіи К. Н. Бестужева-Рюмина, естественно думать, что они вліяють на молодыхъ ученыхъ, что есть сочиненія, вызванныя этими новыми запросами. Въ настоящее время это еще довольно трудно замѣтить. Есть, впрочемъ, два сочиненія, — ученыя диссертаціи, защищавшіяся въ здѣшнемъ университетѣ, въ которыхъ можно находить отраженіе пріемовъ и возгрѣній К. Н. Бестужева-Рюмина.

Это, во-первыхъ, не разъ упоминаемая нами Исторія тверскаго княжества, Борзаковскаго, изд. въ 1876 г.

Въ этомъ сочинени—замъчательно полное собрание свъдъний не только изъ внъшней истории тверскаго княжества, —его политической судьбы, но также изъ внутренней истории. Особенно важны въ этомъ отис шении первая и послъдняя главы. Первая глава выясняеть первоначал ную колонизацию тверской области—главнымъ образомъ изъ новгород-

<sup>1)</sup> Введеніе, стр. 41.

ской и смоленской областей 1), чёмъ, вёроятно, нужно объяснять весьма частыя сношенія и связи Твери съ Новгородомъ и съ Литвой; затёмъ выясняются этнографическія отношенія русскаго населенія къ финскому, причемъ тщательно изучаются топографическія названія. Въ послёдней главё разсматривается управленіе и составъ общества въ тверскомъ княжестве, причемъ много выясняется осёданіе дружинниковъ, а также положеніе черныхъ людей, закладней. Съ фактической стороны, это одна изъ самыхъ богатыхъ книгъ. Но что касается началъ тверской жизни, направленія событій, то авторъ, кажется, самъ считалъ это для себя дёломъ совершенно постороннимъ. Онъ и начинаетъ и оканчиваетъ свое сочиненіе фактическимъ изложеніемъ безъ всякаго окончательнаго вывода,— начинаетъ вопросомъ, какой народъ жилъ въ Россіи и въ частности въ тверской области въ древнёйшія времена, и оканчиваеть опредёленіемъ цённости тверской гривны!

Въ изложении вившией истории тверскаго княжества ивсколько пробиваются наружу тенденціи автора. Онъ показываеть несостоятельность тверскаго княжества въ борьбъ съ Москвой. Онъ даже отвергаеть мивніе, что въ средв тверскихъ князей была мысль о борьбв съ татарами, и не придаеть значенія діламъ Александра Михайловича тверскаго 2). Говоря о последнихъ тверскихъ князьяхъ и останавливаясь на томъ, что современникъ Василія Темнаго тверской князь Борисъ Александровичъ не воспользовался смутами въ московскомъ княжествъ, авторъ, между прочимъ, говоритъ: «Какъ весь народъ сжился съ тою мыслію, что великими князьями всея Руси могуть быть только собственно московскіе князья, а не галицкіе или какіе бы то ни было другіе, такъ точно на основаніи того же взгляда и тверской князь не добивается чести быть великимъ княземъ» 3). Это совершенно върно и тъмъ болъе естественно, что Москва тогда слишкомъ ясно заявила свое нежеланіе имёть чужого князя у себя или надъ собою. Понятно также, что последній тверской князь Михаиль Борисовичь увидълъ, по словамъ автора, свое изнеможение передъ Москвой и бежаль въ Литву. Но при всемъ томъ тверское княжество имъетъ особое и весьма важное значеніе въ общемъ теченіи нашей

<sup>1)</sup> Стр. 6—7. 2) Стр. 120—125. Авторъ отдаетъ предпочтеніе передъ всёми другими лётописями лётописному тверскому сборнику, составленному въ XV ст. Авторъ не даетъ также вёры и тёмъ лётописямъ (никон. и у Татищ., а также отчасти софійси. и воскрес.), въ которыхъ осуждается походъ противъ Александра Михайловича князей и приводится рёчь Александра. Стр. 254—6. 3) Почему-то это место у автора стоитъ между скобками.



исторической жизни, даже въ смысле исторического сохраненія внутренняго единства Россіи. Посл'в татарскаго разгрома южная Русь отрывается отъ восточной, но тверская область сохраняеть съ нев связь. Ея князь-Ярославъ Ярославичъ-родственникъ Даніила галицкаго 1), разделяетъ даже его планы бороться съ татарами 2). И, конечно, не онъ одинъ въ Твери леленаъ эти мечты. Тверичи и виесте съ жителями другихъ областей, и сами особо поднимаются противъ татаръ 3). Все это, какъ и планы Даніила, кончается неудачей, бідствіями, но для русскаго народнаго сознанія это были важныя діла, поддерживали старый духъ народа и не даромъ записаны вълътописяхъ. Эти дела, напоминающія старую до-татарскую русскую жизнь, еще болье закрыпляють связи Твери и съ западной Россіей — Литвой, и съ Новгородомъ и съ Псковомъ. Тверь не удерживается на высотъ своего призванія-напоминать эти старыя времена и порядки до-татарской Руси; Тверь втягивается въ водовороть княжескихъ честольбій, наконець даже въ дружбу съ татарами, и это должно было еще больше толкать московскихъ князей въ стороку татаръ; Тверь даже становится орудіемъ Литвы и, что еще важиве, вредить Москва передъ величайшимъ русскимъ даломъ-борьбою съ татарами на Куликовскомъ полъ, что возбуждаеть всеобщее въ Россіи негодованіе въ 1374 г.; но даже и въ это время сказывалась историческая служба Твери. Благодаря родству ея князей съ литовскими и привычки русскихъ изъ Литвы действовать заодно съ русскими восточной Россіи, на Куликовскомъ полъ были и литовскіе князья съ отрядами, и знаменитый вождь Боброкъ Вольнецъ. Въ виду такой сложности событій, очевидно, нужно очень внимательно взвышивать эло и добро, выразившіяся въ исторіи тверскаго княжества.

Во вторыхъ, съ подобнымъ преобладаніемъ фактической стороны, но съ болёе яснымъ направленіемъ написано другое сочиненіе, на которомъ можно видеть вліяніе К. Н. Бестужева-Рюмина. Это—О торговле Руси съ Ганзой до конца XV века, М. Бережкова, изд. въ 1879 г.

Авторъ съ такимъ-же трудолюбіемъ, какъ г. Борзаковскій, собраль богатые матеріалы для уясненія своего предмета, что представляло, между прочимъ, ту особенную трудность, что приходилось разбирать много памятниковъ на старо-нѣмецкомъ языкѣ. Къ этогавторъ присоединилъ изученіе всего важнѣйшаго, что написано у нѣ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Братъ его Андрей быль женатъ на дочери Данінла галицкаго. <sup>2</sup>) Стр. 70—7
<sup>3</sup>) Съ Ярославомъ изъ Твери бъжали и его бояре. Борз., стр. 72.

цевъ и у насъ по его предмету, и изложилъ свою оцънку этого въ предисловіи, которое составляеть хорошую литературу предмета.

Затемъ въ первой главе авторъ даетъ изследование о древнейшей торговле вообще въ России, причемъ особенное внимание обращаетъ на арабскую торговлю, которой пути раскрыты археологией посредствомъ найденныхъ кладовъ. Арабския монеты въ кладахъ идутъ черезъ Россию до Балтийскаго моря и затемъ по его побережиямъ, особенно южному, и дале черезъ Данию до Англии. По времени они доходятъ до VII века.

Автору предстояло идти встрвчнымъ путемъ, по которому разсыпаны англосаксонскія и нёмецкія деньги, и показать, какія терговыя
сношенія съ запада завязывались съ нашимъ сёверо-западомъ и главнымъ образомъ съ Новгородомъ. На этомъ пути авторъ долженъ былъ
разсмотрёть дѣла славянскаго балтійскаго побережья и уяснить, не
тамъ ли начались эти сношенія и не славяне ли балтійскіе дали начало извёстной нёмецкой Ганзѣ, ганзейскому союзу? Авторъ усвоиваетъ мифніе нѣмецкихъ людей, что балтійскіе славяне больше занимались на Балтійскомъ морѣ пиратствомъ, чѣмъ торговлею, и что прочныя торговыя сношенія установили съ нами лишь нѣмцы ¹). Что же
касается славянскаго происхожденія ганзейскаго союза, то онъ рѣшительно отвергаетъ это мифніе ²).

Германское начало прочныхъ торговыхъ сношеній съ нами повело къ признанію германскимъ (сначала готскимъ, потомъ нёмецкимъ <sup>3</sup>) (и пункта, ближайшаго къ намъ на Балтійскомъ морѣ, Готланда <sup>4</sup>), несмотря на то, славянское населеніе оставило тамъ свои слѣды даже въ названіи рѣки—Волжицы. Авторъ пошелъ и дальше по тому же пути <sup>5</sup>). Правда, онъ отвергаетъ нѣмецкое мнѣніе о культурномъ вліяніи на Россію ганзейской торговли <sup>6</sup>), но принимаетъ мнѣніе, что эта торговля «возбуждала по всей новгородской землѣ живое промышленное движеніе» <sup>7</sup>). Въ дѣйствительности было иначе.

Археологія, географія и отчасти филологія открывають намъ, что въ древности было живое славянское общеніе между Новгородомъ и балтійскими славянами. Но съ усиленіемъ нѣмецкаго господства на южномъ балтійскомъ побережіи славянскія сношенія съ нами замѣ-

¹) Стр. 51. ²) Стр. 48—49. ³) Стр. 55—7. Договоръ Любека съ Висби—въ 1163 г. (стр. 55). Къ началу XIII въка нъмци съ готами равноправни (стр. 57). ¹) Стр. 54—5. ³) Между прочимъ, онъ отстанваетъ и норманское происхожденіе нашихъ внязей. Стр. 50. °) VIII. ³) VII. Въ Новгородъ готландская колонія въ половинъ XII в., (стр. 58). Во второй половинъ—дворы готскій и нъмецкій (стр. 61). Начало ганзейскаго союза съ XIII в. (стр. 128). Договоръ съ Новгородомъ съ 1270 г.



няются намецкими. Постепенно при этомъ прямыя сношенія Новгорода съ этой страной замёняются нёмецкимъ посредничествомъ на Готландъ, затъмъ въ самомъ Новгородъ. Словомъ, заморская торговля новгородцевъ более и более переходить въ руки немцевъ, чего не отвергаеть и нашъ авторъ. Но онъ не хочеть видъть того, что всятадствіе именно этого стёсненія, а не иного какого либо положительнаго возбужденія новгородская предпріимчивость стала направляться на сиверо-востовъ. Упадовъ торгован новгородской на запади и усиление на востокъ находятся, какъ видимъ, не въ той причинной связи, какую усматриваеть нашь авторъ. Независимо оть этой неправильной постановки главивишаго вопроса, у автора находится много тщательно собранныхъ фактовъ для уясненія исторіи нёмецкихъ дворовъ на Готландъ, въ Новгородъ и для уясненія торговыхъ, правовыхъ и бытовыхъ отношеній между нёмцами и новгородцами. Въ сочиненіи г. Бережкова подробно разобраны такъ называемыя скры, т. е. правила внутренняго управленія намецкаго двора въ Новгорода и договорныя грамоты ганзейскаго союза съ Новгородомъ. Кромъ сношеній между нъмцами и Новгородомъ авторъ разсматриваетъ нашу иностранную торговлю по западной Двинв и значение торговыхъ пунктовъ Полоцка и Смоленска. Наконецъ, онъ излагаетъ торговыя сношенія новгородскихъ и ливонскихъ нёмцевъ съ московскимъ правительствомъ до закрытія німецкаго двора въ Новгороді при Іоанні III, въ 1494—5 г.

Г. Бережковъ въ своемъ сочинени ссылается на подобное соч. Аристова—Промышленность древней Руси, изд. въ 1866 г. Оно заключаетъ въ себъ обозръне промышленности всей Россіи до XV въка и расположено по предметамъ промышленности, какъ: 1. промышленность, удовлетворяющая потребности пищи и питья; 2. промышленность, касающаяся жилища, построекъ, орудій и удобствъ домашней жизни; 3. промышленность до одежды и обуви и 4. промышленность передаточная или сбытъ произведеній промышленности. Сочиненіе этс обнимаетъ уже не только промышленное движеніе всей Россіи, но и домашній бытъ нашихъ предковъ. Къ обоимъ сочиненіямъ т. е. гг. Бережкова и Аристова приложены словари предметовъ, весьма полезные для справокъ.

Подобное собраніе свёдёній, но съ гораздо большею точностію, какъ мы знаемъ, находится во ІІ-мъ том'в исторіи Погодина. Для позднейшаго времени есть изв'єстное уже намъ изследованіе о торговле Н. И. Костомарова—Очеркъ торговли московскаго государства въ XVI и XVII в., изд. въ 1862 году. Авторъ, какъ обычно ему, самыми мрачными красками описываеть скудость и забитость русской

торговли того времени. Въ Исторіи, въ разсказ о митрополить Филиппъ II, въ которомъ авторъ, между прочимъ, описываетъ необыкновенное развитіе хозяйства и даже изобрътеній въ соловецкомъ монастыръ во время игуменства Филиппа, ему пришлось совсъмъ иначе говорить о русской практичности и изобрътательности 1).

Съ вопросомъ о торговий теснийшимъ образомъ связанъ вопросъ о деньгахъ и вёсахъ. По этой части въ нашей литературй есть образцовое сочинение г. Проворовскаго—Монета и вёсъ въ Россіи до конца XVIII вёка, изд. въ 1865 г. Авторъ избралъ особую систему для разъяснения самаго запутаннаго у насъ вопроса—о деньгахъ. Онъ старается изучить начала денежной системы,—опредёлить отношение вёса, пробы и цёны денегъ и для этого идетъ отъ позднёйшихъ временъ къ болёе и болёе старымъ временамъ.

Сочиненія по русской археологіи. Въ разсмотрівныхъ сочиненіяхъ, особенно въ последнемъ, мы находимъ богатое собраніе особаго рода данных в нашей науки, съ которыми, впрочемъ, встрвчались и прежде,съ данными археологическими. Этого рода предметомъ давно у насъ стали заниматься 2). Сначала эти занятія были діломъ любопытства и даже тщеславія. Съ этой точки врінія отчасти смотріль на древности и Петръ I, приказывавшій собирать въ кунсткамеру въ Петербургъ раритеты, но приказывавшій также собирать и списывать и древнія рукописи и охранять по м'ястамъ остатки древнихъ намятниковъ. Первый, высказавшій серьезное пониманіе значенія вещественныхъ памятниковъ быль, какъ мы знаемъ, Татищевъ. Академія наукъ, куда Татищевъ представиль свой проекть изученія Россіи, между прочимъ и въ археологическомъ отношеніи, разослада его проекть по областямъ, правителямъ и канцеляріямъ (Татищевъ и его время, Попова, стр. 439). Ненародное направление у насъ въ XVIII в. не могло давать серьезнаго практическаго осуществленія мысли Татищева. Накоторое возбуждение внимания въ этого рода занятиямъ было при Екатеринъ, перешедшее и въ настоящее стольтіе. Вниманіе это направлялось главнымъ образомъ на инородческіе памятники. Академики путешествовали, особенно при Екатеринъ, по азіатскимъ и вообще нашимъ свернымъ окраинамъ, какъ Миллеръ, Палласъ, Лепехинъ, Гмелинъ и другіе 3). Мусинъ-Пушкинъ, Румянцевъ, Московск. и Одесск.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русская исторія, вип. ІІ, стр. 477—8. <sup>2</sup>) X глава литератури нашей науки въ внигь К. Н. Бестужева-Рюмина, подъ заглавіємъ—Памятники вещественные—представляеть прекрасно и подробно составленное обозрініе трудовь археологическихъ <sup>8</sup>) Бестуж.-Рюм., стр. 151; Въстн. Евр. 1884 г., кн. 5, 6 и 7.

общ. исторіи и древностей первые дали русское направленіе этому изученію. Полякъ Чарноцкій, извістный въ литературі подъ именемъ Ходаковскаго, въ двадцатыхъ годахъ настоящаго столетія изучаль и описываль такъ называемыя городища. Въ нихъ онъ видъль языческія святилища и кругомъ ихъ отыскиваль опредвленныя урочица, имъвшія, по его метнію, связь съ этими святилищами 1). Въ новійшее время изучениемъ городищъ занимается Д. Я. Самоквасовъ, кадавшій объ этомъ сочиненіе—Древніе города Россіи (1876) и довазывающій, что они нубли военное значеніе. Ниже мы увидимъ, кагь расширилась археологическая задача автора и къ какимъ важнымъ выводамъ пришелъ онъ этимъ путемъ. Русское направление при императоръ Николав Павловичь и устранение общества отъ современныхъ вопросовъ вызвало особенное внимание къ нашимъ древностямъ, по преимуществу къ памятникамъ историческаго гражданскаго и еще болће церковнаго быта. Въ эти времена (1846 г.) учреждено и археологическое общество, действующее и въ настоящее время. Но самое сильное возбуждение къ археологическимъ изысканиямъ последовало въ прошедшее царствование въ тесной связи съ освобождениемъ крестьявъ и развивавшимся народнымъ направленіемъ. Народныя представленія въ театрахъ, запросы на живописныя и пластическія изображенія взъ нашего историческаго прошедшаго и народнаго быта требовали археологическаго знанія. Даже промышленность стала обращаться въ археологіи. Стали появляться предметы домашняго обихода и украшенія въ русскомъ стилъ; появились старинныя украшенія одежды, рисунки для вышиванія изъ нашего народнаго быта.

Наука должна была отвъчать на эти запросы и тъмъ спъщнъе идти своимъ путемъ. Появились описанія и изображенія памятниковъ русскихъ одеждъ, какъ изданія извъстныхъ археологовъ: графа А.С. Уварова, Сонцова, Прохорова, П. Ив. Саввантова <sup>2</sup>). Устраивалась здъсь въ Петербургъ даже выставка археологическихъ предметовъ,

<sup>1)</sup> О Ходаковск. Исторія русской жизни ч. І, стр. 582—4. 2) Археологія Россіи—Каменний періодъ, гр. Уварова, два тома, 1881 г.; Роспись древней русской утвари изъ царскаго и домашняго быта, А. П. Сонцова, три выпуска, М. 1857—58 г.; Матеріалы по исторіи русскихъ одеждъ и обстановки жизни народной, В. Прохорова, Спб 1881 г.; Описаніе старинныхъ царскихъ утварей, одеждъ, оружія, ратныхъ доспъховъ и конскаго прибора, съ объяснительнымъ указателенъ, Павла Саввантова, Спб. 1865 г. Съ археологіей въ тёсномъ смыслё витють связь многочисленныя изданія снижковъ рукописей, какъ наприм'яръ: Палеографическіе снижи съ греческихъ и славянскихъ рукописей московской синодальной библіотека, архіепископа Саввы, М. 1863 г. и всё изданія Общества древней письменности.

устроенная тымъ-же Прохоровымъ (1871 г.). Археологи стали еще болве группироваться, чтобы соединенными силами двигать дёло. Въ 1864 г. въ Москвъ основалось археологическое общество, и тамъ явилась мысль составлять археологическое съвзды, которыхъ до 1884 года было щесть (въ Москвъ, Петербургъ, Кіевъ, Казани, Тифлисъ, Одессъ).

## ГЛАВА ХХІ.

## Вліяніе археологическихъ изысканій на дальнійшій ходъ историческихъ работъ.

Въ историческомъ, научномъ развити нашей археологіи ясно обозначилось въ новъйшее время преобладающее стремленіе къ до-историческимъ временамъ. Это понятво. И географія и этнографія и особенно филологія, въ это новъйшее время, направились къ тому, чтобы отодвинуть въ глубь древности предълы историческіе, дальше того времени, о которомъ говорять письменные памятники. Естественно, что по этому пути пошла и археологія.

Всь эти знанія въ новомъ ихъ направленій произвели въ нашей наукъ поворотъ къ изученію опять нашихъ древностей, въ частности къ новому переизследованію варяжскаго вопроса и даже къ изложенію цёлыхъ системъ русской исторіи съ новой точки зрънія.

Въ нашей академіи наукъ всегда были поборники норманскаго происхожденія нашей государственности, и намъ извѣстно, что эта теорія закрѣплена лучшими нашими историками—Карамзинымъ, Погодинымъ, Соловьевымъ. Утвердилось миѣніе, что признавать эту теорію—дѣло науки, не признавать — ненаучно. Но въ первыхъ шестидесятыхъ годахъ (1862—63 г.) совершенно, повидимому, неожиданно явился сильный противникъ этого, казалось, неодолимаго миѣнія, — противникъ, вооруженный громадною, чисто академическою научностію. Это — покойный директоръ эрмитажа и театровъ, С. Гедеоновъ, который своими Отрывками о варяжскомъ вопросѣ, напечатанными въ запискахъ академіи наукъ (1—3 №), смутилъ самыхъ ученыхъ защитниковъ норманства нашихъ призванныхъ князей и заставиль отказаться отъ нѣкоторыхъ положеній, что прямо и заявилъ его оппонентъ, академикъ Куникъ.

Въ этой полемикъ, между прочимъ, возникъ вопросъ о тенденпіозности и вообще о достовърности разсказа нашей начальной лътописи о призваніи князей.

Два рашенія даны этому вопросу въ ближайшее за его появленіемъ время, а вмасть съ тамъ даны два своеобразныя рашенія варяжскаго вопроса.

1. Въ 1872 г. въ Русскомъ Въстникъ появилось изслъдование Д. И. Иловайскаго, подъ заглавиемъ: О мнимомъ призвании варяговъ. Въ изслъдовании этомъ авторъ воскрешаетъ теорию скептиковъ, отвергаетъ подлинность лътописнаго разсказа о призвании князей, признаетъ это сказание басней и уничтожаетъ самое существование нашихъ князей до Игоря. Вмъстъ съ тъмъ онъ ниспровергаетъ всъ доводы норманистовъ—историческия и филологическия.

На мѣсто всего, что дають намь лѣтописи о первыхъ временахъ нашей государственной жизни до Игоря, и вмѣсто всего, что выработали для уясненія этого періода норманисты, авторъ ставить полянь — русь, какъ болѣе цивилизованное, господствующее племя, изъ котораго вышли и наши князья и выработалась наша государственность. Затѣмъ, авторъ сталъ уяснять историческую силу этого племени въ болѣе древнія времена и пришелъ къ выводу, что не только болгары, давшіе начало болгарскому государству, но и гунны были славяне. Эти свои изысканія авторъ надаль въ 1876 г. въ особой книгѣ, подъ заглавіемъ—Розысканія о началѣ Руси, куда вошло и вышесказанное его изслѣдованіе о варягахъ ¹).

Въ основъ этой оригинальной теоріи, явившейся у насъ, какъ метеоръ, подобно костомаровской теоріи о литовскомъ происхожденіи нашихъ первыхъ князей, лежитъ положеніе Гедеонова, что Русь, связанная у Нестора съ варягами, какъ пришлый элементь, есть наше туземное населеніе, носившее это имя съ древнъйшихъ временъ, съ которымъ соединились князья съ ихъ дружинами изъ балтійскихъ славянъ. Д. И. Иловайскій отбросилъ, какъ миеъ, и славянство и норманство варяговъ, и своеобразно развилъ мнѣніе о туземномъ про-исхожденіи Руси.

Въ нашей литературъ недостаточно понято и оцънено дъйствительное значеніе изысканій Д. И. Иловайскаго о началъ Руси. Они поражали и поражаютъ ученыхъ двумя противоположными особенностями — отрицаніемъ чужого элемента (варяжскаго) въ образованіи

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ 1882 г. вышло второе изданіе этого изследованія, въ которомъ прибавлены новыя изысканія автора о гуннахъ.

нашей государственности и сліяніемъ нашего славянства съ чужими (болгарскимъ, гуннскимъ) элементами въ болье старыя времена. Но въ дъйствительности туть ньтъ ни противоположности, ни странности. Надъ всеми этими кажущимися противоръчіями у автора возвышается стремленіе унснить самобытное, русско-славянское начало и во времена варяжскія, и еще болье во времена древнъйшія. Со многими положеніями автора нельзя согласиться; но нельзя не признать, что присутствіе русскаго славянства у чернаго и азовскаго моря въ VII и VI вв. и важное значеніе его въ V и IV вв. при гуннахъ разработаны авторомъ не мало и составляють положительное пріобретеніе науки. Подобный положительный результать мы видали у скептиковъ, дошедшихъ путемъ своихъ отрицаній до балтійскихъ славянъ. Увидимъ подобный положительный результать и ниже, въ исторіи профессора Голубинскаго.

2. Мивніе Гедеонова и отчасти А. А. Куника о тенденціозности летописнаго разсказа касательно призванія князей и миеніе Д. И. Иловайскаго о совершенной недостовърности этого разсказа, вызвали одного изъ усердивишихъ тружениковъ по нашей наукв, Н. И. Ламбина, на тщательное изучение летописного разсказа о призвании князей по всвыъ имъющимся спискамъ '). Авторъ пришелъ къ выводу, что это есть ничто иное, какъ вставленное въ летопись донесение въ Константинополь изъ Кіева о переворотв, произведенномъ тамъ въ 882 г. Олегомъ, для ознакомленія съ которымъ сообщаются мелькомъ свъдънія и о призваніи князей въ Новгородъ. Затьмъ авторъ берется разъяснить самое призваніе князей и, отвергая, на основаніи Гедеонова, строго норманскую теорію, но не принимая и славянской теоріи, находить нічто среднее. Въ варягахь онь видить сборную морскую дружину, въ которую входили и чужіе и наши славяне, но въ которой быль элементь шведскій, откуда взято и самое слово варять (совозникъ, давшій клятву въ вёрности); но такъ какъ финны шведовъ называють ротси, руотси (жители горь), то къ намъ и перешло это двойное название морской дружины — шведское — варяги и финское — русь. Дружина эта, по автору, своими отдельными отрядами давно и много надобдала и финнамъ и нашимъ славянамъ новгородскимъ, и вызвала ихъ на то, что они обратились въ князьямъ этой дружины и ихъ призвали къ себъ.

Соображенія автора о томъ, кто были варяги—русь и какъ происходило самое призваніе, составляють явно искусственный компро-

<sup>1)</sup> Журналъ мин. нар. просв. за 1874 г., іюнь, іюль и августь.

миссъ прежнихъ мивній и норманистовъ и ихъ противниковъ и никого не могутъ удовлетворить. Но его обработка латописнаго текста прекрасный трудъ и можетъ служить образцомъ для подобныхъ работъ.

Всв эти попытки подвергнуть новому пересмотру вопросъ о призваніи князей вызвали особую міру со стороны нашей абадеміи наукъ. Хотя еще первые поборники норманской теоріи выдвигали, кром'в европейскихъ, и восточныя, арабскія свидетельства, но последнія туго разработывались по малой доступности восточныхъ языковъ. Къ разсматриваемому времени, къ разъяснению этого дёла явилась новая помощь,--стали помогать наши ученые евреи. Такъ Д. А. Хвольсонъ надаль съ комментаріями въ 1869 г. сказавія древняго арабскаго писателя—Ибнъ-Даста, а въ следующемъ, 1870 г., другой ученый еврей, Гаркави, издалъ сводъ арабскихъ известій, подъ заглавіемъ: Сказанія мусульманскихъ писателей о славянахъ и русскихъ съ половины VII до X въка. Въ этихъ изданіяхъ то и дело выступали руссы, вакъ сильные многочисленные двигатели политическихъ и торговыхъ дълъ на востокъ Европы. Это естественно могло подкръплять силу европейскихъ свидътельствъ о норманнахъ. Объединить и выставить значеніе обоего рода этихъ свидітельствъ-европейскихъ и азіатскихъ, и было задачей, выполненной въ нашей академіи наукъ. Изв'єстный оріенталисть, покойный Дорнъ, и извістный знатокъ историческихъ древностей, А. А. Куникъ, -- оба академика, соединились для защиты норманской теоріи, и въ 1875 году издали объемистую книгу, подъ заглавіемъ: Каспій. О походахъ древнихъ русскихъ въ Табаристанъ съ дополнительными свъдвніями о другихъ набъгахъ ихъ на прибрежья Каспійскаго моря. Изъ древнихъ походовъ разумінотся походы 880 г., 909-910 # 914 rr.

Изданіе это составияеть сборникъ разнаго рода статей, замѣтокъ и ученыхъ указателей обоихъ ученыхъ касательно вопроса о норманскомъ происхожденіи нашей государственности, сборникъ, изданный съ очевидною цёлію освёжить данныя для этого вопроса и уничтожить новійшія попытки поколебать нёмецкое рёшеніе его. Основная, однако, мысль сборника находится въ тёсной связи съ мнёніемъ Гедеонова о древнемъ туземномъ народів — русь и даже съ мнёніемъ Иловайскаго о господственномъ племени полянъ — русь. Въ сборникъ выясняется, въ противовёсъ этому, — господство нормановъ — руси на всемъ пространствів нашей страны, — господство, давшее имъ возможность предпринимать самые смілые походы и къ Каспійскому морю и къ Черному. Сборникъ этоть очень трудно читать, но какъ спра-

вочная книга онъ очень полезенъ. Въ немъ сведены восточныя и западныя свидътельства по этому вопросу, и сведены съ необычайною научностію. Но что касается самого дъла, то оно въ нашей наукъ пошло не по этому пути.

Особенная эта мъра со стороны нашихъ почтенныхъ академиковъ вызвала другую, разрушавшую при самомъ началь ея предполагаемое действіе. Известный намъ Гедеоновь въ следующемъ, 1876 г., надалъ исправленное и дополненное свое изследование о варяжскомъ вопросв подъ заглавіемъ: Варяги и Русь-два тома (печаталось въ той же академической типографіи, какъ и Каспій). Въ этомъ изследованіи авторъ съ новою силою доказываеть, что варяги не были норманны и что норманны не были русью, что русь составляла коренное наше населеніе, а варяги-князья и ихъ дружина призваны къ намъ изъ славянскаго балтійскаго побережья. Въ новоизданномъ своемъ изследовании авторъ выдвигаеть новое доказательство-филологическое. Выходя изъ того положенія, что языкъ балтійскихъ славянь, судя по сохранившимся остаткамь, занималь середину между польскимъ и чешскимъ, авторъ изъ этихъ последнихъ объясняетъ множество непонятныхъ для насъ, не встрвчающихся потомъ словъ и выраженій въ нашихъ старинныхъ памятникахъ, какъ Русская Правда, поучение Мономаха, Слово о полку Игоря и друг. Противъ этого аргумента последовали возраженія со стороны филологовъ, особенно профессоровъ Фортинскаго и Первольфа 1). Возраженія утверждаются на томъ главномъ основаніи, что въ древности всв славянскія нарвчія были близки между собою. Но для всякаго непредубъжденнаго читателя, знакомаго съ нашими русскими памятниками, слишкомъ очевидно, что собранныя Гедеоновымъ данныя составляютъ особое наслоеніе въ указанныхъ имъ памятникахъ, очень большое, быстро потомъ исчезнувшее и несомнино связанное больше всего съ западно-славянскими нарачіями. Одно уже слово пискупъ, вошед-- шее въ новгородское нарвчіе, много говорить въ пользу мивнія Гедеонова.

1876 г. быль особенно богать новою постановкою вопроса о нашихь древностяхь и вообще новыми пріемами при изученіи нашего прошедшаго. Кромі упомянутых изслідованій Иловайскаго и Гедеонова въ этомъ году появились дві системы русской исторін—обі въразрівь съ норманскою теоріей и обі подъ явнымъ вліяніемъ новійшихъ археологическихъ изысканій.



¹) Журн. мин. нар. просв. за 1877 г. №№ 7 и 12.

Одна изъ нихъ принадлежитъ тому же Д. И. Иловайскому. Въ 1876 году онъ издалъ первый томъ своей исторіи, обнимающій кіевскій періодъ нашей государственности, до паденія кіевскаго великаго княженія въ началѣ XIII вѣка, а въ 1880 г. издалъ второй томъ—владимірскій періодъ, до начала XIV вѣка. Во второмъ томѣ, впрочемъ, есть вещи, относящіяся къ первому періоду. Это собственно обоврѣніе внутренней исторіи всѣхъ областей Россіи, изъ которыхъ особенно выдвинулось суздальское княжество и которыя послѣ татарскаго разгрома распались на Русь сѣверо-восточную и Русь юго-западную.

Въ основъ этой системы тотъ же взглядъ о господствъ въ древней Руси племени полянъ, какой высказанъ авторомъ въ его изслъдованіи о началь Руси. Племя это, по автору, даетъ о себъ знатъ Византіи и восточнымъ странамъ Европы своими шумными походами; въ немъ возникаетъ русская княжеская династія, исторически начинающаяся съ Игоря; оно же разливаетъ по всей русской равнинъ свою колонизаціонную и государственную объединительную силу. Источникъ этихъ дълъ и свойствъ авторъ находитъ въ самой природъ славянъ—руси, въ даровитости, въ ихъ сильной впечатлительности, соединенной съ немалою выносливостію и способностію къ государственному строенію. При такомъ взглядъ, очевидно, должна была выступить на первый планъ воинственность, дружинность восточнорусскихъ славянъ, особенно полянскаго племени.

Дружинность этихъ славянъ-руси группировалась въ многочисленныхъ городахъ, составлявшихъ, по автору, первоначальный видъ поселеній этихъ славянъ. Авторъ такимъ образомъ беретъ мысль Погодина о военномъ характеръ русскихъ первоначальныхъ поселеній и развиваеть ее на основаніи новыхъ археологическихъ данныхъ, добытыхъ раскопками и изученіемъ древнихъ нашихъ городишъ. Эту великую, дружинную силу, сосредоточивавшуюся въ городахъ, авторъ долженъ быль въ государственное, княжеское время разділить на дві части, — земскую городскую съ вічемъ и княжескую дружинную, и первую изъ нихъ авторъ становить въ подчинение князю. Въ связи съ этой организаціей военныхъ силь Руси авторъ ставить развитіе сельскихъ поселеній, которымъ теперь было безопасиће существовать и въ которыхъ однако и города и князья находили главную массу войска. Авторъ даеть еще большее значеніе сельскимъ жителямъ. Онъ находитъ у нихъ земельныя общины, которымъ князья покровительствовали, въ видахъ более удобнаго сношенія съ группами, чемъ съ каждымъ дворомъ. Ясиве всего

этотъ взглядъ автора на развитіе древняго строя русской жизни высказанъ имъ въ следующемъ месте втораго тома: «Когда русское илемя, говорить онъ, посредствомъ собственныхъ дружинъ распространило свое господство въ восточной Европ'в и когда эти дружины объединили восточныхъ славянъ подъ властію одного княжескаго рода, естественно должны были уменьшаться и опасность отъ сосёдей и взаимныя драки между славянскими племенами. Русь, съ одной стороны, обуздывала вившнихъ враговъ, которыхъ нередко громила въ ихъ собственной землъ; а съ другой стороны, княжеская власть запрещала въ своихъ владеніяхъ драки, возникавшія изъ за обладанія полемъ, лісомъ, пастонщемъ, рыбною ловлею или изъ-за похищенныхъ женщинъ, а также нападеній съ целью грабежа, добычи рабовъ и т. п.... Поэтому жители множества городовъ, вследствіе большей чемъ прежде безопасности, могли постепенно разселяться по окрестнымъ местамъ въ неукрепленныхъ хуторахъ и поселкахъ, чтобы удобиће заниматься сельскимъ хозяйствомъ; самые городки неръдко получали болъе мирный характеръ, постепенно превращаясь въ открытыя селенія. Отсюда все болье и болье размножалось сельское населеніе, преданное земледілію и другимъ хозяйственнымъ занятіямъ»..... 1) «По мірт размноженія этого населенія, составлялись поземельныя общины, носившія разнообразныя названія: верви, волости, погоста и проч. Главною связью между селеніями, входившими въ составъ такой общины, служило общее пользование землей, а также совокупная уплата даней и оброковъ въ княжую казну»... <sup>2</sup>) У этихъ общинъ авторъ видитъ сходки, подобныя въчамъ городовъ. Въ этомъ случав авторъ явно отступаеть отъ родовой теоріи своего учителя С. М. Соловьева. Иначе, чемъ Соловьевъ, онъ представляетъ и усиленіе свверо-восточной Руси. Кіевъ, по автору, сталь слабымъ оть накопившихся у него богатствъ и развитія изн'яженности нравовъ, своеволія 3), тогда какъ свверо-восточная Русь крвила отъ защиты, какую власть давала колонистамъ, и отъ внутренней сплоченности общинъ, вызываемой уже самымъ поселеніемъ въ чужой финской странв 4).

Въ изложени историческихъ событий авторъ держится пріема, съ какимъ писалъ свои учебники, т. е. излагаетъ дѣло догматически, не любитъ часто дѣлатъ ссылки на источники, но за то въ немногихъ своихъ примѣчаніяхъ даетъ богатое содержаніе и чаще всего обстоятельную литературу вопроса.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) T. II, crp. 303. <sup>2</sup>) T. II, crp. 305—6. <sup>3</sup>) T. II, crp. 14—15. <sup>4</sup>) T. II, crp. 306—7.



Политическая исторія въ этомъ сочивеніи представляеть прежде всего ту выдающуюся особенность, что въ ней оторвано начало нашей государственности до Игоря. Далье, въ сочинения этомъ весьма обстоятельно описаны русскія области въ топографическомъ и правительственномъ отношеніяхъ, а также русскіе города и въ частности русскіе памятники, особенно церковные. Наконецъ, весь разсказъ событій представляеть замічательную стройность изложенія. Авторъ въ предисловін въ первому тому своей исторіи ставить требование художественно излагать исторію и, очевидно, старается требованіе. Мы лично усматриваемъ въ исторіи Д. И. Иловайскаго иную особенность. Авторъ, по нашему мивнію, обладаеть замечательнымь уменіемь угадывать потребности читателя видеть событія въ надлежащемъ освещеніи, и удовлетворяеть этимъ потребностямъ. Это умъніе, безъ сомнынія, не мало выработано многолетнею работою автора надъ учебниками по русской и всеобщей исторіи, наблюденіями надъ результатами этой работы. Теперь эти пріемы изложенія перенесены въ научную среду и перенесены самымъ счастливымъ образомъ.

И. Е. Забълинъ. Еще болье антинорманскою, если можно такъ выразиться, и еще болье археологическою нужно признать другую новышую систему русской исторіи. Это—Исторія русской жизни—И. Е. Забълина.

Мы говорили, что новъйшая постановка данныхъ географическихъ, этнографическихъ, филологическихъ и археологическихъ, раздвинула предълы историческаго знанія въ глубь древности, далье и полнъе письменныхъ свидътельствъ. Передъ глазами археолога, вооруженнаго и другими вышеуказанными знаніями, письменныя свидътельства легко могутъ даже терять свое первостепенное значеніе и уступать мъсто всъмъ тъмъ бытовымъ чертамъ, какія сохранились то въ землъ,—въ курганахъ, городищахъ, то въ остаткахъ другихъ памятниковъ, то въ одеждахъ, утвари и обычаяхъ современныхъ людей.

Подъ вліяніемъ такого воззрѣнія, И. Е. Забѣлинъ рѣшился написать исторію русской жизни, исторію бытовую, которой до настоящаго времени вышло два тома. Первый томъ вышелъ въ 1876 г., второй въ 1879 г. Авторъ точно опредѣляеть свою задачу въ предисловіи къ первому тому. «Жизнь народа, говорить онъ, въ своемъ постепенномъ развитіи всегда и неизмѣнно руководится своими идеями (мы знаемъ, что подобная мысль высказана Лешковымъ и несомнѣнно предполагается во взглядѣ на исторію Данилевскаго). которыя даютъ

народному трлу извъстный образъ и извъстное устройство. Разработка исторіи стремится найти такія идеи въ общей жизни народа, въ его политическомъ или государственномъ и общественномъ устройствъ. Но мелочной повседневный частный быть точно также всегла складывается въ известные круги, необходимо имеющіе свои средоточія, которыя иначе можно также именовать идеями. Если подобные мелкіе круги народнаго быта не могутъ составлять предмета исторіи въ собственномъ смыслъ, то для исторіи народной жизни они суть прямое и необходимое ея содержаніе. Раскрыть эти частныя мелкія жизненныя идеи-воть по нашему мивнію, говорить авторъ, прямая задача для изследователей народной жизни. Но само собою разумвется, что допытаться до этихъ идей возможно только посредствомъ разнородныхъ и разнообразныхъ свидетельствъ самой же исчезнувшей жизни. Здёсь и представляется безпредёльное необозримое поле для изысканій, на которомъ въ добавокъ не все то возділано, чего требуетъ именно исторія жизни» 1).

По этому то плану авторъ и написалъ два тома своей исторіи русской жизни. Она обнимаетъ время съ глубочайшей, чисто археологической древности и до смерти Ярослава I. И. Е. Забелинъ прежде всего даетъ понятіе о русской природъ. Мы знаемъ, что съ этого начинаеть свою исторію и Соловьевь; но Забелинь ставить этоть вопросъ шире Соловьева и больше приближается къ Леруа-Волье. Онъ и начинаетъ свое изследование съ указания отдельности, особенности русской равнины отъ западной Европы, и постоянно указываеть вліяніе русской природы на человіка, какъ напримірь, вліяніе ея равнинности и расходящихся съ алаунской возвышенности р'якъ на русскую колонизацію, или вліяніе русской зимы на развитіе той же колонизаціи и предпріимчивости русскаго человъка 3), или вліяніе лесной местности на развитие способности защищаться, и степнойна развитіе козацкой удали <sup>3</sup>) и на болье или менье прочное заселеніе; наконецъ, онъ показываеть особенно важное значеніе рекъ, направлявшихъ народонаселеніе къ морямъ, -- къ Азовскому, Черному, Балтійскому, Білому, Каспійскому, причемъ, подобно Леруа-Волье, авторъ показываетъ важное значение угла, образуемаго Волгой и Окой, т. е. московской области.

Уяснивъ такимъ образомъ физическое поприще для своеобразной русской исторической двятельности, авторъ расчищаетъ затвмъ это поприще отъ ученыхъ историческихъ заносовъ,—отъ норманской

¹) T. I, crp. V—VI. ²) Crp. 10-11. ³) Crp. 12-14; 17

теоріи. Съ замѣчательною даровитостію И. Е. Забѣлинъ ударяєть въ самый слабый пунктъ нѣмецкой учености, выработавшей у насъ норманскую теорію, — именно, въ узкій, нѣмецкій патріотизмъ, выразившійся въ этой учености ') и превратившій всю нашу древнюю русскую жизнь въ пустое мѣсто, пустое пространство, которое наполняль этотъ нѣмецкій патріотизмъ только сѣменами нѣмецкой цивилизаціи.

Устранивъ эти съмена, авторъ ищетъ другихъ, и находитъ ихъ, какъ бы въ замѣнъ нъмецкихъ, въ балтійскомъ славянствъ, для чего прибъгаетъ къ богатому запасу географическихъ данныхъ, доказывающихъ древнъйшее общеніе балтійскихъ славянъ и нашихъ, даже прилагаетъ къ книгъ словарь словъ, подтверждающихъ это общеніе. Это, впрочемъ, предварительное изслъдованіе. Къ нему авторъ возвратится еще во второмъ томъ. Здъсь оно нашло себъ мъсто только какъ часть топографическаго изслъдованія страны.

Топографическое изсладование Россіи авторъ подвигаетъ дальше въ глубь древности и начинаетъ съ Геродота. Изсладование это весьма замачательно. Авторъ находитъ, что Геродотъ не только съ поразительною точностию описываетъ южную Россію до предаловъ черниговскихъ и галицкихъ; но что онъ называетъ наши раки славнискими именами, какъ Днапръ-Борисфенъ, отъ Березины, и еще замачательна описываетъ наши славянския племена—вятичей и радимичей и финския племена—на востокъ отъ Днапра.

Древнъйшія извъстія о славянахъ авторъ дополняєть достовърными и точными свидътельствами о нашихъ славянахъ—руси писателей византійскихъ, западно-европейскихъ и арабскихъ IX—XI в. и, наконецъ, переходить къ нашимъ лътописямъ, которыя предварительно подвергаетъ критическому разбору. На основаніи всъхъ свъдъній—чужихъ и своихъ, И. Е. Забълинъ даетъ извъстное уже намъ понятіе о родовомъ бытъ и переходъ его къ городовой жизни. Этимъ заканчивается первый томъ исторіи русской жизни.

Во второмъ томъ авторъ опять обращается въ древнимъ временамъ, даже болъе древнимъ, чъмъ прежде,—къ доисторическимъ, и на основании филологическихъ и археологическихъ данныхъ уясняетъ заселение русской страны славянами. Здъсь опять авторъ обращается въ балтійскимъ славянамъ, отъ нихъ выводитъ колонію новгородскую, точно также, какъ имъ приписываетъ развитие слявянскаго центра въ Кіевъ. Естественнымъ результатомъ того и другаго посе-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 59-60 и мн. др. м.

ленія балтійских варяговь въ этих центрах русской жизни было объединеніе ихъ подъ властію варяжских же князей. Изв'ястныя шумныя д'яла первых в наших князей авторъ тісно связываеть съ особенностями русскаго народа. Онъ ударяеть не только на сильное развитіе торговли у наших славянь, но и на ихъ воинственность. По автору, наше дніпровское и донское козачество ведеть свое начало оть глубокой древности. Удаль этого рода сказалась и въ греческих походахь, и въ еще боліє смілых походахь къ Каспійскому морю.

Время Ольги и Святослава дають автору поводь раскрыть еще больше и воинственность русскую, поразившую при Святослава ближайшій къ намъ восточный міръ и византійско-славянскій, и, съ другой стороны, раскрыть мирныя строительныя силы русскаго народа, выразившіяся въ мудромъ управленіи Ольги и принятіи ею христіанства оть Византіи. Въ этихъ изсладованіяхъ авторъ старается выставить типъ древней русской женщины и типъ древняго русскаго воителя. Затемъ авторъ изучаеть русское язычество, русское общество того времени, степень его образованности (бывалости) и, наконецъ, въ делахъ Владиміра и Ярослава изображаетъ христіанскій складъ русскаго государства.

Самыми свёжими по усидчивой работе и богатству собранныхъ данныхъ въ исторіи И. Е. Забёлина нужно признать:

- 1. Необыкновенно смелое по замыслу и выполнению толкование древнихъ свидетельствъ съ целию открыть и разширить древнейшия поселения славянъ. Его разборъ Геродотова описания Гипаниса—Буга южнаго можеть быть признанъ образцовымъ (1,219). Его объяснения, что подъ бастарнами скрываются славянские быстряне южной Угоршины, и въ герулахъ— славянские горали карпатскихъ горъ могутъ быть оспариваемы, но нельзя не признать ихъ новости.
- 2. Еще тверже его данныя для объясненія славянской балтійской колонизаціи въ новгородскую область. Все наше русское славянство авторъ разділяеть на дві группы: на южную-понтійскую и на лісную въ сіверной половині Россіи, и утверждаеть, что новгородской колоніи никакъ нельзя вывести съ юга Россіи, что житель южнаго климата, чернозема и степей никакъ не могъ сділаться колонистомъ суровой, лісной, болотистой страны новгородской. Авторъ даже утверждаеть, что эта послідняя колонизація не была вызвана потребностями русской жизни, а явилась, какъ выраженіе чужихъ потребностей, извизь. Ища этой потребности извиб, авторъ по сход-

ству географическихъ названій доходить до балтійскихъ славянъ, и оттуда выводить населеніе Новгорода <sup>1</sup>).

3. Но самымъ важнымъ изследованіемъ у г. Забелина нужно признать его главу о русскомъ язычестве и вообще связанныя съ нею и разбросанныя по всему сочиненію бытовыя черты русскаго народа. Авторъ расширяєть пріемъ, употребленный Аеанасьевымъ—возстановить древнейшія верованія и обычаи по ихъ остаткамъ въ живомъ русскомъ быте и сравнительнымъ указаніемъ подобныхъ явленій у другихъ народовъ. Близко знакомая автору бытовая сторона Россіи дала ему возможность широко воспользоваться этимъ пріемомъ. Можно сказать, что этотъ пріемъ выполняется во всей Исторіи русской жизни г. Забелина, т. е. пріемъ возсоздавать древнюю русскую жизнь не только по прямымъ свидетельствамъ исторіи, но и по остаткамъ этой жизни въ позднейшія времена, т. е. изучать русскую жизнь путемъ сравнительнаго изученія явленій ея всёхъ временъ и подходящихъ явленій у другихъ народовъ.

Съ изысканіями въ области русскихъ древностей Д. И. Иловайскаго и И. Е. Забълина имъетъ тъсную связь сочинение Д. Я. Самоквасова-Исторія русскаго права, вып. 1, изд. 1878 г., и особенно вып. 2-й, изд. въ 1884 г. Въ первомъ выпускъ авторъ разбираетъ мибнія ученыхь о славянскихь древностяхь, а во второмъ разсматриваеть самое дело, раскрываеть намъ древивинія времена-славянскія и русскія—на основаніи историческихъ и археологическихъ данныхъ. Д. Я. Самоквасовъ приходить къ выводу, что прародиной славянъ была Скиеія, въ которой онъ находить не азіатскій этнографическій элементь, а славянскій. Изъ этой прародины выділилась въ первомъ христіанскомъ въкъ могущественная держава у южной части Дуная-гетская или дакійская (тоже славянская), а когда она пъ началу второго выка была сокрушена волохами-римлянами, то составлявшія ее славяне разселились по странамъ, указываемымъ нашею древнею лівтописью. Этоть выводъ авторъ съ особенною обстоятельностію основываеть на кладахъсъримскими монетами, въ большомъ числъ и съ большею точностію изследованными имъ. Въ этомъ же труде Д. Я. Самоквасовъ весьма обстоятельно подрываетъ научность Шлецера и высказываеть то весьма важное мивніе, что Шлецерь и другіе наши ученые намцы отклонили изучение и нашихъ древностей отъ того правильного пути, какимъ его вели наши русскіе историки XVIII вѣка.

<sup>1)</sup> Т. П, 1 и 2 гл.

## ГЛАВА ХХІІ.

## Господство сравнительнаго пріема при изученіи исторіи.

Е. Е. Голубинскій. Новівшій научный прівив-сравнительный, на который мы выше указывали, сділаль уже громадныя завоеванія въ разныхъ отрасляхъ наукъ, особенно въ области естествознанія. Много онъ сдалаль и въ исторіи. Довольно указать на разработку первобытной культуры народовъ. Въ исторіи онъ имбеть не только то значеніе, что даеть надмежащій смысль каждому историческому явленію, но и то болье общее значеніе, что только при немъ можеть уясниться и историческая индивидуальность народа, и та его историческая работа, которая составляеть долю его участія и вначенія во всемірной жизни человічества. Но пріємъ этоть можеть приносить дъйствительную пользу только при громадной научности, и научности, такъ сказать, равновасной во всахъ своихъ частяхъ, т. е. чтобы вса сравниваемые предметы одинаково научно были знакомы. При нарушенін этого равновісія могуть получаться чудовищные выводы при всъхъ вившнихъ признавахъ учености, обстоятельнаго знанія дъла 1). У насъ есть одно новъйшее сочинение, близкое къ нашему предмету, которое, при всей громадной своей научности, представляеть именно такое злочнотребление приемомъ сравнительнаго изучения русской исторической жизни. Это-Исторія русской церкви, профессора Голубинскаго. Она доведена до татарскаго ига и составляеть одинъ томъ въ двухъ объемистыхъ книгахъ. Первая издана въ 1880 г., вторая-1881. Во многихъ мъстахъ этого сочинения, особенно въ первой его половинъ излагаются и дъла гражданскія, ріпаются вопросы о народахъ, обитавшихъ въ Скиоји <sup>2</sup>), о призваніи князей <sup>3</sup>), объ Аскольде и Дире '), о Святославе ') и вообще о русской цивилизаціи того времени.

Чтобы ясите можно было видёть действительное значение исторіи профессора Голубинскаго, мы сообщимъ самыя краткія свёдёнія

<sup>4)</sup> Надъ этимъ следовало бы сильно задумываться у насъ,—именно, надъ темъ, не попадаетъ ли наша русская наука этимъ путемъ въ новое рабство у западной Европы? Мы видъли, какъ въ прошедшемъ столети немецкая ученость вредила успеху нашей науки скрытыми въ ней узкими немецкими возгреніями. Не окажется ли, что теперь мы попадаемъ въ еще большее рабство, благодаря господству сравнительнаго пріема въ нашей науке? 2) Кн. І, стр. 33—42. 8) Кн. І, стр. 48—54. 4) Кн. І, стр. 16—33. 5) Тамъ же, стр. 184.



о предшествовавшихъ главнѣйшихъ трудахъ по русской церковной исторіи и о направленіи въ разработкѣ этого предмета.

Мы упоминали уже о первомъ опытв исторіи русской церкви митрополита Платона '). Сочинение это представляетъ осмысленное изложение фактовъ русской церковной жизни и въ нівкоторыхъ мізстахъ даже поражаетъ глубиною пониманія фактовъ, какъ въ вопросв о степени развитія русскаго язычества (отсутствіе храмовъ и жрецовъ) или въ вопросъ о происхождении перваго самозванца (орудіе іезунтовъ). Но, кром'в того, въ немъ видно стараніе автора уяснить значение въ России высшей иерархии, и авторъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается на тёхъ событіяхъ, изъ которыхъ видео, что это значеніе было не малое, какъ, наприміръ, при Іоанив III, при вънчаніяхъ на парство его внука и сына, особенно при Іоаниъ IV (митрополить Филиппъ), въ смутныя времена, при Алексев Михайдовичь и Өеодорь Алексьевичь. Въ некоторыхъ изъ этихъ случаевъ авторъ касается и состоянія самого русскаго общества, -- его благосостоянія и отнешенія къ ісрархіи. Но вообще исторія эта близко стонть къ летописямъ и по ихъ образцу хронологически излагаеть событія.

Въ первый разъ приложены научные пріемы и въ выборт фактовъ, и въ расположеніи ихъ, и въ указаніи источниковъ—въ исторіи русской церкви архіепископа Филарета <sup>2</sup>). Исторія эта изложена по схоластической системъ. Событія разбиты по предметамъ и даже параграфамъ, а въ примъчаніяхъ указаны источники.

Что касается основных воззрвній автора, то въ его исторів палагаются главнымъ образомъ и излагаются обстоятельно, стройно, два, такъ сказать, крайнія проявленія религіозной жизни,— самыя сввтлыя и самыя мрачныя. Добрыя двла и злыя, святые люди и грвшники, раскольники, еретики выдвляются ясно и отчетливо. Но та середина, изъ которой выходять добрые и злые люди, и праведники, и разнаго рода грвшники, т. е. русское общество въ исторіи архіенископа Филарета отсутствуеть, какъ предметь особаго, постояннаго вниманія, и является лишь случайно, въ особенно выдающіяся времена, какъ, наприміръ, во времена еретиковъ жидовствовавшихъ или во времена раскола. Вмісто всего этого авторъ указываеть русскимъ идеалы въ видів поучительныхъ, назидательныхъ замітокъ.

Сущность этой системы архіепископа Филарета въ построенів исторіи сохранена и въ нов'яйшей церковной исторіи — митрополита

¹) Изд. 1805 и 1823 гг. ²) V частей.

Макарія 1), т. е. здісь факты тоже распреділены по особымъ, зараніве опреділеннымъ рубрикамъ. Но въ исторіи митрополита Макарія есть и многія особенности. Рубрики иногда изміняются сообразно требованіямъ самыхъ событій, а въ исторіи уніи даже совсімъ почти разрушаются, такъ какъ разныя событія тогда слишкомъ тісно сближались около какого либо одного главнаго событія или лица. Это же нарушеніе системы видно и въ изложеніи событій временъ Никона и по той же причинъ.

Но самое большое различие истории митрополита Макарія отъ исторіи архіепископа Филарета заключается въ чисто научной сторонѣ,—въ полнотѣ и тщательности фактической части исторіи. Кромѣ исторіи Карамзина у насъ нѣтъ ни одного курса русской исторіи, въ которомъ эта задача была бы выполнена съ такимъ совершенствомъ.

При поражающемъ богатстве собраннаго авторомъ матеріала у него были богатыя данныя для разнообразныхъ выводовъ и сужденій касательно нашей церковной жизни. Но авторъ и по условіямъ нашей печати, и по личнымъ своимъ особенностямъ устранился отъ всякихъ жизненныхъ вопросовъ, даже отъ назиданій, и заміниль эту роскошь просторомъ въ области археологической, археографической и отчасти критической. Есть, впрочемъ, у него руководящее начало и для решенія жизненных вопросовь, когда предстояла необходимость решать и ихъ. Въ такихъ случаяхъ онъ обыкновенно становится на точку зранія оффиціальных памятников и гранасть дало по ихъ указаніямъ. Такъ, напримъръ, онъ признаеть справедливымъ осужденіе новгородскаго архіепископа Сераціона, недовольнаго на Іосифа Волоколамскаго за переходъ его подъ власть московскаго митрополита, даеть большее значение Іосифу Волоколамскому, чёмъ Нилу Сорскому; признаетъ справедливымъ осуждение Максима Грека. Иногда эта точка зрвнія заставляла автора съ особенною тщательностію изучать дело и открывать новыя его стороны. Такъ, стараніе оправдать образъ действій митрополита Даніила, побудило автора раскрыть съ новыхъ сторонъ замечательную книжность и Данінда, и его учителя Іосифа Волоколамскаго. Вообще внимательное изученіе оффиціальной стороны русской церковной жизни дало автору возможность распрыть смысль многихь религіозныхь явленій и выяснить достоинство русской церковной власти. Но иногда оффиціальная точка врізнія вводила автора и въ большія заблужденія. Такъ, онъ ищеть прототипа устава Владиміра въ обширныхъ, а не краткихъ редакціяхъ

<sup>1)</sup> XII томовъ.

его на томъ основаніи, что позволительніве было сокращать законы, а не создавать ихъ въ большемъ числі. Такъ, изъ оффиціальныхъ документовъ положеніе западно - русскаго православія представлялось автору боліве світлымъ, чімъ было на ділі, потому что упущено изъ виду безсиліе правительственной власти въ Польші и господство латинскаго общества.

Наконецъ, въ исторіи митрополита Макарія, хотя также, какъ и въ исторіи Филарета, мы не видимъ ясно русскаго общества; но у митрополита Макарія видны попытки внести хотя нікоторый світъ въ эту область. У митрополита Макарія главы: состояніе віры и нравственности часто гораздо содержательніве, чімъ у архіепископа Филарета, а также боліве выдержаны помогающія этому рубрики: отношеніе русской церкви къ другимъ церквамъ и обществамъ. Наконецъ, все это восполняется многочисленными памятниками, то приведенными въ подлинномъ видів, то въ подробномъ пересказів.

Трудивищая задача исторін-изобразить общество, въ которомъ воспитываются и хорошіе и дурные люди, поставлена прямо и выполнена съ большимъ талантомъ въ небольшой книга, названной и признанной учебникомъ, но имъющей несомивные признаки цъльной, научной системы и научной работы. Это — Исторія русской церкви профессора П. Знаменскаго 1), извъстнаго и чисто учеными трудами, какъ о приходскомъ духовенстве (1873 г.) и о духовныхъ училищахъ XVIII и начала XIX въка. Какъ въ своемъ учебникъ, такъ и въ сейчасъ указанныхь трудахъ, авторъ прежде и больше всего старается доискаться тахъ основъ въ самомъ русскомъ общества, которыя были причиною техъ или другихъ религіозныхъ явленій. Выполняя эту весьма трудную задачу, авторъ не избыть однако односторонности, какой при этомъ весьма легко подвергнуться. Онъ слишкомъ много даетъ значенія умственному началу въ религіозной жизни народа. Съ этой точки зрънія ему, напримъръ, представляется не безполезнымъ вліяніе философскаго въка (XVIII) на церковныя дъла. которое въ настоящее время не можетъ быть признано такимъ даже по отношенію къ гражданскимъ діламъ.

Широкая постановка вопроса о состоянии религіознаго общества въ нашемъ прошедшемъ во всей научной аргументаціи сділана въ указанномъ уже нами сочиненіи—профессора Е. Е. Голубинскаго.

Авторъ въ своемъ предисловіи даетъ ясное понятіе объ пдеалѣ исторіи—воспроизводить прошедшее въ живыхъ образахъ; но для рус-

<sup>1)</sup> Первое изд. 1870 г.

ской исторіи, особенно до-татарскаго періода, онъ считаетъ невозможнымъ хотя бы то самое малое осуществление этого идеала, потому что, по его мивнію, для этого времени и мало источниковъ и они мало говорять. Отсюда авторъ, въ предисловіи же, заключаеть, что иы, русскіе, не писали своей исторіи удовлетворительно, «потому что были неспособны написать. А были неспособны написать потому, что были неспособны, потому что въ нашемъ прошломъ, грустный или не грустный, но действительный факть, —мы представляли изъ себя историческій народъ весьма не высокаго достоинства» 1). Къ этому достаточно уже решительному заявлению авторъ прибавляеть выводъ еще болье рышительный. «Въ этомъ последнемъ обстоятельстве (т. е. нашемъ русскомъ невысокомъ историческомъ достоинствъ ) заключается весь простой секреть (почему мы не записали въ до-татарское время своей исторіи), ибо всякій народъ ровно настолько обладаеть способностію писать свою исторію, насколько обладаеть способностію или насколько проявляеть способность жить исторически» 2). Выходить по автору, что старые народы обладають самою большею живучестію, а молодые—самою малою и, следовательно, должны помириться съ тяжкою долею быть въ раболени у старыхъ народовъ.

Въ самой исторіи авторъ съ такою же рішительностію отвергаетъ мивніе, что наша цивилизація въ до-татарское время была не слаба, но что въ татарскій погромъ погибло много ея задатковъ и въ частности много историческихъ памятниковъ. Авторъ утверждаетъ, что если бы у насъ тогда была действительная образованность, то она не могла бы погибнуть ни отъ какого разгрома. Авторъ при этомъ забыль темные въка Европы послъ варварскихъ нашествій, которые, безъ сомивнія, были бы еще продолжительные, если бы греки, сберегшіе у себя просв'ященіе, не обновили имъ Европы. Онъ забыль даже хорошо ему извёстные, какь автору исторіи славянскихъ церквей, факты страшнаго паденія просв'єщенія въ юго-славянскихъ странахъ послъ турецкаго порабощенія, не смотря на гораздо большін, чамъ у насъ, удобства сберегать остатки своего просващенія въ каменных зданіях и ущеліях горь. Выше всего этого стоить у автора примеръ торговаго, деревяннаго Новгорода, не сохранившаго особенно выдающихся слёдовъ цивилизаціи, не смотря на то, что онъ не зналъ татарскаго разгрома. Наконецъ, съ такою же решительностію авторъ отвергаеть или умаляеть факты, свидётельствующіе о выдающемся образовании некоторых в наших до - татарских видей.

¹) Предисловіе, стр. XVI. ²) Стр. XVI—XVII.

Татищевъ, сообщающій літописныя извістія о высокой образованности смоленскаго князя Романа Ростиславовича (второй половины XII в.), ростовскаго князя Константина Всеволодовича (начала XIII в.) и др. лицъ, подвергается безцеремонному обвиненію во лжи. Даже такой неоспоримый фактъ, что отецъ Мономаха зналъ пять языковъ, считается не особенно важнымъ. Самъ Мономахъ признается подававшимъ надежды въ литературъ и его поученіе признается, какъ нічто заслуживающее вниманія. Однако, митрополита Иларіона авторъ признаеть выдающимся явленіемъ нашей до-татарской жизни.

Но что же посив этого можеть составлять предметь нашей исторіи до-татарскаго времени? «Безличная исторія учрежденій», говорить авторь. «Невозможно говорить объ отдёльныхъ лицахъ, когда нётъ о нихъ никакихъ свёдёній; но возможно до нёкоторой степени возсоздать исторію учрежденій, какъ безличныхъ механизмовъ, хотя-бы и отсутствоваль историческій матеріаль или былъ только очень, очень скуденъ. Въ этомъ случав, продолжаеть авторъ, оказывается возможнымъ обращеніе къ помощи двухъ средствъ: аналогіи и обратныхъ заключеній отъ повдивйшаго времени» 1. Для уясненія нашихъ русскихъ учрежденій авторъ двйствительно обращается не только къ позднійшимъ и даже современнымъ явленіямъ русской религіозной жизни, но еще болів къ греческимъ, которыя, въ свою очередь, сравниваеть съ римскими, и все это сопоставляеть съ нашими русскими порядками церковной жизни.

Многовъковая, величественная жизнь древней вселенской церкви въ объихъ ея половинахъ, восточной и западной (до раздъленія церквей), богато разработанная тоже многовъковыми усиліями всѣхъ образованныхъ народовъ, и хорошо изученная авторомъ, показала вско скромность, чтобы не сказать болье, нашей русской религіозной жизни, и скромность эта еще болье увеличилась отъ того, что авторъ въ основу своего сравненія религіозной жизни греческой и нашей, положиль степень знанія въры. Наша русская религіозная мудрость, разумьется, должна была совершенно поникнуть передъ богословском мудростію не только церкви восточной, ставшей въ этомъ особенно отношеніи выше всего въ христіанскомъ мірѣ, но даже передъ церковыю западною.

Нътъ спора, что сравнительное изучение нашей религозной жизни весьма нужно, и авторъ въ этомъ отношении внесъ въ нашу русскую науку большой вкладъ и не безъ основания обличаетъ неръдко сказы-

<sup>1)</sup> Кн. II, стр. II—III (последововіе).

вающееся у насъ религіозное тщеславіе и непониманіе многими разныхъ односторонностей и крайностей. Его главы о церковномъ управленіи, богослуженіи, монашестві такъ богаты фактами изъ древней церковной исторіи, сопоставленными съ нашими русскими однородными явленіями, что могуть много содійствовать уясненію нашего религіознаго сознанія и направлять его къ высшимъ церковнымъ идеаламъ. Но авторъ и на этомъ пути дошель до крайностей, при которыхъ онъ иногда совсімъ забываеть сущность діла и береть для сравненія предметы, никакъ не совмістимые. Наше русское уничиженіе въ этомъ отношеніи такъ велико въ глазахъ автора, что онъ поставиль петербургскій періодъ нашей жизни періодомъ высшаго развитія у насъ религіозной жизни, —именно религіознаго знанія.

Уже этого одного достаточно, чтобы понять, что въ сравнительномъ пріем'в автора что-то не такъ, что допущено что-то совсимъ несообразное. Несообразность воть въ чемъ. И въ гражданской, и тъмъ болье въ религіозной исторической жизни нельзя ставить знанія единственнымъ мъриломъ цивилизаціи народа, и особенно народа молодого, да еще славянскаго, который въ своей природъ представляетъ совсемъ иное соотношеніе уиственной и нравственной или, точнье, сердечной силы, чёмъ это сказалось въ исторіи греко-римскаго міра и сказывается въ исторіи германскаго міра. Чтобы не вдаваться въ теоретическія разсужденія объ этомъ, обратимся къ нікоторымъ даннымъ изъ исторіи Е. Ев. Голубинскаго, столь-же страннымъ, какъ и высшее религіозное развитіе у насъ въ петербургскій періодъ. Занявшись, напримъръ, изучениемъ у насъ монашества, какъ учреждения, авторъ, разумъется, нашель его во всъхъ отношеніяхъ ниже греческаго. Только преподобный Өеодосій, какъ организаторь нашего монашества, вывываетъ внимание его и похвальные отзывы. Но первыший основатель нашего монашества силою примъра-преподобный Антоній остается у него въ тени, а темъ более целый сонмъ печерскихъ подвижниковъэтихъ богатырей религіозныхъ, до сихъ поръ привлекающихъ неодолимою своею силою массы не только русскаго народа, но и другихъ славянскихъ племенъ. Эта сила не поддается археологическому изследованію и потому оставлена въ сторонь 1). Нашъ авторъ даже страннымъ образомъ закрылъ это изследованіе особаго рода завесою. Найдя

<sup>1)</sup> Вотъ въ этомъ-то роде вопросовъ чаще всего и сказывается несостоятельность сравнительнаго метода. Сравнивать легче предмети—боле видимие, более осязаемие, а более отвлечение предмети, жизненния начала трудиве, и потому при сравнении последнихъ чаще всего делаются ошибки, неправильные выводи.



въ писцовыхъ книгахъ XV-XVI въка указаніе, что при приходскихъ церквахъ устроялись монашескія кельи, авторъ пришель къ заключенію, что тоже было въ самомъ началь нашего монашества въ Кіевь, что этимъ путемъ выросло наше монашество, а путь этотъ раже всего быль путемъ стройной нравственной жизни. Это очень остроумно, но и крайне произвольно. Точно также, въ отделе о нравственномъ состоянім русскаго общества въ домонгольскій періодъ, авторъ показываетъ самый низкій уровень нравственности того времени, и оставляеть необъяснимымъ, какимъ образомъ могли воспитаться такіе высокоразвитые люди, какъ Владиміръ Мономахъ, оба Мстислава-Храбрый и Удалой, Даніиль Галицкій, Александръ Невскій и не мало другихъ, которыми до-татарское время, именно, особенно богато и которые, судя по латописнымъ извастіямъ, имали великую воспитательную силу, которою, какъ напримъръ, памятью о Владиміръ Мономахъ и Александре Невскомъ, даже въ области гражданскихъ дель, наши предки жили целье века. Туть мы ясно уже видимъ, что не отсутствіе свідній заставило автора устраниться оть возсозданія живыхъ образовъ, а пріемъ его, выноснщій наружу лишь мертвые остатки прошедшаго, какъ ихъ добываеть археологія. У автора есть даже особенная антипатія ко всему живому. Онъ, напримъръ, не можетъ себъ уяснить такого цъльнаго и въ то же время несомично историческаго образа, какъ образъ Святослава и вотъ, что онъ съ нимъ дълаетъ. «Преемникомъ Игоря, говоритъ онъ, былъ Святославъ. Это быль, если угодно, отважный и блестящій рыцарь, а если угоднопустой искатель приключеній, во всякомъ случав-всего менте государь» 1). Если отбросить балагурность тона, то туть-взглядъ Соловьева на Святослава, - взглядъ, старый уже. И войны Святослава на востокъ оказываются деломъ глубокаго знанія русскихъ потребностей, и даже увлечение его византійскими интригами противъ Болгаріи направлядось къ пълямъ русскимъ и содъйствовало успъхамъ того самаго христіанства, отъ котораго отказывался Святославъ. Владиміръ святой шель по следамь своего отца и на востоке и на юге. Туть еще кроме того сказалась у автора сила научныхъ предубъжденій. Сравнивая величественное, давно развившееся христіанство Востока съ недавнимъ его насажденіемъ въ Россіи, авторъ самымъ свойствомъ своей задачи дегко могь быть настроень видеть въ Россіи слабосиліе или даже пустоту. Намецкія книги расположили его видеть пустоту решительно во всемъ, -- даже въ гражданской жизни и наполнять ее тоже инозем-

<sup>1)</sup> Кн. І, стр. 134.

нымъ. Авторъ прямо и заявляеть, что онъ самымъ решительнымъ образомъ принадлежитъ къ числу норманистовъ 1). Святославъ для этихъ сторонниковъ весьма неудобное, непріятное лицо, потому что это чистый типъ славянина, и найти въ немъ норманство очень мудрено. Отсюда и легкомысленные отзывы о немъ. Также непріятны для этихъ сторонниковъ Аскольдъ и Диръ, такъ какъ они въ первые же годы посль призванія князей и независимо отъ нихъ оказываются сильными правителями Руси и съ большими ея силами совершають походъ на Константинополь. По примъру другихъ норманистовъ, нашъ авторъ ствергаетъ сказаніе нашей літописи о поході Аскольда и Дира на Константинополь и приписываеть этоть походъ руссамъ черноморскимъ, которыхъ объединяетъ съ норманнами. Вся сила этого положенія держится на шаткихъ сказаніяхъ арабскихъ писателей о черноморскихъ руссахъ и на ничего незначащемъ свидътельствъ одной венеціанской хроники, упоминающей о нападеніи въ тѣ времена на Константинополь норманновъ 2). Съ такою же сивлостію авторъ отстанваеть утверждение норманновь на другомъ концъ торговаго греческаго пути въ Новгородъ, --- норманское призваніе князей или собственно вавоеваніе ими Россіи, и подобно Эверсу и Ламбину съ особенною силою опирается на финское названіе шведовъ-ротси, руотси. Впрочемъ, самъ авторъ заявляетъ, что не компетентенъ по этой части. Но эту некомпетентность въ области гражданской онъ вознаграждаетъ по части церковной, но вознаграждаеть еще более странным обравомъ. Онъ самымъ решительнымъ образомъ приписываетъ варягамънорманнамъ и начало, и утверждение у насъ христіанства. У него и Ольга была норманка, и Владиміръ приняль христіанство отъ кіевскихъ христіанъ-норманновъ. Пристрастіе автора къ норманскому или точнъе шведскому вліянію у насъ даже въ области религіозной доходить иногда до геркулесовыхъ столбовъ. Найдя известіе, что въ конце ХУ в. въ Устюгь была построена новая деревянная церковь о 20 станахъ (изгибахъ) на маста такой же старой, и въ одной псковской латописи извастие о сожжении въ навережской губа церкви о 25 углахъ, авторъ не находить возможности признать эту сложную, своеобразную постройку русскою, а выводить ее оть варяговъ кіевскихъ или прямо изъ Скандинавіи, потому что кольскій воскресенскій соборъ, построенный въ 1684 г. и бывшій о десяти углахъ, напоминаеть шведскую постройку церквей 2). Это явное пристрастіе видіть у насъ все иноземнаго происхожденія тімь болье удивительно, что въ нашей лите-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кн. I, стр. 48. <sup>2</sup>) Кн. 1, 16—33. (22). <sup>2</sup>) Кн. II, стр. 113—116.

ратурѣ есть обстоятельное изслѣдованіе И. Е. Забѣлина объ основныхъ, народныхъ началахъ нашихъ построекъ, въ томъ числѣ и многоугольныхъ деревянныхъ церквей ¹) и авторъ могъ знать это изслѣдованіе, когда издавалъ свою исторію русской церкви, особенно когда издавалъ второй томъ ея (изд. 1881 г.), въ которомъ и находится эта его скандинавоманія, если выразиться языкомъ Венелина. Тутъ мы открываемъ новый недостатокъ сравнительнаго пріема нашего автора,—большее знаніе чужого, чѣмъ своего. Это самая большая опасность сравнительнаго метода при изученін нашего прошедшаго, которой необходимо противопоставлять тѣмъ болье тщательное изученіе своего.

Профессоръ Ключевскій. Этимъ именно последнимъ качествомъ отличается новъйшее изследование по русской истории профессора Ключевскаго — Боярская дума древней Руси, заключающее въ себъ цёлую систему научнаго изложенія русской исторіи съ древнейшихъ временъ и до Петра I. Изследование это сначала было напечатано въ журналь-Русская Мысль за 1880 и 1881 г. Затьмъ, оно было издано особою книгой въ 1882 г., а въ 1883 г. вышло второе издание ся. Между двумя последними изданіями мы не заметили разницы; но оба они значительно отничаются оть того, что подъ темъ же заглавіемъ было напечатано авторомъ въ Русской Мысли. Особенно важны разницы въ началъ и концъ изслъдованія. Въ началь три главы въ особомъ изданіи передъланы и сокращены. Важивищее исключеніе касается исторіи славянорусскихъ племенъ до призванія князей. Въ концѣ изследсванія прибавлено семь главь, въ которыхъ большею частью новыя изысканія о составѣ думы въ Москвѣ и дѣлахъ ея по областямъ, по преимуществу въ XVII въкъ 2). Мы будемъ разсматривать все изследование г. Ключевского, какъ оно изложено и въ Русской Мысли, и въ особыхъ изданіяхъ, такъ какъ это дасть намъ возможность ясиве представить главиващія особенности этого новаго труда по русской исторіи.

Намъ извёстно, что К. Н. Бестужевъ-Рюминъ поставиль главнъйшею задачей историка излагать всесторонне не исторію лицъ, а

<sup>1)</sup> Древняя и новая Россія за 1879 г., т. І, стр. 186—203 и 281,—Очерки древне русскаго зодчества. 2) Объ особомъ изданіи, о дополненіяхъ и изміненіяхъ въ немъ авторъ предувідомавать, когда печаталь свое изслідованіе въ Русской Мисли. Въ XI № этого журнала за 1881 г. на страниці 110, въ примічаніи, говорится: «Изложеніе этихъ перемінь когда дума (въ XVII вініт «изъ политической сили превратилась въ простое административное удобство» стр. 109) найдетъ місто въ очеркі административнаго устройства и діятельности думи, который будетъ приложенъ въ приготовляемому особому изданію изслідованія, нісколько изміненному.

исторію того сложнаго историческаго явленія, которое называется обществомъ. Е. Евс. Голубинскій, прилагая то же требованіе къ исторін до-татарскаго времени, пришелъ къ выводу, что для этого времени и невозможно живое изображение историческихъ дичностей, что можно лишь изучать тогдашиня учреждения и то не иначе, какъ обращаясь къ сравнительному изучению таковыхъ же учреждений у другихъ народовъ. Такимъ образомъ, весьма сложное и разнообразное историческое явленіе-общество понято здісь боліве внішнимъ образомъ-въ видъ учрежденій. Мы знаемъ, что въ результать у Евг. Евс. Голубинскаго оказалось, что въ Россіи были самыя незръдыя воспроизведенія чужихъ учрежденій и полное отсутствіе своего, самобытнаго. Въ этомъ отношении Е. Е. Голубинский совершенно сошелся съ большею частью нашихъ юристовъ западническаго направленія, которые, придавая слишкомъ большое значеніе вившнимъ формамъ государственной жизни и сравнивая наши формы съ западно-европейскими образцами, приходять въ отрицанію самаго вопроса о существованіи въ нашей древней Руси какихъ бы то ни было стройныхъ учрежденій, місто которыхь занимало, по ихъ мивнію, частное ховяйство, — такъ называемая вотчинность. Но намъ изв'естно, что некоторые изъ нашихъ юристовъ, какъ Лешковъ, Въляевъ, понимали и наши учрежденія, и наши законы совсёмъ иначе. Смысла ихъ они искали въ народномъ строй жизни, въ народномъ строй жизни, въ народныхъ обычаяхъ, народныхъ возэрвніяхъ, такъ что государственныя, общественныя учрежденія, само даже общество являются, по ихъ взгляду, только вившимъ выражениемъ внутренией жизни народа.

Профессоръ Ключевскій съ этой именно точки зрѣнія изучаеть исторію боярской думы старой, до-петровской Руси, что дало ему возможность расширить свой кругозоръ и изложить исторію вообще внутренняго развитія русской жизни.

Въ нашей литературѣ есть однородныя изслѣдованія, т. е. о томъ же предметѣ. Кромѣ извѣстнаго намъ сочиненія г. Чичерина, предметъ котораго только частью входитъ въ область изысканій профессора Ключевскаго, у насъ есть упомянутые уже нами труды профессора Загоскина, которые обнимаютъ почти всю ту область, какую изучаетъ нашъ авторъ. Такъ, сочиненіе г. Загоскина—Очеркъ исторіи служилаго сословія—касается и старыхъ, домосковскихъ временъ, и разсматриваетъ тотъ составъ служилыхъ московскаго періода, верхніе слои которыхъ составляли думу, а первый выпускъ втораго тома его Исторіи права московскаго государства весь посвященъ изслѣдованію о боярской думѣ.

Сочинение г. Ключевского находится въ несомнънной связи съ первымъ сочинениемъ г. Загоскина. Элементы служилыхъ, -- иновемные, сословные, чемъ занимается и г. Ключевскій, распределены раньше г. Загоскинымъ, и сходство этого распредвленія въ обоихъ сочиненіяхъ совершенно ясно, хотя несомнівню, что г. Ключевскій дальше подвинуль эту работу, произвель ее въ области рукописей, чаще всего впервые имъ разработанныхъ. Въ другихъ вопросахъ различіе у нихъ гораздо больше и, можно даже сказать, совсимь закрываеть черты сходства. Г. Загоскинъ разсматриваеть складъ домосковскаго и московскаго правительства со всёхъ сторонъ, во всей сложности составляющихъ его элементовъ. Онъ разсматриваетъ въ старыя времена и дружину съ княземъ во главъ ея и рядомъ съ ними віче, а въ московскія времена разсматриваеть думу, и иміветь въвиду разсмотрать рядомъ съ нею приказы і), и рядомъ съ думою н приказами ставить земскіе соборы <sup>2</sup>). Наконець, онъ вездів имветь въ виду политическія обстоятельства, вліявшія такъ или иначе на всв эти силы правительственнаго и общественнаго у насъ строя. Г. Ключевскій большею частью устраняется отъ всей этой широты вопросовъ; но за то онъ больше г. Загоскина идеть вглубь нашего правительственнаго и общественнаго строя. Онъ береть собственно думу боярскую, какъ она была съ древнёйшихъ временъ, и разсматриваеть только тв элементы, которые привходять въ нее или имъютъ къ ней болье или менье близкое отношение. Поэтому въча у него совствить блитель, земские соборы еще больше и даже приказы не видны въ надлежащей ихъ ясности и силь, а политическія условія упоминаются имъ только вскользь. Но за то тв элементы, которые онъ находить нужнымъ показать, изследованы имъ со всею тщательностію и онъ доискивается ихъ въ русскомъ складв жизни на большой глубинь. Чтобы уяснить себь такое направление изслыдованія г. Ключевскаго и его пріемы при этой большой работь, мы должны обратиться къ его собственнымъ объясненіямъ, которыя онъ изложиль въ началь своихъ статей въ Русской Мысли и которыя выпустиль въ отдельномъ издании своего труда. При разборе сочиненія г. Ключевскаго намъ нёть надобности высказывать наше мнаніе по каждому его пункту. Внимательный читатель этой книги, даже неопытный въ разборъ книгъ по русской исторіи, уже самъ можеть видеть, съ какими явленіями въ исторіи нашей науки совпадають

<sup>4)</sup> Изследованіе о приказахт, вероятно, появится во второмъ випуске втораго тома.
2) Разсмотрены въ первомъ томе.

или нѣтъ основы и частныя особенности этого сочиненія. Такому читателю мы будемъ лишь помогать группировкой выдающихся мѣстъ изслѣдованія г. Ключевскаго и лишь немногими нашими указаніями и наконецъ общимъ сводомъ наблюденій, сдѣланныхъ нами при изученіи этого сочиненія.

Авторъ начинаетъ свое изследование указаниемъ на ту разрозненность между внишею, политическою нашею исторіей и внутренней-исторіей народа, какая у насъ существуєть вследствіе установившагося, какъ выражается онъ, техническаго взгляда на наши учрежденія, т. е. посылаеть укорь прямо по назначенію гг. юристамь. «Механизмъ правительственныхъ учрежденій вмісті съ главнымъ управителемъ машины были, говоритъ авторъ, любимыми темами изысканій въ области нашей политической исторіи; понятія и нравы, характеръ, домашняя обстановка и даже генеалогія этого управителя подвергались тщательному разбору; машина, которой онъ правиль, описывалась и въ вертикальномъ и въ горизонтальномъ разрьзь; изображались и ея действія, особенно неправильныя. Административные недостатки и злоупотребленія XVI и XVII въковъ особенно поражали нашихъ изследователей: можно сказать, что едва ли въ какой странв такъ досталось чиновнику отъ историка, какъ у насъ древнему приказному человъку, воеводъ, дьяку и подъячему. Такой техническій взглядь на наши древнія учрежденія сопряжень съ важными научными неудобствами». Авторъ затёмъ показываетъ, какія эти неудобства. «Каждая внішняя переміна намъ тогда будеть представляться, говорить онь, преобразованіемъ Россіи. Но мы ваставляемъ Россію столько разъ умирать, переживать столько метамисиховисовъ только потому, что сосредоточиваемъ свое вниманіе исключительно на техникъ ся правительственной машины, надъемся разглядеть общество, смотря на него сквозь сеть правившихъ имъ учрежденій, а не наоборотъ» і). Другое неудобство то, что рядъ отминяемыхь, заминяемыхь учреждений старыхь представляеть съ точки зрвнія новыхь учрежденій очень печальную картину. «Но, опять замвчаеть авторъ, какъ бы живо и наглядно ни представляли мы себъ всъ эти (дурныя т. е.) качества, мы черезъ нихъ не добъемся отъ нашихъ старинныхъ учрежденій отвіта на вопросъ, довольно занимательный въ научномъ отношеніи: неискусныя по своему устройству, дурныя по своему действію, откуда взялись они, какъ состроились и почему такъ долго держались, даже умъли переживать тяже-

¹) P. M. 1880 r. № 1, crp. 41.

лые кризисы, способные, повидимому, сокрушать болбе ихъ искусные правительственные механизмы» '). Доискиваясь причины этого, авторъ осуждаетъ механическую оценку сравнительнаго достоинства нашихъ старыхъ и новыхъ учрежденій.

Во первыхъ, онъ не довольствуется обычнымъ объяснениемъ образованія московскаго государства, что частное право возведено было въ государственное или что удъльная вотчина московскихъ князей превращена была во всероссійское государство. «Легко видъть, говорить авторъ, что это-формула, мътко схваченная на глазомёръ, изображающая ходъ явленій болёе діалектически, чёмъ исторически: ее надобно еще раскрыть и доказать сложнымъ анализомъ многихъ историческихъ явленій, чтобы сдёлать понятнымъ скрытый въ ней историческій процессъ» <sup>2</sup>). Указавъ на обычное объясненіе, что процессъ этотъ совершался покореніемъ Москві удільныхъ областей и объединениемъ ихъ подъ одною властию московскаго государя. авторъ находить и это недостаточнымъ. «Остается, говорить онъ, неразъясненнымъ вопросъ, столь же важный въ исторіи образованія нашего государства: какъ и изъ какихъ элементовъ складывался этотъ порядокъ, движущую силу, душу котораго составляль въ XVII в. бывшій удільный вотчинникь, потомъ начавшій сознавать себя государемъ ?» ).

Во вторыхъ, авторъ недоволенъ и тъмъ объясненіемъ, какъ совершился переходъ отъ московскихъ къ петровскимъ порядкамъ, т. е. что «старая Русь отжила свой въкъ, что русское общество совлекло съ себя (тогда) свою ветхую одежду,—скинуло не только износившіяся административныя формы, но и обветшавшій государственный порядокъ, и новая Россія вышла изъ преобразовательнаго горнила Петра, если не какъ античная богиня изъ морской пъны, то, по крайней мъръ, какъ разслабленный изъ возмущенной воды ісрусалимской Висезды. При невозможности окружить рожденіе новаго историческаго періода мисомъ, мы окружаемъ его чудомъ».

«Достаточно ли, заключаеть авторь, внимательны мы въ своей исторической діагнозь, приписывая такую скоропостижную смерть нашимъ старымъ государственнымъ учрежденіямъ, и не хоронимъ ли живого, не преувеличиваемъ ли творческихъ силъ покольнія, которое дъйствовало послів этой апоплексіи московскаго государственнаго порядка» ().

¹) Р. М. 1880 г. № 1, стр. 42. ²) Тамъ же, стр. 48—4. ³) Тамъ же, стр. 44. ³) Тамъ же, стр. 45.

Всв эти недоумьнія, всв эти недочеты для научнаго изученія нашихъ старинныхъ учрежденій происходять, по мивнію автора, отъ того, что при изучении ихъ мы забываемъ, что это не механизмъ только, что не следуеть ограничиваться лишь изучениемъ частей этой машины и того, какъ они свинчены, что передъ изследователемъ разложенной, разобранной машины останется еще соціальный матеріаль, изъ котораго эти части построены. Въ доказательство, какъ важно изучать этотъ соціальный матеріаль, авторъ предлагаеть представить, какъ это и было въ смутныя времена, что все члены думы, управители приказовъ, воеводы, губные старосты и прочія власти отставлены отъ должностей. «Многочисленные отставные, говоритъ авторъ, не все потеряють, не превратятся въ ничто: они останутся боярами, дворянами московскими или городовыми, и въ этихъ званіяхъ будуть действовать... Созданіе класса людей, которые ничего не значать, какъ скоро снимуть съ нихъ должностной мундиръ, принадлежить уже повдивишему времени. Въ исторіи политическихъ учрежденій строительный матеріаль часто важиве строя» 1). Вь этомъ отношеніи наша боярская дума способна привлечь къ себі, говорить авторъ, самое живое вниманіе изследователя... «Любознательный наблюдатель найдеть, говорить онь, въ ея исторіи много поучительнаго, даже найдеть, можеть быть, что перемвны въ составв руководящаго класса древнерусскаго общества, смвна господствовавшихъ въ немъ интересовъ ни въ какомъ древнерусскомъ учреждении не отразились такъ наглядно и върно» (какъ въ думъ) 2). Авторъ даже полагаеть, что когда мы изучимь этоть строительный матеріаль государственныхъ нашихъ учрежденій, эти основанія государственнаго механизма, скрытыя внутреннія связи его частей, то, можеть быть, и процессъ образованія нашего государственнаго порядка предстанеть перелъ нами несколько въ иномъ виде, нежели какъ представляется теперь <sup>3</sup>). У автора онъ дъйствительно представляется значительно иначе. У него этотъ строй развивается съ замъчательною логичностію, выростаеть изъ народныхъ элементовъ, и въ частности у него съ новой точки зрвнія раскрывается и исторія нашего самодержавія и развитіе политическаго сознанія въ нашей древней Руси. То и другое составляеть большую новость въ литературъ нашей науки.

Такимъ образомъ, авторъ въ своемъ изследования поставилъ себе задачу написать историю соціальныхъ элементовъ нашего государственнаго строя или исторію руководящаго класса древне-русскаго

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 58-4. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 54. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 48.



общества. Въ нашей литературъ мы знаемъ подобное изслѣдованіе, вышедшее изъ подъ пера юриста Хлѣбникова—Общество и государство въ домонгольскій періодъ и—О вліяніи общества на образованіе государства въ царскій періодъ.

Мы знаемъ, что Хлебниковъ беретъ для этого теорію родового быта и освещаеть ее явленіями первобытной жизни народовъ и явленіями высшей цивилизаціи западно-европейской. Въ результать у него вышла несостоятельность русскаго общества и необходимость организаторской дъятельности правительства, т. е. вышли основныя положенія С. М. Соловьева. Г. Ключевскій-ученикъ Соловьева-идеть совсемь другимь путемь. Онь становится въ сторона отъ посладователей и родового быта, и общинной теоріи и береть нужныя данныя изъ той и другой теоріи. Сравнительное изученіе этихъ данныхъ приводить автора къ заключенію, что эти теоріи будто бы больше отличаются терминологіей, нежели сущностію діла, что оні иміноть много точекъ соприкосновенія, что въ каждой изънихъчутко угадана какая нибудь черта древнерусской жизни, каждая имветь свою научную цёну, «и тоть, кто находить нужнымь всё эти теорін или которую мибудь изъ нихъ вычеркнуть изъ русской исторической науки, обнаруживаетъ не столько ученой строгости, сколько научной расточительности, на которую не даетъ права наличное богатство литературы по отечественной исторіи» 1), т. е. авторъ принимаеть смёшанную теорію древняго нашего быта, начала которой лежать въ исторіи профессоровъ Бестужева-Рюмина, Замысловскаго и Сергвевича. Мы однако увидимъ, что въ дъйствительности авторъ не стоитъ на этой серединв.

Нѣсколько иначе авторъ относится къ сравнительному пзученію нашихъ и западно-европейскихъ учрежденій. Онъ очень рѣдко обращается къ этому сравненію. Онъ сознаетъ, что наши учрежденія недостаточно изучены, что на это изученіе нужно сосредоточить все наше вниманіе хотя принимаетъ нѣкоторыя воззрѣнія на нашъ бытъ юристовъ западниковъ, какъ напримѣръ чичеринскую вотчинность управленія, только отодвигаетъ ее назадъ, въ болѣе раннее время.

Воздержность сравнительнаго метода у нашего автора идетъ дальше. Онъ почти совсемъ отстраняется отъ археологическаго изученія нашихъ древнихъ временъ. Онъ отразываетъ эти древнія времена, рёдко туда заглядывая, и ведетъ свое изследованіе собственно съ VI, VII в. по Р. Хр., т. е. авторъ желаетъ изучить исторію

¹) № III, crp. 45—50.

Россіи въ предълахъ болье прочныхъ историческихъ свидьтельствь 1). Въ этихъ предълахъ онъ отдается самому тщательному изучению и смъло развертываетъ сравнительный методъ. Особенности этого метода у него довольно уже давно опредълились. Еще въ 1871 г. авторъ издалъ сочиненіе—Древнерусскія житія святыхъ, какъ историческій источникъ. Въ этомъ сочиненіи авторъ обнаружилъ не только большое трудолюбіе, но и замічательную способность усматривать различныя наслоенія въ нашей агіографіи, снимать позднівнійе слои и обнаруживать подъ ними дійствительное историческое содержаніе. Тотъ же пріемъ авторъ употребляетъ и при изученіи историческаго развитія боярской думы древней Руси. Въ этой многотрудной работь у него собственно три отділа.

- 1. Онъ сопоставляетъ лѣтописныя, географическія и отчасти археологическія данныя и улсняетъ этимъ путемъ древнѣйшее состояніе русскаго общества.
- 2. Путемъ сличенія літописныхъ и актовыхъ данныхъ выясняєть складъ правящаго общества въ удільныя времена.
- 3. Сличеніе актовъ, разрядныхъ списковъ, генеалогій русскихъ людей даеть ему возможность опредёлить составъ и историческія видоизмівневія въ боярской думів временъ московскихъ.

Чтобы выяснить существенныя черты въ историческомъ развити правящаго класса русскаго общества, авторъ прежде всего останавливается, такъ сказать, на двухъ крайнихъ моментахъ этой исторія—древивищемъ X—XI в. и московскомъ XVI—XVII в. На томъ и другомъ пунктъ правящій русскій классъ представляется ему съ преобладающимъ аристократическимъ характеромъ-бояре временъ московскихъ и бояре -- старшіе друживники древнихъ князей. Но въ то же время на томъ и другомъ концъ оказываются существенно различные элементы. Тогда какъ въ древнія времена подлѣ старшихъ дружинниковъ древнихъ князей, оказываются городскіе старшины градскіе старцы, старцы людскіе, въ московскія времена аристократизмъ боярскаго совъта ослабляется вступленіемъ въ него низшихъ слоевъ-думныхъ дворянъ, думныхъ дьяковъ, т. е. происходитъ развитіе, усиленіе служилаго класса, а представители городовъ совстиъ отсутствують и для нихъ становится даже невозможнымъ вступленіе въ думу. Авторъ объясняеть это различие темъ, что въ старину представители городовъ были ближе къ дружинъ и дальше отъ селъ,

<sup>1)</sup> Хотя въ дъйствительности, какъ увидимъ, онъ начинаетъ это изучение главнъйшимъ образомъ съ археологін.

тогда какъ въ позднейшія времена они отрезаны были отъ служилаго сословія, сближены съ жителями сель и поставлены въ одинъ
разрядь съ ними—неслужилыхъ людей. Такимъ образомъ, исторія
служилаго сословія есть, по мнёнію г. Ключевскаго, исторія учрежденія развивающагося, а исторія городского представительства есть
исторія учрежденія ослабівающаго, уничтожаемаго. Сообразно съ
этимъ, въ древнія времена было большее разъединеніе между городомъ и селомъ, большая власть города надъ селомъ, а въ позднійшее время происходило объединеніе ихъ подъ властію правящаго
служилаго класса. Тутъ, очевидно, въ основі лежитъ мысль М. П.
Погодина и Д. И. Иловайскаго о господствующемъ значеніи города
въ наши древнія времена, и мысль С. М. Соловьева о значеніи села
въ позднійшія времена. Но у нашего автора обі эти мысли развиты
самостоятельно и весьма оригинально.

Въ разсказв нашей начальной летописи о древившихъ временахъ авторъ находить очевидный пропускъ. Летопись говорить о разселеніи племень, объ ихъ обычаяхъ, даже о княженіяхъ у нихъ, и затемъ о призваніи князей, при которыхъ сейчасъ же обнаруживаются города, какъ Новгородъ, Изборскъ, Полоцкъ, Смоленскъ, Любечь. Только о происхождении Кіева до летописца дошли смутныя извъстія. Между тъмъ, и по лътописи и еще ясиве изъ договоровъ съ греками Олега обнаруживается, что русскіе города были очень развитыми пунктами, составляли своего рода средоточія для областей. Присматриваясь къ географическому положенію этихъ городскихъ средоточій и сравнивая ихъ распреділеніе съ племенными границами, авторъ открываетъ, что города почти всв не были племенными центрами, а развивались независимо отъ племеннаго разселенія восточныхъ славянъ, притягивая къ себв чаще всего части несколькихъ племенъ. Такъ, Новгородъ стягивалъ въ одно ильменскихъ славянъ, часть кривичей и даже нъкоторыя чудскія племена; Смоденскъчасть кривичей, съверянъ, вятичей; Любечъ-съверянъ, радимичей и, по всей віроятности, часть дреговичей. Эти областныя средоточія были настолько сильны въ Х, ХІ вёкахъ, что вводятся, какъ части Россіи, въ договоры съ греками, упоминаются тоже, какъ центры, въ описаніи Россіи Константина Багрянороднаго и отчасти служать основаніемъ для Владиміра при назначеніи его сыновей по областямъ и еще рашительные при раздалении России между сыновыями Ярослава <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Боярская дума, особ. изд., стр. 25-7.

Процессъ образованія этихъ вніплеменныхъ областныхъ средоточій, очевидно, былъ долговременный, давній. Онъ, по автору, предшествовалъ призванію князей, составляеть независимое отъ нихъ культурное явленіе нашей древней исторической жизни, на которое призванные князья опирались и, благодаря ему, могли строить дальше нашу государственность.

Для уясненія этого процесса образованія у насъ городскихъ средоточій по областямъ, авторъ береть мысль Бёляева о различной степени развитія восточно-славянскихъ племенъ, но развиваеть ее опять самостоятельно. Онъ обращаеть внимание на то, что у нъкоторыхъ племенъ городскія средоточія не достигли надлежащаго развитія, не были областными средоточіями, какъ напримъръ, у древлянъ, у которыхъ были отдальные городовые міры или даже просто округи, или какъ у дреговичей, у которыхъ Туровъ примываль въ Кіеву. У некоторых же племень, какь у вятичей и радимичей, городовъ вовсе не видно. Общій выводъ авторъ ділаеть такой: «Рядъ признаковъ, говоритъ онъ, указываетъ на то, что политическое значеніе большихъ городовъ завязалось незадолго до появленія князейобъединителей (призванныхъ князей) и что образование городовыхъ волостей изъ прежнихъ племенъ нельзя отодвигать слишкомъ далеко въ древность отъ половины IX въка: 1) летописное сказаніе помнить передъ призваніемъ внязей діленіе восточнаго славянства на племена, а не на городовыя волости; 2) города не успали вобрать въ свои волости всего славянскаго населенія Руси, хотя и начали уже завоеваніе окрестных племень, не имівшихь своихь городских в средоточій; 3) городовыя волости довершають свое образованіе, достигають окончательныхь очертаній уже при князьяхь и при ихь содвиствін» 1)...

Когда же именно начался этотъ культурный русскій процессъ развитія городовъ? Для різшенія этого вопроса авторъ обращается къ древней русской исторіи и возсоздаеть ее по ніжоторымъ осколкамъ нашей старины, сохранившимся въ літописи, и по ніжоторымъ архео-логическимъ даннымъ. Наши предки, по автору, не помнили ни своего прихода изъ Азіи, ни перехода черезъ Донъ, Дніпръ къ Дунаю, но помнили свое удаленіе отъ Дуная и поселеніе у средняго Дніпра. По літописи кіевлянинъ помниль себя колонистомъ у Дніпра, пришедшимъ съ Дуная. Авторъ и здісь находить въ літописи пропускъ промежуточныхъ событій, случившихся съ славянами на пути отъ

¹) Русси. Мисль, 1880 г. № ПІ, стр. 74.

Дуная къ среднему теченію Дивпра, и старается возсоздать эти промежуточныя событія по немногииъ сохранившимся намекамъ на нихъ. Славяне наши на пути отъ Дуная естественно должны были, думаеть авторъ, идти вверхъ по южному Бугу и Дивстру къ сввернымъ отгорьямъ Карпатъ. Во время этого движенія между ними произвели смуту въ VI въкъ авары. Преданіе объ аварскихъ насиліяхъ славянамъ наша летопись сохранила и пріурочиваеть ихъ бъ славянскимъ поселеніямъ, именно, у верховьевъ южнаго Буга — дульбамъ. Затемъ, Іорданъ, VI века, самъ уроженецъ нижнедунайскаго края, знаетъ на югѣ славянское поселеніе только у самаго Чернаго моря, между Дивстромъ и Дивпромъ, а на сверовостокъ знаетъ ихъ только по Дифстру и на стверъ отъ Вислы. Отсюда, т. е. съ верховьевъ Вислы выводять разселеніе славянь и позднійшіе писатели, какъ Константинъ Багрянородный и Массуди, и это подкрыцияется одинаковыми названіями славянскихъ племенъ у Карпать и въ разныхъ другихъ местахъ. И нашъ летописецъ отъ славянскихъ поселеній этихъ мъстъ, именно, хорватовъ и сербовъ выводить тоже разселеніе славянь въ разныя стороны и въ томъ числе, полагаеть авторъ, и нашихъ славянъ. Самое имя кіевскихъ полянъ, занимавшихъ въ дъйствительности лесистое место у Днепра, вернее всего, думаеть авторъ, получено ими отъ открытыхъ мъстъ у съверовосточныхъ склоновъ Карпать, гдв они ввроятные всего отделились отъ тамошнихъ славянъ хорватовъ и сербовъ. Все это заставляетъ автора думать, что первоначальнымъ мъстомъ поселенія нашихъ славянъ на пути отъ Дуная были, именно, міста у сіверовосточных склоновъ Карпать и что, можеть быть, шумное движеніе, поднятое за Карпатами чешскимъ воителемъ Само, было новымъ толчкомъ, двинувшимъ нашихъ славянь дале на востокь и северь Россіи вы ихъ колонизаціонномъ движеніи отъ Дуная къ Дивпру.

На этомъ длинномъ и долговременномъ пути у нашихъ славянъ произошло, думаетъ авторъ, не мало и внутреннихъ перемънъ. И при аварахъ и послъ разрушенія ихъ державы, у славянъ составлялись союзы для походовъ на Византію и, конечно, для внутренней своей безопасности. Объ этихъ союзахъ упоминаютъ византійскіе писатели, какъ Прокопій, но особенно ясно и ръшительно говорить арабъ Массуди, по словамъ котораго племя Валынана (Волыняне?) объединило подъ властію своего царя многія другія славянскія племена, но потомъ это объединеніе распалось и пошли раздоры между племенами. Нашъ авторъ видитъ въ разсказъ льтописи объ обидахъ полянамъ отъ древлянъ преданіе о расторженіи этого, именно, союза прикарпатскихъ славянъ.

Еще больше внутреннихъ перемвиъ должно было произойти у славянь, полагаеть авторь, оть самаго колонизаціоннаго ихъ движенія на востокъ, къ Дивиру и далве. Колонисты неизбіжно должны были разбрасываться семьями и въ семьяхъ сосредоточивать ограду. защиту себя. Следы этого-такъ называемыя городища. Власть родоначальника при этомъ должна была затрудниться на практикв, родовыя начала должны были падать. Сильнейшимъ доказательствомъ этого авторъ признаетъ сохранившиеся древние наши законы о наследстве по завъщанію, которые при родовомъ быть не могли иметь мъста. При этомъ авторъ дълаетъ остроумное объясненіе, почему въ нашей исторической литературь такъ различно разрышается вопросъ о родовомъ быть у русскихъ славянъ, именно, потому, что «изученіе остатковъ древивищаго права склоняеть изследователей къ отрицательному рашенію (вопроса о родовомъ быта), тогда какъ въ остаткахъ домашняго культа и въ языкв можно еще найти достаточно основаній для утвердительнаго отвіта» 1). Авторъ полагаеть, что бъ тому далекому времени, когда разрушался родъ, нужно отнести «превращеніе рода, родового божества въ Шура, Дада, и потомъ болье узкое опредъленіе этого древняго Діда, прозвищемъ Домового» 2). Признакъ подобнаго разрушенія и въ боле крупномъ союзь, образовавшемся на родовомъ же началь, разрушенія въ союзь племенномъ, авторъ видить въ томъ, что летопись сохранила преданіе о племенахъ, но уже забыла о племенныхъ князьяхъ, и происхождение княженія кіевскаго связала съ жизнію трехъ братьевъ, поставившихъ у Дивпра три двора, изъ которыхъ потомъ выросъ полянскій городъ Кіевъ 3).

Такимъ образомъ, то разрушение рода, которое Соловьевъ приписываетъ призваннымъ князьямъ, г. Ключевскій отодвигаетъ назадъ ко временамъ переселенія нашихъ славянъ отъ Дуная къ Дивпру, и въ этомъ отношеніи сходится съ Баляевымъ, который первоначально утверждалъ тоже, и съ Д. И. Иловайскимъ, который ставитъ это разрушеніе и образованіе общины въ связь съ славянской колонизаціей въ финской странъ.

Точно также г. Ключевскій отодвигаєть назадь, въ древность, и тъ положительнаго свойства явленія, которыя зародились на развалинахъ родового быта. На мъсто родового быта и въ подкръпленіе жизни по семьямъ явились союзы сожительства, вызванные земель-

¹) Русск. Мысль, 1880 г. № IV, стр. 18. ²) Тамъ же. ³) Тамъ же, стр. 18—19; особое изд. стр. 23—4.

ными и промышленными интересами 1). Отсюда славянофилы выводять сельскую общину. Нашъ авторъ въ этомъ случав расходится съ славянофилами, какъ и съ последователями родового быта, и идетъ своимъ путемъ. Онъ раскрываетъ намъ торговое развитіе славянъ, разселившихся по обвимъ сторонамъ верхняго и средняго Дифпра, и изъ этого развитія выводитъ новую группировку населенія нашихъ славянъ. «Приливъ массы восточнаго славянства въ область Дифпра былъ, говоритъ авторъ, не только территоріальнымъ передвиженіемъ, но и важнымъ экономическимъ переворотомъ. Дифпръ, захватывая чуть не всю западную половину европейской Руси своими далеко идущими въ объ стороны вътвями, былъ для народнаго хозяйства такой питательной артеріей, съ которой не могли равняться ни Дифстръ, ни оба Буга: онъ вызывалъ пришлое населеніе къ болье оживленной хозяйственной дъятельности и даже измѣнилъ ея направленіе, указывая ей новые пути и промыслы» 2).

Это географическое условіе нашло себі, по мивнію автора, содъйствіе въ историческомъ условіи. Передвигаясь къ Дивиру, наши славяне шли, полагаетъ авторъ, отъ аварскаго ига къ другому-къ игу хазаръ, которые въ конце VII в. пришли по следамъ аваръ и утвердили свою власть на пространстве между Волгой и Днепромъ 3). Авторъ справедливо утверждаеть, что иго хазаръ было легкое, что въ хазарскомъ царстве преобладало торговое развитіе. Такимъ образомъ, наши славяне еще более были этимъ вызваны на торговое развитіе, и не только на главныхъ ръчныхъ пунктахъ, но и вообще по всей заселенной ими странь, --- въ ихъ льсахъ, богатыхъ всякимъ звъремъ и ичелами. Торговое развитіе естественно выдвигало пункты, куда свозились и обменивались предметы торговли. Этимъ именно путемъ, по мижнію автора, образовались такъ называемые погосты, которые самымъ своимъ названіемъ-гость, торговецъ, указывають на ихъ торговое происхождение. Судя по исторической устойчивости погостовъ, которые сделались и местомъ остановокъ князей при сборе дани, и обычнымъ містомъ, гді строились церкви, авторъ заключаеть, что они древиве призванія князей. Въ болве важныхъ погостахъ имъли место и въ хазарскія времена сборъ дани и судебно-полицейскія дёла. Поэтому они дълались и округами этого последняго рода. Этими административными и судебными округами авторъ признаетъ сельскую вервь Русской Правды. Въ круговой порукт по дъламъ уголовнымъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Русск. Мисль, 1880 г., № ГV, стр. 19; особ. изд. стр. 24. <sup>2</sup>) Русск. Мисль 1880 г. № 4, стр. 19. <sup>3</sup>) Тамъ же.



какая была въ верви, авторъ видитъ правительственный характеръ ея; но въ томъ, что сила поруки не была обязательна для всякаго члена верви и что, выступая изъ этой круговой поруки, онъ не устранялся отъ земельнаго владёнія въ верви, авторъ видитъ народное, самобытное начало верви и полагаетъ, что и она также болёе ранняго происхожденія, чёмъ призваніе князей. «Возникновеніе верви надобно относить, говоритъ авторъ, къ тому времени, когда не было еще внутренняго централизующаго правительства, а родовое общество начало заміняться поземельнымъ сосёдствомъ, но поземельныя отношенія имѣли второстепенное значеніе передъ лёсными и другими промыслами, и не успѣли стать главной основой сельскаго общества» 1).

Навонець, самые главные погосты, благодаря выгодамъ места и хазарскимъ сношеніямъ, выросли въ города. Что торговымъ путемъ стали выдвигаться наши города и во времена, именно, хазарскаго владычества, авторъ основываеть это главнейшимъ образомъ на археологическихъ данныхъ-на монетныхъ раскопкахъ. «...Кромъ литературной летописи, у насъ, говорить авторъ, сохранилась еще металлическая, страницы которой долго скрывались подъ вемлей и частію скрываются досель: это извыстные древніе монетные клады. Топографія ихъ и хронологія найденныхъ въ нихъ денегъ привели изследователей къ заключеніямъ, которыя идуть прямо навстрёчу воспоминаніямъ кіевскаго летописца, не опровергая, но дополняя ихъ и поясняя. По главнымъ речнымъ дорогамъ Россіи, по Девпру, Оке, Волге, Ловати, Волхову и др. идеть одинъ и тотъ же слой восточныхъ монеть, и тоть же слой оказывается въ Лифляндіи, Эстляндіи, на Невъ и по всемъ прибрежьямъ Балтійскаго моря, въ Швеціи, Помераніи и проч.» 3). Авторъ указываеть далье, что самое большее число этихъ монеть относится къ концу IX и къ началу X в., т. е. падаетъ на то время, въ которое по нашимъ и чужимъ извъстіямъ были самыя живыя торговыя сношенія Руси съ восточными и южными рынками, но что попадаются и такіе клады, въ которыхъ монеты относятсясамыя позднія къ началу IX в., а самыя раннія къ началу VIII в. «Вообще монеты этого последняго века встречались въ значительномъ количествъ; но между ними чрезвычайно ръдки монеты VI в. и притомъ только последнихъ его летъ» 3). На основании этихъ то данныхъ авторъ полагаетъ, что вознивновение нашихъ городовъ нужно видеть въ VIII в. во времена хазарской власти, а въ конце

¹) Р. М. 1880 г. № IV, стр. 24—5.; особ. над. стр. 24. ²) 1880 г. № IV, стр. 26—7. ³) Тамъ же, стр. 27; особ. над., стр. 21.



IX и начал $^{\pm}X$  в. они были уже руководителями торговых  $^{\pm}$  сно-шеній  $^{\pm}$ ).

Были ли эти средоточія торговыхъ сношеній и политическими руководителями областей во времена хазарскія, подобно тому, какъ торговые погосты превращались въ судебно-полицейские округи, авторъ не можеть этого сказать «по недостатку данных» 2). Такимъ обравомъ, защитникъ мевнія, что города имели первенствующее значеніе въ самыя древнія времена, вынуждень дать такой результать своего изследованія, что средоточія более близкія къ селамъ-торговые погосты развивались до судебно-полицейских вервей, а болье видныя торговыя средоточія областей-города не представляють данныхъ для сужденія объ ихъ политическомъ значеніи. Торговля въ тв времена неизбежно связывалась съ военнымъ деломъ, какъ необходимымъ средствомъ ващиты, такъ что даже въ погостахъ, а темъ более въ главныхъ изъ нихъ, давшихъ начало городамъ, должна была необходимо развиваться военная дружина, и развиваться гораздо раньше хазарскаго владычества. Кром' торговых дорогь, устланных арабскими монетами, изъ русскихъ же кладовъ открываются еще другія дороги, гораздо древиће арабскихъ, --- это пути греко-римскихъ монетъ. Одинъ изъ этихъ путей и въ наши лътописныя времена долго сохраняль свою силу, -- это греческій путь по Дивпру, Западной Двинв. Авторъ, конечно, знаетъ эти клады, знаетъ и то, что упоминаемый греческими и арабскими писателями древній городъ Самватіонъ или Самватасъ, по всей въроятности, есть нашъ Кіевъ. Но эту съдую древность онъ отрываеть отъ нашихъ городовъ хазарскихъ временъ и на основаніи нашего летописнаго преданія о поселеніи Кія, Щека и Хорива въ лесистомъ месте, о какой то укромности полянъ въ тъхъ же льсахъ при покореніи ихъ хазарами и, наконецъ, о незначительности, будто бы, Кіева даже при покореніи его Олегомъ, полагаетъ, что древній Самватіонъ запустыть, місто его обезлюділо и заросло лѣсомъ  $^8$ ).

Связавъ возникновеніе нашихъ городовъ слишкомъ тёсно съ хазарскимъ владычествомъ, авторъ и дальнѣйшее ихъ развитіе также излишне связываетъ съ послѣдующими внѣшними событіями,—съ разрушеніемъ хазарскаго могущества въ ІХ в. отъ наплыва новыхъ кочевниковъ—печенѣговъ и болгаръ, для сдержки которыхъ хазары вынуждены были построитъ, около 830 г., на Дону крѣпость Саркель

¹) Тамъ же. ³) Русси. Мысль, тамъ же, отр. 80. ³) Русси. Мысль, тамъ же, стр. 28.

и противъ которыхъ, по никоновской лѣтописи, вели войну Аскольдъ и Диръ '). Для доказательства, что наши древніе города получили военное устройство въ эти именно времена, авторъ обращается въ многочисленнымъ аналогическимъ явленіямъ позднайшихъ временъ. Онъ опирается на то общензвъстное явленіе, что въ X, XI в. въ нашихъ русскихъ городахъ было прочное военное устройство, были, напримъръ, десятскіе, сотскіе, которыхъ Владиміръ приглашалъ на свои пиры вместе съ дружинниками, и тысяцкіе городовъ, съ которыми Владиміръ Мономахъ сов'єщался при исправленіи Русской Правды. Самые города, говорить авторъ, назывались иногда тысячами такимито, напримъръ сновская тысяча (XII в.) 2), подобно тому какъ въ позднайшія времена были малороссійскіе полки по городамъ и тоже заключали въ себъ тысячи въ смыслъ не ариеметическомъ, а въсмыслъ военной группы. Явленія эти, полагаеть авторь, нельзя признать недавними для X-XI в., а необходимо признать очень старыми, упрочившимися до призванія внязей. Владиміръ св. съ великою легкостію устрояеть на юга кіевской области города-военныя поселенія изъ переселенцевъ съ разныхъ мъстъ. Олегъ, Аскольдъ и Диръ находять тоже съ легкостію большіе военные отряды для своихъ походовъ. Эти военныя силы, по мивнію автора, сосредоточивались въ городахъ, которые только и знали деленіе на сотии, десятки и составляли тысячи, а села подобнаго деленія долго не знали и группировались около погостовъ. Сотни переходять въ пригородныя села, а затемъ и вообще въ села уже въ поздивищія времена, во времена удбльныя и особенно въ XVI ст. при развитіи земства во времена Іоанна IV. Этимъ утверждаеть авторъ, наше сотенное устройство отличается отъ герmanckaro 3).

Развитіе въ городахъ военной силы авторъ выводить изъ потрясенія, испытаннаго русскою вемлею въ половинѣ ІХ в. «Потрясеніе это, говорить онъ, началось упадкомъ хазарскаго владычества, и продолжалось на сѣверѣ страны нападеніемъ варяговъ изъ-за моря, на югѣ появленіемъ новыхъ непріятелей въ степи... Эта двусторонняя невзгода разорвала нити экономическихъ и общественныхъ отношеній, успѣвшія завязаться въ продолженіи VIII вѣка, и начала сбивать русскую жизнь съ протоптанныхъ ею путей. Особенно тяжко было закрытіе торговыхъ путей и рынковъ для главныхъ промышленныхъ городовъ Руси, и, чтобы защитить или прочистить ихъ, они съ тянув-

¹) Р. М. 1880 г. № X, стр. 64—5; особ. изд., стр. 22—23. ²) Р. М., тамъ же, стр. 74. ³) Тамъ же, стр. 66; особ. изд., стр. 29—32.

шими къ нимъ промышленными районами начали сжиматься, сбираться съ сидами, опоясываться стенами и отовсюду стягивать за эти стены боевыхъ людей» 1).

Въ составъ этихъ боевыхъ людей авторъ видитъ самые разнородные элементы даже по народности. Онъ указываетъ на то, что, по льтописи, всъ шумные походы князей осуществлялись при участіи варяговъ руси, что ихъ не мало жило въ Новгородъ, такъ что Ярославъ въ 1036 г. велъ ихъ въ походъ на Мстислава даже безъ призыва изъ-за моря; что при Олегъ новгородцы платили отряду варяговъ 300 гривенъ для охраны (такъ понимаетъ авторъ это свидътельство льтописи); что по Русской Правдъ варягъ былъ обычнымъ обывателемъ русской земли з). Эти свидътельства авторъ дополняетъ свидътельствомъ Титмара мерзебургскаго, получившаго извъстія отъ нъмцевъ, бывшихъ въ походъ на Кіевъ Болеслава Храбраго, въ 1018 г., — свидътельствомъ, что главную массу въ населеніи Кіева, какъ и всей его области, составляютъ бъглые рабы, стекающієся сюда со всъхъ сторонъ, а всего болье проворные даны (варяги), и что все это сборное населеніе отбивалось отъ печенъговъ з)...

Само собою очевидно, что этоть процессь развитія русскихь городовъ, какъ его изображаеть авторъ, не могь не захватывать весьма многихъ сторонъ русской жизни. Города, столь усилившіеся военными дружинами, даже инородными, имѣли возможность производить еще болѣе сильное давленіе на волости, давали населенію ихъ и защиту въ случаѣ опасности, но въ случаѣ столкновенія могли и показать свою силу. По мнѣнію автора, главные города теперь-то стали не только торговыми центрами, но и властями для волостей, по выраженію лѣтописца, т. е. получили и политическое значеніе 4),

Авторъ указываетъ еще боле глубокое значене этого переворота. Онъ полагаетъ, что потрясене всюду отзывалось, что рвались прежнія общественныя связи, что въ эти тревожныя времена русскія племена хватились за остатки стараго своего родового строя, и что таковъ смыслъ разсказа летописи о смутахъ въ новгородской земле после изгнанія варяговъ, когда начались усобицы и всталъ родъ на родъ 5). Въ этомъ авторъ находить объясненіе и призванія князей.

Въ варягахъ, призванныхъ новгородцами, авторъ видитъ главный элементъ норманскій <sup>6</sup>); но усматриваетъ въ нихъ особенности,

¹) 1880 г., № X, стр. 75; особ. изд., стр. 22. ²) Р. М. тамъ же, стр. 75—6. ³) Р. М. тамъ же, стр. 77—8; особ. изд., стр. 28—9 (большія сокращенія). ⁴) Р. М. тамъ же, стр. 80; особ. изд. стр. 31—2. ⁵) Р. М., тамъ же, стр. 80—1. °) Р. М., тамъ же, стр. 83.

отличавшія ихъ отъ норманновъ, делавшихъ завоеванія въ другихъ странахъ Европы. У насъ норманны, по автору, необходимо должны были еще до призванія князей сближаться съ кореннымъ населеніемъ и встрвчать и съ его стороны расположение. Для русскихъ, какъ в для нашихъ норманновъ, было важно расчистить торговые пути. Согласія, единодушія требовала самая трудность этихъ длинныхъ путей. Но отъ этого единенія было еще далеко до государственнаго единства Руси. Авторъ даетъ неясныя указанія на раздробленность Россіи по городовымъ волостямъ и при князьяхъ призванныхъ; предполагаетъ даже, что приходили варяжскіе правители городовъ и помимо призванія. Онъ туть разумбеть полоцкаго Рогволода, но можно разумбть и Аскольда и Дира. Даже Новгородъ, замъчаетъ авторъ, призываетъ не одного, а трехъ князей, которые разсаживаются по разнымъ городамъ, соответственно тремъ важнейшимъ частямъ новгородской территоріи. Городовыя волости дъйствительно могли преследовать свои особые интересы и мало думать объ общемъ единства. Это открывало путь въ соперничеству и раздорамъ между областными князьями, на что н указываеть авторъ; но онъ при этомъ недостаточно раскрылъ, что висств съ темъ были и существенныя побужденія къ объединенію городовыхъ волостей. Ихъ объединяли водные пути. Новгороду нельзя было допустить, чтобы оторвались отъ него Ростовъ или Изборскъ. Естественно, что изъ того же Новгорода вышло и стремление соединить съ собою и югь Россіи. Особенную важность для Новгорода и другихъ городовъ, какъ Смоленскъ, Любечъ, имелъ торговый путь. давно знакомый и варягамъ. -- днъпровскій путь, путь изъ варягь въ греки. Важностію этого пути авторъ справедливо объясняеть то явленіе, что вскорь посль утвержденія въ Новгородь призванных князей, силы новаго государства при первомъ энергичномъ князѣ (Олегѣ) направляются на югь, въ Кіевъ, при несомивнюй поддержив городовъ. И силы эти не останавливаются на Кіевѣ. Олегъ воюеть славянскія племена, сидящія у устья Дивпра, воюеть и съ греками, но сейчась же заключаеть договорь, выгоды котораго распредёляются между главными русскими городами-Кіевонъ, Черниговомъ, Переяславлемъ и друг. 1). Все это были дъла обоюдно выгодныя и для призванныхъ князей, и для русскихъ городовъ, поэтому единеніе техъ и другихъ совершенно естественно.

Но какъ только упрочилась государственная власть призванныхъ князей, особенно когда последовало государственное объединение боль-



<sup>1)</sup> Р. М., тамъ же, стр. 89.

шей части русских областей, такъ должно было начаться, по автору, раздёленіе военных силъ городовъ. Часть этихъ силъ отошла къкнязю, составила его дружину; другая оставалась въ составѣ городскаго населенія и представители ея продолжали руководить мѣстными обществами. «Это и были тѣ нарочитые мужи, старцы градскіе, старѣйшины по всѣмъ градомъ, которые, говоритъ авторъ, являлись въ Х вѣкѣ въ торжественныхъ или важныхъ случаяхъ при князѣ рядомъ съ боярами» 1).

Между обоими слоями этихъ совътниковъ больше и больше стало обозначаться разъединеніе. Дружина ближе и ближе примыкаетъ къ князю, старшины выходяхъ изъ княжескаго совъта и стараются усилить себя въчами, которыя становятся въ недружелюбныя отношенія къ князьямъ. По мнѣнію автора, благодаря этому, волости обособляются не только потому, что было много князей, но и потому, что въча стараются возстановить прежнее, самостоятельное свое значеніе 2).

<sup>1)</sup> Р. М., тамъ же, стр. 90, 91; особ. изд., стр. 37-39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Все это, по автору, ослабляеть единство Руси и понижаеть политическій уровень развитія русскаго общества. «Опыть политическаго объединенія русской земли, говорить авторъ, предпринятый въка за два до смерти Ярослава, повидимому, оказался неудачнымъ при его преемникахъ. Объ общественныя силы (городская аристократія и княжеская дружина), дружнымъ дійствіемъ которыхъ былъ начать этоть опыть и досель поддерживался политическій порядокь, столкнувшись другъ съ другомъ, какъ будто повернули назадъ, къ положению, въ какомъ онъ были до князя Олега». «Князья стали превращаться въ старинныхъ варяжскихъ конунговъ, бездомныхъ искателей военной добычи или хорошаго корма по богатымъ городамъ за административныя и военныя услуги». «Часто вынуждаемые уступать городскимъ патриціямъ, заправителямъ вічь, непосредственное руководство волостями, они... оставались безъ почвы, оторванными отъ земли скитальцами. Городовыя волости въ свою очередь стремились возвратиться къ прежнему политическому обособленію. Вліяніе, какое пріобр'єталь старшій волостной городь XII в. въ своей волости, было только возстановленіемъ того значенія, какое онъ иміль въ ІХ векв (Р. М. тамъ же, стр. 94-5). Это, по автору, повело къ обособлению княжеской думы, къ уменьшенію ея политическаго значенія при тогдашнемъ отношенік общественных силь. «Только въ Новгородь, которому обстоятельства помогли въ чистотъ хранить древній политическій строй волостнаго города, и въ XII в. встречаемъ, говорить авгоръ, вняжескую думу въ томъ же составъ, въ какомъ она являлась при кіевскомъ княз'в Владимір'в въ Х в. Князь Всеволодъ Мстиславичъ, задумавъ дать церковный уставъ своей волости, для обсужденія этого законодательнаго акта призваль къ себъ на совъть вивсть съ епископомъ и боярами еще 10 сотскихъ отъ черныхъ людей города и старостъ отъ новгородскаго купечества... Такихъ известій не встречаемъ о княжеской думе въ другихъ волостяхъ XII в. Ни въ Кіевъ, ни въ другихъ волостяхъ этого въка представители волостнаго города не садятся рядомъ съ боярами въ княжескомъ совътъ; городской міръ яв-

Вся эта теорія устройства древняго русскаго общества и процессъ его развитія разработана авторомъ съ глубокимъ знаніемъ источниковъ, изложена замечательно стройно, и некоторыя ея части. безъ всякаго сомненія, займуть въ нашей наукт прочное положеніе. какъ напримъръ, то положение, что еще до призвания князей въ нашей русской жизни выработаны были некоторыя положительныя культурныя начала, -- союзы городскіе для торговыхъ и военныхъ цівлей. Но многія части въ этой теоріи весьма непрочнаго свойства. Кром'в указанной уже нами малой основательности митенія, что города развились у насъ только въ VIII в., во времена хазарскаго владычества, можно указать еще на следующие недостатки. Доказательства автора о разъединеніи между русскимъ городомъ и селомъ и о рішительномъ господствъ города надъ селомъ не выдерживаютъ критики. Уже та легкость, съ какою возникали города при умножении князей и весьма слабая борьба между главными городами и пригородами опровергають эту теорію. Точно также не можеть выдержать критики мнине автора, что смерды были въ какомъ то полусвободномъ состояніи. Самимъ-же авторомъ хорошо раскрытое устройство древней русской сельской верви доказываеть, какъ самобытно было положение смерда, пока онъ былъ въ общинъ. Это также подтверждается существованіемъ изгоевъ и особенно рабовъ. Ни то, ни другое сословіе не развивались бы на Руси, если бы положение смерда не было свободнымъ. Свобода эта наконецъ была такъ сильна, что рашала судьбу тогдашнихъ княжествъ. Аристократическое направление въ югозападной Россіи погнало смердовъ на съверо-востокъ Россіи, и они дали последней восторжествовать надъ первой.

Изъ этого уже можно видёть, что въ теоріи автора упущено важнѣйшее преобладающее значеніе въ древней русской жизни земледѣлія. Авторъ, очевидно, смотрить на древнерусскую жизнь съ точки зрѣнія жителя лѣсной, водной, т. е. торговой полосы Россіи.

ляется передъ княземъ обыкновенно въ видѣ городскаго вѣча». Р. М., тамъ же, стр. 95. Въ особомъ изданіи, кромѣ сокращенія въ изложеніи, авторъ нѣсколько ослабляетъ рѣзкость своихъ сужденій о разладѣ въ древней Руси и выдвигаетъ значеніе договора. Стр. 48—50. «При тогдашнемъ положеніи обѣихъ соперничавшихъ силъ договоръ, рядъ оставался, говорить онъ, единственнымъ средствомъ поддержанія разрушившихся земскихъ связей». Стр. 50. «Начало договора, лежавшее въ основаніи отношеній князя къ своей братіи и къ старшимъ городамъ, оказывало сельное дѣйствіе и на отношеніе князя къ его вольнымъ слугамъ». Стр. 50—51. Силу договора и участіе въ княжеской думѣ тысяцкихъ и областныхъ правителей авторъ указываетъ въ Южной Руси, которую въ этомъ отношеніи рѣзко отличаетъ отъ Руси восточной. Стр. 60—75.

Но самъ же онъ потомъ, какъ увидимъ, становится на другую точку зрѣнія и раскрываетъ рѣшающее значеніе землевладѣнія. Да и теперь, при изученіи древнихъ временъ, онъ долженъ былъ признать, что въ древлянской землѣ почти не было городовъ, однако древляне брали верхъ надъ полянами и сама Ольга засвидѣтельствовала, какъ важно было у нихъ земледѣліе.

Невърно мивніе автора и объ антагонизмів между вічами и внязьями, какъ систематическомъ направленіи. По самой неразвитости органовъ тогдашней княжеской власти, въча имъ были необходины. Точно также и въчамъ крайне нуженъ быль въ лицъ князя не только защитникъ отъ вившнихъ враговъ, но и безпристрастный судья въ борьбе вечевыхъ партій. Лучшіе русскіе князья до-татарской Руси и были чаще всего въ дружескихъ отношеніяхъ съ въчами, а Владиміръ Мономахъ можетъ быть даже названъ въчевымъ княземъ. Нельзя не пожалеть, что авторъ не приложилъ надлежащимъ образомъ своихъ научныхъ пріемовъ и своего обычнаго усердія къ изученію личности Владиміра Мономаха и того типа государственнаго устройства, какой быль намечень и отчасти осуществленъ этимъ необычайнымъ государемъ. Вся жизнь его посвящена была служенію цілой, единой Руси и во имя высшихъ ея благъ. Мы уже очерчивали личность этого необыкновеннаго нашего князя. Считаемъ нужнымъ разъяснить еще подробнее его дъла. далеко неуясненныя въ нашей наукт. Еще задолго до того времени, когда Владиміръ Мономахъ сділался великимъ княземъ кіевскимъ, онъ объединяль лучшія русскія силы для отраженія половцевъ и для внутренняго порядка. Онъ выдвинуль мъру, ограничивавшую властолюбіе и неусидчивость князей-держаться родныхъ волостей, какія распределены были между сыновьями Ярослава; но меру эту, какъ и другія, онъ думаль освятить авторитетомъ представителей Руси, и требовалъ князя Олега, какъ бы на судъ этихъ представителей. Только настойчивости кіевскаго віча и самь онъ уступиль, когда ему приходилось занять кіевскій столь. Но, что еще важиве, онъ преследовалъ интересы не однихъ видныхъ представителей веча. Его заботы объ уменьшеній денежной зависимости біздныхъ отъ богатыхъ, объ ограждении полусвободныхъ людей отъ поступленія въ рабы, его заботы о защить вообще народа отъ разоренія изъ-за дурного управленія, изъ-за княжескихъ смуть и нападеній половцевъ, несомивнио направлены были къ тому, чтобы остановить народное оскудение южной Руси, охранить русскую земельную общину и пріостановить б'ягство народа въ разныя стороны. Это была программа, достойная величайшаго народнаго сочувствія, не даромъ на Руси такъ много и долго любили и славили Владиміра Мономаха,—программа, которую и осуществляли болье умные его потомки и въ южной, и восточной Россіи. Извъстно, что посль Владиміра Мономаха происходило сильное сближеніе южныхъ князей съ въчами. Лучшіе южные князья постоянно опираются на въча въ борьбъ съ другими князьями. Дъйствительный общерусскій и даже народный смыслъ этого союза въ дълахъ нъкоторыхъ изъ этихъ князей совершенно ясенъ. Такъ, Мстиславъ Храбрый былъ признаваемъ возстановителемъ правды въ русскихъ областяхъ. По его слъдамъ шелъ его сынъ Мстиславъ Удалой, который въ 1213 г., во время войны новгородцевъ съ Ярославомъ Всеволодовичемъ, обнаружилъ необычайное для того времени самообладаніе,—не позволиль опустошать землю побъжденнаго врага. Такимъ образомъ, при содъйствіи въчей обуздывались безпокойные князья.

Извъстно, съ другой стороны, что и въ суздальской области болъе умныя князья въ первыя времена, какъ Андрей Боголюбскій и братъ его Всеволодъ, не только стояли за простой народъ, но и были въ соединеніи съ своими въчами; но, къ сожальнію, не стояли на высоть служенія Россіи своего діда, а пользовались своими въчами для подавленія не только другихъ князей, но и другихъ въчей, отъ чего и произошло такое чудовищное явленіе въ до-татарской Руси, какъ разграбленіе Кіева войсками Андрея Боголюбскаго въ 1169 г., отъ котораго Кіевъ уже не могъ оправиться.

Такимъ образомъ, въ XII и началѣ XIII в. обозначались на Руси двъ политическія системы или, точнѣе сказать, два различныхъ пониманія Владиміровой системы объединенія Руси: на югѣ—сдержка князей и охраненіе порядка при содъйствіи вѣча, и на сѣверо-востокь—посредствомъ вѣчевыхъ силъ обузданіе и князей, и чужихъ вѣчей.

Но естественное развитие и взаимное уравновъшение этихъ системъ было насильственно остановлено татарскимъ нашествиемъ. Все это, очевидно, составляетъ весьма важный процессъ нашей русской жизни, и если бы авторъ изучилъ его надлежащимъ образомъ, то ему пришлось бы отказаться и отъ разъединения городовъ и селъ въ древней Руси, и еще болъе отъ непомърнаго господства городовъ и непомърнаго принижения селъ.

Явленія нашей внутренней жизни въ такъ называемыя удёльныя времена авторъ разъясняеть тоже съ большою самостоятельностію и оригинальностію. Удёльный періодъ онъ пріурочиваеть къ

XIII, XIV в. и даже къ XV в. Въ эти именно времена онъ видитъ главныя характеристическія особенности удѣльности, которыя выражались, по его мнѣнію, въ большей и большей обособленности князей, въ пониженіи у нихъ политическаго уровня и въ паденіи силы и значенія какъ дружины, такъ и городовъ.

Мы видили, что этоть упадокъ, по митнію автора, начался отътого, что не только князья разъединялись и обособлялись, но разъединялись и обособлялись главные слои правящаго класса—дружина и представители городовъ. Въ XIII и XIV в. все это пошло развиваться еще дальше, и авторъ даетъ намъ самую печальную картину тогдашняго состоянія Россіи. Еще у южныхъ князей онъ видить остатки старыхъ преданій. Они еще помнятъ свое единство, единство русской земли и сознаютъ необходимость, даже обязанность общими силами защищать русскую землю, не давать поганымъ нести ее розно 1).

Но восточно-русскихъ князей онъ представляетъ совершенно забывшими старыя преданія. Они, сидя по своимъ удёльнымъ гивздамъ, дичали и «отвыкали отъ помысловъ, шедшихъ дальше заботы о птенцахъ», т. е детяхъ 2). «Въ удельномъ князе XIV в., говоритъ авторъ, меньше земскаго сознанія и гражданскаго чувства; въ этомъ отношенія онъ болье варваръ, чьмъ его южный предокъ... и если онъ меньше последняго дерется, то лишь потому, что онъ по воспитанію и вкусамъ больше мужикъ, мало привычный ко всякому бою, въ сравнении съ старымъ южнымъ княземъ, еще сохранявшимъ наслъдственныя привычки витязя» 3)!.. «Замутилось понятіе о единой русской земль, воспитанное въ обществъ политическими, экономическими и церковными связями прежняго времени. По крайней мъръ, съ половины XIII в. литературные памятники, особенно летописи, употребляють выраженіе «русская земля» далеко не такъ часто и не съ такою любовію, какъ это было въ XII в. Общественныя понятія людей съузились и локализировались, какъ тв малые областные міры, на которые вижшине и внутрение удары разбивали русскую землю Ярослава Стараго и Мономаха» 1.

Мы знаемъ, что мысль о пониженіи русской цивилизаціи вивсть съ движеніемъ русскаго народа на востокъ проводится въ исторіи С. М. Соловьева. Знаемъ мы также, что положеніе это пріурочивается

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. 1880, № XI, стр. 126; особ. изд., стр. 76. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>8</sup>) Р. М. 1880, № XI, стр. 126—7; отд. изд. стр. 77. <sup>4</sup>) Р. М. Тамъ же, стр. 126; особ. изд., стр. 78, а также стр. 186—188 и Р. М. 1881 г. № VI, стр. 229—230.

не только къ мѣстности, но и къ особенностямъ великорусскаго племени К. Д. Кавелинымъ, который при этомъ тоже сравниваетъ восточную и западную Русь, отдавая вездѣ предпочтеніе западной Руси. Нашъ авторъ, видимо сближаясь съ Соловьевымъ и даже съ Кавелинымъ, въ дѣйствительности и здѣсь идетъ своимъ путемъ. Онъ обращаетъ главное вниманіе на экономическое состояніе Россіи и изъ него главнымъ образомъ выводитъ упадокъ и политическаго и общественнаго сознанія въ ней въ XIII и XIV в. Въ этомъ вопросъ онъ опять ближе всего сходится съ юристами западническаго направленія. Вотчинность Чичерина у него развита во всей широтѣ, но и здѣсь онъ привнесъ очень много своего, новаго. Съ замѣчательнымъ трудолюбіемъ и умѣніемъ авторъ пересматриваетъ акты и вообще извѣстія дія того времени и, снимая съ московскаго строя жизни позднѣйшія наслоенія, открываетъ въ немъ порядокъ дѣлъ общій, по его мнѣнію, всѣмъ удѣльнымъ княжествамъ.

Раздробившіеся на особыя вітви, уединившіеся по областямъ и потерявшіе, по мивнію автора, сознаніе единства и своего и своихъ областей, русскіе удільные князья, особенно восточной Россіи, боліве и болье занимали положение частныхъ владъльцевъ, вотчинниковъ, дробившихъ свои владенія въ завещаніяхъ по своему усмотренію, завъщававшихъ части княженій даже лицамъ женскаго пола. Все тогда было въ движеніи, дружинники, народъ. Одна земля была неподвижна и потому на ней-то князья вотчинники сосредоточивали все свое вниманіе. Ум'єть извлекать изъ нея выгоды, ум'єть вести хозяйство, т. е. держать при земль рабочія руки было главныйшимъ ихъ принципомъ. Холопы, занимавшіе и прежде должности, требовавшія большей надежности, какъ должности ключника, тіуна, сдівлались теперь особенно приными людьми. Болре видные изъ нихъ дълались болъе прежняго близкими къ князьямъ въ ихъ дворцъ, а рядовые холопы разсаживаемы были на дворцовую землю и назывались страдниками '). Затёмъ, князь старался привлечь свободныхъ поселенцевъ на земли и угодія, особенно нужныя для обихода княжескаго дворца. Этимъ путемъ составлялся разрядъ поселенія, пользовавшагося землей и угодьями князя подъ условіемъ доставленія извъстныхъ продуктовъ во дворецъ и исполненія опредъленыхъ работъ для дворца же. Это такъ называемое владение издельное з), Далье следовали оброчные поселенцы, занимавшіе княжескія земли подъ условіемъ уплаты оброка 3). Наконецъ, въ княжествѣ были

<sup>. &</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. 1880, № X, стр. 131; особ. изд., стр. 82. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>8</sup>) Тамъ же.

земли частных владвльцевь отъ старых времент и чрезъ пожалованіе отъ князей, земли церковныя и дружинниковъ, которыя можно назвать служилыми 1).

Государственное аначение князя вотчинника поддерживалось темъ, что и съ частныхъ владеній шла ему дань, и въ нихъ, какъ и во всехъ другихъ родахъ владенія, ему принадлежаль судъ по главивишимъ преступленіямъ; наконецъ, всв должны были давать военную силу для городового сиденія въ случае нападенія, а также и въ походахъ на враговъ. Но и эта сторона государственности сидьно заслонялась, по митию автора, экономическою, финансовою. Князь и на судъ смотрелъ съ финансовой стороны и делился этой статьей, въ большей или меньшей степени, съ частными владъльцами своего княжества. Кръпкой связи между княземъ и свободнымъ населеніемъ его княжества не было. Все опредъялось земельными отношеніями и съ прекращеніемъ ихъ прекращалась и политическая зависимость этого населенія отъ князя 3). Авторъ рисуеть живую картину неустойчивости дёль въ княжествахъ того времени. Приливъ и отливъ населенія были, по его мивнію, весьма неожиданны и случайны. Никакое княжество не могло объщать въ будущемъ прочнаго, сильнаго развитія. Случайность, неожиданность особенно благопріятствовала образованію множества малыхъ княжествъ и развитію личной предпріимчивости князей восточной Руси.

Стараясь уловить хотя некоторые признаки, где и почему могла находить опору эта предпримчивость, авторъ указываеть, что населеніе восточной Россіи некоторое время сдерживалось въ углу, образуемомъ Окой и Волгой—въ области владимірской и прилегавшихъ къ ней нижегородской, московской з). Кочевники юга и татары удерживали здёсь населеніе. Но уже въ XIV в. населеніе прорывается и за Оку и на правый берегъ Волги ниже Оки, а также сильно подвигается на северъ Россіи въ новгородскія владёнія. Сообразио съ этимъ развиваются въ этихъ местахъ и княжества удёльныя, особенно на северь Россіи 4).

Неустойчивость, нужда заставляють понижаться и погружаться въ сферу насущныхъ потребностей и старые правящіе классы. Дружинники чаще и чаще находять недостаточнымъ денежное вознагражденіе и обращаются къ землевладіню, поэтому боліве и боліве осіб-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. тамъ же, стр. 181—3; особ. изд. 82—84. <sup>2</sup>) Р. М. тамъ же, стр. 183; отд. изд., стр. 83—5. <sup>3</sup>) Р. М., тамъ же, стр. 135; особ. изд., стр. 87. <sup>4</sup>) Р. М., тамъ же, стр. 135—8 и 142—146; особ. изд., стр. 87—8, прилож. И, и стр. 98—98.

дають на постоянное жительство въ тёхъ княжествахъ, гдё у нихъ земля. При этомъ авторъ показываетъ, какъ вздорожали тогда русскія деньги и даетъ новое объясненіе одному изъ весьма запутанныхъ монетныхъ вопросовъ. Извёстно, что такъ называемая гривна и въ цёльномъ видё и въ мелкихъ монетахъ весьма различной цённости. Обыкновенно полагаютъ, что различіе это зависёло отъ м'єстностей. Въ торговыхъ областяхъ она была больше, въ неторговыхъ меньше. Авторъ утверждаетъ, что различіе зависёло не отъ м'єстностей, а отъ времени. Старыя гривны больше, поздн'єйшія меньше 1).

Объднъніе страны еще чувствительные отражалось на городахъ. Они еще быстрве теряли свое прежнее вдіятельное значеніе и сближались по своему положенію съ селами. «Вивств со вздорожаніемъ денегь, говорить авторъ, падала политическая цена посадскаго человака сравнительно съ горожаниномъ кіевской Руси. Посладній въ Х в. стоить высоко надъ сельскимъ смердомъ и приближается къ мужамъ княжьимъ, къ большомъ людямъ общества. Въ XIV в. «посажанинъ» синвается въ одинъ классъ съ поселяниномъ подъ общимъ названіемъ «чернаго человека» 2)... «После, когда московское государство устроилось, увздные и посадскіе люди, т. е. сельскіе и городскіе обыватели, въ иныхъ мъстахъ соединялись въ одномъ и томъ же областномъ учрежденіи, въ земской избів, сливались въ одинъ увздный тяглый міръ» в)... «Языкъ московскихъ канцелярій довольно выразительно отметиль тягловое и экономическое различіе и одинаковое политическое положение обоихъ этихъ элементовъ, назвавъ однихъ черносошными людьми, другихъ-людьми черныхъ сотенъ и слободъ» 4).

Это общее обозрвне состоянія Россіи въ XIII и XIV в. составляеть у нашего автора какъ бы введеніе къ изученію правительственнаго строя въ удвльный періодъ и качества твхъ общественныхъ элементовъ, изъ которыхъ онъ слагался. Тутъ положены основанія для дальнъйшихъ изысканій. Нътъ спора, что въ главномъ основанія эти върны. Пониженіе русскаго благосостоянія въ эти времена, пониженіе политическаго уровня извъстны всякому, кто внимательно изучалъ русскую исторію, и мы знаемъ, какъ въ этомъ пунктъ сходятся наши историки, какъ Соловьевъ, Кавелинъ и др., хотя весьма различно понимаютъ это пониженіе и его причины. Въ большинствъ эта разница происходитъ отъ того, что упускается изъ виду

¹) Р. М., тамъ же, стр. 146—152; особ. изд., стр. 98—104. ²) Р. М., тамъ же, стр. 154; особ. изд., стр. 105. ³) Тамъ же. 4) Тамъ же.

громадный перевороть, происшедшій у насъ около половины XIII в., именно: татарскій разгромъ и татарское иго, какъ мы уже замічали. Къ великому нашему изумленію, и нашъ авторъ, хотя не разъ упоминаеть объ этомъ переворотв, но такъ же, какъ Соловьевъ, не даетъ ему надлежащаго значенія, которое было слишкомъ велико и главнъйшимъ образомъ опредъляло то печальное состояніе Россіи, которое такъ живо изобразилъ нашъ авторъ. Два противоположныхъ теченія встретились съ ужасающею силою на равнинахъ Россіи около половины XIII в. и покрыли нашу родину трупами и развалинами. Татары пришли не только съ большими, подавляющими силами, но и съ особою, занятою ими у китайцевъ, системою расправляться съ завоевываемыми странами, -- съ системою истреблять население настолько, чтобы оно не могло потомъ выставить ничего, кромъ безусловнаго повиновенія. Съ другой стороны, наши предки везд'в дорого продавали свою политическую свободу и нерадко приводили въ изумленіе самихъ татаръ. Богатырь Коловрать съ своими сотоварищами, мстя татарамъ за разореніе Рязани, произвель такую смуту въ татарскомъ войскъ, връзываясь въ него сзади, что заставилъ громадныя татарскія силы оборачиваться назадъ. Неважный городъ Козельскъ даже не могъ быть взять татарами и получилъ названіе злаго города. Знаменитый кіевскій воевода Даніила Галицкаго—Димитрій, вызваль въ Батыт такое уваженіе доблестною защитою Кіева, что жизнь Димитрія была пощажена и Батый ласкаль его своею милостію. При такой упорной борьб'в жертвы ея были неисчислимы. Перебито было почти все лучшее, доблестное население въ Россіи, разрушены были почти всв центры русской жизни съ ихъ многовъковымъ трудомъ. Дружины, представители въчей сметены были съ лица русской жизни въ большей части ея областей. Остались недобитыя, разорванные по клочкамъ группы прежняго русскаго общества и народа, и всю они направлены были теперь неодолимою силою на заботу о первъйшихъ потребностяхъ человъка-спасти жизнь и найти хльбъ. Но и эта забота затруднена была новою нуждоюдобыть средства еще на уплату немилосердной татарской дани.

Вотъ гдъ главнъйшая причина объднънія Россіи того времени и пониженія въ ней политическаго уровня. Отсюда понятно, что та княжеская область, въ которой объднъвшіе и приниженные русскіе люди находили больше средствъ къ сколько нибудь сносной жизни. должно было сильно потянуть къ себъ населеніе и выдвинуться изъ ряда другихъ княжествъ. Такимъ и было московское княжество, создавшееся на дружбъ съ татарами и на большемъ сравни-

тельно съ другими княжествами спокойствии и благосостоянии его населенія.

Но такое положение не вдругъ выработалось. Долго русские люди жили еще старыми преданіями и пытались удержаться на значительной высоть политического уровня. На юго-западь Россіи въ странѣ галицко-волынской и на сѣверо-западѣ въ новгородско-псковской странв образовались опорные пункты для государственнаго русскаго строенія послі татарскаго разгрома, и всімъ извістно, какое богатство русскихъ силь сказалось въ первыхъ строителяхъ на этихъ опорныхъ пунктахъ-Данівлів Галицкомъ и Александрів Невскомъ. Извъстно тоже, что это строеніе не было лишь ихъ личными замыслами. Попытка Даніила свергнуть татарское иго находила поддержку въ населении и прославлена въ летописи. Такъ же хотель народъ восточной Россіи понимать и діла Александра Невскаго. Можно даже сказать, что народъ больше князей рвался къ своей старой свободъ и что въ этомъ отношения въ съверо-восточной России сказалось даже больше энергіи, чёмъ въ южной. Извёстно, что почти вся сёверная Россія поднималась противъ домогательствъ татаръ ввести личную подать и этимъ изманить старинный славянскій обычай платить дань съ земли и торга, а не съ лица. И тутъ опять разгадка усиленія Москвы, которая, не возставая прямо противъ этой системы, темъ не мене отстранила ее. Югъ Россіи въ этомъ отношеніи быль въ худшемъ положении. Татары у Дивира, -- какъ въ курской области, не только ввели личную подать, но и сами управляли областію, а на юго-западъ Волыни-такъ называемую область загадочныхъ болоховскихъ князей обратили въ издъльную-«да оруть имъ просо и пшеницу». Изв'єстно, наконецъ, что мысль о возсозданіи стараго политическаго строя въ Россіи и сверженіи татарскаго ига жила долго въ тверскомъ княжествъ и что та же причина была и одною изъ главныхъ причинъ быстраго роста литовскаго княжества и его вмешательствъ въ діла восточной Руси. Гедиминъ и Ольгердъ строили свое могущество на силь старыхъ русскихъ преданій дружинныхъ, въчевыхъ и на непримиримости русскихъ съ татарскимъ игомъ. Извъстно, что власть литовская не только прочно утвердилась въ западной Руси, но что Ольгердъ сильно притягивалъ къ себъ и Псковъ, и Новгородъ, и Тверь и даже Нижній-Новгородъ.

Такимъ образомъ, мы видимъ, что нашъ авторъ, съ одной стороны, упустилъ изъ виду главнъйшую причину объднънія Россіи въ матеріальномъ смыслъ; съ другой, усилилъ ея политическое пониженіе, больше, чъмъ оно было на самомъ дълъ. Эти недостатки автора при оцінкі имъ общаго положенія діль въ очерченный имъ удільный періодъ не иміли, впрочемъ, особенно важнаго вліянія на его спеціальное изученіе правительственнаго строя того времени. Боліве отразился второй изъ этихъ недостатковъ—пониженіе политическаго уровня, что какъ бы сознаетъ и самъ авторъ 1).

Изследованіе г. Ключевскаго управленія въ удёльный періодъ составляетъ весьма цанную работу. Это весьма усидчивое, кропотдивое изучение актовъ и въ томъ числе многихъ изъ нихъ неизланныхъ. При изданіи своего труда особой книгой, авторъ подвергь эту главу новому пересмотру, не мало мъстъ исключилъ или перенесъ въ примівчанія, въ приложенія, и, съ другой стороны, дополниль свои изысканія новыми фактами. Исключенію подверглись по преимуществу тв места, въ которыхъ авторъ показываль, какъ онъ доходилъ до своихъ выводовъ или дълалъ оцънку чужихъ мижній. Болье выдающимся изміненіемъ представляется то, что авторъ перенесъ въ сокращенномъ видъ въ приложение (IV) свое изслъдование о путныхъ боярахъ. Въ нашемъ обозрѣніи этой главы мы будемъ сводить оба измененія сочиненія автора. Мы знаемъ, что въ удельномъ княжествъ авторъ раздъляетъ землевладъніе на три разряда: дворцовое, черныя земли или волости и земли частныхъ владельцевъ или служилыя. Сообразно съ этимъ и управленіе въ удёлахъ было, по автору, трехъ родовъ: дворцовое, черныхъ волостей и служилыхъ людей.

Пентромъ въ удѣлѣ былъ—княжескій дворецъ. Для веденія дѣлъ во дворцѣ былъ дворецкій. Кромѣ его были придворные слуги по спеціальнымъ занятіямъ, подчиненные или нѣтъ дворецкому, какъ конюшій, чашникъ, стольникъ, сокольничій и др. На содержаніе всѣхъ этихъ статей были особыя угодія, разбросанныя кругомъ дворца и по всему княжеству. Нѣкоторыя изъ нихъ кромѣ управленія или даже независимо отъ него, давались въ кормленіе придворнымъ слугамъ. Эти угодія въ старину назывались путемъ и придворным лица, владѣвшія ими, назывались путными, какъ бояре путные или чашникъ съ путемъ, стольникъ съ путемъ и проч. 2). Эти путные бояре или придворные чины съ путемъ составляютъ одно изъ весьма запутанныхъ и неясныхъ по своему значенію явленій въ нашей старой русской администраціи. Въ позднѣйшія московскія времена путными назывались бояре и чины, сопровождавшіе государя въ путешествіяхъ. Нашъ авторъ говоритъ, что это только новѣйшее

¹) Р. М. 1881, № III, стр. 246; особ. изд., стр. 106. ²) Р. М. 1881 г., № III, стр. 246—262; особ. изд., стр. 107—116.



видоизменение стараго явления, и въ московской терминологии, - чашничій, сокольничій путь-онъ открываеть остатки другого, именно, вышеуказаннаго значенія пути. Такъ, у того же Котошихина, который, какъ по ходу рачи видно, полагалъ, что ключники и стряпчіе путные такъ назывались потому, что ходили съ государемъ въ походахъ, разсказывается также, что они бывають по селамъ, по перемьнамъ, т. е. на кормленіяхъ 1). «Съ XV в., говорить авторъ, и до временъ Котошихина въ актахъ встрачаемъ насколько указаній на то, что путями въ эти въка назывались дворцовыя волости, села и даже города, которые давались въ кормленіе въ виде жалованія или пенсіи лицамъ, занимавшимъ должности по дворцовому в'йдомству э). Но это кормленіе, указываеть авторъ, было отлично отъ обычнаго кратковременнаго кормленія въ черныхъ волостяхъ. Оно было болве продолжительнымъ и прочнымъ видомъ административнаго пользованія. было скорве владвніемъ, а не кормленіемъ или управленіемъ, почему тогда давалось въ прибавку къ обычному кормленію» 3). Съ земель отданныхъ во владвніе придворнымъ слугамъ поступали однако нікоторые доходы въ казну (судебныя пошлины, дани). Кромъ того нерозданныя земли дворцовыя требовали управленія. Наконець, въ пользу дворца шли доходы съ черныхъ волостей и даже въ частныхъ имъніяхъ бывали княжьи статьи, какъ напримъръ, бортный лёсъ, бортное деревье 4). Вообще дворцовыя земли, слободы, села и другія, несшія какія либо повинности для дворца, были распредівлены по отраслямъ дворцоваго хозяйства и назывались землями, слободами ловчаго, сокольничьяго, конюшаго пути. «Администрація каждаго пути, говорить авторъ. слагалась изъ двухъ главныхъ отправленій: она зав'ядывала эксплоатаціей извістнаго хозяйственнаго угодья на дворцовых земляхъ князя и взиманіемъ изв'єстныхъ надоговъ и повинностей, падавшихъ на недвордовыя земли, если онв не были освобождены отъ того особыми льготными грамотами» 5).

Управленіе владініями дворцовыми и отчасти черными и частными сосредоточивалось у сказанных придворных чиновь, и когда разросталось, то нужно было вести письмоводство и иміть для этого людей. Явились дьяки для веденія діль, лари для храненія ихъ °). Это и было началомъ такъ называемых приказовъ, разросшихся до размітровъ министерствъ новійшаго времени. «Администрація московскаго

<sup>&#</sup>x27;) Р. М. 1881 г., № III, стр. 247. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 250—1. <sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 256. <sup>5</sup>) Р. М., тамъ же, стр. 257; особ. изд., стр. 116. <sup>6</sup>) Р. М., 1881 г., № IV, стр. 217; отд. изд., стр. 164, 166—167.



государства, какъ извъстно, была, говорить авторъ, развитіемъ удъльной, и нъкоторыя учрежденія первой остаются для насъ непонятными только потому, что мы не видимъ корней ихъ въ последней. Пути удельнаго времени преобразились потомъ въ московскіе приказы и въ исторів этихъ приказовъ можно найти нѣкоторыя указанія на сравнительное значеніе и административныя отношенія старыхъ путей. Такъ, въ началь еще XVII в. существовали особые приказы сокольничій и ловчій» 1). Дъла этихъ приказовъ иногда были въ подчинении приказа большаго дворца, куда подавался счеть ловчаго пути, и подъ ловчимъ путемъ разумелись ведомства и соколинаго и ловчаго приказа, а потомъ при Алексвв Михайловичв сокольничій приказъ подчиненъ приказу тайныхъ дъль, а ловчій (т. е. съ звъриною охотою) конюшенному приказу 2). Въ XVI ст. ведомства чашника и стольника «еще носили старыя удвльныя названія—чашнича и стольнича пути; область каждаго изъ нихъ дёлилась на части, называвшіяся по именамъ городовъ или увздовъ, въ которыхъ находились земли и поселенія, принадлежавшія тому или другому пути; такъ быль стольничь путь костромской, череяславскій» 3). Всё эти отдельныя ведомства въ удельныя времена «связывались, по словамъ автора, другъ съ другомъ общими хозяйственными задачами, надзоромъ одного верховнаго хозяина-князя, но не административнымъ подчиненіемъ главному управителю дворца, дворецкому, который и не быль первымь лицомь, а быль вторымь, т. е. послъ конющаго, занимавшаго по чину и чести первое мъсто.

По образцу княжескаго дворца устроялось управленіе частных имѣній,—церковныхъ, вотчиныхъ, въ которыхъ тоже на первомъ планѣ былъ хозяйственный принципъ и подъ него подводились дѣла, ставшія впослѣдствіи государственными. И въ церковныхъ, и въ вотчинныхъ имѣніяхъ владѣльцы вѣдали не только хозяйственным дѣла, но по пожалованію князя и административныя и въ извѣстной степени судебныя. Они тоже имѣли не только своихъ ключниковъ для дѣлъ хозяйственныхъ, но и прикащиковъ для веденія и такихъ дѣлъ, которыя составляли кругъ власти административной и судебной. Но такъ какъ за вычетомъ владѣній дворцовыхъ и частныхъ были еще земли княжескія черныя,— города, села и деревни, то и въ нихъ устроялось управленіе. Въ такія владѣнія посылались намѣстники въ города, и волостели въ волости. Они сами набирали изъ своего двора низшіе органы, какъ тіуновъ, доводчиковъ, и пользовались данями и судебными доходами по наказу. Такимъ образомъ,

¹) № III, crp. 257-8. ²) Тамъ же, стр. 258. ³) № III, стр. 259.

даже въ эту область управленія, нам'єстническаго и волостельскаго, которая больше всего могла представляться государственною, входиль элементь частный, финансовый, и это тымь різче бросалось въ глаза и тымь ощутительные объединяло нам'єстниковь и волостелей съ частными лицами, что они или вовсе не им'єли права простирать свою власть на привиллегированныя частныя им'єнія, не говоря уже о дворцовыхь, или им'єли эту власть въ немногихъ, р'єдкихъ случаяхъ. Нужно еще при этомъ приномнить, что и дворцовое управленіе, и нам'єстничье, и частныхъ влад'єльцевъ держалось главнымъ образомъ рабами, которымъ, какъ тіунамъ, поручались даже судныя д'єла 1).

Во всёхъ этихъ видахъ землевладёнія и управленія ими, авторъ видить основное начало, - начало частнаго владенія сверху до низу. «Изученіе характера удільнаго княжескаго владінія привело насъ, заключаеть авторъ это свое изследование, что оно сложилось по юридическому типу частной земельной вотчины. Разсматривая политическое устройство княжества удъльнаго времени, находимъ въ этомъ устройствъ такое же сходство съ хозяйственнымъ управленіемъ той же боярской вотчины. Дворцовое ведомство удельного княжества соответствовало дворцу боярской вотчины съ его боярской запашкой и дворовыми рабочими «дълюями», а областное управленіе-боярскимъ землямъ, сдаваемымъ въ аренду обыкновенно крестьянамъ, съ завъдывавшими этимъ населеніемъ прикащиками; наконецъ, земли частныхъ привиллегированныхъ землевладъльцевъ нъкоторыми чертами своего положенія въ княжестві напоминали ті участки въ составі крупной древне - русской вотчины, которые отдавались во владініе дворянамъ, прикащикамъ или тіунамъ и тому подобнымъ дворовымъ слугамъ вотчинника за ихъ службу» 2).

Не достаеть въ этомъ сравненіи черныхъ волостей, гдй народъ сидйлъ на своихъ земляхъ. Эти волости разрушили бы все сравненіе. Но кромів того, здісь не достаеть еще одной живой струи старой русской жизни, которая еще боліве разрушаеть это сравненіе, и упущеніе ея изъ виду нашимъ авторомъ тімъ странніве, что она ему извістна и онъ въ нее вдумывался. Выше, въ одномъ місті онъ разбираеть, что такое загадочный терминъ—боярскій судь, право на который давалось не всімъ намістникамъ, а лишь нікоторымъ. На основаніи довольно яснаго толкованія этого термина судебникомъ 1550 г., г. Ключевскій ділаеть выводъ, что это быль судь о холоп-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Отдел. изд. 118—123. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 127.

ствъ, т. е. о переходъ въ холопство свободныхъ людей и обратно 1). Если это такъ, то въ боярскомъ суде скрывается не только чисто государственная вещь, весьма далекая отъ интересовъ частнаго хозяйства, но скрывается и такое государственное разуманіе даль, которымъ наша старая Русь по всей справедливости могла бы гордиться передъ другими народами. По указанному сейчасъ смыслу боярскаго суда, государство русское держало въ своихъ рукахъ вопросъ о холопствъ и держало его съ особенною тпательностію. Оно вдвойнъ ограничивало право имъ пользоваться даже въ своей средъ,--- не всемъ наместникамъ давало это право, а только некоторымъ и даже этимъ последнимъ не давало права по самому трудному вопросу холопства, - распоряжаться судьбою лица, отыскиваемаго, какъ раба. Нужно представить себъ, сколько свободныхъ людей заключало условій съ землевладівльцемъ, сколько нибудь значительнымъ, сколько могло быть случаевъ недоразуменій, нарушеній условій, бегства крестьянъ и съ ними холоповъ, чтобы сейчасъ видеть, что боярскій судъ, какъ онъ определенъ судебникомъ, былъ великою сдержкою для всехъ охотниковъ увеличивать число своихъ рабовъ правымъ и неправымъ способомъ. Это въ свверо-восточной Руси было тоже, что въ южной Руси составляли охранительныя для наймитовъ и закупней прибавочныя постановленія Русской Правды временъ Владиміра Мономаха.

Сближая обѣ эти охраны русскаго простого человѣка отъ порабощенія съ указаніемъ обоихъ судебниковъ, что судъ всѣмъ долженъ быть общій и равный, мы должны признать, что такимъ образомъ черезъ всю нашу древнюю исторію проходить правительственная забота о защитѣ свободныхъ людей отъ незаконнаго порабощенія ихъ, а это существеннѣйшимъ образомъ должно измѣнить и вообще западническіе взгляды на эту нашу старую Русь, и въ частности взглядъ нашего автора, что въ этой Руси все будто-бы было построено по началамъ частнаго хозяйства.

Довольно ясно можно видеть причину, почему нашъ авторъ не выясниль вышеуказанной драгоценной особенности нашей старой Руси. Онъ отдался самой трудной работе,—выяснить обыденный строй соціальной жизни древней Руси. При такомъ направленіи занятій естественно ускользали изъ виду исключительныя явленія, которыя однако нередко составляли отраженіе существеннаго склада этой жизни и должны стоять впереди всего. Мы не разъ еще увидимъ эту самую причину и другихъ странныхъ взглядовъ автора.

¹) Русск. Мысль, за 1881 г., № III, стр. 269—70; по особ. изд. стр. 123—6.

Такъ, прежде всего, при изучени нарисованной г. Ключевскимъ картины всеобъемлющей вотчинности въ нашей старой Руси, возникаетъ вопросъ: а куда же дъвались прежніе дружинники,—старшіе и младшіе, которые въ старыя времена наполняли дворъ княжескій, служили князю по доброй волт и первые изъ нихъ были непременными членами его совта, знали всякую его думу? Авторъ показываетъ намъ ихъ, какъ частныхъ владельцевъ, какъ наместниковъ. Они же мало по малу вторгались въ княжескій дворецъ, и вытёсняя невольныхъ людей, занимали ихъ мёста. Особенно открываетъ ихъ нашъ авторъ въ другомъ, тоже весьма загадочномъ, какъ и путные бояре, сословіи бояръ, такъ называемыхъ введеныхъ.

Нашъ авторъ не раздъляетъ мейнія Соловьева 1), что введеными боярами были такіе большіе бояре, которые держали не дворцовыя имънія, какъ путные бояре, а держали города и волости княжества въ кормленіи и были выше бояръ и чиновъ путныхъ. Авторъ справедливо обращаеть при этомъ внимание на ту странность, что въ такомъ случав областные бояре были бы старше бояръ, находившихся при князь. Затьмъ онъ собираеть изъ актовъ указанія, намеки, по которымъ видно, что введеные бояре были совстиъ иное Такъ, бояре введеные и путные не садились въ городовую осаду, подобно другимъ, въ техъ городахъ ихъ увяда, которые подвергались непріятельскому нашествію. Очевидно, тв и другіе, введеные и путные бояре были ближе въ князю, чёмъ къ своимъ увздамъ 2). Далве, онъ указываетъ, что введеные бояре обыкновенно пользовались и путными пожалованіями, но не всё путники назывались введеными. Очевидне, введеные бояре-высшій разрядь путниковь, т. е. высшій классь бояръ, бывшихъ при князъ. Это еще яснъе открывается изъ того, что имъ поручались особенно важныя дёла. Касательно особенно важныхъ исковъ въ жалованныхъ грамотахъ говорится: сужу его азъ, великій князь или мой бояринъ введеный 3).

Въ дълахъ этихъ-то классовъ бояръ введеныхъ и путныхъ авторъ и видитъ зарождение организованной правительственной администрации и княжеской думы. Изъ этихъ то лицъ, а неръдко и изъ низшихъ составлялась княжеская дума удъльнаго времени. Составъ этого княжескаго совъта, впрочемъ, трудно и назвать думой, по мнънію автора. Авторъ перебираетъ многочисленные акты по завъщаніямъ, пожалованіямъ, даже по договорамъ съ иноземцами, напри-

<sup>4)</sup> Т. IV, стр. 200. 2) Р. М. 1881 г., № VI, стр. 187—8, особ. изд., стр. 131; 3) Тамъ же, 189; особ. изд., 133.

мъръ, смоленскіе договоры съ Ригой, договоры галицко-волынских князей съ нѣмцами, изъ которыхъ видно, что въ княжеской дум тогда участвовали весьма немногія лица и притомъ не одни и тъже. Встрѣчается семь, шесть лицъ, но чаще всего два, три, четыре. По чинамъ это бывали тысяцкіе, намѣстники, окольничіе, и рядомъ съ ними, сокольничіе, чашники, тіуны, княжій печатникъ и даже песецъ ').

Оть XIV века мы имеемъ какъ бы регламенть, хотя чисто вившній, княжеской думы. Это містническій распорядокь вь засіданіи членовъ думы нижегородскаго князя Димитрія Константиновича, данный по просьов самихъ этихъ членовъ. Тутъ перечислено восемь лицъ 2). Это единственный для того стараго времени документь, похожій на думскій регламенть. Но изъ него не видно, чтобы всегда въ такомъ составъ засъдала дума нижегородскаго князя; притомъ и самый документь сохранился въ поздней копіи (въ бумагахъ извъстнаго Волынскаго). Въ томъ же въкъ еще больше было бояръ у серпуховскаго князя, извёстнаго героя въ Куликовской битвь и по отраженію полчищь Тохтамыша. У него было 10 бояръ, введеныхъ и путныхъ. Но также неизвъстно, чтобы они всъ постоянно засъдали. Большинство случаевъ, по автору, показываетъ, паль дёла съ весьма немногими лицами и не одними и теми же, а или сообразно деламъ, какія предстояло решать, или по своему княжескому усмотренію, кому князь прикажеть, какъ говорилось въ московскія времена. «Объясняя, говорить авторь, почему составь боярской думы удёльныхь вековь быль такъ изменчивъ, надобно коснуться политического значенія тёхъ актовъ удёльного времени, которые исходили отъ князя съ его боярскимъ советомъ. Акты ати въ большинствъ частнаго характера: это все жалованныя, докладныя и т. п. грамоты. Но въ такихъ именно актахъ и выражалось княжеское законодательство того времени. Оно не знало основныхъ законоположеній, общихъ регламентовъ; точнье говоря, при установленіи правительственнаго и общественнаго порядка оно шло не отъ такихъ законоположеній и регламентовъ, определяя ими частные случан, а наобороть (мивніе Погодина). Каждый частный случай, разрышенный въ извъстномъ смыслъ, по указанію опыта или потребности данной минуты, становился прецедентомъ... служиль примъромъ, образцона долгое время. Такъ мозаически складывается общій порядокт



<sup>&#</sup>x27;) Р. М. 1881 г. № VI, стр. 194—6. ) Р. М. № VI, стр. 185—7; 197; ос. над., стр. 129—30 и приложение V; см. также Солов.—Истор. т. XX, стр. 484.

Читан всё эти жалованныя, докладныя и т. п. грамоты, въ значительномъ количестве упелевнія отъ удельнаго времени, мы присутствуемъ при строеніи удела, следовательно, при закладке основаній правительственнаго и общественнаго порядка въ московскомъ государстве, строй котораго былъ последовательнымъ развитіемъ удельнаго» 1).

Авторъ затемъ и старается выяснить, какъ княжеская дума изъ этого первоначальнаго, еще неотвержденнаго состоянія, «изъ случайнаго и измёнчиваго по составу и кругу дёлъ совёта превращается въ учрежденіе съ твердыми формами и опредёленнымъ вёдомствомъ» <sup>2</sup>).

Авторъ делаеть остроумныя попытки выяснить, что случайное, повидимому, присутствие боярина или вообще слуги при решении дъла, было далеко не случайнымъ. Такъ, напримъръ, случайное, повидимому, присутствіе чашника при пожалованіи (собств. утвержденін пожалованія) рязанскаго князя 'Ивана Өеодоровича служилымъ людямъ Бузовлевымъ, объясняется темъ, что къ селу пожалованному принадлежала земля бортная, а такими землями ведаль чашникъ 3). Это-то болье или менье постоянное распредыление дыль по родамъ, завъдывание ими особыми лицами и было зарождениемъ организаци думы, потому что въ особенно важныхъ случаяхъ, или когда дело касалось ифсколькихъ другихъ дель, требовалось присутствіе ифсколькихъ придворныхъ чиновъ 4). Но кромъ постоянныхъ должностныхъ лицъ иногда требовалось участіе бояръ, не занимавшихъ постоянных должностей и исполнявших временныя порученія, какъ намъстники городовъ, если возникали дъла имъ извъстныя 5). Намъ уже известно, что действительно некоторыя областныя дела были въ рукахъ князя и різшались имъ при участіи боярина введенаго. Къ числу такихъ принадлежали дёла по размежеваніямъ или о такъ называемомъ разъезде 6). Наконецъ, авторъ указываетъ на некоторые случаи чисто политического значенія боярской думы, когда, напримъръ, Борисъ Нижегородскій въ 1390 г. просиль своихъ бояръ быть ему върными въ борьбъ его съ московскимъ княземъ Василіемъ Дмитріевичемъ, или богда Шемява совътывался съ своими боярами объ освобожденіи захваченной имъ въ пленъ матери Василія Темнаго, Софіи <sup>7</sup>).

¹) Р. М. № VI, стр. 197—8; особ. изд., стр. 140—1.) Р. М. тамъ же, стр. 200. ³) Р. М. № VI, стр. 201; особ. изд., стр. 145. ¹) Р. М. тамъ же, стр. 216; особ. изд., стр. 105. ⁵) Р. М. тамъ же, особ. изд., стр. 165—6. в) № VI, стр. 219; особ. изд. стр. 171. ¬) Р. М. VI, стр. 221; особ. изд., стр. 173.

Но дъйствительное развитие думы въ постоянное учреждение, по мнѣнію автора, созрѣло только въ московскомъ княжествѣ, а въ другихъ было захвачено московскимъ объединеніемъ і). На слідующія особенности московскаго княжества авторъ обращаеть вниманіе. Въ немъ быстро накоплялись дъла, выходившія за предълы дворцоваго, хозяйственнаго управленія з). Увеличеніе въ московскомъ княжествъ земельныхъ владъній и служилыхъ людей усиливало заботы объ управленіи и распредъленіи и земель и служилыхъ. Возникаль п пріобреталь большое значеніе тоть кругь дель, который даль начало такъ называемому помъстному приказу. Вмъсть съ темъ въ Москвъ, по мъръ ея возвышенія, усложнялись дъла военныя и заставляли сосредоточивать ихъ въ такъ называемомъ разрядномъ приказъ. Наконецъ, умножались и усложнялись политическія сношенія, требовавшія столь же напряженнаго вниманія. Они сосредоточились въ такъ называемомъ посольскомъ приказѣ в). Авторъ въ этихъ, именно, приказахъ открываетъ следы того, что боярская дума получала значеніе постояннаго учрежденія. Въ приказахъ этихъ, за немногими исключеніями, до позднівншаго времени управляли не бояре, какъ въ другихъ приказахъ, а дьяки, получивине званіе думныхъ дьяковъ. Авторъ объясняеть эту особенность темъ, что приказы эти составляли собственно канцеляріи боярской думы и дьяки этихъ приказовъ были какъ бы докладчиками, государственными секретарями думы, т. е. что дела этихъ приказовъ направляла дума и, следовательно, должна была принимать въ нихъ постоянное участіе 1). Есть и прямыя свидетельства о томъ, что въ Москве, еще въ XIV и началѣ XV в., боярская дума имъла большое значение и явно политическое. Симеонъ Гордый завъщаеть брату своему Іоанну слушаться митрополита Алексія и старыхъ бояръ. Димитрій Донской, по свидътельству его жизнеописателя, приказываль дътямъ своимъ любить бояръ и безъ воли ихъ ничего не дълать. Извъстно наконепъ, сынъ Донского, Василій Дмитріевичь заслужиль укоръ даже отъ крымскаго хана Эдигея за то, что не слушался совъта старыхъ бояръ, а следовалъ советамъ молодыхъ слугь 5).

Важнъйшею опорою для московской боярской думы было то, что служба въ московскомъ княжествъ была выгодна, какъ справедливо указываетъ авторъ и, кромъ того, вообще открывала слу-

¹) Р. М. Особ. над., стр. 177. ²) Особ. над., стр. 181. ³) Особ. над., стр. 177— 80. ⁴) Особ. над., стр. 178—80. ⁵) Р. М. № VI, стр. 227—8: особ. над., стр. 176, 184—6.

жилымъ людямъ болъе широкое поприще дъятельности, поэтому они здъсь болъе осъдали и пріобрътали прочное, вліятельное положеніе 1).

Говоря объ этомъ, авторъ совершенно неожиданно самъ открываетъ недочетъ въ своемъ изследованіи, именно, говоритъ, что подобное прочное положеніе бояре занимали въ XV в. и въ тверскомъ и въ рязанскомъ княжествв, но не изучаетъ особо положенія дёлъ ни того, ни другого княжества. Пропускъ этотъ тёмъ ревче бросается въ глаза, что изследованіе Д. И. Иловайскаго о рязанскомъ княжестве и особенно изследованіе г. Борзаковскаго о тверскомъ княжестве могли доставить автору не малую сумму данныхъ для исторіи боярской думы и въ этихъ областяхъ, и исторія эта была бы еще поличе, если бы авторъ собраль данныя изъ исторіи московскихъ смутъ при Василів Темномъ. Тогда бы ему пришлось и здёсь измёнить свой взглядъ на пониженіе политическаго уровня въ нашъ удёльный періодъ.

Авторъ обратился только къ изученію, такъ сказать, крайностей другого порядка. Минуя промежуточныя ступени въ дальнейшемъ развитіи думы, т. е. думы въ большихъ удёльныхъ княжествахъ, онъ обращается къ изучению верхняго, правящаго класса въ Новгородъ и Псковъ 2). Онъ разсказываетъ намъ исторію правящаго класса въ этихъ общинахъ и даеть несколько остроумныхъ соображеній для объясненія, почему въ нихъ правящій классъ городской сохранился въ большой силъ и не поникъ передъ княжескими дружинами, какъ въ другихъ княжествахъ. По его мивнію, это происходило, между прочимъ, отъ того, что дружинникамъ, осъдавшимъ въ другихъ княжествахъ чрезъ пріобретеніе земельныхъ владеній, неудобно было утверждаться въ новгородской области, гдв не землевладение давало главную силу, а торговля 3). Но, конечно, еще больше вліяло на это высокое сознаніе новгородцами своей независимости, по которой они въ XIII в. договаривались съ князьями, чтобы тв управляли новгородскими областями не чрезъ своихъ дружинниковъ, а чрезъ новгородскихъ мужей. Начало высшаго новгородскаго и псковскаго класса авторъ связываетъ съ древними городскими старцами; но действительное развите его онъ выводить изъ княжескихъ временъ. Званіе боярина, им'явшее м'ясто и въ Новгород'я, получило начало, по автору, отъ техъ новгородцевъ, которыхъ князья назначали посадниками, тысяцкими и которые послѣ Мономаха сдѣлались вы-

¹) Особ. нзд., стр. 184—5. ³) Глава VIII по особ. нзд.; въ Р. М. гл. X. в) Особ. нзд. стр. 194—5.



борными. Авторъ вообще не допускаетъ земскаго происхожденія бояръ и въ этомъ отношеніи расходится съ Бъляевымъ 1).

Этимъ-то путемъ выработалось новгородское боярство, которое состояло изъ богатыхъ торговыхъ людей, занимавшихся не столько непосредственно торговлей, сколько оборотомъ капитала, раздаваемаго меньшимъ торговцамъ з). Самымъ важнымъ сановникомъ въ Новгородъ быль посадникъ. Смѣна его не значила, что онъ лишается всякаго значенія. Онъ лишь переставаль быть степенным посадникомъ, оставался въ званіи стараго посадника, участвоваль въ совете и бываль въ немъ при особенно важныхъ дълахъ выборнымъ кончанскимъ, отъ того конца города, въ которомъ жилъ. Затемъ следовалъ сановникъ тысяцкій, глава низшихъ людей въ Новгородів, и тоже сохраняль важное значеніе и послі своей сміны. Во Пскові тысяцкаго не было, а бывало обыкновенно два посадника. Кромъ этихъ лицъ, важное значеніе иміли въ Новгородів сотскіе отъ сотенъ города и старосты отъ купеческихъ корпорацій (сотскіе и старосты—часто одно и тоже). При нихъ, въ средв высшихъ чиновъ, былъ еще биричь---управлявшій полицейскою, исполнительною частью на въчъ и въ совъть. Существоваль еще въчевой или въщный дьявь, но неизвъстно, бываль ли онъ въ боярскомъ совътъ.

Въ важнъйшихъ случаяхъ всё эти чины дъйствовали вмъстъ съ княземъ и въчемъ. Но часто они дъйствовали сами, въ своемъ боярскомъ совътъ; наконецъ, неръдко вели дъла лишь посадникъ и два, три боярина, также, какъ и въ удъльныхъ княжествахъ. Мъстомъ собранія этого совъта въ Новгородъ были дворъ княжескій, а чаще всего владычный домъ, во Псковъ княжескій дворъ.

Политическое и общественное положение правящаго класса въ Новгородъ и Псковъ авторъ опредъляетъ слъдующимъ образомъ. «Политически, говоритъ онъ, этотъ правительственный боярскій совътъ вполнъ зависълъ отъ народной массы, собиравшейся на въчъ. Но по-корное, повидимому, орудіе въчевой площади, боярство вольныхъ городовъ правило мъстнымъ рынкомъ, посредствомъ своихъ капиталовъ руководило трудомъ той самой массы, передъ которой отвъчало по дъламъ управленія на въчъ» з).

Весь этотъ трактатъ у автора и очень кратокъ и по достоинству обработки ниже другихъ и много уступаетъ изследованию о томъ же предметь г. Никитскаго. Очевидно, это очень спешная работа у автора.

¹) Особ. изд., стр. 190—197. ²) Особ. изд., стр. 197—202. ³) Р. М. 1881 г., № XI, стр. III: особ. изд., стр. 226.

Поспъшность, въроятно, зависъла и отъ самаго взгляда нашего автора на думу. Совъты новгородскій и псковскій у него какъ бы сами собою выпадають изъ его системы, по которой онъ изучаеть только княжескую или царскую думу. Но не такъ было на дѣлѣ. Порядки жизни въ вольныхъ городахъ не были оторванными отъ жизни другихъ областей и не пропали даромъ для позднъйшихъ явленій общерусскаго историческаго развитія. И земскія преобразованіи при Іоаннѣ IV, и многія явленія смутнаго времени имѣютъ тѣснѣйшую связь съ исторіей Новгорода и Пскова. Старая вѣчевая Русь не разъ оживала и сказывалась въ дѣлахъ московскихъ. Но авторъ самъ загородилъ себъ дорогу къ разъясненію этой связи между вѣчевой и думскою Русью.

Гораздо больше основательности представляеть изследованіе автора московскаго правительственнаго строя, больше даже, чемь его изследованіе княжествь удельнаго періода. Это зависело и оть гораздо большаго количества историческаго матеріала, какимь могь располагать авторь, и оть самой его задачи. Всё прежнія изследованія его составляли собственно введеніе къ его главному изследованію о боярской думь, которая вполне сложившимся учрежденіемь является только во времена московскаго единодержавія. Въ этомъ главномъ изследованіи авторъ показываеть не только то, какъ складывалась дума въ постоянное, прочное учрежденіе, но и то, какъ и насколько въ ней зарождалось политическое сознаніе, причемъ даеть остроумное объясненіе историческаго развитія иден самодержавія.

Два періода авторъ видитъ въ историческомъ развитіи московскаго правящаго класса: первый съ XIV в. до временъ Іоанна IV и смутнаго времени, когда этотъ правящій классъ сложился въ сильную корпорацію путемъ обычая, практики, и второй, когда возникла мысль о политическомъ договорѣ, но когда самый правящій классъ былъ разшатанъ бурями временъ Іоанна IV и смутнаго времени и когда затѣмъ выступило значеніе не корпораціи, а личной службы, личной заслуги.

Мы виділи у нашего автора, что боліве прочное положеніе правящій классь заняль въ московском княжестві и что еще въ XIV ст. этому классу иногда какъ бы ввірялась судьба московскаго княжества умиравшими князьями. Но тогда же, съ XIV в., этоть классь старых московских бояръ сталь подвергаться великому крушенію. По мірів того, какъ возвышалось московское княжество, къ нему стремились на службу и русскіе дружинники другихъ князей и областей и даже иноземцы, и вступали въ ряды старыхъ московскихъ бояръ.

Извъстно, что особенно часто переходили на службу въ Москву русскіе изъ западной Россіи и даже литовскіе князья — Гедиминовичи. При Іоаннъ III этотъ наплывъ еще болье усилился и наконецъ завершался при немъ и его сынъ Василіъ Іоанновичъ уничтоженіемъ удъловъ. Тогда уже невольно передвигались на службу въ Москву и удъльные князья и ихъ дружинники, вмъсть съ ними или независию отъ нихъ. Вся эта пришлая масса тоже вступала въ ряды прежнихъ служилыхъ и занимала мъста 1).

Г. Ключевскій старается выяснить, какъ именно всё эти новыя лица занимали мёста. Онъ указываеть, что, судя по дёламъ мёстнеческимъ, время Іоанна III было главнёйшимъ временемъ, когда происходилъ этотъ распорядокъ, на который служилые потомъ ссылалсь, именно, на то, кто какую службу занималъ тогда <sup>3</sup>). Но распорядокъ этотъ и при Іоаннё III устроялся не столько по его личной воге, сколько по особому принципу,—по такъ называемому мёстничеству. На основаніи мёстническихъ тяжебъ авторъ открываетъ намъ законы мёстничества.

Авторъ указываетъ следующіе слои въ ісрархіи московскихъ служилыхъ людей: «Первый разрядъ, говоритъ онъ, который тонкимъ слоемъ легь на поверхности московскаго боярства, составили высшіе служилые князья, предки которыхъ пріфхали въ Москву изъ Литвы или съ русскихъ великокняжескихъ удельныхъ столовъ. Таковы быле потомки литовскаго князя Юрія Патрикфевича, также князья Мстнславскіе, Бъльскіе, Пінковы, Ростовскіе, Шуйскіе и др.; изъ простого московскаго боярства одни Кошкины съ нъкоторымъ успъхомъ держались среди этой высшей знати. Затемъ следують князья, предки которыхъ до подчиненія Москвів владіли значительными уділами въ бывшихъ княжествахъ тверскомъ, ярославскомъ и другихъ, князыя: Микулинскіе, Воротынскіе, Курбскіе, старшіе Оболенскіе; въ ничь присоединилось и все первостепенное нетитулованное боярство Москвы Ворондовы, Челяднины и др. Въ составъ третьяго разряда, висстъ съ второстепеннымъ московскимъ боярствомъ, съ Колычевыми, Сабуровыми, Салтыковыми, вошли потомки мелкихъ князей удёльныхъ или оставшихся безъ удёловъ еще прежде, чёмъ ихъ бывшія вотчины были присоединены къ Москвъ: князья Ушатые, Палецкіе, Сицкіе, Прозоровскіе и др.» 3). Такимъ образомъ объединеніе Руси по ъ знаменемъ Москвы переносило въ Москву порядки удвльныхъ кн и-

¹) Глава IX особ. нэд.; Р. М. гл. XI. ²) Особ. нэд., стр. 226. ³) Р. М. 188¹ г. № VIII, стр. 314—20; особ. нэд., стр. 237.

жествъ. Они установиялись въ Москве и укреплялись. Это, очевидно, была не малая сила русскаго правящаго класса, именно, сила старыхъ преданій, собранная теперь воедино въ Москвъ. Другая столь же значительная сила правящаго класса заключалась въ его земельныхъ привиллегіяхъ. Въ удёльное время, при подвижности служилаго сословія, служилые ръдко занимали сильное земельное положеніе. Но и -эдинин и имов иже князья жаловали вемии и привиллегін по землевладенію. Теперь все оседали, все, такъ сказать, имели право на земельныя привиллегіи, какъ постоянные слуги московскаго князя, и въ числъ ихъ бывшіе удёльные князья, владъвшіе цълыми областями. Это была новая и весьма существенная сила, которая сама собою вырабатывала значеніе служилыхъ и при князів, и въ містахъ ихъ именій. Такимъ образомъ, въ составе московскихъ служилыхъ людей оказался сильный родословный и сильный землевладёльческій элементъ 1). Авторъ полагаетъ, что это было неожиданное, не предусмотрвниое явленіе, иначе собиратели русской земли не пожелали бы его имѣть <sup>2</sup>).

Далье авторъ точные выясняеть дыйствительный составъ московской боярской думы XV—XVI ст. по спискамъ служилыхъ людей, и показываеть, какіе роды были въ боярахъ, какіе въ окольничьихъ. Изученіе это приводить его къ такимъ выводамъ, что многіе части родовъ и даже цёлые роды исчезають или худають и что изъ этихъ захудалых родовъ образуются такъ называемые боярскіе дети и изъ нихъ въ XVI ст. некоторые пробираются въ думу въ званіи думныхъ дворянъ, а остальные теряются въ званіи дворянъ московскихъ, городовыхъ или остаются въ званіи боярскихъ дітей. «Званіе бояръ, окольничьихъ и думныхъ дворянъ, заключаетъ авторъ, не были замкнутыми, неподвижными политическими состояніями: члены одной и той же фамиліи и въ одно время служили въ разныхъ думныхъчинахъ; думный дворянинъ повышался въ окольничьи, окольничій дослуживался до боярства. Но думные чины еще не превратились въ простые служебные ранги; между ними замётно въ XVI ст. некоторое соціальное различіе, уже начавшее исчезать въ следующемъ столетіи. За каждымъ изъ нихъ стоялъ особый генеалогическій кругь. Бояре выходили преимущественно изъ знативишихъ княжескихъ родовъ, къ которымъ примыкали не многія нетитулованныя фамиліи стариннаго московскаго боярства. Окольничество принадлежало преимущественно темъ фамиліямъ этого боярства, которыя успали спасти свое положеніе при

¹) Особ. изд., стр. 239. ²) Р. М. 1881 г., № 228. Особ. изд., стр. 240.

наплыва новых титулованных бояръ; къ нимъ примкнуло второстепенное княжье съ немногими фамиліями удальнаго боярства. Наконецъ, думное дворянство было убъжищемъ выслужившихся лицъ смъщаннаго класса, который составлялся изъ упадавшихъ московскихъ фамилій, изъ массы пришлаго удальнаго боярства, даже частью титулованнаго и накоторыхъ другихъ элементовъ» ').

Вглядъвшись внимательные въ генеалогическое значение чиновъ думы, авторъ точно также подвергаетъ болъе тщательному изучению другую силу боярства—земельную и показываетъ, какими большими имъніями владъли нъкоторые изъ нихъ, какъ и въ областяхъ на ихъ старыхъ мъстахъ, и въ Москвъ на ихъ дворахъ все напоминало имъ старую жизнь. Само московское правительство оставляло ихъ долго при этихъ остаткахъ старины. Многіе князья по прежнему владъли землями своихъ удъловъ и даже стояли во главъ своихъ особыхъ отрядовъ. Многіе удъльные бояре числились при своихъ удъльныхъ княжескихъ дворцахъ—рязанскомъ, тверскомъ, даже просто сохраняли званіе бояръ удъльныхъ 2).

Но съ этими остатками старины, постепенно исчезавшими, вырабатывалось и новое. Менте думая или переставая считать себя самобытными правителями своихъ прежнихъ владъній, князья удъльные, а за ними и бояре, тъмъ болье привыкали считать себя правящими всей русской землей вст вмъстъ, разстанавливающимися въ извъстномъ порядкъ старшинства у главныхъ колесъ правительственной машины. «Окруженные, говоритъ авторъ, остатками удъльныхъ отношеній, не видя со стороны московскаго государя ръшительнаго отрицанія удъльныхъ преданій, встръчая, напротивъ, прямое признаніе ихъ во многомъ, эти люди взглянули на свое общество, какъ на собраніе подчиненныхъ государю властей русской земли, а на боярскую думу какъ на сборное мъсто, откуда они будутъ продолжать править русскою землей, какъ отцы ихъ правили ею, сидя или служа по удъламъ» 3).

После этого естественно ожидать, что авторъ будеть показывать намъ, какъ созревало въ правящихъ классахъ русскаго общества сознание того, что они—власти русской земли, и какъ они будутъ упрочивать свое положение. Авторъ видитъ важность этихъ вопросовъ и вообще важность временъ Іоанна III и Іоанна IV, при которыхъ эти вопросы разрешались. Онъ, очевидно, ясно видитъ, что решитъ

¹) Р. М. 1881 г., № IX, стр. 238. Особ. изд., 251—2. ²) Ссоб. изд., стр. 252 в) Р. М. 632. 1861 г., № IX, стр. 249; особ. изд., 265.

надлежащимъ образомъ эти вопросы —значить уяснить тоть взживший моменть нашей русской исторіи, когда наша государственность сложилась прочно, держала этоть строй до Петра и сберегла его остатки даже во времена петровской его ломки. Припомнимъ, что всй лучшіе наши историки сосредоточизали большое вниманіе на этомъ, такъ сказать, центрі тяжести нашей исторіи, и что большая часть изъ нихъ виділа въ это время высшее развитіе власти—понимая ее, то какъ начало прогрессивное, просвітительное, то какъ народное начало, рядомъ съ которымъ развивалась и сила русской общины.

У нашего автора, какъ мы знаемъ, своеобразная постановка. Онъ показываеть, какъ ко временамъ московскаго единодержавія образовался аристократическій складъ правящаго общества русскаго. Въ чемъ же сказалось развитие этого аристократизма? Авторъ уже прежде показываль и теперь опять вынуждень показывать то отсутствіе, то паденіе этого аристократизма, и рядомъ съ этимъ, такія явленія, которыя стояли неизмъркио выше всякихъ узкихъ, сословныхъ стремленій. Онъ ділаеть сближеніе государственных и этнографическихъ границъ, собранной Іоанномъ III Руси и показываеть, что эта объединенная Русь оказалась національнымъ государствомъ, что границы ея совпали съ границами великорусскаго племени и что это одно уже сильно подняло вначение этого государства. Это естественно объединяло московского государя и его служилыхъ. При этомъ авторъ даетъ особенное значение князьямъ литовскимъ и другихъ областей, добровольно перешедшимъ на службу московскаго внязя и добровольно помогавшимъ ему въ его объединительныхъ дёлахъ. Сами московскіе князья расположены были благодушно смотреть на окружавшихъ ихъ бывшихъ удбльныхъ князей, терпъли остатки ихъ старины и привывали въ ихъ участио въ дълахъ 1). Авторъ при этомъ далъе излагаетъ своеобразную теорію самодержавія московскихъ государей. По мнънію его, самодержавіе московскихъ государей — значило ихъ независимость вившнюю, по отношенію къ другимъ государямъ, но не въ смысль безусловной власти по внутреннему управлению. Послыдняго, по его мивнію, они долго не сознавали и не представляли себв возможнымъ править государствомъ безъ совъта бояръ, и даже когда стали сознавать силу своей личной власти, то и тогда проявляли ее надъ лицами бояръ, а не надъ ихъ институтомъ. Въ этомъ случав авторъ разумветъ время Іоанна IV и на немъ останавливается съ особеннымъ вниманіемъ. Онъ признаетъ, что Іоаннъ IV понималь и

<sup>1)</sup> Особ. изд., стр. 266-9.

внутреннее значеніе самодержавія, что онъ прямо заявлять, что самодержець тоть, кто самъ, своею волею управляєть, но что даже и Іоаннъ IV, казнившій бояръ, не уничтожаль ихъ института и, заводя опричнину, считалъ необходимымъ оставить земское боярское управленіе Россіей 1).

Такое же отсутствіе послідовательности авторъ показываеть и въ боярствъ. Оно сознавало, или, лучше сказать, путемъ привычки выработало свое право участвовать въ совете, думе, но не добивалось олигархическаго положенія. Для доказательства этого авторъ обращается къ идеадамъ земскаго строенія, высказаннымъ тогдашними публицистами Версенемъ, старцемъ Вассіаномъ Патриквевичемъ, авторами беседы валаамскихъ чудотворцевъ и особенно Курбскимъ 3). Они осуждали Іоанна за самовластіе, за устраненіе отъ совъта съ боярами, возвышали значеніе этого совета; Курбскій притомъ очень гордился своимъ княжескимъ происхожденіемъ, и однако тотъ же Курбскій и его единомышленники не поднимали вопроса объ ограничении власти царя, и, съ другой стороны, даже проповедовали важность земскаго собора. Известно, что не одинъ Курбскій и его единомышленники-публицисты такъ думали. Когда, въ 1553 г., Іоаннъ IV поручилъ боярамъ обсудить вемскія дёла, то они прежде всего отмінням кормаенія и поручали самимъ земскимъ общинамъ въдать свои дъла. Далъе авторъ справедливо говорить, что бояре не заботились о томъ, чтобы взять въ свои руки починъ законодательный, который, по старымъ русскимъ обычаямъ, шелъ снизу, возникалъ изъ частныхъ случаевъ въ самой русской жизни 3). Наконецъ, что особенно важно, бояре не позаботились связать должности съ боярствомъ и затруднить вступленіе въ думу низшихъ званій. Въ исторій думы мы видимъ, напротивъ, систематическое вторжение въ нее людей нетитулованныхъ '). Такъ, намъ известно, что въ думе кроме бояръ стали показываться думные дворяне. Въ XVI въкъ у обоихъ этихъ слоевъ оказываются прибавочныя части, - у каждаго изъ низшихъ классовъ. Боярство распадается на двъ части, просто бояръ и окольничихъ, и въ число послъднихъ чаще и чаще вступають думные дворяне, а не один знатные люди. Съ другой стороны, подъ думнымъ дворянствомъ наростаетъ новый слой думскій-думные дьяки.

«Напряжение политической мысли, говорить авторъ, замѣтное въ боярской средѣ по ея литературнымъ представителямъ, не привело

¹) Особ. над., стр. 269—275. ²) Особ. над., стр. 299—305; Русская Мысль, 1881 г., № X. ³) Особ. над., стр. 293, 305, 307. ⁴) Особ. над., стр. 307—8.

въ XVI в. къ разработанному въ подробностяхъ плану государственнаго устройства, въ которомъ были бы полно и послъдовательно выражены и надежно обезпечены притязанія класса. Боярство какъ будто не понимало возможности или надобности этого. Въ его рукахъ была власть; но въ его правительственной практикъ не замътно сословнаго направленія, стремленія законодательнымъ путемъ провести и упрочить свои политическія права. Московскій государственный порядокъ, казалось, строился боярскими руками, но не во имя боярскихъ интересовъ. Боярство XVI въка является какой-то аристократіей безъ вкуса къ власти, безъ умънья или охоты вліять на общество, знатью, которую больше занимали взаимные счеты и ссоры ея членовъ, чъмъ отношенія къ государю и народу» 1)...

Въ этомъ выводъ автора неоспоримо върно то, что аристократизиъ къ нашей боярской думъ не приложимъ; но всъ другія части его вывода требують, по нашему мевнію, иной постановки. Потому московскій строй и удержался такъ долго, что сложился прочно. Въ старыя русскія времена-дружинный совіть и віча составляли гармонію русской жизни и долго держались. Въ московское время гармонія эта выразилась въ дум'в и въ земскомъ собор'в, и какъ при оцінкі древней русской жизни ошибка автора состояла въ томъ, что онъ не видёль гармоніи дружиннаго совёта и вёча, такъ и теперь московскій строй ему представился неустановившимся потому именно, что съ развитіемъ думы онъ не сопоставиль развитія земскаго собора. Объ этой ощибкъ тъмъ болье нужно жальть, что туть-же авторъ какъ-бы мелькомъ сдълалъ новое освъщение начала земскихъ соборовъ. Онъ свель мивнія тогдашнихъ публицистовь о вызовів выборныхъ для совъщанія съ ними и поднимаєть вопросъ, что если бы можно было доказать, что эти публицисты говорили это до созванія перваго вемскаго собора, то это получило-бы «высовій историческій интересъ»... «и можно было-бы думать, что самая мысль объ этомъ учрежденіи вышла изъ круга людей, къ которому по своимъ взглядамъ принадлежали Василій Патриквевь, въ иночествв Вассіань, и потомъ князь А. Курбскій '). Списовъ такихъ лицъ слёдовало-бы увеличить именами Сильвестра и Адашева и м. Макарія, и въ сходствъ многихъ постановленій Стоглава съ новгородскими порядками жизни можно было-бы найти еще новое освъщение начала земскихъ соборовъ. Наконецъ, при этомъ спискъ и этомъ освъщении, нужно, по нашему мивнію, иметь вь виду испомещенных средних и низших служилыхь.

¹) Р. М. 1881 г., № X, стр. 164, особ. над. 314—15. 2) Особ. над. стр. 304—5.

Потомки бывшихъ младшихъ дружинниковъ, отделеные московскимъ испомъщениемъ отъ своихъ областныхъ князей и старшихъ дружинниковъ, подступали къ нимъ въ Москвъ, въ думъ въ званіи думныхъ дворянъ, а по областямъ, вмъстъ съ жителями городовъ и черныхъ волостей, особенно въ бывшихъ новгородскихъ областяхъ, воодушевлялись старыми преданіями о въчахъ и вмъстъ съ этими жителями подошли къ боярамъ другимъ путемъ,—на земскихъ соборахъ. Событія смутнаго времени, особенно въ съверной половинъ Россіи, съ поразительною ясностію показываютъ этотъ путь объединенія всъхъ слоевъ русскаго народа.

Но какъ при оцѣнкѣ стараго строя, такъ и теперь, вниманіе нашего автора обращено въ другую сторону. Онъ старается объяснить эту, по его мнѣнію, косность правящаго класса, и видитъ причину этого въ экономическомъ положеніи боярства.

Намъ уже изв'ястно мнине автора, что русское население, какъ-бы запертое въ углу Оки-Волги, стало прорываться еще въ XIV в. за эти предълы на юго-востокъ и особенно на съверъ. Въ XV в. авторъ видитъ какъ-бы накоторую остановку движенія и усиленіе гемледалія въ средней волжской полоса Россіи. Само правительство принимаетъ мёры противъ подвижности установленіемъ Юрьева дня 1). Но затъмъ, особенно въ XVI в., происходитъ : сильное колебаніе. Народонаселеніе прорывается на юго-востокъ къ Дону и за Донъ, даже стремится въ Литву. Авторъ почему-то не говоритъ о движеніи русскаго народа въ Уралу, начавшемся задолго до появленія на сцень Ермака. Причину возобновившагося движенія народа авторъ видить въ хищническомъ хозяйствъ, въ неразумномъ истощения земли. «Уже во второй половинъ XVI в., говорить онъ, остатки поземельныхъ описей поражають обиліемъ пашни переложной и лісомъ поросшей, количествомъ пустошей, «что были деревни», въ ближайшихъ къ столицъ увздахъ. Почти въ каждомъ имъніи, даже при каждомъ крестьянскомъ поселеніи, сверхъ трехъ полей пашин паханой, существоваль перелогь, обыкновенно гораздо более общирный, часто втрое или вчетверо. Независимо отъ этого, являлись большія сплошныя пространства «порежнихъ земель», которыя отмёчались въ писцовыхъ книгахъ словами: «лежатъ впуств и не владветъ ими никто». Лишь по местамъ на этихъ брошенныхъ залежахъ поддег живались отхожія пашни, вспаханныя «навадомъ». Наконецъ, тепер стали повидать на неопределенное время и существовавшія трехполь

<sup>1)</sup> Русск. Архивъ 1882 г., № І, статья князя Черкасскаго.

ныя пашни, превращая ихъ въ безсрочный перелогь; самыя населенія со всёмъ ихъ хозяйствомъ переносились изъ старыхъ срединныхъ областей въ другія, иногда очень отдаленныя мёста, на болёе плодородныя нови. «Такъ ходъ сельскаго хозяйства въ московской Руси XVI вёка представлялъ, можно сказать, говоритъ авторъ, геометрическую прогрессію запустёнія» і.... «Кажется, еще бы по одной сильной волнё колонизаціи изъ центра къ окраинамъ на югь и на сёверъ, — и Москвё предстала-бы опасность, уже испытанная ея предшественникомъ Кіевомъ, опасность превратиться въ столицу пустыню» і...

Авторъ сдёлалъ въ высшей степени удачное сравнение Москвы съ Кіевомъ; но, къ крайнему сожальнію, не остановился на существенных сторонах этого сравненія. Если-бы онъ ввяль во вниманіе существенное между ними сходство по этому вопросу, то сейчасъ-же увидълъ-бы ясно, что не одно хищническое хозяйство обезлюдило ближайшія окрестности Москвы, а и другія причины, гораздо более важныя. Какъ только Москва выступила на борьбу съ татарами и затемъ съ Литвой, жить около Москвы народу стало также трудно, какъ трудно было жить въ старину около Кіева. Къ этому, кавъ и въ Кіевъ, неръдко присоединялись внутреннія смуты. Но кромъ этихъ причинъ были еще другія причины, составлявшія преимущественную принадлежность Москвы. Замечательно, что пустым мъста больше около Москвы, чъмъ въ отдаленныхъ отъ нея областяхъ. Замічательно также, что рость московской государственности сопровождался развитіемъ козачества на Дону и у Урала. Очевидно, что русской общинв особенно тяжело было жить около Москвы, какъ въ старину около Кіева, и что въ тв времена особенно часто подвергалась опасности свобода русскаго простого человіна. На посліднее, впрочемъ, авторъ нашъ обращаетъ вниманіе нісколько ниже. «Такое тревожное, продолжаеть авторъ, для правительственнаго класса направленіе принималь земледівльческій трудь. Въ то самое время. когда боярство складывалось въ правительственную аристократію, его вотчинное благосостояніе становилось вопросомъ. Только что оно устроилось было по перевздв въ Москву, спасши большую часть своихъ вотчинныхъ усадебь въ исчезнувшихъ удёлахъ, какъ стала грозить необходимость перенесенія самыхъ усадебъ въ другіе края. Всв добытыя землевладъльческія привиллегіи стали терять свою цвну,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. 1881 г. № X, 172—3; особ. над., стр. 324. <sup>2</sup>) Р. М., тамъ же стр. 173; особ. над. стр. 825.



потому что плохо обезпечивали привиллегированному землевладѣльцу главную силу, на которой могло основаться надежное вотчинное хозяйство, надежныя рабочія руки» 1). Это-то обстоятельство, хотя и не исключительное, повернуло вниманіе боярства отъ устройства высшаго управленія къ заботамъ о земельномъ хозяйствё 2).

Заботы эти, по автору, выразились въ следующихъ печальныхъ явленіяхъ.

Землевладъльческій классъ принялся кабалить вольныхъ людей посредствомъ долговыхъ обязательствъ. Этихъ кабальныхъ, закладней сажали на земли въ вотчинахъ и устрояли изъ нихъ въ пригородахъ цёлыя слободы. Въ томъ и другомъ случай выгода была та, что не только пріобрётался контингентъ постоянныхъ рабочихъ, но и рабочихъ, свободныхъ отъ податей, потому что рабы не платили ихъ.

Подобная система прилагалась и къ крестьянамъ. «Поземельныя отношенія между крестьянами и крупными землевладѣльцами почти всегда осложнялись долговыми обязательствами крестьянъ, вытекавшими изъ ссуды деньгами, клѣбомъ и т. п., взятой у землевладѣльца при поселеніи на его землѣ» з). Такимъ образомъ, происходило фактическое прикрѣпленіе крестьянъ у богатыхъ землевладѣльцевъ и, что особенно важно, по судебнику 1550 года крестьянинъ могъ порвать всегда свои обязанности къ помѣщику, продавшись съ пашни въ холопы 4).

Какъ, по мивнію автора, боярство поглощено было матеріальными, денежными интересами, это показывають следующія явленія. Боярство, вопреки очевиднымь политическимь своимь интересамь, не заботится упрочить свое вліяніе въ областяхь. а напротивь, рветь еще и существовавшія связи. Оно устраняется оть должности губнаго старосты, въ рукахь котораго была судебная власть уёзда, и онъ быль выборнымь 5. Оно даже устраняется оть наместничества, — предлагаеть общинамь выкупать кормленія и за особый взнось денегь брать въ свои руки финансовое и административное управленіе уёздомь 6. Авторъ даже полагаеть, что и проекть Василія Васильевича Голицына освободить крестьянь, о которомь сообщаеть известія ниоземець Навиль, имёль тоть смысль, чтобы крестьяне выкупили поместныя

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. № X, стр. 173; особ. изд. стр. 325. <sup>2</sup>) Р. М. № X, стр. 174; особ. изд., стр. 327. <sup>3</sup>) Р. М., X, стр. 175; особ. изд., стр. 326—327, значительно сокращено. <sup>4</sup>) Р. М., X, стр. 177; особ. изд., стр. 327. <sup>5</sup>) Особ. изд., стр. 313—314. <sup>6</sup>) Р. М., X, стр. 180.

права служилыхъ, т. е. чтобы служилые вмѣсто помѣстій получали деньги '). Здѣсь опять, какъ и прежде, авторъ упустилъ изъ виду испомѣщеніе меньшихъ служилыхъ, подрывавшее, по нашему миѣнію, больше всего силу боярства по областямъ еще до закрѣпощенія крестьянъ.

Но одновременно съ тамъ, какъ боярство устранялось отъ вліянія на дела провинціи, значеніе его колебалось въ самой Москве. Рядомъ съ думой образуется подлів московскаго государя особый совіть ближнихъ людей, который при Іоаннъ IV выростаетъ, по автору, въ цвлое учрежденіе-опричнину. Авторъ полагаеть, что первые следы этого особаго совета видны при сыне Іоанна III, Василів Іоанновичъ, на котораго современники жаловались, что онъ ръшаеть дъла не въ думъ, а у своей постели, самъ третей, съ своими любимцами. Но еще при Іоаннъ III замътно было подобное явленіе. При сверженіи татарскаго ига современники тоже жаловались, что Іоаннъ слушается дурныхъ своихъ советниковъ, проповедывавшихъ дружбу съ татарами. При Іоаннъ IV, ближніе тайные совътники то и діло упоминаются и въ иностранныхъ известіяхъ, и въ жалобахъ Курбскаго. Авторъ нашъ, впрочемъ, не видить въ этомъ совъть подрыва думъ, а естественное орудіе ея, какъ бы государственный совыть. Еще болые странно его суждение объ опричнинъ.

Авторъ не разъ показываль намъ, что дворцовое въдомство, изъ котораго выросла дума, более и более заслонялось государственнымъ значеніемъ думы, а вмістів съ тівмъ заслонялись членами думы и чины придворные. Дворецкіе, стольники, чашники, сокольники вытёснялись изъ думы удъльныхъ временъ, и при московской боярской думъ сосредоточивались въ кругу своихъ придворныхъ обязанностей. Ближній совыть московских в государей быль, по автору, попыткой выдвинуть значеніе придворныхъ. Сов'ять этоть и обозначился, прежде всего, участіемъ въ ділахъ ближайшимъ образомъ касавшихся государей, именно, въ дъл о завъщаніяхъ Василія Іоанновича и Іоанна IV. Іоаннъ IV задумаль возстановить поливе старое значеніе дворцовыхъ чиновъ и учредняъ опричнину, которой назначалъ въ кориленіе именно города и волости, составлявшіе старыя вотчины московскихъ князей, какъ Можайскъ, Устюгь, Медынь, Ярославецъ, или недавнія пріобретенія московских государей, какъ Двина, Вага, Вязьма, Бълевъ. Подобно разбросанности дворцовыхъ имъній, разбросаны были и кориденія опричниковъ, напоминавшихъ собою слугь

¹) Р. М., X, стр. 181-2; особ. изд., стр. 331-333.

удѣловъ княжескаго рода. Въ этомъ отношеніи, по мнѣнію автора, опричнина не отличалась отъ слугь удѣльныхъ княвей и княгинь. Но она отличалась своею политическою цѣлью, какъ учрежденіе для вывода измѣны.

Какимъ образомъ могла быть поставлена такая цель, -- авторъ рвшаеть этоть вопрось совсвмъ не такъ, какъ Соловьевъ. Разбирая переписку Іоанна съ Курбскимъ, онъ показываетъ, что ни вопросъ о самодержавін, ни вопросъ о действительной государственной измень бояръ, не вызывали такой цели учрежденія опричнины. Лействительная причина вражды, по мивнію автора, была проще и понятиве общихъ политическихъ принциповъ. «Съ половины XV въка, говоритъ авторъ (нужно бы сказать съ последней четверти XV века), эта вражда дважды обнаруживалась съ особенною силою и каждый разъ по одинаковому поводу, по вопросу о престолонаследіи. Въ первый разъ, когда великій князь Иванъ III развенчаль внука и назначиль сына, первостепенное боярство стояло за перваго, и его противодъйствие великому князю въ этомъ дълв сопровождалось казнями и насильственными постриженіями. Нерасположеніе великаго князя Василія къ боярству было естественнымъ чувствомъ государя къ людямъ, которые не желали видъть его на престолъ и неохотно терпъли на немъ. Первыя сильныя столкновенія при московскомъ дворів, какія помниль Іоаннъ IV, были связаны съ этимъ вопросомъ о престолонаследіи. Онъ напоминалъ Курбскому, что отецъ его, князь Михаилъ, съ великимъ княземъ Димитріемъ, внукомъ, на его государева отца «многія пагубныя смерти умышляли». Другой случай быль при самомъ Іоаннѣ IV въ 1553 г., когда царь опасно занемогъ и потребовалъ отъ бояръ присяги своему новорожденному сыну, а его двоюродный брать, удельный князь Владиміръ, заявиль притязанія на престоль» 1). Бояре. какъ извъстно, иные даже прямо не хотъли цъловать креста младенцу. другіе держали себя двусмысленно. «Съ тъхъ поръ, повторяеть авторъ слова летописца, и пошла вражда» 3). Іоаннъ вообразиль, что и онъ ненадобенъ боярамъ, и это преувеличенное опасеніе сдълало то, что Іоаннъ дъйствовалъ «во время опричнины, какъ не въ мъру испугавшійся человікь, который, закрывь глаза, биль направо и наліво, не разбирая своихъ и чужихъ» 3). «Словомъ по мивнію автора, съ которымъ нельзя не согласиться, борьба московскихъ государей съ боярствомъ имъла не политическое, а династическое происхождение» 1).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. 1881 г. № XI, стр. 86; особ. нзд., стр. 355. <sup>2</sup>) Тамъ же. <sup>3</sup>) Тамъ же, Р. М. стр. 87; особ. нзд., стр. 356. <sup>4</sup>) Тамъ же.

«Государь признаваль боярь прямыми и необходимыми своими сотрудниками въ земскомъ строеніи и разныхъ дёлахъ, правящимъ классомъ въ предёлахъ существующаго порядка... Боярство, съ своей стороны, видёло въ государё необходимаго носителя верховной власти, какъ тогда ее понимало, и не простирало своихъ политическихъ желаній далеко за предёлы существующаго порядка. Коренного измёненія послёдняго, новаго государственнаго строя, не добивается ни та, ни другая сторона» 1)... «Надъ талантами, идеями, капризами и страхами объихъ сторонъ высился порядокъ, державшійся на обычав, преданіи, поколебать который они были безсильны, пока онъ самъ не поколебался подъ дёйствіемъ новыхъ обстоятельствъ» 2).

Обстоятельства эти авторъ и излагаетъ дале въ XX главе по изданію Русской Мысли в XVIII по особому изданію 1).

Жестокая расправа Іоанна съ боярствомъ, сильно истреблявшая его, а темъ более начавшаяся затемъ самозванческая смута заставили, по автору, боярство думать о спасеніи своихъ остатковъ. Сношенія съ западной Европой и бытство въ Польшу выдвинули вопросъ о вольностяхъ боярства. Наконецъ, это направление еще болве усилило прекращеніе старой рюриковой династіи. Авторъ видить привнаки договора бояръ съ царемъ еще при Годуновъ, хитро уклонившемся отъ этого вызовомъ всенародной воли на его избраніе. Со всею ясностію договоръ думы съ царемъ обозначился при избраніи Шуйскаго 1606 г. Договоръ этотъ касадся только думы. Попытка Шуйскаго призвать къ участію и земскій соборъ, по автору, была устранена. Последнюю мысль, т. е. о договорномъ участін и думы, и земскаго собора въ управленіи, проводиль извістный приверженець польскаго королевича М. Салтыковъ съ своими единомышленниками въ 1610 г. По этому плану верховная власть ограничивалась думою и земскимъ соборомъ и определящись права не однихъ бояръ, а всехъ свободныхъ сословій: безъ суда никого не казнить, и за вину одного не казнить семью и рода, если они не виноваты. Наконецъ, авторъ разбираетъ свидътельства объ избраніи на престолъ Михаила Өеодоровича, изъ которыхъ видно, что и съ него брали запись, хотя трудно составить точное понятіе о содержаніи ея. Однако изв'єстно, что и дума при немъ имъла большое значение, и земские соборы.

Въ существъ дъла, всъ эти договоры были, по мивнію автора, только узаконеніемъ установившагося обычая,—узаконеніемъ, вызван-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. тамъ же, стр. 94; особ. изд. стр. 365. <sup>9</sup>) Р. М. тамъ же, стр. 95; особ. изд., стр. 367 <sup>8</sup>) Р. М. 1881 г., XI. <sup>4</sup>) Съ стр. 368.



нымъ исключительными обстоятельствами, и когда эти обстоятельства прекратились, то и узаконеніе потеряло значеніе и не возобновлялось. Лъйствовалъ старый обычай, и силою его дума жила, какъ и прежде. Но въ самихъ элементахъ думы произощим важныя перемены. Правишій классь сильно измінился. Погибли многія родовитыя вітви; многія объднъли и захудали на службъ. Чаще и чаще стали выдвигаться и занимать міста въ думів люди средней руки, люди таланта. заслуги. Выработалась поговорка: великъ и малъ живетъ государевымъ жалованіемъ. Сила преданій правящихъ родовитыхъ классовъ полрывалась, спутывались м'естническіе счеты. Прикр'япленіе крестьянъ еще больше этому помогало. Среднее дворянство выступаеть успъшнымъ соперникомъ боярства въ устройствъ своего сельскаго обезпеченія. «Эти экономическія превратности, заключаеть авторъ свое изследованіе, ускорили генеалогическое разрушеніе прежняго правительственнаго класса, начавшееся съ конца XVI въка, а совокупнымъ дъйствіемъ обоихъ этихъ процессовъ довершено было и его политическое разрушеніе».

«Цілые віка боярство работало внизу общества надъ обезнеченіемъ своего экономическаго положенія; все это время, за исключеніемъ какихъ нибудь 40 льтъ, его политическое положеніе на верху оставалось неупроченнымъ, держалось на одномъ обычав. Въ XVII въкъ, когда оно, послъ потрясеній, достигло уже значительныхъ успъховъ въ своей экономической работв, оно исчезло, какъ политическая власть, теряясь въ обществъ при новомъ складъ понятій и классовъ, растворяясь въ служилой дворянской массъ. Отмъна мъстничества, въ 1682 году, указываетъ довольно точно историческій часъ смерти его, какъ правительственнаго класса, и политическую отходную прочиталь надь нимь, какь и подобало по заведенному чину московской правительственной жизни, выслужившійся дьякъ. Въ 1687 году Шакловитый уговариваль стрыльцовь просить царевну Софію вынчаться на царство, увъряя, что препятствій не будеть. «А патріархъ и бояре?» возразили стральцы. «Патріарха сманить можно», отвачаль Шакловитый, «а бояре—что такое бояре? Это вяблое, упавшее дерево» 1).

Въ Русской Мысли этимъ и заканчивается изследованіе г. Ключевскаго о боярской думе. Но въ особомъ изданіи, какъ уже намъ изв'ястно, авторъ счелъ нужнымъ подробн'е выяснить исторію боярской думы въ XVII в'ек' и въ первые годы XVIII, когда она кончила свое существованіе, и на ея развалинахъ выросъ сенатъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Р. М. 1881 г., XI, стр. 113; особ. изд., стр. 396.

Въ изследованіи нашего автора, начало и конецъ этого періода въ исторіи боярской думы весьма печальны. Въ первой прибавочной главъ, т. е. XX по порядку главъ въ особомъ изданіи, г. Ключевскій показываеть, что, хотя после смутнаго времени сохранились еще значительные остатки знатныхъ русскихъ родовъ въ думћ, но она болве и болве наполнялась новыми, неродовитыми людьми, которые пробирались въ нее, главнымъ образомъ, двумя путями, --финансовымъ и дипломатическимъ, и болъе и болъе заслоняли своими талантами родовитыхъ людей '). Въ то же время приказы такъ развивались и усиливались, что ихъ начальники естественно оказывались самыми сведущими и двятельными лицами, до такой степени, что иногда засъдание думы состояло въ большинствъ изъ нихъ 2). «Курбскій, говорить авторъ, не совсимь быль правъ, когда писалъ, что посли ужасовъ опричнины у Грознаго остались отъ стараго боярства только калики. Но такое замѣчаніе вполнъ идеть къ московской знати съ половины XVII в. То были жалкіе остатки стародавнихъ честныхъ родовъ, какъ выражался царь Алексей. Подъ руками у этого царя быль разбитый классъ, со спутавшимися политическими понятіями, съ развратнымъ правительственнымъ преданіемъ. Онъ падаль генеалогически и даже эко-HOMUYECKU» 3).

Еще более печальными были последнія времена боярской думы при Петръ, описанныя нашимъ авторомъ въ XXIII главъ особаго изданія его изследованія. Государь большею частью отсутствоваль, что при исторически сложившейся близости думы къ государю или, лучше сказать, слитности ея съ нимъ уже само собою подрывало ея жизнь. Вижоть съ отсутствующимъ изъ Москвы Петромъ отсутствовали и многіе изъ членовъ думы. Недочеть этотъ, правда, нередко восполнялся, но это еще боле разрушало обычан думы. Петръ поручаль дела совсемъ не думскимъ людямъ и вводилъ ихъ въ думу 4). Съ другой стороны, и тв старые московскіе порядки, которые и прежде не разъ ослабляли думскую двятельность, выдвигались теперь болве и более и врывались въ нее. Такъ называемые ближије люди царя выступали теперь уже какъ будущіе министры, а сила приказная подступала съ другой стороны, -- сосредоточилась, образовала такъ называемую ближнюю канцелярію и втянула въ себя самую думу, которан въ ней и собиралась 5). Совершенно естественно затъмъ случилось, что дума была оторвана отъ военныхъ и политическихъ дёль, а предоставленныя ей дёла стали облекаться въ канцелярскія

<sup>1)</sup> CTp. 403. 2) CTp. 415 2) CTp. 407-8. 4) CTp. 455. 5) CTp. 450-1.

формальности и подлежали ответственности 1). «Боярская дума при Петръ стала, говоритъ авторъ, теснымъ совътомъ съ разрушившимся генеалогическимъ и даже чиновнымъ составомъ старой думы; даже люди недумныхъ чиновъ теперь имвли въ ней мъсто. Существенною ея особенностію было то, что она дійствовала вдали отъ государя и была передъ нимъ отвътственна, руководя внутреннимъ управленіемъ и исполняя особыя порученія государя, но не мізшаясь въ военныя дъйствія и внішнюю политику. Читая первые указы объ учрежденіи сената въ 1711 г., можно зам'ятить, что онъ им'яль близкую родственную связь съ боярскимъ советомъ, собиравшимся въ ближней канцеляріи и наслідоваль всі ея особенности... Такъ, идея и форма сената, заключаеть авторь, создались прежде, чёмъ явилось его названіе» в). Нашъ авторъ даже для табели о рангахъ находить зародыши въ до-петровской Руси. «Въ XVII в. чинъ уже совершенно отрывается оть отечества», говорить авторъ, показавъ передъ темъ, какъ пробирались въ думу неродовитые люди, подвигаясь къ ней службою по финансовой и дипломатической части, т. е. по гражданской части, и заключаетъ: «Такъ еще до Петра, задолго до его табели о рангахъ, отделившей должности военныя отъ гражданскихъ, въ московской приказной администраціи обозначилась сфера, которую можно назвать тогдашней штатской службой" в).

Въ серединъ между этими крайними, по времени и существу дъла, проявленіями упадка думы, авторъ даетъ намъ въ XXI, XXII, XXIV и XXV главахъ его труда картину совсемъ иного рода, -- картину, на которой не мало свъта и даже яркаго блеска нашей старины. Онъ даетъ намъ подробное изследование объ обычныхъ и необычныхъ делахъ думы въ XVII веке, т. е. объ ея составе, роде дълъ, центральныхъ и областныхъ, подлежавшихъ думв, и о порядкъ далопроизводства, причемъ особенный интересъ составляють способы возбужденія дёль въ думі и такъ называемыя подписныя челобитныя 4). Туть раскрывается и известная московская волокита, но также и широкое старорусское право жалобы. Особенное внимание авторъ обращаеть на законодательный характерь двятельности думы и раскрываеть въ XXIV гл. громадный объемъ вызывавшихъ эту деятельность вопросовъ и теснейшую связь думы съ государемъ. «... Боярская дума древней Руси, говорить онъ, была учреждениемъ, привыкшимъ двиствовать только при государь и съ нимъ вмъсть... Давній обычай неразрывно связаль объ эти политическія силы, и онъ не умьли дъй-

¹) Стр. 558—9. ²) Стр. 459—60. ³) Стр. 406. 4) Стр. 464 и 471.

ствовать другь безъ друга, срослись одна съ другой, какъ части одного органическаго целаго. Эпохи, когда оне разрывались, когда боярская дума оставалась одна безъ государя, какъ въ смутное время, или вогда государь отделялся отъ думы, какъ во времена опричнины Грознаго, такія эпохи были непормальными кризисами, бользненными состояніями государства. Точно также и древнерусское общество не привыкло отделять эти силы одну отъ другой, видело въ нихъ нераздільные элементы одиной верховной власти: законъ являлся передъ управляемыми въ видъ государева указа и боярскаго приговора, и какъ въ боярскомъ приговоръ они видъли государевъ указъ, такъ и за государевымъ указомъ предполагался боярскій приговоръ. Вотъ почему собственно нельзя говорить о правительственномъ въдомствъ боярской думы, какъ о чемъ то точно определенномъ, о ея политическомъ авторитетъ, какъ о чемъ то отличномъ отъ государевой власти. Пространство д'вятельности думы совпадало съ предвлами государевой верховной власти, потому что последняя действовала вмёсте съ первою и черезъ первую» 1). Въ нъсколькихъ мъстахъ этой главы авторъ и очерчиваеть широкій кругь этихь совмістныхь дія государя и думы. «...Крупныя и мелкія административныя реформы этихъ в'ековъ (XVI и XVII) шли изъ думы и черезъ думу», говорить онъ въ одномъ мъстъ. «По актамъ XVI и XVII в. видимъ, что дума устанавливала областное административное деленіе, разграничивала ведомства центральныхъ и областныхъ учрежденій, определяла порядокъ делопроизводства въ нихъ, особенно порядокъ суда уголовнаго и гражданскаго, давала общія правила для назначенія областныхъ управителей, указывала предёлы ихъ власти, вводила новыя должности или отмёняла старыя, предметы вёдомства закрываемыхъ приказовъ вмёстё съ книгами передавала другимъ учрежденіямъ и т. п.» ). Въ другомъ мість авторъ говоритъ: «Создавая законъ, дума строила и государственный порядокъ, обезпечивавшій его дійствіе. Она съ государемъ вела діла внішней политики и народной обороны, ділала распоряженіе о мобилизаціи войскъ, составляла планы военныхъ операцій и т. п. Она же выдала и тысно связанное съ этими дылами государственное хозяйство. Новые налоги, постоянные и временные, прямые и косвенные вводились обыкновенно по приговору бояръ» 3).

Дума выражала въ своей дѣятельности и то единеніе гражданскихъ и церковныхъ дѣлъ, какое проходитъ черезъ всю почти нашу исторію и особенно сильно сказывалось въ нашей до-петровской Руси.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 461—2. <sup>3</sup>) C<sub>T</sub>p. 503. <sup>3</sup>) C<sub>T</sub>p. 501.

Въ разнообразныхъ случаяхъ, то особенной государственной важности, то по преимуществу касавшихся дѣлъ церкви, лица духовнаго, освященнаго собора соединялись съ членами думы и составляли одно засѣданіе. Нашъ авторъ въ XXV гл. перечисляетъ случаи такого общаго засѣданія и показываетъ, что духовныя лица, устраняясь обыкновенно отъ обсужденія дѣлъ чисто гражданскихъ, далеко не всегда были пассивными членами думы. Особенно дѣятельнымъ участникомъ въ думскихъ совѣщаніяхъ авторъ представляетъ намъ, и совершенно вѣрно, патріарха Іоакима. Совѣщанія совмѣстныя духовныхъ властей и чиновъ думы обыкновенно назывались соборами. Недавно въ нашемъ журнальномъ мірѣ возникло большое недоумѣніе касательно этихъ соборовъ. Многіе полагали, что дѣла этихъ соборовъ и есть протоколы земскихъ соборовъ. Г. Ключевскій даетъ теперь достаточное количество данныхъ для разъясненія этого недоумѣнія.

Следя постепенно за расширеніемъ дель думы, особенно раскрывая дела думского собора, авторъ естественно быль вывываемъ на изученіе дальнівшиго расширенія діятельности думы, на изученіе дълъ земскихъ соборовъ. Мы и находимъ у него упоминанія о нъкоторыхъ земскихъ соборахъ. Но надлежащей оценки земскихъ соборовъ у автора итть, да едва ин и могло быть. Какъ въча поникли у автора передъ дружиной, такъ и земскимъ соборамъ естественно было поникнуть передъ московскою думой. Въ изследовании г. Ключевскаго не видимъ ясно даже того целаго ряда земскихъ соборовъ или, правильнае, того непрерывнаго почти земскаго собора, который, начавшись подъ Москвой въ 1611 году при Ляпуновъ, привель потомъ къ ней князя Пожарскаго, избралъ Михаила Өеодоровича, устроиль и закрыпиль его власть въ Россіи и даже высылаль свои коммиссін по областямъ для нравственнаго подавленія поднимавшихся вновь самозванческихъ смутъ. Нашъ авторъ вообще уменьшаетъ значеніе вемскихъ соборовъ, действовавшихъ всегда сильно нравственною стороною своего мивнія, и излишне разъединяеть думу и земскій соборъ, когда они сходились. «Дума, говорить онъ, редко входила въ прямыя отношенія къ обществу, даже какъ будто избізгала этого. Въ XVII въкъ довольно часто призывали выборныхъ отъ разныхъ классовъ, чтобы выслушать ихъ мижнія о вопросахъ, возбужденныхъ въ думћ и ихъ касавшихся. Но этнхъ представителей не вводили прямо въ думу: она не выслушивала ихъ сама, а обывновенно поручала распросить ихъ въ извёстномъ приказе, либо составляла для того особую коммиссію изъ своихъ членовъ. Она и на земскомъ соборѣ выдылялась изъ ряда представителей земли. Вопросъ, подлежавшій обсужденію, предлагался отъ царя выборнымъ людямъ при боярахъ, но не боярамъ вмъстъ съ выборными людьми. Бояре съ государемъ обыкновенно уже до собора обсуждали этотъ вопросъ; по ихъ приговору съ государемъ созывались выборные, какъ и распускались. Думные люди являлись на соборъ не представителями земли, призванными правительствомъ, а частью правительства, призвавшаго представителей земли; члены думы назначались и руководить совъщаніями этихъ представителей, сидъть съ выборными людьми» 1). Послъднее выраженіе, приведенное авторомъ, и ослабляеть ръзкую раздъльность думы и земскаго собора; а если вспомнить необычайные земскіе сборы, какъ 1611, 1612—1613 и даже соборь 1648 г. по дълу о составленіи уложенія, то придется еще больше ослабить эту раздъльность или даже совсьмъ ее уничтожить.

Въ новъйшее время въ нашей литературъ появилось небольшое изслъдованіе г. С. Платонова — Замътки по исторіи московскихъ земскихъ соборовъ °), въ которомъ находится довольно полный обзоръ сочиненій о земскихъ соборахъ, сдъланъ очеркъ самыхъ этихъ соборовъ и даже приведены новыя данныя для исторіи нъкоторыхъ изъ нихъ, какъ напримъръ, для земскаго собора 1653 г. по дълу о присоединеніи Малороссіи.

Связавъ такъ крепко деятельность думы со всемъ кругомъ государственной московской двятельности, г. Ключевскій естественно должень быль останавливать свое вниманіе на томъ, каковы были люди, двигавшіе этоть сложный, по родамъ діль, правительственный механизмъ нашей старой Руси, и какими живыми узами они были связаны съ русскимъ обществомъ? На эти вопросы авторъ отвъчаетъ во многихъ мъстахъ своего труда талантливыми картинами, разрушающими въ корив его собственное мивніе о разкой раздвивности думы и выборныхъ земли. Укажемъ на существенныя части нъкоторыхъ изъ этихъ картинъ. Составивъ въ одномъ месте какъ бы примърный послужной списокъ стольника и московскаго дворянина и показавъ разнообразнъйшія обязанности, какія выпадали обывновенно на долю этихъ чиновъ, пока они лътъ черезъ 30, иногда болье, иногда менье, добирались до думы, авторъ заключаетъ: «Такова была школа, сообщавшая политическую выправку древне-русскому государственному советнику изъ природнаго боярства. Съ дет-

¹) Стр. 516—17. Слич. гл. XVIII по особ. изд. и XX по Р. М. ²) С.-Петерб. 1883 г.

ства онъ вращался во дворце на глазахъ у государя, узнавалъ все дворцовые покои, жилые и пріемные, «комнаты» н «палаты», узнаваль людей, порядки и самъ становился всёмъ извёстенъ. Исполняя разнообразныя порученія правительства, онъ близко знакомился съ правительственнымъ механизмомъ и управляемымъ обществомъ, съ прісмами управленія. Въ думу вступаль онъ «думцемъ и правителемъ», которому, по выражению боярина М. Г. Салтыкова, «московскіе обычан были старов'єдомы», съ большимъ навыкомъ «во всіххъ делахъ» 1). Или въ другомъ месте: «Вместе съ государемъ они (члены думы) не только законодательствовали, но и правили обществомъ. не только опредаляли общественныя отношенія, но и непосредственно на самыхъ местахъ наблюдали за действіемъ своихъ определеній. Словомъ, московскіе государственные совітники не только руководили всемъ правительственнымъ механизмомъ государства, но и главными его колесами. Потому думный человъкъ дъйствовалъ всюду, на самыхъ разнообразныхъ путяхъ государственнаго управленія, какъ и ходв церковной (центральной?) жизни, въ центрв, какъ (такъ?) и въ провинціи, въ гражданской администраціи и во главъ полковъ 2)... «Двв правительственныя сферы всего чаще отвлекали членовь думы отъ ихъ думныхъ занятій. Это было воеводство городовое и полковое» <sup>в</sup>)... «То и другое воеводство устанавливало постоянное и живое движение правительственнаго класса изъ столицы въ провинцию и обратно, и на этомъ движеніи держалась та московская политическая и административная централизація, въ дальнейшемъ развитіи которой XVIII въкъ, при всехъ своихъ средствахъ и усиліяхъ, сдълалъ очень мало успеховъ, если только сделаль сколько нибудь. Въ этомъ движеніи боярская дума, действуя съ помощію необильнаго, даже скуднаго сравнительно административнаго персонала, ей подчиненнаго, нивла значеніе главнаго ткацкаго челнока, который, на основів національныхъ, церковныхъ и географическихъ связей, выводилъ ръдкую и грубую, но вранкую и выносливую ткань государственнаго порядка, умъвшую выдерживать общественныя потрясенія, какихъ не пришлось испытывать XVIII-му въку» ').

Авторъ, очевидно, даетъ подобающее значеніе устойчивости московскаго строя. Но онъ, какъ тоже подобало, не закрываетъ глазъ и передъ его недостатками. Навыкъ, опытъ, говоритъ онъ, часто замѣняли «умъ, талантъ, размышленіе» <sup>5</sup>), и затъмъ показываетъ, какъ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ctp. 402. <sup>2</sup>) Ctp. 409. <sup>8</sup>) Ctp. 412. <sup>4</sup>) Ctp. 413. <sup>5</sup>) Ctp. 402.

«новыя задачи правительства все настойчивые возбуждали потребность въ государственныхъ людяхъ съ умомъ, талантомъ и наклонностію къ размышленію», и раскрываетъ тотъ путь, которымъ, въ силу этихъ потребностей, выходили на высоту государственнаго служенія такіе люди, какъ Ординъ-Нащокинъ, Матвыевъ 1).

Въ последней, XXVI главе авторъ собираетъ существенныя, разсвянныя въ его сочиненіи черты исторической жизни боярской думы, чтобы показать, что въ этомъ учреждении «отразился основной факть исторіи московскаго государства». «Единственной постоянной опорой устройства и значенія боярской думы, какъ аристократическаго учрежденія быль, по его мивнію, обычай, въ силу котораго государь призываль къ управленію людей боярскаго класса въ извёстномъ іерархическомъ порядкв» з). «Крвпость этого обычая создана была исторіей самого московскаго государства. Оно было не произведеніемъ какой либо политической теоріи, какъ смутно помышляль царь Иванъ Грозный, и не сивдствиемъ удачнаго хищничества его предковъ, какъ рашительно утверждали его политические противники. Оно было деломъ народности, образовавшейся въ XV века въ области Оки и верхней Волги. Народность эта образовалась по отступленіи стариннаго русскаго населенія въ глубь нашей равнины съ южныхъ и юго-западныхъ окраинъ передъ торжествовавшими врагами. Раздъленная политически, угрожаемая гибелью съ разныхъ сторонъ и съ одной (татарской) разъ уже завоеванная, эта народность начала устрояться въ общирный лагерь. Средоточіемъ этого лагеря сталь центральный городъ тогдашней Великороссіи, а вождемъ князь этого города. Всв національныя, церковныя, экономическія и другія условія, содъйствовавшія государственному объединенію Великороссіи, связались съ судьбой Москвы только потому, что она была такимъ центральнымъ городомъ боевой, готовившейся къ борьбъ Великороссіи XIV-XV віка, только благодаря ея стратегическому отношенію къ тогдашнему театру военныхъ действій» 3). Авторъ нашъ даетъ даже второстепенное значение дарованиямъ московскихъ князей. Вся сила московскаго государства была въ томъ, что «оно было народнымъ лагеремъ, образовавшимся изъ боевой Великороссін-Оки и верхней Волги и боровшимся на три фронта, восточный, южный и западный. Оно родилось на Куликовомъ поль, а не въ скопидомномъ сундукъ Ивана Калиты» 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C<sub>T</sub>p. 402-407. <sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 530. <sup>3</sup>) C<sub>T</sub>p. 531. <sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 531.

Яркія краски этой картины, которую авторъ рисоваль намъ и прежде, слідуєть и здісь, какъ и тамъ, усилить. Народное, боевое государство московское, несомнінно заложенное преимущественными трудами великорусскаго племени, потому было крізпко и разрослось, что всі русскія племена, не только великорусское, но и малорусское и білорусское, смотрізли на него просто какъ на русское, родное имъ, и всегда шли къ нему какъ къ своему родному, многообіщавшему въ будущемъ. Такъ, безъ всякаго сомнінія, смотрізли на него истые малороссы—митрополить Петръ, знаменитый Боброкъ-Волынецъ, обілорусівшіе литвины Андрей и Димитрій Ольгердовичи и множество людей литовской Руси и княжескаго и не княжескаго рода, и малороссійскаго и білорусскаго племени.

Это то военное по происхождению московское государство и устроилось по военному, полагаеть авторъ, и въ основу его легло «дъленіе общества на служилыхъ и не служилыхъ». Это строевое общество составилось изъ прежнихъ удъльныхъ военныхъ дворовъ, въ томъ числе и московскаго, съ вождями ихъ, во главе которыхъ быль московскій князь, державшійся долго вь отношеніи къ нимь договорнаго права и долго дававшій существовать ихъ особому военному распорядку и даже ихъ дворамъ. «Изъ сочетанія власти этого военноначальника съ правительственными понятіями и привычками хозяина -- вотчинника удельных в вковъ и вышелъ, говоритъ авторъ, своеобразный политическій авторитетъ московскихъ государей, какъ онъ обнаружился въ правительственной практикъ, а не какъ пытались его изобразить древне-русскіе публицисты, царственные и простые», т. е. Іоаннъ IV и его противники. «Неограниченно распоряжаясь лицами, эти государи въ дълахъ общаго порядка привыкли действовать вместе и по совету съ потомками техъ местныхъ воеводъ, которые нъкогда были военными товарищами ихъ предковъ» 1). ...«Сначала эти военные совътники имъли широкія правительственныя полномочія въ містахъ расположенія своихъ удільныхъ дворовъостатокъ ихъ прежней удельной самостоятельности. Они и въ общемъ стров государственнаго управленія, т. е. лагерной и походной администраціи, разстанавливались по степени важности своихъ мъстныхъ полковъ, т. е. дворовъ, если были удъльные князья, или по своему іерархическому положенію въ этихъ полкахъ, если были простые . удъльные бояре» 2). Отсюда авторъ выводить, какъ естественное

<sup>1)</sup> Стр. 531—3. 2) Стр. 533.

явленіе, мъстничество: «Но потомъ съ военно-административной перестройкой государства и съ землевладъльческой перестановкой титудованныхь и простыхъ бояръ ихъ мастное полковое значение постепенно исчезло, прежнія политическія и экономическія связи порвались, удальные станы и усадьбы развалились» 1). Затамъ сладовали разгромы Іоанна IV и смутнаго времени, такъ что, по автору, «боярство царя Алексвя можно назвать въ полномъ смысле слова аристократіей воспоминаній» з). «Такъ не боярство умерло потому, говорить ниже авторъ, что осталось безъ мѣстъ, чего оно боялось въ XVI в., а мъста исчезли потому, что умерло боярство и некому стало сидёть на нихъ» 3). Авторъ заключаеть эту печальную повёсть следующей, быющей въ глаза картиной. «Если бы сторонній наблюдатель, не зная, что случилось съ боярствомъ, внимательно посмотрель на боярскую думу во второй половине XVII века, она показалась бы ему торжественной палатой, устроенной и убранной для великородныхъ и властныхъ посетителей, товарищей хозянна; но такіе посётители почему-то перестали являться въ падату, а пришли туда невзыскательные рабочіе люди, простые исполнители хозяйской воли, которымъ нужна была не такая палата, а простая рабочая канцелярія, «изба», какъ назывались приказы въ XVI B.» 4).

Можно предполагать, что если бы такой сторонній наблюдатель ознакомился съ исторіей этой думы по изследованію г. Ключевскаго, то онъ все-таки не освободнися бы отъ самаго докучливаго недоумънія: какимъ образомъ случилось такъ, что московское родовитое дерево, у котораго после всехъ, ломавшихъ его бурь осталось всетаки не мало целыхъ и здоровыхъ ветвей, не возросло вновь, и какимъ образомъ «невзыскательные, рабочіе люди», --приказные не знали такой ломки, а, напротивъ, возрастали и усиливались до такой степени, что смеле и смеле подходили къ «торжественной боярской палатъ» и наконецъ совсъмъ въ ней засъли? Эти недоумънія можеть разъяснить прежде всего тщательно изследованная исторія приказовъ. У г. Ключевскаго положено прекрасное начало для этой исторіи. Мы у него видимъ возникновеніе приказовъ и первоначальную зависимость отъ думы. Но ихъ развитія съ XVII в. и вторженія въ думу съ решающимъ значеніемъ не видимъ. Объ этомъ тоже, какъ и по вопросу о земскихъ соборахъ, нельзя не жалъть. Гдъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 533. <sup>2</sup>) C<sub>T</sub>p. 535. <sup>3</sup>) C<sub>T</sub>p. 535. <sup>4</sup>) C<sub>T</sub>p. 536.

только авторъ касается приказовъ, тамъ ясно видно, что это дѣло тоже вызывало его на архивныя изысканія и онъ обладаеть богатыми данными. Затѣмъ, дѣйствительная смерть боярства находится въ связи не только съ исторіей приказовъ, но, какъ мы уже показывали, съ исторіей помѣстнаго права, а также съ исторіей нашего русскаго закрѣнощенія и холопства. Исторіи закрѣнощенія тоже нѣтъ у нашего автора, а что касается исторіи нашего русскаго холопства, то ея нѣтъ не только у нашего автора, но и ни у кого изъ нашихъ историковъ; даже мало надежды на скорое ея появленіе, такъ какъ дѣла холопьяго приказа истреблены въ стрѣлецкіе бунты 1682 г. и матеріалы для этой исторіи нужно собирать лишь по клочкамъ, сохранившимся по областнымъ архивамъ и въ другихъ памятникахъ.

Сочиненіе г. Ключевскаго — Боярская дума — есть новъйшій крупный трудъ по русской исторіи. Въ немъ совм'ящены, какъ мы и показывали, и добытые уже прежде результаты нашей науки, и новыя пріобр'ятенія весьма ціннаго свойства, привнесенныя самимъ авторомъ. Постараемся выділить ті и другія.

Г. Ключевскій въ постановкі діла русской исторіи по всімъ важивищимъ вопросамъ ученикъ и последователь С. М. Соловьева, но ученикъ и последователь много работающій самъ и потому многое изменившій и въ фактической, и въ теоретической части труда своего учителя. Онъ, подобно Соловьеву, сосредоточиваеть культурное историческое движение Россіи въ верхней средв и такъ же, какъ Соловьевь, видить ослабление и ухудшение этого движения съ усиленіемъ направленія русской колонизаціи на северо-востокъ Россіи. Но г. Ключевскій гораздо крівпче и ясніве Соловьева связываеть правительственную культурность съ культурностію верхняго русскаго общества, и хотя, подобно Соловьеву, отрываеть это общество оть весьма важныхъ его проявленій, какъ віча, земскіе соборы, и кромі древнихъ временъ, проходитъ молчаніемъ русскую общину и ея историческій трудъ въ діль русской культуры, но горавдо больше Соловьева связываеть правительственный русскій классь съ русскимь обществоиъ вообще и даже съ русскимъ простымъ народомъ. Точно также, положение Соловьева о большомъ вліянім природы на развитие русской цивилизаціи у г. Ключевскаго развито гораздо больше. Въ этомъ отношенім онъ даеть даже новое и весьма важное разъясненіе экономическихъ переворотовъ въ исторической судьби правящихъ и неправящихъ русскихъ классовъ, причемъ у него выступаетъ съ особенною яркостію не только зависимость отъ этихъ переворотовъ правительственнаго значенія высшихъ классовъ русскаго общества, но и рѣшающее въ этомъ отношеніи значеніе простого народа ').

Следуя своему обычному пріему—снимать позднейшія или вообще постороннія для его задачи наслоенія въ историческихъ данныхъ, псторическихъ явленіяхъ, авторъ отдъляетъ въ предметь своихъ изысканій временныя, случайныя вліянія и представляеть намъ обыденный, обычный строй жизни боярской думы. Это привело, какъ мы уже знаемъ, и къ некоторымъ ошибочнымъ результатамъ, но привело также и къ такинъ результаталъ, которые нужно признать драгоцвинымъ пріобретеніемъ нашей науки. Ни въ какомъ другомъ новейшемъ сочинении по русской истории не раскрыта съ такою обстоятельностию и убъдительностію разумность и целесообразность правительственнаго склада нашей древней Руси, какъ въ Боярской Думъ г. Ключевскаго. Нашимъ русскимъ западникамъ, привыкшимъ видъть въ нашей старой Руси одно варварство, приходится послъ этого сочиненія сомкнуть свои уста но многочисленнымъ вопросамъ этого рода, и соменуть темъ крепче, что самъ г. Ключевскій не мало стустиль историческихъ красокъ для изображенія этого самаго варварства; однако, при всемъ томъ показываеть, что какой нибудь удельный князь северо-восточ-

<sup>1)</sup> Въ Журналь министерства народнаго просвъщения за 1884 годъ въ сентябрьской книжки появился обстоятельный разборь сочинения г. Ключевскаго -- Боярская дума, составленный А. Н. Левицкимъ (напечатана еще только часть этого разбора). Г. Левицкій совершенно справедливо укористь автора за отсутствіе въ его сочинения литературы предмета, особенно въ отделе о русскихъ древностяхъ-Туть, очевидно, пріємъ С. М. Соловьева, который, какъ изв'ястно, ограничивается указаніемъ только первоисточниковъ. Г. Ключевскій даже съузиль этотъ пріемъ и неръдко соединяетъ въ одно примъчаніе источники, относящіеся къ разнимъ мъстамъ главы сочиненія, за что въ свое время сильно осуждали критики С. М. Соловьева. Но справедливость требуеть сказать, что въ особыхъ изданіяхъ Боярской думы больше указаній источниковъ, чімъ въ изданіи сочиненія въ Русской Мысли. Сатвиъ, нужно сказать, что если бы г. Ключевскій въ огделе о русскихъ древностяхъ сталъ указывать литературу предмета, то ему пришлось бы написать второй Каспій гг. Куника и Дорна, т. е. книгу въ три раза большую книги Боярская дума. Авторъ, видно, самъ видълъ необходимость новой аргументаціи этой части и, въроятно, потому выбросиль ее почти всю въ новыхъ своихъ изданіяхъ и только ссылается на нее по изданію Русской Мысли. Весьма желательна дальней шая разработка этой части. Въ вопросахъ о городахъ, погостѣ, верви у г. Ключевскаго есть не мало основательных вещей. Г. Левицкій старается еще ниспровергнуть попытку автора уловить смыслъ того, почему такія или другія лица поименованы въ грамотахъ князей удельнаго времени. Нётъ ничего легче возражать противъ этого; но необычайно трудно и важно делать то, что делаеть здесь г. Ключевскій, т. е. вносить свёть въ этоть мракь нашей старины.



ной Руси,—настоящій мужикъ, какъ однажды выразился авторъ, поступаетъ весьма разумно въ своей правительственной средв и что даже невообразимая, повидимому, пестрота и спутанность разнородныхъ земельныхъ единицъ его княжества имфли свой смыслъ и разумность. Но въ трудв г. Ключевскаго есть еще болве важная особенность.

Въ обыденномъ, обычномъ стров исторической жизни думы отсутствуетъ политика съ ея раздирающими партіями и ихъ страстями, и парствуютъ: тъснъйшее единеніе думы съ верховною властію государя и совершенное спокойствіе и правда въ ръшеніи русскихъ дълъ. Въ этомъ стров никнутъ даже ужасы времени Грознаго и раздражающее вторженіе въ боярскую, аристократическую думу худородныхъ людей. Во всемъ этомъ весьма много трагизма, далеко не раскрытаго авторомъ, но еще больше историческаго, народнаго величія боярской думы, талантливо подмѣченнаго и раскрытаго г. Ключевскимъ.

Когда мы вдумываемся въ эту часть изысканій г. Ключевскаго, то невольно приходится забывать, что это писаль одинъ изъ самыхъ последовательныхъ учениковъ С. М. Соловьева, а представляется, что это писалъ одинъ изъ давнихъ и постоянныхъ сотрудниковъ въ изданіяхъ общепризнаннаго нынё главы русскихъ славянофиловъ И. С. Аксакова.

Намъ извъстно, что такое новъйшее явление въ истории нашей науки имветь не мало аналогическихъ себв явленій въ трудахъ другихъ нашихъ историковъ. Мы знаемъ, что и болъе видные изъ нашихъ русскихъ юристовъ приходили бъ выводамъ славянофиловъ. Мы знаемъчто вновь поставленный вопрось о научности, объективности въ трудахъ К. Н. Бестужева-Рюмина и Е. Е. Замысловскаго привелъ ихъ къ тому же рубежу и неръдко заставляеть и переходить его. Мы знаемъ, что даже С. М. Соловьевъ въ конце концевъ вступилъ на ту же дорогу. Теперь мы видимъ, что его ученикъ и преемникъ по качедрт входить въ ту же славянофильскую область, несмотря на върность своему учителю по всемъ важнейшимъ вопросамъ и несмотря даже на собственное, заявленное въ началь труда, желаніе стоять выше и западнической и славянофильской теорій. Надъ всёмъ этимъ стоить задуматься и молодымъ и старымъ русскимъ историкамъ, а еще больше следуетъ имъ задуматься надъ темъ, сколько напряженныхъ усилій, сколько самоотверженнаго труда, нерёдко съ невознаградимыми потерями, положено русскими историками на то, чтобы пробиться къ русскому разуменію своей исторіи, которое и прежде неръдко оказывалось болъе научнымъ разумъніемъ, а теперь, по всей справедливости, можеть быть признаваемо уже и научнымъ русскимъ торжествомъ. Русское самосознаніе можеть теперь опираться не только на редное чувство, но и на основанія научныя.

Заканчивая мой курсь исторіи науки русской исторіи, я обыкновенно прочитываль моимь студентамь списокь моихь сочиненій и изданій, удерживаясь, конечно, оть всякихь сужденій обънихь. Прилагаю его и здёсь.

- 1858 г. Разборъ сочиненія Вердье о началі католичества въ Россіи (напеч. въ Христ. чтеніи за этотъ годъ, ч. І, стр. 33 и 185).
- 1859 г Литовская церковная унія, т. первый.
- 1862 г. Литовская церковная унія, т. второй.
- 1862 г. Лекцін о западнорусскихъ церковныхъ братствахъ.
- 1864 г. Левціи по исторіи западной Россіи. Въ концѣ 1883 г. напечатано новое, переработанное изданіе этихъ лекцій подъ заглавіемъ: Чтенія по исторіи западной Россіи. Въ настоящемъ году изданы третье и четвертое изданіе этихъ чтеній. Ко всѣмъ новымъ изданіямъ приложена этнографическая карта съ поясненіями ея.
- 1865 г. Документы, объясняющіе исторію западной Россіи и ся отношенія къ восточной Россіи и къ Польшѣ. Изданы по порученію Археографической коммиссіи съ переводомъ на французскій языкъ.
- 1867 г. Летопись осады Пскова Баторіемъ. Издана по порученію Академін Наукъ.
- 1869 г. Дневникъ Люблинскаго сейма 1569 г. Изданъ по поручению Археографической коммиссіи по двумъ редакціямъ и съ переводомъ на русскій языкъ.
- 1872 г. Русская историческая библіотека, т. первый. Издана по порученію Археографической коммиссін. Въ этомъ изданіи польскіе дневники смутнаго времени изданы съ переводомъ на русскій языкъ.
- 1873 г. Исторія возсоединенія уніатовъ старыхъ временъ, до 1800 г.
- 1874 г. Вторая половина выпуска Макарьевскихъ четьихъ миней, мъсяцъ октябрь съ 4 по 19 число.
- 1880 г. Конецъ м'всяца октября Макарьевскихъ четьихъ миней съ 19 по 31 число. Оба выпуска изданы по поручению Археографической коммиссіи. Въ обоихъ изъ нихъ, особенно во второмъ, текстъ Макарьевскихъ четьихъ миней сличенъ съ им'вющимися греческими и латинскими подлинниками и съ бол'ве древними русскими рукописами новгородской и кирилло-обълозерской библіотеки, хранящимися въ петербургской духовной академіи.

- 1880 г. Три подъема русскаго народнаго духа для спасенія русской государственности въ смутныя времена. Напечатано въ Христ. чтенін за этотъ годъ и въ небольшомъ числі оттисковъ.
- 1880 г. Куликовская битва. Напечатано въ Церк. Вѣстн. за этотъ годъ (№ 39) и въ небольшомъ числѣ оттисковъ.
- 1883 г. Историческая живучесть русскаго народа и ея культурныя особенности,—публичная лекція, сказанная въ славянскомъ обществів ').

<sup>1)</sup> Статьи по разнымъ вопросамъ вообще русской исторіи и въ особенности по западно-русской исторіи и жизни, я пом'вщаль въ Журнал'в министерства народнаго просв'ященія, въ періодическихъ изданіяхъ И. С. Аксакова, въ Русскомъ Инвалид'в за 1863—64 гг., въ газет'в Новое Время и, какъ указано, въ изданіяхъ петербургской духовной академіи—Христіанскомъ Чтенін и Церковномъ В'єстник'в. Вс'в мои статьи подписаны моей фамиліей, кром'в трехъ-четырехъ, явившихся безъ подписи. Изъ нихъ только одна (о своекоштныхъ студентахъ,—въ Диф) не подписана по моему желанію.

## УКАЗАТЕЛЬ 1).

Абульфеда. 51. Авраамій Палицынъ. 75. Авраамко, лътописецъ. 26. Адамъ бременскій. 48, 115, 116. Адашевъ, Алексъй. 60, 77, 135, 260. 302, 307, 320. 422, 517. Аделунгь, Ф. 66. Аксаковъ, И. С. 249, 250, 254, 255, 590, 592. Аксаковъ, К. С. 257-260, 269, 277, 278. Александръ I. 115, 151, 152, 159, 160, 162, 164, 215, 242. Александръ, дьякъ. 24. Александръ македонскій. 49. Александръ Михайловичъ, тверской князь, 24, 440, 441, 442, 445. Александръ Невскій. 24, 29, 50, 131. 383, 441, 479, 499. Алексъй Алексъевичъ, царевичъ. 83. Алексій, митрополить. 30, 301, 508. Алексъй Михайловичъ. 41, 57. 63, 78, 81, 83, 87, 89, 104, 106, 145, 146, 173, 252, 294, 296, 298, 301, 314, 432, 464, 502. 525, 587. Алексий Петровичь, даревичь. 64, 238, 334. Амвросій, митрополить. 135, 332. Анастасія Романовна. 152. Андреевскій, И. Е. 248. Андрей, апостолъ. 102. Андрей Ольгердовичъ. 301, 586. Андрей Юрьевичь, Боголюбскій. 27, 233, 234, 289, 290, 493. Анна Іоанновна. 95, 99. 328, 329, 362, 336, 337, 421.

Анна Леопольдовна. 333, 337. Анна Петровна. 356. Анненвовъ. II. 215, 241, 250, 251. Антоній, архіспископъ. 65. Антоній, препод. 15, 469. Антоновичъ, В., профессоръ. 393, 425. Антонъ Браунивейгскій. 337. Аракчеевъ. 156. Ареев, инокъ. 15. Аристовъ, Н. 448. Арцыбашевъ, Н. 180, 182. Асвольдъ. 134. 189, 195, 207, 463, 471, 487, 489. Аттила. 281. Ахматъ. 30. Аванасій, митрополитъ. 76. Аванасій Никитинъ, тверитинъ. 30, 65. Аванасьевъ, А. Н. 393. Байеръ, Г. С. 91, 94, 99, 102, 103, 104, 115, 116, 131, 134, 181, 188, 208, 203, 205, 432. Бакунинъ, А. М. 161. Бантышъ-Каменскій, Н. Н. 135, 136. 146, 155, 176. Барбаро. 57. Барсовъ, Н. П. 391—392. Барсуковъ, Н. П. 38. Бартеневъ, П. И. 41. Бассевичъ. 65. Баторій, кардиналь. 55. Баторій, Стефанъ. 36, 54, 55, 56, 59. 592. Батюшковъ, К. Н. 142. Батый. 21, 498. Башиловъ. 114.

<sup>4)</sup> Въ указатель внесены только личныя имена, что вызвано самымъ свойствомъ сочиненія. Знакъ—, стоящій между числами, показываетъ, что тамъ разсматривается сочиненіе писателя. Случаи, когда этотъ знакъ показываетъ переносъ имени съ одной страницы на другую, весьма ръдки.

Бередниковъ, Я. И. 39, 183. Бережковь, М. 208, 446, 448. Берктольцъ. 65. Берсень, бояринъ. 516. Бершадскій, С. А. 426. Беръ. 62. Бестужевъ-Рюминъ, К. Н. 2, 9, 15, 16. 18, 25, 33, 41, 67, 81, 89, 92, 96, 97, **98**, 352, 428—**444**, 446, 449. 472, 478, **590**. Билярскій, II. 104. Бирантъ. 192. Биронъ. 199. 117, 329, 332, 337. Блудовъ, графъ, Д. Н. 142. Боброкъ-Волынедъ. 301, 446, 586. Богдановичъ, М. И. 160, 242. Бодянскій, О. М. 217, 224, 415. Болеславъ Смълый. 49. Болеславъ Храбрый. 48, 49. 488. Болотовъ, А. Т. 119, 331. Болтинъ. И. Н. 97, 111, 119, 121-131, 137, 149, 181, 197, 200, 204, 239, 243, 244, 257, 333. Бомелій. 60. Борваковскій, В. С. 362, 393, 440, 444, 446, 500. Борисъ Александровичъ. 445. Борисъ Годуновъ. 12, 62, 143, 145, 168, 169, 297, 313, 523. Борисъ Константиновичъ, нижегородскій князь. 507. Борисъ, св. 29, 199. Брамбеусъ, баронъ, см. Сеньковскій. Брафманъ, Я. А. 425. Бривнеръ, А. Г. 209, 381. Броневскій. 242. Будиловичъ, А. С. 104, 341, 393. Бузовлевы, служилые люди. 507. Буривой. 123. Бутковъ, П. Г. 33, 81, 175, 200-204, 200, 201, 204, 224. Буслаевъ. О. И. 3, 171. Буссовъ. 62, 66. Бычковъ, А. Ө. 3, 31, 245, 246, 409. Быховецъ. 26. Бюшингь. 108. Бълевский. 49. Бълинскій, В. Г. 241. Бъловерскій, В. 416. Бъльскіе, князья. 512. Бъльскій, Іоакимъ. 52. Бъльскій, Мартинъ. 32, 52, 85. Бъляевъ, И. Д. 33, 81, 205, 249, 254, 261—266, 269, 272, 274, 275, 299, 343,

472, 481, 510. Вадимъ. 28. Варвара, мученица. 70. Варлаамъ печерскій. 15. Варлаамъ хутынскій. 29. Васильевскій, В. Г. 46. Василій, архіепископъ новгородскій. Василій Буслаевичь. 131. Василій Дмитріевичь. 166, 442, 507, Василій Іоанновичъ. 24, 30, 56, 77, 155, 301, 306, 512, 521. Василій Патрикъевичь, см. Вассіанъ Патрикъевичъ. Василій, священникъ. 18, 198, 200. Висилій Темный. 11, 28, 88, 155, 166, 482, 445, 509. Василько Ростиславичь. 18. 193, 198. Васильчиковъ. А. 340. Вассіанъ, архіепископъ ростовскій. 30. Вассіанъ Патрикъевичъ. 517. 516. Веберъ, резидентъ. 65. Велевицкій, іезуитъ. 62. Велисарій. 45. Величка, Самуилъ. 63. Веневитиновъ, М. А. 65. Венелинъ, Юрій. 219—220. Вердье. 591. Викторовъ, А. Е. 3, 37. Вишневецкій, Д. 302. Владимірскій-Будановъ. 248. Владиміръ Андреевичъ, двоюродный братъ Іоанна IV. 522. Владиміръ Андреевичъ. 72, 301. Владиміръ Мономахъ. 11, 14, 18, 72, 154, 164, 191, 193, 228, 231, 234, 262, 288, 455, 468, 470, 487, 493, 494, 504, 509. Владиміръ Святой. 18, 29, 47, 70, 83, 126, 143, 154, 162, 180, 191, 194, 195, 199, 208, 210, 212, 234, 261, 421, 461, 465, 470, 471, 487, 490. Владиславъ Германъ. 49. Владиславъ Кривоустый. 49. Владиславъ, королевичъ. 62. Володарь Ростиславичъ. 193. Вольга Святославичъ. 69. Вольтеръ. 108, 130, 405. Вольфъ, М. О. 407, 408. Волынскій. 506. Воронцовы, боярскій родъ. 512.

344, 365, 366, 367, 368, 393, 414, 437,

Воротынскіе, князья. 512. Востововъ. А. Х. 30. Всеволодъ Мстиславичъ. 490. Всеволодъ Юрьевичъ. 233, 234, 290, 493. Всеволожскій, И. Д. 442. Выговскій, гетманъ. 418. Вяземскій, князь П. П. 71. Гайдебуровъ, П. 2. Гакстгаувенъ, баронъ. 365. Галаховъ, А. Д. 3, 171. Галль, льтописець. 49. Гаркави. 451. Гаркманъ. 62, 66. Гаральдъ. 212. l'ебгарди. 217. Гегель. 252. Гедеоновъ, С. 451, 452, 453, 455, 501. Гедиминъ, лит. князь. 499. Гейденштейнъ, Райнольдъ. 54, 55, 56. Гельмольдъ. 48, 105. Генрихъ Латышъ. 49, 50. Георгій Амартолъ. 18. Георгій Конисскій. 333, 349, 350, 410. Герасимовъ, дъякъ. 392. Гельберштейнъ. 32, 56, 59, 67, 68, 432. Гервасій, еписв. переяславскій. 349. Геродотъ. 44, 94, 196, 221, 460, 461. Герценъ. 240, 241, 251. l'нббонъ. 143. Гизель, Иннокентій. 83, 86. Гизо. 183, 192. Гильтебрандтъ, П. А. 425. Гильфердингь, А. Ө. 69, 251, 255, 256, 257, 393, 417. Глинскій, Михаилъ. 301. Глѣбъ, св. 29, 199. Глюкъ, пасторъ. 323. Гмелинъ. 449. Гоголь. 415. Голиковъ, И. И. 130, 144. Голицынь, Василій. 65, 239, 311, 314, Головацкій, Я. Ө. 425. Головкинъ, графъ. 89. Голохвастовъ. 421. Голубинскій, Евг. Евс. 22, 98, 453 463, 466—472. Гольманъ. 206, 208. Гольцъ. 331. Гордонъ, Патрикъ. 64, 322, 324. Горсей, 59.

Горскій, протоіерей, А. В. 16, 30.

Горскій, С. 77.

Гостомыслъ. 123, 131. Готгардъ, Кетлеръ. 61. Гоффъ. 61. Грановскій, T. H. 215 - 217, 240, 250-251. Грибовдовъ, дъякъ. 82, 83, 87, 89, 105. Григоровичъ, протојерей, Іоаннъ. 39, Григорьевъ, В. В. 393. Гроть, Я. К. 76, 171. Густавъ Адольфъ. 24. Густавъ Ваза. 155. Гуссъ. 400. Гуца, Георгій, см. Венелинъ. Гюйсенъ, баронъ. 64. Гюрята. 18. Давидъ Игоревичъ. 193. Даніня Балицкій. 21, 50, 383, 440, 446, 470, 498, 499. Данінять, игуменъ. 65. Даніндъ, митрополить. 465. Данилевскій, П. Е. 432, 458. Даниловичъ. 25, 26. **Дашкевичъ. Н. 393, 425.** Делагарди. 78. Державинъ, Г. Р. 119. Димитрій, воевода кіевскій. 498. Димитрій Донской. 24, 27, 29, 74, 75. 166, 237, 296, 301, 420, 422, 508. Димитрій Константиновичъ. 506. Димитрій Ольгердовичь. 301, 532. Димитрій Шемяка. 443, 507. Димитрій Іоанновичь, сынь Іоанна Іоанновича, внукъ Іоанна III. 522. Димитрій царевичь, сынь Іоанна IV. Диръ. 189, 195, 199, 207, 463, 471, 487, Дитмаръ. 47, 48, 116, 488. Длугошъ. 25, 51, 85. Дмитріевъ, И. И. 142, 144, 151, 152, Добровскій, Іосифъ. 197, 218, 219, 239. Добрянскій, Ф. 31, 409. Довмонть, князь. 24. Долгорукій, Вас. Вл. 334. Долгорукіе при Петръ II. 336. Дорнъ, Б. 454. Дюсбургъ. 50. Евгеній, митрополить. 86, 136, 217. Европеусъ. 393. Евсевій, кесарійскій. 76. Евстратій, инокъ. 15.

Екатертна I. 326, 328, 336, 338. Екатерина II. 32, 35, 36, 71, 96, 109, 112, 113, 118, 119, 120, 125, 130, 131, 132, 133, 147, 148, 149, 150, 164, 215, 276, 281, 327, 328, 333, 334, 336, 339, 340, 341, 342, 343, 344, 348, 349, 350, 423. Екатерина Ивановна. 337. Екатерина Павловна. 152, 161. Елагинъ, И. П.—132, 134, 143. Еливавета, королева англійская. 59. Елизавета Петровна. 65, 99, 103, 104, 118, 119, 130, 131, 276, 327, 328, 333, 336-342, 348. Еминъ. 134. Ерличъ. 63. Ермакъ Тимоееевичъ. 56. Ефремъ, инокъ. 15. Ждановъ, доцентъ. 71. Жолкъвскій, гетианъ. 62. Жуковскій, В. А. 142, 157. Забълинъ, И. Е. 46, 117, 209, 213, 368-376, 379, 393, 394, 407, 408, 421, 458— 462, 472. Загоскинъ, Н. П. 248, 337, 473, 474. Замойскій, Янт. 54, 56. Замысловскій, Е. Е. 67, 87, 392—395, 444, 478, 536. Зибель. 216. Знаменскій, профессоръ. 466. Ибнъ-Даста или Деста. 46, 454. Ибнъ-Фоцланъ или Фодлань. 46. Иванивъ, М. И. 393. Ивановъ. Н. А. 175, 200-205. Иванъ Антоновичъ. 329. Иванъ Өеодоровичъ, рязанскій князь. Игорь Рюриковичъ. 18, 29, 68, 116, 168, 181, 194, 195, 199, 210, 235, 421, 422, 452, 470. Игорь Святославичъ. 71, 455. Ивяславъ Мстиславичъ. 15, 232. Изяславъ Ярославичъ. 15, 49. Иконниковъ, В. С. 175, 182, 192, 209, 244. Илларіонъ, митрополитъ. 468. Иловайскій, Д. И. 14, 46, 351, 407, 452, 453-454, 455, 456-458, 463, 481, 509. Ильинъ, А. П. 395. Илья Муромецъ. 63, 126, 292. Иродотъ, см. Геродотъ. Исаакій, инокъ. 15. Исидоръ, митрополитъ. 30.

Іеремія, инокъ. 15. Інсусь, сынь Сираховъ. 79, 80. Іоакимъ, патріархъ. 315. Іоаннъ Алексвеничъ. 320. Іоаннъ, варягъ. 29. Іоаннъ Златоустъ. 76. Іоаннъ Іоанновичъ. 508. Іоаннъ, Иванъ Калита. 165, 166, 301. 441, 442, 531. Іоаннъ III. 11, 28, 30, 37, 57, 96, 104. 114, 155, 166, 167, 192, 252, 276, 295, 301, 303, 306, 351, 359, 405, 422, 423. 440, 464, 512, 514, 515, 521. Іоаннъ IV. 12, 23, 24, 28, 37, 54, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 75, 76, 77, 79, 83, 88, 121, 124, 135, 143, 145, 146, 152, 155, 162, 163, 164, 165, 184, 192, 252, 292, **295**, 297, 300, 301, 303, 304, 305, **306**. 309, 313, 320, 322, 325, 357, 363, 372. 379, 432, 440, 443, 464, 513, 514, 515, 516, 521, 522, 523, 525, 227. **Іовій, Павелъ. 32, 68.** Іорданъ или Іорнандъ. 47, 116, 482. Іосифъ Волоколамскій, Волоцкій. 136. 388-389, 465. Іосифъ Сфианко см. Сфианко Іосифъ. Кавелинъ, К. Д. 173, 216, 245, 246, 255, 353-362, 366, 368, 371, 372, 373, 376. **379, 410, 415, 495**. Кадлубекъ, Викентій. 49, 202. Казиміръ Ягайдовичъ. 52, 308. Калачевъ, Н. В. 2, 54, 90, 92, 94, 105, 173, 216, 245, 246, 248, 366. Калигула. 155, 163. Кантемиръ. 137. Карамвинъ, Н. М. 2, 13, 22, 36, 37, 96, 132, 141-175, 176, 177, 178, 180, 182, 183, 184, 185, 193, 194, 197, 198, 204, 217, 223, 225, 230, 231, 237, 238, 239, 242, 252, 257, 346, 366, 429, 451. Каратаевъ, И. 3. Карлейль. 388. Карлъ Великій. 143, 215, Карлъ XII. 325, 384. Карповъ, Г. О. 41, 418. Каченовскій, М. Т., 13, 176—184, 193, 204, 215, 239. Кипріянъ, митрополитъ. 76. Кириллъ, митрополитъ. 81. Кириллъ, славянскій первоучитель, 19, 195, 197, 218, 220, 228. Киркоръ. 408, 409, 410, 411.

Кирѣевскіе, братья. 68, 249, 251, 255.

Kiñ. 189, 374, 486. Ключевскій, професс. 67, 416, 472—536. Кобенцель. 57. Кожанчивовъ, Д. Е. 9. Козловъ, генералъ-рекетмейстеръ. 113, Коллинсъ. 63. Коловрать, богатырь. 498. Колычевы, боярскій родъ. 512. Константинъ Багрянородный. 45, 91, 195, 480, 482. Константинъ веливій. 261. Константинъ Всеволодовичъ. 468. Контарини. 51. Кончакъ, Концякъ. 71, 73. Коперникъ. 400. Корбъ, Георгь. 57, 63, 65. Корсаковъ, Д. А. 337, 362, 893. Корфъ, баронъ, М. А. 66. Костомаровъ, Н. И. 2, 14, 39, 75, 237, 242, 325, 351, 407, 416, 417-425, 427-428, 448.Котляревскій, А. А. 394. Котошихинъ. 68, 78, 79, 501. Koxobckiii. 63. Кочубей, министръ. 160. Кошкины, боярскій родъ. 512. Кромвель. 143. Кромеръ, Мартинъ. 52, 85, 88. Кропотовъ, Д. А. 160, 161, 242. Кругь. 151. Крузе, нъмецкий ученый. 206, 208. Крузе, ливонецъ. 55, 60. Крыжаничъ. 63, 285. Крыловъ, профессоръ. 365, 367. Кузнецовъ. 425. Куклинскій. 81. Кулишъ, П. 351, 416, 423—424, 426. Куникъ, А. А. 93, 151, 453, 454. Купреянова, жена Бантыша-Каменскаго. 135. Курбскіе, родъ. 512. Курбскій, князь, А. М. 60, 76, 77, 78, 88, 121,182,307,432, 516,517, 522,525. Курбскій, князь, Михапль. 522. Кушелевъ-Безбородко. 243. Лавровскій, Н. А. 33. Ламанскій, В. И. 104, 217, 256, 257. Ламбивы, братья, 3. Ламбинъ, Н. И. 18, 453-454, 471. Лашнюковъ, И. В. 2. Левекъ. 65. Левицкій, А. И. 535. Левъ Колойскій. 45.

Лейбинцъ. 384. Леклеркъ. 65, 122, 123, 124, 126, 127, 128, 131, 204. Лелевель. 53, 159. Леонтовичъ, Ө. И. 248, 431. Лепехинъ. 449. Леруа-Болье. 231, 395—407, 415, 459. Лешковъ, В. Н. 245, 249, 266—275, 367, 368, 458, 473. Лефортъ. 64. Лжедимитрій. 61, 383. Либеровичъ. 408. Линиченко. 50, 198. Лирія де, герцогъ. 65. Лихуды, братья. 312. Ломоносовъ, М. В. 6, 97, 99, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 111, 112, 113, 119, 120, 122, 129, 130, 133, 143, 144, 154, 197, 206, 209, 212, 328, 338. **Лонгиновъ. Н. М. 242.** Лосицкій, Михаилъ. 85. Лука Жидята. 28. Лукьяновъ, Іоаннъ, свящ. 65. Людовикъ IX. 50. Людовикъ XI. 143, 163. Ляпуновъ, Прокопій. 173, 310, 311, 528. Маврикій, императоръ. 45, 272. Магнусъ, король. 29, 61. Мазепа. 419. Майковъ, Л. Н. 392. Макарій, митрополить, 31, 60, 76, 208, 517. Макарій, митрополить, историкъ. 22, **465**—**466**. Макарій, патріархъ антіохійскій. 63. Макволдъ, князь. 409. Максимиліанъ П. 57. Максимовичь, М. 415. Максимовъ, С. В. 408, 411, 425. Максимъ Гревъ. 60, 76, 465. Макушевъ, В. 46, 67. Малиновскій, В. О. 25, 136. Мамай. 74, 166. Манкіевъ или Манквевъ. 90, 105, 120. Манштейнъ. 64. Маржереть. 62. Марина. 62. Марія Черкасская. 59. Марко-Поло. 51. Мартыновъ, іезунть. 240. Маскевичъ. 62. Масса, Исаакъ. 62, 66. Массуди. 46, 482.

Матвъевъ, бояринъ. 82, 239, 295, 314, 315, 320. Маттен. 176. Межовъ, В. И. 3. 174. Мейербергъ или Августинъ фонъ-Майернъ. 57, 63. Мелетій Смотрицкій, см. Смотрицкій Мелетій. Меншиковъ. 336. Меркаторъ. 32. Местръ (Іоспфъ де-Местръ). 405. Меоодій, славянскій первоучитель. 19, 195, 197, 218, 220, 228. Миддендорфъ, академикъ. 82. Микель-Анджело. 143. Микулинскіе, князья. 512. Милеръ, авадемикъ. 35, 89, 91, 92, 95, 99, 100, 101, 102, 104, 108, 109, 110, 111, 113, 120, 121, 130, 131, 134, 135, 176, 209, 432, 449. Миллеръ, Всеволодъ. 71. Миллеръ, О. Ө. 3, 69, 70, 255. Милютинъ, Н. А. 255. Мининъ. 146, 310, 311, 421. Минихъ, фельдмаршалъ. 64, 66, 337, 421. Минуцкій. 425. Митяй. 30. Мицкевичъ, Адамъ. 242, 410. Михаелисъ. 109. Михаилъ Александровичь тверской. 24, 27. Миханать Борисовичъ. 445. Михаилъ черниговскій. 29. Михаилъ Ярославичъ тверской. 29. Михаилъ Өеодоровичъ. 36, 57, 79, 104, 106, 155, 162, 252, 266, 311, 365, 523. Михалонъ литвинъ. 53, 54, 307. Монсей, пророкъ. 155. Моисей - угринъ. 15. Монтескье. 168. Мордвиновъ, графъ. 244. Морововъ, бояринъ Ал. Мих. 314. **Морозовъ. П. 387—391.** Морошкинъ, свящ. М. Я. 324. Морошвинъ, Ө. Л. 208. Мосохъ. 86, 88. Мстиславскіе. 512. Мстиславъ Владиміровичъ. 488. Мстиславъ Даниловичъ. 11. Мстиславъ Святополковичъ. 193. Мстиславъ Удалой, 233, 276, 289, 470, 493. Мстиславъ Храбрый. 71, 233, 289, 470, 493.

Муравьевъ, М. Никит. 142, 152, 157, Муравьевъ, М. Никол. 160, 161, 242. Муравьевъ, Никита М. 157, 158, 177. Мусинъ-Пушкинъ. 71, 122, 129, 130, 135, 449. Навиль. 65, 520. Наполеонъ І. 161, 173. Напьерскій. 208. Нарбуттъ. 26. Нарышкинъ, Иванъ. 334. Наталія Долгорукова. 119. Нащокинъ. 119. Неволинъ, А. А. 245. Невоструевъ, К. И. 30. Нейгебауеръ. 64. Незеленовъ, А. 3, 138, 140. Неронъ. 155, 163 Несторъ. 10, 13, 14, 33, 49, 85, 101, 112, 114, 115, 116, 131, 143, 145, 154, 179. 180, 195, 196, 197, 198, 199, 200, 201, 204, 205, 206, 213, 224, 225, 226, 269, 270, 452. Нибуръ. 180, 184. Никитскій, профессоръ. 376—377, 379, 437, 510. Никола юродивый. 59. Ниволай Павловичъ. 184, 419, 450. Никонъ, инокъ. 15. Никонъ, патріархъ. 63, 122, 143, 145, Нилъ Сорскій. 60, 130, 465. Никонъ, ученикъ препод. Сергія. 29. Новиковъ, Н. И. 35, 37, 135, 136, 137, 138, 139, 140, 141, 142, 143, 144, 145. 146, 147, 148, 149, 150, 183, 242. Новосильцевъ, министръ. 152. **Норовъ, А.** С. 65. **Носовичъ, И. И. 425.** Оболенскіе, князья. 512. Оболенскій, князь, Н. М. 25, 27. Огородниковъ, Е. 81. Олавъ. 212. Олеарій. 57, 63, 66. Олегъ Въщій. 18, 29, 68, 123, 129, 131, 154, 162, 181, 189, 194, 195, 199, 210, 234, 421, 453, **4**80, 487, **488, 489, 492**. Олегь Святославичь. 193 Ольга, княгиня. 45, 68, 146, 151, 154, 181, 195, 199, 421, 461. Ольгердъ. 27, 499. Ординъ-Нащокинъ. 295, 314. Остерманъ. 335, 336.

Острожскій, князь, К. К. 76.

Павель, архидіаконь. 63. Павель, епископъ виленскій. 307. Павель Петровичь (сынь Петра Великаго). 335. Павелъ Петровичъ. 340. Паерле. 62, 66. Палецкіе, князья. 512. Палласъ. 449. Пальмъ. 63. Пафнутій Боровскій. 443. Пекарскій,  $\Pi$ . 3, 71, 89, 90, 91, 92, 100, 102, 103, 104, 109, 110, 111, 131, 381. Первольфъ, О. 256, 455. Пестель. 160, 161. Петрей. 62, 66. Петровъ, Н. П. 416. Петръ Великій. 3, 5, 6, 9, 12, 32, 41, 64, 65, 88, 89, 90, 93, 95, 99, 107, 108, 120, 122, 130, 132, 140, 142, 143, 144, 164, 238, 239, 247, 266, 267, 276, 285, 310, 315, 316, 318, 319, 320, 321, 322, 323, 324, 325, 326, 327, 330, 331, 332, 333, 334, 335, 336, 341, 345, 346, 351, 352, 357, 361, 372, 379, 381, 382, 384, 403, 404, 405, 412, 420, 422, 423, 431, 432, 443, 476, 515, 525, 526. Петрь II Алексвевичь. 65, 328, 335, 336. Петръ III. 104, 327, 329, 331, 332, 337, 343, 344. Петръ, Могила. 312, 423. Петръ, митрополитъ. 532. Петровскій. 171. Плано-Карипни. 50. Платоновъ С. 529. Платонъ, митрополить. 33, 135, 136, 145, 164, 464. Побъдоносцевъ, К. П. 248. Погодинъ, М. П. 33, 75, 96, 97, 98, 142, 143, 144, 145, 146, 147, 148, 149, 150, 151, 152, 153, 155, 156, 157, 158, 164, 166, 170, 171, 175, 177, 188, 193-197, 198, 200, 201, 204, 206, 213, 214, 215, 217, 219, 223-240, 249, 253, 256, 257, 261, 310, 419, 420, 421, 422, 424, 438, 448, 451, 456, 480, 506. Поддубный, И. П. 395. Пожарскій, князь, Димитрій. 309, 311, 421, 528 Полевой, Н. А. 2, 175, 184-192, 241, 286, 355, 432. Полибій. 134. Поликарновъ, справщикъ. 89, 90. Поликарпъ, игуменъ. 26.

Полъновъ, Д. 125. Пономаревъ, С. 144, 145, 146, 147, 174. Поповъ, А. Н. 242. Поповъ, Анд. 26, 31. Поповъ, Нилъ. 92. Порфирьевъ, И. З. 80. Посошковъ, 96, 97, 98, 238. Поссевинъ. 55, 58, 59, 60. Потемвинъ, таврическій. 121. Проворовскіе, князья. 512. Прозоровскій, Д. И. 449. Прокопій, 44, 110, 116, 482. Прохоровъ В. 450, 451. Пугачевъ. 292. Пушкинъ, А. С. 6, 142, 158, 165, 197. Пьерри. 65. Пыпинъ, А. Н. 4, 5, 6, 7, 8, 9, 202, 243, 244, 446. Пънковы, князья. 512. Разинъ. 292, 311, 420. Разумовскій, А. 110, 113. Разумовскіе. 340. Рафазль. 143. Ренцъ. 173, 194, 208, 209, 210, 211, 212, 216, 386. Ремезовъ, Семенъ. 88, 243. Риттихъ, А. Ө. 395. Рогволодъ. 188, 483. Робертсонъ. 143. Розенкамифъ, баронъ. 208, 209. Романъ младшій. 45. Романъ Мстиславичъ. 71, 72, 73, 233. Романъ Ростиславичъ. 468. Рондо. 65, 66. Ростовскіе, княвья. 512. Рубриквисъ. 50. Рудавскій. 63. Рульеръ. 65. Румянцевъ, графъ. 36, 37, 39, 135, 142, 176, 183, 217, 449. Рущинскій, Л. П. 67. Рыбниковъ, П. Н. 66, 255. Рюрикъ. 116, 123, 131, 134, 151, 162, 188, 199, 207, **2**08, 223, 253, 421. Рюрикъ Ростиславичъ. 193. Рыльевъ. 159. Сабуровы, боярскій родъ. 512. Савва, архіепископъ. 450. Саввантовъ, П. И. 65, 450. Саксонъ, грамматикъ. 48. Салтыковъ, М. 523, 530. Салтывовы, боярскій родъ. 512. Самаринъ, Ю. Ө. 251, 255, 366, 367. 404. Самоввасовъ, Д. Я. 117, 248, 431, 450, 463. Сапуновъ, А. П. 264. Сарторій. 208. Сафоновичъ, Осодосій. 85, 86. Сахаровъ. 3. Святославъ Игоревичъ. 15, 45, 146, 154, 194, 199, 234, 421, 422, 461, 463, 470, 471. Святополкъ Изяславичъ. 193, 234. Селецкій Александръ, см. Котоши-Семевскій, В. И. 255. Семеновъ, П. П. 411—414. Сенакъ. 130. Сеньковскій, баронь Брамбеусь. 212— 215, 381, 382, 383, 384. Сераціонъ, архіспископъ новгородскій. Сергій, радонежскій. 28, 29, 75. Сергьевичь, В. И. 246-248, 344, 348, 437, 438, 478. Сигизмундъ Августъ. 36, 53, 54, 61. Сигизмундъ III. 62. Сильвестръ Выдубицкій. 11, 14, 200. Сильвестръ, священникъ. 60, 77, 79, 80, 260, 302, 303, 320, 422, 517. Симеонъ Іоанновичь, Гордый. 74, 301, 508. Симонъ, епископъ владимірскій. 15,26. Симонъ, митрополитъ. 24. Синеусъ. 188, 207, 223. Сицкіе, князья. 512. Скорняковъ-Писаревъ. 90. Смирдинъ. 3. Смотрицкій, Мелетій. 410. Снегиревъ, П. 135, 136, 218, 255. Снегиревъ, И. С. 218. Соколовъ, Иванъ (архим. Сергій). 314. Соловьевъ, С. М. 2, 18, 77, 79, 83, 89, 92, 94, 97, 98, 103, 106, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 117, 171, 172, 209, 216, 261, 275-352, 353, 354, 355, 359, 362, 366, 367, 368, 371, 372, 373, 379, 381, 382, 390, 414-415, 43, 424, 429, 432, 436, 444, 451, 457, 459, 470, 478, 480, 483, 494, 495, 497, 505, 509, 522, 534, 535, 536. Сонцовъ, А. П. 450. Сопивовъ. 3. Софія Алексъевна. 65, 239, 311, 314, 320, 359. Софія Витовтовна. 507.

Софія Палеологъ. 137, 276. Софовій, дружинникъ. 73. Спасовить, Влад. 4, 5, 6, 7, 8, 9, 408. Спасскій. 81. Сперанскій. 159, 173. Срезневскій, И. И. 33, 217. Станкевичъ. 183. Старчевскій. 66. Стасовъ, В. В. 70. Стефанъ, пермскій. 29. Страбонъ. 44. Страленбергъ. 64. Строгановы (старыхъ временъ). 308. Строевъ, П. М. 3, 37, 38, 39, 42, 183, 200, 201, 217. Строевъ, Сергъй. 183. Стрыйковскій. 25, 52, 85, 88, 121. Стурлезонъ-Снорри или Снорронъ. 212. Суворинъ, А. С. 142, 143. Сумароковъ, А. 348. Сухановъ, Арсеній. 66. Сухомлиновъ, М. И. 33. Сырьчанъ. 72. Сѣмашко, Іосифъ. 410. Татищевъ, В. Н. 21, 32, 35, 81, 92—99, 100, 104, 105, 106, 111, 120, 121, 123, 127, 128, 1a1, 132, 154, 200, 202, 203, 209, 244, 327, 431, 443, 449, 468. Taybe. 60. Таубертъ. 113. Тацить. 44, 143, 178. Тепловъ. 113. Теренцій. 101. Терновскій, Ф. В. 209. Титмаръ см. Дитмаръ. Тить Ливій. 180. Тихонравовъ, Н. С. 2, 71, 243. Тихонъ, святитель. 136. Товіанскій. 242. Толстой, графъ Д. А. 324. Толстой О., графъ. 3. Тохтамышъ, царь. 23, 29, 75, 166, 506. Тредьяковскій. 99, 100, 101, 102, 103. Труворъ. 188, 207, 223. Трусманъ, Г. Г. 50. Тунманъ. 205, 206, 212. Тургеневъ, А. Н. 152, 155, 171. Тьери. 188, 192. Уваровъ, графъ, А. С. 450. **У**вбекъ. 24. Улу-Махметъ. 442. Уманецъ, О. М. 351. Ундольскій, В. М 3.

Устраловъ, Н. Г. 66, 238, 353, 381. Ушатые, князья. 512. Филареть, архіепископъ черниговскій. 22, 89, 464 - 465, 466. Филаретъ, патріархъ. 315. Филициъ II, митрополить. 305, 449. 464. Фирсовъ, профессоръ. 173, 174, 393. Флетчеръ. 59, 60. Фонъ Визинъ. 137. Фортинскій, О. Я. 48, 455. Фридрихъ II. 65, 329, 338. Фотій, митрополить. 29. Хвольсонъ, Д. А. 454. Хилковъ, князь. 90. Хавбниковъпрофессоръ. 377—379, 478. Хмъльницкій, Богданъ. 92, 418, 419. Ходаковскій. 450. Хомявовь, А. С. 249, 250, 251, 257. Хоривъ. 189, 374, 486. Храповицкій. 131. Царевскій, доценть каз. акад. 98. Царскій. 3. Цвътаевъ, Д. В. 314. Цимисхій. 45. Чаадаевъ 240. Чарноцкій, см. Ходаковскій. Чарторыйскій, А. 159. Чацкій. 159. Челяднины, боярскій родъ. 512. Ченслеръ, Ченслоръ. 304, 392. Черкасскій, князь, В. А. 254, 255. Чистовичь, Ил. Ал. 389. Чичеринъ, Б. Н. 244, 362-368, 369, 404, 473, 495. Чубинсвій, П. П. 425. Шавловитый. 524. Шафарикъ. 217, 218, 220-223, 224, 225, 226, 227, 228, 239, 393. Шаховской, князь, С. 119. Шашковъ. 391. Шевченко. 416, 417. **Шевыревъ, С. Ц. 2, 217, 249.** Шеинъ, **П. А. 255, 425.** Шеллингъ. 252. Шетарди. 65. Шиловъ. 277. Шлецеръ. 13, 22, 33, 92, 96, 104, 107— 117, 118, 128, 129, 133, 134, 141, 151, 152, 154, 176, 178, 179, 181, 188, 193, 298, 201, 202, 205, 206, 209, 212, 218, 223, 225, 229, 231, 239, 403. Шлитте. 304, 313.

Шпилевскій, профессоръ. 173. Штейнъ. 161. **Шторхъ, А. К. 151.** Штриттеръ. 66, 117, 225. Шубинскій, С. Н. 66. Шуваловь, графъ, И. И. 103, 104. Шуйскіе, князья. 512. Шуйскій, Василій. 145, 523. Шуйскій, Скопинъ. 309, 311, 314, 422. Щаповъ. 173, 379—381. Щебальскій, П. К. 130. Щекъ. 189, 374, 486. Щербатовъ, князь, М. М. 32, 35, 111, 117, 119, 120, 121, 122, 127, 128, 129, 130, 135, 137, 152, 154, 168, 346, 347, **348.** Эверсъ. 151, 173, 193, 194, 195, 206-208, 209, 210, 211, 212, 215, 225, 278, 382, 383, 384, 386, 471. Эдигей. 11, 508. Элертъ. 55. Эль-Надимъ. 46. Юмъ. 143. Юрій Даниловичь. 441. Юрій Дмитріевичь. 11, 442. Юрій Долгорукій. 16, 232, 233. Юрій Патрикъевичь. 512. Юшкевичъ. 425. Ягайло Ольгердовичь. 264. Языковъ. 66, 115. Яковлевъ, В. 80. Янъ вышатичь. 15. Яропольъ Святославичъ. 21. Ярославъ Всеволодовить. 27, 50, 493. Ярославь Мудрый. 19, 49, 104, 154, 162, 191, 199, 208, 210, 212, 227, 229, 230, 234, 235, 261, 267, 276, 284, 403, 459, 461, 480, 488, 490, 492, 494. Ярославъ Осмомыслъ. 71. Ярославъ Ярославичъ. 81, 440, 446. **Феогностъ**, митрополитъ. 441. Өеодоръ, варять. 29. **Өеодоръ Алексвевичъ. 83, 87, 88, 104,** 106, 118, 296, 314, 320, 444, 464. **Өеодоръ Іоанновичъ. 59, 75, 88.** Өеодоръ Студитъ. 31. Өеодоръ, епископъ тверской. 29. Өеодосій, преп. 15, 18, 198, 469. Өеофанъ Прокоповичъ. 88, 327, 336, 387, 388, 389, 390, 421. Өеофилантъ Симоната. 45. Өукидидъ. 178.

## дополненія и поправки.

Стр. 2—3, прим'яч. 5, № 5. Вышель изъ печати второй выпускъ 2 части исторіи словесности профессора Порфирьева, обнимающій время Екатерины ІІ.

Стр. 4. Вышель изъ печати четвертый томъ библіографіи, составляемой г. Межовымъ; завлючаеть въ себъ исторію русской словесности и языка.

Стр. 39. XI. Въ настоящемъ году вышли 8 и 9 томы Русской исторической библіотеки.

Стр. 40. XII. Вышель изв печати седьмой выпускъ Лѣтописи занятій

археографической коммиссіи.

Стр. 40. Кіевская археографическая коммиссія издала еще два тома указателя въ ея изданіямъ,—именъ личныхъ и географическихъ. Первый изд. въ 1878 г., второй—въ 1882 г.

Стр. 41, прим. 1. Духовныя посланія изследованы въ сочиненіи профессора ІІ. Ө. Николаевскаго—Русская пропов'єдь въ XV и XVI стол. С.-Петербургъ. 1868 г. (Напечатано въ Ж. м. нар. просв. за этотъ годъ.)

Стр. 78, прим. 3. Новое изданіе сочиненія Котошихина уже вышло изъ

печати.

Стр. 113, прим. 4. Автобіографія Шлецера переведена на русскій языкъ и издана въ XIII т. Сборника отділенія русскаго языка и словесности академіи наукъ.

Стр. 121 и далъе. О Болтинъ есть обстоятельное и подробное изслъдованіе М. И. Сухомлинова въ пятомъ выпускъ исторіи россійской академіи, на

стр. 62-296 и 317-432.

Стр. 130. Сочиненіе Голикова: Дівнія Петра Великаго съ дополненіями, 30 частей. М. 1788—1797 г.

Стр. 246, прим. 2. Пропущено указаніе сочиненія Н. В. Калачова. Оно издано въ 1864 г. подъ заглавіемъ: Артели въ древней Россіи.

Стр. 248. Г. Владимірскій-Будановъ—нынѣ профессоромъ въ кіевскомъ университеть.

Стр. 314, прим. 2. Г. Цветаевь печатаеть и памятники къ исторіи про-

тестантства въ Россіи въ Чтеніяхъ м. общ. ист. и древн. 1883 г. кн. 3.

Стр. 340. О Павић Петровичћ есть обстоятельное изследованіе г. Кобеко (первое изд. 1882 г., второе 1883 г.) иодъ заглавіемъ: Цесаревичъ Павелъ Петровичъ (1754—1796 г.). Царствованіе Павла Петровича изложено въ І т. сочиненія генерала Богдановича: Исторія царствованія императора Алевсандра I.

Стр. 392. Разборъ Л. Н. Майковымь сочиненія Н. ІІ. Барсова напечатанъ въ 1874 г. подъ заглавіемъ: Замътки по географіи древней Руси. По поводу

сочиненія: Очерки русской исторической географіи.

Стр. 379—381. Покойный Щаповъ писаль много. Не мало статей его пом'ящено въ Православномъ Собес'ядник'я, въ Запискахъ географическаго общества, въ Отечественныхъ запискахъ. Самое обработанное его сочиненіе—

Русскій расколь старообрядства, изд. въ 1859 г.

で開始的の際によったが

Стр. 466. Касательно выясненія достоинства русской церковной власти у насъ есть изследованіе профессора П. Ө. Николаевскаго подъ заглавіемъ: Учрежденіе патріаршества въ Россіи. С.-Петербургъ. 1880 г. (напечатано въ Христ. Чт. за этотъ годъ). Писано на основаніи рукописей, разсмотрънныхъ съ большею обстоятельностію, чёмъ у м. Макарія.

Стр. 531. Въ годичномъ собранін академін наукъ Н. В. Калачовъ скаваль рёчь о боярской думѣ московскаго государства. Рёчь была напечатана въ 9 и 10 №М (1884 г.) "Правительственнаго Въстника". Въ 19 № газеты "Русь" за 1884 г. помъщено извъстіе, что правительствомъ назначены средства на изданіе Н. В. Калачовымъ памятниковъ дълопроизводства до-петровской боярской думы.

## Разборъ критики К. Н. Бестужева-Рюмина на сочиненіе М. О. Кояловича: «Исторія русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ».

Извъстно всякому автору серьезнаго труда, какое высокое наслаждение бесъдовать съ свъдущимъ лицемъ о предметъ написанной книги. Не ослабитъ этого наслаждения споръ, хотя бы и самый горячий, потому что извъстно правило — не переносить горячности спора на житейския отношения спорящихъ. Не уничтожитъ этого наслаждения даже обнаружение взаимныхъ ошибокъ, потому что кто же не ошибается и въ какихъ человъческихъ дълахъ не бываетъ ошибокъ?

Я имъть и особенныя побужденія желать такой бесёды. Послё нёскольких благопріятных газетных сообщеній о моей книгі, противъ меня предпринять цільй походь изъ среды такъ называемых западниковъ; но такой походъ, что я обязань быль устраниться отъ состязанія. Не было достойнаго предмета для спора. Одинъ изъ этихъ критиковъ нікто Л. С. (Вістникъ Европы, декабрь истекшаго года) понабраль изъ моей книги разныя міста, сопоставиль безъ складу и ладу, по своей прихоти, сочиниль при этомъ самъ и приписаль мні ошибку і и завершиль эту, очевидно, заказную и спішную работу чистійшею выдумкой, будто-бы я называю себя «истинно русскимъ человікомъ» (стр. 917). Съ такимъ критикомъ бесіздовать было мудрено.

Другой критикъ, нѣкто Викторъ Михайловскій (Русск. Мысль, тоже декабрь 1884 года), занимающійся въ «Русской Мысли»

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) На стр. 159 моей книги говорится, что Чарторыйскій дійствоваль ст шайкой еще болье коварныхь поляковь. Критикь «Вісти. Европы», выписывая у меня это місто, написаль вмісто: съ шайкой съ тайной, и поставиль при этомъ, словів въ скобкахъ (sic!). Точно это у меня сказано. См. «Віст. Европы», декабрь стр. 922.



быстрымъ переборомъ новыхъ книгъ, поступилъ со мною несколько сдержаниве. Онъ, по крайней мврв, даль понятіе о содержаніи моей книги, перечислиль разсмотрыныхъ мною писателей, призналь даже мой трудъ большимъ; но едва ступилъ на поприще опънки труда. какъ сейчасъ же обнаружилъ большое невъдение самыхъ простыхъ вещей, — высказалъ удивленіе, почему літописи и акты я называю первоисточниками! При такомъ знаніи литературы русской исторіи, этому критику естественно было сосредоточиться на чемъ либо болье доступномъ. Такимъ предметомъ оказалось заглавіе моей книги, которому мой критикъ и далъ особенное вниманіе. И на эту критику, очевидно, отвичать не приходилось. Она потомъ уже возбудила мое вниманіе тімъ, что дала тему для новой критики нікоему А. Скабичевскому, который въ 360 № Русскихъ Ведомостей за 1884 годъ унизился до предположенія, будто бы я думаль привлечь къ моей книгь читателей заманчивымь заглавіемь. Съ такимь критикомь могла быть рачь о клевета, но, очевидно, рачь уже не въ области литературы.

Изученіе этихъ видовъ западнической критики на мое сочиненіе привело меня къ тому выводу, что наши русскіе западники, на весь міръ шумящіе о научности, гуманности, сами не показывають ни той, ни другой.

Понятно поэтому всякому, съ какимъ вниманіемъ я долженъ быль отнестись къ появившейся въ первомъ № журнала Мин. Нар. Просвъщенія критикъ на мое сочиненіе К. Н. Бестужева-Рюмина. Я зналъ, что мой критикъ долженъ былъ во многомъ разногласить со мною и даже можно было напередъ опредълить главнъйшіе пункты нашего разногласія; но это-то и возбуждало особенное вниманіе и объщало открыть широкое поле для дальнъйшаго разъясненія предмета моей книги, предмета безспорно важнаго и стоющаго вниманія. Предположенія мои въ значительной степени оправдались. Но къ величайшему моему изумленію, въ концѣ критики К. Н. Бестужева-Рюмина я нашелъ заявленіе, которымъ мой критикъ желаетъ отрѣзать всѣ пути къ бесѣдѣ съ нимъ. Онъ заявляетъ, что сказалъ все, что находилъ нужнымъ сказать, и въ дальнѣйшую полемику вступать не будетъ (стр. крит. 140).

Всякому очевидно, что это заявленіе не научно. Многіе при этомъ еще могутъ подумать, что оно надменно. Я объ немъ просто скажу, что оно болізненно, и радъ былъ бы уважить извістную болізненность моего критика, но, къ сожалінію, не могу этого сділать. Кромів моего критика и меня—автора разобранной имъ книги есть еще

читатели и моей книги и его критики,— читатели, которымъ, безъ сомивнія, желательно разъясненіе возбужденныхъ недоумвній и лучшее уразумвніе столь важнаго и заслуживающаго вниманія предмета, и на мив первомъ лежитъ обязанность содвиствовать удовлетворенію этихъ нуждъ.

Мой критикъ согласенъ со мною въ самомъ существенномъ пункть, - въ такомъ пункть, который составляеть главную точку зрънія, съ которой я смотрю на всё литературныя явленія въ наукт русской исторіи. Онъ, именно, согласенъ со мною въ томъ, что такъ называемый славянофильскій субъективизмъ-самый лучшій субъективизиъ для научнаго изученія прошедшихъ судебъ Россіи. Мало того,мой критикъ не только соглашается со мною въ этомъ существенномъ пункта моего сочиненія, опредаляющемъ все его содержаніе; но даже говорить, что идеть дальше меня. Это не совстви справедливо 1); но я радъ признать силу мальйшаго признака, что мой критивъ идетъ дальше меня въ признаніи научнаго достоинства славянофильских возэрвній на исторію Россіи. Я имбю особенно важныя причины указывать на это согласіе со мною моего критика. Можно вавъ угодно смотреть на меня и на К. Н. Бестужева - Рюмина; но нельзя не остановиться на томъ фактв, что въ Петербургв два профессора русской исторіи не одной среды и даже весьма разногласные по многимъ вопросамъ (какъ читатели могуть видёть въ моей книгъ изъ моего разбора исторіи Россіи К. Н. Бестужева-Рюмина) признають этоть субъективизмъ дучшимъ въ наукв русской исторіи. Фактъ этоть имветь значение и для нашей духовной среды, потому что ни-

<sup>&#</sup>x27;) На 97 стр. своей критики К. Н. Бестужевъ-Рюминъ говоритъ: «мы ндемъ даже далъе этого (признанія славянофильскаго субъективизма лучшимъ): мы убъ-ждены, что направленіе, выраженное такими мощными мыслителями, какъ Хомяковъ, Киръевскій, Самаринъ, уясняясь и распространяясь, должно будетъ дать когда нибудь нашему племени преобладаніе въ умственномъ міръ. Это—то слово, которое племя наше, по всъмъ человъческимъ въроятіямъ, призвано сказать міру.

На стр. 256—257 моей книги говорится: Вся эта теорія (славянофильская) не только получила то високое научное значеніе, что давала возможность понять и объединить всё главитйшія явленія русской исторической жизни, но и то еще значеніе, что она выдёлила русскій пародь, какъ своеобразный и самобытний... Обрисовывалась русская національность и связывалась съ общечелов'яческимъ историческимъ движеніемъ и чрезъ славянскій міръ и тою своею стороною, которая въ исторической жизни русскаго народа показывала своеобразное развитіе внутренней правды и господство ея надъ правдою витинею. Русско-славянскій міръ открываль въ себ'в идеалы жизни, которыхъ не могъ игнорировать ни одинъ народъ...

какой другой субъективизмъ не даетъ такъ много мъста и подобающей силы православной въръ и церкви въ Россіи, какъ это даетъ субъективизмъ такъ называемый славянофильскій.

После такого заявленія монть критикомъ полнаго согласія его со мною по важивищему вопросу можно было ожидать, что разногласіе его будеть касаться лишь второстепенныхь вопросовь и разныхь частностей. Бъгло прочитавшіе критику К. Н. Бестужева-Рюмина могуть даже подумать, что и по этимъ второстепеннымъ предметамъ разногласіе его невелико. Передъ ихъ глазами будетъ мелькать около тридцати похваль, одобреніе мив моего критика 1). Но при внимательномъ чтенін этой критики обнаружится совстив иное. Мой критикъ не выдерживаеть своего согласія со мною не только по второстепеннымъ вопросамъ, но даже по главному, существенному, по которому онъ заявляетъ, что идетъ дальше меня. Онъ дъйствительно идеть дальше меня, но не къ славянофиламъ, а отъ славянофиловъ, и нередко идеть такъ далеко, что заходить совсемъ въ область западниковъ и даже, что меня крайне удивило, иногда почти явно протягиваеть свою руку вышесказаннымъ монмъ критикамъ, съ которыми я не могь вести никакой серьезной беседы. На этомъ пути мой критикъ естественно создалъ много такихъ разногласій, какихъ вовсе не должно бы существовать между нами, если бы онъ быль въренъ своему первоначальному заявленію.

Эта сторона вритики К. Н. Бестужева-Рюмина полна высоваго интереса и весьма поучительна. Къ сожаленю, я не имею права сейчасъ же приступить къ изученю ея, а долженъ сперва расчистить поле нашей борьбы отъ разныхъ наносовъ, которые могутъ вводить нашихъ читателей въ большія заблужденія.

Читая критику К. Н. Бестужева-Рюмина я быль прежде всего удивлень тёмъ, что мой критикъ невёрно передаеть многочисленныя мёста моей книги, и нерёдко такъ невёрно, что въ его передачё совершенно искажается смыслъ моей рёчи, до очевиднаго противорёчія съ тёмъ, что у меня сказано. Такихъ мёстъ я насчиталъ больше тридцати. Представляю вниманію читателей нёкоторыя изъ нихъ, имёвшія более важное вліяніе на неправильныя заключенія критика о моей книге.

Приступая къ разбору моей книги по главамъ, мой критикъ дълаетъ сразу произвольное толкованіе цёли и характера моего сочиненія вопреки моимъ яснымъ показаніямъ.

<sup>1)</sup> Объ аподиктическомъ характерѣ этихъ похвалъ, одобреній я долженъ замътить, что онъ неумъстень въ бесідѣ между равноправными лицами.

На 96 страницѣ своей критики онъ говоритъ, что «группировка матеріала» въ моемъ сочиненіи сдѣлана не для «практической» цѣль, а иной; что «цѣль» моего сочиненія «теоретическая, значеніе труда умоврительное». .

На первой страница моего предисловія говорится, что я ималь въ виду дать «такія указанія, которыя помогали бы сразу опредівлять нужныя по тому или другому вопросу книги и при первомъ ознакомленіи съ новой книгой узнавать, чего ждать оть нея, чего искать въ ней». На первой странице первой главы у меня говорится, что при изученіи русской исторіи «нельзя ограничиваться немногими книгами, а нужно читать много бнигъ»; что поэтому то и «важна исторія этой науки». Изъ этихъ мість, надівось, очевидно, что мнівніе моего критика о «теоретической» цізли, объ «умозрительномъ значеніи» моего сочиненія есть его умозаключеніе и противорічить моему прямому показанію. Безспорно, критикъ можеть составлять свое понятіе о разбираемой книга и доказывать его справедливость; но это онъ долженъ дълать не иначе, какъ доказавъ невърность показаній автора книги, а не проходить молчаніемъ эти показанія. Ниже читатеди увидять, какъ такое невниманіе къ монмъ показаніямъ о ц'али моего сочиненія повело моего критика къ совершенно неправильнымъ выводамъ и къ совершенно незаконнымъ требованіямъ.

На той же 96 стр. мой критикъ говорить:

«Понятно, стало быть: что авторъ становится на сторону, какъ онъ выражается, субъективизма потвергаеть отделение научнаго отъ ненаучнаго».

Нигдъ въ моемъ сочинени и не говорю такихъ вещей. На стр. V—VI предисловія я говорю объ обманчивыхъ объективизмахъ, оказывающихся въ дъйствительности субъективизмами. На стр. VII—VIII того же предисловія я указываю, какой, по моему мивнію, лучшій субъективизмъ. На стр. ІХ, тамъ же, указываю всёмъ субъективизмамъ цъль—возможное достиженіе истины, т. е. возможное приближеніе къ дъйствительному объективизму.

Что же касается научности и ненаучности, то я вовсе не пропов'йдую ихъ см'ященія, а отвергаю мишь то, по моему взгляду, ложное мизніе, что научность въ разработкі русской исторіи явилась только со времени Петра, а до того времени была одна неваучность. Зарожденіе, признаки существованія и дъйствительное проявленіе научности я вижу задолго до Петра и даже показываю, какъ старая русская научность упорно держалась на своихъ путяхъ и въ петровскія и въ посліпетровскія времена, не уступая неріздко напряженнымъ усиліямъ нашихъ ученыхъ німцевъ повернуть ее къ отдаленнымъ древностямъ.

На стр. 109 мой критикъ говорить:

«Конечно, не похвально со стороны Байера, что онь по русски не выучился; но нельзя осуждать его за то, что онь занялся глубовою древностію; онь внесь въ это изученіе критическіе методы и указаль будущимь изслідователямь на богатый матеріаль».

На стр. 91 моей книги говорится:

«Въ начертанной Петромъ, но открытой послѣ его смерти, Академіи Наукъ двигателемъ изслѣдованій минувшихъ судебъ Россіи поставленъ быль нѣмецъ Вайеръ—человъкъ великой западно-европейской учености, но совершенный невѣжда въ области русской исторической письменности, не ознакомившійся даже съ русскимъ языкомъ. При такихъ условіяхъ русскому исторіографу можно было работать только въ области глубочайшихъ русскихъ древностей или, точнѣе сказать, не русскихъ, а древностей сѣверныхъ народовъ. Тутъ только могла найти себѣ приложеніе громадная эрудиція ученаго нѣмца. Байеръ дѣйствительно и пе мало сдѣлалъ въ этой области...»

и дальше показывается, что именно онъ сделаль.

Всякому очевидно, что туть не осуждение Байера за изучение древностей, достоинства котораго я прямо признаю, а осуждение его ложнаго положения какъ русскаго истериографа безъ знания даже русскаго языка.

На 110 стр. мой критикъ, разбирая мои сужденія о другомъ исторіографѣ, Миллерѣ, заключаетъ:

«если (Миллеръ) и ошибался въ своихъ выводахъ о варягахъ, то никакъ уже не думалъ о государственной измѣнѣ».

Читатель вправъ думать, что я обвиняю Миллера въ этомъ преступленіи. Но такого обвиненія нигдъ нъть въ моей книгъ. Я осуждаю всъхъ, не исключая и Ломоносова, за тогдашній ихъ споръ о призваніи князей; называю ихъ полемику позорною (стр. 109); осуждаю затьмъ Миллера за то, что онъ искалъ себъ преемника, по званію русскаго исторіографа, не среди русскихъ, а среди нъмцевъ; но нигръ не обвиняю его въ измѣнъ Россіи.

На стр. 112 мой критикъ говоритъ:

«было время, когда считали необходимымъ пройти школою Шлецера хотя бы для того, чтобы придти къ противоположнымъ результатамъ».

На 117 стр. моей книги говорится:

«Удержаль значение его (Шлецера) научный приемъ, т. е. строгость, выдержанность изучения дёла. Съ этой стороны, повторяемъ, сочинение Шлецера имъетъ значение и съ нимъ следуетъ ознакомиться молодому специалисту, но, следуя совету самого Шлецера, ни въ чемъ ему не верить на слово и— нужно прибавить еще одну предосторожность—никогда не разбирать памятниковъ такъ тенденціозно».

Следовательно не только было, но и теперь есть такое время, когда признается польза изученія Шлецера.

На 120 стр. мой критикъ говорить:

«Что касается до Рейца, то напрасно авторъ останавливается только на первыхъ страницахъ его книги; дальше въ ней идетъ очень обстоятельный очеркъ политическихъ и правовыхъ учрежденій русскихъ».

Мой критикъ, пиша это, очевидно помнилъ лишь то, что у меня говорится на 215 стр. и упустилъ изъ виду то, что говорится на 211 и 216 стр. моей книги. На этихъ последнихъ страницахъ я по-казываю у Рейца то самое, чего желаетъ авторъ, и цитирую изъ его сочиненія не первыя страницы, а 28—29, 95—96 и 342. Эта, для профессора довольно ядовитая стръла, очевидно, пущена моимъ критикомъ напрасно и должна возвратиться назадъ.

На стр. 138 мой критикъ говоритъ следующія, до крайности удивившія меня слова:

«Авторъ боится сравнительнаго метода, видя въ немъ новую опасность рабства передъ Европой».

На следующей 139 стр., после разныхъ внушительныхъ замечаній по адресу боящагося сравнительнаго метода, мой критикъ наставительно заключаеть:

«Нѣтъ, методовъ опасаться не слѣдуеть, а надо стараться, чтобы дѣятели получали серьезное образованіе и, главное, самостоятельное философское пониманіе».

Призываю читателей прочесть внимательно нижеслъдующія мъста изъ моего сочиненія, по поводу которыхъ сказано моимъ критикомъ все вышеприведенное и прошу произнесть надъ нами справедливый судъ. Стр. 463 моего сочиненія, начало XXII главы:

«Новъйшій научный пріемъ—сравнительный, на который мы выше указывали, сділаль уже громадныя завоеванія въ разныхь отрасляхь наукь, особенно въ области естествознанія. Много онь сділаль и въ исторіи. Довольно указать на разработку первобытной культуры народовь. Въ исторіи онъ импетъ не только то значеніе, что даетъ надлежащій смысль каждому историческому явленію, но—и то, болье общее значеніе, что только при немъ можетъ уясниться и историческая индивидуальность народа и та ею историческая работа, которая составляєть долю ею участія и значенія во всемірной жизни человъчества».

Это развѣ боязнь сравнительнаго метода? А воть гдѣ боязнь,—въ моихъ словахъ, непосредственно затѣмъ слѣдующихъ:

«Но пріемъ этоть можеть приносить действительную польку только при громадной научности, и научности такъ сказать, равновесной во всёхъ своихъ частяхъ, т. е. чтобы всё сравниваемые предметы одинаково научно были

внакомы. При нарушеніи этого равновісія могуть получаться чудовищные выводы при всёхъ внёшнихъ признакахъ учености, обстоятельности знанія діла».

Такую боявнь разділяеть и мой критикъ. На 138 стр., послів указанія на мою воображаемую боязнь вообще сравнительнаго метода, онъ говорить:

«Если возыметь у насъ преобладаніе позитивизмъ, который охотно дружится съ сравнительнымъ методомъ, то, конечно, есть нікоторая опасность, но и тогда, прибавляеть мой критикъ, опасенія автора значительно преувеличены».

Откуда же однако взялись у моего критика не только преувеличенныя будто бы мои опасенія насчеть ложнаго сравнительнаго прієма, но и совершенное изм'яненіе моихъ сужденій о хорошемъ сравнительномъ прієм'я? Вотъ откуда: на той же 463 стр. моего сочиненія, въ прим'ячаніи къ тому м'ясту текста, гді річь идеть о посл'ядствіяхъ неправильнаго сравнительнаго метода говорится:

«Надь этимъ (т. е. надъ последствіями неправильнаго сравнительнаго метода) следовало бы сильно вадуматься у нась, именно, надъ темъ, не попадаеть ли наша русская наука этимъ путемъ (т. е. опять неправильнымъ употребленіемъ сравнительнаго метода) въ новое рабство у западной Европы. Мы видели, какъ въ прошедшемъ столетіи немецкая ученость вредила успеху нашей науки скрытыми въ ней узкими немецкими воззреніями. Не окажется ли, что теперь мы попадаемь въ еще большее рабство, благодаря господству сравнительнаго пріема въ нашей наукъ.?

Теперь понятно, откуда и какъ произошло у моего критика совершенное измѣненіе моихъ сужденій о сравнительномъ методѣ. Упомянуты нѣмцы, — послѣдовало раздраженіе, заслонившее предъ моимъ критикомъ и дѣйствительный смыслъ этихъ моихъ словъ въ примѣчаніи и все то, что я говорю въ текстѣ о плодахъ хорошаго сравнительнаго метода.

Но я указываю на последствія употребленія сравнительнаго метода не у однихъ немцевъ. Въ приведенномъ моемъ тексте есть ссылка на мои сужденія объ этомъ выше. Сужденія эти находятся на предыдущей странице (462), где я показываю, какое большое и многоплодное приложеніе этого метода сдёлалъ И. Е. Забелинъ. Тамъ говорится, между прочимъ, следующее:

«Близко знакомая автору бытовая сторона Россіи дала ему возможность широко воснользоваться этимъ пріемомъ (сравнительнымъ). Можно сказать, что этотъ пріемъ выполняется во всей "Исторіи русской жизни" г. Забълина, т. е. пріемъ—возсоздавать древнюю русскую жизнь путемъ сравнительнаго изученыя явленій ея всёхъ временъ и подходящихъ явленій у другихъ народовъ».

Хорошее приложеніе этого же сравнительнаго метода я показываю еще: въ сочиненіи Асанасьева— «Поэтическія возгрѣнія славянь на природу» (см. 393—394 стр. моей книги); въ сочиненіи профессора Будиловича «Первобытные славяне въ языкѣ, бытѣ и понятіяхъ» (стр. 393); въ сочиненіи Н. П. Барсова «Очерки русской исторической географіи» (стр. 391). Особенно часто я показываю такое же хорошее приложеніе сравнительнаго метода въ сочиненіи В. О. Ключевскаго «Боярская дума въ древней Руси», которое построено главнымъ образомъ по этому методу. Не могу я наконецъ ни бояться сравнительнаго метода, ни быть врагомъ его уже по тому одному, что самъ имъ пользуюсь въ моемъ сочиненіи отъ начала до конца. Посять всего этого я имъю полное право сказать, что мой критикъ допустиль совершенное извращеніе моего митель о сравнительномъ методѣ.

На стр. 139 въ примъчани мой критикъ говорить:

"Не знаю, почему авторь очень часто предпочитаеть ссылки изъ вторыхъ рукъ ссылкамъ изъ первыхъ. Иногда при трудности достать первоначальный источникъ или для удобства справляющихся можно употреблять этотъ пріемъ, но злоупотреблять имъ не слъдуеть".

Я беру ссыяки изъ вторыхъ рукъ по вопросу о старыхъ журналахъ; точно обозначаю это и даже въ предисловіи прямо предупреждаю объ этомъ читателя, буквально съ тіми же оговорками, какія
употребляеть мой критикъ въ оправданіе такого пріема. Гді же тутъ
змоупотребленіе этимъ пріемомъ, и можно ли заводить річь объ этомъ
въ критикъ на сочиненіе, въ которомъ разобраны: 29 томовъ исторіи
Соловьева, не считая его другихъ трудовъ, 12 томовъ Карамзина, не
считая другихъ его сочиненій, слишкомъ 10 томовъ соч. Погодина,
6—Полевого; не говорю уже о другихъ сочиненіяхъ меньшаго объема
и о многотомныхъ изданіяхъ памятниковъ.

«Когда мы разбяраемъ автора, прибавляеть мой критикъ въ томъ же примъчани, то такъ же точно обязаны ссылаться на него, какъ обязаны ссылаться на лътописъ, когда мы касаемся факта, въ ней отмъченнаго».

А между твиъ, тотъ же точный въ цитатахъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ своей критикъ на мое сочинение очено часто не указываетъ страницъ моей книги, передавая ту или другую мою мысль, и даже въ важнъйшемъ случат совершенно невърной передачи ихъ,— случат, который въ глазахъ незнающихъ моей книги можетъ казаться компрометирующимъ меня, именно, при обвинени меня въ какой - то боязни сравнительнаго метода (138 стр. критики), не указываетъ страницы моей книги и этимъ затрудняетъ читателя провърить его показаніе въ столь щекотливомъ для профессора вопросѣ. Читатель должень догадываться, что это гдѣ-то въ XXII главѣ моего сочиненія, и находись это мѣсто не въ началѣ главы, читатель критики К. Н. Бестужева-Рюмина осужденъ былъ бы на непріятные поиски, да и не въ одномъ этомъ мѣстѣ я говорю о сравнительномъ методѣ, а и во многихъ другихъ, какъ уже показывалъ выше, которыхъ мой почтенный критикъ тоже не считалъ себя обязаннымъ указывать.

Къ такого же рода упрекамъ нужно причислить и тотъ (стр. крит. 115), будто бы въ главѣ о скептикахъ главнымъ монмъ руководителемъ былъ В. С. Иконниковъ. Да это было просто невозможно, такъ какъ В. С. Иконниковъ совершенно иначе, чѣмъ я, смотритъ на скептиковъ. Я высказываю въ моемъ предисловіи благодарность въ числѣ другихъ и В. С. Иконникову за пособіе мнѣ въ области старыхъ журналовъ, а больше благодарить не имѣю права. Руководителемъ моимъ и въ этомъ и въ другихъ случаяхъ никто не былъ.

Я не рышаюсь утомлять читателей пересмотромъ другихъ невърныхъ передачъ моимъ критикомъ мъстъ моей книги, потому что долженъ разсмотръть еще другой наносный слой въ критикъ К. Н. Бестужева-Рюмина, — слой, который болье естествененъ и отвътственность за который должна быть раздълена между нами обоими. Я долженъ еще разсмотръть ошибки, указываемыя въ моемъ сочинении моимъ критикомъ.

Изъ всёхъ ощибокъ, какія указываетъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, однё—воображаемыя ощибки, и за указаніе на нихъ должна падать отвётственность на моего критика; другія такого рода, что справедливе было бы признавать ихъ недосмотрами, обмольками, а между тёмъ сила ихъ почти вездё удвоена моимъ критикомъ, и голько небольшая часть ихъ составляютъ действительныя мои ошибки. Укажу по этимъ категоріямъ ошибки, собранныя моимъ критикомъ. Онё сгруппированы у него главнымъ образомъ на 104—5 стр., и на неспеціалистовъ могутъ производить сильное впечатлёніе.

На 104 стр. своей критики К. Н. Бестужевъ-Рюминъ говоритъ: «о Никоновской лётописи нельзя сказать (какъ у меня сказано): нёкоторыя изъ лётописей, вошедшихъ въ составъ Никоновской лётописи, за это поздивишее время существуютъ отдёльно, какъ напримёръ: Лётопись о мятежахъ, Иное сказаніе о самозванцахъ, Новый лётописецъ (у меня стр. 31), ибо если первая и третья изъ названныхъ лётописей составляютъ какъ бы особыя редакціи той, которая вошла въ Никоновскій сборникъ, то вторая есть иное сказаніе (см. въ моей «Исторіи» введеніе, стр. 43)», прибавляетъ мой критикъ.

Я давно знаю эту страницу «Исторіи» К. Н. Бестужева-Рюмина; но тамъ не нахожу никакихъ данныхъ для заключенія, что авторъ этой «Исторіи» тщательно сличалъ съ Никоновскою лѣтописью вышеуказанныя отдѣльныя лѣтописи, и я вынужденъ отослать его къ моему изслѣдованію подъ заглавіемъ: «Три подъема русскаго народнаго духа для спасенія нашей государственности во времена самозванческихъ смутъ» (Христ. Чт. за 1880 г. № 3—4), гдѣ мой критикъ найдетъ не на одной, а на многихъ страницахъ доказательства, и, надѣюсь, убѣдительныя, что я тщательно сличалъ эти лѣтописи съ Никоновскою, хотя, разумѣется, охотно соглашаюсь и давно знаю, что Иное сказаніе есть иное сказаніе, точно также, какъ Новый лѣтописецъ есть новый лѣтописецъ, и за совершенное тожество ихъ съ Никоновскою лѣтописью стоять не буду.

На той же 104 стр. К. Н. Бестужевъ-Рюминъ сообщаеть мнѣ, что малороссійскіе акты находятся не только въ главномъ архивѣ министерства иностранныхъ дѣлъ, но и въ архивѣ министерства юстицін, и указываеть, что я могъ бы это знать изъ С. М. Соловьева, Г. Ө. Карпова и актовъ, издаваемыхъ археографической коммиссіей, гдѣ и я состою членомъ.

Мий извистно не только то, что часть малороссійских актовъ находится въ архиви министерства юстиціи, но и то, что они еще находятся и въ главномъ военномъ архиви, и архиви св. Синода и во многихъ другихъ архивахъ. Но въ томъ мисти моей книги (стр. 34), которое вызвало моего критика на сообщеніе мий свидиній, гди еще хранятся малороссійскіе акты, я говорилъ не объртомъ, а о томъ, гди хранятся дила вообще бывшаго посольскаго приказа.

Кстати объ актахъ. На стр. 103 своей критики К. Н. Бестужевъ-Рюминъ дълаетъ такое заявленіе, которое меня крайне удивило, особенно потому, что сдълано историкомъ юридическаго образованія.

«Акты, говорить онъ, источникъ важный для исторіи, но въ исторіи самосовнанія они должны занимать второстепенное місто, какъ пособіе».

Я думаю совершенно иначе и имъю на это основанія. Чтобы не входить въ длинный споръ, привожу здѣсь два довода, надѣюсь, достаточно убъдительныхъ, чтобы признать не второстепенное, а весьма важное значеніе актовъ въ исторіи русскаго самосознанія, во вногихъ случаяхъ совершенно равносильное лѣтописямъ.

То, что псковичи обсудили и внесли въ свое законодательство (въ Псковскую судную грамоту) право женщины выходить въ поле (на судный поединокъ), имъетъ важное значение въ истории русскаго

самосознанія или нѣтъ? Полагаю, что имѣетъ и даже очень важное, какъ выраженіе воззрѣній того времени на права женщины.

Приведу другой доводъ подлинными словами памятника, такъ какъ въ немъ, при забавныхъ для нашего времени особенностяхъ, сказывается весьма важное проявленіе русскаго самосознанія. Въ драгоцінномъ собраніи юридическихъ актовъ, издаваемыхъ археографическою коммиссіей подъ редакціей Н. В. Калачева, есть между прочимъ, нижеслідующій актъ отъ 1613 г., какъ видно, еще до окончательнаго избранія на престолъ Михаила Өеодоровича, т. е. въ самомъ конців безгосударнаго времени, когда въ Москвіт засідалъ непрерывно земскій соборъ.

«Великіе россійскіе державы Московскаго государства бояромъ и воеводамъ и всей землю бъетъ челомъ Углецкаго увада Повровскаго монастыра вотчины, села Спасскаго, деревни Савинскіе крестьянинъ Мелешка Федотовъ. Двялося, государи, въ прошломъ 120 (1612) году маіа въ 6 день, какъ стояли на Углечѣ князь Семенъ Проворовскій да Левонтей Вельяминовъ съ казаками, и о тѣ поры, взяли у меня у Мелешки съ двора казаки кобылу, гетаду, грива на право, тогды была она дву лѣтъ противу третіе, а нынѣча трехъ лѣтъ противу четвертые; и въ нынѣшнемъ, 121 (1613) году, генваря въ 31 день поимался я Мелешка за ту свою лошадь у Троецкаго крестьянина села Прилукъ, у крестьянина у Фомы у Леонтьева, и отдана та лошадь за пристава. Великіе россійскіе державы Московскаго государства бояря и воеводы и вся земля! Смилуйтеся пожалуйте, государи, велите мнѣ дати съ тѣмъ крестьяниномъ свой государевъ земской судъ и управу. Государи, смилуйтеся пожалуйте» 1).

Опять спрашиваю: важенъ этотъ, повидимому, забавный актъ или нътъ? Да такъ важенъ, что даже невольно возникаетъ вопросъ объ его подлинности, хотя для сомнънія въ томъ нътъ основаній, по крайней мъръ, я ихъ не знаю.

На той же 104 стр. своей критики К. Н. Бестужевъ-Рюминъ останавливается на монхъ словахъ объ арабскомъ писателъ Ибнъ-Фодланъ: «существуетъ, впрочемъ, сомивніе, дъйствительно ли онъ (Ибнъ-Фодланъ) описываетъ нашихъ славянъ» (у меня стр. 46), и поправляетъ меня мой критикъ: «скоръе вопросъ здъсь (не у одного В. В. Стасова, на котораго тутъ, кажется, намекъ) въ томъ, кто были руссы, имъ описанные, то есть, опять таки въчный варажскій вопросъ».

Для чего тутъ понадобилось дълать ни на чемъ неоснованное предположение, что я намекаю на В. В. Стасова, когда на 434 стр. моей книги я даю отчеть о сочинении гораздо более компетентнаго

¹) Акт. Юрид. № 86.

писателя Котлиревскаго, у котораго есть и сводъ и разборъ разныхъ интий по этому вопросу (Погреб. обыч. Котл. стр. 13 и далъе)?

На стр. 137 мой критикъ, по поводу моихъ сужденій о г. Борзаковскомъ, который оказывается ученикомъ Устрядова, а не К. Н. Бестужева-Рюмина <sup>4</sup>), ставитъ въ скобкахъ: (гдъ же Устрядовъ въ исторіи русскаго самосознанія?).

На этотъ вопросъ я отвъчу тоже вопросомъ: зачъмъ же вы не заглядываете въ указатель, приложенный къ моему сочинению, если не помните того, что читали въ самой книгъ? Тамъ есть ссылки на страницы моего сочинения, на которыхъ указано то, что осталось отъ Устралова болъе важнаго, и въ одномъ мъстъ указана существенная черта самаго важнаго труда Устралова—истории Петра Великаго.

Перехожу къ такимъ ошибкакъ, которыя можно разсматривать то какъ недосмотры, то какъ дъйствительныя мои ошибки. На стр. 13 моего сочиненія мъсто о времени, къ какому отнесенъ списокъ пиатьевской лътописи нужно поправить такъ: «за нимъ (даврентіевскимъ спискомъ) слъдуютъ древнъйшіе списки ипатіевской лътописи (XV—XVI), по которымъ она издана въ новомъ изданіи».

Въ этомъ изданіи ниатіевская літопись издана не по одному академическому списку XV віка; конець ея въ двухъ містахъ изданъ по Хлібониковскому списку XVI в., почему у меня и сказано объ этихъ обоихъ спискахъ (XV—XVI в.), а не объ одномъ, какъ напечатано. Не разъясняю здісь вопроса о томъ, къ какому времени относится конецъ и академическаго списка літописи ипатіевской,—т. е. галицкая літопись, а такой вопросъ существуетъ. Онъ естественно вызывается и тіми недоумініями, какія высказаны на V страниці предисловія новаго изданія этой літописи, къ которому меня отсылаеть мой критикъ, и еще боліте світописнымъ изданіемъ ипатіевской літописи, гді почеркъ конца ея представляеть явное подражаніе почерку начала літописи.

На стр. 38 моей книги мъсто о московскомъ историческомъ обществъ нужно исправить такъ:

«Учрежденное (въ 1804 г.) по мысли Шлецера при московскомъ университетъ новое общество—Общество исторіи и древностей долгое время бездъйствовало и по той же самой причинъ, по которой долго была безплодна и дъятельность самого Шлецера, т. е. потому, что

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Я и не утверждаль последняго, а только говориль, что въ сочинения г. Борзаковскаго, можно находить отражение приемовъ и воззрений К. Н. Бестужева-Рюмина». См. стр. 489—90 моего сочинения.

задалось мечтательною задачей Шлецера—возсовдать подлинный тексть літописца Нестора; а когда стало освобождаться отъ этой мечтательной задачи, то боліве и боліве обнаруживало жизнь и съ 1815 года стало издавать свои труды. Оно существуеть до сихъ поръ и издало»... (дальше, какъ въ книгіі) ').

На стр. 39 моей книги мъсто о протојерев Григоровичв нужно поправить такъ: былъ главнымъ редакторомъ актовъ и издалъ.... (Мой критикъ не точно поправилъ меня, сказавъ, что Григоровичъ не былъ предсъдателемъ, а членомъ археографич. коммиссіи).

На стр. 57 моей книги выраженіе: «У Мейерберга есть карты Москвы, Украйны» нужно поправить такъ: «у Мейерберга есть карта Москвы, а у его современника французскаго инженера Боплана есть замѣчательная карта Украйны».

На 245 стр. моей книги то місто, гді я называю А. Ө. Бычкова юристомъ нужно поправить такъ: «ученый, получившій филологическое образованіе и съ самаго начала своей діятельности занимавшійся въ археографической коммиссіи, но долго занимавшійся
также въ одномъ изъ главнійшихъ законодательныхъ учрежденій
(второмъ отділеніи) и даже составившій одинъ изъ дійствующихъ
уставовъ по нашему новому законодательству, всецілю перешель въ
область изысканій по русской исторіи»... и дальше все, какъ у меня
сказано...

Я обязанъ быть благодарнымъ моему критику за указаніе всякой моей ошибки; но въ настоящемъ случав не могу не заявить притязанія къ нему за то, что онъ, указывая на последнюю мою ошибку, которую, впрочемъ, я узналъ уже гораздо раньше его указанія, не счелъ себя обязаннымъ упомянуть о вышеприведенномъ обстоятельстве, введшемъ меня въ заблужденіе,—обстоятельстве, очен ь хорошо известномъ и ему.

Я надъюсь, что мой критикъ найдетъ въ себе побуждения не пенять на меня за такую притизательность. Въ его критике на мое сочинение есть несомивныя доказательства и его придирчивости ко мив.

По поводу моей передачи мивнія Тацита о славянахъ (стр. 44 моей книги), мей критикъ замівчаетъ: «Тацить сравниваетъ славянь не со скиезми, а съ сарматами» (стр. крит. 104). Если при-

<sup>1)</sup> Эги свёденія беру впрочемь изъ драгоцівнюй по богатству фактовъ исторін этого общества.—П. А. Попова, вышедшей тогда, когда моя книга давно уже печаталась.

дираться къ этому термину, то нужно бы придираться и къ другому. Тацить не употребляеть и слова—славяне, а называеть ихъ венетами. Всякому, читающему мою книгу, ясно, что я не перевожу буквально этого міста изъ Тацита, а передаю его сущность, употребляя нашу научную терминологію.

Еще ясиве придирчивость моего критика въ концв его критики. Я уже показывалъ, какое произвольное понятіе о характерв и цвли моего сочиненія составилъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ началь своей критики, вопреки яснымъ монмъ показаніямъ. Это произвольное понятіе выростало болье и болье въ дальныйшемъ издоженіи его критики, и въ самомъ концв приняло такія грандіозныя формы, что я не могъ не остановиться передъ этою неожиданностію съ величайщимъ изумленіемъ.

На 139 страницѣ критическаго разбора моего сочиненія, мой критикъ обвиняетъ меня въ томъ, будто бы я въ моемъ сочиненіи не далъ того, что обѣщалъ, и читаетъ такое правоученіе: «мы имѣемъ право требовать отъ каждаго, чтобы далъ то, что обѣщалъ дать».

Въ предисловіи моего сочиненія я точно опредъпить не только то, что даю въ книгъ, но и то, чего не даю, что могло бы быть дано. Приглашаю читателей провърить мои слова по небольшой для прочтенія, но значительной все таки для выписки здѣсь, части моего предисловія (стр. III-V). Я никакъ не думаю, чтобы критику позволительно было упускать изъ виду такое ясное заявленіе автора разбираемой книги о поставленныхъ имъ и выполненныхъ задачахъ, и, бросивъ въ сторону это заявленіе, создавать свое пониманіе дѣла и на этомъ основаніи обвинять автора, что онъ не выполниль объщаннаго, т. е. навязаннаго ему объщанія, и тъмъ страннъе такая неправда въ устахъ историка, что даже всецьло враждебные мив и падкіе на всякія придпрки мои рецензенты изъ среды западниковъ оказались вынужденными признать, что я выполниль поставленныя въ моемъ предисловіи задачи.

Чёмъ объяснить эту неправду? Воть чёмъ. К. Н. Бестужевъ-Рюминъ совершенно заодно съ вышеупомянутыми критивами нападаетъ на меня за заглавіе моей книги «Исторія русскаго самосознанія по ясторическимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ», и на этомъ то собственно строитъ свое обвиненіе, будто-бы я не даю того, что обіщалъ. Я понимаю, что мои рецензенты изъ разряда легкокрылыхъ западниковъ, непонимающіе вовсе діла, о которомъ говорится въ моей книгв, ухватились съ радостію за это заглавіе и одинъ язъ нихъ даже унизился до предположенія нечестныхъ побужденій, будто бы вызвавшихъ это заглавіе; но я никакъ не могу понять, какимъ образомъ такой серьевный ученый, какъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, могъ вступить на ту же дорогу и судить по заглавію книги о томъ, что я обіщаль сділать, а не по тому, о чемъ я точно и ясно заявляю въ предисловіи къ ней. Точныхъ заглавій книгъ нітъ. Есть лишь заглавія привычныя и не привычныя. Я далъ непривычное заглавіе моей книгъ, далъ потому, что при моемъ взглядів на діло, оно было для меня очень важно, какъ понятное всякому указаніе на ту существенную сторону, которой я ищу въ источникахъ и сочиненіяхъ по русской исторіи, мною разсмотрівныхъ, и которую до появленія моей книги рідко кто и затрогивалъ. Можно осуждать меня за своеобразность; можно доказывать, что то же заглавіе могло бы быть сділано еще ясніе; но заводить при этомъ річь о какихъ-то наміреніяхъ, о какомъ-то неисполненіи обіщаннаго—не діло серьезнаго критика.

Впрочемъ, иттъ худа безъ добра. Составивъ произвольное понятіе о задачахъ моего сочиненія, мой критикъ нашелъ поводъ высказать съ достаточною ясностію свои взгляды по разнымъ вопросамъ русской исторіи и соприкосновеннымъ съ ней и даетъ мив возможность опфинь эти взгляды. Въ своей критики К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, повидимому, широко раздвигаетъ рамки для сочиненія, подобнаго моему. Възтихъ широкихъ рамкахъ я нахожу новымъ и весьма полезнымъ живыя преданія, личныя воспоминанія моего критика о делахъ московскаго университета, петербургскаго и другихъ. Такъ, напримъръ, хотя я слыхалъ, что исторія Россіи, подписанная именемъ Булгарина, составлена Ивановымъ, но очень радъ услышать теперь подтверждение этого слуха и при первой возможности постараюсь подвергнуть этотъ трудъ тщательному изследованію и сличенію съ сочиненіемъ Иванова о хронографахъ. Но не такого рода тв части широкихъ рамокъ, которыя составлены моимъ критикомъ не изъ ученыхъ преданій, а на основаніи книгь.

Мой критикъ желалъ бы, чтобы въ трудъ, подобномъ моему, были разсмотръны разные вопросы по археологіи, археографіи, филологіи, словесности и т. под. Все это весьма желательно; но въ моемъ предисловіи я прямо сказалъ, что устраняюсь отъ широкой постановки исторіи русскаго самосознанія и что даже въ области предметовъ, подлежащихъ моему изслъдованію, т. е. чисто историческихъ, я многаго не успълъ сдълать. Смъю думать, что съуженіе круга задачъ для труда, подобнаго моему, сдълано было бы и другими, кто взялся бы за такой трудъ, хотя бы всё хорошо

были знакомы со всею широтою этихъ задачъ. Я сейчасъ бы раздвинулъ рамки этихъ задачъ вдвое противъ того, что сдёлалъ мой критикъ, если бы я задумалъ написать программу для сочиненія, которое можеть явиться развів въ слідующемъ столітіи и то не въ началів 1).

Въ подтверждение этихъ словъ укажу на то, что мой критикъ, обращающій вниманіе на разные соприкосновенные съ моими задачами вонросы, ни слова не пророниль о целой, новой исторіи русскаго самосознанія, которая сама собою очевидна и ясно указывается нъкоторыми особенностями заглавія моей книги. Я написаль исторію русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ, а можно еще написать исторію русскаго самосознанія по самымъ событіямъ, по самымъ фактамъ русскаго прошедшаго. Эту задачу ставиль съ замъчательною ясностію Ивановъ; ее старался проводить С. М. Соловьевъ, хотя и совсвиъ затерялъ въ механическомъ процессв прогресса, цивилизацін; ее указывалъ съ большою силою философскаго ума и на большой глубинъ русской жизни Лешковъ, когда говорилъ о народныхъ, какъ бы врожденныхъ, идеяхъ; ее съ замъчательною оригинальностію и талантливостью выполняеть И. Е. Забълинъ въ своей исторіи русской жизни, раскрывая проявленія русскаго самосовнанія въ труднівішей области знаній, — бытовой исторіи русскаго народа.

Мой критикъ также ничего не говоритъ о некоторыхъ вопросахъ, ясно поставленныхъ въ моемъ сочинении и требующихъ больтаго и большаго разъяснения. Такъ, напримъръ, я показываю, что старая русская разработка нашей истории упорно держалась и въ XVIII столъти, и только къ началу XIX ст. заглохла; а можно доказатъ, что она прошла и дальше, — можно доказать, что Карамзинъ, воздавший столько дани Шлецеру, былъ въ то же время продолжателемъ воззрѣний и даже нъкоторыхъ приемовъ князя Щербатова. Все это требуетъ еще новыхъ работъ, и работъ, достойныхъ большаго внимания. Или: я показываю, что всѣ болѣе замѣчательные русские историки стремились къ изучению московскихъ временъ, къ этому, можно сказать, центру тяжести русской истории, а нѣмец-

<sup>1)</sup> Замѣчу однако при этомъ, что какъ бы широко я не раздвигалъ эти рамки, я никогда бы не потребовалъ отъ автора будущаго труда, чтобы онъ помъстилъвъ немъ сочиненія, которыя будутъ выходить во время печатація его труда, а этом сдѣлаль со мною К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, указывающій на исторію Моск. общ. мстор. и др. Н. А. Попова и на изслѣдованіе г. Сенигова. «О первоначальной лѣтописи Новгорода»



кіе наши историки постоянно этому мішали и поворачивали изученіе Россіи къ древнійшимъ временамъ. Такихъ поворотовъ въ прошедшемъ столітіи было два, если не считать покушеній на это Миллера; а въ нынішемъ столітіи одинъ былъ при Эверсі, другой совершается въ наши дни, но уже встрічаетъ совсімъ новыя условія современнаго состоянія науки русской исторіи.

Этимъ новымъ порывомъ къ пересмотру вопросовъ нашей древности и этими новыми условіями современной науки охваченъ и мой критикъ, и охваченъ до такой степени, что явно отступаетъ отъ заявленнаго имъ согласія съ славянофилами и, поддаваясь давнему своему пристрастію къ объективизму, въ действительности оказывающемуся субъективизмомъ, сближается съ западниками. Онъ привътствуетъ (стр. 101) новъйшій пересмотръ нашихъ древностей, въ особенности то воззрвніе, которое «выступило, по его словамъ, во всеоружім громадной учености почтеннаго академика (очевидно, разумвется г. Веселовскій), которому доступны въ подлинникахъ всв произведенія средневъковой литературы, изследовательность котораго не останавливается никакою трудностію», и мой критикъ заявляетъ при этомъ, что «въ исторіи русскаго самосознанія можно было бы ждать хотя бы руководящихъ заключеній по этому вопросу, одному изъ самыхъ существенныхъ въ исторіи самосознанія» (тамъ же). ІІ однако самъ критикъ мой не даетъ по этому важному вопросу никакихъ руководищихъ заключеній, кромів того, что какъ старов, такъ и новое возарвніе «заключаеть въ себв много правды и имветь за себя въскія доказательства» (тамъ же). Я ожидаль отъ моего критика совстыть иного.

Изъ моихъ сужденій о новъйшемъ направленіи археологіи п вліяніи его на ходъ работъ по русской исторіи (конецъ ХХ гл. съ стр. 451 и начало гл. ХХІ) читатели могутъ видъть, что я обратиль вниманіе на новьйшій пересмотръ нашихъ древностей; но входить въ подробное разсмотръніе даже важивйшихъ частныхъ вопросовъ по этому дѣлу не находилъ возможности. Я ждаль критики по этому дѣлу со стороны самихъ спеціалистовъ. Къ сожальнію, не находиль ея, и только уже, можно сказать, наканунѣ выхода моей книги я встрътилъ сводъ итоговъ этого новъйшаго пересмотра нашихъ древностей въ изследованіи г. Пыпина о русской народности, и, хотя это изследованіе тогда еще не было кончено, но я нашелъ нужнымъ сейчасъ же дать объ немъ сведъніе и даль его въ предисловіи моего сочиненія, гдѣ высказалъ мнёніе, что отъ такого направленія новъйшихъ научныхъ изысканій наука русской

исторіи не много выиграеть. Остальная часть изслідованія г. Пыпина убъждаетъ меня, что я даль върное понятіе. Сводъ итоговъ новыйшей научности. сделанный г. Пыпинымъ, показываеть, эта научность крайне одностороння, что она, употребляя выражение И. С. Аксакова, только выхолащиваеть нашу древнюю Русь отъ всего нашего и ставить на место его все чужое. Такъ, она заботливо выносить изъ нашей древней Руси нашихъ языческихъ боговъ, -- Сварога въ одну сторону, черезъ Новгородъ къ балтійскимъ славянамъ, а Дажбога-въ другую, къ сербамъ, причемъ отврывается ученая новинка, что Дитмаръ и сербскія поговорки имъють больше научнаго значенія, чемъ наша Ипатіевская летопись и наше Слово о полку Игоревъ. Но случаются при этомъ и болже удивительныя вещи. Писатели реалистического направленія, которымъ нътъ дела до христіанскихъ идей и которые видять въ анатоміи и физіологіи больше прочныхъ основъ для народности, чемъ въ какихъ бы то ни было вековыхъ идеяхъ, славятъ христіанство, славять введеніе его въ Россію,-почему? потому что это-чужое начало и дополняло собою сумиу другихъ чужихъ вліяній на Русь.

Вобрали въ себя мы—современные русскіе—массу всего иноземнаго; въ современной нашей цивилизаціи страшное смішеніе своего и чужаго, а между тімъ теперь боліве и боліте приближается и ясніве и ясніве выступаеть русскій историческій судъ для всего того, что представляеть наша современная цивилизація: вотъ и является естественное желаніе оправдать это наше современное вавилонское смішеніе даже исторически, и инстинктивно, несознательно для самихъ ученыхъ направляеть даже выстую, академическую научность.

Я съ нетеривніемъ ожидаль, что скажеть объ этомъ новійшемъ направленіи научности К. Н. Бестужевъ-Рюминъ? Ожиданіе
оказалось напраснымъ. Мой критикъ сказалъ лишь, повидимому
свое объективное, а въ дійствительности субъективное и субъективное въ западническомъ смыслі слово. Въ одномъ місті своей критики онъ ясно обнаружиль, что стоитъ у того исходнаго пункта,
изъ котораго выходять новійшія изысканія нашихъ древностей. На
стр. 105 своей критики онъ повторяєть основное положеніе С. М. Соловьева и всіхъ западниковъ, что «умственная жизнь каждаго молодаго народа находится во внішней (этоть эпитеть—знакъ осторожности моего критика, но совсімъ напрасный) зависимости отъ
жизни народовъ, которые старіе его; оть нихъ онь береть въ свои

учебные годы вившине (опять—предосторожность и тоже напрасная) пріемы, какъ ученикъ береть отъ учителя».

Безспорно, что у молодыхъ народовъ многіе падки на подражаніе старымъ народамъ. Не мало было такихъ людей и въ русскомъ народъ, и весьма полезно изучать и показывать, когда и въ чемъ они подражали старымъ народамъ. Но вредно, когда такія изследованія, а тімь болье одностороннія и даже тенденціозныя, не подвергаются критикъ и когда рядомъ съ ними не ведутся изысканія того, что было въ этомъ народћ самобытнаго, что оберегало его историческую индивидуальность даже при всевозможных в подражаніяхъ н заимствованіяхъ у чужихъ народовъ. Полезно и важно узнать, что русскій народъ не только при Петрів сталь знакомиться съ западной Европой, но знакомился съ ней и до Петра, знакомился даже до принятія христіанства, что онъ всегда быль европейскимъ народомъ, точно также, какъ, по другимъ мивніямъ или даже твиъже самымъ, былъ всегда азіатскимъ народомъ. Но при всемъ этомъ также важно и даже необходимо бы видьть разгадку того историческаго чуда, что русскій народъ, все бравшій то наъ Азін, то наъ Европы, остался однако русскимъ народомъ, -- своеобразнымъ, отличнымъ и отъ азіатскихъ и отъ европейскихъ народовъ и не только остался такимъ, но еще и возросъ до громадныхъ этнографическихъ размеровъ. Вотъ съ этой-то точки зренія и важна исторія русскаго самосознанія и въ частности съ этой то стороны особенно важны всв тв труды нашихъ ученыхъ, которые направлены на изученіе московскихъ временъ, въ которыя русская народность является ясно опредълившеюся и сильно устойчивою. Съ этой то точки зрвнія и я даваль особенное значение подобнымь трудамь и потому-то, между прочимъ, далъ не мало места въ моей книге и не мало значенія въ наукъ русской исторіи сочиненію В. О. Ключевскаго - Боярская дума въ древней Руси.

Къ сожальнію, мой критикъ не пошель за мною въ этомъ направленіи. Онъ даже ничего не говорить о моемъ разборв упомянутаго сочиненія В. О. Ключевскаго. Онъ заявляеть, что на это не имъеть ни времени, ни мъста (стр. крит. 139). Но опущеніе такой важной части моей книги не помъщало однако ему смъло собрать въ одно дурныя впечатльнія, какія она произвела на него. Онъ даже говорить, все въ томъ же концъ своей критики, что ждеть какого-то вознагражденія науки—русской исторіи посль моей книги, и возлагаеть упованія на имъющее появиться сочиненіе этого рода профессора Иконникова.

Я искренно желаю, чтобы упованія моего критика на будущій трудь г. Иконникова сбылись, и считаю обязательнымъ и для себя, и для другихъ удерживаться теперь отъ всякихъ иныхъ предположеній. Всё должны согласиться, и, безъ сомнінія, согласны, что у насъ крайне нужны труды по тому предмету, какой раскрывается въ моей книгь, и чімъ больше ихъ будеть, тімъ лучше. Но смію надіяться, что и моя книга такъ или пначе послужить на пользу того же діла, вопреки мнінію моего критика. Смію даже думать, что наука русской исторіи не такъ уже остановилась или не такъ уже достигла возможнаго для нея совершенства, чтобы слово К. Н. Бестужева-Рюмина было посліднимъ словомъ русской критики о моей книгь. Какъ бы то, впрочемъ, ни было, но остается въ полной силі тотъ фактъ, что мое сочиненіе о наукъ русской исторіи уже есть, а сочиненія г. Иконникова еще нітъ, слідовательно сравнительный методъ не можетъ быть правильно приложень къ нимъ.

Когда дело сделано, то, проходя по нему, весьма легко указывать: то-то и то не такъ сделано; то и то можно было лучше слелать. Но должно быть до моей квиги не все легко было лучше сдёлать, когда даже такой усердный двятель, какъ К. Н. Бестужевъ-Рюминъ, дойди въ своемъ трудъ до новъйшей исторіи науки русской исторіи, изм'яниль свой обычный пріемъ тщательной разработки предмета, а лишь разставиль ученыхь по разнымь, чисто вижшенив категоріямъ, и даже безъ категорій, затьмъ засвидітельствоваль имъ свое почтеніе календарно і) и отчасти библіографически, и только! Я возъимълъ дерзновение подойти къ нимъ ближе, присмотреться внимательнее къ ихъ трудамъ, объяснить, подъ какія теорін они подходять, и для устраненія недоразуміній во всіхъ важныхъ случаяхъ приводилъ подлинныя ихъ слова. Смею думать, что я не прошелъ мимо ни одного таланта, не остановившись съ должнымъ вниманіемъ, что я никого ни поднималъ вверхъ, ни опускалъ иначе, какъ по глубокому убъжденію, что говорю правду и что всь ученые любять истину и ставять ее выше личныхъ самолюбій.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Авторъ съ замѣчательною точностію ставить имена и отчества писателей, даже нѣмецкихъ, что мнѣ, признаюсь откровенно, дается очень трудно.

Разборъ критики Д. Корсакова на сочиненіе М. О. Кояловича: «Исторія русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ» и уясненіе современнаго состоянія науки русской исторіи.

Бывали счастливыя времена въ наукт русской исторіи. Орлы водились въ этой области знаній. Кто не признаеть орлиныхъ взмаховъ и орлинаго зртнія въ трудахъ Курбскаго, Татищева, Ломоносова (даже въ его исторіи), Болтина, Карамзина, Погодина, Соловьва и цілой плеяды вождей такъ называемыхъ славянофиловъ?

Передъ сильнымъ зраніемъ орла, взлетавшаго высоко надъ нашимъ прошедшимъ, равно открыты были и громадныя пространства того прошедшаго, и мельчайшая частность, выражающая особенность русской жизни. Избиралъ орелъ какой либо возвышенный пунктъ, съ котораго открывалось и больше пространства, и больше важныхъ сторонъ нашего прошедшаго, скликалъ къ себъ русскихъ птенцовъ, и бодро шла большая, многоплодная работа пе русской исторіи въ дамномъ орломъ направленіи, пока другой орелъ не выбиралъ новаго пункта и не призывалъ птенцовъ работать дальше, въ новомъ направленіи.

Орлиныя работы подкрыплянись еще слыдующимъ образомъ. Кромы орловь науки бывають еще кроты ея,—кроты настоящіе, глубокоземельные. Глубоко и далеко взрывають они книжное и рукописное подземелье русской исторіи и обладають чутьемь, точно ясновидынемь, гды лежить лучшее сокровище и какъ правильные доканываться до него? Не часто такіе кроты выносять наружу свою богатую и дорогую работу и рыдко объявляются сами. Но когда вынесуть ее и объявятся, то слетаются орлы и радостно разбирають вынесенное на свыть Божій кротами. Бывають даже превращенія,—орлы становятся кротами, кроты являются сь орлиною работою. Происходить счастливыйшее явленіе въ русской исторіи,— объединеніе орлиной возвышенности мысли и знанія и кротовой глубины мысли и знанія.

Но бывали и бывають и иныя времена въ наукв русской исторіи. Улетали старые орлы въ такую даль, изъ которой уже никто не возвращается, а новые мощные орды не обозначались, не являлись. Итенцы худали, расходились по распутіямъ, кормились чужою пищею, слабъла и пропадала ординая работа, наставало время и господство легкокрылой мелкоты и всякаго вздора. Въда пробиралась и въ подземелье кротовъ.

Кром'я кротовъ науки, настоящихъ, глубокоземельныхъ бываютъ еще кроты мелкіе, поверхностные. Глубоко они не роются, а все у поверхности, работы крупной они не ділаютъ, а все малыми кучками. Но эти поверхностные кроты крайне легкомысленны и тщеславны,—все показываются на поверхности и покушаются на работу здісь. На поверхности кроты, разумітется, ничего не могутъ видіть, но они имітють слухъ и очень острый. Легкокрылая мелкота научная, взявшая въ свои руки орлиную работу, и пользуется этимъ слухомъ, чтобы сбивать совсёмъ съ томку поверхностныхъ кротовъ. Она свонии указаніями путаетъ ихъ собственную неважную работу, направляеть на порчу работы настоящихъ кротовъ и, что еще хуже, вызываетъ поверхностныхъ кротовъ на общій, несвойственный и ей и имъ орлиный трудъ, напізвая себі и имъ одно весьма важное, но и весьма обманчивое слово,—объективность!

Хорошее это, дорогое слово, такъ же, какъ и слова: въротериимость, свобода совъсти, свобода личности. Но сколько людей даже при нашей русской въротериимости,—лучшей изъ когда либо бывшихъ въротериимостей, содержится, выражаясь словами Георгія Конисскаго, въ пльненіи совъсти, и содержится не то, что нами русскими, а нашими иновърцами на всёхъ окраинахъ. Сколько людей насильственно воспитывается чистъйшими язычниками по теоріи свободы совъсти! Сколько людей, въ цивилизованнъйшихъ странахъ міра, превращается въ совершенныхъ рабочихъ скотовъ по теоріи свободы личности и сколько ихъ свободнъйшимъ образомъ умираетъ съ голоду на улицъ среди многолюдства, роскоши и пресыщенія, и умираетъ такъ свободно, какъ не дадутъ умереть въ бъднъйшей, захолустной нашей русской деревнъ! Слъдовательно нужно всегда зорко разбирать и въротерпимость, и свободу совъсти, и свободу личности, и знать мъру въ пониманіи и приложеніи ихъ.

То же нужно ділать и съ объективизмомъ, потому что и съ нимъ бываетъ такая же біда. Много онъ выдвинулъ самотверженныхъ тружениковъ науки, даже страдальцевъ, и много внесъ въ нее добра, гді могъ внести! Но рядомъ съ тімъ много онъ наділалъ и зла, особенно у насъ, въ русской исторіи. Онъ широко раскрылъ ворота въ науку всякой умственной мелкоті. Не можетъ мелкота-

создать ничего своего, ничего самобытнаго, составить компиляцію, приладить къ ней ярмыкъ объективности, и пустить въ ходъ пустую работу. Сколько бездарностей у насъ выдвинулось этимъ путемъ даже въ знаменитости! Сколько нелъпыхъ вещей, особенно занятыхъ у иновемцевъ, нанесено у насъ этимъ же путемъ въ науку русской исторіи и остается безъ критики! Стали разбирать объективно существеннъйшую особенность жизни славянства и въ частности русскихъ,--подвигь, доблесть, п, разумъется, и подвигь и доблесть исчезли въ этомъ разборъ, потому что ни объективнаго подвига. ни объективной доблести не бываеть, - это нелиность. Поникли передъ объективностію знаменитъйшіе люди нашей родины, побльдным блистательныйшія дела, получили и въ русской исторіи гражданство лживость, тираннія, безиравственность. Если я смотрю объективно, то что миж за дъло до беззаконій однихъ и до мукъ другихъ? Я смотрю на результать, а въ результать будеть лишь умное или глупое, а того, что намъ дорого или гнусно въ прошедшемъ нашей родины, не будеть, потому что это субъективная мірка моя или моихъ предковъ, следовательно, негодная мерка; ея не одобрить и не приметь иновемець, а разві можно мірить русскія діла такою міркою, которой не одобрять и не примуть иноземцы? Бітуть от такой объективности дучшія русскія дарованія, бітуть отъ русской исторіи туда, гді объективность можеть иметь большее приложение, где она ведеть въ раскрытію, уразумінію жизни, а не въ омраченію и убійству ея.

Двигатели объективности оказались въ кругу посредственности, оказались вынужденными ей покровительствовать. Но что еще хуже, объективность сдёлалась удобнымъ, хорошимъ проводникомъ всякой иновемной теоріи, всякихъ заднихъ мыслей. Русскіе покровители объективизма оказались союзниками своихъ и чужихъ иноземцевъ, и за одно стали выдвигать выше и выше всяческую мелкоту и всяческій вздоръ.

Моимъ сочиненіемъ—Исторія русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ я сділалъ, какъ уміль, діло, которое давнымъ давно должно бы быть у насъ сділано. Я занявилъ и легкокрылой мелкоті, и поверхностнымъ кротамъ, и всімъ вообще, а въ особенности будущимъ историкамъ Россіи: «не довіряйте обманчивой объективности; въ исторіи ея меньше всего; въ исторіи почти все субъективно». Я разобралъ существующіе у насъ субъективизмы и показаль, что лучшій изъ нихъ—это такъ называемый славянофильскій субъективизмъ. Съ этой точки зрінія я перебраль важнійшія литературныя явленія въ русской исторіи, какія успіль обслідовать настолько, чтобы ввести въ мою систему. При этомъ

сама собою произошла сильная перестановка этихъ явленій. Передвинулись на новыя м'яста знаменитости, авторитеты, передвинулись или даже вылетали за бортъ разныя положенія, установленныя по теоріи мнимой объективности.

Разсердились на меня за это разные двигатели объективизма, особенно наши западники, наши русскіе иноземцы и ихъ легкокрылая мелкота. Начинаютъ злиться и поверхностные кроты, вообразившіе собя способными къ орлиной работъ.

Въ моемъ разборѣ 1) критики К. Н. Бестужева-Рюмина на мое сочиненіе, я далъ отвётъ этому неожиданному покровителю обманчиваго объективизма. Теперь мнѣ приходится имѣть дѣло съ однимъ сердечнымъ сорзенкомъ легкокрылой мелкоты и поверхностныхъ кротовъ науки русской исторіи.

Въ мартовской книжев «Историческаго Вестника» появилась критика на мое сочинене Д. Корсакова.

Я познакомию читателей съ этимъ писателемъ. Въ трудахъ г. Корсакова представляется слёдующее развите его деятельности. По указке своихъ казанскихъ руководителей, особенно профессора Фирсова, занимающихся, какъ извёстно, не мало инородческимъ населеніемъ восточной Россіи, г. Корсаковъ взялся обслёдовать инородцевъ подальше отъ Казани, именно Мерю, и связанную съ нею исторію ростовскаго княжества. Работа вышла кропотливая,— собраны факты и изъ лётописей, и изъ разныхъ книгъ, извлечены нёкоторые любопытные факты и изъ «Губернскихъ Вёдомостей», сдёлана даже попытка объяснить происхожденіе великорусскаго племени. Ни для исторіи Мери, ни для исторіи ростовскаго княжества, ни тёмъ болёс для исторіи происхожденія великорусскаго племени книга г. Корсакова не даетъ удовлетворительныхъ отвётовъ; но данныхъ въ ней не мало, работа кропотливая и имеетъ цёну. Обратилъ на нее вниманіе и я.

Затъмъ, по указкъ С. М. Соловьева, г. Корсаковъ взядся пересмотръть акты и извъстія о вступленіи на престоль Анны Ивановны. Работа опять вышла кропотливан и съ этой стороны не лишена значенія, особенно по вопросу о проектахъ такъ называемаго шляхетства (русскаго), о благоустройствъ русской правительственной среды. Но туть случилось и нъчто не кропотливое. Г. Корсаковъ задумалъ этимъ трудомъ открыть новую страницу въ русской исторіи, примънительно къ западническимъ возвръніямъ г. Карновича, которыя,

<sup>1)</sup> Христіанское чтеніе за 1885 годъ, місяцы марть—вирізль, стр. 501—526. Есть и оттиски этой статьи.



впрочемъ, проводилъ строго объективно, какъ значится въ его предисловіи къ сочиненію: Воцареніе императрицы Анны Іоанновны. Покушеніе открывать новыя страницы въ русской исторіи оказалось неудачнымъ и даже чувствительно неудачнымъ. Я оставилъ въ сторонъ покушенія г. Корсакова на открытія и ихъ послъдствія, а далъ значеніе кропотливой работъ.

Теперь г. Корсаковъ идеть дальше, -- берется уже прямо за орлиную работу и по поводу моей книги хочеть повъдать свое высшее воззръне на все литературное движене въ наукъ русской исторін-раскрываеть уже не одну новую страницу, а одну за другой всв страницы всей русской исторіи. Какъ и следовало ожидать, онъ взываеть при этомъ къ помощи прежнихъ орловъ науки; но, согласно требованіямъ европейской науки, обращается къ двумъ западноевропейскимъ ордамъ, Дж. Ст. Миллю и Боклю, и къ одному русскому, -С. М. Соловьеву. Въ Казани, у предъловъ Авін, обаяніе Европы можетъ быть особенно спльно, а разочарование въ ея авторитетахъ можеть запаздывать, поэтому неудивительно, что и Миль и даже Бокль еще сохраняють у г. Корсакова свою авторитетность во всей свъжести и являются сильною подпорой для нашего русскаго орна—С. М. Соловьева. Я ждаль, что вдесь будеть упомянуть, хотя бы только для числового равновъсія съ упомянутыми европейцами, кто-либо изъ техъ нашихъ новейшихъ историковъ, которые, какъ увидимъ, по словамъ г. Корсакова, изучаютъ и, конечно, передалывають русскую исторію заново, - я ждаль, что будеть упомянуть здёсь, напримёрь, С. Н. Шубинскій. Но этого не сдёлано, не знаю почему, по объективной ли трудности этого дъла, или по субъективной боязни г. Корсакова вызвать містническіе счеты въ среді его новыхъ историковъ, передълывающихъ русскую исторію за ново.

Къ сказаннымъ тремъ орламъ науки г. Корсаковъ обращается съ подобающею серомностію. Онъ подавленъ мыслію о трудности того дѣла, которое раскрывается въ моей книгѣ, и находитъ подтвержденіе справедливости своего ощущенія у этихъ орловъ науки. «Исполнить задачу, взятую на себя г. Кояловичемъ, говорить онъ въ началѣ своей критики (стр. 684), дѣло весьма и весьма нелегкое». Трудность эта г. Корсаковымъ даже усилена. «Написать исторію русскаго самосознанія по историческимъ памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ, говорить онъ тамъ же немного ниже, значитъ представить обзоръ всего хода русской исторіографіи и высказать свое собственное научное воззрѣніе на все историческое развитіе жизни русскаго народа».

Всякій чизатель расположенъ послів этого думать, что г. Корсаковъ будетъ помнить то, что здісь сказаль, будетъ помнить, что въ книгі раскрывается діло «весьма и весьма не легкое», что слівдовательно въ своей критикі онъ будетъ слідить, какія трудности и какъ преодоліваетъ авторъ и что даетъ сравнительно съ тімъ, что было до его книги. Читатель сильно опибется. Ничего этого не помнить и знать не знаетъ г. Корсаковъ. Онъ знаетъ лишь или частности, мелочи, или общія, высокопарныя фразы.

Съ высоты, указанной ему орлами науки, онъ сразу спускается въ литературныя, кастовыя низменности, и ведеть наставительную ръчь объ образовании писателя, берущагося за такой предметь, объ объемъ его философскаго круговора и т. п. вещахъ. Любопытно, что и въ критикъ на мою книгу К. Н. Бестужева-Рюмина, разсъяны тоже пожеланія образованія, философскаго развитія дъятелямъ по русской исторіи.

Образованіе, философское развитіе! Какія опять хорошія слова и какія въ нихъ хорошія пожеланія! Но если спускаться въ действительность, а темъ более въ низменность литературныхъ и кастовыхъ возэрвній, то воть объ чемъ собственно нужно бы говорить. Что такое современный, выростающій русскій историкъ? Хорошая память, хорошая наслышка, да бёглая начетливость-вотъ вамъ и патентъ на русскаго историка. Съ этимъ патентомъ иные даже прошли въ знаменитость. А что касается философскаго развитія, то въ большинствъ современныхъ историковъ, какъ и вообще писателей, мы русскіе теперь то и переживаемъ послёдствія того перерыва философскаго образованія, какой быль въ нашихъ университетахъ въ последнихъ сороковыхъ и до первыхъ шестидесятыхъ годовъ, и последствія эти были бы еще тяжелее и продолжительнее, если бы университетамъ не пришли на помощь духовныя академіи и даже семинарін. Внимательный изследователь современныхъ русскихъ сочиненій лиць университетскаго образованія могь бы сейчась же угадывать, даже не зная имени автора, кто писаль, --бывшій ли семинаристь, прошедшій въ университеть, или не семинаристь, и рідко бы ошибался. Уминье справиться съ предметомъ и свести концы съ концами, логичность мысли, ценкость изложения сейчась выдадуть семинариста, привыкшаго съ самыхъ раннихъ летъ сильно работать головой. После этого слова: образованіе, философское развитіе окажутся еще болве цвиными, и совершенно естественно, что они повторяются; но странно то, что они высказываются чаще всего лицами, не получившими систематического философского образованія, и высказываются тёмъ лицамъ, которые его получили и даже въ такой широтв, какой и теперь нётъ въ нашихъ университетахъ, а существуетъ и безъ всякаго перерыва только въ нашихъ духовныхъ академіяхъ. Правильне поэтому было бы, высказывая такія пожеланія, сознавать, по крайней мёрв, если не высказывать, свою отдаленность отъ этихъ пожеланій. Сейчасъ мы увидимъ, какъ далеки эти пожеланія отъ г. Корсакова, какъ онъ путается и не сводитъ концовъ съ концами.

Г. Корсаковъ знаетъ направление моихъ прежнихъ историческихъ трудовъ, и объ этомъ направленіи даетъ такую аттестацію, что «религіозныя и политическія воззрівнія», положенныя въ основу монхъ исторических в изследованій, «всегда отличались одностороннею тенденціозностію». Что именно въ моихъ религіозныхъ и политическихъ возэрвніяхъ есть тенденціознаго и въ какую другую веру и другую политику г. Корсаковъ желаль бы обратить меня, -- это остается секретомъ. Разгадка этого секрета, и то лишь слабая, находится только въ томъ, что мои религозныя и политическія возарвнія «примыкали (?), говорить мой критикъ, по некоторымъ (?) вопросамъ въ хорошо всемъ известнымъ возареніямъ такъ называемыхъ славянофиловъ» (стр. 685). Затемъ, не долго думая, г. Корсаковъ заключаеть, что отъ меня «трудно было ожидать научнаго изследованія и что я не удовлетвориль даже формальнымь требованіямь исторической критики» (Тамъ-же). Мало того, въ накоторыхъ мастахъ критикъ говоритъ, что я намеренно обхожу тоть или другой вопросъ и что даже старательно избъгаю упоминать имя Ю. О. Самарина.

И однако, тоть же г. Корсаковъ на той же странице въ начале совершенно согласенъ со мною по вопросу основному и чисто философскому, что «субъективизмъ историка постоянно даетъ себя знать» и еще выше передъ темъ, въ конце стр. 684, опрокидываетъ объективизмъ, какъ не оправдывающеся на деле, хотя и составляющей, по его словамъ, желаемое conditio sine qua non для каждаго историка. Затемъ на стр. 708 г. Корсаковъ говоритъ, что XX и XXI главы моего сочинения онъ можетъ «оставить безъ замечание», потому что я разбираю въ этихъ главахъ «безъ запальчивости и раздражения»; следующая XXII глава, по его словамъ, даже «гораздо безпристрастне и научне, чемъ другия, а въ XII главе онъ находить не только боле безпристрастныя и боле научныя вещи, но даже «весьма обстоятельно и правдиво» изложенныя, такъ что г. Корсаковъ считаетъ себя обязаннымъ заявить по этому поводу даже «особое свое удовольствие». И это не мелочи какія нибудь, не частности

вызвали такое мивне великодушнаго г. Корсакова, а цёлая глава, да еще о такъ называемыхъ славянофилахъ (стр. 700)!!! Мало и этого. Тотъ же г. Корсаковъ припоминаетъ мое давнопрошедшее, мою борьбу съ польскими писаніями передъ послёднею польскою смутою, и говорить, что я тогда «боролся съ честію и съ достоинствомъ» (стр. 694).

Какъ же это такъ, г. Корсаковъ? И односторонняя тенденціозность въ прежнихъ моихъ трудахъ, и честь и достоинство въ нихъ же?! И неудовлетворение научнымъ требованиямъ въ настоящемъ моемъ трудь, и научныя веши въ немъ же?! И намъренный обходъ мой въ той же книге разныхъ непріятныхъ мий вещей, и правдивое паложеніе, да еще славянофильства, которое, по вашимъ же словамъ, дало моимъ религіознымъ и политическимъ воззрвніямъ одностороннюю тенденціозность?! Въдь это выходить, по истинъ, уже не од носторонняя, а разносторонняя тенденціозность! Или вы въ самомъ деле думаете, что и въ ученыхъ и даже въ нравственныхъ дълахъ можеть имъть законное мъсто разносторонияя тенденціозность, даже въ одно и то же время, въ одномъ и томъ же сочиненіи: можно быть и глупымъ и умнымъ, и лживымъ и правдивымъ? Въ самомъ дъл вы такъ думаете, г. Корсаковъ, и потому-то у васъ сложилось такое дикое выражение - односторонняя тенденціозность, предполагающая и разностороннюю тенденціозность?!

Нать, вы туть просто сбились, запутались, а сбились и запутались потому, что следовали весьма различнымъ авторитетамъ въ оценка меня. Въ вопросв о чести и достоинства моей борьбы съ польскими писаніями въ последнюю польскую смуту вы последовали К. Н. Бестужеву-Рюмину, который начинаеть свою критику на мое сочиненіе лестнымъ отзывомъ о монхъ сочиненіяхъ и изданіяхъ по исторін западной Россін; но вы не уяснили себъ, какимъ образомъ съ этимъ отзывомъ могъ совмещаться характеръ самой критики К. Н. Бестужева-Рюмина, особенно конецъ ея, совершенно противор сащий тому отзыву. Еслибы вы надъ этимъ задумывались, то принуждены были бы согласиться, что лестный отзывъ въ началь критики К. Н. Бестужева-Рюмина помъщенъ просто затъмъ, чтобы соблюсти приличія въ Журналь Министерства Народнаго Просвыщенія, въ которомъ за полгода до того времени, какъ появилась критика на разбираемое и вами мое сочинение, быль напечатань по поводу преміи за мое сочиненіе: Чтенія по исторіи Западной Россів, — такой отзывъ о моей дъятельности, что его нельзя было игнорировать никому изъ пишущихъ въ этомъ журналь. Вотъ откуда явились у васъ «честь и достоинство моей борьбы съ пслыскими писаніями». невяжущіяся еще болъе со всею вашею критикою и особенно съ вашими сужденіями о моихъ прежнихъ историческихъ сочиненіяхъ, объ «односторон- ней тенденціозности моихъ религіозныхъ и политическихъ воззръній», высказавшихся въ нихъ. Напрасно вы такъ сдълали и нарушили единство вашихъ мыслей. Для васъ не существовало такихъ стъснительныхъ обязательствъ, и вамъ лучше было бы совсъмъ выбросить ръчь о «чести и достоинствъ моей борьбы» съ поляками: тогда и моя односторонняя тенденціозность могла бы казаться не столь разносторонне во. Но ваша йутаница идетъ дальше.

Въ вашихъ сужденіяхъ о XX, XXI и XXII главахъ моего сочиненія вы оставались безъ руководства К. Н. Бестужева-Рюмина, который устранился отъ разбора ихъ, и последовали другому авторитету — критику «Вестника Европы», который для этихъ самыхъ главъ даетъ мив снисхожденіе и даже почти въ такихъ же выраженіяхъ, какія вы употребляете. Ему же вы последовали и въ первоначальныхъ вашихъ сужденіяхъ о моихъ религіозныхъ и политическихъ воззреніяхъ, о моей односторонней тенденціозности, даже о моемъ славянофильстве 1). Но затемъ вы опять спутались и пошли точно въ потьмахъ и совершенно вопреки К. Н. Бестужеву-Рюмину и даже критику «Вестника Европы», похвалили меня за главу о славянофилахъ. Пожелали быть самостоятельнымъ и стали въ противоречіе съ своими авторитетами, да и со всякими требованіями логичности, единства мысли.

Наконецъ, что касается вашихъ сужденій о моихъ разныхъ обходахъ непріятныхъ для меня вещей у историковъ, то это я могу себь объяснить только тымъ, что вы последовали г. А. Скабичевскому, заподозрившему меня въ дурныхъ намереніяхъ при составленіи заглавія и даже при подборъ шрифтовъ для него.

Ни г. Корсаковъ, ни кто либо другой не могутъ претендовать на меня за раскрытіе этой субъективности моего критика. Я имъю еще болье ясныя доказательства этой разносторонне-тенденціозной субъективности.

На стр. 702 г. Корсаковъ нападаетъ на мои сужденія о трудахъ Н. И. Костомарова, которому я, однако, отдаю надлежащую справедливость въ нѣсколькихъ мѣстахъ моего разбора. Тутъ опять противорѣчіе съ К. Н. Бестужевымъ-Рюминымъ, который признаетъ мои сужденія о трудахъ Н. И. Костомарова справедливыми; но противорѣчіе не самостоятельное. Г. Корсаковъ позволяетъ себѣ при этомъ

<sup>1)</sup> См. начало критики г. Л. С. «Вѣстн. Европы» за 1884 г., м. Декабрь.

приписывать мев «инсинуаціи по отношенію къ маститому художнику-историку». Тутъ все взято у другихъ. «Инсинуаціи» мив приписаль тоже знаменитый современный писатель г. Михневичь, который все знаеть, знаеть всехь русскихь писателей, ихъ сочиненія, научные, литературные пріемы, отличительные черты характера; но не знаеть одного, что прежде всего должень бы знать, именно не знаеть того, что онъ писатель-непомнящій своего русскаго родства. «Маститость художника - историка» взята г. Корсаковымь изъ одной газеты. Тамъ это имъло свой смыслъ, сказано было, очевидно, друзьямималороссами, и сказано по поводу такихъ несчастныхъ случаевъ въ жизни Н. И. Костомарова, которые вызывали глубокое участіе къ нему не только въ друвьяхъ, но и въ людяхъ весьма далекихъ отъ его исторических возврвній; а г. Корсаковъ, кажется, не малороссъ и пишеть не газетную хронику, а ученый разборъ серьезной книги. Съ историческою маститостію и художественною исторіей ему следовало бы обращаться иначе, т. е. мотивировать это научно.

Способность заимствовать чужія мивнія идеть у г. Корсакова еще дальше, даже до самоотверженія. Туть же г. Корсаковь обижается и, опять вопреки мивнію К. Н. Бестужева-Рюмина, что я дурно отзываюсь объ историческихъ романахъ и историческихъ драмахъ, которые, по мявнію г. Корсакова, «имвють весьма важное значеніе въ развитіи историческихъ воззріній въ обществі». Не обращаю здісь особеннаго вниманія на то, что г. Корсаковъ неправильно приводитъ мое мивніе, не указываеть, что я даю изъятіе для геніевъ, крупныхъ талантовъ. Гораздо важніе слідующеє: вы, г. профессоръ Корсаковъ, въ самомъ ділів признаете полезными или хотя бы безвредными для науки русской исторіи заурядные историческіе романы и драмы, которыми наводняется наша литература? Или чужая рука прошла по вашей рукописи? То или другое?

Эти же вопросы я вынужденъ поставить моему критику и по другому дълу, довольно сродному.

К. Н. Бестужевъ - Рюминъ, разбирая мою книгу, широко раздвинулъ рамки для такого сочиненія. Я на это сказаль, что сейчасъ
же раздвинуль бы эти рамки вдвое, еслибы сталь писать программу
сочиненія, которое можеть явиться развів въ слідующемъ столітін и
то не въ началь его, и намітиль, какъ можно раздвинуть эти рамки.
Но что значить наша съ К. Н. Бестужевымъ-Рюминымъ широта рамокъ предъ широтою г. Корсакова! У него такой высокій полеть,
его зрініе обнимаеть такое обширное пространство, что дійствительные русскіе предметы и даже вся дійствительная русская земля по-

крываются туманомъ и исчезають. Вотъ чего онъ требуетъ отъ меня только для ближайшаго нашего прошедшаго. Привожу въ порядокъ доводьно нескладно разставленныя положенія г. Корсакова, но соблюдаю полноту и точность при моей передачь. Всв нижеприводимыя положенія моего критика находятся на стр. 688-689. Онъ требуеть отъ меня разбора: исторіи «ослабленія цензуры» и нашего просвѣтленія оть этого въ области изследованія «исторіи Петра и его преемниковъ»; исторін возрожденія «русской публицистики» послів крымской войны и обнаруженія при этомъ «пытливости русской мысли»; исторіи «трехъ красугольныхъ реформъ прошлаго царствованія крестьянской, вемской, судебной»; исторіи «крестьянства и разныхъ народностей, входящихъ въ составъ русскаго государства»; исторіи «областей велико-русских», Малороссіи, Западнаго края, Балтійскаго края, Поволжья, Сибири, Кавказа» (кстати бы и средне - азіатскихъ нашихъ владеній); исторіи того, какъ возбуждались вопросы о народности, какъ «развитію этихъ вопросовъ способствовали явленія современной политической жизни западной Европы и міра славянскаго», какъ «объедпнялось во имя національности населеніе полуострововъ Апенинскаго и Балканскаго, зарождалось стремление къ политическому объединенію въ разрозненныхъ мелкихъ государствахъ Германскаго союза» и какъ «все это напіональное возбужденіе на Западъ и среди славянъ отзывалось и у насъ»; какъ всъ эти явленія вызывали у насъ «изученіе политическихъ, общественныхъ и культурныхъ явленій русской жизни: исторіи церкви, исторіи учрежденій. сословій, городовъ, промышленности, торговли, законодательства, просвъщенія, литературы», --- и какъ «все стало изучаться заново», а для изученія этого ваново изучаемаго мев следовало изучать не только отдъльные матеріалы и изследованія, «достигшіе небывалых» размфровъ», труды разныхъ ученыхъ обществъ, но также и «литературные журналы, переполненные статьями по указаннымъ выше вопросамъ», следовательно и современные исторические романы, которые, впрочемъ, г. Корсаковъ исключаеть изъ исторіи русскаго самосознанія и, следовательно, знаменитые труды по русской исторів гг. Михневича и А. Скабичевскаго.

Позволительно думать, что такая широта запросовь, поставленныхъ историку русскаго самосознанія по историческимь памятникамъ и научнымъ сочиненіямъ, заставила бы самаго усидчиваго, невозмутимъйшаго и объективнъйшаго нъмца воскликнуть: «Mein Gott! какъ это можно? Это ужъ слишкомъ! И зачъмъ такой сильный Drang nach Westen, такъ издалека и такъ далеко,—изъ Сибири черезъ Балтій-

скія губернін въ Германскую имперію! Да и безъ этого Drang nach Westen слишкомъ много!» Такая исторія русскаго самосознанія едвали явится и черезъ стольтіе, а теперь, при такой широть запросовъ, возможны лишь или такіе труды, какъ трудъ г. Леруа-Волье, или, еще лучше, какъ «Живописная Россія» М. О. Вольфа.

Невольно, при этомъ, миѣ вспоминается одинъ анекдотъ изъ польской жизни. Былъ полядъ въ гостяхъ у добрыхъ знакомыхъ. Пришлось возвращаться домой—верхомъ на лошади, съ сѣдломъ или безъ сѣдла,— сказаніе умалчиваетъ. Никакъ не можетъ полякъ вскочить на лошадь. Сталъ призывать высшую помощь, перебирать своихъ патроновъ,— не выходитъ; не можетъ вскочить на лошадь! Наконецъ полякъ понатужился, призвалъ на помощь всѣхъ своихъ святыхъ, и... перескочилъ на другую сторону лошади! «Не всѣ же вдругъ помогайте», взмолился озадаченный, фамильярно благочестивый полякъ.

Воть этоть то самый гимнастическій процессь предлагаеть мнв г. Корсаковъ совершить въ моей исторіи русскаго самосознанія. Покорно благодарю! Я еще не дошель до такого детски-фамильярнаго отношенія къ моей задачь, хотя не скрою, что такой процессъ можеть быть заманчивь для ученаго, не столь ножилаго, какъ я, и заманчивость эта можеть быть для кого - либо изъ моихъ болве молодыхъ собратовъ тымъ сильные, что подерыпляется двумя толстыми у насъ журналами-«Вестникомъ Европы» и «Русскою Мыслію», и въ настоящемъ случав подкрвпляется собственнымъ опытомъ г. Корсакова. А что это такъ, что г. Корсаковъ, действительно, совершаетъ гимнастическій процессъ, проделанный вышеуказаннымъ полякомъ, на это воть доказательства. На стр. 706 своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, будто бы у меня «совершенно пропущена» группа новъйшихъ писателей по русской исторіи. Въ особенности онъ жалуется, что у меня, по его словамъ, пропущены такія изданія, какъ «Русскій Архивъ», «Русская Старина», «Древняя и Новая Россія» и «Историческій Вістникъ», съ ихъ редакторами, и высчитываетъ томы этихъ изданій. О «Русскомъ Архиві», «Русской Старині» я говорю и ссылаюсь на нихъ даже не разъ. Ссылаюсь я и на «Древнюю и Новую Россію». Жалоба г. Корсакова, следовательно, можеть относиться лишь къ «Историческому Вестнику», который я, хотя тоже упоминаю, но вскользь. Вольшой грахъ, безъ сомевнія! Но жалобы должны быть точно формулированы. Указывая на 14 томовъ «Историческаго Въстника», следовало непременно сказать, что «Историческій Вестникь» есть русскій историческій Вістникъ въ не собственномъ смыслі, что

не за всё эти 14 томовъ я подлежу карѣ. Слѣдовало непремѣнио это опредѣлить, потому что въ этихъ 14-ти томахъ большое, очень большое число листовъ приходится на помѣщенные тамъ разнаго рода историческіе и не историческіе иноземные романы, до которыхъ наукѣ русской исторіи нѣтъ дѣла. Или вы, г. Корсаковъ, причисляете къ русскому историческому матеріалу и эти иноземные романы? Или и тутъ по вашей рукописи прошла чужая рука, которая на вашемъ имени отправила въ путь къ знаменитости собственное самолюбіе? То или другое? Скажите! Во всякомъ случаѣ совершенно очевидно, что тутъ вы призвали на помощь уже слишкомъ большое число новѣйшихъ историческихъ знаменитостей и подобно вышесказанному поляку совсѣмъ перескочили не только чрезъ русское самосознаніе вообще, даже и черезъ личное самосознаніе. А есть еще въ вашей критикѣ доказательства, что вы, тоже подобно тому поляку, не доскакивали до предмета, которымъ, повидимому, совершенно владѣете.

Въ рукахъ у г. Корсакова было простое, не очень мудреное дело, но поленное всякому историку, какъ справка. Онъ, въ свое время, отдавался работь книжнаго и даже рукописнаго крота. Воть, это ему и следовало вывести наружу просто, безъ шуму, безъ покущеній на ординый полеть и ординое зрініе и безь нарушенія уваженія къ автору сочиненія, далеко болье труднаго, чьмъ библіографическая группировка данныхъ. Такъ, хотя г. Корсаковъ не повториль ошибки К. Н. Бестужева-Рюмина, будто бы въ моей книги не упоминается Устрядовъ, но верно заметилъ, что о курсе русской исторіи Устрялова у меня ничего не говорится. Въ моемъ курст лекцій всегда велась річь и объ этой исторіи; но въ настоящей моей книгь она выпущена, какъ выпущена рычь и объ исторіи Глинки. То и другое выпущено по той причинь, что, какъ могутъ замътить читатели моей книги, я избъгаю безъ особенной нужды голыхъ библіографическихъ ссылокъ. Для этого теперь есть совершенно удобныя справочныя вещи, особенно роспись книгъ г. Межова. Я стараюсь говорить о такихъ книгахъ, которымъ нашелъ подобающее мъсто въ ряду другихъ книгъ по ихъ внутреннему достоинству и однородности теорій, въ нихъ выражающихся. Разобрать, какъ следуеть, исторію Глинки и Устрялова значить поднять всю исторію принциповъправославіе, самодержавіе и народность. Часть этой работы у меня видна въ главъ о такъ называемыхъ славянофилахъ; но въ томъ видь, какъ эти принципы высказались въ той области литературной, где имеють место труды Глинки и Устрялова, работа эта не кончена, и я не рышился дать ея, не смотря на большой вызовъ на это.

У меня есть, между прочимъ, часть писемъ покойнаго архіепископа Смарагда за время, когда онъ въ первыхъ тридцатыхъ годахъ былъ полоциимъ епископомъ. Въ нъкоторыхъ изъ этихъ писемъ — совершенно новое освъщение и либеральныхъ временъ Александра I и тъхъ времень, когда при Николав I стали двиствовать принципы: православіе, самодержавіе и народность. Тогда и «лирическія чувствійца» поэтовь тридцатыхъ годовъ, надъ которыми смеется К. Н. Бестужевъ-Рюминъ въ своей критики на мое сочинение, можетъ быть оказались бы не совсвиъ смешными. Но работа эта не кончена, и мис приходится жальть лишь о томъ, что для успокоемія моихъ придирчивых ь критиковъ я не далъ имъ просто несколькихъ словъ или даже одив библіографическія справки. А что же вы, г. Корсаковъ, любитель библіографических справокъ, ничего не сказали о запискахъ сына историка Устрялова, печатавшихся въ прошедшемъ году въ томъ же «Историческомъ Вестнике», за научное богатство котораго вы такъ ратуете? Тамъ есть и объ историческихъ занятіяхъ историка Устрялова и вамъ бы следовало что нибудь сказать объ этихъ запискахъ, когда вы уже заговорили о курсъ исторіи Устрялова. Тамъ въдь очень умалено значение университетскихъ занятий Устрялова. Вы, вначить, туть не доскочили, принимаясь за дело. Но подобныхъ недостатковъ или просто недочетовъ у васъ много.

Въ началь первой главы моего сочинения я говорю, что исторія науки русской исторіи, какъ нічто цільное, у насъ не существовала до последняго времени, что делались лишь отрывочные опыты въ этомъ родъ, кромъ С. М. Соловьева «и другими, какъ, напримъръ: Лашнюковымъ, Н. И. Костомаровымъ». Г. Корсаковъ воспользовался словомъ - другими и подставиль подъ него еще другіе, тожеболве или менве отрывочные опыты. Это очень хорошо. Но странно. что такой, повидимому, знатокъ литературы русской исторіи не прибавиль къ своему списку обвора литературы русской исторіи г. Леонтовича и такого же обвора г. Самоквасова. Не доскочиль, значить, опять. Г. Корсаковъ не доскочиль приэтомъ даже въ хронологіи, да еще за новъйшее время, за невинмание къ которому онъ такъ жалуется на меня. «См'вемъ думать, заключаеть онъ свой перечетъ опытовъ исторіографіи, что вопросъ, затронутый въ 1827 г.» (исторіографическимъ опытомъ Зиновьева), «т. е. пять десятъ четы ре года тому назадъ, не можеть быть названъ явленіемъ недавнимъ». Смвемъ думать г. Корсаковъ, что тому назадъ къ 1827 г. не 54 года, а 58-й (1885—1827=58). Значить, вы еще разъ недоскочили, да еще въ такомъ важномъ, интересномъ для васъ времени. Впрочемъ, я думаю, что тутъ не недоскокъ, а просто небрежность, неосмотрительность. Въ одномъ мѣстѣ своей критики г. Корсаковъ назначаетъ мнѣ нослѣднимъ годомъ, до котораго я долженъ былъ разсматривать все написанное по русской исторіи, 1880 г. Въ такомъ случаѣ, отъ 1827 до 1880 г. можно какъ нибудь натянуть 54 года, если привскочить къ 1880 году и отскочить къ началу 1827. Но г. Корсаковъ самъ подрываетъ это извиненіе. Высчитывая томы историческихъ журналовъ, которыхъ я не разсмотрѣлъ, онъ прихватываетъ лишніе три года для «Историческаго Вѣстника» (другихъ его счетовъ я не провѣрялъ) и высчитываетъ томы этого изданія до 1884 г., т. е. уже сильно подскакиваетъ, должно быть тоже отъ избытка ревности къ славѣ этого изданія.

Подобныхъ промаховъ, небрежнаго отношенія къ серьезному дѣлу у г. Корсакова очень много. Вотъ списокъ главнѣйшихъ его промаховъ и притомъ по такой категоріи, которая никакъ не позволительна, особенно въ критикѣ сколько нибудь правдивой и серьезной. Онъ невѣрно передаетъ мои мысли и съ такою смѣлостію, которая превосходитъ всѣ невѣрности, указанныя мною въ критикѣ на мое сочиненіе К. Н. Бестужева-Рюмина.

На стр. 685 своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, что «русская самобытность представляется» мий исключительно въ религозныхъ, культурныхъ, политическихъ и общественныхъ основахъ жизни Московскаго государства» и «является» для меня «единственнымъ критеріумомъ въ сужденіяхъ о многовъковой и разнообразной жизни русскаго народа». Между тыть на 260 стр. моего сочиненія, въ той самой главъ, — о славянофилахъ, которую самъ г. Корсаковъ хвалить, даже сильно хвалить, я показываю, какь по моему мижнію следуетъ разширить русскіе идеалы московскихъ временъ, и на 260 страниць, между прочимъ говорю: «идеалы русской жизни во времена московского единодержавія, особенно послів самозванческих смуть требують, по нашему мивнію, критики и новыхъ поясненій. Идеалы эти должны быть сопоставляемы съ идеалами не только более старой московской Руси, но и съ идеалами до-татарской Руси». Эти мысли и поясняю въ многочисленныхъ мъстахъ моего сочиненія, и неръдко такъ прямо ихъ ставлю, что одинъ изъ моихъ прежнихъ критиковъ. легковрыдый западникъ изъ «Вестника Европы» г. Л. С. счель себя обязаннымъ пожаловаться на меня старой до-петровской Руси, что я ее обижаю.

На стр. 690 своей критики г. Корсаковъ говоритъ, что я считаю К. Д. Кавелина последователемъ возгрений С. М. Соловьева, за-

мѣчаеть, что «это не совсѣмъ точно» и затѣмъ показываеть, что К. Д. Кавелинъ высказывалъ свои воззрѣнія на родовой быть и раньше С. М. Соловьева, и иначе.

На 353 стр. моего сочиненія я говорю, что родовое начало не было самостоятельным у С. М. Соловьева «и въ самом в начал его дъятельности разділялось уже нікоторыми, такъ что Соловьевъ сво-ими сочиненіями даваль лишь имъ поводъ высказывать свои мивнія». Затім говорится у меня: «Къ числу таких именно послідователей или, лучше сказать, сотрудниковъ по разработкі родового быта принадлежить бывшій профессорь здішняго университета К. Д. Кавелинъ, и затім подробно показывается, какъ иначе смотріль на родовой быть К. Д. Кавелинъ.

На стр. 691 своей критики г. Корсаковъ, подобно К. Н. Бестужеву-Рюмину, удивляется, на какомъ основании я помъщаю г. Брикнера въ ряду писателей реалистическаго направления.

На 381 стр., приступая къ разбору другихъ сочиненій реалистическаго направленія кром'в соч. Щапова, я говорю: «Прежде всего мы должны здёсь указать на сочинение смешаннаго характера, им вющее связь съ исторіей С. М. Содовьева и еще больше съ теоріями балтійскихъ ученыхъ и съ Сеньковскимъ, и въ конца концовъ примыкающее къ воззрвніямъ современныхъ реалистовъ», и затамъ говорю, что разумъю здъсь сочинение г. Брикнера о Петръ Великомъ. Какъ именно г. Брикнеръ примыкаетъ къ реалистамъ, это не трудно было видъть моимъ критикамъ. Ниже, на 386 стр. моего сочиненія я говорю: «Авторь нашь (г. Брикнерь) даже, повидимому, отрівшается отъ всякихъ народныхъ особенностей и возвышается до космополитизма. «Національному началу, говорить онъ въ одномъ м'есте, до того времени (т. е. до времени Петра) господствовавшему въ русскомъ обществъ, былъ противопоставленъ принципъ космополитизма», иначе сказать (моя рвчь уже), русское ничто, долженствовавшее образоваться въ Россіи съ отреченіемъ отъ русскаго національнаго начала, должно было превратиться въ западно - европейское ничто. Считаемъ излишнимъ прибавдять что либо для поясненія этого положенія г. Брикнера». Я и теперь считаю излишнимъ прибавлять что либо для поясненія и доказательства, что г. Брикнеръ примыкаетъ къ реалистамъ.

Прибавлю развъ то, что г. Брикнеръ задалъ мит не мало заботъ, куда его пристроить. Онъ и послъдователь балтійскихъ ученыхъ нъмцевъ, и почитатель С. М. Соловьева, и примыкаетъ къ реалистамъ, — даже хотълъ русскую исторію превратить въ гербарій. Я и примкнуль его къ реалистамъ съ вышеприведенными оговорками. Теперь мнѣ говорять, что я не туда пристроилъ г. Брикнера, что его лучше всего пристроить къ западникамъ. Согласенъ. Пристрою со временемъ.

На стр. 694 своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, что я «очень недоволенъ историческимъ обзоромъ г. Леруа-Болье и въ особенности изложениемъ истории московскаго государственнаго строя».

Последнее верно, а первое неверно. Объ изложения Леруа-Болье истории до-татарскаго нашествия я говорю на стр. 403 моего сочинения:

«Въ до-монгольскомъ періодъ авторъ видитъ совершенно естественное развитіе нашей цивилизаціи. Мы были не только подъ вліяніемъ Византіи, но и въ связи съ западной Европой»... Затымъ я перечисляю, въ чемъ Леруа - Болье усматриваетъ у насъ за это время хорошіе признаки цивилизаціи, и замѣчаю: «Вообще въ до-татарскій періодъ мы, по автору, стояли ничуть не ниже западной Европы по нашей цивилизаціи». Гдѣ же тутъ «я недоволенъ, даже очень недоволенъ историческимъ обзоромъ Леруа-Болье» и до-татарскаго времени.

На той же 694 стр. своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, что я обвиняю г. Киркора, главнаго автора третьяго тома «Живописной Россіи», за то, что онъ «указываетъ на самобытность литовскаго народа и бълорусской отрасли народа русскаго и признаетъ нъкоторое вліяніе на Литву и Бълоруссію польско-католической цивилизаціи».

Кто прочитаетъ 408, 409, 410 и 411 стр. моего сочиненія, тотъ убъдится, что я вовсе не обвиняю Киркора за указаніе на самобытность литвиновъ и бълоруссовъ и такой тенденціи въ немъ вовсе не усматриваю, а усматриваю его усилія показать не нъкоторое вліяніе польско-католической цивилизаціи, а всеобщее, всеобъемлющее, и усилія закрыть русскую цивилизацію въ этихъ странахъ.

На той же 694 стр. своей критики г. Корсаковъ говоритъ, что онъ «ціликомъ приводитъ» мой отзывъ о книгѣ (?), какъ онъ выражается, митрополита Макарія (нужно было сказать о многотомномъ сочиненіи этого автора), а въ дійствительности онъ приводитъ изъ этого моего отзыва 11 неполныхъ строкъ изъ числа 60. См. мое сочиненіе, стр. 465 и 466.

На следующей 695 стр. своей критики г. Корсаковъ самоуверенно утверждаетъ, что я признаю неважными сочинения архіспископа Филарета «Обзоръ русской духовной литературы» и «Русскіе

святые» и вообще осуждаетъ меня, почему я не разсматриваю подробно произведеній русской церковной исторіи.

На 463—464 стр. моего сочиненія я заявляю: «мы сообщимъ самыя краткія свёдёнія о предшествовавшихъ (исторіи профессора Голубинскаго) главнёйшихъ трудахъ по русской церковной исторіи и о направленіи въ разработкі этого предмета». Слёдовательно, о моемъ неуваженіи къ какимъ либо трудамъ по этому предмету річи быть не должно, а можетъ лишь быть річь о причинахъ, почему я сообщаю краткія свёдінія, и причины ясны, потому что я въ моемъ сочиненіи веду річь о русской гражданской исторіи. Въ этомъ же містіг. Корсаковъ осуждаетъ меня за то, что я напечаталь списокъ момхъ сочиненій. Точный библіографъ однако не замітиль, что въ этомъ спискі сділанъ пропускъ самой большой части этого списка,— пропускъ статей по тому самому вопросу, за который г. Корсаковъ воздаетъ мей честь и видитъ мое достоинство.

На стр. 697 своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, что я забываю 1) о томъ, что Татищева называли асеистомъ, а я объ этомъ помню, см. 324 стр. моего сочиненія; 2) что исторія Татищева тридцать літъ послії своего написанія лежала подъ спудомъ и увидала світъ Божій благодаря німцу Миллеру», а я объ этомъ говорю на 95 стр. моего сочиненія и на 98 стр. даже показываю, какой большой вредъ потерпівла наука русской исторія отъ того, что исторія Татищева такъ долго не издавалась.

На 700 стр. своей критики г. Корсаковъ утверждаетъ, что я «ни слова» не говорю о запискахъ Щербатова и Татищева, а я говорю о запискъ Щербатова на стр. 120 моего сочинения, а объ научныхъ проектахъ Татищева на стр. 95.

На той же 700 стр. своей критики г. Корсаковъ защищаетъ отъ меня С. М. Соловьева и даетъ понять, будто бы я упрекаю его въ намѣренномъ извращении фактовъ.

На стр. 281 моего сочиненія говорится: «Такой талантливый писатель, такой знатокъ русской прошедшей жизни, такой устойчивый русскій человъкъ, какъ С. М. Соловьевъ не думалъ проводить такой теоріи (теоріи разрушенія) на чужую руку, а имълъ свои ученыя основанія, которыя въ его глазахъ оправдывали эту теорію, такъ сказать, выдвигали ее изъ самой русской жизни, какъ данное этою жизнію, которое нужно показать во имя истины, не смотря ни на какія щекотливости и ни на какую народную боль».

Во многихъ мъстахъ моего обзора сочиненій С. М. Соловьева и показываю, что фактическая сторона у него върно изложена. Напри-

мъръ, на 277 стр. я говорю: «Фактическая сторона въ томъ и другомъ отделе, т. е. касательно внешнихъ событій и внутренняго быта, необыкновенно богата и научно поставлена. Авторъ все читалъ самъ и даетъ факты изъ первыхъ рукъ, т. е. изъ первыхъ источниковъ. Лля большей точности онъ чаше всего выписываеть подлинныя м'єста источниковъ»... Или на стр. 297--298: «Соловьевъ не верно изложилъ исторію закрѣпощенія и не даль ни одного намека на иноземное происхождение его; но историю развития крипостного права онъ изложиль върно и даль такую массу фактовъ, показывающихъ чудовищныя усилія превратить челов'яка въ рабочаго скота и представиль ихъ въ такой тесной связи съ развитіемъ у насъ западно-европейской цивилизаціи, что всякій непредуб'яжденный читатель видитъ ясно эту связь, - связь рабскаго ига русскаго народа съ западноевропейскимъ просвъщениемъ нашей интеллигенци». Наконецъ, заканчивая мой обзоръ исторіи С. М. Соловьева и показывая, что онъ отступадъ отъ своихъ прежнихъ воззрвий и приближался къ славянофиламъ, я говорю: «Безъ сомивнія, это быль процессъ весьма мучительный для такого устойчиваго писателя; но для насъ, постороннихъ наблюдателей, это-прекрасное свидътельство возвышенности души нашего историка и обаятельной силы основныхъ началь нашей русской исторической жизни».

На стр. 705 своей критики г. Корсаковъ говорить: «Почему не упомянуль г. Кояловичь изъ новъйшихъ трудовъ по русской исторіографіи труда профессора кієвскаго университета В. С. Иконникова, печатавшагося въ ученыхъ запискахъ этого университета»? На стр. 175 моей книги въ примъчаніи къ ІХ главъ,—о скептической школь, указывается изслъдованіе г. Иконникова о скептикахъ и ихъ противникахъ, а на 244 стр. говорится: «ръдкая книга выходитъ, которая не вызывала бы рецензіи профессора Иконникова. Въ кієвскихъ университетскихъ извъстіяхъ неръдко печатаются даже библіографическія обозрѣнія цълой группы книгъ по русской исторіи за то или другое время, составляемыя г. Иконниковымъ. Подобныя обозрѣнія авторъ дълалъ и въ области давнопрошедшаго нашей науки. Таково указанное нами его обозрѣніе литературы скептической школы. Есть у него и обозрѣнія дъятельности выдающихся историческихъ лицъ», и затьмъ показываются другія сочиненія г. Иконникова.

На той же 705 страницѣ своей критики г. Корсаковъ говоритъ: «Почему, геворя о славянофилахъ, г. Кояловичъ такъ тщательно избъгаетъ Ю. Ө. Самарина, этого глубоко-честнаго и высокообразованнаго русскаго человъка»?

На стр. 255 моей книги, въ главъ о славянофилахъ, я говорю: «Великаго вниманія и глубокаго изученія заслуживаеть со стороны русскихъ людей, какъ ученыхъ, такъ и общественныхъ деятелей, то, что положительная сторона, положительное содержаніе русской народности, какъ ихъ выясняють славянофилы, производили не разъ обаятельное вліяніе на нашихъ западныхъ окраинахъ и притягивали ихъ къ русскому народному целому прочиве всехъ другихъ мерь. Это доказали дела Н. Милютина и князя Черкасскаго въ Польше, дела и сочиненія касательно западных обранны и балтійскихъ областей Самарина, Гильфердинга и другихъ». Въ главъ о последователяхъ воззреній С. М. Соловьева, на стр. 365-368, я разбираю полемику Ю. О. Самарина съ Б. В. Чичеринымъ. Упоминаю объ этомъ спорв и на 404 стр. Наконецъ, г. Корсаковъ могъ въ свое время слышать и читать и прежде въ отчетахъ славянскаго общества и теперь въ недавно изданномъ сборник в этого общества, что я говориль речь о Самарине, которая, смею думать, доказываеть достаточно, какъ я помню и ценю Ю. О. Самарина. Какимъ образомъ попала въ критику г. Корсакова эта нельность, которой такъ легко можно было избегнуть простой справкой въ указателе, приложенномъ къ моей книге, я решительно не могу понять. Подобныхъ нелепостей есть еще нъсколько и выше и ниже это нелъпости въ критикъ г. Корсакова.

Какъ же такъ г. Корсаковъ?! Вы обнаруживаете притязание на ординый полеть и ординое эрвніе въ области русской исторіи; заглядываете даже въ тайники моей ученой жизни, знаете и то, что я читаль, чего не читаль, знаете даже и то, въ какомъ видъ была та рукопись, по которой набиралась Исторія русскаго самосознанія по псторическимъ памятинкамъ и научнымъ сочиненіямъ, а въ области простейшихъ обязанностей критика — передавать верно, точно мысли разбираемаго автора-вы наделали столько промаховъ, неправды п съ такимъ легкомысліемъ, какое свойственно разві легкокрылой мелкотв или поверхностнымъ кротамъ науки, а вы, конечно, не желаете, да по вашему положенію вамъ и не подобаеть быть въ компаніи этихъ субъектовъ? Какъ же быть? Не знаю, какъ быть; но върно то. что теперь г. Корсаковъ находится въ этой компаніи. Онъ такъ беззаветно перескочиль въ среду техъ новейшихъ историковъ, у которыхъ, по его собственнымъ словамъ, за но во передълывается русская исторія: воть онъ и переделываеть ее и делаеть это, между прочимъ, съ моей книгой, -- за но во передълываеть ее съ такимъ же достоинствомъ научныхъ пріемовъ, съ какимъ и его новъйшіе историки заново передълывають вообще русскую исторію.

Исторія этой переділки русской исторіи заново весьма любопытна. Меня вынуждають заговорить объ ней. Ділаю предварительно
слідующую оговорку. Я глубоко уважаю дійствительную кротовую
работу въ исторіи и знакомъ съ нею. Затімъ, я признаю потребность большаго и большаго обновленія и даже перестройки и надстройки въ наукі русской исторіи. Но никакая кротовая работа не
можеть заставить меня забыть потребность искать въ ней русской
жизни. Точно также, никакого обновленія, перестройки, надстройки
въ русской исторіи я не могу мыслить и производить иначе, какъ
согласно съ требованіями этой жизни. Эти оговорки прошу читателей
помнить при чтеніи нижеслідующихъ строкъ.

Наше русское прошедшее, отъ котораго сильнъе и сильнъе бьеть ключемъ жизненная сила, не смотря на всв мертвящія вліянія, петровскія и после-петровскія, превращена, за немногими лишь исключеніями, въ новійшей наукі въ бездыханный трупъ, который можно только анатомировать, высушивать со всею намецкою тщательностію, но искать въ немъ жизни нельзя. Истомились въ этой препаровочной, лишенной всякаго притока роднаго, свъжаго русскаго воздуха, юные работники-истомились и разбрелись по распутіямъ той самой иноземщины, которая первая стала превращать наше прошедшее въ бездыханный трупъ. Наши русскіе иноземцы-западники поняли это и стали оживлять этоть трупъ жизненными элексирами, собираемыми со всего міра, кром'в Россіи, и, д'яйствительно, за ново перед'ялывають русскую исторію и посредствомъ разныхъ пряностей возбуждають вкусь къ ней. Поняли свою хорошую пору и беллетристы, лишенные дъйствительной художественности, поняли, что русскій читатель заваетъ на второй страница серьезной книги-русской исторіи, а на десятой совсёмъ засыпаеть, поняди и стали наводнять русскую литературу историческими романами, въ которыхъ уже совсимъ, отъ самыхъ корней и до верхушекъ, заново передълывается русская исторія, и посредствомъ еще боле сильныхъ пряностей возбуждается въ русской публикъ вкусъ къ этимъ романамъ.

Какъ же не быть враждебному отношенію къ моей книгь, когда я, перебирая старые и новые труды по русской исторіи, показываю, что лучшее въ ней въ славянофильскомъ субъективизмь, казавшемся уже совсьмъ устарълымъ и похороненнымъ, и что къ этому старому субъективизму поворачивали и поворачиваютъ всь лучшіе русскіе историки? Всеобщій походъ предпринятъ противъ меня за это, точно рышено уничтожить меня за такое сочиненіе. Напрасный трудъ! Уничтожить меня уже нельзя по той простой причинь, что уже давно

я стою, давно на виду у всёхъ, и имъю слишкомъ явныя доказательства, что многіе и теперь видятъ меня и сочувствуютъ мнѣ. Имѣю даже возможность не только спокойно смотрѣть на поднявшуюся бурю, но и питать юношескія мечты. При томъ числѣ читателей моей книги, какое теперь есть, мнѣ позволительно думать, что найдется хотя нѣсколько десятковъ изъ нихъ, особенно будущіе историки Россіи, которые задумаются серьезно при чтеніи этой книги надъ судьбами науки русской исторіи; а можеть быть, при этомъ въ нихъ сильнѣе вспыхнеть русскимъ свѣтомъ та искорка, которая на всю жизнь ставить человѣка выше всякой грязи, практической и теоретической, и яснѣе обозначится талантливо подмѣченная русскимъ лѣтописцемъ по истинѣ русская черта въ Мстиславѣ храбромъ,— «всегда бо тъсняшется на великая дѣла», конечно, для блага родины, о которой лѣтописецъ тугь думалъ и говорилъ.



Цѣна 2 рубля