

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

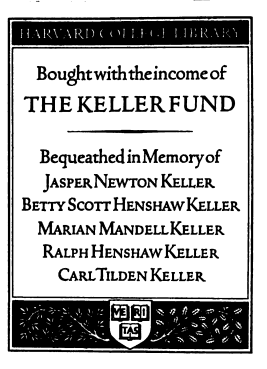
Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/

Slav 3035, 1, 42



## ПРОТОПОПЪ АВВАКУМЪ

## очеркъ изъ исторіи умственной жизни русскаго общества въ XVII вънъ

А. К. БОРОЗДИНА

изданіє второе, дополненное и исправленное

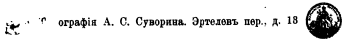


С.-ПЕТЕРБУРГЪ ИЗДАНІЕ А. С. СУВОРИНА I 900

# 5/av 3035,1,42



Keller



## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Издавая вновь свой очеркъ, посвященный протопопу Аввакуму, я воспользовался некоторыми указаніями, сделанными мне какъ на диспуть 17 мая 1898 г., такъ и въ рецензіяхъ, напечатанныхъ въ различныхъ журналахъ. Особенно для меня важенъ былъ отзывъ П. С. Смирнова («Журн. Мин. Нар. Просв.», 1899 г., № 1), хотя далеко не во всемъ я могу согласиться съ моимъ почтеннымъ критикомъ. Такъ, его опровержение моего тевиса о безпоповствъ Аввакума не представлнется мнъ убъдительнымъ: если съ догматической точки зрвнія (а ея-то и держится г. Смирновъ) Аввакумъ не можетъ считаться безпоповцемъ, то практически онъ несомнънно подготовилъ почву для безпоповщины, или, какъ я выразился въ опровергаемомъ тезисъ, «разработалъ ея основы». Систематическое указаніе всякихъ отдёльныхъ случаевъ, въ которыхъ можно обходиться безъ священника, есть, конечно, первая ступень къ безполовщинъ, хотя бы такое указаніе и дълалось на основаніи общецерковной практики. Догий предшествуеть факть: безпоповщина развилась сперва на практикъ, а затъмъ уже получила догматическія основанія. Первой ступенью всетаки остаются помянутыя указанія перковныхъ правиль, дающихъ возможность обходиться безъ священника. Не соглашаясь кромъ этого и съ нъкоторыми другими возраженіями г. Смирнова (съ какими именно, я отмітаю въ соотвітственныхъ мъстахъ книги), я принимаю отдъльныя исправленія дать, имъ указанныя, устраняю изложение учения о духовномъ антихристовомъ приходъ (оно, какъ обстоятельно разъяснилъ

мой уважаемый оппоненть, относится къ иному времени, чёмъ я ранъе полагалъ), исключаю изъ «Приложеній» — «Словотвореніе инока Өеоктиста», изданное по лучшимъ спискамъ и съ комментаріями въ книгъ г. Смирнова «Внутренніе вопросы въ расколъ въ XVII въкъ», и, наконецъ, я исправляю и тъ корректурные недосмотры («теща» вивсто «жены», 15 вивсто 25, «Евфросинъ» вмѣсто «Сергія»), на которые обратиль вниманіе мой критикъ. Какъ ни ценны были замечанія, сделанныя мне въ рецензіи А. П. («Въстн. Европы» 1898 г. іюнь) и на диспуть моемъ проф. И. Н. Ждановымъ, я не могъ ими воспользоваться: первыми, такъ какъ они требовали перестройки всей моей работы, не мъняя ея по существу, а вторыми, такъ какъ, затрагивая весьма любопытный вопрось о западно-русскихъ источникахъ раскольническихъ мивній, они не имвли непосредственнаго отношенія къ моей задачь: мнь приходилось бы указывать не только источники, которыми пользовален Аввакумъ, но и источники самыхъ источниковъ.

Во второмъ отдѣлѣ своей книги я вновь помѣщаю раскольническую «Повѣсть о житіи патріарха Никона», заключающую въ себѣ нѣкоторыя любопытныя подробности фактическаго характера и ярко рисующую отношеніе къ Никону раскольниковъ.

Наконецъ, считаю необходимымъ сдѣлать нѣкоторыя добавленія къ перечню пособій, приведенному къ предисловіи къ первому изданію этой книги;

- 1) Статья покойнаго Вл. П. Кариова «О сочиненіяхъ юрьевецкаго протопопа Аввакума Петрова», напечатанная въ «Библіографѣ» 1884 г. № 1. Такъ какъ «Библіографъ» за этотъ годъ не поступаль въ продажу, то мнѣ статья Карпова не была извѣстна, котя она и появилась задолго до моей книги. Въ статъѣ заключаются нѣкоторыя соображенія о хронологіи Аввакумовскихъ сочиненій, но не со всѣми этими соображеніями можно согласиться, какъ я разъясняю далѣе въ своей книгѣ. За указаніе статьи Карпова приношу благодарность проф. А. И. Соболевскому.
- 2) Въ 1898 г. вышло сочинение П. С. Смирнова: «Внутренние вопросы въ расколъ въ XVII въкъ».

Въ этомъ изслъдовании повторяется многое, что выскавывалось г. Смирновымъ въ его статьяхъ въ «Христіанскомъ Чтеніи» но есть нъкоторыя существенныя дополненія. Книга эта вообще представляется пѣннымъ пріобрѣтеніемъ науки какъ по множеству разсмотрѣнныхъ въ ней вопросовъ, такъ и по тѣмъ памятникамъ, которые въ ней разобраны и частью изданы. Однако важнымъ недостаткомъ книги слѣдуетъ признать ея полемическій характеръ.

- 3) Въ «Русск. Филолог. Въстникъ» 1898 г. помъщена статья г. В. Иванова «Объ употребленіи члена въ сочиненіяхъ протопопа Аввакума» разъясняющая отношеніе между живой ръчью Аввакума и его стремленіемъ иногда выражаться книжнымъ наыкомъ.
- 4) Въ книгъ г. П. Мизинова «Исторія и поэзія». М. 1900 г. есть статья «Двъ женскія доли», заключающая въ себъ между прочимъ характеристику Аввакума и его жены; однако эта характеристика слишкомъ обща и страдаетъ нъкоторыми недочетами въ фактическомъ отношеніи.

А. Бороздинъ.

## ПРЕДИСЛОВІЕ КЪ ПЕРВОМУ ИЗДАНІЮ.

Въ исторіи раскода за первое время его существованія самое видное мъсто, центральное положение занимаеть протопошь Юрьевца Поволжскаго, Аввакумъ Петровичъ. Онъ выдается изъ среды всвхъ расколоучителей не только «огнецальною ревностью», которая привела его къ целому ряду страданій и къ смерти на костръ, но и крайне оригинальнымъ складомъ своего ума, могучимъ даромъ проповъдника, слово котораго вполнъ доступно пониманію его паствы. Эта последняя сторона его деятельности представляеть не малый интересъ не только для исторіи раскола, но и для исторіи вообще умственнаго движенія русскаго общества въ XVII въкъ, въ ту переходную эпоху, когда подготовлялось преобразование Петра Великаго и когда происходило множество всякихъ столкновеній на культурной почвв. Поэтому изученіе литературной діятельности Аввакума не можеть никоимъ образомъ быть ограничено рамками исключительно филологическаго изсябдованія текста его сочиненій, указаніемъ формальныхъ, такъ сказать, источниковъ его взглядовъ и пріемовъ; оно должно быть поставлено въ свизь съ теми культурными движеніями, которыя вызвали протесть защитниковъ старины и обусловили выступленіе Аввакума въ качествъ литературно-общественнаго бойца. Этимъ соображеніемъ и опредёлились размёры той задачи, которую я поставиль въ своемъ изследованіи: моей целью было дать литературную біографію богатыря-протопопа, какъ называеть Аввакума С. М. Соловьевъ. Въ такой біографіи мит представлялось прежде всего необходимымъ указать связи, соеди-

няющія Аввакума съ общимъ движеніемъ по поводу исправленія богослужебныхъ книгь и обрядовъ, вслідствіе чего мні нужно было остановиться на всякаго рода столкновеніяхъ, возникавшихъ въ русской жизни, благодаря усиленію западныхъ новшествъ; затемъ при разсмотрении литературныхъ произведеній Аввакума я старался, насколько это возможно, пріурочить ихъ къ обстоятельствамъ его жизни, которыми многое въ нихъ объясняется, и отмётить тё ихъ стороны, которыя представляются наиболье оригинальными и которыми, въроятно, обусловливается сила Аввакума, какъ расколоучителя; при этомъ я обращалъ вниманіе и на источники, которыми онъ могь пользоваться для своихъ писаній, потому что эти источники опредъляють намъ характеръ и степень его образованія; однако вдаваться въ детальныя изследованія въ этомъ направленіи я счель излишнимъ, такъ какъ убъдился, что въ способъ пользованія источниками Аввакумъ обнаруживаетъ большую самостоятельность, постоянно приноравливая книгу къ пониманію своихъ последователей. Замечанія относительно стиля Аввакума я не нашель нужнымъ выделять въ особую главу, чтобы не нарушать цёльности своей работы.

Въ настоящемъ предисловіи укажу тѣ источники и пособія, которыми я пользовался въ своемъ изследованіи.

Изъ источниковъ, конечно, на первомъ планѣ должно стоять образцовое изданіе проф. Московской духовной академіи, Н. И. Субботина «Матеріалы для исторіи раскола за первое время его существованія»; въ девяти томахъ этого изданія сгруппировано множество цѣннѣйшихъ данныхъ для первоначальной исторіи раскола; сочиненіямъ Аввакума отведенъ цѣликомъ V томъ, кромѣ того ихъ напечатано много въ VIII томѣ, а письмо Аввакума къ Неронову послѣ его перваго ареста помѣщено въ I томѣ.

Кромъ того сочиненія Аввакума издавались и раньше:

- 1) «Житіе» издано было проф. Н. С. Тихонравовымъ въ «Лѣтописяхъ рус. лит.» III, отд. 2, стр. 117 173, и отдѣльно, но не совсѣмъ исправно и по худшему списку, чѣмъ г. Субботинымъ ¹).
- 2) «Записка о страданіи своемъ и своихъ соузниковъ»—въ «Лътоп. рус. лит.», т. V, отд. III, стр. 111—117.

<sup>1) «</sup>Житіе» издано по неизв'єстнымъ спискамъ, не особенно исправнымъ, въ журналѣ «Истина», 1880 г. №№ 69 и 71.

- 3) Челобитная первая царю Алексъю Михайловичу—въ «Русскомъ Архивъ» 1864 г.
- 4) Тамъ же изданы Мельниковымъ пять посланій Аввакума къ боярынъ Морозовой, и лучшее ихъ изданіе было сдълано Тихонравовымъ въ «Русскомъ Въстникъ», т. LXI, стр. 36—44 (перепечатаны во II т. «Сочиненій» Тихоправова).

Послъ г. Субботина я издалъ въ «Христіанскомъ Чтеніи» 1888—1889 гг. некоторыя сочиненія Аввакума, извлеченныя изъ рукописей Имп. Публичной Библіотеки 2) (№ О. XVII, 37). Каванской дуковной академіи. Черниговской духовной семинаріи и В. Г. Дружинина. Эти же матеріалы, съ исправленіемъ нѣкогорыхъ существенныхъ погрешностей, допущенныхъ мною въ прежнемъ изданіи и указанныхъ г. Левитскимъ («Христ. Чт.» № 11-12 за 1890 г.), я перепечатываю въ «Приложеніяхъ» къ настоящему изследованію; «Житіе» же Аввакума по Казанскому списку я помъщаю теперь цъликомъ, а не въ отрывкахъ, какъ это было въ «Христ. Чтеніи». Къ этимъ матеріаламъ я присоединяю еще нъкоторыя сочиненія Аввакума, извлеченныя изъ сборника Имп. Публ. Библ. (Богдановскаго собранія, описаннаго И. А. Бычковымъ въ «Отчетъ» за 1890 г.) № О. I. 339, Погодинской рукописи № 1579 (А. Ө. Бычковъ. Опис. рукоп. сборниковъ Имп. Публ. Биби. рукописей Черниговской духовной семинаріи, № 134, 135 й 136 (подъ этими №№ рукописи эти описаны г. Лилеевымъ), рукописнаго сборника библіотеки В. Г. Дружинина, № 53 Q. № 30, Румянцевскаго Музея, № 592 (см. Опис. рукописей Пискарева). Здёсь же я перепечатываю челобитную Симеона, арх. Сибирскаго и Тобольскаго, изъ столбцовъ Сибирскаго Приказа въ Московскомъ Архивъ Министерства Юстицін. Кром'є того въ «Приложеніяхь» я пом'єщаю письма братьевъ Плещеевыхъ къ Ивану Неронову и «Словотвореніе» инока Өеоктиста 3). Издавая эти сочиненія, я считаль нужнымъ сохранять ореографію только Аввакумовскихъ.

Изъ статей и изслъдованій, посвященныхъ Аввакуму, упомяну слъдующія:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описана въ «Отчетв» за 1884. г.

<sup>3)</sup> Считаю нужнымъ исправить здёсь ошибку относительно списковъ этого посланія, въ IV гдавё моего сочиненія: П. С. Смирновъ въ «Хр. Чтеніи», 1897 г., № 6, указаль еще нёсколько списковъ, которыми я не пользовался, такъ какъ для моей цёли было достаточно имъвшихся двухъ.

- 1) Въ «Москвитянинъ» 1849 года помъщена замътка прот. Сулоцкаго «Протопопъ Аввакумъ въ Сибири». Въ ней сообщается интересное свъдъніе, будто «въ Красноярскъ лътъ десять тому назадъ (т. е. въ 1839 г.) жилъ раскольникъ, который выдавалъ себя за прямого потомка Аввакума».
- 2) Въ «Православномъ Собесъдникъ» 1858 г. въ кн. II помъщена статъя «Аввакумъ, его мнънія и секта Аввакумовщина». Статъя очень слабая.
- 3) Въ «Энциклопедическомъ Словарѣ» 1861 г. помѣщена статья П. И. Мельникова «Аввакумъ»; по извѣстію о казни Аввакума она является почти первоисточникомъ, такъ какъ въ извѣстныхъ источникахъ нѣтъ тѣхъ подробностей, которыя сообщены Мельниковымъ; перечень сочиненій Аввакума въ этой статьѣ неполонъ и неточенъ, на что указано Н. И. Субботинымъ въ предисловіи къ V тому «Матеріаловъ».
- 4) Въ «Православномъ Собесъдникъ» 1869 г., ч. 2, напечатана публичная лекція Н. И. Ивановскаго, эта статья полнъе предыдущихъ, составлена по рукописнымъ источникамъ, но и въ ней не мало промаховъ, а кромъ того ея характеръ преимущественно полемическій.
- 5) Въ «Братскомъ Словъ» 1875 г., кн. IV, есть большая статья подъ заглавіемъ: «Протопопъ Аввакумъ, какъ въроучитель и законодатель раскола». Авторъ этого сочиненія пользовался почти всъми источниками, вошедшими впослёдствіи въ V т. «Матеріаловъ для исторіи раскола», очень добросовъстно свелъ главные пункты раскольническаго ученія Аввакума; къ сожальнію, объективность изложенія нарушается полемическою цълью статьи.
- 6) Въ журналъ «Странникъ» 1883 г., кн. 3, 4, 8, 9 и 10, печаталась обширная статья г. Жежеленко «Протопопъ Аввакумъ и его дъятельность». Статья составлена на основании вышедшихъ до того времени 6 томовъ «Матеріаловъ» и является первой обстоятельной біографіей Аввакума; разборъ сочиненій Аввакума слабъе, такъ какъ видны полемическія стремленія автора.
- 7) Въ I т. «Критико-біографическаго словаря» (стр. 24—38) С. А. Венгерова напечатана очень обстоятельная біографія Аввакума съ общей характеристикой его сочиненій: весьма полезны библіографическія указанія.

- 8) Въ 1893 году вышла біографія Аввакума (въ «Біографической библіотекъ» г. Цавленкова), написанная В. А. Мякотинымъ. Авторъ пользовался всъми «Матеріалами» г. Субботина и нъкоторыми изъ изданныхъ мною источниковъ. Въ общемъ трудъ очень цънный, какъ біографія,—обзору же сочиненій Аввакума отведено слишкомъ мало мъста; есть нъкоторыя ошибки, которыя мы отмъчаемъ дальше.
- 9) Въ томъ же году въ «Русскомъ Въстникъ» была напечатана статья проф. Яроша «Протопопъ Аввакумъ», представляющая собой характеристику Аввакума, на основании книги г. Мякотина. Повторяется и ошибка источника, что Аввакумъ былъ справщикомъ. Въ 1898 г. эта статья вошла въ изданную г. Ярошемъ книгу «Характеры былого времени».
- 10) Весьма большое значеніе для изученія дѣятельности Аввакума имѣють статьи П. С. Смирнова: «Происхожденіе самоистребленія въ русскомъ расколѣ» («Хр. Чт.» 1895 г. III IV, и отдѣльно), «Взглядъ раскола на переживаемое время въ XVII вѣкѣ» («Хр. Чт.» 1897, кн. 1, 2, 3 и 6) и «Споры въ расколѣ по догматическимъ вопросамъ въ XVII вѣкѣ» (Ібід. кн. 7). Всѣ работы г. Смирнова являются, какъ и его «Исторія раскола», образцомъ точности изслѣдованій, хотя не со всѣми выводами ихъ можно согласиться.
- 11) Въ «Русскомъ біографическомъ словарѣ» помѣщена довольно слабая статья г. С. Т.
- 12 и 13) Компилятивнымъ характеромъ отличаются статьи въ «Калужскихъ Епарх. Вѣд.» 1882 («Протопопъ Аввакумъ въ Боровскомъ Пафнутіевомъ монастырѣ») и «Тобольскихъ Епарх. Вѣд.» 1885 (Сырцовъ. «Протопопъ Аввакумъ въ Сибири»).

Кромѣ этихъ спеціальныхъ статей и книгъ, Аввакумъ упоминается въ трудахъ общаго характера: «Ист. Россіи» С. М. Соловьева, въ т. XII «Ист. рус. церкви» мигр. Макарія, въ изслѣдованіи г. Каптерева «Пагріархъ Никонъ и его противники», въ книгѣ гр. Гейдена «Изъ исторіи возникновенія раскола при патріархѣ Никонѣ», въ книгахъ С. В. Максимова («Сибирь и каторга»), В. Андреева («Расколъ и его значеніе»), во ІІ т. «Ист. рус. литературы» А. Н. Пыпина.

Въ дополнение къ сказанному объ источникахъ даю описание рукописей Казанской духовной академии, которыми я пользовался

(остальныя, какъ я указалъ, описаны у А. Н. Попова, А. Ө. Бычкова, И. А. Бычкова, г. Лилеева и др.).

Каз. дух. академіи № 1679 (109), 40, поморскаго письма.

- Л. 1. Предисловіе.
- Л. 2. Поученіе прп. отца нашего Аввы Дорофея о любви.
- Л. З об. Рисунокъ: въ центръ золотой кругъ, въ которомъ киноварью написано слово: «Богъ»; въ большомъ, концентрическомъ съ первымъ, зеленомъ кругъ изображены пять человъкъ: у каждаго въ правой рукъ восьмиконечный крестъ, въ лъвой книга; одъты въ стихари разныхъ цвътовъ съ орарями; двое изъ нихъ молодые, трое старые съ длинными бородами; у головъ золотые вънчики съ надписью «святыи». Внъ этого послъдняго круга въ верхнемъ правомъ углу «Паисій патріархъ», въ лъвомъ «Макарій патріархъ»; внизу въ середивъ «Никонъ патріархъ», направо отъ него «Іоакимъ патріархъ», налъво «Илларіонъ Рязанскій». Одъты въ стихари съ орарями, въ рукахъ посохи архіерейскіе.
  - Л. 4. Житіе протопопа Аввакума.
  - **Л.** 88. О сложеніи персть.
  - Л. 93. Заключеніе житія Аввакума.
  - Л. 94. Житіе старца Епифанія.
  - Л. 107 об. Списаніе и собраніе р Божествъ (безъ заглавія).
- Л. 130. Изображение восьмиконечнаго креста съ тростію и копіемъ, внизу подпись: Копіе со крестомъ, гвоздіе і иная: в нихъ же живоносное Христово распятся тъло. Пріидъте поклонимся распятому насъ ради.
- Л. 130 об. Продолженіе житія Епифанія до л. 160. Напечатано мною вмѣстѣ съ началомъ въ «Хр. Чт.» 1889 г. І, стр. 210—240.

Каз. дух. акад. № 1989, рукоп. Григорія, еп. Калужскаго, 4°, современнаго письма, 107 л.

Л. 1. Списокъ съ письма страдальца священно-протопопа Аввакума. О исповъданіи православныя въры вкратцъ. Глава 1-я.

Начало: Неключимый рабъ Пресвятыя и животворящія и нераздѣльныя Троицы, Отца и Сына и Святаго Духа, единаго истиннаго Бога, юзникъ по вѣрѣ и церкви Христовѣ и поборникъ благочестивыхъ отеческихъ догматовъ, протопопъ Аввакумъ возлюбленнымъ святымъ братіямъ, Сіонскимъ чадамъ всѣмъ православнымъ христіаномъ Афетороссійскаго рода радоватися и умудрятися, вкупѣ же и здравствовати п т. д.

- Л. 4. О измѣненіи благолѣпоты церковныя и о развращеніи книгъ. Глава 2. Нач. Господь попустивше за наше согрѣшеніе, злый пастырь, во овчей кожи быль волкъ, Никонъ патреархъ въ лѣто отъ созданія мира 7161 (1653), сыи еретикъ измѣни святый чинъ и т. д. Насчитывается 20 измѣненій.
- Л. 8 об. О обличении отступления и казни и о лютомъ гоненін и мученін. Глава 3. Перечень пострадавших на л. 10—11 об.: На пребывающихъ въ законтать отеческихъ подвигше гоненіе веліе и раззореніе, многія убо святыя міста и обители ученицы Никоновы раззорища и непокоряющихся ложному и неправому ученію многихъ злою смертію заморища, а иныхъ въ дальныя ссылки заточиша и въ темницахъ замориша, а иныхъ многое множество огню и мукамъ предаша, преосвященнаго епископа Павла, священнопротопопа Даніила и священнопротопопа Логтина нужной без вести смерти предаша. Священномученика Гавріила огнемъ сожгли, священномученика Михаила безвести казниша, Поліевкта и съ нимъ 14 человъкъ сожгли, старца Авраамія и Исаію Салтыкова сихъ на Колмогорахъ, Іоанна юродиваго сожгли въ Боровскъ, Евдокима и Петра безвести казнили, инока Варлаама, инока Пахомія, инока Филиппа, инока Епифанія, инока Іосафа сожгли въ Новъградъ; таможъ бъльцовъ 9, Сидора, Луку, Карпа, Логина, Гавріила, Василія, Ананію, Александра, Дмитрія, Іоанна, Лаврентія и иныхъ многихъ огнемъ пожгли, тамъ же Григорія, Іосифа, Епимаха, Евфимія, Андрея главы отсъкли, Родіонъ и Трифилій и Сампсонъ много мукъ страдаща, влѣ умроша. Въ Владиміръ сожгли 6 человъкъ, въ Казани 30 человъкъ, а по Волгъ и безчисленное многое множество прижгли и муками замучили и въ темницахъ гладомъ заморили, и прочимъ отъ нихъ горе, охъ и увы! сотворяется и до днесь».
- .І. 12. Навазаніе о терпъніи напастей и скорбей и утъщеніи въчномъ. Глава 4. Нач. Глаголеть святый Іоаннъ Богословъ во откровеніи своемъ: адъ есть терпъніе и т. д.
- Л. 15 об. Поученіе о терпѣніи, яко подобаеть съ радостію тщатися на вѣчный покой и проч. Глава 5. Нач. Молю убо вы азъ, юзникъ о Господѣ, всѣхъ православныхъ христіанъ страждущихъ за имя Божіе...
- .1. 21. О измъненіи благольноты церковныя и о грабленіи престола и о снятіи святаго антиминса и проч. Глава 6. Нач.

Нъсть радоватися чадомъ, когда видять отца своего любимаго страждуща и матерь свою болъзненну...

- Л. 26 об. О истиннемъ и животворящемъ крестъ и главъ его свидътельство отъ святыхъ писаній, обличеніе противныхъ. Глава 7. Нач. Великій святый апостоль Павелъ, сосудъ избранный Христовъ, къ Галатомъ пишетъ: мнъ же да не будетъ хвалитися...
- Л. 31. Обличеніе о новыхъ служебникахъ и новой пастві и просвирахъ и свидітельство прежнихъ святыхъ книгъ. Глава 8. Нач. Тайну цареву добро есть хранити...
- Л. 34 об. О истинной жертвъ и непорочнемъ агнцъ свидътельство и преобразование отъ ветхаго закона. Глава 9. Нач. Ведати достоитъ всякому православному христіанину, яко ветхая жертва безсловесныхъ тънь есть...
- Л. 39. О изследовании крестнаго знаменія и о треперстномъ сложеніи и проч. Глава 10. Нач. Господь нашть Ісусъ Христосъ о последней прелести часто воспоминая и соблюдая и утверждая правоверныхъ учить глаголя...
- Л. 43. О истинномъ крестномъ знаменіи и сложеніи перстъ свидътельство. Глава 11. Нач. Върну убо сущу христіанину...
- Л. 50 об. Обличеніе, еже Сына Божія оставили въ молитвъ свидътельство святаго писанія. Глава 12. Нач. Глаголеть святый Іоаннъ Богословъ въ посланіи своемъ первомъ: возлюбленніи, не всякому духу въруйте...
- Л. 53. О трисвятей аллилуія свидѣтельство и проч. Глава 13. Нач. Никонъ со единомысленники мятется и ангельскую трисвятую пѣснь отверже...
- Л. 55. Обличение на отступниковъ правыя въры, еже въ Символъ Духа Святаго истиннаго истребили, и достовърное свидъ-тельство святыхъ книгъ. Глава 14. Нач. Богу попустившу, а врагу дъйствующу...
- Л. 57 об. Обличеніе новыхъ Требниковъ о превращеніи перковныхъ догматовъ и проч. Глава 15. Нач. Но и о семъ должно есть возрыдати, яко той зломудренный окоянный Никонъ...
- А. 60. О измѣненіи и превращеніи во всѣхъ службахъ церковныхъ преданія святыхъ отецъ и свидѣтельство о правой нашей вѣрѣ. Глава 16. Нач. Не только злой зломудренный Никонъ со единомысленники своими преданіе апостольское и святыхъ отецъ нарушили...

- Д. 64. О посохѣ со змѣиными главами, егоже святители въ рукахъ своихъ носятъ, обличеніе. Глава 17. Нач. Понеже зломудренный Никонъ завель въ нашей Руссіи...
- Л. 67 об. Обличеніе о измѣненіи иноческаго чина, одежды и клобука и свидѣтельство во Исторіи о бѣломъ клобуцѣ. Глава 18. Нач. Той же зломудренный Никонъ...
- Л. 68 об. Обличеніе о лжеучителехъ и прелестникахъ и отступленіи вёры и приміненіи книгъ. Свидітельство отъ святыхъ писаній, яко не подобаеть инако мудрствовати, ни учить, ни приложити. Глава 19. Нач. Господь нашть Ісусъ Христосъ, истинный пастырь и учитель...
- Л. 76. Обличеніе на отступники святыя православныя в'вры и на прелагатаи клятвы святыхъ отецъ, сообразно отъ святыхъ книгъ. Глава 20. Нач. Церкве отступити Бога есть отступити.
  - Л. 84. Посланіе Андрея Плещеева къ протопопу Аввакуму.
  - Л. 90. Отвъть Аввакума Андрею Плещееву.
- Л. 99. Бесёда благочестіемъ сіяюща отца протопопа Аввакума о томъ, что истинный двуперстный кресть Христовъ спасаеть христіанъ и очистить оть всёхъ грёховъ. Нач. Азъ протопопъ Аввакумъ, рабъ и посланникъ Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, даю заповёдь вамъ, христолюбцы, возлюбленная моя братія, о томъ, какъ подъ конецъ міра, когда явится антихристъ, распознавати люди Христовы отъ антихристовыхъ. Люди Христовы имутъ терпёти гоненіе за то, что они будутъ воображать на себъ крестное знаменіе двумя персты и т. д.
  - Л. 104. О видъніи Елиазара Анзерскаго.

То же № 1743 (листовъ 96). Кромъ того отдъльная тетрадь въ 16 листовъ: Отвътъ краткій на подметное письмо о рожденіи сими времены антихриста (Іовъ Новгор.? Слов. Евгенія, І, 302).

Списки новъйщіе и заключають въ себъ сплошь передълку Аввакумовыхъ сочиненій, произведенную въ XVIII стольтів.

Ркп. Казанской дух. акад., поступившая въ 1836 г. изъ библіотеки Аоанасія, еп. Астраханскаго.

№ 2471 (84) въ листъ, современнаго письма гражданскаго, на 96 листахъ. Состоитъ изъ безпорядочнаго набора отрывковъ сочиненій Аввакума.

Заканчивая свою работу, приношу благодарность тыть лицамъ, помощью которыхъ мнъ приходилось пользоваться: пре-

освященному Антонію, ректору Казанской духовной академіи, епископу Чебоксарскому, И. А. Бычкову, В. Г. Дружинину, Н. И. Ивановскому, В. И. Ламанскому, Л. Н. Майкову и студенту П. Е. Щеголеву, составившему указатель. Особенно же я считаю себя обязаннымъ той нравственной поддержкъ, которую я встръчалъ съ самаго начала моей надолго затянувшейся работы со стороны моихъ лучшихъ друзей, покойнаго моего учителя О. Ө. Миллера и покойнаго моего отца. Памяти этихъ двухъ дорогихъ для меня людей я посвящаю настоящую книгу.

А. Бороздинъ.

## оглавленіе.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | PAH. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ПРЕДИСЛОВІЕ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| ГЛАВА І. Дітство Аввакума. — Служба въ Лопатицахъ. — Связи съ кружкомъ Стефана Вонифатьева. — Вопросъ о единогласіи. — Назначеніе Аввакума въ Юрьевецъ и переселеніе въ Москву                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1    |
| ГЛАВА П. Составь кружка Стефана Вонифатьева. — Стефань Вонифатьевь, Іоаннъ Нероновь, Аввакумъ и др. — Характеръ дъятельности кружка. — Отношеніе къ малороссамъ и грекамъ. — Оед. Мих. Ртищевъ, Никонъ и ихъ отношеніе къ кружку Вонифатьева. — Новшества съ Запада. —Значеніе патріаршества Іосифа — Смерть Іосифа и вопросъ объ избраніи новаго патріарха. — Первыя мъры Никона и протесть противъ нихъ. — Ссылка Неронова, Логгина, Даніила и Аввакума                                                                                                                     | 14   |
| ГЛАВА III. Жизнь Аввакума въ Тобольскъ и въ Дауріи.—Экспедиція Асанасія Пашкова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 62   |
| ГЛАВА IV. Проявленія противодъйствія Никоновой реформ'в во время отсутствія Аввакума. — Волненія по случаю моровой язвы. — Агитація Неронова. — Плещевы. — Спиридонъ Потемкинъ и его сочиненія. — Легенды о Никон'в. — Ефремъ Потемкинъ. — Соловецкія смуты. — Уходъ Никона. — Някита Пустосвять. — Интриги бояръ. — Возвращеніе Аввакума. — Челобитная царю. — Пропаганда. — Вліяніе на женщинъ. — Посланіе Плещеева и отв'ять Аввакума. — Ссылка на Мезень. — Вторая и третья челобитныя Аввакума. — Соборъ 1666 — 1667 гг. — Осужденіе и ссылка Аввакума и его сообщниковъ | 82   |
| ГЛАВА V. Первое время Пустозерской жизни.— Отвъты діакона Ое-<br>дора и Аввакума на вопросы нъкоего Іоанна. — Посланія Аввакума къ<br>инокинъ Меданіи, священнику Стефану и другимъ лицамъ. — Посланіе<br>Аввакума къ царю Алексъю Михайловичу.—Казни въ Пустозерскъ и на<br>Мезени.—Письмо Аввакума на Мезень къ женъ и дътямъ                                                                                                                                                                                                                                               | 140  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |

| матическимъ вопросамъ.—Сочиненія Аввакума истолковательнаго характера.—Посланія Аввакума въ боярынъ Морозовой, Маремьянъ Өедоровнъ |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| и нъкоторымъ другимъ лицамъ                                                                                                        | 166 |
| ГЛАВА VII. «Житіе» протопопа Аввакума, имъ самимъ написанное                                                                       |     |
| Посланія въ Симеону, Борису, Исидору и др. — Смерть Аввакума и его                                                                 |     |
| соузниковъ                                                                                                                         | 295 |
|                                                                                                                                    | 200 |
|                                                                                                                                    |     |
| приложенія.                                                                                                                        |     |
| № 1. Списокъ съ отписокъ дътей духовныхъ отца Іоанна, Савина,                                                                      |     |
| Григорія, Андрея, Герасима Плещеевыхъ, ихже писата отъ жалости ко                                                                  |     |
| отцу Іоанну въ Каменскій монастырь, слово въ слово                                                                                 | 3   |
| № 2. Отвътъ Аввакума Андрею Плещееву                                                                                               | 6   |
| № 3. Аввакума отца разсужденіе                                                                                                     | 11  |
| № 4. Того жъ посланіе во иному                                                                                                     | 13  |
| № 5. Посланіе въ вакимъ-то черницамъ, безъименное                                                                                  | 16  |
| № 6. Посланіе въ неизвъстнымъ                                                                                                      | 17  |
| № 7. Посланіе въ неизв'ястной                                                                                                      | 18  |
| № 8. Посланіе въ неизв'ястному                                                                                                     |     |
| № 9. Посланіе въ ніжовну Аванасію                                                                                                  | 19  |
| № 10. Посланіе въ нъкоему Іонъ                                                                                                     | 10  |
| № 11. Посланіе къ нъкоему Сергію                                                                                                   | 28  |
|                                                                                                                                    |     |
| № 12. Отрывовъ посданія въ неизв'єстному                                                                                           | 31  |
| № 13. Посланіе въ неизвѣстнымъ                                                                                                     | 32  |
| № 14. Посланіе въ върнымъ объ антихристъ                                                                                           | 84  |
| <b>№</b> 15. О сложеніи перстъ                                                                                                     | 88  |
| № 16. Толкованіе псалма 83                                                                                                         | 40  |
| № 17. Тоя же Премудрости Соломони чтеніе (гл. V)                                                                                   | 43  |
| № 18. Тоя же Премудрости Соломони чтеніе                                                                                           | 47  |
| № 19. Отъ пророчества Исанна глава 35                                                                                              | 49  |
| Ne 20 Того же пророка Исан глава 55                                                                                                | 53  |
| № 21. Того же пророка Исаін глава 12                                                                                               | 58  |
| № 22. О сложенін персть                                                                                                            | 61  |
| № 23. Посляніе многострадальнаго о Христв и ревнителя древле-пра-                                                                  |     |
| вославныя въры Христовы Аввакума протопопа, яже писаще ко всемъ                                                                    |     |
| правовърнымъ христіяномъ, иже на лицы всея земли                                                                                   | 65  |
| № 24. Умствованіе расколническое отъ писемъ Аввакумовыхъ                                                                           | 70  |
| № 25. Житів протопопа Аввакума                                                                                                     | 71  |
| № 26. Челобитная Симеона, архіепископа спбирскаго и тобольскаго                                                                    |     |
| царю Алексью Михайловичу о злоупотребленіяхъ даурскаго воеводы Аоа-                                                                |     |
| насія Филипповича Пашкова. 1658 года                                                                                               | 116 |
| № 27. Черновой отпускъ царской грамоты архіспископу Симеону                                                                        |     |
| 11 февраля 1658 года                                                                                                               | 118 |
| № 28. Статьи ложныхъ писемъ Авракума                                                                                               |     |

## XIX

| CTP                                                                  | 'AH. |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| № 29. Отрывовъ, пропущенный въ первоиъ посланіи въ Симеону .         | 123  |
| № 30. Слово святаго отца Аввакуна протопопа о никоніянскомъ          |      |
| реси                                                                 |      |
| № 31. Нравоученіе                                                    | 126  |
| № 32. Объ Аввакум'в протопон'в                                       | 139  |
| № 33. Повъсть о житіи и рожденім и воспитаніи и о кончинъ Ни-        |      |
| она, бывшаго патріарха Московскаго и всея Россіи, собранная отъ мно- |      |
| ихъ достовърныхъ повъствователей, бывшихъ во дни отецъ нашихъ        | 145  |
| УКАЗАТЕЛЬ.                                                           |      |

### ГЛАВА І.

Дътство Аввакума. — Служба въ Лопатицахъ. — Связи съ кружкомъ Стефана Вонифатьева. — Вопросъ о единогласіи. — Назначеніе Аввакума въ Юрьевецъ и переселеніе въ Москву.

Аввакумъ родился въ 1620 или 1621 г. <sup>1</sup>) въ Нижегородской губерніи, Княгининскаго увада, за ръкою Кудмою, въ селъ Григоровъ, принадлежавшемъ извъстному укротителю Разинскаго бунта, кн. Юрію Алексъевичу Долгорукому, который впослъдствіи покровительствовалъ Аввакуму, какъ это видно изъ одного посла-

<sup>1)</sup> Годъ рожденія Аввакума опредвляется различно: П. И. Мельниковъ подагадъ, что онъ родился между 1605 и 1610 гг. (см. Энцикл. сдоварь. Спб. 1861. Аввакумъ Петровичъ), а г. Жежеленко относить его рождение къ началу 20-хъ годовъ XVII столътія (Странникъ, 1883 г., марть), наконецъ, Г. Мякотинъ (стр. 29) опредъяеть, что Аввакумь родился «около 1620 года». Последнее мисніе намъ важется върнъе. Сынъ Аввакума, Иванъ, въ 1717 г. показываль на допросъ у Стефана Яворскаго: «Отець де у него быль Аввакумъ Петровъ, служиль въ Юрьевић Поводжскомъ въ соборной церкви протополомъ, и въ прошломъ въ 159 году изъ Юрьевца съ денежною казною святвинаго патріарха поъхаль еъ Москвъ, а съ Москвы въ Юрьевецъ не бывалъ» (Есиповъ. Раскольничьи діла XVIII ст. т. I, стр. 119). По изслідованію покойнаго проф. П. О. Николаевскаго, въ приходной книгь патріаршаго приказа на 1652—1653 г. им вется запись, что протопопъ входојерусалимской церкви, Аввакумъ въ 1652 г. представиль въ патріаршій привазъ собранныя имъ деньги и «собраль сь тёхъ вънечныхъ знаменъ сверхъ указныхъ пошлинъ 9 руб. 22 алт. 3 деньги». Этимъ исправляется повазаніе сына Аввакума, что его отецъ повхаль въ Москву въ 159 (1651 г.), и подтверждается другое его же показаніе, что Аввакумъ повезъ патріаріпую казну. Сопоставляя эти изв'єстія со словами самого Аввакума, что онъ поставленъ въ протопопы Юрьевца 31 года (мат. V, стр. 10) и въ Юрьевић былъ всего 8 недбль (Ibid. стр. 16), мы должны признать что онъ родился нъ 1620 или въ 1621 г. Такилъ образомъ мы принимаемъ исправление къ дать перваго издания нашей книги, указанное намъ И. Н.

нія послёдняго <sup>2</sup>). Свёдёнія, сообщаемыя самимъ Аввакумомъ о своемъ дътствъ и о родителяхъ, крайне скудны и отличаются такими чертами, которыя свойственны вообще житійной литературь. Отецъ Аввакума, Петръ, священникъ въ Григоровъ, по словамъ Аввакума 3), «прилежаще питія хмёльнаго» и, вёроятно, не особенно заботился о своихъ дётяхъ, такъ что воспитаніемъ ихъ въ страхѣ Божіемъ занялась жена его, Марыя, женщина благочестивая, строгая исполнительница постовъ и обрядовъ, съумъвшая передать дътямъ свою религіозность. Особенно въ этомъ отношеніи ей удалось возд'яйствовать на Аввакума, живого и вцечатлительнаго мальчика, начавшаго подъ ея вліяніемъ предаваться размышленіямъ, не совствиь свойственнымъ детскому возрасту. Образпомъ такого настроенія можеть служить следующій характерный случай, о которомъ разсказываеть Аввакумъ: увидъвъ какъто у сосъда «скотину умершу», Аввакумъ ночью всталь и долго молился предъ образомъ, плача о своей душъ и поминая смерть, «и съ тъхъ мъсть обыкохъ по вся нощи молитися», прибавляетъ Аввакумъ. Очень трудно для насъ въ данномъ случат решить вопросъ, быль ди этогь эпизодь въ дъйствительности, причемъ, конечно, размышленіе о смерти должно было имъть основаніе въ какихъ-нибудь предшествовавшихъ бестдахъ съ-матерью и душеподезномъ чтеніи, или же туть въ автобіографіи мы находимъ литературное украшеніе, такъ какъ мотивъ пробужденія нравственнаго сознанія подъ вліяніемъ картинъ бъдствія и смерти очень обыченъ въ поучительныхъ произведеніяхъ, начиная съ повъствованія о царевичь Іоасафь, а къ ночной молитвь могла пріучить Аввакума его мать, такъ какъ подобная молитва считалась особенно угодной и доходной Богу и выставлялась, какъ примъръ, въ разныхъ поучительныхъ сочиненіяхъ и житіяхъ святыхъ 4).

Ждановымъ и И. С. Смирновымъ (Ж. М. Н. Ир. 1899 г. январь, стр. 253—254). Совершенно ни на чемъ не основана дата. 1615 или 1616 г., показанная въ статъв г. С. Т. въ «Біографическомъ Словарв» Имп. Рус. Ист. Общества.

<sup>2)</sup> Мат. V, стр. 9, 156—157; Москвитянинъ, 1854 г. № 19. Статъя Погодина: замѣчаніе о родинѣ патріарха Никона и его противниковъ.

<sup>3)</sup> Mar. V, 9.

<sup>4)</sup> См. напр. «Поученіе Владиміра Мономаха, нли Правосл. Собесѣдникъ, 1858 г. августъ: «Слово Іоанна Златоустаго, како востати въ нощи молитися», также А. Поповъ «Первое прибавленіе къ опис. рукоп. и скоропечат. внигъ библ. Хлудова, стр. 27—30; Ключевскій. Древне-русскія житія святыхъ, какъ историческій источникъ, стр. 454. («Св. Николай Чудотворецъ, измлада въ нощи безъ сна пребывал, моляся Богу»).

Какъ бы то ни было, можно съ въроятностью предположить, что извъстная аскетическая настроенность вкоренилась въ Аввакумъ уже съ юныхъ лътъ, и въ этомъ сказалось вліяніе матери, которой онъ обязанъ былъ, должно быть, до нъкоторой степени и своею книжностью.

Въ юности же, въроятно, Аввакумъ познакомился съ нъкоторыми лицами, съ которыми ему впоследствии пришлось встретиться. Въ одномъ изъ своихъ посланій Аввакумъ намекаетъ, что въ юности онъ быль близокъ къ Иларіону, впоследствіи въ качествъ архіепископа Рязанскаго, ревностному стороннику Никоновыхъ исправленій; «Ты кто? пишеть Аввакумъ, обращаясь въ Иларіону, - Яковлевичъ, попенокъ! - Недостоинъ въкъ твой весь Макарьевскаго монастыря единыя нощи. Помнишь-ли какъ на каморахъ-техъ стаивано на молитве?» Такимъ образомъ мы видимъ, что Аввакумъ посъщалъ, а можетъ быть, и жилъ нъкоторое время въ обители Макарія Желтоводскаго, пользовавшейся большимъ уваженіемъ среди населенія Нижегородскаго края. Съ Иларіономъ внакомство не прерывалось и послів, когда тоть быль попомъ въ Лысковъ и игуменомъ въ томъ же Макарьево-Желтоводскомъ монастыръ 5). У Макарія могло начаться знакомство Аввакума съ священникомъ села Кирикова, Ананіей (въ иночествъ Антоніемъ) и съ его сыномъ, Иларіономъ, впослъдствіи митрополитомъ Суздальскимъ, женатымъ на Ксеніи, сестръ Павла, еп. Коломенскаго. Ананія имълъ вліяніе на Іоанна Неронова, который у него жилъ не малое время въ Лысковъ «помощникомъ во святьй церкви», и «извыче оть него разумьти, яже о Божественномъ писаніи недов'вдомая». Наконецъ, въ 15 верстахъ отъ родины Аввакума находилось село Вельдеманово, изъ котораго происходилъ патр. Никонъ в). Весьма возможно, что при такомъ сосъдствъ, всъ указанныя лица, которымъ впослъдствіи суждено было принять такое видное участіе въ церковныхъ

<sup>5)</sup> Мат. V, стр. 95, 342—348. Также Москвитянинъ 1854, № 19, упом. ст. Погодина. Кромъ этихъ немногихъ свёдёній, о своемъ дётствё Аввакумъ ничего не сообщаеть; въ одномъ изъ посланій говоритъ только мимоходомъ: «поповичъ я голубятникъ былъ». Мат. V, 242. Ж. М. Н. Пр. 1899 г. январь, стр. 256, статья П. С. Смирнова.

<sup>6)</sup> Упомянутая ст. Погодина. Также: Каптеревъ. Патріархъ Никонъ и его противники въ дѣлѣ испр. церк. обрядовъ, стр. 115. Георгіевскій: Флорищева пустынь. Ист.-арх. описаніе, стр. 8—25. Мат. т. VIII, стр. 34, т. I, стр. 256.

исправленіяхъ, уже въ это время были между собой знакомы, и этимъ, можетъ быть, и объясняется группировка ихъ впоследствіи въ Москвъ.

Отецъ Аввакума рано умеръ, и онъ остался сиротой съ матерью и меньшими братьями, изъ которыхъ онъ упоминаетъ о Григоріи, Козьмъ, Герасимъ и Евеиміи; семейству пришлось перенести много разныхъ бъдствій, потому что ихъ изгнали какіе-то «соплеменники». Когда Аввакуму пришла пора жениться, мать пріискала ему невъсту, односельчанку Настасью Марковну, тоже бъдную сироту, дочь сельскаго кузнеца, прежде очень богатаго человъка, но прожившаго все свое состояніе и ничего не оставившаго послъ своей смерти. Настасья была дъвушка благочестивая, «безпрестанно обыкла ходити въ церковь», а потому и представлялась подходящею невъстой для Аввакума, который «молился Пр. Богородицъ, «да дастъ ми жену помощницу ко спасенію», и сама мечтала выйти замужъ за Аввакума. Послъ устройства этого брака, мать Аввакума скончалась, постригшись въ какомъ-то монастыръ («въ подвизъ велицъ»).

Аввакумъ переселился въ село Лопатицы<sup>7</sup>) или Лопатищи и быль рукоположень въ діаконы 21 года, а черезъ два года, въ 1643 или 1644 г., поставленъ въ попы. Аввакумъ относился къ своей обязанности очень добросовъстно, у него было много духовныхъ дътей, нъкоторыя изъ нихъ много помогали ему, какъ напр. Лука и Лаврентій, о которыхъ онъ говорить, что они его и домъ его «наставили на путь спасенія в). Аввакумъ занимался испрывающий леніемъ бъсноватыхъ и вообще льченіемъ разныхъ бользней, напр. лвчиль детей оты грыжной болезни по старинному рецепту елеемъ, и матери часто приносили къ нему своихъ дътей <sup>9</sup>). Но ревность «по Бозѣ», строгія нравственныя требованія, не повролявшія ему равнодушно относиться къ общественной неправль, и точное до мелочей соблюдение церковныхъ правилъ и обрядовъ доставили ему не мало враговъ. Особенно вооружилъ онъ противъ себя какого-то «начальника», отнявшаго дочь у вдовы; за требованіе Аввакума возвратить дівушку ся матери, начальникъ «воздвигь на него бурю, и у церкви пришель сонмомъ, до смер-

<sup>7)</sup> Mar. T. V, crp. 95.

<sup>8)</sup> Ibid. crp. 11.

<sup>9)</sup> Івіd. стр. 11 и 95; о лѣченіи елеемъ см. Памят. стар. рус. литер. т. ІV, стр. 216, «Слово объ исцѣненіи болѣзней муромъ».

ти его задавили». Потомъ, придя въ церковь, онъ билъ и волочилъ его за ноги по землъ въ ризахъ. Черезъ нъсколько времени у Аввакума произошло уже съ другимъ начальникомъ, какимъ-то Иваномъ Родіоновичемъ, новое столкновеніе, при чемъ поводомъ было точное исполненіе Аввакумомъ церковныхъ обрядовъ: «сердитовалъ на меня за церковную службу,—ему хочется скоро, а я пою по уставу, не борзо,—такъ ему было досадно». Это столкновеніе было гораздо болъ ръзкаго характера: по словамъ Аввакума, начальникъ дважды неудачно стрълять въ него «изъ пистоли», а затъмъ отнялъ у Аввакума дворъ, самого его «выбилъ всего ограбя, и на дорогу хлъба не далъ». Въ это время родился сынъ Аввакума, Прокопій, котораго пришлось окрестить ужъ «на пути».

Изгнаніе это случилось не ранве 1646 г., такъ какъ Аввакумъ, прибывъ въ Москву, обратился за покровительствомъ къ царскому духовнику Стефану Вонифатьеву и къ протопопу Іоанну Неронову, а эти лица появляются въ Москвъ только съ 1645—1646 гг. <sup>10</sup>). Какъ человъкъ, по своему времени достаточно образованный, начитанный въ божественныхъ писаніяхъ, обладающій даромъ живого изложенія, энергичный и строгій ревнитель церковныхъ обрядовъ, Аввакумъ быль очень хорошо принять московскими протопопами (изъ которыхъ съ Нероновымъ, быть можеть, знакомъ быль и раньше), строившими, благодаря поддержив благочестиваго молодого царя, обширные планы обновленія религіозно - нравственной жизни русскаго народа, и, по всей въроятности, посвятившими въ эти планы Аввакума. немъ доложили царю, и съ этого времени начинается знакомство ето съ царемъ. Однако другого, лучшаго мъста Аввакумъ не добился и посланъ былъ назадъ съ грамотою, причемъ Стефанъ Вонифатьевъ благословилъ его образомъ св. Филицца митрополита и подариль ему книгу Ефрема Сирина.

Вернувшись домой, Аввакумъ нашелъ у себя все раззореннымъ и долженъ былъ вновь обзаводиться хозяйствомъ. Но недолго онъ пробылъ въ селъ: опять у него начались разныя несогласія съ начальниками. Разъ какъ-то въ село пришли скоморохи въ маскахъ, съ домрами и бубнами и привели съ со-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Каптеревъ. Патр. Никонъ и его противники, стр. 53. Забелинъ. Мат. для ист., арх., и стат. моск. церквей, стр. 169 и 1040.



бой плясовыхъ медведей. Уже давно это удовольствіе, представлявшее собою остатокъ древняго язычества и не подходившее къ аскетическимъ взглядамъ на жизнь, вызывало противъ себя обличенія духовенства и строгія преслёдованія власти государственной, ставившей скомороховъ наравнъ съ волхвами, ворами и разбойниками 11). Въ описываемое же время противъ скомороховъ, подъ вліяніемъ ревнителей, группировавшихся около Стефана Вонифатьева, принимаются мъры особенно энергичныя. Въ концъ 1648 г. былъ разосланъ воеводамъ царскій указъ, чтобы «православные хрестьяне скомороховь съ домрами, и съ гуслями, и съ волынками, и со всякими играми не призывали, и медведей не водили, и всякихъ бесовскихъ игръ не творили, а гдв объявятся домры, и сурны, и гудки, и гусли, и хари, и всякіе гудебные б'єсовскіе сосуды, и т'є бъ вынимать и, изломавъ, жечь; а которые дюди ото всего богомерзкаго дъла не отстануть и учнуть впредь такого богомерзкаго дёла держаться.... и тъхъ велъть бить батоги», и даже «ссылать въ украинные городы въ опалу». Указъ строго приводился въ исполнение, какъ это видно изъ отписки воеводы Бъжецкаго Верха, который доносилъ, что «игры, домры, и гудки, и волынки, и сурны, и всякіе гудебные сосуды взяты и, изломавъ, сожжены» 12). Дъйствуя по программъ упомянутаго кружка Вонифатьева, конечно, и Аввакумъ не могъ допустить у себя въ селъ беззаконнаго игрища, выгналь скомороховъ, изломаль ихъ «хари и бубны», и медвъдей двухъ великихъ отнялъ, «одново ушибъ и паки ожиль, а другаго отпустиль въ поле». Въ это время по Волгъ ъхаль въ Казань на воеводство бояринъ Василій Петровичъ Шереметевъ; къ нему, должно быть, обратились скоморохи съ жалобой на Аввакума; бояринъ разсердился, взялъ протопопа къ себъ на судно, много бранилъ; затъмъ приказалъ ему благословить своего сына, Матоея, но Аввакумъ отказался исполнить это приказаніе, видя «блудодъйственный образъ», такъ какъ Матеей брилъ бороду въ противность отеческимъ преданіямъ. Тогда бояринъ велълъ было бросить упрямаго прото-

<sup>11)</sup> A. A. 9. T. I, No 244.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ивановъ. Опис. госуд. архива стар. дѣдъ, стр. 296; А. И. т. IV, № 35, Фаминцынъ, Скоморохи на Руси, стр. 184—188; Каптеревъ, ор. сіт. 117—121, Этнограф. Обозрѣніе, кн. ХХХІІ (1897, № 1) стр. 143—151, статья Н. Харузина. О борьбѣ правительства съ народными суевъріями н обрядами въ ХУІІ в.

попа въ Волгу, но потомъ отпустилъ, избивъ и выругавъ. По всему въроятію, это происходило лътомъ или осенью 1648 года, такъ какъ Шереметевъ былъ назначенъ въ Казань въ іюнъ 1648 г. <sup>13</sup>). Немного времени спустя Аввакумъ поднялъ на себя, неизвъстно чъмъ, еще одного начальника, такъ что тотъ пріъзжалъ къ его двору и стрълялъ изъ луковъ и пищалей, но потомъ Аввакумъ съ нимъ помирился и даже лъчилъ его <sup>14</sup>). Вскоръ однако Аввакума опять изгнали изъ Лопатицъ, и онъ появляется въ Москвъ.

Какъ разъ въ это время въ средъ московскихъ ревнителей быль поднять важный вопрось о единогласномъ пъніи. Еще на Стоглавомъ соборъ указывалось, что надо соблюдать порядокъ въ церковной службъ, чтобы «на вечерняхъ и на заутреняхъ говорили псалмы и тихо и неспъшно, съ всякимъ вниманіемъ, также бы тропари и съдальны сказывали по чину, а не спъшно, и потомъ чли, а вдругъ бы псалмовъ и псалтыри не говорили, такожъ бы каноновъ вдругъ не конархали, и не говорили по два вмъстъ, занеже то въ нашемъ православіи великое безчинство и гръхъ тако творити, святыми отцы отречено быть» 15). Послъ Стоглава мы постоянно встръчаемъ жалобы на многогласіе и происходящій отсюда безпорядокъ въ богослуженіи. Пъли сразу въ два, въ три голоса, даже въ шесть голосовъ, «другь друга не разум'йюще, что глаголють», сами священники и причетники производили въ церквахъ шумъ и «козлогласованіе», клирики пъли псалтырь и другія церковныя пъснопьнія, «не ожидающе конца ликъ отъ лика, но купно вси кричаху», псаломникъ читаль, «не внимая поемымъ», такъ что невозможно было понять, что читали и пъли. Другой недостатокъ церковнаго пънія заключался въ «хомовомъ напівві», при которомъ слова

<sup>13)</sup> А. П. Барсуковъ. Родъ Шереметевыхъ, т. III, стр., 884—889. Г. Каптеревъ (ор. сіт. стр. 119) полагаетъ, что столкновеніе Аввакума со скоморохами было независимо отъ вліянія кружка Вонифатьева, что «члены кружка, Аввакумъ и Нероновъ уже ранъе боролись съ скоморохами»; относительно Неронова это положеніе не подлежитъ сомиънію; что же касается Аввакума, то тотъ фактъ, что столкновеніе со скоморохами произошло тотчасъ по его возвращеній изъ Москвы, на нашъ взглядъ, убъдительно доказываетъ вліяніе кружка.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Мы не передаемъ вдѣсь разскава самого Аввакума, который сообщаетъ много подробностей, имѣющихъ значеніе, какъ житійныя прикрасы, и придающихъ этому эпизоду отчасти чудесный характеръ.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Стоглавъ, изд. Н. Субботина, стр. 106—107.

измѣнялись такъ, что нельзя было ихъ узнать: вмѣсто Богъ, Спасъ, Христосъ пѣли Бого, Сопасо, Христосо, фраза «Святымъ Духомъ всяка тварь обновляется, паки обращающися на первое, равномощенъ бо есть Отцу и Слову» являлась при этомъ напѣвѣ въ такомъ видѣ: «Святымъ Духоме всяка тваре обновляетеся, паки обращающися на первое: равеномощено бо есте Отецу и Слову». Было нѣсколько школъ, въ которыхъ учили этому пѣнію, и его усвоеніе требовало большого труда и искусства; ученики различныхъ школъ находились между собою въ постоянныхъ препирательствахъ: одинъ говорилъ: «я ученикъ Шайдурова», другой хвалилъ Лукошково пѣніе, третій—Баскакова и т. п., а отъ этихъ всѣхъ споровъ происходилъ еще большій безпорядокъ въ церковной службѣ 16).

Многогласное птніе пріучало народъ къ формальному отношенію къ церковной службь, особенно нравилась быстрота богослуженія, достигавшаяся, благодаря многогласію. Духовенство, желая заманить прихожань, дёлало эту уступку, облегчавшую вивств съ темъ и его трудъ, и даже натр. Іоасафъ, запрещая многогласіе, въ то же время разр'ящаль п'еть «въ два, а по нуждв въ три голосы, опрочв эксапсалмовъ». При патр. Іосифв противъ этого церковнаго безчинія раздаются голоса съ разныхъ сторонъ. Такъ, какой-то неизвъстный подаеть патріарху челобитье, доказывая, что это нарушение церковнаго устава «сводить не милость, а гитвъ Божій». Гораздо энергичние обличаеть безпорядокъ церковной службы монахъ Евфросинъ, авторъ «Сказанія о различныхъ ерестать и хуленіихъ на Господа Бога и на Пречистую Богородицу, содержимыхъ отъ невъдънія въ знаменныхъ книгахъ». Авторъ видить въ знаменныхъ книгахъ и въ старомъ пеніи дело сатаны, своихъ противниковъ и поющихъ по знаменнымъ книгамъ надъляеть следующими эпитетами: «помощницы сатаны, человёци юродивіи, мнящійся быти мудри, ничто же разумъющіи, въ нихъ же хваляхуся, но паче горціи божества словесницы, хулницы хвалимымъ, темніи о свъть, о премудрости ненаказанніи, всегда учащінся, никогда же въ разумъ истинный пріити могуще, имущіи образъ благочестія, силы же его

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Мат. т. I, стр. 274. Шушеринъ. Ист. о рожд., воспит. и жит. Никона, Спб. 1784, стр. 24—25. См. А. С-нъ. О хомовомъ пъніи. Псковъ. 1879. Ркп. Пог. Древл. № 1559, л. 51, 56.



отвергшінся, имъ же Богь чрево, и слава ихъ въ студъ». Евфросинъ перечисляеть многія искаженія въ словахъ, которыя являются при крюковомъ пѣніи, и во почти всѣхъ этихъ мелочныхъ неисправностяхъ видитъ хулу на Бога и ере в. Обращаясь къ «имущимъ власть возбранити и не возбраняющимъ отъ таковаго нечестія», Евфросинъ угрожаеть имъ великими казнями въ день страшнаго суда, такъ какъ они, не запрещая безчинія, являются споспѣшниками злымъ 17).

Однако эти протесты противъ многогласія только тогда привели къ практическимъ посявдствіямъ, когда за дело взялся Оед. Мих. Ртищевъ: онъ обращался къ царю, къ патріарху, къ боярамъ, указывая на необходимость ввести единогласіе и правильное нарвчное пвніе. Онъ нашель сочувствіе въ Стефанв Вонифатьевъ, и они «первъе уставища въ своихъ церквахъ единогласное и согласное пѣніе», ихъ примѣру послѣдовали Іоаннъ Нероновъ и Никонъ, тогда еще новгородскій митрополить, а затёмъ новый порядокъ быль введенъ во всёхъ церквахъ. Несмотря на то, что новое прніе очень нравилось царю Алексью Михаиловичу, патріархъ Іосифъ «никакоже хотв оное древнее неблагочиніе на благочиніе прем'єнити», онъ колебался, не різшался ввести единогласіе, не спросивши предварительно вселенскихъ патріарховъ; черезъ пріважавшаго въ Москву въ 1650 г. грека Оому Иванова онъ обратился за совътомъ къ патріарху цареградскому. Наконецъ, на соборъ 1651 г. было постановлено: «пъти въ святыхъ Божіихъ церквахъ чинно и безмятежно, на Москвъ и по всъмъ градомъ, единогласно, на вечерняхъ и на повечерницахъ, и на полунощницахъ, и на заутреняхъ, псалмы и псалтырь говорить въ одинъ голосъ, тихо и неспъшно, со всякимъ вниманіемъ, къ царскимъ дверемъ лицемъ». Въ 1652 г. царь началъ вводить нарвчное пвніе 18).

Одновременно съ единогласіемъ установленно и другое новшество—устная пропов'ядь, которая совс'ямъ вышла изъ обычая въ конц'я XVI и въ XVII вв. Починъ въ этомъ д'ял'я принадлежитъ Ивану Неронову, который, по словамъ его «Житія», «изношаше

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ркп. Погод. Древлехр. № 1559, л. 50 и 68 об) (Опис. А. Ө. Бычкова, стр. 88—84), Оп. рукоп. Хлудова, № 91. Каптеревъ, Ibid. 181—133.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) А. А. Э. IV, № 327, Мат. I, 278—277. Др. Росс. Вивл. т. XVIII, стр. 402—403. Макарій, Ист. русс. церкви, т. XI, стр. 173—175; Каптеревъ, стр. 133—134. Гиббенетъ, Ист. изслъд. дъда патр. Никона, т. II, стр. 470—472.

отъ сокровищъ сердца своего, яже положи въ немъ Духъ Святый, умудривъ съяти съмя ученія Господня во всемъ народъ несумнънно» <sup>19</sup>). Его примъру въ Нижнемъ-Новгородъ подражали многіе священники, а въ Муромъ протопопъ Логгинъ пріобръть общую любовь прихожанъ своими поученіями <sup>20</sup>). Присоединился къ этому дълу и Никонъ, и «отъ умилительныхъ его словесъ слезы и радость приводятъ слышащихъ» <sup>21</sup>).

Оба эти новшества, единогласіе и пропов'єдь возбудили сильные недоброжелательные толки въ приверженцахъ старины. Никольскій понъ Прокофій говориль гавриловскому попу Ивану: заводите вы, ханжи, ересь новую, единогласное пъніе и людей въ церкви учить, а мы людей прежде сего въ церкви не учивали, а учили ихъ въ тайнъ; бъса вы имъете въ себъ, всъ вы ханжи. И протопопъ благовъщенскій такой же ханжа, сказаль онъ, что Господа Саваова видълъ; бъса онъ видълъ, а не Бога 22). Когда я служиль въ Вяткъ, у меня въ приходъ тоже была такая женщина, которая увъряла, что видить Бога, и я изъ нея Божіею милостью выгналь бъса». 11-го февраля, въ четвертомъ часу дня собрались въ съняхъ тіунской избы священники, и лукинскій попъ Савва, саввинскій попъ Андрей съ Арбата съ товарищами кричали: «намъ къ выбору о единогласіи рукъ, не прикладывать, напередъ бы велъли прикладывать о единогласіи боярамъ и окольничимъ! любо ли имъ будеть единогласіе»? Попъ Иванъ возражаль: «вы презираете Божіе изволеніе, правило святых в отецъ, уставъ и государево повелѣніе и святительское благословеніе». Намъ хоть умереть, кричали ему въ отвъть, а къ выбору о единогласіи рукъ не прикладывать! Ты ханжа, еще молодой, уже ты быль у патріарха въ смиреніи, будешь и еще» 23).

Резокъ былъ этотъ протестъ защитниковъ многогласія въ Москвев, но еще более грубую форму принялъ онъ въ другихъ городахъ. Государь назначилъ Аввакума, принимавшаго по всей веро-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Mar. I, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ист. опис. рязанской спархіи, т. І, челобитная о возвращеніи Логгина муромскихъ священниковъ спископу Мисаилу.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Шушеринъ, стр. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Должно быть, Стефанъ Вонифатьевъ, защищая единогласіе ссылался, въ подтвержденіе своихъ словъ на какое-нибудь видѣніе,—такъ, повидимому, надо понимать слова попа Прокофія.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Зап. Отд. Слав. и Рус. Археологіи, т. II, стр. 394—397.

ятности участіе въ дъйствіяхъ Вонифатьева и Неронова по церковному устроенію, протопопомъ входої русалимской церкви въ Юрьевецъ Поволской, городокъ, принадлежавшій къ патріаршей области, недалеко оть котораго когда-то служиль въ селъ Никольскомъ Нероновъ 24). Явившись на новое мъсто, Аввакумъ усердно началь вводить единогласное и нарвчное пвніе и заботиться о большемъ порядкъ въ богослужения. Кромъ этого онъ строго обличаль въ своихъ поученіяхъ пороки мъстнаго населенія. Можеть быть, къ этому времени, а можеть быть, и къ более раннему періоду жизни Аввакума относится та характеристика его ежедневнаго времяпровожденія, которую мы находимъ въ его «Посланіи къ Борису съ братіей». Передъ нами туть усердный молитвенникъ, строгій исполнитель обрядовъ, почти аскетъ. Совсвиъ въ духв «Домостроя», Аввакумъ целый день проводить въ молитвъ. Передъ тъмъ, какъ служить объдню, онъ почти не спитъ, или же спить «опасно»: «самъ добуду огня, да книгу чту. Егда приспъеть заутрени, не спрашиваю пономаря, самъ пошель благовъстить. Пономарь прибъжить. Отдавъ колоколъ, пошедъ въ церковь, и начну полуношницу: докамъсть сходятся крылошаня, а я и проговорю въ тъ поры. Прощаются, - ино Богъ простить; а которой дуруеть, тоть на чепь добро пожаловать: не раздувай уса-тово у меня». Послѣ продолжительной заутрени говорится «часъ» причастное правило. Послъ объдни читается поученіе. Пооб'єдавъ, Аввакумъ два часа спить, а затёмъ принимается за книгу, которую читаеть до вечерни. «Егда вечерню съ павечернею отпою, послъ ужины, правило начну». Тутъ поется длинный рядъ молитвъ, кладется не мало земныхъ поклоновъ, а затъмъ «и огонь погасимъ, да и я, и жена и иные охотники ну-же передъ Христомъ кланятца въ потемкахъ — тъхъ: я 300 поклоновъ, 600 молитвъ Інсусовыхъ, сто Богородицъ, а жена 200 поклоновъ, да 400 молитвъ, понеже робятка у нее пищатъ» <sup>25</sup>).

Изъ этого описанія дня мы видимъ, на сколько усердно исполняль свои религіозныя обязанности Аввакумъ, а вмъстъ съ тъмъ ясна и его строгость къ другимъ. Онъ проповъдуеть, читаетъ поученія, а непокорныхъ своихъ духовныхъ дътей сажаеть и на

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Москвитянинъ, 1849 года, статья Сулоцкаго: «Протопопъ Аввакумъ»; Мат. I. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Mat. t. VIII, ctp. 90-92.

цвиь. Весьма въроятно, что такой суровостью, обличительнымъ тономъ его проповъдей, въ которыхъ все называется своимъ именемъ, и малъйшій проступокъ вызываеть ръзкое осужденіе, слишкомъ ригористическимъ проведеніемъ единогласія, къ которому очень еще трудно привыкать, Аввакумъ скоро возстановиль противъ себя мъстное духовенство и народъ; его сперва просили оставить новшества и относиться снисходительнее къ разнымъ упущеніямъ въ церковной службъ: «долго поешь единогласно, намъ дома недосугъ» 26), заявляли ему. Но такія просьбы и заявленія не могли имъть въ глазахъ его никакой цэны, и онъ оставлялъ ихъ безъ вниманія. Тогда перешли отъ словъ къ дёлу. Черезъ 8 недъль послъ прибытія Аввакума въ Юрьевецъ, противъ него поднялся цълый бунть. Около тысячи человъкь собралось съ батогами и рычагами къ патріархову приказу, гдъ протопопъ въ это время занимался духовными дёлами; вытащили его на улицу, били батогами и рычагами и полумертваго бросили его подъ избной уголь. Туть подоспъль воевода Денисъ Крюковъ 27) съ пушкарями, выхватиль его еле живого изъ рукъ разъяренной толпы, отвелъ домой и приставилъ къ его двору караулъ. Три дня продолжалось буйство народа, хотели убить Аввакума, особенно озлоблены были на него попы и бабы, на которыхъ онъ обращалъ преимущественно свои обличенія: «убить вора, бл... сына», кричали они, «да и тъло собакамъ въ ровъ кинуть». Наконецъ, на третій день ночью Аввакумъ, покинувъ жену и дътей, тайкомъ бъжалъ въ Москву. По дорогъ заходилъ онъ въ Кострому и узналъ, что отсюда изгнали такого же, какъ онъ самъ, ревнителя церковнаго вакона, протопода Даніила, примыкавшаго къ кружку Вонифатьева и Неронова. Это переселеніе Аввакума въ Москву следуеть, какъ уже сказано выше, отнести къ 1652 году, когда Аввакумъ привезъ въ Москву деньги въ патріаршій приказъ 28).

Въ Москвъ Аввакума, какъ видно изъ его словъ, приняли не особенно ласково, не одобряя его малодушнаго ухода съ мъста службы. «Духовнику Стефану показался», разсказываеть онъ, «и онъ на меня учинился печаленъ: на что де церковь соборную по-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Mar. V, crp. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ibid. crp. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Отвозъ казны не противорѣчитъ факту изгнанія Аввакума, которое протоіерей Николаевскій объясняеть отчасти сборомъ «сверхъ указныхъ пошцинъ, возбуждавшимъ неудовольствіе народа и духовенства. Хр. Чт. 1891, І, 150—151

кинулъ? Опять мнѣ другое горе! Царь пришелъ къ духовнику благословитца ночью; меня увидѣлъ тутъ; опять кручина; на что де городъ покинулъ?» Но несмотря на этотъ первый пріемъ, благодарн своимъ связямъ съ московскимъ духовенствомъ, Аввакумъ остался въ Москвѣ; мѣста опредѣленнаго онъ не получилъ, а служилъ временно въ церкви Казанской Богоматери съ протопопомъ Іоанномъ Нероновымъ; когда тотъ уѣзжалъ по своимъ дѣламъ, Аввакумъ замѣнялъ его. Однако и при такомъ незначительномъ своемъ оффиціальномъ положеніи, Аввакумъ, по своимъ отношеніямъ съ Вонифатьевымъ и Нероновымъ и благодаря личному знакомству съ царемъ, становится очень важнымъ и вліятельнымъ лицомъ въ средѣ московскаго духовенства, такъ что онъ даже не особенно хлопочеть о мѣстѣ, хотя и открывалась вакансія дворцоваго священника <sup>29</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) И къ мъсту, говориди, на дворецъ къ Спасу, на силино покойника мъсто, да Богъ не изволилъ, а се и у меня раденіе худо было! Мат. V, 17—18,



## ГЛАВА ІІ.

Составъ кружка Стефана Вонифатьева.—Стефанъ Вонифатьевъ, Іоаннъ Нероновъ, Аввакумъ и др.—Характеръ деятельности кружка.—Отношеніе къ малороссамъ и грекамъ.—Оед. Мих. Ртищевъ, Никонъ и ихъ отношеніе къ кружку Вонифатьева. — Новшества съ Запада. — Значеніе патріаршества Іосифа. — Смертъ Іосифа и вопросъ объ избраніи новаго патріарха.—Первыя мізры Никона и протестъ противъ нихъ. — Ссылка Неронова, Логгина, Даніила и Аввакума.

Въ кружкъ, къ которому примкнулъ Аввакумъ, первое мъсто, по своему оффиціальному положенію и какъ человікь, имівшій сильное вліяніе на царя Алексъя Михаиловича, занималь царскій духовникъ, протопопъ Благов'єщенскаго собора, Стефанъ Вонифатьевъ. О происхожденіи и о молодости его намъ почти ничего неизвъстно, и мы знаемъ его только съ того времени, какъ онъ появляется въ должности царскаго духовника, т. е. съ 1645 или 1646 г. Что это быль человъкъ книжный, съ обширной начитанностью, интересовавшійся вопросами нравственными и общественными, мы можемъ судить по-дошедшему до насъ сборнику: «Книга, глаголемая Златоусть», съ подписью по листамъ «Стефана Вонифатьева келейная» 1). Въ сборникъ этомъ есть четыре слова русскаго сочиненія, и изъ нихъ особеннаго вниманія заслуживаеть «Слово о правдів», которое Щаповъ приписываеть съ некоторымъ вероятіемъ (хотя не указывая основанія) самому Стефану. Въ этомъ «Словь» посль указанія въ

<sup>1)</sup> Кадачовъ. Архивъ ист.-юрид. свёд. Кн. II, 2, стр. 48—50. Филаретъ. Обзоръ рус. дух. лит. (изд. 8-е, Спб. 1884) стр. 282. Щановъ. Земство и раскотъ, стр. 14—16. Каптеревъ ор. сіт. стр. 102—107.



дукъ теоріи третьяго Рима (что очень важно для характеристики Стефана, будець ди онъ признанъ авторомъ или только списателемъ «Слова») на то, что кромъ «россійскаго языка» нътъ нигдъ правовърующаго царя, проповъдникъ считаетъ необходимымъ наметить для этого царя те средства, которыми онъ можеть подтвердить свое правовъріе. Туть на ряду со вполнъ обычными, отчасти шаблонными обличеніями вельможъ, пользующихся чужимъ трудомъ, мы встрвчаемся съ некоторыми реальными чертами русскаго быта; такъ, проповедникъ указываетъ на тягость «ямскихъ собраній», въ которыя «много расходится серебра», на притесненія сборщиковъ царскихъ податей, которые «подлъ царскаго указа и себъ много собирають», причемъ много уходить также на «яжденія коней»; упоминаются также и «царскіе землем врительній писаріе, отделяющіе царевым войном в землю въ мъру, и всякому землю въ рознь полагають, и сами много медлять и многа брашна у ратаевъ изъядають». Перечисливъ эти недостатки общественнаго строя, авторъ, согласно съ основной своей мыслью о необходимости обдегченія земледъльцевъ. какъ важнъйшаго класса населенія, рекомендуеть между прочимъ снять съ нихъ ярмо ямской гоньбы и возложить на купцовъ, «елицы во градъхъ продающе и скупающе и прикупы богатьюще, понеже многа прибытка стяжатели суть»; никакихъ же другихъ тяжестей при этомъ на купцовъ не налагать. Въ трехъ другихъ сочиненіяхъ упомянутаго сборника говорится подробно о русскихъ суевъріяхъ, о пьянствъ и церковномъ строеніи.

Кромѣ такихъ литературныхъ поученій Стефанъ Вонифатьевъ дѣйствовалъ на молодого благочестиваго царя и на окружающихъ его бояръ своими личными бесѣдами. По словамъ біографа Неронова, Стефанъ Вонифатьевъ «зѣло пекся, да не совратится умъ царя въ нѣкая злая, и бояръ увѣщеваше со слезами непрестанно, да имутъ судъ правый безъ мзды и не на лица зряще да судятъ». При бракосочетаніи царя съ Маріей Ильиничной Милославской, Стефанъ «и моленіемъ и запрещеніемъ устрои не быти смѣху никаковому, ниже кощунамъ, ни бѣсовскимъ играніямъ, ни пѣснемъ студнымъ, ни сопелному, ни трубному козлогласованію» 2), такъ что вліяніе Стефана на царя началось очень

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mar. I, crp. 272-273.

скоро послъ его вступленія въ должность духовника. Всъ эти наставленія Стефана отличались мяткостью, очень р'ёдко онъ рвшался кого-нибудь оскорблять, а потому и пользовался общею любовью, такъ что даже впоследствіи, когда Стефанъ перешель на сторону Никоновскихъ новшествъ, Аввакумъ вспоминалъ объ этомъ времени съ полнымъ сочувствіемъ: «Добро было при протопопъ Стефанъ, писалъ онъ царю Алексъю Михаиловичу, яко все быша тихо и немятежно, ради его слезъ и рыданій и негордаго ученія: понеже не губиль Стефанъ никого до смерти, якоже Никонъ, ниже поощрялъ на убіеніе» 3). Сочувствіе Аввакума къ Стефану выражается и въ нисьме его къ Ивану Неронову о о томъ, что Стефанъ «всяко ослабѣлъ» 4), причемъ въ этомъ сообщении не замъчается никакого озлобленія противъ отступника. Наконецъ, даже во время перваго ареста Аввакума ему принесъ пищу ангелъ «за молитвъ святого отца протопопа Стефана» 5). Единственный извёстный намъ примёръ рёзкости Стефана упоминается въ челобитной 1649 г. патріарха Іосифа царю Алекстью Михайловичу. Отсюда мы узнаемъ, что Стефанъ жаловался за что-то царю на патріарха и на весь освященный соборъ, говорилъ, что въ Московскомъ государствъ нътъ Божіей церкви, а патріарха и всёхъ архіереевъ навываль волками и губителями 6). Причина этого столкновенія Стефана съ патріархомъ намъ неизвъстна, и ръзкость приведенныхъ отзывовъ нъсколько противоръчить тому общему впечатлънію о мягкомъ характеръ Стефана, которое получается на основании сочувственныхъ ему отзывовъ Аввакума и біографа Неронова, такъ что достоверность этихъ отзывовъ можеть подвергаться некоторому сомнънію. Однако строить какія-нибудь опредъленныя заключенія, исходя изъ этого единичнаго факта, намъ не представляется возможнымъ. Во всякомъ случат Стефанъ далеко не отличался такой огнепальной ревностью, упорствомъ, какъ ближайшіе его сотрудники, Нероновъ и Аввакумъ, и, сохраняя къ нимъ впослъдствии хорошее личное отношение, въ то же самое время съумъль принципіально примириться съ Никоновской реформой

<sup>3)</sup> Ibid. V, crp. 122.

<sup>4)</sup> Ibid. I, crp. 25.

<sup>5)</sup> Ibid. V, etp. 125.

<sup>6)</sup> Каптеревъ, ор. cit., стр. 165—166. Братское Слово, 1886 г. т. II, № 17, стр. 492—493.

и отръщиться отъ стариннаго Московскаго предубъжденія противъ малороссовъ и грековъ.

Вторымъ крупнымъ дъятелемъ въ кружкъ Стефана является протопопъ Иванъ Нероновъ. Это былъ человъкъ уже значительно иного характера. Еще юношей онъ пришелъ на Рождественскихъ праздникахъ въ Вологду и, идя мимо какого-то «бъсовскаго игралища» и «узръвъ плищь и различная подобія демонская и видъвъ домъ великій, изъ негоже исхождаше множество юношей и человъковъ молодыхъ и состаръвшихся, бъсовскому тому игралищу послёдующихъ», «разжегся духомъ» и началь облачать принимающихъ участіе въ игрищахъ, за что они, по сказанію «Житія», набросились на него, какъ дикіе звъри, и били немилостиво, такъ что «Іоаннъ отъ многаго того біенія лежаще, аки мертвь, оть вечера даже до полунощи». Затемъ «Житіе» сообщаеть намъ о томъ, какъ Нероновъ учился около Великаго Устюга у нъкоего богобоявненнаго человъка, именемъ Тита. Грамота давалась Неронову съ большимъ трудомъ. «Іоаннъ учашеся это медленно, яко единъ букварь учаще лтто и мтсяцевъ шесть. И непрестанно моляшеся Господу Богу, да подасть ему разумъ Божественнаго писанія. Такожде и учитель его, Тить зъло печашеся о немъ и недомышлящеся, что будеть; иногда же и букварь взимаще отъ рукъ его, да не отъимется зрвніе отъ очію его: егда бо Іоаннъ учащеся, тогда прилежно очима зря въ букварь, непрестанно слезы испущаще. Многажды и учитель, прилежание его аря и косенъ того умъ видя, плакаше о немъ». Далье въ «Житіи» разсказывается, что всь эти трудности разрышились чудеснымъ отверзеніемъ ума Іоанна. При всёхъ житійно-шаблонныхъ прикрасахъ этого повъствованія, мы видимъ, что въ своемъ ученъв Іоаннъ проявилъ не малую настойчивость.

Затымь мы находимь Іоанна священникомь въ сель Никольскомъ, около Юрьевца, и туть онъ опять выступаеть въ роли обличителя, нападаеть на «пьянство и многое безчинство» јереевъ своего села и этимъ такъ возстановляеть ихъ всыхъ противъ себя, что они подаютъ на него патріарху Филарету челобитную, подъ которой подписался даже и тесть Іоанна, а также и нъкоторые міряне. Вслёдствіе этого Нероновъ вынужденъ былъ тайно ночью быхать въ Троицко-Сергіевскую лавру, где въ это время архимандритомъ былъ знаменитый Діонисій, съ которымъ Іоаннъ много бесёдуеть о духовныхъ дёлахъ и читаетъ Божественное

писаніе. Діонисій приняль сторону Іоанна, написаль о томъ патріарху, и посл'є разсл'єдованія Іоаннъ возвращень быль назадъ въ село Никольское, «Діяволъ же, не терия добродѣтели мужа сего, паки наущаше тёхже нань іереовъ, влагая имъ ненависть велію на истиннаго служителя Божія, и распылахуся зъло сердцы своими на праведнаго и непрестанно поношаху тому, съ досадами укоряюще его». Такія отношенія стали подъ конецъ невозможными, и Нероновъ удалился въ Лысково. Здёсь онъ пользовался наставленіями священника Ананіи, въ дом' котораго онъ жилъ, много усивлъ въ изучении Божественнаго писанія и, завершивъ этимъ свое образованіе, съ благословенія Ананіи перешель въ Нижній Новгородь, гдб и начинаеть служить въ опуствешей деревянной церкви Воскресенія Христова, Забота о благоустройствъ этого храма, строгое и точное исполненіе богослужебнаго чина, постоянное и вполнъ доступное для простыхъ слушателей толкование Священнаго Писанія и твореній отцовъ церкви вскор'в обратили на Іоанна общее вниманіе и любовь Нижегородскаго населенія, такъ что онъ въ своей діятельности уже не ограничивался одной своей церковью, но «исхождаше по стогнамъ града и на торжищи, нося съ собою книгу великаго свътильника Іоанна Златоустаго, именуемую Маргарить, возвъщая всъмъ путь спасенія». Не ограничиваясь одной проповедью, Іоаннъ собираеть пожертвованія на устройство новой каменной церкви, учреждаеть страннопріимный домъ, въ которомъ за общей трапезой читаются разныя поученія, занимается книжнымъ наученіемъ дітей. Къ нему приводять бісноватыхъ и кликушъ, которыхъ онъ исцеляеть святой водой. Въ то же время Іоанну приходится энергично бороться съ скоморохами. которые ходили по городу съ бубнами, съ домрами и съ медвъдями. На Рождество и на Крещеніе Іоаннъ «въ вечеръ позденъ и въ полунощи хождане по стогнамъ града, и сражахуся съ бъсовскими слугами, и повелъваще ученикамъ своимъ орудія игръ бъсовскихъ разбивати и сокрушати, и тако сражающеся, многи раны отъ скомраховъ, бъсовскихъ слугъ, пріемляще Іоаннъ и ученицы его и, носяще страданіе на тёлё своемъ, яко нёкій даръ, съ радостью, кровью обагрени, еле живы, въ домъ возвращахуся». Можеть быть, эта борьба съ скоморохами (напоминающая известный эпизодь изъ жизни Аввакума) была отчасти причиною того гоненія, которому Нероновъ подвергся со стороны

Нижегородскаго воеводы, Өедора Шереметева, тёмъ болёе, что Іоаннъ иногда всенародно выступаль съ обличеніемъ воеводы, который быль «жестокъ и суровъ зёло и мздоимецъ». Шереметевъ приказалъ привести Іоанна «на судище и жезліемъ его бити», а затёмъ посадить въ темницу и наложить «на выю и нозё его узы желёзныя». Заступничество патр. Филарета спасло Неронова отъ дальнёйшихъ преслёдованій, онъ былъ выпущенъ изъ темницы и продолжаль свою проповёдническую дёятельность въ Нижнемъ Новгородё, причемъ ему не одинъ разъ еще пришлось сталкиваться съ разными лицами въ ревностномъ исполненіи своихъ обязанностей, какъ онъ ихъ понималь.

По восшествін на престолъ царя Алексія Михаиловича, Стефанъ Вонифатьевъ, достигнувъ своего вліятельнаго положенія, перевелъ Неронова, какъ человъка, очень свъдущаго въ Божественномъ писаніи и словомъ и діломъ доказавшаго свою заботу объ устраненіи разныхъ недостатковъ религіозно-нравственной жизни своей паствы, изъ Нижняго Новгорода въ Москву и назначиль его протопопомъ церкви Казанской Богородицы на Красной площади, «того ради, яко та церковь посреди торжища стоить и много народа по вся дни пепрестанно въ ней бываеть, да слышаще его ученіе сладкое, народъ отвратять сердца своя оть злыхъ и навыкнуть добрыхъ дёлъ». Переселившись въ Москву, Нероновъ съ такимъ же успъхомъ, какъ и въ Нижнемъ Новгородъ, продолжаеть свое проповъдничество и, какъ одинъ изъ ближайшихъ сотрудниковъ Стефана Вонифатьева и потому лицо очень авторитетное, принимаеть дъятельное участие въ раздичныхъ церковныхъ мёропріятіяхъ, направленныхъ къ удучиенію религіозно-правственнаго состоянія русскаго общества 7).

Къ этимъ двумъ лицамъ вскорѣ присоединяются и другіе ревнители. Мы уже говорили объ отношеніи къ нимъ за это время протопопа Аввакума, который и въ Лопатицахъ, и въ Юрьевцѣ Поволгскомъ, и въ Москвѣ дѣйствуетъ по той же программѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Свёдёнія о Неронов'я сообщаются на основаніи его «Житія», пом'єщеннаго въ Мат. І, стр. 243—305. Источникъ этотъ достаточно тенденціозный, им'єющій цієлью представить Неронова святымъ,—поэтому, конечно, далеко не всёмъ его показаніямъ можно дов'єрять. Хорошая біографія Неронова была напечатана Харламовымъ въ Др. и Нов. Россіи, 1881 г., № 1. Недурная критическая пров'єрка изв'єстій «Житія» Неронова им'єтся въ очерк'є г. Клипуновскаго (Кієв. Унив. Изв. 1886 г.).

что и Вонифатьевъ съ Нероновымъ. По всей въроятности, и тъ невзгоды, которыя пришлось испытать Костромскому протопопу Даніилу, были вызваны также его принадлежностью къ кружку Вонифатьева. Къ этому же кружку принадлежаль и Муромскій протопопъ Логгинъ, о которомъ съ большой похвалой отзывались жители Мурома въ челобитной къ архіеп. Рязанскому и Муромскому, Мисаилу, прося о его возвращеніи въ ихъ городъ. И о Даніилъ и о Логгинъ, какъ сторонникахъ единогласія, упоминаеть Аввакумъ въ томъ же цитированномъ выше «Посланіи къ Борису».

Относительно всего этого кружка, на основании позднъйшаго свидетельства, принадлежащаго Игнатію, митр. Тобольскому, долгое время держалось предположение, что члены его были справщиками на печатномъ дворъ, и даже это ощибочное мнъніе повторяется въ новъйшей біографіи Аввакума, написанной г. Мякотинымъ. Г. Мякотинъ признаетъ в) «значительное участіе Аввакума во всёхъ этихъ яко бы исправленіяхъ» и, какъ примёръ упорства, увъренности Аввакума въ своей непогръщимости, приводить споръ Аввакума съ дъякономъ Оедоромъ о словажъ 104 псалма: «И вниде Израиль въ Египеть и возрасти люди своя» которыя «по недосмотру Аввакума» были напечатаны неправильно. Но туть г. Мякотинъ впадаеть въ несколько странную ошибку, такъ какъ, во-первыхъ, споръ объ этихъ словахъ происходилъ у Өедора съ Аввакумомъ не въ Москвъ, а въ Пустозерскъ, во-. вторыхъ же (и это самое главное), Псалтырь, въ которой нахоходился искаженный тексть, напечатана при патр. Іоасафь, когда Аввакумъ не могь принимать никакого участія въ книжныхъ исправленіяхъ <sup>9</sup>). Митніе о томъ, что члены кружка Вонифатьева были справщиками на печатномъ дворъ, опровергается тъмъ обстоятельствомъ, что въ расходныхъ книгахъ печатнаго двора совсёмъ нёть росписокъ этихъ лицъ въ получении ими жалованья, какъ это указалъ В. Г. Румянцевъ, а за нимъ повторили проф. Мансветовъ и митр. Макарій 10). Последній отметиль, что

в) Стр. 42. Такая же ошибка сть и у г. Сырцова (Тобол. Еп. Въд. 1885 г. стр. 345), утверждающаго, что царь «назначиль Аввакума книжнымъ справщикомъ», повелъвъ поставить его протопопомъ въ Юрьевецъ.

 <sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Мат. VI, стр. 119, 127.
 <sup>10</sup>) Румянцевъ. О древнихъ зданіяхъ печатнаго двора (Древности Моск. Арх. Об. II, отд. I, стр. 32, примъч. 67). Мансветовъ. Какъ у насъ правились церк. книги (Тв. Св. Отецъ 1883 г. кн. 4, стр. 543). Макарій. Ист. рус. церкви, т. XI, стр. 126, примъчаніе.

даже Игнатій Тобольскій не называеть Вонифатьева и его товарищей справщиками, а говорить только, что «святьйшій патріархъ московскій Іосифъ, мужъ престарылий, все оно исправленіе книгь возложи на состьть вышеупомянутыхъ протопоповъ и поповъ, и ничтоже о семъ печашеся, ввъришася бо ему» 11). Противъ признанія членовъ кружка справщиками можно привести еще слъдующія соображенія: самъ Аввакумъ, вообще довольно подробно передающій объ обстоятельствахъ своей жизни, ни слова не говорить о своемъ участи въ печатании книгъ, а забвеніе такого важнаго факта предположить очень трудно; Нероновъ (и его біографъ) много говорить о своемъ значеніи въ патріаршество Іосифа, но ничего не говорить о своемъ участіи въ книжномъ исправленіи; дьяконъ Өедоръ Ивановъ категорически утверждаеть о Павлъ, еп. Коломенскомъ, и о Нероновъ, что они «у книжныя справы на печатномъ дворѣ не сиживали никогда, и въ наборщикахъ не бывали: ведомо о томъ всей Москвѣ 12).

Отвергнувъ мнѣніе о томъ, что Вонифатьевъ и его товарищи были справщиками, митр. Макарій, сопоставляя приведенныя слова митр. Игнатія со свид'єтельствомъ современника іосифовскихъ исправленій, Арсенія Суханова, о томъ, что «у насъ сидять, книги правять избранныя дюди и безпрестани надъ темъ сидять, а надъ тёми людьми надзирають по государеву указу митрополить, и архимандрить и протопопы, кому государь укажеть и о всякомъ дълъ докладывають государя и патриарха» 13),приходить къ тому заключенію, что Неронову и Вонифатьеву патр. Іосифъ, какъ лицамъ сильнымъ и авторитетнымъ въ московскомъ духовенствъ, довърилъ главное завъдывание изданиемъ книгь, и они витстт съ своими единомышленниками могли своими совътами оказывать вліяніе, какъ на справщиковъ, такъ и на самое печатаніе книгь. Такое среднее ръшеніе вопроса объ участім кружка Вонифатьева въ книжномъ исправленім, по нашему мивнію, съ явкоторыми ограниченіями представляется болъе правильнымъ, чъмъ категорическое отрицание такого участія, высказанное Н. Ө. Каптеревымъ и повторенное прот. Нико-

<sup>11)</sup> Три посланія Игнатія, митр. Сибирскаго, стр. 91—95.

<sup>12)</sup> Mar. VI, 199.

<sup>13)</sup> Проскинитарій, стр. 345. (Прав. Пал. Сборникъ, 21 вып.).

лаевскимъ. Г. Каптеревъ основываеть свое отрицаніе на томъ, что указанныхъ дипъ не было въ Москвъ во время іосифовскихъ исправленій, что Вонифатьевъ появляется въ Москвъ въ 1645 или 1646 гг., Нероновъ-въ 1646 или 1647 гг., Аввакумъ, Цаніиль и Логгинь только въ последніе месяцы патріаршества Іосифа (относительно Логгина прот. Николаевскій полагаеть даже, что онъ прибыль въ Москву уже при Никонв). Можно вполнъ согласиться съ г. Каптеревымъ въ томъ, что напр. ученіе о двуперстіи внесено въ книги не этими лицами, такъ какъ мы находимъ его уже въ Іосифовской Исалтыри 1642 года; но нельзя не сказать, что его указанія нисколько не исключають возможности участія въ книжныхъ исправленіяхъ, хотя бы только Неронова и Вонифатьева, темъ более, что о последнемъ мы имъемъ вполнъ опредъленное, цитируемое и самимъ г. Каптеревымъ (стр. 16) и митр. Макаріемъ, показаніе дьякона Өедора о томъ, что «Книга о въръ правой» «на Москвъ въ печать издана повелъніемъ царевымъ и тщательствомъ благаго духовника его, Стефана Вонифатьевича, Благовъщенскаго нашего протопопа, во время благочестивое и тихое» 14).

Такимъ образомъ, хотя кружокъ Стефана Вонифатьевъ и не можетъ считаться постояннымъ совътомъ патріарха Іосифа при книжномъ исправленіи, но вліяніе нъкоторыхъ членовъ кружка на это дъло, хотя бы даже и косвенное, не можетъ подвергаться никакому сомнънію. Н. О. Каптеревъ, отрицающій это вліяніе, опредъляеть задачу кружка, какъ борьбу съ разными «церковными безпорядками, господствующими пороками и недостатками въ жизни народа и духовенства»; но такая широкая программа, при которой особенно выдвигалось впередъ наблюденіе за точнымъ выполненіемъ богослужебнаго чина, сама по себъ сближала Вонифатьева и его товарищей съ вопросомъ о книжномъ исправленіи, ставившимся на очередь независимо отъ нихъ особенно настоятельно въ патріаршество Іосифа.

Какъ установлено изслъдованіями г. Каптерева и прот. Николаевскаго, въ книжной справъ при патріархъ Іосифъ проявляется новое отношеніе москвичей къ грекамъ и малороссамъ. И на тъхъ

¹⁴) Мат. VI, 148. Совершенно ни на чемъ не основано указаніе Сахарова (Оп. сл.-рус. библіогр. № 519), будто во время печатанія Іосифовской Кормчей быль справщикомъ дьяконъ Өедоръ Ивановъ.

и на другихъ очень долго держался у насъ, отчасти поддерживавшійся правительствомъ, но особенно распространенный въ обществъ, взглядъ, что они не тверды въ своемъ православіи. По отношенію къ малороссамъ особенною подозрительностью отличалось время патріарха Филарета, который изъ личныхъ наблюденій въ польскомъ илъну надъ бытомъ западноруссовъ пришелъ къ крайне отрицательному на нихъ взгляду, и свое недовъріе къ нимъ осуществляль въ цёломъ рядё мёръ, (запрещеніе литовской печати книгь, испытаніе приходящихъ изъ Белоруссіи), направленныхъ противъ вторженія къ намъ разныхъ неправославныхъ ученій изъ Западной Россіи. Послі смерти Филарета Никитича, въ кратковременное правленіе патріарха Іоасафа І, отношенія церковной власти къ кіевлянамъ смягчаются, но въ обществъ, подъ вліяніемъ нікоторыхъ не отміненныхъ постановленій Филарета, всетаки сохраняется недовъріе къ православію южноруссовъ, удерживающееся и впоследствіи.

Подозрительное отношеніе къ грекамъ вызвано было Флорентійской уніей и паденіемъ Константинополя, въ которомъ видівли наказаніе Божіе за отступничество. Прежде всего это выразилось въ преніяхъ съ преподобнымъ Евфросиномъ Псковскимъ, противники котораго объясняли, что греки «отъ истины свернулися и печать антихристову на челі и десниції пріяща». Посланія старца Елеазарова монастыря, Филовея, установивъ теорію о Москвіт — третьемъ Риміт, еще боліте укрітили убіжденіе въ неправославіи грековъ и въ исключительномъ положеніи Москвы, какъ хранительницы чистой Христовой віры.

Отрицательный взглядъ на грековъ поддерживался въ значительной мъръ поведеніемъ тъхъ грековъ, которые довольно часто являлись въ Москву по торговымъ или церковнымъ дъламъ. Греки торговцы, приходя на Русь, обижали русскихъ, прибъгали но всевозможнымъ мощенничествамъ, продавали напр. стеклянныя поддълки вмъсто драгоцънныхъ камней и жемчуга 15). Нисколько не лучше были и духовныя лица, приходившія за подаяніемъ. Очень часто это бывали самозванцы. Крижаничъ разсказываетъ объ одномъ такомъ самозванцъ, Софроніи, который силою заставляль его сочинить подложную грамоту отъ Цареградскаго патріарха 16). Крижаничъ замъчательно ярко характеризуеть дъйствія

16) Ibid, erp. 191.

<sup>15)</sup> Крижаничь. Пусск. госуд. въ XVII ст. т. II, стр. 190.

грековъ на Руси. «Корыстолюбивые греки, говорить онъ, подъ сѣнью благочестія волочатся по нашимъ странамъ безъ нужды и совершають многіе поступки противъ святыхъ правиль, черезь что падаеть добрый церковный порядокь. Всякія святыни они обращають въ товаръ (между прочимъ они провозили массами въ Москву святыя мощи и другіе священные предметы, будто бы въ даръ, но за нихъ непремънно получали больпия суммы денегъ)--и готовы продать намъ тысячу разъ Христа, коего Іуда продаль лишь одинъ разъ. За пънязи они посвящають свинопасовъ и мясниковъ, которыхъ не посвятили въ Бълой Россіи свои епи-, скопы. За пънязи разръшають всякіе браки и позволяють одному мужу переменить пять, шесть жень, отсылая старыхь вь монастырь. За пънязи отпускають людямъ гръхи ихъ, безъ исповёди и безъ покаянія; дають разрёшительныя грамоты тому, кто даеть деньги, и такимъ образомъ отсылають души прямо въ адъ. За пънязи продають святое муро. Изъ-за денегь скитаются и выдумывають предлоги для нищенства и выпращиванія милостыни» 17). Такою испорченностью отмичались не только простые греки, торговцы и духовныя лица низшихъ разрядовъ, — не лучше были и епископы. Такъ, Герусалимскій патріархъ Паисій въ своихъ корыстолюбивыхъ разсчетахъ не особенно стёснялся какимилибо нравственными соображеніями, какъ это видно напр. изъ слъдующаго разсказа Павла, архидіакона Алеппскаго: «Въ действительности въ свить патріарха было не болье 35 человъкъ; въ этомъ числъ было достаточно архимандритовъ, священниковъ и монаховъ, а равно родственниковъ патріарха, его племянниковъ и братьевъ, также архонтовъ, которыхъ онъ жаловалъ, сколько ему было угодно, титуломъ архонта изъ купцовъ и проч.; потому что любить блескъ и величіе-въ натуръ грековъ. Но затъмъ патріархъ еще набралъ въ число своихъ спутниковъ разнаго сброда и въ спискъ назвалъ ихъ священниками, архимандритами и клириками разныхъ монастырей, и это все для того, чтобы, благодаря сопутничеству большей свиты, получить большую милостыню, потому что всв пожертвованія, которыя шли патріаршимъ спутникамъ и ихъ монастырямъ, патріархъ отъ перваго до последняго браль себъ. Такъ же обирались и купцы, пожалованные въ архонты» 18).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ibid. т. I, стр. 206.
<sup>18</sup>) Терновскій. Изученіе Визант, исторіи и ся тенденц. прилож. въ др. Руси, т. II, стр. 48.

Между прочимъ въ свить этого патріарха попаль въ Москву и будущій главный справщикь при патріархѣ Никонъ, старецъ Арсеній Грекъ. О немъ очень враждебно отзывались всв наши расколоучители, и въ свое время о немъ далъ неодобрительный отзывъ Арсеній Сухановъ, и даже самъ патріархъ Паисій высказаль сомниніе въ его православіи. Впослидствіи Никонь оправдываль Арсенія оть этихь нареканій и говориль Неронову, что Арсенія Грека оболгаль изъ ненависти къ нему Арсеній Сухановъ. Между темъ на основании несомненныхъ архивныхъ данныхъ, сохранившихъ собственныя показанія Арсенія Грека, мы знаемъ, что это быль человекь чрезвычайно покладистыхъ религіозныхъ убъжденій. Учась въ Венеціи въ іезуитскомъ коллегіумъ, онъ быль католикомъ; въ Царьградъ возвратился въ православіе, принималь разъ магометанство, въ Модлавін опять перешель въ православіе, въ Польш'в быль уніатомъ; попавши въ Соловецкій монастырь, до того умьло притворялся, крестился двумя перстами, хвалилъ мъстные обряды, говорилъ монахамъ: «воистину, братіе у насъ и половины въры нъть», и такъ расположилъ ихъ къ себъ, что они дали о немъ Никону очень хорошій отзывъ 19).

Такого рода образцы нравственнаго паденія грековъ еще сильнъе подкръпляли установившійся отрицательный взглядь москвичей на греческое православіе. Сами восточные святители иногда высказывають такія мивнія, которыя вполив, повидимому, подтверждають церковное первенство Московскаго государства на всемъ православномъ Востокъ. Патріархъ Цареградскій Іеремія говориль царю Өеодору Іоанновичу: «Понеже убо ветхій Римъ падеся Аполлинаріевою ересью, вторый же Римъ, иже есть Костянтинополь, Агарянскими внуцы оть безбожныхъ Турокъ обладаемъ, твое же, о благочестивый царю, великое российское царствие, третій Римь благочестівмь вспхь превзыде, и вся благочестивая царствія въ твое едино собрася и ты единъ подъ небесемъ христіанскій царь именуещися во всей вселенней, во всёхъ христіанехъ, и по Божію промыслу и Пречистыя Богородицы милости и молитвъ ради новыхъ чудотворцевъ великаго россійскаго царствія» 20). Съ большой похвалой отзывался о московскомъ пра-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Макарій. Ист. рус. церкви, т. XII, стр. 154—165. Терновскій. Ор. сіt. т. II, стр. 83—87. Чтенія Общ. Люб. Дух. Просв. 1881 г. іюль (статья Н. Ө. Каптерева). Хр. Чт. 1891, II, стр. 165—176.

<sup>20)</sup> Собр. гос. гр. и дог. И, № 59.

вославіи также и Өеофанъ, патр. іерусалимскій, говоря царю Михаилу Өеодоровичу и патр. Филарету: «зрѣхъ на востоцѣ и на полудни святымъ Божіимъ церквамъ запустѣніе и православнымъ христіаномъ святого греческаго закона великое насиліе и погубленіе, и утѣшеніе ниоткуда нѣсть, точію слухъ благочестиваго христіанскаго царя, яко ты единъ на вселеннѣй владыка и блюститель непорочныя вѣры Христовой» <sup>21</sup>).

Отрицательный взглядъ москвичей на грековъ нашелъ для себя самое полное и яркое выражение въ преніяхъ съ греками Арсенія Суханова, который между прочимъ развивалъ такую мысль: «Послушайте, быль у Бога возлюбленный родь Израиль и егда Вога не позна, и Господь Богь ихъ отверже и предаде ихъ въ запустъніе. Вм'єсто Израиля Богь приняль васъ, грековъ и прочихъ върующихъ, и церкви жидовскія разорены и вивсто нихъ созданы церкви христіанскія, и оть того времени и вы, греки, разгордъстеся надъ многими и называетеся всемъ источникомъ въ вере, и за то ваше высокоуміе, видите, и васъ Богь отринуль и царство ваше предаль Богь басурманомъ и васъ всёхъ въ неволю, и дътей вашихъ емлютъ неволею въ янычары и многихъ басурманять, и церкви ваши мечетьми учинены, и женъ вашихъ басурманы за себя емлють, и посемь накъ вамъ быти намъ учителями и источникомъ? У басурмановъ живете подъ началомъ и сами себя просвътить не можете, будучи вамъ у темной власти подъ началомъ; и пустою гордостью называетеся всемъ источникомъ, но прошу васъ, скажите мнъ, кого вы своимъ источникъ напоисте и ученіемъ просв'єтили. Мощно вид'єти, мало вы не все обасурманились, возлів поганства живучи, и церкви ваши помечетены, и просто молвить, только следъ знать, что было у васъ христіанство да миновалось» 22).

Но рядомъ съ этими отрицательными взглядами на малороссовъ и грековъ, въ Москву постепенно, съ одобренія правительственныхъ круговъ, проникаєть другое къ нимъ отношеніе и этимъ облегчаєтся возможность вліянія на москвичей западно-русской и греческой образованности. Такого рода новое теченіе прежде всего обнаруживаєтся въ дъятельности Московскаго печатнаго двора во время патріаршества Іосифа, такъ какъ издаєтся рядъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Д. А. И. т. II, № 76.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Проскинитарій (Прав. Пал. Общ.), стр. 355—356.

переводовъ западно-русскихъ произведеній. «Кириллова книга». напечатанная въ 1644 г., составлена протопопомъ Черниговскаго московскаго собора, Михаиломъ Роговымъ, цёликомъ изъ полемическихъ сочиненій южно-русскихъ писателей: Стефана Зизанія, Захарів Копыстенскаго, Василія, священника Острожскаго 23). Въ 1648 г. издана «Славянская грамматика» Мелетія Смотрицкаго, и въ предисловіи къ ней пом'вщены разсужденія о важности изученія грамматики для исправленія книгь, такь какь прежніе справщики, «неискусные въ разумъ и хитрости грамматикійстьй», вмъсто исправленія «наибольше испортили» книги. Въ томъ же году печатается «Книга о върв», составленная игуменомъ Кіевскаго Михайловскаго монастыря, Нафанаиломъ. Бъ январъ 1649 г. выходить еще одинъ переводъ южно-русскаго изданія, такъ называемый «Малый катехизисъ» Петра Могилы <sup>24</sup>). Въ 1650 г. напечатана въ первый разъ «Кормчая книга», въ которую внесена глава «о тайнъ супружества», заимствованная изъ Требника Петра Могилы, а сюда включенная изъ католическихъ требниковъ <sup>25</sup>). Печатая эти переводы южно-русскихъ произведеній, книжные справщики временъ патріарха Іосифа и при исправленіи богослужебныхъ книгъ, начинаютъ ихъ свърять съ отрицавшимися ранъе западно-русскими изданіями: такъ, напечатанное въ 1652 г. «Учительное Евангеліе» сличено, по ихъ заявленію, между прочимъ и съ книгами Острожской печати 26).

Вліяніе западно-русское и греческое выражается также и въ вопросъ объ учрежденіи въ Москвъ школы. Мысль о школь была не новая. Еще въ 1593 г. Александрійскій патріархъ Мелетій Пигасъ писалъ царю Өеодору Іоанновичу: «Устрой у себя, царь, греческое училище (фромпотирном μαθημάτω» ελληνικώ»), какъ живую искру священной мудрости, потому что у насъ источникъ мудрости грозитъ изсякнуть до основанія» 27). Но не было ничего сдълано, и первая попытка учредить школу относится ко времени патріарха Филарета. Въ началъ сентября 1632 г. прівхалъ въ Москву протосинкеллъ Александрійскаго патріарха, архимандрить

<sup>23)</sup> Сахаровъ. Обовр. сл.-рус. библ. № 442. Каптеревъ, ор. сіт. стр. 13—15.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Сахаровъ №№ 501 и 510. Каптеревъ, стр. 14—17.

<sup>28)</sup> Горчаковъ. О тайнъ супружества.

<sup>26)</sup> Строевъ. Опис. старопеч. книгъ Царскаго, № 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2†</sup>) Малышевскій. Александрійскій патріаркъ Мелетій Пигась и его участіє въ дёлахъ русской церкви, т. II, стр. 10.

Іосифъ. Ему было предложено остаться въ Москвъ на службъ, и въ грамотъ ему отъ царя и патріарха говорилось: «быти ему въ нашемъ государствъ и служити намъ духовными дълы, переводити ему греческія книги на словенскій языкъ и учити на учительномъ дворъ малыхъ робять греческого языка и грамотъ, да ему же переводити книги съ греческаго языка на словенскій языкъ на латынскіе ереси» 28). Такимъ образомъ мы узнаемъ, что въ Москве былъ или учреждался въ это время особый учительный дворъ, на которомъ Іосифъ долженъ быль обучать детей, можеть быть, для того, чтобы приготовить себъ преемниковъ въ переводахъ. Но этой школв не суждено было долго просуществовать: она закрылась, какъ думаеть митрополить Макарій, со смертью архимандрита Іосифа; а кромъ того, она не могла принести большой пользы въ смысле обученія, такъ какъ, по предположенію г. Каптерева, главнымъ дъломъ Іосифа были все-таки переводы съ греческаго на славянскій языкъ, и въ Москві заботились въ это время о пріисканіи вивсто Іосифа другого учителя. Такъ по крайней мірв можно заключать на основаніи грамоты къ царю Михаилу Өеодоровичу константинопольскаго натріарха Кирилла Лукариса, который писаль: «Я нынё хотёль прислать къ вамь, великимъ государямъ, учителя Киріака отъ святой Авонскія горы, но онъ бхать не могь, потому что старъ и безсиленъ; сказываль мит архимандрить Амфилохій, чтобы прислать къ вамъ, великимъ государямъ, иного учителя, и я буду впредь сыскивать» 29).

Въ 1640 г. кіевскій митрополить Петръ Могила предлагать царю Михаилу Өеодоровичу устроить въ Москвъ училище, въ которомъ кіевскіе монахи обучали бы дѣтей греческому и славянскому языкамъ <sup>30</sup>), но этой мысли суждено было осуществиться только въ слѣдующее царствованіе. Черезъ пять лѣтъ послѣ этого, уже при царъ Алексъъ Михайловичъ прибыло въ Москву отъ собора восточныхъ патріарховъ торжественное посольство, во главъ котораго стоялъ Өеофанъ, митрополитъ палеопатрасскій. Өеофанъ подалъ царю очень интересную записку, въ которой указываль на бъдственное состояніе православной церкви на востокъ. Онъ говорилъ, что латины и люторы, пользуясь тѣмъ,

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Макарій. Ист. рус. церкви, т. XI, стр. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Чт. Общ. Люб. Дух. Просв. 1881 г. іюль. стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Акты Ю. и З. Россіи, т. III. №№ 33 и 34.

что у грековъ нътъ своихъ типографій, печатають ихъ богослужебныя книги, творенія св. отцовъ, и наполняють ихъ разными своими искаженіями, «вмъщають лютое зеліе, поганую свою ересь»-Вороться съ ними невозможно, потому что они пересиливають деньгами. Патріархъ Кириллъ Лукарисъ попробоваль завести свою типографію, но они предали его невърнымъ басурманамъ, испортили печать, причинили на 10.000 руб. убытку, такъ что онъ едва спасся. Единственная надежда у грековъ на православнаго великаго русскаго государя. Извъщая все это государю, Өеофанъ обращался къ нему со следующей просьбой: «Да повелиши быть греческой грамоть и прівхати греческому учителю учить русскихъ дътей философства и богословія, греческому языку и по русскому; тогда будуть переводить многія книги греческія на русскій языкъ, которыя не переведены, и будеть великое надобе на объ стороны и великая доброта, да и гречане освободятся отъ лукавства еретиковъ, да исполнятся во всемъ міръ православныя христіанскія книги, и не будеть нужды теми составленными римскими и люторскими книгами. Здёся исполнятся древнія книги, будуть ихъ печатать и переводить на русскій языкъ прямо, подлинно и благочестиво» 31). Въроятно, вслъдствіе этой записки Өеофану было поручено пригласить такого учителя, и, по его рекомендаціи, въ 1646 г. прибыль въ Москву цареградскій архимандрить Венедикть, который прожиль здісь до мая следующаго года. Однако онъ здесь не понравился, какіе-то люди, считавшіе себя, по его словамъ, «великими учеными и мудрецами», находили, что онъ не пригоденъ для того дёла, которое ему предполагалось поручить. Чтобы чёмъ-нибудь его занять, ему дали переводить латинскую книгу объ индъйскомъ нарствъ, которую онъ и перевелъ со своимъ толмачемъ, Ивашкой Соболевымъ. Обнаружились разные не совсемъ чистые въ нравственномъ отношеніи поступки Венедикта, и, наконецъ, ему дали милостыню, посовътовали не называться впредь учителемъ и отправили на родину 32).

Въ 1649 г. произошло очень важное обстоятельство, подъй-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Каптеревъ. Характеръ отношеній Россіи къ прав. Востоку, стр. 240—242 Хр. Чт. 1882 г. I, стр. 162—163.



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Записна Өеофана издана г. Каптеревымъ въ Чт. Общ. Люб. Дух. Пр. 1881 г., іюль, стр. 71—77.

ствовавшее и на ходъ книжныхъ исправленій, въ смыслъ усиленія греческаго вліянія, и отразившееся также и на школьномъ вопросъ: это быль пріъздъ въ Москву і русалимскаго патріарха Паисія, который чуть ли не съ первыхъ же дней своего пребыванія въ Москве началь относиться критически къ замечаемымъ имъ особенностямъ московской церковной жизни, указывая нъкоторымъ изъ своихъ московскихъ вліятельныхъ знакомыхъ на необходимость исправленія обрядовь русской церкви и согласованія ихъ съ греческими. Изъ этихъ знакомцевъ Паисія, когорымъ онъ передаваль свои «зазиранія», особенно понравился ему молодой Новоспасскій архимандрить, Никонъ; въ письм'в своемъ къ царю Алексвю Михайловичу Паисій отвывается, что Никонъ «мужъ благоговъйный и преданный государю», что ему полюбилась бесёда Никона, а потому онъ и просить позволенія свободно съ нимъ видеться и разговаривать. Изъ такого сближенія Никона съ Паисіемъ можно заключить, что уже въ это время даровитый будущій патріархъ отказывается оть прежняго своего, истекавшаго изъ старинныхъ предразсудковъ, взгляда на грековъ и малороссовъ, а каковъ былъ этотъ взглядъ, мы можемъ судить по темъ словамъ, которыя вноследстви говорилъ Никону Иванъ Нероновъ 33): «Святитель, иноземцевъ ты законоположение хвалищь и обычаи техъ пріемлещь, благоверны и благочестнім тіхь родителей нарицаень, а мы прежде сего у тебя же слыхали, что многажды ты говариваль намъ: гречане де и Малые Россіи потеряли въру и кръпости и добрыхъ нравовъ нъть у нихъ, покой де и честь тъхъ прельстила, и своимъ нравомъ работають, а постоянства въ нихъ не объявилося и благочестія ни мало».

Другимъ собесъдникомъ патріарха Паисія былъ, по предположенію прот. Николаевскаго, Стефанъ Вонифатьевъ, и приведенный нами выше эпизодъ столкновенія Вонифатьева съ патріархомъ Іосифомъ прот. Николаевскій объясняетъ тъмъ, что «Вонифатьевъ въ своихъ представленіяхъ царю высказалъ недовольство слабыми сторонами въ современномъ состояніи церковныхъ дълъ въ Россіи, въ лицъ патріарха и освященнаго собора обвинятъ мъстную церковную власть въ допущеніи и усиленіи церковныхъ безпорядковъ, указывалъ на необходимость исправленія

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Мат. I, стр. 149—160.

этихъ безпорядковъ и въ этомъ дёлё предлагалъ признать авторитеть только что прибывшаго въ Москву греческаго патріарха и согласно съ его замъчаніями стремиться къ полному единству русскихъ церковныхъ порядковъ съ греческими» 34). Что Стефанъ Вонифатьевъ могь въ это время сочувственно относиться къ указаніямъ греческаго іерарха, весьма въроятно, такъ какъ за годъ передъ этимъ онъ обнаружилъ уже свое довърчивое отношеніе къ малороссамъ изданіемъ «Книги о въръ», и слъдовательно тогда же могь склоняться къ болве выгодному мивнію о грекахъ. Однако изъ этого еще нельзя вывести положительнаго заключенія о причинахъ его столкновенія съ патріархомъ Іосифомъ, такъ какъ въ сущности въ отношеніяхъ къ грекамъ, какъ это доказаль г. Каптеревъ, патр. Іосифъ держался тоже взгляда примирительнаго, считая ихъ вполнъ православными и высказывая это между прочимъ въ своихъ отвътахъ иноземцамъ по дълу королевича Вальдемара. Въ свою очередь и г. Каптеревъ, кажется намъ, неправъ, видя въ Стефанъ противника грековъ; во всякомъ же случав объяснение причинъ описанной ссоры, даваемое г. Каптеревымъ, представляется весьма въроятнымъ: патріархъ съ неудовольствіемъ смотрёль на авторитетное положеніе Вонифатьева и его кружка, желавшихъ подчинить его своему водительству, и совстмъ не могь согласиться на ограничение своихъ правъ верховнаго управленія церковью. Весьма возможно, что медленность патріарха въ исполненіи какихъ-нибудь основательныхъ требованій Вонифатьева, въ это время уже вполив расположеннаго къ исправленіямъ въ духѣ пришлыхъ учителей, грековъ и малороссовъ, и вызвала этотъ ръзкій протесть царскаго духовника. Ни въ какомъ случат, намъ кажется, не можетъ быть принято митьніе неизвъстнаго издателя челобитной Іосифа въ «Братскомъ Словъ», будто «дъло касалось безъ сомнънія какого нибудь мелкаго нарушенія въ обрядь или чинь богослуженія, какого-нибудь неправильнаго, но мивнію Вонифатьева, распоряженія по церковному управленію» <sup>85</sup>). Врядъ ли такая маловажная причина могла такъ возбудить Стефана, что онъ подвергъ бы столь ръзкому поношенію патріарха и весь освященный соборь, -- мы знаемъ, что Стефанъ былъ всетаки достаточно мягкаго характера, а кромъ того

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Хр. Чт. 1891 г. т. I, стр. 164—165.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Братское Слово, 1886 г. А. II, стр. 494—498.

за неосновательность своего протеста Стефану, конечно, пришлось бы понести отвётственность (хотя, конечно, не въ формё смертной казни, какъ этого требовалъ патріархъ Іосифъ); между тёмъ челобитная патріарха осталась безъ всякихъ послёдствій, Стефанъ сохранилъ свое мъсто царскаго духовника и свое вліятельное положеніе, продолжая выдвигать впередъ тёхъ людей, которые казались отвёчающими его планамъ, и проводя въ церковную практику свои начертанія, какъ напр., въ вопросъ о единогласіи.

Кромѣ этихъ двухъ лицъ, очень можетъ быть, что прівздъ патріарха Паисія имѣлъ значеніе и для ихъ друга, Ө. М. Ртицева, давъ новый толчокъ его стремленіямъ къ насажденію въ Москвѣ школьнаго ученія. Паисій, по всей вѣроятности, указывалъ такъ же, какъ и ранѣе его приходившіе греческіе іерархи, на пользу учрежденія въ Мосвѣ школы, и въ качествѣ учителя риторики въ этой будущей школѣ, былъ оставленъ въ Москвѣ и Арсеній Грекъ. Кромѣ этого царь просилъ патріарха Паисія прінскать на Востокѣ между учеными греками «учителя премудраго и православнаго, который не вмѣлъ бы никакого порока въ благочестивой вѣрѣ, да учинить учительство и учить эллинскій языкъ». Въ этомъ же году, по порученію патріарха Іосифа, грекъ Тафрали прінскалъ на Востокѣ учителя «смышленнаго эллинскому языку и разсудителя евангельскому слову», Мелетія Сирига 38). Во время

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Мат. I, стр. 67—68.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Mar. I, crp. 77.

<sup>38)</sup> Каптеревъ. Отнош. Россіи къ прав. Востоку, стр. 477 и слъд.

же пребыванія патріарха Паисія въ Москві царь Алексвії Михайловичь писаль преемнику Петра Могилы, кіевскому митрополиту Сильвестру Коссову, прося «приговорити и прислати» въ Москву священноиноковъ Арсенія Сатановскаго и Дамаскина Итицкаго, которые «Божественнаго писанія въдущи и еллинскому языку навычны, и съ едлинскаго языка на славенскую ръчь умъють, и латынскую рычь достаточно знають». Вызывались эти учители для перевода Библіи на славянскій языкъ 39). 12 іюля митрополить прислаль Арсенія Сатановскаго и Епифанія Славинецкаго, а въ ноябръ 1650 г. пріъхаль Дамаскинъ Птицкій. Между прочимъ этимъ ученымъ кіевлянамъ предполагалось поручить и «риторское ученіе» 40), но школы они не создали. Въ то же время, или нъсколько ранъе, какъ предполагаетъ митр. Макарій 11), О. М. Ртищевъ основаль свое училище близъ дороги изъ Москвы въ Кіевъ, у церкви св. Андрея Стратилата, въ двухъ поприщахъ отъ Москвы. Здёсь онъ построилъ монастырь во имя Св. Преображенія Господня и поселиль тридцать монаховъ, вызванныхъ изъ Кіево-Печерской Лавры, изъ Межигорскаго и др. малороссійскихъ монастырей, «въ житіи и чинъ и во чтеніи и півніи церковномъ и келейномъ правилів изрядныхъ». Въ настоятели имъ онь выбралъ Досиося. Кромъ этихъ иноковъ Ртищевъ быль въ сношеніяхъ съ Епифаніемъ Славинецкимъ и др. учеными малороссами; онъ любилъ ученыхъ людей и проводиль съ ними иногда пълыя ночи въ любезномъ собеседеваніи; онъ постоянно заботился о матеріальномъ благосостояніи своего монастыря, даваль ему все потребное изъ своего имънія; благодаря такому дъятельному его участію, монахи успътно вели дъло обучения московскаго юношества, а также перевели съ греческаго на славянскій языкъ много душеполезныхъ КНИГЬ <sup>42</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) II. C. 3. № 7.

<sup>40)</sup> Каптеревъ. Патр. Никонъ, стр. 98. Хр. Чт. 1891, I, стр. 169.

<sup>41)</sup> Макарій. Ист. р. ц. XI, стр. 133.

<sup>42)</sup> Древн. Росс. Вивл. т. XVII, стр. 400—401.—Г. Иванъ Соколовъ полагаетъ, что Ртищевъ прищелъ къ своей мудрой мысли подъ вліяніемъ нѣмцевъ; «что частыя бесѣды его съ образованными нѣмцами, для которыхъ всегда былъ открытъ его домъ, обычныя ихъ похвалы, какъ протестантскія книги ихъ вѣрны во всемъ съ первоначальнымъ греческимъ текстомъ, пробудили въ немъ пытливое желаніе узнать, да «какъ прямы наши служебники, отечники и биб-

Новшество, заводимое Ртищевымъ, обращало на себя общее вниманіе и возбуждало различные толки, далеко не всегда сочувственные. Извъстное подозрительное отношение москвичей къ малороссамъ было распространено и на монаховъ, вызванныхъ Ртищевымъ: ихъ тоже заподозрили въ неправославіи и опасались итти къ нимъ въ науку. Въ 1650 году, апръля 3 заявилъ окольничему Ивану Андреевичу Милославскому чернецъ Саулъ, что есть за нимъ государево дёло, и просилъ про тоть извёть его доложить государю. Окольничій доложиль, —и чернець Сауль сказалъ предъ государемъ: «въ нынъшнюю зиму, 5 марта приходили къ нему, Саулу, въ келію Иванъ Васильевичъ Засіцкій да Лукьянъ Тимооеевъ Голосовъ да Благовъщенскаго собора (въ которомъ служилъ Стефанъ Вонифатьевъ) дьячекъ Константинъ Ивановъ и между собою шептали: «учится у кіевлянъ Федоръ Ртищевъ греческой грамотъ, а въ той грамотъ и еретичество есть». Голосовъ говорилъ: «Извъсти Благовъщенскому протопопу, что я у кіевскихъ чернецовъ учиться не хочу, старцы недобрые, я въ нихъ добра не позналъ; теперь я маню Оедору Ртищеву, боясь его, а впередъ учиться никакъ не хочу; кто по-латыни научится, тоть съ праваго пути совратится. Да и о томъ вспомяни протопопу, повхали въ Кіевъ учиться Перфилька Зеркальниковъ да Иванъ Озеровъ 13), а грамоту проважую Өедөръ Ртищевъ промыслилъ; повхали они доучиваться у старцевъ кіевлянъ полатыни, и какъ выучатся и будуть назадъ, то оть нихъ будуть великія хлопоты; надобно ихъ воротить назадъ; и такъ они всъхъ укоряють и ни во что ставять благочестивыхъ протопоповъ, Ивана, Степана и другихъ. Дъячекъ Костка отвъчалъ на это: «мив и попъ Оома говориль: «Скажи, пожалуй, какъ быть? Дети

лія съ ихъ первобытнымъ текстомъ». (Соколовъ. Отношеніе протестантизма къ Россіи, стр. 206). Очень можеть быть, что німіцы иміли туть нівкоторое косвенное вліяніе, но врядъли оно было очень велико; убіжденіе въ «непрямости» нашихъ книгъ существовало давно, а въ это время повторялось особенно въ «зазираніяхъ» патріарха Паисія; сознаніе необходимости школы тоже далеко не было повостью, и учрежденіе Ртищевской школы иміть свой источникъ скоріве всего въ проекті Петра Могилы, осуществленіемъ котораго оно является, а не въ «бесідахъ» Ртищева съ нівміами, при чемъ о содержаніи этихъ бесідъ намъ ничего неизвістно изъ доступныхъ намъ источниковъ.

<sup>43)</sup> Этоть Иванъ Озеровъ быль при патр. Никонъ справщикомъ печатнаго двора и пользовался особеннымъ расположевиемъ патріарха, Хр. Чт. 1891, П, стр. 165.

мои духовные Иванъ Оверовъ и Перфилій Зеркальниковъ просятся въ Кіевъ учиться». Я ему говориль: «Не отпускай, Бога ради, -- Богъ на твоей душт за это взыщетъ», --а Оома говорить: «Радъ бы не отпустить, да они безпрестанно со слезами просятся, и меня мало слушають и ни во что ставять». Потомъ Лукьянь и Ивань про боярина Бориса Ивановича Морозова говорили между собою тихонько: «Борисъ де Ивановичъ держить отца духовнаго для прилики людской и началь жаловать кіевлянъ, а это уже явное дъло, что туда же уклонился къ такимъ же ересямъ» 44). Этотъ разговоръ ярко характеризуеть настроеніе московскаго общества того времени. Московскіе люди къ самому установленію школы относились, по всему в'троятію, не особенно сочувственно, и какъ бы въ подтверждение своихъ опасеній, они замічають, что молодые люди, ихъ діти, попавшіе въ эту школу, совершенно отрываются оть нихъ, просятся со слезами въ Кіевъ и скептически относятся къ авторитету благочестивыхъ протопоповъ, пользующихся такимъ почетомъ при дворъ и въ духовномъ міръ, осмъливаются про нихъ говорить, что они «враки вракують». Можно предполагать въ этомъ разговоръ и отголосовъ сужденій самихъ благочестивыхъ протопоповъ. Ивана. Степана и др., которымъ не нравилась конкурренція ученыхъ кіевлянь, смотръвшихъ на нихъ съ высока, какъ на невъждъ; но при этомъ нельзя не замътить, что эти сужденія находили для себя вполив подготовленную почву въ томъ тревожномъ настроеніи, которое охватывало москвичей при усиливавшемся наплыв в западных в новшествъ.

Окончательное установленіе у насъ въ XVI в. сильнаго государства, обращавшаго на себя вниманіе и Западной Европы и Востока и ставившаго себъ обширныя политическія задачи «третьяго Рима», должно было предъявить къ народу требованія очень большихъ жертвъ, которыя значительно увеличиваются въ XVII стольтіи. На счетъ народа все болье и болье усиливалась централизація политическая и экономическая въ Москвъ, заглушая старинныя земскія, областныя начала. Голосъ земли, раздававшійся съ такою силою въ Смутное время и на соборахъ и оказавшій великую услугу развитію русской государственности, становится менье слышнымъ, а по областямъ административное за-

<sup>41)</sup> Макарій. Ист. рус. церкви, XI, стр. 134—136.

въдывание отъ выборныхъ властей переходить постепенно къ воеводамъ. Закръпощение крестьянъ повсюду ростеть и усиливается, посадские люди прикръпляются къ посадамъ. Государственною же необходимостью въ значительной мъръ объясняются и тъ западныя новшества, которыми отличается эта эпоха: государство первое сознало нужду въ иноземцахъ-торговцахъ, ремесленникахъ, солдатахъ, офицерахъ, и оно призываетъ ихъ, даетъ имъ разнаго рода привилеги, ставитъ ихъ начальниками и учителями русскихъ людей; а это стремление къ западнымъ новизнамъ, исходя первоначально изъ правительства, все болъе и болъе охватываетъ русское общество.

Конечно на службу въ малознакомую, полу-варварскую страну, къ русскому государю шли съ запада не лучшіе люди, а являлся разный сбродъ, своего рода «казаки западно-европейскіе», какъ ихъ мътко называетъ Соловьевъ, «извъчнымъ занятіемъ которыхъ было служить въ семи ордахъ, семи королямъ, искать хорошаго жалованья и добычи въ службъ разныхъ государей. Волею или неволею оторвавшіеся отъ родной страны, міняющіе службу, знамена, смотря по тому, гдв выгоднее, составляя пеструю дружину пришельцевъ изъ разныхъ странъ и народовъ, служилые иноземцы были совершеннъйшіе космополиты, отличавшіеся полнымъ равнодушіемъ къ судьбамъ той страны, гдв они временно поселились, отличавшіеся легкою нравственностью; побольше жалованья, побольше добычи-оставалось всегда главною цёлью. Трудно было сыскать между ними кого-нибудь съ научнымъ образованіемъ: такіе люди не пошли бы въ наемныя дружины; но это были обыкновенно люди живые, развитые, много видъвшіе, много испытавшіе, имъвшіе много кое о чемъ поразсказать, пріятные и веселые собесвдники, любившіе хорошо, весело пожить, попировать за полночь, беззаботные, живущіе день за день, привыкшіе къ крутымъ поворотамъ судьбы: ныньче хорошо, завтра дурно; ныньче побъда, богатая добыча, завтра проигранное сраженіе, добыча отнята, самъ въ плену» 45).

Иноземцы сразу начали досаждать тому же государству, которое ихъ призывало. Въ очень большомъ количествъ провозили они черезъ Архангельскъ контрабанду, отъ чего государевой казнъчинилась не малая поруха; провозили табакъ и иные зацовъд-

<sup>45)</sup> Соловьевъ. Ист. Россіи, кв. ПІ, ст. 798 (изд. Общ. Пользы),

ные товары, а изъ Московскаго государства вывозили шелкъ сырецъ и всякіе другіе товары. За границей дѣлалось много фальшивыхъ московскихъ серебряныхъ денегъ, очень худого качества, мѣшанныхъ на половину съ мѣдью; эти деньги обмѣнивались въ Россіи на старые московскіе рубли чистаго серебра 46). Но иноземцы не ограничивались такими тайными дѣйствіями въ ущербъ государевой казнѣ: они проявляли иногда страшное своевольство, совершенно открыто отказываясь исполнять нѣкоторыя правительственныя распоряженія. Бъ самой Москвѣ иногда пронсходили цѣлыя сраженія съ нѣмцами. Гордонъ разсказываетъ объ одномъ подобномъ сраженіи, въ которомъ участвовало 800 человѣкъ иностранныхъ солдать противъ 700 стрѣльцовъ, и сперва перевѣсъ былъ на сторонѣ нѣмцевъ; но когда на подмогу къ стрѣльцамъ явилось еще 600 человѣкъ, то были побиты нѣмцы 47).

Дъйствуя иногда въ разръзъ съ правительственными распоряженіями и въ ущербъ государственнымъ финансамъ, нъмцы были гораздо тягостиве для земскихъ людей. Въ 40-хъ годахъ XVII ст. произощли значительные безпорядки и смуты во многихъ мъстностяхъ Московскаго государства, и изъ челобитной торговыхъ людей разныхъ городовъ мы узнаемъ, что причиною этому были между прочимъ притеснения отъ немпевъ, жившихъ на Руси по торговымъ дёламъ. «А ихъ, государь, говорится въ челобитной, нъмецкое злодъйство къ намъ, холопямъ и сиротамъ твоимъ, всего государства торговымъ людямъ, и лукавый умыселъ тебъ, праведному государю, мы, холопи твои, объявляемъ». Злодъйство нъмецкое было дъйствительно очень велико и могло возбуждать сильнейшіе взрывы народнаго негодованія. Ежегодно прівзжало въ Московское государство торговыхъ людей англичанъ человъкъ 60-70 и больше. Они устроили свои склады въ Архангельскъ, Холмогорахъ, на Вологдъ, въ Ярославлъ, Москвъ и др. городахъ, такъ что ихъ поселенія при Михаилъ Оеодоровичъ доходили по Волгъ уже до самой Астрахани. Окончательно водворившись въ Московскомъ государствъ, нъмцы завели постоянную торговлю не только по его окраинамъ, но и во внутреннихъ городахъ. Это были въ большинствъ пред-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Д. А. И. т. III, №№ 55, 116.

<sup>47)</sup> Соловьевъ, Ист. Россін, кн. III. ст. 800-801.

ставители богатыхъ и старинныхъ торговыхъ фирмъ и пользовались покровительствомъ русской власти, такъ что конкурренція съ ними была для мъстныхъ торговцевъ нелегка и даже опасна 48). Какъ-то нёмпы хотёли купить 900 пуд. шелку, давали за него по 77 ефим. за пудъ, но московскіе купцы перебили у нихъ эту покупку, набавивъ на всю сумму 8.000 ефимковъ. Однако, когда они привезли этотъ шелкъ въ Архангельскъ, нъмцы не купили у нихъ ни одной гривенки и говорили: «мы доведемъ до того, что московскіе купцы настоятся на правежь за долги, заставимъ ихъ впередъ торговать лаптями». Началось искуственное поднятіе и пониженіе цінь на товары: «какъ который товаръ будеть подороже, и они тоть товаръ учнуть продавать, а который товаръ будеть подешевле и на который товаръ походу нъть, и они тоть товаръ держать у себя въ домъхъ года по два и по три, да какъ тотъ товаръ подымется ценою, такъ и продавать учнуть». Цёны на московскіе товары такъ упорно сбивались, что многіе купцы «плачучи отдавали свой товаръ за безпънокъ». Прежде англійскіе нъмцы вымънивали свои товары на русскіе черезъ мъстныхъ купцовъ-посредниковъ, теперь стали покупать они сами на мъстахъ ихъ производства, «своимъ заговоромъ», и «разсылають, заявляли русскіе люди въ своей челобитной, покупать по городамъ и въ убяды, закабаля и задолжа многихъ бъдныхъ и должныхъ русскихъ людей, и тъ товары покупя, русскіе люди привозять къ нимъ, а они провозять въ землю свою безпошлинно; а иные русскіе товары они, аглинскіе нъмцы, у города продають на денги галанскимъ и бараборскимъ и анбурскимъ нъмцамъ, а въсятъ у себя на дворъ въ свои телеги и возять на галанскіе и на бараборскіе и на анбурскіе корабли тайно, и твою государеву пошлину крадуть, и всёми торгами, которыми искони въчными мы, холопи и сироты твои, торговали, завладёли аглинскіе нёмцы, и отъ того мы, холопи и сироты твои, своихъ искони въчныхъ старыхъ торговыхъ промысловъ отстали и къ Архангельскому городу вздить перестали». Для примъра торговые люди въ своей челобитной приводять следущую уловку немпевъ, отъ которой чинилась поруха и государевой казит и земскимъ людямъ; первоначальльно получили право торговли въ Московскомъ государстве только 23 чело-

<sup>48)</sup> Крижаничъ. Рус. госуд. т. I, глава «о реместву».

въка, которые и были поименованы въ жалованной грамотъ; но изъ нихъ оставалось въ живыхъ всего 3 или 4 человъка, да и тъ уже не вздили въ Россію, а прівзжали уже совстви другіе люди, не имъвшіе никакого права на это, называясь братьями, племянниками, прикащиками лицъ, записанныхъ въ грамоту. Еще характерные случай, бывшій съ ярославцемъ, торговымъ человекомъ Антономъ Лаптевымъ, который поехалъ при Михаиле Өеодоровичь въ Голландію съ пушнымъ товаромъ; тамъ у него ничего не купили, а когда онъ вернулся въ Архангельскъ, тъ же нѣицы взяли его мѣха по большой цѣнѣ. Русскіе люди, видя такое коварство нёмцевъ, начали ихъ укорять въ неблагодарности за милости русскаго государя. А нъмцы говорили: «для того мы у Онтона Лаптева товару не купили, чтобы инымъ русскимъ торговымъ людемъ тацить въ наши государства не было повадно; а только въ нашихъ государствахъ русскіе люди учнуть торговать такъ же, какъ мы у васъ, и мы всв станемъ безъ промысловъ, такъ же оскудвемъ, какъ и вы, торговые люди; да не токмо вы, русскіе люди, въ наши государства пытались прівзжать, кизылбаніи съ товары своими, съ шелкомъ сырцомъ, и мы у нихъ потому же товаровъ не купили, и они, живучи долгое время, и опять назадъ съ товаромъ своимъ побхали къ себъ и послъ того и вздить не стали; и вамъ бы торговымъ людямъ, и то поставить себъ въ большую находку, что его, Онтона, и съ голоду не уморили» 49). Подобный же факть быль и съ дьякомъ Назарьемъ Чистого. И не одни торговые люди терпъли отъ иноземцевъ, много выносили отъ нихъ и другіе классы народа: солдаты и мелкіе служилые люди, которыхъ должны были нъщы учить ратному строю, не мало терпъли отъ нихъ, причемъ въ большинствъ случаевъ оставались въчными учениками и подчиненными нъмдевъ 50); черезъ торговлю въ значительной экономической зависимости находились отъ нихъ сельскіе и городскіе жители, а подчасъ даже подвергались оскорбленіямъ. Такъ, въ Москвъ неръдки бывали кутежи и попойки нъмецкихъ офицеровъ и солдать, и послё нихъ пьяные иноземцы буйно расхаживали по городу и били всякаго попадавшагося имъ на встрѣчу <sup>51</sup>).

<sup>49)</sup> A. A. 9. T. IV, No 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Крижаничь. Русск. госуд. т. I, стр. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Крижанить, ibid. стр. 375.

Не по нраву были, конечно, русскимъ людямъ такія притъсненія и выходки німцевъ, тяжело имъ было сносить все это, и расправлялись они сами съ своими притеснителями, и обращались они съ жалобой и мольбой о защить къ высшему правительству и къ самому государю: въ 1646 году была подана челобитная отъ торговыхъ людей, въ 1649 двъ челобитныя: одна оть дворянь, другая оть торговыхь людей. Въ одной челобитной просили государя всёхъ «заморскихъ нёмецъ изъ Московскаго государства выслать и впередъ велъть русскимъ людемъ торговать съ нъмцы у Архангельского города», такъ какъ «московскіе гости и торговые люди во всякихъ торгѣхъ и въ промыслъхъ отъ нъмепъ погибли и разворилися до конца, да нъмцы жъ, будучи въ Московскомъ государствъ, провъдывають про въсти и пишуть въ свои земли всякіе дъла». Предлагалось даже нвчто въ родъ выкупа, чтобы избавиться отъ нъмцевъ. «А что де нъмцы, говорилось въ челобитной, будучи въ Московскомъ государствъ и въ городъхъ, устроили себъ дворы и на дворъхъ поставили палаты, и только де укажеть государь тё ихъ дворы со всёмъ строеньемъ оценить, чего те дворы стоять, и за те де дворы гости и торговые люди денги по цънъ нъмцамъ заплатять міромъ. А у которыхъ де нъмецъ Московскаго государства на торговыхъ людехъ есть кабалные долги, и тъ де долги нъмцамъ русскіе люди заплатять; а чего де будеть тымь должникомъ заплатить вскоръ будеть немочно, и тъ де досталные долги нъмцамъ заплатять гости жъ и торговые люди міромъ. А на комъ де нъмцы скажуть долговые денги безъ кабалъ, и тому бы, государь, по своему государеву уложенію върить не велъль: будеть де кому нъмцы въ какихъ долгъхъ върили безкабально, и они де съ тъми людми въ долгу сочтутца по душамъ» 52). Однако всъ такіе жалобы и проекты изгнанія нъмпевъ не могли вести ни къ какимъ последствіямъ, такъ какъ правительство само призывало нъмцевъ и не могло имъ не покровительствовать.

Тъмъ болъе трудно было москвичамъ бороться съ нъмцами, что теперь уже начиналось ихъ культурное вліяніе, имъ начинали уже подражать. Въ высшемъ классъ московскаго общества встръчается уже много людей, перенявшихъ заморскіе, нъмецкіе

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Сборнивъ кн. Хилкова, № 83.

обычаи; нъкоторые бояре выпускають своихъ женъ изъ теремовъ; царицы вздять въ открытыхъ экипажахъ; многіе молодые люди брёють бороду, курять и нюхають проклятое заморское зеліе, табакъ; для государева двора покупаются въ большомъ количествъ заграничныя вина и пряности, требуются пудами табачные листья и зерна, выписываются карты; иностранцевъ принимають въ знатныхъ домахъ, съ ними любять иногда побесёдовать. Являются, правда, какъ исключенія, но всеже являются личности вродъ кн. Ивана Хворостинина, которыя уже прямо высказывають полное презраніе къ своему родному быту и преклоняются передъ иноземными новшествами. Въ указъ царя и патріарха отъ 1623 г. говорилось, что кн. Хворостининъ, подвергшійся сильному латино-польскому вліянію въ Смутное время, не позволяль людямь своимь ходить въ верковь, «а которые пойдуть, тъхъ биль и мучиль, говориль, что молиться не для чего»; держалъ у себя много образовъ латинскаго письма и много латинскихъ еретическихъ книгъ; собирался увхать въ Литву и нарядиться тамъ по-гусарски; говорилъ, что въ Москвъ и людей нъть, народъ все глупый, жить ему не съ къмъ, и поэтому онъ хочеть убхать въ Римъ или въ Литву. Въ книжкахъ его сочиненія, писанныхъ стихами, найдены великія укоризны русскимъ людямъ, что они съють землю рожью, а живуть все ложью, что ему пріобщенія съ ними ніть никакого 53). Рядомъ съ этимъ фактомъ можно поставить и эпизодъ съ отсылкой русскихъ молодыхъ людей въ Англію при Борист Годуновт. Тодившій въ Англію въ 1615 г., подъячій Грязевъ доносиль, что англичане скрывають этихъ русскихъ людей и привели ихъ всвхъ въ свою въру; одного изъ нихъ, Никифора Олферьева сына Григорьева, поставили въ попы и живеть онъ у нихъ въ Лондонъ, а другой въ Ирландіи секретаремъ королевскимъ, третій въ Индіи въ торговл'є оть гостей. Никифоръ за англійскихъ гостей, которые ходять на Русь, молить Бога, что вывезли его оттуда, а на православную въру говорить многую хулу 54).

<sup>53)</sup> Соловьевъ. Ист. Россіи, кн. II, ст. 1872—1373. Макарій. Ист. русск. церкви, т. XI, стр. 59—61. Платоновъ. Др. рус. повъсти и сказанія о Смут. времени, стр. 182—203. Пътуховъ. Изъ исторіи рус. лит. XVII въка, стр. 15—22.

 $<sup>^{54}</sup>$ ) Соловьевь, кн. II, ст. 1103. Цвѣтаевъ. Протестантство и протестанты въ Россіи, стр. 700-701.

Но рядомъ съ этимъ постепеннымъ увлечениемъ иноземщиной шло противодвиствіе ему со стороны представителей старинной русской культуры, сохранявшихъ исконную антипатію къ латинамъ, переданную изъ Византіи. Правда, эта антипатія у насъ была всетаки значительно смягчена, и даже въ духовенствъ, начиная съ Өеодосія Печерскаго, слышались голоса, допускавшіе милостивое отношеніе къ латинамъ, за что объщалась даже мада оть Бога; даже и нетерпимое осифлянство не касалось латинъ, хотя относительно своихъ домашнихъ еретиковъ оно не скупидось на казни. Въ народъ же, по всей въроятности, терпимость къ иноземцамъ была еще шире. Но относясь съ нёкоторой мягкостью къ латинамъ и люторамъ, народъ быль въ правъ ожидать и отъ нихъ такого же отношенія къ своей въръ, къ своимъ нравамъ, а между темъ иноземцы не отличались особенной деликатностью, они позволяли себъ насмъшки надъ православіемъ, надъ обрядами, надъ многими сторонами духовной жизни москвичей, которыя казались имъ странными; иногда они даже прямо пытались пропагандировать латинскія или протестантскія мненія, чемь и вызывали противъ себя порой очень разкіе протесты. Олеарій сообщаеть такой факть о полковнице Лесли: «въ противность русской вере полковница заставляла подвластныхъ ей русскихъ крестьянокъ всть въ постные дни мясо, отвлекала ихъ разными работами отъ церкви, не давала имъ въ своихъ дворахъ оставаться даже на столько времени, чтобы они могли успъть по утрамъ положить надлежащее число поклоновъ передъ Богомъ и иконами ихъ, а что всего ужаснее, однажды схватила она со стены икону ихъ, бросила въ топившуюся печку и сожгла» 55). Очень неудобной представлялась близость лютеранскихъ церквей къ православнымъ, такъ накъ по жалобамъ духовенства нъмцы чинили этимъ великій соблазнъ народу. Въ 1638 году причты одиннадцати московскихъ церквей жаловались правительству, что «нъмпы русскихъ людей у себя во дворахъ держать и всякое оскверненіе русскимъ людямъ отъ техъ немцевъ бываеть; не дождавшись государева указа, покупають они дворы въ ихъ приходахъ вновь; вдовыя нъмки держать у себя въ домахъ всякія корчмы, и многіе прихожане хотять свои дворы продавать нёмцамъ, потому что нёмцы

<sup>55)</sup> Одеарій. Подр. опис. путеш. голшт. пос. въ Моск. и Персію, стр. 318.

нокупають дворы и дворовыя мѣста дорогой цѣной, передъ русскими людьми вдвое и больше, и отъ этихъ нѣмцевъ приходы ихъ пустѣютъ». Жалуясь на такое положеніе дѣлъ, духовенство просило запретить нѣмцамъ покупать дворы и учинить особый указъ о старыхъ дворахъ и относительно кирокъ 56).

Интересны споры, происходившіе въ концв царствованія Михаила Өеодоровича, по вопросу о переходъ въ православіе королевича датскаго Вальдемара. Со стороны протестантовъ тутъ ясно высказались пропагандистскіе замыслы, встрётившіе, правда, ръшительный отпоръ въ средъ московского духовенства и народа. При этихъ спорахъ представители православія оказались стояшими на высоть своей задачи: они такъ спокойно и такъ умъло вели свое дёло, что протестантамъ очень трудно было имъ возражать, и часто отвъчали они на въскіе доводы православныхъ полемистовъ лишь пустыми и грубыми насмъшками. Но не этой стороной своей имъють для насъ значение эти диспуты: они представляются намъ высоко интересными по тому вниманію, съ которымъ за ними следили люди всехъ слоевъ общества. Посольскій приказъ оказался тёснымъ для преній, въ которыхъ приняли участіе «всѣ елико лучились инокосвященники и міряне, иже едлинскому языку и божественному писанію, и церковному чину, и догматовъ божественныхъ въдцы» 57). Съ сильнымъ и тревожнымъ вниманіемъ наблюдали русскіе люди за ходомъ этихъ преній, потому что туть, по ихъ взгляду, ставился вопросъ объ ихъ самобытности, которая отождествлялась для нихъ съ православною върою; приходилось защищать свой въками созданный домашній и общественный строй жизни, свои в рованія и убъжденія. Авторъ «Повъсти о внезапной кончинъ Михаила Өеодоровича» говорить: «не безъ причины всевидящій Богь не допустиль Вальдемара до крещенія, — оть него, когда бы онъ кре. стился и женился законнымъ бракомъ съ парской дочерью. великая бы была бъда и крамола всему православному христіанству и всему великому государству смута и раздоръ. Лишь бы отошель Михаиль Өеодоровичь, какъ этоть, желая больше добра

 <sup>56)</sup> Цвътаевъ. Протестанты и протестантство въ Россіи. стр. 71—73, 250—251.
 57) Ив. Соколовъ. Отнош. протест. къ Россіи въ XVI и XVII вв., стр.

<sup>99—123.</sup> Цвътаевъ. Прот. въ Россіи, стр. 476—511, Макарій. Ист. русс. церкви, т. XI, стр. 105—114, Соловьевъ Ист. Россіи, кн. II, ст. 1265—1284.

себъ, нежели Алексъю Михайловичу и Россіи, захотъть бы захватить со своими погаными нъмцами больше власти и произвель бы у насъ великую смуту». Москвичи думали, что, живя вмъстъ съ иноземцами, они подвергаются опасности утратить свое старинное правовъріе и испортить свой національный обликъ. Указывали на необходимость самобытнаго развитія: «въкоейждо странъ свой обычай», цисалъ патріархъ Іосифъ въ окружномъ посланіи къ духовенству и мірянамъ, не приходить чужой законъ въ другую страну, но каждая своего обычая законъ держитъ». Ординъ-Нащокинъ говорилъ: «что намъ за дъло до обычаевъ иноземныхъ, ихъ платье не по насъ, и наше не по нихъ» 56).

Тымь болые страшнымь казался этоть наплывь всякихь западныхъ новшествъ, что въ это время возбуждалось тревожное ожиданіе кончины міра, вслёдствіе предсказанія въ «Кирилловой книгъ второго Христова прихода, «иже имать быти во осьмомъ въцъ» 59). Это же предсказаніе о наступленіи антихристова царства еще подробнъе изложено въ 30-й главъ «Книги о въръ». Тамъ говорится: «твиже всегда въ памяти своей намъ всемъ православнымъ подобаетъ имъти прежде бывщія вины и сему внимати, яко по тысящи лёть по воплощеніи Божія Слова, Римъ отпаде со всъми западными странами отъ восточныя церкве, въ пятьсотное же девятьдесять пятое лъто по тысящи жителіе въ Малой Русіи къ римскому костелу приступили и на всей воли римскаго папы заручную грамоту дали ему. Се второе оторваніе христіанъ отъ восточныя церкве. Оберегая же сіе пишеть: егда исполнится 1666 лёть, да не чтобы отъ преже бывшихъ винъ эло нъкако не пострадати и намъ, но покаяніемъ Бога умилостивити и милость его къ намъ себъ привдещи» 00). Изъ этого видно, что время это было переходное и, какъ обыкновенно бываеть, исполненное всеобщаго напряженія и тревогь за будущее. Уже теперь приготовлялась почва для раскола, но покуда еще сохранялось равновъсіе между требованіями исправителей и ихъ противниковъ, хотя можно было предвидеть, что нужень незначительный толчокь, чтобы его нарушить.

Такой толчокъ вскоръ представился. Случилось важное собы-

<sup>58)</sup> Щаповъ. Русскій расколь старообрядства, стр. 102.

<sup>59)</sup> Кириллова киига, л. 2 об.

<sup>, &</sup>lt;sup>60</sup>) Книга о въръ, л. 135 об.

тіе: перем'вна патріарха. Умеръ патріархъ Іосифъ. Много выдающагося совершилось въ русской церкви при его управленіи, но въ последнее время личное его участіе въ делахъ церкви значительно ослабъло, благодаря дъятельности кружка Вонифатьева и примыкавшаго къ чтому кружку, Новгородскаго митрополита Никона. Да и въ последніе годы своей жизни почившій патріархъ впаль въ душевное состояніе, граничившее съ умственнымъ разстройствомъ. Его стяжательность и бережливость доходили до крайности: ни одинъ изъ патріарховъ не оставилъ такой, какъ Іосифъ. большой келейной казны, которую онъ копилъ, въроятно, изъ опасенія потерять свое м'всто. Царь Алекс'вій Михайдовичь, дълавшій опись его имущества, нашель у него деньгами 13.400 рублей, да кромъ того много сосудовъ серебряныхъ и дорогихъ вещей. Все это не было у него записано, онъ все «наизусть въдаль», и все содержалось въ замъчательномъ порядкъ. «Не было того судна, чтобы не впятеро оберчено бумагою или киндякомъ, а князь Юрьевская Шушелева рухлядь достальная, которая лежала у него, свъта, въ чердакъ, пищали и сабли, и тъ всъ смазаны, отнюдь никакой ржавки нёть, а на судахъ тёхъ отнюдь никакого порошечка нътъ, не токмо пыли». Подъ конецъ жизни Іосифъ, видя возвышение Никона и постоянно сталкиваясь съ ревнителями кружка Вонифатьева, сталь опасаться: «перемёнить меня, · скинуть меня хотять, безпрестанно говориль онъ, «а будеть и не отставять, и я самь за соромъ стану бить челомъ объ отставкъ, и денегъ приготовиль себѣ на дорогу 61).

Предстояло избрать новаго патріарха. По своему положенію въ церкви, по вліянію на царя, однимъ изъ первыхъ кандидатовъ на это мъсто быль Новгородскій митрополить Никонъ. Сынъ простыхъ родителей», по показанію Шушерина, или «Черемисина» и «русалки» (въроятно, русачки), по показанію Аввакума, онъ въ раннемъ дътствъ испыталъ притъсненія отъ злой мачихи, но это только способствовало выработкъ въ немъ кръпкаго характера. Выучившись грамотъ, онъ полюбилъ чтеніе книгъ. Въ книгахъ онъ встръчалъ образы сильныхъ духомъ иноковъ-подвижниковъ, его влекло подражать имъ, и онъ ушелъ въ монастырь Макарія Желтоводскаго. По просьбамъ родныхъ онъ вышелъ изъ обители, женился и получилъ священническое мъсто. Но въ міру онъ не могъ

<sup>61)</sup> A, A O, T. IV, № 57.

оставаться, почти насильно заставиль жену постричься 62), а самъ удалился въ Анзерскій скить подъ началь старца Елеазара. Уставъ этого скита быль самый строгій, но сверхь этого Никонъ положилъ, на себя еще особые подвиги. Однако онъ не ужился въ скиту, поссорился съ Елеазаромъ и такъ вооружиль его противъ себя, что тоть даже и смотреть на него не хотель. Тогда Никонъ перешелъ въ Кожеезерскій монастырь, гдв продолжаль предаваться усиленнымъ аскетическимъ трудамъ и чтенію божественнаго писанія. Его выбрали въ игумены. Слава о немъ, какъ о начетчикъ и подвижникъ, распространялась повсюду. Въ 1646 г. ему случилось прібхать въ Москву по монастырскимъ діламъ. Туть его узналь парь, на котораго онъ произвель очень хорошее впечативніе, и Никонъ остался въ Москвв архимандритомъ Новоспасскаго монастыря. Съ этого времени начинается его дружба съ царемъ, который любилъ наслаждаться его «богодухновенною бесъдою». Видя «тщаніе и попеченіе его объ убогихъ», царь приказаль ему принимать и докладывать себь «челобитныя объ обидимыхъ» 63). Занимая такое выдающееся положеніе, Никонъ, какъ мы видели, принималь деятельное участіе во многихъ церковныхъ преобразованіяхъ этого времени, быль въ хорошихъ отношеніяхъ съ кружкомъ Стефана Вонифатьева и съ О. М. Ртищевымъ и съумълъ сойтись съ пришлыми малороссами и греками и понять необходимость совъта съ ними въ разныхъ нашихъ церковныхъ исправленіяхъ. Въ 1649 г. Никонъ былъ назначенъ митрополитомъ Новгородскимъ. На этомъ новомъ мёстё во всей силь обнаружился его кругой и непреклонный характеръ. Его дъйствія во время извъстнаго новгородскаго мятежа показали, что онъ принадлежить къ такимъ людямъ, которые не могутъ ничемъ поступиться и готовы итти на всякія страданія за свое дъло: Никона такъ избили, что онъ кровью кашлялъ и едва не умеръ. Но въ то же время люди, ему подобные, бывають часто способны и на сильнёйшій деспотизмъ. Новгородцы жаловались, что Никонъ чинилъ многія неистовства и смуту въ міру великую. Не задолго до смерти Іосифа Никонъ былъ посланъ въ Соловецкій монастырь за мощами св. митрополита Филиппа. Съ нимъ

<sup>62)</sup> По крайней мъръ даже панегиристь Никона, Піушеринъ не скрываеть что она хотъла выйти изъ монастыря (Пушеринъ, стр. 10).

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Щушеринъ, стр. 1—18,

было отправлено нёсколько бояръ, съ которыми онъ обращался довольно круто, требуя отъ нихъ строгаго выполненія церковныхъ предписаній, заставляя ихъ поститься и молиться. Имъ приходилось съ нимъ такъ тяжело, что въ письмахъ къ царю и друзьямъ своимъ они жаловались, что они совсёмъ пропали, что лучше бы имъ гдъ-нибудь на Новой Землё за Сибирью (т. е. въ Дауріи) съ княземъ Ив. Ив. Лобановымъ пропасть, нежели ёздить съ Новгородскимъ митрополитомъ, такъ какъ онъ силою заставляетъ говёть, «но никого, прибавляли они, силою не заставитъ Богу вёровать» <sup>64</sup>).

Когда умеръ Іосифъ, Никонъ еще не вернулся изъ Соловокъ, и, по всей въроятности, значение кружка Вонифатьева во время междупатріаршества особенно выдвинулось впередъ. Можетъ быть, имъ даже поручено было позаботиться о выборв новаго патріарха. Пъло было очень серьезное. Стефанъ съ братьею, т. е. съ Нероновымъ, Аввакумомъ и др., постились и молились цёлую недёлю, «даже дасть Богь пастыря ко спасенію душъ». Послі совіта съ Казанскимъ митрополитомъ Корниліемъ, братія подала царю и парицъ челобитную о духовникъ Стефанъ, чтобы ему быть въ патріархахъ. Тоть факть, что протонопы въ этомъ случав остановились не на Никонъ, который по своему јерархическому положенію имъть гораздо больше правъ на патріаршій престоль, чемь Стефанъ, къ тому же принадлежавшій къ білому духовенству, объясняется не враждой протопоповъ къ Никону, - Аввакумъ называеть его «другь нашъ»,--а въроятнъе всего тъмъ, что Стефанъ по своему мягкому характеру казался имъ болъе соотвътствующимъ планамъ ихъ партіи, чъмъ крайне самостоятельный Никонъ. Измъненіе взглядовъ Стефана на малороссовъ и грековъ, происшедшее уже до этого времени, какъ имъ, въроятно, представлялось, не должно было вести къ такимъ решительнымъ послъдствіямъ, къ какимъ повели греко-малорусскія симпатіи Никона. Но челобитье братіи не было удовлетворено царемъ Алексвемъ Михайловичемъ 65).

<sup>65)</sup> Мат. V, стр. 17. Въ «Житіи» Идаріона Суздальскаго есть изв'єстіе, что многіе предлагали на патріаршій престоль отца Иларіона, инока Антонія, и даже на него паль жребій, но что онъ самь отказался оть этой чести въ пользу Никона. Георгіевскій. Флорищева пустынь, стр. 14. Въ сочиненіи Аввакума «Книга на крестообразную ересь» есть такое изв'єстіє: «протопопъ Сте-



<sup>64)</sup> A. A. O. Nº 57.

Между тыть царь послаль въ Соловецкій монастырь грамоту, въ которой, извъщая о смерти патріарка Іосифа и объсоставшемся после него имуществе, писаль Никону: «а я тебе потомъ, великому государю, челомъ бью, возвращайся, и паки возвращайся Господа ради, поскоръе обирать на патріаршество именемъ Өеогноста, а безъ тебя отнюдь ни за что не примемся; яко овцы безъ пастыря не ведають, где деться, тако и мы ныне, грешные, не въдаемъ, гдъ главы приклонити, понеже прежняго отпа и пастыря отстали, а новаго не имъемъ. И ты, владыко святый, помолись, чтобы Господь Богь нашъ далъ намъ пастыря и отца, кто ему, свъту, годенъ, имя вышеписанное; а ожидаемъ тебя, великаго святителя, къ выбору, а сего мужа три человъка въдаютъ: я, да казанскій митрополить, да отець мой духовный, тай не въ примёръ, а сказывають свять мужъ». Такимъ образомъ Стефанъ Вонифатьевъ однимъ изъ первыхъ былъ посвященъ въ намѣреніе царя поставить въ патріархи Никона 66).

9-го іюля Никонъ пріїхаль въ Москву. Съ Вонифатьевымъ и со всей братіей онъ обошелся хорошо, «яко лисъ, челомъ да здорово», какъ выражается Аввакумъ, который объясняетъ такое обращеніе Никона желаніемъ задобрить ихъ, чтобы они не мізшали ему достигнуть паріаршества <sup>67</sup>). Но такое объясненіе, можеть быть, и не совсёмъ візрно, такъ какъ Никонъ могъ не сомніваться въ різшеніи царя, а просто ему не было никакого пока основанія ссориться съ своими новыми друзьями: ихъ челобитная царю о Стефанів прошла незамівченной, да и самъ Стефанъ, візроятно, не противорізчить царскому різшенію—иначе царь не извіщаль бы Никона: «а сказывають (въ томъ числіз и Стефанъ) свять мужъ». 22 іюля Никонъ быль избранъ въ

фанъ увъща царя и царицу, да поставять Никона на 1осифово мъсто. И авъ окаянной о благочестивомъ патріархъ въ челобитной приписалъ свою руку» (Мат. стр. 261—262). Такое извъстіе, противоръчащее, повидимому, показанію «Житія» Аввакума, не можеть однако поколебать достовърности послъдняго показанія, какъ это думасть г. Жежеленко (Странникъ, 1883 г., III, стр. 396), и дъло, по нашему мнънію, объясняется такъ: протопопы, видя неуспъшность кодатайства за Стефана и желая угодить царю, посвятившему Стефана въ свое намъреніе назначить Никона, подали вмъстъ со Стефаномъ новую челобитную за Никона.

<sup>66)</sup> A. A. 9. No 57.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Мат. V, стр. 17. Вѣдаетъ, что быть ему въ патріархахъ, и чтобы откуля пом'вшка вакова не учинилась.

патріархи и при этомъ въ своей річи къ царю и освященному собору онъ непремъннымъ условіемъ принятія патріаршества поставилъ объщание со стороны избиравшихъ его, слушать его, «какъ начальника, и пастыря, и отца крайнъйшаго» во всемъ. что онъ будеть возв'вщать о догматахъ Всжінхъ и о правилахъ <sup>68</sup>). Требуя такого объщанія отъ своей будущей наствы, Никонъ, конечно, имъть въвиду заняться исправленіемъ церковныхъ недостатковъ, въ духъ тъхъ «зазираній», которыя дълаль ему раньше патріархъ Паисій и которыя убъдили его въ окончательной негодности старыхъ путей. Впоследствіи расколоучители, извиняя царя Алексвя Михайловича, говорили, что онъ не могь удерживать Никона отъ разныхъ еретическихъ исправленій и жестокихъ мъръ, благодаря этому объту. Такъ, дьяконъ Өедоръ, разсказывая о пресявдованіяхъ, которымъ подвергались раскольники, замічаеть: «царь же Никону молчаше, понеже запись ему даде своею рукою въ началъ поставленія его, еже во всемъ его послущать, и отъ бояръ оборонять, и его волю исполнять, якоже прельщенный оный отрокъ рукописаніе даде сатанъ, его же Василій Великій избави молитвою оть погибели тоя: тако омрачи его Никонъ лестчимъ нѣкако духомъ» 69).

Заявивши въ своей рѣчи при вступленіи на патріаршій престоль о своемъ желаніи заняться устраненіемъ недостатковъ русской церковной практики, Никонъ на первое мѣсто поставиль вопрось объ исправленіи богослужебныхъ книгъ и обрядовъ, согласно съ греческими образцами. Вмѣстѣ съ нѣкоторыми знатоками греческаго языка, въ числѣ которыхъ былъ и Епифаній Славинецкій, Никонъ усердно начинаетъ изучать документы и книги, находившіеся въ его патріаршей книгохранительницѣ. Между прочимъ онъ обратиль вниманіе на греческую грамоту объ учрежденіи патріаршества въ Москвѣ; въ ней говорилось, что Россія во всемъ должна быть согласна съ всеменскими патріархами, не только въ вопросахъ догматическихъ и нравственныхъ, но и въ обрядахъ, такъ какъ православная церковь «пріяла совершеніе не токмо по богоразумія и благочестія догматовъ, но и по священному перковныхъ вещей уставу», и потому

Digitized by Google

<sup>68)</sup> Зап. Отд. Слав. и Рус. Археологіи И. Р. Арх. Общ. т. ІІ, стр. 512—513.

<sup>69)</sup> Mar. VI, crp. 97.

надо истреблять и передавать анаеем в всякую новину <sup>70</sup>). Эта грамота еще бол утвердила Никона въ его нам вреніи и была издана имъ въ следующемъ же 1653 г. въ Кормчей книгь.

Но кому же поручить исправление книгъ? Старыми справщиками, работавшими при патріархѣ Іосифѣ, Никонъ не могъ быть особенно доволенъ, такъ какъ они, по незнакомству съ греческимъ языкомъ, не могли удовлетворять темъ требованіямъ, которыя онъ предъявлять къ книжнымъ исправленіямъ. Къ дёлу привлекается Арсеній Грекъ, о пребываніи котораго въ Москвъ первое извъстіе относится къ 15 сентября 1652 г., когда онъ называется безмъстнымъ старцемъ. На основаніи весьма точнаго и обстоятельнаго изследованія архивныхъ данныхъ, прот. Николаевскій определяеть, что Арсеній Грекь быль назначень справщикомъ только въ 1654 г., почему только съ этого года и считаеть возможнымъ говорить о его деятельности, какъ исправителя. До этого по темъ же изследованіямъ оказывается, что Арсеній посылался въ ноябрі 1652 г. въ Новгородъ для выбора и оцънки греческихъ книгъ, а по возвращеніи оттуда «начинается рядъ указаній на письменныя и переводныя работы его для патріарха», а кром'в того онъ занимался въ 1653 г. обученіемъ въ Чудовской школь 71). Изъ этого ясно (несмотря на то, что прот. Николаевскій и не ділаеть этого вывода), что Арсеній имъть отношение къ книжнымъ исправлениямъ и ранъе назначенія своего на должность справщика: незначительное, офиціальное положение не могло быть туть помъхой, - въдь не даромъ же, не изъ одного любопытства, поручалъ ему патріархъ переводы греческихъ книгъ, -- должно быть, эти самые переводы и предназначались для руководства въ дальнейшихъ исправленіяхъ. Но если Арсеній и не быль назначень справщикомь, то въ этомъ же въ 1652 году въ числъ справщиковъ является новый человъкъ, значительно отличающійся отъ нихъ своимъ образованіемъ, ученикъ Епифанія Славинецкаго, подъ руководствомъ его изучившій прекрасно греческій языкь, а также латинскій, польскій и даже еврейскій, Чудовскій старецъ Евенмій, котораго

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Предисловіе къ Служебнику 1655 г. въ «Доп. къ опис. старопеч. книгъ Толстого и Царскаго, изд. Строевымъ, № 89. Хр. Чт. 1891 г. II, стр. 153.

<sup>71)</sup> Xp. 4r. 1891 r. II, crp. 171-178.

Никонъ назначилъ на мѣсто одного изъ умерщихъ старыхъ справщиковъ $^{72}$ ).

Въ октябръ того же года приказано было приступить къ изданію Слъдованной Псалтыри, и въ этомъ изданіи ръшено выпустить внесенную въ Псалтырь статью о 12 земныхъ поклонахъ при чтеніи великопостной молитвы св. Ефрема Сирина и статью о двуперстномъ крестномъ знаменіи. Среди справщиковъ это распоряженіе возбудило, должно быть, сильное неудовольствіе, судя по тому, что вскоръ послъ этого, въ ноябръ выбывають изъ ихъ состава Иванъ Насъдка, старецъ Савватій и молодой мірянинъ Сила Григорьевъ. Иванъ Насъдка, въ иночествъ старецъ Іосифъ, конечно, не могъ сочувствовать новому направленію въ книжной справъ, какъ человъкъ, всегда недовърчиво относившійся къ грекамъ, полагая, что они «позакоснъли отъ перваго преданнаго имъ чина»; старецъ же Савватій былъ другомъ и единомышленникомъ Ивана Неронова, тоже не особенно расположеннаго къ грекамъ.

Увольненіе этихъ справщиковъ, въ виду ихъ близости къ кружку Вонифатьева и Неронова, не могло не вызвать нѣкотораго неудовольствія въ этомъ кружкт, уже потерявшемъ свою прежнюю силу въ церковныхъ дълахъ, такъ какъ Никонъ «друзей не сталъ и въ крестовую пускать» 73), и, конечно, этотъ факть увольненія изв'єстныхь въ Москв'є лиць должень быль отразиться и на общемъ настроеніи. Однако, пока дёло касалось дичнаго состава дъятелей печатнаго двора и въ самыхъ книгахъ и обрядахъ не появлялось еще ничего новаго, -- это брожение не выражалось ни въ какихъ определенныхъ действілхъ. Открытый протесть обнаружился только въ следущемъ 1653 году, когда вышла 11 февраля изъ печати Следованная Псалтырь, а на первой недълъ великаго поста была прислана въ церковь Казанской Богоматери въ Іоанну Неронову следующая память, по изложенію Аввакума: «По преданію св. апостолъ и св. отець не подобаеть въ церкви метанія творити на кольну, но въ поясь бы вамъ творити поклоны, еще и тремя бы персты есте крестились» 74). Въ изложении Аввакума относительно поклоновъ есть

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Ibid. crp. 157-158.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Mar. T. V, crp. 17.

<sup>74)</sup> Ibid. ctp. 18.

очевидная неточность, такъ какъ вообще земные поклоны не отмѣнялись, а сокращалось только ихъ число во время молитвы Ефрема Сирина; вѣроятно также, что эта память была прислана не къ одному Ивану Неронову, а разослана по всѣмъ московскимъ церквамъ.

Когда пришло это повеление новаго патріарха, къ Неронову собралась опальная его братія, чтобы посовётоваться о томъ, что следуеть предпринять. Весьма важно въ этомъ случае, что братія сошлась не у Стефана Вонифатьева, который быль до сихъ поръ настоящимъ главою кружка, а у Неронова. Изъ этого можно заключить, что уже въ это время братія не разсчитывала на то, что Стефанъ приметъ участіе въ ея протесть. Протонопы уже заранве готовы были скептически отнестись ко всякому распоряженію Никона, зная, что оно исходить изъ источника, крайне имъ нелюбезнаго, отъ Арсенія Грека съ товарищами. Теперь начались дъйствія новыхъ справщиковъ, и протопопы не сразу нашлись, что имъ дёлать, только видёли они, «яко зима хощеть быти, сердце озябло и ноги задрожали». Нероновъ удалился въ Чудовъ монастырь, оставивъ свою церковь на попеченіе Аввакуму. Ц'ьдую неделю молился онъ, запершись въ цалатке, и наконецъ слышить онь оть образа Спасителя голось, говорящій ему, что настало время страданія, что Россім грозить отпаденіе оть віры, и надо сопротивляться 75). Тотчасъ же посившиль онъ сообщить

<sup>75)</sup> Слова, которыя говориль этоть голось, передаются различно Аввакумомъ и самимъ Нероновымъ. Последний въ своемъ письме въ Стефану Вонифатьеву изъ Вологды отъ 18 іюля 1654 г. пишеть объ втомъ видініи слідующее: «По благословению Божию и по извъщанию отъ Спасетеля нашего и Господа Іисуса Христа, во 161 году, на первой недвли великаго поста гласу пришедшу отъ образа Спаса сице: Іоанне, дервай и не убойся до смерти, подобаеть ти укръпити царя о имени моемъ, да не постраждеть днесь Русія, якоже и юниты» (Мат. I, стр. 99 — 100). Аввакумъ о томъ же фактъ сообщаеть такъ: «И тамъ отъ образа гласъ бысть ему во время молитвы: время приспѣ страданія, подобаеть важь неослабно страдати «(Мат. V, стр. 18). Такое различіе въ повазаніяхъ относительно этого факта заставляеть г. Субботина и митр. Макарія сомн'вваться въ дійствительности видінія (Макарій. Ист. р. церкви, т. XII, стр. 119. Мат. I, стр. 100-101). Но отчего же происходить такое различіе въ показаніяхъ Аввакума и Неронова? Туть прежде всего не следуеть забывать, что Авванумъ пишеть объ этомъ событіи черезь 20 леть после того, какъ оно совершилось, и легко могь, несмотря на свою «замъчательную память, особенно на подобные случаи» (слова г. Субботина), забыть подлинныя слова, какъ ему говорилъ ихъ Нероновъ, и ограничиться передачей ихъ общаго



о своемъ видёніи Аввакуму, Павлу, сп. Коломенскому, протопопу Костромскому, Даніилу и всей братіи. Получивъ такимъ образомъ какъ бы нёкоторое благословеніе свыше, Аввакумъ и Даніилъ выступили съ протестомъ, выбрали изъ божественнаго писанія доказательства противъ Никонова распоряженія о поклонахъ и о сложеніи персть и подали царю большую челобитную, до насъ не дошедшую. Государь, какъ предполагаетъ Аввакумъ 76), отдалъ ее Никону, но Никонъ ничего не сдёлалъ челобитчикамъ, вёроятно, еще не желая преслёдовать людей, которые пользовались такимъ вліяніемъ въ прежнее патріаршество и съ которыми самъ былъ ранёе друженъ, но теперь уже съ нёкотораго времени порваль связь.

смысла, а смыслъ ихъ въ передачв Аввакума близко подходить къ словамъ Неронова въ его письмъ. Неронову голосъ говорилъ: «дерзай и не убойся до смерти»; Аввакумъ передаетъ: «подобаетъ вамъ страдати неослабно». И въ томъ и въ другомъ случат мы видимъ призывъ въ великимъ страданіямъ. Нероновъ свыщаль: «днесь постраждеть Русія, якоже юниты». Аввакумъ пишеть; «время приспъ страданія» вообще, не опредъляя, для кого, но можно догадываться, что для върныхъ православію. Г. Субботинъ замічаеть кромі того, что слова «да не постраждеть днесь Руссія, якоже и юниты» взяты изъ «Книги о въръ». Но во-первыхъ, эти слова представляють изъ себя не буквальную передачу того предостереженія, которое заключалось въ «Книгь о выры», а только изложеніе общаго его смысла; а во-вторыхъ, что же удивительнаго, что Нероновъ, подъ вдіяність истощенія недвальнымъ постомь и техь тревожныхъ мыслей, которыя роились у него въ головъ, могъ слышать голось, говорившій ему прямо выраженіями «Книги о въръ», когда эти слова были у него безпрестанно на умъ въ то тревожное время, когда, какъ признаеть самъ г. Субботинъ, «они занимали очень многихъ на Руси, особенно расколоучителей»?. Въ этомъ случав желаніе доказать, что Нероновъ не быль чудотворець, или что сь нимъ действительно не говориль Самъ Спаситель (а о такомъ жеданіи мы можемъ заключать по выраженіямъ: «мнимое откровеніе», «будто бы откровеніе и т. п.), на столько увлекло г. Субботина и митр. Макарія, что они сочли нужнымъ отрицать факть, нисколько не чудесный и вполн'в в'вроятный съ точки арвнія историкопсихологической.

<sup>76</sup>) Мат. V, стр. 19. Г, Субботинъ (Мат. V, стр. XVIII) и Н. И. Ивановскій (Критич. разборь ученія безпоповцевь о церкви и о таинствахь, стр. 27) полагають, что эту челобитную царь отдаль Стефану Вонифатьеву, такъ какъ она упоминается въ бумагахъ, отобранныхъ стъ игум. Өеоктиста, которому она была дана Стефаномъ. (Мат. I, стр. 332). Такое предположеніе очень правдоподобно, но оно не исключаеть возможности и другого предположенія, что челобитная Аввакума была по крайней мъръ сообщена царемъ Никону, а затѣмъ этимъ послъднимъ возвращена царю, который и передалъ ее Стефану, а кромъ того возможно, что у Өеоктиста была отобрана не подлинная челобитная, а черновая или копія.

Однако, хотя это дёло на время заглохло, немногаго нужно было, чтобы страсти разгорѣлись и нарушилось, спокойствіе. Новое столкновеніе съ Никономъ произошло болье изъ-за личныхъ мотивовъ. Въ іюль того же 1653 г. патріархъ созваль у себя въ крестовой палатъ соборъ для суда надъ Муромскимъ протопопомъ, Логгиномъ. Этого члена Нероновскаго кружка обвинялъ Муромскій воевода въ томъ, будто онъ похулиль иконы Спасителя, Вогородицы и всъхъ святыхъ. Въ сущности дъло, какъ оно издагается Нероновымъ въ «Росписи спорныхъ ръчей съ патріархомъ Никономъ» и Муромскими священниками въ ихъ челобитной за Логгина мъстному епископу, было совствить не важное. Жена Муромскаго воеводы пришла къ Логгину подъ благословеніе. Логгинъ почему-то спросидъ: «не бълена-ли ты?» Присутствовавшіе за нее вступились и обратились къ протопопу съ следующимъ казуистическимъ вопросомъ: «Что ты, протопопъ, хулишь бълила; безъ бълилъ не пишутся образа Спасителя, Богородицы и всъхъ святыхъ». Логгинъ отвечалъ: «какими составами пишутся образа, такіе и составляють писцы, а какъ такіе составы положить на вании рожи, такъ и сами не захотите; самъ Спасъ, Пречистая Богородица честиве своихъ образовъ». По утвержденію Неронова, Никонъ, не разследовавъ дела, велель отдать Логгина жестокому приставу; но въ этомъ случав показание Неронова опровергается его собственными словами, что дёло Логгина было разсмотрёно и рѣшено на соборѣ 77).

Вслёдствіе такой несправедливости, Нероновъ, по свидѣтельству его «Росписи», сталъ говорить Никону: «За что его дать за жестокаго пристава? Услыпить онъ, приставъ, отъ тебя гнѣвъ, и онъ его уморитъ. То-ли твоя святительская милость ко священному чину?» Далѣе зашелъ разговоръ о томъ, что приговоръ суда долженъ быть утве́ржденъ царемъ, и будто бы Никонъ, находившій, по всей вѣроятности, дѣло не на столько важнымъ, чтобы докладывать о немъ царю, выразился такимъ образомъ: «мнѣ и царская помощь не нужна, я на нее плюю и сморкаю». На такое дерзкое заявленіе Нероновъ возразилъ: «Владыко, не дѣло говоришь, всѣ святые отцы и соборы призывали благочестивыхъ царей и ихъ синклитъ на помощь себѣ и православной вѣрѣ».

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Гр. А. Гейденъ. Изъ исторіи возникновенія раскода при патр. Никонѣ стр. 5—6. Мат. І, стр. 41—51. Ист. опис. Рязанской іерархіи, стр. 37—112.

Приведенныя слова Никона будто бы обратили на себя вниманіе Іоны, митр. Ростовскаго и др. лицъ, и по доносу о нихъ Неронова царю было назначено слъдствіе, и съ этой цълью черезъ нъсколько дней собрался новый соборъ. Обвиненіе въ дерзкихъ словахъ о царъ, взводимое Нероновымъ на Никона, не подтвердилось. По изложенію «Росписи», на этомъ соборъ произошло слъдующее преніе Неронова съ патріархомъ Никономъ.

Патріархъ сказалъ: «Я кромъ Евангелія ничьмъ не сужу».

- «Во святомъ Евангеліи, —возразилъ Нероновъ; —написано: Господь рече, любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, а тебѣ, если кто добра хочетъ, ты и тѣхъ ненавидишь; клеветниковъ же и шопотниковъ любишь и жалуешь, и слушаешь; если тебѣ на кого наклевещутъ, хоть за 500—1000 верстъ, ты вѣришь. Про богомольцевъ, со словъ клеветниковъ, говоришь, что они нечестивые; то-то и то-то дѣлаютъ, а Стефанъ протопопъ и я имъ потакаемъ. Не слѣдуетъ тебѣ оглашать, не провѣривъ дѣла черезъ истинныхъ свидѣтелей».
  - «Я сужу по правиламъ св. апостолъ и св. отецъ.
- «Въ правилахъ написано: клеветникомъ въры не яти, а сыскавъ истинными свидътелями; а сыскавъ, клеветникомъ наказанія чинити безъ пощадънія. А тебъ явно клевещутъ на добрыхъ людей, и ты въришь».

Въ споръ вмѣшался протодіаконъ Григорій съ товарищами, стали укорять Неронова, будто у него жена неистова, а сынъ укралъ у чудотворнаго образа Казанской Божіей Матери серьги, пожертвованныя царицей. Нероновъ не выдержаль:

— «Досель ты называть протодіакона и другихь твоихь совьтниковь ныньшихь врагами Божіми и раззорителями закона Божьяго, а теперь они у тебя на соборь добрые люди. Прежде ты имьль совыть съ протопопомъ Стефаномъ и его любимыми совытниками, часто ты прівзжаль въ домъ къ Стефану и любезно о всякомъ дъль бесьдоваль, когда ты быль еще игуменомъ, архимандритомъ, митрополитомъ. Когда государъ присылалъ иныхъ богомольцевъ къ покойному Іосифу патріарху для поставленія въ разныя духовныя должности, ты съ Стефаномъ бываль въ совыть и не прекословиль, не говорилъ на поставленіи не аксіосъ, т. е. недостоинъ. Тогда у тебя всыбыли непорочными, а теперь ты же люди стали недостойны. За что тебы теперь протопопъ Стефанъ сталь врагомъ? Везды ты его поносишь, уко-

ряешь, друзей его раззоряешь, протопоновъ и поповъ съ женами и детьми разлучаещь; доселе ты другь нашъ быль, а теперь на насъ возсталъ. Иныхъ ты удалилъ и на ихъ мъсто поставиль другихъ, а оть нихъ добраго ничего не слыхать. Ты нъкоторыхъ отставилъ, обвинивъ ихъ въ мучительствъ, а самъ безпрестанно мучишь: Соловецкаго старца въ крестный день велёль бить немилостиво. Этого ты себё въ вину но вмёняешь: властямъ запрещаещь, а самъ мучить. Вотъ ты укоряеть новоуложенную книгу, попираешь ее посохомъ и называешь недоброю, а самъ руку приложилъ, когда ее составляли; тогда ты ее называль доброю, тогда ты приложиль руку изъ страха зем-наго, а теперь ты о ней на соборъ дерзко отзываешься, потому что тебъ государь волю даль. А кто Бога любить, не боится нищеты, скорби или смерти, страдаеть и стоить за истину крыко, какъ нынъ богомольцы, терпящіе отъ тебя скорби, бъды и раззоренія».

Затемъ Никонъ объявилъ Неронову, что на него подали челобитную его попы и причетники за его безчиніе. Нероновъ потребоваль прочтенія челобитной. Ея не прочли. Тогда Нероновъ назваль патріарха лжецомъ, сталь увърять, что тоть подыскаль его врага, который и составиль челобитную. Григорій протодіаконъ съ товарищами начали его унимать, ему говорили: «Какъ ты можешь называть великаго святителя кощунникомъ, празднословцемъ, мучителемъ, лжецомъ»? Но Нероновъ въ своемъ раздраженіи не слушаль никакихь уговоровъ: «Вамъ, продолжаль онь, попустиль патріархь говорить предъ собой всякія нельшыя слова на истинных рабовъ Божінхъ, й не знаю, какъ назвать вашъ соборъ, потому что не заботитесь вы о законъ Божіемъ, а занимаетесь укоризнами и поношеніями. Что вы кричите и вопите? Я не похулиль и не погръщиль противъ Св. Троицы, а я хулю вашъ соборъ. Такіе соборы бывали и противъ Іоанна Златоуста и противъ Стефана Сурожскаго».

Весь этотъ разсказъ «Росписи» о столкновении Неронова съ Никономъ является, конечно, пристрастнымъ, одностороннимъ изложениемъ дѣла. Нероновъ выставляетъ себя смѣлымъ борцомъ за правду, передъ которымъ, конечно, патріарху Никону приходится только молчать или ограничиваться краткими односложными отвѣтами. Въ такомъ изложеніи спора легко можно замѣтить тенденцію представить Никона не могущимъ нечего ска-

зать въ свое оправдание, а съ другой стороны видно (помимо желанія автора), что поведеніе Неронова на этомъ соборѣ послѣ того, какъ его обвиненіе, выставленное противъ патріарха, не подтвердилось, оказывается на столько грубымъ, что непременно должно было повлечь за собою наказаніе Неронову. Обвиненія патріарха въ мучительствъ, будто бы высказанныя ему Нероновымъ, въ это время еще не имъли за себя никакого фактическаго основанія, такъ какъ мы знаемъ, что всё мёры Никона пока ограничились только удаленіемъ съ печатнаго двора трехъ справщиковъ и наказаніемъ Логгина. Показаніе о враждебныхъ отношеніяхъ Никона къ Стефану Вонифатьеву тоже неправильно, такъ какъ ни о какихъ столкновеніяхъ Стефана съ Никономъ намъ неизвъстно, а кромъ того, по высказанному нами уже предположенію, Стефань въ это время уже уклонился отъ участія въ протесть своихъ друзей противъ новаго направленія въ дёлё книжной справы. Какъ бы то ни было, несомнённо одно, что Нероновъ держалъ себя на судъ въ высшей степени дерзко, чъмъ и навлекъ на себя послъдовавшее вскоръ наказаніе.

15-го іюля Нероновъ былъ отданъ подъ началъ въ Новоспасскій монастырь и въ тотъ же день переведенъ въ Симоновъ, гдв содержался подъ строгимъ арестомъ (къ нему не пускали даже его домашнихъ, въ церковь ему ходить не позволяли, а ночью стерегли «со свъщами»); черезъ недълю его привезли на Царе-Борисовскій дворъ, здъсь били, а потомъ, снявши въ соборной церкви скуфью, вернули въ Симоновъ монастырь, гдъ надъли ему на шею цъпь, наконецъ 4-го августа сослали въ Спасокаменный монастырь, на Кубенское озеро 78).

Аввакумъ отправился провожать Неронова, но скоро дошла очередь вхать въ ссылку и до него съ остальной братіей. Вернувшись, онъ съ Даніиломъ Костромскимъ подалъ царю слъ-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Обстоятельства столкновенія Неронова сь патр. Никономъ и его высылки изложены на основаніи Мат. І, стр. 41—51, 134, 234—237. Обстоятельное изложеніе этого эпизода мы находимъ у гр. Гейдена (ор. сіт. стр. 5—11), хотя не можемъ признать правильной дату высылки Неронова (13 августа), принимаемую гр. Гейденомъ на основаніи «Росписи», и считаемъ боле в върнымъ мнёніе г. Субботина, принимающаго 4 августа, дату, указанную въ «Записке» Осоктиста. Полагаемъ мы такъ потому, что не видимъ основанія предполагать, какъ это делаеть гр. Гейденъ, что Аввакумъ вздиль провожать Неронова между 13 и 20 августа.



дующую челобитную: «О, благочестивый царю, откуду се привнидоша въ твою державу? ученіе въ Россіи не стало и глава отъ церкви отста, понежь озоба вепрь отъ луга и инокъ дивиі поялъ и есть». Такимъ образомъ кратко излагаеть Аввакумъ эту челобитную въ письмъ къ Неронову, но по всей въроятности, она была больше, а кромъ того извъстно, что она заключала въ себъ кромъ прошенія объ общихъ церковныхъ дълахъ и ходатайство за Неронова; въ ней приняли участіе и прихожане Неронова, которые очень его жалъли и укоряли священниковъ Казанскаго собора за его высылку, а какая-то благодътельница Анна Михайловна <sup>79</sup>) отказалась даже «печаловаться о кормахъ» для нихъ, говоря: «и впредь не будеть вамъ ничего, —молилися, да вымолили Ивана Неронова вонъ». Упомянутую челобитную царь отдалъ патріарху.

Не ограничиваясь ходатайствомъ предъ царемъ за Неронова, Аввакумъ обращался съ протестомъ противъ Никона уже прямо къ народу, которому онъ, какъ это и раньше бывало во время отлучекъ Неронова, читалъ поученія: такъ, въ субботу 12-го августа, читая народу поученіе на паперти, въ присутствіи «подьяконовъ», Аввакумъ «лишніе слова говорилъ, что и не подобаеть говорити». Въ виду такихъ обстоятельствъ, архидіаконъ патріарха зам'єтиль священникамъ Казанскаго собора: «разв'є вы не умъете читать поученія народу, что даете читать Аввакуму? Сами поучайте». Такое внушеніе архидіакона понравилось казанскимъ попамъ, тъмъ болъе, что ихъ начальникъ, другъ Аввакума, быль въ ссылкв и они не опасались его гнвва, такъ что они вполнъ могли отважиться на неповиновеніе Аввакуму, на такую дерзость, о которой прежде и не подумали бы. И воть 13-го августа на всенощной священникъ Петръ Ананьичъ сказалъ Ивану Даниловичу: «пойди, братецъ, на крылосъ пъть, а мит въ ризахъ дъйствовать отдай». Иванъ Даниловичъ отвътилъ, что онъ пъть не можеть, а что «чъмъ Аввакуму у насъ начальствовать, пойди ты, Петръ, псаломъ «Благословлю Господа» говори, и разсуждай у четца, а первую статью Евангелія толковаго чти вмъсто протопопа Ивана Нероновича». Петръ Ананьичь такъ и сдёлаль. Во время заамвонной статьи вошель въ алтарь Аввакумъ, и увидя, что Петръ Ананьичъ замъняетъ Не-

<sup>79)</sup> Не сестра-ли О. М. Ртищева?

ронова, сказаль съ гнѣвомъ: «теперь мнѣ нѣтъ и жребія и чести».—«Какъ придетъ твоя очередь, читай хоть десять листовъ», отвѣтиль ему Иванъ Даниловичъ. Аввакумъ сталъ его укорять: «забылъ ты любовь батькову, въ прежніе его поѣзды и отлученія этого не бывало, вы у меня первенства не отнимали; а оно мнѣ подобаетъ и по приказу батькову и по чину: я протопопъ». Но Иванъ Даниловичъ не послушался: «ты протопопъ въ Юрьевцѣ, а не намъ; мы о томъ не слыхали отъ Ивана Нероновича, что тебѣ быть у насъ большому, а намъ ни во что; а хотя бы и приказалъ онъ, и то не дѣло, что приказывалъ; да архидіаконъ намъ говорилъ, зачѣмъ мы дали тебѣ честь поученія».

Аввакумъ разсердился, не пошелъ на клиросъ во время шестопсалмія и не читаль своей статьи по второй касизмъ. Казанскіе священники попробовали было съ нимъ помириться, говорили ему: «не кручинься, -- вашего крылоса будеть чреда, -понедёльникъ, среда, пятокъ, - тогда ты первую статью чти и разсуждай у всёхъ, а у нашего крылоса Петръ, а во иную недёлю тебе отдадимъ первенство». Но Аввакумъ такъ обидёлся, что вышель изъ церкви вмёстё со своимъ землякомъ, нижегородцемъ Семеномъ Трофимовичемъ, и они объявили прихожанамъ, что у него отняли въ церкви попы книгу, а самого выгнали изъ церкви. Послв этого Аввакумъ почему то попробоваль служить въ церкви св. Аверкія и, какъ разсказываетъ священникъ Иванъ Даниловичъ, самовольно до прихода аверкіевскаго попа Амвросія, началъ служить полунощницу; но и туть онъ долженъ былъ уйти 80). Послъ этой неудачной попытки Аввакумъ задумалъ служить всенощную на дворъ Неронова въ сушилъ. Къ нему собралось много прихожанъ Казанскаго собора,

<sup>80)</sup> Гр. Гейденъ, принимая дату высылки Неронова 13 августа, подагаетъ, что въ этотъ день, послѣ столкновенія съ казанскими попами, Аввакумъ повхалъ провожать Неронова, а эпизодъ въ Аверкіевской церкви произошелъ послѣ возвращенія Аввакума изъ этой поѣздки. Но если-бы Аввакумъ провожалъ Неронова 13 авг., то ему не за чѣмъ было-бы писать Неронову о томъ, что его «не пустили у Казанскіе въ церкву»; объ этомъ онъ могъ бы и раньше сообщить Неронову. Кромѣ того происшедшее въ Аверкіевской церкви намъ извѣстно только по одному неясному извѣстію Ивана Даниловича, Аввакумъ же объ этомъ ничего не упоминаетъ, такъ что опредѣленно сказать, въ какой день Аввакумъ ходилъ въ эту церковь, не представляется возможности. Вполнѣ же достовѣрнымъ намъ кажется установленіе гр. Гейденомъ даты ареста Аввакума.

которые звали на его всенощную и другихъ, говоря: «въ нъкоторое время и конюшня лучше церкви», такъ что въ сушило, по слухамъ, набиралось до 100 человъкъ. Иванъ Даниловичъ донесъ о такомъ безчиній патріарху. 20-го августа, когда Аввакумъ читалъ статью въ «Беседахъ» Златоуста, въ сушило явился Борисъ Нелединскій со стрільцами, начали бить Аввакума взашей и за волосы драть въ эпитрахили и арестовали съ нимъ 33 человъка, а также были взяты 40 человъкъ, подписавшихъ челобитную о Нероновъ, Отвели ихъ на дворъ патріарха: всёхъ взятыхъ съ Аввакумомъ посадили въ тюрьму на 7 дней, а затвиъ отлучили отъ церкви на довольно долгое время, самого же Авванума сковали и свезли въ Андроньевъ монастырь. Черезъ 10 дней взяли его изъ монастыря, по повеленію патріарха, вели его пѣшкомъ, «за рукава, снемши съ рукъ, яко разбойника». Привели въ патріарховъ приказъ, здёсь быль допросъ о челобитной, которая была подана за Неронова. Когда стали спрашивать о сущильномъ всенощномъ бдёніи, Аввакумъ отвётиль судьямъ: «у Казанской глава былъ Иванъ; и свиньи тв, которые разворяють благочестіе и подали на него челобитную патріарху». Съ Аввакумомъ спорилъ архидіаконъ довольно много, наконецъ, выругавъ его «матерны», велелъ отвести назадъ въ Андроньевъ монастырь.

Въ то время, какъ Аввакумъ сидътъ съ цъпью со стуломъ на шетъ въ монастырской тюрьмъ, преслъдовали и другихъ лицъ изъ «братіи» и съ нъкоторыми уже покончили. Даніилъ Костромской былъ растриженъ и сосланъ въ Астрахань; Даніилъ, Темниковскій протопопъ, заточенъ въ Новоспасскій монастырь <sup>81</sup>); Семенъ Бебеховъ, который переписывалъ челобитную Аввакума и Даніила за Неронова, сидълъ на цъпи на патріарховъ дворъ. Логгина Муромскаго Никонъ растригъ и проклиналъ на литургіи во время переноса; сняли съ него однорядку и кафтанъ, и въ одной рубашкъ били его взашей, затъмъ съ цъпью на шетъ тащили съ патріархова двора въ Богоявленскій монастырь и, наконецъ, сослали въ деревню въ Муромскій утадъ <sup>82</sup>). Изъ всей

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Мат. І, стр. 24 — 25. Въ «Житіи» Аввакума (V, стр. 21) прибавлена подробность о томъ, что Логгинъ сняль съ себя рубашку и бросиль въ алтарь, но, очевидно, эта подробность поздиващаго сочиненія,—иначе Аввакумъ не забыль бы написать о такомъ фактъ Неронову, сообщая о разстриженіи Логгина.



<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Mar. V, crp. 19.

братіи уцёлёль одинь Стефанъ Вонифатьевь, потому что «всяко ослабёль» и, должно быть, пользовался заступничествомъ царя, такъ что ему прощались сношенія съ Нероновымъ и другими членами его кружка.

Сидя въ заточеніи, Аввакумъ написаль 14-го сентября письмо къ Неронову. Не имъя литературнаго значенія, это первое дошедшее до насъ письмо Аввакума важно, какъ историческій источникъ, хотя нъкоторыя обстоятельства въ немъ изложены не совсёмъ точно. Аввакумъ передаеть Неронову о своемъ аресте, о бъдствіи остальной братіи. Интересно уваженіе, съ какимъ онъ относится къ Неронову, въ заключении письма уподобляя его апостолу Павлу. На другой день посл'в отправленія этого письма, на память великомученика Никиты, участь Аввакума была ръшена. Его привезли остричь въ соборную церковь. Долго держали его на порогъ. Государю, который присутствоваль при объднъ, стало жалко Аввакума, онъ сошелъ со евоего мъста и просилъ за него патріарха. Патріархъ смилостивился. Аввакума не стригли, отвели въ Сибирскій приходъ нъ дьяку Третьяку Башмакову, впоследствии прославившемуся въ исторіи раскола подъ именемъ старца Савватія. Черезъ нъсколько дней Аввакумъ быль отправленъ съ семействомъ въ Тобольскъ 83).

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Все изложенное основывается на письмахъ Аввакума и Ивана Даниловича (Мат. I, стр. 20—26, 26—34) и на разсказъ «Житія» Аввакума (Мат. V. стр. 19—22).



## ГЛАВА ІІІ.

Жизнь Аввакума въ Тобольскъ и въ Дауріи.—Экспедиція Асанасія Пашкова.

Путешествіе въ Сибирь сопряжено было для Аввакума съ разными невзгодами: \*\* тать пришлось очень долго (тринадцать недъль) и водой, и сухимъ путемъ, на телъгахъ и саняхъ; въ дорогь у Настасьи Марковны родился ребенокъ, и ее, больную, повезди дальше. По Тобольска добрались только въ началъ 1654 года, и здъсь архієпископъ Симеонъ, въроятно по приказу изъ Москвы, далъ Аввакуму мъсто протопопа: по мъстному тобольскому преданію, Аввакумъ жиль въ Знаменскомъ монастыръ и при Пятницкой церкви 1). О строгости Аввакума къ своимъ духовнымъ дётямъ мы можемъ судить по следующимъ двумъ эпизодамъ, которые онъ намъ сообщаеть изъ своей тобольской жизни. Часу въ 5-мъ или 6-мъ ночи, когда Аввакумъ молился со своей семьей, къ его избъ подошелъ пьяный монахъ и сталъ кричать: «учителю, дай мнъ скоро царство небесное». Аввакумъ впустиль чернеца въ избу и, когда тоть на вопросъ его: «чего просишь»? ответиль: «хочу царства пебеснаго скоро, скоро», Аввакумъ снова спросилъ его: «можешь ли пити чашу, ея же ти поднесу»? Монахъ изъявилъ полную готовность немедленно испить эту чашу. «Азъ же, разсказываеть Аввакумъ, приказалъ пономарю стулъ посреди избы поставить и топоръ мясной на стуль положить, -- вершить чернеца хощу. Еще же канатной тол-

<sup>1)</sup> Въ Москвъ было извъстно, что Аввакумъ будеть въ Сибири протопопомъ (Мат. I, стр. 31). См. статью Сырцова въ Тобол. Епарх. Въд. 1885 г. Протопопъ Аввакумъ въ Сибири, № 16—17, стр. 374.



стой шеленъ приказаль здълати. Взявше книгу, отходную сталь ему говорить и со всёми прощатся. Онъ же задумался. Таже на стулъ велълъ ему главу возложить: и шелепомъ пономарь по шев. Онъ же закричалъ: «государь, виновать, --пощади, помилуй»! И піянство скочило. Ослабили ему. Палъ предо мною. Азъ же далъ ему четки въ руки, полтораста поклоновъ предъ Богомъ за епитимью велёлъ класть. Поставиль его пономарь въ одной свиткъ, -- манатью и клобукъ сняль и на гвоздь повъсиль. Я, ставъ предъ образомъ Господнимъ, вслухъ Ісусову молитву говоря, на колъни поклонюся; а онъ, послъдуя, стоя за мною, также на колъни; а пономарь шелепомъ по спинъ. Да уже насилу дышать сталь: такъ ево употчиваль пономар-еть! Вижю я, яко довлеть благодати Господни: въ съни его отпустили отдохнуть и дверь не затворили. Бросился онъ изъ съней, да чрезъ заборъ, да и обномъ. Пономарь кричить во следъ: «отче, отче, манатью и клобукъ возьми»! Онъ же отвъща: «горите вы и совстмъ». Не до манатьи стало. Съ мъсецъ времени минувъ, пришелъ въ день къ окошку: молитву искусно творить и чинно. А я чту книгу Библію. Пойди, реку, Библіи слушать въ избу. И онъ: «не смъю-де, государь, и глядъть на тебя,-прости, согръщиль»! Я простиль ево со Христомъ и велълъ манатью отдать. Потомъ издали мнъ кланяется въ землю. И архимандрита и братію сталь почитать; а воеводы мить-жъ быють челомъ. А до тово никто съ нимъ не смѣлъ говорить» 2).

Въ другой разъ Аввакумъ случайно наткнулся на сцену блудодъянія; женщину, пойманную имъ, ему отдали подъ началъ воеводы, и наказаніе придумано было протопопомъ слъдующее: «Я подъ полъ ея спряталь. Дни съ три во тьмъ сидъла на холоду—заревъла: «государь батюшко Петровичъ! Согръшила предъ Богомъ и предъ тобою! Виновата,—не буду такъ впредъ дълать! Прости меня гръшную»! Кричитъ ночью въ правило,—мъшаетъ говорить. Я су пересталъ правило говорить, велълъ ее вынять, и говорю ей: хочешь ли вина и пива? И она дрожитъ и говоритъ: «нътъ, государь, не до вина стало! Дай, пожалуй, кусочекъ клъбца». И я ей говорю: разумъй чадо,—похотъніе то блуднам пища и питіе рождаеть въ человъкъ, и ума недостатокъ и къ Богу прозорство и безстрашіе: наъдшися и напився пьяна, ска-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mar. V, crp. 200.

чешь, яко юница быковъ желаешь, и як кошка котовъ ищешь смерть забывше. Потомъ далъ ей четки въ руки и велълъ класть предъ Богомъ поклоны. Кланялася, кланялася, —да и упала. Я пономарю шелепомъ приказалъ. Гдъ-петь дътца? Чортъ плотной на шею навязался! И плачю предъ Богомъ, а мучю. Помню въ правилъхъ пишетъ: прелюбодъй и на Пасху безъ милости мучится. Начала много далъ, да и отпустилъ. Она и паки за тотъ же промыселъ, сосудъ сатанинъ» 3)! Въ этомъ случатъ мъры Аввакума не подъйствовали, хотя способъ противодъйствія блудной похоти голодомъ былъ давно извъстный и очень одобряемый, какъ это видно, напр., изъ «Повъсти о цъломудренной вдовъ» 4).

Однако, не всё духовныя дёти Аввакума оказывались на столько послушными, и со многими у него происходили разныя ссоры и недоразумънія, такъ что, по его словамъ, въ Тобольскъ его «великія б'ёды постигоша» и въ теченіе полутора года на него «сказывали пять словъ государевыхъ». Особенно сильнымъ и плачевнымъ для Аввакума оказалось его столкновение съ дьякомъ архіепископскаго двора, Иваномъ Струною, происшедшее во время отсутствія изъ Тобольска архіепископа Симеона, который убхаль въ Москву послб 22-го января 1654 г. 5). Струна почему-то, и какъ утверждаеть Аввакумъ, напрасно вздумалъ мучить Антона, дьяка Аввакумовой церкви, и хотълъ его схватить, но Антонъ убъжаль въ церковь, гдъ въ это время Аввакумъ служилъ вечерню. Струна, собравъ какихъ-то людей, пришель за нимъ и, вскочивъ въ церковь, схватилъ за бороду Антона, стоявшаго на клиросъ. Тогда Аввакумъ заперъ церковь, не пустиль въ нее никого, такъ что Струна остался одинъ противъ двухъ. Протопопъ и Антонъ посадили его среди церкви на полу, и Аввакумъ за церковный мятежъ постегалъ его ремнемъ «нарочито-таки». Люди, которыхъ Струна привелъ съ собой, ушли, должно быть, не осмъливаясь за него заступиться, когда

<sup>3) 1</sup>bid. crp. 254-255.

<sup>4)</sup> Вдова, убъдивъ искателя ея руки нъсколько дней не ъсть, предложила ему потомъ на выборъ «трапезу и одръ», но онъ отвътилъ: «ниже помысла имамъ, что есть жена, оть одержащаго мя глада». Пам. стар. лит. I, стр. 20.

<sup>5)</sup> Др. Росс. Вивлюенка, III, стр. 184. Аввакумъ говоритъ, что Симеонъ вкалъ по Волгѣ въ 1654 г., недъли за двѣ до Петрова дня, такъ что онъ вы-вкалъ, быть можетъ, изъ Тобольска позже, а въ январѣ только получилъ отпускъ. Мат. V, стр. 4.

увидъли, что противъ него самъ протопопъ. Струна покаялся, и Аввакумъ отпустилъ его домой. Но Струна не на долго смирился: его родственники, попы и чернецы подняли весь городъ на Аввакума. Въ полночь привезли сани къ дому его, ломились къ нему, намъреваясь его взять, отвезти на ръку и утопить; въ этотъ разъ они почему-то ушли, однако ихъ преследованія не кончились этимъ, и Аввакуму приходилось довольно жутко: цълый мъсяцъ онъ принужденъ былъ отъ нихъ бъгать, ночевать иногда въ церкви, то прятаться у воеводы, который быль очень къ нему расположенъ, въроятно, вследствіе заступничества своей жены, собиравшейся даже спрятать Аввакума въ критическую для него минуту въ сундукъ 6); ожесточение враговъ было такъ сильно, что Аввакумъ просилъ даже, чтобы его укрыли отъ нихъ въ тюрьмв. Были все-таки у него и защитники, изъ которыхъ онъ упоминаеть о какомъ-то Матевъ Ломковъ, который «провожаль его много». Наконецъ, вернулся 14-го декабря 7) архіепископъ Симеонъ, и Аввакумъ обратился къ нему съ жалобой. За Струной водились еще и другія провинности, онъ быль взяточникь: какой-то мужикъ совершилъ кровосмещение съ дочерью, за это быль привлечень къ суду, а Струна, взявь съ него полтину, отпустиль его безъ наказанія. За это преступленіе и за преслівдованіе Аввакума архіепископъ приказаль сковать Струну; но онъ ушелъ къ воеводамъ и сказалъ государево слово на Аввакума. Воеводы отдали стеречь Струну боярскому сыну Петру-Бекетову. Но Симеонъ не могъ оставить дела Струны безъ наказанія: посовітовавшись съ Аввакумомъ, онъ сталь проклинать Струну въ соборной церкви въ недълю православія въ 1655 году. Вдругъ защитникомъ Струны явился Петръ Бекетовъ, который пришелъ въ церковь, бранилъ архіепископа и Аввакума. Чёмъ кончилось это дело, мы не знаемъ; Аввакумъ сообщаетъ, будто Бекетовъ тотчасъ, какъ вышелъ изъ церкви, взбесился и умеръ по дорогъ домой; будто они приказали бросить его тъпо собакамъ средь улицы, а сами молились о спасеніи его души и черезъ три дня «честно его погребли». Все это счень неправдоподобно, имъетъ какой-то чудесный отпечатокъ; отчего умеръ Бекетовъ, непонятно; кромъ того, ничего не сказано о томъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Xp. 4t. 1888 r. II, ctp. 582.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Др. Росс. Вивліоника, III, стр. 184.

сталось со Струной; самое же важное обстоятельство, подрывающее довъріе къ этому разсказу,—то, что въ этомъ году мы находимъ какого-то боярскаго сына Петра Бекетова дъйствующимъ на Амуръ, подъ начальствомъ Аванасія Пашкова.

Несмотря на всё эти невзгоды, Аввакумъ не позабываль своего главнаго дъла: «бранилъ и укорялъ отъ писанія ересь Никонову». Въ томъ, что реформа патріарха Никона есть пагубное отпаденіе отъ православной візры, его еще боліве уб'яждали несчастія, постигшія въ то время Россію. Нероновъ предсказываль парю за церковный расколь три бёды: «мечь, морь и раздёленіе», и теперь это предсказаніе, на взглядъ Аввакума, вполнъ подтверждалось: Москвъ пришлось вступить въ борьбу съ Польшей за Малороссію, а страшная моровая язва опустошала государство. Это народное бъдствіе близко коснулось и самого Аввакума: у него въ Москвъ умерли два брата, которыхъ онъ во время своей силы опредълиль въ придворную церковь царицы (одинъ изъ нихъ Евфимій быль псаломщикомъ въ церкви «большой царевны», въроятно, Татіаны Михайловны), перемерли также ихъ жены и дъти, а также и многіе другіе родственники и друзья Аввакума. Обо всемъ этомъ Аввакуму писали изъ Москвы, и, еще болье укрыляясь въ той мысли, что «изліяль Богь на царство фіаль гитва своего», онъ съ большею силою обличалъ ересь Никонову. Въроятно, такія обличенія дошли и до Москвы, и оттуда быль прислань въ концѣ 1655 года указъ везти Аввакума на Лену; 29-го іюня онъ отправился изъ Тобольска, а накъ добхалъ онъ до Енисейскаго острога, въ 1656 г., другимъ указомъ велено было назначить его, какъ белаго попа, въ экспедицію Аванасія Филипповича Пашкова, отправлявшагося въ Даурскую землю 8).

Человъкъ, съ которымъ теперь пришлось встрътиться Аввакуму, былъ не совсъмъ заурядный. Энергичный, смълый, пріобръвшій значительную опытность въ своей долговременной административной дъятельности, Пашковъ шелъ на новое дъло: ему поручено было покорить земли, лежащія на Амуръ, и устано-

<sup>8)</sup> Мат. V, стр. 23—26, 101; Хр. Чт. 1888 г. II, стр. 600. Совершенно ни на чемъ не основано извъстіе г. Есипова, что причиной этой посылки Аввакума было столкновеніе со Струной, за которое и архіепископа постигло запрещеніе. (Раск. дъла XVIII стол. І, стр. 112).

вить тамъ правильную администрацію. Уже раньше ходили на Амуръ русскіе люди, но это были отдёльные набёги; Пашкову же предстояло окончательно укрѣпить въ новыхъ земляхъ русское владычество. Онъ принялся за это дёло съ большимъ рвеніемъ, пошелъ въ Даурію по новому пути, которымъ не ходили раньше <sup>9</sup>). Но уже съ самаго начала онъ встрѣтилъ много пре-

<sup>9)</sup> Мы позволимъ себъ свазать нъсколько словъ объ этой экспедиціи и о томъ, что ей предшествовало, чтобы выяснить ея значение въ ряду подвиговъ нашихъ сибирскихъ завоевателей-колонизаторовъ, которыхъ Фишеръ вполнъ справедино сравниваеть съ героями Грепін и Рима и даже отдаеть имъ предпочтеніе передъ посл'ядними (Фишеръ, Сибир. исторія, стр. 630-631). Походы русскихъ дюдей въ Даурскую землю начались еще въ царствованіе Михаида Өеодоровича. Въ 1643 г. письменный голова Василій Поярковъ отправился изъ Явутска, внизъ по Ленъ онъ провхалъ до впаденія въ нее Аддана, затьмъ по ръкамъ Алдану, Угуру, Гономъ и Нуямкъ добрадся до Яблоновыхъ горъ, черезъ нехъ перетащился волокомъ въ рачку Малую Браенду, впадающую въ Зею, прихокъ Амура, навонецъ, по Зев и Амуру до Охотскаго моря. Богатая добыча, собранная Поярковымъ, и разсказы его и другихъ бывалыхъ людей о новыхъ земляхъ, черезъ годъ после его возвращенія, побудили одного ленскаго промышленника, Ерофея Хабарова, предпринять новый походъ; но Хабаровъ шель другимь, кратчайшимь путемь, реками Олекмою, Тугиромь, затемь черезъ хребеть, отділяющій бассейнь Ленскій оть Амурскаго, перебрался на ръку Урку, впадающую въ Амуръ. Походъ Хабарова былъ еще болъе удаченъ, такъ что обратилъ на себя вниманіе московскаго правительства, которое стало помышлять о томь, чтобы утвердиться прочно въ новыхъ Амурскихъ земляхъ. Въ 1652 г. приказано было кн. Ивану Ивановичу Лобанову-Ростовскому идги туда съ 3000 человъкъ, и уже было подготовлено все нужное для этой экспедиців. но она почему-то не состоялась. Однако мысль объ утвержденіи въ Приамурскомъ крав не была оставлена въ Москвв, хотели установить тамъ постоянную правильную администрацію, выдёлить его въ особое воеводство, которое сносилось бы прямо съ Москвою, съ Сибирскимъ приказомъ, а не подчинялось бы накимъ-нибудь мъстнымъ, областнымъ начальникамъ. Эта задача и выпала на додю Пашкова. Еще въ 1651 г. сынъ боярскій Василій Колесниковъ писаль Пашкову изъ Баргувинскаго острога, что около озера Иргеня живеть много неясачных тунгувовъ, что можно ихъ привести подъ высокую государеву руку, надо только поставить на Иргенв озерв острожки, и чтобы это исполнить, просиль выслать ему на подмогу человъкъ сто служилыхъ людей. Въ это время въ Енисейскъ находились люди, бывавшіе на Иргенъ озеръ. Пашковъ обратился въ нимъ, чтобы разузнать о путяхъ, и они сказали, что изъ Баргузинскаго острога летнею скорою ездою поспеть можно на лошадяхъ дней въ шесть, а водянымъ путемъ идти черезъ Байкаль озеро и иными різвами мъсяца три; озеро Иргень приблизительно длиною версть въ 50, а шириною съ 20; въ 300 саженяхъ отъ него дежить другое озеро Ераклей или Араклей; около этихъ оверъ живуть и промышляють многіе тунгузы, довять

пятствій, назначенный на его м'єсто въ Енисейскъ новый воевода интриговалъ противъ него; провіанть, отправленный впередъ въ Тугирскій острогъ, подвергся нападенію шайки голодныхь казаковъ, возвращавшихся съ Амура, и былъ уничтоженъ; огнестр'єдьныхъ запасовъ Пашкову не дали въ достаточномъ количеств'є; собственная его команда, всл'єдствіе разныхъ лишеній и по отсутствію въ ней почти всякой дисциплины, отказывалась его слушаться. Пашковъ, однако, не останавливался на пути къ

рыбу, готовять себв годовые сухіе рыбные запасы; оттуда волокомъ и по рвив Ингодъ можно достигнуть въ четыре дня Великой Шилки ръки; отъ устъя Ингоды на 50 версть внизь въ Шилку впадаеть река Нерчь, берега которой тоже населены тунгузами. Служилые люди, сообщившіе Пашкову эти сведенія, советовали ему поставить остроги на Иргене и на устью Нерчи, иначе, говорили они, «немирных» тунгусовъ подъ государеву руку привести и съ нихъ ясакъ взять не мочно». Пашковъ посладъ на Иргень сына боярскаго Петра Бекетова со служилыми людьми, а вместе съ темъ отписаль въ Москву о всемъ, что слышаль относительно новыхь земель и, вероятно, предлагаль ихъ попорить. Бекетовъ не сдвиаль ничего особенно полезнаго для утвержденія русскаго владычества въ новыхъ земляхъ, собралъ только ясаку нёсколько сороковъ сободей, но очень важно, что онъ собрадъ новыя свёдёнія о путяхъ, и окавалось, что служилые люди говорили Пашкову не совствъ вторно: до Иргеня надо было идти больше, чемъ три месяца. Между темъ въ Москве планъ Пашкова очень понравился, онъ совпаль съ видами правительственными, и въ августь 1655 г. «вельно Асанасью Пашкову быть на службь въ Цаурской земль, да съ нимъ сыну его, Еремью, да сибирскимъ служилымъ людямъ, разныхъ городовь стрёльцомъ и казакомъ, тремъ стамъ человёкамъ, а для тое Даурскіе службы веліно дати ему, Асанасью, и сыну его, Ереміно, денежное жалованье по окладамъ ихъ изъ Енисейскихъ доходовъ». Изъ Тобольска приказано было послать Пашкову пороху, свинца, вина горячаго, хлеба и др. припасовъ; архіепископу Симеону вел'яно отправить антиминсы для трехъ церквей. двукъ поповъ и діакона, -- остальныя церковныя потребы должны были быть высланы изъ Москвы. Пашкову данъ особый наказъ относительно новой его службы. Зима 1655—1656 гг. прошла въ приготовденіяхъ, причемъ обнаружидись разныя непріятности, и, наконецъ, весною 1656 года Пашковъ выступидъ ивъ Енисейска. Сперва предполагалось, что онъ пойдеть обычнымъ путемъ по Тунгузкъ до Илимска, затъмъ волокомъ на Лену, по Ленъ, Олекмъ и т. д., но онъ пошелъ дорогой, намъченной Колесниковымъ и Бекетовымъ. См. Д. А. И. т. III, №№ 98, 112, т. IV, №№ 17, 21, Фишеръ. Сибирская исторія. Спб. 1774 г. стр. 571-582, 584, 588-589, 623-631. Др. Росс. Вивл. т. III, стр. 185, 188 Костомаровъ. Русская исторія въ жизнеоп., т. ІІ, стр. 345-354. Соловьевъ. Ист. Россіи, кн. III, ст. 587-593. Русск. Газета 1859 г. № 3, 7, 9, статья «Русскіе на Амурі». Русское Слово 1859 г. апрыль, стр. 179—200, статья Романова, Русскій Архивъ 1879 г. т. ІІ, статья Шумахера. Христ. Чтеніе 1888 г. т. II, стр. 600—601, 577—578.

своей цъли, шелъ впередъ, несмотря на страшныя лишенія, старался удерживать своихъ людей въ повиновеніи, причемъ не обходилось порой безъ очень крутыхъ и жестокихъ мёръ, которыя такимъ образомъ оправдывались административною и военно-дисциплинарною необходимостью, да и были очень обыкновенны въ глазахъ тогдашнихъ сибирскихъ дъятелей. Имъ приходилось имъть дъло со всякимъ сбродомъ, и они не стъснялись въ выборъ средствъ, чтобы держать своихъ людей въ повиновеніи, останавливать ихъ отъ грабежей, разбоевъ и притесненій несчастнымъ сибирскимъ инородцамъ. Такъ дъйствовали, напримъръ, Поярковъ, о жестокостяхъ котораго ходили ужасающіе разсказы 10), Хабаровъ, танъ же дъйствовалъ и Пашковъ. Конечно, такимъ образомъ сибирскіе воеводы, очень мало контролируемые центральной властью, пріучались къ сильному произволу, доходившему неръдко до самодурства, и такое самодурство, какъ видно изъ разсказовъ протопопа Аввакума и изъ жалобъ разныхъ людей, сохраняющихся въ дёлахъ Сибирскаго приказа, проявлялось между прочимъ и во многихъ дъйствіяхъ Пашкова, котораго архіепископъ Симеонъ называеть въ своей челобитной государю «великимъ озорникомъ». Разныхъ чиновъ люди жаловались, что «Пашковъ въ Енисейскомъ острогъ старинныхъ прежнихъ събажіе избы подъячихъ билъ и мучилъ и отъ подъячества отставиль, а подъячаго Обросимка Кузьмина въ тюрьму въ заключение посадилъ и на пыткахъ пыталъ и животы его вст себт поималь и въ тюрьмт держить и въ напрасит, да онъ же, Аоанасій, человъка своего безъ государева указу казниль». Еремви Толстой жаловался, что «Пашковъ его въ тюрьмв и по

<sup>10)</sup> Служилыхъ людей Поярковъ билъ и мучилъ напрасно и, пограбя у нихъ хлюбные запасы, изъ острожка ихъ вонъ выбилъ, а велълъ имъ идти йстъ убитыхъ иноземцевъ, и служилые люди, не желая напрасно смертью умереть, съйли многихъ мертвыхъ иноземцевъ и служилыхъ людей, которые съ голоду померли, прійли человівъ съ пятьдесять; иныхъ Поярковъ своими руками прибиль до смерти, приговаривая: «не дороги они, служилые люди! десятнику ціна десять денегъ, а рядовому два гроша». Когда онъ плылъ по рівъ Зей, то жители тамошніе его къ берегу не припускали, называя русскихъ людей погаными людойдами. Когда весною въ устьй Амура сніть съ луговъ сощель и трава обтаяла, то остальные служилые люди начали корень копать и тімъ кормиться; но Поярковъ велёлъ своему человітьу выжечь луга, чтобы служилые люди покупали у него запась дорогою ціною. Соловьевъ. Ист. Россіи, кн. ІІІ, ст. 588.



приказамъ въ желъзахъ и на правежъ держалъ болъе 5 мъсяцевъ и вымучиль на немъ, Еремкв, и на женв его денегь съ своими потаковщики, съ Ондрюшкою и Олешкою, поклепными исками 5.045 р. да 4 анбара хлеба, а хлебъ съ гумна въ те анбары ношенъ не мъря, и того ево хлъба въ прошломъ въ 160 годъ объявилось въ Туруханскомъ зимовъв 4 дощеника. А животовъ ево, Аеанасья Пашкова, неправедного собранья есть тысячь съ 50 и больши съ вывозными животы, а неправды ево, Авонасьевы, и всякое насильство въдають многіе люди». По государеву указу приказано было дать Еремкъ Толстому очную ставку съ Пашковымъ и сделать повальный обыскъ, но Пашковъ, по отпискъ Енисейскаго воеводы Ивана Акинеова, не послушаль государева указа, на очную ставку не явился, обыскнымъ людямъ грозилъ разными муками, если они на него покажуть что нибудь, а некоторыхь старался подкупить. Кроме того Иванъ Акиноовъ доносилъ, что при «Пашковъ было въ пять лъть его, Иванова, откупу въ государеву казну 107 р., а себъ онъ, Авонасей, ималъ сверхъ того откупу на годъ по 200 р.». Въ 1655 г. быль назначенъ въ Енисейскъ човый стрелецкій голова Василій Власьевъ, вмёсто Григорія Барыбина, и Пашковъ чтовориль ему (Ивану Акинеову) съ угрозою, чтобъ того Григорья Барыбина изъ Енисейска не отпускать, для того, что де онъ, Афонасій, блюдеть, да на себя отъ Григорія челобитья и извётовъ, а въ чемъ челобитья и извётовъ блюдетъ, да того ему Аеонасій имянно, не сказаль, а будеть де онъ Григорья изъ Енисейска отпустить, и у него, Авонасья, съ нимъ, Иваномъ, быть въчноя головной недружбъ». Въ Енисейскъ Пашковъ принуждалъ старицъ дъвичья Рождественскаго монастыря подписывать челобитную на Ивана Акиноова, не читая ея; тъхъ старицъ (старицу Прасковью), которыя требовали ея прочтенія, онъ вельль взять изъ монастыря, «биль по щекамь своими руками и пыталь ее у себя на дворъ, невъдомо въ накомъ дълъ». Енисейскаго соборнаго попа Игнатія онъ вельль «полчаномъ своимъ изымати на улицъ, бивъ на смерть, притащить къ себъ передъ окошко и, поругався, лаяль его, и вельль, съ него однорядку ободравъ, бить батоги, и увидъвъ онъ, Аеонасій, что тоть попъ Игнатій и такъ на смерть бить, вельль ево отпустить». Архіепископъ Симеонъ доносилъ, что Пашковъ въ Енисейскъ «зазвалъ Якова попа на судно и билъ его на смерть своими руками, и

онъ, попъ Яковъ, отъ его Аеонасьевыхъ побой лежалъ недёль съ шесть при смерти, — едва ожилъ» <sup>11</sup>). Весьма возможно, что во всёхъ этихъ жалобахъ на Пашкова есть не малая доля преувеличеній, столь обычныхъ въ показаніяхъ обиженныхъ людей, но тёмъ не менёе и по нимъ можно составить себё близкое къ истинё представленіе о самодурстве и «озорничестве» этого воеводы, обладавшаго, при всёхъ своихъ недостаткахъ, далеко не заурядными способностями и иниціативой.

Къ такому-то человъку попалъ Аввакумъ, и немудрено, что при его упорномъ карактеръ между ними долженъ былъ начаться рядъ всякихъ столкновеній, въ которыхъ въ равной мъръ была виновата то та, то другая сторона. Экспедиція началась, какъ уже указано, не при особенно благопріятныхъ условіяхъ, и Аввакуму вмъстъ съ другими сразу привелось испытать разныя лишенія и невзгоды. Тахали они по Тунгузкъ на дощеникахъ 12) вверхъ, поднялась буря, дощеникъ Аввакума стало заливать, паруса изорвало, дощеникъ почти совсъмъ погрузился въ воду, «одни палубы надъ водою». Настасья Марковна кое-какъ вытащила дътей на палубу, и наконецъ, ихъ дощеникъ прибило къ берегу, такъ что они вышли изъ бъды довольно счастливо, тогда какъ на другомъ дощеникъ въ эту же бурю сорвало двухъ человъкъ, которые и утонули въ ръкъ.

Оправившись послѣ несчастія, поѣхали далѣе, и на Шаманскомъ порогѣ произошло первое столкновеніе Аввакума съ Пашковымъ. Объ этомъ фактѣ, кромѣ показанія самого Аввакума, мы имѣемъ свидѣтельство архіепископа Симеона, по всей вѣроятности, основанное на жалобахъ Аввакума или его друзей и не выясняющее намъ мотивовъ ссоры; обо всѣхъ же послѣдующихъ происшествіяхъ мы знаемъ только по разсказамъ одного Аввакума и, конечно, не можемъ имъ довѣрять безусловно: многое въ нихъ, по всей вѣроятности, преувеличено и является не вполнѣ въ истинномъ свѣтѣ, такъ что жестокія дѣйствія Пашкова по отношенію

<sup>12)</sup> Дощеники суть плоскодонныя суда съ однимъ декомъ, изъ коихъ большія могуть поднять до пятидесяти человъкъ съ военными и събстными припасами. На нихъ ходять по ръкамъ внизъ на греблѣ, а вверхъ на парусахъ, или ежели вътра не случится, тянутъ бечевою. Фишеръ. Сибирская исторія, стр. 564, примъч. 18.



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Столбцы Сибирскаго приказа, въ Арх. Мин. Юст. № 6554 509. Также см. Хр. Чт. 1888 г. т. II, стр. 578, 601.

къ Аввакуму представляются не имеющими никакихъ разумныхъ основаній, исключительнымъ самодурствомъ. Намъ кажется, что въ дъйствительности причиной ихъ раздоровъ было не одно дикое притеснительство Пашкова: дело въ томъ, что сошлись два человька, изъ которыхъ каждый быль очень замечательнымъ лицомъ въ своей сферъ, оба были люди съ большимъ умомъ, съ кръпкимъ характеромъ, но задачи и направленіе ихъ дъятельности были различны. Пашковъ быль администраторъ, военный человъкъ, и, какъ мы сказали, долженъ былъ поступать иногда очень жестоко со своей командой; Аввакумъ, какъ представитель церкви, долженъ быль, напротивъ, стараться вносить более человечности въ действія воеводы; но онъ не съумель себя такъ поставить, чтобы Пашковъ, вообще не отличавшійся, какъ это видно изъ приведенных выше фактовъ, особенной почтительностью къ духовному сану, относился къ нему съ уваженіемъ и слушался его наставленій. Правда, Пашковъ быль, вероятно, заранее предубежденъ противъ Аввакума, видълъ въ немъ человъка опальнаго, ссыльнаго, почти «распопа», который не можеть имъть никакого голоса, — Аввакумъ говорить даже, будто Пашкову изъ Москвы отъ Никона быль данъ наказъ его мучить, но такое извъстіе ничьмъ не подтверждается. Къ тому же Аввакумъ и самъ вооружилъ Пашкова противъ себя, выйдя изъ своей роли представителя церкви, не дъйствуя мягкимъ убъжденіемъ, а прямо присоединившись къ лицамъ, недовольнымъ воеводою, которые осуждали и даже смъялись надъ его планами, какъ это напр. мы можемъ предполагать изъ его сочувствія какому-то Якову Красноярскому, говорившему «только бы воевода ъхалъ по государеву указу прямою дорогою, и мы бы нужи такія не терпъли» <sup>13</sup>). Онъ сталь смотръть на Пашкова, какъ на какого-то звъря и, можеть быть, даже высказываль ему это. Конечно, Пашковъ не могь допускать такого къ себъ отношенія и, когда у нихъ возникло въ первый разъ открытое несогласіе, поступиль съ Аввакумомъ самымъ жестокимъ образомъ.

Ссора произошла по слъдующему поводу: экспедиція встрътила партію казаковъ, съ которыми ъхали двъ вдовы, одна 60 лътъ, а другая еще старше, отправлявшіяся постричься въмонастырь. Пашкову, по словамъ Аввакума, пришла дикая, чисто

 $<sup>^{13}</sup>$ ) Мат. V, стр. 134. Не тоть-ли это Яковь, о которомъ упоминаеть арх. Симсонь?

самодурская мысль выдать старухъ замужъ. Аввакумъ сталъ ему указывать, что ихъ нельзя вёнчать по церковнымъ правиламъ; но Пашковъ не хотъть слушать этихъ доводовъ протопопа, разсердился на него и ръшиль проучить за непокорность. Какъ добхали до порога Долгаго, сталъ онъ «выбивать» Аввакума изъ дощеника. «Ты еретикъ, говориль онъ, изъ-за тебя дощеникъ худо идеть, поди по горамъ, а съ казаками не ходи». «О, горе стало!» восклицаеть. Аввакумъ, разсказывая объ этомъ происшествін. «Горы высокія, дебри непроходимыя; утесъ каменный, яко ствна стоить, и поглядеть-заломя голову! Въ горахъ техъ обретаютси змін великія, въ нихъ же витають гуси и утицы,--періе красное, вороны черные и галки стрые; въ техъ же горахъ орлы и соколы, и кречаты, и курята индъйскія, и бабы, и лебеди, и иные дикіе-многое множество-птицы разные. На техъ же горахъ гуляють и звъри многіе дикіе: козы и олени, и зубры, и лоси, и кабаны, волки, бараны дикіе... На тв горы выбивать меня Пашковъ сталъ со звёрьми, и со зміями, и со птицами витать». Пробоваль Авванумъ обратиться нь воеводъ съ увъщаніемъ, написалъ ему слъдующее письмо: «Человъче! убойся Бога, съдящаго на херувимъхъ и призирающа въ бездны, Его же трепещутъ небесныя силы и вся тварь со человъки, единъ ты презираешь, и неудобство показуещь». Послалъ Аввакумъ эту записку, видить: бъгуть къ нему оть воеводы, дощеникъ которато стояль въ трехъ верстахъ, человъкъ 50 казаковъ. Взяли они его и повезли къ воеводъ. По дорогъ онъ имъ наварилъ каши, «и они, бъдные, и ъдять и дрожать, а иные плачуть, глядя на меня, жальють по мив». Дощеникь остановился, палачи взяли Аввакума и повели къ Пашкову. «Онъ же со шпагою стоить и дрожить, спращиваеть: «попъ ли, или распопъ?»---«Азъ есмь Аввакумъ протопопъ, говори, что тебъ за дъло до меня?» «Онъ же рыкнуль, аки дикій звёрь, передаеть Аввакумь, и удариль меня по щекъ, также по другой, и паки въ голову, и сбилъ меня съ ногъ, и чеканъ ухватя, лежачаго по спинъ ударилъ трижды», потомъ приказалъ палачу бить протопопа кнутомъ. Аввакумъ озлобился, ръшился терпъть, но не просить пощады. Дали семьдесять два удара, и наконець, онъ закричаль: «полно бить-то». Пашковъ велъль перестать. Но Аввакумъ не унялся, очень ужъ его возмутила такая жестокость и такой произволь. «За что ты меня быешь? выдаешь ли? э обратился онъ къ воеводь. За эти слова—новые удары по бокамъ; били протопопа до изнеможенія, такъ что онъ подъ конецъ «задрожалъ и упалъ». Оттащили его въ казенный дощеникъ и здѣсь, сковавъ по рукамъ и ногамъ, кинули на беть <sup>14</sup>), на открытый воздухъ, ничѣмъ не покрывши. А шелъ дождь, всю ночь мочилъ протопопа. «Стало у меня, говоритъ Аввакумъ, въ тѣ поры кости-те щемитъ, и жилы-тѣ тянуть, и сердце задрожалось, да и умирать сталъ. Воды мнѣ въ ротъ плеснули, такъ вздохнулъ <sup>15</sup>). По жалобѣ арх. Симеона по этому поводу послѣдовалъ царскій указъ 11 февр. 1658 г. о замѣнѣ Пашкова другимъ воеводой, но указъ не былъ приведенъ въ исполненіе, и Пашковъ оставался на своемъ мѣстѣ до 1662 года.

На другой день послѣ этой стращной сцены, Аввакума кинули въ лодку и повезли дальше. У порога Падуна было довольно опасное мъсто: ръка здъсь шириною съ версту, «три залавка черезъ всю ръку зъло круты: не воротами что поплыветь, ино въ щены изломаетъ». Погода была скверная; лиль дождь со снъгомъ. Аввакумъ въ своемъ кафтанишив совсемъ промокъ. Прошли благополучно, Аввакума провели скованнаго по берегу. Привезли его въ Братскій острогь и въ тюрьму кинули. Здісь онъ лежаль на соломъ до Филиппова поста въ холодной башиъ, наполненной мышами, блохами, вшами и т. п.; ъсть ему подчасъ совстмъ не давали, спина еще не зажила послъ недавнихъ ударовъ, и онъ лежаль на животь. Его крыпкій характерь выдерживаль все, хотя на него находило отчаяніе, и онъ подумываль просить Пашкова смилостивиться. Перевели, наконецъ, Аввакума въ теплую избу, гдт онъ оставался съ инородческими аманатами и съ собаками почти всю зиму. Семейство его въ это время находилось оть него верстахъ въ двадцати и терпъло тоже большія лишенія. Настасью Марковну мучила накая-то «баба Ксенія—лаяла да укоряла». Какъ-то послъ Рождества пришелъ провъдать Аввакума маленькій его сынь, Ивань, — Пашковь вельль ему ночевать въ студеной башнь, въ которой сидълъ раньше Аввакумъ. Ребенокъ отморозилъ руки и ноги и чуть совствиь не замерзъ; отца ему не позволили видеть и на другой день прогнали назадъ къ матери.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Беть—поперечная скрѣпа балокъ, кладется съ борта на бортъ (Словарь Даля).

<sup>15)</sup> Мат. V, стр. 26—30. Хр. Чт. 1888 г. т. II, стр. 600—601. Въ челобитной арх. Симеона число ударовъ кнутомъ опредбляется иначе, чёмъ въ «Житіи Аввакума»: вмёсто 72 всего 60.

Весной повхали далбе. У Аввакума оказалось больное оскудёние не только въ своемъ домашнемъ обиходё, но и въ церковномъ: запасныхъ даровъ почти не осталось, многое растащено изъ книгъ, одеждъ и прочей церковной утвари. На Байкалѣ Аввакумъ опять тонулъ. Изъ Байкала по Селенгѣ прошли въ Хилокъ. Здѣсь пришлось тяжело всему отряду: надо было тянутъ дощеники лямкой, отъ сырости и отъ тяжелыхъ работъ люди гибли въ большомъ числѣ, и Аввакумъ переносилъ тоже разныя тяготы, между прочимъ тонулъ въ третій разъ. Барку его оторвало отъ берега и понесло внизъ по теченію, быстран вода поворачивала барку вверхъ дномъ, заливала черезъ бортъ, но ее во время остановили. Все платье, какое еще уцѣлѣло у Аввакума и у его семейства, перемокло такъ, что скоро стнило. А Пашковъ тутъ за что-то разсердился на протопопа и сталъ укорять его: «ты надъ собою дѣлаешь за посмѣхъ!»

Чёмъ дальше двигалась экспедиція, тёмъ болбе увеличивались ея бъдствія. Зимою съ 1658 на 1659 г. тащились волокомъ на нартахъ до Иргеня озера, весною на плотахъ поплыли по Ингодъ. Гнали по ръкъ лъсъ хоромный и городовой, работа была изнурительная, река медкая, а плоты тяжелые. Между темъ Пашковъ требоваль точнъйшаго исполнения работы, поставиль суровыхъ приставовъ, которые не скупились на побои батогами и кнутомъ. Люди гибли отъ работы непосильной, отъ сырости и голоду. Скитались по полямъ и лугамъ, копали разныя коренья, собирали травы, зимой питались сосновой корой; тип, что попало, кобылятину, объёдки животныхъ, зарёзанныхъ волкомъ, волковъ, лисицъ. Протопопъ несъ всъ бъды за одно съ казаками. У Настасьи Марковны была однорядка изъ Москвы, ценою рублей въ 25, на нее въ обмънъ Пашковъ далъ мъшка четыре ржи, и этимъ семейство Аввакума питалось съ годъ, но и имъ приходилось всть кобылятину, мертвечину и птичье мясо, о чемъ съ ужасомъ вспоминаетъ Аввакумъ, какъ о крайнемъ оскверненіи. Отъ всёмъ этихъ невзгодъ умерли у протопопа два сына маленькіе, другіе кое-какъ перебились, «скитающеся по горамъ и по острому каменію, босы и наги». Иногда помогали Аввакуму сноха Пашкова, Евдокія Кирилловна, да жена, Фекла Семеновна, въроятно, бывшія его духовными дочерьми, на которыхъ онъ обыкновенно имъть очень сильное вліяніе. Эти двъ женщины тайкомъ отъ воеводы присылали ему «иногда кусокъ мясца, иногда колобокъ,

иногда мучки и овсеца,—сколько сойдется,—четверть пуда и гривенку другую, а иногда и полпудика накопить и передасть.— а иногда у куровь изъ корыта корму нагребеть». Дочь Аввакума Аграфена ходила къ нимъ просить подъ окно: «когда онъ дома, дадуть; а какъ нътъ ихъ, гоняють ее». Въроятно, подъ вліяніемъ боярынь Аввакумъ пріобръть расположеніе и сына Пашкова, Еремъя, ближайшаго помощника отца въ походъ. Но несмотря на это съ самимъ воеводой продолжались разныя столкновенія, отчего дълалось еще хуже и безъ того неотрадное положеніе Аввакума.

Поставивъ на Нерчв острогъ, Пашковъ сталъ возвращаться назадь въ Игрень озеро для усмиренія вабунтовавшихся тунгузовъ. Тхали иять недъль по голому льду. Для дътей и поклажи Пашковъ далъ Аввакуму двухъ лошадей, а самому протопопу «съ женой пришлось брести пъшкомъ». «Страна варварская, разсказываеть Авванумъ, иноземцы не мирные: отстать оть лошадей не смъемъ, а за лошадьми итти не поспъемъ, голодные и томные люди. Протопопица бёдная бредеть, да и повалится сколско гораздо! Въ иную пору, бредучи, повалилась, а иной томный же человъкъ на нее набрелъ, туть же и повалился: оба кричать, а встать не могуть. Мужикь кричить: «матушка государыня, прости!» А протопопица кричить: «что ты батько, меня задавиль!» Я пришель,—на меня бъдная пеняеть, говоря: «долго ди муки сея, протопопъ, будетъ?» И я говорю: «Марковна, до самыя смерти!»--Она же вздохня, отвъщала: «добро, Петровичъ, ино еще побредемъ!»

Приволоклись на Иргень озеро, и туть стало немного легче. Боярыня Евдокія Кирилловна прислала Аввакуму сковородку пшеницы «и кутьи наёлись». Но туть произошла у Аввакума ссора съ его покровительницей. Быль у нея сынь, Семень, родившійся на походё; такъ какъ Аввакумъ и молитву ему даваль и крестиль, то благочестивая боярыня каждый день присыпала ребенка къ нему на благословеніе. Какъ-то ребенокъ заболёль, когда Аввакума не было дома. Что дёлать боярынё? Послала она за туземнымъ лекаремъ-шаманомъ, но болёзнь только усилилась, Аввакумъ же, разсердившись за такое нарушеніе церковныхъ правиль, за колдовство, не шель къ боярынё. Ребенокъ быль почти при смерти, пёстуны приходили къ протопопу звать его къ боярынё, но онъ отвёчаль: «коли баба лиха, живи же себъ одна». Прислала она сына своего старшаго просить со слезами Аввакума, чтобы помогь ея горю. Наконецъ, протопонъ смилостивился, вылечилъ ребенка. Этотъ случай сталъ извъстенъ и самому воеводъ и, когда Аввакумъ пришелъ къ нему, онъ поклонился ему «низенько» и сказалъ: «спаси Богъ! отечески творишь, не помнишь нашего зла». Послъ этого Пашковъ до того смягчился, что прислалъ протопопу «довольно пищи».

Скоро экспедиція кончилась, и исходъ ея быль весьма печальный. Въ августъ 1661 г. въ Иргеньской острогь явились съ Амура 17 человъкъ казаковъ и просились въ государеву службу. Пашковъ принялъ ихъ и послалъ съ сыномъ своимъ Еремвемъ на непокорные тунгузскіе улусы. Но эти люди оказались обманщиками. 4-го сентября, когда отрядъ Еремёя стояль на Ингодъ, они ночью украли у Еремъя и служилыхъ людей оружіе и всякую рухдядь и біжали. Спустясь внизь по Ингодів и по Шилкъ до Нелютцкаго и Тунгузскаго остроговъ, они разграбили всъ казенныя суда, какія имъ попались на встрічу; въ Нерчинскъ они взяли у тамошняго управителя нъсколько судовъ и возвратились назадъ Уркою и Тугиромъ (т. е. путемъ старымъ, которымъ ходилъ Хабаровъ) 16). Этотъ несчастный эпизодъ очень огорчилъ Пашкова, онъ былъ, по выраженію Аввакума, «яко пьяный отъ кручины». Самъ ли онъ сталъ просить Московское правительство объ увольненіи, или въ Москві были недовольны его дъйствіями, только вскоръ онъ быль сміненъ. 12-го мая 1662 г. начальство оть него приняль новый воевода Иларіонъ Толбузинъ, а 25-го мая Пашковъ убхалъ въ Москву<sup>17</sup>).

Мѣсяцъ спустя настало время возвращенія и для Аввакума, о чемъ послѣдовалъ государевъ указъ 18), вѣроятно, по усилен-

<sup>17)</sup> Д. А. И. т. IV, № 116, 121,
18) Мат. V, стр. 159, II, стр. 81. Гр. Гейденъ (ор. сіt., стр. 58) полагаєть,
что Аввакумъ былъ возвращенъ по ходатайству Неронова: но для такого
утвержденія (весьма въроятнаго) мы не имъемъ документальныхъ данныхъ,
такъ какъ цитируемая гр. Гейденомъ челобитная Неронова отъ 6 декабря
1664 г. подана имъ уже послъ возвращенія Аввакума изъ Сибири и послъ
его вторичной высылки изъ Москвы.



<sup>16)</sup> Д. А. И. т. IV, № 110. Фишеръ. Сибир. Ист., стр. 29—30. Аввакумъ передавая этотъ фактъ, разсказываетъ о новомъ столкновеніи, бывшемъ у него съ Пашковымъ изъ-за того, что тотъ передъ походомъ обратился къ шама-намъ-гадателямъ. Мат. V, стр. 45—50. Г. Есиповъ (Раск. дѣла, т. I, стр. 112), сообщая развыя свъдѣнія объ экспедиціи Пашкова, говоритъ, что Аввакумъ «между прочимъ служитъ молебенъ на р. Амуръ при основаніи Албазина», но откуда взято г. Есиповымъ такое свъдѣніе, намъ ничего не извъстно.

нымъ хлопотамъ, въ виду удаленія патріарха Никона, московскихъ друзей протопопа. Набравъ съ собою больныхъ и раненныхъ, Аввакумъ съ женой и дътьми двинулся въ путь. По его разсказу, онъ взяль съ собою какого-то Василія, который діздаль ему разныя непріятности при Пашков'ї, даже разъ чуть было не посадиль на коль; этого человъка казаки очень не любили, такъ какъ онъ на нихъ много ябедничалъ воеводъ и много «крови проливаль»; но Аввакумъ, помирившись съ нимъ, выпросиль у казаковь, чтобы они его отпустили. Увезь онъ еще и другого такого «замотая». Казаки не хотели его отдать Аввакуму, намъреваясь его убить, но онъ ушель въ лъсъ и, дождавшись Аввакума на пути, бросился къ нему въ карбасъ. Туть вдругъ появилась погоня, -- протопопъ, однако, не растерялся; спряталь замотая на дно судна, накинуль постель и приказаль женъ и дочери лечь на него. Пришла погоня, искали его вездъ и не нашли. Жаль имъ было безпокоить протопопицу, которая на ихъ глазахъ столько вынесла всякихъ лишеній за 6 леть, не тронули они ея: «опочивайте, матушка! и такъ ты государыня, горя натерпълась». Самъ же Аввакумъ ръшительно объявиль имъ: «нёту его у меня!» Такъ и убхали они ни съ чёмъ<sup>19</sup>).

Возвратный путь тоже не обощелся безъ лишеній разнаго рода. Сперва оказался недостатокь въ пищѣ, но попался «большой звѣрь изубрь» и имъ питались до Байкала, гдѣ встрѣтилась путникамъ станица русскихъ людей, промышлявшихъ рыбу. Они знали протопопа, обрадовались, что онъ возвращается домой, надавали ему пищи, сколько надобно. Уловъ ихъ въ этотъ разъбылъ обильный, и они принесли Аввакуму осетровъ съ сорокъ свѣжихъ: вотъ, батюшка, на твою часть Богъ въ запорѣ намъ далъ, — возьми себѣ все». Конечно, Аввакумъ не взялъ всего этого огромнаго количества: и не нужно ему было такъ много, да и некуда было брать. Погостивъ у промышленниковъ, запасшись пищей и починивъ лодку, отправились черезъ Байкалъ; на мѣстѣ ихъ переправы озеро оказалось шириною верстъ въ 80—100, перегреблись на веслахъ довольно благополучно, только у берега застала ихъ буря, такъ что путники насилу вышли.

Дальше по дорогъ Аввакумъ чуть не попалъ въ руки невърныхъ сибирскихъ инородцевъ. Въ то время бунтовали въ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Mar. V, crp. 50-52.

Сибири татары и башкиры, губившіе много народу. Они захватили Аввакума первый разъ на Оби, но легко его отпустили; во второй же разъ на Иртышѣ онъ встрѣтился съ большой ихъ толпой, поджидавшей русскихъ изъ Березова, и, не зная, что за люди, не подозрѣвая объ ихъ буйствахъ, подъѣхалъ къ нимъ. Они бросились къ нему съ луками и стрѣлами и обступили путниковъ. Увидѣлъ протопопъ, что ему грозитъ опасность, и пустился на хитрость, сталъ обниматься съ инородцами, говоря: «Христосъ со мною и съ вами тоже». Протопопица употребила ту же хитрость съ женщинами, — тогда башкиры смягчились, спрятали свои луки и стрѣлы, предложили Аввакуму свои товары и отпустили его.

Прібхавь въ русскіе города, Аввакумъ увидёль, что ненавистное ему никоніанство сділало большіе успіхи, распространилось, пріобръло значительную кръпость. Самъ Аввакумъ начиналъ поддаваться соблазну новой службы: въ Тобольскъ въ день Ангела одной изъ царевенъ пошелъ онъ къ заутренъ, потомъ раза 2-3 присутствоваль при просфиромисаніи «въ алгаръ у жертвенника», и въ началв или «ругался» надъ новымъ богослуженіемъ или «шаловалъ» въ церкви, но постепенно сталъ незамётнымъ для себя образомъ привыкать къ исправленнымъ порядкамъ. Однако такой соблазнъ былъ непродолжителенъ, и конепъ ему, по разсказу Аввакума, положило чудесное видъніе. Успъхи никоніанства очень печалили Аввакума, и его брало раздумье: что дълать? пойти ли на борьбу или гдъ-нибудь скрыться? Жена и дъти связали его, страшно ему не за себя, а за нихъ,-но изъ этого затрудненія вывела его Настасья Марковна, оказавшаяся не менъе его ревностною противницею новшествъ. Ласково приступила она къ нему: «Что, господине, опечалился еси?»---«Жена, что сотворю? зима еретическая на дворъ; говорить ли мнъ. или молчать? Связали вы меня».-«Господи, помилуй! Что ты, Петровичь, говоришь! Слыхала я,-ты же читаль-апостольскую ръчь: привязался еси къ женъ, не ищи разръшенія; егда отрѣшишься, тогда не ищи жены. Азъ тя и съ дѣтьми благословляю: дерзай проповъдати слово Божіе по прежнему! А о насъ не тужи! дондеже Богь изволить, живемъ вмёстё; а егда разлучить, тогда насъ въ молитвахъ своихъ не забывай! Силенъ Христось и насъ не покинуть! Пойди, пойди въ церковь, Петровичъ, обличай блудню еретическую». Поклонился Аввакумъ своей женъ и началъ по прежнему проповъдывать противъ «ереси Никоновой». Повсюду, въ городахъ и въ селахъ, въ церквахъ и на торжищахъ, раздавалась его эпергическая, страстная ръчь и имъла сильное вліяніе на народъ. Не даромъ Игнатій, митр. Тобольскій и Сибирскій, писалъ впослъдствіи: «кто изречетъ оныя хулы, яже сіи скверніи человъцы, Аввакумъ и Астоменъ, изрыгаша, и какова чадънія, сиръчь угару, прежде въ Россіи, потомъ же и въ Сибирской сей странъ не исполниша» 20).

Очень можеть быть, что въ этой проповеднической деятельности помогали Аввакуму и прежнія его духовныя дёти, принявшія его въ Тобольскі съ большою радостью. Во время своего пребыванія въ этомъ городь Аввакумъ виделся съ Юріемъ Крижаничемъ, который намъ разсказываеть объ этой встручь слёдующимъ образомъ: «Аввакумъ теми (егда его изъ Дауровъ къ Москвъ везяху) пославъ по мене, изшедъ ко мнъ на крилцъ, хотящу мив на лестницу ступити и взыти, рече: не ходи семо, стой тамо и исповедай, каковыя еси веры? Азъ же рекохъ: благослови, отче; онъ же отвъща: не благословлю, исповъждь первъе свою въру. Азъ отвъщахъ: отче честный, азъ върую все, еже въруеть святая апостольская, соборная церковь, и іерейское благословение приемлю въ честь и прошу его въ честь и о въръ есмь готовъ справиться предъ архіереемъ, а предъ тобою путникомъ (и еже еси о въръ сумнънный) нъсть мнъ что пространно о въръ глаголати, ни справлятися; аще ты не благословиши, благословить Богь. И оста съ Богомъ». Такая встрвча, въ которой высказалась унаследованная отъ предковъ нетерпимость и брезгливость Аввакума къ латинскому попу, не могла не произвести очень неблагопріятнаго впечатленія на Крижанича, и онъ замъчаеть по этому поводу: «Видите ли, отцы, не бяще ли той вашъ апостоль изъ числа оныхъ, иже глаголють: далеко буди отъ мене, не прикасайся мить; той со Симономъ Фарисеемъ и со Гудою Маріи Магдалины и Господа не осудилъ ли бы, егда она приступаше и Господни ноги цъловаще?» 21).

Проживъ зиму въ Тобольскъ, Аввакумъ поъхалъ въ Москву

 $<sup>^{21}</sup>$ ) Крижаничъ. Обличение Соловецкой челобитной, перев. Поликарпова, стр. 66—67.



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Мат. V, стр. 55—58, 60—61. Три окружныя посланія Игнатія, митр. Спбирскаго, стр. 109.

и, наконецъ, послѣ многихъ приключеній въ началѣ 1664 г. <sup>22</sup>) добрался до столицы. Вмѣстѣ съ нимъ пріѣхала изъ Тобольска его духовная дочь, Анна, бывшая его служанкой въ Тобольскѣ еще до Даурской ссылки и постригшаяся по его уговору подъ именемъ Агафьи, ревностная сторонница его противо-никоновскихъ тенденцій <sup>23</sup>). Очень важнаго прозелита присоединилъ къ своему поѣзду Аввакумъ въ Устюгѣ: это былъ Өедоръ юродивый, уже 5 лѣтъ ходившій въ одной рубахѣ босикомъ; онъ познакомился съ Аввакумомъ, и оказалось, что у него есть новопечатная Псадтирь; Аввакумъ, конечно, сообщилъ ему свое мнѣніе о превратности новыхъ книгъ, и тогда Өедоръ, «схвативъ книгу, тотчасъ и въ печь кинулъ, да и проклялъ всю новизну» <sup>24</sup>).

<sup>22)</sup> Г. Жежеленко (Странникъ, 1883, IV, стр. 619, примъч.) полагаетъ, что Аввакумъ вернулся въ Москву въ 1663 г. и въ этомъ году подалъ свою челобитную царю Алексъю Михайловичу, но по внимательномъ разсмотръніи этой челобитной оказывается, что она подана въ 1664 г.: во-первыхъ, Аввакумъ говоритъ, что его ссылка продолжалась 11 лътъ (Мат. V, стр. 125), а началась она 1653 г.; во-вторыхъ, въ челобитной упоминается о чудъ, случившемся въ Тобольскъ 6 августа 1663 года, а если Аввакумъ самъ былъ въ это время въ Тобольскъ, то онъ не могъ попастъ въ Москву ранъе начала 1664 г.; если же онъ говорить о чудъ по слухамъ, то и они не дошли-бы до него такъ скоро; такъ что во всякомъ случав и челобитная, и возвращение Аввакума должны быть отнесены къ началу 1664 г.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Mat., t. V, ctp. 105-106.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Мат., т. V, стр. 76.

## ГЛАВА IV.

Проявленія противод'єйствія Никоновой реформ'є во время отсутствія Аввакума.—Волненія по случаю моровой язвы.—Агитація Неронова.—Плещеєвы.—
Спиридонъ Потемкинъ и его сочиненія. — Легенды о Никон'є. — Ефремъ Потемкинъ.—Соловецкія смуты.—Уходъ Никона.—Никита Пустосвять.—Интриги бояръ.—Возвращеніе Аввакума.—Челобитная царю.—Пропаганда.—Вліяніе на женщинъ. — Посланіе Плещеєва и отв'єть Аввакума.—Ссылка на Мезень. — Вторая и третья челобитныя Аввакума. — Соборъ 1666—1667 гг. — Осужденіе и ссылка Аввакума и его сообщиковъ.

Пока Аввакумъ находился въ ссылкъ, въ ходъ церковныхъ дълъ произошло много важныхъ событій. Предпринятое патріархомъ Никономъ исправленіе московскихъ богослужебныхъ порядковъ для приведенія ихъ въ согласіе съ греческими образцами, начавшись при Аввакумъ распоряженіемъ о крестномъ знаменіи и о поклонахъ, постепенно развиваясь, распространилось за это время на весь чинъ богослуженія и получило утвержденіе въ соборныхъ опредъленіяхъ 1654 и 1656 гг., изъ которыхъ подъ послъднимъ подписались патріархи антіохійскій Макарій и сербскій Гавріилъ, а также и въ грамотъ константинопольскаго патріарха Паисія І, одобрившаго принципъ Никоновыхъ исправленій и осудившаго ихъ противъ нихъ, какъ патр. Макарій и Гавріилъ, которые объявили двуперстіе армянскимъ обычаемъ и предали анаоемъ его сторонниковъ.

Но рядомъ съ этимъ расширеніемъ исправительной дѣятельности патр. Никона шло не менѣе, пожалуй, систематическое противодѣйствіе ей со стороны приверженцевъ старины, работавшихъ большею частью въ тихомолку, но не упускавшихъ

никакого благопріятнаго случая безъ того, чтобы не высказать свой протесть противъ патріарха открыто. Такой удобный моменть представился довольно скоро послѣ высылки Неронова, Аввакума и др. членовъ кружка Вонифатьева: Московское государство было постигнуто великимъ народнымъ бъдствіемъ-моровою язвою 1654 года, стубившею множество людей всякаго состоянія. Это б'ядствіе, въ связи съ начавшеюся Польской войною, было истолковано, какъ Божіе наказаніе за отступничество отъ старой, правой въры, наказаніе, къ тому же предсказанное, какъ утверждалось, царю Іоанномъ Нероновымъ. Конечно, сосланные протопопы и ихъ сторонники въ Москвъ не могли упустить такого случая, чтобы не указать на него народу, какъ на яркое удостовърение своей правоты и неправды Никона. Между темъ по указу патріарха, отсутствовавшаго изъ Москвы, отбирались и уничтожались распространенныя въ большомъ количествъ иконы латинскаго письма. Распоряжение это исполнялось очень усердно и притомъ далеко неумвло, такъ что вызывало ропоть въ темномъ народъ, не отдававшемъ себъ отчета въ полной основательности требованія патріарха и потому увидъвшемъ въ этомъ дълъ еретичество и иконоборство. Обнаружилось волнение 25 августа 1654 г. Къ соборной церкви, гдъ быль у объдни управлявшій Москвой кн. М. П. Пронскій, приніли многіе земскіе и разныхъ слободъ люди и принесли икону Спаса Нерукотвореннаго съ выскребеннымъ ликомъ и подписью. Когда бояринъ вышелъ изъ церкви, земскіе люди стали ему говорить: «Этоть образь взять на патріарховь дворь у тяглеца новгородской сотни Софрона Өедорова Лапотникова; ему же образъ данъ изъ тіунской избы для переписки, а лице выскребено по указу патріарха». Софронъ объясниль, что ему было отъ того образа явленіе, чтобы показать его мірскимъ людямъ, а они бы стали за такое поругание. Затъмъ въ толпъ стали говорить: «Нынъ на всъхъ гнъвъ Божій за такое поруганіе; такъ дълали иконоборцы, и въ этомъ дълъ всъ обвиняютъ патріарха; а держить патріархъ у себя завіздомаго еретика, старца Арсенія, во всемъ ему даль волю и велёль ему быть у справки печатныхъ книгь; и тоть чернецъ многія книги перепортиль, и ведуть насъ къ конечной погибели. За многія ереси Арсеній вивсто смертной назни быль сослань въ Соловецкій монастырь. Натріарху слёдовало бы оставаться въ Москве и молиться о

православных, онъ же покинуль Москву, а за нимъ разбѣжались и приходскіе попы, такъ что православные помирають безъ покаянія и безъ причастія. Воеводы должны донести обо всемъгосударю, чтобы патріархъ и старецъ Арсеній куда не ушли». Вояринъ уговорилъ толпу разойтись по домамъ, но вечеромъ къ Красному крыльцу опять собрадись земскіе люди, принесли иконныя доски съ выскребенными ликами и грозили, что разнесуть эти доски «для оказанія» во всё сотни и слободы, а на другой день опять придутъ къ воеводамъ 1). Однако на этотъ разъ воеводамъ удалось успокоить народъ, но черезъ нѣсколько дней волненіе повторилось: Пронскій писалъ царицѣ, что какаято Степанида Калужанка съ братомъ Терешкою разсказываютъ видѣнія и запрещаютъ печатать книги 2).

Подобныя вснышки протеста были редки, главная работа Никоновыхъ противниковъ производилась тайнымъ образомъ, и первое мъсто въ этой агитаціи принадлежить Ивану Неронову, который поддерживаль сношенія съ Москвой и въ то же время свяль расколь въ мъсть своей ссылки и даже занесь его вь Соловецкій монастырь. Обстоятельства складывались для Неронова вполит благопріятно уже съ самаго начала его ссылки: хотя отъ патріарха, согласно извъстію игумена Өеоктиста, и было приказано «Неронову быть въ хлебне, мука сеть, и ходить въ черныхъ службахъ», но по всей въроятности, это сообщение Осоктиста преувеличено, такъ какъ, по его же словамъ, положение Неронова въ Спасокаменномъ монастыръ съ первыхъ же дней было очень хорошее: «архимандрить тоя обители Александръ пріять его радуяся и глаголя, яко страдальца видіти сподоби мя Богь древняго, --- даруя тому честь и выше келари поставляя его въ церкви, новый войлокъ овчій подложивъ тому подъ ноги; и въ келін жити повельвая со отцемъ его духовнымъ, священноинокомъ Григоріемъ, и слугу ему далъ для чести; и исповарни прибавочныя фствы приносить къ нему повелевая въ келью первому слугъ, Смирнову-Аванасьеву, а имя ему Титъ, а прочимъ слугамъ квасу доброва къ отцу Іоанну носить повелёвая въ оловяникахъ, -- братины мъдныя съ покрывалами». Такое обращение архимандрита смущало даже самого Неронова, который и архиман-

<sup>1)</sup> Гиббенетъ. Ист. изслед. дела патр. Никона, т. II, стр. 473-474.

<sup>2)</sup> Соловьевъ. Ист. Россіи, вн. ІІ, стр. 1669.

дриту и разнымъ боголюбцамъ, прівзжавшимъ «оть всёх в четырехъ странъ» его навъстить, говориль, что онъ присланъ оть патріарха подъ началъ, и что даже у себя дома онъ никогда не видаль такой роскоши. Пользуясь такимъ удобствомъ, окруженный почетомъ, Нероновъ, какъ только прібхалъ, сталь оказывать вліяніе на монастырскіе порядки: особенно онъ заботился о томъ, чтобы въ монастырв служили единогласно. Стремление установить этоть порядокь въ монастыре очень понятно со стороны Неронова, принимавшаго столь дългельное участіе въ вопросъ о единогласіи еще при патріархв Іосифв; но со стороны монастырской братіи это новшество, какъ и вездѣ, вызывало ропотъ: такъ, какой-то старецъ Варлаамъ говорилъ «съ болѣзнію»: «какъ пріѣхалъ протопопъ Іоаннъ, такъ пъніе стало большое и свъчамъ большой расходъ». Живя въ монастыръ, Нероновъ строго обличалъ не соотвътственную иноческому уставу жизнь братіи, ліность монаховъ къ перковной службъ, плохое соблюдение постовъ, пьянство. Часто говориль онь объ этихъ весьма обычныхъ въ то время безпорядкахъ архимандриту, но такія замъчанія не всегда вели къ цъли, архимандрить оказывался слишкомъ снисходительнымъ, и Неронову приходилось укорять его самого: «вскую, святый отче, говорилъ онъ архимандриту, ругательство творищи церкви? Читатель еси писанія и грамоть гораздь, а никому не укажешь, -- лише смъешься!» Всв эти обличенія, наконець, надовли архимандриту и братіи, стали говорить: «до чего намъ отъ Іоанна протопопа дотерпъть? противится онъ церкви», вспомнили патріаршій приказъ, что Нероновъ подъ запрещениемъ, перестали его пускать въ церковь, его слугамъ и ему самому начали дълать всякія притъсненія, и даже, по словамъ Өеоктиста, архимандрить, «емъ Неронова за власы, по трапезъ влачаше и рукама по щекамъ біяще время довольно» 3). Весьма возможно, что въ разсказъ Оеоктиста объ этихъ притесненіяхъ есть кое-какія прикрасы, но важно знать, что Нероновъ довольно долго пользовался въ монастыръ свободой и почетомъ.

При Нероновъ находился въ Спасокаменномъ монастыръ Златоустовскій игуменъ Өеоктисть, который писалъ подъ диктовку его письма къ царю, царицъ, Стефану Вонифатьеву и другимъ лицамъ, такъ какъ самъ Нероновъ, по дряхлости или неискусству,

<sup>3)</sup> Мат., т. I, стр. 112-119.

ограничивался только краткими приписками. Къ Неронову прівзжали разныя лица: такъ, мы знаемъ, что у него быль его сынъ, Өеофилакть, черезъ котораго онъ послалъ письмо въ Москву къ братьямъ Плещеевымъ 4); г. Субботинъ предполагаетъ, что посъщалъ Неронова и протопопъ муромскій Логгинъ 5). Какъ видно изъ переписки Неронова, въ Москвъ не теряли надежду, что онъ образумится, покорится новымъ распоряженіямъ патріарха Никона, попросить у него прощенія; царь Алексви Михайловичь не одобряль упрямства Неронова, о чемъ писалъ последнему Стефанъ Вонифатьевь, прибавляя оть себя, что Нероновь всуе трудится, и совътуя просить прощенія у патріарха, который готовъ быль его простить, если Нероновъ сдёлаль бы первый шагь къ примиренію <sup>6</sup>). Но въ то же время Нероновъ получаль изъ Москвы и другія письма отъ своихъ духовныхъ дітей, которыя величали его «вышеестественнымъ и равноангельнымъ, по церкви Христовъ кръпкимъ поборникомъ, страдальцемъ, новымъ исповъдникомъ, подражателемъ добраго пастыря, положившаго душу свою за овцы своя» 7), и убъждали кръпко стоять въ своемъ противленіи патріарху. Сообщали Неронову и о протестъ противъ Никоновыхъ распоряженій со стороны Павла, еп. Коломенскаго, который и самъ находился съ Нероновымъ въ перепискъ, и это извъстіе возбуждало въ немъ новыя надежды на успъхъ и на возможность замъстить Никона протопономъ Стефаномъ, какъ это видно изъ словъ игумена Өеоктиста, который писалъ Стефану: «Отецъ же епископъ Павель плачь намъ сотвори, но и радость, яко ста мужественнъ. Нынъ такъ еще святитель въ Россіи сіяеть! Аще ли же, государь, и ты пойдеши на службу, что будеть?» 8).

Такого рода извъстія и увъщанія духовныхъ дътей, стоявшихъ за старину, ободряли Неронова и во всъхъ своихъ письмахъ кълицамъ власть имущимъ онъ не высказываеть ни малъйшаго намъренія покориться патріарху, признаетъ свое дъло вполнъ правымъ и даже говоритъ, что самъ патріархъ долженъ у него просить прощенія: «долженъ убо есть и самъ просити отъ насъ про-

<sup>4)</sup> Рвп. Каз. дух. акад. № 1727(182), л. 111 об. См. Приложенія.

<sup>5)</sup> Мат., т. I, стр. 95.

<sup>6)</sup> Мат., т. I, стр. 71, 72, 76, 82, 85, 87.

<sup>7)</sup> Рап. Каз. дух. акад. № 1727(182), л. 103 об. и № 1986, л. 95 об.

<sup>8)</sup> Mar., T. I, crp. 118.

щенія и къ Богу приносити покаяніе, зане туне меня оскорби; а еще церковь смути, отъять кольнное покланяние и многимъ блазнь быль, сего ради рыдати и плакати должень есть, аще не хощеть въчно слезити въ безконечныя въки» 9). Возставая только противъ двухъ извъстныхъ ему новшествъ патріарха Никона, противъ троеперстія и сокращенія числа земныхъ поклоновъ за молитвой Ефрема Сирина, Нероновъ во всемъ винитъ грековъ и особенно нападаеть на Арсенія Грека, повторяя извъстныя и во многомъ справедливыя обвиненія противъ него. Говоря о необходимости провърить новыя исправленія на соборъ, Нероновъ ръшительно высказывается противъ участія въ этомъ соборѣ грековъ и малороссовъ. «И паки молимъ тя, государя, пишеть онъ царю, иностранныхъ иноковъ, кромф Богомъ избранныхъ, истиннь неразвратниковъ, коихъ истиннь и благочестію ругателей и ересемъ вводителей, въ совъть пріяти не буди, дондеже, государь, искусными мужи искусищи житіе ихъ. Зримъ бо въ нихъ, государь, ни едину отъ добродътелей: Христова бо смиренія не имуть, но сатанинскую гордость, и вмъсто поста многоядение и піянство, вмъсто же еже Христа ради истаяти тъло мяхность и буйство любять, крестнаго же знаменія на лицы истиннъ вообразити не хотять, и сложенію персть блядословив противятся, яко врази истиннъ и ругатели, на колънъ же поклониться Господеви отъ покоя ради не хотять, и лжу сшивающи самосмышленіемъ, разумъ божественнаго писанія лукаво скрывающи, своеволить блядуть на предесть безумнымъ человъкомъ» 10). Подобныя обвиненія «иностранныхъ иноковъ» были далеко не новостью, но у Неронова и другихъ расколоучителей они постоянно повторяются. Въ противоположность этимъ подозрительнымъ ему исправителямъ Нероновъ выставляетъ своихъ «любезныхъ сверстниковъ», Павла, еп. Коломенскаго, протопоповъ Аввакума, Даніила и Логгина, какъ людей, «любящихъ Вожій законъ» и последующихъ въ своемъ страданіи Іисусу Христу: «пострадаща бо и тіи, не яко разбойницы суще, ниже яко тати, или любодвицы, ниже суще еретицы, и правиль святыхъ Апостолъ и святыхъ отецъ судъ отнюдь не подъяща, но отъ мірская мудрьствовавшихъ пострадаща» 11). Хо-

<sup>9)</sup> Mar., r. I, crp. 76.

<sup>10)</sup> Мат., т. І, стр. 64, 66—67.

<sup>11)</sup> Ibid., crp. 79-80.

датайствуя предъ царемъ о смягчени участи своихъ единомышленниковъ, Нероновъ напоминаетъ о томъ вліяніи, какимъ они прежде польвовались, когда въ нихъ «не явилось никакого порока», и когда на нихъ отъ самого Никона «не было никакова извѣту»; «а они въ тѣ лѣта безпрестанно къ вамъ, государемъ, на всякія бещинныя вѣщали, и святѣйшимъ патріархомъ блаженныя памяти, и прочимъ властемъ о утвержденіи святыхъ церквей, что вамъ, государемъ, вѣстно было» 12).

Защищая своихъ единомышленниковъ, Нероновъ еще въ началѣ 1654 г. писалъ царю, что они явились охранителями церкви, «паче же и опаство имущи, да не пострадати будутъ отъ хотящаго пріити на послѣдокъ и возмутити вселѣнную, его же приходъ, о благочестивый царю, отъ божественнаго писанія всяко вѣси, лукавъ бо зѣло и малыми, ихъ же утвердитъ Духа Святаго благодать, познаваемъ будетъ. Зане не отъ шуйцы явитися будетъ, но десными народъ прельстити покусится, и всяку добродѣтель лицемѣріемъ возлюбитъ, и милостивъ явится ко обнищавшимъ всяко отъ добродѣтелей и Христовы рабы гонити будетъ, носящихъ знаменіе на себѣ небеснаго Царя» 13). Къ высказанной въ этомъ письмѣ мысли объ антихристѣ Нероновъ возвращается не одинъ разъ въ своихъ послѣдующихъ произведеніяхъ, подыскивая для нея подтвержденіе въ апостольскихъ предсказаніяхъ о послѣднихъ временахъ 14).

Идея о наступленіи последняго времени, имеющая свой источникь въ приведенныхъ нами словахъ Кирилловой книги и Книги о Вере, высказывалась Нероновымъ не въ однихъ только письмахъ къ царю, но и въ письмахъ къ его духовнымъ детямъ и въ посланіяхъ всенародныхъ, какова напр. его «общая отписка ко всёмъ христолюбцамъ». Изъ частныхъ писемъ Неронова, вероятно, уже въ это время составлялись сборники игуменомъ Осоктистомъ, какъ предполагаетъ г. Субботинъ, и такимъ образомъ эти письма теряли свой частный характеръ, становились общимъ достояніемъ. Проповёдь объ антихристе находила себе живой откликъ въ ученикахъ Неронова, какъ это мы можемъ видёть изъ писемъ къ нему братьевъ Плещеевыхъ. Въ одномъ

<sup>12)</sup> Мат., т. І, стр. 36.

<sup>13)</sup> Ibid., crp. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ibid., etp. 102, 121.

ихъ посланіи, писанномъ въ 1654 г., говорится, что они ожидають «сбытися некимъ хотящимъ быти раздорамъ по прореченію книги о Въръ, въ нейже пишеть о отпаденіи Запада и о отступленіи и прельщеніи юнитовь оть святыя восточныя церкве къ западному костелу, по числу еже отъ антихриста; повелъ бо намъ от таковыхъ же винъ опасеніе имъти, егда исполнится отъ воплощенія Сына Божія 1666 лёть; се бо нынё таково число исполняется, и раздоры таковы, по прореченію предреченныя сея книги вводятся» 15). Въ другомъ письмѣ, отправленномъ уже послъ исправленія Никономъ текста Символа Въры, на что, какъ увидимъ, особенное вниманіе обратилъ въ своихъ сочиненіяхъ Спиридонъ Потемкинъ, братья Плещеевы еще решительнее высказывають свою мысль о царствъ антихриста: «ей, государь, ей в правду нынъ люта зима и горько истопленіе, еже церковь объять; якоже бо море зримо отъ самыя бездны глубинъ, возмутившееся, тако и духъ антихристовъ широкимъ путемъ и пространнымъ, ведущимъ въ погибель, нача крепко возмущати истинный корабль Христовъ, и якоже пловцы его руцъ къ колънома сплетших и к невозмоганію бурному недоум вающих в, ни небо видящихъ, ни пучины, ни суши, но по полеганіихъ лежащижь и плачущихь и истерзающихся; но нынт о церквигоршій мятежь и множайшыя волны; есть бо мнози ревнители церкви Христовой, но къ возмущенію духа антихристова недоумъваются, но якоже они въ корабли по полежаніихъ лежать и плачуть и истерваются, тако и сіи плачуть и скорбять, а какъ помощи недомыслятся» 16).

Вслёдствіе столкновеній съ братіей Спасокаменнаго монастыря и чтобы прекратить письменную агитацію Неронова противъ книжнаго исправленія, въ іюлѣ 1655 г. приказано было перевести его въ Кандалакшскій монастырь. На пути въ эту новую ссылку Нероновъ остановился въ Вологдѣ, гдѣ видѣлся съ протопопомъ Логгиномъ 17), который писалъ подъ его диктовку письмо къ Стефану Вонифатьеву, и тутъ Нероновъ не упустилъ удобнаго слу-

1.

<sup>17)</sup> Неизвестно, быль ли Логгинъ переведенъ въ Вологду изъ-подъ Мурома, куда онъ быль сосланъ въ 1653 г., или пріфзжаль сюда, чтобы повидаться съ Нероновымъ, какъ это предполагаеть г. Субботинъ (Мат. т. I, стр. 94).



<sup>15)</sup> Рвп. Каз. Дух. Акад. № 1727 (182), л. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ibid., л. 109—110.

чая обратиться къ народу съ обличеніемъ Никонова дёла. Послё объдни въ соборной церкви онъ произнесъ слъдующую проповёдь, какъ онъ ее излагаетъ: «священницы и вси церковныя чада! Завелися новые еретики, мучать православныхъ христіанъ, которые поклоняются по отеческимъ преданіемъ, такожде и слогь перстовъ по своему умыслу сказують, да за то рабъ Божінхъ мучать, и казнять, и въ дальныя заточенія посылають. Азъ гръщный, въ крестовой, предъ соборомъ всъхъ властей говориль ть слова: подаль равноапостольный, благочестивый государь, царь и великій князь Алексви Михаиловичь всея Руси тебъ волю, и ты, не узнався, тако всякія руганія творишь, а ему, государю, сказываещь: я-де дълаю по евангелію и по отеческимъ преданіемъ! Ано ты такъ говорищь, какъ въ евангеліи сказуеть: поругалися жидове истинному Христу! И во отеческомъ такожде ихъ мученіи отъ развратниковъ, аще бы не мірскія власти заступали ихъ. Да время будеть, и самъ с Москвы поскочишь, никъмже гонимъ, токмо Божіимъ изволеніемъ! Да и нынъ вамъ всёмъ глаголю, что онъ насъ далё посылаеть, то вскорё и самому ему бъгать. Да и вы, аще о томъ станете молчать, всъмъ вамъ пострадать! Не единымъ вамъ глаголю, но и всемъ, на Москвъ и на всъхъ мъстъхъ, за молчаніе всъмъ влъ страдати! А во ономъ въцъ что отвътъ дадимъ Владыцъ нашему истинному Христу и святымъ его страдальцемъ?» 18). Эта энергичная проповедь Неронова такъ напугала местныхъ вологодскихъ начальниковъ, что его немедленно приказано было везти дальше въ мъсту ссылки. Уъзжая изъ Вологды, Нероновъ отправилъ упомянутую выше «общую отписку ко всёмъ христолюбцамъ», въ которой убъждалъ ихъ крепко стоять за истинную веру въ наступившія последнія времена.

Заключеніе въ Кандалакшскомъ монастырѣ, тоже не отличалось особенной строгостью: сношенія Неронова съ единомышленниками продолжались: мы знаемъ, что онъ писалъ въ Переяславль Зальсскій архимандриту Данилова монастыря, Тихону а вскорѣ послѣ присылки, 10-го августа 1655 г., онъ бѣжалъ изъ монастыря съ тремя своими духовными сыновьями. По пути бѣглецы приплыли къ Соловецкому монастырю, гдѣ извѣстный своимъ сочувствіемъ къ старымъ обрядамъ архимандритъ Илья принялъ

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Мат., т. I, стр. 106—107.

ихъ съ почетомъ и, много побеседовавъ съ Іоанномъ, на богомольную ладью того и с работники посадивъ, и отпустити къ Москвъ повелъвъ, давъ тому на путь потребная доволно, а работникомъ обувь. И последнее целовався рекъ: «страдалче, біемъ одольвай! Храбрый воине, подвизайся!» 19). Въ Москвъ, по разсказу Өеоктиста, Нероновъ тайно жилъ у Стефана Вонифатьева, видаясь «со многими христолюбцами и духовною братіею», а въ декабръ того же 1665 г. постригся, подъ именемъ Григорія, у своего единомышленника переяславльского архимандрита Тихона. Благодаря всёмъ этимъ своимъ покровителямъ, Нероновъ легко могь ускользать оть розысковь, начатыхъ по приказу патріарха послів его бізгства изъ Кандаланшскаго монастыря. Өеоктисть разсказываеть, что въ одной деревнъ крестьяне, укрывая Неронова, такъ грубо дъйствовали съ патріаршими слугами, что онъ самъ вынужденъ былъ просить ихъ: «да не паче мъры съ посланными крамолять» 20). Конечно, бътство Неронова сопровождалось и усиленной проповёдью противъ церковныхъ новшествъ, проповъдью, очень легко воспринимавшеюся тъми, къ кому она обращалась, такъ какъ почва была подготовленная.

Наконецъ, дальнъйшее укрывательство отъ розысковъ стало невозможнымъ, а вм'есте съ темъ Нероновъ познакомился съ новоизданною патріархомъ Никономъ «Скрижалью»: въ этой книгъ онъ увидълъ, что вселенские патріархи одобряють троеперстное крестное знаменіе, а не покоряющихся предають проклятію, и взяло его раздумье: «кто есмь окаянный азъ? Со вселенскими патріархами раздоръ творити не хощу ниже противенъ буду: что же ради и под клятвою у нихъ буду? Есть аще угодно будетъ кое дёло Богу, всяко явится, лесть же потребится» 21). Вследствіе такого размышленія 4 января 1657 г. Нероновъ явился самъ къ патріарху, который въ это время шель къ объднъ. По словамъ Өеоктиста, объявивъ патріарху, что онъ тоть человікь, котораго розыскивають, Нероновъ сказаль: «что ты единъ ни затвваешь, то діло не крібпко; по тебів иной патріархъ будеть, все твое дёло передёлывать будеть; иная тогда теб' честь будеть, святый владыка». Затемъ по окончаніи литургіи, патріархъ взяль

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Mar., T. I, 137, 140.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ibid., crp. 143-144.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid. I, crp. 145-146.

Неронова къ себъ въ крестовую, и здъсь у нихъ произошло продолжительное объяснение, о которомъ мы имвемъ свидътельство только одной стороны, «Записку» игумена Өеоктиста; въ виду этого следуеть относиться съ большой осторожностью нь показаніямъ этого источника, хотя бы они, повидимому, и говорили въ пользу патріарха Никона: нельзя принимать ціликомъ за достовърную Өеоктистову передачу разговоровъ Неронова съ патріархомъ, какъ это дёлаеть митр. Манарій <sup>23</sup>). Эта передача, какъ и вообще всякія фактическія показанія раскольниковъ, во всякомъ случат односторонняя, тенденціозная, требующая основательной провърки, и удивляться, по примъру интр. Макарія и г. Субботина <sup>23</sup>), смиренію и кротости Никона, на основаніи разсказа Өеоктиста, было бы не совсемъ осмотрительно: никоимъ образомъ не следуеть забывать, что, заставляя Никона или молчать, или ограничиваться повтореніемъ дважды въ сущности неудачнаго отвъта на укоризны Неронова, Осоктисть хочеть представить Никона неправымъ, безгласнымъ, не имъющимъ привести въ свою защиту никакихъ основательныхъ доводовъ; то же следуеть думать и о пространныхъ обличительныхъ речахъ Неронова, которыя плохо вяжутся съ принесеннымъ имъ покаяніемъ, какъ бы оно ни было не искренне. Поэтому мы вполнъ соглашаемся съ метенемъ гр. Гейдена, что Осоктистъ въ своемъ изложеніи річей Неронова, «повидимому, многое придумаль самъ» <sup>24</sup>). Во всякомъ случат достовърно одно, что Нероновъ принесъ покаяніе, не желая находиться подъ клятвой восточныхъ патріарховъ, а по возвращеніи царя Алексвя Михайловича быль совершенно прощень патріархомъ и допущенъ къ причащенію, причемъ вполнъ въроятнымъ представляется показаніе Өеоктиста, что царь самъ ходатайствовалъ предъ патріархомъ о прощеніи Неронова. Патріархъ не только простиль Неронова, но и разрёшиль ему служить по старымь Служебникамь, признавь ихъ «добрыми» наравит съ новоисправленнымъ Служебникомъ, и даже, по настоянію Неронова, допустиль двоить аллилуію въ одномъ изъ московскихъ соборовъ. Такъ разсказываеть Өеоктисть, и, къ сожалънію, мы не имъемъ никакихъ другихъ данныхъ для

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Макарій. Ист. рус. церкви, т. XII, стр. 214—221.

<sup>23)</sup> Мат., т. І, стр. 134—135,

<sup>24)</sup> Гр. Гейденъ. Изъ ист. вознивновенія раскола при патр. Никонъ, стр. 51.

провърки этого важнаго показанія, на основаніи котораго митр. Макарій видёль уже въ это время начало единоверія.

Однако примиреніе Неронова съ патріархомъ было очень непрочнымъ: Нероновъ по прежнему враждебно относился къ исправленнымъ книгамъ и обрядамъ, а противъ патріарха продолжалъ интриговать, пользуясь при этомъ уже гораздо большей свободой, чёмъ прежде. Такъ, уже черезъ нъсколько дней послъ примиренія Нероновъ на литургін говориль царю: «Доколь, государь, теб' дотерп'ть такову Божію врагу? Смутиль всею русскою землею и твою царскую честь попраль, и уже твоей власти не слышать, -- отъ него, врага, встмъ страхъ». «И государь, передаеть Өеоктисть, яко устыдевся, скоро оть старца отъиде, ничтоже ему рече > 25). Въроятно, подобныя замъчанія уже не разъ приходилось выслушивать царю оть своихъ приближенныхъ, которые стали замъчать, что, возвратившись изъ своего славнаго малороссійскаго похода, царь возмужаль, пріобрёль большую самостоятельность и началь тяготиться опекой своего «собиннаго друга», другого великаго государя; а потому для этихъ людей, не любившихъ патріарха, Нероновъ былъ желаннымъ союзникомъ, темъ боле, что среди нихъ было не мало сочувствовавшихъ старинъ, которую, по ихъ мнънію, пскажаль Никонъ своими исправленіями. Въроятно, съ ними не разъ происходили у Неронова бесёды, въ которыхъ онъ по прежнему ръзко порицаль новоисправленныя книги. Такъ можно предполагать, судя по дёлу, возникшему въ конце 1657 г. по обвиненію Неронова въ томъ, что онъ сжегь новый Служебникъ: быль ли действительно этогь факть сожженія Служебника, мы не знаемъ, но во всякомъ случат можно съ увтренностью думать, что Нероновъ въ домъ О. М. Ртищева говорилъ, что новый Служебникъ следуеть сжечь, или, можеть быть, даже хвалился, что дъйствительно его сжегъ <sup>26</sup>). Иногда со своими возраженіями противь нововведенных обрядовь Нероновь обращался и къ самому патріарху, причемъ не стеснялся резкостью формы своихъ замечаній: такъ, 21 января 1658 г., отстаивая двоеніе аллилуіи, Нероновъ спрашиваль патріарха: «до чего тебъ домутить Россіею? <sup>27</sup>).

Mar., r. I, crp. 158.
 Ibid., crp. 159—160.
 Ibid., crp. 162.

Таковы извъстія, которыя мы имъемъ объ агитація Неронова противъ Никона и его дъла, пока Никонъ еще сохранялъ свое мъсто; эта агитація въ связи съ кознями бояръ и всяческими навътами, усилившими охлаждение царя Алексъя Михайловича къ своему другу, привела, наконецъ, 10 іюля 1658 г. къ оставленію Никоном'ь натріаршаго престола. Незадолго до этого факта, по разсказу Өеоктиста, Неронову, который находился въ Игнатьевой пустыни на Лому, явился Спаситель, приказавшій ему служить по старымъ Служебникамъ, а затемъ вскоре Нероновъ появляется въ Москвъ, въроятно, получивь уже радостное для него извъстіе объ ухолъ Никона. Въ началъ января 1659 г. Неронова снова посъщаеть чудесное выдёніе, и онъ отправляется доложить о немъ замъстителю патріарха, митрополиту Крутицкому Питириму, сочувственно относившемуся къ старымъ обрядамъ. Питиримъ, по словамъ Өеоктиста, отнесся съ полнымъ довъріемъ къ сообщенію Неронова и сказалъ: «върую, отче, словесемъ твоимъ, а не искущаю: мощенъ бо Господь творити преславная» <sup>28</sup>).

Съ этого времени Нероновъ начинаетъ дъйствовать противъ Никона и его исправленій уже вполив открыто. Въ сентябръ 1659 года <sup>29</sup>) онъ подалъ царю челобитную объ избраніи неваго патріарха. Можеть быть, эта челобитная была подана Нероновымъ не лично отъ себя, но какъ коллективное прошеніе людей разныхъ чиновъ; такъ можно предполагать потому, что въ одномъ спискъ, принадлежащемъ библіотекъ гр. Уварова, челобитная озаглавлена: «Всенародное прошеніе къ царю» и начинается по титулъ такъ: «богомольцы твои, государевы, и холони, и сироты и всякихъ чиновъ люди, припадая, молять человъколюбіе твое, благоутробный и милостивый государь, послушай мольбы своихъ государевыхъ богомольцевъ, и холоцей, и сиротъ, о немже тя, государя, молимъ, прося мира церкви и церковнымъ чадамъ покоя». Челобитная состоить изъ ряда выписокъ изъ церковныхъ правилъ о томъ, что церковь не можеть такъ долго вдовствовать, оставаться безъ верховнаго архипастыря, и о томъ,

<sup>28)</sup> Мат., т. І, стр. 163-166.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Не въ 1660 г., какъ подагаетъ г. Субботинъ, неправильно объясняя выражение: «второго лёта более двою мёсецъ прейде», въ томъ смыслё, что прошло 2 года и 2 мёсяца, тогда какъ прошло всего 1 годъ и 2 мёсяца.

каковъ долженъ быть новый патріархъ, котораго следуеть избрать на мъсто Никона, причемъ указывается и порядокъ избранія черезъ «духовныхъ мужей» и «обіцій сов'єть» и по «жребію апостольскому». Время управленія церковью патріарха Никона характеризуется въ прошеніи, какъ время смутное: «Смущеніе убо веліе, государь, въ Великой Россіи о церковных вещъхъ, якоже и самъ въси; благочестивый государь царь, во всъ убо седмь лёть, тысящи тысящь душь христіанскихь, сомнёнія ради церковныхъ вещей, чужи общенія пречистыхъ тайнъ, и ученія нъсть, паче же и несогласія ради церковныхъ учителей» 30). Въ Уваровскомъ спискъ «Всенароднаго прошенія» характеристика еще рваче: «Поостри убо тебе архіерей непреподобный чрезъ волю Божію ко брани, гнівь оть Бога привлече на всю Россію, забывъ пророка вопіюща, паче же и моляща Бога на таковыя: разруши, рече, языки хотящая бранемъ. Недовлъ же ему се; и глаголющія ему вправду умучи, и священническаго чина, и холопей твоихъ насъ и сиротъ; и клеветавъ тебъ на когождо заточеніемъ и великими ругательствы облагаше, и насиловаще властію твоею государевою. Въ то же время н толикая зданія каменнаго строенія вновь обители начать строити, древняя же пустынныя міста разоривь, въ потребу на славу Христову созданныя. Сими убо колико оскорби люди Вожія и святымъ мъстамъ пакость немалу сотвори».

Челобитная Неронова покуда не повела ни къ какимъ последствіямъ, хотя нельзя не видёть некоторой связи между этой челобитной и соборомъ русскихъ іерарховъ, бывшимъ по царскому повеленію въ 1660 г. для суда надъ Никономъ. Но, если и не эта челобитная была причиной собора 1660 г., во всякомъ случать она является однимъ изъ симптомовъ того общаго движенія противъ Никона и его исправленій, которое началось съ уходомъ Никона съ патріаршаго престола. Въ Соловецкомъ монастырть, монахи котораго еще въ 1657 г. отказались принять новые Служебники, смута не прекращалась, и противъ нея не принималось никакихъ мъръ ни духовной, ни свътской властью; напротивъ, правительство, нуждавшееся въ деньгахъ для военныхъ дъйствій и разсчитывавшее воспользоваться богатою мо-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Мат., т. I, стр. 170. Выраженіе «седмь лѣть», кажется намъ, подтверждаеть нашу дату подачи челобитной, считая время управленія Никона съ 1652 года.



настырскою казной Соловецкой, относилось къ монахамъ очень милостиво: архимандритъ Вареоломей, во время своего прівзда въ Москву, былъ не разъ приглашаемъ къ царскому столу, получалъ разные подарки, «укрухъ», «романею», именинный пирогь и т. п. и быль отпущень съ великой честью 31). Среди членовъ высшей церковной іерархіи были и такіе, которые выражали, хотя и не совствить открыто, свое сочувствие старымъ обрядамъ: таковъ былъ епископъ вятскій Александръ, такимъ же образомъ, какъ можно предполагать, поступаль и митр. Питиримъ, блюститель патріаршаго престола; по крайней мъръ не даромъ явилось извъстіе о его сочувственномъ пріемъ Неронову, а кромъ того и впослъдствіи, будучи въ Новгородъ, онъ высказывалъ свое расположение къ соловецкимъ монахамъ 32). Вліяніемъ враждебнаго Никону Питирима объясняется и постановленіе собора 1660 года о томъ, что следуеть Никона «за самовольное оставление патріаршества безъ благословной вины почитать чуждымъ архіерейства, чести и священства», а также и другое постановление этого же собора по дълу архіепископа суздальского Стефана, принадлежавшого, въ качествъ бывшого архимандрита Воскресенского монастыря, къ числу людей, преданныхъ Никону и во всемъ придерживавшихся тъхъ церковныхъ порядковъ, которые заведены были Никономъ. Въ 1659 г. суздальскій соборный попъ Никита Константиновъ Добрынинь (извъстный впослъдствии съ прозвищемъ Пустосвята) подалъ на архіепископа Стефана доносъ, что онъ «служить божественную литургію не по преданію св. Апостоль и пасеть церковь Божію не по правиламъ св. отецъ, честнымъ иконамъ и церквамъ и всякой святыми ругается, учить священный чинъ и всёхъ христіанъ не оть божественнаго писанія». По следствію открылось, что всв преступленія, въ которыхъ обвинялся Стефанъ, состояли только въ употребленіи обрядовъ, принятыхъ патріархомъ Никономъ. Никита, котораго Стефанъ послъ этой неудачной ябеды отръшилъ отъ церкви, учинилъ, какъ доносилъ о томъ приказный архіепископа Денисъ Петровыхъ и какъ показываль соборный попъ Симеонъ, въ церкви большое смятеніе, навывалъ Стефана измѣнникомъ и еретикомъ, вырвалъ изъ рукъ у подъя-

<sup>31)</sup> Сырцовъ. Возмущение соловецкихъ монаховъ, стр. 82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) lbid., crp. 84, 85.

чаго архіепископскую грамоту и изодраль. Для производства сивдствія по этимъ доносамъ и по новой жалобь Никиты, былъ посланъ Вятскій епископъ Александръ, а затімъ на соборів 1660 г. Стефанъ былъ сперва приговоренъ къ изверженію изъ сана, но послѣ нѣкоторыхъ его объясненій, показавшихъ опять таки, что его вина заключалась только въ следованіи порядкамъ, заведеннымъ Никономъ, соборъ постановилъ его послать въ монастырь, «подъ началъ добраго старца, и ему архіерейская начтоже действовати и клирики не владети». Царь Аленсъй Михайловичъ, которому было представлено ръшение собора, призналь необходимымь его измёнить, объявивь, что прощаеть архіенископа по обвиненіямъ въ государственной измёнь, а въ «духовныхъ винахъ» велёлъ властямъ судить архіепископа по правиламъ, «потому что отъ простыхъ ръчей провибають ереси, а попа Никиту чтобъ отослали подъ градскій судъ». Такимъ образомъ только царское заступничество спасло Стефана отъ несправедливаго, суроваго наказанія <sup>33</sup>).

Въ такое-то смутное время очень легко было возникнуть обширной раскольнической литературъ, направленной противъ введенныхъ Никономъ новыхъ книгъ и обрядовъ и доказывавшей въ той или другой формъ, что наступають или уже наступили последнія времена пришествія антихристова. Особенно важное значение въ ряду этихъ произведений, какъ, по своему объему, такъ и по личности автора, имъютъ сочиненія архимандрита Покровскаго монастыря Спиридона Потемкина. Это быль человъкъ съ большими связями при дворъ, благодаря близкому родству съ О. М. Ртищевымъ, сравнительно широко образованный, знавшій языки польскій, латинскій, греческій и даже немного еврейскій, начитанный въ божественныхъ писаніяхъ. Ему принадлежить сборникъ изъ девяти «словъ», называемый «книгою о правой въръ», составленный до 1658 года, судя по тому, что авторъ говоритъ, что никому неизвъстно, что произойдетъ въ 1666 году, т. е. по старому счету въ 1658 г. Такимъ образомъ, хотя «слова» Потемкина написаны и ранбе ухода Никона, который еще не называется бывшимъ патріархомъ, но мы можемъ предполагать, что ихъ распространение относится именно къ

<sup>33)</sup> Мат. т. І, стр. 375—379. Сырцовъ. Возмущение Солов. монаховъ, стр. 75—77, Чт. Моск. Общ. Ист. н Др. 1876 г.

этому времени, когда Потемкинъ, по свидътельству Аввакума, принималъ дъятельное участие въ спорахъ съ православными у Ө. М. Ртищева. Въ спискъ XVIII в. поморскаго письма Имп. Публичной Библіотеки, Q І. 1.060, которымъ мы теперь пользуемся, эти слова идутъ въ такомъ порядкъ:

Слово первое о крестномъ знаменіи воображенія и о сложеніи перстовъ десныя руки, како подобаеть христіяномъ креститися рукою, тако и священникомъ люди благословляти, единымъ воображеніемъ, понеже единъ есть кресть Христовъ, данный намъ на освященіе върнымъ оть пастыря Христа. Л. 1—15 об.

Слово 2. О Святомъ Дусѣ Господѣ истиннѣмъ, якоже речеся мечъ духовный глаголъ Божій, а иже похулить духъ истинны сіе непрощенное нечестіе, ни въ семъ вѣцѣ, ни въ будущемъ; чтый сія со вниманіемъ да разумѣетъ мечъ духовный глаголъ Божій. Л. 15 об.—37.

Слово 3. Любяй вопрошаеть любимаго о избраніи святыхь отець, и како слёпіи видящихь водять, понеже и въ правду то по словеси Христову, иже бо рече: аще не превзыдеть правда ваша паче книжникъ и еарисей, не имате внити въ царство небесное. Пишеть же и о книжномъ рееормованіи и о двунадесяти сатанинныхъ учениковъ. Л. 37 об.—45 об.

Слово 4. О исполненіи церковномъ и о связаніи сатаны и паки о развязаніи, глава 4 апокалепсисъ, глава 20.—Л. 45—53. Слово. 5. О прелести антихристовой и о предотечахъ его посл'єднихъ временъ, како сатана мудрствуетъ своими угодники, яко не глаголати имъ явно на Святый Духъ лаянія хулна, но скрывати ядъ смертоносный, еже есть истинна въ неправдѣ. Л. 54—65.

Слово 6. О премудрости Божіи, яже созда себе храмъ и утверди столновъ седмь. Л. 65 об.—86 об.

Слово 7. О нечювственныхъ христіянъхъ, иже нарицаются православніи и прелесть хулятъ, а въ прелести несмысленно утопоша и не ощущаютъ. Л. 87—137 об.

Слово 8. Яко не въходяи во дворъ овчій, но прелазяй инудѣ, той тать есть и разбойникъ, і яко татьски исполниша весь миръ прелестей, и отвратишася отъ востока на западъ, а прелестей в себе не познаша, і о скончаніи вѣка сего не вспоминають; яко антихристу попущено будеть отъ Господа нарицатися Богомъ и Христомъ и владыкою и царемъ прелести, и ина многа чтый обращеши в семъ словъ въ подзю себъ и слышащимъ безъ сомнънія. Л. 138—165 об.

Слово 9. О еже соедини Господь земная съ небесными и совокупи вся языки человъческія со ангельскими і устрои пъти славу святыя Троицы языки человъческими купно со ангельскими, глаголя аллилуія. Л. 166—180.

Уже изъ этого оглавленія книги Спиридона Потемкина можно видъть, что самая большая ея часть, слова четвертое, пятое, шестое, седьмое и восьмое, посвящены изложенію ученія объ антихристь и о посльднихъ временахъ, но этимъ же вопросамъ посвящаются многія отдъльныя мъста и въ другихъ частяхъ книги, причемъ главными источниками для Потемкина служатъ «Книга о въръ», «Кириллова книга», слова св. Ефрема Сирина и Ипполита.

\succ Главнымъ основаніемъ нападокъ Спиридона Потемкина на новоисправленныя книги и на исправителей является то положеніе, что церковь Христова «не требуеть никакова исправленія, того ради яко ни погръшити можеть, ни исправленія требуеть, непреклонну бо и недвижиму тоя утверди Христосъ своею кровію, и въ ней живеть и въ ней царствуеть» (л. 8). Непогръшимость церкви выражается не только въ въръ, крещении и священствъ, но и въ томъ, что церковь «не можетъ поползнутися ни въ малъйшемъ отъ догматъ святыхъ (л. 39); но такъ какъ буквализмъ, отличавщій въ равной мірт въ эту эхоху и старообрядцевъ, и православныхъ, которые и самое дёло исправленія предприняли, исходя изъ мысли, что церковь «пріяла совершеніе» не только въ догматическомъ и нравственномъ ученіи, но и въ «чинъ священных вещей», такъ какъ этоть буквализмъ не отличалъ въ существъ догмата отъ обряда, то у Спиридона Потемкина вполнъ послъдовательно явилось положеніе, что церковь не можеть погрѣшить «ни въ единомъ словѣ, ни во псалмъхъ, ни во ирмосахъ, ни во обычаехъ и нравъхъ писанныхъ и держимыхъ,---вся бо церковная свята суть, и держаніе не пресъчеся ни на единъ часъ» (л. 42).

Изъ такого взгляда естественно вытекаеть, что всякая попытка исправленія есть порча, производимая кознями сатаны, который старается, чтобы всё уклонилися въ латинскую ересь, и поэтому исправители «купно съ жидами путь устилають антихристу богомерзкими догматы, еретическими составы». Оригиналы, съ которыхъ правятся новыя книги, испорчены развыми латинскими вставками. «Нынъ выходять книги еретическія, реоормованныя, полныя злыхъ догматовъ, изъ Рима, изъ Париси, изъ Винецыи, греческимъ языкомъ, но не по древнему благочестію, ихъ же предагають на словенскій языкь, нынѣ же реоормованы съ горшими расколы, не токмо церковь раздирающе, но вся книги словенскаго языка древняго благочестія и весь языкъ мерзяще отягченіемъ превратовъ новосмысленныхъ» (л. 43). Насъявщи такимъ образомъ многоразличные плевелы, исправители сами постоянно сбиваются со своего пути и не знають, чего держаться: «на всяко лъто десятижды себе ресориують на горшее, якоже и прочіи прежде отпадшія еретицы, всегда учащеся, а никогда же въ разумъ истинный пріити не могутъ» (л. 40). Ссылка исправителей на старинныя харатейныя книги нисколько не удовлетворяеть Спиридона Потемкина, и онъ, считая свое время близкимъ къ кончинъ міра, напоминаетъ, при «кончинъ въка сего будуть соблазны въ книгахъ и ученіяхъ, яко будуть философія крадоводящихъ лестію на вся языки и яко явятся книги харатейныя бливъ кончины, въ нихъ же правдиван ученія истерга будуть, а предесть на антихристову руку маписана будуть, и ветхости ради тёхъ прельстятся мнози при кончинъ въка по писанію» (л. 143). Въроятно, въ виду того, что нъкоторыя обвиненія противъ исправителей оказывались несправедливыми, Спиридонъ Потемкинъ приписываеть своимъ врагамъ следующую уловку: «числа на листахъ не полагаютъ, да мощно будеть истребити ихъ оть книгь ихъ новыхъ, да выдравше рекуть, яко никогда же писахомъ таковыхъ листовъ» (д. 102 об.). Благодаря соблазну новоисправленных книгь, исчезло всякое попеченіе объ истинь, и вмысто защиты своей правоты, «вси согласно глаголють, аки взирающе на начальниковъ: якоже предають намъ, такъ и пріемлемъ, не мы есмы правителіе книгамъ (л. 142).

Своимъ противникамъ, похваляющимся ученостью, Спиридонъ старается доказать въ духъ прежнихъ представленій суетность мірского ученія. «Человъцы бо, говорить онъ, научившеся грамматики, и риторики, но и самыя филосовіи, аще не прибъгнуть ко истинному учителю Христу, то что поможеть грамматика, и что пособствуетъ риторика, и како наставить филосовія на путь истинный: единъ бо филосовъ аріянинъ, а дру-

гіи македонянинъ, а третій лютеръ, инъ же калвинъ, а інъ римлянинъ, и иныхъ множество, но сіи вси учатся въ римскихъ училищахъ, яже суть школы латинскія, а за ученіе не дають ничесоже кромъ душъ своихъ; аще бо кто восхощеть совершенъ быти римлянинъ, но той не возможеть, доступить совершеннаго ученія римъскаго; аще бо кто не восхощеть римскаго опреснока вкусити, той абіе нев'вдомъ бываеть, и конецъ его единъ Богъ въсть и тоя его мада за римское ученіе» (л. 136 об.). Указавъ на эту дъйствительно присущую многимъ исправителямъ слабую сторону ихъ образованія, Спиридонъ Потемкинъ обличаеть ихъ жизнь, во многомъ не соотвётствовавшую старымъ аскетичеческимъ идеаламъ: «веліе диво, что видівше люди послідують имъ! Въру ли, но та развращенна; дъла ли, и тъ завистны; любовь ли, и та невъдома никому; пость ли, за щеками носа не знать; трезвеніе ли, всегда руки дрожать съ похмелья, а безъ горълки ни единъ часъ, безъ роскоши и безъ рыбы ни во единъ пятокъ; а труды церковныя, кто свидетель?» (л. 44 об.). Замечательно, что къ патріарху Никону Спиридонъ Потемкинъ относится сравнительно мягко; указавъ, что Никонъ не отвергаетъ Кириловой книги и Стоглава, онъ говоритъ: «точію въ въръ не согласуеть, аще бо и самъ исповъдуеть Духа Святаго Господа истиннаго, но преступиль заповъдь Ісуса Сирахова и припустиль кь себъ иноземца, иже преврати вся благочестивыя пути его, и той солга предъ нимъ, яко святіи отцы истиннаго въ символъ православныя вёры не вложивше» (л. 50 об.). Не есть ли такое мягкое отношеніе къ Никону результать вліянія родственника Спиридона, Ө. М. Ртищева, который сохранялъ дружбу съ Никономъ и въ то же время не отстранялся отъ защитниковъ старины?

Единственное средство устранить всё еретическія нововведенія исправителей Потемкинъ видить въ созваніи собора, который могь бы ихъ обличить и утвердить правоту защитниковъ старыхъ книгъ (л. 12 и 52), но такого собора приходится долго ждать, а тёмъ временемъ новшества повсюду распространяются при помощи насилія, такъ какъ новые учители «осилують», «нуждею приводять въ римскую прелесть» (л. 7 об.), «не хотёвшихъ пріимати таковыя ихъ прелести многихъ изгнаша, многихъ уязвиша, многихъ умертвиша» (л. 11). Кромё насилія, нововводители стараются дъйствовать насмёшками: «ругающеся благочестивымъ христія-

номъ и не хотящимъ пріимати ихъ лукавыхъ нововводныхъ и богомерскихъ прилоговъ и превратовъ, глаголютъ: како можете разумѣти, не вѣдуще многихъ разныхъ языковъ, ниже риторства, ни филосовіи учащеся? Ваше дѣло пріимати то, иже мы страждуемъ, а намъ дана власть знати въ словесѣхъ силу, что пріимати отъ божественныхъ писаніи и что отметати, да не премѣнится нами предпріятое, донелѣже вси людіе будутъ едино стадо подъ единымъ пастыремъ до скончанія вѣка» (л. 27).

На подобные доводы Спиридонъ Потемкинъ отвъчалъ, что исправленія въры нельзя ожидать въ последнія времена, а что конецъ міра уже наступилъ или по крайней мірт очень близокъ, для него представляется несомивинымъ. Пришла, по его мивнію, такая пора, что люди «святаго Евангелія не хотять и слышати, не токмо послушати, яко подобаеть христіяномъ, а эллинскихъ учителей возлюбища наче апостоловь Христовыхъ, датинскія догматы паче ученія Христова; прочее чесо ожидати, разв'в да поклонятся прелести вси живущій на земли и дадуть славу звірю пестрому по писанію». Рабы Христовы везді гонимы, всі ихъ ненавидять, а сатана, вселившійся при Адам'в въ змія, теперь вселился «въ персты рукъ человъческихъ, да скрывши въ нихъ хулу на Святый Духъ, прельстить родъ христіянскій» (л. 9—10). Согласно божественному писанію, сатана быль, по воскресеніи Христовомъ, связанъ на 1.000 лътъ, и это была самая лучшая эпоха въ исторіи церкви, послё нея произошло отпаденіе латинскаго Запада, черезъ 600 лътъ Западная Русь приняла унію, черезъ 60 лёть началось отпаденіе Москвы при Никон'в, а черезъ 6 лёть должно быть уже последнее отступление. Признаками этого прискорбнаго событія Спиридонь Потемкинь признаеть появленіе «предотечей» сатаны, изъ которыхъ онъ однихъ «посылаетъ съ прелестными ухищреньми, еже похулити Духъ истинный, а другихъ посылаеть воздвигнути внёшнюю брань со окрестными, да убіють другь друга, да проходить мечь, да развратится умь, да раздвоится совъсть въ людехъ, наипаче же во владущихъ, яко аще и ощутять благочестіе оть сопостать вреждаемо, но не возмогуть противустати имъ ратныхъ ради нахожденія» (л. 20-21 об.). Самое же главное знаменіе антихристова прихода есть порча церковныхъ книгъ. «Такожде и книги, пріемшія лукавыя догматы, оставляются отъ Христа, и противный теми действуеть и ратуетъ церковь Христову; да еще и едину книжицу видитъ супостатъ въ церкви неврежденну, сиръчь не пріемпе развращеннаго догмата, не внидеть тамо, дондеже изнесена будеть прельщенными; опалнеть бо ся истинною, еже не мощи ему внити тамо, идъже Христось пребываеть. Но сія вся дъйствуеть врагь своими угодники, малыми антихристы сиръчь предотечами его, его же пришествіе хощеть быти по дъйству сатанину, еже отвести отъ Бога весь міръ лукавыми догматы, сице нашими же книгами насъ же обличати будуть, лжуще на Бога, лжуще на святое евангеліе, лжющи на святые вселенскіе соборы, лжющи на святую, соборную и апостольскую церковь. А книги тогда точію имя святыхъ соборныхъ книгъ содержати имуть, а по истинъ вси лукавства исполнени будуть; то бо будеть дъло и нынъ есть лукавыхъ предотечей, еже истребляти отъ книгъ истину и влагати лжи помраченную тму» (л. 25 об.—26).

О томъ четвертомъ отступленіи, котораго нужно ожидать посл'в шести л'вть (т. е. въ 1658 г.), мы можемъ уже заключать на основаніи того, что происходить въ наше время: «что будеть по шести летехъ, говоритъ Потемкинъ, того уже главизны являются, но вся сія мира сего любителемъ смѣхъ суть и игралище, и никто же ищеть воды живыя, еже угасити пламень сатанинъ, но всякъ ищеть смолы и изгребія и тростія сухого на горшее распаленіе, да скоръе речется въ міръ миръ утверженіе и да незапу наведеть на нихъ всегубительство по писанію» (л. 134 об.). А между темъ исправление богослужебныхъ книгъ, предпринятое патріархомъ Никономъ, есть именно такое ихъ искаженіе, которое окончательно отвращаеть людей оть православной Христовой въры, и благодаря этому истинныя книги древняго благочестія обруганы и оплеваны, такъ что «вышній не въ рукотворенныхъ храмёхъ живеть по писанію». «О, горе намъ нынё живущимъ на земли, восклицаетъ Потемкинъ, яко пріиде время, отдалече проповъданное на нынъшнее; яко жидове уже, христіяны себе нарицающе, христіянъ прельщають; а христіяны, не проспавшися съ похмёлія, темъ верять и, не ощущающе техъ прелести, глаголють: аще ли не бы сіи премудри были, то не бы сіи власти наши темъ повинулися; тіи узрять, на техь Богь взыщеть, мы же и піемъ, а утре умремъ. О, люте время постиже, разлучають насъ со Христомъ, истиннымъ Богомъ нашимъ, а приводятъ къ сыну погибели. О, слепота піяныхъ христіянъ, иже ждуть явнаго жидовства и предотечей антихристовыхъ, не внимають помраченной

прелести ихъ» (л. 82 об.—83 об.). Антихристъ можетъ придти въ міръ, когда ему будеть подготовленъ путь, т. е. когда истребятся вст церковные догматы, что, по возартнію старообрядцевь, равносильно Никоновскому исправленію книгь. «Точію ты внимай, христолюбче, говорить Потемкинь, яко нъсть мощно прінти антихристу и състи въ церкви, дондеже не истребятся изъ нея святыя догматы сосуды лукавыми и по дъйству сатанину: нужда бо, рече, прінти соблазномъ. Но горе человіку, имъ же соблазнъ приходить? Кто же убо нынъ не видить соблазнъ пришедшихъ? кто не видить отступленія оть віры; кто не видить хуленія на Святый Духъ? кто не видить прелести помраченныя? Ни ли воста уже языкъ на языкъ и царство на царство? Ни ли суть глади и труси по мъстамъ? Но о люте намъ, яко вся сія еще начало болъзнемъ. Время бо намъ уже соглядати свою въру и свое христіянство, цъла ли въ насъ въра, и есмы ли христіана, не украдена ли у насъ въра, и готовы ли есмы за вся умрети, любимъ ли Христа, истиннаго Бога, противимъ ли ся дукавымъ догматомъ сына погибели? Аще противимся, то христіяны есмы, по словеси Господню: иже бо, рече, нъсть со мною, на мя есть. Кіи гръхъ сравнится поврежденію въ въръ? Коего гръха ищеши, его ненавидитъ Богъ»? (л. 119). Смута, происходящая въ русской церкви, объясняется, какъ действіе сатаны, уготовляющаго путь антихристу, «нынъ творить брань со оставшимъ съменемъ ея, еже мы есмы, сіе творить, да устеліть путь гладокь своему антихристу, сыну погибели; уже бо вмаль обладаеть рукотворенныя храмы, уже въ малъ возмещеть святыя церковныя догматы, а своя прелести вносить лукавствомъ, и посемъ введеть въ миръ всего мира погибель антихриста (л. 139). Самое пришествіе антихриста, который во всей книгь Спиридона Потемкина представляется еще не явившимся, но долженствующимъ скоро явиться, изображается очень сходно съ той поэтической картиной, какую мы находимъ у св. Ефрема Сирина, въ «Словъ на приществіе Господне, на скончаніе міра и на пришествіе антихриста».

Такимъ образомъ Спиридонъ Потемкимъ не доходить до рѣшительнаго утвержденія того, что царство антихриста уже наступило; однако около этого времени нарождаются и другіе взгляды на положеніе церкви: можеть быть, уже теперь зрѣеть мысль о духовномъ пониманіи антихристова прихода, мысль, которая начинаеть явно высказываться нѣсколько лѣтъ спустя, когда

противъ нея пришлось вовражать Аввакуму; однако несомнънно, что другіе противники Никона шли гораздо дальше, и къ этому же времени, повидимому, надо относить возникновение пълаго ряда легендъ о Никонъ, записанныхъ въ «Житіи» инока Корнилія и въ раскольнической «Повъсти о рожденіи и воспитаніи и о житіи и кончинъ Никона, бывшаго патріарха Московскаго и всея Россіи», наиболье полный списокъ которой имъется сборникъ Им. П. Библ. Q. I. **№** 1058, л. 46 — 71. Первымъ человъкомъ, провидъвшимъ пагубу, грядущую отъ **Елеазаръ** Никона, быль, по этимъ легендамъ, Анзерскій, въ скиту котораго жилъ Никонъ. Старецъ этотъ говорилъ своей братін: «О, какова смутителя и мятежника Россія въ себ'в питаеть! Сей убо смутить тоя предвлы и многихъ трясеній и и бъдъ наполнитъ». Въ доказательство истины своего предреченія Елеазаръ передаваль, что онъ видъль около шен Никона, который совершаль литургію, «змія черна и зіло велика оплетшася» (Повъсть, л. 47). По другому сказанію, старецъ Чудова монастыря Симеонъ видъль ночью, «якобъ змій великъ зъло», пестръ и страшенъ видъніемъ, обогнувся около грановитыя палаты, яже въ Кремлъ, и ужасную свою, лютымъ ядомъ дышущую главу и грозно пригибающійся ошибъ вложивъ на крат тоя полаты, лежаще. Таковое виденіе видя, старець той оть ужаса скоро воспряну и пристращенъ бывъ, повъда сіе вильніе соборнымъ братіямъ. Тін же, ужасомъ одержими, глаголаху: «что сіехощеть быти?» Потомъ же скоро увъдаща, яко всю нощь ону, внюже старецъ видъніе видъ, Никонъ митрополить во оной палать сь царемъ беседоваста, а о чемъ разглагольство ихъ было, о томъ молчаніемъ покрыся» (Пов'єсть, л. 51). Свид'єтелями богопротивныхъ дъйствій Никона, когда онъ быль Новгородскимъ митрополитомъ, были келарь больничной обители Соловецкаго монастыря, Кирикъ, и старецъ Андреянъ, видъвшіе на его сапогахъ распятіе и образъ Богородицы, такъ что онъ представился попирающимъ святыню (л. 61-62). Иноку Корнилію было въ тонкомъ снъ видънје: спорили темнообразный и благообразный, и темнообразный, защищавшій четвероконечный кресть, одолёлъ благообразнаго <sup>34</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Максимовъ. Разсказы изъ ист. старообр., стр. 16—18. Александръ Б. Оп. раск. соч. I, 172—173.

Распространеніе подобныхъ легендарныхъ разсказовъ легко могло привести къ тому радикальному заключенію, что Никонъ не предтеча антихриста, но уже самъ антихристъ; такъ училъ старецъ Ефремъ Потемкинъ, пропагандировавшій свои теоріи устно и письменно въ увадахъ Нижегородскомъ и Ветлужскомъ, предсказывая между прочимъ голодъ въ теченіе семи лѣтъ 36). Ученіе это было очень распространено и долго держалось, такъ что впослѣдствіи его пришлось опровергать даже Аввакуму 36).

Въ такомъ печальномъ положени были перковныя дела после ухода Никона съ патріаршаго престола. Велась борьба не только противъ личности бывшаго патріарха, но и противъ его дела, которое представлялось дёломъ антихриста. Интрига противъ лица велась главнымъ образомъ боярами, которымъ трудно было примириться съ властнымъ положеніемъ великаго государя, пріобретеннымъ Никономъ, благодаря особенной любви къ нему царя Алексвя Михайловича. Теперь этоть великій государь находился въ немилости, но его дъло еще не кончено, овъ оставался еще патріархомъ, могь вернуться еще на свою канедру, могь пойти на компромиссь съ царемъ, и нельзя было сказать вполнъ утвердительно, что царь по своему мягкому и доброму характеру не смёнить гнёва на милость, не вспомнить старой своей дружбы съ патріархомъ. Нужно было потому співшить съ окончаніемъ дёла патріарха, нужно было всёми мёрами поддерживать въ царъ раздражение противъ Никона, и, конечно, всякий человъкъ, который быль врагомъ Никона становился другомъ бояръ. Врагами стараго патріарха стали тѣ же греки, которые прежде ему прислуживались; но на нихъ нельзя было полагаться: эти люди при иныхъ обстоятельствахъ легко могли измёнить. Искали враговъ непримиримыхъ, и такими были раскольники, возставшіе на Никона, какъ на представителя ненавистнаго имъ начала и какъ на крайняго своего утёснителя.

Къ раскольникамъ обратилась боярская, враждебная Никону, партія, и понятно, что Аввакумъ, и среди расколоучителей болѣе всѣхъ выдававшійся своей огнепальною ревностью, при возвращеніи своемъ въ Москву, былъ принять боярами чрезвычайно радушно, «яко ангелъ Божій», тѣмъ болѣе, что между ними

<sup>35)</sup> Mar. I, ctp. 449-450. II, ctp. 18-15, 96-105.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Хр. Чт. 1888, I, стр. 748—749.

многіе смотрели на него, какъ на страдальца за правую веру. Явился Аввакумъ къ старому своему другу О. М. Ртицеву; тоть подошелъ къ нему подъ благословение и много съ нимъ беседовалъ; трое сутокъ провелъ Аввакумъ въ его домъ, послъ чего Ртищевъ доложилъ о немъ царю. Царь призвалъ его, допустилъ къ рукв своей и милостиво его разспращивалъ: «Здорово ли живешь, протопопъ? Вотъ еще Богъ велёлъ видаться». Аввакумъ отвъчалъ: «живъ Господь, жива душа моя, царь-государь, а впредь что изволить Богь!» «Онъ же, миленькой, разсказываеть Аввакумъ, вздохнулъ, да и пошелъ куды надобъ ему. И иное кое-что было, да что много говорить!» Послѣ этого свиданья царь приказалъ поселить Аввакума въ Кремле, на подворье Новодъвичьяго монастыря. Отношенія царя къ протопону были самыя милостивыя: «въ походы мимо двора моего ходя, кланялся часто со мною низенько-таки, а самъ говоритъ: благослови де меня и помолися о мнъ! И шапку въ ину пору мурманку, снимаючи в головы, урониль тдучи верхомъ! А ис кареты высунется бывало ко мив». За царемъ и всъ бояре ласкали Аввакума, предлагали ему мъсто, какое захочеть, звали даже, по его словамъ, въ царскіе духовники 37).

Несмотря на всё эти милости царя и бояръ, Аввакумъ не могь успокоиться, видя, какъ прочно установились въ церкви Никоновы новшества: покровители Аввакума, правда, возставали противъ Никона, но это было скорве ихъ личное двло, протесть ихъ истекалъ изъ опасенія деспотизма суроваго патріарха и изъ стремленія оградить царя оть его вліянія, которое нер'вдко шло въ разръвъ съ ихъ интересами и партійными счетами; что же касается религіозныхъ вопросовъ, то здёсь не было съ ихъ стороны никакого противоръчія бывшему патріарху, сами они соглашались съ его новшествами и звали Аввакума соединиться съ ними въ въръ. Но у протопопа были совстиъ иныя цъли: онъ шель прежде всего противъ принципа, противъ исправленій, проведенныхъ Никономъ при участіи грековъ и малороссовъ: онъ не могь молчать, не могь не обличать новшествъ, которыя уже глубоко вкоренились за время его отсутствія, такъ что о примиреніи съ новыми порядками, какъ уб'вждали бояре, не могло быть и помысла. Поэтому вскор'в посл'в своего возвращенія, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Mar. r. V, crp. 59-60.

мы упоминали раньше, онъ рѣшился подать царю челобитную о церковныхъ дѣлахъ,—кстати у него была и другая просьба: хотѣлъ онъ жаловаться на своего сибирскаго притѣснителя, воеводу Пашкова.

Во вступленіи къ своей челобитной Аввакумъ говорить: «Государь нашъ свъть! что ти возглаголю, яко отъ гроба возставъ изъ дальнято заключенія, оть радости великія обливаяся многими слезами, -- свое ли смертоносное жите возвъщу тебъ, свъту, или о церковномъ раздоръ реку тебъ, свъту?» Послъ этого вступленія онъ обращается кърфчи о церковномъ раздорф, который, сверхъ его ожиданія, за время его ссылки еще болбе усилился оть любоначалія властей и навлекь на Россію гибиь Божій. Какъ о знаменіи этого гивва, Аввакумъ разсказываеть о следующемъ «преславномъ и ужасу достойномъ чудъ»: «въ соборной большой церкви в Тобольскъ, въ Преображениевъ день служиль литургію ключарь тоя церкви Ивань Михлиловъ сынъ с протодыжнономъ Менодіемъ, и егда возгласища: двери, двери, мудростію вонмемъ, тогда у священника со главы взяся воздухъ и повергло на землю; и егда исповъдание въры начали говорить, и въ то время звёзда на дискост надъ агньцемъ на всё четыре поставленія преступала, и до возглашенія поб'єдныя п'єсни, и егда приспъ время протодьякону къ дискосу притыкати, приполнялася мало и стала на своемъ мёстё на лискост просто. А служба у нихъ въ церкви по новымъ служебникамъ по приказу архіепископлю». Въ томъ спискі челобитной, который быль поданъ царю, Аввакумъ даеть такое объяснение этого чуда: «И мнъ, государь, мнится, яко и тварь рыдаеть, своего владыку види безчестна, яко неистинна глаголють Духа Святаго быти и Христа Сына Божія на небеси не царя быти въ исповъданіи своея въры». Въ двухъ другихъ спискахъ, варіанты изъ которыхъ приведены въ изданіи г. Субботина, это объясненіе оказывается болье распространеннымъ черезъ толкованіе отдыльныхъ моментовъ чудеснаго явленія, причемъ это толкованіе Аввакумъ приписываеть уже не себъ лично: «И многимъ, государь, мнится, яко воздухъ, поверженный на землю, образуеть благодати лишеніе, звъздное же необычное поступаніе Божіе прогитваніе яви, полъятіе же звізды самой и еже просто на своемъ мість на дискост ста, тишину отъ раздоровъ нъкако образова. Како убо, свътъ-государь, православный царь, не лишеннымъ быти Божія благодати неисповъдающемъ въ символъ въры Христа Сына Божій небеснаго царя быти и Духа Святаго истиннаго быти, по точію животворящаго?» <sup>28</sup>) Божій гнъвъ проявляется не только одними подобными знаменіями, но и болье чувствительнымъ образомъ: «и моровое повътріе не мало намъ знаменіе было отъ Никоновыхъ затьекъ, и агарянскій мечъ стоитъ десять льтъ безпрестани, отнельже онъ раздралъ церковь». Благодаря этимъ бъдствіямъ, «во всякомъ градъ и странахъ веліе нестроеніе и туга велика всюду, слезы и стенаніе», а во всемъ виноватъ Никонъ: его «неопасивая дерзость и безчеловъчіе къ рабамъ Божіимъ всю русскую землю пусту показа и слезъ и рыданія исполнену». Указавъ на это мучительство, Аввакумъ вспоминаетъ, какъ хорошо было при протоцопъ Стефанъ, который никого не губилъ.

Сознавая, что царю могуть наскучить его заявленія о церковномъ исправленіи, Аввакумъ говорить: «Вѣмъ, яко скорбно тебѣ, государю, отъ докуки нашей. Государь-свѣтъ, православный царь! Не сладко и намъ, егда ребра наша ломають и развязавъ насъ кнутьемъ мучатъ, и томять на морозѣ гладомъ. А все церкви ради Божія стражемъ». Затѣмъ онъ разсказываеть государю о тѣхъ бѣдахъ и напастяхъ, которыя выпали на его долю «ради церкви Божія», о томъ, какъ его били въ Лопатицахъ, изгнали изъ Юрьевца, какъ онъ былъ арестованъ по приказу Никона и посаженъ въ Андроньевъ монастырь, и «тутъ мнѣ пищу принесе аньгелъ за молитвъ святаго отца протопопа Стефана». Разскавъ объ этомъ чудѣ въ двухъ другихъ спискахъ

<sup>18)</sup> Челобитная издана г. Субботинымъ (Мат. V, стр. 119—136) по списку, находящемуся въ свиткъ Синод. библіотеки, подлинному, собственной руки Аввакума; два же другихъ списка (Синод. библ. № 641 и Хлудовской библ. № 254) представляють собой другую редакцію челобитной, причемъ первый, принадлежащій иноку Авраамію, сохраниль эту редакцію не настолько, хорошо, какъ Хлудовскій, такъ какъ Авраамій, желая представить челобитную написанною отъ лица встах «заточенных» страдальцевъ», кое-что передалаль въ ея текстъ. Для объясненія одновременнаго существованія еще при самомъ Аввакумъ двухъ редакцій его челобитной, г. Субботинъ высказываетъ весьма въроятное предположеніе, «что Аввакумъ сначала написаль челобитную начерно, п потомъ, переписывая се въ свитокъ для подачи парю, дълаль въ ней поправки,—иное перемъниль, иное дополниль, иное, найдя не совстать удобнымъ въ посланіи къ царю, исключиль, или сократиль, какъ напр. мъсто о явленіи ему ангела съ чащъюй щей» (Мат. V, стр. XV).



челобитной представляется значительно дополненнымъ нъкоторыми подробностями. По варіанту Синодальнаго (Аврааміевскаго) списка, явился не ангелъ, а какой-то «мужъ», который, подавая Аввакуму пищу, говорилъ: «дерзай, не убойся, Господь съ тобою, вкуси жъ пищи, юже ти принесохъ».. Пока Аввакумъ ълъ, «яко отъ потиря», мужъ стоялъ молча. «Егда же полсосуда изъядохъ, приступи онъ и взя отъ мене сосудъ: довлѣетъ ти, рече. И невидимъ бысть». По Хлудовскому списку, Аввакуму является тоже не ангелъ, а человъкъ, и на вопросъ Аввакума: «откуду и како стмо пріиде?» отвечаеть такъ же, какъ и въ предъидущемъ варіанть, прибавляя наставленіе: «а не истяжн откуду есмь». Затъмъ повторяется разсказъ Синодальнаго списка. Наиболье распространенную форму получиль этоть разсказь въ «Житіи» Аввакума, гдъ онъ дополненъ подробностями реальнаго характера. «Бысть же я, разсказываеть Аввакумъ, въ третій день пріалченъ, -- сиръчь ъсть захотьль: и посль вечерни, ста предъ мною, невъмъ-ангелъ, невъмъ-человъкъ,-и по се время не знаю. Токмо въ потемкахъ молитву сотворилъ и, взявъ меня за плечо, съ чёнью къ лавке привель и посадиль, и лошку въ руки далъ, и хлъбца немножко и штецъ далъ похлебать, - зъло прикусны -- хороши! -- и реклъ мив: полно, довлветь ти ко укрвпленію! Да и не стало его. Двери не отворялись, а его не стало! Дивно, только человъкъ; а что же ангелъ, ино нечему дивитца! вездѣ ему не загорожено 39)

Упомянувъ объ этомъ чудъ, Аввакумъ далъе въ челобитной передаетъ о своихъ «сибирскихъ бъдахъ», «колико во одиннатцеть лътъ на хрептъ моемъ дълаща язвъ беззаконніи за имя Христово». Говоря о притъсненіяхъ, вынесенныхъ отъ Пашкова, Аввакумъ вообще распространяется о злоупотребленіяхъ воеводы и о бъдственномъ положеніи, въ которомъ находились его казаки и служилые люди. Особенно ужасаетъ его воспоминаніе о томъ, какъ онъ осквернился непозволенной пищей. «И какъ мы дошли до мъста, тамо насъ и совершенное зло постигло: ътъ я с казаками не по естеству пищу, вербу, и сосну, и траву, и кореніе, и мертвыя мяса звърины, а по напрасньству и по прилучаю и кобыліе. И тово было яденія шесть лътъ. А казаки бъдные всякую мертвечину, иные волки и лисицы, иные человъческую лайну».

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Мат. т. V, стр. 20.

Описавъ невзгоды своей Сибирской жизни, Аввакумъ заключаеть такъ: «и о сихъ всёхъ, государь-свёть, благодаримъ Бога, яко первые мы въ тёхъ странахъ з женою моею и дётми учинились оть патріарха въ такой пагубной, паче же хорошей ссылкъ. Упоилъ насъ чашею вина нерастворенна. Да не поставить ему Богь в гръхъ здъсь и въ будущемъ въцъ! Не прогитвайся, государь-свъть, на меня, что много глаголю: не тогда мив говорить, какъ издохну!» Однако послв такого ивсколько. пожалуй, мягкаго замечанія о Никоне, Аввакумъ не выдерживаемь, начинаеть обличать Никоново мучительство: «То не отеческой у патріарха вымысль, но древняго отступника Іуліяна и египтянина Өеоонда патріарха Александрова града и прочихъ еретикъ и убійцъ, яко христіянъ погубляти. Мнв мнится и духъ пытливой таковъ же Никонъ имать, яко и Өеоеилъ: понеже всёхъ устращаеть». Въ этихъ нападкахъ на Никоново мучительство, можеть быть, и есть слабый отголосокъ представленій о свободъ совъсти, выразившихся въ ученіи Нила Сорскаго и его послъдователей, однако скорбе здёсь проявляется самозащита преслёдуемой стороны, и принципіальнаго отрицанія преслідованій за въру приписывать Аввакуму на основаніи этихъ словъ не представляется возможнымъ.

Далъе Аввакумъ обращается къ реформъ Никона и, ръшительно отказываясь ее принять, обвиняеть Никона въ разныхъ ересяхъ. «Многіе ево боятся, говорить онъ, а протопопъ Аввакумъ, уповая на Бога, ево не боится. Твоя, государева свътова воля, аще и паки попустишь ему меня озлобить: за помощью Божією готовъ и духъ свой предать. Аще не нынів, умремъ же всяко и житію должная послужимъ; смерть мужу покой есть; смерть грѣху опона. А душа моя пріяти ево новыхъ законовъ беззаконныхъ не хощеть. И во откровеніи ми оть Бога бысть се, яко мерзокъ онъ предъ Богомъ Никонъ» (На какое откровеніе ссылается здёсь Аввакумъ, нельзя сказать ничего положительнаго). «Аще и льстить тебъ, государю-свъту, яко Арій древнему Констяньтину; но погубиль твои в Руси всв государевы люди душою и тёломъ, и хотящій ево законы новыя пріяти на страшнёмъ судё будуть, слыть никоніяне, яко древніе аріане. Христа онъ Никонъ не испов'вдуетъ в плоть пришедша; Христа не исповъдуеть нынъ царя быти и воскресение ево, яко іюдви, скрываетъ; онъ же глаголеть неистинна Духа Святаго; и

сложеніе креста въ перстёхъ разрушаеть; и истинное метаніе в поклонъкъ отсъкаетъ, и многихъ ересей люди Божія и твоя наполниль; индъ напечатано: духу лукавому молимся. Охъ души моей и горе!» Перечисливъ всъ эти мнимыя ереси Никона, причемъ основаніемъ для всёхъ подобныхъ обвиненій являются самыя незначительныя измёненія въ обрядахъ или въ тексте богослужебныхъ книгъ (напр. замвна словъ: Его же царствію ипсть конца, словами: не будеть конца, вызываеть обвинение въ томъ. что Христось не привнается теперь царствующимъ, и т. п.), Аввакумъ, сравнивъ Никона съ папой Формозомъ, убъждаетъ государя «отложить служебники новые и всё его никоновы затъйки дурные». Государь долженъ исторгнуть злое и пагубное ученіе Никона, «дондеже конечная пагуба на насъ не пріиде, и огнь с небесе, или моръ древній, и прочая здая насъ не постигло». Въ упоминании о конечной пагубъ не трудно видъть намекъ на наступленіе антихристова царства. «А егда сіе злое кореніе исторгнемъ, предсказываеть Аввакумъ, тогда намъ будеть вся благая, и кротко и тихо все царство твое будеть, яко и прежде Никонова патріаршества было, и агарянскій мечь Богь уставить и сподобить насъ получити въчная благая».

После этого Аввакумъ снова обращается къ Пашкову, просить царя «спасти его душу», постричь въ монахи, чтобы «впередъ не губилъ, на воеводствахъ живучи, христіянства. Ей, государь, не помнить Бога: или попъ, нашть брать, или инокъ,всъхъ равно губить и мучить, огнемъ жжеть и погубляеть». Но Аввакумъ просить вибств съ темъ «не мстить» Пашкову за свою обиду, говоря, что Пашковъ его духовный сынъ и поэтому не должно думать о его погубленіи, а слёдуеть относиться къ нему съ любовью. Просьба не мстить Пашкову за свою обиду выражается очень настойчиво, повторяется нъсколько разъ, такъ что, можетъ быть, она не была вызвана однимъ притворнымъ неалобіемъ. Къ дёлу Пашкова относится и приложенная къ челобитной «памятная записка» о злоупотребленіяхъ и жестокостяхъ воеводы: при всемъ ужасномъ произволъ Пашкова, который рисуется въ этой запискъ, нельзя не замътить, какъ мы уже указывали, что некоторыя строгости его со своей командой вызывались необходимостью поддерживать въ ней дисциплину и противодъйствовать непозволительному съ военной точки зрвнія критическому обсужденію двиствій начальника.

Въ заключение своей челобитной Аввакумъ высказываетъ желание видёться съ царемъ не «предъ человёки»; «желаю, говорить онъ, наединё свётоносное лице твое зрёти и священно-лёпныхъ усть твоихъ глаголъ нёкій слышати мнё на ползу, какъ мнё жити».

Главною целью подачи изложенной челобитной было убедить государя возстановить старое благочестіе; но царь не могь послушаться Аввакума. И онъ самъ, и бояре увидали, что этотъ ожесточенный врагь Никона значительно съ ними расходится, хочеть гораздо большаго, чёмъ они, что ему нужно не одно свержение Никона съ патріаршаго престола, но главнымъ образомъ искоренение его «дурныхъ затъекъ»; но эти затъйки приняты были окончательно, такъ что не могло быть речи объ ихъ оставленіи. Между тімь Аввакумь, подавь челобитную, не молчалъ; онъ дъйствовалъ въ народъ, распространялъ расколъ. Въроятно, по настоянію духовныхъ властей, царь прислаль къ Аввакуму боярина Родіона Стрішнева съ увіщаніемъ, чтобы онъ не агитировалъ. «И я, разсказываетъ Аввакумъ, потещилъ его: царь то есть отъ Бога учиненъ, а се добрененъ до мене,чанть либо по маленку исправится». Надежда на исправленіе паря поддерживалась въ протопопъ и очень заманчивымъ объщаніемъ опредълить его «съ Симеонова дня» (вёроятно, съ февраля) на должность справщика на Печатномъ Дворѣ; это было, разумъется, завътнымъ желаніемъ Аввакума: «и я радъ силно, говорить онь, - мит то надобно лутче и духовничества». Не мало проявлялось заботь со стороны царя и его приближенныхъ и о матеріальномъ положеніи Аввакума: царь прислалъ ему 10 рублей, царица, духовникъ царскій Лукьянъ, Родіонъ Стрішневъ дали ему тоже по 10 руб., а О. М. Ртищевъ велъть своему казначею «сунуть въ шапку» протопопа 60 рублей; «а про иныхъ нечего и сказывать: всякъ тащить, да несеть всячиною!»

Но все это ни къ чему не вело: Аввакума нельзя было остановить, тёмъ болёе, что въ высшемъ московскомъ обществъ были вліятельныя лица, сочувствовавшія его религіознымъ убъжденіямъ; они давали ему пріють въ своихъ домахъ и тъмъ помогали его пропагандъ. Особенно сильно было вліяніе протопопа на женщинъ: такъ, онъ упоминаеть о поддержкъ, которую ему оказывала родственница царицы, Анна Петровна Милославская; самою ревностною послъдовательницею его была боярыня

Өеодосія Прокопьевна Морозова, урожденная Соковнина. Моровова была очень богата: Аввакумъ сообщаеть, что дворни у нея было человъкъ съ триста, крестьянъ около 8,000, разнаго имущества на 150-200 тыс. рублей. Имъя большой кругь знакомыхь въ Москвъ, она выважада къ нимъ въ богатой каретъ, въ сопровождении многочисленной челяди. Рано овдовъвъ, она предалась дёламъ благочестія и благотворенія: по ночамъ она ходила «по темницамъ и по богадъльнямъ», милостыню отъ дома своего нося, деньги и ризы, и потребляя комуждо неимущему довольно, овому рубль, а иному десять, а инде пятьдесять рублевъ, и мѣшокъ сотной» 40). Раскольническое направление явилось въ Морозовой, благодаря вліянію отчасти Аввакума, отчасти его (ученицы, старицы бълевской Меланіи 41). Понятно, что при своихъ родственныхъ связяхъ, при близости къ царскому двору, при своемъ богатствъ и благотворительной дъятельности, Морозова должна была иметь въ Москве большое значеніе, и съ помощью ея и ея сестры, княгини Евдокіи Урусовой, легко было дъйствовать Аввакуму при распространени своихь раскольническихъ мивній, такъ что многіе приходили къ нему поучаться и отвращались оть ненавистной ему никоніанской службы. Последнее достигалось еще лучше благодаря тому, что вообще въ это время дъйствія духовной власти были нъсколько ослаблены; въ церкви Софіи Премудрости Божіей, что за Москвой-рекой въ Садовникахъ, Аввакумъ «своимъ ученіемъ прихожанъ отлучилъ многихъ», и нъкоторые изъ нихъ позволяли себъ такія дерзости, какъ Благовъщенскій сторожь Андрей Самойловъ, который «называлъ митрополита и архіепископовъ проклитыми и бранилъ ихъ матерны, а дьякона Софійскаго хваталъ и дергалъ за рясу, называя никоновичемъ»; даже въ одномъ изъ Кремлевскихъ монастырей, въ Вознесенскомъ дъ-



<sup>40)</sup> Мат. V, стр. 183—184. Весьма вѣроятно, что разсказы Аввакума о богатствѣ Морововой не преувеличены; и Соковнины были богаты, и состояніе Морозовыхъ вообще было очень значительно; мы имѣемъ свѣдѣніе, что братъ мужа Осодосіи Прокопьевны, близкій къ царю Алексѣю Михайловичу, бояринъ Борисъ Ивановичъ въ 1657 г. прислалъ въ Соловецкій монастырь серебряными ефимками 1,000 рублей (вѣсомъ 3 п. 243/4 ф.) и черезъ годъ чистаго серебра 1 п. 10 ф. на устроеніе ракъ соловецкихъ чудотворцевъ (Сырцовъ. Соловецк. мон. передъ возмущеніемъ мон.-старообр., стр. 9).

<sup>4)</sup> Мат. VII, стр. 147 и 151.

вичьемъ, пропаганда Аввакума посъяла сильный раздоръ между монахинями: здъсь нашлась очень усердная его послъдовательница, уставщица Елена Хрущова, силою принуждавшая другихъ монахинь удаляться отъ службы по исправленнымъ книгамъ <sup>42</sup>).

Часто приходилось Аввакуму вести пренія о въръ съ отступниками-никоніанами. Нероновъ 43) говорить о бесъдахь, происходившихь у Аввакума съ архіепископомъ Иларіономъ и съ царскимъ духовникомъ Лукьяномъ, а самъ Аввакумъ упоминаетъ о жаркихъ спорахъ, происходившихъ въ домѣ О. М. Ртищева, который, какъ мы говорили, отличался мягкостью своихъ религіозныхъ убъжденій, позволявшей ему одинаково принимать у себя людей всъхъ партій, и любилъ ученые и богословскіе диспуты, всегда оживленные и продолжительные, происходившіе у него при встрѣчѣ сторонниковъ стараго и новаго направленій въ церковныхъ дѣлахъ. На такія собранія часто хаживаль Аввакумъ, какъ старый знакомый Ртищева и самый видный представитель раскольнической партіи, и «грызся» о вѣрѣ съ никоніанами.

Очень возможно, что отголоскомъ этихъ преній быль письменный споръ, возникшій у Аввакума съ однимъ изъ братьевъ Плещеевыхъ, Андреемъ, который, следуя, вероятно, примеру своего наставника, Неронова, когда восточными святителями была произнесена клятва на раскольниковъ, изъ ревностнаго приверженца старины обратился въ человека, покорнаго церковнымъ распоряженіямъ • патріарха Никона. Желая убъдить Аввакума не противиться церкви, Плещеевъ написалъ ему посланіе. Сказавъ о важности и польз'в дружбы и вспоминая свои прежнія хорошія отношенія къ Аввакуму, Плещеевъ, относящійся и теперь къ нему съ глубокимъ уваженіемъ и называющій его «отцомъ, честнъйшимъ господиномъ, благодътелемъ своимъ величайшимъ», говорить, что онъ, слышавъ о долговременныхъ его страданіяхъ и о его сомнініяхъ въ догматахъ церковныхъ, ръшился обратиться къ нему съ увъщаніемъ не упрямиться и послушаться «премудръйшихъ себе, въдущихъ разумъ божественныхъ писаній». Онъ старается доказать, что действіями

<sup>42)</sup> Мат. I, стр. 481. V, стр. 67. Братское Слово, 1886 г. т. II, № 17.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Mar. I, crp. 199.

Никона и другихъ церковныхъ властей не вводилось ничего новаго, но что ими только «погибшее обратается, кривое исправляется, косвенное отметается и стропотное соглаждается»; что книги русскія исправляются премудръйшими учителями вслъдствіе того важнаго соображенія, что въ нихъ много несходнаго съ греческими оригиналами и старинными русскими списками. Плещеевъ равсматриваеть въ частности нёкоторыя исправленія и отчасти доказываеть ихъ правильность, отчасти просто заявляеть, что такъ, по новому, лучше. Противъ двоеперстія онь ссылается на разныя свидетельства оть книгь и на проклятіе его вселенскими патріархами. Указываеть онъ на разные недостатки въ иконномъ писаніи, въ печатныхъ книгахъ. Просить Плещеевъ Аввакума прекратить свою пропаганду, чтобы не ввести въ соблазнъ другихъ, потому что «горе человъку, имже соблазнъ приходитъ»; а пропаганда эта уже теперь многихъ отвращаеть оть церкви: нъкоторые люди не ходять въ церковь, отвергають новые Служебники, троеперстіе, «всв исправленные нынъ церковные догматы», до того упорствують въ своемъ противленіи истинъ, что даже умирають безъ покаянія и причащенія святыхъ Тайнъ. Сказавъ о такихъ упорныхъ раскольникахъ, Плещеевъ заключаеть свое посланіе, говоря, что Аввакуму не должно имъ уподобляться, такъ какъ они неразумны, и следуеть принять новое перстосложение и во всемъ соединиться съ православною церковью и вселенскими патріархами 44).

На это посланіе Аввакумъ отвѣчалъ довольно обширнымъ разсужденіемъ, которое сохранилось до насъ въ сборникахъ сочиненій Спиридона Потемкина съ такимъ заглавіемъ: «Против же сего многокозненнаго и прелестнаго посланія Аввакумъ протопопъ восписуеть, лести и хулы исполненныя оуста заграждаеть и посрамляеть, яко остріемъ меча посѣкаетъ вселукаваго языка глаголы, списатель же сему авва Спиридонъ» 45). Это заглавіе, а также и помѣщеніе отвѣта среди сочиненій Потем-

<sup>45)</sup> Сборники Имп. Публ. Библ. №№ Q. I, 476 и Q. I, 486, по которымъ мы помъщаемъ ниже это сочиненіе. См. также ркп. Хлудовской библ. по описанію А. Н. Попова № 351, л. 38—42.



<sup>44)</sup> Это посланіе напечатано въ Правосл. Собесёд. 1858 г., ч. ІІ, стр. 591— 598. Мы пользовались имъ также въ рукописныхъ сборникахъ Имп. Публ. Библ. № Q. I, 476 и Q. I, 486.

кина послужили причиной того, что г. Субботинъ отвергъ подлинность этого сочиненія, призналь его принадлежащимъ Потемвину и не включить въ свое собраніе сочиненій Аввакума 46). Однако, намъ кажется этоть взглядъ не совсёмъ правильнымъ, и мы предлагаемъ такое объяснение: отвъть, приписываемый Аввакуму, дъйствительно ему принадлежить, но возможно, что въ его составленіи или переработкъ принималь участіе Спиридонь Потемкинъ, что и отразилось на особенностяхъ стиля, слишкомъ книжнаго. Отрицать авторство Аввакума, когда оно указывается во всёхъ спискахъ въ заглавіи, намъ не представляется возможнымъ въ виду того, что Спиридону Потемкину, какъ весьма авторитетному раскольническому писателю, не было никакой надобности скрывать свое произведение подъ чужимъ именемъ. Особенности стиля далеко не могуть служить критеріумомъ для опредъленія личности автора, и это прежде всего замътно на сочиненіяхъ, несомивнно принадлежащихъ Авракуму, но різко другь оть друга отдичающихся по стилю. О стиль Аввакума можно сказать, что выдающіяся его черты-образность и реализмъ, но на этомъ основаніи далеко не всякое сочиненіе, обладающее этими качествами, можно приписать Аввакуму, и точно такимъ же образомъ не всякое сочинение, лишенное этихъ свойствъ и написанное языкомъ книжнымъ, должно быть признано не принадлежащимъ Аввакуму. Эти-то соображенія и не позволяють намъ согласиться съ взглядомъ г. Субботина, и при обзоръ дъятельности Аввакума мы не можемъ исключить его отвётъ на посланіе Плещеева, хотя и не отринаемъ участія въ немъ Спиридона Потемкина.

Въ своемъ отвътъ Аввакумъ соглащается съ Плещеевымъ, что очень важно хранить дружбу, но отказывается повиноваться «мудръйшимъ», потому что отъ нихъ утаилъ Богъ тайны благодати своей, а открылъ ихъ младенцамъ, неученымъ людямъ, которыхъ Плещеевъ укоряетъ въ буйствъ спасается міръ черезъ върныхъ, а не чрезъ мудръйшихъ. Противъ исправленій, производимыхъ этими мудръйшими, Аввакумъ выставляетъ слъдующій силлогизмъ, который является, по его мнънію, однимъ изъ сильнъйшихъ аргументовъ въ спорахъ раскольниковъ съ православны-

<sup>46)</sup> Позволяемъ себъ въ этомъ случаъ сослаться на мижніе Н. И. Субботина, высказанное намъ лично.



ми: Христосъ создалъ церковь и далъ ей такую крепость, что и врата адовы не одолжить ея; Христосъ живеть въ ней, царствуеть и не даеть ей погрёшить не только въ догматахъ вёры, но и въ мальйшей черть каноновъ и пъсней; отступники «мудръйшіе» говорять, что поблудили отцы наши въ церковныхъ догматахъ, и много времени церковь была въ «погруженіи», а теперь они умудрились исправить, «обрёсти погибшее, стропотная гладка сотворить»,следовательно они не верять слову Христову о непогрешимости перкви и такимъ образомъ являются хулителями Бога и церкви. Въ то время возражать на этотъ ложный силлогизмъ правосдавнымъ архипастырямъ было очень затруднительно: они сами держались того мивнія, что церковь «пріяла совершеніе» не только въ догматахъ, но и въ обрядахъ, только видъди они это совертеніе въ обрядахъ греческихъ, тогда какъ раскольники считали совершенными свои русскіе обряды. Если какой-нибудь обрядъ признать совершеннымъ, то измънение его есть искажение церковнаго преданія, отступничество отъ правой вёры; смотря съ этой точки зрвнія на обряды и ихъ измененіе, православные предавали анафемъ раскольниковъ за то, что они поддерживали искаженія греческихъ обрядовъ, а раскольники проклинали православныхъ за измъненія, или, по этой теоріи, искаженія, производимыя въ русскихъ обрядахъ въ угоду греческимъ учителямъ. Напіональный элементь получаль такимь образомь совершенно особенное значеніе: раскольники отстаивали народность, не какъ таковую, но какъ носительницу совершеннаго православія, что и было для нихъ единственно существеннымъ.

«Вы думаете, что вы исправляете», пишеть Аввакумъ, «но подъ видомъ исправленія, чѣмъ далѣе, тѣмъ болѣе вводите вы себя въ адово дно; вашему исправленію конца не будеть, пока не останется въ васъ едина малѣйшая жилица христіанская; такъ же говорили всѣ еретики, аріане, македоніане, латины, люторы, утверждая, что они исправляють». Относительно крестнаго знаменія Аввакумъ коротко говорить, что отъ людей, измѣняющихъ Символъ, нельзя ожидать, чтобы они могли правильно креститься. На ссылки Плещеева на священное писаніе онъ отвѣчаеть ироніей: мы прочли писанія и увидали тамъ, что «нравъ твоего мудрованія подобенъ человѣку утопляющему, емуже аще бы кто и бритву бы подалъ, и за ту хватается». Ты все свое носланіе написалъ себѣ за посмѣхъ, и если ты самъ не стыдишься своихъ

словъ суетныхъ, то я стыжусь за тебя предъ людьми крепкими въ православной въръ. Обращаясь къ новымъ учителямъ, Аввакумъ называеть ихъ «ныньшними пьяными апостолами, которые всегда с похмълья мудрствують, составляюще лукавые догматы», и восклицаеть: «ей, не внидеть, возлюбление, благодать духовная въ та уста, в няже входить вино кормчемное. Аще и тма кромъ ихъ наречеши мудръйшими, поведутъ тя с ними, идъже аще хощеши возопіеши: горъ и оувы». Аввакумъ не върить, чтобы съ ненавистными ему «мудрейшими» учителями могли сходиться вселенскіе патріархи; онъ высказываеть уб'яжденіе, что хотя и страждуть восточные христіане подъ агарянскимъ насиоп скифотом и не имбють они хорошихъ книгь, въ которыхъ поучались бы правой въръ, но вселенскіе патріархи православны. они не принимають книгь, напечатанныхь въ латинскихъ городахъ съ разными еретическими искаженіями; съ великимъ трудомъ они достають старыя, истинныя книги, въ которыхъ нётъ латинскихъ прибавокъ, и по нимъ правять непорочное ученіе. Туть Аввакумъ опять разражается гнёвомъ на новыхъ учителей, называеть ихъ «дрождями прокислыя мудрецы, которые пишуть трясущимися руками, ползающе по земль, яко гадове»: что могуть сдълать они добраго? а ты ихъ называешь мудръйшими и хочешь, чтобы и я имъ повиновался; ты самъ отъ нихъ долженъ бъжать, если хочешь видъть Христа въ день судный». Въ заключеніе Аввакумъ обращается къ Плещееву съ увѣщаніемъ оставить свои заблужденія: «пріиди в чювство вкіихъ обрётаешься; аще мощно ти есть познати истинну, да не погубиши себе во въкъ, прицади къ ногамъ распятаго за ны истиннаго учителя Христа Бога нашего, призови Духа истиннаго и наставить тя на всяку истинну. Того бо ради положи Господь во евангеліи причтю о блудномъ сынъ, да познаемъ церковь Христову и отступленіе въ правду и блуженіе, что бо принесе блудный, развів наготу свою и пріят первую одежду и наслажденіе въ дому милостиваго отца и паки сынъ наречеся въ дому своемъ и т. д.

Въ изложенномъ посланіи проявляется та двойственность въ отношеніяхъ Аввакума къ русскимъ, уклонившимся отъ правой въры, и къ ихъ соблазнителямъ грекамъ, которая замъчается не разъ въ послъдующихъ сочиненіяхъ Аввакума: въ то время какъ въ отношеніи къ первымъ мы видимъ мягкость, даже нъжность, которою мотивируется просьба о возвращеніи на путь истины

но вторымъ Аввакумъ относится грубо, со страстной ненавистью. Правда, въ этомъ сочинении, какъ мы говорили, тонъ гораздо болъе мягкій, чъмъ въ позднъйшихъ произведеніяхъ Аввакума, менъе замътна грубость даже въ выраженіяхъ, въ чемъ и сказалось вліяніе Спиридона Потемкина. Но кромъ этого вліянія не объясняется ли такая мягкость тона тымъ обстоятельствомъ, что теперь Аввакумъ чувствовалъ гораздо болъе свободы въ своихъ дъйствіяхъ, и потому менъе поводовъ къ озлобленію, чъмъ это было впослъдствіи? Въдь и въ челобитныхъ къ царю Алексъю Михайловичу теперь тонъ былъ другой, чъмъ онъ сталъ впослъдствіи.

А свобода была дъйствительно довольно широкая: раскольники вступали въ пренія съ православными безъ всякаго ствсненія, ихъ община собирала даже соборы для різшенія тіхь или другихъ вопросовъ объ отношеніяхъ къ православной перкви. Въ «Житіи» Выгопустынскаго инока Корнилія разсказывается объ одномъ такомъ соборъ, который быль въ домъ «нъкоего госнодина, потаеннаго христіанина гоненія лютаго ради». Сощлись Спиридонъ Потемкинъ, Аввакумъ, протопопъ Даніилъ, игуменъ Досивей, священники Өеодосій, Исидоръ отъ церкви Космы и **Даміана**, Лазарь Романовско-Борисоглівскій, дыяконь Өеодоры, иноки Авраамій, Исаія и Корнилій, и разсуждали они о томъ, следуеть ли перекрещивать переходящихъ изъ православія въ расколъ. Вотъ это единственное дошедшее до насъ ръшеніе бывавшихъ въ то время, въроятно, не одинъ разъ раскольническихъ соборовъ. «И разсуждали вси купно, яко невозможно его (т. е. никоніанское крещеніе) имѣти за истинное ради отступленія веры христіанскія и всёхъ нарушенія законовъ Христовыхъ, но нынъ намъ невозможно божественныхъ правилъ изыскати ради гоненія; но впредь хотящимъ по насъ спастися, желающимъ небеснаго царствія вкратцѣ речемъ отъ Благовѣстника: аще кто не родится водою и духомъ, не можеть спастися, аще и всёхъ человекъ праведнейши будеть. Инъде бо писание глаголетъ, яко еретическо крещеніе Духа Святаго не имать, а нынъ бо Никонъ самъ еретикъ сотворися и прочихъ скверными сотвори и въ другаго Бога въровати научи, а истинну отложи и о всемъ въ крайнее поруганіе нивложи, Господа нашего Ісуса Христа инако нарече и совсвиъ по пророчеству антихристу уподобися. Іеремія пророкъ глаголеть, яко во всемь уподобитися хощеть льстецъ Сыну Божію:

левь Христось, левь і антихристь явися; Христось агнець явися, і антихристь агнепъ: и се пророчество исполнися: братіе, да будемъ подъ опасеніемъ сея прелести». Такимъ образомъ рішеніе этого собора не доходить до крайняго радикализма, къ которому приходили уже въ это время нъкоторые вожаки раскола, какъ Ефремъ Потемкинъ: Никонъ не называется антихристомъ, а только уподобляется ему. Признаніе совершившагося прихода антихриста заставило принять ръшение перекрещивать православныхъ, но при этомъ, хотя смутно, но высказывается мысль, что въ виду стёснительныхъ обстоятельствъ, можно и не перекрещивать православныхъ. Наконецъ фраза, находимая въ одномъ спискъ (И. Публ. Библ. О. І. 401): «есть бо таковая правила, простолюдину повелёвають крестити», даеть намъ возможность видёть уже теперь некоторую подготовку начала теорій безпоповства 47), хотя мы и знаемъ, что по первоначальному своему смыслу эта фраза никакого отношенія къ базпоповству не имбеть.

Во всёхъ действіяхъ раскольнической общины Аввакумъ принималь самое энергичное участие: онъ стояль теперь во главъ ся, какъ одинъ изъ самыхъ смълыхъ и талантливыхъ борцовъ за правую старую въру, какъ популярный проповъдникъ, вполнъ понятный народу по своему языку, необыкновенно образному и реальному. До его ссылки вожакомъ раскольническаго протеста быль Нероновъ, но онъ ослабълъ, боясь быть нодъ клятвою вселенскихъ патріарховъ, и хотя раскольники и нюбили его, но авторитеть его среди нихъ быль уже подорванъ. Кромъ Аввакума не было никого, кто бы могь занять мъсто Неронова, почему это время можеть считаться самой горячей порой дъятельности Аввакума, который, пользуясь большой свободой, действоваль и словомъ, и писаніями. Последнихъ, должно быть, было не мало, но дошло до насъ далеко не все: такъ, въ «Росписи, что взято у Өеоктиста черица книгъ и писемъ» 48) упоминаются между прочимъ следующія неизвестныя намъ сочиненія Аввакума: подъ № 15 — «Тетрадка, а въ не fi писано на четырехъ листахъ отъ божественнаго писанія Собраніе протопопа Аввакума», подъ № 60— «протопопова къ великому

<sup>47)</sup> Житіемъ Корнилія мы пользовались по спискамъ Имп. Публ. Библ. Q. 1, 401 и Q. I, 153. См. также Александра Б. Опис. нък. раск. соч. ч. I, стр. 166—183.

<sup>48)</sup> Mar. I, crp. 323-339.

государю роспись — кто въ которые владыки годятца», и подъ №86—«Отписка протопопова Аввакума объ началу къ архимариту Никанору на Соловки».

Но мы можемъ предполагать, что литературная пропаганда Аввакума въ этотъ періолъ его жизни не ограничивалась только этими сочиненіями, что были и другія его сочиненія, о которыхъ мы не имжемъ свъдъній. Такъ можно догадываться по следующему изложенію Аввакумовыхъ сочиненій, составленному для собора 1666 г.: «послъ свободы писаль онъ, Аввакумъ, о Символв и о сложеніи перстовъ въ крестномъ воображеніи, и о поклонахъ и о прочемъ, что въ новоисправленныхъ печатныхъ книгахъ напечатано неправо. Да онъ же въ своихъ писмахъ писалъ, что на Москвъ во многихъ церквахъ Божіихъ поютъ пъсни, а не божественное пъніе по латыни, и законы и уставы у нихъ латынскіе, руками машуть и главами кивають и ногами топчють, какъ-де обыкло у латынниковъ ко органомъ. И на книжнаго печатнаго двора справщиковъ и на священниковъ московскихъ церквей написалъ, что они пожираютъ стадо Христово злымъ ученіемъ и образы нельпо носять отступническіе, а не природные наши словенскаго языка, и они же не церковные чада, діяволя, родилися ново оть никонова ученія, понеже не върують во Христа вочеловъчшася и еще же исповъдають и не воскресша и царя несовершенна на небъси со Отцемъ быти, и Духа Святаго не истинна глаголють быти; ихъ же отщепенцами и уніатами называеть, что они ходять въ рогахь вивсто обыкновенныхъ словенскихъ скуфей, и причащаться святыхъ таинъ православнымъ христіанамъ у тъхъ священниковъ, когорые по новоисправленнымъ служебникамъ Божественные литургіи служать, не велить» 49). Въ этомъ изложеніи, очевидно, есть подлинныя выраженія Аввакума, не встречающіяся намъ однако въ извёстныхъ намъ его сочиненіяхъ этого времени. Извёстіе Оеоктистовой «Росписи» о письмё Авванума нь архимандриту Никанору очень важно, такъ какъ даетъ возможность видъть нъкоторую связь между пропагандой Аввакума и Соловецкими смутами, въ которыхъ Никаноръ игралъ такую выдающуюся роль.

Однако духовная и свътская власть, на представителей которой хотъль воздъйствовать Аввакумъ, оставалась глуха къ его

<sup>49)</sup> Мат. II, стр. 7—8, см. также стр. 81—82.



проповеди, а потому онъ, «помодчавъ съ полгода» (какъ онъ выражается въ «Житіи»), «паки заворчаль», снова рішиль обратиться къ царю съ челобитной. По всей въроятности, эта челобитная и есть та недошедшая до насъ «роспись, кто въ которые владыки годятца», которая упоминается въ бумагахъ Өеоктиста, которую самъ Аввакумъ называеть «моленейцемъ къ великому государю о духовныхъ властёхъ, ихже нужно снискать» 50), а Нероновъ-«моленейцемъ о Сергів Салтыковв и о Никонорв и о иныхъ по жребію святительскаго чина» <sup>51</sup>). Судя по тому, что Аввакумъ ръшился ходатайствовать за другихъ, указывать государю кандидатовъ на епископскія канедры, можно заключать, что его авторитеть въ это время быль значительный, что онъ чувствоваль за собой некоторую силу, если решался выступить съ такими указаніями. Кром'ь того мы знаемъ, что эта челобитная не ограничивалась одними подобными указаніями, а касалась вообще церковныхъ дъль, и о нихъ то именно и «ворчалъ» протопопъ. Самъ онъ говоритъ, что «написалъ царю многонко-таки, чтобы онъ старое благочестіе взыскаль и мати нашу общую святую церковь отъ ересей оборониль и на престоль патріаршескій пастыря православнаго учиниль вмісто волка и отступника Никона, злодъя и еретика» 52). Должно быть, къ этой же челобитной примыкають тъ выписки, сделанныя Аввакумомъ изъ Священнаго Писанія, «Бесёдъ» Златоуста, сочиненій Ефрема Сирина, Цвътника и др., которыя были отобраны у Благовъщенскаго сторожа Андрея Самойлова. Въ этихъ выпискахъ восхваляется святая простота, противополагаемая суетной мудрости внівшней, такъ какъ «віра потребе ко спасенію и ко прівнію противящихся, а не риторики и грамматики, и прочихъ добродътелей христіанскихъ отъ чиста сердца, а не оилосовскаго кичения», а нынъшніе философы (подъ которыми, въроятно, подразумъваются греки и малороссы, исправители книгъ) называются «песьими сынами». Приводится въ выпискахъ рядъ примъровъ, какъ люди неученые, каковы Юліанъ, Спиридоній Тримиоунтскій и ніжій старець, благодаря своему смиреномудрію и стойкости въ въръ, побъждали ученыхъ риторовъ и философовъ.

<sup>50)</sup> Mar. V, crp. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Mar. I, crp. 198.

<sup>52)</sup> Mar. V, ctp. 66.

Кромѣ того есть замѣчанія о нѣкоторыхъ обрядовыхъ вопросахъ, напр. объ одеждахъ духовныхъ лицъ. Въ концѣ второй выписки мы находимъ такое обращеніе: «И мы, Михайловичъ, станемъ поучатися, какъ намъ умерети, и умъ вперимъ къ Богу всегда, да полезнѣе намъ будетъ тамо, егда обрящемся со Христомъ, нежели съ риторикою славы ища, быти кромѣ Христа, молю Бога ввечеръ и утро и полудни, еже бы тебѣ не желати риторики кичения ради, но искати распятаго Христа» 53). Это обращеніе «Михайловичъ», которое встрѣчается впослъдствіи въ посланіи Аввакума къ царю изъ Пустоверска, даетъ основаніе предполагать, что выписки именно предназначались для царя Алексъя Михайловича и послужили матеріаломъ для не дошедшей до насъ челобитной.

Эту челобитную Аввакумъ не могь самъ подать по нездоровью, а посладъ ее съ Өедоромъ юродивымъ. «Онъ, разсказываеть Аввакумъ, съ письмомъ приступиль къ царевъ каретъ съ дерзновеніемъ: и царь велъль его посадить и съ писмомъ подъ Красное Крыльцо, -- не въдалъ, что мое; а опослъ, взявше у него письмо, велълъ его отпустить. И онъ, покойникъ, побывавъ у меня, паки въ церковь предъ царя пришедъ, учалъ юродствомъ шаловать: царь же, осердясь, велёль въ Чудовъ монастырь отослать. Тамъ Павелъ архимарить и железа на него наложиль: и Божіею волею жельзы разсыпалися на ногахъ предъ людьми. Онъ-же покойникъ-свёть, въ хлёбиё той послё хлёбовъ въ жаркую печь влёзъ, и голымъ г...мъ сёлъ на подъ и, крошки въ печи побираючи, ясть. Такъ черицы ужаснулися и архимариту сказали, что нынъ Павелъ митрополить. Онъ же и царю возвёстиль, и царь, пришедь въ монастырь, честно его вельлъ отпустить».

Эта челобитная вызвала неудовольствіе царя Алексвя Михайловича. «Не любо имъ стало, говорить Аввакумъ, какъ опять я сталъ говорить. Любо имъ, какъ молчу, да мнё такъ не сошлось». А между тёмъ высшія духовныя власти, видя сильный успѣхъ пропаганды Аввакума, рёшили принять мёры противъ него, или, какъ онъ выражается, «яко козлы пырскать стали» на него, просили государя о его высылкё, такъ какъ онъ «церкви запустопилъ». Однимъ изъ многихъ поводовъ для при-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Mar. I, crp. 484-499.

мѣненія къ Аввакуму этого новаго наказанія было его участіе въ пасивильныхъ слухахъ, распространявшихся о греческомъ архимандрить Діонисіи, который училь арх. рязанскаго Иларіона греческому языку, а также будто бы «и нравомъ, внёшняя мудротвующимъ». Вотъ какъ разсказываеть Аввакумъ объ этомъ дълъ: «Болъзнуя же, рекохъ владыкъ сему, древнія ради любви съ нимъ: Владыко святый, у зазорна человъка учищся! Понеже слышаль оть достовърныхъ свидетелей, что Софениской попъ Иродіонъ извіщаль на него вамъ, святителямъ, что онъ архимарить некоего подъяка.... И те вины детищь написаны даль ему, попу Иродіону; а онъ попъ Иродіонъ, то письмо вятцкому епископу Александру казалъ, да и Питириму митрополиту не извъстно ли. Мала ли бъда... сія скверна во святилищъ содъяна? Какъ выбдеть онъ, архимарить, въ свою землю, скажеть.... У нихъ то, грековъ, не диковина. И безчестіе сіе и въчный позоръ не точію вамъ архіереомъ, но и всему государству будеть. А только до сего времени и служите въ той церкви безъ освященія: блюдитеся и отъ Бога казни. Не добра похвала—такой воръ и ругатель великія Россіи святителя учить! И архіепископъ Идаріонъ въ то время кручиненъ быль. И я ему говориль: «Владыко святый, по пирушкамъ ходя, попъ Иродіонъ, со своею братією смінся говорить ті слова.» Попъ Иродіонь, по словамь Аввакума, очень многимъ разсказывалъ эту сплетню, между прочимъ Галицкому протопопу Михаилу, діакону Өедору 54). Весьма возможно, что Аввакумъ, узнавъ этотъ разсказъ, не ограничился однимъ сообщеніемъ его арх. Иларіону, а тоже содъйствоваль его распространенію, чёмъ, конечно, и долженъ былъ еще более возстановить противъ себя высшую духовную власть. Бояринъ Петръ Михайловичь Салтыковъ объявиль Аввакуму царскій указъ о его ссылкв въ Пустозерскъ 55).

Аввакумъ попробовалъ оправдаться и подалъ царю новую челобитную (по изданію г. Субботина вторую). Разсказывая о приведенныхъ сплетняхъ попа Иродіона, Аввакумъ защищаетъ и этого послѣдняго, говоря что онъ не могъ молчать о такомъ важномъ дѣлѣ и не донести архіереямъ и государю. «Дѣло то соборное и исправить вѣло нужно. И аще архіереи исправить

<sup>54)</sup> Mar. V, crp. 137-139.

<sup>55)</sup> Mar. V, crp. 67.

не радять, поне ты, христолюбивый государь, ту церковь оть таковыя скверны потчися очистить, да въ державъ парствія твоего въ върныхъ людехъ соблазнъ потребится да и отъ Бога милости сподобищся». По другому списку этой челобитной, писанному на обратной ея сторонъ почеркомъ, имъющимъ сходство съ почеркомъ Александра, еп. Вятскаго, есть значительное добавленіе: «Да возмется оть среды содъявый сіе и мерзость сія да не будеть виновна цагубъ всъмъ. Нъсть се похвала въ державъ парствія твоего оть странныхъ сихъ и мнящихся учителей таковый студъ и скверна и неудобно слышаніе, въ Христово стадо, върныя люди, вносимо. Ковлища убо суть учители сін; отгоняти сихъ подобаеть отъ овець Христова стада, да не навыкнуть и овцы Христова стада нравомъ ихъ и обще привлекуть Божій праведный гивы» 56). Однако оправдаться Аввакуму не удалось, и 29 августа 1664 г. 57) онъ быль съ семьей отправленъ въ ссылку. Некоторые доброжелатели Аввакума (какъ напр. Благовъщенскій сторожъ Андрей Самойловъ) провожали его, а другіе надавали ему «кое-чего», но все осталось въ Москвъ.

Эта новая ссылка была очень тяжела для Аввакума, была сопряжена со всякими лишеніями. «Съ великою нужею доволокся до Холмогоръ, писаль онъ царю, а въ Пустозерской острогь до Христова Рождества невозможно стало вхать, потому что путь нужной, на оленяхъ тадять. И смущаюся, гръшникъ, чтобы ребятишки на пути не примерли съ нужи». Въ такомъ положении Аввакумъ послалъ царю челобитную, которую подалъ 21 ноября 1664 г. Кипріанъ юродивый. Эта коротенькая челобитная хорошо рисуеть намъ исихическое состояніе Аввакума, дошедшаго почти до отчаннія и готоваро признать себя виноватымъ. Авванумъ сознается, что «прогнъваль» государя своимь «неудержаніемь», но говорить, что некоторыя обвиненія противъ него несправедливы. Онъ просить государя позволить ему остаться въ Холмогорахъ, или какъ твоя государева воля: потому что безотвътенъ предъ царскимъ твоимъ величествомъ. Свътъ-государь православной царь! Умилися къ странству моему, помилуй изнемогшаго въ нацаствиъ и всячески уже сокрушения: болвань бо чадъ моихъ на всякъ часъ слезъ душу мою исполняеть. И въ Даур-

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Mar. V, crp. 136-140.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Mat. V, cpp. 114.

ской странъ у меня два сына отъ нужи умерли. Царь государь, смилуйся! <sup>58</sup>).

Ссылка Аввакума была очень чувствительнымъ ударомъ для общества раскольниковъ, и они начали усиленно хлопотать о его возвращении. Подаваль за него челобитную Нероновъ. Онъ указываль на множество всяких невзголь, которыя претеривль Аввакумъ «изъ младенчества», говориль, что Аввакумъ не такъ сильно провинился, какъ объ этомъ донесли государю, наконецъ, умодяль государя возвратить Аввакума изъ того изгнанія «и быти ему со мною въ пустыни (Игнатіевой на Сарв), да обще неразлучно пребудемъ, плачася гръховъ своихъ, а не вели, государь, въ томъ пустомъ мъсть во изгнании ему и съ челядью конецъ пріяти, и чтобы маленкимъ ево сироткамъ въ зимнее время на нужномъ пути до Пуста-озера отъ студени безгодною смертію не померѣть» 59). Изъ письма игумена Өеоктиста къ боярынъ Морозовой видно, что Нероновъ подалъ двё челобитныхъ, одну дьяку приказа тайныхъ дълъ, а другую государю, и, что особенно важно, Осоктисть упоминаеть, что эти челобитныя поданы были по желанію самого государя 60). Однако изъ ссылки Аввакумъ пока не быль возвращень. Такъ же безуспъщна, какъ эти челобитныя, была попытка дьякона Өедора: онъ «подавалъ духовнику челобитную объ Аввакумъ о свободъ, и онъ въ глаза бросиль съ яростію великою» 61). Хотя добиться возвращенія Аввакума въ Москву раскольникамъ и не удалось, но и до Пустозерска онъ не добхаль и болбе года пробыль на Мезени, такъ что, можеть быть, эта задержка была последствіемь ходатайствь его московскихъ друзей. И въ этой ссылкъ Аввакумъ не терялъ времени для своего дёла: «по городамъ паки людей Божіихъ училъ, и ихъ пестрообразныхъ зверей обличалъ». Пропаганда была успешна, и на Мезени ревностной почитательницей Аввакума стала жена

<sup>61)</sup> Мат. I, стр. 398—399. Г. Субботинъ по поводу этого факта замѣчаетъ: «до такой степени измѣнились въ это время отношенія царскаго духовника Стефана Вонифатьева къ Аввакуму и его друзьямъ»; туть надо, однако, сказать, что въ полемическомъ увлеченіи г. Субботинъ допустилъ довольно грубую ошибку, такъ какъ царскимъ духовникомъ въ это время быль уже не Стефанъ Вонифатьевъ, а протопопъ Лукьянъ.



<sup>58)</sup> Mar. I, crp. 198-201.

<sup>9)</sup> Mar. V, crp. 140-141.

<sup>60)</sup> Mar. I, crp. 814-315.

воеводы Алексъ́я Цъ́хановицкаго, полька, принявшая по убъжденію Аввакума двуперстіе и другіе старые обряды <sup>62</sup>).

Сношенія съ Москвой постоянно поддерживались, и мы видимъ, что московскіе друзья, хоть и усиленно хлопотали о возвращеніи Аввакума, въ то же время и сердились на него; они высказывали ему неудовольствіе за то, что онъ своей чрезиврной ревностью повредиль ихъ дёлу, что ихъ теперь изъ-за него стали сильно ственять. Въ такомъ смысле, вероятно, писаль ему игуменъ Өеоктистъ: письмо Өеоктиста до насъ не дошло, но отвъть Аввакума сохранился. Аввакумъ просить прощенія у Өеоктиста и другихъ раскольниковъ, которые укоряли его, что «имъ вредится истинна и лучше бы ему въ Дауръхъ умереть, нежели быть на Москвъ». Аввакумъ признаеть, что «на Москвъ гной расшевелиль и еретиковъ раздразниль» своимъ прівадомъ изъ Дауръ; но просить своихъ друзей не гиваться на него, «имущаго ревность Божію не по разуму», говорить, что прівхаль въ Москву «не самозванъ», но по царскому призыву, что въ этомъ было Божіе изволеніе. Поэтому онъ говорить своимъ порицателямъ: «Не кручинтеся на меня, Господа ради, что моего ради прівзда стражете. Аще Богъ по насъ, кто на ны?» Самого Өеоктиста Аввакумъ упрекаеть въ недостаткъ въры въ правоту своего дёла и указываеть на происходящую отсюда опасность поддаться никоніанскому соблавну»: «Отче, что ты страшливъ? Слышишь ли, есть о насъ промышленникъ! Өеоктистъ, что ты опечалился? Аще не днесь, умремъ же всяко. Не малодушествуй: понеже наша брань нъсть къ крови и плоти. А что на тебя дивить? Не видишь. Глаза у тебя худы. Рече Господь: ходяй во тьмв, не въсть, камо грядеть. Не забреди, брате, съ слепыхъ тъхъ къ Никону въ горкой Сіонъ! Не сдълай бъды, да не погибнешь алъ. Около Воскресенскова ровъ великъ и глубокъ выкопанъ, прознаменуя адъ: блюдися да не ввалисся и многихъ да не погубищи». Аввакумъ ръшительно отказывается молчать, какъ его просять московскіе друзья: «аще бы намъ умолчать, то каменіе возопіють», а на ссылку онъ смотрить, какъ на удобное средство пропаганды: «повхаль я съ Москвы паки по городамъ и весемъ словесныя рыбы промышлять». Затёмъ онъ просить Өеоктиста передать поклонъ какому-то Василію Рогожкъ

<sup>62)</sup> Mar. V, ctp. 67, 108-110.

и прочей братіи, сообщаеть, что у него жиль около 4 недѣль сторожь Андрей Самойловь, и просить писать ему обо всемъ, что дѣлается, «какъ живуть отщепенцы, новые уніаты», но не писать неодобрительныхъ отзывовъ о Нероновѣ, котораго онъ продолжаль, несмотря на его колебаніе въ вѣрѣ, любить, какъ своего духовнаго отца, благодѣтеля и наставника <sup>63</sup>).

Мезенская ссылка прополжалась, какъ сказано, полтора года, и 1 марта 1666 года Аввакумъ быль привезенъ для суда въ Москву; съ нимъ были два сына, Иванъ и Прокопій, а другія дёти и жена остались въ Мезени. 9 марта онъ, скованный («на чвии»), быль отдань подъ началь въ Пафнутьевъ Боровскій монастырь, гдв и пробыль до начала мая («десять недвль»). Сюда для его увъщанія были присланы ярославскій дьяконъ Козьма и подъячій патріаршаго двора, но первый изъ этихъ миссіонеровъ оказался очень ненадежнымъ: «Козма той, разсказываеть Аввакумъ, не знаю коего дука человъкъ: въ явъ уговариваеть, а втай подкрыпляеть меня, сице говоря: протопонъ! не отступай ты стараго того благочестія! великъ ты будешь у Христа человъкъ, какъ до конца претерпишь! не гляди на насъ, что погибаемъ мы! И я ему говорилъ сопротивъ, чтобъ онъ паки приступиль ко Христу. И онь говорить: нельзя; Никонъ опуталь меня!» Конечно, увъщанія, осбенно такого рода, не могли склонить Аввакума къ примиренію съ церковью и окончились темъ, что онъ написалъ «сказку з бранью з большою» 64).

13-го мая привезли Аввакума въ Москву. Какъ онъ разсказываетъ, его везли чрезвычайно быстро: «девяносто верстъ днемъ однимъ перемчали: мало души не вытрясли, верхомъ на лошади, — падалъ уже съ лошади». Въ крестовой власти опять попробовали его убъждать («стязались» съ нимъ), но напрасно, такъ накъ Аввакумъ не покорился и «злобу къ злобъ прилагая, укори въ лице весь освященный соборъ, всъхъ неправославными нарицая» <sup>65</sup>); а затъмъ отвели его и дъякона Оедора въ соборный храмъ и послъ великаго входа ихъ разстригли, предали анаоемъ, на что Аввакумъ отвътилъ также проклятіемъ, такъ что «зъло было мятежно въ объдню-ту». О своемъ разстриженіи Аввакумъ

<sup>63)</sup> Mar. V, crp. 158-161.

<sup>64)</sup> Mar. V, ctp. 68-69.

<sup>65)</sup> Mar. II, crp. 82.

вспоминаеть со злобой и горечью: «И бороду враги Божіи отрѣзали у меня. Чему быть? Волки то есть, не жалѣють овець! оборвали, что собаки, одинъ хохоль оставили, что у поляка на лбу». По поводу этой духовной казни Аввакума были разные толки въ народѣ, многіе защищали протопопа, и даже во дворцѣ было «нестроеніе» у царя съ царицей, которая, вѣроятно, подъвліяніемъ многихъ ревностныхъ ученицъ и покровительницъ Аввакума, горячо за него заступалась <sup>66</sup>).

Изъ соборной перкви отвезли Аввакума и Оедора на патріаршій дворь, а оттуда 15-го мая въ Николо-Угрешскій монастырь: посадивь на телеги, подъ конвоемъ вооруженныхъ стрельцовъ, ихъ отправили изъ Москвы, какъ только стало разсветать, и везли не обычной прямой дорогой, а какъ передаетъ Өедоръ, «мимо Коломенскова, не въмъ куды, страннымъ путемъ, по берегу Москвы рвки да по болотамъ, чтобъ никто не видалъ знакомой, куды посадять. На Угрешу привезли въ осмомъ часу. И какъ привезли къ монастырю насъ, и взяли отца Аввакума два стрелца подъ руки, и обвиша главу его япанчею и повели на монастырь сторонними враты, что отъ рощи. И азъ, необычное зря, ужасомъ одержимъ, стахъ, помнъхъ въ себъ: въ пропасть глубокую хотять насъ сажать на смерть; начахъ прощатися съ женою и чады и со встми вами втрными. И отведше Аввакума, не втдаль, камо его дѣша» 67). Въ Угрѣшскомъ монастырѣ Аввакумъ быль посажень въ отдёльную башню и никуда изъ нея не выпускался. Посттителей къ нему не пускали, хотя желающіе его видеть и прібажали въ монастырь, какъ напр. князь Иванъ Воротынскій, котораго Аввакумъ видёлъ въ свое окно. Разсказываеть Аввакумъ, будто и самъ царь, будучи въ монастыръ, «походиль» около его темницы и «постонавь опять пошель изъ монастыря» (по Казан. списку): «и дорогу было приготовили, насыпали песку, да подумаль, подумаль, и не вошель». Несмотря, однако, на строгость надзора за Аввакумомъ, въ народъ стали

<sup>66)</sup> Mar. V, crp. 69-71.

<sup>67)</sup> Мат. V, стр. 422. Въ Каванскомъ спискѣ «Житія» Аввакума добавлена дюбонытная подробность: съ патріархова двора Аввакума вывели къ «спальному крыльпу», а оттуда «въ тайнишные водяные ворота»; здѣсь дожидался протопопа дьякъ Дементій Башмаковъ, который сказаль ему: «протопопъ, вельть тебѣ государь сказать: не бойся ты никово, надъйся на меня». Хр. Чт. 1888; П, стр. 588.

распространяться толки о его чудесных виденіях . Объ одномъ такомъ виденіи мы знаемъ изъ его посланія, писаннаго къ царю Алексью Михайловичу уже изъ Пустозерска. «И о томъ стужах Божеству, пишеть Аввакумъ, да явить мнв, не туне ли мое бедное страданіе. И въ полунощи всеношное чтущу ми наизусть Святое Евангеліе утреннее, подъ ледникомъ на соломкъ стоя, въ одной рубашкъ и безъ пояса, въ день Вознесенія Господня: и бысть въ дуст весь, и ста близъ мене по правую руку ангелъ мой хранитель, улыскаяся, и приклоияяся ко мнв и миль ся дъя. Мнт же чтущу святое Евангеліе нескоро, ко ангелу радость имущу: а се потомъ изъ облака Госпожа Богородица яви ми ся, потомъ и Христосъ съ силами многими и рече мнт: не бойся, Авъ есмь съ тобою! Мнт же къ тому прочетщу къ концу святое Евангеліе и рекшу: Слава тебъ, Господи! и падшу на землю и лежащу на многъ часъ» 68).

Какъ распространялись разсказы о подобныхъ чудесныхъ виденіяхь, мы узнаемь изь дела о двухь сыновьяхь Аввакума, Иванъ и Прокопіи, и племянникъ его, Макаръ Козьминъ, приходившихъ въ это время къ нему на свиданіе. Они были схвачены 7-го іюля и на другой день допрошены игуменомъ Угрышскаго монастыря, Викентіемъ: всё трое объявили себя племянниками Аввакума и показывали, что имъ даже неизвъстно, въ Москвъ-ли находятся лъти Аввакума и бывали-ли они у своего отца. Иванъ Аввакумовъ говориль, называя Аввакума дядей: «и черницы татарки такоже не знаю, и я у него въ монастыръ не бывалъ и его не видаль и не знаю, потому что я съвхаль съ отцомъ своимъ въ Нижній маленекь, и онъ нашъ дядя быль въ то время въ ссылкъ, а посылалъ меня нынъ сперва про него проведывать отепь мой, что онь живъ-ли, а ныне мы все зашли въ монастырь изъ лесу безъ отцова ведома, а въ лесъ ходимъ ради ягодъ, а писемъ я и словъ ни отъ кого къ нему не принашивалъ, такожъ и отъ него никуды и съ нимъ не видался-жъ никогда и нынъ у него Аввакума не были». Къ этому показанію другой сынъ Аввакума, Прокопій добавиль, что упомянутая выше неизвъстная старица-татарка, въроятно, приходившая тоже къ Аввакуму, «живеть на Москвъ, а въ монастыръ или у кого во дворъ, того де я не въдаю, только де прихаживала къ

<sup>68)</sup> Mar. V, crp. 153--154. .

батюшку на Москвѣ во дворъ по рѣдку». Въ остальномъ показанія Прокопія и Макара вполнѣ сходились съ показаніями Ивана Аввакумова.

Вторичный допросъ быль произведень въ патріаршемъ приказъ 9-го іюля Ильею Кузьмичемъ Безобразовымъ и дьякомъ Калитинымъ. На этотъ разъ Иванъ признался, что онъ сынъ Аввакума; Прокопій же еще называль себя племянникомъ. Они показали, что 7-го іюля приходили къ Николъ Угръшскому молиться и проведать Аввакума; за чась до вечера вошли въ монастырь безпрепятственно, такъ какъ ворота были открыты, побывали у всенощной, ночевали въ трапезв и послв объдни подходили къ окну темницы («подъ церквою въ палаткъ»), гдъ быль заключенъ ихъ отецъ; но, боясь караульныхъ, ничего съ нимъ не говорили и не слыхали отъ него ни о какомъ видъніи. Въ это время увидълъ ихъ игуменъ Викентій, и когда они пришли въ трапезу, приказалъ ихъ взять и ствести на конюшенный дворъ подъ караулъ; тамъ ихъ обыскивалъ стрелецкій полу-голова и ничего не нашель, а на другой день ихъ отправили въ Москву въ патріаршій разрядъ. Однако и это показаніе представляется не совсёмъ вёрнымъ, и туть же, немедленно послё допроса, Прокопій признался, что онъ сынъ Аввакума, и объяснилъ, что они приходили и спращивали Аввакума о здоровъв, и онълить ответиль: «живите не тужите», а о виденіи и о чемъ либо другомъ не говорилъ. Подобная сбивчивость въ показаніяхъ даеть возможность предполагать, что сыновья Аввакума далеко не во всемъ признались патріаршимъ следователямъ, и если Аввакумъ могъ, совершенно незамъченный стражей, сказать имъ нъсколько словъ, то онъ же могь и передавать имъ о своихъ виденіяхь. Затемь можно думать, что такія сношенія бывали и раньше этого эпизода, -- недаромъ же упоминается статаркачерница», и не безъ основанія, въроятно, отпуская 20-го сентября детей Аввакума на поруки, съ нихъ взяли объщание «ложныхъ сновъ отца своего Авванума никому не разсказывать» 69).

Пока производилось это дёло, было приказано 2-го сентября отослать Аввакума въ Боровскій Пафнутьевъ монастырь, игумену котораго, Пареенію, данъ былъ тогда же наказъ «посадить Аввакума въ тюрьму и беречь ево накръпко съ великимъ опа-

<sup>69)</sup> Mat. t. I, ctp. 359-370.

сеніемъ, чтобы онъ с тюрьмы не ушель и дурна никакова бъ надъ собою не учинилъ, и чернилъ и бумаги ему не давать и никого къ нему пускати не велеть, а корму давать какъ и прочимъ колодникамъ». Отсылка тоже должна была совершиться «съ великимъ береженіемъ, чтобы онъ в дороги не ущелъ и дурна бъ надъ собою не учинилъ». Распоряженія эти были исполнены 3-го сентября <sup>70</sup>). Въ Пафнутьевъ монастырь нъсколько разъ прівзжали разныя духовныя дица изъ Москвы для увівщанія Аввакума: 12-го сентября быль вдовый дьяконъ Василій Васильевъ изъ Пушкарей и привозилъ съ собой какія-то «выписки въ тетрадяхъ отъ властей»; 4-го декабря прівхаль игуменъ Парееній изъ Москвы и за что-то «морилъ Аввакума три дни и въ стюденой тюрьмъ держаль ево», и наконецъ, 30-го января прівзжаль тоть же дьяконь Василій Васильевь съ порученіемъ отъ митрополитовъ Павла Крутицкаго и Иларіона Рязанскаго, и «приходиль къ нему пьянъ ночью, хотель извести ево».

Эти извъстія о притъсненіяхь Аввакума находятся въ запискъ «О напаствовании и теривнии новыхъ страдалецъ», принадлежащей Аввакуму, а потому къ нимъ нельзя относиться съ безусловнымы довъріемы; совстив также неясень вы нихы мотивъ этихъ притесненій, а между темъ «Житіе» даеть намъ возможность предположить, что причиной строгостей были опятьтаки сношенія Аввакума съ другими раскольниками и новые разсказы о его чудесахъ. Такъ, Аввакумъ разсказываетъ, что къ нему опять приходили его дети, а съ ними юродивый Оедоръ, бъжавшій изъ Рязани, гдв находился подъ присмотромъ митрополита Иларіона. Өедоръ приходилъ спросить своего духовнаго отда, ходить ли ему по прежнему въ одной рубашкъ, или надъть платье, чтобы спастись оть преслъдованій. Аввакумъ разрѣшилъ ему надъть платье. Изъ своихъ чудесъ, совершенныхь за это время, Аввакумъ разсказываеть о следующемъ: келарь Пафнутьева монастыря Никодимъ, сперва расположенный къ Аввакуму, началъ его притеснять и за то, что не выпустиль протопопа изъ его темницы въ Светлый праздникъ, подвергся Божіему гивву, такъ сильно разбольлся, что уже ожидали его смерти. «И въ нощи противъ вторника пріиде къ нему мужъ въ образъ моемъ, съ кадиломъ, въ ризахъ свътлыхъ, и

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Мат. т. I, стр. 371—374 и V, стр. 114.

покадиль его и, за руку взявъ, воздвигнулъ: и бысть здравъ». Послъ такого чуда, какъ передаеть Аввакумъ, Никодимъ пришель къ Аввакуму со своимъ келейникомъ, который къ этому разсказу добавилъ еще одну подробность: «я, батюшко-государь, тебя (т. е. Аввакума) подъ руку ис кельи вывелъ да поклонился тебъ, ты и пошель сюды» (т. е. въ темницу). И Никодимъ, и келейникъ стали прозелитами Аввакума и, когда они разсказали за трапезою о чудъ всей монастырской братіи, «людіе безстращно и дервновенно ко мит побрели, говорить Аввакумъ, просяще благословенія и молитвы оть меня, и я ихъ учу оть писанія и пользую словомъ Божінмъ. Въ тв времена и врази кои были, и тъ примирилися туть». Изъ этого эпизода видно, что Авванумъ и здёсь не прекращалъ свою пропаганду, и немудрено, что на него не дъйствовали никакія строгости, никакія увъщанія, когда и тв. и другія парализовались сочувствіемъ къ узнику его новыхъ последователей 71).

Черезъ 8 мъсяцевъ послъ отправленія въ Боровскъ, 30-го апръля 1667 г. Аввакумъ скованный быль привезенъ въ Москву, гдв онъ долженъ быль подвергнуться суду собора, на которомъ присутствовали цатріархи Макарій Антіохійскій и Паисій Александрійскій. З-го и 11-го мая протопопа, по государеву указу, водили въ Чудовъ монастырь, гдъ его увъщали покориться церкви архимандрить Іоакимъ и Спасскій архимандрить Сергій изъ Ярославля. Вероятно, увещали его и другія лица, но ничто не помогало, и наконецъ 17 іюля 72) Аввакумъ предсталъ на судъ вселенскихъ патріарховъ. Воть какъ онъ разсказываеть объ этомъ судь: «Послъднее слово ко мнъ рекли: что-де ты упрямъ? Вся-де наша Палестина, — и Сербы, и Албанасы, и Волохи, и Римляне, и Ляхи, всъ-де трема персты крестятся, одинъ-де ты стоишь на своемъ упорствъ и крестисся пятію персты! такъ не подобаеть! И я имъ о Христь отвъщаль сице: Вселенстіи учителіе! Римъ давно упаль и лежить невсклонно, и ляхи съ нимъ же погибли, до конца враги быша христіаномъ. А и у васъ православіе пестро стало отъ насилія турскаго Махмета, -- да и ди-

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Mar. V, crp. 72-74, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Мат. II, стр. 29; въ запискъ Аввакума (Мет. V, стр. 115) невърно указано: 17 іюня.

вить на васъ нельзя: немощни есте стали. И впредь пріважайте къ намъ учитца: у насъ, благодатію Божіею, самодержество. До Никона отступника въ нашей Россіи у благочестивыхъ царей и князей все было православіе чисто и непорочно, и церковь немятежна, Никонъ волкъ со діяволомъ предали трема персты креститца; а первые наши пастыри, якоже сами пятію персты крестились, такоже пятію персты и благословляли по преданію святыхь отець: Мелетія Антіохійскаго и Өеодорита Блаженнаго, епископа киринейскаго, Петра Дамаскина и Максима Грека. Еще же и московскій пом'встный бывый соборь при цар'в Иван'в также слагая персты креститися и благословляти повельваеть, якоже прежніи святіи отцы, Мелегіи и прочіи, научища. Тогда при царъ Иванъ быша на соборъ знаменоносцы: Гурій и Варсонофій, казанскіе чудотворцы, и Филициъ Соловецкій игуменъ. оть святыхъ русскихъ. И патріархи задумалися; а наши, что волченки, вскоча, завыли и плевать стали на отцевъ своихъ, говоря: глупы-де были и несмыслени наши русскіе святые, не ученые-де люди были, — чему имъ върить! Они-де грамоты не умъли! О, Боже Святый! Како претерив святыхъ своихъ толикая досажденія! Мит бъдному горе, а дълать нечево стало. Побранилъ ихъ колко могъ, и последнее слово реклъ: чисть есмь азъ, и прахъ прилъпшій отъ ногъ своихъ отрясаю предъ вами, по писанному: лучше единъ творяй волю Божію, нежели тмы беззаконныхъ! Такъ на меня и пущи закричали: возми, возми его!всъхъ обезчестилъ! Да толкать и бить меня стали; и цатріархи сами на меня бросились: человёнь съ соронь, чаю, било, -- велико антихристово войско собралося! Ухватиль меня Иванъ Уаровъ, да и потащилъ. И я закричалъ: постой, — не бейте! Такъ они всв отскочили. И я толмачю-архимандриту говорить сталь: говори патріархамъ: Апостолъ Павелъ пишеть: такоез нама подобаше архіерей, преподобень, незлобивь, и прочая; а вы, убивше человъка, какъ литоргисать станете? Такъ они съли. А я отошель къ дверямъ; да на бокъ повалился: посидите вы, а я полежу, -- говорю имъ. Такъ они смъются: дуракъ-де протопопъ! и патріарховъ не почитаеть! И я говорю: мы уроди Христа ради! вы славни, мы же безчестни! вы сильни, мы же немощни! Потомъ наки пришли ко мнв власти и про аллилуія стали говорить со мною. И мив Христосъ подалъ, — посрамиль я въ нихъ римскую ту блядь Піонисіемъ Ареопагитомъ, какъ выше сего въ началв речено. И

Евеимей, чудовской недарь, молвилъ: правъ-де ты,—нечево-де намъ больши того говорить съ собою. Да и повели меня на чъпь <sup>73</sup>)».

Въ общемъ этотъ разсказъ Аввакума, по нашему мнѣнію, близокъ къ истинъ, хотя въ частностяхъ его, конечно, есть много неправдоподобнаго: Аввакумъ могь отвъчать такимъ образомъ, какъ излагаеть, на увъщанія собора, которыя въ его разсказъ приводятся тоже въ такомъ видъ, что не представляются искаженными; указаніе на повсем'єстность новоисправленных обрядовъ, конечно, было сильнымъ аргументомъ въ глазахъ собора, тогда какъ на этотъ аргументъ Аввакуму вполнъ естественно было съ его точки зрвнія ответить теоріей третьяго Рима и заявленіемъ исключительной чистоты русскаго православія, которое должно быть образцомъ для всего Востока; Аввакуму могли также отвътить, что русскіе святители были неученые (хотя, конечно, не ръшились бы сказать: «глупые»); на соборъ могь подняться сильнъйшій шумъ, когда Аввакумъ сталъ отрясать прахъ отъ ногь своихъ (точно такой же шумъ поднялся, напримъръ, во время суда надъ патріархомъ Никономъ), хотя слова «возьми, возьми его» очень напоминають извъстныя: «распни, распни его»; сомнительно, наконецъ, чтобы всв архіереи до того забылись въ своей ярости, что бросились бы колотить Аввакума, и вполнъ каррикатурной представляется картина лежанія на боку.

Соборъ предаль Аввакума анаеемъ, и его приказано было отвести на Воробьевы горы подъ кръпкимъ карауломъ изъ 30 стръльповъ; съ нимъ вмъстъ были отвесены инокъ Епифаній и романовскій попъ Лазарь. Но попытки склонить Аввакума къ покаянію всетаки повторялись: 26-го іюня съ этой цълью къ нему присылались отъ царя Нероновъ (принесшій окончательно покаяніе предъ вселенскими патріархами) и дьякъ конюшеннаго приказа, Тимоеей Семеновъ. Черезъ 4 дня послъ этого Аввакумъ былъ перевезенъ въ Андреевскій монастырь, а оттуда въ Саввину слободку и наконецъ въ Угръшскій монастырь. 4-го августа новая попытка увъщанія: отъ царя прітажаль дъякъ приказа тайныхъ дъль, Дементій Башмаковъ. На другой день присланы были архимандриты Владимірскаго Рождественскаго монастыря, Филаретъ, Новгородскаго Хутынскаго—Іосифъ и Ярославскаго Спасскаго—Сергій. Они предложили Аввакуму слёдующіе вопросы: признаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Mar. V, crp. 78-80.

ли онъ восточную церковь истинно святою и православною, а таинства и богослужебные чины, въ ней совершаемые, — истинными; признаеть ди царя Алексъя Михайловича, вселенскихъ патріарховъ, новопоставленнаго московскаго патріарха Іоасафа 11 и весь освященный соборъ — православными и пастырями и учителями всёмъ христіанамъ; считаеть ли онъ новоисправленныя книги «святыми, честными и правыми», и что думаеть о Символъ въры, о трегубой аллилуін, о троецерстномъ сложеніи руки для крестнаго знаменія, о четвероконечномъ кресть и о другихъ вновь исправленныхъ обрядахъ. На эти вопросные пункты Аввакумъ подалъ следующее письменное заявленіе: «Церковь православна, а догматы дерковныя отъ Никона еретика бывшаго патріарха искажены новоизданными книгами-первымъ книгамъ, бывшимъ при ияти бывшихъ патріархахъ вовсемъ противны, въ вечерни и въ заутрени и въ литоргіи и во всей божественной службъ не согласуются. А государь нашть парь и великій князь Алексей Михайловичъ, всея Великія и Малыя и Бълыя Россіи самодержецъ, православенъ, но токмо простою своею душею принялъ отъ Никона, мнимаго цастыря, внутренняго волка, книги, чая ихъ православны, не разсмотря плевель еретическихъ въ книгахъ, вившнихъ ради браней, понялъ тому въры, и впредь чаю по писанному: праведникъ аще падетъ; не разбіется, яко Господь подкрыпляетъ руку его. А про патріарховъ слышаль я оть братій духовныхъ, что у нихъ въ три погруженія не крестятся, но обливаются по-римски, и крестовъ на себъ не носять, и въ сложени персть знаменующихся, слагая три персты, Христово вочеловъчение отмещуть, и сіе есть все неправославно, но противно святьй соборной и апостольской церкви. А я держу православіе бывшее и прежде Никона патріарха и книги держу письменныя и печатныя, изданныя отъ пяти патріарховъ: Іева и Ермогена, Оиларета, Іоасафа и Іосиеа московскихъ всея Русіи, и выше ихъ оть митрополитовъ и архіепископовъ и епископовъ московскихъ и всея Русіи, и хощу соборомъ бывшимъ при царъ Иванъ Васильевичъ правъ быти, на немже быль и Гурій нашь казанскій чудотворець, съ сими книгами живу и умираю» 74). Въ этомъ заявленіи Аввакумъ уже колеблется дать утвердительный ответь о православіи патріарховь, на которыхь онъ возлагалъ раньше такія крівнкія надежды, какъ это видно изъ

<sup>74)</sup> Mar. II, crp. 21-23.

разобраннаго нами его посланія къ Плещееву. Зам'вчательно, что онъ и теперь еще старается оправдать царя Алекс'вя Михайловича, признавая его прельщеннымъ отъ Никона, но православнымъ: тутъ сказалась не одна боязнь передъ вопрошавшей властью,— отношенія Аввакума къ царю, какъ это видно изъ его посл'ёдующихъ сочиненій, долго оставались хорошими, согласными съ этимъ взглядомъ.

Несмотря на такое точное формулирование Аввакумомъ своего отпаденія оть церкви, духовная власть, а въ особенности царь, не оставляли надежды возвратить его на путь истины: 8-го августа ночью пріважаль уговаривать Аввакума Цементій Башмаковъ, 10-го августа-Артамонъ Сергевниъ Матвевь и какой-то «архимарить», и въ тоть же день Аввакумъ быль взять въ Чудовъ монастырь, где его увещевали митрополить Павель Крутицкій и архіеп. Иларіонъ Рязанскій; на другой день прівзжаль къ Аввакуму Чудовскій архимандрить Іоакимъ. Мягкій и добрый царь Алексый Михайловичь, всегда благоволившій кы Аввакуму, пробовалъ склонить Аввакума ласкою, просилъ у него благословенія черезъ стредецкаго голову Юрія Лутохина, прівзжавшаго увещевать Аввакума 22-го августа. Башмаковъ и Матвъевъ, приходившіе раньше, «говорили царевымъ глаголомъ: протопопъ, въдаю де твое чистое и непорочное и богоподражательное житіе, прошу де твоего благословенія и съ царицею и съ чады, — помолися о насъ! Кланяючись посланникъ говоритъ. И я по немъ всегда плачю; жаль мив силно его. И паки онъ же: пожалуй де послушай меня, соединись со вселенскими тёми хотя небольшимъ чёмъ! И я говорю: аще и умрети ми Богь изволить, со отступниками не соединюсь! Ты реку мой царь, а имъ до меня какое дъло. Своего, реку, царя потеряли, да и тебя проглотить сюда приволоклися! Я, реку, не сведу рукъ съ высоты небесныя, дондеже Богъ тебя отдасть мив». Въ этоть же день быль у Аввакума вторично А. С. Матвъевъ, а черезъ 2 дня онъ же прівзжалъ съ Симеономъ Полоцкимъ, и «зъло было стязаніе много: разошлися яко пьяни, не могь и повсть послё крику. Старецъ мнё говорилъ: острота, острота тълеснаго ума! да лихо упрямство; а се не умъетъ науки! И я въ то время плюнулъ, глаголя: сердить я есмь на дьявола воюющаго въ васъ, понеже со діяволомъ испов'єдуещи едину въру и глаголеши, яко Христосъ царьствуетъ не совершенно, равно со діяволомъ и еллины испов'єдуени во своей в'єр'є. И Артемонъ, говоря много, учнеть грозить смертію. И я говориль: смерть мужу покой есть, и смерть грехомъ опона; не грози мнъ смертію; не боюся телесныя смерти, но разве греховныя. И паки подпадеть лестію. И пошедъ спросиль: что, старъ, сказать государю? И я ему: скажи ему миръ и спасеніе и тълесное здравіе. А въ 22-й день одинъ былъ, такъ говоридъ мягче отъ царя, со слезами, а иное приграживаль. И я въ тъ поры смъюся. И много того было: много и Богь посрамиль оть нашея худости: да что съ ними дълаешь? А пошелъ Артемонъ одинъ, кланяется низенко и прощается умилно въ правду. Аввакумъ же говорилъ: ты ищешь въ словопреніи высокія науки, а я прошу у Христа моего поклонами и слезами: и мив кое общение, яко свъту со тмою или Христу съ веліаромъ? И ему стыдно стало, и противъ тово всквозь зубовъ молвилъ: намъ де съ тобою не сообщно!» 75) Весьма понятно, что ни Симеонъ Полоцкій, ни А. С. Матвъевъ не могли столковаться съ Аввакумомъ: это были люди новаго направленія, для которыхъ особенно важное значеніе им'вли доводы «науки», а этихъ доводовъ, несмотря на всю «остроту телеснаго ума», не могь понять Аввакумъ, твердо стоявшій на почв'в в'ьковыхъ, традиціонныхъ предразсудковъ.

Ни уговоры, ни угрозы—ничего не могли подълать съ упрямымъ протопопомъ <sup>76</sup>) и, наконецъ, властя ръшились отослать его въ Пустозерскъ. Вмъстъ съ нимъ сосланы были романовскій попъ Лазарь, дьяконъ Өеодоръ и инокъ Епифаній, которымъ предварительно отръзали языки.

<sup>16)</sup> Упорство Аввакума и другихъ расколоучителей, въроятно, возбуждало ве многихъ сочувственное въ нимъ отношеніс; такъ можно заключать по тъмъ дегендамъ, воторыя распространялись объ осудившемъ ихъ соборъ. Одну изъ подобныхъ легендъ передаетъ дъяконъ Оедоръ въ посланіи къ своему сыну Максиму: какой-то воинъ, стоявшій на стражъ въ Кремлъ, видътъ «на воздусъ съдаща сатану», окруженнаго русскими архіереями и «грекотурскими патріархами», вмъстъ съ ними были Артамонъ Матвъевъ и бояре, и всъ они «утверждали Никонову предесть»; за разсказы объ этомъ видъніи воинъ былъ сосланъ «бевъ въсти» (Мат. VI, стр. 240, 314).



<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Mat. V, ctp. 81, 118.

## ГЛАВА V.

Первое время Пустоверской жизни.—Отвъты діакона Оедора и Аввакума на вопросы нъкоего Іоанна.—Посланія Аввакума къ инокинъ Меланіи, священнику Стефану и другимъ мицамъ.—Посланіе Аввакума къ царю Алексъю Михайловичу.— Казни въ Пустоверскъ и на Мезени.— Письмо Аввакума на Мезень къ женъ и дътямъ.

Московскій соборъ 1666—1667 гг., предавшій анаоем'в всёхъ защитниковъ «древняго благочестія», и последовавшія за нимъ репрессивыя мёры свётскаго правительства порвали всякую связь раскольниковъ съ православною церковью, отняли у нихъ последнюю надежду на возвращение «никоніанъ» на путь правой въры и отторгли отъ ихъ общины многихъ видныхъ ея представителей, которые, какъ напр. игуменъ Осоктистъ, Нероновъ, Никита Пустосвять и др., изъ страха быть подъ клятвою вселенскихъ патріарховъ и подвергнуться жестокимъ градскимъ казнямъ, принесли покаяніе и отреклись отъ своихъ взглядовъ, противныхъ церковнымъ постановленіямъ. Правда, ихъ отреченіе было въ большинствъ случаевъ неиспреннее, впослъдстви нъкоторые изъ нихъ снова возвратились къ своимъ старымъ мнвніямъ, иногда даже такой возврать совершался немедленно послъ отпаденія, какъ это случилось съ діакономъ Өедоромъ, раздѣлившимъ участь Аввакума и его товарищей, но въ настоящее время главные московскіе вожаки раскола были отстчены отъ своей общины, и единственными ея авторитетными руководителями являлись страдальцы за старую въру, сосланные въ Пустозерскъ учителя. Своею твердостью въ въръ, своими страданіями они пріобрѣли въ глазахъ своихъ послѣдователей еще большій авторитеть, на нихъ стали смотрёть, какъ на мучениковъ за святое дёло, какъ на истинныхъ учителей православія. Такой взглядъ вполнё опредёленно высказанъ былъ боярыней Морозовой Миха-илу Алексевичу Ртищеву, который какъ-то неодобрительно отозвался объ Аввакуме: «не тако, дядюшка, не тако, нёсть право твое слово: сладкое горькимъ называещи. Аввакумъ истинный ученикъ Христовъ, понеже страждеть нынё отъ васъ за законъ Владыки своего, и сего ради хотящимъ Богу угодити довлёсть ученія его послушати 1).

Весьма естественно, что къ этимъ «мученикамъ» уже въ первое время ихъ пребыванія въ Пустозерскі раскольники начинають обращаться за разръшеніемъ разныхъ трудныхъ вопросовъ, возникавшихъ въ ихъ средъ. Между такими затрудненіями одно изъ первыхъ мъсть по своему практическому значенію занималь вопросъ о священстве, о томъ, где и какъ искать поповъ, такъ какъ, благодаря репрессивнымъ мърамъ правительства, раскольническая община чувствовала большой недостатокъ въ священнослужителяхъ, преданныхъ старой въръ. Этотъ-то вопросъ и былъ предложенъ на разръшение Пустозерскихъ учителей нъкіимъ Іоанномъ 2) отъ лица живпихъ въ Москвъ приверженцевъ старой въры. Отвътъ на это послание Іоанна вырабатывался расколоучителями коллективно, и этимъ обстоятельствомъ, полагаемъ мы, следуеть объяснять существование разныхъ редакцій этого ответа. Такихъ редакцій имбется три, и всё онё изданы г. Субботинымъ въ V и VI томахъ его «Матеріаловъ».

Первая редакція (т. VI, стр. 60—79) издана по списку Хлудовской библіотеки, № 260, гдѣ посланіе озаглавлено: «Списокъ съ епистоліи великихъ отцевъ и страдальцевъ за святую соборную и апостольскую церковь, еяже должно всякому о Христѣ живущему прочитати и творити, и да угоденъ будетъ Богови, занеже нѣстъ ничто лестно здѣ, но вся истинна имущимъ умъ отъ Господа истиннаго. Аминь». Варіанты приведены т. Субботинымъ по списку Казанской дух. академіи, носящему такое заглавіе: «Посланіе отъ заточенія страдальца священнодіакона Өеодора Мо-

<sup>2)</sup> Личность этого Іоанна намъ совершенно неизв'єстна, такъ какъ предположеніе автора статьи о дьякон'в Өөдор'в, пом'вщенной въ Правосл. Собес'вдник'в 1859 г. (ч. II, стр. 328), будто это былъ одинъ изъ братьевъ Плещеевыхъ, ни на чемъ не оснавано, какъ это указалъ г. Субботинъ (Мат. VI, стр. XVI).



<sup>1)</sup> Мат. т. VIII, стр. 151.

сковскаго Благов вщенскаго верховнаго краснаго крыльца о нуждахъ, належащихъ ко спасенію нашему». Эта редакція отв вта принадлежить дьякону Өедору, но была подкрвплена согласіемъ Аввакума и чернеца Авраамія. Аввакумъ на подлинник в написалъ: «Сіе Аввакумъ протопопъ челъ и сіе разумълъ истинно, къ тому и руку приписалъ. Сія до здв. Аминь».

Послѣ небольшого вступленія, въ которомъ говорится о необходимости твердо держаться отеческихъ преданій и не поддаваться скорби въ виду «належащихъ бъдъ», Оедоръ даеть обстоятельное разръщение вопроса, можно ли безъ вреда для правой въры по нуждъ обращаться за совершениемъ таинствъ и разныхъ требъ церковныхъ къ никоніанскимъ попамъ, переходящимъ въ расколъ. По его мненію, все никоніанскіе попы раздъляются на «студныхъ» и «мерзкихъ», въ параллель жрецамъ Ваала, истребленнымъ пророкомъ Ильей. «Студными» называются тв жрецы Ваала, которые имъли законное священническое достоинство ранбе отпаденія оть вбры царя Ахава, а въ примбненіи къ никоніанамъ это названіе дается тімъ попамъ, которые поставлены прежними патріархами до Никона, а при Никонъ приняли его новщества. Къ «мерзкимъ» дедоръ относить Вааловыхъ жрецовъ, поставленныхъ, когда Ахавъ былъ уже идодопоклонникомъ, и въ параллель имъ, никоніанскихъ поповъ, получившихъ свой санъ при Никонъ, послъ мора и особенно послъ собора 1666—1667 гг., «егда совершенно православіе все отринуша древняго преданія святыхъ Апостоль и богоносныхъ отецъ, и оболгаша ихъ лстивно и охулища, нечестіе же всякое пріяща, и оправдаща и укръпища и новоразвращенныя и богомерзкія книги со многими неисчетными ересьми въ нихъ похвалища, и всъхъ еретикъ крещеніе римское и священство ихъ гнусное пріяша, ихже вси святіи отцы наши проклинаша и отъ святыя церкви отметаща, понеже Римъ всёхъ ересей пріятелище, источникъ всякаго нечестія, латынское мудрованіе богомерзкое». Оть поповъ первой категоріи, т. е. «студныхъ», можно принимать всякую святыню, крещеніе, испов'вданіе, причащеніе и пр., «ради непорочнаго на нихъ благословенія первыхъ святыхъ пастырей». Это дозволяется только по случаю крайней необходимости, такъ какъ «лучше тъхъ нынъ и невозможно обръсти праваго священства». Однако при пріемъ даже студныхъ поповъ, переходящихъ изъ никоніанства, надо поступать съ изв'єстной осгорожностью: если

они обращаются къ «истинной службѣ» безъ колебанія, вполнѣ искренно, безвозвратно, съ готовностью умереть за старое благочестіе, то съ ними разрѣшено сообщаться, такъ какъ и Христосъ простилъ апостола Петра, отъ него отрекшагося; но слѣдуеть чуждаться такихъ поповъ, которые дѣйствуютъ двоедушно, «вертятся, яко прахъ вѣтромъ», для которыхъ безразлично по нѣскольку разъ переходить отъ однихъ къ другимъ. Что касается второй категоріи, т. е. поповъ «мерзкихъ», то они, какъ поставленные незаконными архіереями, «не священи суть, кононному суду подлежать и анаоемѣ», отъ нихъ повелѣвается «православнымъ христіаномъ ни благословенія пріимати, ни крещенія, ни молитвы, и въ церкви съ ними не молитися, ниже въ домѣхъ». Они «самовластно отсѣклись отъ церковнаго исполненія» и представляютъ собою «часть антихристова войска».

А время антихристово близко: «лжеучителей настоящаго въка» Өедоръ уподобляеть апокалипсическимъ «конямъ сатанинымъ», такъ какъ «главы у нихъ лвовы, то есть рыканіе ихъ звірское являеть, и обтичють бо сушу и море, ища върнаго поглотити въ прелесть свою; и въ хвостахъ ихъ жало, то есть учение смертоносное, его же аще кто пріиметь оть нихъ, то живъ не будеть во въки, умреть душею и теломъ; а хвость, то лесть знаменуеть ихъ: прежде бо лстятъ и обманывають, а потомъ же мучать не пріемлющихъ въ хвостахъ ихъ жала пагубнаго, сиречь прелести ученія ихъ смертоноснаго». Мысль о близкомъ наступленіи антихристова царства Оедоръ подкрвпляетъ ссылками на Апокалипсисъ, «Слово» св. Ипполита, папы Римскаго, «книгу» Іакова Жидовина, «Книгу о въръ». Передъ пришествіемъ въ міръ антихриста должно быть повсемъстное оскудение веры православной, и въ недавнее время совершилось на Руси последнее отпадение оть истины. «Иного отступленія не будеть, и то оть часа сего на горшее происходити будеть цари нечестивыми: то сугь рози антихристовы, — ими силно все дёло отступническое, безъ тёхъ же немощно».

Это упоминаніе о царяхъ нечестивыхъ весьма знаменательно, такъ какъ указываеть на нѣкоторый повороть во взглядѣ расколоучителей на царя, котораго до сихъ они считали православнымъ: теперь они почти оставили на него надежду, онъ явился въ ихъ глазахъ споспѣшникомъ антихриста. Өедоръ выражается далѣе еще болѣе опредѣленно: «Во время се ни царя, ни святи-

теля. Единъ бысть православный царь на земли остался, да и того, не внимающаго себв, западніи еретицы, яко облацы темніи, угасили христіанское солнце и свели во тму многія прелести погрузили, да не возникнеть на истинный свой первый светь правды. Увы, увы бысть!» Около того же времени среди бунтующей братіи Соловецкаго монастыря поднять быль вопрось, слъдуеть ли молиться за царя?

Оъ этого-то момента расколъ и получаетъ окраску соціальнаго протеста, хоти основание протеста всегда остается чисто церковнымъ; правительство свътское признавалось нечестивымъ, отрекшимся отъ истинной въры, и вслъдствіе этого для нъкоторыхъ оно утрачивало свой авторитеть; началась проповъдь сопротивленія свътской власти и всему оть нея исходящему (сопротивленія, по необходимости пассивнаго, но могущаго при благопріятныхъ обстоятельствахъ стать и активнымъ); эта проповедь усиливалась по мрр того, какъ возрасталь наплывъ западныхъ новшествъ и параллельно съ усиленіемъ правительственной репрессіи; однако при всемъ этомъ не слъдуеть забывать (а въ этомъ и была коренная ошибка теоріи Щапова), что соціальный протесть направлядся не противъ правительства, какъ такового, а исключительно только противъ правительства, признаннаго нечестивымъ; точно также и національный элементь, какъ мы имели случай указывать, играя выдающуюся роль въ возникновении и развитии раскола, твиъ не менъе подчинялся въ глазахъ расколоучителей чисто религіовнымъ побужденіямъ охраны старой, правой вёры, каковою въ силу прежнихъ традицій признавалась только русская въра, сохранившая въ неприкосновенности учение и обряды вселенской Церкви.

Признавъ православныхъ еретиками, худшими всёхъ древнихъ еретиковъ и подготовляющими пришествіе антихристово, Оедоръ объявляеть, что проклятіе, произнесенное Московскимъ соборомъ противъ приверженцевъ старины, не имѣетъ никакого значенія, какъ еретическое. Въ доказательство ереси своихъ противниковъ Оедоръ приводитъ много фактовъ ихъ церковнаго нестроенія: говоритъ, что книжное исправленіе никоніанское постоянно подвергается всякимъ измѣненіямъ (какъ мы видѣли, на это указывалъ уже Спиридонъ Потемкинъ), а потому и представляется ложнымъ; утверждаетъ, что никоніане поставляютъ на священническія и діаконскія мѣста слишкомъ молодыхъ людей, почти мальчиковъ; разсказываетъ о новгородскомъ попѣ Сысоѣ, назвавшемъ будто

бы Інсуса Христа «воромъ», обвиняеть вообще православныхъ іерарховъ въ разныхъ хулахъ противъ Спасителя и т. д.

Вторая редакція посланія Іоанну (Мат. VI, стр. 310-812), принадлежащая тоже Өедору, есть простое сокращение изложенной первой редакціи, а потому мы не будемъ на ней останавливаться, и обратимся къ третъей редакціи, которая, по нашему мивнію, даеть возможность возстановить процессъ сочиненія расколоучителями отвъта на посланіе Іоанна. Эта третья редакція, подъ заглавіемъ «Посланіе къ некоему Іоанну», помещена г. Субботинымъ въ числъ сочиненій Аввакума (т. V, стр. 224 — 230) и представляеть възначительной своей части почти буквальное сходство съ посланіемъ Оедора: со стр. 224 до 228 строки 5 оно соотв'єтствуєть стр. 61 — 66 т. VI, на стр. 228 строки 5 — 19 соотвётствують т. VI, стр. 72, стрк. 2-17, разсказа о попъ Сысов, обличения никоніанскаго нестроенія ніть, но за то конець посланія (стр. 228-230), содержащій толкованіе 13 главы Апокалипсиса о пришествіи антихриста въ примъненіи къ Россіи, совстить иной, позволяющій видъть другого автора. Дъло книжнаго исправленія представляется туть следующимъ образомъ: въ 1652 году быль возведенъ на натріаршій престоль Никонь и тотчась началь сообща съ царемъ «назити на Русіи христіянскую вёру», сперва внесли «триперстную ересь», затёмъ и «иныя безчисленныя воровскія умыслы творяху ко истребленію православныя віры». Такъ шло діло до «соборища» 1666 года, царь даль всю волю Никону, который дёлаль, что хотълъ, а самъ парь притворялся, «будто и не ево дъло». Потомъ и «соборище собра царь Алексъй на подкръпление тоя бляди, въ льта та, яже Богословъ назнаменуеть: число бо человъческое, и число его 666». Пришелъ антихристь, его печать-благословеніе именословное и троеперстіе, его рога — Никонъ и царь Алексей, который «пишется въ книгахъ рожка круглинки въ космахъ, яко у барашка, добродътель знаменуеть, льстя житіемъ, являяся добрымъ, бодый церковь рогами и уставы ея стирая». Царь быль помощникомъ алу, и въ самыхъ именахъ патріарха и царя отыскивается символическій смысль: «единь поб'єдитель, Никита по алфавиту, или Никонъ, а другой пособитель, Алексей». «Еще ли не разумбени? спраниваеть авторъ, въ которомъ по стилю легко узнать Аввакума, — да слыши: азъ ти дебъло возглаголю. Царь Алексви девять лёть добро жиль, въ цоств, и въ молитев, и въ милости. А Никонъ егда на патріаршество вкрадся, показуя человъкомъ лукаву добродътель. Егда же любленье сотворина, яко Пилатъ и Иродъ, тогда и Христа распяща: Никонъ побъждать началъ, а Алексъй пособлять испоттиха. Тако бысть исперва. Азъ самовидецъ сему. Ей, аминь».

Относительно принадлежности Аввакуму этой редакціи отвъта на вопросы Іоанна высказано сомнъніе проф. Н. И. Ивановскимъ. Почтенный знатокъ раскола говорить объ этомъ посланіи слідущее: «Оно представляеть лишь сокращенную редакцію посланія Оедора. Имъющееся мъсто буквально сходно съ посланіемъ Оедора. Да и Хлудовская рукопись (№ 257), съ которой издано посланіе въ ряду сочиненій Аввакума, озаглавляется такъ: Выписано изъ епистоліи велихъ отцевъ страдальцевъ за истинную соборную и апостольскую церковь изъ пустозерской темницы. Значить, вопервыхъ, это только выписка изъ посланія, и во-вторыхъ, не Аввакумомъ именно составленнаго, а нъсколькими; -- въ полной редакціи упоминается прямо діаконъ Өедоръ, какъ его составитель. Наконецъ и слогъ посланія не Аввакумовъ» 3). Однако съ этимъ замѣчаніемъ мы не можемъ вполнѣ согласиться по слѣдующимъ соображеніямъ: 1) заглавіе сочиненія въ рукописи не всегда можеть быть неоспоримымъ основаніемъ для опредёленія автора, а 2) указаніе на слогь тоже не совсёмъ точно, такъ какъ въ концё посланія, отличающемъ его оть Оедоровой редакціи, стиль вполить подходить къ Аввакумовскому по своей простонародности, энергін и реализму; наконецъ, и сходство остальныхъ частей посланія съ Өедоровской редакціей только почти буквальное, и містами видна переработка, выразившаяся въ перестановкъ отдъльныхъ частей посланія. Въ виду этого намъ кажется возможнымъ такое рвшение этого вопроса: расколоучители работали надъ посланиемъ коллективно, послана была въ Москву редакція Өедора, одобренная Аввакумомъ и Аврааміемъ; въ посланіи же, приписываемомъ Аввакуму, находимъ остатокъ собственной его редакціи съ нъкоторой передълкой отвъта Өедора.

Какъ бы то ни было, во всъхъ трехъ редакціяхъ отвъты на главный вопросъ Іоанна по существу вполнъ между собой сходны: въ нихъ впервые развивается теорія «бъглопоповства», она высказывается здъсь довольно опредъленно для современниковъ-

<sup>3)</sup> Ивановскій. Критическій разборъ ученія безпоповцевъ о церкви и таннствахъ, стр. 58—59.



расколоучителей, хотя вопросъ представляется совсёмъ не решеннымъ для будущихъ покольній раскольниковъ. Изъ этого посланія не видно, что нужно будеть дёлать, когда умруть попъ дониконовскаго поставленія, принимать ли тогда б'єглыхъ поповъ, или же обходиться безъ священства? Этоть вопросъ возникъ довольно скоро, и Аввакуму пришлось дать уже новое его ръщеніе. Отвъть на посланіе Іоанна писань, какь предполагаеть г. Субботинъ, не ранъе 1668 или 1669 года и, о немъ упоминаетъ въ своемъ «Житіи» Аввакумъ, говоря: «еще же оть меня и оть братін дьяконово снисканіе послано въ Москву правов' рнымъ гостинцы, --книга: Отвътъ православнымъ и обличение на отступническую блудню. Писано въ ней правда о догматахъ церковныхъ» 4). Это указаніе Аввакума относится ко времени, предшествовавшему Пустозерскимъ казнямъ 1670 года, такъ что опредъленіе г. Субботина можно дополнить въ томъ смысль, что отвъть Іоанну писанъ не позже 1669 года.

Въ слѣдующемъ году Аввакуму пришлось дать отвѣть на рядъ новыхъ вопросовъ, присланныхъ ему изъ Москвы (или, какъ онъ ее называетъ, «духовнаго Содома и Египта») отъ священника Стефана 5) и какого-то неизвѣстнаго лица. Дата посланія къ Стефану опредѣляется показаніемъ Аввакума: «единогласно пѣлъ лѣтъ зъ двадцать»; если принять во вниманіе, что Аввакумъ, слѣдуя примѣру Неронова и Никона, могъ склониться къ единогласію и ранѣе соборнаго постановленія 1651 года, то можно установить, что посланіе къ Стефану писано въ 1670 г.; упоминаніе объ «отцахъ, рѣзаныхъ языкахъ» не противорѣчеть этому, такъ какъ такой эпитегъ могъ быть данъ Пустоверской братіи и послѣ московскихъ казней. Изъ посланія къ Стефану мы узнаемъ, что въ средѣ московскихъ старообрядцевъ явились такіе люди, которые въ своемъ стремленіи защищать старину доходили даже до отрицанія

<sup>4)</sup> Mar. V, crp. 82-83, VI, crp. XVII.

<sup>5)</sup> По всей въроятности этотъ Стефанъ то же самое лицо, о воторомъ Аввавумъ говоритъ въ посланіяхъ въ Исидору (Мат. VIII, стр. 101) и Сергію (Ібіd., стр. 111). Тамъ Стефанъ упоминается вмѣстѣ съ «Козмою», и потому можно, нажется, предположить, что это были тѣ самыя лица, которыя во второй половинѣ 70-хъ годовъ XVII в. поселились въ Стародубъѣ (О нихъ см. изслѣдованіе г. Лилеева. Изъ истеріи раскола на Вѣткѣ и въ Стародубъѣ, стр. 133—141). Совершенно ошибочно мнѣніе П. И. Мельникова, который полагалъ, что разбираемое посланіе писано къ Стефану Вонифатьеву (Энцикл. Словарь, 1861 г.).

исправленій, произведенныхъ при патріарх в Іосиф в, и вследствіе этого происходило не мало всяческихъ споровъ. Книги, исправленныя при Іосифъ, сличались съ изданіями патріарховъ Филарета и Іоасафа I, и при этомъ находилось большое несходство. сильно смущавшее «многихъ духовныхъ людей». Подобнаго рода смущение Аввакумъ отвергаеть категорическимъ, хотя и не подкръпленнымъ никакими доказательствами, заявленіемъ: «И мы въ нихъ несходства и ереси не разумвемъ: книги добры іосифовы, я ихъ всёхъ пріемлю, и чествуя лобызаю». Отрицая Іосифовы книги, сомнъвающіеся отвергали также и единогласіе, введенное при Іосифъ. Противъ этого Аввакумъ возражаеть, уже приводя нъкоторыя доказательства, ссылаясь на постановленія Стоглаваго собора, на современные этому собору «наръчныя ирмосы старобытныя», которые онъ самъ видёль, и на «Бесёды апостольскія» Іоанна Златоуста; последняя ссылка делается очень неопределенно: «ищи ево нравоучение в Бес. ап., по главамъ найдешь, и егда прочтенъ, тогда и самъ себе постыдищися». Третьимъ вопросомъ, волновавшимъ старообрядческую общину, было сомнъние въ дозволенности поклоняться новописаннымъ иконамъ. Относительно этого, ссылаясь на Златоуста, Аввакумъ полагаеть, что следуеть поклоняться иконамъ, писаннымъ, хотя бы и еретиками, но правильно, «по подобію»; «аще неправо и съ каракулками, сирѣчь с малаксинымъ благословеніемъ: и ты таковой не поклоняйся, но видя на подписи имя Ісусъ-Христово, не ругай ево, но воздохня пройди мимо, да вселится въ тя сила Христова». Наконецъ, мы узнаемъ изъ этого же посланія, что споры возникали и по вопросу о пришествіи антихриста, такъ какъ находились последователи упомянутаго нами ученія о духовномъ приходів антихриста утверждавшіе, что пришествіе Ильи и Еноха и «измітненіе твари», предсказанныя въ Апокалипсисъ, слъдуетъ понимать духовно, притчею, Такое «мудрованіе» Аввакумъ называеть «враждою на Бога», въ доказательство его ложности ссылается на Ипполита и «многихъ богословцевъ», и предостерегаеть почему-то свою паству оть увлеченія «аріевою ересью». Заканчиваеть Аввакумъ это наставленіе очень энергическимъ заявленіемъ, изъ котораго видно, какъ далеко заходили враждебныя отношенія спорившихъ сторонъ: «Затекаете во многомъ мудрованіи своемъ, и уже другь друга гнушаетеся, и хлівба не ядите другь съ другомъ. Глупцы! отъ гордости, ито черви капустныя, всв пропадете!»

Съ посланіемъ къ Стефану почти совпадаеть по своему содержанію посланіе къ какому-то неизв'єстному лицу (Мат. V, стр. 217-223), и это обстоятельство даеть право предполагать, что оба эти посланія писаны почти одновременно. Разница между этими посланіями только въ некоторыхъ подробностяхъ аргументаціи, которая во второмъ посланіи представляется иногда более разработанной, чемъ въ первомъ, а также и въ количествъ разръшенныхъ вопросовъ. Сомивніе относительно Іосифовскихъ книгъ разръщается Аввакумомъ такъ же категорически и такъ же бездоназательно, какъ и въ посланіи къ Стефану: «Держися книгъ филаретовыхъ и іосифовыхъ: туть правость и чистота неблазнена». Въ защиту единогласія снова находимъ ссылку на «Беседы апостольскія» Златоуста, на Стоглавый соборь и на нарвчные ирмосы, къ которымъ добавленъ «обиходъ», причемъ указано, что эти «писаны при паръ Оеодорѣ Ивановичѣ». Ссылка на собственную практику въ защиту единогласія отличается тоже большею подробностью; Аввакумъ вспоминаеть, какъ пъли въ старыя времена, и не осуждаеть знаменнаго птыя, при томъ условіи, чтобы «рты была чиста, и права и непорочна» чтобы «не молить Бога сумъсицею»; главную причину, склонявшую къ многогласію, онъ видить въ желаніи «ис церкви скорте вытти», и разсказываеть, какъ пострадаль при введеніи единогласія: «Меня и самово за то бивали и гоняли безумніи: Долго-де поешть единогласно! Намъ-де дома недосугъ! Я имъ говорю: Пришелъ ты въ церковь молиться, отверзи отъ себя всяку печаль житейскую, ищи небесныхъ! О человъче суетне! Невозможно окомъ единымъ глядъть на землю, а другимъ на небо, такоже сластемъ и страстемъ работати. Такъ меня за тв словеса въ церкви быоть, да волочать, и иные и вь ризахъ не щадять. Богъ ихъ бъдныхъ простить!» Что касается вопроса о поклоненіи иконамъ, хотя бы и старописаннымъ, но находящимся въ православномъ домъ или въ православной церкви, то здёсь онъ разрёшается такъ же, какъ и въ посланіи къ Стефану, съ такимъ дополненіемъ, что поклоняться иконамъ «не подобаеть въ службу никоніанскую». Съ вопросомъ о поклоненіи иконамъ Аввакумъ связываеть вопросъ о формъ креста, въ какихъ случаяхъ слёдуеть употреблять кресть четвероконечный, «Петровъ», и какое значеніе имъеть кресть «Христовъ», трисоставный, осьмиконечный. Эта статья гораздо подробиве развита въ позднъйшемъ сочинени Аввакума, въ «Книгъ на крестоборную ересь», и потому мы будемъ говорить о ней при разсмотръніи этого сочиненія. Общимъ пунктомъ въ разбираемомъ посланіи и въ посланіи къ Стефану является также вопросъ о допустимости разныхъ споровъ въ старообрядческой средъ; въ посланіи къ Стефану Аввакумъ возстаетъ противъ такихъ споровъ, такъ какъ они приводятъ нъкоторыхъ къ излишнему мудрованію; здъсь же отношеніе Аввакума къ спорамъ нъсколько иное, онъ ихъ одобряетъ, говоритъ: «А что противятся другъ другу,— пускай такъ! Тако истинна и правда больши сыскивается!.. Грызитеся гораздо! Я о томъ не зазираю. Токмо праведнъ и чистою совъстію розыскивайте истинну!»

Таковы видоизмёненія прежнихъ отвётовъ, находимыя въ разбираемомъ посланіи; изъ новыхъ же отвътовъ отмътимъ прежде всего правило о поств въ субботу и рядъ наставленій о томъ, какъ следуеть держать себя по отношению къ православной церкви. Пость въ субботу отвергается и признается дозволеннымъ только въ ведикую субботу или въ томъ случат, если кто добровольно налагаеть на себя сорокадневный пость. Гораздо важиве наставленія второй группы. Туть Аввакумъ указываеть для своихъ последователей два пути, повидимому, не совсёмъ одинаковые: съ одной стороны онъ отрицаетъ возможность общенія съ никоніанами, а съ другой-одобряеть тайное последование старой вере. О техъ людяхъ, которые «въ никоніанскіе храмы не ходять, и съ ними не соединяются, и не молятся», Аввакумъ отзывается, что они «добрѣ творять», такъ какъ «не подобаеть благочестивому съ нечестивымъ соединятися»: если же кто неволей придеть въ никоніанскую церковь. то онъ долженъ «творить во время ихъ пънія молитву Ісусову» и после того просить у верныхъ прощенія; тоть же, кто причастился съ никоніанами, отлучается отъ общенія съ върными на полгода, и такому же наказанію подвергается, «кто въ мученіи отвержется православныя въры, изнемогая»; подлежить покаянію даже и такой человіть, который «перекрестится тремя персты, глумяся». Но, указавъ эти правила, Аввакумъ вспоминаеть, что не всв одинаково могуть «явно воинствовати Христу и последовати по немъ», и такимъ слабымъ людямъ онъ находить извинение въ примъръ тайнаго Христова ученика, Никодима. «Тако и вамъ нынъ, говорить онъ, подобаеть, належащаго ради страха, аще плотски и соединяться съ никоніяны, но внутрь горівніємъ горівть о истині Христові, ея же ради отцы и братія наша стражють и умирають».

Въ Хлудовскомъ (№ 257) спискъ этого посланія, а также въ спискъ Казанской духовной академіи, № 1989, имъется слъдующая вставка, являющаяся очень важнымъ дополненіемъ къ разсмотрънному выше посланію къ нъкоему Іоанну: «А иже въ православныхъ церквахъ гдв пвніе безъ примеса внутрь олгаря и на крилосахъ (а попъ новопоставленъ 6), о семъ посудить. Аще онъ попъ проклинаетъ никоніянъ и службу ихъ, и всею крвностію любить старину: по нуждв настоящаго времени, да будеть попъ. Какъ же міру быть бес поповъ? Къ темъ церквамъ приходить. Будеть же попъ и старой поставленъ, а блудить хотя мало нѣчто: бѣжать оть него подобаеть». Рѣшеніе вопроса о священствъ, данное въ посланіи къ Іоанну, представляло, какъ мы говорили, то неудобство, что имъло характеръ временный, могло действовать только, покуда оставались въ живыхъ священники дониконовскаго ставленія; теперь это затрудненіе устранялось допущеніемъ пріема приходящихъ раскольникамъ новопоставленныхъ поповъ, а стало это возможнымъ, благодаря новому принципу, въ силу котораго законность священства опредълялась не рукоположениемъ отъ православнаго епископа, но исключительно истиннымъ исповъданіемъ въры.

Этотъ-то новый принципъ еще подробнъе развивается въ посланіи Аввакума къ неизвъстнымъ лицамъ, носящемъ заглавіе «Аввакума отца разсужденіе» 7). Въ этомъ посланіи на вопросъ, слъдуетъ-ли вновь при переходъ въ расколъ совершать крещеніе и вънчаніе надъ лицами, крещенными и вънчанными въ православной церкви, Аввакумъ отвъчаетъ, что крещеніе не должно повторяться, если первоначально оно было совершено погруженіемъ съ отрицаніемъ отъ сатаны, но слъдуетъ при этомъ «токмо молитвы, и октеньи, и символъ дъйствовать снова, и масломъ прежесвященнымъ помазати, и водою святою покронить, и обведше по уставу кругъ купъли, цъловать святыя

<sup>7)</sup> Издано нами въ Хр. Чтеніи 1888 г. т. І, стр. 735—736; теперь перепечатывается въ приложеніи.



<sup>6)</sup> Отмеченное скобками имеется только въ казанскомъ списке.

иконы, причастить святыхъ тайнъ»; относительно вънчанія говорится, что вънцовъ вновь возлагать не требуется, но «святіи молитвы пъвше, кругомъ въ посолонь водити подобаеть». Разръшивъ этотъ вопросъ, Аввакумъ говорить о священствъ, по-ВТОРЯЯ ТУ Же МЫСЛЬ, КОТОРАЯ ВЫСКАЗАНА ВЪ РАЗСМОТРЪННОМЪ «посланіи къ неизвъстнымъ»: поповъ-новиковъ, если они «кръпкіе ревнители», можно принимать, не допуская ихъ до совершенія евхаристіи, но «егда новикъ оплачеть себя стонавше, призоветь духовное дъйство и въ комканіи, проклявше еретическое дъйство». Предвидя, что такое ръшеніе вопроса, какъ не мотивированное никакими каноническими правилами, можеть вызвать возраженія со стороны его паствы, Аввакумъ спѣшить оправдаться следующимъ соображениемъ: «понеже сие время ис правиль вышло: пуще мучителей еретические коби; святи отцы правила узаконоположища на тихое время, идъже самовластіе бываеть; а егда гонима церковь, по нуждъ всяко бываеть». Признаніе возможности священнодъйствовать безъ рукоположенія отъ православнаго епископа есть уже первый шагь по пути къ безпоповщинъ, и уже въ этомъ «разсужденіи» Аввакумъ вполнъ логически оть прежняго заявленія, что міру нельзя быть безъ поповъ, приходитъ къ допущенію совершенія церковныхъ требъ и таинствъ безъ священника. «И дёти, говорить онъ, «играюще на камени, пъвще литургію, и бысть жертва. Кольми жъ въ неимущее время плачющему послеть Богь Духа Святаго освятити дары, или въ крещеніи и въ вѣнчаніи, или ино что отъ таковыхъ. И простолюдинъ плачюще привоветь Духа Святаго, и будеть ему, аще речеть: всякъ бо просяй пріиметь и ищай обрящеть, -- самъ рече Владыка. Нынъ еще перебиваемся коекакъ, а тогда (т. е. при антихристъ) нужно будетъ не токмо церкви, но и книгъ православныхъ; но и пошевелить губами нельзя, развъ сердцемъ держатися Бога».

Помимо установленія теоріи безпоповства, разсмотрѣнныя сочиненія Аввакума представляють значительный интересь, такъ какъ ими опредѣляется уже въ первое время Пустозерской ссылки Аввакума и братіи, отношеніе раскольниковъ и къ духовнымъ лицамъ и вообще ко всѣмъ переходящимъ въ расколъ изъ православной церкви. Весьма возможно, что въ это же время Аввакумомъ было написано и то сочиненіе, которое въ рукописи называется «Письмо увѣщательное отступившему отъ право-

славіе и обратившуся и ищуща покаянія», а г. Субботинымъ издано подъ заглавіемъ «Посланіе утёшительное къ неизвёстному, сётовавшему о временномъ уклоненіи изъ раскола»<sup>8</sup>). Это сочиненіе, по нашему мнёнію, особенно характерно потому, что оно обращено не къ какому-либо опредёленному лицу, а судя по выраженію «имя-рекъ», повторяющемуся два раза, есть нёчто въ родё общей формулы для пріема переходящихъ въ расколь; имёя же въ виду, что неизвёстный называется «отцомъ», можно предполагать, что формула эта преднавначена для пріема лица духовнаго; упоминаніе о «маломъ писанійцё», въ которомъ обращающійся приносилъ покаяніе, наводить на мысль, что въ этомъ случаё должна была примёняться приктика присоединенія къ церкви по третьему чину, т.-е. черезъ одно покаяніе, которое требовалось не только устное, но и письменное <sup>9</sup>).

Одновременно съ разсмотрънными сочиненіями Аввакумъ послаль еще нъсколько наставленій своимъ последователямъ: изъ такихъ наставленій намъ изв'єстны посланіе къ боярын'в Морозовой и посланіе къ инокинямъ Меланіи и Анисіи съ сестрами. Въ первомъ изъ этихъ сочиненій Аввакумъ усиленно рекомендуеть своей знатной ученицё не забывать ночной молитвы, къ которой, какъ мы знаемъ, самъ онъ пріученъ быль уже съ дътства. Въ началъ посланія онъ довольно строго укоряеть боярыню за привычку «медокъ поливать». «Намъ, говорить онъ, иногда случается и воды въ честь, да живемъ же. Али ты насъ твиъ лутчи, что боярыня? Да единако намъ Богъ распростре небо, еще же луна и солнце всемъ сіяеть равно, такожде земля. и воды и вся прозябающая по повельнію владычню служать тебъ не больши и миъ не менши. А честь прелетаеть. Единъ честень,-тогь, кто ночью встаеть на молитву, да медокъ перестанеть, въ квасъ примъщивая, пить. Еще ли, государыня, бранится?» Но дальше тонъ посланія смягчается и, преподавъ боярынъ совъть относительно ночной молитвы, Аввакумъ просить ее помолиться и за самого себя съ семьей: «и меня гръщ-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Еп. Сергій. О правилахъ и чинопосл'єдованіяхъ принятія неправославныхъ христіанъ въ православную церковь, стр. 190—198.



<sup>8)</sup> Г. Смирновъ подагаетъ назвать это сочиненіе: «письмо прив'ятственное вщущему показнія посл'я временнаго уклоненія изъ раскода», но намъ кажется, что такое изм'яненіе заглавія совс'ямъ не существенно.

наго помяни тутъ, надежда моя, къ Богу, и жену мою и дѣти мои». Въ концѣ посланія Аввакумъ уговариваетъ боярыню блюстись «льстецовъ, чернцовъ, и поповъ, и черницъ», чтобы они не развратили ея душу, и просить не забывать «живого мертвеца», называя такъ самого себя; совѣтъ остерегаться льстецовъ объясняется, вѣроятно, слухами, дошедшими до Аввакума, о попыткахъ правительства склонить Морозову къ покорности церкви.

Посланіе къ Меланіи и Анисіи съ сестрами любопытно въ томъ отношении, что марактеризуеть намъ нестроение, отсутствие дисциплины въ раскольнической общинъ. Главою кружка монахинь, къ которымъ обращается Аввакумъ, была «блаженная и треблаженная мать Меланія», имъвшая такое сильное вліяніе на боярыню Морозову: но рядомъ съ Меланіей стояла Анисья, происходившая изъ какого-то боярскаго рода и почему-то называемая вь посланіи Аввакума «игуменьей». Этоть ли духовный титуль или боярское происхождение были въ данномъ случат причиной, но Анисья неохотно подчинялась главенству Меланіи, вслёдствіе чего въ обществё монахинь происходили раздоры, очень огорчавшіе Аввакума, который поэтому даеть Анисіи рядъ наставленій: прежде всего онъ научаеть ее смиренію и послушанію, указывая на примъръ св. Евпраксіи, отличавшейся образцовымъ исполненіемъ иноческаго обета, несмотря на процсхожденіе оть царскаго «племени»; слёдуя этому примёру, Анисья должна забыть о своемъ боярствъ, быть слугою другихъ монахинь и безпрекословно подчиняться Меланіи: «Мели рожь въ жерновахъ, да на сестеръ хлъбы пеки (по примъру св. Евпраксіи); или в пекарни шти вари, да сестрамъ разноси; или куда великая пошлеть, благословеніе принявь, съ усердіемь біти, не яко человъку, но яко Богу работающе. А бъжючи молитву ісусову говори. Не моги на началницу воздохнуть, аще ти и не силу труды». Непослушаніе Анисіи проявлялось, повидимому, въ нежеланіи отречься отъ нікоторыхъ мірскихъ удобствъ, къ которымъ она ранбе привыкла по своему положенію; этимъ, вброятно, и объясняются увъщанія Аввакума «откинуть твлесныя попеченія», «не любить паче Бога злата и сребра», «не желать красныхъ и пестрыхъ ризъ». Вмъсть съ темъ Аввакумъ наставляеть Анисію, какъ ей следуеть относиться къ низшимъ: «Надъ встмъ встхъ любовью окриляй, мняся, яко извергъ отъ встхъ.

Поветѣвай, въ словесѣхъ не ввимаяся, но понича долу слово рцы, смиренно, и гладко, и низко ко всѣмъ. Понеже еси мертвецъ: землю зри, яко отъ земли еси и в землю пойдеши». Заключая свои наставленія, Аввакумъ смиренно говорить о собственномъ своемъ недостоинствѣ. однако, заявляетъ: «лутчи говорить и совѣтовать о добрѣ. Умру: тогда перестану говорить». Есть, наконецъ, въ посланіи замѣтка чисто личнаго характера, рисующая отношеніе къ Аввакуму его паствы: «Малины еще пришлите ко мнѣ, Господа ради. Спаси Богь за патрахиль и за вся благая ваша ко мнѣ».

Это посланіе, къ которому «приписаль благословеніе» инокъ Епифаній, было писано, по словамъ Аввакума, осенью, а раньше отправлено было другое «весною: невъдомо дошло, невъдомо нътъ»; если это первое посланіе не пропало, то, можеть быть, имъ следуетъ признать изданное нами посланіе безъименное къ неизвъстнымъ черницамъ 10). По содержанію оно подходить къ разобранному посланію къ Меланіи и Анисіи. Здёсь высказывается мысль о необходимости безпрекословнаго послушанія: «прежде же избери себь наставницу руководства небеснаго неблазненну, и егда подклониши главу свою, не моги таити отъ нея дёль своихь и помышленій; аще заповёсть ти что и во мнящихся злыхъ тобою, должна еси послушати, развъ ереси и блуда, и піянства вина нераствореннаго. Сего не подобаеть послушати, а аще мясо велить, искушая тя, ясти, яждь; аще и спать велить, спи; аще и біеть тя, терпи; аще и не кормить, терпи; аще и влословить, молчи; послада, побъги; не велъда, возвратись; дала что, пріими; отняла, поклонись». Въ примеръ послушанія Аввакумъ приводить пов'єсть «во Отечниців» о дьякон'в Лаврентій.

Разсматривая посланіе къ нѣкоему Іоанну, мы уже указали, что быль поставленъ вопросъ о православіи царя, и на него быль данъ отвѣть, что царь нечестивъ; но отвѣть этоть держался пока въ тайнѣ, быль извѣстенъ только въ своемъ кругу, такъ какъ расколоучители еще колебались открыто заявить себя противниками царя, сохраняя еще намѣреніе и, хотя бы слабую, надежду склонить царя на свою сторону. Вскорѣ послѣ своего поселенія въ Пустозерскѣ они попытались въ послѣдній разъ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Хр. Чтеніе, 1888 г. т. І, стр. 740—741, а также ниже, въ «Приложеніяхъ».

обратиться къ царю съ убъжденіемъ возстановить старое благочестіе. Священникъ Лазарь еще въ февраль 1668 года, т. е. незадолго до отвъта Іоанну, написаль два общирныхъ посланія къ царю и нъ патріарху Іоасафу ІІ. Царя Лазарь называеть благочестивымъ и напоминаеть ему объ его обязанности «избрати догматы отеческія, а лесныя отринути», угрожая ему даже загробнымъ наказаніемъ за попущеніе церковнаго раздора: «сего ради не полезно будеть ти на страшномъ судъ Сына Божія, яко, върну ти сущу, отеческія книги и все преданіе ихъ предагати попустиль еси». Оставаясь православнымь, царь слишкомъ довъряется духовнымъ властямъ, которыя его обманываютъ, возбуждають его гибвъ протявъ правовбрныхъ христіанъ, увбряя, будто у расколоучителей почти нёть сторонниковъ, тогда какъ «въ Великой Русіи есть и сто тысящь готовыхъ умрети за ваконы отеческія»; власти клевещуть на защитниковъ стараго благочестія и извращають ихъ доводы въ пользу старой вёры: «въ новыхъ же книгахъ Жезлахъ мои слова напечатаны не противъ моего письма, а многихъ и нъть, кои нужны».

Влагодаря такимъ навѣтамъ, расколоучители подверглись тяжкимъ преслѣдованіямъ. При этомъ Лазарь описываеть притѣсненія, которымъ онъ и его товарищи подвергаются въ ссылкѣ: «и того ради мучимы есмы всяко и казними, въ тѣсныхъ темницахъ затворены, а хлѣба даютъ намъ по полутора фунта на сутки, да квасу нужнова,—ей, ей, и псомъ больши сего метаютъ!—а соли не даютъ, а одежишка нѣтъ же, ходимъ срамно и наго». За подобныя гоненія людей, держащихъ «святыя книги и законъ прародителей», царю предстоитъ дать отвѣтъ въ будущей живни: «и о семъ будутъ судитися съ тобою прародители твои, и прежнія цари и патріархи, кои тѣ книги управили, къ симъ же святіи отцы, кои тѣ книги держали и тѣми спасени быша, нетлѣніемъ тѣлесъ и чудесы прославищася».

Въ доказательство своей правоты Лазарь передаетъ царю о двухъ чудесныхъ явленіяхъ ему Иліи Пророка: въ первый разъ пророкъ сказалъ Лазарю, заключенному въ темницѣ во время Московскаго собора 1666—1667 гг.: «Лазаре, азъ есмь съ тобою, не бойся», н тогда спали съ Лазаря оковы; во второй же разъ Лазарь видѣлъ себя въ свѣтломъ іерейскомъ облаченіи и «на главѣ голубь златъ сидящь, крылама возбивая и трепеща», а вокругъ него стояли многія власти русскія,—«и прихождаше ко

мив мужъ светелъ старъ, егоже познавахъ быти святаго пророка Илію Фезвитянина, и глаголаше ми, повельвая стояти въ законахъ отеческихъ несумнённо и обличати измёняющихъ законъ, и милость Божію сказуеть ми быти». Чтобы разр'вшить споръ свой съ православными јерархами. Лазарь просить царя дать ему съ ними очную ставку и даже выражаеть готовность подвергнуться испытанію судомъ Божіимъ. «Повели, государь, говорить онь, дать мив очную ставку со властии и съ новолюбными книжники, кто изъ нихъ похочеть, въ техъ ихъ вышеписанных богохудных ересяхъ, передъ къмъ ты, государь, очныя ставки, да повелить твоя божественная царская власть итти намъ на общую правду, на Божію судьбу, предо всёмъ царствомъ самовластно взыти на огнь во изв'вщение истины, и да явленно будеть благочестіе отепъ твоихъ, и отымется всякое сомивніе оть дума благочестивых и соединится святая церковь и единогласно да славится Всесвятый Духъ» 11).

Посланіе Лазаря къ патріарху Іоасафу представляеть собой сокращение его посланія къ царю, хотя съ другой стороны мы въ немъ находимъ нъкоторыя новыя подробности. Замъчательно, что, обращансь къ патріарху, Лазарь почему-то считаеть его своимъ сторонникомъ, называеть «пастыремъ православнымъ, избраннымъ Богомъ, который вручилъ ему престолъ великій святыя церкви, дабы правити слово истинны»; напоминаеть ему, что «надо всяку неправду обличати, не стыдитися лицъ сильныхъ». Все вло приписывается Никону, а потому его преемникъ можеть исправить его новшества. «Аще изриновенъ нечистый звёрь, иже во овчей кожи: подобаеть ти, пастырю, и слёдовы ногъ его вагладити, дабы съ праваго пути малоумныя наша братія и прочее христіанское множество на нечестивыя оны следы не совращалися, и вослёдь въ истиннаго пастыря исходили». Однако, высказывая нъкоторую надежду на патріарха, Лазарь не можеть не обратиться къ нему съ укоромъ по поводу недавняго строгаго распоряженія его относительно пустозерскихъ ссыльныхъ. «А ты, пастырю, говорить онъ, вивсто попеченія и промысла присладъ свою грамоту въ пустозерскій острогъ, а въ грамотъ указалъ: только мы новыхъ книгъ и законовъ не пріммемъ, и за то къ намъ отцемъ духовнымъ не приходить, и не

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Mar. T. IV, crp. 226, 233, 285—6, 241, 249, 259, 263, 264—5.



исцовъдать насъ, ни причащать и умершихъ тълесъ нашихъ не погребать, но повергать псомъ и звъремъ въ снъдь и птицамъ на растерзаніе»  $^{12}$ ).

Черезъ годъ после Лазаря обратился съ посланіемъ къ царю и Авванумъ. Въ надписаніи 13) Хлудовскаго списка (№ 258), по которому издано посланіе г. Субботинымъ, сказано, что оно отправлено къ царю съ сотникомъ въ 178 или 1669-70 году, но въ самомъ посланіи Аввакумъ, разсказывая объ одномъ чудесномъ видьніи, выражается такь: «ныньщняго 177 году, въ великій пость на первой недёли», -- слёдовательно написано было посланіе уже въ 1669 году, съ небольшимъ черезъ годъ послѣ Лазаревыхъ посланій. Какъ видно уже изъ самаго начала, это сочиненіе Аввакума имбеть совсёмь уже другой характерь, чёмъ челобитная Лазаря. «Царь государь и великій князь Алексей Михайловичъ!» обращается Аввакумъ. «Многажды писахомъ тебъ прежде и молихомъ тя, да примирищися къ Вогу и умилишися въ раздёленіи твоемъ отъ церковнаго тёла, и нынё послёднее тебѣ плачевное моленіе приношу ис темницы, яко изъ гроба, тебъ глаголю авъ, гръшный протопопъ Аввакумъ: помилуй единородную душу свою и вниди паки въ первое свое благочестіе, въ немже ты порожденъ еси, с прежде бывщими тебе благочестивыми цари, родителями своими и с прародители, и с нами,

<sup>12)</sup> Ibid. cpp. 266-284.

<sup>13)</sup> Воть эта надпись: «Сицево посланіе послано къ царю оть протопопа Аввакума съ сотникомъ 178 года ис Пустозерскія темницы». Різшительно не понимаеть, изъ какихъ словъ этой надписи г. Смирновъ могь получить следующій выводъ: «надпись посланія, судя по ея карактеру, говорить даже о томъ, что она сділана уже в Москви, т. е. по полученім адісь посланія осенью 1669 г.». Почему надпись не могла быть сдізлана нигдів кром'ї Москвы? Почему посланіе было получено въ Москвѣ осенью 1669 г.? Почему, хотя намъ и че безызвѣстно» (какъ основательно предполагаеть г. Смирновъ), что 178 годъ начинался съ 1 сентября, следуеть предполагать, что посланіе отправлено, а. главное, получено въ Москвъ въ 1669 г.? Наконецъ почему г. Смирновъ. придающій такое важное вначеніе «характеру» надписи, не обратиль вниманія на то, что она быда сд'єдана не на оригинал'є посланія, а на его копін? Въдь на оригиналь, въроятно, вмъсто кратеаго выраженія «въ царю» быль бы титулъ царя и его имя, Аввакумъ не быль бы названъ протопопомъ, не было бы выраженія «Пустозерскія темницы», и вм'єсто, сицево посланіе» было бы сказано «сіе посланіе». Въ виду всего этого наша дата 1670, согласная съ датой г. Субботина (Мат. т. V, стр. XXVI), не можеть быть вполнъ отвергаема, и мы дълаемъ уступку г. Смирнову, принимая дату 1669-1670.

богомольцы своими, во единой святой купели ты освященъ еси, единыя же Сіонскія церкви святымъ сосецъ ея нелестнымъ млекомъ воспитънъ еси съ нами, сиръчь единой православной въръ и здравымъ догматамъ съ нами отъ юности наученъ еси. Почто по духу братію свою тако оскорбляещи?»

Аввакумъ старается снять съ себя и своихъ собратій обвиненіе въ расколь и даже въ ереси, которое противъ нихъ выставлялось православными полемистами; въ подобныхъ несправедливыхь укорахъ виновать самъ царь: «Ты, самодержче, судъ подымещи о сихъ всёхъ, иже таково дерзновение имъ подавый на ны... Воистину, царь-государь, глаголемъ ти: смъло дерзаете, но не на ползу себъ. Кто бы смълъ рещи таковыя хулныя глаголы на святыхъ, аще бы не твоя держава попустила тому быти?» Въ противовъсъ такому обвиненію въ расколь, является у Аввакума извъстное, общее всъмъ раскольникамъ, унаслъдованное оть древнихъ временъ, опровержение необходимости исправленія церковныхъ книгъ и обрядовъ: если мы раскольники и еретики, то таковы и всё святые отцы наши, всё прежніе цари и патріархи. Повидимому, Аввакумъ не возстаеть противъ самаго принципа исправленія, если въ книгахъ дъйствительно есть погрѣшности; онъ говоритъ: «Аще во православіи нашемъ, отеческихъ святыхъ книгахъ и догматъхъ ихъ, хотя едина ересь и хула на Христа Бога обрящется и церковь его: то рады мы за нихъ прощатися предъ всеми православными, паче же за то, аще мы отъ себе что внесохомъ соблавновъ въ церковь или расколы». Но такихъ погръшностей въ старыхъ книгахъ найти невозможно: «вся бо церковная права суть разумъвающимъ истину и здрава обретающимъ разумъ по Христе Іисусе, а не по стихіямъ сего міра, за нюже мы страждемъ и умираемъ и крови своя проливаемъ». Отвергнувъ такимъ образомъ мысль о неисправности старыхъ книгъ, Аввакумъ выставляеть и принципіальное возраженіе противъ Никоновой реформы, возраженіе, связанное съ распространившимися в рованіями въ скорое наступленіе антихристова царства и высказывавшееся нікоторыми расколоучителями уже раньше: «Испытай, царь христіанскій, писаніе и виждь, яко въ последняя времена исправленія веры и обретенія истины нигде же несть и не будеть, но везде писано есть: въ последняя времена отступять веры, а не исправять ю, и исказять писанія и превратять, и внесуть ереси погибельныя

и многихь предстять». Затёмъ Аввакумъ рёшительно повторяеть мысль о паденіи царя, такъ какь онъ покровительствуеть «искривленію Никона богоотм'єтника и еретика». «Умеръ еси по души его ученіемъ, а не воскресъ», говорить онъ царю и требуеть новаго разбора дёла, хотя уже не въ форм в очной ставки съ противниками, какъ того желалъ Лазарь: «Аще правдою спросишь, и мы скажемъ ти о томъ ясно, и усты къ устамъ, съ очей на очи возвъстимъ ти велегласно. Аще ли же ни, то пустимъ до Христова суда. Тамъ будеть тебъ тошно; да тогда не пособишь себъ ни мало. Здъсь ты намъ праведнаго суда съ отстушниками не даль; и ты тамо отвъщати будеши всъмъ намъ». Загробными назнями грозить Аввакумъ и православнымъ јерархамъ, которые дьстять царю, и даже отказывается оть всякой попытки убъдить ихъ: «нъсть бо уже намъ къ нимъ ни едино слово». Одна надежда остается на царя, но и она слаба: «Все въ тебъ, царю, дело ватворися, и о тебе единомъ стоитъ. Жаль намъ твоея царскія души и всего дому твоего, зало бользнуемь о тебъ; да пособить не можемъ: понеже самъ ты пользы ко спасенію своему не хощеши».

Упомянувъ затемъ о неправославіи грековъ, на основаніи свидётельствъ Арсенія Суханова и «Повёсти о бёломъ клобуке», Аввакумъ касается распоряженія правительства не погребать раскольниковъ и «лишать ихъ исповёди и святыхъ таинъ»
и такъ же, какъ и Лазарь, утверждаетъ, что за такія притёсненія предстоитъ раскольникамъ еще большая награда отъ Бога,
что этимъ они уподобляются святымъ мученикамъ, такъ что въ
сущности царь «со властьми своими добро такъ придумалъ».
«Елико ты насъ оскорбляеши болши, и мучишь, и томишь: толико мы тебя больше любимъ, царя, и Бога молимъ до смерти
твоей и своей о тебъ и всъхъ клянущихъ насъ: спаси, Господи,
и обрати по истинъ своей! Аще же не обратитеся, то вси погибнете въчно, а не временно».

Послѣ такого замѣчанія Аввакумъ опять естественно переходить къ вопросу о православіи царя и въ подтвержденіе своего отрицательнаго взгляда ссылается на слѣдующее чудесное видѣніе: «Нѣкогда мнѣ молящуся о тебѣ з горкими слезами, отъ вечера и до полунощи зѣло стужающу Божеству, да же бы тебѣ исцѣлитися душею своею и живу быти предъ нимъ, и отъ труда своего азъ многогрѣшный падохъ на лицы своемъ, плакахся

и рыдахъ горько, и отъ туги великія забыхся, лежахъ на земли. и видъхъ тя предъ собою стояща, или ангела твоего, умиленна. подпершися подълице правою рукою. Азъ же возрадовахся, и начахъ тя лобызати и обымати со умиленными глаголы. И видъхъ на брюхъ твоемъ язву зъло велику, исполнену гноя многа и убоявся вострепетахъ душею своею, и положихъ взнакъ на войлокъ свой, на немже молитвы и поклоны творю, и начавъ язву на брюхъ твоемъ слезами моими покропляти, а руками сводити: и бысть цело брюхо и здраво, яко николиже боле. Пуша же моя возрадовася о Господъ и о здравіи твоемъ зъло. И наки поворотихъ тя вверхъ спиною твоею, и видёхъ спину твою згнившу паче брюха, и язва больши первыя явися. Мнъ же тако плакавшуся, рукама своима сводящу язву твою спинную, и мало посощлася, и не вся испълъ. И очутихся отъ видънія того, не испълихъ тя всего здрава до конца». Изъ этого видънія пълается такой выводъ: «нётъ, государь, болше покинуть о тебъ плакать: вижу, не исцелить тебя», т. е. надежды на исправленіе царя уже нъть, она свыше признана неосуществимой.

Заговоривши о чудесныхъ явленіяхъ, Аввакумъ разсказываеть царю еще о двухъ своихъ виденіяхъ: одно было во время заключенія Аввакума въ Угрёшскомъ монастырів, и мы о немъ уже упоминали по поводу дъла о сыновьяхъ Аввакума; другое — было въ Пустозерскъ и представляется характернымъ, какъ по обстоятельствамъ, его сопровождавшимъ, такъ и по своему содержанію. Начиная съ понедъльника первой недъли великаго поста 1669 г., Аввакумъ ничего не тоть въ течение 4 дней, а въ пятницу «прежде часовъ (говорить онъ) начахъ келейное правило, псалмы Давыдовы пети, и пріиде на мя озноба зело люта и на печи зубы мои разбило з дрожи. Мить же лежащу на печи, умомъ моимъ глаголющу псалмы, понеже отъ Бога дана Исалтырь изусть глаголати мнв». Несмотря на сильное изнуреніе, строгій пость продолжался еще нісколько дней, и «оть дрожи тоя нападе на мя мыть, и толико изнемогь, яко отчаявшумися и жизни сея, уже всёхъ дней десять не ядшу ми и болши». Наконецъ, въ ночь на пятницу второй недъли Аввакуму представилось слъдующее видъніе: «Божіимъ благоволеніемъ распространися языкъ мой и бысть великъ зёло, потомъ и зубы быща велики, а се и руки и ноги быша велики, потомъ весь широкъ и пространенъ подъ небесемъ и по всей земли распространился;

а потомъ Богъ вмъстиль въ меня небо, и землю и всю тварь. Мить же молитвы непрестанно творящу и лъствицу перебирающу въ то время. И потомъ воставшу ми отъ одра легко, и поклонихся до земли Господеви». Этоть разсказь очень ярко характеризуеть душевное состояніе Авракума, и мы видимъ, что, кромъ изнуренія вслідствіе продолжительнаго поста, подобныя видінія имъли и чисто идейную подкладку: удрученный всевовможными бъдствіями, не разсчитывая на какое-либо снисхожденіе со стороны властей, протопопъ ищеть утвшенія въ иллюзіяхь, въ мысли о будущей своей силь, начинаеть смотреть на себя, какъ на какого-то избранника Божія, которому подвластны и небо, и земля. По крайней мёрё, въ такомъ смыслё толкуеть онъ самъ свое виденіе: «Видиши ли, самодержавне? — обращается онъ къ царю, — ты владвеши, на свободв живучи, одною русскою землею; а мит Сынъ Божій (покориль) за темничное съденіе небо и землю. Ты отъ здёшняго своего царства въ вёчной свой домъ пошедши, только возмешъ гробъ и саванъ; авъ же присужденіемъ вашимъ не сподоблюся савана и гроба, но наги кости мон псами и птицами растерзаны будуть и по землъ влачимы. Такъ добро и любезно мет на земли лежати, и светомъ оденну и небомъ покрыту быть. Небо мое и земля моя, свъть мой и вся тварь, — Богъ мит даль, якоже выше сего рекохъ». Эта мысль о своемъ избранничестве въ награду за страданія и стойкость въ въръ проявляется во многихъ сочиненіяхъ Аввакума, и даже его автобіографія, какъ увидимъ далве, должна отчасти служить подтвержденіемъ той же илеи.

Однако и эта идея, и самый фактъ чудеснаго видёнія могли подвергнуться критикі со стороны враждебныхъ никоніанъ и, какъ бы предупреждая подобный скептицизмъ, Аввакумъ считаетъ нужнымъ замітить, что ему «не первому показано сице», и ссылается на Палею, въ которой разсказывается, какъ «ангелъ великій Алтезъ древле восхитилъ Авраама выспрь, сиріть на высоту къ Богу, и показа ему отъ віжа сотворенная вся Богу тако изволіну». Эта ссылка имітеть въ виду извітетное апокрифическое «Откровеніе Авраама» 13), но въ этомъ памятникі мы напрасно стали бы искать литературный источникъ видінія Аввакума: вознесеніе Авраама на седьмое небо и открытіе ему небес-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Тихонравовъ. Пам. отреч. литер. т. I, стр. 54-77.

ныхъ тайнъ только по общему своему символическому смыслу соотвътствуеть Аввакумову видънію, по фактическому же содержанію и по всъмъ подробностямъ оба эпизода не представляютъ ничего сходнаго. Боязнь никоніанской критики проявляется въразбираемомъ посланіи и въ томъ, что Аввакумъ проситъ царя ничего не говорить никоніанамъ объ извъстномъ уже намъ видъніи въ Угръщскомъ монастыръ, «да не поругаютъ Христа Ісуса Сына Божія и Бога. Глупы въть они дураки, блюють и на самого Бога нечестивыя глагоды».

Заключая свое посланіе, Аввакумъ еще разъ пытается обратиться къ царю съ увъщаніемъ, хотя и въ очень слабой формъ: «посемъ, говоритъ онъ, миръ ти и паки благословеніе, аще снабдиши, о немже молю твою царскую душу; аще ли же ни, буди воля твоя, якоже хощеши. Не хотълося было мит въ тебъ некръпкодушія того: въть то всячески всяко будемъ вмъстъ, — не нынъ, ино тамо увидимся».

Конечно, подобное посланіе, заканчивавшееся къ тому же условной формой благословенія, не могло произвести благопріятнаго впечативнія на царя; въроятно, таково же было впечативніе и оть другого «невеликаго посланія» Аввакума, которое до насъ не дошло 14), и столь же отрицательно должны были подъйствовать на патріарха и высшее духовенство посланія Лазаря: во всёхъ танихъ челобитьяхъ обнаруживалось, что расколоучители и не думають уняться въ своихъ нападеніяхъ на православную церковь; вмёстё съ тёмъ могли возбуждать опасенія и тв слухи о чудесномъ испеленіи языковъ у Лазаря и Епифанія, которые доносились изъ Пустоверска. Какъ видно изъ показаній «Житія» Аввакума, казнь, къ которой были присуждены расколоучители, въ Москвъ была исполнена не совсъмъ аккуратно: языки были ръзаны «легко», такъ что «осталось немного» 15), и Епифаній и Лазарь могли говорить; это-го обстоятельство, конечно, и послужило мотивомъ къ созданію легенды о первомъ чудесномъ исцеленіи, причемъ, вероятно, не обощлось безъ вліянія фактовъ изъ житій Іоанна Дамаскина и Максима Испов'єдника. Чтобы прекратить пропаганду расколоучителей и положить конецъ распространенію легенды, решено было еще разъ прибегнуть къ увеща-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Хр. Чт. 1888 г. т. II, стр. 592.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Mar. V, crp. 85, Xp. Ur. 1888, II, crp. 593.

нію, а въ случав упорства усилить репрессивныя мівры и произвести новую казнь надъ Лазаремъ, Епифаніемъ и Оедоромъ.

Въ 1670 г. быль присланъ изъ Москвы въ Пустозерскъ стрвлецкій полуголова Иванъ Елагинъ, который, какъ показываетъ Епифаній въ своемъ «Житіи», вызваль расколоучителей и прочиталь имъ следующій царскій наказъ: «веруете ли вы в Символе въры в Духа Святаго не истиннаго, а трема персты креститися хощете ли по нынъшнему изволу цареву? Аще пріимъте сіи двъ тайны, и царь васъ вельми пожалуеть». По изложенію Епифанія, отвёть быль такой: «мы вёруемь въ Духа Святаго истиннаго и животворящаго, 'а трема персты креститися не хотимъ, нечестиво то»; по словамъ Аввакума ответь быль пространнее: «годъ и ивсяць, и паки мы святыхъ отецъ преданіе держимъ неизменно, а палестинского патріарха Паисея (Каз.: Паисея Александрскаго патріарха) со товарищи еретическое соборище проклинаемъ. И иное тамъ говорено многонко, и Никону, заводчику ересемъ (Каз.: еретику) досталось небольшое мъсто». Увъщанія однако продолжались, расколоучителей, какъ говорить Епифаній, «три дня нудили всяко сін двѣ отступныя вещи приняти», наконецъ привели ихъ къ плахв и прочитали следующій указъ (по изложенію Аввакума): «изволилъ де государь и бояра приговорили: тебя, Аввакума, вмъсто смертные казни учинить срубъ въ землю и сдълавъ окошко, давать хлёбъ и воду, а прочимъ товарищамъ рёзать безъ милости языки и съчь руки». Выслушавъ это повелъніе, Аввакумъ сказалъ: «я плюю на ево кормлю, не едше умру, а не предамъ благовърія». Заключенный въ срубъ, Аввакумъ въ теченіе 10 дней отказывался оть пищи, «да братья вельли». Уръзаніе языковъ братіи было произведено вторично, Епифанію отсекли на руке 4 пальца, а Өөдөрү отсекли руку поперекъ ладони 16).

Въ это же время произведены были казни и въ другихъ мѣстахъ: между прочимъ на Мезени казнили двухъ преданнъйшихъ учениковъ Аввакума, Оедора юродиваго и Луку Лаврентьевича, юношу 25 лътъ; котъли также повъсить двухъ сыновей Аввакума, Ивана и Прокопія, но они отреклись отъ раскола; все же

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Mat. V, ctp. 82—87, Xp. 4t. 1888, II, ctp. 592—594, 1889 r., I, ctp. 230, 284.

ихъ не освободили, а посадили въ земляной срубъ витстъ съ матерью.

Сохранилось письмо Аввакума, посланное имъ женъ и дътямъ вскор'в посл'в этихъ казней. Ссылаясь на Священное Писаніе, Аввакумъ напоминаеть, что нынёшнее, земное существование суетно и потому не следуеть терять бодрости духа и надо положиться на Христа и Богородицу, которые защитять отъ всякихъ бъдствій. Вспоминаеть Аввакумъ и о Пашковъ: «Помните, — звърь даурскій всяко распону б'єднова, еже есть меня протопона, умышляль погубить: а не явно ли Божія милость? На Москвъ въ руки мив Богъ его выдаль, --ростеняся лежить предо мною, что мертвой! Помнишь, жена, какъ онъ мнѣ говорить: ты воленъ и со мною, что хощешъ, то и сотворишъ! А я постригъ его и посхимиль, по води Божіи и по докуки своей къ Нему, Свъту. Помнишь ли въ Даурахъ казакамъ на побаде говорилъ, и въ Енисейскъ Ржевскому и вездъ по городамъ: мнъ реку Пашкова постричь надобно! Да Богь мив тово и даль. А то вы и не въдаете, какъ о томъ докучалъ Богу». Страннымъ представляется это сообщение Аввакума жент и детямъ, людямъ, хорошо знавшимъ обстоятельства его жизни, о фактъ, котораго не было. Въ 1682 году мы встрвчаемъ Пашкова воеводой въ Нерчинскъ 17), такъ что Аввакумъ не могь не только «посхимить» его, но даже просто постричь. Неужели озлобленіе противъ Пашкова было такъ сильно, что Аввакуму пріятно было утвшать себя иллюзіями о мести? Не явилось ли такое ложное сообщение вследствие намеренія Аввакума приписать своему частному письму болье общій характеръ литературнаго произведенія, въ которомъ наказаніе притьснителя представлялось бы весьма поучительнымъ? Упомянувъ объ этой мнимой мести, Аввакумъ успокаиваетъ жену увъреніемъ, что такимъ же образомъ попадутъ на ихъ расправу и никоніане: «А нынъшнюю зиму потерпите только маленко: силенъ Богъ, уже собакъ-техъ, перепутавъ огненнымъ ужемъ, отдасть намъ въ руки».

Затёмъ Аввакумъ обращается къ сыну своему Асанасію, хвалить его за твердость въ вёрё, что онъ предъ воеводой не отрекся отъ расколя: «яко левъ рычи, живучи, обличая ихъ многообразную прелесть», наставляеть онъ сына. Вмёстё съ этимъ онъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Д. А. И. т. VIII, стр. 346.

просить его не гнушаться братьевь, хотя они и «смалодушничали». Замечательно мягкое отношение Аввакума къ этому паденію сыновей. «Чтожъ дёлать? говорить онъ, — «и Петръ апостоль нъкогда такъ здълаль: слевъ ради прощенъ бысть. А онъ также Богу кающихся прощаеть и припадающихъ къ нему пріемдеть. Разговаривай братіи: не стуйте де о паденіи своемъ выше мтры,простить васъ! Да и батюшка де, по воли Божіи, васъ прощаеть и разръщаеть, даеть прощеніе въ сей въкь и въ будущій! Впредь не падайте, стойте; задняя забывающе, на предняя простирающеся, живите! Единъ Богъ безъ грвха и безъ изврать, а человвчество немощно, падаеть, яко глина, и востаеть, яко ангель. Се тому не работаеть гръху, но присносущному Богу, Христу Сыну Вожію Свёту, со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, нынё и присно и во вёки въкомъ. Богъ простить всъхъ смалодуществующихъ и паки (возвращшихся) на первое достояніе». Такое мяткое отношеніе къ кающимся, какъ мы уже видёли изъ разсмотрённой нами формулы принятія кающагося, въ данномъ случат не можеть объясниться исключительно любовью къ своимъ сыновьямъ и происходило, какъ намъ кажется, изъ общаго принципа прощенія кающихся еретиковъ, принципа, сближающаго Аввакума съ послъдователями Нила Сорскаго. Однако ръзкимъ диссонансомъ къ такой мягкости являются замечанія о никоніанахъ, отой вазни, которая имъ предстоить, о готовности Аввакума расправиться со своими врагами: такія замічанія, къ которымъ даліве мы укажемъ другія параллели изъ сочиненій Аввакума, скорее роднять Аввакума съ противоположнымъ направлениемъ осифлянъ.

## ГЛАВА VI.

Столкновеніе Аввакума съ діакономъ Оедоромъ по догматическимъ вопросамъ. — Сочиненія Аввакума истолковательнаго характера. — Посланія Аввакума къ н'вкоему Ворису, къ боярынів Морововой, къ Маремьянів Оедоровнів и н'вкоторымъ другимъ лицамъ.

Незадолго до описанныхъ казней между Аввакумомъ и Лазаремъ съ одной стороны и діакономъ Оедоромъ съ другой относительно нъкоторыхъ догматическихъ вопросовъ начались крупныя несогласія, сильно обострившіяся после казней. Вполне возстановить картину этихъ споровъ представляется чрезвычайно затруднительнымъ, такъ какъ почти всё свидётельства, какія мы о нихъ имбемъ, принадлежать только одной изъ спорившихъ сторонъ, діакону Өедору, подлинныхъ же сочиненій Аввакума намъ неизвъстно въ цъломъ ихъ составъ, и объ ихъ содержаніи мы можемъ судить или по показаніямъ Оедора, или по сообщеніямъ православныхъ полемистовъ, или по темъ выпискамъ, которыя находятся въ сборникахъ Императорской Публичной Библіотеки и Черниговской духовной семинаріи, выпискамъ, сділаннымъ тоже съ полемической цёлью обличить заблужденія Аввакума и его последователей. Въ техъ сочиненияхъ, которыя несомиенно принадлежать Аввакуму, встрёчаются только отрывочныя замёчанія объ ихъ спорахъ.

Въ виду нѣкоторой запутанности этого вопроса, намъ представляется не безполезнымъ изложить его исторію. Изъ православныхъ писателей первые упоминаютъ о еретическихъ сочиненіяхъ Аввакума св. Дмитрій Ростовскій и Питиримъ, еп. Нижегородскій. Въ «Розыскъ» обличенію Аввакумовыхъ заблужде-

ній посвящены въ первой части семь главъ второй статьи, и здъсь мы находимъ следующія выписки изъ спорныхъ писемъ Аввакума: 1) въ главъ 17-й: «Зри, Игнатій Соловлянинъ, и въруй трисущную Троицу. Несекомую свии по равенству, не бойся, едино существо на три существа, тожде и остества. На трое течеть источникъ Божества, не рцы по Арію три естества неравные, а равные три естества или существа добръ, не шевели больше того. Комуждо особно съдъніе, Отпу, и Сыну, и Духу Святому, не спрятався съдять три цари небесніи. Христось съдить на особномъ престолъ, равно сцарствуя Святьй Троицъ»; 2) въ главъ 18-й: «Азъ, Аввакумъ, сице исповъдую и върую, свойство недвижимо, но изліявъ себе Богь слово во утробу Дівыя силу существа естественную, сирвчь благодать совершенную, припряженна бо къ Божію хотьнію сила, восхотывь бо и изліявь Себе неизреченно, а самое существо отнюдь непоступно. Соступивъ съ небеси силою благодати своея и къ намъ весь въ Пречистую Дъву: тверди весь благостію, а существомъ весь горъ съ Отцемъ бъ несъкомо»; 3) въ главъ 19-й: «Христова душа отъ креста на небо ко Отцу пошла: воскресши же оть гроба Христосъ сниде во адъ съ теломъ по воскресени отъ мертвыхъ»; 4) въ главе 24-й передается, что Аввакумъ назвалъ свою еретическую книгу «евангеліемъ въчнымъ: не мною де писано, но перстомъ Божіимъ»; 5) въ 25-й главћ: «Өедька, а Өедька, по твоему кучею надобе, едино лицо и единъ образъ: охъ, блядинъ сынъ, собака косая, дуражь страдникъ! коли не знаешь въ книгахъ силы, и ты вопроси бабы поселянки: скажи де государыня о Святьй Троиць, Троица де что есть; такъ она тебъ отвъщаеть и скажеть; и ты су Өедька, ну лбомъ, блядинъ сынъ, поселянкъ той о землю. Таки и мит грттному диво, каково хорошо старуха та отвтщала. Вопроси- еще ея же, что есть существо Божіе, и она тебъ отвъщаеть и скажеть»; 6) въ главъ 26-й: «А еще воскреснемъ изъ мертвыхъ, тогда меня Господь атаманомъ учинитъ»; 7) въ главъ 27-й находимъ выписку изъ разобраннаго выше посланія къ царю о чудесномъ видъніи, въ которомъ во власть Аввакума были отданы небо и земля; наконецъ 8) въ 18 и 21 главахъ сообщается, что последователь Авванума, Ерофей Андреевъ писаль въ своихъ сочиненіяхъ: а) «Сынъ благостію и промысломъ воплотися кром'в существа», и б) «поклонятися Евангелію пов'всти, написанному черниломъ, то татарской обычай».

Въ «Пращицѣ» еп. Питирима мы находимъ только краткое изложение мивній Аввакума: «колико погибоша въ мудрованіи зломъ Аввакумовѣ, иже мудротвовалъ быти Троицу трисущную, Сына Божія воплотитися благодатію и промысломъ, Христа сидѣти на особомъ престолѣ близъ Святыя Троицы».

Саровской пустыни, іеросхимонахъ Іоаннъ сообщаеть по вопросу о еретическихъ сочиненіяхъ Аввакума слѣдующее: «той бо пронятый Аввакумъ раздѣляетъ Святую Троицу на три существа, глаголетъ бо во своемъ безумномъ преданіи раскольническомъ сице: «сѣки, не бойся Святую Троицу на три существа», и паки на Господа нашего Іисуса Христа глаголетъ хульная, аки бы бездушна бывша Его, и съ плотію во адѣ бывша по воскресеніи, и прочая нелѣпая хуленія на святую церковь и на православную въру блядословяще, и всякій расколъ творяще, —о семъ нелѣпо и писати. Его же ученицы нынѣшніе раскольницы заволжскіе, держаще таковое его блядимое преданіе зѣло похваляють, и къ похваленію тово дерзнуша оканный то проклятое его преданіе нарицати вѣчнымъ Евангеліемъ» 1).

Въ рукописномъ сборникъ Имп. Публ. Библіотеки № 1579 (Погод.)<sup>2</sup>) на л. 79—84 об. имбется статья подъ заглавіемъ: «Безумное умствованіе капитоновь о Божествъ», какъ видно изъ самаго заглавія, составленная какимъ-то православнымъ полемистомъ. Эта статья состоить изъ трехъ частей: въ первой излагаются еретическія мивнія Аввакума, причемъ они распредвлены по 18 пунктамъ, которые являются, за исключениемъ 11 и 12 пунктовъ, буквальнымъ повтореніемъ приведенныхъ выше выписокъ св. Димитрія Ростовскаго; 11 и 12 пункты излагаются такъ: «Духъ Святый не существомъ сниде въ день пятьдесятницы на святыя апостолы», и «дуща человъческая единосоставна, а не трисоставна, и прежде ума и слова сотворена». Вторая часть заключаеть въ себъ изложение «въры Ероеея Андреева съ единомышленники своими» и вошла цъликомъ въ «Сказаніе о распряхъ на Керженцъ», напечатанное г. Субботинымъ въ VIII т. «Матеріаловъ» (стр. 247-249). Третья часть состоитъ изъ различныхъ выписокъ изъ подлинныхъ сочиненій Аввакума,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Братское Слово, 1875, III, стр. 370-371.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. В. Бычковъ. Опис. ркп. сборн. И. П. Библ., стр. 9—10.

частью уже напечатанных г. Субботинымъ, частью же намъ неизвъстныхъ, и по этимъ выпискамъ можно заключать, что составитель статьи имълъ подъ руками какой-то сборникъ подлинныхъ сочиненій Аввакума, Хотя нъкоторыя изъ этихъ выписокъ не имъютъ никакого отноменія къ вопросу о еретичествъ Аввакума, но въ виду того, что онъ извлечены изъ не дошедшихъ до насъ сочиненій Аввакума, мы помъщаемъ ихъ въ приложеніи къ настоящему изследованію.

Протоіерей Андрей Іоанновъ сообщаеть, кромѣ приведеннаго въ «Розыскѣ» отрывка изъ письма къ Игнатію Соловлянину, слѣдующія двѣ выписки: 1) «Да слышить сынъ мой духовный Өедька отщепенецъ, отъ никоніанъ рукоположенецъ: блудишь сице пиша и глаголя о Святѣй Троицѣ: несѣкомо есть, и нераздѣльно лице коеждо другъ отъ друга; не такъ, не бляди: комуждо особно есть сѣдѣніе Отцу, и Сыну, и Духу Святому; не спрятавши сидятъ три Цари небесные»; 2) «Яко же бо слово отъ души рождается, и паки въ человѣка не возвращается, тако и Сынъ отъ Отца родился, а во чрево Отчее не возвратися. И о душѣ тою же слѣпотою говоришь, слушать нѣчего; глаголеши бо ее трисоставну; не такъ, не бляди; вси святіи научають, яко душа единорастлѣна и тѣлесовидна, умъ, слово и духъ, Ангелъ нѣкій, чистѣйшій духъ, душа, но плотовидна есть, единовидна, а не трисоставна в).

Въ «Извъщеніи праведномъ о расколъ безпоповщины» бывшаго безпоповца Григорія Яковлева мы находимъ нъкоторыя существенныя дополненія къ приведеннымъ выпискамъ: 1) еретическое изложеніе догмата о Св. Троицъ сопровождается слъдующей ссылкой Аввакума: «Зри такъ на Палеи пишется въ лицахъ»; 2) догматъ о воплощеніи изложенъ подробнъе, чъмъ у Св. Димитрія Ростовскаго: «Азъ Аввакумъ сице исповъдую и върую: свойство недвижимо, но изліявъ себъ все Слово во утробъ Дъвыя, силу существа естественную, сиръчь благодать совершенную. Припряженна бо къ Божію хотьнію сила; восхотьвъ и изліявъ себъ неизреченно, а самое существо отнюдь не поступно. Соступивъ съ небесе силою благодати своея къ намъ весь въ Пречистую Дъву. Тверди: весь благодатію, а существомъ весь горъ со Отцемъ бъ несъкомо. Исповъдую во утробъ Дъвыя

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Полн. истор. извъстіе о раскольникахъ, изд. 1855 г., стр. 62.

силу Божества, а не самое Божественное существо поступи отъ превыспреннихъ въ промыслъ неизглаголанный». 3) Къ выпискъ о еретическихъ мнъніяхъ Аввакума о Христовомъ воскресеніи сдъланы слъдующія добавленія: «Сугубо соществіе во адъ Христово — Богъ и человъкъ съ душею, а не одна душа безъ тъда». — «Сугубствомъ по воскресеніи и во адъ сощель». — «Оедоръ поганецъ, слышить ли о еже слова ради по воскресеніи во адъ, и той сходи сугубо». — «Христосъ же отъ Святаго Духа вачатъ бъ и чистъ, за сіе и неповиненъ осужденію. Чистая душа на небо ко Отцу пошла. Аминь» 4).

Свёдёнія о еретическихъ мнёніяхъ Аввакума, сообщенныя св. Димитріемъ Ростовскимъ и еп. Питиримомъ, были подвергнуты сомнинію Семеномъ Денисовымъ, который въ своемъ «Виноградъ Россійскомъ», въ главъ объ Аввакумъ, прямо обвиняеть православныхъ полемистовъ въ томъ, что они «неправедными наношеньми неистинныя баснословія сшивати на вседобляго тщатся». Свое сомнъніе (относительно котораго трудно сказать, чтобы оно было искреннимъ, такъ какъ Денисовъ врядъ ли могь не знать о несогласіяхь Авванума съ Өедоромъ и особенно о спорахъ изъ-за Аввакумовыхъ писемъ въ средв раскольниковъ на Керженцъ) Денисовъ основываетъ на томъ соображеніи, что ни патріархъ Никонъ, ни кто-либо изъ членовъ собора 1666—1667 гг., ни авторы «Жезла Правленія» и «Увёта Духовнаго» не упоминають о еретичествъ Аввавума; кромъ того Аввакумъ нисколько не колебался въ православномъ чтеніи Символа вёры», въ старыхъ обрядахъ, которыми вполне правильно символизировались тв догматы, въ искажении которыхъ его обвиняють; наконець, отсутствіе споровь доказывается, по мненію Денисова, и тъмъ обстоятельствомъ, что предъ смертью Өедоръ просиль у Аввакума благословенія 5).

Однако такое сомивніе Денисова въ существованіи еретическихъ мивній Аввакума и даже въ самомъ фактв споровъ между Пустозерскими расколоучителями <sup>6</sup>) опровергается, какъ это

<sup>4)</sup> Яковлевъ, стр. 19.

<sup>5)</sup> См. главу изъ «Винограда» въ «Приложеніяхъ».

<sup>6)</sup> Это сомивніе повторяется въ раскольническомъ обличеніи на книгу Андрея Іоаннова; адъсь говорится, что спорныя письма сочинены «подъ именемъ протопопа Аввакума и Өеодора діакона нівнішми вивішними ісвуиты на разврать святой церкви». Хр. Чт. 1897 г. іюль, стр. 87.

обстоятельно доказано авторомъ статьи «Протопонъ Аввакумъ, какъ въроучитель и законодатель раскола»<sup>7</sup>) и П. С. Смирновымъ <sup>8</sup>), тъми данными, которыя находятся въ раскольническихъ источникахъ. Источники эти слъдующіе:

- 1) «Сказаніе о распряхъ, происходившихъ на Керженив изъза Аввакумовыхъ догиатическихъ писемъ», напечатанное въ VIII т. «Матеріаловъ» г. Субботина, извлеченное изъ рукописи Имп. Публ. Библіотеки, № 1256 (Погод.), которою пользовался г. Есиповъ въ статъв «Керженцы въ царствованіе Петра Великаго» 9). «Сказаніе» это состоить изъ двухъ частей, изъ которыхъ первая историческая, а вторая полемическая. Въ первой части, цъликомъ изданной г. Субботинымъ, мы находимъ краткое извлечение изъ «писемъ» Аввакума (стр. 219-223) и изъ посланія дьякона Өедора къ его сыну Максиму (объ этомъ посланіи мы говоримъ далье) и подробное изложеніе распри, происходившей въ Керженскихъ скитахъ въ концъ XVII и въ началь XVIII вв., причемъ защитниками еретическихъ мивній Аввакума являлись игуменъ Сергій, старецъ Онуфрій, Поликарпъ Петровъ, Ероней Андреевъ и др. Вторая часть озаглавлена «Обличеніе оть святаго писанія на несогласныя письма протоцопа Аввакума и на заступниковъ тъхъ писемъ, старца Онуфрія, Іерооея бъльца и на единомышленниковъ ихъ» и напечатана г. Субботинымъ не въ полномъ составъ, такъ какъ догматическія разсужденія представляють въ значительной степени повтореніе сказаннаго въ первой части; для насъ эти разсужденія не имъютъ интереса, такъ какъ касаются поздивйшей догматики раскола; въ этой же второй части имъется «Сказапіе вкратцъ о брани протопопа Аввакума съ Өеодоромъ діакономъ о върв и о несогласныхъ писмахъ Аввакумовыхъ, ихже многая лъта держалъ и въроваль старецъ Ануфрій, и какъ потомъ отложиль и похулиль», это «Сказаніе» дополняеть нівкоторыми подробностями свідівнія, сообщаемыя въ первой части. Сочинение написано въ 1710 году противникомъ Аввакумовскихъ теорій.
- 2) «Собраніе отъ божественнаго писанія вкратцѣ, на обличеніе ложныхъ и нецерковныхъ, несогласныхъ съ божественнымъ

<sup>7)</sup> Братское Слово, 1875 г. IV, отд. 2, стр. 265-275.

<sup>8)</sup> Xp. Чт. 1897 г. іюль, стр. 60—94.

<sup>9)</sup> Раск. дъла XVIII ст., т. II, стр. 203-277.

писаніемъ святыхъ отепъ писемъ протопола Аввакума, отложенныхь христіанскимъ соборомъ въ лёто отъ созданія міра 7217 мъсяца ноября въ 28 день». Это обличение еретическихъ писемъ Аввакума, находящееся въ рукописи Черниговской духовной семинаріи (по описанію г. Лилеева № 135), представляеть наиболье полныя изъ нихъ выписки, раздъленныя на 16 статей, изъ которыхъ каждая опровергается отдёльно. Это же обличение имъется въ двухъ спискахъ въ рукописи № 136 той же библіотеки, причемъ варіанты (иное разділеніе статей) существенной важности не представляють. Такъ какъ изъ «Сказанія о спорахъ на Керженцъ» извъстно, что распространявшій сперва Аввакумовы письма инокъ Сергій быль впоследствіи ихъ обличителемъ, авторъ же настоящаго «Собранія» ссылается на отписки къ Сергію изъ Москвы, то П. С. Смирновъ съ некоторою вероятностью предполагаеть, что Сергій быль именно авторомъ «Собранія». Относительно личности этого инока Сергія, котораго Аввакумъ называеть также игуменомъ, г. Смирновъ доказаль, что это быль тоть самый Симеонъ, близкій ученикъ Аввакума, посланія къ которому изданы г. Субботинымъ.

- 3) «Посланіе діакона Өедора изъ Пустозерска къ сыну Максиму и прочимъ сродникамъ и братіямъ по въръ», изданное г. Субботинымъ въ VI т. «Матеріаловъ», стр. 90—137. Источникъ этотъ очень важенъ, такъ какъ возстановляетъ намъ фактическія обстоятельства распри между Пустозерскими узниками и дополняетъ нъкоторыми подробностями данныя другихъ источниковъ о содержаніи еретическихъ мнъній Аввакума и Лазаря.
- 4) Нѣкоторыя собственныя сочиненія Аввакума, частью уже напечатанныя, частью находящіяся еще въ рукописяхъ, причемъ въ однихъ сочиненіяхъ мы видимъ вполнѣ православное изложеніе спорныхъ догматовъ, въ другихъ же встрѣчаемся съ ересью. Изъ напечатанныхъ сочиненій къ этому вопросу относятся: а) второе посланіе къ боярынѣ Морозовой (т. V, стр. 175—176); б) бесѣда объ Авраамѣ (т. V, стр. 345—350); в) посланіе къ игумену Сергію (т. VIII, стр. 107—112); г) посланіе ко всѣмъ ученикамъ (т. VIII, стр. 81—87). Изъ рукописныхъ сочиненій по данному предмету мы можемъ указать: а) толкованіе пророчества Исаіи, въ сборникѣ Имп. Публ. Библіотеки, О. І. № 339, и б) статью о сложеніи перстъ въ сборникѣ библіотеки Черниговской дух. семинаріи, № 134; оба эти сочиненія находятся въ

такихъ сборникахъ, въ которыхъ не замътно тенденціи полемизировать противъ мивній Аввакума, а потому въ особенности второе, какъ заключающее въ себъ еретическое изложеніе догмата о св. Троицъ, представляются чрезвычайно важными источниками; оба памятника, въ виду такого ихъ значенія помъщаются нами въ «Приложеніяхъ».

Споры начались, какъ разсказываеть діаконъ Өедоръ, относительно одного стиха въ Псалтыри со возследованиемъ, напечатанной при патріархів Іоасафів, экземплярь которой быль у Авванума. Въ этой Псалтыри, въ тройческомъ канонъ 6-го гласа, въ первой пъсни было напечатано: «пресущный едине Господи и трисіянне образы, въ тождествъ зрака сый», но въ послъдующихъ изданіяхъ выраженіе «трисілине образы» было замънено выражениемъ стрисіяние лицы». Оедоръ отстанваль правильность этого измененія, такъ какь Богь «испов'єдуется въ трехъ лицахъ въ единомъ образв»; но Аввакумъ не соглашался съ нимъ, называя «свою Псалтырь правъе всехъ техъ книгъ», на которыя ссылался Өедоръ. Споръ, конечно, быль чисто вившнято свойства, хотя впоследствіи, при неуменіи спорившихъ, особенно же Аввакума, справляться съ отвлеченными догматическими вопросами, получиль характоръ дагматическаго спора и привель Аввакума къ выраженіямъ, въ которыхъ заключалась ересь. О психологическомъ процессъ возникновенія такихъ еретическихъ выраженій мы скажемъ далве, а теперь упомянемъ еще объ одномъ споръ, бывшемъ, въроятно, такъ же, какъ изложенный, до Пустозерскихъ казней. Въ той же Іоасафовской Псалтыри, въ 104 псалит было ошибочно напечатано: и вниде Израиль во Египетъ и возврати люди своя этоло, - вместо: «возрасти люди своя эпло», какъ было исправлено впостедствіи. Когда Өедоръ указалъ на эту ошибку, Аввакумъ разсердился и «всяко браняще» его: «ты хулишь старыя книги, говориль онь Өедору, и переправливать мив велишь, а я за нихъ мучуся отъ никоніянъ давно преже тебя». Лазарь соглашался съ Аввакумомъ и тоже «брюжжалъ» на Өедора. Споръ продолжался больше года, пока Аввакумъ не согласился исправить «опись» своей книги. «И не мудрая та рёчь и не богословская, замъчаетъ по этому поводу Оедоръ, да и о той у него велика голка была». Споръ относительно перваго стиха тоже на время прекратился; Аввакумъ говорилъ Өедору: «кое правве въ коихъ

книгахъ, тако и буди, а впредь покинемъ о томъ стязатися въ темниц $\ddot{\mathbf{b}}$  се $\ddot{\mathbf{n}}$ »  $^{10}$ ).

Однако вскоръ послъ Пустозерскихъ казней споръ о Троицъ возобновился и приняль уже острую форму, причемъ затронуты были и другіе церковные догматы. Первое по времени извъстіе объ этомъ столкновеніи, относящееся приблизительно къ 1672 году, принадлежить самому Аввакуму, который такъ разсказываеть объ этомъ въ посланіи (второмъ) къ боярын Морозовой: «Увы мив, грвшному! Ей, слезамъ достойно есть: у меня здёсь діаволь оть десныхь ссору положиль, -- въ догматахъ считалися, да и разбилися. Молодой щенокъ, Оедоръ дъяконъ, сынъ духовной мив. учаль блудить наль старыми книгами и о святой Троинъ претинудся, и о Христовъ во алъ соществіи и о иныхъ догматствуя цониконіянски, нелівнотно. Въ книгі моей написано и послано въ вамъ о Господъ. Азъ же, не утерпъвъ безумію его, и слышати не могь хулы на Господа Бога моего, отръзаль его отъ себя и положилъ подъ клятвою, не ради внёшнихъ досадъ,--ни, никакоже!--но ради безстудства его на Бога и хулы на старыхъ книгъ. Буди онъ проклять врагъ Божій!» 11).

Такимъ образомъ Аввакумъ обвиняетъ Өедора въ еретическомъ ученіи о св. Троицѣ и о сошествіи Христовомъ во адъ, не объясняя, въ чемъ собственно состояло еретичество Өедора въ этомъ случаѣ. Объясненіе это мы находимъ въ «Бесѣдѣ объ Авраамѣ». «Есть, говоритъ Аввакумъ, обрѣтаются нѣкоторые гады, изъ чрева своего гадятъ по человѣкообразію быти Бога, неслитенъ единъ образъ и единосіятеленъ, Сына же и Духа внутрь Отца злѣ глаголютъ быти безобразныхъ.—Да иныя неподобныя догматы тѣжь уста гадятъ: бытто Христосъ по востаніи изъ гроба не бысть тѣломъ обоженнымъ з душею во адѣ, но прежде тридневнаго востанія отъ креста взялъ діаволъ 12) душу Христову и несе во адъ, и бывши де во адѣ Христова душа три дня, изведе Адама и вся праведники, и пріиде к тѣлу, и воскресе Христосъ, явися женомъ и ученикомъ» 13).

<sup>10)</sup> Mar. V, crp. 119-129, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Mar. V, crp. 175--176.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Слова «діаволь» вь наданномъ тексті нізть, но по смыслу его слідуеть вставить, такъ какъ дальше говорится: «не діаволь снесе нагую душу»:—то же есть и въ Мат. VIII, стр. 107.

<sup>18)</sup> Mar. V, crp. 346, 347.

Обращаясь къ первому вопросу, т. е. къ догмату о св. Троицѣ, мы видимъ, что Аввакумъ подозрѣваетъ Оедора въ стремленіи «слить» лица св. Тронцы и противъ такого еретическаго представленія направляется вся его аргументація, какъ въ «Бесѣдѣ объ Авраамѣ», такъ и въ тѣхъ сочиненіяхъ, которыя извѣстны намъ только въ отрывкахъ, причемъ рядомъ съ православнымъ изложеніемъ догмата мы находимъ у самого Аввакума ересь, но только противоположную той, въ которой онъ обвиняетъ Оедора.

Православное изложение мы видимъ въ «Бесъдъ объ Авраамѣ», здёсь говорится слёдующее: «Вёруемъ Божество и естество единосраслено, а не слитнъ, тріиностасно и трисіятельно, равносильно. Отецъ нерожденъ, Сынъ отъ того же естества рожденъ, Духъ Святый отъ Отца исходящъ. Три солнца незаходящія, три свъта присносіяющія, озаряюща концы. Едина имъ власть, едино господство. Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый: не три Бови, но единъ Богъ. Вседержитель Отецъ, Вседержитель Сынъ, Вседержитель Духъ Святый: не три вседержителя, но единъ вседержитель. Подобнъ и равнъ и в сей святъй Троицъ ничтоже первое, или послъднее, ничтоже болъе, или менье, но цылы три составы и соприсносущны себь суть и равны». Одинаковое съ приведеннымъ изложение (за исключениемъ незначительныхъ, чисто вившнихъ отличій) мы находимъ и въ «Житіи» Аввакума и въ его толкованіяхъ на 12 главу книги пророка Исаін 14).

Иначе выражается Аввакумъ въ недошедшихъ до насъ посланіяхъ къ діакону Өедору и къ Игнатію Соловлянину; здѣсь прежде всего бросается въ глаза рѣзкій полемическій тонъ словъ Аввакума, а кромѣ того изложеніе настолько сильно направляется противъ предполагаемаго Аввакумомъ еретического сліянія лицъ Св. Троицы, что получается прямо еретическое же разсѣченіе Св. Троицы. Видно, что для Аввакума понятія: «существо», «естество», «лицо», «образъ» представлялись вполнѣ тождественными, и потому-то онъ и спрашиваетъ Өедора: «По твоему кучею надобѣ, едино лице и единъ образъ?» Игнатію онъ пишетъ слѣдующее: «Зри, Игнатій Соловьянинъ, и вѣруй трисущную Троицу. Существо едино на трое равно раздѣляй: на

<sup>14)</sup> Мат. V, 345-6, 7-8, ркп. И. Публ. Биб. О. І. 339, см. «Приложенія».

трое течеть источникъ божества. По Арію не рцы — три существа не равныя, а равныя три существа добръ или естества. Не шевели больше того. Несткомую съки, небось, по равенству едино на три существа или естества. Якоже бо слово отъ души рождается и паки въ человъка не возвращается, тако и Сынъ отъ Отца родился и во чрево Отчее паки не возвратися. Якоже Спасъ рече: Азъ во Отит и Отепъ во Мит, волею, а не существо въ существъ. Три цари небесные, три непостижимые, Комуждо особно съдъніе: Отпу и Сыну и Святому Духу. Не спрятався съдять три цари небесные: яко Петръ и Павелъ и Іоаннъ Богословъ, трое растоящи, тому прилично и божественное трое раздъльшееся». Всв выраженія, которыя мы напечатали курсивомъ, служать, на нашъ взглядъ, достаточно убъдительнымъ доказательствомъ, что въ своихъ еретическихъ сочиненіяхъ Аввакумъ не имълъ въ виду проповъдывать ереси, а стремился только рельефнъе, образнъе опровергнуть предполагавшуюся имъ ересь Өедора: Троицу онъ называеть «несвкомой», говорить о «единомъ существъ», но, по его мивнію, Оедорь «пряталь существо въ существо», и онъ даже напоминаеть Өедору, будто тоть говориль: «Аввакумъ свинья, что знаешь? А я небесныя тайны вѣщаю; мив дано; словомъ говорю Троицу, а умив во Отцв Сына и Духа вѣрую» 15).

Своему образному представленію лицъ Св. Троицы Аввакумъ думалъ найти подкрівпленіе въ иконописномъ изображеніи явленія св. Троицы Аврааму. «Видали вы, братія, говорить онъ, на иконахъ пишется,—подъ дубомъ за столомъ три ангела сидятъ въ равенстві святыхъ образовъ, еже есть всёмъ тремъ единъ образь по равенству: яковъ первый, таковъ и вторый и третій, неслитна лица святьй Троиці, но въ тождестві зрака сый». По цитатъ Яковлева, приведенной выше, Аввакумъ ссылался также и на лицевую Палею. Такое стремленіе къ образности привело единомышленника Аввакума, Лазаря, къ дальнійшему развитію еретическаго ученія о Св. Троиці. По словамъ діакона Оедора, Лазарь, препираясь съ нимъ, вопиль: «Троица рядкомъ сёдить,—

<sup>15)</sup> Мат. VIII, стр. 219 — 220, рвп. Черн. дук. сем. № 135, ст. 1—10. Погод. № 1579, к. 79, ст. 1—4. Къ рвп. Черниговской дук. сем. № 136, мы накодимъ еще одну «статью», корошо карактеризующую стремленіе Аввакума къ образному представленію догмата: «Яко три солнышка единосейтии сейтять три цари небесные, лицы и образы равныя». Хр. Чт. 1897 г. іюль, стр. 70—71

Сынъ одесную, а Духъ Святый ошуюю Отца на небеси на разныхъ престолахъ, – яко царь з дётьми сёдить Богь Отецъ, – а Христосъ на четвертомъ престоят особномъ съдить предъ Отцемъ небеснымъ»! 16) За Лазаремъ и Аввакумъ началъ, по выраженію Өедора, «четверить» Троицу, причемъ такое свое еретическое толкованіе онъ мотивироваль опять же, какъ опроверженіе ереси Өедора, который будто бы утверждаль, что «Христосъ возшедъ на небо съде во Отцъ». Оедоръ ръшительно отрицаеть справедливость подобнаго обвиненія, говоря, что Аввакумъ на него «лжетъ по страсти гнъвной». Однако опроверженіе этой мнимой ереси Өедора является у Аввакума довольно пространнымъ, онъ пишеть: «не скрывайте, еретики, и Христа тово, въ Троицу мъсяще неведомъ... Съдить на особомъ престолъ равно Святви Троинъ спарствуя. Съдить Богь и человъкъ одесную Бога на престоль Своемъ царскомъ. Да и дадно такъ, дитятко бъщеное: не замай Его, на престолъ томъ своемъ съдить, не пехай поганымъ своимъ языкомъ съ престола того царскаго къ ногамъ Отца. Помнишь ли, собака, лаешь: существо де Божества внутрь Отца, а смотрёніе подлё ногь Отца близь сёдить. Такъ то ты говориль, громобитный врагь» 17).

Какъ ни яростны эти нападки Аввакума на приписываемую имъ Өедору ересь, въ собственномъ сочинении Өедора мы находимъ вполнъ православное изложение догматическаго учения о св. Троицъ 18); однако намъ кажется, что на этомъ основании мы не можемъ вполнъ безаппеляціонно обвинить Аввакума во джи: очень можеть быть, что въ устномъ споръ со своими противниками Өедоръ выражался не совсъмъ такъ точно, какъ онъ излагаетъ въ своемъ сочинении; а кромъ того даже и въ письменномъ изложении мы находимъ такую фразу, которая отчасти можеть намъ объяснить возникновение подозръний Аввакума, далеко не обладавшаго способностью и подготовкой къ отвлеченному богословскому мышлению. Воть эта фраза: «Азъ исповъдую... единъ трисіяненъ образъ, друго въ друзю вмищение имуто кромъ всякаго размъшения и сліянія, по Богослову Григорьеву словеси». Весьма



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Мат. VI, стр. 107—108. Ссылка Аввакума на икону явленія Св. Троицы Аврааму была нав'єстна и Өедору. Мат. VI, стр. 126.

<sup>17)</sup> Рип. Черниг. сем. № 135, ст. 14 (Xp. Чт. ibid., стр. 72).

<sup>18)</sup> Mar. VI, crp. 97, 98, 108.

возможно, что выраженіе «другь въ друзѣ вмѣщеніе имуть», взятое внѣ связи съ остальной аргументаціей Оедора, возбуждало въ Аввакумѣ и Лазарѣ подозрѣніе, что Оедоръ «прячеть существо въ существо», помѣщаеть «существо Божества внутрь Отца», впадаеть въ «единобожество» <sup>19</sup>).

Приведенныя выше слова: «Христа того не скрывайте, еретики, въ Троицу месяще, недоведоме изліянія-того во Христе благодать, того же существа сёдит на особномъ престоль. равно Святьй Троицъ сцарствуя» мы нашли въ статьъ «О сложеніи персть въ сборник Черниговской духовной семинаріи, № 134. Тамъ эти слова приписаны Мелетію, патр. Антіохійскому. и являются обличеніемъ троеперстнаго крестнаго знаменія. Это обстоятельство, на нашъ взлядъ, можно считать подтвержденіемъ предположенія, высказаннаго П. С. Смирновымъ, что еретическое ученіе о св. Троиц'я въ прим'вненіи къ крестному знаменію могло явиться и при самой первой вспышкі протеста противъ Никоновыхъ исправленій, въ челобитиой, поданной Аввакумомъ и Даніиломъ Костромскимъ. Такимъ предположеніемъ г. Смирновъ объясняеть вопросъ Никона восточнымъ патріархамъ: «Како разумъти двъма персты, указательнымъ и среднимъ, смотрвнія таинство, яко да не возмнится кому четвертое лицо еть составёхъ имёти»; такимъ же образомъ объясняется и наставленіе «Скрижали»: «зрите убо, еда не впадете, аще и нехотищимъ вамъ, во еже мудрствовати двъ иностаси во единомъ Христь и раздъляти по Несторію, глаголющему иного убо быти сына Бога Слова, иже отъ Отца рожденнаго прежде всёхъ, другаго же Іисуса иже изъ Назарета, человъка проста непщевавшему, и по любви соединенна, а не Бога истинна воплощшася, якоже и вы нынъ раздъляете: первъе въ трехъ перстъхъ изображающихъ святую Троицу указуете быти Сыновню ипостась, таже особь отделивше ину поведаете быти, во указательномъ, глаголю, и великосреднемъ» <sup>20</sup>). Объясненіе г. Смирнова пріобрътаеть, по нашему мнънію, еще большую въроятность въ виду указаннаго нами примъненія еретическаго ученія о Троицъ къ вопросу о перстосложении. Тъмъ не менъе мы не ръшимся пока утверждать, чтобы статья «о сложеніи персть», которую мы раз-

<sup>19)</sup> Mar. VI, crp. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Xp. Tr. ibid., crp. 63-64.

смотримъ далъе, была не дошедшей до насъ челобитной Авва-кума и Даніила.

Вторымъ пунктомъ, по которому вскоръ послъ Пустозерскихъ казней возникло разногласіе между Өедоромъ и Аввакумомъ, былъ, какъ мы видели, вопросъ о сошествии Христа во адъ. Кратко свое ученіе по этому вопросу Аввакумъ, съ которымъ не соглашался въ этомъ случав и Лазарь, излагаеть въ «Бесъдъ объ Авраамъ» следующимъ образомъ: «обоженнымъ теломъ и душею по востаніи изъ гроба Христосъ тридневно сниде во адъ человъкъ обоженъ, еже есть тъло и душа, и изведе вся святыя отцы и праотца Адама и со Еввою». Гораздо пространиве и съ подробностями реальнаго характера изложено то же учение въ отрывкахъ, находящихся въ рукописи № 135, Черниговской духовной семинаріи: «Прежде изъ гроба востаніе, а потомъ во адъ сошествіе. Понеже Господня душа, просто молыть, не была во адъ, якоже прочихъ святыхъ души, но Христосъ посладъ ее къ Отцу съ кровію Своею, насъ выкупая, а не во адъ отъ креста поиде. Пречистой души во адъ сошедши съ теломъ неистленнымъ во гробъ лежащимъ, а не безъ души тъло бысть во адъ и душа бес плоти. Яко воста изъ гроба Христосъ и низложися во адъ, еже есть Богь Слово плотію и душею сниде во адъ. Каковъ родился, таковъ обоженною душею и плотію во адв былъ. А еже глаголете, яко не бысть Христосъ по востаніи изъ гроба тъломъ и душею во адъ, но единою-де душею ада плъни, а тълоде въ то время мертво въ гробу лежа: пощади, Сынъ Божій, отъ сего безумія и нелівнаго мудрованія! Проклять тако мудрствуя! Въ третій день воста Сынъ Божій, сниде теломъ и душею во адова жилища; ну, такъ человекъ Христосъ и былъ во аде, а не душа безъ тъла,--не плутай! Пресвятая душа во адъ сошедши, водя тёло нетлённо во гробе Избавителя-нашего свёта. Во гробъ Богъ Слово, лежа человъчески, уничиженъ безславно, а егда воставше яко отъ сна, вземъ душу той же Богъ Слово, лежай во гробъ, яко левъ шатаніемъ разшатався плотію з душею во адъ Божески, и прилетъвъ красненекъ отъ гроба, яко женихъ отъ чертога, да возми да понеси силы небесныя, воровъ---бъсовъ души; яко левъ, пьянъ бывъ, реветъ да ломаетъ, шюмить у него въ головъ-той,-употчивали любимыя дътушки, возлюбленный Израиль... А Өедька прелагатай со единомышленники проклять да есть, ей да будеть и будеть во въкъ. Собака, бл... сынъ, адовъ несъ! Вотъ тебъ, отступникъ, пъсни пъснямъ Соломоновы: играй подъ клятвою въчною! Да затворитъ тя Богъ въ противленіе истинъ, погибай со своими, окаянный! Өедька. поганецъ, слушай: умучи ада, сошедъ во адъ плотію, горе быстъ аду отъ плоти, пресъкло тъло Христово чрево адово. «Слава Богу! подите, бъдные тюремщики изъ тюрьмы вонъ, Богъ простилъ Адама со адамленки»,—да и вышелъ со святыми изъ земли Христосъ и со всъми бъдными горемыками воскресшими, по апостолу, вото, въ третій день, по Писаніихъ, явися апостоломъ» <sup>21</sup>).

Такъ излагаетъ Аввакумъ свое учение о сошествии Христовомъ во адъ въ своихъ сочиненіяхъ, въ устной же полемикъ съ Өедоромъ, вероятно, присоединялись и другія подробности образнаго, реальнаго характера. Такъ, по словамъ Оедора, онъ различаль «востаніе» изъ гроба оть воскресенія: первое было при схожденіи въ адъ, а «воскресъ Христосъ, какъ изо ада вышелъ»; кромъ того Аввакумъ, по словамъ Өедора, говорилъ, что «до востанія Христова душа въ рукахъ Отчихъ бысть на небеси: тамо ходила къ Богу Отцу и кровь Христову гостинца носила и на жидовъ била челомъ, еже они Христа убили напрасно» 22); эта фраза является болбе образнымъ выраженіемъ того, что говорится въ отрывкв, сохраненномъ Черниговской рукописью, что Христосъ со креста послалъ Свою душу къ Богу Отцу со Своею кровью, хотя очень можеть быть, что Өедоръ. руководясь ироніей, не совсёмъ точно передаеть слова Аввакума. Однако, что касается различія между востаніемъ и воскресеніомъ, то на это можно видёть нёкоторый намекь въ слёдующихъ словахъ Аввакума: «Воста Христосъ: и низложися адъ; воста Христосъ: и падоша бъсове (Виждь: воста Христосъ отъ гроба, и потомъ низложися адъ и падоша бъсове; но востаніе изъ гроба разореніе аду бысть и праведнымъ изведеніе, и потомъ явися Христосъ женамъ и ученикамъ). Воскресе Христосъ: и радуются ангели; воскресе Христосъ: и жизнь живеть во всемъ мірѣ» 23). Можеть быть, это отдёльное комментированіе словъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Хр. Чт. ibid, стр. 77—78. Рип. Черниг. дух. сем. № 134, ст. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Mar. VI, crp. 97, 107.

<sup>23)</sup> Mar. V, crp. 348.

«воста Христосъ» и было поводомъ для Аввакума установить различіе между востаніемъ и воскресеніемъ.

Өедоръ относительно этого пункта разногласій мыслиль вполнъ православно и ссылался на Священное писаніе (Евангеліе и Л'вянія апостоловъ) и на православное богослуженіе, говоря: «паче же святый Дамаскинъ Іоаннъ во Октав, во всвять осми гласвять. по вся воскресныя дни, въ стихбрахъ и канонбуъ научаеть. яко во адв бысть Христосъ до воскресенія Своего съ душою единою три дни и три нощи, по словеси Своему, якоже Іона въ кить, а во гробь съ плотію толико же лежа, погребень бь; а не пость востанія оть гроба сходиль съ плотію, — никакоже». Кром'в этого Оедоръ ссылался на Цветную Тріодь и на сочиненія отцевъ церкви: Евсевія Самосатскаго, Іоанна Златоуста, Григорія Солунскаго и Епифанія Кипрскаго 24). Аввакумъ же въ свое оправданіе приводиль следующія свидетельства: 1) Слово Іоанна Златоуста на св. Пасху, въ которомъ говорится: «свободи насъ Спасова смерть, угаси бо ея, иже отъ нея держимый, умучи ада сошедый во адъ, горе бысть ему вкусившу плоть. его»; въ этихъ словахъ Аввануму особенно убъдительнымъ въ пользу его возарвній казалось выраженіе «вкусившу плоть», к онъ прибавляль въ поясненіе: «а не нагую душу», хотя цитата не имъла никакого отношенія къ вопросу о сопествіи Христа во адъ. 2) Изъ пророчества Исаін приводятся слова: «адъ огорчися, сръть тя доль, ибо поругань бысть; пріять тело, и Богу приразися» и т. д., причемъ выраженіе: «пріять тело» также толкуется въ буквальномъ смыслъ, съ поясненіемъ «не нагую душу». 3) Изъ «Слова на иконоборцевъ» Іоанна Дамаскина въ-Большомъ Соборникъ дълается слъдующая цитата, тоже не подходящая къ вопросу: «Но речеши мнв, противниче, всяко, яко Христосъ неописанъ есть, и недомыслимъ, и безстрастенъ, и непостижимъ; и азъ тебъ глаголю тако: но плотію описуется, якоже явися на земли со страстьми ея. Но паки речеши ми, якопрочее разлучаеши плоть отъ Божества? Но послушай сопротивляяйся, яко никогдаже разлучищася другь оть друга, ниже во утробъ матери, ниже в крещении, ниже на крестъ, ниже воадъ». 4) Слова Епифанія Кипрскаго: «Предшествують же ему архангели Михаилъ и Гавріилъ и прочія силы ангельскія, гла-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Mar. VI, crp. 105-107.

голюще: возмите врата князи ваша и прочая»; и 5) Слова Евсевія Самосатскаго: «Идуще предъ Спасителемъ силы вопіяху: возмите врата князи ваша».

Последнія две питаты, не имеющія прямого отношенія къ вопросу о томъ, сходиль ли Христось въ адъ теломъ и душой, или одною душею, явились у Аввакума для опроверженія мивнія, которое Федоръ высказаль въ устныхъ спорахъ, о томъ, что «душа Христова была снесена въ адъ смертью и дьяволомъ». Доказывая это свое положение, Оедоръ ссылался на одно выраженіе въ 4 словъ «Просвътителя» Іосифа Волоцкаго 25) и на сочиненія Григорія Омиритскаго, Аввакумъ называль это мивніе «бреднями» и съ негодованіемъ восклицаль: «статное ли дёло. душу Божію діаволамъ обладать? Смерть и тёломъ не обладала, нежели душою! Какой то будеть Богь, что душу свою оть разбойниковъ отнять не могь?» Ссылка Өедора на авторитеть Іосифа Волоцкаго и Григорія Омиритскаго не удовлетворяла Аввакума, онъ высказываль сомнёніе въ принадлежности такого взгляда этимъ святымъ: «святое-тъ бы насилу самъ написалъ бы такъ. Полно, воръ нъкто такой же въ книгу ту его внесъ, что и Оедиа отступникъ, въ тетрадкахъ подметныхъ чтути. На Григорья того Амиритского солгаль нъкто воръ, — именемъ ево бездёлицу утвержаетъ». Интересны при этомъ некоторыя общія критическія положенія, высказывавшіяся Аввакумомъ: «Сего ли дни ворують? Во-ся петь Климантовы-тв книги, и повыше Іосифа-того, не исказили-ль? Или и Григорія Низкова правила? Въ письменныхъ техъ всячину найдешь! Во псалтыряхъ техъ толковыхъ есть всячина: толковщиковъ тахъ много!» Но даже, если тв свидътельства, на которыя опиралси Оедоръ, дъйствительно принадлежать святымъ Іосифу и Григорію, то и въ такомъ случав они, по мевнію Аввакума, не могуть иметь значенія: «Іосифъ Волоцкій ратуется съ писаніемъ, пишеть неладно», «и тому не подобаеть вёрить». Поэтому правовёрнымъ дается совъть плюнуть въ то мъсто, идъже писано, «яко діаволь и смерть душу Христову безъ тъла во адъ волочили» и даже



<sup>25)</sup> И сведена бысть смертію и діаволомъ душа Его въ адъ, имущи въ себѣ потаено Божество, яко на удици лщенія. «Просвѣтитель», 8-е изд., стр. 156.

одобряется, «если кто и всю книгу ту за Христово безчестіе во огнь кинеть» <sup>26</sup>).

Догматическій споръ о лицахъ Св. Троицы привель Пустозерскихъ расколоучителей къ вопросу объ общихъ свойствахъ Божества, и отсюда истекли два новыхъ заблужденія Аввакума, касавшіяся догматовъ воплощенія Христова и сошествія Св. II vxa на апостоловъ. Разногласіе произошло, можеть быть, прежле всего изъ-ва вопроса о томъ, какъ следуетъ понимать вездеприсутствіе Божіе, -- это вопрось основной, отъ котораго завискло правильное понимание спорных в догматовъ, хотя, ставя этоть вопросъ впередъ, мы не ръшимся утверждать, чтобы и по времени онъ возникъ раньше; дъйствительно, легко могло быть, что после обнаруженія техь или другихь еретическихь мивній, противники ръшили обратиться къ самому основанію этихъ мнъній, а основаніе это въ «спорныхъ письмахъ» Аввакума являлось въ такой формъ: «Исповъдую всюду Божій промысль, всюду Божія сила, всюду обдержить неизреченно, всюду видить и слышить всевидящее Око, а свойства блаженнаго Существа въ вышнихъ пребываеть, въ светь живый неприступнемъ, а на землю и подъ землю непоступно» 27). Такимъ образомъ существо Бога представлялось совнанію Аввакума съ некоторымъ пространственнымъ ограниченіемъ, «пребывающимъ въ вышнихъ», «непоступнымъ»; подобное представление о «непоступности» Божества можно видеть и въ приведенныхъ уподобленіяхъ Бога земному царю. Эта мысль заключается въ томъ положении, что Богъ «великъ не по существу состава, но великъ и всесиленъ властію державы, въ существе Его къ хотенію припряжена сила: что восхощеть, то и сотворить». Величіе «властію державы» и «непоступность существа» тесно между собою связаны, и въроятно, первое положение предшествовало второму, а его источникъ опять-таки заключался въ стремленіи къ образности, которое выразилось въ уподобленіи Бога земному царю, «не великому, но вездъ обладающему». Теорія «непоступности» Божества у ніжоторых в сторонников в Аввакума, по словам діакона Өедора, выражалась еще болъе радикальнымъ образомъ; они го-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Мат. VIII, стр. 108. 112 Ркп. Черниг. дух. сем. № 135, ст. 13 (См. Приложенія).

<sup>27)</sup> Рип. Черниговской дух. сем. № 135, ст. 7 (См. Приложенія).

ворили: «не сходить само Вожество и существо съ неба на землю, не вездъ есть Богь существомъ» <sup>28</sup>).

Но если существо Божіе отличается «непоступностью», то какъ согласовать съ этимъ свойствомъ учение о Христовомъ воплощения? Какъ допустить, чтобы Богъ, «непоступно существомъ пребывающій въ вышнихъ», могь сойти «въ чрево Дѣвыя», быть «во гробе съ плотію», «во аде душею нагою», «въ раи со разбойникомъ»? Не явится ли такимъ образомъ «разсъченіе единороднаго Сына на четыре ипостаси»? И воть, чтобы избёжать такого противорёчія своему основному взгляду на свойство существа Божія, Аввакумъ сталь пропов'ядывать, что Богь вочеловъчился не существомъ, но благодатью. «Азъ исповъдую, писаль онь къ Сергію, и върую свойство недвижимо, но изліявъ Себе Богь Слово во утробу Дъвыя силу существа естественную, припряженна бо къ Божію хотенію Ему сила: восхотевь бо, изліявь Себ'в неизреченно, а самое существо отнюдь, отнюдь непоступно. Отча нъдра не оставль, сощедъ на землю силою благодати несказанно. Не самое Божественное существо поступи отъ превыспреннихъ, но промысло неизглаголанъ. Якоже пророцы видеща, тако и вочеловечися Сынь Божій действомъ Духа Святаго, а не самымъ существомъ, но схожденіем». Оцять являлось новое матеріальное уподобленіе схожденія Божества солнечному свъту: «Якоже солице луча своя на землю низпущаеть, а самый кругь огня выспрь при тверди, тако и о Бозв подобаеть разумъвати». Авракуму казалось, что, допуская воплощение Бога существомъ, придется предположить «истощение Божественнаго существа»; поэтому онъ особенно настоятельно говорилъ, что Христосъ «вочеловвчися неотлучнымъ Божествомъ существа Своего отъ нъдръ Отчихъ», что «самое существо иностаси не истощися и пребысть нераздёльно и оть Отца неотлучно», что «Христосъ существомъ весь горв со Отцемъ бысть несвкомо» 29). Такимъ образомъ, источникъ этого новаго заблужденія Аввакума опять-таки заключается въ полемическомъ увлечении, въ стремленіи опровергнуть мнимую ересь Өедора, будто-бы разсы-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Mar. VI, crp. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Ркп. Черниговской дух. сем. № 135, ст. 12. Это же ученіе о воплощенін находится и въ посланіи Аввакума къ некоему Іоне, Хр. Чт. 1888, І, стр. 752 (См. также Приложенія къ настоящему изследованію).

кающаго Божественное существо; а кром'й того ясно, что отвлеченная высота христіанскаго догмата не была доступна пониманію Аввакума, привыкшаго мыслить конкретно, образно, приб'ягавшаго всятуствіе этого къ такимъ сравненіямъ, которыя еще бол'ве укрвиляли его въ его заблужденіяхъ.

Съ догматомъ о воплощении тесно связанъ былъ вопросъ о зачатін Христовомъ. Каково было объ этомъ мивніе Оедора, мы изъ его собственныхъ сочиненій ничего не знаемъ; Аввакумъ же прицисываеть ему очень странный взглядъ: «ухомъ де Христосъ вниде въ Дъву, и неизреченно бокомъ изыде». Насколько достовърно это показаніе, мы не можемъ сказать, но, опровергая заблужденіе Өедора, Аввакумъ пускается въ такія разсужденія, которыя представдяются примо неум'встными, «Мы же, говорить онъ, о зачати Бога Слова по писанию въруемъ сице: пророку Іезекіндю показано на востоц'в дверь заключена, ею же дверію никтоже пройде токмо единь Богь, и паки запечатлівну остави. И Іосифъ творецъ канономъ пишетъ, святый, сице: не разверзе двери девства въ воплощении, гробу не разверзе печати, Христосъ изыде. Сій стихъ писанъ на Пасху. И паки той же Іосифъ пишеть въ канонъ аканисту Богородицы 8-я пъсни стихъ: дожесны Слово пріяда еси, и иже вся носящаго понесла еси. Виждь, слышателю, въ зачатіи Богь Слово дверію естественною вниде, сирвчь ложесны, а не ухомъ слуха, и пріимъ кровь отъ пречистыхъ кровей ея, девятомъсячно изыде твии же дверьми неизреченно, а не бокомъ, но ложесны изыде, и паки запечаталъ. Понеже прежде рожества и въ рожествъ и по рожествъ паки дъвая» 30).

Эти споры волновали раскольниковъ, и, въроятно, образное изложеніе Аввакума привлекало на его сторону не мало людей, для которыхъ отвлеченная, хотя и вполнъ православная, ръчь Өедора представлялась не совсъмъ понятной. Являлись, по словамъ Өедора, разные «невъжи, безумно толкующіе отъ своего нечистаго смысла и заблуженія»,—они приводили Өедору такое доказательство: «аще бы самое существо сошло въ дъвицуту, Христову мать, такъ бы и сожгло ея чрево-то» <sup>31</sup>). Укоряли его и во всъхъ другихъ его мнимыхъ заблужденіяхъ: «не буди

<sup>30)</sup> Mat. V, ctp. 349-350.

<sup>31)</sup> Mar. VI, crp. 114.

намъ, Өеодоръ Ивановичъ, и помыслити по твоему, еже самоссущество во Христъ въровати, или безъ плоти Христу до воскресенія во адъ сходити съ душею единою, или Святому Духу самому существомъ снити на Апостолы тогда въ Пятдесятницу» <sup>33</sup>).

Къ догматическому ученію о Святомъ Духъ Аввакумъ примениль тоть же самый принципь «непоступности» Божества, и съ этой точки зрвнія оказалось, что «самое существо Параклитово отнюдь свойство недвижимо пребываетъ», или (какъ, пословамъ Оедора, выразился еще рельефите какой-то ученикъ Аввакума, «слівной бівдной буесловь»), Богь Духь не посылается съ неба никуды, но благодать и сила отъ Духа посылается». Согласно съ такимъ взглядомъ, приходилось признавать, что въ день Пятидесятницы Духъ Святый сошель на апостоловь не существомъ, а только благодатью, подобно тому, какъ Онъ дъйствоваль черезъ пророковъ. «Статное ли то дёло, восклицалъ Аввакумъ, существомъ Духу Святому снити и раздавше дары, паки горъ взыти? Самый робячей розмысль! Якоже посулиль Господь, тако и сотвориль: въ десятый день по Вознесеніи посла Утвшителя, сирвчь благодать, а не самое существо, ниж тварно что, но благъ благодать пріиде и вселися во ученики и неотлучно пребысть съ ними». Какъ передаеть Өедоръ, и въ этомъ случав не обощелся Аввакумъ безъ крайне реалистическаго толкованія чудеснаго факта, сообщаемаго Священнымъ Писаніемъ: «тв убо языки на главахъ апостольскихъ не Духа Святаго съдение глаголаль онъ, но благодать пришедшую изъ апостоловъ сквозъ тъмя: не вмъстилася-де въ нихъ вся и на главы вышла!» Заблужденія относительно свойствъ Сына Божія и Святаго Духа были самыми упорными, и Аввакумъ продолжаль ихъ держаться, даже примирившись съ Оедоромъ относительно другихъ пунктовъ разногласій 33).

Коснувись въ споръ ученія о душт, причемъ изъ словъ Аввакума можно предполагать, что споръ этотъ возникъ вслъдствіе уподобленія души Божественному существу по ея безплотности и трисоставности, на что можно найти указанія у Отцевъ Церкви. Аввакумъ утверждалъ, что вст святые «научаютъ, яко душа единосраслена и тълесовидна: умъ, слово и духъ — силы

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Mar. VI, crp. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Рап. Черниговской дух. сем. № 135, ст. 15. Мат. VI, стр. 101, 120.

въ ней дъйственныя», т. е. не составныя части, а три вида проявленія душевной энергіи. Человъкъ, по словамъ Аввакума, сообразенъ Богу, но душа «не по естеству божественному имать естество, но вещь тълесовидна, ангель нъкій, чистъйшій дукъ душа, но и плотна есть, единовидна и единосоставна, а не трисоставна, прежде ума и слова сотворена». Названіе души трисоставной, какъ указаль П. С. Смирновъ, встръчается у Григорія Богослова, но есть ли въ этомъ названіи указаніе частей души, противъ котораго возстаетъ Аввакумъ, сказать трудно. Во всякомъ случать видно, что и здъсь Аввакумъ вооружался противъ какой-то представлявшейся ему ереси Федора, можетъ быть, противъ разстченія души на три части, понимаемаго какънибудь матеріально, хотя положительнаго свидътельства о такомъ ввілядть мы не имъемъ, такъ какъ самъ Федоръ объ этомъ пункть разногласія ничего не говорить <sup>24</sup>).

Кромъ изложенныхъ вопросовъ, о которыхъ мы имъемъ показанія самого Аввакума, мы знаемъ со словъ Өедора еще о трехъ предметахъ, возбудившихъ споры между Пустозерскими соувниками. Прежде всего препирательство возникло между Өедоромъ и Лаваремъ, къ которому присоединился и Аввакумъ, по вопросу о томъ, какъ надо себв представлять ангеловъ, причемъ Лазарь, какъ видно изъ словъ Оедора, стремился къ человъюобразному представленію ангеловъ, согласно съ темъ, какъ они пишутся на иконахъ, и ссылался на Діонисія Ареопагита. «И у ангеловъ онъ, Лазарь, глаголаше власы быти, и торочки на главахъ, и зерцала въ рукахъ, и крыла у нихъ. Азъ же глаголахъ ему преко, яко ангели вси не имъють плотскаго въ себъ ничего, ни власовъ, ни крилъ, ни главъ, ни рукъ человъческихъ: ване дуси суть. А пишутся они по плотскому виду того ради, понеже инако не возможно написати ангела и души, и Бога самого на иконъ... И то они, батки, поставили въ хулу мет по рвенію, Аввакумъ писаль глухо, бутто азъ бъдной, такой и сявой, отъ сновъ прельстился и с ума сбрель. Не постави имъ, Господи, въ грваъ сего!» Ссылка на сочиненія св. Діонисія Ареопагита делалась, вероятно, применительно къ мненіямъ Аввакума и Лазаря о лицахъ св. Троицы, такъ какъ приводилось, / по словамъ Өедора, названіе Сына Божія и Духа Святаго «бо-

<sup>34)</sup> Рип. Чернит. дух. сем. № 135, ст. 16. Хр. Чт. 1897 г., іюль, стр. 80—81.



госадными отраслями», и при этомъ ссылались и на статьи Діонисія объ ангелахъ. Каковы были эти послёднія ссылки, Өедоръ не сообщаєть, у Аввакума же въ его «Житіи» мы находимъ ссылки, не имъющія отношенія къ излагаемому Өедоромъ человъкообразному ученію объ ангелахъ <sup>35</sup>).

По двумъ другимъ спорнымъ вопросамъ, о которыхъ мы знаемъ со словъ Оедора, по вопросамъ о пресуществлении св. даровъ на литургіи и объ основаніи церкви, Аввакумъ и Лазарь высказывали метнія, также не принятыя православной церковью: относительно пресуществленія они думали, что оно совершается на проскомидін, тогда какъ Өедоръ тоже неправильно полагаль, что оно совершается при произнесении словъ Спасителя: «пріимите и ядите, се есть тъло мое» 36); основаниемъ церкви Аввакумъ и Лазарь считали не Христа, но апостола Петра 37). Это последнее показание Оедора можеть быть отчасти подтверждено твии неясными выраженіями, которыя мы находимъ въ разобранномъ нами Аввакумовомъ «посланіи къ неизвістному лицу», въ которомъ, говоря о четвероконечномъ и осьмиконечномъ крестахъ и приведя слова Спасителя: «Яко ты еси Петръ, и на семъкамени созниду церковь мою», Аввакумъ замечаетъ: «Пускай, стереги церковь Христову, на тебъ церковь положена, сирвчь приказано тебъ то дъло върному и доброму настырю: стой в олгаръ, пастырь, и гляди на всю церковь» 38). Отмеченныя курсивомъ слова, можеть быть, въ устномъ изложении и вели къ предположенію, что основаніемъ церкви долженъ считаться апостоль-Петръ, хотя въ приведенномъ отрывкъ, а особенно въ другомъ сочиненіи Аввакума, въ «Книгь на крестоборную ересь» нельзя видъть яснаго выраженія этого неправославнаго взгляда; и тамъ Аввакумъ, сравнивая формы крестовъ, выражается о креств «Петровомъ» (четвероконечномъ) такимъ образомъ: «Гляди на престолъ и на церковь, и люди Христовы паси, по заповъди Его, якоже приказано тебъ стадо сіе противу отвъта твоего»: а затемъ приведя относящееся сюда место изъ Евангелія, онъ говорить: «Да по заповъди Господа Бога и Спаса нашего Ісуса

<sup>35)</sup> Mar. VI, crp. 117-118, V, crp. 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Мат. VI, стр. 128.

<sup>37)</sup> Mar. IV, crp. 97.

<sup>38)</sup> Mar. V, erp. 219.

Христа и намъ дана таже власть, архіереомъ и іереомъ, якоже и Петру, право правящимъ слово Господне,—вивств сёдимъ на горнемъ мёств подъ его Петровымъ крестомъ» 39). Изъ этого можно видёть, что въ споре опять таки было какое-то недоразумёніе, происходившее отъ неясности выраженій, которыхъ, къ сожалёнію, мы не знаемъ.

Резюмируя изложенныя свъдънія о еретическихъ мивніяхъ Аввакума, мы находимъ правильнымъ установить слъдующія положенія:

- 1) Отвергать действительность споровъ, происходившихъ между Пустоверскими расколоучителями, и существование еретическихъ мивній Аввакума, какъ это делаєть Семенъ Денисовъ въсвоемъ «Виноградъ», не представляется возможнымъ, и это уже доказано митр. Макаріемъ, Александромъ Б., авторомъ статьи «Протопопъ Аввакумъ, какъ вероучитель и законодатель раскола», и П. С. Смирновымъ.
- 2) Предметы, по которымъ произошелъ споръ между расколоучителями, точно опредъляются нашими источниками, перечисленными выше.
- 3) Однако источники эти не полны или односторонни. Показанія Оедора, несмотря на видимую его добросов'єстность, не могуть быть принимаемы безъ всякихъ оговорокъ: въ нихъ передается вполнів, вівроятно, точно самая сущность еретическихъ мнівній Аввакума, но они не дають намъ ключа къ опредівленію причинь возникновенія этихъ мнівній. Собственныя сочиненія Аввакума, относящіяся къ данному вопросу и сохранившіяся только въ отрывкахъ (за исключеніемъ «Бесізды объ Авраамів». «Посланія къ нівкоему Іонів» и «Посланія къ Сергію»), именно благодаря этой отрывочности, не дають достаточно прочнаго основанія для сужденія о генезись еретическихъ взглядовъ протопопа.
- 4) Но все же мы можемъ по нъкоторымъ выраженіямъ, нами указаннымъ, предположить, что еретичество Аввакума, по крайней мъръ въ нъкоторыхъ пунктахъ спора, имъло источникомъ желаніе опровергнуть предполагаемое еретичество противника; опровергая такую ересь, Аввакумъ, благодаря неумънію отвлеченно мыслить, благодаря стремленію представлять свою мысль въ возможно образной, рельефной формъ, увлекаясь помемиче-

<sup>39)</sup> Mar. V, ctp. 281-282.

скимъ задоромъ, самъ впадалъ въ ересь, противоложную той, въ которой онъ заподозрѣвалъ своего противника и въ которой тотъ былъ совсѣмъ неповиненъ.

Посль этихь замечаній о содержаній полемики между Аввакумомъ и Оедоромъ скажемъ нъсколько словъ и о ея характеръ. Въ отрывкахъ сохранившихся «спорныхъ писемъ» Аввакума намъ бросается прежде всего въ глаза та бездоказательность, съ которой онъ выставляеть свои еретическія мивнія. Однако, если мы сравнимъ эти отрывки съ Беседой объ Аврааме» и съ «Посланіемъ къ Сергію», то мы замётимъ, что въ этихъ послёднихъ произведеніяхъ Аввакумъ приводить разныя докавательства изъ Священнаго Писанія, твореній св. отцовъ и изъ богослужебныхъ книгъ (мы ихъ указывали выше); о такихъ доказательствахъ упоминаеть и Оедоръ, говоря, что Аввакумъ неправильно толкуеть писанія, и на этомъ основаніи мы можемъ предположить, что подобныя же доказательства могли быть и въ недошедшихъ до насъ «спорныхъ письмахъ»; эти доказательства не представляли интереса для составителей обличеній на «спорныя письма», для нихъ важно было, въ виду ихъ полемической цъли, представить одну сущность Аввакумовыхъ заблужденій, и они свободно опускали его доказательства, приводя, впрочемъ, изъ нихъ такія, которыя являлись бы курьезомъ и по своему жаравтеру говорили не въ пользу Аввакума. Таково, напримъръ, слёдующее наставленіе Аввакума, составляющее въ обличеніяхъ 9 и 10 статьи еретическихъ мудрованій Аввакума: «Федька, а Федька, коли не знаешь въ книгахъ силы, и ты вопроси бабы поселянки: заблудиль де оть гордости, государыня-матушка,.. помози моему сиротству,.. скажи-де, государыня о Святьй Троице, Троица де что есть. Такъ она тебъ отвъщаеть и скажеть... Вопроси еще ея же, что есть существо Божіе, и она тебъ отвъщаетъ» 40). По самому вступленію «коли не знаешь въ книгахъ силы», намъ кажется, можно предположить, что этому отрывку предшествовали какія-нибудь свидётельства оть книгь, такъ что советь обратиться кь бабе-поселяние явился уже въ качестве последнято ироническаго пріема доказательства, какъ указаніе на очевидность подтверждаемой книгами правоты Аввакума даже для бабы-поселянки.

<sup>40)</sup> См. «Приложенія».

Кромѣ этой бездоказательности, происходящей отъ неполноты источника, насъ поражаетъ въ «письмахъ» не знающій предѣла, ругательный тонъ, съ которымъ Аввакумъ обращается къ своему противнику. Дъяконъ все время называется уничижительно Өедькой и награждается всевозможными бранными эпитетами, какъ то: «еретичешко худой, ересникъ, предагатай, отъ никоніанъ рукоположенецъ, поганецъ, собака косая, дуракъ страдникъ, адовъ песъ, блядинъ сынъ» и т. д. Аввакумъ предаетъ своего противника проклятію въ слѣдующихъ выраженіяхъ: «А Федка предагатай со единомысленники проклятъ да естъ, ей да будетъ и будетъ в вѣкъ, собака, блядинъ сынъ, адовъ песъ. Вотъ тебѣ, отступникъ, Пѣсни пѣснямъ Соломоновы! Играй подъ клятвою вѣчною, затворилъ тя Богъ въ противленіе истинѣ, погибай со своими, окаянный!».

Если сравнить съ этими полемическими отрывками то, что писаль Өедорь, то сразу замечается гораздо более спокойный, мягкій тонъ и стремленіе обставить свое изложеніе по возможности систематическими доказательствами. Оедоръ самъ указываеть тоть методь, котораго слёдуеть держаться для разрёшенія спорных вопросовь; онь пишеть своему сыну: «И ты, чадо мое животное Максиме, аще знаеши техъ мнящихся быти учителей и наставниковъ погибели и во тьмъ невъдънія шатающихся, вели имъ прочести трезвымъ умомъ и съ чистою совъстію четыре Христова Евангелія, изряднье же Сына Громова богословіе, и прочихъ святыхъ апостоловъ пропов'ядь вселенную, и святыхъ селми соборовъ и девяти поместныхъ деянія и правила ихъ пройти, ксимже святыя учителныя слова прочести съ разумомъ и со извъстнымъ испытаніемъ, да ктомуже и вся службы на господьскія двунадесятыя праздники просмотрити, стихъры и славники, и ирмосы, и каноны, богомудрыхъ творповъ гранесія» 41).

Но кром'й доказательствъ отъ книгъ Өедоръ въ свое оправданіе разсказывалъ о разныхъ своихъ чудесныхъ вид'йніяхъ, легко возникавшихъ всл'йдствіе того удрученнаго состоянія, въ которомъ онъ находился подъ вліяніемъ тяжелаго для него столкновенія со своимъ духовнымъ отцемъ и соузникомъ. Вотъ для прим'ёра одно такое вид'йніе: «Въ постъ Филипповъ отп'яхъ за-

<sup>41)</sup> Mar. VI, crp. 101.

утреню рано, и повалихся на скамейку, и начахъ размышляти въ себъ, 'глаголя: что се, Господи, будетъ? тамо, на Москвъ, клятвы вси власти налагають на мя за старую веру и на прочихъ върныхъ, и здъ у насъ между собою стали клятвы и свои друзи мене проклинають за несогласіе с ними въ въръ же, во многихъ догматехъ болщи и никоніянскихъ! И егда размышднющу ми о сихъ всёхъ, абіе внезапу гласъ бысть, яко громъ, во узилищи нашемъ. И яко войско велико аггеловъ или святыхъ пріиде,--не видъхъ лицъ ихъ,--и начаша согласно вси глаголати во едино слово, яко мнови ученицы у мастера, псаломское оно слово: оскверниша завёть его, раздёлишася оть гивва лица его. И многажды се слово возглашаху они, и престаша. И паки начаща второе слово возглашати посемъ псаломское же, сіе оное: истинною твоею потреби ихъ. Къ Богу вопіяху на противящихся истинъ Божіи. И сію ръчь многажды же глаголаху соборив. И посемъ ино не бысть ничтоже. И мив грвшному дано тв гласы слышати, а не сказано ничтоже, на ково они тв слова пояху,--на никоніянъ ли, или насъ, или мене научаху внъшнихъ и внутреннихъ враговъ тою молитвою потребляти. И въ недоуменіи быль великомь о томь. И своимь клевретомъ сказакъ о томъ, -- и они обругали то, и въ смехъ поставили, и не умилилися ни мало» 42). Рядъ подобныхъ виденій вызываль, какъ и въ этомъ случав, только насмешки противниковъ Өедора, которые уввряли, что онъ оть сновъ прельстился и съ **ума** сощелъ.

Вмёстё съ этими видёніями Өедоръ приводить и другіе аргументы, тоже чудеснаго свойства, причемъ представлены посрамленными его противники. Говоря о незаконности того промятія, которое на него наложилъ Аввакумъ, Өедоръ разсказываеть о наказаніи, испытанномъ протопопомъ за свою несправедливость: «А здё уже бысть таковое знаменіе отъ Бога надънимъ, протопопомъ, за пустошную его клятву, еже на мя налагаль,—вскорё было тогда по томъ развратё: пріидоша бёси кънему явно и связаща его, якоже и онаго попа, о немъ же писано въ житіи святаго Симеона Столпника, иже неправедно такоже клятву налагаль на духовныхъ дётей. Онъ же начать плакати о томъ. И бёси отступища отъ него въ то время. А

<sup>42)</sup> Mar. VI, crp. 95-96.

послѣ паки тѣмже хвалится зломъ, и къ вамъ писа, еже подъ правило свое мя положи по рвеню» 42).

Тонъ изложенія у Өедора гораздо болье сдержанный, чыть у Авванума, хотя и у него мы находимъ мъстами грубыя выраженія, въ родь, напр.: «и сіе ваше, зловъріе и дуракъ узнасть», или такое объясненіе: «А который человёкь во Христе Боге моемъ самаго существа и самыя невидимыя ипостаси не исповедуеть въ немъ, таковый подобень есть мужу ругателю, или дураку, паче же бъснующемуся, иже бы аще, видя царя земнаго лице, и вънецъ и багряницу на себъ носяща; и вънецъ и ризы на царъ почитаетъ и поклоняется, а лице само царево безчеститъ, и ругается ему, и отметается его: и за буйство и бъснование сподобляется милости отъ царя своего; аще ли отъ ума тако дурить таковый, лютой казни смертной предается въ правду» 44). Эта послёдняя фраза, напоминающая о смертной казни, показываеть намъ, что и Өедоръ далеко не особенно милостиво былъ настроенъ по отношенію къ своимъ противникамъ. Однако, въ концъ посланія мы находимь у него довольно безпристрастный о нихъ отзывъ: «Подвижники они и страстотерицы великія, отъ никоніянь за церковныя законы святыхь отець доблественнь. и терпвніе ихъ и скорби всякія многолетныя болщи первыхъ мучениковъ мнится ми воистинну. За таже вся и азъ с ними стражду и умираю купно. И еже бо новоприбывшая ихъ оная мудрованія непріятна мнятся мні відо, и та вся отлучають мя оть нихъ, и теми раздражають мя вельми, и воспаляють присно» 45).

Нетерпимость, отм'вченная нами у Оедора на словахъ, со стороны его противника выразилась не одними ругательствами, не одними посланіями къ разнымъ его ученикамъ, Игнатію Соловецкому, игумену Сергію. 46), но и крайне неприглядными дъй-

e c

<sup>43)</sup> Мат. VI, стр. 125—126. Не есть ли этоть эпизодь тоть же самый, о которомъ съ указаніемъ другихъ мотивовъ передаеть самъ Аввакумъ въ посланіи въ Маремьний бедоровий? Этимъ, можеть быть, дается, какъ увидямъ далбе, основаніе для опредёленія даты посланія.

<sup>44)</sup> Mar. VI, crp. 183.

<sup>45)</sup> Mar. VI, crp. 137.

<sup>46)</sup> Өедөръ говорить, будто Аввакумъ писаль объ этихъ спорахъ царю и царевнамъ: «діаконъ-де во единобожество впаль, прельстился», Мат. VI, 125; но насколько это достовърно, мы не знаемъ.

ствіями, о которыхъ мы имжемъ разсказъ Оедора. О всёхъ предметакъ своего разногласія съ Аввакумомъ Оедоръ составиль «книжицу не малу листовъ съ полтораста». Эту рукопись онъ предлагаль прочесть Аввануму, но тоть отназался, впоследствии же расправился со своимъ противникомъ следующимъ образомъ: «Нікогда въ полночь выходиль азъ изъ ямы вонъ окномъ, якоже и онъ, Аввакумъ, въ тынъ, и ихъ посвщалъ и прочихъ братію вив ограды. И то хоженіе мое нелюбо ему стало: и сотнику сказаль онъ. Сотникъ же, Андрей именемъ, врагь бысть, мздоимецъ, и на мя гиввъ имвлъ за ивкое обличение. И въ то время велёль меня ухватить стрёльцамь вь тыну, нага суща. И яша мя, и начаша бити зъло безъ милости двъмя дубцы вежими стоящаго, и все тёло мое нагое избиша до крови. Азъ вопихъ: Господи, помилуй! И посемъ связаща рупь мои опако, и къ ствив привизали и знобили на сивгу часа съ два. А друзи мои зряще мя и смінощеся! А стрінцы, влінше въ мою темницу, по благословенію протопопову, и тъ книжицы и выписки мои похитиша, и ему продаша. И онъ ис тъхъ книжицъ моихъ лиска с три токмо выдраль лукавно и тв лиски послаль на Русь братіямъ нашимъ, перепортя писаніе мое, еже бы мене обвинили, а его бы ученіе оправдали. Азъ убо ему тогда вельлъ ть книжицы вст, не портя, послать къ втрнымъ: и онъ тако не восхотълъ по правдъ Божіи сотворити... И сія вся писанія изгубилъ онъ у меня по зависти бъсовской. И посемъ заковали окно мое решеткою: и нужно ми бысть в то время и горько зѣло» 47). Өедоръ говорить даже, что его противники готовы были его убить. Трудно сказать, насколько върно все, что туть передаеть Оедоръ, однако по невоздержному характеру его противниковъ нъчто подобное разсказанному представляется весьма возможнымъ.

Споръ между Аввакумомъ и Өедоромъ тянулся почти все время ихъ Пустоверской жизни; по крайней мъръ нъкоторые памятники этого спора писаны не ранъе 1678—1679 гг.: таково посланіе Өедора къ Максиму, излагающее подробности еще незаконченныхъ препирательствъ; таково и одно изъ посланій Аввакума, который жалуется, что его считають еретикомъ. «Я, гръшный, говоритъ Аввакумъ, кромъ писаннаго, не хощу собой за-

<sup>47)</sup> Mar. VI, crp. 131-132.

тъвать: какъ написано, такъ и върую; идъже что святыя написали, мнъ такъ и добро. Иное же уже, окаянной, разсмъюся: какъ то, реку, уже сатана-то надо мною не возится? никоніяня еретикомъ зовуть, дъти духовныя еретикомъ же зовуть? Да тъмъ, реку, ты меня, бъсъ, не отлучишь отъ любви-той Христовы: аще Богъ по мнъ, кто на ны? И тмы легеоновъ бъсовъ и злыхъ человъкъ со Христомъ Ісусомъ не боюся, нежели злословія пустова сосудовъ бъсовскихъ. Время имъ лаять, а мнъ териъть за-имя Господне, не умерши мучитися» 18.

Однако пока продолжался изложенный догматическій спорь. литературная дъятельность Аввакума широко развивалась, причемъ нъкоторыя изъ его многочисленныхъ сочиненій, написанныхъ за это время, могуть быть отчасти пріурочены къ этому спору, другія явились, какъ отвёть на различные возникавшіе въ средв приверженцевъ старой вбры вопросы практическаго в обрядового свойства, третьи объясняются личными сношеніями Аввакума съ теми или другими его последователями. Съ исторической точки врвнія самымъ правильнымъ представлялось бы разсмотреніе сочиненій Аввакума въ ихъ хронологической последовательности: при этомъ можно было бы проследить видоизмененія его взглядовъ на разные вопросы, нарождавшіеся въ средь его приверженцевъ, можно было бы лучше представить себв картину его душевной жизни во время Пустозерской ссылки... Но такое хронологическое распредъление сочинений Аввакума, несмотря на всю свою желательность, оказывается чрезвычайно затруднительнымъ: въ очень редкихъ случаяхъ дата можеть быть найдена прямо въ самомъ сочинении, большею же частью намъ приходится прибъгать къ разнымъ конъектурамъ, которыя помогають намъ установить то, что сочинение написано не ранве или не позднёе извёстного года; наконець, за исключениемъ всёхъ такихъ предположительныхъ выводовъ, все-таки остается третья категорія, рядъ сочиненій, относительно которыхъ мы не можемъ. сказать ничего определеннаго, написаны-ли они въ первые голы ссылки или подъ самый конецъ жизни Аввакума.

Всёхъ сочиненій Аввакума, написанныхъ имъ после Пустозерскихъ казней и потому нами до сихъ поръ не разсмотрённыхъ, насчитывается 42, если не считать издаваемыхъ нами въ-

<sup>48)</sup> Mar. VIII, crp. 84-85.

приложеніяхъ къ настоящему изслідованію двухъ варіантовъ статьи «О сложеніи персть». Изъ этого числа 32 напечатаны Н. И. Субботинымъ въ V и VIII томахъ его «Матеріаловъ» <sup>49</sup>), а 10 изданы нами въ «Христіанскомъ Чтенія» 1888 г. <sup>50</sup>) и теперь перепечатываются въ «Приложеніяхъ», съ присоединеніемъ второго изъ указанныхъ варіантовъ статьи «О сложеніи персть» и новыхъ отрывковъ толкованій на псалмы и пареміи, отрывковъ, входившихъ, какъ можно думать, въ составъ цілаго сочиненія, часть котораго была раньше издана г. Субботинымъ въ VIII т. «Матеріаловъ».

Изъ всъхъ этихъ сочиненій только самая незначительная часть можеть быть отнесена въ указанную нами первую категорію, т. е. заключають въ себъ опредъленныя основанія для установленія ихъ даты. Это слёдующія сочиненія:

1) «Списаніе и собраніе о божествъ и о твари и како созда Богь человека», —по мненію г. Субботина, это сочиненіе, есть, по всей въроятности, та «тетрадка на четырехъ листахъ, отъ божественнаго писанія собраніе протопопа Аввакума», которая была отобрана отъ Златоустовскаго игумена Осоктиста въ 1665 году, и написано оно до 1653 года, судя по тому, что въ немъ не встрвчается никакихъ нападеній на перковь и что вообще оно не имветь такого раскольнического характера, какимъ отличаются всь другія сочиненія Аввакума» 51). Но съ такимъ мевніемъ почтеннаго издателя намъ трудно согласиться по слъдующимъ основаніямъ: во-первыхъ, одно совпаденіе слова «собраніе» въ заглавіи теградокъ Өеоктиста и настоящаго сочиненія еще нисколько не можеть вести къ отожествленію этихъ сочиненій, такъ какъ «собраніе» есть довольно обычный терминъ. Во-вторыхь, нельзя сказать, чтобы въ этомъ сочинени совсемъ отсутствовали нападки на православную церковь; такъ, послъ разсказа о столпотвореніи Вавилонскомъ мы находимъ такое зам'ьчаніе: «Такъ то и нынёшнія алманашники, слыхаль я, мало покоя имбють себь: и ветхая испражнять пойдеть, а въ книжку поглядить вдорово ли испразднится. Бедные, бедные! Какъ вамъ

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Въ V томъ №№ 1, 2, 7, 12, 18, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 28, 24, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 84 и 35; въ V т.—№ 1 и изъ № 2, а, б, в, г, д, е, ж, з.

 $<sup>^{50}</sup>$  Xp. Чт. № II, IV, V, VI, VII, VIII, IX, X, XI и XII (въ «Приложеніяхъ» нумерація другая).

<sup>51)</sup> Mar. V, crp. XXXI.

не соромъ себя! Оставя промыслъ Творда своего, да діаволу работаете, невродяне безчинники! Уйдете ли на столцъ, какъ гиввъ Божій пріндеть? Отстръллетеся изълищалей и изъ мушкетовъ? Знать по всему! Да вы, пестрые рыси, отнахаетеся накресть руками, воздухъ-тоть освняя? Полно, терпить всевидящее око. ожидаеть вашего покаянія! Свиньи и коровы болше вась знають,предъ погодою вижжать, да ревуть, да подъ новети бегуть: и послъ того дождь бываеть. А вы, разумные свиньи, лице небу и земли измъряете, а времени своего не искуппаете, како умереть. Горе только съ вами, съ толстими быками! Покайтеся, бъдные, прибъгните нъ Богу, да простить и помидуеть васъ, яко благъ и человъколюбецъ» 52). Подчеркнутыя нами выраженія «пестрыя рыси» и «толстые быки» прямо относятся къ православнымъ епископамъ, которыхъ Аввакумъ не разъ награждаетъ подобными эпитетами. Фраза «отстреляетеся изъ пищалей и мушкетовъ» несомивнио заключаеть въ себв намекъ на какую-то войну, и если туть не подразумъвается Соловецкая осада (что менъе въроятно), то, намъ нажется, этотъ намекъ можно отнести къ войнъ съ турками 1671 года. Наконецъ, самое важное обстоятельство, опредвляющее дату, есть собственное указаніе Аввакума: «оть Христа до сёхъ мёсть 1680 лёть», а такъ какъ по раскольническому счету отъ сотворенія міра до Рождества Христова прошло 5500 леть, то дата Аввакума соответствуеть нашему 1672 году, чёмъ и объясняется намекъ на недавно бывшую турецкую войну.

2) Сочиненіе «О иноческомъ чинѣ» (Мат. V, стр. 282—291)— тоже должно быть отнесено къ 1672 году, такъ какъ въ этой статъѣ уноминается о томъ же нашествіи турокъ: «И на Русь было напрягь (турской царь) въ мимошедшемъ 10ду», т. 1671 г. Указаніе «тому времени 282 10да, какъ бысть во Флоренцѣ соборъ»— должно быть исправлено 232 10да; ошибка легко могла произойти при перепискѣ отъ смѣшенія славянскихъ цифръ для 30 и 80, а при исправленіи получается для этого сочиненія дата 1671 (1672) годъ. Имѣя въ виду эти соображенія, мы устраняемъ категорическое отрицаніе принадлежности настоящаго сочиненія Аввакуму, высказанное Влад. Карповымъ (Библіографъ, 1884 г. № 1).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Mar. V, crp. 335.

- 3) Статья «О образвит» (Мат. V, стр. 291—297) можеть быть отнесена къ 1673—74 г., такъ какъ въ ней упоминается «въ Боровскъ пещь халдъйская, идъже мучатся святи отроцы, херувимомъ уподобившеся, трисвятую пъснь возсыдающе», т. е. боярыня Морозова, кн. Урусова и Марія Данилова.
- 4) Къ тому же времени и по тёмъ же мотивамъ слѣдуетъ отнести толкованія Аввакума на псалмы и пареміи, пом'вщенныя въ VIII т. Матеріаловъ, стр. 1—16, и дополненія къ нимъ, печатаемыя нами въ «Приложеніяхъ».
- 5) Годъ написанія «Житія» опредвляется г. Жежеленко <sup>53</sup>) на основаніи показанія Аввакума «всего тридцать літь, какъ иміть священство», и «совершень въ протопоны—тому минуло 20 літь». Изъ этихъ словъ г. Жежеленко выводить, что «Житіе» написано въ 1671 году, такъ какъ Аввакумъ поставлень въ протопоны въ 1651 г. Г. Субботинъ (Мат. V, стр. XXXI) относить написаніе «Житія» къ 1675 г., и въ первомъ изданіи настоящей книги мы принимали ту же дату, но теперь мы согла-шаемся съ датой 1672—73 гг., установленной г. Смирновымъ (Внутренніе вопросы въ расколів въ XVII вікть, а также Журн. М. Н. П. 1899 г. кн. 1, стр. 263—265).
- 6) Книга на крестоборную ересь» (Мат. V, стр. 258 281) написана въ 1675 году, судя по тому, что Аввакумъ говоритъ «А Соловецкой монастырь в осадъ 7 лътъ отъ никоніянъ сидитъ».
- 7) Къ тому же 1675 году относится частью и «Бесъда объ Авраамъ» (Мат. V, стр. 337—376), въ которой, вспоминая о своихъ страданіяхъ, Аввакумъ говоритъ: «22 лъта плаваю такъ и сякъ, иногда нагъ, иногда гладенъ» и т. д.
- 8) Въ томъ же году написана «Книга всвиъ горемыкамъ миленькимъ» (Мат. V, стр. 231—239). Въ ней мы находимъ такое показаніе: «А здвсь Кіпріяну голову отсвили 83, іоля въ 7 день въ среду». Точность этой записи можетъ служить для насъ доказательствомъ, что Аввакумъ упоминаетъ о фактъ, случившемся недавно, такъ что самое посланіе могло быть писано осенью того же 1675 года.
- 9) «Посланіе ко всёмъ ученикамъ» (Мат. VIII, стр. 81—87) относится приблизительно къ 1678 году; Аввакумъ говорить о «никоніянахъ», «безпрестани лёть съ полтретьятцать дёлають

<sup>53)</sup> Странникъ, 1883, августъ, стр. 580—581, примъчаніе.

на хребть моемъ»; если считать съ 1653 года, то получается 1678 годъ.

- 10) «Посланіе къ нѣкоему брату» (Мат. VIII, стр. 67—81) написано въ 1680 году, такъ какъ въ этомъ сочиненіи упоминается о смерти священника Дометіана, сжегшагося въ Сибири въ 1679 году.
- 11) Посланіе Аввакума къ царю Өедору Алексъевичу (Мат. V, стр. 155—161), было, какъ предполагаетъ П. С. Смирновъ, написано по полученіи въ Пустозерскъ въсти о вступленіи на престоль царя Өеодора Алексъевича, т. е. въ 1676 году.

Ближе всего къ этой категоріи сочиненій съ точно опредъляемой датой подходять посланія Аввакума къ боярынѣ Морозовой: за исключеніемъ перваго, разобраннаго нами въ предыдущей главѣ, всѣ они написаны въ 1673 и 1674 годахъ. Въ одномъ изъ этихъ посланій (пятомъ по изданію г. Субботина) есть указаніе, позволяющее точно сказать, когда оно написано; Аввакумъ говорить, что его «мучатъ 20 лѣтъ и единое лѣто», слѣдовательно это посланіе надо относить къ 1674 году. Во второмъ посланіи упоминается о смерти Ивана Морозова, такъ что оно могло быть написано въ 1672 году; третье же и четвертое посланія, какъ полагаеть Н. И. Субботинъ, написаны Аввакумомъ послѣ полученія извѣстій о «страданіяхъ» Морозовой, такъ что ихъ можно относить къ 1673 или 1674 гг., но не позже, такъ какъ съ этого времени, вѣроятно, прекратились всякія сношенія съ Морозовой ея единомыпленниковъ.

Почти съ такою же точностью можеть быть опредёлено и время написанія трехъ посланій къ нікоему Симеону; самымъ посліднимъ, по нашему мнібнію, надо считать то посланіе, которое г. Субботинъ называеть первымъ; мы такъ думаемъ потому, что въ этомъ посланіи самъ Аввакумъ указываеть, что со времени его отправленія въ первую ссылку прошло 23 года и 7 місяцевъ;—слідовательно посланіе написано въ апрівлів или въ маї 1677 года. Что касается второго и третьяго (по изданію г. Субботина) посланій, то они писаны раньше перваго, одно еще при жизни царя Алексія Михайловича: въ третьемъ Аввакумъ, говоря о стісненіяхъ, которыя ему приходится терпіть въ Пустозерскомъ заключеніи, выражается такъ: «мніб видится, и у царя Алексія Михайловича ність такова покоя»; а кромів того въ этомъ посланіи есть обращеніе къ боярынів Морозовой; во вто-

ромъ же посланіи, обращансь нъ царю Максиміану, подъ которымъ, вёроятно, разум'єстся царь Алекс'йй Михайловичъ, Аввакумъ говоритъ: «Ну, сквозь землю пропадай, блядинъ сынъ! Полно христіанъ-тё мучить!» Судя по этой фраз'ё можно думать, что или Аввакумъ писалъ свое посланіе при жизни царя Алекс'йя Михайловича, или только получилъ изв'ёстіе о его смерти. Такимъ образомъ вс'ё три посланія могутъ быть отнесены къ промежутку между 1675—1677 гг.

Относительно хронологіи другихъ сочиненій Аввакума наши предположенія не могутъ быть особенно прочными и сводятся къ ихъ группировкъ въ два разряда: одни написаны до «Житія» или въ царствованіе Алексъя Михайловича, другія болъе поздняго происхожденія, написаны уже при царъ Оеодоръ Алексъевичъ. Къ первому разряду можно отнести слъдующія сочиненія:

- 1) Посланіе къ Маремьяні Оедоровні (Мат. V, стр. 195—200) и статья «О сложеніи персть» вошли въ составъ Казанскаго списка «Житія», и потому можно предположить, что они написаны раніве «Житія». Быть можеть даже, что статья «О сложеніи персть», какъ мы скажемъ даліве, представляеть собою переработку той челобитной, которая была подана Аввакумомъ и Даніиломъ Костромскимъ въ 1653 году. Конечно, наше предположеніе о томъ, что эти два сочиненія написаны раніве «Житія», можеть подтвердиться тогда, если будеть признано наше другое предположеніе, что Казанскій списокъ представляется наиболіве близкимъ къ подлинному тексту «Житія». Впрочемъ относительно посланія къ Маремьянів мы полагаемъ возможнымъ принять исправленіе П. С. Смирнова, полагающаго, что оно могло быть писано около 1676 г. и поздніве (Ж. М. Н. П. 1899, кн. 1, стр. 266 и Внутр. вопросы въ расколів, стр. LXII).
- 2) Къ первому періоду, думается намъ, слѣдуеть отнести и статью «О дняхъ поста и мясоястія»; въ этой стать Аввакумъ касается вопроса, возбужденнаго въ началѣ 1670-хъ годовъ, вопроса о постѣ въ субботу, а кромѣ того говорить о сошествіи Христовомъ во адъ, причемъ тонъ его спокойный, не полемическій, такъ что можно думать, что этотъ пункть изложенныхъ разногласій его съ Өедоромъ еще не вызываль въ немъ страстнаго отношенія.
  - 3) Статья «о внёшней мудрости», по нёкоторой близости со-

держанія съ статьей «объ иконномъ писаніи», можеть быть относима къ 1673—4 гг., хотя такое основаніе очень шатко.

Столь же шатки основанія для опредѣленія времени «посланія къ нѣкоему Іонъ», которое также имѣеть въ содержаніи нѣчто общее съ этими статьями.

Ко второму разряду можно отнести следующія сочиненія:

- 1) «Бесёду о наятыхъ дёлателяхъ», въ которой находимъ такое мъсто: «хотя много надосадить никоніянинь, да какь пришедъ (по другому списку: пришлетъ) съ лестью бывало: въдаю твое чистое и непорочное и богоподражательное житье, помолись обо мет, и о жент, и о дътяхъ, и благослови насъ!-такъ мет жаль станеть, плачю предъ Богомъ о немъ. Да и нынъ его жаль, - не знаю што. Завель ево собака Никонъ-то за мысъ: а то онъ доброй человъкъ былъ. Знаю я ево». Никоніанинъ, о которомъ адъсь говорится, конечно, царь Алексъй Михайловичь, такъ какъ слова «въдаю твое чистое и непорочное и богоподражательное житіе» и т. д. были переданы Аввакуму, по разсказу «Житія», отъ лица царя Матвъевымъ и Башмаковымъ. Судя по приведенному отрывку, можно думать, что эта бесёда написана уже послё смерти царя, такъ какъ о немъ говорится въ прошедшемъ времени; однако г. Смирновъ подагаеть на основаніи тъхъ же словъ, что «Бесъда» писана при жизни царя Алексъя Михайловича (Ж. М. Н. П. 1899, кн. 1, стр. 266); хотя г. Смирновъ и говорить, что это «ясно видно», но мы такой ясности не замъчаемъ.
- 2) «Посланіе къ Исидору» (Мат. VIII, стр. 100 102) относится къ царствованію Өеодора Алексвевича и, можеть быть, къ тому же времени надо отнести и второе посланіе къ Исидору, напечатанное вслёдъ за этимъ.
- 3) «Посланіе къ Борису» можеть быть отнесено тоже къ царствованію Өеодора Алексѣевича; такъ какъ въ этомъ посланіи упоминается игуменъ Сергій, лицо, тождественное съ ученикомъ Аввакума Симеономъ, а это переименованіе произошло уже въ царствованіе Өеодора Алексѣевича. Кромѣ того, по весьма вѣроятному предположенію П. С. Смирнова, проектъ подачи царю челобитной, о которомъ здѣсь говорится, должно быть, явился не за долго до смерти самого Аввакума и былъ осуществленъ уже въ правленіе царевны Софіи, во время стрѣлецкихъ смуть.

Изложенными соображеніями ограничивается все, что мы мо-

жемъ сказать о времени написанія сочиненій Аввакума, и изъ этого видно, что покуда мы не имбемъ возможности разсматривать ихъ въ строгой хронологической связи, что дало бы намъ возможность возстановить картину душевнаго состоянія Аввакума и указать последовательность возникновенія въ среде раскольниковъ техъ или другихъ вопросовъ, а также очертить постепенное развитие круга сношений Аввакума съ его последователями. Кром'в того о н'вкоторыхъ сочиненіяхъ мы можемъ сказать, что они представляють собою компиляцію изъ другихъ сочиненій Аввакума, произведенную не имъ самимъ: таково напечатанное нами «посланіе къ Сергію», состоящее изъ отрывковъ причемъ отметки: «писалъ Аввакумъ своею рукою» показывають, что это цитаты, сделанныя другимъ лицомъ, можеть быть самимъ Сергіемъ; такова и компиляція «посланія къ върнымь объ антихриств», составленная изъ сочиненія дьякона Өедора и изъ отрывка, принадлежащаго, судя по стилю, Аввакуму и цъликомъ ему приписанная въ рукописи Черниговской семинаріи, откуда мы ее извлекли. Поэтому при разсмотръніи сочиненій Аввакума по-невол'в приходится приб'єгнуть къ другому порядку: отчасти придерживаясь ихъ хронологіи, группировать ихъ по содержанію.

Изъ такихъ группъ мы прежде всего выделимъ сочиненія истолковательнаго характера, которыя и по времени распредъдяются довольно последовательно. Это следующія сочиненія: 1) Списаніе и собраніе о бежествъ и твари—1672 года; 2) Томкованія на псалмы и паремін-1673-4 гг.; 3) Бесівла объ Авраамъ-1675 г., и 4) Бесъда о наятыхъ дълателяхъ, написанная вскоръ послъ смерти царя Алексъя Михайловича. Судя по тому, что Аввакумъ въ этихъ своихъ сочиненіяхъ касается тёхъ вопросовъ, которые послужили предметомъ его споровъ съ дьякономъ Өедоромъ, мы можемъ предположить, что эти споры были однимъ изъ мотивовъ, побудившихъ Аввакума заняться истолкованіемъ Священнаго Писанія: этихъ догматическихъ вопросовъ, какъ мы уже указывали выше, Аввакумъ касается въ «Бесъдъ объ Авраамъ» и въ «Толкованіи 12 главы пророчества Исаіи». Однако возникновеніе истолковательныхъ сочиненій Аввакума не можеть быть объяснено однимъ только этимъ мотивомъ: «Списаніе и собраніе о божестві и твари» написано въ опроверженіе апокрифической «Бесъды трехъ святителей», и кромъ

того всё указанныя толкованія заключають въ себё рядь подемических выходокъ противъ ненавистныхъ Аввакуму никоніанъ, такъ что болёе общимъ побужденіемъ написанія этихъ истолковатемьныхъ сочиненій можно признать желаніе доказать свою правоту посредствомъ истолкованія Священнаго Писанія въ извёстномъ направленіи.

Первое по времени изъ этихъ сочиненій «Списаніе и собраніе» является опроверженіемъ апокрифическаго памятника только въ началь, а затымъ Аввакумъ занимается толкованіемъ первыхъ трехъ главъ книги Бытія и излагаетъ кратко содержаніе последующихъ пяти главъ. Разбирая «Беседу трехъ святителей», Аввакумъ прежде всего (несколько опибочно) указываетъ на историческую невозможность беседъ между Василіемъ Великимъ, Григоріемъ Богословомъ и Іоанномъ Златоустомъ, такъ какъ они жили въ разное время. Обращаясь къ содержанію «Беседы», Аввакумъ разсматриваетъ только некоторые изъ первыхъ ея вопросовъ.

1) «Вопросъ Василіевъ: гдв бъ Богъ, егда не бъ свътъ? А Григорій будто протолковаль сице: есть на небеси три каморы, тамо бысть въ каморахъ Отепъ, Сынъ и Святый Духъ» (Мат. V, стр. 311). Этогь пункть представляеть сокращение текста, имъющагося въ изданіи А. Н. Пыпина, гдв эти вопросы и ответы являются въ следующей форме: «Василій рече: где Богъ первъе жилъ, иже не бысть свъта? Іоаннъ рече: суть каморы три на воздусткъ, ту бяше Господь въ трекъ каморекъ, агицемъ, а свъту тогда не бысть. Григорій рече: Протолкуй ми Троицу въ трехъ каморехъ. Іоаннъ рече: Отецъ, Сынъ и Святый Духъ, единъ свътъ, а трое огнь» 55). Очень можетъ быть, что такое сокращение текста вопросовъ и отвътовъ было уже въ томъ спискъ, который находился подъ руками Аввакума, хотя съ другой стороны мы можемъ предположить, что Аввакумъ не считаль нужнымъ, цитируя опровергаемое мивніе, сохранять его форму: такъ, по крайней мере, онъ поступиль съ несколькими последующими вопросами, ограничившись краткой передачей ихъ смысла, что представлялось ему вполнъ достаточнымъ для его полемической цёли. По этому первому вопросу Аввакумъ въ доказательство ложности той мысли, что «Богь объемлется мѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Памят. стар. рус. лит. вып. III, стр. 169.

стомъ», ссылается на апостола Павла, Псалтырь, библейскія явленія Бога Аврааму, Моисею, Исаіи, Іезекіилю, Даніилу, на Діонисія Ареопагита и на «Слово Василія Великаго на Рождество Богородицы».

- 2) Послѣ этого опровергается миѣніе «Бесѣды» о сотвореніи ангеловъ: «Да въ ложныхъ же тетратяхъ пишетъ, вопросъ Василіевъ, бутто сице: протолкуйте ми, отъ чего взяты ангели быша? Толкъ лукавый: отъ Святаго Духа глаголетъ». Здѣсь опять находимъ незначительное измѣненіе текста, изданнаго А. Н. Пыпинымъ, опроверженіе же сопровождается ссылками на Псалтырь и каноны.
- 3) Далъе излагаются суммарно космогоническія положенія «Бесъды»: «Да у нихъ же писано: отъ чего солице взято? Отвъть: оть честныя ризы Господня (а мъсяцъ отъ духа и отъ престола Господня), а земля-де оть півны морскія, -- ангели-де по морю п'вну собирали, и отъ того-де Богъ землю сделалъ, и на трехъ большихъ китахъ и на 35 малыхъ устроилъ, а море-де на желтаных столпах утвержено». Опровергнувъ кратко эти положенія, въ которыхъ не находится «церковнаго разума», Аввакумъ ссылается на книгу Бытія и «Толковый Гранографъ». Изъ Гранографа берется упоминаніе объ огненномъ небъ. Земля взята, замечаеть Аввакумъ, не изъ пены, а изъ воды, и лежить на водахъ, а не на китахъ. Опровергая заблужденія «Бесъды», Аввакумъ старается говорить образно и «просто», непонятныя реченія объясняеть, приміняясь къ своей пастві: такъ, возражая противъ происхожденія земли изъ пінь, онъ говорить: «пвна легкое двло; а водное естество тяжко; потому и земля тяжела»; приведя слова псалма «основа землю на тверди своей», онъ поясняеть: «просто молвить: сгустилися подъ нею воды, да на нихъ и плаваеть лежа, -- Богъ приказалъ». Уже въ этихъ медкихъ замечаніяхъ можно заметить тотъ реализмъ, который съ такой силой проявляется при объяснении гръхопаденія первыхъ людей.

Разобравъ указанные вопросы «Бесёды трехъ святителей», Аввакумъ обращается къ толкованію книги Бытія. Главный его источникъ при этомъ тоть же «толковый Гранографъ» или Палея, на нихъ онъ иногда прямо указываеть, иногда пользуется ими безъ указанія: такъ напримёръ, изъ Палеи или Хронографа взяты названія звёздъ: «Аррисъ, Ермисъ, Афродита, Кронъ»,

оттуда же объясняются «вышнее» и «огненное» небеса. Кром'в этого Аввакумъ обильно цитируеть Маргарить, также не всегда указывая источникъ. Сотвореніе челов'вка руками Божіими и сообщеніе ему души представляются по «Слову: и насади Богъ рай прямо востоку и введе челов'вка ту, егоже сотвори»; при этомъ считаемъ не лишнимъ отм'втить объясненіе простымъ выраженіемъ; «и сотвори челов'вка, яко скудельникъ скуделу—просто молвить, горшешникъ горшокъ». Изъ «Слова о вочеловычеміи» есть заимствованія буквальныя, какъ это можно вид'вть мять сл'ёдующаго сопоставленія:

«Сотворимъ, рече, человъка по образу нашему и по подобію: прикладно бъ сіе и Сыну глаголати ко Отпу. Пожди до конца и не рцы, оболгуеть сей Бога, не сый съ тамошними, како въсть сія: аще конець не пристанеть къ мысли, яко оболгателя мя суди. Сотворимъ, рече, человъка по образу нашему и по подобію, яко содетель глаголаше, и якоже предведетель отвещеваше: аще согрѣшить Адамъ, согрѣшить бо, и похулится наше сотвореніе. Помысли сія глаголюща или Сына во Отцу, или Отца къ Сыну, не разступенъ бо совъть, ихже нераздъльно существо: но согрѣщаеть Адамъ, преступаеть и умираеть, и тѣмъ вси человецы погибають: и оболжется наше совданіе, яко зло бывше. Паки совъть: но прежде всъхъ достоить уставити врачеваніе. Подобаеть бо, о Единородный Мой! О Сыне и Слове! О Сіяніе Моея славы, аще весма промышляеми созданіемъ, яже сами сотворихомъ: подобаетъ ти въ тлимаго облещися человъка, подобаеть ти апостолы пріяти» 56).

Говоря объ этомъ божественномъ совътъ, Аввакумъ приводить почти тъ же самыя слова:

«И рѣче Отецъ Сынови: сотворимъ человѣка по образу нашему и по подобію. И отвѣща другій: сотворимъ, Отче, и преступитъ бо. И рече: О, единородный мой! О, свѣте мой! О, Сыне и Слове! О сіяніе славы Моея! Аще промышляещи созданіемъ своимъ, подобаетъ ти облещися въ тлимаго человѣка, подобаетъ ти по земли ходити, апостолы воспріяти, пострадати, воскреснути и вся совершити. И отвѣща: буди, Отче, воля Твоя!» 57).

<sup>56)</sup> Маргарить, изд. 1783 г. М. л. 390.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Mar. V, crp. 323.

Столь же близко совпадение и въ следующихъ двухъ отрыв-

## Маргаритъ.

Прежде даже не создатися Адаму, провидъ Богъ, яко немощно естъ образу Его инако востати, не обновльшуся отъ Христа. Во Адаме бо зряше Богъ Павла, зряше и Петра, не зряще токмо Адама въ породъ кормима и изгонима: но зряще въ немъ Павла, благочестіе проповъдующа и въ рай восхищаема, Петра, ключи небесныя ввъряема, и вся въ первомъ человъцъ зряще: въ корени бо бяху плоды.

## Аввакумъ.

И въ то время провидъ Господь во Адамъ Апостоловъ Петра и Павла: Петру ключа царствін небеснаго ввъряема, Павлу же благочестіе проповъдающу. И не зритъ Господь Адама въ раи веселящася и ликовствующа, но внутрь его Апостоловъ зря, Богърадуяся глаголеть: сіи мои двъ маслины...

Общія черты можно указать и въ изображеніи смятенія въ природѣ послѣ изгнанія Адама изъ рая:

## Маргаритъ.

Тварь же раздълися, ова убо отступи, ова же пребысть работающи. Львы навътоваху образу, змін хапляху, все яко безсловесное естество на владыку возбъсися, понеже видъ того преступивша Божій законъ. Восхотъ и другая тварь отбъгнути господства, восхотъ солнце не возсіявати преступнику, восхоть луна помрачити своя лучы, восхотына звъзды не сіяти зданію, восхотьша источницы отрещися водъ и ръки теченія, овощницы цвътія, садовія пищи, вся восхотьша отрещися человъка, понеже отвержеся своего Владыки... Но Вогу повелъвшу не досадитеся Божію образу... и т. д.

## Аввакумъ.

Егда же изгнанъ бысть Адамъ, вся тварь вознегодова на преступника: солнце сожещи его хотъло, луна и звъзды примрачились, небо простерто стояти не хотело, земля изъ воды хощеть побъжати, море ис предъль выступить тщится и потопити законопреступныхъ, садовіе плодовитое увядаютъ, трава и крины красные засыхають, звъріе и скоти и птицы небесныя преступника растерзати ищуть, ангели на небеси плачуть и вся тварь съ ними рыдаетъ. Не восхотъли падшему служити. Но Владыка долготерп**ъливый** Господь Богь рече боголъпнымъ своимъ гласомъ ко всей твари: Азъ вамъ повелбваю, — стерпите и т. л.

Последній отрывокъ повторяется Аввакумомъ въ несколько измененномъ виде и въ толкованіи на 55 главу пророчества Исаіи, причемъ здесь прямо указываетъ источникъ: «Павелъ пишетъ и Златоустъ въ Маргарите по вышереченному разсуждаетъ».

Заимствуя свои толкованія изъ Палеи, Аввакумъ часто пользуєтся и тіми апокрифическими сказаніями, которыя вошли въ

Палею или въ Хронографъ; а иногда у него встръчаются подробности, взятыя изъ апокрифовъ, существовавшихъ отдъльно отъ Палеи.

Вліяніе апокрифа прежде всего можно видеть въ разсказ о - гръхопаденіи первыхъ дюдей: какъ въ апокрифическомъ «Исповъданіи Еввы», такъ и въ передачь Аввакума, змій сперва приходить нь Адаму, а когда тоть отказывается последовать его соблазнительному совету, обращается къ Еве; о эмее говорится, что она была «хорошей звърь, красной, докамъсть не своровала, ноги у нея и крылья были». Последняя подробность, можеть быть, возникла подъ вліяніемъ живописныхъ изображеній змієвъ (напр. змія, убиваемаго Георгіемъ Поб'єдоносцемъ) и народныхъ поэтическихъ представленій. Въ апокрифической книгъ Адама о змет говорится: «сколько онъ быль прежде высокъ, столько же теперь онъ униженъ; прежде онъ быль выше всёхъ животныхъ, а теперь ползаеть на своемъ чревъ; прежде онъ быль красивъе всёхъ животныхъ, а теперь отвратительнее». Можеть быть, эта характеристика змёя, довольно близко совпадающая съ библейскими данными, осложнилась изображеніемъ змін съ крыльями и ногами въ какомъ-нибудь неизвестномъ намъ апокрифе, повліявшемъ на толкованіе Аввакума, хотя можеть быть также, что мы имъемъ въ этомъ случат дело съ собственнымъ домысломъ Аввакума 58).

Изъ Палеи заимствованъ разсказъ о смерти и погребеніи Авеля: Каинъ убиваеть своего брата «во главу каменемъ», Авель «лежить непогребенъ», «Адамъ и Ева плакашася: не въдають, камо дъти его»; тогда прилетають двъ горлицы, изъ которыхъ одна убиваеть другую и закапываеть въ землю, послъ чего и Адамъ «мертвеца своего въ землю закопалъ». Апокрифическій разсказъ, послужившій въ этомъ случав матеріаломъ для Аввакума и вошедшій въ Палею, напечатанъ въ «Памятникахъ» А. Н. Пыпина и въ «Апокрифическихъ сказаніяхъ (по Соловецкимъ рукописямъ)» И. Я. Порфирьева 59).

Упоминаніе о двухъ дочеряхъ Адама и о занятіяхъ Сиоа

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Пам. стар. рус. пит., т. III, л. 9, Сборн. отд. рус. яз. и слов., т. XVII, стр. 106.



<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Порфирьевъ. Апокрифич. сказанія о ветховав. лиц. и событіяхъ. Кавань. 1872, стр. 183. Пам. стар. рус. лит. III, л. 1—3. Сборн. отд. рус. яв. и слов. т. XVII, стр. 91.

астрономіей («имена нарече всёмъ звёздамъ небеснымъ, и изочте ихъ, и хитрость свою предаде по писанію») имёсть источникомъ апокрифическія сказанія, отмёченныя Порфирьевымъ во «Временникъ Георгія Амартола» <sup>60</sup>).

Извъстіе о гигантахъ заимствовано также, повидимому, изъ апокрифическихъ источниковъ, хотя, можетъ быть, дополненныхъ самимъ Аввакумомъ: последнее мы можемъ предположить, такъ какъ одна изъ подробностей этого упоминанія о гигантахъ не встрвчается въ известныхъ намъ сказаніяхъ «Едлинскаго Летописца» и Палеи. Въ «Еллинскомъ Летописце» говорится. что гиганты произошли черезъ 2102 года послъ сотворенія міра, были «человъки на зміиныхъ ногахъ, елма же звъринъ умъ имуть, а ничтоже Бога небеснаго на умъ имуще, но имуще новъ ходяща на земная злая дёла и неправедная»; спустя 140 лёть после рожденія гигантовъ, быль потопъ 61). Въ Палев гиганты или волоты изображаются, какъ «человеци отъ века, Сифа ради велици, красьни, силни, Каина же ради лукави и несмыслени»; они исполнились «блуда и всякаго скаредія и убиства и зависти, чада беществоваху отда своя, жены отметахуться мужии, а мужи не храняхуть совъсти женамъ и унии блядяху на старыя, старыя ж уняхуся на уныя» 62). Взявши изъ Хронографа (Еллинскаго Летописца) хронологическое указаніе 2242 и изъ обоихъ отмеченныхъ источниковъ краткое упоминание о нравахъ гигантовъ. Аввакумъ дополняеть эти данныя сообщеніемъ, что гиганты «обращались звърьми и птицами и летали по аеру діяволимъ наученіемъ».

Разсказъ о построеніи Ноева ковчега и о собраніи въ ковчегъ звърей, причемъ Ной «ударяще въ било», также находится въ связи съ повъствованіемъ Палеи и со сказаніемъ Месодія Патарскаго <sup>63</sup>).

Наконенъ, вліяніе апокрифовъ (входившихъ въ Палею) можно видёть и въ следующемъ разсказе о столпотвореніи Вавилонскомъ: «Сію проклятую хитрость (т. е. астрологію) по потопе въ иятьсотное лето, при столпотвореніи, Невродъ исполинъ обрете,

<sup>60)</sup> Сборнивъ, стр. 247-248.

<sup>61)</sup> Поповъ. Обворъ хронографовъ, І, 5, ІІ, 77.

<sup>62)</sup> Толковая Палея, Коломенск. списка, стр. 100.

<sup>63)</sup> Ibid., стр. 103. Пам. стар. рус. лит. III, л. 17—18.

послъ людей потопныхъ. Онъ прежде потопа написали гадая на дву столпахъ, на каменномъ, да на плинфеномъ: аще ли, ръща, вода пріидеть, ино-де останется посл'в воды каменной; аще ли огнь пріидеть, ино де останется кирпишной. И Невродъ обрете на столив каменномъ, и бысть врагь таковый же Богу: умыслиль столиъ здати. Собравъ дюдей, рече: аще пріидеть паки вода, и мы со столна вполчимся Богу небесному и брань сотворимъ. И вознесъ того вверхъ 10000 саженъ, а шириною 3000. И видъ Вогь безуміе ихъ, разсёя всёхъ по лицу земли; а столиъ двё доли разориль, а треть оставиль. И оттоль начаща глаголати вси различными языки. Одинъ Еверъ не присталь совъту и дълу ихъ: тотъ старымъ явыкомъ и говорить, -- сирскимъ, имже Адамъ и вси прежде говорили». Преданіе о происхожденіи астрологіи отъ Немврода находится въ отрывке изъ «Временника Георгія Амартола», изданномъ Порфирьевымъ; разсказъ же о столпотвореніи въ Палев имветь форму очень близкую къ перифразу Аввакума 64).

Эти заметки объ источникахъ толкованій Аввакума на книгу Бытія дополнимъ однимъ не совсёмъ точнымъ указаніемъ самого Аввакума. Представивъ картину страшнаго суда на основаніи «Словъ» Ефрема Сирина и Палладія Мниха (изъ Сборника 1647 года), и не упоминая этихъ источниковъ, Аввакумъ говорить о будущихъ мукахъ грёшниковъ: «А всёхъ алёйше мука въ тартаръ будеть: огнь и студень лютая будеть. Тамо мучатся еллинстіи бози, тамо вси отступники будуть, тамо и діяволъ з бъсы осужденъ будеть, и мучени будуть во въки въкомъ. Разумбенгь ли, слышателю, гдб писаніе возвіщаеть тартарь? Патрикіи прусскій пишеть сице: адъ убо сотворень в пустошныхъ земли, надъ твердію; низу же его, на тверди, тамо зодіи ходять, тамо планиты обтекають, и оть того строится подъ твердію и въ тартаръ преглубокомъ лютая студень; еще же и огнь негасимый тамо же будеть». Эта ссылка на Патрикія Прусскаго делается, вероятно, на память по темъ словамъ, которыя приписаны этому святому въ Прологв, подъ 19 мая. Проложное изображеніе тартара, «идъже бози еллинстіи пріобрътоша жити», дополнено у Аввакума упоминаніемъ о «планитахъ и зодіяхъ».

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Сборнивъ отд. рус. яв. и слов. XVII, стр. 110, 249.—Палея, стр. 114—115.

Таковы заимствованія Аввакума изъ его источниковъ, но разсматриваемое сочиненіе представляєть важность преимущественно по тъмъ оригинальнымъ своимъ чертамъ, которыя особенно ярко характеризують истолковательные пріемы Аввакума, постоянно имѣющаго въ виду свою паству и примѣняющагося къ ея житейскому и умственному складу. Въ этихъ оригинальныхъ толкованіяхъ можно видѣтъ, пожалуй, очень грубый реализмъ, граничащій съ цинизмомъ, но никакъ нельвя отказатъ имъ въ яркой обравности и живненности, благодаря которой они должны были представляться вполнѣ понятными и производить сильное впечатлѣніе на тѣхъ, для кого они писались.

Подобное значеніе имъеть крайне своеобразная идея уподобить Адама и Еву после ихъ грехопаденія пьянымъ людямъ. «Ева, послушавъ зміи, приступи къ древу, вземъ грезнъ и озоба его, и Адаму даде: понеже древо красно виденіемъ и добро в снедь, — смоковь красная, ягоды сладкіе, слова межю собою льстивыя! Онъ упиваются, а дьяволь въ то время смъется. Увы невоздержанія! Увы небреженія запов'єди Господни! Отголи и до днесь въ слабоумныхъ человъкахъ такъ же лесть творится. Подчивають другь друга веліемъ нераствореннымъ, сиръчь зеленымъ виномъ процеженнымъ и прочими питіи и сладкими брашны, а опосле и посмехають другь друга, упившагося допьяна! Слово в слово, что въ раю было при діяволь и при Адамъ. Паки Бытія: И вкусиста Адамъ и Евва отъ древа, отъ него же Богъ заповъда; и обнажистася. О, миленьнія! Пріодъти стало некому! Ввель діяволь въ бъду, а самъ и всторону! Лукавый хозяинь накормиль, напоиль, да и з двора спехнуль: пьяной валяется на улиць ограблень, -- никто не помилуеть! Паки Бытія: Адамъ же и Евва сшиста себв диствіе смоковищное отъ древа, отъ негоже вкусиста, и прикрыста срамоту свою, и скрыстася, подъ древо воздегоста. Проспалися бёдныя с похмёлья, ано и самимъ себя соромъ: борода и усъ въ блевотинъ, а отъ г...на въ мотылъхъ, со здоровныхъ чашъ кругомъ голова идеть и на плечахъ не держится! А инъ отца и честнова сынъ, пропився на кабакъ, подъ рогожею на печи валяется! Увы тогдашнева Адамова безумія и нынёшнихъ адамленковъ!».

Столь же оригинальными представляются комментаріи Аввакума къ отв'єтамъ, которые даны были Богу Адамомъ и Евой. Слова Адама: «жена, юже ми даде» объясняются сл'ёдующимъ образомъ, причемъ далѣе развивается приведенная парадлельсъ пьянымъ человѣкомъ: «Просто рещи: на што-де мнѣ такую дуру сдѣдалъ? Самъ неправъ, да на Бога же пѣняетъ! И нынѣ похмельныя тоже шпыняя говорятъ: нашто Богъ и сотворилъ хмел-етъ! Весь пропился и ѣстъ нечего! Да меня же де избили всево! А иной говоритъ: Богъ де судитъ ево,—допьяна упоилъ. Правится бѣдной,—бутто отъ неводи такъ здѣдалось!» По поводу отвѣта Евы, что ее прельстилъ змѣй, является опятъ такое замѣчаніе, которое обнаруживаетъ стремленіе Аввакума приноровиться къ реальности, окружающей его паству: «Дѣдо кругомъ пошло, другъ на друга переводятъ: а всѣ заодно своровали! А змія говоритъ: діяволъ научилъ мя. Бѣдные, бѣдные, всѣ правы, и виноватова нѣтъ, а полишное на шеѣ виситъ!»

Такія же своеобразныя подробности реальнаго объясненія находимъ мы въ разсказѣ объ убіеніи Каиномъ Авеля: Каинъ принесъ въ жертву Богу «хлѣбенко худой, который негоденъ себѣ», Авель же—«борана лучшаго»; по поводу отвѣта Каина Богу Аввакумъ замѣчаетъ: «Своровавъ, да и запирается, бутто ни въ чемъ не бывалъ! А руки въ крови, полишнее на вороту!»

Отмътимъ подобную же черту въ разсказъ о Вавилонскомъ столпотвореніи: «А работы тоя было, нужи тоя терпъли дълаючи, мученики сатанины! И роженицъ женъ дни не дадутъ полежать,—оставя младенца, бъдная, поволокись на столпъ съ кирпичемъ, или со извъстью. И ребенокъ бъдной трехъ годовъ потащись тудыжъ съ кирпичемъ на столпъ.»

Наконецъ, укажемъ оригинальное филологическое толкованіе, можетъ быть, заимствованное Аввакумомъ изъ какого-нибудь не-извъстнаго намъ Азбуковника, а можетъ быть и составляющее плодъ его собственныхъ соображеній. Это — толкованіе слова «жидъ»: «Жидове словутъ потому, понеже жителіе земли обътованной».

Разсмотрѣнное сочиненіе является по своему характеру почти цѣликомъ истолковательнымъ, полемическихъ выходокъ противъ православной церкви въ немъ почти нѣтъ, что и подало поводъ Н. И. Субботину предположить, что оно написано Аввакумомъ до 1653 г., хотя, какъ мы указывали выше, это предположеніе опровергается данными, заключающимися въ самомъ сочиненіи. Единственный полемическій намекъ, встрѣчающійся въ этомъ сочинении и отмъченный нами выше, очень слабъ сравнительно съ яростными нападеніями на православную церковь, которыя мы находимъ въ другихъ сочиненіяхъ Аввакума, и изъ этого, намъ кажется, можно заключить, что отсутствіе нападокъ на церковь объясняется только тъмъ обстоятельствомъ, что въ настоящемъ случать желаніе истолковать библейскій текстъ взяло верхъ надъ полемическими увлеченіями Аввакума.

Значительно отличаются въ этомъ отношеніи отъ «Собранія и списанія» другія истолковательныя сочиненія Аввакума: тонъ ихъ уже не столь спокойный, и полемика съ православными почти целикомъ составляеть содержание некоторыхъ изъ этихъ бесёдъ. Слёдуя установленному нами хронологическому порядку, мы разсмотримъ сперва тв сочиненія, которыя изданы г. Субботинымъ подъ заглавіемъ «Толкованія на нёкоторые псалмы и пареміи», дополненія къ которымъ, извлеченныя изъ сборника Имп. Публичной Библіотеки, № 0. І. 339, мы помѣщаемъ въ «Приложеніяхъ». Считаемъ здёсь не лишнимъ сдёлать небольшую оговорку къ данному нами выше опредъленію даты этихъ толкованій: соглашаясь съ г. Субботинымъ, мы относимъ ихъ къ 1673-74 гг.; однако въ толковании главы 55-й пророчества Исан мы находимъ такое указаніе: «пініе въ Соловкахъ перковное и килейное по старому правосдавію, и книги иміноть старопечатные, вашимъ бл.... противятся, того ради отъ васъ в осадъ сидять седьма годова»; изъ этого видно, что некоторыя изъ этихъ толкованій писались и позже указанной даты, конечно, явились не всё сразу, и трудно опредёленно сказать, представляють ли они собой отрывки исподволь писавшагося цёльнаго сочиненія Аввакума, объединенные впослёдствіи въ одномъ сборникі накимънибудь почитателемъ Аввакума, или же такое объединение было произведено самимъ Авванумомъ; въ пользу последняго соображенія говорить одно м'всто въ печатаемомъ нами сочиненіи Аввакума «Нравоученіе», о которомъ мы скажемъ далве.

Число и порядокъ толкованій на псалмы въ томъ Боровскомъ сборникѣ, по которому ихъ издалъ Н. И. Субботинъ, и въ Богдановскомъ сборникѣ Имп. Публичной Библіотеки (№ О. І, 339) почти совсѣмъ совпадаютъ; разница замѣчается лишь въ толкованіи псалма 44, которое въ сборникѣ Имп. Публ. Библ. раздѣлено на двѣ части: отрывокъ толкованія, начинающійся въ «Матеріалахъ» словами: «О царю Алексѣе! покажу ти путь ко

спасенію», въ этомъ сборникі составляеть особую статью. Оба сборника могуть быть относимы къ началу XVIII века, а Богдановскій даже къ концу XVII, и совпаденіе ихъ въ порядкъ расположенія толкованій даеть, намъ кажется, право предполагать, что они списывались съ оригинала, близкаго къ первоисточнику, если не съ Аввакумовскаго подлинника. Такое же значеніе имъсть и совпаденіе порядка двухъ толкованій на паремін изъ книгь Притчей и Премудрости Соломона, причемъ въ обоихъ сборникахъ первое толкованіе озаглавлено ощибочно: «Отъ Еклисиаста, еже есть Премудрости Соломани». Сборникъ Боровскій хуже сохранился, чёмъ Богдановскій: въ немъ нёть нёкоторыхъ толкованій, им'єющихся въ Богдановскомъ, да и ті, которыя сохранились, не имъють иногда начала или конца 65). Тъ толкованія, къ которымъ Богдановскій сборникъ даеть значительныя дополненія (равно, какъ и неизданныя толкованія), помъщены нами въ «Приложеніяхъ»; что же касается толкованія на псаломъ 102, то оно въ «Матеріалахъ» не имбеть заглавія и начала, которое мы и приводимъ:

«Совътъ мужа гръппа къ котящимъ спастися. Псаломъ Давидовъ 102.

**Благослови**, душе моя, Господа и вся внутренняя моя имя святое Ero.

Толкъ. Виждь, душа, Христа закалаема на божественнъй трапезъ и не бесъдуй, окаян(ная), прилежно со друг(и с)воими. Бога бо п(ро)гнъваещи мног(огръ)шная, но благ(ослови) Господа внутренняя и имя Его пресвятое.

*Исаломъ*. Благослови, душе моя, Господа и не забывай всёхъ возданній Его.

Толкъ. Душе моя окаянна...» и т. д., какъ въ «Матеріалахъ». Здёсь же приведенъ отрывокъ толкованія на псаломъ 40-й, дополняющій тексть, поміщенный въ «Матеріалахъ». Объясненіе стиха 12-го заканчивается слідующими словами: «якоже. рыси звірю невозможно измінити пестрины свои или мідвідю звірю черность свою на себі, тако и никоніяномъ невозможно



<sup>65)</sup> Къ сожальнію, Боровскаго сборника, принадлежащаго частному лицу, мы не могли видьть сами, и свъдънія о немъ даются, на основаніи сообщеній Н. И. Субботина въ предисловіи къ VIII т. «Матеріаловъ».

oms блудни перестать  $^{66}$ ). Далъе идуть стихи 13 и 14 съ толкованіями:

*Псаломъ*. Мене же незлобіе пріять и утвердиль мя еси предъ собою въ въкъ.

Толка. Взыде претерийвый за незлобіе на небеса и парствуеть Со Отцемъ и Святымъ Дукомъ в віжъ. Такоже и вси терпящіи по немъ утверждени будуть в віжъ предъ Спасителемъ нашимъ Христомъ. Всі же псы и чародім извержени будуть во тьму кромінную: ту будеть плачь и скрежеть зубовъ.

*Псаломъ*. Благословенъ Господь Вогъ Израилевъ отъ века и до века будетъ, будетъ.

Томкъ. Подобаетъ всякому страждущему сице благодарити Бога и незлобіемъ до конца терпѣти и вся на Бога полагати: яко годѣ Ему, тако и буди. Не станемъ и мы на никоніянъ тѣхъ гневатися, но на діявола, научившаго ихъ сему ремеслу. Сосуды онѣ Божія гнѣва, и безъ нашева гнева будетъ имъ жарко. Якоже Павелъ апостолъ пишеть, зач. 329, волею бо согрѣшающимъ намъ по пріятіи разума истины, к тому о грѣсехъ не обрѣтается жертва, страшно ж нѣкое чаяніе суда и огня ревность и т. д., какъ въ «Матеріалахъ».

Послѣ псалмовъ въ обоихъ указанныхъ сборникахъ идутъ толкованія на пареміи, причемъ Богдановскій сборникъ оказывается значительно полнѣе. Совпаденіе въ порядкѣ толкованій можно опять замѣтить по отношенію къ двумъ первымъ отрывкамъ: въ обоихъ сборникахъ послѣ псалмовъ истолковывается 9 глава Притчей Соломоновыхъ, причемъ заглавіе одинаковое: «Отъ Еклисіаста, еже есть Премудрости Соломони»; а затѣмъ слѣдуетъ толкованіе 5-й главы «Премудрости Соломона». Дальше совпаденіе прекращается, и Богдановскій сборникъ даетъ слѣдующія толкованія, утраченныя въ Боровскомъ: «Премудрости Соломона», гл. 4, и пророчествъ Исаіи, главъ 35, 55 и 12.

Къ толкованію 9 главы Притчей Соломоновыхъ приводимъ отрывокъ о второй просвирѣ, не находившійся въ оригиналѣ, съ котораго печаталъ свой текстъ г. Субботинъ:

«Тако и здёсь бываеть въ дёйстве: агнець тёло Христово, а вода кровь Христова преложеніемъ Святаго Духа. И покрывается пеленами обоя сія святая: яко древде Іосифъ с Никоди-

<sup>66)</sup> Напечатаннаго курсивомъ нёть въ «Матеріалахъ».

момъ спрята тёло Ісусово во гробъ, обвивъ ризами и со араматы. Еще же и потиръ покрываемъ, яко Іяковъ скры съ таинствомъ в тыкови. Вторую же просвиру священникъ вынимаетъ в честь и в память Пресвятьй, Пречистьй и Преблагословенный Владычице нашей Богородицъ и Приснодъвъй Маріи, приглашая празники ея, Рождество и Введеніе и Благовъщеніе и Успеніе, и полагаетъ часть одесную страны близ агньца: понеже она упованіе наше на небесъх, близ Сына Своего предстоя, непрестанно о насъ молить, ходатайствуя наше спасеніе. А мы, бъдныя, Ей докучаемъ, Заступницъ нашей, и мили ся дъемъ симъ приношеніемъ, принося Богу со агньцемъ, да милостивъ будетъ намъ Владыка Матере Своея ради. Таже священникъ третію просвиру поемлетъ и т. д., какъ въ «Матеріалахъ».

Сравнивая комментаріи Аввакума къ псалмамъ съ тѣми объясненіями, которыя находятся въ Хлудовской Толковой Псалтыри <sup>67</sup>), мы можемъ замѣтить нѣкоторыя, правда, очень незначительныя черты сходства: въ псалмѣ 4-мъ стихи 7—10 толкуются согласно съ комментаріемъ Аванасія Великаго; въ толкованіи стиховъ 6 и 7 видно вліяніе толкованій Исихія и Аполлинарія; въ псалмѣ 41-мъ толкованіе стиха 6 взято у Аполлинарія, а стиха 7 у Аванасія Великаго; въ псалмѣ 44-мъ къ
стиху 4 толкованіе Исихія, къ стиху 11—Евсевія, къ стихамъ
12, 13 и 14—Аванасія Великаго и т. д. Однако надо замѣтить,
что сходство заключается только въ общемъ смыслѣ толкованій
и почти не распространяется на отдѣльныя выраженія. Для
примѣра укажемъ нѣкоторыя параллели:

Псалома 41, ст. 6.—Толкованіе Аполлинарією. Да не оскорбляють тебе, глагодеть, настоящая, о душе, ни да смущають, но надежа яже на Бога да утішть тя, зане получимь благая благодаренію достойна и спасенія будемь иміти яже въ явленіи его, еже и по Павлу есть чаяти явленія Господня и царства Его. Сія же разумівай о будущихь, яко выше восходящыхь, неже об'вщанія яже по закону, по реченному по сихь от Павла пророческы, лучше разріштися и со Христомъ быти, а яже по сему пов'єданія суть оскорбляющыхь.

Толкование Аввакума. Подобаеть о житейскомъ не скорбъти, ниже унывати и смущатися въ бъдахъ и напастъхъ, но на

<sup>67)</sup> Изд. Московской единовърч. типогр. въ 1897 году.

Бога уповати во всемъ: Той бо есть избавитель душамъ нашимъ. А иже смущается и колеблется, таковый удобь разрушается: понеже не твердо уповаеть на Бога и оставляеть Его.

Псаломо 41, ст. 7.—Толкованіе Аванасія Великаю: Понеже смутися, глаголеть, душа моя, воспомянувшу ми себе о твоихъ чудесехь, и яже во Іорданъ намъ показаль еси, и яже на горъ Аермонствй, но и иная по сихъ много, утвшу себе, яко таковъ буду во Іорданъ, сиръчь сподобихся святаго крещенія, тогда воспомяну тебе словомъ исповъданія, помяну же и Ермоніимъ, еже толкуется путь свътилника, яко святаго крещенія путь имъ отверзающу просвъщенія.

Толкованіе Аввакума. Егда смутится душа, тогда поминай чудеса бывшая Божія въ пустыни Іорданьстви и на горъ Синайстви отъ Христа Ісуса, егда преобразися по написанному: Фаворъ и Ермонъ о имени Твоемъ возрадовастася.

Псалома 44, ст. 11.—Толкование Евсевиево. Кояже отъ языкъ глаголетъ церкви, не убо речено было сущимъ отъ Израиля. Забуди люди твоя и домъ отца твоего, мы убо бъхомъ преже безумніи чада гнтва внимающе діаволу и бъща намъ идолослужители людіе; аще древле и ко Аврааму глаголашеся: изыди отъ земли твоея и отъ сродства твоего и отъ дому отца твоего, и до нынъ приступающен къ божественному просвъщенію обращени къ западу глаголютъ: отрицаемся тебе, сатана и т. д.

Томкованіе Аввакума. Приклони ухо твое ко Евангелію и ко апостольской пропов'єди; и забуди люди твоя, еже есть б'єсовы и козни ихъ, и домъ отца твоего, сир'єчь кумирницы и идольское жреніе. Отложи блудни сія, душа окаянная!

Во всёхъ приведенныхъ примёрахъ сходство толкованій въ сущности очень отдаленное, и если бы увеличить еще число параллелей, то мы нашли бы, что Аввакумъ вездё очень свободно обращается со своимъ источникомъ, заимствуя изъ него или только общее направленіе или отдёльныя выраженія. Отношеніе Аввакума къ Толковымъ Псалтырямъ было далеко не особенно почтительное, онъ говорилъ, что въ нихъ «есть всячина», такъ накъ «толковщиковъ много». Въ виду этого, если и былъ у него подъ руками какой-нибудь экземпляръ Толковой Псалтыри, онъ считалъ себя въ правё обращаться съ нимъ вполнё свободно, видоизмёнять и сокращать текстъ его толкованій; но еще вёроятнёе намъ кажется предположеніе, что та-

ного списка у него не было и что свои толкованія, совпадающія съ комментаріями Отцовъ церкви, онъ приводиль на память. Такое цитированіе на память несомивно допускалось Аввакумомъ, причемъ иногда бывало и неправильно. Такъ, въ толкованіи псалма 44-го мы находимъ следующую ссылку: «И Златоустый въ слове на Гудея отъ Христова лица такъ же говорить: Авъ есмь матерь убилъ, сына ли не заколю? Ей, всяко упражню. Ищи въ Маргарите, кому надобе?» Эта крайне неопределенная цитата вмёсте съ темъ и неверна, такъ какъ ни въ одномъ изъ 6 «словъ на Гудея» приведенной фразы не встречается. При такомъ отношеніи къ почитаемой книге (а ею безъ сомнёнія былъ для Аввакума Маргарить), ничего нётъ невероятнаго, что толкованія на псалмы тоже приводились на память, причемъ нигдё не указывается ихъ источникъ.

Весьма важнымъ пособіемъ для нівкоторыхъ толкованій Аввакума быль Азбуковникъ, который онъ называеть Алфавнтомъ или Алексикономъ. Изъ этого источника Аввакумъ бралъ комментаріи естественнонаучнаго характера, включенные въ Азбуковиикъ изъ Физіолога, въ который они въ свою очередь внесены изъ Палеи. Въ виду немногочисленности этихъ цитатъ мы приведемъ ихъ всё параллельно съ текстомъ Физіолога и Азбуковника.

Толкованіе словъ псалма 102: «обновится, яко орлу, юность твоя», у Аввакума дается следующее: «Чти Алфавитъ, да разумвеши, како обновляется орель. Аще внимаещи и азъ ти повъмъ. Егда состаръется орелъ и обетшаеть весь, тогда обрътаеть источникъ воды чисты и возлетаеть выспрь съ великимъ трудомъ, еже есть въ высоту, взимается къ небесному огню, сиръчь близъ содица подлетаеть, и обгорить вся ветхость на немъ; онъ же паки возвращается на прежереченный источникъ чистыя воды и измывается довольно въ немъ и, паки опернатевъ, бываетъ юнъ вместо ветха. Ну, душе, сотвори и ты такъ. Аще обетшала гръхми, да обновится, яко орлу, юность твоя; такъ же прибъжи къ огню небесному попаляющу рукописаніе нашихъ грёховъ. Съ Павломъ реку: Богъ нашъ огнь поядаяй есть. И измойся чистою водою естественною, еже есть крестися паки во второе, по писанію, понеже второе крещеніе гръщникуслевы и покаяніе. Да обновится, яко орлу, юность твоя» (Мат. VIII, crp. 2-3).

Тексть Физіолога очень близокъ къ этому толкованію, и притомъ весьма характерно, что и въ Физіологѣ замѣчаніе объ орлѣ пріурочено къ объясненію тѣхъ же самыхъ, что и у Аввакума, словъ псалма 102-го. Воть это объясненіе Физіолога:

«О орлъ. Давыдъ глаголетъ. Обновиться, яко орля, юностътвоя. Оисилогъ рече о орлъ яко аще състаръетъся отяжъчаета ему очи и ослъпнеть, что убо створитъ? Ввыщеть источника воды чисты и возлътить на въздухъ солнечный и изожъжетъ крилъ свои и тъму очію своею и снидеть на землю, и погрузитъвъ водъ трижды. И ты убо, жительне, аще ветхаго человъка имаши одежю и очи разума твоего аще ослъпе еста, взыщи разумнаго источника божественнаго словесе. Мене оставища источника воды живыя, нъ възлътаи на высоту солнца праведнаго Ісусъ Христа, и съвлъщи ветхаго человъка съ дълы его, погрузися трикраты въ приснотекущеи водъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа и совлечеши ветхую одежу діяволю, и облечешися въ новую боговданную, и скончаеться въ тебъ пророчество Давыдово, яко обновиться, яко орлу уность твоя» <sup>68</sup>).

Изъ сопоставленія этихъ двухъ отрывковъ видно, что и нравственное толкованіе текста псалма довольно близко совиадаеть у Аввакума и въ Физіологъ. Въ Азбуковникъ это нравственное толкованіе отброшено и дается только описаніе свойствъ орла. Въ Азбуковникъ, изданномъ Сахаровымъ, мы читаемъ это описаніе въ такой формъ:

«Глаголять бо яко орель егда состарвется, отягчаета очи ему, и ослвинеть; обрвть же источникь воды чистыя, и возлетить выспрь, на воздухъ солнечный, изжеть крыль свои и мракоту очію своею, снидеть долу, и погрузится въ источницъ воднъмъ трикраты и тако паки юность пріемлеть» <sup>69</sup>).

Въ толкованіи псалма 83 мы находимъ у Аввакума слёдущее замівчаніе о горлиців: «та птица печальная егда осиротіветь послів мужа своего—горличища, потомъ за иного не посягаеть и на сыромъ древів не обитаеть, но на сухомъ садится, а и та гнівздо иміветь къ воспитанію птенцовъ. Сія птица образъ носить хотящихъ наслідовати спасеніе. Всякому правовіврному печаловатися паче всего подобаеть о умершей гріхми души

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Карићевъ. Физіологь, стр. 196-197.

<sup>69)</sup> Сахаровъ. Сказанія рус. народа, т. ІІ, стр. 175.

своей и сырости ошантися, еже есть толстыхъ пищъ и питія, и ясти и пити толико, еле бы живу быти, токмо птенцы своя полагати всегда во гнѣздѣ, еже есть во царствіи Божіи умъ, и мысль, и желаніе не отложно имѣти, и расти и питатися словомъ Божіимъ (Мат. VIII, стр. 9).

Физіологъ даетъ намъ слѣдующее описаніе горлицы: «есть горлица мужелюбивная птица, всѣхъ птицъ превъсходящи. Идуть обои мужескь пол и женскь и гнѣздо сътворивши чада родятъ; егда же разлучатся смертію, хранять единобрачіе до конца живота своего. Толкъ. И ты убо мысленыи человѣче, егда исплънишися беззаконно, любезно ти будеть время еж покаятися, отвръзи еже вло творити, и да не впаднеши въ другую скверну, сирѣчь въ другіи грѣх, но храни единобрачія твоего, сирѣчь предѣлы жены твоея, даже обрящеши обитель въ второе пришествіе» 70).

Въ этомъ случав, при сходстве въ характеристикахъ горлицы, мы замечаемъ различие въ нравоучительныхъ объясненияхъ. Аввакумъ извлекаетъ изъ своего примера более широкое нравоучение, чемъ это делается въ Физіологъ.

Въ толкованіи псалма 41 Аввакумъ даеть слёдующую характеристику оленя: «Елень бо звёрь легкій и быстрый, питается мохомъ, и зиму и лёто щиплеть подлё земли пищу свою, и по прилучаю пожираеть змёй и поглощаеть живы во утробу свою; змія же, егда утробу терзати начнеть, елень же течеть быстро на источникъ водный и піюще текущую воду, умерщевляеть въ себё змію, и паки здравь и живъ бываеть; аще ли не получить воды въ той часъ, змія его умерщвляеть» (Мат. VIII, стр. 18—19).

Физіологь даеть намь ту же характеристику оленя, что и Аввакумъ (за исключеніемъ, впрочемъ, подробности о томъ, что олень «питается мохомъ и зиму и лѣто щиплетъ подлѣ земли пищу свою»—подробности, которая могла явиться у Аввакума, какъ плодъ его личныхъ наблюденій надъ сѣвернымъ оленемъ); при этомъ опять характерно, что описаніе оленя, какъ и раньше описаніе орла въ Физіологѣ пріурочено къ тому же псаломскому тексту, что и у Аввакума («якож желаетъ елень на источники водныя»), и объясненіе нравоучительное имѣетъ нѣкоторыя черты сходства. Вотъ текстъ Физіолога: «Елень живеть 50 лѣтъ и

<sup>70)</sup> Каривевъ, стр. XXV.

по семъ ходить по странах и во дрязгахъ горьскихъ обухаеть змію да идеж налезеть ю облинявшую трижды обухаеть ю и помѣтаеть ю, и шедъ пьеть воду. Аще ли не пьеть, то умирает; аще испьеть, да живеть другую 50 лѣтъ. Да сего дѣля рече пророкъ: якож желает елень на источники водныя, тако и ты человѣче, три обновленія имаши в собѣ: крещеніе, покоаніе и не-истлѣніе, да егда согрѣшиши, тѣци къ церкви и ко источнику живу книжну и на сказаніе пророческое и піи воды живы сиречь святое комканіе» 71). Нравоученіе Аввакума подъ живой водой въ этомъ случаѣ подразумѣваеть «Евангеліе и всѣ святыя писанія».

Наконецъ, съ Физіологомъ же имъетъ связь описаніе птицы «Сирина», находящееся въ толкованіи на 35 главу пророчества Исаіи (См. «Приложенія»), причемъ Аввакумъ ссылается на Алфавитъ <sup>72</sup>).

Всё указанныя черты совпаденія толкованій Аввакума съ Физіологомъ дають нёкоторое основаніе предположить, что Аввакумъ въ этомъ случаё цитировалъ свой источникъ не на память, и если не имёлъ подъ руками какого-нибудь списка Физіолога, то пользовался или Толковой Палеей, или, что вёроятнёе, если принять во вниманіе его собственныя указанія, такимъ Азбуковникомъ, который лучше сохранилъ первоначальный тексть включенныхъ въ него изъ Физіолога объясненій.

Кромъ этихъ источниковъ Аввакумъ при своихъ толкованіяхъ постоянно пользуется Священнымъ Писаніемъ и иногда ссылается на сочиненія отцовъ Церкви, Іоанна Златоуста, Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Лъствичника, Діонисія, хотя не обозначаетъ точно, изъ какого именно сочиненія береть ту или другую цитату; такъ напр. въ толкованіи 102 псалма онъ ссылается на Василія Великаго, говоря только: «якоже Василій Великій рече». Изъ этого можно также заключить, что такія цитаты изъ твореній отцовъ Церкви дѣлались большею частью на память.

Однако указаніе всёхъ такихъ источниковъ, при разсмотр'єніи истолковательныхъ сочиненій Аввакума не им'єсть особенно важнаго значенія въ виду того, что всё эти сочиненія, какъ мы

<sup>71)</sup> Ibid, exp. V-VI.

<sup>72)</sup> См. Каривевъ, стр. 244 и В.

замётили выше, имёють главнымъ образомъ цёль полемическую, обличеніе никоніянъ: передъ нами въ этихъ толкованіяхъ выступаетъ не церковный экзегеть, а скорёе публицисть, пользующійся текстомъ Священнаго Писанія, какъ орудіемъ для обличенія своихъ противниковъ, и потому часто отвлекающійся отъ задачи истолковательной. Такія отступленія иногда очень велики по объему, и одно изъ нихъ при толкованіи псалма 44-го въ сборникъ Богдановскомъ составляеть даже особую статью.

Но, прежде чёмъ разсматривать эту полемическую сторону толкованій Аввакума, отмётимъ въ нихъ нёсколько примёровъ реализма, подобнаго тому, съ которымъ мы встрвчались при равбор'в толкованій на книгу Бытія; такіе образцы, бевъ полемическихъ выходокъ противъ православныхъ, весьма немногочисленны, ихъ всего три: 1) въ толкованіи стиха 2 псалма 40 значение милостыни на страшномъ судъ сравнивается съ протажей памятью: «гдт ни показаль, ино не держать»; 2) говоря о томъ, что не следуеть предаваться унынію при смерти близкихъ людей (въ толкованіи стиховъ 14-15, IV главы Премудрости Соломона), Аввакумъ представляеть следующую картину поминанія умершихъ людьми нечестивыми: «у грішныхъ же поминаніе не тако, но наварять на поминки вина и пива и наньются пьяни и передерутся, а бабы по мертвыхъ кричать да вопять, яко неверніи иноземцы: кленуть зъ горя плачучи и небо, и землю, и тварь всю, и самому Творцу досаждають»; -- очевидно, въ этомъ случав мы имвемъ дело съ личными наблюденіями Аввакума надъ окружавшей его действительностью; 3) такая же жизненная черта проявляется и въ нъсколько книжномъ толкованіи стиховъ 2-3 гл. 55 пророч. Исаін: сказавъ о роскошной жизни себялюбивыхь богачей, Аввакумъ замъчаеть: «а къ душевному строю претить діаволь въ церковь, и нищимъ подати не хощеть, а что и подасть, ино смъху достойно, денешку и полденешку, или кусокъ корки сухіе. А имфетъ тысящи серебра и злата, и на псахъ ожерелки шелковые и кольца серебряные». Наконець, укажемъ еще одинъ такой примъръ, однако уже съ примъсью полемической: въ толковании стиха 9, главы IV Премудрости Соломона никоніяне сравниваются, по своему увлеченію всякой новизной, съ ребенкомъ, который «по землъ прилежай, и щену и г...о поемля, въ роть себъ пихаеть.

и падая съ лавки и съ полатей, язвы себв отъ безумія пріем-

Въ своихъ полемическихъ выходкахъ противъ православной церкви Аввакуйть даеть намъ, конечно, со своей точки эртнія, какъ общую характеристику никоніянъ, такъ и характеристику отдельныхъ представителей ненавистного ему перковного направленія, самаго патріарха Никона, Павла, митр. Крутицкаго, Іоны, митр. Ростовскаго и др.; говорить онъ о томъ, какъ надо относиться къ никоніянамъ, о будущей ихъ казни, высказываеть свой взгиядь на царя, касается вопроса о пришествіи антихриста, разбираеть некоторыя обрядовыя разногласія съ никоніянами и, наконець, затрогиваеть нікоторые внутренніе вопросы, возникавшие среди приверженцевъ старины, каковъ быль напр. вопрось о самосожжении. Конечно, при такомъ разнообразів содержанія и благодаря избранной Аввакумомъ истолковательной формв, изложение не можеть отличаться последовательностью, и намъ приходится при разборъ этихъ сочиненій группировать во едино отдёльныя разбросанныя подробности Аввакумовой полемики.

. На первомъ планъ среди церковныхъ враговъ Аввакумъ ставить, конечно, патріарха Никона и по отношенію къ нему нисколько не стёсняется въ самыхъ яростныхъ нападкахъ, причемъ въ нихъ отражаются и впечатявнія личнаго его знакомства съ патріархомъ. Никонъ называется «пресквернъйшимъ», «блудодвемъ», «новымъ Валаамомъ», «ближнимъ предотечей антихриста». По своему характеру Никонъ настолько приближается въ представлении Аввакума къ антихристу, что разница почти исчезаетъ. Никонъ еще съ дътства научился чародъйству, и самое его происхождение представляется сомнительнымъ: «одва не татарка его родила». Онъ сынъ діавола и «работаеть отцу своему, сатанъ, говорить «надъ просвирой во время переноса» какіе-то заклинательные стихи и «масломъ мажеть причастниковъ своей скверив, прибъгшихъ къ его милости. Самъ государь трулится святитель: какъ лишиться такой святыни! Да такъ-то мірь-оть мажеть и сквернить; да такая біда, -- кого помажеть, тоть и измёнится умомъ-темъ. Явно омрачаеть. Или антидоромъ-темъ накормить, такъ и пошелъ по немъ. Есть протопопъ, Ермиломъ зовутъ, ярославской, доброй человъкъ и мит другъ давной, да ум-отъ у него не крвпокъ. Поборникъ былъ по церквъ, да омрачился отъ мази-той и антидора-того! Нъкогда пришли мы витесть съ нимъ въ соборную церковь, такъ онъ бъжить къ маслу-тому, и я ему браню: пошто ты идешь, Ермиль! И онъ мит: да какъ же, братецъ! Я не могу того учинить, чтобы мив того не помазатися! Я ево ухватиль, чтобы не пустить, - и онъ дрожить, стоя. Я и пехнуль: иди, реку, гори въ огит съ ними заодно!» 73). Поведение Никона въ то время, какъ онъ быль архимандритомъ и митрополитомъ, еще болъе заставляетъ Аввакума сближать его съ антихристомъ, который такъ же («слово въ слово»), какъ и Никонъ, «исперва будеть казатися людемъ кротокъ и смиренъ, и милостивъ и человъколюбивъ». При этомъ Аввакумъ ссыдается на свои собственныя наблюденія и сообщаеть крайне неприличную сплетню о Никонъ: «Я ево высмотриль с... с... до мору тово, — великой обманицикь, бл... сынъ! Какъ-то при духовникъ-томъ Стефанъ вздыхаетъ, какъ-то плачать, овчеобразный волкь. Въ окно ис палаты нищимъ деньги бросаеть, вдучи по пути нищимъ золотые мечеть! А мір-оть слвпой хвалить: государь такой-сякой, миленькой, не бываль такой отъ въка! А бабы молодые, простите Бога ради, и черницы, въ палатахъ-техъ у него временницы, тешать его, великаго государя пресквернъйшаго, а онъ ихъ холостить бл...; у иеня жила Максимова попадья, молодая жонка, и не выходила отъ него; тогда сегда дома побываеть, поруха! Всегда весела съ вотокъ да с меду; пришедъ, пъсни поетъ: у святителя государя въ ложницъ была, вотьку пила! И иные ръчи блазнено и говорить. Мочно вамъ знать и самимъ, что прилично блуду. Простите же меня за сіе. И больши тое бездёлицы вёдаю; да плюнуть на все. Слово въ слово, таковъ-то и антихристь будеть 74) Однако, какъ ни близко ставить Аввакумъ Никона къ антихристу, но признать опредъленно его самого антихристомъ, какъ это дълали Ефремъ Потемкинъ и, можеть быть, некоторые другіе расколоучители, онъ не ръшается.

Такая нерёшительность объясняется тёмъ, что Аввакумъ полагаеть, что время антихристово еще на наступило, «послёднееть чорть не бываль еще», хотя приходъ его подготовляется, «тайна уже дёется беззаконію». Антихристь «зачнется оть блуда,

<sup>73)</sup> Mar. VIII, crp. 34-35.

<sup>74)</sup> Мат. VIII, стр. 31—32. Рвп. Имп. Публ. Библ. № 0. І. 389.

отъ жены жидовки, изъ колъна Данова». При этомъ въ представленіи Аввакума рожденіе антихриста сближается съ народнопоэтическимъ образомъ происхожденія амбевичей: «мнитмися, самъ сатана сблудить съ нею симъ подобіемъ, якоже змей ныне летаеть къ женамъ; дьявольской же духъ, и дастся зачатому душа за плоть материю» 75). При антихриств начиется мучительотво, подобное происходящему теперь на Москвъ: «всяко постраждуть миленькіе и оть самого и оть прикащиковъ его, какъ-то и нынь: на Москвъ жгуть, и по городомъ жгуть митрополиты и воеводы». Такъ какъ антихристъ долженъ быть даремъ, то и Аввакума будущее отношеніе къ нему людей, какъ подданныхъ къ царю, изображается въ такихъ чертахъ, которыя опять таки сближають антихристово время съ темъ, что происходило при Аввакумъ: «а люди-те омраченные, страха ради и прещенія, пуще величають: благочестивъйшій, тишайшій, самодержавнъйшій, го-**Сударь нашъ природной, праведной, буди здравъ на многа лета!** Да и на объдняхъ-тъхъ такъ же величають. Объдни-тъ у нихъ не по нашему будуть: гдв прибрело, туть и объдня,---не въ церквъ, у престола, предъ образомъ Пречистыя Богородицы, но литонъ разославше и въ заходъ и вездъ объдня, какъ никоніяня напечатали нынъ во своихъ книгахъ». Въ этихъ словахъ можно, пожалуй, видеть намекъ на царя Алексея Михайловича, который далье представляется омраченнымь лестью Никона: «царе-ть, петь, въ тв поры чаеть и мнится быт-то и впрямь таковъ, святве ево нътъ»! 76). Однако нельзя думать, чтобы именно царь Алексый Михаиловичь приравнивался антихристу: всетаки отношение къ царю остается пока не совствиъ опредъленнымъ, и въ разсматриваемыхъ толкованіяхъ проглядываеть надежда склонить царя на свою сторону.

Эта неопредёленность взгляда Аввакума на царя выражается съ одной стороны въ довольно рёзкихъ обличеніяхъ царя, а съ другой въ попыткахъ обратить его на путь истины, привести къ покаянію. Такъ, въ толкованіи псалма 40-го мы находимъ-следующее разсужденіе о загробномъ мученіи нечестиваго челожена: «Ну, безумной, вотъ сталь осужденъ! Кто пособить? Пи-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Мат. VIII, стр. 31. См. Хаданскій. Южно-Слав. сказанія о крад. Марк'в, стр. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Mar. VII, crp. 32, 35.

санія не слушаль, запов'єдей Христовыхь не храниль и милостыни не твориль. День пришель лютой. Кто избавить? Господа не утвшиль: тото ради неутвшимый плачь обрвте. Бедной, бедной! Пропалъ душею и теломъ. А накъ бы жилъ бояся Бога, никоніянъ-тахъ шпыней не слушаль, и держаль старую вару, и жиль бы такъ, какъ апостоли и святіи отцы научища: такъ Господь бы тя избавиль, и сохраниль..... За что ты здёсь отщепился отъ Христа, и пречестную икону Богородичну со престола согналь и прочія ереси любезні держаль, а правовірныхь пекъ и огнемъ палилъ? Будетъ ти и самому жарко въ день лютъ оть Господа; а неченые-те оть вёры живы будуть тамъ». Хотя въ этомъ разсуждении и не называется прямо царь Алексъй Михайловичъ, но легко замътить, что ръчь идеть о лицъ, имъющемъ власть, поддерживающемъ еретиковъ-никоніянъ; а кромъ того общій характерь этого обличенія позволяєть его сблизить съ обращениемъ Аввакума (во второмъ послание къ Симеону) къцарю Максиміану, подъ именемъ котораго можно разумёть царя Алексъя Михайловича.

Нъсколько иное отношение къ царю мы видимъ въ толкованіи псалма 44-го: здёсь отступленіе царя оть истиннюй, старой въры извиняется тъмъ, что онъ былъ соблазненъ Никономъ и его помощниками, причемъ опять является что-то въродъ чародъйства, такъ какъ Никонъ «умъ отнялъ у милова, какъ близь его быль». «Я въть тогда туть быль, все въдаю, поясняеть Аввакумъ, -- всему тому сваха Анна Ртищева со дьяволомъ. Какъ его причастиль антидоромь, такъ съ техъ месть возми, да понеси, да ломай все старое, давай новую вёру римскую, и протчая ереси клади въ книги; а кто обрящется противенъ, того осуждай въ сылки и въ смерти, сажай живыхъ въ землю». Во всемъ виноваты архіерен, которые внушили царю, что онъ долженъ имъ. «указывать», можеть «владёть церковью и измёнять догматы». Называя православныхъ архіереевъ волками и душегубцами, Аввакумъ сравниваетъ ихъ съ «земскими ярыжками»: что имъ велять, то и творять. Только у нихъ и вытвержено: а-се, государь, во-се, государь, добро, государь! Медвёдя Никонъ смёяся присладъ Іонъ Ростовскому на дворъ, и онъ челомъ медвъдю, -митрополитищо, законоположникъ! А тутъ же въ сонмищъ съ палестинскими сидить, бытто знаеть! А о Павлъ Крутицкомъ мерзко и говорить: тоть явной любодъй, церковной кровоядецъ

и навадникъ, убійца и душегубецъ: Анны Михайловны (т. е. Ртищевой) любимой владыка, подпазущной песъ борзой, готовъ заяцовъ Христовыхъ ловить и въ огонь сажать». Желая представить раболъпство архіереевъ, Аввакумъ приписываетъ имъ такія рѣчи: «жги, государь, христіанъ-тѣхъ, а намъ какъ при-кажешь, такъ мы въ церкви и поемъ; во всемъ тебъ, государю, не противны; хотя медвъдя дай намъ въ олтарь, и мы рады тебя, государя, тъшить, лише намъ погребы давай, да кормы со дворца» <sup>77</sup>).

Такимъ образомъ, благодаря этимъ ожесточеннымъ нападкамъ на Никона и архіереевъ соблазнителей, вина самого царя Алексвя Михайловича оказывается нёсколько смягченной, вслёдствіе чего Аввакумъ питаеть надежду на его исправленіе и обращается къ нему отчасти съ нёжнымъ увёщаніемъ покаяться, отказаться оть общенія съ еретиками-никоніянами, отчасти грозить ему такими же казнями, какія раньше постигали нечестивыхъ царей. Въ отношеніяхъ къ царю такимъ образомъ проявляется какая-то неопредёленность, невыдержанность, особенно ярко зам'втная при сопоставлении приведеннаго выше отрывка ивъ толкованія на псаломъ 40-й съ пространнымъ разсужденіемъ о мучительствъ и увъщаніемъ царю, которое мы находимъ въ толкованіи псалма 44-го 78), причемъ весьма существеннымъ представляется то обстоятельство, что это увъщание въ сборникъ Имп. Публ. Библіотеки О. І. № 339 составляеть особую статью, да и въ Боровскомъ сборникв оно прицеплено къ толкованію

<sup>77)</sup> Въ чемъ состоялъ тотъ эпизодъ съ медвѣдемъ, который упоминаетъ Аввакумъ, и было ли что-либо подобное въ дѣйствительности, мы не знаемъ. Можетъ быть, это сплетня, возникшая значительно раньше, чтобы очернить Іону, митр. Ростовскаго, по всей вѣроятности, покорно повиновавшагося Никону. Павелъ Крутицкій упоминается и въ толкованіи 9 главы Притчей Соломоновыхъ, какъ «зодійщикъ»: «со мною онъ, Павелъ безумной, стявался, глаголющи: велѣно де, протопонъ, научитися премудрости алъманашной и звѣздочетію, писано-де: взыщите премудрость, да поживете». Не обраталось ли въ этомъ случаѣ требованіе научнаго образованія, предъявленное Павломъ, въ наставленіе заниматься астрологіей? Что касается Анны Михайловны Ртищевой, то въ этихъ же «толкованіяхъ» мы имѣемъ свидѣтельство Аввакума, что она пыталась увѣщевать его: «И Анна Ртищева мнѣ говорила: а и Аввакумъ протопонъ! Коли тебя изводъ возметь!» Мат. VIII, стр. 15, 29, 38, 48, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Mar. VIII, crp. 35—52.

нъсколько механически. Нельзя ли на этомъ основании предположить, что это увъщание было какъ бы проектомъ новой попытки обратить царя на путь истины? Въ пользу такого предположенія, кром'в общаго тона ув'вщанія, говорить и самая форма непосредственнаго обращенія къ царю: «О, царю Алексве, покажу ти цуть къ покаянію и спасенію твоему»; правда, подобное же обращение есть и въ предъидущей части толкования, гат Аввакумъ убъждаеть паря остановить преследованія защитниковъ старины и, указавъ на примъръ Манасіи, замъчаетъ: «Виждь, начальныхъ согръщенія какову бъду міру наносять. Скоро иституь или яко быліе злака скоро отпадуть. Престаниже, государь, проливати крови неповинныхъ; пролей вмъсто слезы; угаси пещь палящую рабовъ Христовыхъ въ Боровскъ и въ Казани; съ воздыханіемъ изъ глубины сердца расторгни узы съдящихъ въ темницахъ и изведи живыхъ закопанныхъ въ землю; припади къ колънома ихъ съ покаяніемъ, да умолять о тебъ Бога, яко о Өеофиль иконоборць Месодій». Однако здысь это обращение является въ видъ какой-то эпизодической вставки, въ виду того, что Аввакумъ говорить о царъ въ этой части постоянно въ третьемъ лицъ: такъ онъ высказываетъ желаніе «постричи» царя, который «много накудесиль, горюнь, въ жизни сей»; упоминаеть о томъ, что «житіе царя было и нарочито исперва, да расказиль собака Никонъ», причемъ проводить параднель между царемъ Алексвемъ Михайловичемъ и императорами Львомъ Армяниномъ, Василіемъ Македоняниномъ и Өеодосіемъ, которыхъ также соблазняли разные еретики; намекъ явный на паря можно видеть и въ упоминаніяхъ объ Озіи и Манасіи, твиъ болбе что эти же примвры приводятся и въ дальнвищей части, непосредственно обращенной къ царю; наконецъ, въ этой же первой части находимъ и довольно пространную молитву о томъ, чтобы Богъ «премънилъ отъ прелести царя Алексъя бъднаго оть новаго злодъя Никона съ дьяволомъ и далъ бы ему очищеніе и освященіе и душевное прозрѣніе». Воть это-то различіе въ формъ двухъ частей толкованія и представляется намъ основаніемъ для предположенія о самостоятельномъ возникновеніи каждой изъ нихъ; объединеніе же ихъ въ одномъ сочиненіи, произведенное, можеть быть, самимъ Аввакумомъ, явилось какъ результать близости ихъ по содержанію, такъ какъ въ объихъ говорится о никоніянскомъ мучительств $\bar{\mathbf{b}}$ , которому царь потворствуеть  $^{79}$ ).

Это мучительство составляеть главный предметь нападокъ Аввакума на никонічнъ, нападокъ, разсвянныхъ по всвиъ разсматриваемымъ «толкованіямъ», причемъ обвиняются больше всего Никонъ и архіереи. Уговаривая царя прекратить преслівдованія приверженцевъ старины, Аввакумъ почему-то высказываеть надежду на то, что лучшія времена настануть при цар'в Өеодоръ Алексъевичъ. — «Сынъ твой, говорить онъ, послъ тебя распустить же о Христь всьхъ страждущихъ и върныхъ по старымъ книгамъ въ Господа нашего Ісуса Христа! На шестомъ соборъ бысть же сіе, --Константинъ Брадатый прокляль же мучителя, отца своего, еретика, и всёмъ вёрнымъ и страждущимъ по Христе животь дарова. Тако глаголеть Духъ Святый мною, грешнымъ рабомъ своимъ: и здесь тоже будеть после тебя! И ты послушай меня, сдълай доброе при себъ, дондеже еси въ животъ. Егда пріидеть хищникъ и восхитить тя, не успъешь тогда: понеже судъ бываеть безъ милости несотворившимъ милости. Въдь мы у тебя не отнимаемъ здъсь царства-тово, ниже иныхъ возмущаемъ на тебя; но за въру свою стоимъ, боля о законъ своемъ, преданнъмъ отъ святыхъ отецъ. Что ти успъеть въ грядущій въкъ? Грабишь насъ напрасно и обнажаешъ отъ Христа. Время и тебъ покаяться, понеже любить Господь Богь кающихся». Въ этихъ словахъ видно только довольно умъренное желаніе избавиться отъ преследованій, и то же можно сказать и о следующемъ увещаніи: «Ведаю разумъ твой; ументь многими языки говорить, да што въ томъ прибыли? Съ симъ въкомъ останется здёсь, а о грядущемъ ничимже пользуется. Воздохни-тко по старому, какъ при Стефанъ бывало, добренько, и рцы по русскому языку: Господи, помилуй мя, гртшнаго! А киріелеисонъ-оть отставь; такъ ельнаня говорять; плюнь на нихъ. Ты въдь, Михайловичъ, русакъ, а не грекъ. Говори своимъ природнымъ языкомъ; не уничижай его ни въ церкви, и ни въ дому, и ни въ пословидахъ. Какъ насъ Христосъ на-

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Что васается обвиненій въ обрядовыхъ искаженіяхъ, то они дѣлаются вакъ бы мимоходомъ, и только относительно седмипросфорія мы находимъ обширное разсужденіе, въ толкованіи на 9 главу Притчей Соломоновыхъ (Мат. VIII, стр. 58—58).



училь, такъ подобаетъ говорить. Любить насъ Богь не меньше грековъ, предаль намъ и грамоту нашимъ языкомъ Кирилломъ святымъ и братомъ его». Однако, такой мягкій тонъ увѣщаній не выдерживается Аввакумомъ до конца, и туть же мы встрѣчаемся съ требованіемъ казни никоніянамъ: «Перестань-ко ты насъ мучить-тово! Возми еретиковъ-тѣхъ, погубившихъ душу твою, и пережги ихъ скверныхъ собакъ, латынниковъ и жидовъ, а насъ распусти природныхъ своихъ».

Вообще отношение Аввакума къ своимъ врагамъ никоніянамъ, какъ мы указывали и раньше, не отличается последовательностью, и такія же противорвчія можно заметить и въ разсматриваемыхъ «Толкованіяхъ»: съ одной стороны мы встрёчаемся здёсь съ наставленіями, въ которыхъ можно видёть проявленіе нъкоторой религіозной териимости, а съ другой стороны насъ поражають угрозы никоніянамъ будущими загробными казнями и желаніе расправиться съ ними, отомстить имъ теперь же за ихъ мучительство. Такъ, въ толкованіи псалма 40-го мы находимъ приведенное нами выше (стр. 235) наставленіе не гибваться на еретика, такъ какъ никоніянамъ «и безъ нашего гнъва будеть жарко»; но рядомъ съ этимъ въ другихъ толкованіяхъ встречаются такія поученія Аввакума своимъ единоверцамъ: «Съ еретикомъ какой миръ? Бранися съ нимъ и до смерти, и не повинуйся его уму развращенному. Своего врага люби, а не Божія, сирвчь еретика и ненавистника душевнаго уклоняйся и ненавиди, отрицайся его и душею и тъломъ» (Мат. VIII, стр. 60). «Бъти отъ еретика и не говори ему ничего о правовъріи; токмо плюй на него. Аще онъ и мягко съ тобою говорить, отклоняйся его, понеже ловить тебя, да же наведеть бъду душевную и тълесную. - Ей, собаки и свиньи хуже еретикъ. Слово правое и истинное уничтожаеть и хулить, а свою бл... утверждаеть. Отступи оть него» (Ibid., стр. 61-62). Особенно энергично Аввакумъ настаиваеть на необходимости борьбы съ никоніянами въ толкованіи на 5-ю главу книги Премудрости Соломона; адъсь праведники, т. е. сторонники Аввакума, представлены смело обличающими еретиковъ, несмотря ни на какія преслъдованія: «гръшники праведниковъ мучать, а они больши ихъ обличають, не молчать небось, стрёляють ихъ праведными словесы своими мътко; не обмишулится праведникъ-отъ, --- ужъ какъ пустить слово-то свое о Христе на собаку на никоніянина, тотчасъ неправду-то въ еретикв заколеть». Въ борьбе съ никоніянами помогаеть самъ Христось: «Онъ имъ, надежа, силу-ту подаеть; а то бы беззаконники-ть тотчасъ праведниковъ-тьхъ перевертыи; да Христосъ воли-той имъ не даеть. Утышаеть своихъ-техъ Владыка бедненькихъ всяко. Собаки-те огрызутъ нашему брату бъдному руку, или языкъ, или иную кую пакость. сотворять, а Христось и испалить; а ворамъ-тамъ горько да не знають, какъ извъсти праведника-того» (Мат. VIII, стр. 64-65, см. также Приложенія). Божественная помощь проявляется, какъ видно изъ этихъ словъ, въ разнаго рода знаменіяхъ, и къ числу подобныхъ чудесныхъ знаменій можно отнести и открытіе мощей Соловецкаго угодника, игумена Иринарха, «бывшаго древле въ православной вере при благочестивомъ царе Михаиле Оедороичъ; этоть факть, по мненю Аввакума, должень служить яркимъ обличениемъ никоніанъ: «Иринархъ по всей земли върныхъ возвъселиль, а никоніянъ вбъсиль и скорбь имъ наведе явленіемъ своимъ, понеже старыя нашія изгнанныя православныя вёры кринъ процвётё на обличеніе никоніаномъ, новолюбцамъ, врагомъ и отступникомъ отъ Христа и отъ Пречистыя Богородицы и отъ Соловецкихъ чудотворцевъ» (см. Приложенія, стр. 68—69).

За всё свои прегрёшенія, за отступничество и за преслёдованіе правовёрныхъ, никоніяне будуть жестоко наказаны при
будущемъ судё Христовомъ: эта мысль подробно развивается,
на основаніи апокалипсическихъ предсказаній, въ толкованіи на
5-ю главу Премудрости Соломона, причемъ дается такое предостереженіе: «Добро бы образумитца и, яко отъ сна, убудитися
коемуждо отъ злобъ своихъ, пачеже сквернъ любодіннія церковнаго и догматьнаго изміненія престать» (Прилож. стр. 58). Такое же предсказаніе осужденія: «в печаль и в скорбь вічную со
діаволомъ мучитися» и обіщаніе, что при отсутствіи покаянія
никоніянъ, «Богъ пріидеть скоро и брань сотворить съ ними
мечемъ усть своихъ и двигнеть престолы ихъ и кости ихъ предасть псомъ на сніденіе, якож Ісзавелины», мы находимъ въ
толкованіи на 12-ю главу пророчествъ Исаіи (Прилож. стр. 71, 72).

Однако успокоиться одной этой мыслью о будущемъ возмездіи оказывается для Аввакума очень труднымъ, и онъ припоминаеть для утёшенія своей паствы, какъ были наказаны разные нечестивцы, Манасія, Валаамъ, Іезавель; откровенно заяв-

ляеть: «Воли мив нёть, да сиды,--перерезаль бы, что Илья пророкъ студныхъ и мерскихъ жерцовъ всёхъ, что собакъ». Конечно, болъе всего должна быть сурова расправа съ Никономъ: «Какъ бы добрый царь, повъсиль бы ево на высокое древо, якодревле Артаксерксъ Амана, хотяще погубити Мардохея и родъ Израилевъ искоренити. Миленькой царь Иванъ Васильевичъ скоро бы указъ сделаль такой собаке». Злобно обещаеть Аввакумъ своимъ врагамъ расправиться съ ними: «Дайте толькосрокъ, собаки, не уйдете отъ меня въ рукахъ! выдавлю я изъ васъ сокъ-отъ! 79). Наконецъ, мы встръчаемся съ приведеннымъ уже нами выше требованіемъ, чтобы царь пережегь всёхъ никоніянъ. Всё такія проявленія негерпимости, а въ особенности ссылки при этомъ на ветхозавётные примёры сближають Аввакума съ осифлянскими тенденціями, хотя признать его въ этомъ отношенім виодив последовательнымь не представляется возможнымъ, въ виду указанныхъ нами и въ другихъ его сочиненіяхъ, и въ настоящихъ толкованіяхъ примеровъ иного отношенія къ темъ, кого онъ считаль врагами церковными.

Отивтимъ, наконецъ, еще двъ весьма существенныя повъ разсматриваемыхъ толкованіяхъ: Это, во-пердробности выхъ, упоминаніе о самосожженій, а во-вторыхъ, двукратное обращеніе Аввакума къ Симеону. О самосожженіи говорится въ толкованіи псалма 44 въ такихъ выраженіяхъ: «Наипаче же въ нынъшнее время въ нашей Россіи сами въ огонь ндутъ оть скорби великія, ревнуя по благочестіи, яко древле апостоли; не жальють себя, но Христа ради и Богородицы въ смерть идуть, да въчно живы будуть. А какь же не ити въ огонь роду христіанскому? Богородицу со престола согнали никоніяня-еретики, воры, бл.... дёти. Да еще бы не горькохристіанину!» Въ этихъ словахъ можно видеть указаніе причинь для самосожженія независимо оть преследованія со стороны никоніянъ, однако строить на этомъ основаніи какіянибудь опредъленныя заключенія, какъ мы это объяснимъ далъе, не представляется возможнымъ. Рядомъ съ приведеннымъ отрывкомъ о самосожжении имъеть не малое значение упоминаніе въ той же самой стать вимени ученика Аввакума, Си-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Mar. VIII, crp. 29, 45, 56.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) lbid., crp. 28.

меона: какъ мы увидимъ далве, всего больше о самосожжении Аввакумъ писалъ этому Симеону (съ которымъ, какъ доказано П. С. Смирновымъ, тожественъ игуменъ Сергій), а то обстоятельство, что въ Богдановскомъ сборникв Имп. Публ. Библіотеки разсматриваемыя толкованія пом'вщены вм'вст'в съ двумя посланіями нъ Симеону, наводить на мысль, что всё эти толмежду которыми есть связь, указываемая самимъ Авванумомъ въ «Нравоученіи», писались именно для Симеона, который, можеть быть, быль главным посредником между Авванумомъ и его паствой. Не лишено также значенія для подтвержденія мысли о тождествъ Симеона и игумена Сергія и то обстоятельство, что въ разсматриваемыхъ толкованіяхъ и въ «Нравоученіи» Аввакумъ нёсколько разъ мимоходомъ затрогиваеть догматические вопросы, послужившие предметомъ его спора съ діакономъ Оедоромъ и разбиравшіеся въ недошедшихъ до насъ его сочиненіяхъ, которыя распространялись среди раскольниковъ Сергіемъ.

По установленному нами хронологическому порядку за разобранными толкованіями следуеть общирное сочиненіе Аввакума, озаглавленное г. Субботиннымъ «Бесъда объ Авраамъ», хотя въ рукописи Е. В. Барсова (съ которой оно напечатано) не имъющее никакого заглавія. Варіанты въ изданіи г. Субботина приведены по спискамъ Хлудовской библіотеки, №№ 257 и 273. Въ первомъ изъ списковъ нъть начала, находящагося въ рукописи Е. В. Барсова, а второй состоить изъ отрывковъ. Такой же отрывочный характеръ имъеть списокъ библютеки В. Г. Дружинина, № 53, О. № 30, причемъ здёсь это сочиненіе озаглавлено: «Слово 1 Аввакума протоцопа въ своимъ отцамъ». Если разсмотреть составъ текста напечатаннаго, то и въ немъ замбчается непоследовательность, отрывочность, происходящая, можеть быть, оттого, что первоначальный тексть вообще не сохранился, и въ одномъ сочинени были объединены отрывки изъ разныхъ другихъ; однако отрывочность могла быть и въ первоначальномъ текств, такъ какъ последовательностью изложенія далеко не всегда отличаются сочиненія. Аввакума.

По формъ «Бесъда» представляется толкованіемъ нъкоторыхъ частей изъ посланій апостола Павла къ Галатамъ (гл. 4, ст. 23—31, и гл. 5, ст. 1) и Римлянамъ (гл. 4, ст. 16—25 и гл.

5, ст. 1—5), но рядомъ съ толкованіемъ мы находимъ полемику противъ никоніянъ, и разсужденія объ антихристь, и разсмотрыныя нами выше опроверженія заблужденій дьякона Өедора, и обширную статью объ Авраамъ, которая, можетъ быть, служила продолженіемъ «Списанія и собранія о Божествъ и твари». Такимъ образомъ составъ сочиненія представляется нъсколько смъщаннымъ, и всякія заключенія о его первоначальномъ видъ пока могутъ быть только гадательными.

Эта непоследовательность изложенія особенно обнаруживается въ томъ обстоятельстве, что толкованіе стиховъ 22 и 23 гл. 4 посланія къ Галатамъ дается Аввакумомъ два раза, причемъ толкованіемъ въ собственномъ смыслё можно признать лишь то краткое поясненіе, которымъ начинается вторая часть «Бесейды» (со стр. 358, т. V Мат.); все же предшествующее является действительно бесёдой объ Аврааме, довольно обстоятельнымъ пересказомъ относящагося къ Аврааму текста книги Бытія и Палеи или «Гранографа». Въ обемъ этихъ частяхъ мы находимъ опять, какъ и въ другихъ истолковательнымъ сочиненіяхъ Аввакума, общирныя отступленія, въ которыхъ онъ говорить о современныхъ церковныхъ несогласіяхъ и полемизируеть со своими врагами.

Дополненія къ библейскому повъствованію, заимствованныя изъ «Гранографа», состоять въ следующемъ: 1) разсказывается объ идолопоклонствъ Фары, о противодъйствіи ему со стороны Авраама, о сожженіи идоловъ и о смерти «Арама», младшаго брата Авраама, причемъ и замѣчаніе: «и отъ Адама до сего меншей прежде старніаго не умиралъ» подходить къ словамъ Палеи: «предъ симъ бо не умиралъ сынъ предъ отцемъ» в 1); 2) статья «о Мелхиседецъ» представляется сокращеннымъ изложеніемъ «Слова Аванасія архіеп. александрійскаго о Мелхиседеце» в эпизодъ о вознесеніи Авраама на небо ангеломъ Алтезомъ носить на себъ слѣды вліянія апокрифическаго «Откровенія Авраама» (вошедшаго въ Палею); самый же разсказъ о жертвоприношеніи близокъ къ библейскому тексту.

Реальныя подробности толкованія, подобныя тімь, которыя -

<sup>81)</sup> Сборн. отд. рус. яз. и слов., т. XVII, стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Ibid., стр. 131—135. Памятн. стар. рус. лит. III, стр. 21—23.

мы указывали раньше, замётны какь въ отдёльныхъ выраженіяхъ Аввакума, такъ и въ параллеляхъ, проводимыхъ между библейскими событіями и фактами современной жизни. Примівромъ первой категоріи могуть служить следующія «простыя» объясненія: «ему (Лоту) то місто (Содомская земля) полюбилось, а опосле милой и мучился много з добрыми людьми», «Сарра пироговъ напекла» для Св. Троицы, Сарра отвечаеть Богу на объщаніе, что у нея родится сынь: «я-де баба лъть девятдесять, -- како будеть се?» Что касается приноровленій къ современной жизни, то здёсь мы встрёчаемся прежде всего, при разсказъ объ аскетическомъ образъ жизни Мельхиседена на Оаворской горь, со следующимъ замечаниемъ: «прямой быль священникъ, не искалъ ренскихъ и романей, и водокъ и винъ, процъженныхъ, и пива съ кардамономъ, и медовъ лимоновыхъ и вишневыхъ и бълыхъ разныхъ кръпкихъ». Послъ этого Аввакумъ обращается къ Иларіону, архіепископу рязанскому, напоминаеть ему о своемъ давнемъ, начинающемся съ юности, знакомствъ, обличаеть его роскошную и безнравственную жизнь: «въ корету сядетъ, растопоршится, что пузырь на водъ, съдя на подушкв, расчесавъ волосы, что девка, да вдеть, выставя рожу, на площадь, чтобы черницы-волухи-унеятки любили». Вивств съ этимъ Аввакумъ обвиняеть Иларіона въ мучительствв, говоря, что ни одинъ изъ православныхъ архіереевъ столько «не льстить царя ухищреніемъ басней и пронырствомъ и люди Божін губить». Такое обвиненіе противь Иларіона истекаеть, въроятно, изъ того факта, что Иларіонъ занималь въ православной іерархіи очень выдающееся положеніе и, можеть быть, поэтому принималь двятельное участіе въ борьбе съ расколомъ; во всякомъ случай онъ представлялся защитникамъ старины однимъ изъ опаснъйшихъ враговъ, и это можно хорошо видъть, если сопоставить съ приведенными словами Аввакума то обстоятельство, что въ рисункъ, приложенномъ къ Казанскому списку «Житія» Аввакума (какъ мы укажемъ далье), Инаріонъ помъщенъ въ числъ пяти главныхъ противниковъ церкви, рядомъ съ патріархами Пансіемъ Александрійскимъ, Макаріемъ Антіохійскимъ, Никономъ и Іоакимомъ.

Мучительство Иларіона и другихъ никоніянскихъ властей вызываеть въ представленіи Аввакума сравненіе ихъ съ евреями, пресл'єдовавшими пророковъ и апостоловъ, а также и съ Магометомъ и съ Иродомъ: «Мив сіе любо гораздо: освятилася русская земля кровію мученическою. Не лвнитеся, бёдныя, подвизайтеся гораздо, яко Махметъ подклоняйте мечемъ непокоряющихся въ свою въру, да и по смерти своей, яко Иродъдревле, прикажите владыкъ и старъйшинъ галилейскихъ на память кончины своея побить».

Разсказъ о жертвоприношеніи Авраама и о теритеніи и покорности Исаака приводить Аввакума къ нравоучительнымъ равмышленіямь о современныхь обстоятельствахь, о необходимости крвпко стоять за старое правоверіе, несмотря ни на какія преследованія, въ виду того, что въ будущемъ терпеніе вознаградится: «нынъ намъ отъ никоніянь огнь и дрова, земля и топоръ, ножъ и висёлицы: тамо же ангельскія п'ёсни, и славословіе, и хвала и радованіе. Яра нынъ зима, но тамо сладовъ рай; болваненно терпвніе, но блаженно воскресеніе». Призывъ къ страданію за въру выражается въ такихъ словахъ, которыя могли быть истолкованы, какъ одобрение самосожигательства: «Всякъ върный не развъшивай ушей-тъхъ и не задумывайся: гряди со дервновеніемъ во огонь, и с радостью Госпеда ради постражи, яко добръ воинъ Ісусъ Христовъ, правости ради древнихъ книгъ святыхъ». Однако связь этихъ словъ съ приведенными раньше и съ последующимъ разсуждениемъ, въ которомъ видно только желаніе укрвинть своихъ последователей въ стояніи за въру, не позволяеть опредъленно признать ихъ призывомъ нъ самосожжению: туть говорится только о томъ огиъ, которымъ действують никоніяне, — этого-то огня не следуеть бояться, такъ какъ не страшны вообще никакія муки. За мученіе ожидаеть вёрных награда на небесахь, въ грядущемъ положение изменится совсемь въ противоположную сторону: «судити васъ стануть, говорить Аввакумъ никоніянамъ о своихъ последователяхь, и обладають вами ворами; тогда что вамь говорить съ ними будеть, бъщеные собаки, егда воцарится Господь въ нихъ во въки?» Рядомъ съ наказаніемъ загробнымъ предсказывается никоніянамъ возмездіе земное, какъ это мы видъли и въ толкованіяхъ на псалмы и пареміи; здъсь это возмездіе представляется въ болье опредъленной формь, можетъ быть, подъ вліяніемъ извёстій о войнё съ турками: «Разумёйте, братіе, вси страждущіе отъ никоніянъ и не скорбите: плотолюбцы бо то есть; гонять духовныхъ, якожъ по плоти родивыйся Измаиль Исаака духовнаго. И самымъ имъ быть прогнанымъ огь Духа в степь ко Измаилу, еже есть предасть Богь, яко грековъ, *туркамъ и крымскимъ татаровямъ*, а въ будущій въкъ в преисподній тартаръ всёхъ з жидами заодно».

Никоніяне, какъ и всё еретики, по словамъ Аввакума, впадають въ свои заблужденія оть невёжества, превратнаго пониманія Священнаго Писанія: «верхи у писанія того хватають, что мыши углы у книгъ-техъ угрызають, а внутрь лежащаго праведнъ нимало разсудять; и иное знають, да ухищреніемъ заминають, и всёмъ хотящимъ опастися запинають». Благодаря такимъ «ухищреніямъ», никоніяне «всю невъсту Христову разорили зёло и обезчестили; кой что захватиль, такь то и потащиль: иней за сердце-то ухватиль, еже есть престоль святый четырестолиный перемениль,.... а иной ворь за голову-ту ухватиль невъсту Христову и вънецъ благоукрашенный сорваль, еже есть древо жизни и спасенія (т. е. четвероконечный кресть),.... а иной кобель борзой антимись сорваль съ престола,... а иной воръ церковной съ просвиръ крестъ схватилъ, да крыжъ римской положиль». Особенно почему-то распространяется Аввакумъ относительно отмёны седмипросфорія, видя въ этомъ первый шагь къ латинству, къ принятію опресноковъ, и при этомъ сообщаеть оригинальное объяснение, данное, по его словамъ, Спиридономъ Потемкинымъ тому, какъ появились въ римской церкви опръсноки: «Папа еретикъ, —забылъ имя! — Спиридонъ Потемкинъ покойникъ помнилъ, -- такъ же откинулъ отъ седми двъ просфоры: подобаеть-де надъ пятію просфирами служить в пять чувствъ человеческихъ. А другой папа еще две откинулъ: подобаеть-де надъ тремя служить во образъ святыя Троицы. А послъ того третій папа еще двъ откинуль: подобаеть-де на одной служить во едино Божество. А иной папа: не подобаеть-де кислой просфирь в службь быть, но опрыснокъ надобь Моиссова закона ветхаго».

Всёми своими церковными исправленіями Никонъ и его сторонники готовять, «угладили» путь антихристу, который хотя еще и не пришель, но «скоро будеть», такъ какъ никоніяне печатають всёхъ его печатью. Подъ вліяніемъ апокалипсическихъ представленій Аввакумъ сообщаеть даже, что онъ видёлъ антихриста. «Нёкогда мнё печальну бывшу и помышляющу, какъ пріндеть антихристь врагь послёдній и коимъ образомъ. да сидя, молитвы говоря и забыхся: понеже не могу стояти на ногахъ, — сидя молюся окаянной. А се на полъ нечистомъ много множество людей вижу. И подлъ меня нъкто стоить. Я ему говорю: чего ради людей много въ собраніи? Онъ же отвеща: антихристь грядеть; стой, не ужасайся. Я подперся посохомъ своимъ двоерогимъ протопонскимъ, сталъ бодро: ано ведуть ко мнё два в бёдыхь ризахь нагово человёка,--плоть-та у него вся смрадна, этло дурна, огнемъ дышить изо рта и изъ ноздрей, и изъ ушей пламя смрадное исходить. За нимъ царь нашъ послъдуеть и власти со множествомъ народа. Егда ко мнъ привели его: я на него закричалъ и посохомъ хощу его бить. Онъ же мий отвищаль: что ты, протопопъ, на меня кричишь? Я нехотящихъ не могу обладати, но волею последующихъ ми, сихъ во области держу. Да изговоря, палъ предо мною, поклонился на землю. Я плюнуль на него да очутился; а самъ воздрогнулся и поклонился Господеви. И дурно мив сильно стало и ужасно; да нечего на то глядеть. Знаю я по писанію о Христъ безъ показанія: скоро ему быть».

Последнее по времени изъ истолковательныхъ сочиненій Аввакума есть «Беседа о наятых» делателяхь», напечатанная Н. И. Субботинымъ въ V томъ «Матеріаловъ» по списку, принадлежавшему митр. Макарію и теперь принадлежащему Кіевской духовной Академіи 88); варіанты приведены по спискамъ библіотекъ Хлудова (№ 257) и Е. В. Варсова. Въ последнемъ спискъ сочинение не имъеть никакого заглавия, въ двухъ же другихъ оно озаглавлено, какъ у г. Субботина, съ црисоединеніемъ обычнаго возгласа, предшествующаго чтенію Евангелія. По своему составу «Беседа» въ этихъ трекъ спискахъ заключаеть въ себъ кромъ толкованія притчи о виноградаряхъ комментарій къ притчъ о богатомъ и бъдномъ Лазаръ. Нъсколько иной видъ имбеть «Бесбда» въ списко Имп. Публ. Библіотеки № 0, І. 339, гат она включена въ составъ общирнаго сочиненія, озаглавленнаго «Нравоученіе» (см. Приложенія, № 30): здѣсь толкованія притчи о богатомъ и Лазарв ніть, а тексть перваго толкованія представляєть нікоторыя отличія оть напечатаннаго у г. Субботина. «Нравоученіе» по своему содержанію отличается логической цельностью: оно заключаеть въ себе сперва раз-

<sup>83)</sup> Петровъ. Описаніе рукоп. собр., находящихся въ г. Кіевф, І, № 58.

сужденіе объ общихъ обязанностяхъ христіанскихъ, любви къ Богу и любви къ ближнему, причемъ разъясняется отличіе последней отъ плотской любви и значеніе брака; здёсь мы встрёчаемся съ рядомъ реальныхъ подробностей о прелюбодённіи; а затёмъ, сказавъ о своемъ учительстве, проведя параллель между собою и нищимъ, собирающимъ поданніе чу богатыхъ людей, Аввакумъ обращается къ своей пастве со следующими словами: «Хощете пи азъ вамъ образъ поканнія предложу изъ Евангелія? Выпросилъ я у Христа, цёлая коврига мяхъкова хлёба! Есть что куппать милостію Божією: у Него, Свёта, не скудно! Ту сьедимъ, и другую подасть: не скупъ и не завёстливъ Владына, всёхъ желаеть, всёхъ спасенія ищеть, старыхъ и молодыхъ, всякаго возраста, на всякъ часъ собираеть въ небесное царство. Подщимся, не обленимся и мы причастницы быти со святыми».

После этихъ словъ вполне естественнымъ является переходъ къ толкованію притчи о наятыхъ дёлателяхъ, которое и заканчивается объясненіемъ последняго входящаго въ притчу стиха евангельскаго: «мнози бо суть званній, мало же избранныхъ». Связь между этимъ толкованіемъ и первой частью «Нравоученія», кром'в приведеннаго вступленія, видна и изъ сл'єдующаго обращенія къ прелюбодію, о которомь упоминалось въ первой части: «Каково помышляеши, прелюбодівю, избыти адъскихъ жилищъ? Во сластехъ всегда и в тимени валяещися, заповедь Божію попирая и наруговая владычество Его. О окаянне и страстне, вниди в совесть свою, познай Господа; престани, покайся, миленкой!» Послъ же этого толкованія въ тексть «Нравоученія» непосредственно следуеть статья, напечатанная г. Субботинымъ въ V т. «Матеріаловъ» подъ заглавіемъ «Посланіе къ неизвёстнымъ обличительное за любострастіе», по тёмъ же спискамъ. библіотекъ Хлудова и митр. Макарія, гдѣ оно пом'вщено отпъльно отъ «Бесъды». Разсматривая это «Посланіе», мы сразу замечаемъ, что оно представляетъ собою отрывокъ какого-то пъльнаго сочиненія; это видно уже изъ самаго начала: «Слышаль ли еси милосердіе Божіе, о друже, гладкая глава и учесаныя кудри, и ты, разумная, походка гладкая, умазанное лицо, добрая жена?» Упоминаніе «евангельскихъ словесъ» и приглаmenie отдать «старость поне Богу» сближаеть «Посланіе» съ текстомъ «Беседы», включеннымъ въ «Нравоученіе»; а ссылка на притчу о богатомъ и Лазаръ ставить его въ связь съ текстомъ «Беседы», помещеннымъ въ «Матеріалахъ»; и изъ этого последняго обстоятельства, намъ кажется, можно заключить съ нъкоторой достовърностью, что для логической цъльности текстъ «Нравоученія» должень быть дополнень толкованіемь притчи о богатомъ и Лазаръ, если мы не предположимъ, что Аввакумъ, включая въ «Нравоученіе» ранте написанную «Бестду», самъ по какому-то недосмотру опустиль это толкование. Наконець, для установленія связи между отдёльными частями «Нравоученія» представляется очень важнымь и тоть факть, что приведенное выше обращение къ обличаемымъ въ «Послани» очень подходить къ следующей яркой характеристике прелюбодеевъ въ первой части «Нравоученія»: «Кудри б'єдной разчесываетъ и усъ расправливаеть посредв народа. Силно хорошо! И плюнуть не на ково! А прелюбодвица белилами, румянами умазалася, брови и очи подсурмила, уста багряноносна, поклоны ниски, словеса гладки, вопросы тихи, отвёты мяхки, привёты сладки, и взгляды благочинны, шествіе по пути изрядно, рубаха белая, ризы красныя, сапоги сафьянныя. Кака быть хороша! Вторая египтяныня Петерфіина жена или Самсонова Далида бл....! Посмотри-тко, дурка, на душю свою, какова она красна, и ты, кудрявець, чосаная голова!»

Такимъ образомъ «Нравоученіе» по своему составу отличается изв'єстной стройностью, такъ какъ всё три его части им'єють между собой опредёленную логическую связь, и если предположить указанный нами выше недосмотръ самого Авванума, то мы им'ємъ д'єло съ такимъ текстомъ, который очень близокъ къ оригиналу <sup>84</sup>).

Установивъ это положеніе о составѣ «Нравоученія», укажемъ тѣ основанія, которыя заставляють насъ думать, что «Бесѣда» возникла раньше «Нравоученія». Сличая оба текста «Бесѣды», мы замѣчаемъ въ ихъ строеніи значительную разницу,

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Что касается текста «Посланія», то къ нему въ Богдановскомъ сборнивъ имъется только одинъ незначительный варіанть: послъ словъ «вся наше яко съно, и яко цвътъ оцвъте» и передъ словами «и яко трава посъчена бысть» вставлены слова «и яко извертъ». Кромъ того въ печатномъ текстъ нужна слъдующая поправка: предложенія «Свелъ ихъ въ приказъ воеводы. Тъ къ тому дълу милостивы» слъдуетъ читать: «Свелъ ихъ въ приказъ. Воеводы-тъ къ тому дълу милостивы».



которан обнаруживается уже съ самаго начала, въ толкованіи первыхъ двухъ стиховъ евангельской притчи (Мате. гл. 20, ст. 1-2): въ «Нравоученіи» это толкованіе пространнёе, чёмъ въ отдёльномъ тексть; добавлено упоминание о гръхопадения Адама, а также и о спасеніи его и пришедшихъ въ первый часъ, т. е. жившихъ до потопа, Авеля, Сиеа, Еноха и Ноя, тогда какъ последняя подробность въ отдельномъ тексте отнесена къ толкованію двухъ непосредственно следующихъ стиховъ притчи. Еще болье различаются комментаріи къ этимъ двумъ стихамъ: въ отдъльномъ текстъ къ нимъ относятся всъ тъ толкованія, которыя въ «Нравоученіи» отнесены къ дальнъйшему (5-му) стиху Евангелія, причемъ самый этоть стихъ въ отдёльномъ текстё «Бесъды» выпущенъ; кромъ того сюда же отнесена часть толкованія къ стихамъ 6 и 7; наконецъ, важно и то, что въ отдъльномъ текстъ иносказательнымъ («преводнымъ») называется кажъ разъ то объяснение, которое въ «Нравоучени» является въ качествъ прямого. Къ последнимъ упомянутымъ стихамъ въ текстъ «Матеріаловъ» дается болье пространное объясненіе, значительно отличающееся оть текста «Нравоученія»; послъ объясненія часовъ призванія, какъ символа возрастовъ человъческой жизни, которое, какъ мы сказали, отнесено въ «Бесъдъ» къ предъидущимъ стихамъ, «Бесъда» и «Нравоученіе» совпадають въ следующемъ толкованіи (правда, выраженномъ въ «Бесёдё» нёсколько образнёе):

# Бесъда.

Аще отдали діяволу юность: дайте мнѣ, своему создателю и владыкѣ, поне старость! Что здѣ стоите весь день праздны? Пріндите ко мнѣ своему владыкѣ, и припадите! Аще не можете труда, поста и поклоновъ принесть ми: дайте мнѣ воздыханіе и слезы. Что здѣ стоите весь день праздны? Аще не можете странну и нпщу послужити: дайте мнѣ жезлы и кресты, стояніе на молитвѣ. Что здѣ весь день стоите праздны? Аще не можете стоять, поне сице во и лежа воззрѣніе на образъ мой принесите своему владыкѣ. Что здѣ

## НРАВОУЧЕНІЕ.

Отдали есте юность свою діяволу, дайте мнѣ, Владыцѣ своему, поне старость. Что здѣ стоите весь день праздны? отдали есте діяволу крѣпость, дайте мнѣ, Владыке своему поне дряхлость, дайте мнѣ поне трясущіяся кости. Что здѣ стоите праздны?—пріидѣте в мою церковь, принесите ми вкупѣ кресты и жезлы, дряхлость свою потвержая; пріидѣте в церковь состарѣвыйся на играхъ и на плищ... многомятежнаго сего вѣка, ничтоже ино имый, токмо стоить у дверей, жезломъ подпершися и перстовъсложить не умѣеть,

<sup>66)</sup> Не спедуеть ин здесь исправить: «сидя» виесто «сице»?

стоите весь день праздны? Они же ръща ему: яко никтоже насъ наятъ. Еже есть: старикъ бъдной желтехонекъ въ церковь прибрелъ, плачеть и воздыхаеть, не разумъеть церковнаго ничтоже, жезломъ подпершися стоитъ, и персты по преданію сложить не умъетъ, а кланятися въ землю и подавно не можетъ, охаяваеть себя, глаголя: яко никтоже насъ наять. Дни де своя с молода нерадъніемъ изжиль, а нынъ не могу потрудиться, -- старость постигла. Перекреститься не умъю, въ перстахъ дряхлость, рука не служить, колъна на землю не могу преклонить, кости отерпли, бользненна спина! и т. д.

понеже плоть измождала, руки не гнутся, перекреститися не можеть и поклонитися плоть не служить: дрожать ноги, спина не гнется, услышавъ евангельское слово: по-кайтеся, приближибося царство небесное, и къ сему токмо воздыхаеть измождалый бъдный, слезы ото очно изпущая, сокрушая свое сердце и т. д.

Конецъ толкованія этихъ стиховъ въ «Бесёдё» и въ «Нравоученін» сильно раздичается: въ «Бесёдё» распространеннёе. Болёе распространеннымъ является въ «Весъдъ» и толкование слъдующаго (8-го) стиха. Стихъ 9-й въ «Нравоученіи» толкуется отдільно отъ стиховъ 10—12, тогда какъ въ «Беседе» дается имъ общее толкованіе, причемъ начало его отличается немного отъ толкованія, помѣщеннаго въ «Нравоученіи». Толкованіе стиховь 13 и 14 въ «Нравоученіи» по смыслу близко къ «Бесёдё», хогя отличается въ нъсколькихъ частностяхъ. Кромъ того конецъ стиха 14 объясняется въ «Бесёдё» виёстё съ началомъ 15 стиха, а конець 15 имбеть отдёльное толкованіе, тогда какъ въ «Нравоученіи» такого произвольнаго дробленія евангельскаго текста нъть; къ тому же опять есть нъкоторыя различія въ частностяхъ толкованій. Наконецъ толкованія последняго (16-го) стиха представляются совершенно различными, причемъ важно, что въ «Матеріалахъ» это толкованіе заключается слёдующимъ разсужденіемъ, составляющимъ естественный переходъ къ притчъ о богатомъ и Лазаръ: «много ли ихъ избранныхъ, еже бы душа своя по Христъ положити? Ни, ни,-- не токмо душа, но и съ женою и дътьми разлучитися не хощеть Господа ради; и не токмо съ женою и чады, но и двора своего и имънія лишитися не хощеть правды ради; не токмо всего имфнія, но и ризы единыя нагому жалбеть дати; и не токмо ризы, но и копбики цвлыя нищему Христа ради жалбеть дати, но и ленежки на сменъ

просить! А инъ сто рублевъ имъеть, а нищему глаголеть: Богъ пошлеть! Какъ намъ себя не соромъ? Да пришедше въ церковь, ста на мъстъ обычномъ и глаголеть, яко сущій христіянинъ: Боже, милостивъ буди мнъ гръшному! или: Помяни мя, Гоеподи, во царствіи си! А за што — Боже милостивъ буди тебъ гръшному? За то, что нищему ничево не далъ? Лицемъръ! Богатаго онаго исчадіе, иже облачашеся въ порфиру и виссонъ, веселяся на вся дни свътло!»

Всё отмёченныя черты сходства и различія двухъ текстовъ толкованія притчи о виноградаряхъ приводять къ тому заключенію, что одинъ текстъ является переработкой другого; судя же по реализму, обнаруживающемуся въ обоихъ текстахъ, они должны быть признаны одинаково принадлежащими Аввакуму: наконецъ, включеніе въ тотъ текстъ, который вошелъ въ «Нравоученіе», приведенныхъ выше словъ, связывающихъ его съ другими частями «Нравоученія», служить, по нашему мнёнію, доказательствомъ того, что «Бесёда» возникла самостоятельно и только впослёдствіи была приноровлена къ общему строю болёе поздняго «Нравоученія».

Разсматриваемое «Нравоученіе» представляется намъ особенно важнымъ потому, что въ немъ мы находимъ нѣкоторыя данныя лля полтвержденія высказаннаго нами выше предположенія о первоначальномъ единствъ тъхъ истолковательныхъ сочиненій Аввакума, которыя вошли въ упомянутые Боровскій и Богдановскій сборники. Такое подтвержденіе можно видеть прежде всего въ следующемъ обращении Анвакума къ пастве, которую онъ призываеть къ покаянію: «возрите на вышереченное Ниневитцкое покаяніе и Манасіино»; а объ этомъ покаяніи говорится въ толкованіи псалма 44-го, въ указанномъ выше увъщаніи царю Алекстю Михайловичу. Другимъ важнымъ аргументомъ, позволяющимъ объединить истолковательныя сочиненія Аввакума, является следующее его сравнение, имеющее отдаленное сходство съ приступомъ Златоуста въ «словъ о оглашени» 87): «Подобенъ я нищему человъку, ходящу по улицамъ града и по окошкамъ милостыню просящу. День той скончавъ и препитавъ домашнихъ своихъ, на утро паки поволокся. Тако и азъ, по вся дни волочась, збираю и вамъ, питомникамъ церковнымъ, пред-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Маргарить, л. 312.

лагаю: пускай ядше веселимся и живи будемъ. У богатова человъка Христа изъ евангелія ломоть хлъба выпрошу, у Павла апостола, у богатова гостя, ис посланей ево хлъба крому выпрошу, у Златоуста, у торговаго человъка, кусокъ словесъ ево получю, у Давида царя и у Исаи пророковъ, у посадцкихъ людей, по четвертинъ хлъба выпросилъ; набравъ кошель, да и вамъ даю, жителямъ в дому Бога моего». Этотъ перечень источниковъ, которыми пользовался Аввакумъ для своихъ наставленій, въ особенности же упоминаніе царя Давида и пророка Исаіи, связываеть настоящее «Нравоученіе» съ толкованіями псалмовъ и пророчествъ Исаіи, находящимися въ томъ же самомъ сборникъ Имп. Публ. Библіотеки.

Обращаясь къ тёмъ источникамъ, которыми пользовался Аввакумъ для своего «Нравоученія», мы замёчаемъ, что кромё обширнёйшихъ заимствованій изъ Священнаго Писанія, особенно Псалтыри и посланій апостола Павла (напр. Ефес. гл. 5, ст. 12—33, гл. 6, ст. 1—9, І Корине. гл. 7, ст. 3—4 и т. д.), причемъ указаніе не всегда бываетъ опредёленнымъ, Аввакумъ постоянно прибёгаетъ къ тёмъ же двумъ главнымъ пособіямъ, которыя ему служили при другихъ его истолковательныхъ сочиненіяхъ, т. е. къ Палею и къ Маргариту. Къ этимъ двумъ источникамъ онъ присоединяетъ еще «Бесёды апостольскія» Іоанна Златоуста и Шестодневъ» Іоанна, экзарха Болгарскаго, заимствуя изъ послёдняго нёкоторыя космографическія замёчанія о небъ, солнцѣ, лунѣ, звёздахъ.

На Маргарить есть прямая ссылка, при сопоставленіи мивнія «Шестоднева» о томъ, что «солнце въ нощи въ водахъ измывся свътлъйши просіяваетъ» со «словомъ объ умиленіи и слезахъ», причемъ Аввакумъ въ своей цитатъ приводить текстъ Маргарита не буквально, но только передаетъ общій смыслъ словъ Іоанна Златоуста, какъ это видно изъ слъдующей параллели:

#### Аввакумъ.

Есть и Златоусть сему согласуеть в словь о умиленіи и слезахъ сице пишеть: не без ума бо солнце во акіянъ сходить, но измывся луча просвъти. Тамо (тако?) и праведное солнце Христосъ во Гордани.

#### Маргаритъ.

Не без дѣла же мнимъ сошествіе солнечное во окіянъ, вѣсть бо праздно что бывающихъ и ничтоже туне отъ сотворенныхъ: ничтоже бо худа Богъ сотворилъ, но все предвѣдый... Егда убо узриши мыющееся солнце во окіяне, то не прися о праведнѣмъ и разумнѣмъ измывшемся солнцѣ

Христъ во Порданъ: се бо измывся водою лучы просвъти (Маргаритъ, л. 453).

Болъе всего въ Маргарить Аввакумъ пользовался «словомъ о оглашеніи», такъ какъ оно является толкованіемъ той же самой притчи о виноградаряхъ, которой посвящена вторая часть «Нравоученія». Сходство темъ, конечно, привело Аввакума къ заимствованію толкованія у Златоуста: заимствованіе заключается и въ построеніи толкованія, и въ нѣкоторыхъ очень близкихъ къ тексту Маргарита цитатахъ, хотя вездѣ видна переработка цитируемаго текста, такое же реалистическое приноровленіе, какое встрѣчается и въ другихъ истолковательныхъ сочиненіяхъ Аввакума. Однако, при несомнѣнномъ заимствованіи, объ источникѣ Аввакумъ почти не упоминаетъ. Укажемъ нѣкоторыя изъ этихъ параллелей. Такъ, стихи 6-й и 7-й гл. 20 Мато. толкуются слѣдующимъ образомъ:

### Аввакумъ.

Глагола господинъ винограда: что здъ стоите весь день праздны, еже есть: отдали есте юность свою діяволу, дайте мив, Владыце своему, поне старость. Что здъ стоите весь день праздны? отдали есте діяволу свою крѣпость, дайте миѣ, Владыце своему, поне дряхлость, дайте миъ поне трясущіяся кости. Что зав стоите праздны?--пріидъте в мою церковь, принесите миъ вкупъ кресты и жезлы, дряхлость свою потвержая; пріндъте в перковь состаръвыися на играхъ и на плищ... **многомятежнаго сего въка, ничт**оже ино имый, токмо стоить у дверей, жезломъ подпершися, и перстовъ сложить не умъсть, понеже плоть измождала, руки не гнутся, перекреститися не можетъ и ноклонитися плоть не служить: дрожать ноги, спина не гнегся, услышавъ евангельское слово: покайтеся, приближибося царство небесное, и къ сему токио воздыхаеть измождалыи бъдный, слезы ото очію изпущая, сокрушая свое сердце.

### МАРГАРИТЪ.

Рече Спасъ: идите и вы въ виноградъ мой. Хощу бо и старцевъ дѣлати хотящихъ; хощу бо и сѣдины благочестіемъ цвѣтущія; хощу и трясущыяся составы вѣрою укрѣпляемы; сладцѣ бо зрю и старцы держащыя жезлы, вкупѣ и кресты. Идите и вы въ виноградъ мой, иже убо діяволу юность принесосте, мнѣ же поне старость даруйте, мнѣ поне изнемогшыя уды принесите (л. 315).

Вземие же роптаху на господина, глаголюще: сін послѣднін, сін состарѣвшіися, сін иже колѣна едва преклонше къ твоему поклоненію, сін иже твое владычествіе едва познавшін, иже трясущимися персты крестное знаменіе едва могуще на лицахъ своихъ сотворити (л. 317).

Къ стиху 8 даются следующія толкованія:

## Аввакумъ.

Глагола же господинъ винограда к приставнику своему: призови дълателя и даждь имъ маду, --- призови Авеля, перваго праведника, Мене ради кровь проліявша, призови Сиөа, призови Еноха, върна ми бывша и непщевавша истинна Мя Бога, призови Ноя, спастаго миръ отъ потопа, призови Авраама и Исаака и Іякова и дванадесяте патріарха, призови пророки и праведники, угодившія в законъ, призови апостолы и мученики, святители и преподобныхъ и праведныхъ и всёх святыхъ от века угодившихъ, и давай имъ мзду, наченъ от последнихъ до первыхъ; отверзи Моя сокровища, открой сокровенныя дары и даждь имъ мзду, наченъ отъ послъднихъ до первыхъ; первое обвесели послъднихъ, таже воздаждь первымъ. Первое обвесели послъднихъ, да не унывають подожданіемъ замедленія ко пріятію неимущихъ благихъ діль, токмо покаяніе; праведники же уповають ждуще, имуще предъ собою трудъ, свой подвигъ.

## МАРГАРИТЪ.

Призови всъхъ иже отъ Адама: призови Авсля, ради жертвы пожренаго, и призови и Еноха угодившаго и преставлинагося, призови Ноя, потопленаго естества добраго кормителя, призови върнаго Авраама, боголюбиваго паче, нежели чадолюбиваго, воевавшаго на свое чало. мучивінаго свое естество, призови Іосифа, цъломудрія дълателя, призови вся патріархи, призови пророки, призови Ілію добрѣ ѣздившаго и бывшаго всадника огненныхъ колесницъ, призови апостолы, новаго завъта бывшая свътила, призови мученики, подражавшыя мою за нихъ смерть, призови Стефана... Варлаама... призови вся добрѣ трудившыяся, призови мой виноградъ добръ дълавшихъ, и даждь мзду. Отверзи моя сокровища, открый сокровенная... даждь имъ мзду, наченъ отъ последнихъ даже и до первыхъ. Послъднихъ первъе обвесели дарованіемъ: сіи бо потребу мося имуть благости; они бо первіи от утра подвигъ начение, того же дне и тъхже часовъ и добродътелей подвигь имуть свидътеля, последній же всъхъ сихъ пусти быша и т. д. (J. 316).

Толкованіе сл'єдующаго стиха у Аввакума подходить къ Златоустовскому, хотя представляется болье образнымъ и живымъ:

#### Аввакумъ.

Получили старики милыя дары драгія и честны и безцѣнны, превращають сѣмо и овамо в рукахъ своихъ, удивляяся, глаголюще: аще не быхомъ вѣровали, не быхомъ таковаго безцѣннаго дражайшаго бисере получихомъ; слава всѣхъ содѣтелю Богу нашему, приведшему насъ въ познаніе и отверзе намъ путь покаянія. Ради бѣдненькія старики.

### Маргаритъ.

И пришедшій же во единый надесять часъ взяща по пѣнязю, и съ радостію въ своихъ рукахъ видяще глаголаху: аще бы не вѣровали быхомъ, погибнути имѣхомъ. Вѣдѣша бо дѣланіе свое, яко ничтоже достойно противо дарованію: видѣша даръ своими очесы и руками благодать держаще радовахуся, торжествоваху о безна дежныхъ благихъ (л. 316). Таковы наиболе существенныя заимствования Аввакума изъ Маргарита. Кроме нихъ можно указать и многія боле мелкія черты сходства его толкованій съ источникомъ, однако везде, какъ и въ приведенныхъ образцахъ, видна переработка первоначальнаго текста, видно стремленіе Аввакума рядомъ съ буквальнымъ заимствованіемъ не совсемъ удобопонятно выраженнаго объясненія дать кое-что свое оригинальное.

Что касается заимствованій изъ другихъ указанныхъ источниковъ, то они по существу не представляють особаго значенія, и потому мы не будемъ разбирать ихъ въ подробностяхъ.

Сводя наши отдъльныя замъчанія объ истолковательныхъ сочиненіяхъ Аввакума, мы можемъ придти къ слъдующимъ заключеніямъ:

- 1) Главными источниками толкованій Аввакума являются Маргарить, Палея или Хронографъ, какой-нибудь тексть «Толковой Псалтыри» и Азбуковникъ.
- 2) Заимствованіе изъ источниковъ въ очень рідкихъ случаяхъ бываеть буквальное; почти всегда Аввакумъ передільваеть тоть текстъ, которымъ онъ пользуется: или сокращаетъ его, или упрощаеть внесеніемъ реальныхъ подробностей, иногда почеринутыхъ изъ личныхъ наблюденій и всегда приноровленныхъ къ умственному кругозору его паствы, причемъ порой такое реалистическое толкованіе, благодаря нравамъ эпохи, граничить съ цинизмомъ.
- 3) Такія приноровленія становятся особенно важными въ виду полемическаго направленія почти всёхъ истолковательныхъ сочиненій Аввакума, причемъ сильнѣе всего полемика проявляется въ толкованіяхъ псалмовъ и паремій и въ «Бесѣдѣ объ Авраамѣ», почти отсутствуетъ въ «Списаніи и собраніи« и совсёмъ незамѣтна въ «Нравоученіи», хотя и есть въ одномъ намекѣ на царя Алексѣя Михайловича въ отдѣльномъ текстѣ «Бесѣды о наятыхъ дѣлателяхъ».
- 4) Кромѣ полемики противъ никоніянъ, разсмотрѣнныя сочиненія заключають въ себѣ важныя данныя для сужденія о направленіи Аввакума въ вопросѣ религіозной тернимости, а также нѣкоторыя замѣчанія о внутреннихъ вопросахъ, занимавшихъ въ то время старообрядческую общину, каковы ученіе объ антихристовомъ царствѣ, о самосожженіи.
  - 5) Можно думать, что «Толкованія псалмовъ и паремій» и

«Нравоученіе» были объединены самимъ Аввакумомъ и писались для его ученика Симеона; что касается «Бесёды объ Авраамѣ», то одна ея часть можеть считаться продолженіемъ «Списанія и собранія».

6) Важно, что, цитируя свои источники, Аввакумъ далеко не всегда различаетъ въ нихъ принятое Церковью отъ подробностей апокрифическаго характера, хотя въ то же время и высказываетъ нѣкоторыя соображенія о критическомъ отношеніи къ книгамъ.

Послѣ разсмотрѣнныхъ истолковательныхъ сочиненій мы полагаемъ возможнымъ въ слѣдующей группѣ объединить тѣ произведенія Аввакума, которыя посвящены имъ различнымъ обрядовымъ вопросамъ, послужившимъ причиной его разногласія съ православною Церковью; а эти сочиненія въ свою очередь могутъ быть распредѣлены въ два разряда: 1) касающіяся отдѣльныхъ обрядовъ, и 2) заключающія въ себѣ болѣе общія обличенія никоніянской ереси.

Къ первому разряду могутъ быть отнесены статьи «о сложеніи персть», «объ иконномъ писаніи» и «объ иноческомъ чинъ», котя въ послёдней есть довольно много замѣчаній общаго характера; ко второму разряду относятся изъ напечатанныхъ г. Субботинымъ статьи: «Книга на крестоборную ересь», «Книга всѣмъ горемыкамъ миленькимъ», «Посланіе ко всѣмъ вѣрнымъ», «Сказаніе о дняхъ поста и мясоястія», «О внѣшней мудрости», а изъ изданныхъ нами «Посланіе къ неизвѣстному («ко иному», Приложенія № 4), «Посланіе къ нѣкоему юнѣ», «Посланіе къ неизвѣстнымъ» (Приложенія, № 10 и 13).

Статья «о сложеніи персть» издана Н. И. Субботинымъ въ V т. «Матеріаловъ» по списку Хлудовской библіотеки, № 257, и въ VIII т. по списку той же библіотеки, № 148 (по прибавл. къ каталогу); первый изъ этихъ списковъ есть отрывокъ, цѣвикомъ входящій во второй, гдѣ эта статья составляеть часть «посланія къ нѣкоему брату»; кромѣ того списокъ № 257 не совсѣмъ исправенъ: предложеніе «обѣ тайны пребеззаконны» утратило всякій смыслъ, обратившись въ фразу «обитанный пребеззаконный»; въ виду всего этого гораздо важнѣе списокъ № 148. Эта же статья издается нами въ приложеніяхъ къ настоящему изслѣдованію (№ 15 и 22) по спискамъ Казанской духовной академ и, № 1679 (109), гдѣ она включена въ составъ «Житія»

Аввакума, и Черниговской духовной семинаріи, № 184. Первый изъ этихъ списковъ представляется интереснымъ потому, что въ немъ рядомъ съ вопросомъ о перстосложении затрогивается вопросъ о земныхъ поклонахъ, т. е. соединены тъ два обряда, которые послужили предметомъ перваго протеста Аввакума и Цаніила Костромского противъ натріарха Никона. Во второмъ спискъ особенно любопытно, какъ мы уже раньше указывали (при разсмотръніи догматическаго спора Аввакума съ діакономъ Өедоромъ) то обстоятельство, что съ вопросомъ о перстосложени отчасти связывается еретическое мижніе Аввакума о Св. Троицъ. Однако ни того, ни другого изъ этихъ списковъ мы не ръшаемся признать совпадающимъ съ челобитною Аввакума и Даніила: списокъ Казанскій обращень къ какому-то «боголюбцу» противъ «нынъшнихъ антихристова: духа», а толковъ объ антихриств при первой вспышкв протеста мы не знаемъ, такъ что это замѣчаніе можеть относиться только къ поздвъйшему времени, на что указывають также и упоминанія о неправославіи «Сербовъ, Албанасовъ, Волоховъ и Грековъ» и о мученіяхъ за въру («дома Вавилонъ»); въ Черниговскомъ спискъ тоже говорится о никоніянскомъ мучительствъ, котораго еще не было при подачъ первой челобитной. Такимъ образомъ оба списка оказываются позднъйшими, но, несмотря на это, общность ихъ содержанія съ челобитной Даніила и Аввакума и тотъ характеръ выписокъ изъ Писанія, который имбеть Черниговскій варіанть, позволяють, намъ, кажется, построить такое предположение: въ основъ всехъ четырехъ списковъ статьи «о сложеніи перстъ» лежить именно не допедшая до насъ челобитная Аввакума и Даніила, и, касаясь вопроса о перстосложеній впоследствій. Аввакумъ повторяль тв же доводы, которые были имъ выставлены въ челобитной; отсюда и присоединение вопроса о поклонахъ и такая аргументація въ пользу двуперстія, которая подавала поводъ уже Никону заподозрить своихъ противниковъ въ еретичествъ; съ другой стороны позднъйшей переработкой текста объясняются указанныя черты, отсутствовавшія въ челобитной. Обыкновенно въ рукописныхъ сборникахъ сочиненій Аввакува послё этой статьи помёшаются изображенія крестовъ четвероконечнаго, осьмиконечнаго, но, какъ замътилъ г. Субботинъ, такое помъщеніе этихъ рисунковъ является не совсёмъ кстати, такъ какъ въ статьт о формт крестовъ ничего не говорится; а потому, рисунки слъдуеть относить или къ «Книгъ на крестоборную ересь» или къ «Посланію къ неизвъстному лицу» (Мат. V, стр. 217—223).

Сравнивая всё четыре списка по ихъ составу, мы замѣчаемъ, что два первые (т. е. Хлудовскіе) почти цёликомъ, но съ раздѣленіемъ на двѣ части, включены въ списокъ Черниговскій, который представляется полумеханическимъ соединеніемъ этихъ отрывковъ съ выписками изъ Кирилловой книги (л. 183) и Малаго Катихизиса (л. 17), причемъ и разсказъ объ отсѣченіи трехъ перстовъ у папы Формоса является въ качествѣ выписки изъ «книги Бароніи», тогда какъ въ Хлудовскихъ спискахъ источникъ указывается немного иначе: «Писано сіе въ Лѣтописцѣ, и въ Книгѣ о вѣрѣ помянуто, листъ 160 (или 150)». Ссылка на Книгу о вѣрѣ неправильна, такъ какъ разсказъ о Формосѣ находится на листѣ 289 и въ Аввакумовой передачѣ онъ отличается большими подребностями, сравнительно съ текстомъ Книги о вѣрѣ; какъ это видно изъ слѣдующаго сопоставленія:

### Книга о въръ.

И ниже помяну мало Стефана седьмаго, иже формоса папежа из гроба выконати повелъть и облачивши яко папежа на столицъ посадити повелъть, и поруганія и насмъянія творяше надъ нимъ, и потомъ разоблачити новелъ, и три персты, ими же благословляль отсъщи и тъло его въ Тиверь ръку воврещи.

### Аввакумъ.

А еже креститися тремя персты... се бо есть древняго Фармоса отступника и еретика, папы римскаго, мудрованіе его со діяволомъ: онъ тремя персты крестился и людей благословляль. И по немъ бывый седмый папа Стефанъ, ревнуя по благочестіи, выконавъ его, Фармоса, поругавъ, и повелъ перстъ единъ отсъщи и вергнуть на землю и разступися земли и бысть пропасть велія; таже другіи отсъщи и вергнуть: и изыде огнь изъ бездны; таже и третій: и бысть смрадъ лють во градъ. Онъ же повелъ и тъло Фармосово повергнути въ Тиверь ръку. И сложа персты по преданию, мъсто благословилъ: бысть земля по прежнему.

Ссылка на Книгу о въръ, сдъланная, очевидно, на память, даетъ намъ возможность объяснить ссылку на Баронія, который указанъ именно въ Книгъ о въръ и котораго Аввакумъ не имътъ подъ руками, какъ это можно видъть изъ той формы, въ какой является настоящая ссылка въ Казанскомъ спискъ: «О семъ писано въ лътописцъ латынскомъ, о въръ книга указуетъ, лъ-

тописецъ которой». Это различіе въ указаніяхъ источника цитаты, на нашъ взглядъ, объясняется слёдующимъ образомъ: Черниговскій списокъ принадлежитъ не самому Аввакуму, что видно и изъ надписанія въ серединѣ текста «Отца Анвакума посланіе» и изъ раздробленія болѣе связнаго текста Хлудовскихъ списковъ; однако, не будучи прямо произведеніемъ Аввакума, Черниговскій списокъ весь составленъ изъ отрывковъ его сочиненій, причемъ въ него входятъ и тѣ слова изъ посланій Аввакума противъ діакона Өедора, въ которыхъ выразилось еретическое «четвереніе» Св. Троицы; такимъ образомъ мы имѣемъ въ этомъ случаѣ дѣло съ компиляціей, составленной позднѣе какимъ-либо послѣдователемъ Аввакума, имѣвшимъ подъ руками тѣ выписки, которыя входили въ челобитную Аввакума и Даніила, и уже отъ себя внесшимъ ссылку на Баронія.

Что касается трехъ остальныхъ списковъ, то изъ нихъ два почти тождественны между собой, такъ что существенно отличаются другъ отъ друга только два текста, Хлудовскій № 148 и Казанскій. Различіе заключается главнымъ образомъ въ построеніи статьи и замѣтно прежде всего въ самомъ приступѣ къ сочиненію, который въ Казанскомъ спискѣ пространнѣе, какъ это видно изъ слѣдующей параллели:

## Казанскій списокъ.

Всякому убо правовърному подобаетъ кръпко персты въ рукъ слагая держати и креститися, а не дряхлою рукою знаменатися с нерадъніемъ и бъсовъ тъппить, но подобаетъ на главу и на брюхо и на плеча класть рука съ молитвою, еже бы тъло слышало, и умомъ внимая о сихъ тайнахъ крестися; тайны тайнамъ въ рукъ образуютъ. Сице разумъй по преданію святыхъ отецъ: подобаетъ сложити персты великін и т д.

# Хлудовскій списокъ.

Върну убо сущу не подобаетъ колебатися и влаятися умомъ, но преданная отъ отецъ кръпцъ и извъстнъ держати. Якоже пріяхомъ креститися и благословляти, въ десницъ слагая пять перстовъ; великій и т. д

Послё этихъ вступительныхъ словъ мы находимъ въ обоихъ спискахъ почти одинаковое изложение символическаго смысла двуперстія; въ Хлудовскомъ спискё вслёдъ за этимъ толкованіемъ говорится: «посемъ поклонитися на землю—являетъ Адамово паденіе; таже восклонитися—являетъ паки возстаніе Хри-

стовымъ смотреніемъ, сиречь вочеловеченіемъ и воскресеніемъ», а затемъ перечисляются доназательства въ пользу двуперстія; этотъ перечень доказательствъ въ Казанскомъ спискъ является въ нъсколько иномъ видъ. Приводимъ оба перечня:

# Казанскій списокъ.

Тако научина насъ персты слагати святіи отцы: Мелетіи, архіепискогь Антіохійскіи, и Феодорить блаженный, епископъ Киринейскій, и Петръ Дамаскинъ, и Максимъ Грекъ. Писано о семъ во многихъ книгахъ: во Псалтыряхъ, и въ «Кириловъ» и «о въръ» въ книгъ и въ житъъ Мелетіевъ; вевдъ единако святіи о тайнъ сей по вышереченному толкуютъ.

# Хлудовскій списокъ.

Сине повежьна персты слагати первін пастыріе, святін отцы и учители наши: Мелетій антіохійскій, и Өеодорить блаженный, киринъйскій епископъ, и Петръ Дамаскинъ и Максимъ Грекъ; еще же и бывый. на Москвъ помъстный соборъ при царъ Иваннъ, также повелъваеть креститися и благословляти по выше писанному. Тамо при царъ Иваннъ на соборъ быша знаменоносцы русскіе; наши святіи: Гурій смоленскій и Варсонофій тверскій, иже быша казанскіе чудотворцы, и Филишть соловецкій игумент, иже бысть митрополить въ Москвъ градъ: писано сіе въ Стоглавъ царя Иванна.

Тапить образомъ въ Хлудовскомъ спискъ отсутствуеть упоминаніе тъхъ книгъ, которыя перечислены въ Казанскомъ; что же касается ссылки на Стоглавъ, то она въ Казанскомъ спискъ отнесена къ концу, гдъ снова повторяется перечень отцовъ, свидътельствующихъ въ пользу двуперстія.

Послѣ перечня доказательствъ мы находимъ въ Казанскомъ спискѣ взамѣнъ приведеннаго выше краткаго упоминанія Хлудовскаго списка о земныхъ поклонахъ довольно обстоятельное разъясненіе необходимости «творить метаніе на колѣну, какъ церковь прежде держала», и это наставленіе заканчивается слѣдующимъ полемическимъ замѣчаніемъ противъ никоніянъ: «Видишь ли, боголюбче, какъ у святыхъ-тѣхъ положено разводно и спасительно, и покойно, не какъ у нынѣшнихъ антихристова духа: и в великой постъ метанія на колѣну класть окаянные не захотѣли, гордыни и лѣности ради. Да что сему конецъ будетъ! Развѣ умерши стануть кланятца прилежьно, да мертвые уже на ногахъ не стоятъ и не кланяются, лежатъ всѣ и ожидають общаго востанія и противо дѣлъ воздаянія, а мнѣ видятся равны

уже он мертвецамъ-тъмъ, аще и живи суть, по исполу живи, но дъла мертвечія творять,— срамно и глаголати о нихъ».

Затъмъ Казанскій списокъ возвращается къ вопросу о перстосложеніи, и различіе обоихъ текстовъ выражается въ порядкъ изложенія: начинается обличеніе православнаго перстосложенія съ его уподобленія апокалипсической троицъ, «змію, звърю и лживому пророку», уподобленія, являющагося въ Хлудовскомъ спискъ послъ упоминанія о «безъимящюмъ иподьяконъ»; дапъе въ обоихъ спискахъ идеть приведенный выше разсказъ о папъ Формосъ, послъ чего является обличеніе именословнаго благословенія, причемъ формы этого обличенія нъсколько различаются:

## Казанский списокъ.

Да тамъ же въ Грекахъ какой-то, сказывають, протопонъ Малакса архіереомъ и іереомъ благословлять рукою повеліваеть ніжако странно, сложа персты Ісусъ Христомъ. Все дико: у давешняго врага вочеловіченія ніть, а у сего Малаксы Святыя Троицы ніть, чему быть? время то пришло, ніжимъ имъ играть, аже не Богомъ. Да что на нихъ и сердитовать. Писанное время пришло.

# Хлудовскій списокъ.

А благословляютъ нъкако странно, пятію персты, развращенно, по преданію врага и адова иса, Малаксы протопопа. Объ тайны пребеззаконны,—и три персты и пять перстовъ противны святыхъ отецъ преданію, — крестяся не исповъдуютъ вочеловъченіе, а благословляя и все тріипостасное вожество отмещутъ.

Послѣ этого въ обоихъ спискахъ является ссыдка на Св. Ипполита и Ефрема Сирина относительно того, что никоніяне «скверный и мерзкій образъ на чела возлагають» («печать антихристову» (по Хлудов. сп.), и «идолъ въ рукѣ слагая» (по Казанскому), и что вслѣдствіе этого умъ у нихъ помраченъ, и они погибаютъ. Далѣе оцять видимъ различіе: въ Казанскомъ спискѣ мы находимъ проклятіе всѣмъ, пріемлющимъ новое перстосложеніе, и послѣ упоминанія о Стоглавомъ соборѣ слѣдующее заключеніе: «и ты, правовѣрнѣ, безъ сомнѣнія держи преданія святыхъ, Богъ тебя благословить, умри за сіе, и я с тобою же долженъ. Станемъ добрѣ, не предадимъ благовѣрія, не по што намъ ходить въ Персиду мучитца, а то дома Вавилонъ нажили. Слава..... Аминь» 88); въ Хлудовскомъ спискѣ послѣ краткато

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Упоминаніе Персиды и Вавилона встрѣчается въ сочиненіи объ иконномъ писаніи: «Не по што въ Персы итти пещи огненныя искать, но Вогь даль дома Вавиловъ, въ Боровскѣ пещь халдѣйская...» Мат. V, стр. 295.



увъщанія остерегаться «скверной печати», чтобы не подвергнуться осужденію «со діяволомъ въ тартарѣ преглубокомъ», следуеть разрешение оть грема впавшимъ «въ никоніянскую ересь невъдъніемъ» и проклятіе тъмъ, кто «сердцемъ прилежить къ триперстной ереси», входящее въ составъ «Отрывка посланія къ неизвъстному», печатаемаго нами по списку Имп. Публ. Библіотеки, О. XVII, № 37; заканчивается же статья «О сложеніи перстъ» не совстви умъло присоединеннымъ отрывкомъ изъ «Посланія къ некоему Іоне», отрывкомъ, въ которомъ три перста сравниваются съ апоколипсическими тремя «жабами или лягушками». Въ «Посланіи къ некоему Іоне» этоть отравокъ быль умъстенъ и начало его нъсколько иное, чъмъ въ Хлудовскомъ спискъ статьи «О сложеніи персть»: сказавъ о символическомъ значеній перстосложенія, Аввакумъ здёсь говорить: «Такъ свято и праведно отъ святыхъ богословцевъ преданная держимъ, а не треперстная бл..., еже сице слагають. Явна бъ во Апокалипсисъ», изъ нея бо исходять три духа нечистыя» и т. д., тогда какъ въ Хлудовскомъ спискъ отрывокъ начинается такъ: «А треперстная блядь, еже сице слагають, явна бъ во Апокалипсисъ», безъ связи съ предъидущимъ изложеніемъ.

Изъ этого сравненія двухъ текстовъ намъ представляется возможнымъ заключить, что Казанскій списокъ отличается большей цъльностью содержанія, а потому можеть быть признанъ окончательною редакцією статьи «О сложеніи персть», редакцієй, сохранившей притомъ полнѣе доводы, приведенные възащиту земныхъ поклоновъ, отмѣненныхъ патріархомъ Никономъ, и это послъднее обстоятельство болѣе всего сближаеть, какъ мы это указали, статью «О сложеніи перстъ» съ недошедшей до насъ челобитной Аввакума и Даніила, которою Аввакумъ, вѣроятно, пользовался, какъ матеріаломъ, при написаніи разсмотрѣнной статьи.

Сочиненіе «объ иконномъ писаніи» издано проф. Субботинымъ въ V т. «Матеріаловъ», на стр. 291—297, по списку библіотеки Е. В. Барсова, гдѣ оно озаглавлено «О образѣхъ»; варіанты приведены по спискамъ Хлудовской библіотеки № 273 и 257, въ которыхъ статья не имѣетъ заглавія; также безъ заглавія она является въ рукописи Имп. Публ. Библіотеки (Богдановскаго собранія), № О. І. 1059, л. 23—28 в). Наибольшею

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Отчеть Имн. Публ. за 1890 г. Приложенія, стр. 4.

полнотой отличается списокъ Е. В. Барсова, заключающій въ себъ болье особенностей реальнаго Аввакумовскаго стиля, которыя сглажены въ Хлудовскихъ спискахъ; ближе всего къ Барсовскому списку подходятъ Богдановскій и Хлудовскій № 257, въ Хлудовскомъ же спискъ № 273 пропущенъ довольно большой отрывокъ, касающійся боярыни Морозовой и бывшихъ вмъстъ съ нею въ Боровскъ княгини Урусовой и Маріи Даниловой.

По формъ своей это сочинение представляется вполнъ пъльнымъ и законченнымъ: есть и вступленіе «Паки и паки и еще къ вашей любви побеседую», есть и заключение «Вогу нашему слава о всемъ, аминь», а самое изложение отличается извъстною логическою последовательностью. Возстаеть Аввакумъ въ этомъ своемъ полемическомъ трактать противъ новыхъ пріемовъ православнаго иконописанія, въ которомъ проявляется излишнее стремленіе къ живости и естественности, и въ этомъ стремленіи онъ видить латинское вліяніе. «Есть же діло настоящее, говорить онь, пишуть Спасовь образь Еммануила, лицо одутловато, уста червонная, власы кудрявыя, руки и мышцы толстыя, персты надутыя, такъ же и у ногъ бедры толстыя, и весь яко нёмчинъ брюхать и толсть учиненъ, лишо сабли-той при бедръ не написано. А то все писано по плотскому умыслу: понеже сами еретицы возлюбина толстоту илотскую и опровергоша долу горняя. Христосъ же Богь нашъ тонкостны чювства имън вся, якоже и богословцы научають насъ. Чти въ Маргарить слово Златоустаго на Рожество Богородицы; въ немъ писано подобіе Христово и Богородично: ни близко не походило, какъ нынъ еретицы умыслиша. А все то кобель борзой Никонъ врагь умыслиль будто живыя писать. А устрояеть все по фряжьскому, сирвчь по немецкому. Якоже пишуть фрязи образъ Благовъщенія Пресвятыя Богородицы, чреватую, брюхо на кольни висить, - во мгновеніи ока Христосъ совершенъ во чревѣ обрѣтеся! А у насъ въ Москвъ обрътеся, — въ Жезлъ написали слово въ слово противъ сего: въ зачатіи-де Христосъ обрътеся въ дъвицъ совершенъ человъкъ, яко да родится. А въ другомъ мъств яко тридесяти леть. Воть смотрите-су, добрые люди: коли съ зубами человъкъ родится! На васъ всъхъ шлюся отъ мала до велика: бывало ли то оть въка? Пуще они фряговъ-тъхъ напечатали враги Божіи». Въ своемъ обличеніи новаго иконописанія Аввакумъ прибъгаеть къ ироническому предположенію

твхъ абсурдовъ, до которыхъ можеть довести никоніянъ ихъ стремленіе къ естественности. «Вотъ, говорить онъ, и никоніяне учнуть Христа въ Рожествъ съ бородою писать, да и ссылаются на книгу-ту: такъ у нихъ и ладно стало. А Богородицу чревату въ Благовъщенье, яко и фрязи поганые. А Христа на крестъ раздутова: толстехонекъ, миленкой, стоитъ, и ноги-те у него, что стулчики. Охъ, охъ, бъдная Русь! Чего-то тебъ захотълось нъмецкихъ поступковъ и обычаевъ!»

Подражаніе нъмцамъ Аввакумъ видить въ измъненіи именъ святыхъ: «А Николъ чюдотворцу дали имя нъмецкое: Николай 30), а при апостолъкъ еретикъ былъ Николай; а во святыхъ нътъ Николая». Это упоминаніе объ искаженіи именъ святыхъ является въ болбе пространномъ видъ въ «Посланіи къ неизвъстнымъ», находящемся въ рукописи Черниговской духовной семинаріи, № 134 (см. Приложенія, № 14). Здісь, перечислая заблужденія никоніянъ, Аввакумъ говорить: «Не токмо святыя книги измънили, но и ризы, и мірскія обычан, и вещи, и пословицы, и имена преложили: глаголють бо Христа Ісуса Інсусомъ, а Николу чюдотворца Николаемъ, — той бо Николай при апостолёхъ еретикъ бысть, а великій чюдотворецъ Никола бысть при царъ Констянтинъ. Еще же предагатаи нарицають Иванна именемъ женскимъ, пишуще безъ титла Анною». Упомянувъ объ этихъ измъненіяхъ, Аввакумъ заключаетъ: «вся бо Богови грубо: не подобаеть бо своего языка уничижать, а странными языки укращати речи». Въ этихъ словахъ выразился патріотизмъ Аввакума, постоянно утверждавшаго, что онъ любитъ свой языкъ русскій и «виршами философскими не обыкъ ръчи красити».

Сказавши объ измѣненіи имени Св. Николая Чудотворца, Аввакумъ переходить къ общему вопросу объ отношеніяхъ къ православной церкви, и здѣсь опять проявляется его нетерпимость: «Толко суть стало съ ними Никола чудотворецъ терпитъ, говоритъ онъ, а мы немощни: хотя бы одному кобелю голову-ту назадъ рожею заворотилъ, да пускай бы по Москвѣ-той такъ походилъ! Что петь дѣлать? Христосъ имъ время то попустилъ... Слышателю, терпитъ имъ Богъ, яко бѣсомъ, до суднаго дня.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Не есть ди это Никодай Нъмчинъ, противъ котораго писадъ Максимъ. Грекъ?

А нынъ пускай ихъ поиграють съ бъсами-тъми заодно надъ Христомъ, и надъ Николою, и надъ всеми святыми съ Богородицею-тою свътомъ нашимъ – да и надъ нами бъдными, что черти надъ попами возятся». Начавъ такимъ энергичнымъ пожеланіемъ казни своимъ врагамъ, Аввакумъ какъ бы смяг--чается и признаеть допустимость временнаго торжества ненавистныхъ ему никоніянъ; онъ припоминаеть страданія за віру прежнихъ праведниковъ, Іоанна Златоуста и митрополита Филиппа, и такимъ образомъ вполив естественно приходить къ призыву своихъ последователей на страданія: «Кольми же за церковный изврать всякъ православный и правовърный, много не разсуждая, пойди во огонь: Богь благословить и наше благословеніе да есть съ тобою во віжи». Однако въ этихъ словахъ нельзя видёть еще призыва къ самосожженію, въ нихъ есть только поощреніе къ мученіямъ за віру, какъ это объясняется изъ дальнъйшихъ словъ Аввакума. «Пещь халдейская» оказывается въ Боровскъ, куда сосланы боярыня Моровова, ея сестра и Марія Данилова, которыя и уподобляются тремъ отрокамъ, вверженнымъ въ печь Навуходоносоромъ, и ихъ-то примъръ/рекомендуется православнымъ: «Сіе дёло предлежить во образъ за хотящихъ наследовати спасеніе». После этого наставленія Аввакумъ вполнъ послъдовательно возвращается къ вопросу о новомъ иконописаніи. «Не поклоняйся и ты, рабе Божій, уб'ьждаеть Аввакумъ, неподобнымъ образомъ, писаннымъ по нъмецкому преданію, якоже и тріе отроки въ Вавилонъ тълу златому, поставленному на полъ Деировъ. Толсто же тълище-то тогда вылито, что нынёшнія образы, писанныя по нёмецкому! Да и много уже у нихъ измъненія во иконахъ-техъ: власы расчесаны, и ризы измънены, и сложение перстъ, -- малакса вмъсто Христова знаменія! Малаксу поганую целуй! Знаешь ли, что я говорю? А то руку-ту раскорякою пишуть тою. Не моги не цълуй ея: то антихристова печать. Плюнь на нея; побъги прочь; не гляди на нея: привяжется дурная мысль. Будеть образа подобна написана не прилучится: и ты на небо на востокъ кланяйся, а такимъ образомъ не кланяйся».

Сочиненіе «Объ иноческомъ чинѣ», изданное г. Субботинымъ по списку Хлудовской библіотеки № 257, съ варіантами по спискамъ той же библіотеки № 273 и библіотеки Е. В. Барсова, въ этихъ рукописяхъ заглавія не имѣеть, и безъ заглавія же является

Charles and remaining the A. S. S. C.

оно и въ другихъ спискахъ, намъ извёстныхъ, въ сборникахъ Московскаго Румянцевскаго Музея, № 1808, л. 11—14 (только отрывки), № 2555, л. 102 об.—104, и № 2548, л. 38—41, Импер. Публичной Библіотеки (Богдановскаго собранія), № О. І. 1059, л. 18—23, Кіевской духовной академіи, собранія митр. Макарія, по описанію Н. И. Петрова, № 59, л. 71—77. Вездё это сочиненіе предшествуєть статьё объ иконномъ писаніи и помёщается или вслёдъ за «Книгой на крестоборную ересь», или же отдёлено отъ этой книги разсказомъ о видёніи антихриста, включеннымъ въ «Бесёду объ Авраамё»; такое постоянное расположеніе этихъ сочиненій въ извёстномъ порядкё можеть, по напему мнёнію, служить основаніемъ къ предположенію о нёкоторой первоначальной между ними связи; можеть быть, въ такомъ порядкё они явились уже въ самыхъ первыхъ сборникахъ сочиненій Аввакума..

Въ Хлудовскомъ спискъ № 257, въ Барсовскомъ и въ Богдановскомъ статья начинается вступленіемъ: «Понеже убо мнози начаща чинити повъсть о извъствованныхъ въ насъ вещехъ и т. д., вступленіемъ, представляющимъ почти буквальное заимствованіе изъ Евангелія оть Луки, гл. І, ст. 1-3, и отсутствующимъ въ большинствъ другихъ списковъ, въ которыхъ Аввакумъ сразу приступаеть къ вопросу объ изменени иноческой одежды, т. е. о введеніи «камилавокъ подклеекъ женскихъ и рогатыхъ клобуковъ». Это нововведение, «сія пагуба», заимствовано «оть костела римскаго», гдв починъ новой монашеской одежды принадлежаль пап'ь-женщинь, о которой Аввакумъ сообщаеть следующія подробности, заимствованныя изь распространенныхъ уже издавна обличительныхъ разсказовъ о датинянахъ: «Бысть въ Римъ прежде собора Флоренскаго на престолъ въ папахъ баба еретица въ римской церкви, по попущению Божію, устроила себъ клобукъ на подклейкъ, сицевымъ образомъ. яко женской, что жены носять, якоже Никонъ, иже носять и нынъ прелщении тамо и здъсь. Идущи любодъицы за кресты въ ходу, родила на пути идучи младенца выблядка. Разумъвще же и видъвше римстіи людіе извергоша ю оть сана святительства, яко на Москвъ врага Божія патріарха Никона, клобукъ же ея и всяко мудрованіе и преданіе въ церкви неизриновенъ бысть. И оттогда въ церквъ ихъ слабость велія бысть, жены и дъвы во олгарь входяще, за престоломъ на горнемъ месте саждахуся. людіе же ослабѣща и небрегуще о семъ, понеже ересь одолѣ благочестіе. И егда умножися грѣхъ, ту избыточествова благодать». Окончательное утвержденіе «рогатыхъ клобуковъ» въ римской церкви приписывается папѣ Евгенію, благодаря которому они, послѣ Флорентинскаго собора (о которомъ разсказывается съ неопредѣленной ссылкой на «лѣтописцевъ латынскихъ и русскихъ») были перенесены и въ восточную церковь: «Сія уставы и въ Царьградъ пришли: отголѣ и греки развратилися, и клобуки такіе же вздѣли на себя, и иные догматы Флоренскаго собора учинища въ церквахъ своихъ».

Воспоминание о бъдствіяхъ, постигшихъ грековъ за отпаденіе отъ православія на Флорентинскомъ соборв, приводить Аввакума къ нарадлели съ современнымъ ему состояніемъ церковныхъ дёлъ. «Видите-ли, вёрніи, восклицаеть онъ, римское-то дъло родилося каково хорощо! А у насъ на Москвъ не хуже того! Мив царя-тово бъднова жаль пуще всъхъ греческаго: здвшняя и въчная все погубилъ! Послъ брата ево роднова Константина царя предаль Богь за отступление Магмету турецкому царю, и все парство греческое съ нимъ. А на Русь было напрягъ въ мимощелшемъ году. Ца еще удержали молитвы съдящихъ по темницамъ и тюрмамъ, вопіющихъ къ Богу день и нощь». Однако такія знаменія Божія гитва нисколько не дъйствують на никоніянь отрезвляющимь образомь: напротивь, въ своемь увлеченіи «обычании и поступками римскаго костела» сторонники новшествъ не знають границъ, «не свѣдятъ камо грядуть» и безпошадно преследують правоверныхь: «Токмо жии да пали, съки, да руби, да въщай единородныхъ своихъ! Слыши небо и внуши земле! Вы будите свидётели нашей крови изливающейся». Дёло защитниковъ старины, конечно, вполнё правое, такъ нанъ они «держатъ неизмънно преданіе своихъ отецъ», и по этому поводу приводится обычный аргументь, выставляемый противъ исправителей: «подобаетъ имъ извергнути отъ памяти прежде бывшихъ царей и патріарховъ и всёхъ русскихъ святыхъ. За что они намъ послъ себя оставили книги сія, за нихже мы полагаемъ душа своя! Аще ли ихъ памяти честив творять и святыхъ русскихъ почитають всъхъ, ихже мы уставы и преданіе держимъ неизмённо: за что же насъ мучить и грабить?».

Въ церковь внесено смятение патріархомъ Никономъ и «римскими блюдолизами», которыхъ ожидаеть за это кара свыше, такъ какъ измѣненіе ризы запрещено пророкомъ Софоніей; и эта последняя ссылка даеть намъ основание думать, что сочинение «объ иноческомъ чинъ» есть, можеть быть, позднъйшая переработка неизвёстнаго намъ сочиненія, матеріалы для котораго были, какъ мы указывали ранве 91), отобраны у Благоввщенскаго сторожа Андрея: въ этихъ матеріалахъ были между прочимъ и выписки изъ пророчествъ Софоніи о странныхъ одеждахъ... Кромъ Софоніи Авванумъ ссылается на Василія Великаго и на Діонисія Ареопагита, причемъ ссылки дълаются на память, особенно последняя: «Почти Діонисія Ареопагита: онъ тебя научить. Помнится мню, писано въ книге его». Доказательства изъ божественныхъ писаній являются такимъ образомъ несущественными, а потому опять выдвигается обличительное, сатирическое изображение представителей православной иерархии, причемъ вспоминается приведенное нами раньше подобное же изображеніе Иларіона, архіепископа Рязанскаго: «А то малое ли дѣло. Богомъ преданное скидали съ головы, и волосы расчесавъ, чтобы бабы блудницы любили ихъ, выставя рожу всю, да препояшется по титкамъ, вздъвши на себя широкій жупанъ... Подобаеть истинному иноку дёлы Христу подобитися, а не словесы глумными, и такъ творить, якоже святіи. Помнишь ли? Іоаннъ Предтеча подпоясывался по чресламъ, а не по титькамъ, поясомъ усменымъ, сиръчь кожанымъ: чресла глаголются, подъ пупомъ опоясатися кръпко, да же брюхо не толстветь. А ты что чреватая женка, не извредить бы въ брюхъ ребенка, подпоясываешся по титькамъ! Чему быть! И въ твоемъ брюхъ-то не менше ребенка бабья накладено бізды-той, - ягодъ мигдалныхъ, и ренскова, и романей, и водокъ различныхъ съ виномъ пропрженными налили: каки ево подпоясать! Невозможное дрзо ядомое извредить въ немъ! А се и ремень надобе дологъ! Бъдные, бъдные!» Послъ всъхъ такихъ ръзкихъ обличеній, весьма замѣчательными представляются тѣ слова, которыми Аввакумъ заканчиваетъ настоящую статью, слова, выражающія до некоторой степени настроеніе миролюбивое, однако безъ желанія уступить въ чемъ-либо своимъ врагамъ: «Ну-су, полно браниться намъ! Пріимите вы первыя наши книги, ихже святіи предаша, и обычаи свои дурные отложите: мы станемъ предъ вами прощаться о Христь Ісусь Господы нашемъ».

<sup>91)</sup> См. выше, стр. 123-4.

Резюмируя содержаніе этихъ трехъ статей, составляющихъ особый разрядъ въ группъ обрядово-полемическихъ сочиненій Аввакума, мы замъчаемъ, что доказательства въ пользу старыхъ обрядовъ приводятся Аввакумомъ изъ писанія скольконибудь обстоятельно только въ статьв «о сложении персть», а по существу дело сводится нь реалистическому обличенію своихъ противниковъ: мы встречаемся здесь не столько съ последовательнымъ богословскимъ разсужденіемъ, сколько съ памфлетомъ на современныхъ дъятелей противоположнаго направленія и съ изв'єстнымъ пріемомъ ободрить свою паству, укр'ьпить въ ней готовность къ защить своей старой въры противъ врывающихся въ русскую жизнь иноземныхъ «поступковъ», латинскихъ, фряжскихъ и нёмецкихъ обычаевъ, вводимыхъ совратившимися въ датинство греками и патріархомъ Никономъ. При этомъ однако следуеть заметить, что некоторыя обвиненія Аввакума совершенно неправильно направляются противъ Никона: таково обвиненіе въ искаженіи иконнаго писанія, — извъстно, что Никонъ самъ былъ противникомъ сильно распространившихся фряжскихъ иконъ, чёмъ даже вызвалъ волненіе въ Москвъ во время морового повътрія.

Такимъ же характеромъ отличаются и тѣ сочиненія, которыя мы выдѣлили во второй разрядъ. Изъ нихъ наиболѣе обширнымъ является «Книга на крестоборную ересь», названная такъ нотому, что въ ней Аввакумъ обвиняетъ никоніанъ въ отверженіи истинной формы креста. Собственно этому спеціальному вопросу посвящена только вторая половина сочиненія, начиная со словъ: «Пребывайте, чада о Господѣ, пребывайте и крестъ Христовъ трисоставный почитайте»; первая же половина заключаетъ въ себѣ болѣе общее обличеніе никоніанскаго мучительства, причемъ кратко излагается исторія возникновенія разногласій въ церкви и преслѣдованій, которымъ подверглись защитники старины.

Послѣ пространнаго вступленія въ самоуничижительномъ духѣ, Аввакумъ поучаеть свою паству, что наступило время плакать, такъ какъ «антихристъ пріиде ко вратамъ двора и народилось выблядковъ его полна поднебесная. И въ нашей Русской земли обрѣтеся чортъ большой, емуже мѣра высоты и глубины адъ преглубокій: помышляю, яко во адѣ стоя, главою и до облакъ достанеть». Такимъ образомъ и въ этомъ случаѣ

нъть опредъленнаго утверждения, что антихристь уже явился,онъ только пришель «ко вратомъ двора». Исторія Никонова исправленія излагается въ такихъ чертахъ: Никонъ «вирался на престоль патріаршескій», обольстивь протопона Стефана Вонифатьева, который и убъдилъ царя поставить Никона на патріаршество. Челобитную въ этомъ смыслѣ подписалъ и самъ. Аввакумъ (Какъ надо относиться къ этому извъстію, мы говорили уже выще 32). Первое распоряжение патріарха о крестномъ знаменіи и о поклонахъ вызвало протесть противъ него, какъ «еретика и предотечи съ антихристова», и вследствіе этого начались гоненія. Въ слёдующемъ за этимъ разсказомъ длинномъ перечив з Никоновыхъ мучительствъ, конечно, есть много преувежиченій, хотя фактическая его провърка врядъ-ли для насъ возможна. Хотя по Уложенію царя Алексъя Михаиловича смертная казнь могла примъняться къ раскольникамъ, однако представляется нъсколько страннымъ, почему были казнены второстепенные представители партіи, стоявшей за старину, главные же коноводы, а въ томъ числъ и самъ Аввакумъ, подверглись только ссылкв и заточенію; совсвиъ неввроятными являются массовыя сожженія людей неизв'єстных («въ Воровск'є Поліевита священника сожгли и съ нимъ 14 человъкъ, въ Казани 30 человъкъ»); извъстіе о сожженіи Павла, епископа Коломенскаго, ничьмъ не подтверждается; гиперболизмъ этого перечня особенно ярко виденъ въ заключительныхъ словахъ: «да по Волгъ живущихъ въ градъхъ и въ селъхъ и въ деревенкахъ тысяща тысящами положено подъ мечъ, не хотящихъ принять печати антихристовы». Этотъ перечень пострадавшихъ за въру гораздо обширнъе въ статьъ «О обличении отступления и казни и о лютомъ гоненіи и мученіи», вошедшей въ сборники Казанской духовной академін №№ 1989 и 1733, описаніе которыхъ мы дали во введеніи къ настоящему изследованію, причемъ на такое распространеніе, какъ мы указали, можно смотръть, какъ на позднъйшую переработку Аввакумова текста.

Разскавъ объ этихъ преслъдованіяхъ приводить Аввакума къ увъщанію своихъ послъдователей стоять за правду, причемъ онъ на этотъ разъ уже вполиъ опредъленно высказывается въ пользу самосожженія. "А иные, говорить онъ, ревнители закона

<sup>92)</sup> См. стр. 47-48, примъчание 65.

суть, уразумъвше лесть отступленія, да не погибнуть злё духомъ, собирающеся во дворы съ женами и дътками, и сожигахуся отнемъ своею волею. Блаженъ изволь сей о Господъ! Мы же оставшін и еще дышущін, о всёхъ сихъ поминаніе творимъ жертвою. со слезами изъ глубины воздыханіи неизглаголанными, воспівваемъ радующеся, Христа славяще: упокой, Господи, душа рабъ своихъ, всёхъ пострадавшихъ оть никоніянъ на всякомъ мёстё, и учини ихъ, идъже присъщаеть свъть лица твоего, въ селъхъ со святыми избранными твоими, яко благь и челов вколюбець. Рабомъ Божінмъ побіеннымъ вічная память 3-жды. Почивайте, миленкіе, до общаго воскресенія и о насъ молитеси, даже и мы ту же чашу испіемъ о Господъ, которую вы испили и уснули въчнымъ сномъя. Въ приведенной похвалъ самосожитающимся не указывается мотивъ преследованія, а скорее рекомендуется въ самосожжении средство избъжать гибели духовной, такъ что эти слова могуть быть хорошимъ мериломъ той степени, до которой доходиль фанатизмъ защитниковъ старины: быть можеть, на практикъ всъ случаи самосожженія объясиялись исключительно страхомъ отдаться въ руки еретической власти, но въ теорін могло быть самоистребленіе и безъ этого внъшняго побужденія. Ограничиваясь пока этими замівчаніями, мы вернемся въ дальнъйшемъ изложени къ вопросу о самосожжени и объотношеніи Аввакума къ этому любопытному явленію въ жизни нашего старообрядчества.

Призывая своихъ послъдователей къ страданіямъ и смерти за въру, Аввакумъ указываетъ имъ на примъръ боярыни Морозовой и ея двухъ единомышленницъ, которыя «живы закопаны въ землю»: боярыня была богата, «50 тысячъ крестьянъ имъла, да домоваго доходу тысящъ болье дву сотъ было,—сына не пощадъла единородного, къ сему и другая такоже дътей». Въ виду такого примъра, конечно, бъднымъ людямъ не приходится колебаться: «А ты, душе, много ли имъешъ при нихъ? Развъ мъсмокъ, да горшокъ, а третіе лапти на ногахъ». — Само царство небесное въ ротъ валится, а ты откладываещь, говоря: дъти малы, жена молода, разориться не хочется! А тово не видишъ, какую честь-то бросмли боярынъ-тъ! Да еще жены суть. А ты мужикъ, да безумнъе бабы, не имъешъ цъла ума. Ну, дъти-тъ переженишъ, и жену-ту утъшишъ; а затъмъ что? не гробъ ли»?

Выражение «царство небесное въ роть валится» вызывало со

стороны некоторых духовных наших писателей упрекъ Аввакуму въ цинизмъ, однако врядъ-ли можно признать такой упрекъ справедливымъ, такъ нажь мы имћемъ здъсь дъло опять же съ твиъ самымъ стремленіемъ выражаться просто, на которое мы неоднократно указывали и которое составляло силу Аввакума, какъ вполнъ народнаго проповъдника, свободно пользовавшагося народной образной ръчью. И въ этомъ же самомъ сочинени мы рядомъ встречаемся съ другимъ примеромъ подобнаго образнаго выраженія мысли. Указавъ своей паствів на примітрь боярыни Морозовой, Аввакумъ обращается къ доводамъ изъ божественныхъ писаній въ пользу спасительности страданій за въру, и здівсь найденная имъ въ Евангеліи отъ Іоанна параллель между радостнымъ состояніемъ жены, разрішившейся оть бремени, и духовной радостью христіанъ, когда они узрять Христа, вызываеть со стороны Аввакума следующее толкованіе, являющееся собственно образно: реальнымъ перифразомъ евангельскаго текста: «Якоже и жена беременна передъ родинами день и нощь бъдная печется, какъ бы разродитися, ожидаеть, яко часа смертнаго, а огда родила робенка, такъ и все забыла: такъ то и христіанское Христа ради терпъніе и мученіе скорбно нынъ кажется, а тогда въ радости забудемъ все, егда надежа наша Христосъ явится намъ. Знаешь ли когда? Тогда, егда оживотворить мертвенная телеса наша Духомъ Святымъ, что робеновъ изъ брюха, вылъземъ паки изъ земли матери нашея».

Ссылка на писаніе нѣсколько отвлекаеть Аввакума въ сторону отъ его разсужденія о териѣніи за вѣру, и онъ высказываеть похвалу «книжному поученію»; эта похвала довольно шаблоннаго характера, повторяется извѣстное изреченіе: «всякаго добра добрѣйши суть книжное поученіе», рекомендуется проводить время въ постѣ, молитвѣ и книжномъ поученіи, а затѣмъ Аввакумъ снова переходить къ страданіямъ за вѣру, даетъ своимъ послѣдователямъ слѣдующее замѣчательное наставленіе: «побѣждай благимъ злое, сирѣчь терпи», и въ подтвержденіе этой мысли ссылается на слова Спасителя «аще міръ васъ ненавидить, вѣдите, яко мене прежде васъ возненавидѣ». Это наставленіе Аввакума по своему характеру противорѣчитъ многимъ яростнымъ его нападкамъ на противниковъ и тѣмъ проявленіямъ мстительнаго настроенія, которыя намъ приходилось отмѣчать; однако, какъ мы уже указывали, такія противорѣчія очень часты

въ сочиненіяхъ Аввакума, и послідовательности въ его отношеніяхъ къ врагамъ почти нигді не видно. Гоненія, которымъ подвергаются правовірующіе, представляются даже какъ нічто нормальное: «Міръ своихъ любить, а Христовыхъ гонить. А міру тому державець діяволь; онъ такъ научаеть ділать, Христовыхъ людей вяжеть, да куеть, да біды наводить, да и въ смерть загонить, потому что не любить Христа тово гораздо. Идіже кімъ заповідь Христова соблюдается, ту благодать Духа Святаго преизобилуеть, а діявола палить сила Божія; такъ онъ, что бішеная собака, бросается на человіка того такъ и сякъ, ищеть какъ бы развратити отъ віры и оть діять добрыхъ, чтобы благодать та отгнати оть человіка, такъ бы ему не тісно было».

Діяволъ, конечно, врагъ креста Христова, и онъ-то научилъ никоніянъ «изврещи кресть Христовъ трисоставный и крыжъ латынской витсто его вчинилъ», приготовивъ такимъ образомъ путь антихристу. Послъ этого объясненія замьны восьмиконечнаго креста четвероконечнымъ Аввакумъ естественно переходитъ ко второй части своего сочиненія, т. е. къ разсужденію о разныхъ формахъ креста, ихъ значения и происхождении. Истиннымъ «Христовымъ крестомъ» признается кресть «трисоставный, отъ кипариса, и певга и кедра устроенъ»; въ доказательство приводятся не совствы подходящія слова пророка Исаіи: «пріидеть къ тебъ слава ливана отъ кипариса и певга и кедра», а затемъ сообщается равсказъ о чуде Моисея на водахъ Мерры, «якоже о томъ свидетельствуетъ Библія». Однако въ последнемъ случав источникь указань неверно, такъ какъ въ Библіи (Исходъ, гл. 15, ст. 25) нъть тъхъ подробностей, которыя приводятся Аввакумомъ, а взяты онъ изъ Палеи 93). Кромъ этого, въ доказательство преимущества восьмиконечнаго креста предъ четвероконечнымъ, Аввакумъ ссылается на слова апостола Павла и на Псалтырь. «Не внимають, говорить онъ о своихъ противникахъ, Апостолу глаголющу: мнъ, рече, не буди хвалитися, токмо о креств Господа нашего Ісуса Христа, на немъ же страдавъ, уби страсти. Того убо и мы держимся креста Господня, похвалы всвуъ насъ. И инде Апостолъ глаголетъ: долгота креста, и широта, и высота, и глубина небесемъ равна. Внимай же не о четверо-

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Сборникъ отд. рус. яз. и слов. XVII, стр. 196, 217, Толковая Палея (Колом.), ст. 512.



конечномъ Павелъ глаголеть, но о тричастномъ Христовъ креств: долгота - долгое и протяженное древо, широта же прекое. высота и глубина — подножіе. И Псалмопівець учить: возносите Господа Бога нашего и кланяйтеся подножію ногу его, яко свято есть. Сіе реченное о подножномъ древъ. Наконецъ, въ качествъ последняго аргумента въ пользу превосходства осьмиконечнаго креста является ссылка на апокрифическое сочинение, приводимая на память; Аввакумъ передаетъ содержаніе апокрифа «о крестномъ древъ», о принесеніи Лотомъ главень оть вънца Адамова, изъ которыхъ впоследствіи быль сделань кресть Спасителя, и при этомъ указываеть свой источникъ такимъ образомъ: «Я грѣшной читаль сице, а не въ церковныхъ книгахъ, кои обносятся въ церкви свидетельствованы, но въ дежащихъ и несвидетельствованныхъ. Аще сіе правда, или ни, Богь въсть. Азъ върую крвико пророкомъ и апостоломъ и богословцемъ всемъ. Они насъ научають, яко тричастенъ кресть Христовъ, сирвчь отъ трехъ древъ сотворенъ»: Цитированіемъ на память можно объяснить некоторыя отличія разсказа Аввакума оть известныхь намъ апокрифовъ «о крестномъ древѣ» 94).

Осьмиконечный кресть, по разъясненіямъ Аввакума, долженъ быть «на престоль и на жертвь, еже есть на просфирь, и на главъ церкви, и на иконахъ и повсюду вмъстообразная, еже есть въ поклоненіе». Допускается, по преданію святыхъ четвероконечный кресть, «но не вивстообразная, отецъ, и только на ризахъ, и на стихаряхъ, и патрахиляхъ, пеленахъ, идъже положища отцы. А иже кто его учинить на просфирахъ или напишеть на немъ образъ распятаго Христа, и положить его на престолъ виъсто тричастнаго: таковый мерзокъ есть и непотребенъ въ церкви, подобаеть его изринути, Почто на владычнёмь мёсте садится! Рабь онь Христову кресту или предотеча. Знай свое мъсто, не восхищай Господскія чести!». Затьиъ Аввакумъ перечисляеть отдъльные случаи изъ Ветхаго Завъта, когда былъ «знаменоносенъ» четвероконечный кресть: при исходъ евреевъ изъ Египта, при переходъ черезъ Чермное море, при побёдё надъ Амаликитянами, при вступленіи Іисуса Навина въ обътованную землю, во время заключенія пророка Даніила во

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Пам. стар. рус. лит. III. л, 81—85. Тихонравовъ. Пам. отреч. рус. лит. I, стр. 305—308. Сборн. отд. рус. яв. и слов. XVII, стр. 216—220

рву, во время нахожденія Іоны во чрев'є кита. Но вс'є эти примёры «быта знаменія къ плотьокому избавленію, а не въ дупевному спасенію, прообразуя и прописуя силу хотящую быти вреста Христова. Древняя бо мимоидоща: се быша нова. Тамо жезлъ Моисеевъ образъ творя и распростертія рукъ кь плотскому избавленію: здёже животворящее и спасеное древо, кресть Христа Бога нашего, къ душевному нашему въчному спасенію предлежить. Тамо образъ креста людей израильтескихъ оть Египта избави и море проведе, и въ пустынъ Амалика побъди, и въ вемлю обътованную введе и вся къ плотскому жительству устрои: здъ же сила Христова вреста не отъ чувственнаго токмо Фараона избави и избавляеть, но отъ мысленнаго Фараона, глаголю діявола и б'есовь его, на всякь чась избавляеть, и лютыя мытарства воздушныхъ князей мирно и немятежно душа проводить, и не въ землю обътованную вводить, но въ самое небо и въ землю кроткихъ, на воду покойну, въ мъсто свътло, въ мъсто злачно, въ мъсто прохладно, отнюдуже отбъже всяка бользнь и печаль и воздыханіе, ид'яже присвіщаеть св'ять лица Господня, тамо устрояеть всёхъ подъ кровъ его прибёгшихъ».

Установивъ при помощи такихъ доводовъ первенство креста осьмиконечнаго, Аввакумъ обвиняетъ православныхъ въ томъ, что они совратились въ латинство, «идуть въ пагубу, возлюбивши кресть четвероконечный паче истиннаго креста Христова, и на на немъ распятіе пишутъ Христово безъ подножія и на жертвъ почитають крыжъ латынской, а Христовъ презирають. Такъ и стало крыжъ польской, выблядокъ римскаго костела». Выражансь такъ о четвероконечномъ крестъ. Аввакумъ не замъчаетъ, что онъ впадаеть въ противоръчіе съ самимъ собою, такъ какъ допустиль употребление этого креста въ некоторыхъ случаяхъ и въ православной церкви. Въ дальнейшемъ разсуждени делается различеніе между крестами «четвероконечнымъ съновнымъ» и «Цетровымъ безъ возглавія»: последній семиконечный, такъ какъ при распятіи апостола Петра «распинателіе поворотища вверхъ ногами Петра и въ колоду вдолбиша верхней конецъ креста его по прошенію его». Туть является новый оригинальный образецъ филологическаго толкованія слова «костель», такъ какъ «той стоить на костяхь апостола Петра». Учредивь этоть костелъ, «римстіи людіе воспріяща и кресть съ колодкою Петровъ, а Христовъ отринуща прочь, и стали писать распятіе Христово

на съновномъ, еже есть на четвероконечномъ крестъ, и сіи двъ вещи, Петровъ крестъ и четвероконечный, изринуща с одново Владыку своего, крестъ Христовъ».

Здёсь снова Аввакумъ естественно приходить къ отриданію четвероконечнаго и Петрова крестовъ, объявляя ихъ «мудрованіемъ римскаго костела и выблядковъ его, поляковъ и кіевскихъ уніять, еще же и нашихъ никоніянъ». Однако вследъ за этимъ повторяется приведенное противоръчіе въ попыткъ указать, въ накихъ случаяхъ допускаются кресты Петровъ и четвероконечный. «Не отмещемъ же, говорить Аввакумъ, отъ церкви и съновнаго четвероконечнаго, еще же и Петрова креста. Понеже четвероконечный образець и предотеча Христову кресту, да будеть въ перкви на ризакъ и пеленахъ и прочая, идъже положенъ. А Петровъ крестъ безъ верхняго возглавія..., якоже бысть, и нынъ такоже да будеть по преданію, неизмънно въ церкви, идъже положиша его отцы... въ Потребникъ назнаменанъ, какъ сдълать деревяной, по тому образу подпись на немъ учинать сице: освятися сей олгарь въ лъта сія, индикта сего и мъсяца день, и поставить древяный водружальный кресть во олгаръ, за престоломъ на ствив стоитъ неподвижно. Гляди на престолъ и на церковь, и люди Христовы паси, по заповъди его, якоже приказано тебъ стадо сіе.... «Въ заключеніе Аввакумъ говорить: «люби паче Христовъ кресть, и бъжить отъ тебя сатана, силою его гонимъ; а Петровъ и съновный не тяжелъ ему: не болно онъ боится твхъ крестовъ, понеже не владычни». Еще ярче непоследовательность во взгляде Аввакума на различныя формы крестовь выражается въ следующемъ его энергичномъ увещаніи своей паствъ: «Ну, слышателю, разсуди: которая земля лучьши, -- Іерихонъ ли во обътованіе, или небо? временное ли житіе или въчное? Аще ли въчнаго житія не хощешъ, но нынъшнево, яко жидовинъ во обътованіи живешъ и ищешъ: и ты держися четвероконечнаго креста, да съ ними же въ цеклъ нойдеши, во огонь неугасимый. Помянешъ тогда наши нынъщнія ръчи, егда восплачются вся племена земная и ты съ ними же, попиратель креста Христова, егда узрить его всяко око грядуща съ силою многою на облацъхъ небесныхъ». Такимъ образомъ въ этомъ полемическомъ трактате Аввакума замёчается рядъ противорёчій, происхожденіе которыхъ можетъ быть объяснено только какъ результать упорнаго стремленія

обдичить еретичество никоніянь; отсюда же объясняется и неразборчивое пользованіе всякими источниками, даже и апокрифическаго свойства.

По своему содержанію, касаясь во второй части вопроса спеціальнаго, а въ первой болье общаго, «Книга на крестоборную ересь» представляеть переходь оть указаннаго нами перваго равряда обрядово-полемических сочиненій Аввакума къ второму, хотя слёдуеть замётить, что рёзких разграниченій между отдёльными группами сочиненій Аввакума установить невозможно, и что всякое такое дёленіе чисто условно и объясняется только большими сравнительно внёшними удобствами групповаго раземотрёнія.

Въ намъченномъ нами второмъ разрядъ наиболъе общимъ характеромъ отличается «Посланіе ко всёмъ вёрнымъ», изданное проф. Субботинымъ по рукописи митр. Макарія, № 34, принадлежащей теперь Кіевской духовной академіи 95); варіанты приведены по Хлудовской рукописи № 257. Это же сочинение мы печатаемъ въ поздивишей передълкв по рукописи Московскаго Румянцевскаго Музея, № 592 (Приложенія № 23); переработка текста выразилась въ стилистическихъ распростраиеніяхъ отлъльныхъ его частей и внесеніемъ въ него большаго количества славянизмовъ, хотя и первоначальный текть (если такимъ считать изданный г. Субботинымъ) заключаетъ въ себъ сравнительно мало особенностей реальнаго русскаго стиля, вообще свойственнаго сочиненіямъ Аввакума. Примъръ такого стилистического распространенія мы находимь уже въ самомъ началь посланія, гдь одно предложеніе: «стойте твердо въ въръ и незыблемо» превращается въ следующее общирное и витіеватое увъщаніе:

«Стоите въ древле-преданной святыми апостолы и святыми седми вселенскими и девяти помъстными соборами, святыми отцы, въ въръ Христовъ твердо и незыблемо, въ которой прародители и родители наши умроша и безчисленное множество отецъ святыхъ въ той же въръ спасошася и в нетлънныхъ тълесъхъ, аки звъзды небесныя просияща, и паче снъга убълишася, и на небеса возлетъща, яко небопарніи орли, прекрасныя ихъ душы, ихъ же и до днесь зримъ нетлънныя мощи честнаго ради житія ихъ и въры теплыя къ Богу. Въ той же и мы гръшніи въръ древле-

<sup>95)</sup> Петровъ. Опис. кіев. рукоп. собраній, І, стр. 101.

православней пребудемъ до скончанія въка нашего непоколебимо и неподвижно, а нововводных ересей, умышленных отъ нынешнихъ учителей отступниковъ отъ святыя въры православныя и церкви святьй сопротивныхъ, не нрівилите, нонеже многія злыя ереси, иже и нелъть есть о нихъ и глаголати, в книгахъ новыхъ находятся, иже з древними книгами зъло не сходны. Пріемлющій же с нововводными ересми книги не точію спастіся по нихъ возмогуть, но и снидуть до ада».

Въ такомъ же родъ переработано въ Румянцевскомъ спискъ и все посланіе: характеръ этой передълки по своей витієватости очень подходить къ тъмъ прісмамъ, которые установились въ раскольничьей литературъ въ XVIII въкъ, благодаря дъягельности получившаго риторическое образованіе Андрея Денисова.

По своему содержанію «Посланіе къ върнымъ», особенной важности не представляеть; все оно состоить въ развитіи приведеннаго увъщанія стоять твердо за въру, причемъ въ отношеній къ противникамъ отличается замічательной мягкостью. Возбуждая въ своихъ последователяхъ безстращіе, Аввакумъ вивств съ темъ внушаеть имъ смиренномудріе, какъ средство победить «всехъ противнщихся»: «о Христове деле говори кротко и привътно, да же слово твое будеть сладко, а не терпко. Аще и разгорится духъ огнемъ божественнымъ: слово къ человъку говори, а умомъ ярость износи на діявола. А кающагося на всяко время прощай, и вся твори, не человъкомъ показуяся, но Вогови. Таже и молися за противнаго». Напоминая о необходимости имъть во время гоненія «незлобіе голубино», Аввакумъ уговариваетъ свою паству не сътовать о потеръ имънія и даже о лишеніи семейства и ссылается на свой собственный прим'връ: «Пускай діяволь емдеть: онъ владыка сему в'вку. Христосъ заплатить въ будущій вінь. А жену-ту и дітей Христосъ сохранить же въ нечестивыхъ рукахъ. У меня Марковна сидить себъ въ землъ съ дътьми, будто въ клъткъ, Божіею благодатію снабдіваема. А я ною Богу моему дондеже есмь». Защищая старое правовъріе, слъдуеть ревностно исполнять слово Божіе и помнить о грядущемъ страшномъ судъ, на которомъ должна обнаружиться всякая людская неправда. Всякій правовърный прежде всего долженъ думать о своихъ гръхахъ и не долженъ «считать братнихъ паденія», а между тъмъ современное положеніе дёль наводить на грустныя размышленія: «у насъ и въ заводъ тово нъть, говорить Аввакумъ, - всюду ро-

потъ, да счетъ, да самомивніе съ гордостью, да укоризны другь друга, да напыщеніе на искреннихъ, да всякъ учитель, а послушниковъ нътъ. Горе времени сему и намъ живущимъ». Особенно следуеть остерегаться «нынешнихь духовных», потому что они «дёломъ бёси» и легко могутъ прельстить въ свою ересь; поэтому Аввакумъ запрещаеть всякое общение съ ними, однако туть же онъ приказываеть ихъ обличать, причемъ обличеніе полжно отличаться тімь же мягкимь характеромь: «не гитвайся на него; аще и разгитватися, но на діявола подобаеть, а не на искренняго». Возмездіе отступникамъ неизбъжно въ будущемъ, и тогда правоверные «натешатся» надъ ними: «егда Христосъ тебв ево отдасть, кто можеть тогда отнять? Какъ захочещь, такъ осудишь его о Христв. А ныив терпи,-моли Бога о немъ, даже въ разумъ истинный ево приведеть. А не станешъ навътовъ терпъть, такъ и самъ пропадешь». Для утвиненія своихъ посл'ядователей Аввакумъ рисуеть сл'ядующую апокалипсическую картину будущей казни никоніянъ: «вывдеть на конъ бъломъ и царя ихъ со джепророкомъ въ огнь всадить живымъ. Потомъ и діявола за ними же. Изм'внить же ихъ, со бакъ, во мгновеніе ока, сиръчь убість, да и паки оживить, да ужть въ огон-етъ кинетъ. А прочихъ войско-то ихъ побито будеть на мъсть нъкоемъ Армагеддонь. Тъ до общаго воскресенія не оживуть: тёлеса ихъ птицы небесныя и звёри земныя ёсть станутъ: тушны гораздо, брюхаты, --- ость надъ чёмъ птицамъ и и звёрямъ прохлажатся. Пускай оне нынеча бранять Христа, а насъ мучать и губять: отольются медвёдю коровьи слезы».

Изъ приведенныхъ словъ Аввакума видно, что и въ этомъ сочинении его отношение къ никоніннамъ отличается тою же непослѣдовательностью, какую мы отмѣчали при разсмотрѣніи его истолковательныхъ сочиненій: покорность и безропотное перенесеніе преслѣдованій за вѣру и даже наставленіе не гнѣваться на еретиковъ парализуются наставленіемъ противоположнаго свойства, въ силу котораго еретиковъ надо чуждаться, а также и яркой картиной будущаго возмездія, когда правовѣрнымъ удастся «натѣшиться» надъ своими врагами; несмотря на все стараніе держаться мягкаго тона, обнаруживается та же страстная нетерпимость по отношенію къ своимъ противникамъ; разница между этимъ «Посланіемъ» и «Толкованіями псалмовъ» замѣчается только въ томъ, что въ «Посланіи» Аввакумъ не гово-

рить о расправѣ съ никоніянами въ настоящей жизни. Совпаденіе съ «Толкованіями» есть п въ взглядѣ на антихриста, который еще не явился, причемъ въ «Посланія» повторяются даже нѣкоторыя выраженія «Толкованій», какъ напр.: «послѣдней чортъ не бывалъ», «тайна уже дѣется беззаконія»; повторяется и надежда на возврать старины: «еще послѣ никоніянъ чаемъ поправленія о Христѣ Ісусѣ Господѣ нашемъ». Правда, относительно этихъ словъ объ антихристѣ и поправленіи слѣдуетъ сказать, что они присоединены къ «Посланію» въ видѣ роѕtястірішт, уже послѣ заключительнаго благословенія всѣмъ вѣрнымъ, и потому, можеть быть, они являются позднѣйшей прибавкой, тѣмъ болѣе, что ихъ нѣтъ въ Хлудовскомъ спискѣ; однако связь ихъ съ предшествующими замѣчаніями объ антихристѣ можеть быть установлена.

Къ сказанному о вившнихъ особенностяхъ этого «Посданія» считаемъ нужнымъ добавить, что, несмотря на обиліе славянизмовъ, въ немъ все же встречаются некоторыя черты, свойственныя вообще Аввакумовымъ произведеніямъ: есть пословица «отольются медвёдю коровьи слевы», послё принадлежащаго «нёкоему старцу» сравненія людского отношенія къ своимъ и чужимъ гръхамъ съ двумя мъшками, -- «одинъ назади, а другій напреди, -и свои гръхи въ задней мъщокъ кладеть, а братніи въ передній, и безпрестанно на нихъ глядитъ, а своихъ назади не видитъ --Аввакумъ обращается къ читателю съ вопросомъ: «Правдою ли старець рекь? А чаю не солгаль». Наконець характернымь для Аввакумова стиля является объяснение текста: «будьте мудры. яко змін, и чисти, яко голуби»; основою этого объясненія, въронтно, послужилъ какой-нибудь Азбуковникъ, въ который указаніе свойствъ эмён вошло изъ «Физіолога,» гдё оно является въ -следующемъ виде: «егда приступить человекъ къ змии, хотя ю оубити, все тёло свое на смерть предасть, а главу змии крыеть; подобаеть оубо намъ все твло свое предати Христа ради на смерть, а главу хранити о гръсъхъ и о дълехъ, якоже створириша пресвятии мученици; всякому оубо мужю глава есть Христосъ, яко же пишеться» 96). Это толкование является въ одномъ изъ сочиненій патріарха Никона, считавшагося въ свое время образцовымъ проповъдникомъ, а поэтому мы считаемъ не лищ-

<sup>96)</sup> Карићевъ. Физіологъ, стр. 223.

нимъ привести оба толкованія, такъ какъ эта параллель указываеть на отличіе пріемовъ рѣчи Аввакума отъ пріемовъ его современниковъ:

## У Никона.

Глаголеть же, яко и мудру подобаеть быти, и яко въдъти, како подобаеть пребывати посреди многихъ врагь, якоже бо змій все тъло свое предаеть на біеніе, главу же токмо соблюдаеть, тако и христіанинъ вся имънія даеть тъло свое поражающимъ, главу же, еже есть Христосъ и въра, яже къ Нему, и законъ и заповъди, сохранена да будеть даже до смерти эт).

#### У Аввакума.

Разумъешъ чево для Господь на змію-ту указываеть? А то, --- змію-ту какъ бьетъ кто, такъ она все тъло предаеть біемо быти, главу же свою соблюдаеть, елико возможно: свернется въ клубокъ, а голову-ту въ землю хоронить. Я ихъ биваль съ молода ума. Какъ главы не разобьешъ, такъ и опять оживеть; а голову-ту какъ разобъещъ, такъ она и цъла и мертва. Такъ и христіянинъ безъ головы умреть смертію въчною, сиръчь безъ въры Христовы непорочные. Хотя онъ и цълъ, не разоренъ и не убить, да безъ въры мертвъ. Кая бъда въ немъ? Плюнуть на него! А аще разграбленъ и уязвенъ, глава непорочна, еже есть православная въра въ души его: живъ есть таковый животомъ въчнымъ.

Основа толкованія у обоихъ писателей одна и та же, но Аввакумъ умѣетъ оживитъ толкованіе болѣе образнымъ представленіемъ змѣи, свертывающейся въ клубокъ и хоронящей голову въ землю, а также и ссылкой на свой личный опытъ; наставленіе хранить вѣру тоже становится ярче, благодаря замѣчанію: «Кая бѣда въ немъ? Плюнуть на него!» Видно обычное для Аввакума стремленіе приноровиться къ языку и образу мышленія тѣхъ, къ кому онъ обращается. Та же самая черта видна въ толкованіи второй части евангельскаго текста: «Еще же и незлобіє во время гоненія подобаеть имѣти голубино. Понеже голубь, птенцовъ своихъ лишаемъ, не гнѣвается и отъ владыки своего не отлетаетъ, паки гнѣздо строитъ и иныхъ дѣтей заводить. Я ихъ смолода держалъ,—поповичъ я голубятникъ былъ. Какъ не хороши дѣтенки-тѣ, и лищаешъ отъ родителей; а онѣ бѣдные свитаются, и другія станутъ заводить».

«Посланіе къ нѣкоему Іонѣ» является послѣ «Книги на крестоборную ересь» самымъ общирнымъ изъ разсматриваемыхъ

<sup>95)</sup> Записки Отд. Слав. и Рус. Археологіи, т. ІІ, стр. 447—448.

сочиненій Аввакума. По своему содержанію оно отличается большимъ разнообразіемъ, касаясь весьма многихъ предметовъ, какъ пунктовъ разногласія съ православною церковью, такъ и разныхъ вопросовъ, возникавшихъ внутри общества сторонниковъ прежняго правовърія; въ виду такой многосторонности содержанія. «Посланіе» по форм'є представляется какъ бы составленнымъ изъ отрывковъ, не совстмъ подходящихъ другъ къ другу; однако такая отрывочность не составляеть исключительной особенности настоящаго сочиненія, она замічается во многихъ другихъ писаніяхъ Авванума и можеть объясняться и чисто вившними условіями ихъ происхожденія: они являлись часто ответомъ на тв вопросы, которые ставились расколоучителямъ ихъ приверженцами, а въ виду отсутствія полной свободы сношеній. естественно было, что подобныхъ вопросовъ накоплялось немало. пока не представлялся случай довести ихъ до свёдёнія Пустозерскихъ учителей; эти же въ свою очередь тоже не всегда могли придавать своимъ ответамъ сколько-нибудь систематическую форму; Аввакумъ не особенно-то былъ вообще способенъ къ последовательному изложенію, а кроме того, вероятно, приходилось писать урывками, такъ какъ не много имълось книгъ, да и въ бумагъ ощущался недостатокъ.

Іона, личность котораго намъ неизвъстна, обратился къ Аввакуму съ посланіемъ, въ которомъ указывалъ, что замѣтилъ «много въ человъцехъ по градомъ раздъленія во ученіи», и просилъ между прочимъ разрѣшить вопросъ о поклоненіи иконамъ, о единогласномъ пѣніи, о разныхъ другихъ обрядахъ, объ отношеніяхъ къ никоніянамъ, о молитвѣ за царя, объ антихристѣ. На нѣкоторые изъ этихъ вопросовъ Аввакумъ отвѣчалъ уже раньше, а потому теперь онъ ссылается на свои прежнія сочиненія, ограничиваясь краткимъ ихъ изложеніемъ, хотя кое-что добавляетъ къ своей аргументаціи; нѣкоторые же вопросы потребовали болѣе обстоятельнаго разъясненія.

Вопросъ о поклоненіи иконамъ, какъ видно, возбуждалъ очень оживленные толки въ средѣ приверженцевъ старины: прежде всего затрудненіе возникло потому, что было много иконъ, неправильно написанныхъ; затѣмъ являлось недоумѣніе, слѣдуетъ ли поклоняться иконамъ, хотя и правильно написаннымъ, но находящимся въ никоніянскихъ домахъ и храмахъ, и наконецъ находились даже такіе люди, которые совершенно отвергали по-

клоненіе иконамъ; — такъ по крайней мірт можно заключить, судя по тому, что Аввакумъ считаеть нужнымъ вообще защищать поклоненіе иконамъ. Его очень печалять возникшія разногласія, такъ какъ «старолюбцы, иже между собою несогласуются и спорами безумными или рещи правъе высокомысліемъ падають, кождо хотя своя поставити, а не яже суть Божія. И сія грядуть стезею неправою, понеже Господь гордымъ противится, смиреннымъ же даеть благодать. А иже держать Евангеліе и Апостолъ, а святыя иконы отмещуть, то явныя врагиесть, сирвчь немцы». Затемъ онъ излагаеть некоторые взгляды лютеранъ и «калвинцовъ» и, возвращаясь къ вопросу объ иконахъ, повторяетъ: «А иже иконы укоряють и говорятъ: подобаеть де знати Бога единаго, — и то бляцкой глаголь. И бъси върують и трепещуть, яко есть Богь единъ, и вси еретицы глаголють такоже, да и мы иконъ не боготворимъ, но первообразное почитающе поклоняемся, а Бога единаго въруемъ и исповъдуемъ Отца и Сына и Святаго Духа, въ Троицы славимаго, и по Вовъ святымъ Божіимъ иконамъ поклоняемся, яко угодниковъ его почитающе, а не боготворимъ же». Это обличение «люторцевъ и калвинцовъ» можно объяснить лучше всего при предположеніи, что среди старолюбцевъ находились люди, совсёмъ отвергавшіе поклоненіе иконамъ. Что касается иконъ новаго письма, то о нихъ въ «Посланіи къ Іонъ» говорится то же самое и приблизительно въ техъ же выраженіяхъ, что и въ разсмотрънномъ нами сочинени «Объ иконномъ писании», хотя есть черты, которыя сближають настоящее «Посланіе» съ «Посланіемъ къ священнику Стефану»; таковъ вопросъ о многогласномъ леніи, причемъ, настаивая на необходимости единогласія, Авважумъ припоминаеть, что онъ писаль объ этомъ предметв «пространно въ Москву въ мимошедшая лъта». Послъдняя часть «Посланія къ Іонъ» по содержанію есть сокращенное изложеніе статьи «о сложеніи персть», но вопрось о перстосложеніи соединяется адъсь съ ученіемю о молитев Інсусовой: отстаивая двуперстіе, Аввакумъ защищается отъ выставляемаго никоніянами обвиненія въ еретичествъ, будто двуперстіе есть символъ признанія «двухъ Сыновъ».

Въ этомъ же посланіи снова затронуть важный вопросъ о священствъ, такъ какъ въ средъ старообрядцевъ находились люди, отвергавшіе авторитеть простыхъ старцевъ и даже от-

странявшіеся отъ св. Причастія. Мысли, высказываемыя теперь Аввакумомъ по этому вопросу, являются дальнъйшимъ развитіемъ тёхъ теорій безпоновства и бёглоноповства, которыя намёчались имъ уже раньше 98). Объ эти теоріи въ настоящемъ посланіи являются равноправными: Аввакумъ допускаеть съ одной стороны совершение церковныхъ требъ простыми иноками, а съ другой стороны разръщаеть принимать въ служение поновъ новопоставленныхъ. По отношенію къ первымъ дается такое разъясненіе: «А иже держатся крепко старыхь внигь, а новыхь отнюдь не пріемлють, и въ перковь къ новому пінію не ходять, и ходити не повелъвають, и поповъ въ домы не пущають, и оть нихь бъгають, и младенцевъ имъ крестити не дають, а крестять простые иноки и постригають же иноки, а грамоты умъющен, и на духъ пріимають простые жъ старцы, — и сіи человецы раби Бога вышняго, отметающеся скверны, хранять цъло благочестіе. Аще они и простіи, но дъйство духовное, понеже и рукоположенцевъ твхъ не всъхъ Духъ Святый рукополагаеть, но всеми действуеть». Дальше Аввакумъ указываеть. какія службы можеть совершать такой простець: «простому иноку не подобаеть глаголати: «Благословенъ Богъ нашъ» и «Боже, ущедри ны», но «За молитвъ святыхъ отецъ нашихъ». та же трисвятое и прочая, и канонъ за единоумершаго, таже панихида, и кадить кадиломъ, також поеть и молебенъ, емуж хощеть, говорить каноны съ Евангеліемъ, и кончаеть по трисвятомъ тропарь, и 40 «Господи помилуй или 100, ектеней же не глаголеть, но «Честнъйшую» и «Слава и нынъ», «Господи помилуй» 3. да модитвою и кончаеть». Въ этихъ наставленіяхъ видны извъстныя ограниченія, такъ сказать, богослужебной компетенцін простецовъ, однако въ этомъ же «Посланіи» мы встръчаемъ не совствиъ ясно выраженное правило, которое можнотолковать въ смыслѣ крайняго расширенія этой компетенціи, какъ разръшение простедамъ совершать таинство причащения: «Мощно иноку просцу и простолюдину истиннымъ таинствомъ причащатися; есть Григорія Богослова правила о семъ, повельваеть въ нужду причащати себя». Эти слова, встречающіяся вслёдъ за наставленіемъ о принятіи «новопоставленныхъ поповъ», могуть объясняться, какъ указаніе способа обходиться

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) См. выше, въ д. V.

безъ поповъ; а если можно причащаться самому, то отсюда не особенно затруднителенъ переходъ къ причащенію другихъ, который и дѣлается Аввакумомъ по отношенію къ младенцамъ въ «Книгъ всѣмъ горемыкамъ миленькимъ», гдѣ, какъ увидимъ, дается уже обстоятельное описаніе порядка причащенія безъ священника.

Наставленіе о принятіи новопоставленныхъ поповъ выражаєтся тоже нѣсколько подробнѣе, чѣмъ это было раньше, какъ мы указывали при разсмотрѣніи сочиненія, озаглавленнаго «Аввакума отца разсужденіе»; въ настоящемъ посланіи Аввакумъ обстоятельно перечисляеть тѣ требы, къ которымъ допускается «новикъ» («да глаголеть «Благословенъ Богъ» и возгласъ: «Яко твое есть царство», и служить вечерню, и утреню, и часы, и молитвы роженицамъ говоритъ и креститъ»), относительно же совершенія литургіи ставить болѣе строгое условіе: въ «Разсужденіи» считается достаточнымъ, если «новикъ оплачеть себя стонавше, проклявше еретическое дѣйство, здѣсь же онъ получаеть право «литорисать» только въ томъ случаѣ, если онъ «постраждеть отъ мучителей и кровь свою изліеть за старое благочестіе».

Вопросъ о причащении становился въ это время очень сложнымъ, такъ какъ нѣкоторые старолюбцы «отлучали себя отъ причастія», какъ передаетъ Аввакумъ, подъ тѣмъ предлогомъ, «яко не обрящеши святыхъ таинъ». Такихъ крайнихъ представителей своей партіи Аввакумъ «не похваляетъ» и обращается къ нимъ съ такимъ увѣщаніемъ: «только то и людей святыхъ, что будьто одны мы, а то всѣ погибли! Миленькіе батюшки, добро ревность по Богѣ, да знать ей мѣра. Не блюдись, до конца не упразднитъ жертвы той и самъ антихристъ; самъ бо рече Владыка: Азъ есмь съ вами до скончанія вѣка».

Здѣсь Аввакуму естественно пришлось коснуться и вопроса объ антихристѣ, но какихъ-либо новыхъ мыслей онъ по этому поводу не высказываетъ, повторяетъ то же, что говоритъ въ «Толкованіяхъ на псалмы», т. е. отвергаетъ мнѣніе, будто антихристъ явился въ лицѣ патріарха Никона, мнѣніе, поддерживаемое тѣми людьми, «которые, въ зодійстѣмъ крузѣ увязше, по книгамъ смотрятъ, и дни и седмицы раздѣляюще, толкуютъ». Опять Аввакумъ, какъ и въ «Толкованіяхъ», ссылается на свое личное знакомство съ Никономъ, отецъ котораго былъ «череми-

еннъ, а мати русалка» (въроятно, въ рукописи это слово явипось въ замъну слова «русачка»), послъ Желтоводской обители, постепенно возвышаясь, Никонъ «попалъ къ чертямъ въ атаманы, а нынъ, яко кинопсъ волхвуя, ужо пропадеть скоро и память его съ шумомъ погибнетъ». Вообще приходъ антихриста еще не наступилъ, такъ что въ этомъ отношеніи Аввакумъдовольно послъдовательно держится того же взгляда, который высказывается имъ въ другихъ его сочиненіяхъ.

Возникалъ между старолюбцами также споръ и о молитвъ зацаря, но Аввакумъ отзывается объ этомъ споръ, какъ о «суетномъ словопреніи», и наставляеть, что, молясь за царя, не слъдуеть его называть благовърнымъ, «потомъ же и о обращеніи ихъ на просвиромисаніи и вездъ, а буде совъстію угиътаемъ, не можешъ на имя царя и патріарха просвиры выняти, понеже оттекли отъ тълеси церкви, и ты о благовърныхъ князъхъ вынимай и о священствъ безъимянно».

Важной подробностью «Посланія къ нѣкоему Іонѣ» является похвала тѣмъ, которые себя сжигають и «испоста умирають»,—послѣднее указываеть на новый способъ самоистребленія.

Близко по содержанію къ разсмотрѣнному сочиненію и «Посланіе къ неизвъстному» («ко иному»), изданное нами посписку Имп. Публичной Библіотеки, О. XVII, № 37 99). Какъ видно изъ нашихъ подстрочныхъ примъчаній къ этому тексту, онъ сплошь почти состоить изъ отрывковъ разныхъ Аввакумовыхъ сочиненій, такъ что весьма возможно, что быль составленъ уже не саминъ Аввакумомъ, а какимълибо изъ его учениковъ. Любопытными здёсь являются только нёкоторыя дополненія къ тому, что говорится въ «Посланіи къ Іонъ» о люляхь, отлучающихся оть причастія: изъ этихъ дополненій видно, что отридание таинства причащения было связано съ отрипаніемъ священства, такъ какъ «взята благодать», и съ ученіемъ о приходъ антихриста. Интересенъ также и разсказъ о чудъ съ просвирой, являющійся здёсь въ нъсколько иномъ видь, чьмъ въ «Посланіи къ Маремьянь Өедоровнь», но этотъ разсказъ вибств съ другими его версіями мы разсмотримъ, когда будемъ говорить объ этомъ последнемъ посланіи.

«Посланіе къ неизвъстнымъ», издаваемое нами по списку

<sup>99)</sup> Приложенія, № 4.

Черниговской духовной семинаріи, № 134 (Приложенія, № 13), является краткимъ обличеніемъ вообще всёхъ никоніянскихъ новшествъ, особенно измѣненія именъ святыхъ и нѣкоторыхъ словъ въ молитвахъ, напр. «въковъ», вмъсто «въкомъ», такъ какъ «малое слово великую ересь содъваеть». За извращеніе вёры русскую землю постигли всякія наказанія, начиная съ морового поветрія: наказаній было такъ много, что «иныхъ пагубъ нъсть времени исчести уму моему». Никонъ оцять сравнивается съ Формосомъ за введение троеперстия, а про повинующихся его распоряженіямъ Аввакумъ говорить, что ими онъ (т. е. Никонъ) «обладаетъ яко кабальными: что они велятъ, то и творять: «такъ де намъ государи патреархи указали, на нихъ де Богь положиль». Указавь, что всв прежніе обряды были. установлены въ церкви святыми, Аввакумъ по обыкновенію яростно нападаеть на православных і іерарховъ. «Али ты чаешь, спрашиваеть онъ, потому святы нынашнія законоположники власти, что брюха-те у нихъ толсты, что у коровъ: да о небесныхъ тайнахъ не смыслять, понеже живуть по-скотски и ко всякому беззаконію ползски. Или на то глядишь, что они возгляди на вздохи-те ихъ! Вздыхаеть чернецъ, дыхають? Не что долго во власти не поставять, а какъ докупится великія степени, воть ужжо и воздыхать перестанеть, а буде и вздохнеть, а инъ ласкосердьствуеть, лстить мира, показуя себе свята, а внутрь діяволь. Павель Крутицкій да Иларіонъ Резанскій горазды были сему рукодёлію, да и всё однаки власти-те кром'в избранныхъ, де лихо су избраннымъ темъ и тесно бываеть оть нихъ».

Очень подходить по нападкамъ на православную іерархію къ этому послѣднему сочиненію статья «О внѣшней мудрости», ивданная г. Субботинымъ по рукописи библіотеки Хлудова № 257, съ варіантами по рукописямъ той же библіотеки № 273 и библіотеки Е. В. Барсова, и во всѣхъ этихъ спискахъ не имѣющая заглавія. Она является толкованіемъ текста: «Погублю премудрость премудрыхъ и разума разумныхъ отвергуся....» и, какъ почти всѣ толкованія Аввакума, должна бытъ признана памфлетомъ на современные ему церковные порядки. Внѣшняя мудрость есть наука «алманашниковъ и звѣздочетцевъ и всѣхъ зодѣйщиковъ», которые «осуетишася своими умышленьми уподоблятися Богу своею мудростію начинающе, якоже первый бля-

дивый Невродъ, и по немъ Зевесъ прелагатай, блудодъй, и Ермисъ піяница, и Артемида любодфица, о ниже Гранографъ и всь кронники свидетельствують, также по нихъ бывше Платонъ и Писагоръ, Аристотель и Діогенъ, Иппократь и Галинъ; вси сін мудри быша и во адъ угодиша. Достигоша съ сатаною разумомъ своимъ небесныхъ твердей и звиздное теченіе поразумъвше, и оттолъ пошествіе и движеніе смотряху небеснаго круга, гадающе къ людской жизни въка сего настоящаго, -- или тщету, или гобзованіе, — и тою мудростію своею уподобляхуся Богу, мнящеся вся знати. «Глаголють: мы разумвемъ небесная и земная, и кто намъ подобенъ! И взимахуся, блядины дъти, выше облакъ, -- слово въ слово яко и сатана древле». Спасеніе для людей заключается не въ этой еллинской внівшней мудрости, но въ христіанскомъ смиреніи, такъ какъ память Платона и Писагора погибла съ шумомъ, а самихъ ихъ, «яко свиней, вши събли». Современные зодійщики уподобляются древнимъ. «Токмо насыщатися и упиватися и бабъ блудить ваше дёло», говорить, обращаясь кънимъ, Аввакумъ,-«прости, не судя глаголю, къ слову прилучилося. Не ваше то дъло, но бъсовское наученіе. Плакати о васъ подобаеть, а не ругати: понеже плоть оть плоти нашея, и кость оть костей нашихъ, тъла нашего и уди отчасти».

Посль этого общирнаго вступленія Аввакумъ обращается къ разнымъ новшествамъ никоніянскимъ и особенно нападаеть на новое иконописаніе. «Воззри на святыя иконы и виждь угодившія Богу, како добрыя изуграфы подобіе ихъ описують: лице и руки и нозъ и вся чувства тончава и измождала отъ поста, и труда, и всякія имъ находящія скорби. А вы нынъ подобіе ихъ перемвнили, пишите таковыхъ же, яковы сами: толстобрюхихъ, толсторожихъ, и ноги и руки яко стулцы у кажнова святаго. Спаси Богъ вамъ! Выправили вы у нихъ морщины-тъ у бъдныхъ: сами они въ животъ своемъ не догадалися такъ сдълать, какъ вы ихъ учинили!» Укоряя своихъ противниковъ въ томъ, что они кичатся своей внъшней мудростью, Аввакумъ обвиняеть ихъ въ презрѣніи къ русскимъ святымъ и приводить, какъ мы раньше указывали, въ вольной передачъ тогъ отвъть, который данъ былъ ему на соборъ 1666-1667 г. г. на его защиту старыхъ обрядовъ. Напоминая этоть эпизодъ, онъ уже прямо выражается, что его «стали бить», хотя въ разсказъ «Житія» онъ говорить только, что его собирались бить. Никоніянъ онъ называеть «другими нѣмцами русскими» за измѣненіе «церковныхъ уставовъ и поступковъ», отъ котораго «горко милымъ христіанамъ». Это горькое положеніе представляется Аввакумомъ въ следующемъ трогательномъ образе: «Онъ, бедной (т. е. христіанинъ), мается шесть-ту дней на трудахъ, а въ день воскресной прибъжить въ церковь помодити Бога и труды своя освятити: ано и послушать нечево-полатынъ поють, плясавицы скоморошьи». Такое печальное искаженіе въры, совращеніе въ латинство, конечно, должно возбуждать въ защитникахъ старины готовность къ страданіямъ, а потому статья заканчивается оправданіемъ огненной смерти: «Да еще бы христіянинъ въ огонь не шолъ! Сторять всё о Христе Ісусе, а васъ собакъ не послушають. Да и надобъ такъ правовърнымъ всъмъ: то наша и въчная похвала, что за Христа своего и святыхъ отепъ преданія сгоръти, да въ будущемъ живи будемъ». Какъ ни ярко восхваляется въ этихъ словахъ огненная смерть, однако въ нихъ нъть прямого одобренія произвольному самосожженію; здъсь огненная смерть является скорбе, какъ орудіе действія никоніянских властей. Этимъ мы не имбемъ намбренія утверждать, что Аввакумъ не наставляль своихъ последователей самосожженію; мы только хотимъ точно разграничить тв слова Аввакума, которыя относятся къ самосожженію, отъ похваль огненной смерти, являющейся не въ видъ произвольно избираемаго средства душевнаго спасенія.

«Сказаніе о дняхъ поста и мясоястія», изданное Н. И. Субботинымъ по списку библіотеки Е. В. Барсова, гдѣ оно не имѣетъ никакого заглавія, начинается съ наставленія «о субботѣ, како должно есть праздновати по завѣщанію святыхъ Апостолъ», и потому, можетъ быть, стоитъ въ нѣкоторой связи съ тѣмъ вопросомъ о постѣ въ субботу, который, какъ мы указывали, поднимался уже раньше среди приверженцевъ Аввакума. Особеннаго интереса литературнаго это сочиненіе не представляетъ, будучи пересказомъ церковныхъ правилъ о постахъ и праздникахъ; любопытными являются только двѣ подробности: 1) прямое выраженіе еретическихъ взглядовъ Аввакума на Христово воскресеніе («Христосъ же воста отъ мертвыхъ в третій день и во адъ сниде, изведе оттуду вся святыя отцы; таже явися ученикомъ и по воскресеніи ядѣ съ ними и пія» и т. д.), а 2) проявленіе мстительности и нетерпимости по отношенію къ никоніянамъ. Картина страшнаго суда при этомъ рисуется такая же, съ какой мы встрёчались въ истолковательныхъ сочиненіяхъ Аввакума; сказавъ о будущемъ наказаніи еретиковъ, Аввакумъ обращается къ своимъ врагамъ: «Ну-петь знайте, знайте себё римляне и никоніяне! Христа тово однако вы говорите за нѣкое погрѣшеніе распяли жидове: вотъ вамъ отъ грѣшнова тово указъ, враги, богоубійцы, бѣшеные собаки! Что то вамъ пособить другь вашъ антихристь, его же жадаете поюще... А насъ мучите, силою велите антихристу своему вѣровати. Возми—здорово—будеть по вашему! Нѣтъ, друшки, не надѣйтеся! Житъ намъ со своимъ надежею — Христомъ, Сыномъ Божіимъ, и умремъ с нимъ, и паки оживемъ с нимъ; а васъ собакъ всѣхъ намъ подъ началъ отдасть. Дайте-тко строкъ, — я вамъ и лутчему тому ступлю на горло о Христѣ Ісусѣ Господѣ нашемъ».

Последнимъ намеченнымъ нами изъ категоріи обрядово-полемическихъ сочиненій Аввакума является «Книга всёмъ нашимъ горемыкамъ миленкимъ», изданная г. Субботинымъ по рукописи библіотеки митр. Макарія, № 34, съ варіантами по Хлудовскимъ спискамъ №№ 257 и 273. По формъ это посланіе является отчасти подражаніемъ апостольскимъ посланіямъ: Аввакумъ именуетъ себя «рабомъ и посланникомъ Ісусъ Христовымъ» и обращается къ цёлой «тысящи», къ «чадомъ святыя соборныя и апостольскія церкви». Изъ этой «тысящи» приводятся имена довольно многихъ лицъ, нъкоторыя имена извъстны изъ другихъ сочиненій Аввакума, другія принадлежать какимъто неизвестнымъ лицамъ, составлявшимъ, вероятно, тесно сплоченную общину. Имена Анны Амосовны, старицы Меланыи, Елены указывають на связь этой «тысящи» сь боярыней Морозовой; Маремьяна, вёроятно, то же лицо, къ которому есть отдъльное посланіе Аввакума.

Начавъ съ призыва твердо стоять за православную въру и поддерживать другь друга, Аввакумъ даетъ нъсколько наставленій въ отвътъ на недоумънія своихъ послъдователей. Первый вопросъ касался отношенія къ памяти «сожженныхъ братій», слъдуеть ли ихъ признавать святыми и поклоняться ихъ иконамъ. Аввакумъ приказываетъ ихъ «почитати», но иконъ «не поставляти, дондеже Богъ коего прославитъ». Почитаніе выражается въ томъ, что кости сожженныхъ хранятся «въ честнъ

мъстъ», имъ приносится «каженіе и цълованіе», при водоосвященіи они полагаются въ воду вмъстъ съ крестомъ; указаны и молитвы: «Боже, за молитвъ пострадавшихъ сего и сего спаси насъ, Господи, и ихъ помяни во царствіи небеснъмъ. Да перекрестяся, Богу лбомъ въ землю. А мощи кадя, глаголи: отче мой, или брате, елико имаши дерзновеніе къ Богу, молися о мнъ гръшномъ. Да поцъловавъ и покадя, челомъ ему усердно,—просто. Аще и перекрестяся поцълуемъ, не согръшимъ. Добро, кого Богъ оправдитъ, а не мы человъки».

Послѣ этого дается наставленіе, какъ совершать таинство причащенія безъ священника; здѣсь мы встрѣчаемся съ подробнымъ описаніемъ безпоповскаго чина причащенія, которому должна предшествовать исповѣдь предъ «искуснымъ простолюдиномъ», который лучше «невѣжи попа или еретика». Это наставленіе въ нѣсколько измѣненной формѣ находится и въ «Житіи» Аввакума, гдѣ оно помѣщено послѣ разсказа объ исцѣленіи «бѣшеныхъ бабъ» (а въ Казанскомъ спискѣ послѣ разсказа о чудѣ съ просвирой). Приведемъ оба наставленія по текстамъ, изданнымъ Н. И. Субботинымъ:

### Книга горемыкамъ.

Есть въ правилахъ пишетъ, повелъваеть исповъдатися искусному простолюдину, нежели невъжи попу, паче же еретику. Аще нужда привлечеть, и причаститися бес попа можно святымъ комканіемъ. Аще мужескъ полъ или женескъ, в нынъшнее настоящее огнепалное время со исповъданіемъ и съ прощеніемъ другъ ко другу тъла Христова и крови причащайтесь. Предъ образомъ Владычнимъ возжги свъщу и на столцъ устрой плать, и на немъ поставь сосудецъ съ виномъ и водою, и вложи часть тъла Христова, вземие фиміамъ и кадило съ Ісусовою молитвою покади образъ, и святая, и домъ весь, и потомъ цълуй святыя иконы и кресть на себъ носяй, и поклонився на землю глаголи полное прощеніе предъ образомъ Господнимъ. И возставъ глаголи: Владыко Госноди Ісусе Христе человъколюбче, да не во осужденіе ми

### Житіе.

Въ нашей православной въръбезъ исповъди не причащають: въ римской въръ творять такъ, — не брегуть о исповъди, а намъ, православіе блюдущимъ, такъ не подобаеть, но на всяко время показніе искати. Аще священника нужды ради не получишь: и ты своему брату искусному возвъсти согръщение свое, и Богъ простить тя, покаяніе твое видъвъ, и тогда съ правильцомъ причащайся Святыхъ Таинъ. Держи при себъ запасный агнецъ, аще въ пути, или на промыслу, или всяко прилучится кром'в церкви, воздохня предъ Владыкою и, по вышереченному, ко брату исповъдався, съ чистою совъстію причастися святыни: такъ хорошо будеты! По постъ и по правилъ, предъ образомъ Христовымъ на коробочку постели платокъ, и свъчку зажги, и въ сосудцъ водицы маленко, да на ложечку по-черпни, и часть тъла Христова съ будеть причастіе святыхъ ти таинъ, но во очищеніе и во освященіе души и тѣлу, и во обрѣтеніе будущія жизни и царствія, яко благословенъ еси во вѣки, аминь. Таже и къ намъ прощеніе, изливая свою душу,—и Богъ тебя благословитъ, причастися святаго сокромента. И паки моли о себѣ и о насъ Бога; а мы о вашемъ благоприступаніи елико можемъ. А-младенцевъ причащайте истиннымъ запасомъ. И мірянинъ причащай ребенка,—Богъ благословитъ!

молитвою въ воду на ложку положи, и кадиломъ вся покади, поплакавъ, глаголи: Вѣрую, Господи, и исповѣдую, яко Ты еси Христосъ Сынъ Вога живаго, пришедый въ міръ грѣшники спасти (писано въ чинѣ причащенія). Потомъ падше на землю, предъ образомъ прощеніе проговори, и, возставъ, образы поцѣлуй, и перекрестясь, съ молитвою, причастися, и водицей запей, и паки Вогу помолись. Ну, слава Христу! Хотя и умрешъ послѣ того, ино хорошо. (Мат. V, стр. 39).

Въ Казанскомъ спискъ «Житія» молитва передъ причащеніемъ изложена нъсколько иначе, а кромъ того указаны поклоны предъ образами и прощеніе къ брату.

Этотъ чинъ причащенія нужно было установить, чтобы избавить «старолюбцевъ» отъ необходимости обращаться къ никоніянскимъ священникамъ; однако иногда трудно бывало избъгнуть общенія съ никоніянами, «привлекала нужда», и для такихъ случаевъ Аввакумъ рекомендуетъ рядъ весьма неблаговидныхъ, казуистическихъ пріемовъ, при помощи которыхъ наружно могли сохраняться хорошія отношенія съ православнымъ священникомъ и вмъсть съ тьмъ не вредилось благочестие старолюбцевъ: такъ, на исповеди Аввакумъ советуетъ «сказывать сказки, какъ лисица у крестьянина куры крала» или повалиться на землю и лежать, «ногу вверхъ подымя»; войдя въ церковь, если «нужею затащать», не следуеть «слушать пенія», а «воздыхая» надо говорить «молитву Ісусову». Если православный священникъ придетъ «въ домъ твой съ водою, и въ дому бывъ, водою и намочить, и ты послъ ево вымети метлою, а робятамъ вели по-за печью отъ него спрятатися, а самъ з женою ходи туть и виномъ ево пой, а самъ говори: прости, бачко, нечисть,-з женою спаль и не окачивались, -- недостойны ко кресту. Онъ кропить, а ты рожю-ту в уголь вороти, или в мошну въ тъ поры полъзь, да деньги ему добывай; а жена за домашними дълами поди, да говори ему, раба Христова: бачко, — какой ты человъкъ! Аль по своей попадьъ не разумъещь?-Не время мнъ! Да какъ нибудь что собаку отжените его. А хотя и омочить водою-тою: душа бы твоя не хотела!» Кроме такихъ лицемерно-

іезуитскихъ изворотовъ Аввакумъ одобряеть по отношенію къ никоніянскимъ попамъ и болью крутыя меры: «А на молебны тъ хотя и давайте имъ, а модебны-тъ въ Москву ръку сажайте. Хотя и попа-то врага Божія въ воду-ту посадишъ, и ты не согръщини. Левъ Катанскій въ огонь посадиль же таково вора». Это наставленіе со ссылкою на примъръ Льва Катанскаго очень важно, такъ какъ указываеть на близость Аввакума къ осифлянскому направленію, въ которомъ полобная ссылка была однимъ изъ важнъйшихъ аргументовъ въ пользу преслъдованія еретиковъ. Заканчивается рядъ приведенныхъ наставленій іезуитскаго свойства следующимъ характернымъ замечаниемъ: «А въ чемъ погръщится: и ты кайся предъ Господемъ Богомъ! Гдъ же дътца? живыя могилы июто!» Послъднія слова являются очевиднымъ противоръчіемъ призыву къ самосожженію, которое въ большинствъ случаевъ одобряется, какъ послъднее средство спастись отъ насилія.

Послё этихъ общихъ наставленій Аввакумъ обращается къ отдёльнымъ представителямъ «тысящи», Борису, Досиеею, Симеону и Маремьянъ: Борису онъ посылаеть разръшение отъ всѣхъ грѣховъ и совѣтуетъ «всегда прощенія говорить» 100); у Досивея Аввакумъ просить благословенія, Симеону пишеть: «Денги твоего привозу всв пропали: толко три рубли пришло съ пустобородомъ, а то всв девяносто рублевъ съблъ діяволъ. Өеодосей привезъ къ намъ 11 рублевъ». Изъ этихъ словъ можно видеть, насколько деятельно помогали Аввакуму его последователи; они заботились и о его семьв, положение которой на Мезени было довольно тяжело: «Онъ, бъдные, требують и но мнъ приказывають, не въдома кой бъды гладують: живуть большо неблагодарно». Маремьяна извъщала протопопа, что отправила ему лъствицу, и спрашивала наставленія относительно пищи по вторникамъ и четвергамъ, Аввакумъ благодаритъ за лъствицу, даеть просимое разрѣшеніе и приказываеть Маремьянѣ быть въ послушаніи у какой-то дівицы Акилины Гавриловны, которую онь называеть игуменьей. Такимъ образомъ посланіе принимаеть чисто личный характерь и потому оно можеть быть для

<sup>100)</sup> По справедливому замъчанію проф. Ивановскаго, такія заочныя прощенія, притомъ гръховъ неповъданныхъ, слишкомъ уже далеки отъ таинства исповъди. Критич. разборъ ученія безпоповцевъ о церкви и таинствахъ, стр. 60.

насъ переходомъ къ слъдующей группъ Аввакумовыхъ сочиненій, заключающей въ себъ такія поученія отдъльнымъ лицамъ.

Къ этой категоріи относятся всё пока нами не разобранныя сочиненія Аввакума, за исключеніемъ его «Житія», но нёкоторыя изъ нихъ, касающіяся главнымъ образомъ вопроса о самосожженіи и большею частію относящіяся къ послёднимъ годамъ жизни Аввакума, мы разсмотримъ послё «Житія»; въ настоящей же главъ мы скажемъ только о тъхъ, которыя имъютъ болье личный характеръ увъщанія, направлены главнымъ образомъ къ поддержанію бодрости духа въ защитникахъ церковной старины.

Здъсь прежде всего мы остановимся на четырехъ посланіяхъ<sup>101</sup>) къ боярынъ Морозовой, княгинъ Урусовой и Маріи Даниловой (первое изъ пяти посланій къ этимъ лицамъ мы разсмотрёли въ предыдущей главъ). Отношенія Аввакума къ тремъ своимъ знатнымъ ученицамъ отличаются замвчательной нежностью: въ похвалахъ имъ овъ не знаеть никакихъ границъ и доходить до такого же гиперболизма, какой въ противоположномъ направленіи обнаруживается у него по отношенію къ ненавистнымъ ему представителямъ православной церкви. Обращаясь къ боярынямъ и перечисляя ихъ добродътели, Аввакумъ говорить языкомъ акаоистовъ и другихъ церковныхъ величаній. «Увы, Өеодосья! увы, Евдокея!-восклицаеть онъ,-два супруга неразпряженная, двъ ластовицы сладкоглаголивыя, двъ маслины и два свъщника предъ Богомъ на земли стояще! Воистинну подобни есте Еноху и Иліи. женскую немощь отложьше, мужескую мудрость воспріявше. діявола поб'єдиша, и мучителей посрамиша, вопіюще и глаголюще: пріидите телеса наша мечи ссеците и огнемъ сожгите, мы бо радуяся идемъ къ жениху своему Христу. О, свътила великія, солнце и луна Рускія земли, Өеодосія и Евдокъя, и чада ваша яко звъзды сіяющія предъ Господемъ Богомъ! О, двъ зари, освъщающія весь міръ на поднебеснъй! Воистину красота есте церкви и сіяніе присносущныя славы Господни по благодати! Вы забрала церковная и стражи дома Господня, возбра-

<sup>101)</sup> Изданы проф. Субботинымъ по рукописи библіотеки митр. Макарія. № 34 (Петровъ. Опис. кіев. рукоп. собр., І, № 58), съ варіантами по спискамъ библ. Хлудова, № 257, и Е. В. Барсова, въ Мат. т. V, стр. 174—195. Раньше издавались неисправно Мельниковымъ и Тихонравовымъ.



няете волкамъ входъ во святая» и т. д. Аввакумъ прямо называеть своихъ ученицъ святыми, уподобляетъ ихъ Аванасію Александрійскому, Іоанну Златоусту, Василію Великому, Григорію Богослову; величаеть ихъ «херувимами многоочитыми, серафимами шестокрилными, воинствомъ небесныхъ силъ», доходить до примѣненія къ Морозовой эпитета «блаженной и треблаженной въ женахъ», а ко всѣмъ тремъ обращается, какъ къ «тричисленной единицѣ трисоставнаго Божества», наконецъ сравниваетъ Морозову съ Христомъ: «Какъ такъ, государыни, изволили съ такія высокія стецени сступить и въ безчестіе вринутися? Воистину подобни Сыну Божію: отъ небесъ сступиль, въ нищету нашу облечеся и волею пострадалъ. Томужъ и здѣсь прилично о васъ мнѣ разсудить».

Согласно съ этимъ тономъ величаній изображается и прошлая жизнь боярыни и ея страданія. «Вёмъ, другь мой милой Өеодосья Прокопьевна, жена ты была боярская, Гльба Ивановича Морозова, вдова честная, вверху чина царева, близъ царицы. Дома твоего теб'в служащихъ было челов'вкъ с триста, у тебя ж было крестьянъ 8000, имфнія въ дому твоемъ на 200,000, или на полтретьи. У тебя же быль всему сему наслъдникъ сынъ, Иванъ Глібовичъ Морозовъ. Друговъ и сродниковъ въ Москві множество много. Ъздила къ нимъ на колесницъ, еже есть въ кореть драгой, и устроеной мусіею и сребромъ, и аргамаки многи, 6 или 12, з гремячими цъпьми. За тобою же слугь, рабовъ и рабынь, грядущихъ 100, или 200, а иногда человъкъ и триста оберегали честь твою и здоровье. Предъ ними же лёпота лица твоего сіяла, яко древле во Израили святыя вдовы Іюдифы, побъдившія навходоносорова князя Алоферна. И знаменита была въ Москвъ предъ человъки, яко древняя Деввора во Израили, Есфирь жена даря Артоксеркса». Въ такомъ же риторическомъ стиль передаеть Аввакумъ и о благотворительности Морозовой, о ея аскетическихъ подвигахъ еще въ то время, когда она была богата и пользовалась почетомъ при дворъ, и о ея мужественномъ стояніи за правое старое перстосложеніе: «Напоследокъ же сына свого Ивана въ жертву принесе, еже есть скончался скоро отрокъ отъ великія печали, егда отступники съ тобою разлучили. Ты же нимало отъ подвига уклонися, ни усумнься, но и паче простиращеся ко обличенію враговъ креста Христова

и раззорителей догматовъ святыя церкви. Они же тя, яко звъріе дивіи, терзаху на пыткъ, руцъ твои и плоть рваху̀» и т. д.

Однако рядомъ съ этой пышной риторикой въ письмахъ къ Морозовой видно и простое, чисто сердечное отношение наставника къ своимъ последовательницамъ; оно заметно и въ отдельныхъ эпитетахъ, какъ напр. «другъ мой головной», «мати моя», «свёты мои, сердечныя друзья», и въ такихъ обращеніяхъ, какое мы встрвчаемъ въ пятомъ посланіи: «Светь моя! Еще ли ты дышишъ? Другъ мой сердечной! Еще ли дышишъ, или сожтли тебя, или удавили тебя? Не въмъ и не слышу; не въдаюжива, не вѣдаю — скончали!» Послѣ витіевато-цвѣтистыхъ восклицаній по поводу смерти Ивана Морозова, Аввакумъ замічаєть: «Уже ктому не печется о суетной многострастной плоти, и тебъ неково чотками стегать, и не на ково поглядеть, какъ на лошадки поедеть, и по головки неково погладить, -- помянить ли? -какъ бывало? Миленькой мой государь! Впоследнее увиделся съ нимъ, егда причастилъ ево. Да пускай, -- Богу надобно такъ! И ты не больно о немъ кручинься: хорошо право Христосъ изволилъ».

Эта живая нота простого отношенія къ своимъ ученицамъ слышится и въ техъ суровыхъ наставленіяхъ, въ техъ выговорахъ, съ которыми Аввакумъ обращается къ нимъ послё приведенныхъ изысканныхъ восхваленій. Боярыни жаловались на свое стъсненное положение, присылали протопопу «свое оханье», печалилась и сама Морозова о смерти своего сына, а вмёстё съ тъмъ она, какъ выражается Аввакумъ, «во снъ брусила, говорила суторщину», что протопоиъ ее забылъ. Между темъ у Аввакума было и своего оханья много, и воть онъ строго поучаетъ свою върную послъдовательницу: «А что петь о Иванъ-то болно сокрушаешся? Главы не сохранилъ! Какъ поразсудить-то дъло твое: ино ужасъ возметь. Какъ то надежа — свътъ Христосъ изволилъ! То бы по твоему добро, какъ бы на лошадяхъ-те безъ тебя тванть сталь, да бабъ-те воровать?-Привели бы онт на вся, ругаяся тебъ, — и Христа бы отрекся, какъ и онъ жъ! А то дорогое дъло-по новому робенка причастили! Великая бъда, куды! Онъ и не знаеть, ни въдаеть въ печалъх в то время, что надъ нимъ кудесили блядины они дъти, и со всъмъ умысломъ своимъ у Спаса-свъта правда будетъ на судъ. Толко бъ онъ ево надежа-свъть не возлюбилъ: и онъ бы ево в такую

нужную пору не взялъ къ себъ. Я благодарю Бога о немъ,причастиль я ево помню: довитеть ему сіе во вти втиовъ: Не истлела въ немъ благодать. Я на твое плюсканье не гляжу. Тебъ бы таки всякъ исповъдникъ! Охъ, матка Божія, — не по Өедосьину хотенью делается! Плач-ко ты о себе болши; а о немъ слава Христу и безъ твоихъ возгрей! А што? Горе уже оть безумія твоего стало мив! Есть о немъ плачющихъ-те. Иной и одинъ вздохнеть, ино адомъ потрясеть; хотя бы и впрямь осужденъ былъ: ино выпустять. А то за что ево осудить? Въ мукахъ скончался робя. Григорей о Троянв о мучители помолился; ино отдали. Сказалъ же ему Христосъ: опять де не моли мнѣ о таковыхъ, не стужай; а однако таки отдалъ милостивый Богь. А Иванъ не мучитель быль, — самъ покойникъ мучился и свъта не видалъ вся дни житія своего. Да собаки опоганили при смерти, такъ у матушки и брюхо заболъло: охти миъ, — сына опоганили! во адъ угодилъ! Не угодилъ, - не суетися. Для тебя такъ попущено, чтобъ ты не вознеслась. Блюдися себевозношенія, инока схимница! Дорога ты, что в черницы-те попала, грязь худая? А кто ты, — не Өеодосья ли дъвица преподобно-мученица? Еще не дошла до тое версты! Ну, полно бранится. Прости, согрѣшилъ. Не кручинься о Иванъ: `такъ и бранить не стану». Особенно строгь Аввакумъ къ Морозовой потому, что она должна служить примітромъ своимъ соузницамъ, а между тімъ ея слабость приводить къ тому, что и онъ «глядя на нее кручинятся»: княгиня Урусова боится, какъ бы ея дети не «ввалились въ гръхи», --- но ее Аввакумъ наставляетъ мягче, чъмъ Морозову, призывая ее къ упованію на Христа. Съ другой стороны онъ настойчиво внушаеть кн. Урусовой и Даниловой, что онъ должны оказывать повиновеніе боярынь Морозовой: «не пререкуйте вы предъ старицею-тою, — она въдь ангельскій чинъ содержить, а вы простые бабы, - гръхь вамъ предъ нею пререковать». А пререканія, повидимому, происходили изъ-за разныхъ церковныхъ вопросовъ. — по крайней мъръ въ томъ же посланіи Аввакумъ поучаетъ: «А у васъ, свёты мои, какое догматство между собою? Женской быть одно говори: какъ в старопечатныхъ книгахъ напечатано, такъ я держю и върую, съ тъмъ и умираю. Да молитву Ісусову грызи, да и все туть».

Припоминаетъ Аввакумъ и юродиваго Өедора, который пе-

редъ смертью жаловался ему на боярыню: «стала-де ты скупа быть, не стала милостыни творить и имъ-де на дорогу ничево не дала, и съ Москвы отъ твоей изгони събхалъ, и кое-што сказывалъ. Да уже Богъ васъ проститъ! Нечево старова поминать: меня не слушала, какъ я говорилъ; а послѣ пѣняешъ мнѣ. Да што на тебя и дивить! У бабы волосы долги, а умъ коротокъ. Ну, прости же меня; а тебя Богъ проститъ во всемъ. Мучтеся за Христа хорошенко, не оглядывайтеся назадъ».

Во всёхъ этихъ наставленіяхъ ярко выступаеть задушевный, частный характеръ посланій къ Морозовой, и эта же черта проявляется въ техъ случаяхъ, когда Аввакумъ говорить о своихъ личныхъ дълахъ. Такъ онъ благодарить боярыню за то, что она посылаеть денегь его жень, и сообщаеть объ одномъ щекотливаго свойства домашнемъ дълъ: «У меня в домишку дъвка рабичищо робенка родила. Иныя говорять — Прокопей сынъ мой приваляль; а Прокопей божится и запирается». Весьма характернымъ является следующее замечание по этому поводу, замечаніе, рисующее способность Аввакума снисходить къ человъческимъ слабостямъ, хотя не слъдуеть забывать, что мы имъемъ туть дело съ отношениемъ отца нъ сыну: «Въ летахъ детина, не дивно и ему привалять! Да сіе мнъ скорбно, яко покаянія не могу получить. Въ иную пору совъсть разсвиръпъеть, хощу анаеемъ предать и модить Владыку, да послеть бъса и умучить его, яко древле въ Коринфахъ соблудившаго съ мачехою; и паки посужу, какъ бы самому въ напасть не впасть: аще толко не онъ, такъ горе мив будеть тогда, -- мученика казни предамъ!»

Кромѣ этихъ личныхъ отношеній въ посланіяхъ къ Морозовой встрѣчаются замѣчанія болѣе общаго характера по вопросамъ церковно-обрядовымъ: такъ, въ третьемъ и четвертомъ посланіяхъ Аввакумъ яростно нападаетъ на никоніянъ за нѣкоторыя кажущіяся ему ихъ ереси, за стремленіе измѣнять во что бы то ни стало: «какъ бы нибудь, лише бы не по старому»; во второмъ посланіи онъ упоминаетъ, какъ мы уже говорили, о своей ссорѣ съ діакономъ Өедоромъ.

Такимъ же характеромъ личныхъ отношеній отличается и посланіе Аввакума къ Маремьянѣ Өедоровнѣ, изданное г. Субботинымъ также по списку библіотеки митр. Макарія, № 34, съ варіантами Хлудовскихъ списковъ, №№ 257 и 273, причемънигдѣ это сочиненіе заглавія не имѣетъ; также безъ заглавія

имъется оно въ рукописи Имп. Публичной Библіотеки Q. I № 1075, почти ничъмъ не отличающейся отъ печатнаго текста.

Въ посланіи этомъ Аввакумъ благодарить Маремьяну (которан, судя по упоминанію объ Аннъ Амосовнъ, имъла какуюнибудь связь съ боярыней Морововой) за то, что она помогаеть протопопицѣ съ дѣтьми, просить сообщить свѣдѣнія о «братіи» и посылаеть черезь нее благословеніе Дмитрію, Козмі. Стефану и др. Послё призыва терпёть за вёру, желая доказать гнусность нынешняго пенія, Аввакумъ передаеть о томъ, какъ онъ подвергся нападенію б'єсовъ за просвиру, принятую оть новопоставленнаго священника. Разскавъ объ этомъ чудъ мы находимъ, кром'в настоящаго посланія, въ Казанскомъ спискі «Житія» Аввакума, въ издаваемомъ нами, по списку библіотеки В. Г. Дружинина, «Словъ святаго отца Аввакума о никоніянскомъ ереси» и въ «Посланіи ко иному». Въ последней версіи разсказъ наиболее сжать, хотя есть подробность, отсутствующая въ другихъ варіантахъ: приведено имя попа Димитрія, принесшаго просвиру. Изъ трехъ остальныхъ варіантовъ нёсколько болве подробностей заключаеть въ себв Дружининскій, представляющійся амплификаціей Казанскаго такъ же, какъ последній есть распространеніе разскава, вилюченнаго въ «Посланіе къ Маремьянъ Өеодоровнъ». Во всъхъ трехъ варіантахъ одинаково говорится, что, получивъ просвиру, Аввакумъ положилъ ее въ уголку (или «на мъстъ») и, покадивъ, легъ спать; послъ этого авились бъсы, и одинъ изъ нихъ («щербать и черменъ», по Казанскому и Дружининскому вар.) завернулъ ему голову; при этомъ, по списку «Посланія», бъсъ сказаль: «съмъ-ко ты сюды», по «Житію»: «семъ-ко ты сюды, попаль ты въ мои руки»; въ Дружининскомъ же варіантв сообщается о разговоръ бъсовъ: «бысь говорить: попаль ты намъ въ руки. А другой говорить: не болно же. И той паки отвъща: знаю, не указывай». Далъе разница между тремя разсказами выражается только въ отдёльныхъ словахъ, причемъ по языку проще всего текстъ «Посланія», какъ это, напримъръ, видно изъ следующаго сопоставленія:

## HOCHARIE.

З доски свалясь на полъ, предъ образомъ, немощенъ плачючи Никона проклялъ и ересь ево. И паки в той часъ здравъ бысть. Видишь

#### MUTIE.

С доски сваляся на полъ, моля Бога и каяся о своемъ безумін, проклялъ отступника Никона с никоніяны и книги ихъ еретическія, и ли, Маремьяна, какъ бы съёлъ просвиру-ту, такъ бы что Исакія Печерскаго затомили. жертвы ихъ, и всю службу ихъ, и благодать Божія паки пріиде на мя, и здравъ бысть. Виждь, человъче, каково лъпко бъсовское дъйство христіаномъ! А егда бы съелъ просвируту, такъ бы меня, чаю, и задавили бъси.

Заключительнаго нравоученія («виждь» или «видишь») вт Дружининскомъ спискъ нътъ, и изложеніе болье подходить къ варіанту «Житія». Сравнительная простота разсказа въ «Посланіи», на нашъ взглядъ, можеть быть основаніемъ, чтобы признать его первоначальнымъ по отношенію къ двумъ другимъ текстамъ.

Можеть быть, къ той же группѣ послѣдователей Аввакума, къ которой принадлежала Маремьяна, слѣдуеть отнести и неизвѣстнаго, по другимъ источникамъ Алексѣя Копытовскаго, котя основаніе для такого предположенія заключается единственно въ
упоминаніи какого-то Максима какъ въ «Посланіи къ Маремьянѣ»,
такъ и въ «Посланіи къ Алексѣю Копытовскому», изданномъ
г. Субботинымъ (Мат. VIII, стр. 98—100) по рукописи Хлудовской библіотеки № 149 (по прибавл. къ каталогу). Этотъ ученикъ
Аввакума обратился къ нему съ утѣшительнымъ посланіемъ и
спрашивалъ, вѣроятно, какъ слѣдуетъ относиться къ какому-то
Лукьяну: за утѣшеніе Аввакумъ благодаритъ, а Лукьяна за что-то
называетъ «треглавымъ змѣемъ», «собакой, дурой», лишаетъ его
благословенія, Алексѣю же приказываетъ «побить его палкой».
Въ заключеніе Аввакумъ даритъ Алексѣю свои четки.

'Немного содержательные предыдущаго «Посланіе къ отцамъвъ Поморье», напечатанное по той же рукописи въ Мат. VIII стр. 88—89. Изъ поморскихъ отцевъ называются здъсь Савватій, Евфимій, Тимофей и Авксентій. Послъ риторическаго обращенія къ этимъ отцамъ, обращенія, по стилю подходящаго къ витіеватымъ фразамъ посланій къ Морозовой, Аввакумъ просить ихъ молитвъ, которыя помогуть ему въ борьбъ съ еретиками: «Аще Богъ по насъ, кто на ны?—говорить онъ, измѣняя тонъ,—Со Христомъ и болшому-тому волку, хохлатой-той собакъ, глазъвырву, нежели щенятамъ. Молитеся толко вы о насъ крѣпко и неослабно, Господа ради, отцы святіи. Мнѣ веть неколи плакать: всегда играю съ человѣки, таже со страстми и похотми бьюся окаянный». Просить Аввакумъ поморскихъ отцовъ молиться и

о своей жент и детяхъ, проситъ писать и прислать «какой-нибудь гостинецъ: или лошку, или ставецъ, или ино што». «Али и у самихъ, спрашиваетъ Аввакумъ, нтъ ничего, бъдные батюшки мои? Ну, терпите Христа ради! Ладно такъ. Я ветъ богатъ: рыбы и молока много у меня».

Тъмъ же личнымъ характеромъ отличается «Посланіе къ нъкоему Аванасію», печатаемое въ «Приложеніяхъ», № 9. Кто этоть Аванасій, также неизвъстно; неизвъстенъ и какой-то бояринъ Борисъ Аванасьевичъ, упоминаемый въ посланіи. Любопытно сътованіе Аввакума на слабость бояръ, измѣняющихъ старой върѣ: «Чему быть! Не хотять отстать отъ Антіоха тово египетскаго; рафленые куры да крѣпкіе меды какъ покинуть?» Приступъ къ посланію: «Аванасій, не умеръ ли ты?» напоминаеть подобныя обращенія въ посланіи къ Маремьянѣ Өедоровнѣ и пятомъ посланіи къ Морозовой.

Наконецъ, къ этой же категоріи личныхъ утѣщительныхъ сочиненій надо отнести два посланія къ неизвѣстнымъ (Приложенія, №№ 7 и 8), которыхъ Аввакумъ убѣждаетъ твердо стоять за вѣру и не бояться смерти. Стиль посланій не отличается обычной яркостью, тѣмъ болѣе, что при краткомъ объемѣ они заключаютъ много выписокъ изъ Св. Писанія.

Къ этому обзору послъдней категоріи посланій Аввакума <sup>102</sup>) считаемъ не лишнимъ добавить, что, поучая свою паству, Аввакумъ принимаетъ большею частью тонъ «раба и посланника Ісусъ Христова», т. е. даетъ наставленія, какъ власть имущій, хотя иногда впадаетъ въ тонъ самоуничиженія, говорить о своихъ грѣхахъ.



<sup>102)</sup> Къ этому же разряду личныхъ увѣщаній, не имѣющихъ характера обрядово-догматическаго, слѣдуеть отнести и посланіе Аввакума и «горемыкамъ миленькимъ на Соловкахъ» (изданное миссіонеромъ Ст. Луканинымъ въ Русскомъ Трудѣ» 1899 г. № 18). По характеру изложенія посланіе можеть быть признано Аввакумовскимъ, хотя могуть возбуждаться нѣкоторыя сомнѣнія тѣмъ обстоятельствомъ, что многія отдѣльныя мѣста этого посланія встрѣчаются въ другихъ сочиненіяхъ Аввакума. Вполнѣ оригинальныя, яркія выраженія (напр. обращеніе къ арх. Никанору, призывъ къ страданіямъ: «Сожгуть одного изъ насъ, что золы-то выйдеть?» и т. д.) склоняють въ пользу признанія подлинности посланія; однако трудно дѣлать какія-нибудь опредѣленныя заключенія, такъ какъ издатель, къ сожалѣнію, не сообщиль никакихъ свѣдѣній о рукописи, изъ которой онъ извлекъ настоящій любопытный памятникъ.

Разсмотрѣніе какъ полемическихъ, такъ и лично-утѣшительныхъ произведеній Аввакума даеть возможность опредѣлить слѣдующія ихъ особенности:

- 1) Доказательства правоты старыхъ обрядовъ приводятся Аввакумомъ далеко не обстоятельно, причемъ черпаются даже изъ источниковъ совсъмъ не авторитетныхъ.
- 2) Сила полемики заключается не столько въ доказательствахъ, сколько въ образныхъ представленіяхъ и реальномъ стилъ.
- 3) Стиль посланій и полемических сочиненій, отличаясь реализмомъ, въ нѣкоторыхъ случаяхъ самимъ Аввакумомъ подгонялся къ извѣстнымъ риторическимъ формамъ, и въ этихъ случаяхъ являлось преобладаніе славянизмовъ надъ русскими оборотами рѣчи.
- 4) Нікоторыя сочиненія подверглись позднівішей переработків, такъ что подлинный тексть ихъ намъ неизвістенъ.
- Отношеніе къ противникамъ отличается большею частью нетерпимостью, которая однако не вездѣ выдержана.
- 6) Ученіе объ антихристь довольно опредвленно выражено въ томъ смысль, что антихристь еще не пришель, но близокъ, и есть его предотечи.
- 7) Изъ практическихъ наставленій Аввакума наиболіве важными представляются ті, которыми опреділялись подробности безпоповской теоріи.



# ГЛАВА VII.

«Житіе» протопопа Аввакума, имъ самимъ написанное.—Посланія въ Симеону, Борису, Исидору и др.—Смерть Аввакума и его соузниковъ.

Среди сочиненій Аввакума самымъ важнымъ какъ по объему, такъ и по содержанію является его автобіографія. Она была, какъ мы указываемъ въ предисловіи, прежде всего издана Н. С. Тихонравовымъ по списку неисправному, причемъ издатель не указаль, какого времени списокъ и какими внѣшними особенностями онъ отличается, такъ что изданіемъ Тихонравова при-ходилось пользоваться, какъ первоисточникомъ, до выхода въ свѣтъ V тома «Матеріаловъ» Н. И. Субботина. Здѣсь «Житіе» напечатано по списку Хлудовской библіотеки № 258, варіанты же приведены по спискамъ той же библіотеки № 257 и 353 и по изданію Тихонравова. Важныя отличія представляеть къ напечатаннымъ ранѣе текстамъ списокъ Казанской духовной академіи, подробно описанный нами въ «Христ. Чтеніи», 1888 г. № 9—10, и теперь печатаемый въ полномъ составѣ въ «Приложеніяхъ».

Отличія этого списка замічаются уже въ самомъ началів: къ нему есть предисловіе, отсутствующее въ другихъ спискахъ, но по своему содержанію имінощее тісную связь съ «Житіемъ» и заключающее въ себі любопытную фактическую подробность. Въ другихъ спискахъ «Житіе» начинается какъ-то ех аргирто: «Аввакумъ протопопъ понуженъ бысть житіе свое написати инокомъ Епифаніемъ,—понеже отецъ ему духовный инокъ,—да не забвенію предано будетъ діло Божіе. И сего ради понуженъ бысть отцемъ духовнымъ на славу Христу Богу нашему, аминь». Этому приступу въ третьемъ лиців вполнів соотвітствуетъ въ

Казанскомъ спискъ аналогичная фраза, тоже въ третьемъ лицъ, причемъ Аввакумъ называется «многострадальнымъ протопопомъ, темничнымъ горемыкой и нужетерицемъ, исповъдникомъ Христовымъ, священнопротопопомъ»; но этой фразъ предшествуетъ небольшое вступленіе въ первомъ лицъ, что «Житіе» писано, по благословенію Епифанія, собственноручно протопопомъ, который просить не зазирать его «просторычію», такъ какъ онъ любить «свой русской природной языкъ и виршами философскими не обыкъ рѣчи красить»; вслѣдъ за этими словами идеть, несомнѣнно по стилю принадлежащее Аввакуму, замъчаніе: «Воть что много разсуждать; не латинскимъ языкомъ, ни греческимъ, ни еврейскимъ, ниже инымъ коимъ ищеть отъ насъ говоры Господь, но любви съ прочими добродътельми хощеть; того ради я и не брегу о красноръчи, и не уничижаю своего языка русскаго». Это замъчаніе имъетъ близкую связь съ «поучечіемъ Аввы Дорофея о любви», отсутствующимъ въ другихъ спискахъ и являющимся поясненіемъ къ тому рисунку, который приложенъ къ Казанскому списку, и судя по изображеніямъ, въ немъ заключающимся, его оригиналъ не можетъ быть относимъ ко времени поздиве конца XVII вѣка.

Послѣ этого поученія въ Казанскомъ спискѣ имѣется посвященіе «Житія» какому-то неизвѣстному лицу, причемъ Аввакумъ благословдяеть этого неизвѣстнаго, его жену Марью Пименовну и всѣхъ его родственниковъ. Это посвященіе интересно потому, что помогаеть намъ понять, кто тоть «рабъ Христовъ», къ которому вмѣстѣ съ инокомъ Епифаніемъ обращается Аввакумъ въ «Житіи» послѣ разсказа о спасеніи «замотая» (Старецъ да и рабъ Христовъ. Простите же меня, что я лгалъ тогда» и т. д.). Этотъ рабъ Христовъ является и послѣ разсказа о бѣшеномъ Өедорѣ.

Весьма важно и хронологическое указаніе въ этомъ предисловіи Казанскаго списка: «Воть вамъ, питомникамъ церковнымъ, предлагаю житіе свое отъ юности и до лѣтъ пятьдесятъ пяти годовъ»; этому указанію соотвѣтствуетъ въ дальнѣйшемъ изложеніи другое, тоже встрѣчающееся только въ Казанскомъ спискѣ: «а отъ роду на шестой десятокъ идетъ».

Какъ мы сказали, Казанскій списокъ заключаеть въ себѣ нѣкоторыя фактическія подробности, не встрѣчающіяся въ другихъ спискахъ: такъ, послѣ разсказа объ изгнаніи изъ Лопатицъ,

Авванумъ сообщаеть, что его провожали многіе прихожане (Прилож. стр. 78). Говоря о призваніи Никона на патріаршество, Авванумъ замъчаеть: «царь его на патріаршество зоветь, онъ бытто не хочеть, мрачиль царя и людей, а со Анною по ночамъ укладывають, какъ чему быть, и много тружався взошель на патріаршество Божіимъ попущеніемъ», -- въроятно, здёсь подразумъвается особенно ненавистная Аввакуму сторонница Никоновыхъ исправленій Анна Ртищева. Упоминая о своей жизни въ Москвъ при Нероновъ, Авванумъ передаеть, что «поговориль о братіяхъ родныхъ духовнику, и онъ ихъ вверху у царевны, а инова при себъ жить устроиль попомъ въ церькви», — это извъстіе касается, конечно, тъхъ братьевъ Аввакума, которые умерли во время морового пов'трія. Протопопъ Даніилъ Темниковскій называется Никольскимъ («другова тамъ, Никольскаго»). Въ разсказъ о первомъ своемъ арестъ Аввакумъ добавляеть эцизодъ объ испъленіи бъсноватаго «брата подначальнаго изъ Хамовниковъ». Приведя пророчество Неронова о бъдствіяхъ, грозящихъ русской земль, Аввакумъ прибавляетъ: «а опослъ и самъ милой принужденъ тремя персты креститца», и затёмъ распространяется о действіяхъ антихристова духа.

Въ повъствовании о Даурской ссылкъ опущены нъкоторыя подробности относительно помощи, оказывавшейся семейству Аввакума женой и снохой Пашкова, на зато пространиве сказано о походъ отъ озера Иргеня: вмъсто предложенія: «одинъ бъдной горемыва-протопопъ нарту сдълалъ и зиму всю волочился за волокъ» (Мат. V, стр. 34), —мы находимъ следующій отрывокъ, болъе рельефно представляющій положеніе: «Одинъ бъдной протопонъ здъладъ нарту и зиму всю за волокъ бродилъ. У людей собаки въ подпряшкахъ, а у меня не было; одинова лишо двухъ сыновъ, маленки еще были, Иванъ и Прокоцей тащили со мною, что кобелки, за волокъ нарту. Волокъверсть за сто-насилу бъдные и перебрели; а протопопица муку и младенца за плечами на себъ тащила, а дочь Ографена брела, да на нарту и взвалилась, и братья ея по маленку со мною тащили. И смъхъ и горе, какъ помянутся дніе оны: робята-тъ изнемогуть и на снъть повалятся, а мать по кусочку пряничка имъ даеть, и они събдши опять лямку потянуть; и кое-какъ перебилися волокъ, да подъ сосною и жить стали, что Авраамъ у дуба мамврійска. Не пустиль нась и вь засіку Пашковь сперва,

дондеже натешился, и мы неделю, другую мерали подъ сосною съ робяты одны, кромъ людей на бору, и потомъ въ засъку пустиль и указаль мит мтсто. Такъ мы съ робята огородились и балаганецъ здёлавъ, огонь курили, и какъ до воды домаялись, весною на плотахъ поплыли на низъ по Ингодъ ръкъ». При изображенін біздственнаго положенія отряда Пашкова, является такое дополненіе: «и безъ битья насилу человъкъ дышеть, съ весны по одному мъшку солоду дано на десять человъкъ на все лъто, да петь работай, никуды на промысель не ходи; и вербы бъдной ущинать збродить, и за то налкой по лбу: не ходи, мужикъ, умри на работъ. Шестьсотъ человъкъ было, всъхъ такъ то перестроилъ». Говоря о концъ своихъ странствованій съ Пашковымъ, Аввакумъ приводить причину, почему онъ не побхалъ въ Москву вивств съ воеводой: «а се и самъ я убоялся съ нимъ плыть на побздъ; говорилъ-здъсь де земля не взяла, на дороге де вода у меня прибереть; съ середи моря бы велъль съ судна пехнуть, а сказаль бы, бытто самъ ввалился».

Разсказъ о возвращении изъ Сибири въ Казанскомъ спискъ заключаетъ менъе подробностей: опущенъ эпизодъ о спасеніи замотая, опущены и нъкоторыя вставочныя разсужденія. Повъствованіе о «Московскомъ бытіи» тоже сокращено, такъ какъ нъть разсказовъ о нъкоторыхъ чудесахъ, да и фактическія обстоятельства въ печатныхъ изданіяхъ сообщаются полнъе. Обстоятельства новаго ареста тоже изложены сокращените, хотя и есть некоторыя черты, отсутствующія въ другихъ спискахъ; такъ, напримъръ, о привозъ въ Москву изъ Пафнутьева монастыря передается следующее: «опять къ Москве свезли томнова человъка, посадя на старую лошадь, приставъ созади-побивай да побивай; иное вверхъ ногами лошадь въ грязи упадеть, а я черезъ голову, и днемъ однымъ перемчали девяносто верстъ, еле живъ дотащился до Москвы». Послѣ собора сообщается о присылкъ Дементія Башмакова на Угръщу, о прівздъ туда царя Алексъя Михайловича. О Өедөръ юродивомъ говорится, что его отецъ богатый «мытоимецъ» изъ Новгорода. Интересны подробности объ увъщаніяхъ послъ собора 1667 года.

Всё эти фактическія отличія въ Казанскомъ текстё такого рода, что ихъ нельзя считать позднёйшими дополненіями, не принадлежащими самому Аввакуму, а потому намъ представляется вёроятнымъ предположить, что Казанскій списокъ бли-

зокъ къ первоначальному тексту «Житія», хотя съ другой стороны нёкоторыя сокращенія, встрёчающіяся въ немъ, могутъ вести къ предположенію, что измёненія могли дёлаться и самимъ Аввакумомъ, такъ что уже при немъ былъ не одинъ списокъ его «Житія» 1).

Кромѣ фактическихъ особенностей Казанскій списокъ отличается и нѣкоторыми дополненіями чудесныхъ разсказовъ, присоединенными въ конпѣ его; однако различіе въ количествѣ чудесъ могло тоже принадлежать самому Аввакуму, оно замѣчается и въ другихъ спискахъ; такъ разсказъ (Мат. I, стр. 108—110) объ испѣленіи жены Мезенскаго воеводы, Алексѣя Цѣхановицкаго, встрѣчается только въ одномъ спискѣ, хотя по характеру изложенія не возбуждается никакихъ сомнѣній въ его принадлежности Аввакуму.

Оть этихъ замъчаній о спискахъ «Житія» перейдемъ къ его разбору. Уже въ самомъ началѣ видно, что оно не есть простая автобіографія, но написано съ тою целью, «да не забвенію будеть предано дело Божіе, и следовательно должно подробно раскрыть и выяснить, въ чемъ состояло это дело Божіе. Такимъ образомъ автобіографія становится сразу житіемъ святого, характеризующимъ его борьбу съ отступниками, работу во славу Христа. Поэтому-то уже въ предисловіи Аввакумъ обращается къ главному заблужденію никоніянъ, къ опущенію въ Символъ въры слова «истиннаго», причемъ, ссылаясь на Діонисія Ареопагита, старается доказать, что «истинный» есть присносущное имя Божіе, что «истины испаденіе сущаго отверженіе есть, отъ сущаго же Богь испасти не можеть, и еже не быти нъсть». Ссылка на Діонисія Ареопагита сдёлана довольно точно: пропущено только несколько словъ, не имеющихъ важнаго значенія 2). Отступничество никоніянъ указывается, по мивнію Аввакума небесными знаменіями, бывшими въ 1654 г. и 14 лётъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срав. Великія Четьи-Минеи, октябрь 3, столб. 399, сятьд. 562, 564.



¹) Сохраняя эту формулировку, установленную нами и въ первомъ издании нашей книги, мы нисколько не противоръчимъ заключеніямъ П. С. Смирнова. Принявъ, какъ мы сказали въ предыдущей главъ, указанную имъ дату написанія «Житія» и признавая вмъстъ съ П. С. Смирновымъ древнъйшимъ—списокъ Хлудовской библіотеки № 257, мы видимъ въ Казанскомъ спискъ другую, несомнънно Аввакумовскую редакцію «Житія», весьма пънную по фактическимъ подробностямъ и близкую по времени къ первой.

спустя и напоминающими ему знаменіе, явившееся Діонисію Ареопагиту во время крестныхъ страданій Спасителя. Оба эти момента важны въ жизни Аввакума: въ 1653 — 1654 г. начиналось на него гоненіе Никона, онъ быль въ Тобольскі, и его притъснялъ Струна, а черезъ 14 лъть его разстригли и прокляди; въ первый разъ Никонъ «казилъ въру и законы перковные», во второй разъ то же дълали соборы темныхъ властей: оба раза за преступленіями и знаменіями следовали казни Божін, въ 1654 г. — моръ, въ 1667 — нестроение церковное. Далъе Аввакумъ говорить о сугубой аллилуін, ссылаясь на Діонисія Ареопагита и на житіе Евфросина Псковскаго, и исповъдавъ свою въру, причемъ останавливается на тъхъ вопросахъ, которые послужили поводомъ его разногласія съ дьякономъ Өедоромъ, приступаеть къ разсказу о своей жизни. Весь этотъ большой приступъ совсемъ не безсмыслица, какъ полагалъ Александръ Б. 3), и въ немъ ясно обнаруживается житійное направленіе автобіографіи.

Житійный характеръ сочиненія сказывается прежде всего въ нѣкоторыхъ внѣшнихъ чертахъ. Мы замѣчаемъ въ немъ какуюто неопредѣленность мѣста, времени и дѣйствующихъ лицъ: точныхъ хронологическихъ данныхъ почти совсѣмъ нѣтъ, Аввакумъ говоритъ какъ-то смутно: «во ино время», «по малѣ времени», различно показываетъ онъ, сколько времени былъ съ Пашковымъ, то шесть или семь лѣтъ, то десять (Мат. V, стр. 36, 51); мѣсто и лица обозначаются такъ: «переселихся во ино мъсто», «инъ начальникъ». Такъ какъ жизнь Аввакума представляется имъ какъ дѣло Божіе, то происходятъ частыя уклоненія отъ нити разсказа для защиты этого дѣла Божія и мы часто встрѣчаемся съ фразами «паки на первое возратимся», «полно о семъ», послѣ которыхъ возобновляется прерванный разсказъ.

Дѣло Божіе подкрѣпляется чудесами, видѣніями и благочестивыми подвигами, о которыхъ должно быть много разсказовъ, но нельзя думать, чтобы Аввакумъ намѣренно выдумывалъ свои чудеса и явленія ему отъ Бога: онъ былъ искренно убѣжденъ, что все было такъ, какъ онъ передаетъ. Чудеса эти можно объяснять вполнѣ естественнымъ образомъ, или какъ факты дѣй-

<sup>3)</sup> Опис. раск. рукоп. т. І, стр. 10. Также не совствъ правильно митніе Александра Б., что слова Діонисія Ареопагита «безъ сомитнія искажены».

ствительные, но получившіе въ глазахъ Аввакума сверхъестественную окраску, или какъ результать галлюцинацій, которыя были весьма возможны при его аскетическихъ упражненіяхъ и при постоянномъ нервномъ возбуждении въ борьбъ съ врагами, или литературнымъ заимствованіемъ, конечно, косвеннымъ, т. е. скорће вліяніемъ житійныхъ образовъ на фантазію, стремившуюся и въ дъйствительности найти что-либо подобное этимъ образамъ. Замвчательно, что Аввакумъ простодушно иногда самъ даетъ ключъ къ истолкованію своихъ чудесъ, иногда прямо указываеть на реальное обстоятельство, ихъ объясняющее, а то даже обнаруживаеть и литературный источникь; напр., разсказывая, какъ онъ вылъчиль куръ у боярыни Пашковой, онъ присовокупляеть: «еще Козьма и Даміанъ человіномъ и скотомъ благодъйствовали и цълили о Христъ» (Мат. V, 42). Большая часть чудесь весьма обыкновенна: напримерь, разсказы объ исцёленіяхь оть болёзней, объ изгнаніи бёсовь составляють необходимую принадлежность всякаго житія, средство прогонять бъсовъ и лъчить болъзни-кресть, священное масло-тоже не новое. Весьма многія чудеса заимствованы изъ Дівяній и послаланій апостольскихъ, напр. освобожденіе отъ оковъ, принесеніе пищи ангеломъ; нъкоторыя чудеса имъютъ источникъ въ Ветхомъ Завъть, напр. чудесная курочка Пашковой, несущая ежедневно по 2 янчка, показывающая неистощимость пищи, можеть быть приравнена къ чуду пророка Елисея со вдовой пророческаго ученика (II Царствъ, IV, 1-7) и т. д.

Но не столько важно то или другое объяснение чудесъ, сколько взглядъ на нихъ самого Аввакума, опредъление ихъ внутренняго смысла, насколько они выражаютъ тъ или иныя воззръния Аввакума. Сообщая въ изобили о своихъ чудесахъ и ожидая упрека въ нескромности, Аввакумъ оправдывается примъромъ Павла и Варнавы, которые на соборъ въ Герусалимъ разсказывали передъ всъми, «елика сотвори Богъ знамения и чудеса во языпъхъ съ ними». Надо возвъщать о чудесахъ не во славу себъ, а для прославления Божия. «Пускай рабъ Христовъ веселится чтучи». Никогда не слъдуетъ вабывать, что чудеса творятся силою Божіею: «надо помнить сіе не насъ ради, не намъ, но имени Своему славу Господь даетъ». Ради этого при чудесахъ не слъдуетъ возноситься гордостью: «Гуда былъ тоже чудотворецъ, но сребролюбія ради ко діяволу попалъ. И самъ діаволъ на небъ былъ,

да высокоумія ради сверженъ бысть. Адамъ былъ въ раю, да сластолюбія ради изгнанъ бысть» (Мат. V, 111). Чудеса творить Богь и черезъ недостойныхъ: «Древле благодать дѣйствоваще осломъ при Валаамѣ, и при Іуліанѣ мученикѣ — рысью, и при Сисиніи — оленемъ; говорили человѣческимъ гласомъ... Чти житіе Өедора Едесскаго, тамо обрящеши, и блудница мертваго воскресила» (37). Какъ явное свидѣтельство въ пользу Божія дѣла, разсказы о чудесахъ составляють особенность всѣхъ житій раскольническихъ: о своихъ чудесахъ повѣствують и Өедоръ діаконъ, и инокъ Епифаній, о чудесахъ Неронова много разсказывается въ его біографіи, написанной Өеоктистомъ, Златоустовскимъ игуменомъ.

Общій смысль всёхъ чудесь — проявленіе Божіей справедливости: Богь стоить всегда за правыхь и не даеть ихъ въ обиду. Какой-то начальникъ сталъ притеснять Аввакума, покущался даже на его жизнь, стредяль изъ пищалей, но «Божіею волею на полкъ порохъ пыхнулъ, а пищаль не стрълила», и это повторилось два раза. Когда Еремей, сынъ Пашкова, сталъ заступаться за Аввакума, воевода выстредилъ въ сына три раза, но все была остика, онъ кинулъ пистоль, казакъ выстрелиль и остики не было (Мат. V, 47). За обиду праведника Богъ строго караеть. Начальникъ въ Лопатицахъ, послъ одного нападенія на Аввакума, вдругъ сильно заболёлъ, и за помощью пришлось обращаться къ тому же Аввакуму: «Воля Божія» смирила притеснителя, заставила кланяться угнетенному, -- «болше у Христа-тово остра шелепуга-та» (Ibid. 14 — 15). Пощеникъ Пашкова послъ наказанія Аввакума кнутомъ не могь тронуться съ м'еста, пока Пашковъ не раскаялся въ своей несправедливости.

Особенно угодна Богу твердость въ въръ древле-православной: у Өедора юродиваго разсыпаются «желъза», Аввакуму ангелъ приноситъ въ Андроньевомъ монастыръ пищу. Характеренъ разсказъ, показывающій, что Богъ для того только, чтобы утолить жажду праведника, совершаетъ великія чудеса: «Егда въ Даурахъ я былъ», говоритъ Аввакумъ, «на рыбной промыслъ къ дътямъ по льду зимою по озеру бъжалъ на безлукахъ: тамъ снъту не живетъ, — морозы велики живутъ и льды толсты намерзаютъ, — близко человъка толщины. Пить мнъ захотълось и, гораздо отъ жажды томимъ, итти не могу. Среди озера стало: воды добыть нельзя, озеро верстъ 8. Сталъ, на небо взирая, го-

ворить: Господи, источивый ис камени въ пустынъ людемъ воду, жаждущему Израилю, тогда и днесь Ты еси, напой мене ими же въси судьбами, Владыко Боже мой! Охъ, горе! не знаю, какъ молвить! Простите Господа ради! Кто есмь азъ? Умерый песь! Затрещалъ ледъ предо мною и разступися чрезъ все озеро сюду и сюду и паки снидеся: гора велика льду стала! И дондеже уряженіе бысть, азъ стахъ на обычномъ мъстъ, и на востокъ зря поклонихся дважды или трижды, призывая имя Господне краткими глаголы изъ глубины сердца. Оставилъ мнъ Богъ пролубку маленьку, и я, падше, насытился. И плачу, и радуюся, благодаря Бога. Потомъ и пролубка сдвинулася, и я, возставъ, поклоняся Господеви, и паки побъжалъ по лду, куды мнъ надобе къ дътямъ» (Ibid. 112).

Богъ ободряеть върныхъ своихъ слугь въ ихъ борьбъ за благочестіе, Онъ прославляеть ихъ, черезъ другихъ людей возвъщаеть о ихъ правотъ и о чести, которой они удостаиваются на небесахъ. Аввакумъ неоднократно получалъ чудесныя подтвержденія своей правоты при защитъ старыхъ обрядовъ. Дочери его Аграфенъ какой-то «свътленекъ» говорилъ въ Дауріи, чтобы онъ не покидалъ «правила», какъ вытъдетъ на Русь. Служанка Аввакума, кумычка Анна (въроятно, она и была черницататарка, о которой упоминалось выше, на стр. 131) заснула на три дня, и во снъ ей показали ангелы какія-то чудесныя палаты Аввакума. Жена Мезенскаго воеводы, совращенная Аввакумомъ въ расколъ, говорила ему, что ей показано Богомъ, что «худы затъи новыя и мрачны зъло», ихъ сторонникамъ «уготовано у Христа» что-то страшное, а его, т. е. Аввакума, «слушаетъ и любитъ Богъ».

Черезъ върныхъ своихъ слугъ Богъ оказываетъ благодъянія и другимъ людямъ: такъ напримъръ, Пашкову былъ посланъ урожай, когда онъ послушался совътовъ Аввакума.

Награждая за добрыя дёла, за исповёданіе правой вёры, Богь не терпить нарушенія своихь заповёдей и караеть преступниковъ. Но передъ казнью Онъ посылаеть разныя знаменія, чтобы злые люди образумились; такъ, были знаменія предъ началомъ церковнаго нестроенія; являлись знаменія предъ несчастнымъ походомъ Еремёя Пашкова за шаманское гаданье: «лошади подъними взоржали вдругь, и коровы туть возревёли, и овцы и козы заблёяли, и собаки взвыли, и сами иноземцы, что собаки, за-

выли: ужасъ на всёхъ напалъ» (Мат. V, 46). Наказанія Божіи бывають весьма различны. Еремъй Пашковъ за суевърное гаданіе потерпълъ неудачу въ походъ, невъстка Пашкова за обращеніе къ знахарю поплатилась усиленіемъ болъзни ребенка. Строже всего наказывается нарушеніе церковныхъ правилъ, иногда чисто-мелочныхъ внъшнихъ предписаній благочестія, за работу въ праздникъ, за лънь въ молитвъ и т. д. За подобныя нарушенія закона насылаются на человъка бъсы. Бъсы насылались на самого Аввакума: разъ за то, что онъ промънялъ на лошадь книгу, данную ему Стефаномъ Вонифатьевымъ, въ другой разъ за никоніянскую просвиру. Одинъ бъщеный былъ наказанъ за то, что соблудилъ съ женою въ праздникъ. Служанка Анна подверглась мукамъ отъ бъсовъ, влюбившись въ своего прежняго господина.

Такъ какъ всё наказанія, въ томъ числё и бёсы, посылаются Богомъ за наши грёхи, то необходимо покаяніе, которое имѣетъ великую силу, такъ какъ «не сегодни кающихся есть Богъ» (Ibid. 44). Общее наставленіе о дёйствіяхъ противъ бёса такое: «боится бёсъ креста Христова, да воды святыя, да священнаго масла, а совершенно бёжить отъ тёла Христова» (38). Липо, желающее бороться съ бёсами, должно отличаться нравственной чистотой,—иначе бёсы его не послушають, какъ было съ Аввакумомъ послё того, какъ онъ побилъ свою жену и «домочадицу» Фотинью (98—100).

Такимъ образомъ разсказы Аввакума о чудесахъ имъетъ вакное значеніе для характеристики его міросозерцанія. Обратимся теперь къ фактической сторонъ «Житія», которое заключаетъ обильный матеріалъ не только для біографіи самого Аввакума, но и для характеристики цълой эпохи, ея выдающихся дъятелей; конечно, матеріалъ односторонній, пристрастный и потому требующій крайне осторожнаго отношенія; но этотъ недостатокъ объективности помогаетъ намъ узнать взгляды Аввакума на тъ или другія событія и лица, и этимъ намъ болье уясняется его личность.

Посмотримъ прежде всего, какимъ представляетъ Аввакумъ самого себя. Онъ повсюду является помощникомъ угнетенныхъ и слабыхъ, защитникомъ ихъ противъ сильныхъ притъснителей: таковъ онъ еще въ селъ, когда возстаетъ противъ начальника, отнявшаго дочь у вдовы (12); таковъ онъ въ Тобольскъ, гдъ

защищаеть оть Струны дьячка Антона; въ Дауріи онъ заступается за старухъ, которыхъ самодурствующій воевода хочеть выдать замужъ, стоить на сторонъ назаковъ, съ которыми Пашковъ поступаеть жестоко и которые терпятъ страшную нужду. За все это его преслъдують разные начальники: одинъ «у руки огрызъ персты, яко песъ, зубами», другой стръляетъ въ него изъ пищали, въ Тобольскъ его хотять утопить, Пашковъ мучить его такъ, что онъ иногда доходить до отчаянія и ропщеть на Бога (Ibid. 30). Аввакума «тышать» ты рычи изъ священнаго писанія, гдв заповъдуєтся неослабное страданіе; онъ переносить всв преследованія съ непоколебимой твердостью: «сила Божія возбраняеть» ему просить у Пашкова снисхожденія. Старается онъ побъждать своихъ гонителей кротостью и смиреніемъ: на ругательства одного отвъчаеть: «благодать во устнъхъ твоихъ. Иванъ Родіоновичь, да будеть!»—другого вылѣчиваеть оть болъзни, даже Пашкова онъ смягчаеть кротостью, и тотъ говорить: «спаси Богъ! отечески творипгъ, -- нашево зла не помнишь»; люди, которыхъ онъ вывезъ изъ Сибири, были его враги. Однако иногда онъ дъйствуеть и сурово: ломаеть домры и хари у скомороховъ, отказывается итти къ снохъ Пашкова помочь ея ребенку, просить у Бога неудачи Еремею въ походъ, бьеть свою жену и домочадицу, «стегаеть» Струну. Правда, иногда онъ спохватывается и кается въ такихъ дъйствіяхъ: жену и Фотинью онъ умоляеть о наказаніи за то, что ихъ оскорбиль; вспоминая о молитвъ противъ Еремея, онъ восклицаетъ: «Охъ души моей, тогда горко, и нынв не сладко! Пастырь худой погубиль своя овцы, оть горести забылъ реченное во Евангеліи, егда Зеведеевичи на поселянъ жестокихъ совътовали и т. д. (45). Особенно сильно проявляется энергія Аввакума въ борьбъ съ никоніянами, оть старой вёры его не могуть отвратить ни мученія, ни заманчивыя объщанія въ род'в «духовничества»; онъ неутомимый пропагандисть: повсюду, куда онъ ни является, въ Тобольскъ, въ Москвъ, на Мезени-онъ распространяеть расколь, «запустощаеть» никоніянскія церкви. Весьма р'єдки случаи его слабости въ этомъ отношеніи, -- но здісь его спасають чудесныя видінія.

Несмотря на всю строгость нравственныхъ правилъ, иногда Аввакуму самому случается впасть въ искуппеніе. Онъ разскавываеть слівдующій случай: когда онъ еще служиль въ селів, къ нему пришла на исповідь дівица, «многими гріжми обре-

менена, блудному дёлу и малакіи всякой повинна». Исповёдуя ее, онъ почувствоваль соблазнъ, «внутрь жегомъ огнемъ блуднымъ». Но онъ употребилъ весьма сильное средство: «въ той часъ зажегь три свёщи и прилёпилъ къ налою, и возложилъруку на пламя и держалъ, дондеже во мнё угасло злое разженіе». Этотъ случай близко подходитъ къ разсказу, помёщенному въ Прологе, подъ 27 декабря, какъ къ нёкоему старцу пришла блудница, и онъ, почувствовавъ разженіе, сжегъ свои пальцы. Трудно опредёлить въ виду такого сходства, является ли разсказъ Аввакума простымъ литературнымъ заимствованіемъ, или съ нимъ былъ дёйствительно такой случай, и онъ подражалъ древнему старцу въ средстве умиренія блудной похоти.

Аввакуму приходилось въ его бурной и разнообразной приключеніями жизни сталкиваться со многими лицами, и въ «Житінэ передъ нами выступаеть длинный рядъ историческихъ дъятелей. Конечно, всё симпатіи Аввакума на сторон' защитниковъ старины, которые исполнены огненной ревности и которымъ покровительствуеть самъ Богъ, какъ это видно изъ всякихъ чудесъ, какъ напр. чуда съ рубашкой протопопа Логгина Муромскаго, съ уръзаніемъ и чудеснымъ исцъленіемъ языковъ Пустозерскихъ расколоучителей. Напротивъ, въ самыхъ мрачныхъ краскахъ представляются ихъ утвснители, патріархъ Никонъ и духовныя власти русскія и греческія. Благодаря имъ, Россія уподобляется Персидъ, въ которой мучили христіанъ. «Чюдо! какъ то въ познаніе не хотять прінтти! восилицаеть Аввакумь, огнемъ, да кнугомъ, да висълицею хотять въру утвердить! Которые то апостоли научили такъ?-- Не знаю. Мой Христосъ не приказалъ нашимъ апостоламъ такъ учить, ежебы огнемъ, да кнутомъ, да висълицею въ въру приводить... Волею зоветь Христосъ, а не приказалъ апостоламъ непокоряющихся огнемъ жжечь и на висълицахъ въшать. Татарскій богь Махметь написаль въ своихъ книгахъ сице: непокоряющихся нашему преданію и закону повелъваемъ ихъ главы мечемъ подклонити. А нашъ Христосъ ученикамъ своимъ никогда такъ не повелълъ. И тъ учители явны, яко шиши антихристовы, которые, приводя въ въру, губять и смерти предають, по въръ своей и дъда творять таковы же» (88). Это никоніянское мучительство не должно устрашать правовърныхъ, и Аввакумъ призываеть своихъ послъдователей къ открытому исповеданію старой веры: «воть теб'в

царство небесное дома родилось! Богъ благословить, мучься за сложение персть, не разсуждай много!»

Призывъ къ смерти и страданіямъ, къ постоянной открытой борьб'в противъ Никоновыхъ новшествъ вдохновлялъ многихъ, и въ «Житіи» Авванумъ выводить нёкоторыхъ своихъ учениковъ, смъло обличавшихъ исправление и не останавливавшихся ни передъ чёмъ: такой ревностью «по Христё» отличались боярыня Морозова, княгиня Урусова, Марья Данилова и др. Особый разрядь обличителей представляють собою юродивые, которые, пользуясь огромнымъ вліяніемъ на народъ, могли нисколько не стъсняться въ своихъ противоцерковныхъ дъйствіяхъ. Таковъ быль юродивый Өедорь, объ отношенияхь котораго къ Аввакуму намъ не разъ приходилось говорить; онъ даже самого Аввакума иногда побуждаль къ дъятельности: «зъло у него во Христа горяча была вёра!-говориль Аввакумь,-всяко тщится раззорити и обличити неправду». «Хорошт.» быль, по отзыву Аввакума, и юродивый Аванасій, но этоть быль «Өедора» посмирнёе и въ подвигь малехнее покороче».

За борьбой старой и новой партіи внимательно следило все русское общество, болъе сочувствовавшее, по показаніямъ Аввакума, старолюбцамъ. Царь Алексъй Михайловичъ, человъкъ мягкій до крайности, добрый, благочестивый, не ръшается окончательно порвать связь со старыми преданіями и является заступникомъ ревнителей старины: онъ просить Никона не стричь Аввакума; когда последній возвращается изъ Дауріи, онъ принимаеть его очень милостиво, просить его благословенія, даже послъ собора 1666-1667 гг. царь собользнуеть Аввакуму и прилагаеть много стараній къ его ув'єщанію, отношенія царя къ Аввакуму отличаются даже какою-то сентиментальностью, и тъ мёры, когорыя царь принимаеть противъ раскольниковъ, объясняются такъ же, какъ это дёлается Аввакумомъ въ другихъ его сочиненіяхъ, действіемъ «лестчаго духа», проводниками котораго представляются Никонъ и другія духовныя власти. Одинаково съ царемъ относятся къ раскольникамъ и бояре: «всй бояре-те до насъ добры», они дають Аввакуму денегь, просять постоянно вследъ за царемъ благословенія протопопа, принимають его «яко ангела», но и они не въ силахъ противиться до конца «лестчему духу». Не всегда сочувствие бояръ истекаеть ивъ подражанія царю, среди нихъ есть тайные и явные рас-20\*

кольники: князь Хилковъ въ Тобольскъ плачеть, когда Аввакумъ разсказываеть ему о своемъ видъніи; кн. Воротынскій приходить къ окну темницы Аввакума въ Угръщскомъ монастыръ, князя Ивана Хованскаго бьють батожьемъ за пристрастіе къ старинъ.

Въ сочувствіи царя и бояръ раскольникамъ сказывается отчасти и вліяніе терема, женской половины русскаго общества. Женщины у Аввакума вообще отличаются большею религіозностью и чувствительностью, чёмъ мужчины, онт всегда являются ваступницами сторонниковъ древняго благочестія, страданія которыхъ вызывають ихъ умиленіе. Аввакумъ постоянно находить поддержку въ женщинахъ: ему покровительствують жена и невъстка воеводы Пашкова, отношенія къ нему Цтхановицкой доходятъ до высокой степени религіознаго экстаза, въ Москвъ у него цтлая большая группа ревностныхъ ученицъ изъ высшаго класса, во главт которыхъ стоитъ Морозова; его вліяніе проникаеть въ теремъ царицы Марьи Ильиничны, такъ что у царя съ царицей происходитъ великое нестроеніе, когда Аввакума разстригаютъ.

Такими красками рисуются у Аввакума участники религіознонаціональнаго движенія, совершавшагося у насъ въ половинъ XVII въка. Какъ отдъльный эпизодъ, не имъющій тъсной связи съ этимъ движеніемъ, является въ «Житіи» экспедиція Пашкова. Воевода изображается жестокимъ самодуромъ, его отношенія къ казакамъ и къ Аввакуму какимъ-то безтолковымъ и безцёльнымъ притеснительствомъ. Съ Аввакумомъ онъ обращается чисто по-звърски: «Пашковъ же, возведя очи свои на меня, -- слово въ слово, что медвъдь морской бълой, жива бы меня проглотилъ»; онъ ищеть гибели протопопа, даже убажая на Русь и разставансь съ нимъ. Но и его беретъ иногда раскаяніе: такъ, когда его дощеникъ остановился на порогѣ Падунѣ, онъ «сѣлъ на стуль, шпагою подперся, задумался и плакать сталь, а самъ говорить: согръщиль окоянной, -продиль кровь неповинну, напрасно протопопа биль: за то меня наказуеть Богь». Однако, говоря о разставаніи съ Пашковымъ, Аввакумъ нісколько смягчаеть мрачную картину отношеній воеводы такимъ замѣчаніемъ: «Десять лъть онъ меня мучиль, или я его, - не знаю: Богь разберегь въ день въка». Съ большой благодарностью Аввакумъ вспоминаеть о своихъ покровительницахъ-боярыняхъ, жент и

снохѣ Пашкова, о Еремѣѣ, своемъ «тайномъ другѣ», съ особенной похвалой отзываясь между прочимъ о почтительныхъ отношеніяхъ Еремъя къ отцу. Ярко изображается бъдственное положеніе казаковъ и оть притесненій Пашкова, и оть недостатка пищи, и отъ разныхъ климатическихъ условій. Въ разсказѣ о сибирскихъ скитаніяхъ мы находимъ два весьма художественныхъ описанія природы: одно мы уже приводили (стр. 73), въ другомъ изображается озеро Байкалъ: «Егда къ берегу пристали, востала буря вътренная, и на берегу на силу мъсто обръли отъ волнъ. Около ево горы высокія, утесы каменные и зъло высокіе,— 20,000 версть и больши волочился, а не видаль такихъ нигдъ! Наверху ихъ палатки и повалуши, врата и столпы, ограда каменная и дворы, - все богодъланно. Лукъ на нихъ растеть и чеснокъ, --больши романовскаго луковицы, и слатокъ зъло. Тамъ же растуть и коношли богорасленные, а во дворахъ -- травы красныя и цвъты благовонны гораздо. Птицъ зъло много, гусей и лебедей, — по морю яко снъть плаваеть. Рыба въ немъ-осетры и таймени, стерледи, и омули, и сиги, и прочихъ родовъ много. Вода пресная, а нерпы и зайды великія въ немъ: во окіант морт большомъ, живучи на Мезени, такихъ не видалъ. А рыбы зѣло густо въ немъ; осетры и таймени жирны гораздо, -- нельзя жарить на сковородъ: жиръ все будеть».

Кром' ватобіографическаго пов' вствованія и разсказовъ о чудесахъ, «Житіе» заключаеть въ себѣ не мало отступленій полемическаго свойства, которыми тоже должно поддерживаться «дъло Божіе», составляющее главную цель сочиненія. Эти полемеческія выходки по существу не представляють отличія оть тахъ нападокъ на никоніянъ, съ которыми мы встръчались въ другихъ сочиненіяхъ Аввакума: никоніяне обличаются за мучительство, за стремленіе къ новшествамъ, каковы бы они ни были, «лише бы не по старому». Указывали мы и на наставленіе о безпоповскомъ чинъ причащенія. Этоть обзоръ содержанія «Житія» приводить нась къ заключенію, что считать его сочиненіемъ историческимъ нельзя: по самой своей основъ, какъ защита «Божія дёла», какъ «книга живота въчнаго» (см. Прилож.), оно является сочиненіемъ поучительно-полемическимъ, причемъ автобіографическій матеріаль играеть вь немь служебную роль доказательства правоты дёла старолюбцевъ. По своему стилю «Житіе» отличается теми же особенностями реализма и «просторвчія», которыя видны въ другихъ сочиненіяхъ Аввакума.

. Учительство продолжалось до последнихъ дней его жизни, а по указаннымъ нами ранбе хронологическимъ соображеніямъ, ко второй половинъ его жизни въ Пустозерскъ относятся посланія къ Симеону (онъ же и Сергій игуменъ), къ Исидору, Борису и къ другимъ лицамъ, около нихъ группировавшимся, какъ это видно изъ посланій. Главный предметь этихъ сочиненій страданія за въру, въ особенности же самосожженіе; кромъ того во многихъ изъ этихъ посланій затрогиваются разные практическіе вопросы, возникавшіе въ средѣ послѣдователей Аввакума и завиствше отъ основного вопроса раскольнической доктрины, того затрудненія, которое истекало изъ невозможности устроиться со священствомъ и таинствами: безпоповство еще не достаточно развилось, какъ теорія, а между тімь нарождались вопросы, естественные при отсутствіи законной ісрархін, такіс, которые впоследствій должны были вести къ дробленію раскола на всяческіе толки: таковъ быль, напримъръ, вопросъ о бракъ.

Посланія къ Симеону изданы Н. И. Субботинымъ по списку библіотеки митр. Макарія, № 34, причемъ къ первому и ко второму изъ нихъ приведены варіанты по рукоп. Хлудовской № 257; отрывокъ перваго посланія, пропущенный въ текстѣ «Матеріаловъ», печатается нами въ «Приложеніяхъ», № 29. Какъ мы уже говорили выше, порядокъ посланій долженъ быть измѣненъ: первое по счету г. Субботина слѣдуетъ признать послѣднимъ,—и въ этомъ порядкѣ мы будемъ ихъ разсматривать.

Первое посланіе написано Аввакумомъ по поводу дошедшихъ до него извѣстій о казни Паисія, патр. Александрійскаго и о бѣгствѣ въ Грузію Макарія, патр. Антіохійскаго. Слухъ о бѣдствіяхъ, постигшихъ этихъ архипастырей, которые своимъ авторитетомъ утвердили Никоновы преобразованія, а потому въ глазахъ Аввакума уподобились Пилату и Каіафѣ, вызываетъ радостное замѣчаніе Аввакума: «правилнѣ варваръ надъ ними творитъ. Яко Тиверій древле Пилата и Каіяфу, первыхъ распинателей, а нынѣ Салтанъ Мегметовичъ. Подай, Господи». Вмѣстѣ съ этимъ возбуждается надежда на торжество старолюбцевъ: «Еще надѣюся Тита втораго Іусписіяновича на весь новый Іорусалимъ, идѣже течетъ Истра рѣка, и съ пригородкомъ, въ немже Неглинна течетъ. Чаю, подвигнетъ Богъ того же турка на отмщеніе кровей мученическихъ». Однако эта надежда, пожалуй, представляется слишкомъ мало осуществимой, а потому Аввакумъ

больше говорить о торжествъ загробномъ, рисуя картину казни царя Максиміана (подъ которымъ, какъ мы указывали, можно подразумъвать царя Алексъя Михайловича), а своихъ послъдователей призываеть къ терпънію и къ неослабному стоянію за въру. При этомъ онъ распространяется объ огненной смерти: «А хотя и бить стануть, или жечь: ино и слава Господу Богу о семъ. Достоинъ бо есть дълатель мады своея. На се бо изыдохомъ ис чрева матери своен. На что лучше сего? с мученики в чинъ, со апостолы въ полкъ, со святители в ликъ, побъдный вънецъ, сообщникъ Христу... А во огиъ-то здъсь неболшое время потерпъть, -- аки окомъ мгнуть, такъ душа и выступить! Развъ тебъ не разумно? Боисься пещи-той? Дерзай, плюнь на нея, небось! До пещи страхъ-отъ; а егда въ нея вощелъ, тогда и забыль вся. Егда же загорится, а ты и видишь Христа и ангельскія силы съ нимъ, емлють души-ть отъ телесъ, а Онънадежа и благословляеть и силу ей подаеть божественную, не уже къ тому бываетъ тяжка, но яко восперенна, туды же со ангелы летаеть, ровно яко птичка попархиваеть, - рада ис темницы-той вылетьла».

Въ приведенныхъ словахъ восхваляется, поэтизируется огненная смерть, есть призывъ къ страданію, но нъть никакого указанія на самосожженіе, такъ какъ огненная казнь есть дело никоніянъ. Такой же призывъ къ страданіямъ, но не къ самосожженію заключается во второмъ посланіи (по счету г. Субботина третьемъ). Никоніяне, говорить Аввакумъ, «кормять, кормять да въ лобъ палкой, да и на огонь жарить!» Этой смерти не слъдуеть бояться, а напротивъ должно «дерзать всенадежнымъ упованіемъ. Таки размахавъ, да и въ пламя! На вось, діяволъ, еже мое тело; до души моей дела тебе неть!» Сопоставление этихъ отдёльныхъ мёсть посланія не позволяеть прямо относить ихъ къ самосожженію. Не такъ представляется дёло въ первомъ (по нашему въ третьемъ) посланіи къ Симеону: здібь уже мы встрівчаемся съ опредъленно выраженнымъ одобреніемъ самосожигательства. Изложивъ по своему исторію Никонова мучительства и похваливъ «Христовыхъ исповъдниковъ» 4), Аввакумъ гово-

<sup>4)</sup> Слово въ слово яко комары или мушицы. Елико ихъ болши подавляють, тогда болши пищать и въ глаза лезуть: такъ и русаки бедныя, пускай глупы, рады мучителя дождались,—полками в огонь дерзають за Христа Сына Божія-Света. Мудры блядины дети греки, да с варваромъ турскимъ с одново блюда патріархи кушають расленые курки.



рить о Нижегородскихъ самосожженіяхъ 5): «овыхъ еретики пожигають, а иніи распалшеся любовію и плакавъ о благовѣріи, не дождався еретическаго осужденія сами во огнь дерзнувше, да цѣло и непорочно соблюдуть правовѣріе, и сожегше своя тѣлеса, душа же в руцѣ Божіи предавше, ликовствують со Христомъ во вѣки вѣкомъ, самоволныя мученики, Христовы рабы. Вѣчная имъ память во вѣки вѣкомъ. Добро дѣло содѣяли, чадо Симеоне,—надобно такъ! Разсуждали мы между собою и блажимъ кончину ихъ». Этотъ отрывокъ, съ присовокупленіемънѣкоторыхъ подробностей повторяется въ «Посланіи къ нѣкоему брату» (Мат. VIII, стр. 67—81) и въ «Посланіи къ Сергію» (Приложенія, № 11).

По всей въроятности, приведенныя слова явились въ качествъ отвъта на вопросъ, предложенный Симеономъ (иначе Сергіемъ). Вопросъ этотъ, какъ видно изъ «Отразительнаго писанія» старца Евфросина, быль поставлень такъ, что дъйствительная причина самосожженія была скрыта оть Аввакума. «Сергій, говорить Ефросинъ, видя бъду и нелъпоту в самосожигателехъ і бесчиние и нестроение слыша, зазръ самъ себъ и раскаяся рекъ: азъ де виновень вопросомъ своимь протопопову отвѣту, слишкомъ возвъстихъ бъду и не такъ сказаль есми, что сами самоволно збираются и бъду на себя накликають; но повъдахъ, якоизъ рукъ мучительскихъ урываются и сожигаются» 6). Въ отвъть на этотъ вопросъ упоминалось о смерти мученицы Домнины съ двумя дочерьми и Софроніи, что и находимъ въ посланіяхъ «къ некоему брату» и къ Сергію. Въ виду этого последняго обстоятельства, остановимся сперва на составе этихъ посланій, чтобы опредёлить ихъ достовёрность, такъ какъ изъ того же «Отразительнаго писанія» извъстно, что были распространены многія поддёлки Аввакумовыхъ сочиненій; нёкій инокъ Іосифъ говорилъ: «егда гдъ увидите какое писмо, надписание имый протопопа Аввакума, не върте де тому: много де в тъхъ писмахъ прелести; мнъ, рече, не одинъ уже братъ покаялся: азъ де многихъ прелщаль, сложа писмо самъ, какъ знаю, и подписаль Аввакумово имя и нося прочитахъ и многу корысть собрахъ (стр. 89).

<sup>5)</sup> Записано нижегородскимъ лѣтописцемъ подъ 1672 г. См. П. С. Смирновъ. Происхожденіе самоистребленія въ русскомъ расколѣ, стр. 5.

у Отразительное писаніе, стр. 110.

«Посланіе нъ нѣкоему Сергію» состоить изъ отрывковъ «Толкованій на псалмы», «Книги на крестоборную ересь», «посланій къ Симеону» и въ одномъ отрывив представляеть сокращение «Посланія къ некоему брату»: при этомъ отрывки соединены совсёмъ механически, такъ что сразу бросается въ глаза поддълка, какъ это указалъ П. С. Смирновъ. Однако почти то же самое можно сказать и относительно «посланія къ нѣкоему брату», въ немъ также замътна склейка изъ разныхъ сочиненій Аввакума: такъ, въ него вставлена статья «О сложеніи персть», есть повторенія, послі статьи ко сложеній персть» мы находимь заглавіе «Того же свидѣтельство о жертвѣ», показывающее, что въ такомъ видъ «посланіе» не могло выйти непосредственно изъподъ пера Аввакума. Сравнивая общія м'єста двухъ посланій, мы иногда должны отдать предпочтение тексту посланія къ Сергію: напр. «зналъ я покойника Дементіяна» болье умъстно (если предположить, что «посланіе къ нівкоему брату» отправлялось къ Сибирь), чёмъ «зналъ я нёкоего Доментіяна священника»; «Григорій Нероновичь писаль» лучше чёмъ «Григорію Неронову писалъ» (неизвъстно, кто). Такимъ образомъ намъ кажется возможнымъ признать оба посланія поддёлкой, составленной изъ подлинныхъ сочиненій Аввакума, причемъ однако въ «посланіи къ некоему брату» заключается отрывокъ такого сочиненія, которое до насъ не дошло и которое было отправлено въ ответь на вапросъ Сибирскихъ старолюбцевъ, присылавшихъ послъ самосожженія Дометіана своихъ представителей въ Пустозерскъ 7).

Возвращаясь къ отвъту, данному Аввакумомъ на запросъ Симеона-Сергія, мы въ немъ видимъ, какъ мотивъ самосожженія, стремленіе «цѣло и непрочно соблюсти правовъріе», предупредить «еретическое осужденіе», такъ что Аввакумъ одобрилъ самосожженіе, какъ средство не даться въ руки еретикамъ, на что именно и указывалъ въ своихъ вопросахъ Сергій, скрывъ дѣйствительныя побужденія сторонниковъ «самоубійственныхъ смертей». Отсюда мы заключаемъ, сопоставляя приведенныя ранѣе вамѣчанія Аввакума о самосожженіи съ отвътомъ Симеону-Сергію, что ученіе о необходимости самоистребленія, какъ оно вы-

<sup>7)</sup> Отравит. писаніе, 19. Такой же подділкой, какъ и эти сочиненія, слідуеть считать печатаемое нами въ Приложеніяхъ «Посланіе къ вірнымъ объ антихристі», составленное изъ посланія дъякона Өедора и отрывка Аввакумовскаго посланія и приписанное въ рукописи Аввакуму.



разилось въ тъхъ толкахъ, противъ которыхъ писалъ старецъ Евфросинъ, въ сочиненіяхъ Аввакума прямого своего подтвержденія не находить, хотя на нихъ и ссылались такіе пропагандисты самосожженія, какъ Сергій и Поликарпъ.

Еще одна подробность въ отвътъ Симеону заслуживаетъ вниманія: Аввакумъ пишетъ: «разсуждали между собою», но какъ указалъ П. С. Смирновъ, разсужденіе могло быть только съ инокомъ Епифаніемъ, такъ какъ съ діакономъ Өедоромъ Аввакумъ въ это время былъ въ ссорѣ, а совѣщанія съ Лазаремъ не было, какъ объ этомъ, по словамъ Евфросина, сообщала впослѣдствіи вдова Лазаря в).

Въ «Посланіи къ нѣкоему брату», кромѣ указанныхъ подробностей, представляется любопытнымъ опровержение учения о духовномъ приходъ Иліи и Еноха предъ наступленіемъ антихристова царства; это ученіе распространяль инокъ Трифилій, пользовавшійся, по показанію «Винограда Россійскаго», славою «провидца» 9) и ссылавшійся на какое-то странное виденіе: «я де су былъ на небъ, мнъ показано, и ангелъ ко мнъ приходитъ всегда и возв'вщаеть Божіе хотьніе». Смыясь нады разсказами Трифилія, Аввакумъ вспоминаеть и о своихъ видъніяхъ и указываеть по отношенію къ нимъ такой критерій: «У насъ и самъхъ много того живетъ. Держатися подобаетъ писанныхъ. Есть иное и отъ Бога живеть, и то бываеть за малодущіе мое. Я въ то не уповаю; но върую по писаніихъ, а за то Богу поклоняюся, яко подтверждаеть мя. И то поразумбвъ, егда сходно съ писаніемъ, и въ себъ измърю вину тому дълу, коея ради вины случится вещь та быть. И часто бывало, -- во время молитвы окружить мя духъ, и распространится умъ, и радости неизглаголанныя исполнится сердце, да и минется. И азъ поклонюся; а опослъ поразумъю, ано моего ради малодушія се бысть, егда о чемъ опечалюся, или чрезмёрно разсуждаю что, и Богь удержить мя отъ безумія моего. А егда что сблужу, тогда мив и наказаніе живеть: духъ томить мя. — еле отдохну». Все это возражение противъ Трефилія, конечно, не имфеть связи съ вопросомъ о самоистребленіи и является еще однимъ признакомъ спайки посланія изъ разныхъ элементовъ.

<sup>8)</sup> Смирновъ. Происх. самоистреб. 21—28. Отразит. пис. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Хр. Чт. 1897, іюнь, 878—879. Смирновъ. Внутренніе вопросы въ расколь въ XVII в. стр. LIII—LV.

«Посланія къ Исидору съ братіей» (Мат. VIII, 100 — 102, 102 — 106) касаются двухъ сравнительно мелкихъ вопросовъ, возникавшихъ за это время среди «старолюбцевъ», о томъ, какъ ръзать скоть, вопроса о единогласномъ пъніи, и двухъ весьма существенныхъ предметовъ доктрины и быта раскольническаго, брака и моленія за царя. По первому вопросу, т. е. относительно брака. Аввакумъ решительно возстаеть противъ техъ людей, которые отрицали бракъ, не признавая его возможности въ антихристовомъ царствъ, законности его совершенія новопоставленнымъ попомъ. Этихъ отрицателей брака Аввакумъ называеть суесловцами, говорить, что они «учать жить посодомски или заводять кваковскую ересь», и разрёщаеть дёло такимъ образомъ: «А обвенчалъ где ни буди православно, оно и добро: коли ужъ нужа стала, изба по нужъ церковь. Не стъны, но законы церковь, Златоусть пишеть, ниже место, но нравъ. На всякомъ мъстъ владычество Его: благослови, душе моя, Господа! А буде не возможно обръсти церкви, а опоганено православное священіе: ино молитву проговориль, да водою покропиль, да и ладно, - дъйствуй! А послъ тебя Богь воленъ и съ нею. Есть и то писано: скверное святится, а святое скверно не бываеть». Въ этихъ словахъ обнаруживается безразличное отношение Аввакума къ вопросу о томъ, кто совершаеть бракъ, простецъ или священникъ: да и вообще посланія къ Исидору представляють извъстную двойственность взгляда на значение священства: допускается совершение требъ и таинствъ, какъ новопоставленными попами, такъ и простыми людьми; - въ сущности разницы между твим и другими не особенно много, такъ какъ перешедшіе къ старолюбцамъ новики представляются не бол'те, какъ простецами, и, лишившись іерархін, старолюбцамъ по-неволъ пришлось признавать возможность обходиться безъ нея. Что касается паремоленія, то по этому вопросу Аввакумъ ръшительно высказывается противъ отрицавшихъ молитву за царя: «А о Өеодоръ царъ за что не молите Бога, - спаси его Господи и помилуй и благій родъ его дёда-прадёда помяни Господи!» Упоминаніе о дёдф-прадёдё и рядомъ съ нимъ умолчаніе объ отцё совпадаеть съ наставленіемъ въ посланіи къ Іонв не молиться за умершаго царя еретика, а въ посланіи къ Исидору сюда же относится следующее наставление: «а поминать мертвыхъ-техъ, Григорей, не знаю какъ, емуже живу врагу Божію бывшу; а во

адъ нъсть покаянія», Затьмъ въ обоихъ посланіяхъ Аввакумъ убъждаетъ своихъ посльдователей жить между собою въ миръ.

Съ этими посланіями стоить въ связи «Посланіе къ игумену Сергію съ братією»: туть Аввакумъ такъ же наставляеть слушаться поповъ Стефана и Козьмы, какъ это онъ дѣлаеть въ посланіяхъ къ Исидору, и говорить о томъ, какъ надо относиться къ еретическому крещенію. «Посланіе къ Сергію» заключаетъ въ себѣ нѣкоторыя замѣчанія о сошествіи Христа во адъ и объ отношеніи къ толкованіямъ Писанія,—эти замѣчанія мы приводили, говоря о спорахъ Аввакума съ дьякономъ Оедоромъ. Интересна подробность личнаго свойства: узнавъ, что дочь княгини Урусовой—царская невѣста, Аввакумъ вспоминаеть съ любовью ея мать и тетку, а молодыхъ княженъ научаеть жить такъ же, какъ жили ихъ мать и тетка.

Общирное посланіе къ Борису съ братіей касается главнымъ образомъ вопросовъ о бракѣ и о единогласіи, причемъ Аввакумъ сообщаетъ любопытныя подробности о томъ, какъ самъ обыкновенно совершалъ богослуженіе. По вопросу о бракѣ высказывается то же, что мы находимъ въ посланіяхъ къ Исидору; только здѣсь мы встрѣчаемся съ конкретныхъ примѣромъ, показывающимъ, какъ далеко шли отрицатели брака: старица Елена разлучила нѣкую Ксенію Гавриловну съ ея мужемъ. За это Аввакумъ налагаетъ на Елену строгую епитимію. Весьма важно въ заключеніи посланія благословеніе, которое Аввакумъ даетъ отцу Досиоею «съ челобитными по жребію стужати царю о исправленіи вѣры». Это исправленіе, какъ выяснилъ П. С. Смирновъ, находится въ связи съ раскольнической смутой 1682 года, въ которой видными дѣятелями были Сергій и Досиоей.

Къ этому же последнему времени жизни Аввакума относится его «посланіе ко всёмъ ученикамъ» (Мат. VIII, 81—87), проникнутое фанатизмомъ по отношенію къ никоніянамъ. Последователей своихъ Аввакумъ убеждаетъ стоять за вёру и не мудрствовать несогласно съ писаніемъ, такъ какъ онъ слышалъ, что многіе развратились: «ови глаголютъ духомъ Бога познавати, кромё писанія, иніи же и писаніе толкують злё, развратно и противно истинё». Находились такіе люди, которые отвергали авторитетъ Аввакума, и онъ замёчаетъ: «Иное же уже, окаянный, разсмёюся: какъ то, реку, уже сатана-та надо мною не возится?

никоніяне еретикомъ зовуть, дъти доховныя еретикомъ же зовуть».

Разсмотреніе сочиненій Аввакума указываеть намъ, какъ общиренъ былъ кругь техъ вопросовъ, съ которыми обращались старолюбцы къ Пустозерскимъ расколоучителямъ: туть были и важные вопросы общаго міросозерцанія раскольниковь, какъ, напримъръ, ученіе объ антихристь, и болье мелкіе вопросы обрядовые, и вопросы о внутренней организаціи раскольнической общины, и объ отношеніяхъ къ православной церкви. и къ государственной власти, здёсь обсуждались и проекты возстановленія «древняго православія». Какъ одна изъ последнихъ попытокъ самого Аввакума направить правительство на путь истины, можеть разсматриваться посланіе, съ которымъ Аввакумъ обратился къ царю Өеодору Алексвевичу. Послв обширнаго риторическаго вступленія, Аввакумъ просить царя возстановить старину и при этомъ обнаруживаеть крайнее стремленіе отомстить своимъ врагамъ никоніянамъ. «А что, государь, говорить Аввакумъ, кабы ты мне даль волю, я бы ихъ, что Иліяпророкъ всёхъ перепласталъ во единъ день. Не осквернилъ бы рукъ своихъ, но освятилъ, чаю. Да воевода бы мит кртико умной-Юрія Алексъевичъ Долгорукой! Перво бы Никону собаку и разсвили начетверо, а потомъ бы никоніянъ». Вспоминаеть Аввакумъ въ посланіи и о царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ: «въ мукахъ онъ сидитъ, -- слышалъ я отъ Спаса: то ему за свою правду» (Мат. V, стр. 157).

Это посланіе было посл'вднимъ обращеніемъ къ власти, и, можеть быть, за него (хотя и не всл'вдъ за нимъ) протопопа постигла вм'вст'в съ его соузниками окончательная кара. Патріархъ Іоакимъ, по предположенію П. И. Мельникова, сталъ настоятельно требовать казни расколоучителей, изъ дальняго Пустозерска поддерживавшихъ и распространявшихъ расколъ повсюду. Было повел'вно: «за великія на царскій домъ хулы сжечь ихъ». Это было исполнено въ Пустозерсків 1 апр'вля 1681 года. На площади построили срубъ изъ дровъ, на которомъ сгор'вли Аввакумъ, Лазарь, Епифаній и Никифоръ. Аввакумъ предвид'влъ казнь и заблаговременно распорядился имуществомъ и роздалъ книги. На казнь собрался народъ и снялъ шапки... дрова подожгли — замолчали вс'є; Аввакумъ народу говорить началъ и крестъ сложилъ двуперстный: «вотъ будете этимъ крестомъ мо-

литься—во вѣкъ не погибнете; а оставите его,—городокъ вашъ погибнетъ; пескомъ занесетъ; а погибнетъ городокъ, настанетъ и свѣту конецъ!» Огонь охватилъ казнимыхъ и одинъ изъ нихъ закричалъ; Аввакумъ наклонился къ нему и сталъ увѣщеватъ... Такъ и сгорѣли. Въ Пустозерскѣ за лѣсомъ естъ площадка: тамъ крестъ стоитъ и зовется Аввакумовымъ».

Такъ разсказываеть о казни Аввакума Мельниковъ, -- источники этого разсказа неизвъстны: можеть быть, всъ эти подробности взяты изъ устныхъ раскольническихъ преданій, а можеть быть ихъ надо признать, какъ полагаетъ П. С. Смирновъ, домысломъ беллетриста. Въ раскольнической повъсти «О рожденіи, и воспитаніи, о житіи и кончинъ патріарха Никона» дата смерти Аввакума сообщается другая: «въ лъто 7190-е апръля 14 дня, въ день великаго пятка» 10), хотя въ «Виноградъ Россійскомъ» дата та же, что и у Мельникова 11). Существуеть еще одно преданіе о смерти Аввакума, сообщенное крестьяниномъ Храмцовымъ, со словъ Пустозерскихъ жителей: «былъ де здёсь протопопъ Аввакумъ, сосланный за въру, и онъ де, Аввакумъ, за твердость въ въръ сожженъ на костръ, и что когда горълъ Аввакумъ, то въ воздухв былъ виденъ голубь; когда его душа улетала на небо, то голубь парилъ въ воздухъ. Во время же пытокъ Аввакуму была устчена рука и она чудесно исцълъла. Въ память будущаго дня своей кончины Аввакумъ еще при жизни заготовиль собственными руками кресть и приказаль поставить на извъстномъ мъстъ». Однако, какъ видно изъ надписи на этомъ крестъ, онъ сооруженъ какимъ-то купцомъ Протопоповымъ, фамилія котораго, можеть быть, и послужила основаніемъ связать происхожденіе креста съ знаменитымъ протополомъ 12).

Подводя итоги нашему изслѣдованію, мы можемъ формулировать слѣдующія заключенія:

1) Движеніе, выразившееся въ дѣятельности Аввакума, было чисто церковнаго характера, національный же и соціальный эле-

¹⁰) Ркп. Имп. Публ. Библіотеки, Q. I, № 1058.

<sup>11)</sup> Дата повъсти о Никонъ встръчается, какъ указалъ П. С. Смирновъ, и другихъ раскольническихъ источникахъ и должна быть признана истинною.

<sup>12) «</sup>Церковный Въстникъ» 1880 г. № 35.

менты, значенія которыхъ нельзя отрицать, играють роль подчиненную. Національныя столкновенія въ XVII вѣкѣ являлись причиною усиленія религіозныхъ опасеній, развивавшихся на почвѣ апокалипсическихъ представленій. Протесть противъ царской власти, будучи самъ по себѣ явленіемъ не религіознымъ, истекалъ изъ религіозныхъ мотивовъ, такъ какъ власть отпала отъ православія.

- 2) Доктрина раскола въ главныхъ чертахъ выработалась въ самое первое время его существованія, уже до собора 1666 года.
- 3) Ученіе объ антихристь было въ это время особенно развито Спиридономъ Потемкинымъ, но уже тогда явились такіе взгляды, противъ которыхъ впослъдствіи возражаль Аввакумъ.
  - 4) Всв сочиненія Аввакума по существу полемическія.
- Полемикой объясняется рядъ противоръчій въ сочиненіяхъ Аввакума.
- 6) Источники сочиненій не всегда выбирались Авнакумомъ осторожно.
- 7) Пользованіе источниками всегда свободное, обнаруживающее оригинальность Аввакума.
- 8) Оригинальность проявляется въ реализмѣ и яркости русскаго стиля Аввакума.
- 9) По вопросу объ отношеніяхъ къ еретикамъ Аввакумъ колеблется между двумя противоположными направленіями, существовавшими у насъ съ конца XV въка.
- 10) Аввакумъ разработалъ основы безпоповщины, исходя изъ безразличнаго отношения къ простецамъ и новопоставленнымъ попамъ, переходящимъ въ расколъ.
- 11) Еретичество Аввакума объясняется, какъ результатъ полемическаго увлеченія и неум'ты точно выражаться объ отвлеченныхъ богословскихъ предметахъ.
- 12) Самосожженіе одобрялось Аввакумомъ не какъ средство душевнаго спасенія, но какъ единственный въ нѣкоторыхъ случаяхъ способъ избѣжать рукъ противниковъ.
- 13) Многія сочиненія Аввакума подвергались его собственной переработкъ, а также и передълкъ его послъдователей.



# ПРИЛОЖЕНІЯ

# № 1. Списокъ съ отписокъ дѣтей духовныхъ отца Юанна, Савина, Григорія, Андрея, Герасима Плещеевыхъ, ихже писаша отъ жалости ко отцу Гоанну въ Каменскій монастырь, слово въ слово 1).

Выпесственному и равноангельному и въ послъднемъ семъ и лютомъ времени по церкви Христовъ кръпкому поборнику, и страдальцу, государю священнопротопопу Іоанну Нероновичу. Гръшный Савинъ благословенія отъ тебя, отца и пастыря, прошу й къ честнымъ твоимъ ногамъ припадая, челомъ бью.

Скорбь, государь, не малу творять намъ нововведшіяся догматы, наче же раздоры отъ Духа Святаго преданнаго закона, непоклонническую ересь глаголю, и прочія и прочія нововведенныя догматы, иже отрѣвають Христово словесное стадо отъ тъснаго и прискорбнаго пути, ведущаго въ животъ, наче же еже во исповъданіи въры не исповъдывати Духа Святаго истиннымъ. Таже и се входить въ слухи моя гръшная, яко и иніи нъцыи раздоры внити хощуть вскорт, и непокоряющымся бтды и мученія наве стися хощуть; но о семь, отче честный и страстотериче святый, извъстно писати не могу, самъ бо еси въси, яко азъ своея ради грубости не имъю достойна присвоенія къ могущимь въдати таковая; обаче мню сбытися нъкимъ хотящимъ быти раздорамъ по прореченію Книги о въръ, въ неиже ищеть о отпаденіи Запада и о отступленіи и прельщеніи юнитовь оть свяпыя восточныя церкве к Западному костелу, по числу еже от антихриста. повель бо и намъ отъ таковыхъ же винъ опасеніе имъти, егда исполнится отъ воплощенія Сына Божія 1666 леть. Се бо ныне таково число исполняется, и раздоры таковы, по прореченію предреченныя сея книги, вводятся.

Мы же не пріимати таковыя растявныя догматы изв'єствуемся отъ новаго святаго писанія, паче же отъ Христовой запов'єди, речено сице: внимайте отъ ложныхъ пророкъ, иже приходять къ вамъ одеждами овчимивнутрь же суть волцы и хищницы. Сіе же м'єсто толкуя, великій Іоаннъ

<sup>1)</sup> По рукописи Казан. дух. акад. № 1727 (182), л. 103 об. — 112 об. Эти же посланія вижются въ другомъ сборникѣ той же библіотеки, № 1986, л. 95 об.—104 об. Оба сборника содержать сочиненія Неронова, писаны поморскимъ полууставомъ.

Златоусть сія рече глаголя: лжепророки зді не еретики пов'вдаеть, якоже мню, но житіе имущыя растявнно, лицемъ же добродьтели обложены; тымъ же и рече и глагола: отъ плодъ ихъ познаете ихъ. Сія же Златоглагодиваго сего словеса написана сугь въ Прологъ 24 числа октября мъсяца. И по маль рече: тымь убо и Павель являя глаголаше, яко благими словесы предыщають сердца незлобивыхъ. И наки по малъ рече: понеже бо мнози благихъ отъ злыхъ мнять, всяка убо лишая ихъ отвъта. Сія реченія бо плаши рещи, яко предстихся и не домыслихся, убо извъстно то предахъ, еже отъ дълъ увъдъніе. Сія же пишу къ тебъ, о храбрый воине Христовъ, да не недовъдомо ти будетъ, яко аще и самъ есмь широкаго и пространнаго пути, ведущаго въ погибель, не удаляюся, обаче сего и не похваляю, и яко да познаеть всякъ, яко азъ, аще и боявливъ есмь и нетерпъливъ къ мученію же и бъдамъ, обаче прошу отъ Бога помощи, во еже творити ми, и дюбити, и облобызати, и хвалити тъсный и прискорбный путь, ведущій въ животь, и последовати не нынешнимъ тщемудрецемъ, иже паче себе гречанину Арсенію, иже соблазнившемуся въ Латынъ, нежели похваль ной правдъ Христовой въровати велять. Ибо Христосъ рече внимати, по Златоустову толкованію глаголя, отъ растленно житіе имущихъ.

Сій же, оставивъ всъхъ святыхъ отецъ ученіе, паче же Христово предреченное сіе заповъданіе, не точію скверное житіе имущихъ не блюдутся, но и вмъсто наставниковъ и учителей ихъ имъютъ, а ходящихъ тъснымъ и прискорбнымъ путемъ, ведущимъ въ животъ, отръваютъ и гнушаются, и ненавидятъ, паче же и мучити и въ заточеніе посылати соизволяютъ. Къ нимъ же подобаетъ рещи сей глаголъ: не въсте ли, не слышасте ли, не возвъстилися вамъ, како Христосъ, глава церкве поживе, украшался ли златокованными нъкими одеждами и многоразличными и свътлыми нъкими дароношеніи и иными житейскими прелестьми и царства земнаго прикрасами, не нищь ли бъ Спасъ, не страненъ ли, не бъ ли въ гоненіихъ, въ бъдахъ, въ уничиженіихъ, въ клятвахъ, въ поруганіихъ, въ тъснотахъ, въ язвахъ, въ смерти, въ оклеветаніихъ, своимъ же здъшнее ли царство объща или угодіе тълесное, или животъ? Никако же, но скорбь, рече, въ мірѣ семъ имъти будете.

Сія же пишу, о честный отче и воине Христовъ, отъ болѣзни сердца, купно же помыпіляю, еда како приключится кому малое сіе писанейцо чести, да не явленно будеть ему ныпѣшняго раздора церквовнаго начинаніс въ ныпѣшнихъ 161 и 162 лѣтехъ. Ты же здравъ буди о Христъ, о немже страждеши, и спасайся, помощію Его побѣждая видимыя и невидимыя враги, и моли Бога за мя грѣшна́го. Аминь.

#### Второе посланіе такъ же.

Вышеестественному и равноангельскому, и въ последнемъ семъ и лютомъ времени крепкому по истине поборнику, изволившему и душу свою

положити за словесное стадо Христово, подражая того самаго добраго на стыря, душу свою положившаго за овцы своя, государю священнопротопопу Іоанпу Нероновичу. Гръшныи Савинъ, Григорей, Герасимъ, Андрей Илещеевы благословловенія отъ тебя, отца нашего и пастыря, просимъ и, къ честнымъ твоимъ стопамъ припадаючи, челомъ бъемъ.

Ей, государь, ей в правду нынъ люта зима и горько истопленіе, еже церковь объять: якоже бо море зримо, отъ самыя бездны глубинъ возмутившееся, тако и духъ антихристовъ широкимъ путемъ и пространнымъ, ведущимъ въ погибель, нача кръпко возмущати истинный корабль Христовъ, и якоже пловцы его, рупъ къ колънома сплетшихъ и къ невозмоганію бурному недоумъвающихъ, ни небо видящихъ, ни пучины, ни суши, но по полеганиять лежащихъ и плачущихъ и истерзающихся. Но нынъ о церкви горшій мятежъ и множайшыя волны: есть бо мнози ревнители церкви Христовой, но къ возмущению духа антихристова недоумъваются, но якоже они въ корабли на полежаниять лежать и плачоть и истерзаются, тако и сін плачутъ и скорбять, а какъ помощи, не домыслятся, занеже, мню, не хотять креста своего взяти, но не вземъ креста своего мнятся последовати Христу. Яковы же и им есмы, забывше писаннаго, якоже никтоже пріобщается Христу, питаяйся, и съяй, и явняйся, и мокрое сіе и распутное живущи житіе; но иже въ скорби сый и въ напасти, сей близъ Христа сталъ есть, иже тъснымъ ществуяй путемъ; ибо Христосъ симъ ходяще, тъмже и глаголаше: Сынъ Человъческій не имать, гдъ главы подклонити. Но понеже, якоже пищеть святый апостоль Павель въ посланіи своемъ къ Тимоею, яко въ послъдняя дни настануть времена люта, будуть бо человъщы самолюбцы, и происходя наведе: сластолюбцы паче, нежели боголюбцы; — се таково бысть и предъ сими лъты, а нынъ и зъло горше. Ионеже тщатся ратующій церковь Христову до конца низповрещи, и ересь непоклонническую ввести, къ сему же и во исповъданіи православныя въры Духа Святаго Господа истиннаго истиннымъ не повелъваютъ исповъдывати; якоже и Сына Божія истиннымъ не возбраняють же исповъдывати; еже есть глаголати: върую во единаго Господа Ісуса Христа, Сына Вожія единороднаго, иже отъ отца рожденнаго прежде всёхъ вёкъ, свёта отъ свъта, Бога истинна отъ Бога истинна, а Духа Святаго въ испо въданіи въры уже не хотять исповъдывати истиннымъ, но повелъвають глаголати: и въ Дука Святаго Господа животворящаго, а истиннаго повелъвають не глаголати.

Мы же не вѣмы, что сотворити въ таковое горькое и плачу достойное время, и утѣшенія ни откуду не имамы, но всегда отъ тебе благословеніе воспріяхомъ. И юже грамоту прислать еси къ намъ съ сыномъ своимъ, Ософилактомъ Гавриловичемъ, ей, во истинну возрадовахомся, яко не забвени твоею святынею быхомъ. Обаче и въ печаль немалу впадохомъ, помышляюще прежнее свое пребываніе, зане егда видѣхомъ твое святое житіе, тогда поне мало въ доброе помышленіе приходихомъ; нынѣ же бѣдни

къ кому прибъгнемъ, и отъ гръхъ себе отставити у кого научимся, и отъ ппрокаго и пространнаго пути, ведущаго въ погибель, удалятися отъ кого навыкнемъ, и узкими враты, и прискорбнымъ путемъ ходити, ведущить въ животъ, кому подражаемъ? Но молимъ твою святыню, да не лишени будемъ и въ прочее время твоего благословенія и душеполезнаго твоего учительнаго къ намъ писанія о христъ Ісусъ Господъ нашемъ, его же благодатію здравъ буди, и побъждай помощію Его видимыя и невидимыя враги, молитвами Богородицы и всъхъ святыхъ, и о насъ гръшныхъ воспоминаніе имъй къ Богу. Аминь.

### № 2. Отвътъ Авванума Андрею Плещееву 1).

Противже сего многокозненнаго и предестнаго посланія Аввакумъ протопонъ восписуеть, льсти и хулы исполненныя оуста заграждаеть и посрамляеть, и яко остріємъ меча посъкаеть вседукаваго языка глагоды. Спаситель же сему авва Спиридонъ.

Правду реклъ еси воспомяноувъ дружество, еже по Христъ, яко полъзно есть, и азъ тебъ глаголю, яко не точію полезно, но паче солнечныхъ лоучь просвъщаеть и согръваеть друговъ искреннихъ, иже о Христъ, единомъ оучителъ всего христіанства, а не кромъ Христа, якоже глаголеши, повинутися мудръйшимъ, отъ нихъ же оутаилъ есть Господь таины благодати своея, а открылъ есть та младенцемъ, да боуиствомъ проповеди спасаетъ върныхъ своихъ, а не мудръйшими, якоже ты глаголеши. Чти слово истиннаго оучителя Христа Спаса нашего, аще еще не отреклъ ся его весма, а еже оуслаждаеши моудръйшими исправленія въ церковныхъ догматехъ, то сія соуть исправленія отпадшихъ, сладка соуть отпадшимъ, а сыномъ сіонскимъ горка соуть. Церковь бо созда Христосъ сицъ святу и кръпку сицъ, не преклонну и недвижиму, яко не токмо оуста сретическая, но и самая врата адова не одолъють ей. по словеси Господню, въ неи бо Христосъ живеть и въ неи царствуеть и не даеть еи погръщити ни мало что не токмо в въръ и догматехъ въры, но ни малъйшен чертицъ божественныхъ церковныхъ догматъ, каноновъ и пѣсней. Вся бо церковная цъла соуть и ничимъ же вредима. Отпадшій же отъ церкви, невъроують словесемъ Христовымъ, яко церкви Христовы врата адова не одолъютъ, никакову исправленію не подлежить оть начала віры даже до скончанія въка; но перваго звъря пестроту во всемъ пріемши, хулоу глаголють на Бога и на селеніе его, еже есть церковь и на вся живоущая, а себъ самъхъ нарицають церковію. Глаголють бо: поблудища отцы наши в церковных в догматъхъ и многа времена въ погруженін пребысть, даже до насъ; мы же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ Имп. Публ. Вибл. Q. І. 486, л. 188 об. — 200. Варіанты по сборнику той же Вибліотеки Q, І. 476.

нынъ ко псиравленію оумудрившеся, погибшее обрътаемъ, а стропотная гладка сотворяемъ, а еже церкви Христовой врата адова не одольютъ, сего и вопросити стыдятся за великою моудростію. Но церковь святая соборная и апостольская, въ ней же Христосъ живетъ, глаголя: съ вами есть (?) по вся дни до скончанія въка, въсть проклинати отпадшихъ, и не первыя есте вы отторгшеся от единства церковныя въры. Мните себе исправляти и под титломъ исправляти, чемъ далъе, тъмъ глубъе (вар. глупъе) во адово дно себе низводите; и тому мнимому вашему исправленію конца не будетъ, дондеже не останется в васъ ни едина малъйшая жилица христінская. Тако бо отпадоша аріане от церкви Христовы і исправиша себе въ лютъйшую погибель: тако македоніяне ж пріяли, тако и прочіи вси, тако римляне, тако оуніяты, тако люторяне, тако алсовизниты (?), тако вси отметающійся Христа, и непріемлющій словесъ Христовыхъ, о нихъ же глаголетъ Богословъ, глаголя: всякъ преступаям и не пребываям во ученіи Христовъ Бога не имать.

Твори еже хощеши, азъ же оуже сумнюся о твоемъ обращени, по словеси святаго апостола Павла, яко плотское мудрование вражда на Бога, закону бо Божію не повинуется, не можеть бо оуже покоритися. А еже глаголеши о сложении перстовъ во еже знаменати лица христіяномъ, тако хоульно, яко глаголеши, то нѣсть дивно: во тмѣ бо затворенныя како можеть свѣть видѣти? символъ бо православныя вѣры раздирая отъ словесъ Христовыхъ како можеть о крестѣ Христовѣ добрѣ мудрствовати? Тѣмъ же бо святыя таины сокровенныя соуть в сложении перстовъ и во знамении креста Господня на лицахъ христіянскихъ, яже и во святомъ непорочномъ символѣ православныя христіянскихъ вѣры.

А еже намъ отсылаещи прочести въ писанінхъ подкръпленіемъ (sic!) сло весемъ твоимъ, -- тамо бо прочтохомъ и познахомъ нравъ твоего мудрованія, подобенъ человъку оутопляющему, емоу же аще бы кто и бритву подалъ, и за ту хватается: тако и ты вездъ смъхъ себе сотворилъ еси, А понеже соустныя сія глаголы издавъ не стыдишися, то азъ тя стыждоуся пред людьми святыми, иже соуть столцы непоколебиміи во православной христіяньской въръ и во святой соборной апостольской церкви, еяже никогда же врата адова не одолъють, никакова исправленія не требуеть. Аще бо и ангелъ с небеси восхотълъ исправляти, анаоема да боудеть по писанію; не токмо нынъшнихъ піяныхъ апостоловъ исправленіе, которыя всегда с похмелья моудрствоують, составляюще лукавыя догматы, еже изгнати оть чреды церковь Христову и поставити мерзость запуствнія во христіянехъ, да скорве речется в людъхъ миръ и оутверженіе, по писанію и нападетъ на нихъ всегубительство внезапу. Ей не внидеть, возлюбление, благодать духовная в тв оуста, в няже входить вино кормчемное, аще и тмократь наречени ихъ моудръйшими: новедоутъ тя с ними, идъже аще хощени, возопісши: горъ и оувы. Но не во время еще глаголеши, облыгая святьйшихъ вселеньскихъ натріарховъ, якобы онъ имъли отлучати от Святыя

Троицы Отца и Сына и Духа Святаго тёхъ, которыя не пріемаютъ вселукаваго римскаго догмата, в тёхъ перстахъ сокровеннаго, и лёстію хоулоу на Святый Духъ наводящаго, о нем же ты ниже слышалъ еси тогда. Сія ложь на святыхъ пастырей нашихъ, а не истина: вёдать бо знати святьйшія патріархи, яко сатана сокрывшеся прельсти прародителей нашихъ, тако же и нынѣ творитъ, ища потопити вѣрныхъ в непрощенномъ нечестій, еже есть хула на Святый Духъ истинный. Троицею бо кромѣ воплощенія Сына Божія и страстей Христовыхъ знаменати кресть хоулно есть и нечестиво, развѣ аще кто продаетъ вѣру за 30 сребреникъ, емоуже соудить Богь.

А о яблоки: красенъ бъ и добръ в снъдь иже Адама оумертвивый плодъ, его же вы нынъ возжелъете вкушати прежде времени, не въдуще силы въ словеси семъ: проеди есте на яблокахъ преданія церкви Христовой. Не вашихъ піяныхъ мудрецовъ разоумомъ, но всецелымъ россійскимъ соборомъ во время святаго священія пріять церковь россійская просвъщати яблоки, за скоудость винограда, точію да не лишится молитва тая плода: во всемъ послъдуеть святой соборной и апостольской церкви греческаго закона. Тогда еще непорочна соущи, понеже нынъ, егда расколъ творять книги еретическія от римлянь, от парижань, от венетовь и продаемыя грекомь, (прочее оумолчю до время) и тъмъ книгамъ зазорнымъ, сквозъ еретическія роуки пропедшимъ, святъйшія вселенскія патріархи ни в чемъ не послъдоують, но еще и с великимъ трудомъ преписоують себе книги с непорочныхъ книгъ письменныхъ, и потомъ правятъ слово святыя истины; имъ же во встх последоуть моуравы, болгары, сербы, малтани, волохи, оугрове. Тъ все непорочныя книги печатають словеньскимъ языкомъ и по нихъ работаютъ, а не такъ, якоже ваши нынъшнія дрождями прокислыя мудрецы трясоущимися роуками иншоутъ, ползающе по земли, яко гадове: что могутъ доброе начати. А ты ихъ моудръйшими нарицаешъ и мнъ тъмъ повинутися радъешъ. От нихъ же ты самъ бъжати долженъ еси, аще хощеши Христа видъти в день суда: церкви бо Христовой и врата адова не одольють, в ней же аще бы и ангель дерзноуль что подвигноуть, анаеема да будеть. По писанію вашему, возлюбленне, церковь в ней же глаголеши погибшее обрътосте, косвенная отръваете, кривое правите, и стропотное гладка сотворяете, -- како не одолжна васъ врата адова, понеже та и таковая въ вашю церковь внидоша и много время в таковомъ блазненіи пребысть, то како тоу наречете Христову, то како ен врата адова не одольша по словеси Господню? Прінди в чювство, в кінхъ обрѣтаешися, аще мощно ти есть познати истинну, да не погубиши себе во въки; припади къ ногамъ распятаго за ны истиннаго оучителя Христа Бога нашего; призови Духа истиннаго и наставить тя на всяку истинну. Того бо ради положи Госнодь во святомъ евангелін притчю о блоудномъ сынъ, да познаемъ церковь Христову, и отступленіе в правду и блуженіе: что бо принесе блудныи, развънаготоу свою, и пріят первоую одежду и наслажденіе въ домоу милостивато отца и наки сынъ наречеся въ домоу отчемъ: не семоу сподобляемся, аще двоедивно согрѣшаемъ, кромѣ хуленія на Святый Духърекшему едино слово, иже не подобаетъ нарицати въ символѣ истиннымъ. Аще и едино естъ; сомнюся о его спасеніи: сей бо содержитъ истинну в неправдѣ; по писанію нѣсть бо мощно символъ прочитати без истиннаго. Кто семоу повѣритъ: се бо естъ истинна в неправде, на се открывается гнѣвъ Вожіи, по писанію еретикъ несетъ гнѣвъ Божіи за ересь, а наслѣдникъ за наслѣдіе, застоупникъ за застоупленіе, а модчай за молчаніе, а невѣжда за невѣжество свое. Гнѣвъ Божіи проливается по пророчеству Іезекіиля пророка. Прочее оумолчю, да не гнѣваются людіе.

На новоумысленный чистецъ. Глав. 14, Въра л. 11. Лук. 83.

Пропасть велика между нами и вами утвердися, яко да хотящін пренти отсюду къ вамъ не возмогутъ; ниже оттоуду к намъ преходять. Въ божественномъ писаніи два мъста обрътаемъ: едино праведныхъ, а другое гръщныхъ; два же и владыки господьствуютъ: въ небесехъ Господь Богъ со своими святыми; во адъ же діаволь со гръшными; два же паки пути; по нихъ же человъцы по своему произволенію на семъ свъть живоущій преходять (Въ бесъд. святаго Монсея съ Касіан.): единъ къ царствію божію, а другій к царству діавольскому проводить, -- и о третіємъ не в'ємы, кто владычествуеть имъ и на коемъ мъстъ обрътается. О дътелехъ двоихъ для оувъдънія правовърнымъ достоить воспомянути, яко да не надъющеся на третін, на слабое житіе уклонятся, но святыхъ наследующе, на семъ светь теривнія подвиги очищаются, и тамо неочищенія ради, но упокоенія ради отидуть. А сіе въ велицемъ оудивленіи есть намъ яко ни единъ отъ святыхъ не важна ся разумълъ, ниже отложи, яко да в боудущемъ въцъ очистится, но здъ вся сія исправивъ очистися, и намъ, аще хощемъ тамо быти, наслъдовати ихъ потреба. Христосъ Спаситель въ божественномъ своемъ ечангелін два нути, и два мъста являеть, глаголя (Мат. 21): тьсенъ поуть вводяй в животь, а широкъ поуть, вводян въ нагубу, и мнози соуть входящій имъ. И на иномъ мість (Мат. 12): буди отвіщаваяся с соперникомъ своимъ скоро, дондеже еси на пути съ нимъ, да не предастъ тебе соперникъ соудін и судія тя предасть слузь и в темницу вверженъ боудеши. Здъ не чистителную разумъвай, но въчную: святін богословцы вси тако разумъють, о чесомъ боудеть ниже: (Мо. 25. зач. 104, въ той же главъ зач. 105) От притчи же, еже о десяти дъвахъ можетъ всякъ разсоудити, яко пятихъ дъвъ за оскудънія елея въ чистецъ не отосла. Тамо же и того, иже не оусоугоуби таланта, во тму кромъшную, а не в чистецъ праведный судія воврешя повель; и за сіе, еже кто алчющаго не накормилъ и иныхъ милости достойныхъ дълъ не сотворилъ и за самое праздное слово, не в чистецъ, яко же в той главъ, замыкаетъ, и идутъ, рече, сін в моуку въчную, праведницы жъ в животъ въчныи; се оуже в божественномъ ечангеліи о чистьці ни единого помяновенія ність.

Идемъ же до святыхъ апостоловъ. Святыи апостолъ Петръ пишетъ (во 2 посл. глав. 2, зач. 67): въсть Господь благочестивыя от напасти изба-

вляти, неправедники же в день соудным моучимы блюсти. Пространиве же о семъ во глав. 2 и 3 пишетъ: яко все отложено страшный день. Святый апостолъ Павелъ (во 2-мъ къ Солун, глав. 1, зач. 274) пишетъ: не послушающимъ благовъствованія Господа Нашего Ісуса Христа иже моуку прінмуть погибельну въчную; и от сихъ словесь апостольскихъ в посланіи к Кориньфомъ (гл. 3, зач. 128) идъже тако пишеть: аще ли кто назидаеть на основаніи семъ злато, сребро, каменіе честное, дрова, стно, тростіе, коего же дело явленно будеть, день бо явить, зане огнемъ открыется; кіп же день той по святыхъ сказанію страшнаго суда (2 Кор. гл. 5, зач. 179), той же, всемъ намъ явитися подобаетъ пред судищемъ Христовымъ, да пріиметь каждо, яже с тѣломъ содѣла, или благая, или злая. Святыи Іоаннъ Златоусть (Въсъд. 9, глав. 3) на сія словеса иншеть: аще кто житіе злое имать с върою правою, не застоупить его въра, во еже не моучитися дълу (?) сгараемому, ниже той же спасется тако же, яко же огнемъ; спасется ничто же ино, развъ протяжение моуки назнаменова, яко аще бы глаголаль, той же боудеть пепрестанно моучимь, то есть, самь не эгорить тако, якоже дъла, но боудеть пребывати во въки во огни. А иже святыи Даніилъ пророкъ в видъніи своемъ, о ръце огненъй воспоминаетъ сія словеса: зръхъ, доньдеже престоли поставищася, и ветхіи деньми съдяше, ръка же огненная течаше, исходящи пред Нимъ. На сія словеса мнози от святыхъ писали, яко же и на словеса Давыдова: огнь пред нимъ возгорится, въ толкованіи, ни единаго помяновенія о чистьцё не творять. Святый же Амбросіи, сице о семъ пиша глаголеть: по скончаніи свъта сего, сіе боудеть крещеніе, егда огнемъ попалена боудеть злоба, яко да праведній возсіяють, яко солице в царьствій Отца ихъ, и аще кто бы Петрь быль, или Іоаннь, крестити сія боудуть темь огнемь. И с нимь согласнъ святіи богословцы пишють, яко вси провожаеми боудуть сквозъ огненую ръку, яко и праведній, овій на потопленіе (осужденіе), а овій на просвъщеніе. Святыи Василіи Великіи тако пишеть на псаломъ 28: гласъ Господа пресъцающаго пламень огня; огнь той гласомъ Господнимъ пресъченъ боудсть, яко да боудсть соугубъй силъ едина на страшное сожженіе тъхъ, иже его себъ заслужили; вторая же на веселіе и на просвъщеніе праведнымъ. Ниже: а ихъ же дъла палитися боудутъ, достойны покажютъ, яко дрова съно, и солома с подобною си вещію равно въчнымъ временемъ горъти боудуть. И паки той же в главъ, цишеть: въдати потреба, яко шже біснъ боудеть много, и иже біснъ боудеть мало, не конецъ, но различіс моукъ являетъ. Тертуліанъ древніи оучитель (в глав. 35), о томъ же пишеть: не боудеть отпоущень и мальйшій гръхь, в воскресеніе боудеть явленъ той же о воскресеніи (о души, в глав. 52), яко да не познаеть ада, которое бы на немъ даже до малъйшаго кодранта, пли мъдницы избавленія потребуеть.

Феодорить наки пишеть і Екуменіи 13 день пришествія Господня, боудеть острое и силное свидътельство, и тъхъ, что добръ на семъ свъть пожища, яко злато и сребро огнь свътлъйшихъ явить, оныхъ же паки, иже беззаконія плодствоваху, по подобію древа, стна и сламы пожжеть и прочая и обойметь во въки. С ними же всъми и святыи Исаакъ Сиріанинъ явленнъйше о двоихъ мъстъхъ пищетъ: что безоумнъйше или несмысленнъйше глаголющихъ, яко доволно ми есть геены избъжати, а еже въ парство внити, не брегомо ми есть; еже избъжати геены самое се есть, еже внити въ парство; а еже сего отпаднути, в геену есть внити; не бо наоучи насъ божественное писаніе три вмінценія, но что, егда пріндеть Сынъ Человическій в славь своей, и поставить оубо овцы о десную себе, козлища же о шоуюю. Ниже: не три бо чины рече, но едино о десноую и едино о шоуюю и разлоччить предълы селеніемъ ихъ рекъ, яко идуть сін в моукоу въчноую: явъ, яко гръшницы; праведницы же просіяють тогда, яко солице, въ царствіи. Отъ сихъ всёхъ доводовъ и свидетельствъ показоуется вельми явственнъ, яко ни единаго чистительнаго огня нъсть, въ немъ же бы нынъ души нагія бес телесь чистилися, и искушеніе имъли: душа бо по разлученін от тълесе, не тълеснымъ въществомъ бываеть и не подобно, яко да видимымъ огнемъ моучитися имать, но зат на семъ свътъ, якоже святый Григоріи Богословъ пишеть, искущается печальми и хлонотами, якоже и вси избраннін Вожіи искоущаеми біла, зане тамо моученію, а не очищенію время пріндеть, яко по святому Дамаскину душа ни добра ниже гръха, здъ пребывающи бес тъла, творити не можаще, но вкоупъ. Того ради и обое вкоупъ мадоу благоую или алоую пріимуть: сего ради и за оумершихъ молимся и милостыню творимъ, яко еще и малъйщыя гръхи несужены, яко да симъ прежде суда благаго умоляемъ судію и без чистця благодатію Божіею и изліяніемъ кровѣ Сына Божія можем ся очистити: а кто върнтъ въ чистецъ, той боудетъ в немъ чиститися во въки. Мы же наки православніи въруемъ оправданію Господню, имъ же призва насъ и избави и освяти, и въчныя свътлости причастники сотвори, в сей истинный выры по возы живомще да сподобить насы вычныхы благь достигнути, Емоу же слава и поклоненіе, во въки въкомъ. Аминь.

## № 3. Аввакума отца разсужденіе 1).

Еже ми прислали поученіе отъ правиль обравше <sup>2</sup>), и о семъ благодарю Бога, давшего <sup>3</sup>) вамъ таковую благодать и премудрость, яко храбро полководствуете стадо Христово. Но молю вы: посудите и на предняя дни разсмотрите: егда до конца истребять истинный уставъ крещенія, тогда по-

<sup>1)</sup> По списку Имп. П. В. № 0. XVII. 37, л. 8—9. Варіан. по ркп. В. Г. Дружиница, № 39, л. 144—150.

<sup>2)</sup> Собравше.

<sup>3)</sup> Давшему.

добаеть совершенно крестити; а дондеже отрицають и погружають, сихь догмать передёловати не подобаеть, но токмо молитвы, и октеньи, и символь, то дёйствовать снова, и масломъ прежесвященнымъ помазати, и водою святою покропить, и обведше по уставу кругъ купёли, цёловавъ святыя иконы, причастить святыхъ тайнъ. А въ вёнчаніи брака молитвы всё же подобаеть говорити, а вёнцы аще на главахъ быша и на рукахъ перстни, вдругорядь не подобаетъ возлагати, а святіи молитвы 4) пёвше кругомъ въ посолонь водити подобаетъ.

И о попахъ судихомъ: аще и старои рукоположенецъ блудитъ, не подобаетъ отъ него ничтоже пріимати. Аще ли новикъ ревнитель кръпкон,
по нуждъ принять его будетъ въ службу потребъ мирскихъ, но токмо ему
не комкатъ. А егда мощно старое получити, добрѣ бы благо (было?). Но не
всѣмъ вся возможна. Чаю, егда новикъ оплачетъ себя стонавше, призоветъ
духовное дѣйство и въ комканіи, проклявше еретическое дѣйство. Понеже
сіе время ис правилъ вышло; пуще мучителей еретическіе коби; святіи
отцы правила узаконоположища на тихое время, идѣже самовластіе бываетъ; а егда гонима церковь, по нуждѣ всяко бываетъ. И безъ воды и безъ
дѣйства иной огнемъ и мукою крестится, исповѣдуя Христа Сына Божія
быти. И сіе могіи виѣстити, да виѣститъ. Есть, рече Господь къ Никодиму,
аще кто це родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царство небесное.
Да и кровь-та въ мученіи судитъ воды купѣльныя. А и слезами-тѣми кто
помоетъ свое недостатки, и сія вода добра бываетъ.

Вося при <sup>5</sup>) антихристѣ томъ испразднится всяко священьство, но развѣ маліи въ разсѣлинахъ горскихъ, но Христа до конца не испразднить и бла годать Духа. Помни въ писаніи на пути крещенъ пескомъ бысть по нуждѣ и пріято Богомъ. И дѣти, играюще на камени, пѣвше литоргію, и бысть жертва. Кольми жъ въ неимущее время плачющему послетъ Богъ Духа Святаго освятити дары или въ крещеніи, и въ вѣнчаніи, или ино что отъ таковыхъ. И простолюдинъ плачюще призоветъ Духа Святаго, и будеть ему, аще речетъ: всякъ бо просяй пріиметь и ищай обрящеть. Самъ рече Владыка. Нынѣ еще перебиваемся кое-какъ, а тогда нужно будеть не токмо церкви, но и книгъ православныхъ; но и губами пошевелить нельзя, развѣ сердцемъ держатися Бога.

Ну, чадо, на васъ полагаю: какъ лутче и какъ мочно, такъ и добро. Не на никоніянъ гнъваяся, подобаєть тайны ть исправляти, но Бога блюдяся. Что зло, то зло, а что нарочито, то и такъ пускай.

<sup>4) &#</sup>x27;«Святім мученицы».

<sup>5)</sup> Вся сія при...

### № 1. Того жъ посланіе ко иному 1).

Отвергий никоніяня въчную правду церковную, не восхотьли пятію персты по преданію святых отепъ креститися, но ніжако странно трема персты запечатившася въ сокровища всегубителя, глаголю, печатію запечатившася антихристовою, въ нейже тайна тайнамъ бъ: змін, звърь и лжепророкъ. Всякъ, тремя персты знаменуяся, не можетъ разумъти истины: омрачаеть бо у таковаго духъ противный умъ и сердце его. Подобаеть бо христіянину зълокъ сему опасну быти и о семъ цещися день и нощь въ молитвахъ и умиленіихъ пребывающу, да не преткнеть яко о камень ногу свою и невъденіемъ погубить единородную душу свою. Велія бо язва и неиспъльна отъ трехъ перстовъ бываетъ души. Лучше бо человъку не родитися, нежели трема персты знаменатися. Да и прочихъ удалятися подобаетъ преданій еретическихъ. Понеже и крещеніе еретическое нъсть крещеніе, но оскверненіе. Аще никоніяне крестять дітей, подобаеть послі нихъ православному попу сызнова модитвы вся говорити, а не отрицать паки, ниже второе погружать, но токмо поставя въ купъль, молитвы проговоря, и масломъ помазать, и миромъ, и около купели обойти. Есть бо сицъва правила, повелъваютъ и простолюдину по нуждъ крестить, и простому иноку: аще простый инокъ или простолюдинъ крестить по нуждъ болящаго, и умреть крещеный, благодать таковаго совершить, умреть крещенъ; аще ли оздравъетъ, да несутъ его въ церковь, довершитъ его священникъ, поставя въ купъль, и молитвы вся глаголеть и прочая по вышереченному<sup>2</sup>).

Отъ новопоставленныхъ вънчавшихся на духъ пріимать, и давать по силъ имъ епитемью, а распущатися имъ не вели. И въ вънчаніи кое новикъ не исправиль, ино ты доверши, молитвы старыя говори. Такожъ и младенцевъ, отъ новиковъ крещенныхъ, аще отрицаль и погружалъ, не перекрещивай, токмо молитвы старыя проговори, и масломъ помажь, и что новикъ не дъйствовалъ, доверши. А будетъ отрицанје и погруженіе не было, и ты сызнова крести совершенно. Такожъ отъ староставленнаго по новому Потребнику, — и надъ встами дъйствуй также по прежереченному. А кои по старому Потребнику крещены отъ кого-нибудь, тъ и такъ живуть. А попы-тъ старой или новой по новому дъйствовалъ, одна бездълица; а буде по старому дъйствовалъ новикъ или старой, (а служба по новому), кладу то въ дъло и крещеніе и вънчаніе з).

О крещающихся младенцахъ. По старому Служебнику и новопоставленной попъ, аще въ немъ духъ не богопротивенъ, да креститъ ребенка. Гдъ

<sup>1)</sup> Но рук. И. И. В. № 0 XVII. 37, л. 9 об.—14 об. Вар. по списк. В. Г. Дружинина № 39. л. 150 обор.—160 обор.

<sup>2)</sup> Мат. для ист. раск. т. VIII, стр. 68-69.

<sup>3)</sup> Срав. Мат. для нот. расв. т. VIII, стр. 103-104.

же дътца: нужда стала. Аще истарой попъпо новому Служебнику, не пріято. (Кой проклинаеть Никонову ересь да за Христа умереть тщится, за старую въру, того духъ не богопротивенъ). Есть пипеть въ правилъхъ, не всъхъ Духъ Святый рукополагаеть, но всъми дъйствуеть, кромъ еретика. И я то помыпляю: иной станеть въ попы-тъ, а душею о старинъ-той горить, таковыхъ по нуждъ пріемлемъ; аще богоборствуеть и старой чорть, плюнь на него и съ паками 4).

А которые люди въ никоніянскіе храмы не ходять и съ ними не соединяются и не молятся, тіи добрѣ творять. Не подобаеть благочестивому съ нечестивымъ соединятися, по писаному, кая часть вѣрному съ невѣрными, и кое общеніе свѣту со тмою, и Христу съ веліаромъ, и церкви Божіи со идолы <sup>5</sup>).

А иже въ православныхъ церквахъ, гдѣ пѣніе безъ примѣса внутръ алтаря и на крылосахъ, и попъ новопоставленъ, о семъ посудить. Аще онъ попъ проклинаетъ никоніянъ и службу ихъ и всею крѣпостію любитъ старину, по нуждѣ настоящаго ради времени, да будетъ попъ. Какъ же міру быть бес поповъ? Къ тѣмъ церквамъ приходить. Будетъ же попъ и старопоставленъ, блудить хотя мало нѣчто, бѣжать оть него подобаеть б).

А ижъ новопоставленный попъ пріидеть въ покаяніе, и прокленеть ересь никоніянскую, и чисто учнеть хранить старое благочестіе, таковый да глаголеть: «Влагословенъ Вогъ», и возгласъ «Яко Твое есть царство», и служить вечерню, и утреню, и часы, и молитвы роженицамъ говорить, и крестить, а литоргисать ему не повельваю: страшно дъло се и чистыхъ рукополагаемыхъ. Аще ли постражеть отъ мучителей, и кровь свою пзлість за старое благочестіе, мню, тогда можеть освятитися отъ вышняго рукоположеніемъ и будеть оттолъ попъ совершенъ, литоргисавъ, и причащаеть невозбранно.

Прости, чадо, ныи веще первое горе, а во второмъ еще краше тово будетъ; а таки спасаяйся да спасется: меньше—петь спишъ, да болпе ревешъ, воставше ночью. А къ попамъ тъмъ для чево не хощете итти къ православнымъ? Сіе, мит минтся, гордость въ васъ воюетъ: я де и самъ болши Досифея и прочихъ знаю. Худо, нехорошо такъ; Досифей, слышу, человъкъ добрый; аще бы мит возможно, я бы и самъ литоргисалъ съ нимъ.

Спаси Богъ чада церковныя, яко опасство ко лжебратів имате; пріиметъ Богъ ваше благоразуміе, но о священствъ и о причастіи не по разуму мудретвуете. Глаголете: упражненіе,—не бойтеся, свъты, и по антихристъ не упразнится тъло Христово составляемо быти до скончанія въка. Токмо разсмотрять поповство то надобно: мнози бо лжепророцы и лжехристи преобразуются въ апостолы Христовы, сыны геенны. И вы веть душу разумичну

<sup>1)</sup> Мат. для ист. раск. т. V, стр. 284, пр. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) **Мат.** для ист. раск. т. V, стр. 221.

<sup>6)</sup> Мат. для ист. раск. т. V, стр. 221, примъч. 1.

1

имате: аще учить право но старому православію, по книгамъ Филаретовымъ, пріемлите таковаго, а изустныхъ—тъхъ гордоусовъ мочно вамъ разумъть: языкомъ говоритъ, а дълы отмещется.

Не предагай предълы, яже положиша отцы, и держи преданное неизмънно. Креститися подобаетъ, яко пріяхомъ, въровати жъ, яко крестихомся. А то возвони во уши твои, сопостатъ, священство упражняешъ, да и таинство люторски и кальвински. Забрела ты, другъ, во глубину золъ, воспряни; понеже ни самъ дъяволъ упразнити можетъ священнотаинства, нежели антихристъ съ чады. Рече ученикамъ своимъ Владыка: Азъ есмь съ вами до скончанія въка, аминь. Глава наша Христосъ, царь и архіерей сый. Коли уставъ (святыни) упразднить попуститъ, не блазнися, чадо: аще изгнано будетъ священство, но не до конца погибнетъ.

А кои не причащаются люди, и онъ дълають не гораздо, своимъ умысломъ говорять: взята де благодать. И после антихриста, последнева чорта, благодать та не покинеть върныхъ своихъ. Самъ Господь во евангеліи на. учаеть: се Азъ съ вами еснь до скончанія въка, аминь. А о главъ что тужить или о мъстъ, по жидовски о Іерусалимъ, да у насъ на всякомъ мъстъ владычество есть. Благослови душа моя Госнода. Тогда жреніе во одномъ Іерусалимѣ бысть, а отроки въ чюжен странѣ въ Вавилонѣ тако рекоша. А опослъ и паки по седмидесяти лътехъ возвратися плънъ и взыде Неемія, градъ наки и храмъ воздвиже высокъ п оствиенъ. Златоустъ научаетъ, Маргаритъ, Слово на Іюдея. Чти и Библъю. И паки до Антіоха жрали служа. Антіохъ пришель, паки разориль градь и оскверниль святая, полчетверта лъта кумиръ его стоялъ на мъстъ святе, во образъ антихриста по всему. Да послѣ ево до Христа лѣть съ триста и болни и наки служили. Христосъ примедъ упразднилъ вся. По вознесеніи лътъ 40 минувъ, римская власть и градъ, и храмъ, и люди вся разсъяще. Іосифъ Евреннъ пишетъ, и Златоусть, и иніи мнози. Тако и здёсь разумёй: до втораго пришествія Христова будетъ служба, полно нужно въ горахъ и въ вертепахъ укрывающеся. Разумъй, дъти коли и на камени объдню сдълали, огнь съ небесе пріиде.

А нже отъ причастія себя отлучають, а мочно толко получить сокрамента святаго, чистыя святыя службы, и я того не похваляю. Рече бо самъ Господь: ядый мою плоть, и піяй мою кровь, во Мнѣ пребываеть и Азъ въ немъ. Какъ то такъ дерзо глаголють, яко не обрящеши святыхъ таинъ. Толко то и людей святыхъ, что бытго одны мы, а то всѣ погибли! Миленкіе батюшки, добро ревность по Бозѣ, да знать ей мѣра. Не блюдися т), до конца не упразнитъ жертвы-той и самъ ангихристъ. Самъ бо рече Владыка: Азъ есмь съ вами до скончанія вѣка.

А Дмитрей попъ сперва не разумъя по новому служилъ, и я тогда отъ него пострадалъ. Пріъхавъ съ Москвы, почалъ по старому служить, и ко мнъ просвиру прислалъ, и я принялъ просто, не развъдавъ о томъ. И чаялъ

<sup>7)</sup> Не блазнися,

онъ о первой-той блудни покаялся, а онъ бес покаянія служиль. Просвиру ту принявъ и положилъ до завтрея, а въ нощи той вскочили бъси и умучили меня, еле-еле модитву назнаменовалъ,--такъ отскочили. На силу всталь, ис-полу живь, не въмъ коея ради вины, а се въспала та-то просвира на умъ Я не знаю, что съ нею дълать, а крестъ на ней Христовъ. Выложиль ея за окно. Другая нощь пришла, дрожу, боюсь, -- послъ правила также взвалидся, и не силю. Ано вскочили опять бъси з домрами и гутками. да сълъ у нихъ хорошое-тъ врагъ на томъ мъсть, гдъ просвира-та прежде была, да почалъ играть, а меня ужъ не замають. Игравъ, исчезли. Я догадався, да затопя избу, да и въ нечь просвиру-то, да и пенелъ за окно,-ноди къ черту все, - да и здоровъ сталъ. А до тово не могъ отъ бъсовътъхъ. Да много тово розсказывать, Дмитрею - тому отписалъ, такъ онъ покаялся и бысть мет сынъ духовной. Велълъ я опять прислать просвиру и просиль Бога недостоинствомъ своимъ. Въ нощи вижу: солнце возсіяло на церковь-ту, гдъ онъ служить, а онъ тугь оскорбяся бродить, ино миъ на просвиру-ту яко перстомъ указало. Духу Святому осѣнивину мя, я ухватя и поцеловаль е́я, да на объдъ и съъль, да и сталь оть него святыню принимать, и нынъ служить по старому в).

### № 5. Посланіе къ какимъ-то черницамъ, безъименное 1).

Бабушки чернушечки, вонмите глаголемая: тогда бо тогда нынжиній нравъ добродътельный во ангела претворитъ, или влый нравъ въ бъса претворить. Приклоните уши ващи во глаголемое: не риза спасеть, но нравъ; не мъсто пустынное, но обычай благій. Слушайте ж совъта моего к вамъ любезнымъ моимъ: повинуйтеся наставникамъ вашимъ и покоряйтеся и, яко отъ устъ Вожінхъ, заповъданная отъ нихъ храните. Есть во Отечницъ писано: пріиде Иванъ Лъствичникъ во обитель ко Иванну Великому, и рече Великій ко Лъствичнику: хощеши ли, да покажу ти раба Божія? И отвъща Лъствичникъ; хощу, честнъйшій отче. И съдшемъ имъ ясти за трапезою, возва Іванъ Великій ветха денми и съдинами украшена дьякона Лаврентія: изъ-за стола гряди свмо, Лаврентій. Онъ же скоро воспрянувъ, не ядпіе предста у транезы игуменовы, зря на пгумна Иванна, аки на Христа, не смъя вопросити, чего для возва. Иванъ же, съ Лъствичникомъ бесъдуя, ничто же Лаврентію не рече во весь объдъ и егда же отъиде столъ, посла Иванъ Лаврентія не ядша ко Исидору осужденному жельзному, повель псаломъ 34 изглаголати. Удиви же ся Лъствичникъ таковымъ съдинамъ послу-

<sup>°)</sup> Срав. Мат. для ист. раск. т. V, стр. 197—199. Отсюда по списку Друженина до конца идеть отрывокъ изъ «Посланія къ иткоему Іоанну», т. V, стр. 225 и т. VI, стр. 62—63. Со словъ: «Да и старые ставленники, коснувшеся агньца неправеднаго», до словъ: и прочая тамъ пространно.

<sup>1)</sup> По рукописи И. П. В. № 0. XVII. 37, л. 14 об.—15 обор.

шанія. И потомъ скончася Лаврентій и исклить миро изъ ногъ его въ показаніе послушникамъ, и нетлѣнно яви Богъ тѣло его трудолюбное. Видите ли, матушки, каковы плоды растуть отъ послушанія. Вонми: прежде же избери себѣ наставницу руководства небеснаго неблазненну, и егда подклониши главу свою, не моги таити отъ нея дѣлъ своихъ и помышленій; аще заповѣсть ти что и во мнящихся злыхъ тобою, должна еси послушати, развѣ ереси и блуда, и піянства вина нераствореннаго. Сего не подобаеть послушати, а аще мясо велить, искушая тя, ясти, яждь: аще и спать велить, спи; аще и біеть тя, терпи; аще и не кормить, терпи; аще и злословить, молчи; послала, побѣги; не велѣла, возвратись; дала что, пріими; отняла, ноклонись. Да та вся пріемли Христа ради безъ ропоту, служа, яко Богу, а не человѣку, о Христѣ Ісусѣ Господѣ нашемъ.

#### № 6. Посланіе къ неизвѣстнымъ <sup>2</sup>).

Благословите, отцы святіи, благословите, преподобныя матки. Како пребываете и все ли по здорову? Дервнуль нагой грышникь изъ земли прінтти въ нёдра ваша. Освятите мя молитвами своими, понеже пришлецъ есмь изъ сквернаго мира. Ну, творите же о мнѣ молитву: благослови благословящая тя, Господи, и спаси уповающая на тя, и прочая. Спаси Богъ, миленькіе батюшки, очистники всего мира, и меня очистили поганца. Ей, право, отъ грѣхъ оскверненъ есмь. Вѣдаете ли, отцы и матки, есть ли любовь между вами? Скажите ми кратко: скажемъ ти, отче Аввакумъ, яко Богу, люблю брата, яко оусточку, себя ж вмѣняю предъ нимъ, яко онучку. Оле, чюдо! нашолъ достоянія нашего образъ, Христа превѣчнаго Бога. Ей, добро такъ! Всякъ бо возносяяся смирится, а смиряяйся вознесется; смиреніе бо побѣждаетъ всякъ грѣхъ, отцы святіи; понеже Христосъ смириль себе, послушливъ бывъ даже до смерти, смерти ж крестнѣй, тѣмъ же и Богъ Ево превознесе и дарова Ему имя, еже паче всякаго имени.

Простите, батки, пошолъ я къ маткамъ старицамъ въ къльи. Благословите, преподобныя, небесныхъ красотъ смотрящіи. Како труждаетеся, со страстьми и похотьми бравшеся и молящеся о благостояніи, святыхъ Божіихъ церквахъ и о царъ бедоръ и иже съ нимъ некущихся о исправленіи православныя въра? Рцыти ми, по здорову ли душа и тълеса ваша о Христъ Ісусъ: здравъ буди, отецъ Аввакумъ, со всъми православными христіяны, мы живемъ десницею Божіею покровени, взирающе на начальника въръ и совершителя Ісуса, ходяще по заповъдехъ Божіихъ и оправданіихъ Господнихъ безпорочно. Слава Господу Вогу. Веселитеся о Господъ и радуйтеся, праведніи, хвалитеся, вси правіи сердцемъ. Простите и молите о мнъ Бога Миръ вамъ всъмъ и благословеніе со гражданы. Повидался съ вами.

<sup>2)</sup> Ho pyr. H. H. B. N. O. XVII, 37 J. 29-30.

# Ns 7. Посланіе къ неизвѣстной 1).

Возлюбленной нашей о Христъ радоватися, стоящей въ пути благочестія. Свъть наша, буди благодарна въ скорбяхъ, помяни Христа рекшаго; многими скорбьми подобаеть намъ внити въ царствіе небесное. Отъ дней бо Иванна Крестителя царство небесное нужно есть, и нуждницы восхищають. Милуя тебя, Богъ посылаеть скорби и напасти, и озлобленія, да единодущно работай ему въ напастехъ, Бога своего и прославляй, яко ювъ. Въ нихъ бо и взыщи всемъ разумомъ волю и возлюби скорби, да пріимеши светь въ сердечныя очи. Богъ, любя твою душу, посылаеть скорби, да прибъгаещи къ нему. Нъціи прибъгоща, спасеніе получища. Пишеть бо ся: призови мя въ день печали твоея и избавлю тя. Сиди, Бога ради, не мятися; двоедушія Вогъ не пріемлеть. Пишеть бо ся: исправите сердца ваша, двоедушній; его же бо любить Богь, того и наказуеть; скорбящихъ воиль илачевный восходить къ Богу и умножается благодать. Другь нашъ, не отрадъ тебъ будеть, но и наче на скорбь. Проси отъ Христа милости и номощи, застуинть тя Пресвятая Царица Богородица и всъ святін. Миръ тебъ о Господъ и спасеніе.

## № 8. Посланіе къ неизвѣстному <sup>2</sup>).

Врату дюбезному нашему о Христъ радоватися въ въръ Христа Спасителя нашего. Миръ тебъ отъ Господа, и святыхъ отецъ благословеніе, и молитва ко Господу Богу и Пречистой Его Богоматери и отъ меня гръщнаго. Буди надъ тобою милость Сына Вожія, осъни тя Духъ Святый истинный въ часъ искушенія, укръпи тя сила крестная, заступи тя Пресвятая Парица Богородица, сохрани тя ангелъ хранитель души твоея. Терши, братець, возложи упованіе на Бога; уповающаго на Бога милость обыдеть, рече бо Господь: прославляющаго мя прославлю; предъ владыки же и цари ведени будете мене ради, претерпъвшій до конца, той спасенъ будеть. Положи на сердце своемъ Христово слово. Не бойтеся отъ убивающихъ тьло, души же коснутися не могуть, не бойтеся, не оставлю васъ спрыхъ; Азъ есмь съ вами до скончанія въка, да еще и влась зъ главы вашея не погибнеть безъ воли Отпа Моего; въ терпъніи вашемъ стяжите и душа ваша. Положись весь на Христа, выше силы не попустить быть искущенію. Блаженъ мужъ, иже претерпить искушеніе, пріимсть вѣнецъ отъ Христа Бога. Молися о насъ, Господа ради, а ты у насъ у всёхъ въ сердце лежиши и молимся о тебъ.

По рукоп. И. Публ. Виб. № О. XVII, 37, л. 32 об.

<sup>\*)</sup> По рув. И. П. Виб. № 0. XVII. 37, л. 32 об.—33.

#### № 9. Посланіе къ нѣкоему Аванасію 1).

Авонасій не умерь ли ты? Да какъ умереть? Авонасій безсмертів толкуется. Носи гораздо пироги-тъ по тюрмамъ тъмъ. А Борисъ Асонасъевичъ еще ли Троицу ту страха ради не приняль? Жури ему: бояринъ де су одинова умирать, хотя бы то де тебя скать по г . . . у тому плетми теми и побили, инобы некакая диковина, — не Христова бы кровь пролилась; человъчья. А Хованской князь Иванъ Болшой изнемогъ же. Чему быты! не хотять отстать оть Антіоха тово египетскаго; расленые куры да крфпкіе меды какъ покинуть? Бъдненкіе увязають въ совътъхъ, яже умышляють гръшнін, да нокинуть будеть и не хотя, егда повелить Господь расторгнути душу съ тъломъ. Аще и Илія и Енохъ не вкусили смерти плотски, по при антихристь и ть плотію постраждють и, на стогнахъ убиты полежавъ три дни и цолъ, отъ живущихъ паки на небо взыдутъ. Видишъ ли, толикія світила смерть плотьски вкусять, а мы когда безсмертни будемь? Ну, Леонасей, прости. Спаси Богь тя за пироги; моли Бога о мив. Миръ ти и благословеніе отъ всёхъ насъ, а отъ меня и поклонъ съ любезнымъ иълованіемъ.

#### № 10. Посланіе къ нѣкоему Іонѣ ").

Господи Ісусе Христе, помогай намъ, Сыне Божій, помилуй насъ.

Чадо церковное и господине отецъ святый Іона, вопросилъ мя еси грубаго Богу и человъкомъ, стараго, гръшнаго протопопа Аввакума, ей, во гръсехъ обветшавшаго. Отъ чрева матери моея работаю сластемъ въка сего, не мое дъло то дъло, еже съдъти на Моисеовъ съдалище, но то разумныхъ есть и жизнь свою въ церкви изнуряющихъ, азъ же человъкъ волокита и некниженъ сый, и гдъ что возму, и вижу, и слышу. Словеса иисанія обдержатъ мя по человъку . . . 3) рыкающе.

Развъ ради послушанія, за молитвъ святыхъ Божінхъ, отвъщаю малая. Госноду помогающу, благослови, отче, и моли о мнъ, да дастъ ми ся проглаголати слово къ полезному себъ и вамъ. Вонмемъ реченая. Еже бо видъхъ ты много въ человъцехъ по градомъ раздъленія во ученіи, и сему не дивлюся азъ: чреда бо имъ, по попущенію Божію; овіи возсіяютъ, а иніи погибаютъ, и върныхъ по писанію четвертая часть спасается. А обтекшихъ (?) никоніянехъ слова мнъ нъсть, тъ явно грядутъ въ пагубу, по бесъдую о старолюбцахъ, иже между собою несогласуются и спорами

<sup>1)</sup> По рук. И. П. В. № 0. XVII, 37, л. 33—33 об.

<sup>2)</sup> По рук. И. П. В. № 0. XVII, 37, л. 56-75 об.

в) Слово стерлось.

безумными или рещи правъе высокомысліемъ падають, каждо своя хотя поставити, а не яже суть Божія. И сія грядуть стезею неправою, понеже Господь гордымъ противится, смиреннымъ же даеть благодать. А иже держатъ Евангеліе и Апостоль, а святыя иконы отмещуть, то явныя враги есть, сиречь нъмцы. И ихъ есть въра такова: не пріемлють святыхъ 7 соборъ, ниже словесъ святыхъ отецъ, ни иконнаго покланенія, но токмо Апостолъ и Евангеліе, и евангелики глаголются, також люторцы и калвинцы. Священническій чинъ иноческій отринувше: и баба, и робя, умѣюще грамотъ, то и нопъ у нихъ. А иже глаголють, подобаеть де намъ ис подъ клятвы законныя востати, и сего словесе, акибъ не разумъюще, не по правдъ толкуютъ писмя сіе, но козненно. Есть такъ: Христосъ избавилъ ны отъ клятвы закона ветхаго, той бо законъ плотянъ бъ, проклять тогда всякъ, вися на древъ и праведно и неправедно: егдаж распятся на древъ Сынъ Вожій, отголъ упразниль клятву законную, и бысть то древо проклятое — намъ благословеніе, сирвчь: совостахомъ бо со Христомъ, отъ ветхія клятвы избавиль ны есть. И потомъ собравшимся боговидцамъ и слугамъ, апостоломъ и по нихъ соборомъ вселенскимъ седми, изложища правила; не плотска суть, но Духъ Святый пріиде на апостолы во огненъ видьній. Со Духомъ Святымъ правида расболагающе и не хранящихъ подъ клятву подлагающе, глаголаша: иже кто не пребываеть во ученіи словесь Росподнихъ и во всъхъ писанныхъ, да будеть проклять. И не соблюдая среды и пятка и прочихъ постовъ, да будетъ проклятъ, и прочая прилична тому, сиръчь епитимія оть апостоль и отепь, или просто реши: отлучаеть слово се отъ Бога и отъ лица церкви и посылаеть во осужденіе ада всеядца. Сію бо власть самъ Христосъ предаль апостолу Петру п прочимъ по немъ, рече бо: егоже аще свяжещи на земли, будеть связанъ на небеси, и егоже аще разръшиши на земли, будетъ разръшенъ на небеси. Да по заповъди Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа всякъ архіерей вяжеть и разръщаеть, по правдъ судя; не по правдъ судъ Божій не послъ дуеть, но себя вяжеть глупой, и или еретикъ натріархъ, судя по гивву, а не по правиломъ. А еже пконы укоряють и говорять: подобаеть де знати Бога единаго, — и то бляцкой глаголь. И бъси върують и тренещуть, яко есть богь единъ, и вси ерегицы глаголють такоже, да и мы иконъ не боготворимъ, но первообразное почитающе поклоняемся, а Бога единаго въруемъ и исповъдуемъ Отца и Сыпа, и Святаго Духа, въ Троицы славимаго, и по Бозъ святымъ Божінмъ иконамъ поклоняемся, яко угодниковъ его почитающе, а не боготворимъ же. Богъ есть единъ сотворивый небо и землю и вся, яже суть въ нихъ, таж сотворивый отъ единоя крови весь языкъ человъчь областію своею, и нъсть инъ Богъ, развъ Его. На посльдокъ же лътъ посла Сына своего Спасителя миру; Онъ же пострада и воскресе, взыде на небеса и съде о десную Бога Отца и съдитъ, дондежеподложить вся враги подъ ногами своима. Последній же врагь егда ис празднится смерть, и тогда будеть пожерто мертвенное животомъ, сиръчь

воскресеніемъ вси лежащем во гробъхъ, и иже съдяй о десную Отца пріидеть судити и воздати комуждо по дъломъ его.

А иже держатся крѣпко старыхъ кингъ, а новыхъ отнюдь не пріемлють, и въ церковь къ новому пѣнію не ходять, и ходити не повелѣвають, и поповъ въ домы не пущають, и отъ нихъ бѣгають, и младенцевъ имъ крестити не дають, а крестять простые иноки и постригають простые же ивоки, а грамотѣ умѣющеп, и на духъ пріимають простые жъ старцы, — и си чѣловѣцы раби бога вышняго, отметающеся скверны, хранятъ цѣло благочестіе. Аще они и простіи, но дѣйство духовное, понеже и рукоположенцовъ тѣхъ не всѣхъ Духъ Святый рукополагаеть, но всѣми дѣйствуеть всть такъ писано въ правилѣхъ, вѣси писанное. Апостолъ рече: кое прі. общеніе свѣту ко тмѣ, и кая часть вѣрному съ невѣрными, и кое согласіе Христу съ веліаромъ и церкви Вожін со пдолы. Хорошо творять, къ попомъ любодѣиваго соборища, къ новикамъ не ходять, да не осквернятся, но да хранять чистоту, отъ нихъ бѣгая, тому же да и иныхъ научають, добрѣ тако творять, и отъ нашия худости имъ миръ и благословеніе.

А иже мужи и жены съ чады своими утскають оть соблазнъ, стригутся, выходя въ пустыни, и помираютъ гладомъ, постяся до смерти, а наставниковъ имъютъ простыхъ старцовъ, а не священныхъ рукоположеніемъ, и стригутъ они и схимять и на духъ прінмають, и на подвигь укръпляють, и тъ люди творять доброе, благодать ихъ соблюдаеть и совершаеть по усердьству и ревности сердецъ ихъ, отходять въ въчное блаженство. Благословенъ Богъ, соблюдая рабы своя отъ непріязни и отъ отступническаго навъта. И егда тъхъ людей пмають звъри никоніяня кровососы, и во грады и въ приказы приводять, и отъ мучителей искушаеми бывають, велять имъ рабомъ Божінмъ во церквахъ и въ приказахъ поклонятися иконамъ, они же діявола и ихъ, угодниковъ діявольскихъ, никоніянъ не тъпать, не кланяются иконамъ и твердо стоять до смерти мучими и біеми, сице збло творя добрѣ и правилиъ. Есть бо правила сице: да не молится со еретики вкупъ во церкви или въ домъхъ ихъ, но развъ безъ нихъ. Аще и въ еретическомъ храмъ обрящеши святую икону, павъ предъ нею, поклонися, а на соборъ еретикъ никакоже съ ними молитися не подобаеть: злохулять бо, сходяся, Вожеству досаждая. И си исповъдницы и сущіи христіяне чистоту и опрятство чинно держать, и по ихъ пустынимъ своимъ им иконамъ (sic) не кланяются предъ еретики и слъпымъ народомъ, ниже крестятся, за сіе добръ умирають и враговъ Божінхъ нетвшать, а что ихъ потязають отступники попы и діаконы и воеводы, п сему не дивися: чреда бо ихъ погибели прінде. Пускай насъ съ ними со христіяны нучать и вънцедавцы намъ бывають, предавше смерти. Рече апостоль: вси бо де хотящен о Христь благочестно жити, гоними будуть, лукавін же человіцы и чародін преуспівають, на горшая прелщаемп, прелидающе. А еже которое лице предъ мучители, не стерпъвъ муки, н угодная имъ сотворить отступникамъ, помолится съ ними, и потомъ утечеть ко своимъ въ пустыни, они же пустыницы смиряють таковаго, епитимію налагающе по разсмотрѣнію, очищая его, яко прокаженнаго отъ проказы. Хоропо такъ и добрѣ творять отцы святіи, спаси ихъ Господи, яко праздно не отпускають, изъязвленнаго исцѣжевають. Любо Богу, и я по Бозъ люблю такъ же, да иніи научатся не ослабѣвати.

А иже по новымъ книгамъ служатъ и на совершенныхъ Христовыхъ крестахъ или мало прибавлено, или отъято, не подобаетъ того комканія причащатися. А иже новопоставленной попъ пріидетъ въ покаяніе и прокленетъ ересь никоніянскую и чисто учнетъ хранити старое благочестіе, таковый да глаголетъ: «Благословенъ Богъ» и возгласъ: «Яко твое есть царство», и служитъ вечерню, и утреню, и часы, и молитвы роженицамъ говоритъ и креститъ, а диторгисатъ ему не повелъваю, страшно бо дъло сіе и чистыхъ рукополагаемыхъ; аще ли постраждетъ отъ мучителей и кровь свою изліетъ за старое благочестіе, мню, тогда можетъ освятитися отъ вышняго рукоположеніемъ, и будетъ оттолъ попъ совершенъ: литоргисавъ, и причащаетъ невозбранно. Мощно иноку просцу и простолюдину истиннымъ таинствомъ причащатися; есть Григорія Богослова правила о семъ, повелъваетъ въ нужду причащати себя ").

А иже въ тронаръ кресту: «Побъды благовърному царю даруй на сопротивныя», и о семъ суетное словопраніе: которой благоварень, о томъ церковь и молить, а которой зловърень, тому и ничего. А молитися и о зловърномъ надобно; Златоусть повельваеть въ Весьдахъ Апостольскихъ и Маргаритъ, на Іюдея въ Словъ; молитися объ обращении и всъхъ никоніянь не согръщиши. Я бы хотъль и діяволу въ чювство притти, да не можегь старая мерзость быти нова; а никоніяня братія наша были, и украль ихъ такъ діяволь. Проси Бога, да отъиметь у него плоть и душу одушевленную и сочетаеть ко святьй церкви своей. Егда же умреть въ нечестін, тогда не стужати о немъ Божеству, пускай ево къ чертямъ пойдеть, а о живыхъ молись и уповай, яко силенъ Богъ всёхъ спасти. Егда и о царъ отщинениъ молися, благовърнымъ его не нарицай, но просто имя рцы: «Спаси Господи царя имрка», или «Побъды царю, имрку, на сопротивныя даруй», сиръчь на бъсовы и на діяволы, да и прочая. Потомъ же о обращеніи ихъ на просвиромисаніи и вездів, а буде совівстію угнівтаемъ не можешъ на имя царя и патріарха просвиры выняти, понеже оттекли оть тълеси церкви, и ты о благовърныхъ князъхъ вынимай и о священьствъ безъимянно.

Посемъ и сіе буди ти разумно: простому иноку не подобаетъ глагодати: «Благословенъ Богъ напіъ», и «Боже, ущедри ны», но «За молитвъ святыхъ отецъ напіихъ», таже трисвятое и прочая, и канонъ за единоумершаго, таже панихида, и кадить кадиломъ, також поетъ и молебенъ, емуж хощетъ, говоритъ каноны со Евангеліемъ, и кончаетъ по трисвятомъ тро-

Ф. выше, № 4.

парь, п 40 «Господи помидуй» или 100, ектеней же не глаголеть, но «Честнъйшую» и «Слава и нынъ», «Господи помидуй» 3, да молитвою и кончаеть.

А иже сами ся сожигають, хранять цёло благочестіе, тому же прилично, яко испоста умирають, добрё творять.

А иже отъ причастія себя отлучають, а мочно только получить сокрамента святаго, чистыя, святыя службы, и я того не похваляю; рече бо самъ Господь: ядый мою плоть и піяй мою кровь, во мнѣ пребываеть, и Азъ въ немъ. Какъ то такъ дерзко глаголеть, яко не обрящеши конечно святыхъ таинъ; только то и людей святыхъ, что будьто одны мы, а то всѣ погибли! Миленькіе батюшки, добро ревность по Богѣ, да знат ей мѣра. Не блюдись, до конца не упразнить жертвы той и самъ антихристь; самъ бо рече Владыка: Азъ есмь съ вами до скончанія вѣка в).

А Никонъ веть не послъдней антихристь, такъ шишъ антихристовъ, бабо...бъ, илутишко, изникъ въ земли нашей. А которые, въ зодійстъмъ крузъ увязше, по книгамъ смотрятъ, и дни, седмицы раздъляюще, толкуютъ, антихристомъ послъднимъ Никона называютъ, то все плутия, а не Святымъ Духомъ разсужденіе. Аванасій Великій пишетъ: идъже нозъ Спасителя нашего Христа походиша, оттолъ отъ Галилен и антихристъ изникнегъ; а не отъ нашен Русіи. Я Никона знаю: недалеко отъ мене родины родился, между Мурашкина и Лыскова, въ деревнъ; отецъ у него черемисинъ, а мати русалка, Мина да Манька, а онъ Никитка колдунъ учинился, да бабъ блудить научился, да въ Желтоводіе съ книгою поводился, да выше, да выше да и къ чертямъ попалъ въ атаманы, а нынъ, яко кинопсъ волхвуя, ужо пропадетъ скоро и память его съ шумомъ погибнетъ. Потрясы церковью тою не хуже послъдняго чорта антихриста, и часть его съ нимъ во огни негасимомъ.

А иніи глаголють, яко Илія и Енохъ были на земли, и людямъ проповѣдають; и то не ложно, и я говорю: были, да не купно — Енохъ прежде потопа седьмый отъ Адама, а Илія во Израили при Ахавѣ. На послѣдокъ же пріидуть паки Илія и Енохъ, со Иванномъ, чювственно человѣцы, плоть и кровь одушевленна, понеже еще не вкусиша смерти, въ пищномъ раю пребывають, къ тому времени Богомъ блюдоми. Тогда бо тогда, егда времена и лѣта, яко бревно з горы низпущено на равнину прикатится, тако и тварь вся въ скончаніе пріидеть. И преже мучителю родъ человѣческій искусити подобаеть, родится антихристь отъ Галилеи, отъ колѣна Данова, отъ жены жидовски. Чти о семъ Ефрема, Ипполита, тамо обрящеши пространно. Пророцы ж Енохъ и Илія съ Иваномъ послани будутъ проповѣдати людемъ, яко той есть льстецъ погубляяй останки, не русскую токмо землю, но и всю подъ небесемъ землю, идѣже елико солнце сіяетъ. Онъ же ихъ убіеть чювственно и повержеть на стогнахъ града Іеросалима.

<sup>5)</sup> См. выше, № 4.

Аще и воцарится антихристь въ Римъ, не препдеть мучительски и до Герусалима, истивная и сокрушая человъческій родъ, върныхъ во Христа Ісуса. Таж оживотворить Богъ мертвенная тълеса Духомъ Святымъ, пророковъ, въ день четвертый взыдуть на небо во очію всъхъ человъкъ, ту бывшихъ. Чти Апокалипсисъ, глава 11, тамъ писано пространно, и въруй писанію, а не бабіямъ баснямъ, яко будутъ пророцы на утверженіе людей и на обличеніе мучителю злодъю.

А что спорять между собою, заблудя отъ писанія, и тому дивитися не подобаеть; моя совъсть спороватися не хощеть, по нуждъ ворчу, понеже докучають; а какъ бы не спрашивали, я бы и молчаль больше.

Отче Іоно, зайца ясти правила возбраняють, понеже трехдневное, яко и вельбудь, избрысуеть (sic!), и вельбудь но тому же чину, аще на кого осердится, трехдневную ядь на него выблюеть; за сіе Воторозаконіе (sic) писано, и во благодати не указано его ясти, аще и рассохать и пазнокти имать, но изнутри нечисть сый. А заяць и по двоимъ винамъ нечисть есть: первое, яко и вельбудъ, тридневное отрыгаеть, а второе не имуть ноги его копыта рассохата, но песья лапа, и посему поганъ же. А въ понедъльники мірянамъ мяса ясти правила повельвають, развѣ кто самъ изволить не ясти мяса и рыбы въ понедъльники, и яко среду и пятокъ соблюдати изволить, или по заповъди отца духовнаго епитимію понесуть за своя согръшенія; и то все доброе дъло: во всяко время пріятенъ есть пость Богу.

А единогласнаго пънія и наръчнаго кто не любить, тоть смущень, и молитва его суетна есть, и не совершенъ то есть боголюбецъ, но крадеть душу свою слабоуміемъ, не хотя повинутися візчной правді. Праведно бо есть пъти и славити Святую Троицу единогласно и на ръчь, глаголати противь печати: Богъ, а не Бого, Спасъ, а не Сопасо, рождается, а не раждается, грядеть же, и не идете же ко крещенію. Кая польза многобожіе вводите: ражаетеся възнаменныхъ, али не единъ Христосъ родися? Единъ Вогъ Спасъ міру Христосъ, а не два, ни три. Прочитай Абанасія Великаго «Слово къ Маркелину», тамъ уразумъешь о измъненіи глаголь тъхъ. Красоглаголаніемъ тъмъ погубляеши разумъ, прибывши (sic!) души ра зумъти тонкости глагола. Да и Павелъ апостолъ научаетъ разумно въ церкви пъти и прочитати, указуетъ на трубы бездушныя и сопъли. Зачало 155: аще де прінду къ вамъ, языки глаголя, кую вамъ пользу сотворю аще не глаголю откровенно, или въ разумъ; обаче бездушная, гласъ дающа: аще сопъль, аще гусли разньствія писканіемъ не дадять, како будеть разумное писканіе или гудініе; ибо аще безвістень глась труба дасть, кто уготовится на брань? Тако и вы, аще не благоразумно слово дадите языкомъ, како разумъется глаголемое? будете бо въ воздухъ глаголюще. Да и все зачало то прочти разумно, да и еще зачало, и еще зачало. Вся глаголетъ, о разумъ глаголя.

А во многлаголаніи пъніе п не на ръчь, какъ, разумъ глаголя, разу

менъ будетъ? И самъ извецъ, ноюще не разумъстъ, токио лише знамя укращаютъ ревущи; крюки имъ надобны, а не сила, глаголя. Не ново су единогласное изние и на ръчь, но старая то въчная правда. И Златоустъ во иравоучени бъсъдуетъ, да и въ Прологу, поминтся, естъ тоже ево слово, сице глаголетъ: егда извецъ поетъ, тогда епископъ молчитъ, епископъ глаголетъ, извецъ молчитъ. Да много той ево бесъды. Заслъпилъ полно діяволъ косноуміемъ истину разумъти, а то всъмъ знать мочно: одно одново лутче, какъ напечатано, такъ и изти подобаетъ и говорити во единъ гласъ, хотя бы иять словъ, во единъ гласъ, речи не портя, изреклъ ко владыцъ: полезнъе бо ему всего торжества, сопасы тъ на еиты расиъвая. Есть о семъ писалъ пространно въ москву въ мимошедшая лъта 6), а нынъ и сего довлъетъ: разумному боголюбцу и едино довлъетъ ко исправленію, а сопротивоборцу и тъма словъ не полезно.

А еже вопрошаеми меня о иконномъ писанін, аще иновърецъ напишетъ подобно, подобаеть поклонятися. Но не мню новолюбцамъ правость чинить, святыя иконы писать. Видаль я ихъ рукодъль; не то испорчено, ино иное, нохабствомъ вся чинять, и въ лицахъ бълость, а не румянство, и въ ризахъ скудость, а инде прибавлена небылица, власы простерты или у святителя и у преподобнаго, яко у нѣмчина, и у самаго Спаса косы и браду неподобно иншуть, а благословлящая рука малакса, сирвчь оттеня мизинецъ, и подпись Іисусъ. Еще и распятіе Господне пишутъ по-латыньски, со креста тъло все по длинному древу стаща низу, вверхъ руками написують. И всякой иконъ, написанной не подобно, кланятися не подобаеть. А еже на бумагъ или на холстъ образъ Спасовъ или Пречистые Богородицы написанъ подобно, подобаетъ кланятися. Здатоусть Великій пишеть, и Дамаскинъ и иніи богословцы. И восколіятельному образу кланятися повелъвають Христову, и Богородичну и святыхъ всъхъ, лише бы подобно вылить, а мъдному, и сребряному, и на древъ ръзному и паки подобаеть. Аще нельпо вылить или выръзань, такому кланятися не подобаеть, а безчестити и укоряти не подобаеть же, вельть разумно передълать.

Да уже то, отче юно, со фряжскихъ книгъ книги печатаютъ, таковы и иконы дълаютъ. Нъщы въдь иконамъ не кланяются, токмо свои образины пишутъ, каковы сами волосаты, таковы и образы пишутъ да и въ нихъ не однако разъ ихъ всякъ діяволъ (sic!). Иные христовъ образъ и Богородиченъ пишутъ неподобно, но тъло бо и тучно, и волосатъ, и яко нъмчинъ, христовъ образъ написанъ. А Благовъщеніе образъ Богородиченъ, стоитъ со архангеломъ чревата; такъ-то и въ Жезлъ безбожномъ соборище у насъ напечатали: къ зачатію же Дъвы растворися утроба и паки затворися; и пониж тоя ръчи блядь другая, и совершенъ младенецъ обрътеся во утробъ, и еще блядь, яко 30 лътъ мужъ. Видиши ли, съ усомъ и з бородою. А во

<sup>6)</sup> Въроятно, здъсь упоминается «Посланіе къ священнику Стофану», помъщенное въ мат. для ист. раскола, т. V, стр. 214—217.



иной книгъ въ Богословлъ Григорія и протчихъ Ивана Дамаскина слово п ръчь евангелія о Іосифъ: и не знаяше ся, дондеже роди сына своего первеньца. И никоніяня протолковали: посему же знать, яко не пресъкается дъторожденіе ся и по Христъ. Видишь ли, какая бъда? По жидовски, буто со Іосифомъ послъ Христа дътей родила Богородица. Коли ужъ лаютъ въ книгахъ, а на иконахъ коли велятъ истину писать? Пропала, чадо, правда, нъгдъ сыскать стало, развъ въ огонь совъстью собрався или въ тюрму по нашему. Кому охота Христа подержатся, какъ правда молвить, и молитва ихъ, и книги, и образы все подобаетъ, собравъ съ просвирами въ мъщокъ да въ воду съ каменемъ,—такъ слава Богу, а трудящемуся побъдный вънецъ отъ Христа Ісуса 7).

А еже никоніяня запсаяли (sic!) на сложеніе перстовъ стараго нашего православія, и глаголють, два Сына бутьто въ рукт слагаемь и крестимся, и тому дивитися не подобаеть; не можеть бо діяволь со ученики своими ни видъти, ни слышати правды, понеже ложь есть самъ и своими ложь глаголеть. Мы въ сложени перстовъ не глаголемъ двухъ Сыновъ быти, но единъ Сынъ, сый прежде сложенія міра со Отцемъ и Духомъ. Той же на послъдокъ нашего ради спасенія возсія отъ Дъвы. Отча нъдра не оставль, сошедъ на землю, Слово присносущное Отцу и Духу, еже есть силою своея благодати, а существо самое бысть непоступно вездь, въ нижнихъ силою своею, а существомъ никакоже отступль. вышнихъ. Разумъй реченное Дамаскинымъ Иванномъ. По пріятіи убо бесёдё отъ ангела Святей Девице, осъни ю Духъ Святый, и тогда присъти къ ней Бога вышняго ипостасная премудрость и сила, Сынъ Божій во своемъ составъ. Зри. И мы также глаголемъ: иностасная премудрость и сила Сынъ Вожій, а не существо самое сниде, но сила сущная Бога Слова вселися во утробу давичю; вочеловъчився, пострада и воскресе, взыде на небеса, и съдъ о десную Бога на своемъ царствиъ, огнезрачнвиъ престолв, и свдитъ во двою естеству, Вогъ и человъкъ со душею, славится именемъ земнымъ, Вогъ и человъкъ единъ Сынъ Вожій, а не два по Несторію, но единъ, единъ Сынъ. Аще и два во Христъ естества познаваемъ несмъсно, но имя едино Вогу и человъку. Сынъ бъ единородный, свъть отъ свъта велика пришедъ, и въ нищетную плоть нашу облещился и, зовомъ Вогъ и человекъ, единочаденъ бъ начальному великому Отпу Свъту. Зри.

На персты вото истина сіяеть: указательный и великосредній во Христа Ісуса, великій же и два послёдних во образь Святыя Троицы и во Святую Троицу. Во Христь же силу единосущную Богу Слову помышляй быти Святыя Троицы, а не отдыляй въ вочеловьченіи силы отъ Святыя Троицы. Такъ свято и праведно отъ святых вогословцевъ предапная держимъ, а не треперстная блядь, еже сице слагають. Явна бъ во Апокалипсисъ, изъ нея бо исходять три духи нечистыя и вселяются въ поганую

<sup>7)</sup> Срав. Мат. для ист. раскола, т. V, стр. 292-293.

душу, преводне рещи, три жабы или три лягуши, оскверняютъ человъка: всякъ бо крестяйся тремя персты, кланяется первому звърю, папежу и второму русскому, творять ихъ волю, а не Божію, или рещи, кланяяся жертвуеть душею тайно антихристу и самому діяволу. Въ ней же бо щеноти тайна тайнамъ сокровенная: змій, звърь, лжепророкъ, сиръчь змій діяволь, а звърь царь лукавой, яко бо пророкъ папежъ римской, и по немъ патеръ русскій и протчіи подобни имъ. Полно о томъ бестдовать, возми ихъ діяволь, Христу и намъ онъ не надобны.

Разумно ти да будеть и о молитвъ ісусовъ. Сія бо правость отеческая, сія истинна церковная: егда глаголемъ: «За молитвъ отецъ нашихъ», тогда кончаемъ: «Сыне Божій, помилуй насъ»; еда же глаголемъ: «За молитвъ Пречистыя Ти Матере», тогда кончаемъ: «Боже нашъ, помилуй насъ». Аще глаголеши наго: «Господи Ісусе Христе», тогда глаголи: «Сыне Божій, помилуй насъ»; но идъже Отчее имя или Матернее, тутъ «Боже нашъ» глаголется, понеже свойство сыновства при Отцъ и при Матери; а идъже наго въ домъхъ, и на пути, и на правилъ, и вездъ, тамо «Сыне Божій» подобаетъ глаголати,—тако бо держимъ отъ отецъ предано.

Никоніяня бо, вземся на Христа, Сына Божія, искореняють имя Его въ сложении перстахъ, и въ молитвъ, и на жертвъ, полагаютъ сънь, латиньской крыжъ. Новые бо то жиды, не хотять единочадаго Сына Божія славы ни слышати, ни глаголати, ниже именемъ Его страшнымъ и славнымъ знаменатися. Не Троица бо пострада по насъ, но Сынъ Божій, вочеловъчився, имже приведени бъхомъ Богу и Отпу; сего ради именемъ Сына Вожія украшаемся и, слагая персты по преданію, полагаемъ на чело и на нунъ и на оба илеча, тайну бывшую смотрънія его образующе, якож учить церковный учитель блаженный Осодорить Киринейскій, и Мелетій Антіохійскій, и Петръ Дамаскинъ, и Грекъ Максимъ, возсіявый въ нашей русской земли. Еще же и помъстный соборъ Московскій, бывшій при Иванъ царъ, тамо засъдатель бывъ Макарій, митрополить Московскій и съ нимъ Гурій, епископъ Смоленскій и Варсоновій Тверскій, и Оилиппъ, игуменъ Соловецкій, еже нынъ въ Москвъ нетлънно лежить тъло его, а Гурій и Варсоновій въ Казани нетябино ж опочивають. Чти сто главъ правиль изложенія ихъ, свидътельство ихъ о всемъ истинно. Никоніяня бо бабо. . . ы злохулять ихъ всъхъ, а русскихъ называють неуками, понеже праведное солице не возсія имъ и свъть правды не облиста ихъ; грядуть, другь друга ведуще вси въ пагубу, по немъ же пути и древніи шествовали сретицы. Мы же проповъдуемъ Христа Ісуса, Сына Божія, и якоже свъщникъ, свъщу нося, просвъщается, тако и мы именемъ Сына Божія украшаемся: Никоніянамъ соблазнъ, а намъ христіянамъ исправленіе, никоніянамъ камень претыканія, а намъ камень утвержденія, никоніянамъ паденіе, а намъ востаніе о Христъ Ісусъ Госнодъ нашемъ, емуже слава со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, нынъ и присно, и ва въки въкомъ. Аминь.

#### № 11. Посланіе къ нѣкоему Сергію <sup>1</sup>).

Тъло наше безъ души есть калъ, и пенелъ и прахъ, а вы ужъ другъ друга гнущастесь и хлъба не ядите вмъстъ, глущы, гордитеся другъ другомъ, а все одна земля и ненелъ. Ну, да полно тово, живите хорошенько иново отъ ереси тоя человъка уведи, Богу работать добро будетъ, а гръхъотъ тотъ возложи на мою выю, не кайся, что добро здълалъ. А иконамъ святымъ честь воздавай, а не по подобію написаннымъ тъмъ не ругайся, но просто отъиди отъ нихъ пли вели переписать сызнова.

Господи Ісусе Христе, Сыне Божій, помилуй насъ, амень. Псаломъ: помяну имя Твое во всякомъ родъ и родъ, сего ради людіе исповъдятся тебъ въ въкъ и въ въкъ въка. Толкъ. Зри, и намъ поминаетъ имя Господне великимъ и малымъ во всякомъ родъ и родъ, и апостольски по Христъ житъ. Да и есть въ нашемъ родъ; на нихъ зря, людіе исповъдятся людіе Богу въ въкъ и въ въкъ въка пепрестанно. Нанпаче же въ нынъшнее время въ на-. шей Россіи сами въ огонь идугь отъ скорби великія, ревнуя по благочестін, яко и древле апостоли; не жалбють себя, но Христа ради и Богородицы въ смерть идуть 2). Высть овыхъ еретики пожигають, а иніи распальшеся любовію и плакавъ о благовъріи, не дождався еретическаго осужденія, сами въ огонь дерзнувше, да цъло и непорочно соблюдутъ правовъріе, и сожегше своя тълеса, душа въ руцъ Божіи предаща. Ликовствують со Христомъ во въки въкомъ, самовольныя мученики, рабы Христовы, въчная имъ память во въки въкомъ. Добро дъло содъяли, чадо Сергій, надобно такъ разсуждать: мы между собою блажимъ кончину ихъ, аминь. Аввакумъ писалъ своею рукою здёсь.

Брате, брате, дорогое дѣло, что въ огонь посадятъ; помнишь ли, въ Нижегородскихъ предѣлѣхъ, гдѣ я родяся живалъ, тысячи з двѣ и сами миленькіе отъ лукавыхъ тѣхъ духовъ забѣжали въ огонь; разумно онѣ здѣлали, тепло себѣ обрѣли, симъ искушеніемъ тамошняго искуса утекли. Да не всѣмъ то такъ: званой на пиръ ходитъ. А ты, любезный мой, поплачь преже, нынѣ живучи, да и меня поминай въ молитвахъ своихъ, да и нарядися хорошенько въ одежду брачную, яко мученикъ билиппъ, медвѣдю въ глаза зашедъ плюнь, такъ онъ и взбѣсится да изгрызеть, яко мяконкой пирожокъ. Ну, а то слава страстемъ Твоимъ, Господи. А иже сами ся сожигаютъ, хранятъ цѣло благочестіе, тому ж прилично, яко ис поста умираютъ, добрѣ творятъ. Зналъ я покойника Доментіяна, простъ былъ человѣкъ, но вѣра тепла и несумнѣнна, а конецъ добро сотворилъ, отъ отступниковъ утекая, сожегся. А иныя ревнители закона суть, уразумѣвше лесть отступленія, да не погибнутъ злѣ духомъ своимъ, собирающеся во дворы з женами и дѣтми и сожигахуся огнемъ своею волею. Блаженъ есть сей

<sup>1)</sup> Ho pyr. H. H. B. O. XVII, 37, J. 76-82 of.

<sup>2)</sup> Мат. для ист. раскола, т. VIII, стр. 28.

изволь о Господѣ з). Згорять су всѣ о Христѣ Ісусѣ, а васъ собакъ не послушають. Да и надобѣ такъ правовѣрнымъ всѣмъ; то наша и похвала, что за Христа и за святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, до во ономъ будущемъ вѣцѣ жить будемъ съ ними во вѣки. Что ты задумался? Не задумывайся, не размышляй много, пойди въ огонь,—Богъ благословит. Добро тѣ здѣлали, кои въ огонь забѣжали. Мы же разсуждали сами меж собою: кажется, не худо онѣ здѣлали, да не осквернятъ ризъ своихъ, еже есть святаго крещенія, и во огнь себя ринули, якож и оныя жены отъ варварскихъ рукъ въ воды. Благословенъ буди о нихъ Господи. Вѣчная имъ память. Пишетъ Григорій Нероновичъ: отскочи отъ прелести, да спасешися, лучше во огнѣ згорѣть пли въ водѣ утопитися, неж по новымъ Служебникамъ причаститися жертвѣ никоніянской.

Мѣсяца октября 4. Святыя мученицы Домнины и двухъ дщерей. Зри тамъ: мѣсяца марта 22, о мученикахъ, бывшихъ при Троянѣ царѣ и дщери его Фросидѣ. Зри тамъ: мѣсяца ноября 13 день, святыя мученицы Манееы дѣвицы, — мучена ж бысть и по многихъ мукахъ освобожена бысть, и многія чудеса сотвори, послѣди же въ ражженную пещь сама вниде въ ню, тако скончася. Мѣсяца августа 1. Святыя мученицы Соломоніи, послѣ мученія дѣтей своихъ держима и на отданіе чистоты ея соизволяюща, и рече, иже поне отъ мучителя пріидопіа: «пождите ми, азъ же уряжуся, яко достоитъ», и отпедъ къ храмину, воздѣвъ къ Богу руцѣ, да сохранитъ чи стоту ея, моляше и, воспріимше ножъ, удари сама себя въ перси, въ послѣдняя словеса, и притекшу ту мучителю, приказуя: тако христіяне по мнѣ угодны мучителю да явятся, и тако скончася. Книга Библія, Судей израпльскихъ, г. 11, зри тамъ. Писано есть въ житіи святаго мученика Арееы: нѣкая жена воспріять во время мученія ся со младенцемъ 4 лѣть, послѣ сынъ ея самъ въ огонь бросился и згорѣ смертію 4).

Праворченіе. Поученіе послушайте се, чада, да скажу вамъ, что есть тайна христіянская и какъ жити. Слушай-ко! меня Аввакума протопопа въ заточеніе сослали въ Сибирь, потомъ въ Дауры. Прочихъ же отецъ и братій нашихъ безчисленно погуби душъ еретики никоніяня, возми таковыхъ отъ земли: не подобаетъ имъ жити. И оттолѣ и по се время безпрестанно жгутъ и вѣшаютъ исповѣдниковъ Христовыхъ. Онѣ миленкіе ради Пресвѣтлыя, и честныя, и вседѣтельныя, пренеисчетныя Троица несытно пущи въ глаза лѣзутъ, слово въ слово яко комары или мупицы. Елико ихъ болни подавляють, тогда болши пищатъ и въ глаза лѣзутъ. Такожъ и русаки бѣдныя, пускай глупы, ради, мучителя дождались, полками въ огонь дерзаютъ за Христа Сына Божія Свѣта. Мудры блядины дѣти греки, да съ варваромъ турскимъ съ одново блюда патріархи кушаютъ раеленыя курки. Русачки же миленкіе не такъ, —въ огонь лѣзутъ, а благовѣрія не преда,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мат. для ист. раскола, т. V, стр. 264-265.

<sup>4)</sup> Сравни съ начала до этого места съ мат. для ист. раскола, т. VIII, стр. 75-78.

ють э). А въ огит томъ здъсь не болиее время потеритть, — аки окомъ мигнуть, такъ душа и выскочить. Развъ тебъ не разумно. Боишься пещи той? Дерзай, плюнь на нея, не бойся! До пещи той страхъ; а егда въ нея вошетъ. тогда и забыль вся. Егда же загорится, а ты и увидишь Христа и ангельскія силы съ Нимъ, емлють душу-ту отъ тёлесъ, да и приносять ко Христу: а Онъ надежда благословляеть и силу ей даеть божественную, не уже къ тому бываетъ тяжка, но яко восперенна, туды же со ангелы лътаетъ, равно яко птичка попорхиваеть, -- рада, ис темницы той вылетъла! Воть пъла до того плачюще: Изведи ис темницы душу мою, исповъдатися имени Твоему. Мене ждутъ праведницы дондеже воздаси ми. Ну, а то выплакала! Теминца горить въ нещи; а душа, яко бисеръ и яко злато чисто, взимается со ангелы выспрь 6). Чти Бесфды. Не пекись о родителяхъ, не брехших своего спасенія, но дерзай за истиннаго Параклита подъ топоръ, и во огнь, и на висълицу. Утвшить Онъ, Свъть нашъ, угвшитель истинный, въчнымъ угвшеніемъ въ въки грядущія. А жену и дътей предай Владычицъ Богородицъ. крънкой стънъ и огражденію: нечется бо и промышляеть о стадъ своемъ маніемъ неизреченно, строя человъческій родъ. Аще, любимиче, не нынъ, потомъ умремъ же всяко. Красный и свътлый праздникъ отъ никоніанъ скончатся: во 100 и въ 1000 лътъ трудившеся постомъ и молитвами, толикія мады не получини, якож дерзнувъ въ нещь огненную, во временить часъ пріимешь. Рече Господь: аще кто Миъ служить, Миъ да послъдствуеть. II прочая чти. Писаль Аввакумъ протопонъ своей рукою.

Чадо, не буди тяшко, но встанливъ, а не лънивъ и къ церкви Божіи ночасту приходи, да не бреди со слъпыхъ тъхъ въ никоніянскую костель и сонмицу. И будетъ небо ново и земля нова, и земляная вся обновятся, еже есть рай будеть вся земля та. Иніи праведницы въ раю томъ учинитъ Богъ, а иніи на небесъхъ, а иніи въ свъть неизреченнъмъ близъ Святыя Троицы, а гръшницы прогнани будутъ подъ землю во адъ, а иніи съ дълволомъ въ тартаръ глубокій, еже есть низу ада подъ твердію. Ревете медъвъдемъ подъ водами тамо.

А на павечерницѣ и полунощницѣ предъ образомъ молитва говори: «Ослаби» или «Прости мя, Владыко, Христе Боже, еже согрѣшихъ», и прочая вся до конца.

Върунй въ мя несумнънно, не собираетъ, коею смертію скончается: или отъ человъкъ, или отъ звърей, или гладомъ, или отъ нужныхъ великихъ трудовъ. Двухъ же смертей не будетъ, а единыя никтоже избъжати можетъ. Единою бо возложивыйся на Бога, во всъхъ нужахъ, царствія ради небеснаго и умрый мірови, къ тому не ищетъ, како скончается, къ тому не цечется собою. Единою возложивыйся на Бога, елика творитъ, успъетъ и вездъ обрящетъ полезное души своей, но въсть точію, яко Бога ради на вся скорби

<sup>1)</sup> Мат. для ист. раскола, т. V, стр. 203.

Умат. для ист. раскола, т. V, стр. 207—208.

предается, и на всякомъ мъстъ спасеніе обрящеть; по въръ нашей и благодать Божія намъ дается: мала въра, мала и дается, болши въруещи, болши и благодать дается.

#### № 12. Отрывокъ посланія къ неизвѣстному 1).

А иже невъдъніемъ виалъ въ сію проклятую ересь никоніянскую, или страха ради, и мукъ бояся, таковый да кается предъ Богомъ плачася паденія своего, и виредь да опасается оть треперстныя ереси, и Богь простить его въ сій въкъ и въ будущій, и наше на немъ благословеніе да будеть во въки, и въ будущемъ въцъ часть наша съ таковымъ да будеть равна у Христа Сына Вожія, свъта нашего. А еще кто любить сію ересь триперстную и всемъ сердцемъ къ ней придежитъ, живъ уловленъ въ волю діяволю, а отстать не ищеть и каятися не хощеть, таковый седмію соборы вселенскими и мною гръшнымъ да будеть проклять. Правовърныхъ же да помилуеть Господь Богь и спасеть, яко благь и человъколюбець 2). Аминь, аминь, ей, ей, буди тако въ въкъ. Да и азъ многогръшный молю и прошу именемъ Ісусъ Христовымъ аще еси палъ, воставай ради Христа, Сына Божія, свъта нашего, и ради Пресвятыя Богородицы и всъхъ святыхъ небесныхъ силъ и ради святыхъ апостолъ и пророкъ и всёхъ святыхъ. Не отчайся, но покайся и плачися, якожь Петръ, и яко мытарь, и блудный, и Манасія, и блудница. Милостивъ бо Господь нашъ, пріёмлеть гръшныхъ покаяніе и падшихъ воздвиваеть. Аминь.

Что ты стужаешь мнё въ дохматехъ, или забылъ писаніе: аще и мало отъято будеть отъ преданія намъ святыхъ отецъ вёры, поврежено все бысть, такожъ и прилогъ судится равно. А у никоніянъ (или не разумно ти?), и вся разрушено суть: вмёсто Христова трисоставнаго креста сёнь ветхую или рещи крыжъ еретической на жертву возложили, сирёчь раба на Владычнё устроили мёстё, — погана жертва и агнецъ учинился неправеденъ. Також и въ сложеніи перстовъ, и три перста и малакса — рать на Христа Ісуса и души оскверненіе. Толковати ж времени ми нынё нёсть, а иже нечистому причащаются агньцу и просвиры круты, и тё за скудость ума сквернятъ своя души. По Апостолу, всякъ пріобщаяся Господу, единъ духъ съ Господомъ, и прикасаяся прелюбодёнцё едино тёло есть съ прелюбодёнцею. Писано есть: еретическое крещеніе нёсть, но паче оскверненіе. Или ти мнится, не еретики никоніяня? Ей, еретики! Духа Святаго не глаголють истинна, Сына Божія отмещутся. Да въ краткой бесёдё сей гдё петь все изговорить? Едино, едино: христіянину сущу подобаетъ удалятися

 $<sup>^{1}</sup>$ ) По рук. И. И. В. № 0. XVII. 37 л. 82 обр. -84 об., гд $^{\pm}$  это посланіе озаглавлено: Выписано изъ книги отца Аввакума протопопа, житія его.

<sup>2)</sup> Сравн. Мат. для ист. раск., т. VIII, стр. 72-73.

не токмо жертвы, но и селенія ихъ: поганцы суть и древнихъ еретиковъ поганъе. А иже которые причащалися тайнамъ ихъ и, познавше, притекли въ покаяніе, таковыхъ Богъ проститъ, токмо бы впредь отъ блудни сел хранилися. Понеже невъдая согръщитъ, біенъ бываетъ мало, а въдая, — много. А за первое ихъ безуміе, правило имъ противу лица комуждо: молодому менше, а старому болше, 3 лъта...

#### № 13. Посланіе къ неизвѣстнымъ 1).

О намъненія нишеть в книгь о выры листь 248: Измынять бо времена. законъ беззаконующій, завъть наведуть съ прелестію, и осквернять ивященія, и представять учащеніе, и дадять вне огнушеніе искажено. И ты смотри, всякъ православный, и внимай, что творится въ нашей Россіи, измънение вещемъ отъ Бога и отъ отепъ нодоженнымъ. Не токмо святыя книги измънили, но и ризы, и мирскія обычаи, и вещи, и пословицы, и имена преложили: глаголють бо Христа Ісуса Інсусомъ, а Николу чюдотворца Николаемъ, — той бо Николай при апостолех еретикъ бысть, а великій чюдотворецъ Никола бысть при царѣ Констянтинѣ. Еще же прелага тан нарицаютъ Иванна именемъ женскимъ, пишуще безъ титла Анною. Вся бо Богови грубо; не подобаеть бо своего языка уничижать, а странными языки украшати ръчи. Въ старопечатныхъ книгахъ: во имя, а въ новыхъ: во имя; въ старыхъ: Израиль, а в новыхъ: Исраиль; въ старыхъ: въкомъ, а въ новыхъ: въковъ; в старыхъ: аминь, а в новыхъ: аминъ. Малое бо се слово велику ересь содъваеть; Кирилъ святый нишеть: Посмотри же, любимиче, на просодіи, и на запятыя, и точки. И вся силы изм'внили на странныя пословицы, противны святымъ отцемъ нашимъ: не обрътохомъ бо во ученіи апостоль и пророкь, еже бы измѣняти пословицы и ризы всему миру, но токмо нравы богопротивныя судища апостоли отлагати, сиръчь тіпеславіе и гордыни, буести и зависти, объяденія, пьянства, блуда и лихопманія, татбы и сребролюбія, клеветы и убінства и прочихъ злыхъ; вскрай того удалятися повельша, яже вреждають наша душа. О ниже правила возбраняють, того стрещися недреманнымь окомь подобаеть; а никоніяна, увы! преложина истину во лжу и почтоща беззаконіе въ законъ. Зѣло бо огорчища перковь Божію и общую матерь нашу осквернища догматы незаконными, вся бо от въка ереси внесоща въ ню, о ниже ми не достанетъ льто повыствующу: заколають бо агнець неправедный, еже есть дыйство льсти литоргъйное. Отнюд бо православному христіянину ихъ служенія не подобаеть причащатися, суетно бо ихъ кадило и мерако приношеніе, понеже бъсомъ жругь никоніяне, а не Богови. Страшно бо нъкое чаяніе суда и огня ревность поясти хощеть сопротивныя; писано бо есть; отвергся кто

<sup>1)</sup> Рукоп. Черниговской духовной семинаріи, № 134 л. 43-46 об.



закона Моисеова, безъ милосердія умираєть при двою или трієхъ свидътелехъ; колицей же мнится сподобитися мунть горпіей, иже Сына Божія поправый, и кровь завътную скверну возмнтвъ, в нейже освятися, и духъблагодати укоривъ. Въмъ бо рекшаго: Мнть отмиценіе, Азъ воздамъ, глаголетъ Господъ; страшно есть внасти въ руцть Бога жива.

Слышаль ли сіе страшное прещеніе, о Іюдею новый? И что шарпаешися со Христомъ Ісусомъ, низлагая благодать и воставляя ветхая? Яко древній Іуліянъ царь покушаешися низложити Христовъ крестъ трисоставный и сѣнь законную, четвероконечный крестъ почитаеши паче истины, пачеже рещи не сѣнь, но крыжъ латынскій, умыслъ діявольскій. Аще вець и такова же образомъ, якову церковь держить на ризахъ и пеленахъ, но разньство веліе, и заблуженіе въ вашемъ разумѣ. Пріимете без зазора промыслъ и о костелѣ томъ, яко Іуліянъ царь о святая святыхъ. Пріиде ваша година и область темная, даже той же огнь искочить и пожжетъ ваша душа п тѣлеса, яко и при Уліяне отступнице на отцы ваши, на жидовы.

Видите ли, не менше днесь тогдашнева наказанія за извращеніе въры православныя? Сначала бляди сея нововводныя погуба была всемирная при нашемъ зръніи: моромъ во всю землю рускую во 162 и третьемъ году во градъхъ и селъхъ пусто здълалъ Богъ, таже кровопролитие полскими, таже междоусобіе с Разинымъ; и иныхъ пагубъ нъсть времени исчести уму моему: по се число, яко звъздъ небесныхъ и яко каплей дождевыхъ, толико пало главъ человъческихъ. Еще же за ваши прилоги колика зла въ Руси нашей учинищася: пожары и иныя без числа габвы, и трепеть, и ужасъ, ожидающе кончины и с прилогами своими, далече отъ Бога отриновени быша, яко изверги, нонеже приступили к римскому костелу и къ Фармосову преданію римскаго папы. Такой же быль ворь церковной, что и Никонь прелагатай: весь западъ обольстилъ, тремя персты креститися научилъ и прочія догматы развратиль также. Адовы псы, однаки ходатан пагубъ въчной гибнущими, яко кабальными, обладали; что они велять, то и творять: «такъ де намъ государи патреархи указали, на нихъ де Богъ положиль то дёло». А которой Богь? скажитко, простолюдинь, развё богь тмы сего ослъпиль сердца ваши, еже не возсіяти вамь истинны п правды? Прозри, безумне! Болишь слѣпотою неразумія! Преданіе въры не отъ человъкъ, но отъ Ісуса Христа, Сына Божія и отъ Святаго Параклита, и ръчь осъненіемъ Святаго Духа глаголаша Кожін святін человъцы, свидътельствовавше истинну, не чревобожники, ни блудодъи и не піяницы, не убійцы и не сребролюбцы, но равноангельно живущій вы пость и молить со слезами, любящей правду, - таковыми дъйствоваще благодать Духа Святаго.

Али ты чаешь, потому святы нынёшнія законоположники власти, что брюха-те у нихъ толсты, что у коровъ; да о небесныхъ тайнахъ не смыслять, понеже живуть по скотски и ко всякому беззаконію ползски. Или на то глядишь, что они воздыхають? Не гляди на вздохи-те ихъ? Воздыхаеть черпецъ, что долго во власти не поставять, а какъ докупится ве

ликія степени, вотъ ужжо и воздыхать перестанеть; а буде и вздохнеть, и онъ ласкосердьствуеть, лстить мира, показуя себе свята, а внутрь діяволь. Павель Крутицкій да Иларіонь Резанскій горазды были сему рукоділію, да п всі однаки власти-те кромі избранныхь, да лихо су избраннымь тімь и тісно бізднымь бываеть от нихь. Повертится, что порплица, да и онъ туды же склонится біздной: «воля де Божія, не одинь де я по сей колесниць ізду; гді же де дітца?» А чорть ли биль в зашей? Ино было и не искать величества да жить пониже, такъ бы душі вдоровіе было. Воть меня и въ духовники звали, да какъ о Христі Ісусі не захотіль, да не захотіль же, да живу себі вь ямі з братією о Христі Ісусі; вертепь сей лутче мні Синайскія горы о Святімь Дусі. Аминь.

## № 14. Посланіе нъ втрнымъ объ антихристт ¹).

Неключимый рабъ Пресвятыя и Животворящія Троицы, Отца и Сына и Святаго Духа, единаго истиннаго Бога, юзникъ по въръ и церкви Христовъ возлюбленнымъ святымъ братіямъ, сіонскимъ чадомъ, всъмъ православнымъ христіяномъ афетороссійскаго рода радоватися, утвержатися, вкупъ же и здравствовати въ непорочнъй въръ Спасителя нашего Господа Ісуса Христа Сына Божія, и воспитоватись и возрастати во святыхъ благочестивыхъ отеческихъ догматехъ, кромъ всякія еретическія скверны и порока.

Да вопрашивають насъ нъцыи о словеси избраннаго сосуда Павла, Христова апостола, еже къ Солуняномъ глаголеть, благовъствуя во второмъ посланія 2 главы в зач. 275-мъ о антихристь сіе: Да никто же васъ, рече, прельстить ни по единому образу: яко еще не пріидеть отступленіе прежде и открыется человъкъ гръха, сынъ погибели, противникъ и прочая. И азъ вамъ отвъщаю о семъ по дарованію Святаго Духа, едика дадемися. Тогда при апостоль процвыте Христова выра вы Солунь оты сихъ проповыдниковы истинныхъ Христовыхъ, и діяволъ воздвигъ своихъ ніжихъ безчинниковъ и лестцовъ развратныхъ, якож и здъ окрестъ Костромы и Павлова перевоза, о нихже глаголете многая блядущихъ лживая и нечистивая ученія діяводя, — гатко и слышати намъ. И тако они Солуняне обхождаху братію и прельщаху, глаголюще, яко уже пришествію Христову второму наставшу, и слышащихъ ужасаху и смущаху, и Павла апостола облыгающе и тъмъ сказующе, яко от него слышаще, еще же и отъ Духа глаголюще сицевая слышати, яко Христосъ грядеть уже на судъ. О сатанина духа предести! Утро благочестія токмо нача свътити еще по вселенный, а сотонивы духъ сказуя, слъцымъ глаголя: солнце уже на западъ! И сіе увъдавъ, апостолъ отъ Рима посла к нимъ в Солунь посланіе сіе, моля ихъ и глагодя, чтобы

<sup>1)</sup> Рукоп. Черниговской духовной семинаріи № 134, л. 75-82 об.

не внимали прелестникомъ, глаголющимъ, яко уже настойтъ день Христовъ. Отнюдь, рече, не будетъ пришествія Христова на судъ, дондеже проповъстся благовъстіе Христово по вселеннъй всъмъ языкомъ. И потомъ но временамъ будетъ, рече, отступленіе от въры во всъхъ языцъхъ. И потомъ открыется въ миру человъкъ беззаконія, еже естъ противный врагъ Богу антихристъ, и быти ему, рече, во свое время: тайна бо уже дъется беззаконія, сиръчь Христови апостоли съяху благочестіе по земли, а лживіи апостоли діяволи злочестіе свое, якоже быша при нихъ Симонъ волхвъ, филиппа діякона крестникъ, Николай отступникъ, Кинопсъ и прочіи. И до соборовъ такъ все брася церковь Христова со враги, и межъ соборами, и по соборахъ и до нынъ: Христова часть святое дъло творитъ и дъйствуетъ Христовымъ духомъ, а антихристова часть свое тайное беззаконіе дъетъ въ миръ непріязненымъ духомъ. Чада Божія есть, по Іоанну Богослову, и чада непріязненная. Къ тому рече Павелъ апостолъ: уже дъется беззаконіе, точію держай нынъ, дондеже отъ среды будетъ 1).

Сіе о римской власти рече, въ Рим'й бо писа. И тогда явится беззаконный, егоже Господь убіеть духомь усть своихь и упразднить явленіемь пришестія своего; егоже есть пришествіе по дъйству сатанину во знаменінхъ и чюдестьхъ ложныхъ и прочая. И священный Златоусть и благоумный Инполить согласно въщають, яко римская держава и власть антихриста разорится, и тамо быти ему, а не здъ. Не смущайтесь, братіе! І Іяковъ Жидовинъ нишетъ въ своей книгъ, яко по престати царства греческаго быти десяти рогомъ антихристовымъ. Се 10 царей вкупъ будуть со антихристомъ; — роги цари суть. И паче Іякова Іоаннъ Богословъ во Откровенін (гл. 17) пишеть: ангель толкова ему о блудниць, съдящей на звъри красномъ, иже имать главъ 7 и роговь десять. Тъ-то 10 рогъ, сиръчь царей, соберутся и прелюбодънцу возненавидять и разорять, и власть свою всю и силу дадутъ антихристу, и поклонятся ему вси купно со іюдеи и возвеличать его и великимъ царемъ нарекуть себъ и во Герусалимъ престоль ему велій устроять, идіже прежде жидовскія цари бяху великія. И онъ царство ихъ обновить, и вознесется окаянный, и Богомъ себя назоветь, и ту великихъ свидътелей Ілію и Еноха и Іоанна Богослова убіетъ, идъже и Госнодь нашъ распять бысть. А о Вогословъ въ Книгъ о въръ иншеть, яко и Вогословъ вкупъ антихриста обличати будетъ со Ілією и Енохомъ. Ипполить нишеть въ словъ своемъ о Богословъ, яко быти ему с ними же.

И самого еще анхтихриста нътъ, не видимъ и не слышимъ, — не ужасайтейсь, — предотечи же его быша мнози, и нынъ есть, и по сихъ еще и иніи будуть до сына погибельнаго. И ждите того: егда станетъ римская власть разорятися и обстоимъ будетъ Римъ вои отовсюду, и тогда разу мъйте, яко приближися запустъть ему и антихристово царство пріиде, по Ипполиту и Златоусту. И Божію и человъческую власть содержитъ нынъ

Кинга о въръ глав. 30.

паца римской, спрвчь объма начальствы владъеть, и духовнымъ и градскимъ. А не о Никонъ здъшномъ то писаніе збысться, но о римскомъ папежи; а не антихристъ самъ Никонъ бысть, но предотеча его ближней, и послъдующій его развращенію предотечи суть. А еже по временамъ отступленіе преже прійдеть, по Павлову глаголу къ Солуняномъ, и о томъ число звърино указуеть, еже есть 666; и о семъ добръ протолковано въ Книгъ о въръ печати московскія. И болъ того не ищите, и о себъ ничего не мудрствуйте; горе мудрымъ о себъ! писаніе сказуеть.

И вы того, возлюбленіи, бойтеся и не вся тщитеся собою испытовати и продерзіемъ злъ толковати недовъдомыя тайны, глаголы Божія. Егда пріндеть коей вещи время, тогда ту тайну и открываеть Христосъ и немудрымъ младенцемъ; егда же сице не у время исполнится чему, тогда и премудрымъ и богословцемъ недовъдомо бываетъ и закрыто Святымъ Духомъ; не вся бо въдять и святіи богословцы: вся бо Богь единъ въсть, а святымъ своимъ коемуждо даеть явленіе духа на ползу: кой сосудь что можеть понести, и не разбитися, и не разсыпатися. О ономъ числъ звъринъ прежде многихъ лътъ и до перваго отступленія римскаго, пиша, святый Ипполитъ, главнъйшій отець и настырь поднебесной, егоже Златоусть похваляеть вельми въ «Словъ о лжеучителяхъ», — гдъ бо, рече, Ипполитъ сладкій и благоумный, — но и той рече о числъ томъ: не бо рече опасно свъмъ сего писанія. И святый Андрей, архіепископъ Кесаріи Каппадокійскій толковалъ Апокалипсисъ сице и, егда дойде до числа того же, и рече: сіе бо время открыстъ. Л егда тъмъ тайнамъ пріндеть время, тогда благовърнымъ и познано бысть и писанію предано, а въ гибнущихъ и нынъ покровено есть, в нижже богь въка сего ослъпи разумы невърныхъ, по апостолу Павлу.

А о трехъ царехъ, ихже убість антихристь по воцареніи своемъ, о нихже пишетъ Ипполитъ, мъсто сказуя, а лицъ не указа: и нынъ о васъ, братіе, толкують ніцыи о тіхь царехь нестрообразно и отнюдь неподобно, да не реку и еретическо. Аще святый лицъ не указа прежде времени, а они всуе мятутся, и не дарованное имъ разумъніе восхищають, и мудръйши себя святыхъ показують. А не въмы, кто есмы. И еже 17 главу Откровенія Богословля седмоглавіе звъря толкують о натріарськъ московскихъ, и то ихъ толкованіе ложно и соблазнено. Малымъ таковыхъ любовію духа не мудрствовати, но мудрствовати въ цёломудріи, по апостолу, якоже подасть Богъ. И мы бо о себъ, братіс, не хощемъ ничтоже вамъ предавати, и уставляти, и неподобная толковати, паче Богомъ преданныхъ святыхъ и непорочныхъ дохматовъ древнихъ отеческихъ, за нихже сподоби насъ Христосъ и пострадати до крови и знаменія на насъ явити дивная, о нихже не въсте непщую и не по нашему то достоинству есть, но васъ ради избранныхъ спасенія, да и вы отъ ложныхъ ересей не прельщени будете, и православія ризу на себъ носяще и непорочно сохрание, да не осуждени, и не нази и не постыдни явитеся и со всеми станете на страшномъ суде одесную Царя славы, великаго Бога и Спаса нашего Ісуса Христа

1) А еже глаголете о Никонъ, бывшемъ патріархъ, иже святую церковь разодра, и разврати и симъ расколомъ всю святорусскую землю возмути, рождшася его от нечистыя дъвки татарки, и сего ради мните его самого антихриста быти, — ни, братіе, ни! Ліце и тако суть рождься, о семъ извъстно не въмъ азъ самъ, но подобаетъ и о вразъ правду свидътельствовати. Татарове не Данова илемени и колъна суть, но отъ Агары суть пошли и отъ сына ея Изманла, его же роди Авраамъ отъ сея Агары рабыни своея, и сего ради татарове словуть агаряне и измаильтяне. А антихристь будеть отъ жидовскаго колъна Данова, его же роди Іяковъ Израиль отъ Валлы, рабыни Рахилины, и отъ сего колъна Данова антихристъ будетъ, а не отъ татарска рода. А антихристь будеть царь, а не патріархъ. Испытайте писанія съ великимъ опаствомъ, прочитайте съ разумомъ и со вниманіемъ прилъжнымъ, да не прельщени будете отъ лжесловесниковъ и бабынхъ басней; нбо велія біда оть невідінія святых писанінхь (sic) рождается: оть сего и ереси вси, отъ сего и расколы церковныя, и мятежи, и брани и пагубы душевныя. Не увъдъща бо, ниже разумъща, во тмъ ходять.

А что люди-те называють Никона последнимъ антихристомъ, плюнь барть (sic). Какой последней такой блудяга, блядивый сынъ, бабоблудишка! Последнееть не на техъ саняхъ поедеть, но постенъ будеть и милостивъ, а сія брюханы блудодви жруть и блудять, сколько хотять. Последнесть су исперва чистоту возлюбить. Помнишь, Кипріяна подле себя посадиль и говорить ему: «блажень еси, Кипріане, яко чистоты ради и дівства твоего вторый еси Амврій». Знасшь-ли Амврія-тово? А то Моисею что противилися Анній и Амерій, живы во адъ, не умирывали; у фараона-тово египетцкаго не ходили онъ за бабами, одно знали, чары творили и волхвованія. А Кипріянъ-оть свъть не зналь, чаяль яко Бога діавола-тово, докамъсть Іустина ево дъвица научила, служилъ ему въ правду по простосердію. И ты себъ смечай: и діаволь отъ любить чистоту, и антихристь отъ все его действо воспріять, аще и человъкъ гръха будеть, сынъ погибели, человъкъ, а преисполненъ льсти и дукавства. Всяко потщится отъ Вога людей техъ отвести и под дъявола подклонити, да дастъ ему дъяволъ силу свою и мочь чудеса творить мрачная, не истинная, во обманъ. И кто поклонится ему, той не уразумъсть силы кознямъ его, затмится въ умъ его; а иже кто отъ сердца любить Сына Божія Христа, той вся разумбеть кознованія его и лесть, не глядить на прелесть его, одно знасть, въру по писанію держить. А то су у него будеть догадокъ-тъхъ не с Никоново. Ни! Говоришь единороднаго испо въдаеть, а тоть самь назовется: «я оть небесь пришель по писанію спасти люди вся, я Сынъ Божій, и нъсть иного Бога развъ мене; въруйте въ мя». Да чюдо сотворить. А мирь-оть сленой и з женами и з детми: «ты еси Вогъ нашъ, и нъсть Бога развъ тебъ; о тебъ Моисей рече, ты еси истинный Мессія, царь Израилевъ». Обманщикъ лютой будеть: исперва-тово смиренъ

<sup>1)</sup> Отсюда до конца сравни выше, № 10.

и милостивъ покажется, а какъ уже воцарится, такъвозглаголетъ прегордая на Бога богомъ. Возми да понеси, какъ и нынъ бояря ево творятъ. Насъже да избавитъ Богъ отъ прелести сея, о Христъ Ісусъ, Господъ нашемъ.

## № 15. О сложеніи перстъ 1).

Всякому убо правовърну подобаеть кръцко персты въ рукъ слагая держати и креститися, а не дряхлою рукою знаменатися с нерадъніемъ и бъсовъ тъшить, но подобаетъ на главу, и на брюхо и на плеча кластъ рука с молитвою, еже бы тъло слышало, и умомъ внимая о сихъ тайнахъ крестися; тайны тайнамъ в руке персты образуютъ. Сице разумъй, по преданію святыхъ отецъ подобаеть сложити три нерсты: великін, и мизинецъ и третій подлё мизиннаго, всёхъ трехъ концы вкупь, — се являеть трииностасное божество Отца и Сына и Святаго Духа. Таже указательный и великосредній два сія сложити и единъ от двухъ великосредній мало наклонити, — се являеть Христово смотреніе . Вожества и челов'ячества; таже вознести на главу являеть умъ нерожденный: Отецъ роди Сына превъчнаго Бога, преже въкъ въчьныхъ; таже на пупъ положити — являетъ воплощеніе Христа Сына Божія от святыя Богоотроковицы Маріи; таже вознести на правое плечо-являетъ Христово вознесение и о десную Отца съдъніе и праведныхъ стояніе; таже на львое плечо положить являеть гръщныхъ от праведныхъ отлучение и в муки прогнание и въчное осужденіе. Тако научиша насъ персты слагати святіи отцы: Мелетін, архіспископъ Антіохійскій, и Феодорить блаженный, епископъ Киринейскій, п Петръ Памаскинъ, и Максимъ Грекъ. Писано о семъ во многихъ книгахъ: во Исалтыряхъ, и въ «Кириловъ» и «о въръ» въ книгъ, и въ Максимовъ книгъ, и Петра Дамаскина въ книгъ, и в житье Мелетіевъ; вездъ единако святін о тайнъ сей но вышереченному толкують. И ты правовърне, назидая себя страхомъ Господнимъ, перекрестяся и падъ, поклонися главою въ землю (се являеть Адамово наденіе, егда же восклонисся—се являеть Христовымъ смотреніемъ всѣхъ насъ востаніе). Глаголи молитву, сокрушал свое сердце: Господи Ісусе Христе, Сыне Вожін, помилуй мя грѣщнаго. Таже твори но уставу и метаніе на кольну, какъ церковь прежде держала: опирайся руками и колъньми, а главу до земли не доводи-такъ Никонъ Черныя Горы игуменъ повелъваеть в своей книгъ творити метанія; всякому своя плоть пометати пред Богомъ подобаеть без лъности и без гордыни — во церкви и в дому и на всякомъ мъстъ. Изрядиъ еже в великіи постъ томимъ илоть своя по уставу, да не воюеть ны духъ, въ праздники же и в суботы и в недъли просто молимся стояще, поклоны по уставу творимъ поясные и в церкви и в келье изравняюще главу противъ пояса, по-

<sup>1)</sup> Рук. Казанской духовной академін, № 1679 (109), л. 88 -93.

неже праздника ради но томимъ плоти метаніемъ, а главу наклоняемъ в поясъ без лъности и без гордыни Господу Богу и Творцу нашему. Субота бо есть упокоенія день, в онь же Господь почи от всёхъ дёль своихъ, а недъля - всъхъ насъ востаніе воскресенія ради. Тако же и праздники радостно и духовно веседящеся торжествуемъ. Видишъ ли, боголюбче, какъ у святыхъ тъхъ положено розводно, и спасительно, и покойно, не какъ у нынъшнихъ антихристова духа: и в великой пость метанія на кольну класть окаянные не захотели, гордыни и лености ради. Да что сему конецъ будеты! Развъ умерши станутъ кланятца прилежьно, да мертвые уже на ногахъ не стоять и не кланяются, лежать вст и ожидають общаго востанія и противо дъль возданнія, а мий видятся равны уже онт мертвецамъ темъ, аще и живи суть, но исполу живи, но дела мертвечія творять-срамно и глаголати о нихъ. Онъ же бълные мудрствують трема персты крестится-большой и указательный и великосредній, слагая в Тронцу, а не въдомо в какую, болшо в ту, что во Апокалепсисъ пишетъ Иванъ Богословъ-змін, звърь, лживый пророкъ (Толкованіе: змін - глаголется діяволь, а лживый пророкъ учитель ложный, напа или патріархъ, а звърь-царь лукавый, любяй лесть и неправду). Сін три перста предаль Фармосъ, папа римской, благословляль и крестился ими, и по немъ бывый Стефанъ, седмый нана, выконавъ, поругалъ его, перстъ отсъкше бросилъ на землю, и разступилася земля и пожре перстъ; таже отсъкше другіи, бросиль, и бысть пропасть велика; потомъ и третіи отсъкше бросиль, изыде изъ земли смрадъ лють и начаша люди отъ смрада издыхати. Стефанъ же велълъ и тъло Фармосово в Тиверь ръку кинути и, сложа персты своя, по преданію благословиль пропасть и снидеся земля по прежнему наки (о семъ писано в летописце латынскомъ, о вере книги указуеть, лътописецъ которой). Но аще ревнитель Стефанъ и обличилъ сію триперстную ересь, а однако Римляне и до ныи в трема персты крестятся, потомъ и Польшу прельстили и вси окрестныя ръщи — Немецъ, и Серби, и Албанасы, и Волохи, и Греки вси оболстились, а нынъ и наша Русь тъже три перста возлюбила-преданіе Никона отступника со дъяволомъ и с Фармосомъ. Еще и новый адовъ-песъ выскочилъ из бездны в Грекахъ Дамаскинъ иподьяконъ безъимянникъ, и предалъ безумнымъ Грекамъ тъже три перста, толкуетъ за Троицу, отсъкая вочеловъчение Христово. Чему быть! Выблядокъ того же римскаго костела, брать Никону натріарху! Да тамъ же въ Грекахъ какой-то, сказывають, протонопъ Малакса архіереомъ и іереомъ благословлять рукою повелѣваетъ нѣкако странно, сложа персты Ісусъ Христомъ. Все дико: у давешняго врага вочеловъченія нъть, а у сего Малаксы Святыя Троицы нъть; чему быть? время то пришло, нъкимъ имъ играть, аже не Богомъ. Да что на нихъ и сердитовать. Писанное время пришло. Ипполить святыи и Ефремъ Сиринъ, издалеча уразумъвъ о семъ времени, написали сице: и дастъ имъ скверныи печать свою за знаменіе Спасителево; се о трехъ перстахъ реченно --- егда самъ себя волею своею нечатаеть трема персты, таковаго умъ теменъ бываеть и не разумъваеть правая, всегда помрачень, печати ради сея скверныя. Еще же и другое писаніе: и возложить имъ скверный и мерскій образъ на чело (се писано о архіерейскомъ благословенін, еже Малакса предаль); от разумъющихъ толкуется: ндоль в рукъ слагая на чело возлагають, еже есть мерскій образъ. Да будугь он' прокляти со своимъ мудрованіемъ развращеннымъ; тоть-такъ, другой-инакъ,-сами в себъ несогласны враги креста Христова. Мы же держимъ святыхъ отецъ преданіе-Мелетія и прочихъ неизмѣнно, - якоже знаменуемся пятью персты, такоже и благословляемъ иятью персты во Христа и во Святую Троицу, слагая по вышереченному, какъ святіи предаша, и при царъ Иванъ бывыи в Москвъ помъстный соборъ такъ же персты повелъвають слагати, якоже Өеодорить, и Мелетіи, и Петръ Дамаскинъ, и Максимъ Грекъ научища пятью персты креститися и благословляти. Тамо на соборъ быша знаменоносцы Гурін, и Ворсонофіи и Филиппъ, русскія чюдотворцы, и ты правовърнъ без сомнънія держи преданія святыхъ, Вогъ тебя благословить, умри за сіе и я съ тобою же должень. Станемъ добрѣ, не предадимъ благовърія, не по што намъ ходить в Персиду мучитца, а то дома Вавилонъ нажили. Слава о семъ Христу Сыну Божію со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

#### № 16. Толкованіе псалма 83 1).

Коль возлюбленна села Твоя, Господи силъ.

(Толка). Села оная, въ нихъ же святіи веселятся, кому разумѣти. Павель апостоль не исповѣдалъ, егда восхищенъ бысть въ раи и слыша глаголы неизреченны, ихъ же нелѣть есть языки человѣческими глаголати: а инъ кто исповѣдати можеть оно веселіе и радость? токмо любовію и желаніемъ достизати села она.

(Псаломь). Желаетъ и скончевается душа моя во дворы Господа.

(Толка). Слыши псалмонвија рекша, не просто желаеть, но и скончевается отъ желанія великаго, умомъ вперяяся въ жилища она водворитися, идъже гласъ неизреченный и неисповедимо веселіс.

(Исалома). Сердце мое и плоть моя возрадоващеся о Бозъ живъ.

(Толка). Всякъ праведникъ радуется и веселится упованіемъ будущихъ благъ, залогъ имъя въ себъ Духа Святаго благодать: аще и скорби терпитъ, не смущается, не зритъ видимая, но невидимая осязаетъ умомъ и веселится, всегда царство небесное имъя въ себъ.

(Псалома). Ибо итица обръте себъ храмину и горлица гнездо себъ, идъже положи итенца своя.

<sup>1)</sup> По рукоп Пип. Публ. Вибл. (собранія Богданова) № 0. I, 339, л. 20—33 об.

(Толкъ). На итенцы указуетъ пророкъ, изряднѣ же па горлицу, ибо та итица печалная: егда оспрѣетъ после мужа своего горличища, потомъ за инаго не посягаетъ и на сыромъ древѣ не обитаетъ, но на сухомъ садится; а и та де гнездо имѣетъ къ воспитанію птенцовъ. Сія итица образъ носитъ хотящихъ наслѣдовати спасеніе: всякому правовѣрному печаловатися наче всего подобаетъ о умершей грѣхми души своей и сырости опаятися, еже естъ толстыхъ пищъ и питія, и ясти и нити толико, ело живу быти, токмо птенцы своя полагати всегда во гнездѣ, еже естъ въ церкви Божіи умъ и смыслъ и желаніе неотложно имѣти и расти и питатися словомъ Вожіимъ (О горлицѣ во Алексиконѣ писано).

(Псаломь). Олтаря Твоя, Господи Боже силь, Царю мой и Боже мой. Влажени живущеп въ дому твоемъ въ въкъ въка восхолять (sic!) тя.

(Толкъ). Разумъй по вышереченному, яко же горлица и прочая птицы обрътаютъ себъ ко успокоенію храмину, тако и намъ ко олтарю прибегать и въчнова покоя искать. Влаженъ будетъ живяй въ дому Божіи въ въкъ въка, еже есть нынъ и во грядущемъ таковый восхвалитъ Христа Сына Божія.

(Псалома). Влаженъ мужъ, ему же есть заступление его отъ Тебе.

(Толкг). Какъ цеть таковый не блажень, ему же вездъ заступникъ Богъ и помощникъ во всемъ; противо добраго смысла его, и ходить и седить, а то на умъ, какъ угодная Богу сотворить.

(Псалома). Возхожденія въ сердцы своемъ положи во удоли плачевні, въ мість, идіже положи.

(Толкъ). Вотъ, какъ за сіе не будетъ блаженъ! Безпрестанно помышляетъ, какъ муки гръшникомъ будутъ, какъ праведнымъ небесное царство; разсуждаетъ во удоли плачевной бъдненкой, какъ бы отъ нея избытъ. Разумъй о ней,—мы тебъ побесъдуемъ о Христе: есть во Іеросалимъ подъ домомъ Давидовымъ потокъ сухъ и глубокъ, пропастъ несвъдомая; тамо плачевныя гласы безпрестанно воютъ дне и нощь гласы умиленными и неисповедимыми. Есть и другая удоль Савина близъ обители Савы Освященнаго, отъ Іеросалима пять версть ея же устіе впало въ море Черное. Въ тъхъ удоляхъ исполнитъ Христосъ огня негасимаго на мученіе гръшникомъ, яко же Иванъ Дамаскинъ поетъ: въ дому Давидовъ страшная совершается, огнь бо тамо палящь всякъ сраменъ умъ. Еще же и другій стихъ: въ дому Давидовъ страхъ великъ, ту бо престоломъ поставленымъ судятся всяка племена земная и языцы. Влаженъ мужъ, иже о семъ въ сердце своемъ помышляетъ всегда, о судъ Христовъ и о воздаяніи гръшнымъ и праведнымъ.

(Псалома). Ибо благословенія дасть законъ даяй. Пондуть оть силы въ силу: явится Богь богомъ въ Сіонъ.

(Толкъ). Праведнымъ тогда благословеніе дасть законъ даяй Ісусъ Христосъ и учинить ихъ силныхъ во въки, егда явится во святомъ Сіонъ Вогъ богомъ, еже есть Христосъ святымъ своимъ. Сіонъ бо тогда будетъ

пресвятый градъ вышніп, жилище святымъ въчное, со агнецемъ пречистымъ Христомъ не престанное веседіе. Сіонъ бо глаголется мъсто покойное; глаголется и церковь Сіонъ: упокояетъ насъ отъ житейскихъ волнъ; и гора сіонская — Сіонъ глаголется, въ ней же водворящеся Христосъ и Пречистая Богомати его со апостолы. Издалеча уразумълъ пророкъ и свительствуя о Христовъ житін въ Сіонъ семъ со апостолы. Еще же водворящеся въ горъ Елеонстей часто и на небо съ нея же по воскресенін взыде. Древеса на ней масличьная растутъ и прочая. Въ ней же всегда моляшеся Господь и Пречистая Богородица также послъ Ево на камени мраморнъ, яко же Андрей Критцкій свидътельствуетъ; тутъ и погребена бысть отъ апостоловъ; любимое мъсто у нея въ саду томъ было молитися у надежи нашія, и у Христа Бога нашего, намъ образъ дая къ молитвъ искати затишія.

(Псалома). Господи Воже силъ, услыни молитву мою, внуши, Воже Іаковль, защитниче нашь, виждь, Боже и призри на лице Христа твоего.

(Толкъ). Виждь и разумъй молитву пророчю: тако Ісусъ моляшеся Отцу своему, яко же древле пророкъ Давидъ, понеже и онъ Христосъ бысть, сиръчь помазанецъ: и призри на лице помазаннаго твоего, глаголя: но не истинный Христосъ, токмо надъ человъки царствова. Царь же истинный Христосъ Богъ нашъ, понеже воцарися надъ гръхомъ, помазанъ не масломъ отъ рога, полагаемаго на главу, но Духомъ Святымъ. Моляшеся Отцу за плотское смиреніе: и призри на лице помазаннаго Своего.

(Псаломъ). Яко лугче день единъ во дворъхъ Твоихъ наче тысящь.

(Толкъ). Во пророкъ Духъ Святый тако глагола, свидътельствуя о тамошней жизни, яко лутче день единъ въ будущемъ, паче тысящи въковъ здъшнихъ. Христосъ же Самъ въсть вся, понеже Творецъ всему и Зиждитель, глагола тако ко Отцу Своему, насъ вразумляя.

(Исалома). Изволихъ приметатися въ дому Бога моего паче, неже жити ми въ селъхъ гръщничихъ.

(Толкъ). Седа праведныхъ церкви Божія, села гръшничи мытарства и мытницы, въ нихъ же пребываютъ со человъки бъсове, а въ церкви съ правовърными ангели Божіи.

(Псалом»). Яко милость и истинну любить Господь Богь, благодать и славу дасть.

(Толкъ). Всякому приметающемуся въ дому Господни съ върою и истинною Богъ милость свою посылаеть и благодать Святаго Духа и любя Его прославляеть здъсь, а наипаче прославить въ въце будущемъ.

(Исалома). Господь не лишить блага ходящихъ незлобіемъ.

(Толкъ). Ей воздастъ сторицею, понеже любитъ Богъ беззлобивыхъ; всъмъ добродътелемъ верхъ кротость и незлобіе; аще и вся сотворитъ человъкъ добродътели 1), постъ, молитву и прочая, а злобенъ и не милостивъ,

<sup>1)</sup> До сихъ поръ напечатино въ Мат. т. VIII, сгр. 8-13.

ничто же есть таковый предъ Богомъ: нигдъ не писано, Господь не лишить блага ходящихъ злобою, но незлобіемъ.

(Поллома). Господи Боже силь, блажень человъкъ уповаяй на Тя.

(Толкъ). Блаженъ п треблаженъ, понеже уповающаго на Господа милостъ обыдстъ, упованіе во грядущемъ не посрамитъ; уповаяй, яко левъ рыкая ходитъ, вси отъ него боятся, яко ото льва, повсюду страшенъ и удивителенъ предъ всёми уповаяй на Бога о Христѣ Ісусѣ Господѣ нашемъ. Чюденъ и удивителенъ девъ и страшенъ предъ всёми зверми и бранна стараго не естъ: аще онъ и самъ поималъ вчера или въ мимошедшее время п дни, но питается на всякъ день новымъ брашномъ и свѣжими мясы; ему же возревѣвшу, и притекаютъ къ нему Богомъ послани звѣріе на день. Тако и праведникъ старое брашно, Адамово сластолюбіе, отреваетъ отъ себя и питается слезами и постомъ, исполняяся Духомъ Святымъ, крѣпко предъ Богомъ реветъ, ѣстъ прося, хотя наслѣдити вѣчныхъ благъ о Христѣ Ісусѣ: Аминь.

## № 17. Тоя же Премудрости Соломони чтеніе 1) (гл. V).

Праведницы во въки живуть и отъ Господа мзда ихъ и промышление ихъ отъ Вышняго.

(Толкъ). Являетъ безконечную будущую жизнь и отъ Господа мзда, венцы и слава неизреченна, напромышляли миленькія здъсь живучи помощію Христовою.

(Cymee) (ст. 16). Сего ради прінмуть царствія благольніе и венець доброты отъ руки Господня; яко десницею покрыеть ихъ и мышцею защитить ихъ.

(Толкъ). Того де ради сподобятся пріяти красоту царствія велеліннаго на небесіхъ, яко десница Божія здісь покрывала ихъ и мышца Сынъ, Слово Божіе, защищаль и огражаль ихъ отъ находящихъ золъ, живущихъ въ заповедіхъ его и вірующихъ несумніно и уповающихъ на Божественный промысль Его.

(Cymee) (ст. 17). Прінметь всеоружіе ревности Его и вооружено сотворить созданіе въ месть врагомъ.

(Толка). Егда увидить Богь ревность праведную по правдѣ Его, тогда приподасть ему божественныя силы своея, еже есть исполняеть въ немъ благодатію своею премудрость и разумъ, и даеть ему разумъвати козни сатанины, и устроить его созданіе свое на отмщеніе врагомъ, сирѣчь, яко победителя оруженосна сотворить.

<sup>&#</sup>x27;) По рукоп. Имп. Публ. Вибл., собранія Богданова, № 0. І. 339, л. 153 об.—166. Обозначенія стиховъ сдъданы нами и приводятся въ свобкахъ.



(Cymce) (ст. 18—19). И облечеть я во броня правды и возложить шлемъ, судъ не лицемъренъ, и пріммъ щить непобъдимъ, преподобіе.

(Тольъ). Впждь, слышателю, каковое оружіе имѣють праведній, еже есть правду, нелицѣмѣріе, преподобіе; Христосъ, надежа наша, противъ ратниковъ видимыхъ и невидимыхъ облагаетъ, яко въ латы, въ правду и возлагаетъ на главу, яко шоломъ, нелицѣмѣріе всаждаетъ въ душу праведничю. Онъ же, прінмъ отъ Господа, яко щитъ, преподобѣство, еже есть достоинство, службы его Господни воюетъ, подвизаяся на враги, воеводу имѣя у себя Христа и Пречистую Богородицу помощницу. Сечетъ 1) миленькой на всѣ стороны, никто его не побѣдитъ, силенъ словомъ и дѣломъ предъ Богомъ и всѣми людми. О миленькая ты правда! Надобна ты мнѣ, бѣдному горюну.

(Сущес). (ст. 20). Поострить же напрасенъ гнъвъ во оружін и спобореть съ нимъ миръ на безумныя.

(Толкъ). Гневливи праведники <sup>2</sup>) на неправду и зело не терпятъ видети и слышати ея; разжигаются остротою на неправду, ни мало не молча обличаютъ и изгоняютъ отъ безумныхъ человъкъ дерзновеніемъ своимъ и ревностію, яже по Христъ.

(Cymec) (ст. 21—22). И пойдуть праволучить стръды молненны, яко отъ блага кругла лука облаковъ на намъръніе летять и о пращь каменныхъ, ярости исполнь.

(Толка). Виждь, праведники те какъ ходятъ, — яко стрела изъ лука въ примъту з) летитъ, или же яко пращь каменной, ярости исполнь, убивая дьявола и козни его. Яко Давидъ Голіада каменемъ изъ ременя ушибъ, тако и праведникъ гордаго дьявола и сосуды его, спръчь лукавыхъ человъкъ, ревностію по Христъ шествуя, яко стръла на намереніе ея, убиваетъ въ нихъ лукавую всякую кознь; да и въ будущемъ онъ же полетитъ, яко стръла, молніеносенъ по облакомъ на встретеніе небеснаго царя Христа.

(Cymee) (ст. 22). Падуть грады, вознегодуеть на нихъ вода морская, ръки же потекуть жесточае.

(Толкъ). Глаголеть: падуть грады—оть Бога отступять люди; а вознегодуеть вода морская—грышные праведныхъ изгоняють; рым же потекуть жесточае—еже есть праведники пуще ихъ воровство обличають; грышники праведниковъ мучатъ, а онт болши ихъ обличають, не молчать, не боясь 4) стреляють ихъ праведными словесы своими мътко; не обмещулится праведникъ от,— ужъ какъ пустить слово-то свое о Христъ на собаку никоніянина, тотъ часъ неправду-ту въ еретикъ то заколеть.

(Сущее) (ст. 23 -24). Сопротивъ станетъ имъ духъ силы и яко вихорь

<sup>&#</sup>x27;) Отсюда и до словъ: «Слышите, царіе, и князи и судіи зеистін, и внушите, на кажитеся...» напечатано въ Мат. т. VIII, стр. 64-66.

<sup>2)</sup> Въ Мат.: гиввливъ праведникъ.

<sup>3)</sup> Въ Мат. этого слова нётъ.

<sup>4)</sup> Мат.: «не молчать небось».

развъеть я, и опустить всю землю беззаконія и злодъянія превратить престолы силныхъ.

(To.ks). Супротивъ станетъ Христосъ съ праведными на воровъ тъхъ  $^{1}$ ). Онъ имъ, надежа, силу ту подаеть, а то бы беззаконники тъ тотъ часъ праведныхъ тъхъ перевертъли, да Христосъ воли той имъ вовсе не даеть. Утъшаеть своихъ тёхъ Владыка бёдненькихъ всяко. Собаки тё огрызуть нашему брату бъдному руку, или языкъ, или иную кую пакость сотворятъ, а Христосъ исцелить; а ворамъ тъмъ горько, да не знають, какъ извести праведника тово. А которова Христосъ изволить венчать и къ себъ взять, н отдасть его имъ, дълателямъ спасенія нашего, такъ онъ что волки, съ сердца тово въ клочье изорвуть раба тово Христова; изжегше, и кости те исекуть бердышами да и опять дровъ наваляють, да потомъ собрався на радостяхъ пировать станутъ: перевели обличителя, не мешаетъ тотъ, слава Богу седмиглавому! помогъ милостію своею, изъ бездны пришедъ; раба Христова скончать! Да и сядеть діаволь то посредв ихъ на ниру томъ съ ними же, научаеть еще на инова Христова раба. А Христосъ терпить свътьпопускаеть имъ, даже собереть своихъ повсюду, яко кокошъ подъ крылъ итенцы своя. И егда совершится тайна писанія, тогда, яко вихорь, развъеть я, беззаконниковъ, и пусту всю землю сотворить, и злодъйство ихъ перемънить, и престолы ихъ и все подъ гору поидеть, по видънію Іоанна Вогослова, глава 18, егда видъ ангелъ сходящь съ небеси, имущъ область велію, и земля просветися отъ славы его и возопи въ кръпости гласомъ велінмъ, глаголя: наде, паде Вавилонъ великій! и бысть жилище бесомъ и хранитель духу нечистому всякому и хранилище всёхъ птицъ нечистыхъ, и ненавидимо: яко отъ вина ярости и любодъянія ея напои вся языки и царии земстій съ нею любы дъяще и купцы земстій отъ силы пища ся разбогатъща, и прочая по ряду, - чти въ Апокалипсисе, что женъ той пьяной воздасть Богь за игрушьки тв нынвшнія. Жена -градь есть великій, Богослову ангель сказаль и протолковаль въ 14 главъ. На что лутче толку сего ангельского.

(*Cymee*) (гл. 6, ст. 1—3). Слышите убо, царіе, и разумъйте и накажитеся судія концемъ земли, внушите содержащіи множество и гордящіися о народъхъ языкъ, яко дана бысть отъ Господа держава вамъ и сила отъ Вышняго.

(Толка). Слышите, царіе, и князи, и судін земъстіи, внушите, накажитеся <sup>2</sup>) гордящіяся: на время вамъ дана власть и сила отъ Вышняго; аще не покаетеся скоро, погибнете. Слышите, что Богослову сказано, во осмой на десять главъ; и слышахъ гласъ инъ съ небесе глаголющъ: изыдите из нея, люди мои, да не причаститеся гръха ея, и отъ язвы ея да не вредитеся, яко прилъпъшася гръси ея; воздадите ей, яко и та воздастъ вамъ, и усугубите ей по дъломъ ея сугубо, чашею, ею же черпа вамъ, черплите ей



¹) Мат.: «на воротвхъ».

<sup>2)</sup> Здёсь обрывается тексть въ Мат.

сугубо. Елико прославися и расвиръне, талико дадите ей и мукъ п рыданіи, яко въ сердцы своемъ глаголя, яко съжю царицею, и вдова нъсмь, и рыданія не имамъ видъти; сего ради во единъ день пріидутъ язвы ей: смерть, и плачь, и гладь, и огнемь сожжена будеть, якокръпокъ Господь Богь, судян ей. И возрыдають и восплачются ся цари земстін, любы діявше съ нею и разсвиръневше, егда узрять дымъ запаленія ся, издалеча стояще за страхъ мукъ ея, глаголюще: горе, горе! градъ великій Вавилонъ, градъ кръцкій! яко во единъ часъ прінде судъ твой. И купцы земстін возрыдають и восплачются о немъ, яко бременъ ихъ никто же купуеть, къ тому бременъ злата и сребра и каменія драгаго и бисера и висса и порфиры, и шика и червени и всякаго древа финна, и всякаго сосуда слонова, и всякаго сосуда отъ древа честнаго, и мъдяна и желъзна, и мраморна, и корица, и оиміяна, и мира, и ливана, и вина, и елея, и семидалинъ, и ппеница, и скота, и овецъ, и конь, и колесницъ, и телесъ и душъ человъческихъ. И овоща похотіи душа твоєя отъиде отъ тебя и вся тучная и свътлая отъидоша отъ тебе и къ тому не имъща обръсти ихъ. Купцы твои, симъ обогащъщеся, издалеча стануть за страхъ мученія ея, рыдающе, и плачющеся, и глаголюще: горе, горе, градъ великій, облеченный въ висонъ и поронрою и червленицею, и позлащенный златомъ и каменіемъ драгимъ и бисеромъ, яко во единъ часъ погибе толико богатства. И всякъ кормъчіи и всякъ плаваяй въ кораблехъ, и всякъ сликъ въ мори дълаяй издалеча стаща и воніяху, видяще дымъ ражженія его, -- глаголюще: кто подобенъ граду великому? И положита персть на главахъ своихъ и возопища, плачющеся и рыдающе, глаголюще: горе, горе, градъ великій, въ немъ же обогатишася вси имущи корабля въ мори отъ чести его, яко единемъ часомъ запусть. И веселися о семъ небо и святіи апостоли и пророцы, яже суди Богъ вашъ отъ него. И взять единь ангель камень крвпокь, великь, яко жерновь, и верже въ море, глаголя: тако стремленіемъ вверженъ будсть Вавилонъ градъ великім и не имать обръстися, къ тому и гласъ гудецъ и мусикій и пискъ трубъ не имать слышатися ктому въ тебе, и всякъ хитрецъ всякія хитрости не обрящется къ тому въ тебъ, и шумъ жерновный не имать быти слышанъ въ тебъ, и свъть свътильника не свътить въ тебъ, къ тому и гласъ жениха и невъсты не имать слышанъ быти въ тебъ, къ тому яко куппы твои бъща вельможи земстін, яко волхвованій твоими преліцени быша вси языцы, и въ немъ кровь пророческая и святыхъ обрътеся и всъхъ избіенныхъ на земли. Слышите, царіе и разумъйте и накажитеся, судія концемъ земли, внушите, содержащій множество и гордящійся о народѣхъ языкъ, яко дана бысть отъ Господа держава вамъ и сила отъ Вышняго, плачите, бъдныя, гръхъ своихъ, яко приближается на вы запустъніе за ваше беззаконіе и неправедныя суды. Добро бы образумитца и, яко оть сна, убудится коемуждо отъ злобъ своихъ, начеже сквернъ любодъянія церковнаго и догматънаго измененія престать Христа Ісуса Господа ради.

## № 18. Тоя же Премудрости Соломони чтеніе 1).

Праведникъ аще постигнетъ скончатися, въ покои будетъ (гл. IV, ст. 7). (Толкъ). Здъсь праведнымъ навътно и суетно отъ бесовъ и отъ злыхъ человъкъ и зело безпокойно и томительно: не имать бо часа единаго, еже бы не мучился; отовсюду запинанія душевная и тельсная пакости отъ враговъ и отъ друговъ, отъ чюждихъ и отъ своихъ, на улицъ и въ дому; ей! по словеси Христову и врази человъку домашніи его. Егда же постигнетъ скончатися, въ покой поидетъ миленькой, слава Богу, добрелъ до краю, старикъ бъдной!

(Сущее) (ст. 8). Старость бо честна не многольтна, ни въ числъ льтъ изочтена.

(Толка). Не сей бо старъ, иже много лътъ живетъ, но аще кто благочестно и боголюбезно пребываетъ, сей старъ и предъ Господемъ честенъ: не числомъ бо лътъ сія бываетъ старость, но во изволъ сердца добродътели творящу; аще и столътенъ сый, неправедне живый, и кромъ заповъди Господни, младъ естъ таковый и подобенъ робяти. Яко же и Павелъ апостолъ пишетъ: егда бъ младенецъ, яко младенецъ смышляхъ и яко младенецъ мудрствовахъ, егда же быстъ мужъ, отвергохъ младенческая. Спръчь младенчество глаголетъ первое свое житіе при ногу Гамалиилову, егда же живяше кромъ Христовы въры. Грядущу же ему въ Дамаскъ мучити христіянъ, явися ему Господь отъ небесе и призва его. Павелъ же отвергохъ безуміе, яко младеньчество и бысть мужъ исполненъ духа и разума Божія. Оттоля нача проповъдати имя Ісусово, въ Дамасцъ и во всей поднебъсней. Тако и нынъ кто проповъдь Павлову дълы проходитъ, сей старъ и разуменъ но реченному.

(Cymee) (ст. 9). Седина же есть мудрость человъкомъ, и возрастъ старости житіе нескверное.

(Толка). Зри житіе чистое и нескверное и безгрышное, мудрость и честность, и слава и старость честная человых. Всыхь богатыхь богатыши и славныхь славныйше во всемь миры обносится имя его, живущаго вывъре Христовы и вь делыхь Господнихь. Блажень есть таковый и треблажень, иже не ульсти языкомь своимь, и не сотвори искреннему своему зда, и поношенія не пріять на ближнія своя. Окаянне же и безумне же оттекаеть оть выры Христовы истинныя старыя премудрости и придеплыста бесомь молодой выры, глупостію младенческою одержимь. Таковый и дыль благихь не имать, тако глупь, яко робенокь: по землы прилыжай, и щену и говно поемля, вы роть себы пихаеть, и падая сы лавки и сы полатей, язвы себы оть безумія пріемлеть. Тако любяй никоніянскія книги спадаеть сы высоты разума старопечатныхы кнігы московскихы и язвить себя по внутреннему человыку: яко щепу и каль, пихаеть вы роть, научаяся лжи

<sup>1)</sup> По рубол. И. П. Вибл., собранія Богданова, № 0. І, 339, л. 166 об.—175 об.

п неправдъ отъ блядивыхъ книгъ никоніянскихъ; таковый, аще и съдъ и многольтенъ, но младенецъ сый неразумія ради.

(Cymee) (ст. 10—11). Влагоугоденъ бывъ и возлюбленъ бысть и живыи посредъ гръшникъ преставися, восхищенъ бысть, да не злоба изменитъ разума его или лесть прельстить душу его.

(Толкъ). Не обольстится, любяй правду и истинну Христову, и не изменить разума благого и въ мукахъ и въ самой смерти Христовъ рабъ, понеже твердо въренъ, аще по средъ гръшникъ, яко человъкъ, и умираетъ бесчестно и поносно, но десницею Божією восхищенъ бываетъ ко престолу Царя славы, понеже угодникъ Божій и возлюбленъ Сыну Божію; преставися отъ злаго во благое, идъже свътъ живота и радость безъ конца.

(Cymee) (ст. 12). Раченіе бо злое губить добрая и желаніе похоти пременяеть умъ незлобивъ.

(Толко). Аще кто возлюбить эдыя никоніянскія книги и иныя поступки, нарічія и одежды и прочія бляди, нововводныя коби, таковый вся своя добрая погубляеть и отъ Бога чюждъ бываеть, понеже желаніе дурное перемінить его біднова, ко всему нестроень учинится: умь-оть у нево омрачится оть погани той новой, и бываеть милостивый не милостивь, и незлобивый злобень, и праведный лживый учинится. Такова то ихъ новая та благодать проклятая, губить людей тіхть добрыхъ. Того ради подобаеть неослабно прибітати къ Богу и милости просити: всякъ бо, правости ища и віры правыя, не погибнеть, но имать по словеси христову животь візчный, а прилежай настоящей блазни, всяко погрязнеть.

(Сущее) (ст. 13). Скончався въ маль исполнить льта долга.

(Толкъ). Виждь премененіе обонхъ и праведныхъ и грѣшныхъ: вматъ житіе се поживутъ, а тамънадолгая безконечная лѣта отходятъ грѣшникъ мучитися, а праведникъ веселитися.

(Cymee) (ст. 14—15). Угодна бо бѣ Господеви душа его, сего ради потщався отъ среды лукавствія, люди едаже видѣвше, неразумѣвше, ни положиша въ помышленій таковаго, яко благодать и милость на преподобныхъ Его и посещеніе во избранныхъ Его.

(Толка). Единаче умирають и праведніи и грѣпніп: разбоиниковъ вѣшають и исповѣдниковъ вѣшають, еретиковъ жгуть и исповѣдниковъ
жгуть. Люди, еже видѣвше не разумѣвше, сирѣчь прилѣпившіися земнымъ
не разумѣють ниже помыпляють, яко благодать Божія и милость надъ
тѣмъ, иже правости ради жренъ бываеть, но толко говорять неразумніп:
грѣпника казнять, или жгуть или вѣшають. Ослепи бо ихъ суетіе вѣка
сего. Правовѣрніп же не тако, но разумѣють духовніи отъ дѣлъ кончину
праведныхъ и грѣшныхъ и, благодаря Бога, радуются и веселятся о скончаніи праведныхъ, о грѣшныхъ же тужать и втаи предъ Богомъ плачють,
даже отрадить ему Богь въ вѣкъ вѣка. Яко же и Андрей юродивый видѣ
богатаго ко гробу несома и водою смрадною отъ бѣсовъ кропяща, плакавъ
о немъ святыи нощъ всю неутѣпно, яко и очи ему отъ слезъ опухли, п

получивь умерый за молитвь святаго отраду, — тако и нынъ у святыхь бываетъ. У гръшныхъ же поминание не тако, но наварятъ на поминки вина и пива и напьются пьяни и передерутся, а бабы по мертвыхъ кричать да воцять, яко невърніи иноземцы: кленуть зъ горя плачючи и небо, и землю, и тварь всю, и самому Творцу досаждають. Горе тако творящимъ и мертвымъ бъднымъ не полезно: суетно спасеніе гръшныхъ бъдныхъ. Дъло добро, еже поминати мертвыхъ, да не добре въ нихъ творимо бываетъ. Благоразумнінже о мертвыхъ во умиленіи изливають слезы, безъ крику и безъ вопля прося имъ у Владыки милости, -- и се бо есть добро и благопріятно, -- Вогу любезно, а мертвымъ полезно, а плачющимъ мадовоздаятелно, отъ всюду хорошо воспоминаніе творимъ о мертвыхъ. Плака Магдалыни Марія, плачющися о умершемъ Ісусъ: плачю, рече, яко взяща Господа моего отъгроба и не въмъ, гдъ положища Его. Слезы проливала, а не кричала, не вопила. Еще же и самъ Ісусъ въ Винаніи прослезися надъ Лазаремъ, паки претя въ себъ, пріпде ко гробу, идъ же бъ умерый лежа, гласомъ великимъ возва: Лазаре, гряди вонъ, -- а прежде возванія хвалу Отцу воздая, научая насъ, даже и мы отъ небесе просимъ умершимъ милости со умиреннымъ плаканіемъ, а не съ бесчиннымъ воплемъ и кличемъ по язычески, яко же невърнін творять, непмущім упованія мертвымъ воскреснути, и помышляють яко погибшихъ ихъ, а не преставльшихся. Мы же съ Павломъ речемъ, аще бо въруемъ, яко Ісусъ умре и воскресе, тако и Богъ умершая о Ісусъ приведеть съ нимъ, еже есть (оживотворить). Сіе бо вамъ глаголемъ словесемъ Господнимъ, яко мы живущій, оставшій, въ пришествіе Господне, не имамы предварити умершихъ (сиръчь всъмъ вкупе востаніе будеть, аще и живи кои при кончинъ будутъ, но изменятже ся въ мегновеніи ока въ последней трубе). Апостоль: яко самь Господь въ повелени, во гласъ архангеловъ и по трубъ Божіи, снидеть съ небеси и мертвіи о Христь воскреснуть прежде, потомъже мыживущій оставшій купно съними восхищени будемъ на облацъхъ въ стретеніе Господне на воздусъ и тако всегда съ Господемъ будемъ, Слыши Павла глаголюща радость неизреченную зъ Богомъ бытіе. На что же ревъть, яко изгибшимъ? Но радоватися подобасть о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Ему же слава нынъ и присно и во въки векомъ.

# № 19. Отъ пророчества Исаина глава 35 1).

(Ст. 1). Тако гдаголеть Господь, да возвеселится пустыни жаждущія, да возрадуется пустыни и процвъте, яко кринъ и оцвътет и вся возвеселится.

(Толка). До пришествія Христова пуста вся земля благодати бысть,

<sup>1)</sup> По рукописи Имп. Публ. Вибл., собранія Вогданова, № 0. І, 339.

понеже отъ Адама царствова грѣхъ и не на согрѣпившихъ не быстъ хваленія и славы Богу во человъцехъ, но оплеташеся весь родъ человъческім сластми и похотми телесными, и дебелымъ умомъ не могоша достизати красотъ на небеси, яже уготова Богъ любящимъ его, токмо маліи познаваху тонце отъ твари вразумляхуся: Авель, Сиеь, Енохъ, Еносъ, Ное, Авраамъ, и Ісаакъ и Іаковъ, Мельхиседекъ, и Іовъ, Моисей же и Аронъ и Самуилъ и прочіи въ законъ пророцы. Сіи знаменито познаша Бога, но не тако, якоже апостоли, исполнився Духа Свята. По вочеловъченіи же Сына Божія Гопода нашего Ісуса Христа разумно бысть небо всѣмъ живущимъ. Ученіемъ апостольскимъ и вразумленіемъ Святаго Духа подвигшеся по благочестіи мужи, и жены, отроки и отроковицы всякаго чина, и исполнишася грады и пустыни пѣнія и молитвы, яже къ Богу, и бысть веселіе душевное на всякомъ мъсте, и яко крины, обители монастырей процвѣтоша въ пустыхъ мъстехъ и въ тъсныхъ дебряхъ пустынники и пустынницы, жестокое житіе Христа ради терпяще, упованіемъ будущихъ веселятся.

(Сущее) (ст. 2). И да возрадуется пустыни lepданова, и слава Ливанова дана бысть ей, и честь Кормилова.

(Толка). Ливанъ гаголется ладанъ, — повсюду каженія въ церквахъ и въ скитахъ во славу Богу. Множество же много во Іерданстей пустыни работающихъ Господеви и честни быша въ концехъ земныхъ добродътелей ради, яко гора Кармильская житія ради Іліи пророка. Чаю, всякому разумно житіе Египетскія Маріи, живущей въ пустыни Іорданстей. І Анофрен Великій 60 лѣтъ и Тимофъй 40, иныхъ неисчетно, безъ одеждъ наги, и безъ пищи человъческія работали Богу, вся земная презръвше. Миленькіе голубчики! со зверми витали.

(Сущее) (ст. 2). Людіе мои узрять славу Господню и высоту Божію.

(Толка). Егда крестился Христосъ на Горданъ, всъмъ бысть видима людямъ слава Господня, стоящимъ на Горданъ, понеже Духъ Святый отъ Отца прінде надъ Него голубинымъ видомъ, и гласъ съ небеси глаголя: сей есть Сынъ мой возлюбленый, о немъ же благоизволихъ. Разумна бысть всъмъ сія слава Господня отъ высоты Божія.

(Cymee) (ст. 3). Укрепитеся руки ослабленныя и калъна разслабленная утешитеся.

(Толка). Раслабленъ бысть отъ дьявола рода человъчь, но и паче языцы жруще Богомъ бездушнымъ, на всякую гръховную слабость со остротою текуще, яко во тмъ, въ невъденіи живуще и детей съ печалію бъсомъ жруще, пророкъ же возвещаетъ пришествіе Сына Божія и утъшителя Святаго Духа.

(Cymee) (ст. 4). И рцъте малодушнымъ мыслію: укръпитеся, и не бойтеся. Се Богъ нашъ судъ воздаеть и воздастъ, той пріидеть и снасеть насъ.

(Толкъ). Укръпившимся Христомъ и силою Духа Святаго велить понуждать и малодушныхъ на тоже дъло безъ боязни, яко всъхъ спасаяй

грядетъ. Приступити къ нему и просвътитеся и лица ваша не постыдятся, Се Богъ нашъ судъ воздаетъ, сирвчь гръхъ осуждаетъ вочеловъчениемъ своимъ, еще же и воздастъ во второе пришествие свое комуждо по дъломъ. Тои придетъ и спасетъ насъ, —оба прихода являетъ Христова и первой и второй за спасение наше.

(Cymce) (ст. 5—6). Тогда отверзутся очеса сленымъ, и уши глухихъ услышатъ, тогда скочитъ, яко елень, хромый и ясенъ будетъ языкъ гугнивыхъ.

(Толка). Не явленно ли во святомъ евангеліи, колики очеса слепыхъ Христосъ просвѣтилъ, и отверзъ уши глухихъ, и хромыхъ востави, разслабленныхъ стягнувъ, и гугнивыхъ ясно глаголати устрои, изрядніе же рещи слѣпотою невѣрія болящихъ, весь родъ человѣческій просвѣти и въ богоразуміе приведе смотреніемъ вочеловѣченія своего и проповѣдію не мудрыхъ и гугнивыхъ апостолъ всю вселенную уловль. На ноги подняли свѣты наши бѣдныхъ насъ, яко хромыхъ.

(Cymec) (ст. 6—7) Яко проразися въ пустыни вода и дебрь въ земли жаждущей, и будутъ безводная въ блата и въ жаждущей земли источникъ воды будетъ.

(Толка). Въ пустыни проразися вода, еже есть во всей земли святое крещеніс во имя Отца и Сына и Святаго Духа, въ купели погруженіе на омовеніе сквернъ грѣховныхъ, яко же Деонисіи Ареопагить пишеть: егда сводимъ бываетъ крещающійся въ воды, тогда вся скверны греховныя съ собою сносить и чисть отъ воды восходить; треми погружении и возгружении образуеть Святую Троицу: Отца и Сына и Святаго Духа. И будуть безводная въ блата и въ жаждущей земли источникъ воды будетъ. Земля жаждущая — мы языцы, иссохлая земля, яко болото наводнилася, яко источники вездъ потекли хорошіе ключи купълные на оцыщеніе гръховъ, въ древнемъ Моисвове законв къ плотстви чистотв омывахуся водою и отираху ризы своя, просто рещи, и на торгу походить, аще не покуплется; хибба не ясть, и во церкви на всяко время входяще измывахуся водою предъ дверми церковными, по обою страну по пяти сосудовъ каменныхъ, исполненныхъ воды отъ моря Соломаня, и во всёхъ сосудёхъ хотяй въ церковь внити, измываяся и чисть бывъ, дары приносить Господеви на всесожженіе; всегда очищахуся и кровію жремыхъ покропяхуся; здѣ же во благодати единожды измоемся, крестившеся, и чисти бываемъ во въки, и не уже къ тому кровію покропляемся, но причащаемся тъла и крови непорочнаго и пречистаго агньца Христа, единою о насъ принесыпаго себе и заклавшемуся въ жертву Богу и Отцу, и не уже къ тому плачемъ со Еввою, лишившеся рая, но паки въ рай, ино на небо восходимъ, омывшеся надежею Христомъ.

(Cymee) (ст. 7). И ту будеть вселеніе птицамъ и водвореніе сприномъ и тростіе и стебліе.

(Толка). Много птипъ поющихъ по пустыни сей пьтичье житіе проходять, многіе святые отцы, и яко сирины, со умиленіемъ и со слезами пъснь Богу поють. Сиринъ бо есть птида краснопъснивая, — писано во Алеавите о ней-обрътается къ востоку близъ рая, во аравитцкихъ странахъ, въ райскихъ селеніяхъ живеть и, егда излътаеть изъ рая, поетъ пъсни красныя и зело неизреченны и не вмъстимыи человъчю уму; егда же обрящеть ея человъкъ и она узрить его, тогда и паче прилагаеть сладость півнія своего. Человівкь же слышавше забываеть оть радости вся видимая и настоящая въка сего и внъ бываеть себя, мнози же и умирають слушавше, шествуя по ней, понеже красно и сладко п'вніс: и есть не захочеть горюнь оть желанія своего. Было также и при Христь Бозъ нашемъ, яко же и свангеліе повъствуеть о семъ: сгда хождаще въ шустыни Ісусъ, а за нимъ народа иять тысящь и паки 4 зъ бабами и съ робята волочатся, слушавше, яко сирина, пъсенъ его и не ядше, бъдные приседять: сладки гараздо пъсни. Онъ же умилосердився о нихъ и хлъбомъ чюдеснымъ и рыбою ихъ накормиль, после ученія пречистаго своего. Да плуты люди-те сія забыли все, и пъсни и чюдеса идоша вспять отъ Него. кто ихъ похвалить, дураки, начали, а не совершили. Претерпъвый до конца, тои спасенъ будетъ, не начный блаженъ, но скончавый. Тако и нынь: кто сириновъ тъхъ свътовъ слушаетъ, сиръчь ученія святыхъ отецъ и тщится дъломъ совершить, блаженъ будетъ и треблаженъ, понеже, яко июдъи не отступаеть вспять отъ Христа, но умереть за истинну готовъ, уповая на Господа, яко трость вкоренень кръпко, и яко стебль у кореня Христа прицепился неотлучно.

(Cyuqee) (ст. 8). И тамо будеть путь чисть и путь свять наречется, и не мимо идеть тамо нечисть, ниже будеть тамо путь нечистыхь, разсвянии же пойдуть по нему и не заблудять.

(Толкъ). Путь чисть и путь свять заповеди Божія глаголеть, въ нихъ же ходять святіи, чистое и непорочное живуще житіе о Христь Ісусь; а нечистіи сими путьми не ходять, еже есть еретики, не соблюдають заповедей Господнихь, но и текущимъ по нихъ возбраняють, не любять по Бозъ живущихъ, понеже стыдно имъ глядеть на постника многоядцемъ и блуднымъ на цъломудрыхъ и пьянымъ на трезвыхъ. Праведникъ, яко светилникъ, неугасая светить, и люди о немъ веселятся, по писанію, похваляему праведнику, возвеселятся людіе. А богоотступнику досадно: ево такъ не хвалятъ, да ищетъ, какъ бы праведника уловить или погубить. Разсъяни же поидутъ по нему и не заблудятъ, сиръчь, аще еретикъ праведника изгоняеть въ сылки, въ расъяніе посылаетъ во страны дальнія, яко же Никонъ отступникъ дълалъ съ никоніяны, отецъ и братію мою въ острогы, и въ Новгородъ, и въ Сибирь, и въ Дауры, и въ Пустозерье, вездъ разсъяни по лицу всей земли, а онъ миленькіе не заблуждаютъ, единаче ходятъ по пути Господни.

(Сущее) (ст. 9). И не будеть тамо льва, ниже звърей лукавыхъ взы-

деть нань, ниже обрящется въ немъ, но попдуть по нему собранніи избавленіп оть Господа.

(Толкъ). Левъ—дъяволъ, звъри—лукавыя бъси, не входять въ душу праведничю, но Христосъ пребываеть въ немъ, благодатію своею соблюдаеть его. Левъ же дъяволъ и звъри лукавыя бъси, живуть въ душахъ гръшничихъ и еретическихъ и яко свиньи, питаютца рожцами, гръхами ихъ; приводиъ же рещи и гръхолюбцы, за соединство съ бесами, звъріе глаголются: не ходятъ по сему нути, еже есть по заповедямъ на собраніи и избавленіи отъ Господа, ходять по нему, еже есть твердо соблюдають Христовы заповеди. Ихъ же призва Христосъ, сихъ и оправда; а ихъ же оправда, сихъ и прослави,—апостолъ рече.

(Сущее) (ст. 10). И обратятся и пріндутъ въ Сіонъ съ веселіемъ п радостію, и веселіе въчное, надъ главою ихъ хвала и радованіе и веселіе постигнеть ихъ, отъбеже бользнь и печаль и воздыханіе.

(Толкъ). И обратятся и пріидуть въ Сіонъ, еже есть по воскресеніи въ превзятый горніи Сіонъ съ веселіемь и радостію велією; и веселіе въчное надъ главою ихъ—венцы и почесть даровъ; хвала и радованіе и веселіе постигнеть ихъ, спръчь ангельское утешеніе и съ ними ликовствованіе,—еже есть здъся осталася вся скорбная и бользненая находящая имъ. Тогда забудуть праведніи здъшныя темницы и воздыханіе и печаль, ушли миленькія отъ хлопоть тъхъ, покинули насъ! Не забывайте же насъ въ молитвахъ своихъ предъ Господемъ Богомъ и Отцемъ и предъ единороднымъ Сыномъ Его Спасителемъ нашимъ Ісусъ Христомъ и предъ покровителемъ нашимъ истиннымъ Духомъ Святымъ, во въки въкомъ. Аминь.

# № 20. Того же пророка Исаіи глава 55 1).

(Cymee) (ст. 1). Тако глаголетъ Господь: жаждущій на воду грядите и елицы не имате сребра, шедше купите безъ сребра и цены вино и масло.

(Толкъ). Алка человъчество и жаждею томимо до вочеловъченія Христа Бога нашего; а егда достигохомъ до лътъ устроенія, не уже къ тому гладни и жадьни, но насыщаемся благодати Господни, измывшеся во святой купъли и прочихъ сподобляемся святынь доволно. Вино же глаголетъ и масло ученіе Христово и апостольская проповъдь. Иногда Христосъ поливаше виномъ, иногда мазаше масломъ. Егда глаголаше: пріндъте ко Мнъ вси труждающійся п обремененіи, и Азъ покою вы, се глаголется масло, егда же глагола: горе вамъ насыщеніи, яко взалчете и прочая таковая, се глаголется вино. Еще же вино и вода во святомъ причастіи и масло въ помазаніи.

<sup>1)</sup> По рувоп. Имп. Публ. Библ., собранія Вогданова, № 0. І. 339. л. 189 об.—207.



(Cymee) (ст. 2—3). Почто цените сребро не въ хлѣбы и трудъ вашъ не въ сытость; послушайте мене и снѣсте благая, и насытится во благихъ душа ваша; внимайте слухомъ вашимъ и послъдуйте путемъ моимъ, и жива будетъ во благихъ душа ваша.

(Толкъ). Развративъ ся Ізраиль тогда отъ закона и заповъдей Божінхъ, ослабъли имънія ваша, изживаху внеподобство, яко же и у насъ въ новомъ Ізраили бываеть: также по жидовски укращають плоть, а душу же презирають, а иніи строять многоцівныя ризы, иніи возгражають домы красныя и различныя жилища, а иніи кон'в и колесницы, и иная несказанная; а къ душевному строю претитъ діаволь въ церковь и нищимъ подати не хощеть, а что и подасть, ино смъху достойно, денешку и полденешку, или кусокъ корки сухіе. А имбеть тысящи сребра и здата, и на псахъ ожерелки шелковые и кольца сребряные. Охъ! увы ценившимъ сребро не въ хлібы и трудъ не въ постъ! гладъ себі візчной немилостивіп собирають, изживая въ непотребство и въ блудию, въчныхъ благихъ не желають, ушми не слушають и сердцемъ не внимають Господу, зовущу: внимайте слухомъ ващимъ и последуйте путсмъ Моимъ и жива будеть во благихъ душа ваша. А сребролюбцы немилостивін пуще изощряются на злая, тогда во іюдъяхъ, и нынъ въ нашихъ; единаче недугуетъ человъчь родъ инымъ недугомъ смертоноснымъ необратно.

(Cyuce) (ст. 3—4). И завъщаю вамъ завътъ въченъ преподобная Давидова върная, се свидътельство во языцъхъ дахъ и князя и повелителя во языцъхъ.

(Толкъ). Се глаголаше пророкъ о Христъ Ісусъ. Онъ надежа и повелитель царемъ и княземъ земскимъ и обладатель аду и смерти и завъща намъ завътъ въченъ всъмъ языкомъ. Родився Сынъ Слово Вожте отъ безневъстныя дъвы, отъ корене Давидова и отъ вифліомскія веси, и настави насъ на путь спасенія всъхъ языковъ. Имъ, Свътомъ, Отца небеснаго увъдехомъ и познахомъ и призывающе имя Его, къ Нему прибъгаемъ.

(Cymec) (ст. 5). Се языцы, нже невъдяще тя, призовуть тя и людіе, иже не познаща тя, къ тебъ прибъгнуть, Господа ради, Бога твоего святаго Израилева, яко прославиль тя есть.

(Толкъ). Разумъй, яко познаніе наше Бога и Отца Христомъ Ісусомъ Господомъ Богомъ и святымъ Израилевымъ, понеже прославилъ бывъ на земли Бога п Отца своего, сего ради и языцы славятъ Святую Троицу, увъдевше отъ Христа; и прибъгаетъ къ Богу ходатаемъ спасенія нашего имъ Владыкою Ісусъ Христомъ.

(('ymee) (ст. 6—7). Взыщите Бога и внегда вамъ обръсти Его, призовите: внегдаж аще приближится вамъ, да оставитъ беззаконный пути своя и мужъ нечестивъ совъты своя.

(Толкг). Тогда глагола пророкъ іюдеомъ: взыщите Бога, и нынѣ намъ глаголетъ: взыщи Бога, понеже приближися спасеніе наше, обрѣтохомъ Ісуса Сына Божія, пачеже Онъ насъ обрѣть и вознесе на первое блажен-

ство, отнюдуже испадохомъ: да оставить беззаконный пути своя: блудъ, нечистоту и всякую элу вещь и мужъ нечестивъ совъты своя, сиръчь ниже помышляй на злая.

(Cymee) (ст. 7). И обратитеся ко Господу Богу вашему и номиловани будете, яко но многу оставить вамъ гръхи ваша.

(Толка). Разумъй милость Божію, яко не противь дѣль нашихъ милосердіе Его бываетъ. Давидъ преподобный разбойникъ быль и, егда въ покаяніе прінде, чюдотворецъ бысть; и Никита Столиникъ Переславскій разбойникъ былъ, а преж смертиж чюдотворецъ бысть, и много того въ писаніи сыщешь, что нашему уму невмъстимо. То творитъ Богъ чрезъ человъка гръшна, въ покаяніе приведша; въ житіе Феодора Едескаго писано: блудница мертваго воскресила. Какъ не чюдо!

(Сущее) (ст. 8—9). Не суть бо совъти мои, яко ж совъти ваши, ни яко же путіе ваши, путіе мое, глаголеть Господь, но яко же отстоить небо оть земли, тако отстоить путь мой отъ путіи вашихъ и размышленія ваши оть мысли моея.

(Толкг). Съ Павломъ рцемъ: о глубина богатства, премудрости и разума Вожія! яко неиспытани судбы Его ниже изследовани путіе Его! Кто разуме умъ Господень, или кто советникъ Ему бысть? Ей, яко отстоитъ небо отъ земля, тако Ево Божій путь въ праведникахъ лежащь, не познанъ умы грепными, и дебелы суть и толсты размыпленія грепныхъ о небесныхъ красотахъ, не достизають умомъ своимъ тонце духовнаго житія. Вся творятъ не по воли Божіей и не по уставу, плотолюбцы праздники празднуютъ объяденіемъ и пьянствомъ и праздными беседами, юродовство имъ вменяется путь духовной, и святыхъ наказаніе въ посмехъ бываетъ. Праведній жъ разумеютъ путь Господень и въ немъ ходятъ на всякъ часъ, соблюдая заповеди и повеленія Господень. Сего ради исполнясь благодати, советь Божій знають и грешнымъ возвещають, повелевая сотворити, иже угодно Богу.

(Cymee) (ст. 10—11). Яко жъ бо аще синдетъ дождь или сивтъ съ небесе и не возвратится отнюду, дондеже упоитъ землю и родитъ и прозябнетъ и дастъ свющему свия и хавбъ въ сивдь, тако будетъ глаголъ мой, иже аще изыдетъ изо устъ моихъ и не обратится ко мив тощь, дондеже скончаетъ вся елика восхотвуъ.

(Толкъ). Се глагола Духъ Святый пророкомъ о вочеловъчении Бога Слова: Онъ надежа наша, яко дождь съ небесе на руно сниде, и воплотися насъ ради, бывъ убо человъкъ безначаленъ и не возвратился тощь, дондеже сконча благоволеніе Отче, напонлъ землю иссохшую ученіемъ своимъ пречистымъ и апостольскою проповедію, и родила плодъ наряденъ съявшему съмя и хлъбъ въ снедь принесеся, спасеніе наше. Святъй Троице слава, Отпу и Сыну и Святому Духу, нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

(Cymee) (ст. 12). И совершу пути моя и повельнія моя, веселіемъ бо изыдіте п радостію научитеся.

(Толкъ). Егда кто пріидеть въ совершенство пути Господня и повельнія Его чисто и непорочно сохранить, соблюдая заповъди Его пречистыя, въ веселіи таковый исходить и въ радости неизреченной, научаяся премудрости духовной, вечеръ и утро и полудне; утеппаеть бо его утъщитель истинный, Духъ Святый. Всегда веселится, залогь имъя въ себъ упованіе въчнаго живота грядущихъ благъ.

(Cymee) (ст. 12—13). Горы бо и холми изменятся, чающе васъ въ радости, и вся древеса дубравная восилещуть вътьвми, и виъсто прута взыдеть кипарисъ, виъсто же праха взыдеть мирсина и будеть имя Господне во знаменіе въчно и не оскудъеть, рече Господь.

(Толкд). Горы бо и ходин-царіе языкъ и власти земстін изменяются ученіемъ Христовымъ и святыхъ Его, приходять въ благоразуміе, чающе радости небесныя со святыми; и вся древеса дубравная восплещуть, и люди всв върни бывше во Христа, возрадуются; прежде бывше, яко голая лоза и яко пруть сухой, протцветуть во благовонный книарись върою во Христа, израстуть древеса чюдная по всей земли, воня благоуханія чюдесь наполнена святыхъ. И нынъ явидся новой святом Илинархъ во Соловетцкомъ монастыръ. Вмъсто же праха взыдеть мирсина, -- зрите и разумъйте, не прахъ ли былъ Илинархъ-отъ? въ землъ лежалъ, --- кто ево зналъ? земля ино земля, а нынъ яко мирсина взошоль, зъло завоняль во всю русскую землю. Мирсина бо есть древо райское, обрътается къ восточнымъ странамъ посредъ кедровъ и кипарисовъ, и зело древо уханно, еже есть вони исполненно благой: пзъдалеча приходящаго обвеселить. Тако и Иринархъ по всей земли върныхъ возвеселилъ, а никоніянъ вбесилъ и скорбь имъ наведе явленіемъ своимъ, понеже старыя нашія изгнанныя православныя въры кринъ процвъте на обличение никоніяномъ, новолюбцамъ, врагомъ и отступникомъ отъ Христа и отъ Пречистой Богородицы и отъ Соловетцкихъ чодотворцовъ. Какъ вы, никоніяне, скрыть чюдо сіе умыслите, али сице рцете, яко вашего ради достоянія земля Иринарха отца изведе и изъ нъдръ своихъ ради вашихъ новыхъ блядивыхъ молитвъ? Гордоусы объмишулились! не такъ, не такъ, не лгите на истинну! пъніе во Соловкахъ церковное и килейное по старому православію, и книги имбють старопечатные, вашимъ блядямъ противятся, того ради отъ васъ в осадъ сидятъ седмь годовъ. Милые алъчни и жадни, наги и боси, териятъ всякую нужду ради въры православныя. Того ради утешая ихъ Богъ, изведе изъ земля стараго игумна Иринарха, бывшаго древле въ православной върс при благочестивомъ царъ Михаиле Федоровиче всеа Руси и будетъ имя Господне во знаменіе въчно, рече Господь, еще же и не оскудъеть, по словеси Божію, старое наше православіе молитвами святыхъ отецъ, а ваше никоніянское собачье умышленіе скоро изводь возметь: не будеть яко мирсина и книарисъ, но яко невърія паки въ пруть иссохнеть и въ прахъ разы-

дется п провоняеть яко мертвой песь. Всякъ дюбяй въру никоніянскою, не будеть яко мирсина; никако, но яко Фармосъ папа, законоположникъ римскаго стола, по смерти провоняль и смрадомъ своимъ весь градъ огнусиль и ко издохновенію приведь, дондеже Стечань папа въ Тиверь реку смрадное тело ввергъ. Тако и нынешнихъ московскихъ законоположниковъ новыхъ съ Никономъ врагомъ ввержеть последній родъ въ Москву реку, и пракъ икъ лопатами эгребуть блядиныхъ дътей, провонялыкъ душъ. Адомъ воняютъ всъ, не лгу ни какъ, я ихъ знаю, водился съ ними! Что вы, раби Христовы, не имъте въры? право такъ, не затеваю! Приводнъ же рещи: горы и холми изменятся чающе васъ въ радости и вся древеса дубравная восплещуть вътвыми, глаголеть пророкъ, показуеть обновленіе всей твари распятіемъ Христовымъ и погребеніемъ и воскресеніемъ Его. Егда сотворилъ Вогъ небо и землю и рай во едемъ насади, и Адама сотвориль, тогда исперва до преступленія бысть земля, яко Божіи оть едемскаго рая рай облагоюхалась и вся тварь въ радости служаще первозданному Адаму. Егда же заповедь преступи, вознегодова вся тварь на преступника, не восхотъ ему служить, звъріе и птицы и гады сокрушити хотъли Адама, воды потопити и земли пожрати хотяще Адама и прочая потому же вси восплакала и возрыдала, - крины селныя и древеса дубравная оскорбъща, не возхотъща преступнику служити. Къ нимъ же Владыка и Господь рече благольшнымъ гласомъ: стерпите и не выступайте изъ предълъ своихъ, дондеже наки обновлю падшін мой образъ. Оттоле бо суете повинуется тварь не волею, но за повинувшаго ю о надежди, яко и сама тварь свободитися отъ работы тябнія въ свободу славы чадъ Божіихъ. Павелъ пишетъ и Златоустъ въ Маргарите по вышереченному разсуждаеть. Егда же исполнися время и приближися спасеніе наше, Сынъ Божін вочелов'вчився и пострадаль насть ради, воскресь изъ гроба и узы растерзавъ Адамли и вся съ нимъ святыя отца изведе изъ ада, глаголя ангеломъ: срадунтемися яко обрътохъ изгибшую драхму, пже вся мудръ устроивый, Господи, слава Тебъ. Таже съ нимъ обновилъ и всю тварь и примириль паки человъка къ себъ Христосъ, яко же апостолъ пишеть Коласаемъ, зачало 251, и той есть глава тълу церкве иже есть начатокъ, перворождень изъ мертвыхъ, яко да будеть во всъхъ той первеньствуя, яко въ немъ благонзволи все исполнение вселитися и таже примирити вся-, ческая къ себъ, умиривъ кровію креста своего Собою, аще земная, аще ли небесная. Внимай Павлу, глаголющу: вездъ глава Христосъ, еже есть начатокъ, и изъ мертвыхъ воста отъ гроба первой, потомъ же и прочихъ совоскресивъ съ собою, яко да будетъ во всъхъ той первеньствуя вездъ въ первыхъ. Христосъ глава наша и въ земномъ строеніи и въ небесномъ, яко въ немъ благоизволи все исполнение вселитися и тъмъ примирити всяческая къ себъ. Премудро сотворилъ Сынъ Вожін: одълся въ илоть и смиреннымъ образомъ вся уморилъ (sic!) и обновилъ паки истявшее естество наше и на небо вознесе и съ нимъ всю тварь обновилъ кровію креста Своего, оттоле вся возрадоващася и восилескала, яко же Исаня рече. Богу нашему слава нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

## № 21. Того же пророка Исаін, глава 12 1).

Тако глаголеть Господь, почерините воду с веселіемъ от источникъ спасенныхъ.

(Толкъ). Многія источники в церкви Божіей текутъ на спасеніе намъ: купѣльное порожденіе и во вселѣтномъ времяни воды святыя освящение и поученіе словесъ Божіихъ святаго писанія— вода глаголется, якоже рече Госнодь: ис чрева его потекутъ воды живы, еже дѣйство Духа Святаго властію Своею даетъ, раздѣляя по мѣре коемуждо, якоже хощетъ; и от православныхъ учителей и истинныхъ пастырей, яко от источникъ спасенныхъ испивати вода и насыщатися здраваго ученія с веселіемъ п радостію многою, а от гнилыхъ источниковъ подобаетъ бежать, своя ищущихъ, а не яже суть Божія, понеже развращенніи тлятъ благочестивыхъ душа.

(Cyuqee). И речении в день онъ: пойте Господа, воснойте имя Его, возвеселите во языцъхъ славная Его.

(Толкъ). Ей, напившійся воды от источника спасеннаго, истиннаго учителя научившеся, рекуть: пойте имя Его, воспойте Бога (Когда то бысть). Явъ есть, отъ Духа научившеся, апостоли возвестиша во языцъхъ славная Его, во всъхъ людехъ чюдеса Его, и преминуща от тмы во свътъ благоразумія Его. Оттолъ вси языцы поютъ Господа, воспъвающе и поюще в сердцыхъ своих имя Его. Во дни сія и во веки векомъ, дондеже солнце сіясть, не пресякнетъ вода сія, евангельская проповъдь и святыхъ апостолъ и отецъ ученіе, аще еретицы и оскверняютъ воды сія, злыми ересми навътъ творя церкви святой, да не могутъ заглушить: единаче чисто текутъ, обличая безбожіе ихъ. Много ихъ послъ Христа Бога нашего умысловъ было со діяволомъ, да что пыль или паучину приноситъ и без въсти творитъ ангелъ Господень, пребываетъ непорочна во веки.

(Cymee). Помяните, яко вознесеся имя Его, яко высокая сотвори, возвестися сія по всей земли.

(Толкъ). Ко Июдеомъ непокоривымъ глаголаше пророкъ, припоминая бывшая чюдеса во Египтъ, и в мори, и на горъ Синаистъй, и в пустыни. Велитъ имъ поминать, они же не разумъща, но единаче беззаконію прилежа, яко плоть суть. Истинна же глагола сего о Христъ Бозъ нашемъ, яко вознесеся имя Его на земли и на небеси. Нъсть таковаго именя славнаго под небесемъ, якоже Христосъ. Павелъ пишетъ. Смирилъ себъ, по-

<sup>1)</sup> Ркп. Имп. Публ. Вибл., № 0. І. 339 (Вогданов.), л. 207 об.—225.



слушливъ бывъ даже до смерти, смерти же крестий; тъмъ же и Богъ Его превознесе и дарова Ему имя, еже наче всякаго имени, да о имени Ісусовъ всяко колъно поклонится небесныхъ и земныхъ и преизподнихъ, и всякъ языкъ исповъсть, яко Господь Ісусъ Христосъ в славу Богу Отцу. Аминь. Возвъщаніемъ апостольскимъ вси языцы поклонилися Ему, Богу нашему, сотворшему высокая и дивная чюдеса, яже Евангеліе свидътельствуетъ, и возносятъ имя Его по всей земли: аще и в ересяхъ кои лежатъ, и тъ христіяня ся зовутъ, не отринутъ имени сего, но заблудивше от пути истинны, неправо исповъдуютъ мудрствуя о Христъ. За сіе осуждени будутъ в печаль и в скорбь въчную со діяволомъ мучитися, мы же, православніи, радостію радуемся и веселіемъ веселимся, вси живущіи и върующіи во Христа, право мудрствуя, по писанію здраво, отръваемъ коби ихъ о душъ (sic!) нашихъ и проклинаемъ всъх еретикъ первыхъ и нынъшнихъ никоніянъ послъднихъ. Аминь.

(Cymee). Радуйтеся и веселитеся вси живущей в Сіонъ, яко вознесеся посръдъ его святый Израилевъ.

(Толка). Сіонъ бо глаголется гора Сіонская, на ней древа растуть масличная. Во время вочеловъченія Своего всегда Христосъ на ней со ученики водворящеся. И от горы Елеонскія на небо Христу вознесшуся—святу Израилеву, якоже Лука въ Дъяніи свидътельствуеть: бъ же в то время именитыхъ народу яко сто и двадесять, а прочихъ человъкъ и много было. Видъвше вознесение Его на небеса, возрадоващася радостию великою зъло и навше поклонишася Ему, Онъ же поуча ихъ и благословя взятся, и облакъ подъять Его отъ очію ихъ. И яко взирающе бяху на небо идущу Ему, Епифаній Кинърьскій пишеть, от горы, яко человъкъ поиде, а еже выше восходя, то болше распространяшеся: егда взыде ко тверди небеснъй, тамо распространися по всему небеси. Таже сташа два ангела пред ними во одежди бълой, учаще ихъ, глаголюще: мужіе Галилействи, что стоите зряще на небо? Се Ісусъ вознесыйся от васъ на небо; такоже пріидеть, имже образомъ видистъ Его идуща на небо. Егда же Христосъ проиде твердь небесную, взыде на небо небесное и съде одесную Бога Отца во двою естеству, Богь и человъкъ, проповъдуеть и о насъ; въ девять же дней поклоняхуся ангельскія силы обоженной Пречистой съдящей на престоль одесную Отца плоти Его; девять чиновъ ангельскихъ, — девять дней и поклоненіе бысть. Въ девятый же день посла Богь на апостолы своя Святый Духъ; и егда скончавашеся день интдесятницы, бъща вси апостоли единодушно вкупъ, и бысть внезапу с небесе шумъ, яко носиму дыханію бурному, и исполни весь домъ, идіже бяху съдяще, и явишася имъ раздълени языцы, яко огнении; съдъ же на единомъ когождо ихъ; нсполнишася вси Духа Свята и начаша глаголати инфми языки, якоже Духъ даяше имъ провъщавати. Посемъ въ радости вси по поднебеснъй проповъдати разыдошася, благовъствующи Христа вознесшася, и паки хотяше (sic!) принти судити и воздати комуждо по деломъ его. Якоже Павелъ рече, къ римляномъ зач. 114, на се бо Христосъ и умре и воскресе и оживе, да мертвыми и живыми обладаетъ; ты почто осуждаещи брата своего или ты почто уничижаещи брата своего? Вси бо предстанемъ судищу Христову. Писано бо есть (Исаія, в 45 главъ): Живу Азъ, глаголетъ Господь, яко Мнъ поклонится всяко колъно, и всяк языкъ исповъсться Господеви. И выше рекохомъ Павловъ приводъ въ Филиписійскомъ посланіи, зач. 240, о поклоненіи всъхъ колънъ небесныхъ, земныхъ и пре-исподнихъ.

Нынъ Христу поклоняются, познавши и въровавши въ Него, а во второе пришествіе и нехотя поклонятся вси, и жидове, распеншен Его, с пренсподними и рекутъ: благословенъ грядый во имя Господне Царь Изранлевъ. Посемъ восплачются и возрыдают своего невърія, и вси еретицы восплачются своего безумія, яко не въроваща истиннъ, но благоволища о неправдъ. И никоніяня безумній восплачются, укорившей Духъ Святый истинный и похулившей книги старопечатанныя православныя и послъдовавши пути Ваалову и Валаамову и Васорову, иже учаще Валака положити соблазнъ предъ сынами Израилевыми, ясти жертвы идольскія и любы творити. (Кн. 4 Моис. гл. 24).

Тако и нынъ творять дуси никоніанстіи, держаще ученіе никоніанское, егоже ненавидить Богь, но тершить и ожидаеть ихъ на покаяніе. Аще ли же ни, пріидеть скоро и брань сотворить съ ними мечемъ усть Своихъ и двигнетъ престоды ихъ и кости ихъ предастъ псомъ на снъденіе, якож Ісзавелины, Царства 3, глава 16, глаголющейся быти пророчица, иже учила и льстила рабы Божія любодъйствовати и снъсти жертву идольскую Ваалову. И дахъ (sic) ей Господь время, да покаятся (sic) отъ любодъйства своего, и не покаяся. Сего ради положиль ю Богь и любодъющія на одръ с нею в скорбь велію, сиръчь асиріяня разорили. Израндя и Езовель в налатахъ застрълили, иси ухватя кости ея, да и волочить начали. Илін пророка пророчество збысться и на Ахавъ, муже ея, и на ней: обонхъ убища, и Ахавову кровь иси полизаща, и блудницы в крови его намывшеся (якоже Илія прорече) спръчь, егда застрълили ево на бою, п текущи крови его по пути, лизаху псы, и блудныя по обычаю своему жены исходя по утреннимъ росамъ отпрающе скверну свою травами с кровію Ахавовою (пространно въ Царствахъ писано о томъ). Того ради не жри жертвы Ваалу и не оттекай от Бога живаго, но въру держи праву: а палъ и заблудилъ, и ты предъ Господемъ Богомъ кайся: милостивъ Господь кающимся, простить безуміе твое. Аминь.

Приводнъ же рещи, Сіонъ и церковь глаголется, и дщи Сіоня, в нейже возносится имя Христа Бога нашего, святаго Израилева, отъ всъхъ живущихъ въ ней и твердо держащихъ православіе. Радостію радующеся и веселіемъ веселящеся, поютъ Господа, возносящеся гласы непрестанными и немолчными славословеніи, на всяко время, вечёръ и утро и полудне славяще Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу единосущную и нераздълъ-

ную, равно блаженную, равно силную, сообразную в трехъ образахъ по равенству, тринпостасную, сопрестолную; исповъдуемъ единицу несліянную, существо и божество, вдасть и царство едино в трехъ собствъхъ, Отца нерожденна, Сына же рожденна, а Духа Святаго исходяща. Подобиъ: Вога Отца, Бога и Сына, Бога и Духа Святаго, — не три Бози, но единъ Богъ. Равиъ: Вседержителя Отца, Вседержителя и Сына, Вседержителя и Духа Святаго; не три вседержители, но единъ Вседержитель. Непостижимъ Отецъ, непостижимъ и Сынъ, непостижимъ и Духъ Святый; въченъ Отецъ, въченъ Сынъ, въченъ и Духъ Святый,--не три въчніи, но единъ въчный, не три непостижиміи, но единъ непостижимый. Яковъ Отецъ, таковъ Сынъ, таковъ и Духъ Святый. И в Святой Тронцъ ничтоже первое или последнее, ничтоже более, или мнее, но целы три составы и соприсносущны суть себъ и равны: едина сила, единъ образъ, якоже выше рекохомъ по равенству несліянне. Отмещемъ Савелісво сліяніе, еще проклинаемъ и Аріево расстичніе, но втруемъ и исповтдуемъ, якоже намъ богословцы предаша и научища, елико возможно намъ, понеже святіп о семъ возвъстиша, а еже не вибсно уму человбчю, о семъ умолчаща. Иже выше кто ихъ испытуеть о Божествъ, да будеть проклять. Мы же правовърніи посабдуемъ святому писанію и держимъ неизмінно, какъ старопечатныя книги научають о Божествъ и о прочихъ догматехъ, цълости ума ищемъ въ старыхъ книгахъ Московскихъ печатей бывшихъ благочестивыхъ царей Михаила и вышие его: сія добры книги. А при царѣ Алексѣѣ и по Іосифовыхъ продерзіемъ же с таковымъ (Шестаковымъ) всячина найдется, а въ Кіевскихъ и давно кое чево много, -- съ разумомъ сія подобаетъ читати книги. Чисты и хороши Филаретовы, Іоасафовы, не хулю Іосифовыхъ, но есть кое-чему перемънна, не ерестью кладено, но высокоуміемъ Шестаковымъ. Всакъ бо ищай правая, самъ обрящеть горкое, и сладкое, и полезное и вредное о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Емуже слава со Отцемъ и с Святымъ Духомъ и нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

## $N_2$ 22. О сложеніи перстъ $^1$ ).

О крестномъ знаженіи и о сложеніи перстовъ изъ книги Бароніи, сиръчь літописца.

Выст в Галатъх и Антіохіи при Мелетіи триперстная ересь, слагающе еретицы не по правиломъ персты, знаменающе большимъ и двема послъднима, указательный же и великосредній подъ большіи и два меньшін подогнувше, в Троицу же крестящеся и глаголюще: глава де наша Христос

<sup>1)</sup> Рки. Черниговской духовной семинаріи, № 134, л. 53-58.

обратися ко Отцу Своему, взыде на небеса и подклонив главу Свою Богу Отцу, к тому с нами не пребывает; не подобает-де во Христова два естества креститися, но Троицею. Егда во Антіохій бысть Мелетій патріархъ, взыде на амбонъ, народъ уча, сирѣчь располагаяй по правиламъ, богословствуй о Святѣй Тройцѣ, и о воплощеній Христа Вога нашего, словесы увѣряя и дѣлы: показа три перста по аріански сложа, якоже и галатяне мудрствуют, подклоня два перста подъ тріех, и не бысть знаменія. Егда же из под тріех взняв два перста во Христова естества и совокупя ихъ, единъ великій пригнув к меншимъ, и осѣнив люди и изыде огнь от руки и посрами еретики. Святый же испусти гласъ, рече: три убо ипостаси разумѣвающе о единомъ существъ бесѣдуемъ. Сирѣчь и Христа того де не скрывайте еретики, в Троицу месяще, недовъдомѣ изліянія то, во Христъ благодать того же существа сѣдйт на особомъ престолѣ, равно Святъй Троицѣ съцарствуя: да тако учитъ Мелетіи святый.

Тамже. Егда же бысть в Римѣ от тѣх же Галать папа фармосъ, благословляще люди тремя персты, и по смерти его Стефанъ, 7-й папа по немъ повелѣ умершаго фармоса перстъ отсѣщи, повергъ на землю, и пропастъ бысть; та ж другіи перстъ отсѣщи, повергъ, и изыде огнь ис пропасти, потом же повелѣ третіи перстъ отсѣщи, тут же повергъ, и изыде смрадъ ис пропасти, и от тѣлища фармосова. Стефанъ же повелѣ тѣло фармосово вринути в Тиверь рѣку; и сложа своя персты по преданію, осѣни пропастъ злосмрадную, и снидеся земля, бысть по прежнему.

Отила Аввакума посланіе. Върну убо сущу не подобаеть колебатися и влантися умомъ, но преданія от отецъ крыщь держати и изв'єстнь, и якоже пріяхомъ креститися, тако и благословляти, в десниців слагая 5 перстовъ, великій и мизинецъ со среднимъ сложити концы вкупъ, являют трінностасное божество Отца и Сына и Святаго Пуха; указательный же и великосредній сложити и единъ мало наклонити являеть смотреніе Христова божества и человъчества. Таже на главу возложити являеть умъ нерожденный, Отецъ роди Сына прежде въкъ въчныхъ. Таж на пунъ положити-являеть соществіе Его во утробу Дъвичю. Таже на десное плечо являеть вознесеніе и со Отцемъ съдъніе и праведныхъ одесную стояніе. Таж положити на лівое плечо являеть грішнымь осужденіе и візчное мученіе. Посемъ поклонитися на землю являеть Адамово паденіе, таж восклонитися являет наки востание Христовымъ смотрениемъ, сиречь вочеловъченіемъ и страданіемъ и воскресеніемъ. Сице повельша персты слагати первін пастыріє, святін отцы и учители наши, Мелетін Антіохійскій и Феодорить блаженный, Киринъйскій епископъ, Петръ Дамаскинъ, и Максимъ Грекъ; еще и бывый на Москвъ помъстный соборъ при царъ Иванъ Васильевичь такъ же повельваеть креститись и благословляти 5-ю персты по вышеписанному. Тамо при царъ Іванъ Васильевичъ на соборъ быша знаменоносцы русскіе наши, святые, Гуріи Казанскін, и Варсонофій Тверскій иже быша казанскія чюдотворцы, и Филипиъ, Соловецкій игуменъ,

еже бысть митрополитомъ в Москвъ градъ: писано сіе въ Стоглавъ царя Ивана Васильевича.

Кат. Мал. л. 17. О крестномъ знаменін, како подобаетъ знаменатися и поклонятися православнымь христіаномь. Вопрось. Коннъ образомъ знаменіе святаго креста имамы на себъ полагати? Отменьта. Совокупити три персты правыя руки, сиръчь великаго и малаго, и третьнго что подле малаго, в них же исповъдаемъ таинство божественныхъ тріех ипостасей Отца и Сына и Святаго Духа, единаго Бога в тріех лицѣхъ, два же перста протягнути, вышній и средній; симъ показуемъ тайну самого Господа нашего, Ісуса Христа, яко совершенъ Богъ и совершенъ человъкъ бысть, нашего ради спасенія. И тако сложивше персты, полагаемъ первое руку на чело, испов'ядующе, яко едина истинная и в'ячная наша глава Христос есть, якоже глаголет апостолъ Господа нашего: Богъ Отецъ даде главу всъхъ выше церквей, еже есть тъло Его. Потомъ же кладемъ руку на животъ исповъдающе снитіе Его на землю и еже въ пречистъм чревъ Богоматере безсвиенное Его зачатіе; той бо пройде утробу ся, яко солице сткло, не вредивъ ключа дъвы рождествомъ своимъ. Потомъ же кладемъ на правое плечо, исповъдающе, яко съдить одесную Бога Отца, протчее ожидая, дондеже положатся врази Его подъ нозъ Его. Потом же кладемъ на лъвое плечо, образующе яко пріидет паки второе на судъ, и воздасть о шуюю сущимъ муку въчную, а о десную сущимъ въчный животъ. И тако прекрестивше лице свое знаменіемъ крестнымъ, глаголюще молитву: Господи Ісусе Христе, Сыне Вожій, помилуй мя гръщнаго, скончавая, аминь. Покланяемся Богу, яко да шуяго стоянія избавить насъ и благословеніе свое поласть намъ.

О крестномъ знаменім и благословеніи. Вопросъ. Како подобает архіереомъ рукою благословити и знаменатися, и прочимъ православнымъ христіаномъ знаменатися и покланятися. Отвътъ. Якоже предаша святіи отцы воображати на себъ крестное знаменіе крестообразно и по чину, и правую руку, сиръчь десницу уставляти ко крестному воображенію, большей палецъ да два меньшія нижнія персты во едино совокупивъ, а верхніи перстъ со среднимъ совокупив, простеръ и мало нагнувъ, тако благословляти святителем и іереомъ. И на себя крестное знаменіе возлагати двъма персты. Аще ли кто двъма персты не благословляетъ, якоже и Христосъ, или не воображаетъ двема персты крестнаго знаменія, да будетъ проклять, якоже святіи отцы рекоша. Протчее же о крестномъ знаменіи извъстно и достохвально списаніемъ преподобныхъ отецъ нашихъ Мелетія и Феодорита, сице возвъщают с прочіим толкованіемъ, како рукою благословляти и креститися и всъм православнымъ христіаномъ, иже крестъ не знаменуютъ двема персты, якоже и Христос, да есть проклять.

А еже гречаномъ, слабымъ и безумнымъ похотолюбцемъ, предалъ воръ безъимянной иподіяконъ, ему же и имени нѣтъ, годовъ ему съ 70 еще, написалъ креститися тремя персты въ Троицу пребеззаконную, о ней же

свидѣтельствуетъ Иванъ Богословъ во Анокалипсисѣ: змій, звѣрь, и лживый пророкъ учитель лукавый, какъ Никонъ отступникъ или древній Фармосъ, напа римскій; сію Троицу исповѣдают в трех перстахъ греки и наша Русь бѣдная. А благословляютъ нѣкако странно, пятію персты развращенно, по преданію врага и адова иса Малаксы протопона. Обѣ тайны пребеззаконны, и три персты и пять перстовъ, противны святыхъ отецъ преданію: крестяся не исповѣдуютъ вочеловѣченіе Христово, а благословляя и все тріипостасное божество отмещутъ. По Ипполиту и Ефрему Сирину скверныи мерзкій образъ на чело возлагаютъ: скверныи три перста, а мерскім пять перстовъ, словомъ молвить, печать антихристова на главѣ стала и на брюхе и на плечахъ, и у запечатлѣвшагося бываетъ умъ теменъ и мраченъ; не разумѣетъ таковыи истинны церковной и омрачася злѣ погибаетъ. Того ради блюдитеся, правовѣрніи, сея скверныя печати, да не со діаволомъ осуждени будете въ тартаръ преглубокій.

А иже невъдъніемъ впалъ въ сію проклятую никоніянскую ересь или страха ради и мукъ бояся, таковый да кается пред Богомъ, плачася наденія своего ради и впредь да опасается от треперстныя ереси, и Богъ простить таковаго въ сіи въкъ и в будущій, и наше благословеніе на таковомъ буди во въки и въ будущемъ въцъ часть наша с таковым да будетъ равна у Христа, Сына Божія Свъта. Аще ли кто любить сію треперстную ересь и всъмъ сердцемъ прилежить к ней, таковый живъ уловленъ во дьяволю волю, а отстать и покаятися не ищетъ и не хощеть, — таковый седмію вселенскими соборы и мною гръшнымъ да будетъ проклятъ. Правовърныя же да помилуеть Господь Богъ и спасеть насъ, яко благъ и человъколюбецъ.

Увы! заблудища никоніяне, от чрева глаголаша лжу, ярость ихъ по подобію змінну. Едино смышляют о правов'трныхъ, како убіють и погубять, и блазняще другь друга на горшая, отвергли ввчную правду церковную, не восхотъща пятію персты по преданію святыхъ отепъ креститеся, но нъкако странно тремя персты запечатябшася в сокровище всегубителя, глаголю печатью запечатившася антихристовою, въ ней же тайны тайнамъ бъ: змін, звърь, лжепророкъ. Всякъ, кто крестяйся тремя персты по Никонову треклятому мудрованію, таковый отметникъ есть Христовъ; не исповъдаяй Христа; воплотившагося насъ ради, совершена Бога и совершенна человъка, въ сложени своемъ по церковному преданію, -- есть таковыи богострастникъ, еретикъ, Троицу ко кресту пригвождаяй, арменинъ и Фармоса папы еретика ученикъ, и со Евтихіемъ и Діоскоромъ, отметающими вочеловъчение Сына Божія единомудрень, и едину волю во Христъ Бозъ нашемъ блядословящемъ, Сергію и Пиру и Павлу еретикома единовъренъ и от всъхъ святыхъ проклять; иже не знаменается двемя персты, якоже и Христосъ, ръша святіи отцы да будеть проклять.

№ 23. Посланіе многострадалнаго о Христѣ и ревнителя древле-православныя вѣры Христовы Аввакума протопопа, яже писаше ко всѣмъ правовѣрнымъ христіяномъ, иже на лицы всея земли 1).

Братія моя возлюбленная и вождельнная, яже о Христь Ісусь на всемъ лицъ земномъ! Стойте въ древле преданной святыми апостолы и святыми седми вселенскими и девяти помъстными соборами, святыми отцы, в въръ Христовъ твердо и незыблемо, въ которой прародители и родители наши умроша и безчисленное множество отецъ святыхъ въ той же въре спасошася и в нетлънныхъ тълесъх, аки звъзды небесныя просияща, и паче ситга убълищася, и на небеса возлетьша, яко небопарніи орли, прекрасныя ихъ душы, ихъ же и доднесь зримъ нетлънныя мощи честнаго ради житія ихъ и въры теплыя къ Богу. Въ той же и мы грышнін върь древлеправославней пребудемъ до скончанія нашего непоколеблемо и неподвижно, а нововводных ересей, умышленных отъ нынешнихъ учителей отступниковъ от святыя въры православныя и церкви святъи сопротивных, не приемлете, понеже многія злыя ереси, іже и нелъть есть о нихъ и глаголати, в книгах новыхъ находятся, иже з древними книгами зъло не сходны. Пріемлющій же с нововводными ересми книги не точію спастіся по них возмогуть, но и снидуть до ада.

Сего ради слышавше сія, о возлюбленній, убоимся таковыя среси отступниковъ пріяти, иже претять намъ разными муками и юзами темничными, но и самою смертію. Но не убойтеся, ни ужасайтеся страха человъческаго, не убойтеся убо отъ убивающих тъло, душу же не могущих убити; но ревнуйте древле церковному преданію святьй въре Христовъ и святымъ отцемъ, угодившим Богу, ихъ же аки звъздъ небесныхъ быша по вседеннъй. Господа же Бога светите в сердцахъ вашихъ, и той будетъ намъ во освящение, яко с нами Богъ; услышите и до послъднихъ земли, яко с нами Богъ. Аще кто въруетъ и разумъетъ реченное пророкомъ, сей истиненъ (есть?) есмь; аще ли кто смущается и колеблется, яко трость и яко вътви древес зыблются от мала вътра, тако суть и маловърнін, сиръчь малоумній человъцы, от слова убоявшися страха человъческаго, предають древлеотеческое правовъріе, и приступають к многимъ ересямъ: таковыи суть нагъ и чюжъ бываетъ евангельскаго ученія: понеже Христось научаеть четыремь добродьтелемь: мужеству, мудрости, правдъ и цъломудрію.

Слышите, страшливіи, евангельскаго подвига мужества, в немъ же писано, не убойтеся от убивающих тъло, душу же не могущих убити; и о семъ непрестанно подобаеть намъ поучатися, даже страхомъ не коле-

 <sup>1)</sup> Но рукоп. Моск. Румянцевскаго Музея № 592 (собр. Пискарева, № 157)
 1. 6—23.

блемся, но яко младыи птенецъ, опервыше, возлътаетъ выспрь, тако и человъкъ свещенным писаніемъ исправляется, и дерзаетъ всенадежнымъ упованіемъ по Христъ пострадати, но не отмещется Его и ревнуетъ святым заповедемъ Ісусъ Христовым; страха же человъческаго ниже смерти да не убоится: содержитъ бо въру Христову твердо и непоколебимо и не отрицается ей, и о земныхъ маловременныхъ тлъющихъ не печалитца, сія суть вся презираетъ, и съ любовію вся напасти Христа ради терпитъ, поминая Господемъ реченное: никто же бо толстою плотію и пространнымъ путемъ входитъ в царство небесное, нужно бо есть царство небесное, и нужници восхищають е.

И наки: будете бо рече мудри, яко змия, и целы, яко голубіе. Подвигнитеся убо, возлюбленній, кротостію и смиренномудриемъ Ісусь и за святую въру православную подвигнемся о правдъ евангельской! Тогда бо Господь Богъ поможеть ти во благо: не нщи бо глаголъ высокословныхъ, но смиренномудрія, симъ бо поб'єдиши вся противящаяся теб'ь: гордымъ же Господь противптся, смиреннымъ же даетъ благодать; близ Господь всёмъ призывающимъ Его во истинив. Во всякомъ бо деле Хоистовъ буди кротокъ и смиренномудръ; к людемъ бо что речеши, умомъ ярость износи на диявола, а кающагося на всяко время прощай, и вся твори, не къ человъкомъ бо показуяся, но к Богови. А за противныя и досаждающыя тебъ молися, якоже и самъ Господь Спаситель нашъ о Иерусалім'в плакаше, и Стефанъ первомученикъ о убивающихъ его молящеся (песя?) сипе: Госноди, не постави имъ гръха сего, невъдят бо, что творять. Тако же и Монсен глаголаше: Господи, аще люди сія погубляеши, истреби и мене от книги животныя. Тако и ты твори, глаголя сице: Господи, накажи сопротивящихся святому Имени Твоему, и привлецы ихъ ко истиннъй Твоей въръ, ими же въси судбами своими праведными: пресъки жизнь нечестивых, да не протязается во гръсъх своихъ. Беи главу свою о землю пред Богомъ и плачи со слезами, и паки воставше, рцы сице: да будеть проклято еретическое новое мудрованіе и всякое тахъ самосмышленное блядословіе, но спаси, Господи, православныя христіяны и подаждь имъ, Господи, кръпость и утверженіе правовърнымъ рабамъ твоимъ, повсюду страждущимъ за святую соборную и апостольскую церковъ твою и за святую въру православную, отцемъ и братіямъ нашимъ, озлобляемымъ и томинымъ гладомъ, и жаждою, и юзами темничными, и всякою теснотою и скорбьми, ранами же и биениемъ утесняемымъ.

Плачи же непрестанно день и нощь и проливай слезы предъ Господомъ Ісусъ Христомъ, прося всему миру спасенія. Разумъй же мудрость змінну, а цёлость голубину нмъй, ибо Господь на змію и голубя указываеть. Понеже змія все тъло свое предаеть биемо быти, а главу свою соблюдаеть, елико возможно: аще убиють ю з главою, такъ она і умретъ; аще же з главою не убіють, такъ она оживеть. Такожде и христіянинъ без главы умретъ смертію въчьною, сиръчь без въры Христовы непороч-

ныя; хотя онъ и живъ, а безъ въры Христовы мертвъ есть; аще же и биемь и унзвленъ раны многіми, а глава непорочна, еже есть въра православная в души его, сей животом въчнымъ живъ есть. Еще же и беззлобіе во время гоненія подобаеть имети голубино: понеже голубь во время гоненія птенцовъ своихъ лишаемъ есмь (?) не гитвается, и от владыки своего не отлетаеть, паки гнъздо свое строить и иных детей заводить. Тако и християніну безгитвино подобаеть жити і многи напасти и скорби теривти Христа ради. Онъ бо есть владыка, Христосъ воздасть тебв за сіе въ будущій въкъ. Кая полза есмь (?) человъку, аще и весь миръ приобрящеть, душу же свою погубить: или что дасть человъкъ измъну на души своей. Не бывайте убо несмыслени, но разумъвающе, что есть воля Божія і что благоугодно Господеви. Молю вы азъ, юзникъ о Господъ, и кольнам вашимъ касаюся всьм върнымъ о Господъ Ісусь: поживете вси право во отеческомъ преданіи, исправляюще слово Божіе, еже речено во святомъ ечангелін и в прочих святыхъ книгахъ, еже сохранити и непреступати заповеди Вожія; но не отлаганте убо, молю вы, братія, подвига спасителнаго лъностію і небреженіемъ, и не приемлете нововводныхъ ересей от нынешнихъ учителей, прельщающихъ и блазнящихъ васъ о развращени инако о въре Христовъ, въ ней же прародители и родители наши быша. Како дерзаемъ святыхъ отецъ преданія развращати, яко житіе сіе маловременно есть: не въмы бо, доколъ животъ нашъ здъ; яко тать бо в нощи, смерть приходить комуждо насъ і неготовы похищаеть ны. Убоимся сего, о любимицы, и како речемъ тогда, яко неготовы есмы і напутная не уготовища, сирвчь добрая дъянія. Соблюдемъ въру Христову непорочну в насъ, и сохранимъ святыя Его заповеди, и преданія святыхъ отецъ, иже седми вселенъскими и девяти помъстными соборы оутверженная, твердо и неподвижно соблюдемъ; а не соблюдше въры Христовы и святыхъ Его заповеден, что речемъ или кін отвъть дадимъ на страшнъмъ судъ Христовъ: егда бо увидимъ іныхъ вънчаемыхъ, себе же осужаемыхъ от праведнаго судіи, Христа Бога нашего. Страшенъ бо той день и грозенъ, братіе; писаніе свидътельствуеть о семъ, яко день той зъло страшенъ і псполнь ярости и гніва, о немъ же аз, помышляя, трепещу и оужасаюся во умъ своем, како стати и что отвъщати судін страшному и нелицемърному. Побежалъ бы и скрылся отъ всевидящаго ока, да нъкуда; отперся бы от дълъ злыхъ моих, да окрестъ мене клеветницы алы кричать, держаще рукописанія граховь монуь, глаголюще: сія ты сотвориль еси, живущи на земли, і нынъ тайная твоя вся обличена суть, какъ на земли твориль и пронырствоваль, людемь казался благь, а внутрь врагь, предъ человъки постенъ и воздержникъ, внутрь же блудникъ и соблазникъ; к людемъ сладкоглаголивъ, внутрь же яда смертоноснаго исполнень; къ людемъ являяся трезвъ, а заочно безпрестанно пъянъ; пред человъки являяся пъломудръ, а внутрь прелюбодъй; іныхъ о подвизъ оучу, а самъ не творю; о любви людемъ совътую, а сам всъхъ ненавижу і не

ворю, якоже самъ Господь глаголеть: любите оубо враги ваша и добротворите имъ, яко будеть мзда ваша многа на небесъх.

Помыслите кождо о себъ правду, ибо сатана заслъпляеть очи наши. не дасть намъ гръховъ нашихъ видъти: всегда алая творяще, не престаемъ, и день за день покаянія себъ отлагаем и гръхи ко гръхомъ прилагаемъ; како имамы стати на судъ Христовъ и что отвъщаемъ судіи страшному и нелицемърному, Христу Богу нашему? Мнимся, яко Бога любимъ, а словеса и святыя заповъди Его презираемъ во всемъ и пребываемъ во всёхь кознехь дияволскихь, въ житіи семь суетнём, кром'й разв'й малыхь избранныхъ Божіихъ. Воспрянемъ убо, братія моя возлюбленная, здів, даже не запдеть свът и не постигнеть нас нощъ темная и тяжкая тма, даже не пріндеть кончина смертная і не похитить нась неготовы. Убудимся от сна гръховнаго и от страстей, къ животу притецемъ, еже есть камени красуголному Христу: зовсть бо насъ непрестанно в животъ въчным, ждеть бо покаянія нашего и обращенія, зоветь ны самъ Спаситель Христосъ. Пріндъте ко миж вси труждающінся и обремененній и Азъ покою вы. Якоже и Павель, сосудь избранный, глаголеть: облецьтеся, яко избранніп Божіи святіи, в милость щедроть и благость, в смиренномудріе п кротость и долготерпвніе, приемлюще другь друга: и протчая.

Горъ, горе, братія, времени сему і намъ живущимъ, яко нынъшнія духовии учители немилосердіи, алы, пияницы и гордіи, творять развращенная и церковъ Христову возмутили, и насъ правовърныхъ оскорбляютъ и мучать злъ юзами темничными і всякими ранами и биеніемъ и морять гладом заключены, аки элодбевъ в темницахъ — за самую истінну и за въру Ісусъ Христову, предають намъ пнако въровати, новыя законы, новыя книги со многими ихъ умышленными ересьми на пагубу роду христіянскому; предстиль бо их и обмануль сатана, оставили бо світь, возлюбили тму и вся светыя догматы развратили по своему умышленію, п церковъ святую разрушили, и насъ правовърныхъ возмутили, и самоволно приступили ко антихристу. Явъ есть, яко уготовають путь к пришествио его: и се духовное пришествіе его, по писанію утаено неразум' бющимъ, оказалося и есть. А нам правовърнымъ и чювственнымъ (ъ?) яснъ видимо есть (м?) по писанію: яко этло утаенно сіе безумцемъ. О семъ пространнть чти в Книгъ о въре, о паденіи въры Христовы в Римъ и в юнитахъ, и о духовном антихристовъ приходъ. Можно намъ, братіс, разумъть реченная писанія, яко по всей земли распространися ересь антихристова и дошла до насъ есмь (?). О горе, горе и оувы! братіе, яко время зло наступило на ны, и горе приемлющим от нынешних пияныхъ учителей и спосившниковъ анътихристовыхъ новыя законы, новыя книги. От сего сохрани насъ Христосъ, Сынъ Вожін! Якоже видимъ нынёшнія мнимыя духовницы настыри, яко аспиды глухия, заткнуша уши свои, не хотять слышати о истиннъ, ухищряютъ и прелидаютъ своими ересьми сердца несмысленныхъ, и влекутъ с собою во адъ преисподніи и во огнь геенскіи. Блюди-

геся, молю вы, от таковых, и не сообщайтеся неподобнымъ и темным дълом ихъ. Но паче же ихъ обличайте, яко всяко являемое свътъ есть, и ходяй во свъть не потъкнется. Гоненія же сія и скорой и юзы с радостію теринте о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, якоже и Господъ ръче: претеривный же до конца, той спасенъ будеть. Ибо здв скорби, напасти, гоненія, муки, юзы темничныя, наводимыя от злых ехидновь, о Христъ скончаеши, да в будущемъ въчъ животъ въчный обрящеми, идъже радость и вессліе, свъть и покой, и животь, честь и слава, и вельленота во въки въкомъ святым, угодившим Христу бес конца, его же до сподобить і нас Христосъ, Сынъ Божіи, иже пострадавый за насъ, и воскреслъ из мертвых, и вознесыйся на небеса, і съде о десную Вога и Отца, и паки пріидеть судити живым и мертвымъ и воздасть комуждо по дъломъ его: праведнымъ царьство небесное, а гръшным муку въчную. Его же царьствію нъсть конца, аще и глаголють мельхиседекіане еретицы сице, яко взыде Христосъ на небо ко Отцу, подклонивъ главу свою, і к тому не пребываетъ съ нами, ни царьствуетъ совершенно до суднаго дни, но по судномъ дни воцарится и царьствію его не будеть конца. Да они жъ оправданіе себъ положили апостолскую ръчь (9 Кор. зач. 180): тъмъ же и мы отнынъ ни единаго въмы по плоти, аще бо и разумъхомъ по плоти Христа, не і нынъ к тому разумбемъ. Тако бо і нынъ разумбемъ, братіе, о нынвшинихъ отступницъхъ, духовных властей, Никоновыхъ единомысленниковъ; такъ же глаголють: Его же царьствію не будеть конца, согласно со оными мелхиседекіяны еретицы за одно. Да и толкують в Скрыжаліз икъ, яко Христосъ царьствуетъ токмо върными и покоряющимися ему, а невърными-де не царьствуеть, а по судномъ дни воцарится совершенно и царьствію его не будеть конца. Явъ се есть, яко другія мельхиседекіане, еретицы, слово въ слово сія річь. Аз с ними никонияны говориль о семь, откуду, рече, вы сіе взяли, глаголете царьству Христову пресеченіе? Они на се никакихъ доводовъ не предложили. Аз привелъ во свидътелство имъ глаголъ апостола Павла сице: (зач. 160) егда предасть царство Богу и Отцу, егда упразднить всяко начальство и силу, подобаеть бо Ему царствовати, дондеже положить вся враги под ногама своима, последни же врагь испразднится смерть, і всяко покори под нозѣ Его. А святын Златоусть толькусть: двъ бо царствін Христовъ глаголемь: едино по созданію, а другое но присвоенію; не пресекаетьося (?) нарствіе Христово; обладаеть бо п царьствуеть Христосъ върными и невърными, единами і юдеоми, и просто рещи всёми языки. Виждь, противниче, якоже и апостоль глаголеть сице: подобаетъ бо Ему царьствовати, дондеже вся испразднить и царство предасть Вогу и Отпу. Такоже и святыи Златоустъ глаголетъ: непресъкается бо царство Его и царствію Его нъсть конца, но всъмъ Господь царь единъ, върнымъ і невърнымъ и бъсом царь, и паки нам върным царь, пбо Царь царемъ и Господь господемъ Богь нашъ. А нынъшніи новыи учители, Никоновы согласницы за одно съ еретики говорять: царьствуетъ бо нынъ Господь, но по судном дни воцарится и тогда царьствію его не будеть конца. В одной бо части нынъшнія никоніяны с прочими еретики лежать. Мы же, правовърніи, глаголемъ, яко царьствует Христосъ совершенно нынъ і во въки, и царьствію его нъсть конца со Отцемъ и съ Святымъ Духомъ. А никонияномъ не царь: ждуть бо они себъ царя антихриста, иже готовять ему путь. О семъ бо во Апокалинсисъ иснъе о антихристъ пишет, яко преже царя антихриста предотечи его будуть уготовати сму путь, еже есть духовный приходъ антихристовъ на всю землю. На скончаніе въку сеи летецъ и дияволь антихристь пріити имать во вселенную, и горе, реку, тогда будеть человъкомъ на земли, и многи предстить, и чюдеса дожна имать творити, подобяся Христу, Спасителю нашему. Егоже убиеть Господь духомъ устъ своихъ и прочих с нимъ и ввергнеть я съ дияволомъ во огнь негасимый. Да и вси суть, иже творять развращенная сопротивно отеческому преданю, антихриста суть. Пущай нынъшнія отступницы, духовныя власти бранять Христа, а насъ мучатъ и губять здъ: отольются медвъдю ослины слезы. Потершимъ убо сія, братіе, і не скорбимъ о сем Господа ради, о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Емуже слава во въки. Аминь.

## № 24. Умствованіе расколническое отъ писемъ Аввакумовыхъ ).

Ну, слышатель, которая земля лучши, Іерихонъ ли по обътованіи, или небо, временное ли житіе, или въчное? Аще ли въчнаго не хощешь, но здёшнаго, яко жидовинъ, по обътованію ищешь, и ты держися четвероконечнаго креста, да с нимъ же поидеши во огнь неугашаемый; помянешъ наши нынъшнія ръчи, а егда восплачутся племена земная, и ты с ними же, попиратель кръста Христова, егда узришъ Его всякояко грядуща с сплою и славою многою на облацъхъ небесныхъ.

Злъйши же суть и паче всъхъ еретиковъ и жидовъ ныньшнія новыя жиды никоніане. Скорблю за невъжество ихъ! Какъ такъ? обмануль діаволъ русскихъ людей бъдныхъ, явно идуть въ пагубу: римскую блядь возлюбили, крестъ четвероконечный, да на немъ же пишутъ распятіе Христово. Такъ и сталъ крыжъ полской, выблядокъ римскаго костела. Увы! не внимаютъ апостолу, глаголющу: миъ рече да не буди хвалитися точію о крестъ Господа нашего Ісуса Христа, на немъ же страдавъ убивъ страсти; того убо и мы извъстно держимся креста Господня похвалы всъхъ.

А да онъ же (Аввакумъ зри) пишетъ своею рукою: не ялъ-де я въ постъ великій 40 дней и видълъ себъ велика, руки, ноги и зубы велики и весь распространился по всему небеси, и Богъ виъстилъ в мя небо и

¹) Ркп. Имп. Публ. Вибл. (Погод.) № 1579. л. 83-84 об.

землю и всю тварь. Да еще пишеть: егда-де воскреснемъ во второе пришествіе Христово, а меня-де Господь атаманомъ учинить; а егда-де восхитимся на облацъхъ, и я закричу Господу: Господи, Сергій мой, да царяде турскаго патрахилію свяжу, в Москву притащу, а пред царя поставлю, яко пса; а егда в Вавилонъ взыйду да (sic) Святую Троицу; тогда-де бить бичемъ станемъ пестряковъ-те воровъ, старухъ заставимъ бить, бабье то дъло, до смерти не убъютъ, а глаза выстегаютъ, да и в ръку побрасаем.

Да онъ же пишетъ. Такъ-де глаголетъ Духъ Святый: послъ царя Алексія Михайловича будетъ старая въра, и егда-де пестряки-те переведутся, тогда-де и я зажмурюся.

Да онъ же пишетъ: жиды глаголаху на Христа, да распнемъ Его и ругающеся ему глаголаху: аще снидеть со креста, да видимъ и въруемъ ему; а нынъшніи жиды въ огонь сажають православныхъ христіянъ да тоже ругаяся говорять: аще праведенъ, инъ-де не згорить, а кто и не згорить, и они иссъкше да въ пепелъ правовърныхъ жгуть, яко на крестъ Христа мертва мужикъ стрелецъ рогатиною пырнулъ: выслужился, блядинъ сынъ, пять рублевъ взялъ, жалованья дадутъ ему да сукно, да жалованья, да погребъ, понеже радъетъ намъ, великому государю. Охъ, охъ! бъдныя!

Да онъ же написалъ, велика Бога нарицая не по существу состава, да и в приводъ сказалъ: левъ-де звърь силнъе осляти и велбуда, такожде орелъ и соколъ силнъе лебеди и гуся, а ималъ сія приклады изъ книгъ латинскихъ мудрецовъ, Езопы, бранскаго баснослогателя, и иныхъ таковыхъ же, а святіи богословцы вси глаголютъ, яко непостижимо Божество.

А сію книжку написалъ Евангеліемъ въчнымъ, не мною-де гръшнымъ писана, но самымъ перстомъ Божіимъ, а сему лживому писму Аввакумову, монахъ Онуфрій прелщенный со единомысленники своими послъдуетъ.

## № 25. Житіе протопопа Аввакума 1).

По благословенію отца моего старца Епифанія писано моею рукою грѣшною протопона Аввакума, и аще что речено просто и вы, Господа ради чтущій и слышащій, не позазрите просторѣчію нашему, понеже люблю свой русской природной языкъ, виршами филосовскими не обыкъ рѣчи красить, понеже не словесъ красныхъ Богъ слушаетъ, но дѣлъ нашихъ хощетъ. И Павелъ пишетъ: аще языки человъческими глаголю и ангельскими, любви же не имамъ—ничто же есть. Вотъ что много разсуждать; не латинскимъ языкомъ, ни греческимъ, ни еврейскимъ, ниже

<sup>1)</sup> По рип. Казанской духовной академін, № 1679 (106), л. 1-93.

пнымъ копмъ пщетъ отъ насъ говоры Господь, но любви съ прочими добродътельми хощетъ; того ради я и не брегу о красноръчіи, и не уничижаю своего языка русскаго, но простите же меня гръпнаго, а васъ всъхъ рабовъ Христовыхъ Богъ проститъ и благословитъ. Аминь.

Кресть всвиъ воскресеніе.

Крестъ надшимъ исправленіе, страстемъ умерщвленіе и плоти пригвожденіе. Крестъ душамъ слава, и свъть въчный, аминь.

Многострадальный юзникъ, темничьной горемыка и нужетерпецъ, исповъдникъ Христовъ священнопротопопъ Аввакумъ понуженъ быстъ житіе свое написати отцемъ его духовнымъ инокомъ Епифаніемъ, да не забвенію будетъ предано дъло Божіе, аминь.

Поученіе преподобнаго отца нашего Аввы Дорофея о любви.

Потщитеся соединитеся другъ другу: елико бо соединевается кто искреннему, толико соединяется Вогови, и реку вамъ прикладъ отъ отецъ, да познаете силу слова.

Положи ми кругъ быти на земли, якоже начертаніе нъкое обло, отъ прехожденія остна, глаголетжеся свойственнъ остенъ, еже посреднее круга, даже до остна положите убо умъ вашъ во глаголемое; сей кругъ разумъйте ми быти миръ— самое же еже посредъ круга Вога, стези же, яже оть круга идущая и до среды путія, сирфчь житія человфческаго, поелику убо входять святін къ средъ, желающе приближитися Богу, по равеньству входа близъ бываютъ и Бога, и другъ другу, и елико приближаются другь другу, приближаются и Богови. Такожде разумъйте и отлученіе: еда бо отставять себе оть Бога и возвратятся на внёшняя, явъ есть яко елико исходять и удаляють себе отъ Вога, толико удаляются другь оть друга, и елико удаляются другь отъ друга, толико удаляются и отъ Бога; се таково есть естество любве, поелику убо есмы внъ и не любимъ Бога, потолику имамы отстояніе кождо ко искреннему. Аще ли же возлюбимъ Вога, едико приближаемся къ Вогу любовію яже къ нему, толико соедиивваемся любовію къ ближнему, и елико соединвваемся искреннему, толико соединеваемся Богу. Вогъ да сподобить послушать полезная намъ и творити я, а не гибватися другь на друга, ниже яритися.

Богъ любы есть и пребываяй въ любви—въ Возъ пребываетъ, и Вогъ въ немъ пребываетъ. Апостолъ рече: «сообщаяйся Богу—прилежитъ и о братъ; ненавидяй брата—чюждъ Бога и жилище бъсомъ. Вогъ вселяется въ любовнова человъка чювствомъ небеснымъ, и таковое тъло домъ Вожіи бываетъ. По святому Ефрему: а идъже Господъ Богъ, ту и чини святыхъ ангеловъ служатъ Владыки; живемъ, братія, угодно Богу, да со ангелы Христосъ Вогъ въ насъ обитаетъ. Аще криво живу—исправте мя, аще по воли Божіи—благодатъ Богу о неисповъдимъмъ Его даръ. Вотъ, вамъ, питомникамъ церковнымъ, предлагаю житіе свое отъ юности и до лътъ пятьдесятъ ияти годовъ. Авва Дорофей описалъ же свое житіе ученикам своимъ, понуждая ихъ на таяжде, поученіе 4, листъ 49, и я такожде,

убъждая вашу любовь о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, сказываю вамъ дъемая мною непотребнымъ рабомъ Божінмъ о Святъмъ Дусъ со Отцемъ и Сыномъ. Богу благодареніе во въки.

Вотъ тебъ, чадо мое возлюбденное, книга живота въчнаго; поминай мя въ молитвахъ своихъ и старца не забывай Епифанія. Я писалъ, а онъ мив молитвами помогаль; надъ всемъ же симъ, благословить тя Господь и Марію твою Пиминовну, и чадъ вашихъ, п снохъ, и внучатокъ, п сродниковъ, и знаемыхъ и други, и другиня, и вся васъ любящія; еще же да будеть всякъ благословляй тя -- благословенъ, и проклинаяй -- тя проклять: и да подасть ти Господь отъ влаги земныя, и отъ росы небесныя свыше, и множа да умножить въ дому твоемъ всякій красоты и благодати, и да ясте ветхая ветхихъ, и ветхая отъ лица новыхъ изрините, сиръчь всего изобильно и съ остатками: дай вамъ Господи и хлъба, и мяса, и рыбы, отъ женъ да ядять сія хліббы священныя. Виждь, архіерей сестру чистоту и еросу назнаменова, и ясти брашно священническо повелъ по нуждъ алчющимъ отрокомъ Давидовымъ. Давидъ же яде, благодаря яко понъ. Колми же нынъшняя наша нужда належить хотящимъ спастися, нужно намъ таиньство то получить истинное, а прочія тайны мощно и простолюдину совершить. Есть и писано: не всёхъ рукополагаеть Духъ Святый, но всеми действуеть о Христе Ісусе Господе нашемъ, Ему же слава ныпъ и присно и во въки въкомъ, аминь.

Господи Ісусе Христе Сыне Вожій, помилуй насъ. Всесвятая Троице, Воже и Содътелю всего мира, поспъпи и направи сердце мое начати с разумомъ и кончати дълы благими, ихъ же нынъ хощу глаголати азъ недостойный. Разумъя же свое невъжество, припадая молютися, и еже от Тебе помощи прося: Господи, управи умъ мой и утверди сердце мое не о глаголаніи устенъ стужатиси, но приготовитися на твореніе добрыхъ дълъ, яже глаголю, да добрыми дълы просвъщенъ, на судищи десныя Ти страны причастникъ буду со всъми избранными Твоими. И нынъ, Владыко, благослови, да вздохнувъ отъ сердца, и языкомъ возглаголю.

Діонисія Ареопагита о Божественныхъ именехъ, что есть Тебѣ, Богу, присносущныя имена истинные, еже есть близостные и что виновные, спрѣчь похвальные. Сія суть суще: сын, свѣтъ, истинна, животъ, — только свойственныхъ четыре, а виновныхъ много. Сія суть—Господь, Вседержитель, непостижимъ, неприступенъ, тріvпостасенъ, Царь славы, непостояненъ, огнь, Духъ, Богъ, и прочая по сему разумѣвай. Того же Діонисія о истиннѣ: себе бо отверженіе истины испаденіе: истина бо сущее есть: аще бо истина сущее есть, пстины испаденіе сущаго отверженіе есть. От сущаго же Богъ пспасти не можеть п еже не быти нѣсть.

Мы же речемъ: потеряли новолюбцы существо Вожіе испаденіемъ отъ истиннаго Господа Святаго и животворящаго Духа; по Діонисію, коли ужъ истины испали, туть и сущаго отверглись. Богь же оть существа сво его испасти не можеть, и еже не быти нъсть того въ Немъ: присносущенъ

истинный Богь напть. Лучше бы имъ в символт въры не глаголати Господа, виновнаго имени, а нежели истиннаго отсъкати, въ немъ же существо Божіе содержится. Мы же, правовърніп, обоя имена исповъдуемъ и въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго Свъта нашего въруемъ, со Отцемъ и Сыномъ поклоняемаго, за него же стражемъ и умираемъ помощію Его Владычнею.

Тъщитъ насъ той же Діонисій Ареопагитъ, въ книгъ его писано: сей убо есть во истинну истинный христіянинъ, зане истинною разумъвъ Христа и тъмъ богоразуміе стяжавъ, иступивъ убо себе, не сыи въ мирскомъ ихъ нравъ и прелести, себя же въсть трезвящася и измънена всякаго прелестнаго невърія, не токмо даже до смерти бъдствующе истинны ради, но и невъденіемъ скончевающеся всегда, разумомъ же живуще, и христіяне суть свидътельствуемы.

Сей Діонисій наученъ въръ Христовъ отъ Павла апостола, живый во Афинъхъ, преждъ даже не пріити въ въру Христову, хитрость имый исчитати обги небесныя; егда же върова Христови, вся сія вмънихъ быти яко уметы, къ Тимофею пишетъ в книгъ своей сице глаголя: дитя, али не разумъешъ, яко вся сія внъшняя блядь ничтоже суть, но токмо прелесть и тля и пагуба. Азъ проидохъ дъломъ и ничтоже обрътохъ токмо тщету; чтыи да разумъетъ. Исчитати бъги небъсныя любятъ погибающіи, понеже любви истинныя не пріяща, во еже спастися имъ, и сего ради послеть имъ Вогъ дъйство льсти, во еже въровати имъ лжи, да судъ пріимуть не въровавшіи истиннъ, но благоволиша о неправдъ. Чти о семъ Апостолъ, 275.

Сей Діонисій еще не прінде въ въру Христову, со ученикомъ своимъ во время распятія Господня бывъ въ солнечнёмъ граде и виде: солнце во тьму преложися и луна въ кровь, звъзды въ полудне на небеси явилися черныя видомъ; онъ же ко ученику глагола: «Или кончина въку пріиде или Богъ Слово плотію стражеть. Понеже не по обычаю тварь видъ измънену. И сего ради бысть въ недоумъніи. Той же Діонисій пишеть о солнечнемъ знаменіи когда затмится: есть на небеси пять звіздъ заблудныхъ, еже именуются луны. Сін луны Богь положилъ не въ предълахъ, яко же и прочіи зв'язды, но обтекають по всему небу, знаменіе творя или во гиввъ или въ милость. Егда заблудница, еже есть луна, подтечеть отъ запада подъ солице и закроетъ свътъ солнечный, и то затибніе солицу за гибвъ Божій къ людямъ бываеть. Егда же бываеть, отъ востока луна подтекаеть, и то по обычаю шествіе творяще, закрываеть солице. А въ нашей Россіи бысть зативніе въ 162-мъ году, предъ моромъ: плылъ Волгой ръкой архіенископъ Сумеонъ сибирской и въ полудне тьма бысть предъ Петровымъ днемъ недъли за двъ; часа съ три плачющи у берега стояли. Солице померче, отъ запада дуна подтекала, являя Богъ гиввъ свой къ людямъ. Въ то время Никонъ отступникъ въру казилъ и законы церковныя, и сего ради Вогъ изліяль фіяль гивва ярости своея на русскую землю: зъло моръ великъ былъ, нъколи еще забыть, вси помнимъ. Паки потомъ минувъ годовъ съ четырнатцеть, въ другой рядъ затмъне солнцу было въ Петровъ постъ въ пятокъ, въ часъ шестый тма бысть. Солице померче, луна отъ запада же подтекала, гнъвъ Божій являя. Протопопа Аввакума, бъднова горемыку, въ то время съ прочими въ соборной перкви власти остригли и на Угръще въ темницу, преклинавъ, бросили. Върный да разумъетъ, что дълается въ земли нашей за нестроеніе церковное и разореніе въры и закона, Говорить о томъ престанемъ, въ день въка познано будетъ всъми, —потерпимъ до тъхъ мъстъ.

Той же Діонисій пишеть о знаменіи солнца, како бысть при Ісусь Наввинь во Израили. Егда Ісусь съкій иноплеменники, то бысть солнце противо Гаваона, еже есть на полдняхь, — ста Ісусь крестообразно, сирычь распростре руце свои, и ста солнечное теченіе, дондеже враги погуби. Возвратилося солнце къ востоку, сирычь назадъ и паки потече и бысть во дни томъ 34 часа, понеже в десятый чась назадъ отбъжало, такъ въ суткахъ десять часовъ прибыло. И при Езекій царь бысть знаменіе. Оттече солнце назадъ во второй на десять часъ дни и бысть во дни и въ нощи тридесять шесть часовъ. Чти книгу Діонисіеву, тамъ пространно уразумьещъ.

Онъ же Діонисій пишеть о небесныхъ силахъ возвінцая, какъ хвалу приносять Вогу, раздъляяся девять чиновъ на три троицы. Престоли, Херувими и Серафими, освящение отъ Бога пріемля, сице восклицають: благословена слава отъ мъста Господня. И чрезъ ихъ преходить освящение на вторую тронцу, еже есть Госпольства. Начала, Власти. Сія тронца, славословя Бога, восклицають: аданлуія, адлилуія, адлилуія, по Алфавиту аль Отцу, иль Сыну, уія Духу Святому. Григорій Низскій толкусть: «аллилуія—хвала Богу», а Василій Великій пишеть: «аллилуія— ангельская ръчь, человъчески рещи-слава тебъ, Боже». До Василія пояху во церькви ангельскія річн «аллилуія, аллилуія, аллилуія». Егда же бысть Василій, и новель пъть двъ ангельскія рычи, а третью человыческую, сице: «адлилуія, аллилуія, слава Тебъ, Боже». У святыхъ согласно, у Діонисія и у Василія трижды восивнающе, со ангелы славимъ Бога, а не четырежды по римской бляди: мерско Богу четверичное восиввание сицевое: «аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебъ, Воже». Да будеть проклять сице поюще съ Никономъ и съ костедомъ римскимъ. Паки на первое возвратимся. Третья троица: Силы, Архангели, Ангели. Чрезъ среднюю Троицу освященіе пріемля, поють: «свять, свять, свять Господь Саваофъ, исполнь небо и земля славы Его». Зри: тричисленно и се воспъваніе. Пространно Пречистая Богородица протолковала о аллилуін. Явилась Василію, ученику Ефросина Псковскаго.

Велика во аллилуін хвала Богу, а отъ зломудрствующихъ досада велика: по-римски Троицу Святую въ четверицу глаголютъ, Духу и отъ Сына исхожденіе являютъ. Зло и проклято сіе мудрованіе Богомъ и святыми, правовърныхъ избави Боже сего начинанія злаго о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Ему же слава нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

Афанасій Великій рече: «иже хощеть спастися, прежде всъхъ подобаетъ сму держати кафолическая въра, ся же аще кто целы и непорочны не соблюдаеть, кромъ всякаго недоумънія, во въки погибнеть. Въра же кафолическая сія есть. Да единаго Бога въ Тронцъ и Тронцу во Единицъ почитаемъ, ниже сливающе составы, ниже существо раздъляюще: инъ бо есть составъ Отечь, инъ -Сыновенъ, инъ Святаго Духа, но Отчее и Сыновнее и Святаго Духа едино божество, равна слава, соприсносущно величество. Яковъ Отецъ, таковъ Сынъ, таковъ и Духъ Святый. Въченъ Отецъ, въченъ Сынъ, въченъ и Духъ Святый. Не созданъ Отецъ, не созданъ Сынъ, не созданъ и Духъ Святый. Не три бози, но единъ Богъ, не три несозданніп, но единъ Несозданный. Равит вседержитель Отецъ, вседержитель Сынъ, вседержитель и Духъ Святый. Подобнъ непостижниъ Отецъ, непостижниъ Сынъ, непостижимъ и Духъ Святый. Не три вседержители, но единъ вседержитель, единъ непостижимый. И въ сей Святъй Троицъ ничтоже перьвое или послъднее, инчтоже болъе или менъе, но цълы три составы и соприсносущны суть себъ и равны. Особно бо есть Отцу нерождение, Сыну же рожденіе, а Духу Святому исхожденіе; обще же имъ Божество и царство.

Нужно бо есть побесвдовати и о вочеловъчени Вога Слова къ вашему спасенію. За благость щедроть излія себе оть отеческихъ нідръ Сынь-Слово Божіе въ Дъву чисту Богоотроковицу, егда время наставало, и воплотився отъ Духа Свята и Маріи Дівы вочеловічився, насъ ради пострадавъ, и воскресе въ третій день, и на небо вознесеся и съде одесную величествія на высокихъ, и хощеть паки прінти судити и воздати комуждо по дъломъ его, Его же царствію ність конца. И сіе смотрівніе въ Возів бысть прежде, даже не создатися Адаму, прежде даже не вообразитися. Рече Отецъ Сынови: сотворимъ человъка по образу нашему и по подобію. И отвъща другій: сотворимъ, Отче, и преступить бо. И наки рече: о, единородный мой! о, свъте мой! о, Сыне и Слове!о, сіяніе славы мося!аще промышляении созданісмъ монмъ, подобаеть ти облещися въ тлимаго человъка, подобаеть ти по земли ходити, апостолы воспріяти, пострадати и вся совершити. И отвъща другіи: буди, Отче, воля твоя! Посемъ создася Адамъ и прочая. Аще хощени пространно разумъти, чти Маргарить, слово о вочеловъчение: тамо обрящеши. Азъ кратко помянухъ, смотреніе показуя. Сице всякъ въруяй въ Онь не постыдится, а не въруяй осужденъ будеть и во въки погибнеть, по вышереченному Афанасію. Сице азъ, протопонъ Аввакумъ, върую, сице исповъдую, съ симъ живу и умираю.

Рожденіе же мос въ Нижегородскихъ предѣлехъ, за Кудмою рѣкою, въ селѣ Григоровѣ. Отецъ мой бысть священникъ Петръ, мати Марія, инока Марфа. Отецъ мой прилѣжаше житія хмельнова, мати же моя постница и молитвенница бысть, всегда учаще мя страху Божію. Азъ же нѣкогда видѣвъ у сосѣда скотину умершу, и въ той нощи воставши предъ образомъ,

плакався доволно о души своей, поминая смерть, яко и мив умрети: и съ
тёхъ мёсть обыкохъ во вся дни молитися. Потомъ мати моя овдовёла, а я
осиротёлъ молодъ, и отъ своихъ соплеменникъ во изгнаніи быхомъ Изволила мати меня женить. Азъ же Пресвятёй Богородице молихся, да дастъ
ми жену помощницу ко спасенію. И въ томъ же селё дёвица сиротина же,
безпрестанно во церковъ ходила—имя ей Анастасія. Отецъ ея былъ кузнецъ, именемъ Марко, богатъ горазно, а егда умре, нослё его вся истощилося. Она же въ скудости живяще и моляшеся Богу, даже сочетается за
меня совокупленіемъ брачнымъ. И бысть, по воли Вожіи, тако. Посемъ
мати моя отъиде къ Богу въ подвизе велице. Азъ же отъ изгнанія переселихся въ ино мѣсто. Рукоположенъ во діаконы двадцети лѣть з годомъ; и
по дву лѣтѣхъ въ попы поставленъ; живый въ попѣхъ осьмъ лѣтъ и потомъ совершенъ въ протопопы православными епископы. Тому дватцеть
лѣтъ минуло, и всего тритцеть лѣтъ, какъ священьство имѣю, а отъ роду
на шестой десятокъ идетъ.

А егда азъ въ попъхъ былъ, тогда имълъ у себе дътей духовныхъ много, по се время соть съ пять или съ шесть будеть. Не почивая азъ гръшный придъжа, во церьквахъ, и въ домъхъ, и на распутіяхъ, по градомъ и селомъ, еще же и во царствующемъ градъ, и во странъ Сибирской. проповъдуя и уча слову Божію, годовъ будеть тому съ полтретьятцеть. А егда еще быль въ попъхъ, пріиде ко мит исповъдатися дтвица, многими гръхми обременена, блудному дълу и малакіи всякой повинна; нача меж плакавшися, подробну возвъщати во церкви предъ Евангеліемъ стоя. Азъ же треокаянный врачь, слышавши оть нея, самъ разболтвел, внутрь жегомъ огнемъ блуднымъ. И горко мнъ бысть. Въ той часъ зажегъ три свъщи и прилъпилъ къ налою и возложилъ правую руку на пламя и держалъ, понлеже во мит не угасло злое разженіе. И отпустя дівицу, сложа съ себя ризы, помолясь, пошелъ въ домъ свой абло скорбенъ. Время, яко полунощи, и пришедъ въ свою избу, плакався предъ образомъ Госполнимъ яко и очи опухли, и моляся прилъжно, да же отлучить мя Богь оть дътей духовныхъ: понеже время тяжко, не могу носити. И падохъ на землю на лицы своемъ, рыдая горце, и забыхся лежа, не въмъ, какъ плачю, а очи сердечьнім при ръкъ Волгъ. Вижу плывутъ стройно два корабля златы, и весла на нихъ влаты и все злато. По единому корміцику на нихъ сидъльцовъ. И я спросилъ: чіе корабли? И они отвъщали: Лукинъ и Лаврентіевъ. Сін быша ми духовныя дёти, меня и домъ мой наставили на путь спасенія, и скончались богоугодив. А се потомъ вижу третій корабль не златомъ украшенъ, но разными красотами испещренъ -красно, и бъло, и сине, и черно, и пепелесо, —его же умъ человъчь невиъстить красоты его и доброты. Юноша свътель, на кормъ съдя, править, бъжить ко мнъ изъ за Волги, яко пожрети меня хощеть. И я вскричаль: чей корабль? И съдяй на немъ отвъщаль: твой корабль, на! плавай на немъ, коли докучаешъ, и з женою, и з

дътъми. И я вострепеталъ, и съдни разсуждаю: что се видимое? и что будетъ плаваніе?

И се по малѣ времени, по писанному, обяща мя болѣзни смертныя, бѣды адовы обыдоша мя: скорьбь и болѣзнь обрѣтохъ. У вдовы начальникъ отнялъ дочерь. И азъ молихъ его, да же сиротину возвратитъ къ матери. І онъ, презрѣвъ моленіе паше, воздвигъ на меня бурю, и у церкви, пришедъ сонмомъ, до смерти меня задавши. И азъ лежалъ въ забытіи полчаса и болши, паки оживе Божіимъ мановеніемъ. Онъ же, устращася, отступился мнѣ дѣвицы. Потомъ научилъ его діяволъ: иришедъ во церковь, билъ и волочилъ меня за ноги по землѣ въ ризахъ, а я молитву говорю въ то время.

Таже инъ начальникъ въ оно время на мя разсвирнивлъ, --- прибъжавъ ко мић въ домъ, бивъ меня и у руки, яко несъ, огрызъ нерсты. И егда наполнилась гортань ево крови, тогда испустиль изъ зубовъ свожхъ мою руку и, меня покинувъ, пошелъ въ домъ свой. Азъ же, поблагодаря Бога. завертъвъ руку платомъ, пошелъ къ вечернъ. И на пути онъ же наскочилъ на меня паки со двема пистольми и запалиль ис пистоли. И Божіимъ мановеніемъ на полкт порохъ пыхнулъ, а пистоль не стредила. Онъ же бросилъ ея на землю и из другія запалиять паки. Божія же воля такть же учинила, пистоль и та не стрелила. Азъ же прилъжно, идучи, молюсь вогу, осънилъ ево больною рукою и поклонился ему. Онъ меня даетъ, а я ему говорю: благодать въ устижкъ твоикъ, Иванъ Родіоновичъ, да будетъ. Посемъ дворъ у меня отнять, а меня выбиль, всево ограбя, и на дорогу хибба не даль. Въ то время родился сынъ мой Проконей, что нынъ сидить съ матерью и зъ братомъ въ земий закопанъ; азъ же, взявъ клюку, а мать некрещенова иладенца, пошли зъ братьею и зъ домочадцы, аможе Богъ наставить, а сами пошедъ запъли божественныя пъсни, евангельскую стихъру большимъ распъвомъ: «на гору ученикомъ, идущимъ за земное вознесеніе предста Господь и поклонишася ему» всю до конца, а предъ нами образъ несли. Пъвцовъ въ дому моемъ было много, поюще со слезами на небо взираемъ, а провождающім жители того міста, мужи и жены, и отрочата, множество народа съ рыданіемъ плачюще и сокрушающе мое сердце, - далече насъ провожали въ поле. Азъ же на обычномъ мъстъ ставъ и хвалу Богу воздавъ, поученіе прочель и, благословя, насилу въ домъ ихъ возвратиль, а въ домашними впредь побрели, и на пути Прокопья крестили. яко каженика Филиппъ древле.

Егда же азъ прибремъ къ Москвъ, къ духовнику цареву, протонопу Стефану и къ другому протонопу, къ Неронову Ивану, они же обо мнъ царю извъстиша и съ тъхъ мъсгъ государь меня знать начамъ. Отцы же з грамотою паки послами меня на старое мъсто и я притащимся: ано и стъны разорены моихъ храминъ. И я паки позавемся, в діаволъ и паки воздвигъ бурю. Пріидоша въ село мое плясовые медвъди з бубнами и з домрами, и я, гръшникъ, по Христъ ревнуя изгналъ ихъ, и хари и бубны

изломалъ на полѣ, единъ у многихъ; и медвѣдей двухъ великихъ отнялъ, одново ушибъ и паки ожилъ, а другова отпустилъ въ поле. И за сіе меня, бояринъ Василѣй Петровичъ Шереметевъ, едучи въ Казань на воеводство, въ суднѣ браня много, и велѣлъ благословить сына своего брадобритца. Азъ же не благословилъ, видя любодѣйной образъ. И онъ велѣлъ меня въ Волгу кинуть и, ругавъ много, столкали съ судна.

Таже инъ начальникъ, на мя разовиръпъвъ, пріъхавъ с людьми къ двору моему, стреляль изъ луковъ и ис пищалей съ приступомъ. А я въ то время запершися молился ко Владыкъ: Господи, укроти ево и примири, имиже въси судбами. Онъ же побъжалъ отъ двора, гонимъ Святымъ Духомъ. Таже въ нощь ту, прибъжали отъ него, зовуть меня къ нему, со слезами: батющко, государь! Евеимей Стевановичь при кончинъ и кричить не удобно, быеть себя и охаеть, а самъ говорить: дайте батыка Аввакума! за него меня Богъ наказуетъ! И я чаялъ, обманывають меня, ужасеся духъ мой во мнъ, а се помолилъ Бога сице: Ты, Господи, изведый мя ис чрева матери моея и отъ небытія въ бытіе мя устроиль. Аще мя задушать, причти мя съ митрополитомъ Филинпомъ Московскимъ; аще ли заръжутъ, и Ты, Господи, причти мя з Захарією пророкомъ; аще ли посадять въ воду и Ты, Владыко, яко и Стефана Пермскаго, цаки свободиши мя. И молясь, побхаль въ домъ къ нему, Евфимію. Егда же привезоща мя на дворъ, выбъжала жена ево, Неонила, ухватила меня подъ руку, а сама говорить: поди-тко, государь нашъ батюшко, поди-тко, свътъ нашъ кормилецъ! И я сопротивъ: чюдно! давеча былъ блядинъ сынъ, а топерва батюшко миленькой. Болшо у Христа-тово остра післівнуга та, скоро повинился мужь твой! Ввела меня въ горпицу, вскочилъ съ перины Евфимей, палъ предъ ногама моима, вопить неизреченно: прости, государь, согръщиль предъ Богомъ п предъ тобою, а самъ дрожить весь. И я ему сопротиво: хощеши ли впредь цель быти? Онь же лежа отвъщаль: ей, честный отче. И я рекль: востани, Вогь простить тя. Онъ же, наказань гораздно, не могь самъ востати. И я подняль и положиль ево на постелю, и исповедаль, и масломь священнымъ помазалъ: и бысть здравъ. Такъ Христосъ изволилъ. И з женою быша мев двти духовные, изрядныя раби Христови. Такъ-то Господь горлымъ противится, смиреннымъ же ласть благодать.

Помалѣ иніи паки изгнаша мя отъ мѣста того. Азъ же сволокся къ москвѣ и, Божіею волею, государь меня велѣлъ поставить въ ЮрьевецъПоволской въ протопопы. И тутъ пожилъ немного, — только осмь недѣлъ.
Діяволъ научилъ поповъ п мужиковъ и бабъ, — пришли къ патріархову
приказу, гдѣ я духовныя дѣла дѣлалъ, и вытаща меня ис приказу собраніемъ, — человѣкъ съ тысящу и с полторы ихъ было, — среди удицы били
батожемъ и топтали, и бабы были с рычагами. Грѣхъ ради моихъ убили
замертва и бросили подъ избной уголъ. Воевода съ пушкарями прибѣжалъ
и, ухватя меня, на лошади умчалъ въ мое домишко и пушкарей около
двора поставилъ. Людіе же ко двору приступаютъ и по граду молва ве-

лика. Наиначе же попы и бабы, которыхъ унималъ отъ блудни, вонятъ: убить вора, блядина сына, да и тъло собакамъ въ ровъ кинемъ. Азъ же, отдохня, по трехъ днехъ нощію, покиня жену и дѣти по Волге, самъ-третей ушелъ къ Москвъ. На Кострому прибѣжалъ, ано и тутъ протопопа же Даніила изгнали. Охъ! горе! вездѣ отъ діявола житія нѣтъ! Пріѣхалъ къ Москвъ, духовнику показался; и онъ на меня учинился печаленъ: нашто церковь соборную покинулъ? Опять мнъ другое горе! Таже царь пришелъ ночью къ духовнику благословитися, меня увидълътутъ—опять—кручина: на што городъ покинулъ? А жена, и дѣти, и домочадцы, —з дватцеть, — въ Юрьевцъ остались, — невъдомо живы, невъдомо побиты! Тутъ паки горе!

Посемъ Никонъ, другъ нашъ, привезъ из Соловковъ мощи филипиа митрополита. А прежде его пріезду Стефанъ духовникъ моля Бога и постяся седмицу з братією—и я съ ними тутъ же—о патріархѣ, да же дастъ Богъ пастыря ко спасенію душъ нашихъ. И съ митрополитомъ Корниліемъ Казанскимъ написавъ челобитную за руками, подали царю и царицѣ о духовникѣ Стефанѣ, чтобъ ему бытъ въ патріархахъ. Онъ же не восхотѣлъ самъ и указалъ на Никона митрополита. Царь его и послушалъ, и пишетъ къ нему посланіе на встрѣчю: Преосвященному Никону, митрополиту Новгородскому и Великолуцкому и всея Россіп—радоватися и прочая. Егда же пріехалъ, съ нами, яко лисъ—челомъ, да здорово. Вѣдаетъ, что быть ему въ патріархахъ, и чтобъ откуля помѣшка какова не учинилась. Много о тѣхъ козняхъ говорить.

Царь его на патріаршество зоветь, онъ бытто не хочеть, мрачить царя и людей, а со Анною по ночамь укладывають, какъ чему быть, и много тружався со діаволомъ, взошелъ на патріаршество Божінмъ попущеніемъ, укрѣпя царя своимъ кознованіемъ и клятвою дукавою. Егда бысть патріархомъ, такъ насъ и въ крестовую не сталъ пускать, а се и ядъ отрыгнулъ. Въ постъ великой прислалъ память Казанскому протопопу Иванну Неронову, а мнъ былъ отецъ духовной; я все у него и жилъ въ церкви; егда куда отлучится, ино я въдаю церковь; и къ мъсту говорили на дворецъ ко Спасу, да я не порадълъ или Богъ не изволилъ. Народу много приходило къ Казанской; такъ мнъ любо—поученіе читалъ безпрестанно, лише о братіяхъ родныхъ духовнику поговорилъ, и онъ ихъ вверху у царевны, а инова при себъ жить устроилъ попомъ въ церькви; а я самъ, идъже людіе снемлются, тамъ слово Божіе проповъдалъ, да при духовниковъ благословеніи и Неронова Иванна тъшилъ надъ книгами свою гръшную душу о Христъ Ісусъ.

Таже Никонъ въ памяти пишетъ: Годъ и число. По преданію святыхъ Отецъ и Апостолъ, не подобаетъ метанія творити на колѣну, но въ поясъ бы вамъ класть поклоны, еще же и тремя персты бы есте крестились. Мы, сошедшеся со отцы, задумалися, видимъ, яко зима хощетъ быти: сердце овябло и ноги задрожали. Нероновъ мнѣ приказалъ церковь, а самъ скрылся въ Чюдовъ— седмицу единъ въ палаткъ молился. И тамъ ему отъ образа

ласъ бысть во время молитвы: Время приспъ страданія! Подобаеть вамч неослабно страдати! Онъ же мнъ, плачющи, сказаль; таже епископу Коломенскому Павлу, его же Никонъ на послъдокъ въ Новогороцкихъ предълехъ огнемъ сжегъ; потомъ Даніилу, Костромскому протопопу, и всей сказалъ братіи. Мы же з Даниломъ ис книгъ написавъ выписки о сложеніи перстовъ п о поклонъхъ, и подали государю: много писано было; онъ же невъмъ, гдъ скрылъ ихъ, мнитмися Никону отдалъ.

Послѣ тово вскорѣ, схвативъ Никонъ Даніила, остригъ при царѣ, за Тверскими вороты и, содравъ однорядку, ругавъ, отвелъ въ Чюдовъ, въ клѣбню: и, муча много, сослалъ въ Астрахань. Возложа на главу тамъ ему вѣнецъ терновъ, въ земляной тюрмѣ и уморили. Таже другова тамъ, Никольскаго протопопа Даніила, посадилъ у Спаса на Новомъ. Таже Неронова Иванна въ церкви скуфью снялъ и посадилъ въ монастырѣ Симановѣ, опослѣ на Вологфу сослалъ въ Спасовъ каменной монастырь, потомъ въ Кольской островъ.

Посемъ меня взяли отъ всенощнаго Борисъ Нелединской со стрелцами, человъкъ со мною съ шестъдесятъ взяли: ихъ въ тюрму отвели, а меня на натріархов'ї двор'ї на чень посадили ночью. Егда же росв'їтало, въ день недъльный, посадили меня на тельгу, ростеня руки, и везли отъ патріархова двора до Андроньева монастыря. И туть на чепи кинули въ темную налатку; ушла вся въ землю. И сидълъ три дни, ни елъ, ни пилъ, — во тив свдя, кланялся на чени, не знаю-на востокъ, не знаю-на западъ. Никто ко мев не приходиль, — токмо мыши, и тараканы, и сверчьки кричать, и блохъ довольно. Таже во исходъ третьихъ сутокъ захотълося есть мит; послт вечерни ста передъ мною, невтмъ-человткъ, невтмъ ангелъ,и по се время не знаю. Токмо въ потемкахъ сотворя молитву и взявъ меня за плечо съ ченью, къ лавкъ привелъ, и посадилъ, и лошку въ руки далъ и хлівоца немношко и штецъ даль похлебать, — зітло прикусны, хороши! и реклъ мић: полно, довлћетъ ти ко укрћиленію! И не стало его: двери не отворялись, а ево не стало. Чудно только человъкъ, а что же! ангелу ино вездъ не загорожено! На утро архимарить з братією вывели меня, журять мнъ, что патреарху не покорился. И я отъ писанія ево браню! Сняли большую чень и малую наложили. Отдали черньцу подъ начало, велъли въ церковь волочить. У церкви за волосы деруть и под бока толкають, и за чень торгають, и въ глаза илюють. Богь ихъ простить въ сій въкъ и въ будущій: не ихъ то дъло, но діавольское.

Туть же въ церкви у нихъ былъ нашъ братъ подначальной ис Хамовниковъ, пьянства ради преданъ бъсомъ и гораздо бъсился томимъ отъ бъсовъ. Азъ же зжалихся гръшный объ немъ, во объдню стоя на чепи Христа Свъта и Пречистую Богородицу помолилъ, чтобъ ево избавили отъ бъсовъ. Господь же ево бъднова и простилъ, бъсовъ отгналъ. Онъ же цълоуменъ сталъ заплакавъ и ко мнъ поклонился до земли; я ему заказалъ,

чтобъ про меня не сказалъ никому; людіе же догадалися о семъ, учали звонить и молебенъ пъть. Сидълъ я тутъ четыре недъли.

Послъ меня взяли Логина протопопа Муромскаго: въ соборной церкви при царъ остригь ево овчеобразный волкъ въ объдню, во время переноса. Егда сняль у архидіякона со главы дискось и поставиль на престоль тело Христово, а съ чашею архимаритъ Чюдовской Оерапонть вит одгаря при дверехъ царьскихъ стоялъ. Увы разсъченія тълу и крови Владыки Христа! Пуще жидовскаго дъйства игрушка сія! Остригше, содрали съ Логина однорятку и кафтанъ. Онъ же разжегся ревностію божественнаго огня, Никона порицая, и черезъ порогъ олтарной въ глаза ему плевалъ, и распоясався, схватя съ себя рубашку, в олгарь Никону въ глаза бросилъ. Чюдно! растопоряся рубашка покрыла дискось съ теломъ Христовымъ п престолъ. А въ то время и царица въ церкви была. На Логина же возложа чень и потаща ис церкви, били мстлами и шелепами до Богоявленскаго монастыря. И туть кинули нагова въ полатку, и стрельцовъ на карауле накръпко учинили. Ему же Богъ въ ту нощь далъ новую шубу да шапку. И на утро Никону сказали. Онъ же разсмъявся, говорить: знаю-су пустосвятовъ тъхъ! И шапку у него отнялъ, а шубу ему оставилъ.

Посемъ паки меня изъ монастыря водили пѣшева на патріарховъ дворъ, по прежнему ростяня руки. И стязався много со мною, паки отвели такъ же. Таже въ Никитинъ день со кресты ходъ, а меня паки противъ крестовъ везли на телъге и привезли къ соборной церкви стричь меня такъ же. И держали на порогъ въ объдню долго. Государь сошелъ съ мъста и приступя къ патреарху упросилъ у нево. Не стригше, отвели въ Приказъ Сибирской, отдали дъяку Третьяку Башмаку, что нынъ съ нами стражетъ же за православную въру, старецъ Саватъй, — сидитъ въ земляной тюрмъ у Спаса на Новомъ. Спаси ево, Господи! и тогда мнъ добро дълалъ.

Таже послади меня въ Сибирь въ ссылку з женою и дътьми. И колико порогою было нужды, тово всево говорить много, развъ малое иомянуть. Протопопица родила младенца, больную въ телъге и потащили! До Тоболска три тысящи версть, недёль съ тринатцеть волокли телегами, и водою, и санми половину пути. Архіепископъ Симеонъ Сибирской (тогда. добръ былъ, а нынъ учинился отступникъ) устроилъ меня въ Тоболске къ мъсту. Тугъ живучи у церкви великія бъды постигоша мя. Пятью слова государевы сказывали на меня въ полтора года. И единъ нъкто, двора архіепископля дьякъ, Иванъ Струна, тотъ ѝ душею моею (потрясъ) сице. Владыка съехалъ къ Москвъ, а онъ безъ нево научениемъ бъсовскимъ и кознями напаль на меня. Перкви мося дьяка Антонія захотьль мучить напрасно. Онъ же Антоній утече у него и прибъжаль ко мнъ въ церковь. Иванъ же Струна собрався съ людми во инъ день, пріиде ко мнъ въ церьковь, ухватиль Антона на крылось за бороду. А я въ то время затвориль двери и замкнулъ: никово не пустилъ въ церковь. Одинъ онъ, Струна вертится, что бъсъ, въ церковъ. И я покиня вечерию, со Антономъ, посадя ево на полу, п за мятежъ церковной постегалъ ремнемь нарочито-таки; а прочіи, человъкъ з двадцеть, вси побъгоша гоними Духомъ. И покаяніе принявъ отъ Струны, къ себъ отпустилъ ево паки. Сродницы же ево, попы и чернцы, весь градъ возмутили, како бы меня погубить. И въ полъ нощи привезли сани ко двору моему, ломилися вызбу, хотя меня, взявъ, въ воду свести. И Божіимъ страхомъ отгнани быша и вспять побъгоша. Мучился я отъ нихъ, бъгаючи съ мъсецъ тайно: иное въ церквъ ночую, пное уйду къ воеводъ. Княгиня меня въ сундукъ посылала, я де, батюшко, надъ тобою сяду; какъ де придутъ тебя искать къ намъ; и воевода отъ нихъ мятежниковъ боялся, лишь плачетъ, на меня глядя. Я уже и въ тюрму просился — ино не пустятъ. Таково то время было. Провожалъ меня много матоей Ломковъ, иже и Митрофанъ въ чернцахъ именуемъ, — на Москвъ у Павла митрополита ризничимъ былъ, какъ стригъ меня з дъякономъ Аоанасьемъ. Тогда въ Сибири при мнъ добръ былъ, а опослъ проглотилъ ево діяволъ, отступилъ же отъ въры.

Таже прівхаль съ Москвы архіепископь и мив мало-мало легче стало. Правильною виною посадиль ево, Струну, на цепь за сіе: человъкъ нъкій з дочерью кровосмъщение сотворилъ, а онъ, Струна, взявъ съ мужика полтину, не наказавъ, отпустилъ. И владыка ево за сіе сковать приказаль, и мое дёло туть же помянувь. Онь же, Струна, ушель къ воеводамъ въ Приказъ и сказалъ слово и дъло государево на меня. Отдали ево сыну боярскому лутчему Петру Бекътову, за приставъ. Увы, Петру погибель пришла! Подумавъ, архіепископъ, по правиламъ за вину кровосмъщенія, сталъ Струну проклинать въ церковъ. Петръ же Бекътовъ въ то время браня архіепископа и меня, изшедъ изъ церкви, взбъсился, идучи ко двору и падъ издше, горкою смертію умре. Мы же со владыкой приказали ево среди улицы вергнути исомъ на снъдъніе, да же граждане оплачють ево согръщение. И сами три дни прилъжнъ Божеству стужали объ немъ, да же, отпустится ему въ день въка отъ Господа. Жалъя Струны, таковую пагубу пріяль. И по трехь днехь тёло его сами честні погребли, Полно тово говорить, плачевнова дъла.

Посемъ указъ пришелъ: велъно меня ис Тоболска на Лъну вести за сіе, что браню отъ писанія и укоряю Никона еретика. Въ тоже время пришла с Москвы грамотка ко мнъ. Два брата, жили кои у царя вверху, умерли з женами и дътъми. И многіе друзья и сродники померли же въ моръ. Изліялъ Богъ фіялъ гнъва ярости своея на всю русскую землю за расколъ церковный! Да не захотъли образумица.

Говорилъ прежде мора Нероновъ царю и прорицалъ три пагубы: моръ, мечь, раздѣленіе. Вся сія збылось во дни наша, а апослѣ и самъ милой принужденъ тремя персты креститца. Таково то попущено дѣйствовати антихристову духу. По Господню реченію, аще возможно ему прельстити и избранныя, и всякъ, мияйся стояти, да блюдется да ся не падетъ. Што тово много и говорить! того ради неослабно ища правды, всякъ молися

Христу, а не дряхлою дущею о въръ прилъжи, такъ не покинетъ Богъ. Писанное внимай—се полагаю въ Сіонъ камень претыканію и камень соблазну; вси бо не сходящійся съ нами о немъ претыкаются или соблажняются. Разумъеш ли сіе, камень—Христосъ, а Сіонъ—церковъ, а блазнящійся похотолюбцы и вси отступницы, временныхъ ради о въчномъ не брегутъ, просто молвить—діаволю волю творятъ, а о Христовъ повельній не радятъ. Но аще кто преткнется—о камень сей сокрушится, а, на немъ же камень падетъ—сотрыетъ его. Внимай-ко гораздно и слушай, что пророкъ говоритъ со апостоломъ: что жорновъ дурака въ муку перемелетъ, тогда узнаетъ всякъ высокосердечьный, какъ скакать по холмамъ, перестанетъ, сиръчь отъ всъхъ сихъ упразднится. Полно тово.

Паки стану говорить: какъ меня ис Тобольска привезли на Лену, а егда въ Енисъйскъ привезли—другой указъ пришелъ.

Велено въ Дауры вести, тысящь з дватцеть отъ Москвы и больши будеть. Отдали меня Афонасію Пашкову: онъ туды воеводою посланъ, и грѣхъ ради монхъ суровъ и безчеловъченъ человъкъ, біетъ безпрестанно людей, и мучитъ, и жжетъ. И я много разговаривалъ ему, да и самъ въ руки попалъ. А съ Москвы отъ Никона ему приказано мучить меня. Поехали изъ Енисейска. Егда будемъ въ Тунгускъ ръкъ, бурею дощеникъ мой въ воду загрузило: налился средъ ръки полонъ воды, и парусъ изорвало, одны палубы на верху, а то все въ воду ушло. Жена моя робятъ кое-какъ вытаскала на верхъ, а сама ходитъ простоволоса, въ забытіи ума, а я на небо глядя, кричю: Господи, спаси! Господи, помози! И Божіею волею прибило къ берегу насъ. Много о томъ говорить! На другомъ дощеникъ двухъ человъкъ сорвало и утонули въ водъ. Оправяся, мы паки поехали впредь.

Егда прієхали на Шаманской порогъ, на встрѣчю намъ приплыли люди, а съ ними двѣ вдовы, — одна лѣтъ въ 60, а другая и болши. Пловутъ пострищися въ монастырь. А онъ, Пашковъ, сталъ ихъ ворочать и хочетъ замужъ отдать. И я ему сталъ говорить: по правиламъ не подобаетъ таковыхъ замужъ давать. Онъ же, осердясь на меня, на другомъ порогъ сталъ меня изъ дощеника выбивать: еретикъ-де ты: для тебя дощеникъ худо идетъ! поди-де по горамъ, а съ казаками не ходи!

Горе стало! Горы высокія, дебри непроходимыя: утесъ каменной, яко стъна стоить и поглядеть — заломя голову. Въ горахъ тъхъ обрътаются змен великіе, въ нихъ же витаютъ гуси и утицы. — періе красное; тамо же вороны черные, а галки сърыя, измънены при русскихъ итицахъ нитютъ періе. Тамо же орлы, и соколы и кречета и курята индійскія, и бабы, и лебеди, и пные дикіи, — многое множество, — птицы разные. На тъхъ же горахъ гуляютъ звъри дикіе: козы, и олени, и зубри, и лоси, и кабаны, волки и бараны дикіе: во очію нашу, а взять нельзя. На тъ же горы Пашковъ выбиваль меня со звърми витать. И азъ ему малое писанейце написалъ. Спце начало: человъче, убойся Бога, съднщаго на херувимъхъ и

призирающаго въ бездны, Его же тренещуть небо и земля со человъки и вся тварь, -- токмо ты единъ презпраешъ и неудобство къ нему показуешъ. И прочая тамъ многонько писано. А се бегутъ человъкъ съ пятьдесятъ, и ваяли мой дощеникъ и помчали къ нему, - версты съ три отъ него стоялъ. Я казакомъ каши съ масломъ наварилъ, да кормлю ихъ и оны, бъдные, ядять и дрожать, а иные плачуть, глядя на меня, жалья по мив. Егда дощеникъ привели, взяли меня палачи, привели предъ него. Онъ же и стоить и дрожить, шиагою подпершись. Началь мив говорить: поиъ ли ты, али распонъ? И я отвъщаль: азъ есмь Аввакумъ протопонъ; что тебъ дъло до меня? Онъ же, рыкнувъ, аки дивій звърь и ударилъ меня по щокъ н паки по другой, и въ голову еще; и збилъ меня съ ногъ, ухватиль у слуги своего чеканъ и трижды по спинъ лежачева зашибъ, и разболокши, по той же сиинъ семьдесять два удара кнутомъ. Палачъ біеть, а я говорю: Господи Ісусе Христе, Сыне Божій, помогай мив. Да тожь говорю, — такъ ему горко, что не говорю: пощади! Ко всякому удару, Господи Ісусе Христе, Сынъ Вожій, помогай мив. Да о срединв той вскричаль я: цолно бить тово! Такъ онъ велълъ перестать, и я промолвилъ ему: за что ты меня бьешь? Въдаешь ли? И онъ наки велълъ бить но бокамъ. Спустили. Я задрожаль, да и упаль. И онъ вельль въ казенной дощеникъ оттащить. Сковали руки и ноги и кинули на беть.

Осень была: дождь на меня шель и въ побои и въ нощь. Какъ били, такъ не болно было съ молитвото тою, а лежа на умъ взбрело: за что ты, Сыне Божій, попустиль таково болно убить тово меня? Я веть за вдовы твои сталъ! Кто дасть судію между мною и тобою? Когда вороваль, и ты меня такъ не оскорблялъ, а нынъ не въмъ, что согръщилъ! Бытго добрый человъкъ! Другой фарисей, погибельный сынъ, съ г...ною рожею праведникомъ себя наменилъ, да со Владыкою, что Іевъ непорочной на судъ, да Іевъ хотя бъ и гръщенъ, ино нельзя на него подивить: виъ закона живый, инсанія не разумъть, въ варварской земль живя; аще и того же рода Авраамля, но поганова колъна. Внимай: Исаакъ Авраамовичъ роди сквернова Исава, Исавъ роди Рагуила, Рагуилъ роди Зара, Зара же праведнаго Іева--вогъ смотри у ково Ісву добру научитца. Вси прадъды идолопоклонники и блудники были, но отъ твари Бога уразумъвъ, живъ праведный непорочно; и въ язвъ лежа изнесе глаголъ отъ недоразумънія и простоты сердца: изведый мя изъ чрева матере моея, кто дастъ судію между мною и Тобою, яко тако наказуеши мя; ни азъ презрѣхъ спроты и вдовицы, отъ острига овецъ моихъ илещи нищихъ одъвахуся, и сниде Богъ къ нему и прочая. А я таковая же дерзнухъ отъ коего разума? родился въ церквъ, на законъ почиваю, писаніемъ ветхаго п новаго закона огражденъ, вождя себя помышляю быти слъпымъ, а самъ ослъпъ извнутри; какъ дощеникъ-отъ не погрязъ со мною!

Стало у меня въ тъ поры кости те щемить, жилы те тянуть, и сердце зашлось, а и умирать сталь. Воды миъ въ роть плеснули: такъ вздохнуль, да покаялся передъ Владыкою, да и опить перестало все больть. На утро кинули меня въ лотку и напредь повезди. Егда прівхали къ порогу Падуну Большому: ръка о томъ мъстъ пиприною съ версту. Три залавка гораздо круты: аще не воротами что попловеть, ино въ щены изломаеть. Меня привезли подъ порогъ. Сверху дождь и снъгъ. На плечахъ одно кафтанишко накинуто просто, — льетъ по спинъ и по брюху вода. Нужно было гораздо. Изъ лотки вытащили, по каменью около порога тово тащили. Да ужъ къ тому не пеняю на Спасителя своего, но Пророкомъ и Апостоломъ утъщаюся, въ себъ говоря: сыне, не пренемогай наказаніемъ Господнимъ, ниже ослабъй, отъ него обличаемъ. Его же любить Богъ, того наказуетъ. Віетъ же всякаго сына, его же пріемлетъ. Аще наказаніе терпите, тогда яко сыномъ обрътается вамъ Богъ. Аще ли безъ наказанія пріобщаетеся ему, то выблядки, а не сынове есте.

Таже привезли въ Брацкой острогъ и кинули въ студеную тюрьму, соломки дали немношко. Сидълъ до Филинова въ студеной башит: тамъ зима въ тъ поры живеть, да Богь гръль и безъ платья всяко. Что собачка, въ соломе лежу на брюхе: на спинъ той нельзя было. Коли покормять, коли нътъ. Есть тово послъ побой тъхъ хочется, да веть су не воля то есть: какъ пожалують, дадуть; да безчинники ругались надо мною: иногда одново хлъбца дадуть, а иногда встчинки одное не вареной, иногда масла коровья безъ кльба же. Я таки что собака, такъ и емъ, не умывался веть, да помолитвую. Караульщики по пяти человъкъ одоль стоятъ, щелка на стенъ была, собачка ко мнъ по вся дни приходила, да поглядить на меня; яко Лазаря во гною у вратехъ богатаго иси облизаху гной его, отраду ему чинили, такъ и я со своею собачкою разговариваль, а человъцы далече окресть меня ходять и поглядёть на тюрьму не смёють. Мышей много у меня было, я ихъ скуфьею билъ, и батошка не дали: блохъ, да вшей было много. Хотълъ на Пашкова кричать: простиі да сила Божія возбранила, велъно терпъть. Въ шестую недълю послъ побой перевел меня въ теплую набу, и я тутъ с аманатами и съ собаками зимовалъ скованъ, а жена з дътми верстъ з двадцеть была сослана отъ меня. Баба ея Ксенья мучи браня зиму ту тамъ въ мъстъ пустомъ. Сынъ Иванъ еще не великъ былъ, прибрелъ ко мив побывать послв Христова Рожества и Пашковъ велъть кинуть въ студеную тюрьму, гдъ я прежде сидълъ, да и онять вельль к матере протолкать, я ево и не видаль; приволоксв, руки и ноги ознобилъ.

На весну паки поехали впредь; все разорено: запасъ, и одежда, и книги все растащено. На Байкаловъ моръ паки тонулъ, по ръкъ по Хилку заставилъ меня лямку тянуть, зъло нуженъ ходъ ею былъ, и поесть нъколи было, нежели стать; цълое лъто бились противъ воды. Отъ тяготы водяныя въ осень у людей стали и у меня ноги пухнутъ, и животъ посинълъ, а на другое лъто и умиратъ стали отъ воды. Два лъта бродилъ въ водъ, а зимами волочился за волоки, чрезъ хрепты; на томъ же Хилке въ

третье тонуль: барку отъ берегу оторвало, людскіе стоять, а меня понесло; жена и дъти остались на берегу, а меня самъ другь оъ кормщикомъ понесло, вода быстрая переворачиваетъ барку вверхъ дномъ и паки полубами, а я на ней ползаю и кричю: Владычице, помози, упованіе, не погрузи! Иное ноги въ водъ, а иное выползу на верхъ; несло съ версту и болши, да переняли; все розмыло до крохи. Изъ воды вышедъ смеюсь, а люди-те охаютъ глядя на меня; платье-то по кустамъ развъщаютъ; шубы шелковыя и кое-какія бездълицы той было много еще въ чемоданахъ, да въ сумахъ, съ тъхъ поръ все перегнило, наги стали; а Пашковъ меня же хотълъ бить: ты-де надъ собою дълаешъ на смъхъ. И я су въ кустъ зашедъ, ко Богородицъ припалъ: Владычице моя, Пресвятая Богородице, уйми дурака тово, и такъ спина болиты! Такъ Богородица свъть и уняласталъ по мнъ тужитъ.

Доехали до Иргеня озера, волокъ туть, стали волочитца, а у меня работниковъ отняль; инымъ нанятца не велить, а дъти были маленьки, таскать не съ къмъ. Одинъ бъдной протопонъ здълалъ нарту и зиму всю за волокъ бродилъ. У людей собаки въ подпряшкахъ, а у меня не было; одинова лишо двухъ сыновъ, маленки еще были, Иванъ и Прокопей тащили со мною, что кобелки за волокъ нарту. Волокъ — верстъ со сто насилу бъдные и перебрели; а протопоница муку и младенца за плечами на себъ тащила, а дочь Огрофена брела, да на нарту и взвалилась, и братья ея со мною по маленку тащили. И смъхъ и горе, какъ помянутся дніе оны: робята-тъ изнемогуть и на снъгь повадятся, а мать по кусочку пряничка имъ дастъ и онъ събдши опять лямку потянуть; и кое-какъ перебилися волокъ, да подъ сосною и жить стали, что Авраамъ у дуба мамврійска. Не пустиль нась и въ засъку Пашковъ, сперыва дондеже натъшился, и мы недълю, другую мерали подъ сосною съ робяты одны, кромъ людей на бору, и потомъ въ засвку пустилъ и указалъ мив мъсто. Такъ мы съ робяты огородились, балаганецъ здёлавъ, огонь курили, и какъ до воды домаялись-весною на плотахъ поплыли на низъ по Ингодъ ръкъ; отъ Тобольска четвертое лъто. Лъсъ гнали городовой и хоромной, есть стало нъчева, люди стали мереть зъ голоду и отъ водяныя бродни, ръка песчаная, засыпная, плоты тяжелые, приставы немилостивые, палки большіе, батоги суковатые, кнуты острые, пытки жестокіе, огонь, да встряска. Люди голодные, лишо стануть бить, ано и умрегь, и безъ битья насилу человъкъ дышитъ, съ весны по одному мъшку солоду дано на десять человъкъ на все лъто, да неть работай, никуды на промыселъ не ходи; и вербы бъдной въ кашу ущинать збродить-и за то налкою по лбу: не ходи мужикъ, умри на работъ. Шестьсотъ человъкъ было, всъхъ такъ то перестроиль. Охъ, времени тому, не знаю, какъ умъ у него изступилъ!

Однорятка московская жены мося не згнила, по рускому рублевъ въ полтретьятцеть, а по тамошнему и болши. Даль намъ четыре мешка ржи за нея, а мы с травою перебивались. На Нерче ръкъ всъ люди з голоду померьли, осталось небольшое мѣсто. По степямъ скитаяся и по лѣсу, траву и кореніе копали, а мы съ ними же, а зимою сосну. Иное кобылятины Богь дастъ, а иное отъ волковъ пораженныхъ звѣрей кости находили,—и что у волка осталось, то мы глодали, а иные и самыхъ озяблыхъ волковъ и лисицъ еди. Два у меня сына въ тѣхъ умерли нуждахъ. Не велики были, да однако дѣтки, пускай ихъ, не гдѣ ся дѣнутъ, а, съ прочими скитающеся, наги и босы по горамъ и острому каменію травою и кореніемъ перебивались. И самъ я грѣшной причастенъ мясамъ кобыльимъ и мертвечьимъ по нуждѣ, но помогала намъ по Христѣ болярыня воеводская сноха Евдокъя Кириловна, да жена ево, Афонасьева, фекла Симеоновна. Онѣ намъ отъ смерти, Христа ради, отраду давали тайно, чтобъ онъ не свѣдалъ, — иногда пришлютъ кусокъ мясца, иногда колобокъ, иногда мучьки и овсеца, колко сойдется, — четверть пудика и гривенку другую, а иногда и полнудика и пудикъ передастъ, накоия, а иногда у куровъ корму нагребеть.

И тое великіе нужды было годовъ съ шесть и болши, а въ иные годы Вогъ отрадиль, а онъ, Афонасій, навътуя, мнъ безпрестанно смерть ищеть. Въ той же нуждъ прислаль ко миъ двъ вдовы — сънныя любимыя его были-Марія да Софья, одержимыя духомъ нечистымъ. Ворожа и колдуя много надъ ними, и видитъ, яко ничтоже усивваетъ, но наче молва бываетъ, - зъло жестоко ихъ обси мучатъ, кричатъ и біются, - призвавъ меня, и говорить поклонися: пожалуй, возми ихъты и попекися обънихъ, Бога моля: послушаеть тебя Богь. И я ему отвъщаль: Выше, реку, государь, мёры прощеніе; но за модитвъ святыхъ отецъ нашихъ вся возможна суть Богу. Взяль ихъ бъдныхь. Простите, Вога ради! Во искусъ то на Руси бывало, - человъка три, четыре бъщеныхъ въ дому моемъ бывало приведшихъ, и, за молитвъ святыхъ отецъ, исхождаху отъ нихъ бъси дъйствомъ и повельніемь Бога живаго и Господа нашего Ісуса Христа Сына Божія— Свъта. Слезами и водой нокронлю, и масломъ номажу, во имя Христово молебная пъвше. И сила Божія отгоняше отъ человъкъ бъсы и здрави бываху, не по моему достоинству, но по въръ приходящихъ. Древле благодать дъйствоваще осломъ при Валаамъ, и при Уліанъ мученикъ рысью, а при Сисиніи оленемъ: говорили человъческимъ гласомъ. Богъ идеже хощетъ, побъждается естества чинъ. Чти житіе Федора Едесскаго, тамъ обрящеши: и блудинца мертваго воскресила. Въ Кормчей писано: не всъхъ Духъ Святый рукополагаеть, но всеми действуеть, кроме еретика.

Таже привели ко мит бабъ бъщеныхъ. Я, по обычаю, самъ постился и пить не давалъ есть, молебствовалъ и масломъ мазалъ, и, како знаю, дъйствовалъ. И бабы о Христъ целоумны стали. Христосъ избавилъ ихъ бъдныхъ отъ бъсовъ. Я ихъ исповъдалъ и причастилъ. Живутъ у меня и молятся Богу: любятъ меня и домой не идутъ. Свъдалъ онъ, что мит учинилися дочери духовныя, осердился на меня опять пущи и старова, хотълъ меня въ огить жжещи: ты-де вывъдываешъ мои тайны. А ихъ домой взялъ.

Онъ чаниъ Христосъ просто покинетъ, ано п'старова пущи стали бъситца. Заперь ихъ въ пустую избу, ино никому приступу иътъ къ нимъ. Призвалъ къ нимъ чернова попа: и онъ въ него полъніемъ бросають. Я дома плачю, а дълать не въдаю что. И приступить ко двору не смъю: больно сердить на меня. Тайно послалъ къ нимъ воды святыя, велълъ ихъ умыти и напонть: і имъ, бъднымъ далъ Богъ лехче. Прибрели ко мнъ сами тайно. И я ихъ помазалъ во имя Христово масломъ: такъ опять стали, далъ Богъ, по старому здоровы и опять домой сошли. Да по ночамъ ко миъ прибъгали Богу молитца. Ну-су, всякъ правовърный разсуди прежьде Христова суда, какъ было мнъ ихъ причастить, не исповъдавъ; а не причастивъ, бъсовъ совершенно не отгонишъ. Я инова оружія на бъсовъ не имъю, токмо кресть Христовъ, и священное масло, и вода святая, да коли соидется, слезъ канлю, другую туть же прибавлю. А совершенно исцаление бъсному, - исповъдаю и причащу тъла Христова. Такъ даетъ Богъ и здравъ бываеть. За што было за то гибватися! явно въ немъ бъсъ дъйствовалъ, навътуя ево спасенію, да уже Вогь ево простить.

Постригъ я его и поскимилъ; въ Москвъ пріъхавъ, царь мнъ ево головою выдаль—Вогъ такъ изволилъ. Много о томъ Христу докуки было, да слава о немъ Вогу; давалъ мнъ на Москвъ и денегъ много, да я не взялъ; мнъ, реку, спасеніе твое тощно надобно, а не деньги; постригись реку, такъ и Богъ проститъ. Видитъ бъду неминучюю, прислалъ ко мнъ со слезами. Я къ нему на дворъ пришелъ, и онъ палъ предо мною, говоритъ: воленъ Богъ, да ты и со мною. Я, простя ево съ черньцами съ чюдовскими, постригъ ево и поскимилъ, а Богъ ему же еще трудовъ прибавилъ, потому докуки моей объ немъ ко Христу было, чтобъ ево къ себъ присвоилъ. Рука и нога у него же отсохли въ Чюдовъ, ис кельи не исходитъ, да любо мнъ ильно, чтобъ ево Вогъ царъствію небесному сподобилъ; докучаю и нынъ объ немъ, да и надъюся на Христову милость, чаю помилуетъ насъ съ нимъ бъдныхъ. Полно тово! стану паки говорить про Даурьское бытіе.

Таже съ Нерьчи ръки назадъ возвратился къ Руси. Пять недъль по льду голому ехали на нартахъ. Мнъ подъ робятъ и подъ рухлишко далъ двъ клячи; а самъ и протопопица брели пъши, убивающеся о ледъ. Страна варварская, иноземцы немирные; отстать отъ лошадей не смъемъ, а за лошадми итги не поспъемъ, голодные и томные люди. Въ иную пору протопопица бъдная брела, брела, да и повалилась и встать не можетъ. А иной томной же тутъ же взвалился: оба карабкаются, а встать не смогутъ. Опослъ на меня бъдная пеняетъ: долго-ль, протопопъ, сего мученія будетъ? И я ей сказалъ: Марковна, до самыя до смерти. Она же противъ: добро, Петровичь, и мы еще побредемъ впредь.

Курочка у насъ была черненька, по два яичька на всякъ день приносила. Богъ такъ строилъ робяти на шищу. По гръхомъ, въ то время везучи на нартъ, удавили. Ни курочка, ништо— чюдо была, по два яичка на день давала. А не просто намъ и досталась. У боярыни куры всъ занемогли в переслівни и пропадать стали. Она же, собравь ихъ въ коробъ, прислала ко мнів, велівла объ нихъ молитца. И я грівшной молебень півль, и воду святиль, и куры кропиль, и въ лість сходя, корыто имъ зділаль, и отослаль паки. Богъ же, по візрів ея, исцелиль ихъ. Отъ тово то племяни и наша курочка была.

Паки приволоклись на Иргень озеро. Боярыня прислада, пожаловала сковородку ишеницы и мы кутьи наслись. Кормилица моя была боярыня та Евдокъя Кириловна, а и съ нею діяволъ ссорилъ, сице: сынъ у нея былъ Симеонъ, тамъ родился: я молитву давалъ и крестилъ. На всякъ день присылала ко благословенію ко мнь: я, крестомъ благословя, и водою покроимо; поцеловавъ его и наки отпущу. Дитя наше здраво и хорошо! Не прилучилося меня дома: занемогь младенець. Смалодушничавь, она, осердясь на меня, послала робенка къ шептуну мужику. И я, свъдавъ, осердился же на нея, и межь нами пря велика стала быть. Младенецъ пущи занемогъ: рука и ноги засохди, что батошки. Въ зазоръ пришла; незнаетъ, дълать что, а Богъ пущи угнетаетъ. Робеночекъ на кончину пришелъ. Пъстуны, приходя, плачють ко мив; а я говорю: коли баба лиха, живи же себъ одна! А ожидаю покаянія ся. Вижу, яко ожесточиль дьяволь сердце ея; припаль ко Владыки, чтобъ образумиль ея. Господь же, премилостивый Богъ, умягчилъ ниву сердца ея: прислала на утро Иванна сына своего со слезами прощенія просить. Онъ же кланяется, ходя около печи мося. А я на печи нагъ подъ берестомъ лежу; а протопопица въ печи; а дъти кое-гдъ перебиваются: прилучилось въ дождь; одежды не стало, а зимовье каплеть, - всяко мотаемся. И я, смиряя, приказываю ей: вели матери прощенія просить у Арефы колдуна. Потомъ и болнова принесли и положили предъ меня, плача и кланяяся. Азъ же, воставъ, добылъ въ грязи потражьть и масло священное нашель. Помоля Бога и покадя, помазалъ масломъ во имя Христово и крестомъ благословилъ, Младенецъ же и здравъ наки по старому сталъ, - съ рукою и съ ногою, маніемъ божественнымъ. Я, напоя водою, и къ матери послалъ. На утро прислала боярыня пироговъ да рыбы. И съ тъхъ мъстъ помирилися. Выехавъ зъ Дауръ, умерла, миленькая, на Москвъ: я и погребалъ ея въ Вознесенскомъ монастыръ. Свъдалъ про младенца Пашковъ и самъ (она сказала ему). Я къ нему пришелъ. И онъ поклонился низенько мит, а самъ говорить: Господь тебт воздастъ! Спаси Богь, что отечески творишъ, - не помнишъ нашева зла. И въ тогъ день шищи довольно прислалъ.

А послѣ тово вскорѣ маленко не сталъ меня пытать. Послушай-ко за что! Отпускалъ онъ сына своего Еремѣя въ Мунгальское царство воевать, — казаковъ съ нимъ 72 человѣка, да тунгусовъ 20 человѣкъ. И заставилъ иноземца шаманить, сирѣчь гадать, удастся ли имъ походъ и з добычею ли будутъ домой? Волхвъ же той мужикъ, близъ моего зимовья, привелъ живова борана въ вечеръ и учалъ надъ нимъ волхвовать, отвертя голову прочь. И началъ скакать и плясать, и бѣсовъ призывать, крича много. О

землю ударился и пъна изо рта пошла. Въси ево давили, а онъ спрашивалъ ихъ: удастся ли походъ? И бъси сказали: съ побъдою великою и з богатствомъ болшимъ будете назадъ. Охъ, души моей! отъ горести погубилъ овцы своя, забыль въ Евангеліи писанное, егда Зеведевичи на поселянь жестокихъ совътовали: Господи, аще хощеши, речевъ, да огнь снидстъ съ небесе и потребить ихъ, яко же и Илія сотвори. Обращьжеся Ісусъ и рече ниъ: не въста, коего духа еста вы: Сынъ бо Человъческій не прінде душъ человъческихъ погубити, но спасти. И идоша въ ину весь. А я окаянной здълаль не такъ. Во хабвинъ своей съ воцлемъ Бога молнаъ, да не возвратится вспять ни единъ, да же не збудется пророчество діявольское. И много молился о томъ. И сказали ему, что я молюся такъ: и онъ лише излаяль въ тъ поды меня. Отпустиль сына съ войскомъ. Поъхали ночью по звъздамъ. Жаль миъ ихъ стало! Видитъ душа моя, что имъ побитымъ быть: а самъ таки молю погибели на нихъ. Иные, приходя ко миъ, прощаются, а я говорю имъ: погибнете тамъ! Какъ поехали, такъ лошади подъ ними взоржали вдругъ, и коровы такъ взревъли, и овцы и козы забиеяли, и собаки взвыли, и сами иноземцы, что собаки, завыли: ужасъ напаль на всёхь. Еремей присладь ко мне вёсть: чтобь, батюшко-государь, помодидся за меня.

И мић его сильно жаль: другъ мић тайной былъ и страдалъ за меня. Какъ меня отецъ его кнутомъ билъ, сталъ разговаривать отцу: такъ кинулся со шпагой за нимъ. И какъ на другой порогъ пріехали на Падунъ: 40 дощениковъ всъ въ ворота прошли безъ вреда, а его, Афонасьевъ, дощеникъ снасть добрая была и казаки все щестьсотъ промышляли о немъ, а не могли взвести, — взяла вода силу, — паче же рещи, Богъ наказалъ. Стащило всъхъ людей въ воду, а дощеникъ на камень бросила вода: черезъ ево льется, а въ нево нейдеть. Чюдо, какъ Богъ безумныхъ тъхъ учить! Боярыня въ дощеникъ, а онъ самъ на берегу. Еремъй сталъ ему говорить: за гръхъ, батюшко, наказуеть Богъ! напрасно ты протопона тово кнугомъ тъмъ избилъ: пора покаятца, государь! Онъ же рыкнулъ на него, яко звърь. І Еремъй, отклонясь къ соснъ, прижавъ руки стоя, Господи помилуй! говорить. Нашковъ, ухватя у малова колешчатую пищаль, —николи не лжетъ, - приложась на Еремъя, спустилъ курокъ: осъклася и не стрелила пищаль. Онъ же, поправя порохъ, опять спустиль: и паки осъклася. Онъ и въ третій разъ сотвориль такъ же: не стрелила. И онъ и бросиль на землю ся. Малой, поднявъ, на сторону спустилъ пищаль и выстрелила! А дощеникъ единаче на камени, подъ водою лежить. Потомъ Пашковъ сълъ на стулъ и шнагою подперся, задумался. А самъ плакать сталъ и, ндакавъ, говорилъ: согръшилъ, окаянный,-пролилъ неповинную кровь! напрасно протопопа билъ: за то меня наказуетъ Богъ! Чюдно! По писанію: яко косенъ Богъ во гитвъ и скоръ на послушаніе. Дощеникъ самъ, покаянія ради, съ камени силыль и сталь носомъ противь воды. Потянули: а онъ и взбежаль на тихое мъсто. Тогда Пашковъ, сына своего призвавъ, промолвиль ему: прости барьть Еремьй,— правду ты говоришь. Онь же приступя и поклонился отцу. А мнъ сказываль дощеника ево кормщикъ, Григоръй Телной туть быль. Зри, не страдаль-ли Еремъй ради меня? Паче же ради Христа, внимай.

Паки на цервое возвратимся; Поехали на войну. Жаль мив стало Ереивя! Сталь Владыкв докучать, чтобъ ево попрадиль. Ждали ихъ и не бывали на срокъ. А въ тъ поры Пашковъ меня къ себъ и на глаза не пускалъ! Во единъ отъ дней учредилъ застънокъ и огонь росклалъ — хочетъ меня пытать. Я, свёдавъ, ко исходу души и молитвы проговорилъ: вёдаю стряпанье ево-послъ огня тово мало у него живуть. А самъ жду по себя и, сидя, женъ плачющей и дътямъ говорю: воля Господия да будетъ! Аще живемъ, Господеви живемъ; аще умираемъ, Господеви умираемъ. А се и бегуть по меня два палача. Чюдно! Еремъй самъ другь дорошкою идетъ мимо пабы мося. И ихъ вскликалъ и воротилъ, Пашковъ же, оставя заствнокъ, къ сыну своему съ кручины, яко пьяной пришелъ. Таже Еремъй со отцомъ своимъ, поклоняся, вся подробну росказалъ: какъ безъ остатку войско побили у него, и какъ его увелъ иноземецъ пустымъ мъстомъ раненова отъ мунгальскихъ людей, и какъ по каменнымъ горамъ въ лесу седмь дней блудиль, не ядше, - одну бълку сьель, -- и какъ моимъ образомъ человъкъ ему явился, во снъ благословиль, и путь указаль, въ которую сторону итти. Онъ же, вскочя, обрадовался и выбрелъ на путь. Егда отцу разсказываеть, а я въ то время пришель поклонился имъ. Цашковъ же, возведь очи свои на меня, вздохня, говорить: такъ-то ты дълаешь! людей тъхъ столько погубилъ! А Еремъй мнъ говоритъ: батюшко! поди, государь, домой! И я ношелъ.

Десять лъть онъ меня мучиль, или я ево - Вогь разбереть. Персиъна ему причила, и мит грамота пришла: велено ехать на Русь. Онъ поехаль, а меня не взяль съ собою, умышляль во умъ, чаяль, меня беть него и не вынесеть Богь, а се и самъ я убоялся съ нимъ плыть на повздв; говориль-здъсь де земля не взяла, на дороге де вода у меня прибереть; съ среди моря бы вельль съ судна пехнуть, а сказаль бы, бытто самъ ввадился; того ради и самъ я съ нимъ не порадълъ; онъ въ дощеникахъ поплыль съ людьми и съ ружьемъ, а я мъсяцъ спустя послъ ево набраль старыхъ, и раненыхъ и больныхъ, кои тамъ негодны, человъкъ з десятокъ, да я съ семьею-семнатцеть человъкъ, въ лотку съдше, уповая на Христа и кресть поставя на носу, поехали ничего не боясь; а во иную пору и боялись, человецы бо есмы, да где же стало детца. Однако смерть бывало то и на Павла апостола; самъ о себъ свидътельствуетъ сице: «внутрь убо страхъ, а внъ убо боязнь», а въ иномъ мъстъ: «уже бо де не надъяхомся н живи быти, но Господь избавиль мя есть и избавляеть». Такъ то и наша бъдность: аще не Господь помогаль бы, въ маль, вселися бы во адъ душа моя. И Давидъ глаголетъ: яко аще не бы Господь въ насъ, внегда востати человъкомъ на ны, убо живы пожерли быша насъ, но Господь всяко избавиль мя есть и до нынъ избавляеть, мотаюсь, яко плевель посредъ пшеницы, носредъ добрыхъ людей, а индъ посредъ волковъ, яко овечка, или посредъ псовъ, яко заяцъ, всяко перебиваесься о Христъ Ісусъ; но грызутся еретики, что собаки, а безъ Божіи воли проглотити не могутъ; да воля Господня—что Богъ дастъ, то и будетъ. Безъ смерти и мы не будемъ; надобно бы что доброе то здълатъ, и с чемъ бы появится предъ Владыку, а то умремъ всяко.

Полно о семъ. Егда поехали изъ Дауръ, кормчію книгу прикащику далъ н онъ миъ мужика корищика далъ. Прикащикъ же далъ мучьки гривенокъ съ тритцеть, да коровку, да овечекъ. Мясцо иссуща и пловучи, тъмъ лъто питались. Стало нищи скудать, и мы з братьею Бога номолили. И Христосъ намъ далъ изубря, болшова звъря, - тъмъ и до Вайкалова моря доплыли. У моря русскихъ людей наехали, -- рыбу промышляютъ и соболи. Ради намъ миленькіе. Терентьюшко з братьею, упокоя насъ, всево надавали много. Лотку починя и нарусъ скройавъ, пошли чрезъ море. Окинула насъ на моръ погода, и мы гребми перегреблися: не больно широко о томъ мъстъ, или со сто, или съ восмъдесять верстъ. Чемъ къ берегу пристали, востала буря вътренная. Насилу и на берегу мъсто обръли отъ волиъ восходящихъ. Около его горы высокія, утесы каменныя и зёло высокія, --дватцеть тысящь версть и болши волочился, а не видаль нигдъ такихъ горъ! На верху ихъ палатки и повалуши, врата и столпы, и ограда-все богодъланное. Чеснокъ на нихъ и лукъ ростетъ болщи романовскаго и слатокъ добръ. Тамъ же ростутъ и коношли богорасленные, а въ дворахъ травы красны, и цвътны и благовонны зъло. Итицъ зъло много, -- гусей и лебедей; по морю, яко сиътъ, плаваетъ. Рыба въ немъ-осетры и таймени, стерляди, омули, и сиги, и прочихъ родовъ много. И зъло жирна гораздона сковородъ жарить нельзя осетрины: все жиръ будеть. Вода пръсная, а нериы и заиды великіе въ немъ-во акіанъ, на Мезени живучи, такихъ не видаль. А все то у Христа надълано человъка ради, чтобъ упоколся, хвалу Когу воздаваль. А человъкъ, суетъ которой уподобится, дніе его, яко сънь, преходять; скачеть, яко козель; раздувается, яко пузырь; гнъвается, яко рысь; съесть хощеть, яко змія; ржеть, зря на чюжую красоту, яко жребя; лукавствуеть, яко бъсь; насыщаяся певоздержно, безъ правила спить, Бога не молить; покаяніе отлагаеть на старость, и потомъ исчезаеть и невъмъ, камо отходитъ: или во свътъ, или во тму, — день судный явитъ коегождо. Простите мя: авъ согръщиль наче всъхъ человъкъ.

Таже въ русскіе грады приплыли. Въ Енисейске зимовалъ и, плывше лъто, въ Тобольске зимовалъ. Гръхъ ради нашихъ, война въ то время въ Сибири была и на Оби реке предо мною нашихъ человъкъ з дватцеть иноземцы побили. А и я у нихъ былъ въ рукахъ. Подержавъ у берега, да и отпустили: Богъ изволилъ. Паки на Иртише скопомъ стоятъ иноземцы: ждутъ березовскихъ нашихъ пебити. А я къ нимъ и привалилъ къ берегу. Онъ меня и опступили. И я, ис судна вышедъ, съ ними кланяяся, говорю:

Христосъ съ нами уставися. Варвари же Христа ради умягчилися и ничево мнъ зда не сотворили: Богъ тако изводилъ. Торговали со мною и отпустили меня мирно. Я, въ Тободскъ пріехавъ, сказываю: и люди всъ дивятся.

Потомъ и къ Москвъ пріехалъ. Три года изъ Дауръ ехалъ, а туды пять лъть волокся противъ воды на востокъ: все ехаль промежду ордъ и жилищъ иноземскихъ. И взадъ и впредь едучи, по градамъ, и по селамъ, и въ пустыхъ мъстахъ слово Божіе проповъдаль и не обинуяся обличаль никоніянскую ересь, свидътельствуя истину и правую въру о Христъ Ісусъ. Егда же къ Москвъ пріехаль, государь вельль поставить меня къ рукъ и слова милостивыя были. Казалося, что въ правду говорено было: здорово ли де, протопопъ, живешь? Еще де велълъ Вогъ видатца. И я сопротивъ того рекъ: молитвами святыхъ отецъ нашихъ еще живъ, гръшникъ. Дай Господи, ты царь-государь, здравъ быль на многа лъта. И поцеловаль руку, пожалъ въ рукахъ своихъ, да же бы и впредь меня помнилъ. Онъ же вздохнулъ и иное говорилъ кое-што. И велълъ меня поставить въ Кремлъ на ионастырское подворье. Въ походъ ходя мино двора моего, благословляяся и кланяяся со мною, самъ о здоровье меня спрашиваль часто. Въ иную пору миленькій и шапку урониль поклоняся со мною. И давали мнъ мъсто, гдъ бы я захотълъ, и въ духовники звали, чтобъ я съ ними въ въръ соединился. Азъже вся сія, Христа ради, вмѣнилъ яко уметы, поминая смерть, яко вся сія мимо идеть.

А се мнъ въ Тоболске въ тонце снъ страшно возвъщено было. Ходилъ въ церковь болшую и смотриль въ олгаръ у нихъ дъйства, какъ просвиры вынимаютъ, что тараканы просвиру исщиплютъ. И я ниъ говориль отъ писанія и ругался ихъ бездълью. А егда привыкъ ходить, такъ и говорить пересталъ, — что жаломъ ужалило: молчать было захотълъ. Въ царевнины ниянины отъ заутрени пришедъ, взвалился. Такъ мнъ сказано: «аль-де и ты по толикъхъ бъдахъ и напастъхъ единяесься съ ними! Блюдися, да не полма растесанъ будешъ». Я вскочилъ въ ужасъ велицъ и палъ предъ иконою. Говорю: Господи, не стану ходить, гдъ по новому поютъ. Да и не пошелъ къ объдъи къ той церквъ. Къ инымъ ходилъ церквамъ, гдъ православное пъніе, и народы училъ, обличая ихъ злобъсовное и прелестное мудрованіе!

Да я жь еще, егда быль въ Даурахъ, на рыбной промысль къ дѣтямъ шель по лду, зимой по озеру бѣжалъ на базлукахъ: тамъ снѣгу не живетъ,—тамъ морозы велики и льды толсты,—близко человѣка намерзаютъ. Среди озера стало. Воды не знаю, гдѣ взять; отъ жажды итти не могу; озеро верстъ съ восмъ; до людей далеко. Бреду потихоньку, а самъ, взирая на небо, говорю: Господи, источивый Израилю, въ пустыни жаждущему, воду, тогда и днесь, Ты же напой меня, ими же въси судбами. Простите Бога ради! затрещалъ ледъ, яко громъ, предо мною. На высоту стало кидать, и яко рѣка разступился сюду и сюду, и паки снидеся въ мѣсто, и бысть гора льду велика. А мнѣ оставилъ Богъ пролубку. И дондеже строе-

ніе Божіе бысть, азъ на востокъ кланялся Богу, и со слезами припаль къ пролубке и напился воды до сыта. Потомъ и пролубка содвинулась. И я, воставши и поклоняся Господеви, паки побъжалъ по льду, куда мнъ надобе къ дътямъ. И мнъ столько забывать много для прелести сего въка. На первое возвратимся.

Видять онв, что я не соединяюся съ ними. Приказалъ государь уговаривать меня Стрешневу Родіону, окольничему. И я потвшиль ево: царь то есть отъ Бога учиненъ. Помолчалъ маленко, — такъ меня поманивають: денегъ мнв десять рублевъ отъ царя милостыни, отъ царицы десять же рублевъ, отъ Лукіяна духовника десять рублевъ, а старой другъ — Феодоромъ зовутъ Михаиловичъ Ртищевъ — тотъ и 60 рублевъ, горкая сиротина далъ; Родіонъ Стрешневъ 10 же рублевъ, Прокопей Кузмичъ Елизаровъ 10 же рублей. Всв глядятъ, всв добры, всякой бояринъ въ гости зоветъ. Тако же и власти, пестрые и черные, — кормъ ко мнв везутъ да тащутъ: полну клътъ наволокли. Да мнв же сказано было, съ Симеонова дни на печатной дворъ хотъли посадить. Тутъ было душа моя возжелала да дъяволъ не пустилъ.

Помолчаль я немного, да вижу, что неладно колесница течеть; одержалъ ее сице, написавъ, подалъ царю: царь государь и прочая, какъ ведется, подобаетъ ти пастыря смиренномудра матери нашей общей — церкви взыскать, а не просто смиренна и потаковника ересемъ. Таковыхъ же надобно избирать во епископство и прочихъ властей. Бодрствуй, государь, а не дремли, понеже супостать дьяволь хощеть царство твое проглотить; да тамъ многонько написано было. Спина у меня въ то время заболъла, не смогъ самъ выбресть и подать выслалъ на перебадъ съ Өеодоромъ юродивымъ. Онъ же дерзо къ коръте приступилъ и кромъ царя письма не далъ никому; самъ у него, протяня руку ис кореты, доставаль, да въ тъснотъ людской не досталь. Осердясь вельль Феодора взять и совсымь подъ Красное крыльцо посадить; потомъ, къ объднъ пришедъ, велълъ Феодора къ церкви привести и ваялъ у него письмо, велълъ его отпустить. Онъ же покойникъ побывалъ у меня, сказалъ-царь де тебя зоветь, да и меня въ церковь потащиль; пришедъ предъ царя сталь предъ нимъ юродствомъ шаловать, такъ ево велъль въ Чюдовъ отвести. Я предъ царемъ стою, поклонясь на него гляжу, ничего не говорю, а царь мий поклонясь, на меня стоя глядить, ничего жь не говорить, да такъ и разошлись; съ тъхъ поръ и дружбы только, онъ на меня за письмо кручиненъ сталъ, а я осердился же за то, что беодора моего подъ начало послалъ; да и комнатные на меня жь: «ты не слушаешь царя», да и власти на меня жь: «ты насъ оглашаешъ царю и въ писмъ своемъ бранишъ и людей учишъ къ церквамъ, къ пънію нашему не ходить». Ди опять стали думать въ ссылку меня послать. Феодора сковали въ Чюдове монастыре, Божіею волею и желъза разсыпалися на ногахъ. Онъ же влъзъ послъ хлъбовъ въ жаркую печь, на голомъ гузнъ ползая на полу--крохи побираль. Чернцы же видъвь бъгше, архимариту

сказали, что нынѣ Павелъ митрополить, опъ же и царю пзвѣстил; царь, пришедъ въ монастырь, честно Феодора приказалъ отпустить: гдѣ хочеть, тамъ и живетъ. Онъ ко мнѣ и пришелъ. Я ево отвел къ дочери своей духовной, къ боярынѣ къ Федосьи Морозовѣ жить.

Таже меня въ ссылку сослали на Мезень; надавали было добрые люди кое чево, все осталось туть, токмо з женою и дътьми повезли; а я по городамъ паки ихъ, пестрообразныхъ звърсй, обличал, привезли на Мезень и полтора года державъ, паки одново къ Москвъ поволокли. Токмо два сына со мною сьехали, а прочія на Мезент осталися вси. И привезше нъ Москвъ, подержавъ отвезли въ Паенутьевъ монастырь. И туды присылка была, тожь, да тожь говорять: долго ли тебъ мучить насъ? -- соединись съ нами. Я отрицаюся что отъ бъсовъ, а онъ льзуть въ глаза; скаску имъ туть написаль з болшою укоризною и бранью и послаль съ посланникомъ ихъ. Козма дъяконъ ярославской пріежжалъ съ подъячимъ патріарша двора. Козма то не знаю, коего духа человъкъ: въ явъ уговариваетъ меня, а втай подкръпляеть, сице говоря: протопопъ, не отступай ты старова тово благочестія! Великъ ты будешь у Христа человъкъ, какъ до конца потерпишъ! Не гляди ты на насъ, что погибаемъ мы! И я ему говорилъ, чтобъ онъ паки приступилъ ко Христу. И онъ говорить: нельзя, Никонъ опуталъ меня! Просто молвить: отрекся предъ Никономъ Христа, какъ уже, бъдной, не сможеть встать. Я, заплакавъ, благословилъ ево, горюна: болши тово нечево мив дълать; то въдаеть съ нимъ Богъ.

Таже державъ меня въ Паонутьевъ на чейи десять недъль, опять въ Моский свезли томнова человика, посадя на старую лошадь, приставъ созади-побивай, да побивай; иное вверхъ ногами лошадь въ грязи упадетъ, а я черезъ голову, и днемъ однымъ перемчали девяносто верстъ, еле живъ дотащился до Москвы. На утро ввели меня въ крестовую, и стязався власти со мною много, потомъ введи въ соборную церковь; по херувимской въ объдню, стригли и проклинали меня, а я сопротивно ихъ, враговъ Божінхъ, проклиналь, послъ меня въ ту же объдню и дьякона Феодора стригли и проклинали, -- мятежно силно въ объдню ту было. И подержавъ на патріарховъ дворъ, вывели меня ночью къ спалному крылцу, голова досмотрилъ и послаль въ тайнишные водяные ворота; я чаяль, върбку посадять, ано оть тайныхь дёль шишь антихристовь стоить. Дементей Башмаковь дожидается меня, учаль мнъ говорить: «протопопъ, велъль тебъ государь сказать: не бойся ты никово, надъйся на меня». И я ему поклонясь, — а самъ говорю: челомъ, реку, быю на ево жалованье, какая онъ надежа мнъ! надежа моя Христосъ! Да и повели меня по мосту за ръку; я идучи говорю: не надъйтеся на князя, на сыны человъческія-въ нихъже нъсть спасенія п прочая.

Таже полуголова Осипъ Саловъ со стредъцами повезъ меня къ Николъ на Угръщу въ монастырь; посмотрю, ано предо мною и дъякона тащатъ, везли болотами, а не дорогою до монастыря, и привезше въ полатку сту-

деную надъ ледникомъ посадили, и прочихъ—дъякона и попа Никиту Суздальскаго въ полаткахъ во иныхъ посадили, и стрельцовъ человъкъ з дватцеть съ полуголовою стояли. Я сидълъ семнатцеть недъль, а онъ, бъдные, изнемогли и повинились, сидя пятьнатцеть недъль; такъ ихъ въ москву взяди опять, а меня паки въ Паенутьевъ перевезли и тамъ въ полатке сковавъ держали близко з годъ.

А какъ на Угръще былъ, тамо и царь приходилъ, и посмотря около полатки вздыкая, а ко мив не вощель; и дорогу было приготовили, насыпали неску, да подумалъ, подумалъ, да и не вошел, полуголову взялъ, и съ нимъ кое што говоря про меня, да и поехалъ домой. Кажется, и жаль ему меня, да видить Богу уш-то надобно такъ. Опослъ и Воротынской князь Иванъ в монастырь пріезжаль и просился ко мнъ, такъ не смели пустить; денегь бъдной громаду въ листу подаваль и денегь не приняли. Послъ въ другое лъто на Паенутьевъ подворье, въ Москвъ я скованъ сидълъ, такъ онъ ехалъ въ корете нарокомъ мимо меня, и благословилъ я ево миленькова. И всё бояря те добры до меня, да дьяволь лихъ. Хованскова князь Ивана и батогами за благочестіе били вверху, а дочь ту мою духовную, Өеодосью Морозову и совстить разорили, и сына ея, Ивана Глтбовича уморили, и сестру ся, княгиню Евдокъю Проконьевну, дочь же мою духовную съ мужемъ и з дътьми бивше розвели, и нынъ мучать всъхъ, не велять въровать въ старова Сына Божія Спаса Христа, но къ новому богу антихристу зовуть. Послушай ихъ, кому охота жупела и огня, соединись съ ними въ преисподніи ада. Полно тово.

Въ Никольскомъ же монастыръ мнъ было в полатке въ Вознесеньевъ день Божіе присъщеніе; въ царевъ посланіи писано о томъ—тамо обрящями. А егда меня свезли въ Паенутьевъ монастырь, тутъ келарь Никодимъ сперва до меня быль добръ въ первомъ году, а въ другой привозъ ожесточалъ горюнъ, задушилъ было меня, завалялъ и окошка и дверь, и дыму нъгдъ было итти, — тошнъе мнъ было земляные тюрьмы: гдъ сижу и емъ, тутъ и ветхая вся с...ніе и с...ніе; прокурить откутаютъ, да и опять задушатъ. Доброй человъкъ, дворянинъ другъ, Иваномъ зовутъ, Богдановичь Камынинъ (вкладчикъ въ монастыръ) и ко мнъ зашелъ, да на келаря покричалъ, и лубье, и все безъ указу разломалъ, такъ мнъ съ тъхъ поръ окошко стало и отдухъ. Да что на него келаря дивить—всъ перепилися табаку тово, что у Газскаго митрополита 60 пудъ выняли на послъдокъ, да домру, да иные монастырскіе тайные вещи, что игравше творятъ. Согръшилъ, —простите, не мое то дъло: то въдаютъ онъ, своему владыке стоять или падаютъ. То у нихъ были законоучителіе и любимые руторы.

У сего же я Никодима келаря на великъ день попросился для праздника отдохнуть, чтобъ велълъ, двери отворя, посидътъ. И онъ меня, наругавъ, отказалъ жестоко, какъ захотълось ему. Таже пришедъ въ кълью, разболълся: и масломъ соборовали и причащали: тогда, сегда дохнетъ. То было въ понедъльникъ свътлой. Въ нощь же ту противъ вторника пришедъ

ко миъ съ Тимофеемъ келейникомъ своимъ, онъ келарь, идучи въ темницу, говоритъ: «блаженна обитель, блаженна и темница, таковыхъ имъеть въ себъ страдальцовъ! Влаженны и юзы!» И паль предо мною, ухватился за чень, говорить: прости, Господа ради, прости! Согръщиль предъ Вогомъ и предъ тобою; оскорбилъ тебя, -- и за сіе наказалъ меня Богъ. И я говорю: какъ наказалъ? повъждь ми. И онъ паки: а ты де самъ, приходя и покодя, меня пожаловалъ, поднялъ, что де запираесся! Ризы де на тебъ свътлоблещащіяся и зіло красны были! А келейникъ ево, туть же стоя, говорить: Я, батюшко-государь, тебя подъ руку вель, ис кельи проводя, и поклонился тебъ. И я, уразумъвъ, сталъ ему говорить, чтобъ онъ инымъ людямъ не сказываль про сіе. Онъ же со мною спрашивался, какъ ему жить впредь по Христъ, иль де миъ велишъ покинуть все и въ пустыню пойти. И я ево понаказаль, не велёль ему келарства покидать, токмо бы, хотя втайнь, старое благочестіе держаль. Онь же, поклоняся отъиде къ себъ, а на утро за трапезою всей братье сказаль. Людіе же безстрашно и дерзновенно ко мнъ побрели, благословенія просяще и модитвы отъ меня; а я ихъ словомъ Божимъ ползую и учю. Въ то время и враги кои были, и тъ тутъ примирилися. Увы мий! Коли оставлю суетный сей въкъ! Писано: горе ему же рекуть добръ вси человъцы. Во истинну не знаю, какъ до краю доживать. Добрыхъ дёль нёть, а прославиль Богь! Да то вёдаеть Онь, --- воля Ево!

Туть же пріезжаль и беодорь покойникь з дётьми ко мив побывать, и спрашивался со мной, какъ ему жить, --- въ рубашке ль де ходить, али платье вздъть; еретики де ищуть меня. Быль-де я на Резани у архіеннскопа Ларіона, скованъ сидълъ, и зъло де жестоко мучили меня. Ръткой день плетьми не бивше пройдеть, а нудили де къ причастію своему; и я де уже изнемогъ и не въдаю, что сотворю. Въ нощи з горестію великою молихся Христу, да же бы меня избавиль отъ нихъ. И всяко много стужаль. А се де, чень вдругь грянула съ меня и двери де отворились. Я де, Богу поклонясь, и побрель, ис полаты вонь, къ воротамъ пришель, ано и вороты отворены! Я де и управился путемъ; къ свъту де ужъ далеконъко дорогою бреду, а се двое на лошадяхъ погонею за мною бегутъ! Я де таки подле стороны дороги бреду: онъ ее и пробъжали меня. А се де розсвътало. Едутъ противъ меня назадъ, а сами меня бранятъ: ушелъ де, блядинъ сынъ! гдъ де ево возмъшъ? Да опять де проехали, не видали меня. Я де помаленьку и къ Москвъ прибрълъ. Какъ нынъ мнъ велишъ: туды ль де паки мучитца итти или де здъсь тантца отъ нихъ? Какъ бы де Бога не прогивнить? Я, подумань, вельль ему платье носить и посредь людей таяся жить. А однако не утаиль: нашель дьяволь и въ платье и велъль задавить. Миленкой мой, храбрый воинъ Христовъ быль. Зъло въра и ревность тепла ко Христу была; не видалъ инова подвижника и слезоточца такова. Поклоновъ тысящу откладеть, да сядеть на полу, и плачеть часа два или три! Жилъ со мной лъто въ одной избъ. Вывало, покою не дастъ. Мев еще не моглось въ то время, въ комнаткв двое насъ. И много-часа

три полежить, да и встанеть на правило. Я лежу или сплю, а онъ, молясь и плачючи, приступить ко мит и станеть говорить: какъ тебъ сорома нътъ? Веть ты протопопъ. Чемъ было тебъ насъ понуждать, а ты и самъ лънивъ! Да и роскачаетъ меня. Онъ кланяется за меня и я, сидя, молитвы говорю: спина у меня больла гораздо. Онъ и самъ, миленкой, скорбенъ быль: черевь изъ него вышло три аршина, а въ другой рядъ пять аршинъотъ тяготы земныя и отъ побой. Бродиль въ одной рубашке и босикомъ, на Устюге годовъ съ пять збло велику нужду териблъ отъ мраза и отъ побой. Сказывалъ мнъ: ногами теми, что коченіемъ мералымъ, по каменію де тому бью, а какъ де въ тепло войду, зъло рветь и болить, какъ сперва учалъ странствовати, а се де лехче, да не стало и болъть. Отецъ у него въ Новъгородъ богатъ гораздо, сказывалъ миъ, мытоимецъ де, Осодором же зовуть, а онъ уроженецъ Мезеньской, и баба у него, и дядя и вся родня на Мезени. Богъ изволилъ и удавили его на висълице отступники у родни на Мезени. И уродствовать тово какъ объщался Богу, да солгалъ-такъ моремъ ездилъ на ладье къ городу съ Мезени, и погодою било насъ, и не въдаю какъ упалъ в море, а ногами зацепился за петлю и долго висълъ голова въ водъ, а ноги вверху. И на умъ взбрело объщаніе: яко не солгу, аще от потопленія мя Богь избавить, и не въмь, кто силенъ бы пехнуть меня изъ воды на полубы, -- съ тёхъ мёстъ сталь странствовать. Домой пріехавъ, житіе свое дівствомъ прошель, Богь изволиль. Многіе борьбы блудныя бывали, да всяко сохраниль Владыко; слава Богу о немъ, и умеръ за христіанскую въру! Добро онъ скончалъ свой подвигъ.

Какъ то еще мы до пристанища доедемъ? Во глубинъ еще пловемъ, берегу не видъть, грести надобно прилежно, чтобъ здорово за дружиною въ пристанище достигнуть. Старецъ, не станемь много спать: дьяволъ около темницъ нашихъ бодро зъло ходитъ, хочется ему насъ гораздо, да силенъ Христосъ и насъ не покинуть. Я дьяволъ не боюсь, боюсь Господа своего Творца и Содътеля и Владыки; а дьяволъ — какая диковина, чево ево боятца! Боятца подобаетъ Бога и заповъди его соблюдать, такъ и мы со Христомъ ладно до пристанища доедемъ.

И Авонасій уродивый кртико же житье проходиль покойникь, сынъ же мнт бысть духовной, во иноцталь Авраамій, ревнивь же о Христт и сей быль гораздо, но нравомъ Феодора смиреннте. Слезъ ртка же оть очію истекла, такъ же босъ и въ одной рубашки ходиль зиму и лту, и много же терпталь дождя и мраза, постригшися и въ пустыни пожиль, да отступники и тово много муча и сожгли въ огнт на Москвт на болотт; пускай ево испекли—хлтбъ сладокъ Святтй Тронцт. Павелъ Крутицкой за бороду ево дралъ и по щокамъ билъ своими руками, а онъ ис тиха писаніемъ обличаль ихъ отступленіе; таже и плетьми били и муча всяко кончали въ огнт за старую нашу христіанскую втру; онъ же скончался о Христт Ісуст, постт Феодорова удавленія два года спустя.

И Лука Лаврентіевичь, сынъ же мит быль духовной—что на Мезени—вмъсть с беодоромъ удавили тъ же отступники на висилице повъся; смиренъ нравъ имъль покойникъ: говориль, яко плакалъ, Москвитянинъ родомъ, у матери вдовы сынъ былъ единочадный, сапожникъ чиномъ, молодъ лъты—годовъ въ полтретьятцеть, да умъ столътенъ; когда вопроси его Пилатъ, — «какъ ты мужикъ крестисься?» — онъ же отвъща: «какъ батюшка мой, протопопъ Аввакумъ, такъ и я крещуся». И много говоря, предаде его въ темницу, потомъ с Москвы указали удавить, такъ же что и феодора на висълице повъся; онъ же и скончался о Христъ Ісусъ.

Милые мои, сердечные други, номогайте и намъ бъднымъ молитвами своими, даже бы и намъ о Христе подвигъ сей мирно скончати. Полно мнъ про дътей тъхъ говорить, стану про себя сказывать. Какъ ис Паенутьева монастыря привезли меня къ Москвъ и, на подворье поставя, многажды водили въ Чюдовъ, грызлеся, что собаки, со мною власти. Таже передъ вселенскихъ привели меня патріарховъ, и всѣ тутъ же сидять, что лисы. Много отъ писанія говориль съ патріархами: Богь отверзъ уста мон гръшные, и посрамиль ихъ Христосъ устами моими. Послъднее слово со мною говорили: что ты де упрямъ, Аввакумъ! вся де наша Палестина, и серби, и албанасы, и волохи, и римляне, и ляхи, -- всъ де тремя персты крестятся, одинъ де ты стоишъ во своемъ упорствъ и крестисся пятью персты! такъ де не подобаетъ. И я имъ отвъщаль о Христе сице: Вселенскій учители! Римъ давно упаль и лежить невсклонно, а ляхи съ нимъ же погибли, до конца враги быша христіаномъ. А у васъ православіе пестро стало отъ насилія турскаго Магмета, да и дивить на васъ нелая: немощни есте стали. И впредь пріезжайте къ намъ учитца: у насъ Божіею благодатію самодержство. До Никона отступника у нашихъ князей и царей все было православіе чисто и непорочно, и церковь была немятежна. Никонъ волкъ со дъяволомъ предали тремя персты креститца; а первые наши пастыри, яко же сами пятю персты крестились, тако же пятію персты и благословляли по преданію Святыхъ Отецъ: Мелетія Антіохійского, и Осодорита Блаженнаго, Петра Дамаскина и Максима Грека. Еще же и Московскій пом'єстный бывый соборъ при цар'в Иван'в такъ же слагати персты, и креститися и благословляти повелбваеть, яко же и прежнін святін отцы; Мелетій и прочін, научиша. Тогда при царѣ Иванѣ на соборъ быща и знаменоносцы: Гурій, Смоленскій епископъ, и Варсанофій Тверскій, иже и быша Казанскіе чюдотворцы, и Филиниъ, Соловецкій игумень, иже и митрополять Московской, и вные оть святыхъ русскихъ. И патріарси, выслушавъ, задумалися; а наши, что волчонки, вскоча, завыли и блевать стали на отцовъ своихъ, говоря: глупы де были и не смыслили наши святые: неучоные люди были и грамотъ не умъли, -- чему пе имъ върить? О. Боже Святый! Како претерпъ святыхъ своихъ толикая досажденія! Мить бъдному горко, а дълать нечево стало. Побранилъ ихъ. колько могъ, и последнее рекъ слово: чисть есмь азъ и прахъ прилентий

отъ ногъ своихъ отгрясаю предъ вами, по писанному: лутче единъ творяй волю Вожію, нежели тиы беззаконныхъ! Такъ на меня и пуще закричали: возми, возми его — всъхъ насъ обезчестиль. Да толкать и бить меня стали; и патріархи сами на меня бросились грудою: человъкъ ихъ съ сорокъ, чаю, было. Всв кричать, что татаровя. Ухватиль дьякъ Иванъ Уаровъ, да и потащиль. И я закричаль: постой, не бейте! Такъ онъ всъ отскочили. И я толмачю архимариту Денису сталь говорить: говори, Денись, патріархамъ: апостолъ Павель пишеть: таковъ намъ подобаще архіерен, преподобенъ, незлобивъ и прочая; а вы, убивше человъка неповинна, какъ литоргисать станете? Такъ онъ съли. А я отшедъ ко дверямъ, да на бокъ повалился, а самъ говорю: посидите вы, а я полежу. Такъ онъ смъются: дуракъ-де протопопъ! и патріарховъ не почитаеть. И я говорю: мы уроди Христа ради! вы славни, мы же безчестни! вы силни, мы же немощни. Потомъ наки ко мнв пришли власти и про аллилуія стали говорить со мною. И мнъ Христосъ подалъ, — Діонисіемъ Ареопагитомъ римскую ту блядь посрамиль въ нихъ. І Евфимей, чюдовской келарь, молвилъ; правъ де ты, - нъчева де намъ болщи тово говорить съ тобою. И повети меня на непь.

Потомъ полу-голову царь прислать со стредцами. И повезли меня на Воробьевы горы. Туть же священника Лазаря и старца Епифанія (обруганы и острижены, какъ и я былъ прежде). Поставили насъ по разнымъ дворамъ; неотступно 20 человъкъ стредьцовъ, да полуголова, да сотникъ надъ нами стояди—берегии, жаловали и по ночамъ с огнемъ сидъли, и на дворъ с..тъ провожали. Помилуй ихъ Христосъ! прямые добрые стредъцы—те люди, и дъти таковы не будутъ, мучатся туды же съ нами возяся, нужица та какова придучится, и онъ всяко миленькіе радъютъ. Да шьто много разсуждать; у Спаса онъ лучше чернцовъ тъхъ, которые клобуки тъ рогатые ставцами тъми носятъ. Полно, онъ горюны испиваютъ до пьяна, да матерны бранятся, а то бы онъ и с мучениками равны были, да што же дълать, и такъ ихъ не покинетъ Богъ.

Таже насъ привезли на Ондръевское подворье, и тутъ прівзжаль ко мнъ шпынять отъ тайныхъ дълъ Дементей Башмаковъ, бытто безъ царева въдома былъ, а опослъ бывше у меня сказалъ—по цареву вельнію былъ. Всяко бъдные умышляють, какъ бы имъ меня прельстить, да Богъ не выдастъ, за молитвъ Пречистые Богородицы: она меня, помощница, обороняеть отъ нихъ. А на Воробьевыхъ горахъ дъякъ конюшей Тимофей Марковъ отъ царя присыланъ и у всъхъ былъ. Много кое что говоря, съ крикомъ разошлись и со стыдомъ болшимъ. Я послъ ево написалъ посланіе и с сотникомъ Иваномъ Лобковымъ к царю послалъ: кое о чемъ многонько поговоря и благословеніе ему и царице и дътямъ приписалъ.

Потомъ державъ на Воробьевыхъ горахъ и на Ондрѣевскомъ подворье и в Савпне слободке, къ Николъ на Угръщу перевезли. Тутъ голову Юрья Лутохина ко мнъ опять парь присыладъ и за посланіе спаси Богь с покло-

номъ болшое сказалъ, и благословенія себъ, и царице и дътямъ прося, молитие о себъ приказалъ. Таже опить насъ въ москву свезли на Никольское подворье и взяли о правовъріи еще скаски у насъ, потомъ многажды ко мнъ присланы были Артемонъ и "Дементей — ближніе его и говорили царевымъ глаголомъ: протопопъ, въдаю де я твое чистое, и непорочное, и богоподражательное житіе, прошу де благословенія твоего съ царицею и пътьми, -- помолися о насъ! Кланяючиси, посланникъ говоритъ. Я су и нынъ по немъ тужу: силно мнъ ево жаль. И паки онъ же: пожалуй де, послушай меня: соединись съ вселенскими тъми, хотя чемъ неболинить! И я говорю: аще мић и умерсть, со отступниками не соединюсы Ты реку, царь мой; а имъ какое дъло до тебя. Потеряди, реку, своево царя датыши безвъріемъ своимъ, да и тебя сюды пріехали проглотить! Не сведу рукъ съ высоты, дондеже отдасть тебя мить Богь. И много тъхъ присылокъ было. Говорено кое о чемъ не мало. День судный явить, последнее слово реклъ, гдъ ты ни будешъ, не забывай насъ въ молитвахъ своихъ! Я п нынь, грышный, едико могу молюся о немь, аще и мучить мя, но царь бо то есть; бывало время и впрямь добрь до нась бываль. До Никона злодъя, прежде мору х Казанской пришедъ, у руки мы были, янцами насъ дълилъ, и сынъ мой Иванъ маленекъ еще былъ и не прилучился подле меня, а онъ, государь, знаеть гораздо ево, послаль брата моего роднова сыскивать робенка, а самъ долго стоя ждалъ, докамъстъ братъ на улице робенька сыскаль; руку ему даеть целовать, и робенокъ глупъ, не смыслить, видить, что не попъ-такъ не хочеть целовать; и государь самъ руку губамъ робенка принесъ, два янца ему далъ и погладилъ по голове. Ино су и сіе намъ надобе не забывать, не оть царя намъ мука сія, но гръхъ ради нашихъ, отъ Бога дьяволу попущеніе озлобити насъ, даже искусяся нынъ въчнаго искушенія уйдемъ. Слава Богу о всемъ.

Таже братію, Лазаря и старца казня, выртавьт языки, а меня и Никифора протопопа не казня, сослали насъ въ Пустоверье, а двоихъ сыновъ моихъ—Ивана и Прокопья оставили на Москвт за поруками, и онт бъдные мучались годы с три, уклоняяся от смерти властелинскова навъта: гдт день, гдт ночь, никто держать несмтеть, и кое какъ на Мезень к матери прибрели.—не пожили и з годъ, ано и въ землю попали. Да пускай! лутче пустые бродни, чемъ по улицамъ бродить. Я безпрестанно Бога о томъ молю: Господи, аще хотимъ, аще и не хотимъ, снаси насъ! И Господь и промышляетъ о нашемъ спасеніи помаленку; пускай нотерпимъ токо (sic!), а то пригодится нтвикую пору; тогда слюбится, какъ время будеть.

. Азъ же изъ Пустозера посладъ къ царю два посланія. — одно невелико, а другое болше; говориль кое о чемъ ему много, въ посланіи ему сказаль и богознаменія показанная мні не въ одно время, тамо чтый, да разуміветь. Еще же отъ меня и от братьи дьяконово снисканіе послано въ Москву правовірнымъ гостинца: книга — «отвіть православныхъ», п

от Лазаря священника два посланія: царю и патріарху. И за вся сія присланы к намъ гостинцы: повъсили в дому моемъ на Мезени на висълице двухъ человъкъ дътей моихъ духовныхъ-Феодора преждереченнаго юродиваго, да Луку Лаврентьевича (рабы Христовы, свъты мой, были), и сыновъ моихъ двоихъ Ивана и Прокопья вельно повъсить, и онъ бъдные, испужався смерти, повинились: виноваты предъ Богомъ и пред великимъ государемъ, а невъдомо что своровали. Такъ ихъ и с матерью троихъ законали въ землю, да по правиламъ такъ онъ здълали, — спаси Богъ: того ради, робята, не бойтеся смерти, держите старое благочестіе кръпко и не поползновенно! А мать за то сидить с ними, чтобъ впредь дътей подкръпляла Христа ради умирати, и жила бы, не развъшавъ уши, а то баба бывало нищихъ кормить, сторонныхъ научаеть, какъ слагать персты, и креститца, и творить молитва, а дътей своихъ и забыла подкрепить, чтобъ на висельницу пошли и з доброю дружиною умерли за одно Христа ради. Ну да Богъ васъ простить, --- не дивно, что такъ здълали, --и Петръ апостолъ нъкогда убоядся смерти и Христа отрекся, и о семъ илакася горько, тоже помилованъ и прощенъ бысть.

А и о васъ нѣкогда молящумися тощно, и видѣвъ вашу пред собою темницу и васъ троихъ на молитвѣ стоящихъ в вашей темницѣ, а от васъ три столпа огнены к небесамъ стоятъ простерты, а с тѣхъ мѣстъ обрадовался и лехче мнѣ стало, яко покаяніе ваше пріялъ Богъ, слава о семъ Богу.

Таже тотъ же Пилатъ полуголова Иванъ Елагинъ былъ у насъ в Пустозерье и взялъ у насъ скаску, сице, реченно: годъ и мъсяцъ, и паки мы святыхъ отецъ преданіе держимъ неизмѣнно, а Паисея Александрскаго патріарха с товарищи еретическое соборище проклинаемъ, и иное тамъ говорено многонко и Никону еретику досталось. Посемъ привели насъ к нлахе и прочитали наказъ «изволилъ де государь и бояра приговорили, тебя, Аввакума, вмѣсто смертные казни, учинить струбъ въ землю и здѣлавъ окошко давать хлѣбъ и воду, а прочимъ товарищамъ рѣзать без милости языки и сѣчь руки». И я, плюнувъ на землю, говорилъ: я, реку, плюю на ево кормлю, не едше умру, а не предамъ благовѣрія. И потомъ повели меня въ темницу, и не елъ дней съ десятокъ, да братъя велѣли.

Таже священника Лазаря взяли и вырѣзали языкъ изъ горла. кровь ношла, да и перестала; онъ в то время без языка и паки говорить сталъ; таже положа правую руку на плаху по запястье отсѣкли, и рука отсѣченая, лежа на земли, сложила сама по преданію персты и долго лежала пред народы, исповѣдала бѣдная и по смерти знаменіе Спасителево неизмѣнно; мнѣ и самому сіе чюдно — бездушная одушевленныхъ обличаетъ. Я на третій день у Лазаря во рътѣ рукою моею гладилъ, ино гладко, языка нѣтъ, а не болитъ, далъ Вогъ; и говоритъ яко и прежде, играетъ надо мной: «щупай протопопъ, забей руку въ горло-то, небось

не откушу».—И смѣхъ с нимъ и горе! Я говорю: «чево щупать, на улице языкъ бросйли». Онъ же сопротивъ: «собаки онъ, вражьи дъти! пускай мои едятъ языки». Первой у него лехче, и у старца на Москвъ ръзаны были (а нынъ жестоко гораздо), а по дву годахъ и опять иной языкъ выросъ, чюдно, съ первой же величиною, лишо моленко тупенекъ.

Таже взяди соловецкаго пустынника, старца Епифанія; онъ же моливъ Пилата тощић и збло умилић, даже новелить отсещи главу его по плеча, въры ради и правости закона. Пилатъ же отвъща ему, глагодя: «батюнко, тебя упоконть, а самому мив гдв двтца! Не смвю, государь, такъ здвдать». И не послушавь полуголова старцова моленія, не отсече главы его, но повель языкъ его выръзать весь же. Старецъ же, прекрестя лице свое, и рече, на небо взирая: «Господи, не остави мя гръшнаго, номози ми». И въ то время Божіимъ промысломъ прінде на него нъкое забвеніе, яко сонъ, а не почуль резанія языка своего, только в мале в мале некакъ ощутиль, яко во сив резаніе языка своего безболезнено, благодатію Христовою осъняемо. Палачь же-пожалья старца, хотя ево руку по суставамъ ръзать, даже бы зажило впредь скоръе; старецъ же ища себъ смерти, поперегъ костей велъль остсъщи, и отсъкоша четыре перста, и сперва говориль гугниво. Таже модиль Пречистую Богоматерь, и показаны ему оба языки, Московской и Пустозерской, на воздухе; онъ же единъ взявъ, положиль въ роть свой, и с тёхъ мёсть сталь говорить чисто и ясно, а языкъ совершенъ обрътеся во ртъ.

Посемъ взяли дьякона Феодора и языкъ вырѣзали весь же, остался кусочикъ в горлѣ маленекъ, на кось рѣзанъ, немилость показуя, но руки не послужили—отъ дрожи и трепета ножъ изъ рукъ валился. Тогда на той мѣрѣ и зажилъ, а опослѣ и паки с прежней выросъ, лише маленько тупенекъ; во знаменіе Богъ такъ устроилъ, даже розумно невѣрному яко рѣзанъ. Мы вѣрни сутъ и без знаменія вѣруемъ старому Христу Ісусу Сыну Божію Свѣту, и преданное отъ святыхъ отепъ старобытное въ церкви держимъ неизмѣню; а иже кому недоразумно, тотъ смотри на знаменіе и подкрѣпляйся. У него же дьякона отсѣкли руку поперегъ ладони, и все далъ Богъ здорово стало; по прежнему говоритъ ясно и чисто, и у него въ другорядъ же языкъ рѣзанъ. На Москвѣ менши нынѣшняго рѣзано было. Пускай никоніана бѣдные кровію нашею питаются, яко медъ испивая.

Таже осыпали насъ землею; струбъ въ земль, и паки около земли другой струбъ, и паки около всъхъ общая ограда за четырьми замками; стражіе же, десятеро съ человъкомъ строжаху темницу. Мы же, здъ, и на Мезени, и повсюду сидящіи въ темницахъ, поемъ передъ Владыкою Христомъ Сыномъ Вожіимъ, пъсни пъснямъ, ихъ же Соломонъ воспътъ, зря на матерь Вирсавію: се еси добра, прекрасная моя, се еси добра любимая! Очи твоп горятъ, яко пламень огня; зубы твои были паче млека: зракъ

лица твоего паче солнечныхъ лучь и все въ красотъ сіяетъ, яко день въ силъ своей. Аминь (хвала о церквъ).

Посемъ у всякаго правовърна прощенія прошу. Иное было, кажется, и не надобно говорить; да прочтохъ Дѣянія Апостольская и Посланія Павлова,—Апостоли о себѣ возвѣщали же, егда Вогъ содѣлаетъ въ нихъ. Не намъ, Богу нашему слава! А я ничтоже есмь. Рекохъ и паки реку: азъ есмь грѣшникъ, блудникъ и хищникъ, тать и убійца, другъ мытаремъ и грѣшникамъ, и всякому человѣку окаянной лицемърецъ. Простите же и молитеся о мнѣ, а я о васъ, чтущихъ сіе и послушающихъ. Неука я человъкъ и несмысленъ, гораздо болни тово жить не умѣю; а что здѣлаю я, то людямъ и сказываю: пускай Богу молятся о мнѣ. Въ день въка вси же познають содѣланная мною, или добрая или злая. Но аще и неученъ словомъ, но не разумомъ; не ученъ діалектики и риторики и философіи, а разумъ Христовъ въ себѣ имамъ, якоже и Апостолъ глаголетъ: аще и невѣжда словомъ, но не разумомъ.

Еще вамъ про невъжество свое скажу: зглупалъ, отца своего заповъдь преступиль: и сего ради домъ мой наказанъ бысть. Внимай Бога ради и молися о миъ. Егда еще я быль попомъ, духовникъ царевъ Стефанъ Ванифаньтьевичь благословиль меня образомъ Филиппа митрополита, да киигою Еерема Сирина, себя пользовать, прочитая, и людей. А я, окаянный, преаръвъ благословение отеческое и приказъ, ту книгу брату двоюродному, по докуке ево, на лошедь промънялъ. У меня же въ дому быль братъ мой родной, именемъ Евфимей, зъло грамотъ былъ гораздъ и о церкви велико прилежание имъль: напослъдокъ быль взять къ болной царевнъ вверхъ, а въ моръ и з женою преставилса. Сей Евфимей дошель сію поилъ и кормилъ. и гораздо объ ней придъжалъ, презирая и правило многажды. И видъ Богъ неправду з братомъ въ насъ, яко неправо ходимъ по истиннъ, - я книгу променяль, отцову заповъдь преступиль, а брать, правило презирая, о скотинъ прилъжалъ, -- изволилъ насъ Владыко сице наказать: лошедь ту по ночамъ и въ день стали бъси мучить, -- всегда заезжена, мокра, и еле стала жива. Я недоумъюся, коея ради вины бъсъ озлобляеть насъ такъ, И въ день недъльный послъ ужины въ келейномъ правилъ, на полунощнице, брать мой Евфимей говориль канизму непорочную и завопиль высокимъ голосомъ: призри на мя и помилуй мя!-и, испустя книгу изъ рукъ, ударился о землю, отъ бъсовъ бысть пораженъ, — началь неудобно кричать и вопить, понеже бъси жестоко мучища его. Въ дому же моемъ лиме родные два брата, — Козма и Герасимъ, — болши ево, а не смъли ево держать; и всёхъ домашнихъ, человёкъ съ тритцеть, держа его, плачютъ предъ Христомъ и, моляся, кричатъ: Господи, помилуй! Согръщили предъ Тобою, прогнъвали благость Твою! За молитвъ Святыхъ Отецъ Нашихъ помилуй юношу сего. А онъ пущи бъсится, и бьется, и кричить, и дрожить. Азъ же, помощію Божією, въ то время не смутился отъ голки бъсовскія тоя. Скончавше правило обычное, паки начахъ Христу и Богородице молитися, со слезами глаголя: Всегосподованная Госпоже, Владычице моя, Пресвятая Богородице! покажи ми, за которое мое согръщение таковое бысть ми наказаніе, да, уразумъвъ, каяся предъ Сыномъ Твоимъ и предъ Тобою, впредь тово не стану дълать! И плачючи, послалъ въ церковь по Потребникъ и по Святую воду сына моего духовнаго Сумеона, юношу дъть въ четырнатцеть, - таковъ же, что и Евфимей: дружно межь себя живуще Сумеонъ со Евфиміемъ, книгами и правиломъ другь друга подкръпляюще и веселящеся, оба въ подвиге живуще кръпко, въ постъ и молитвъ. Той же Симеонъ, по друге своемъ плакавъ, сходилъ въ церковь и принесъ книгу и святую воду. И начахъ азъ дъйствовать надъ обуреваемымъ молитвы Великаго Василія. Онъ мнъ, Симеонъ, кадило и свъщи подносиль и воду святую, а прочіи б'єснующагося держать. И егда въ молитвъ дошла ръчь: — Азъ ти о имени Господни повельваю, душе нъмый и глухій, изыди отъ созданія сего и ктому не вниди въ него, но иди на пустое мъсто, идъже человъкъ не живеть, но токмо Богь призираеть, — бъсь же не слушаеть, нейдеть изъ брата. И я паки ту же річь въ другой рядь: и бісь еще не слушаетъ, пущи мучитъ брата. Охъ, горе! Какъ молвить?-- И соромъ, и не смъю; но по повельнію старца Епифанія говорю, коли ужь о семъ онъ приказаль написать. Сице было: взяль я кадило, и покадиль образь и бъснова, и потомъ ударился о лавку, рыдавъ на многъ часъ. Воставше, въ третье ту же Василіеву річь закричаль къ бісу: изыди оть созданія сего. Бъсъ же скорчилъ въ колцо брата и, пружався, изыде, и сълъ на окошке. Братъ же бывъ яко мертвъ. Азъ же покропилъ ево святою водою: онъ же, очхнясь, перстомъ мив на окошко, на бъса сидящаго указуеть, а самъ не говорить, связавшуся языку его. Азъ же покрониль водою окошко: и бъсъ сощель въ жерновый уголъ. Врать же наки за нимъ перстомъ указуетъ. Азъ же и тамъ покропилъ водою: бъсъ же оттоля пошелъ на печь. Братъ же и тамъ ево указуетъ. Азъ же и тамъ тою же водою. Братъ же указалъ подъ печь, а самъ перекрестился. И я не пошелъ за бъсомъ, но напонлъ брата во имя Господне святою водою. Онъ же, вздохня изъ глубины сердца, ко мнъ проглагола сице: спаси Вогъ тебя, батюшко, что ты меня отнялъ у царевича и у двухъ князей бъсовскихъ! Будетъ тебъ бить челомъ братъ мой Аввакумъ за твою доброту. Да и малчику тому спаси Богъ, которой ходиль въ церковь по книгу и по воду ту святую, пособляль тебъ съ ними битца. Подобіемъ онъ, что и Симеонъ другь мой. Подяв реки Сундовика. меня водили и били, а сами говорять: намъ де ты отданъ за то, что брать твой на лошедь променять книгу, а ты ея любишъ; такъ де миъ надобе поговорить Аввакуму брату, чтобъ книгу ту назадъ взялъ, а за нея бы далъ денги двоюродному брату. И я ему говорю: я, реку, свъть, брать твой Аввакумъ! И онъ отвъщалъ: какой ты мнъ брать? Ты мнъ батько! отнялъ ты меня у царевича и у князей; а брать мой на Лонатищахъ живеть-будеть тебъ бить челомъ. Воть вы здъ съ нами же на Лопатищахъ, а кажется ему подле реки Сундовика. А Сундовикъ верстъ с пятнатцеть отъ насъ подъ Муращкинымъ да подъ Лысковымъ течетъ. Азъ же паки ему лалъ святыя воды: онъ же и судно у меня отнимаеть и сьесть хочеть, сладка ему бысть вода! Изошла вода, и я пополоскаль и давать сталь; онъ н не сталь инть. Ночь всю зимную простряпаль. Маленко полежавъ съ нимъ, пошелъ въ церковь заутреню пъть. И безъ меня наки бъси на него напали, но лехче прежнева. Азъ же, припедъ отъ церкви, освятилъ его масломъ, и паки бъси отъидоша, и умъ целъ сталъ. Но дряхлъ бысть: отъ обсовъ изломанъ. На печь поглядываетъ и оттолъ боится. Егда куды отдучюся, а бъси и навътовать стануть. Бился я з бъсами, что с собаками, недъли съ три за гръхъ мой, дондеже книгу взялъ и деньги за нея далъ. И ездиль ко другу своему Иларіону игумну. Онъ просвиру выняль за брата. Тогда добро жиль, — что нынь архіепископь резаньской, мучитель сталь христіянской. И инымъ друзьямъ духовнымъ биль челомъ о брать. И умолили о насъ Бога. Таково то зло преступленіе запов'єди отеческой! Что же будеть за преступленіе запов'єди Господни? Охъ, да толко огонь да мука! Не знаю, какъ коротать дни? Слабоуміемъ объять, и лицемъріемъ, и лжею иокрыть есмь, братоненавидениемь и самолюбиемь одень, во отчуждении всъхъ человъкъ погибаю. И мняся нъчто быти, а калъ и гной есмь, окаянной, - прямо г..но. Отвеюду воняю и душею и теломъ. Хорошо мив жить съ собаками и со свиніями въ конурахъ; такъ же і онъ воняють. Да иси и свиньи по естеству, а я чрезъ естество отъ гръхъ воняю, яко песъ мертвой, поверженъ на удице града. Спаси Богъ властей твхъ, что землею меня закрыли! Себъ уже воняю, здая дъда творяще, да иныхъ не соблажняю. Ей, добро такъ!

Да и въ темницу ко миъ бъщаной защелъ, Кирилушко звали, московскій стрелецъ, караулщикъ мой. Остригъ ево азъ, и платье переменилъ,-зъло вшей было много. Замкнуты двое насъ съ нимъ живемъ, да Христосъ съ нами и Пречистая Богородица. Онъ, миленкой, бывало с. ть подъ себя и с...ть, а я ево очищаю. Есть и пить просить, а безъ благословенія взять не смъеть. У правила стоять не захочеть, -- дьяволь сонъ ему наводить: и я чотками постегаю, такъ и молитву творить станеть и кланяется, за мной стоя. И егда правило скончаю, онъ и паки бъсноватися станеть. При мить бъснуется и шалуеть, а егда пойду къ старцу посидъть въ ево темницу, а Кирила положу на лавке, и не велю вставать ему, и благословлю его. И докамъсть у старца сижу, лежить, а не встанеть, за молитвъ старцовыхъ Богомъ привязанъ, -- лежа бъснуется. А въ головахъ у него образы, и книги, и хаббъ, и квасъ, и прочая, а ничево безъ меня не тронеть. Какъ пріиду, такъ встанеть, и дьяволь мит досаждая, блудить заставливаеть. Я закричю, такъ и сядеть. Егда стрянаю, въ то время есть просить и украсть тщится до времени объда; а егда предъ объдомъ Отче нашъ проговорю и истіе благословлю, такъ тово брашна и не есть, — неблагословеннова просить. И и ему напехаю силою въ-роть: такъ и плачеть и глотаеть. И какъ рыбою покормлю, такъ бъсъ въ немъ вздивіячится, а самъ изъ него говоритъ: ты же де меня ослабияъ. И я, плакавъ, предъ Владыкою, опять стягну постомъ и окрочю ево Христомъ. Таже масломъ ево освятилъ, и отъ бъса отрадило ему. Жилъ со мною съ мъсяцъ и болии. Предъ смертію образумися. Я исповедалъ ево и причастилъ: онъ же и преставися. Потомъ я, гробъ и саванъ купя, велълъ у церкви погребсти и сорокоустъ по немъ далъ. Лежалъ у меня мертвый сутки въ тюрмъ: и я ночью, вставъ, Бога помоля и ево мертвова благословя, поцеловався съ нимъ, опять лягу подлъ нъво спать. Товарищь мой миленькой былъ! Слава Богу о семъ! Нынъ онъ, а завтра я такъ же умру.

Да у меня жь быль на Москвъ бъщаной, — Филиппомъ звали, какъ я ис Сибири выехалъ. Въ углу в ызбъ прикованъ къ стънъ: понеже въ немъ быль бъсъ суровъ и жестокъ, бился и дрался, и не смъли домашніе ладить съ нимъ. Егда же азъ грешный и со крестомъ и съ водою пріиду, повиненъ бываеть, и яко мертвъ надаеть предъ крестомъ, и ничево не смъсть дълать надо мною. И молитвами святыхъ отецъ, сила Божія отгнала бъса отъ него; но токмо умъ еще былъ не совершенъ. Феодоръ юродивый былъ приставленъ надъ нимъ, что на Мезени отступники удавили въры ради старыя, еже во Христа, -- псалтырь надъ Филиппомъ говориль и училь молитву говорить. А я самъ во дни отлучащеся дому своего, токмо въ нощи дъйствовалъ надъ нимъ. По нъкоемъ времени пришелъ я отъ Феодора Ртищева зъло печаленъ, понеже съ еретиками бранился и шумълъ въ дому ево о въръ и о законъ. А въ дому моемъ въ то время учинылося нестройство: протопопица з домочадицею фетиніею побранились, — дыяволь ссориль не за што. И я пришель; не утерия, биль ихъ объихъ и оскорбиль гораздо въ нечали своей. Да и всегда такой я, окаянной, сердить, дратца лихой. Горе мив за сіе: согръщиль предъ Богомъ и предъ ними. Таже бъсъ въ Филиппъ вздивьяль и началъ кричать и вопить и чепь ломать, бъсясь. На всъхъ домашнихъ ужасъ нападе и голка бысть велика зъло. Азъ безъ исправленія приступиль къ нему, хотя ево укръпить, но бысть не по прежнему. Ухватилъ меня и учалъ бить и драть всяко; яко паучину, терзаетъ меня, а самъ говоритъ: попалъ ты въ руки меть! Я токмо молитву говорю, да безъ дель и молитва не пользуеть ничто. Домашніе не могуть отнять, а я самъ ему отдался. Вижу, что согръщиль: пускай меня бьеть. Но, -- чюденъ Господы -- бьеть, а ничто не болить. Потомъ бросилъ меня отъ себя, а самъ говорить: не боюсь я тебя! Такъ мит стало горько зъло: бъсъ, реку, надо мною волю взялъ. Полежавъ маленко, собрался съ совъстію, вставше, жену свою сыскаль и предъ нею прощатца сталь. А самь ей, кланяяся въ землю, говорю: согръщиль, Настасья Марковна, прости мя гръшнаго. Она миъ также кланяется. Посемъ и съ Фетинією тімь же подобіємь прощался. Таже среді горницы легь и велівль всякому человъку себя бить по пяти ударовъ плетью по окаянной спинъ: человъкъ было десятокъ, другой, - и жена, и дъти стегали за епитимію. И плачють бъдные и бьють, а я говорю: аще меня кто не біеть, да не имать со мною части и жребія въ будущемъ въце. И онъ нехотя бьють, а я ко всякому удару по молитвъ Ісусовой говорю. Егда же отбили всъ, и я, вставъ, прощеніе предь ними жь сотворилъ. Въсъ же, видъвъ бъду неминучую, опять ис филиппа вышелъ вонъ. Я филиппа крестомъ благословилъ, и онъ по старому хороппъ сталъ. И потомъ Божією благодатію и исцелелъ о Христъ Ісусъ Господъ нашемъ, Ему же слава со Отцемъ и со Святымъ Духомъ нынъ и присно и во въки въкомъ.

А егда я въ Сибири, въ Тоболске былъ-туды еще везли, - привели ко мет бъщанова — Феодоромъ звали. Жестокъ же былъ бъсъ въ немъ. Соблудиль въ великъ день, праздникъ наругая, да и взбъсился,--жена ево сказывала. И я въ дому своемъ держалъ мъсяца з два, стужалъ объ немъ Божеству, въ церковь вводилъ и масломъ освятилъ, — и помиловалъ Вогъ: здравъ бысть и умъ исцелъ. И сталъ со мною на крылосъ пъть, а грамотъ неученъ, и досадилъ миъ въ литорьгію во время нереноса. Азъ же ево въ то время на крылост побивъ и въ притворт пономарю велелъ къ стънъ приковать. Онъ же, вышатавъ пробой, взобсился и старова болши. И ушедъ къ болшому воеводъ на дворъ, людей разгонявъ и сундукъ разломавъ, платья княгинино на себя вадълъ; вверху у нихъ празднуетъ бытго добрый человъкъ. Князь же отъ церкви пришедъ и, осердясь, велълъ многими людьми въ тюрму его оттащить. Онъ же въ тюрмъ юзниковъ бъдныхъ перебилъ и печь разломалъ. Князь же велълъ въ село ко своимъ ево отслать, гдв онъ живаль. Онъ же, ходя въ деревняхъ, пакости многія твориль. Всякъ бъгаетъ отъ него, а миъ не дадутъ воевода (sic!) осердясь. Я по немъ передъ Владыкою на всякъ день плакалъ: Богъ было исцелилъ, да я самъ погубилъ. Посемъ пришла грамота съ Москвы, -- велъно меня на Лъну ис Тоболска сослать. Егда я на ръку въ Петровъ день въ дощенику собрался, пришель ко мет бъщаной мой Феодорь целоумень, на дощеникъ ири народъ кланяется на ноги мон, а самъ говорить: Спаси Богъ, батюшко, за милость твою, что пожаловаль-помиловаль мя. Бъжаль де я по пустыни третьева дни, а ты де мнъ явился и благословиль меня крестомъ: бъси де и отбъжали отъ меня. И я и нынъ пришедъ, паки отъ тебя молитвы и благословенія прошу. Азъ же, окаянный, поплакаль, глядя на него, и возрадовался о величіи Бога моего, понеже о всъхъ печется и промышляеть Господь, -- его исцелиль, а меня возвеселиль. И поучя ево и благословя, отпустиль къ жент ево въ домъ. А самъ поплыль въ сылку, моля о немъ Свъта — Христа, да сохранить ево отъ непріязни впредь. Богу нашему слава! Простите меня, старець, съ рабомъ темъ Христовымъ: вы мя понудисте сіе говорить.

Однако ужь развякался,—еще вамъ повъсть скажу. Еще въ попахъ былъ; тамъ же, гдъ брата бъси мучили, была у меня въ дому молодая вдова,—давно ужь, и имя ей забылъ! помнится, Евфиміею звали,—ходитъ и стряпаетъ—все дълаетъ хорошо. Какъ станемъ въ вечеръ правило начинать, такъ ея бъсъ ударить о землю, омертвъеть вся и яко камень ста-

неть, кажется, и не дышеть, —растянеть ея на полу и руки и ноги, — лежить яко мертва. Я О всепьтую проговоря, кадпломь покажу, потомъ кресть положу ей на голову и молитвы Великаго Василія вь то время говорю: такъ голова подъ крестомъ свободна станеть, баба и заговорить: а руки, и ноги, и тъло еще каменно. Я по рукъ поглажу крестомъ: такъ и рука свободна станеть; я также по другой: и другая освободится такъ же; и я по животу: такъ баба и сядеть. Ноги еще каменны. Не смъю туды гладить крестомъ. Думаю, думаю, да и ноги поглажу: баба и вся свободна станеть. Воставше, Богу помолясь, да и мит челомъ. Прокуда таки не бъсъ ништо въ ней быль, много время такъ въ ней игралъ. Масломъ ея освятилъ, такъ вовсе отшелъ: исцелъла, далъ Богъ. А иное два Василія бъщаные бывали у меня прикованы, — странно и говорить про нихъ.

А еще сказать ли, старець, повъсть тебъ! Влазновато, кажется, да уже сказать-не пособить. Въ Тоболске была дъвица у меня, Анною звали, какъ виредь еще ехалъ. Маленька ис полону ис Кумыковъ привезена. Пъвьство свое непорочно соблюда. Въ совершенствъ возраста отпустилъ ея хозинъ ко мнъ. Зъло правилнъ и богоугоднъ жила. Позавилъ дъяволъ добродътели ея, наведе ей печаль о Елизаръ, о первомъ хозяинъ ея. И стала плакать по немъ, таже и правило презирать; и миъ учинилась противна во всемъ, а дочь миъ духовная. Многажды въ правило, и не молясь, простоить, дремлеть прижавь руки. Благохитрый же Богь, наказуя ся, попустилъ бъса на нея: стоя лъностію въ правило, да и взбъсится. Азъ же, гръшный, жалья по ней, крестомъ благословлю и водою покроилю: и бъсъ отступить отъ нея. И тово было многажды. Таже, въ правило задремавъ и новалилася на лавку и уснуда и пробудилась три дни и три нощи: тогда сегда дохнеть. Азъ же по временамъ кажу ея, Чаю, умреть. И въ четвертый день встала и, съдши, плачеть; есть дають; не есть, и не говорить. Того жь дня въ вечеръ, проговоря правило и распустя всъхъ, во тыть началъ я правило поклонное, по обычаю моему. Она же, приступя ко миъ. падъ поклонилась до земли. Азъ же отъ нея отщелъ за столъ, бояся искусу діявольскова, и свять на лавкі, молитвы говоря. Она же, къ столу приступя, говорить: послушай, государь! Вельно тебь сказать. Я и слушать сталъ. Она же, плачющи, говоритъ: Егда де я, батюшко, на лавку повадилась, приступили два ангела и взяли меня и вели збло теснымъ путемъ. На лъвой сторонъ слышала плачь съ рыданіемъ и гласы умильны. Таже привели меня во свътлое иъсто; жилища и полаты стоять, и едина полата всъхъ болин и паче всъхъ сіяетъ красно. Ввели де меня въ нея, а въ ней де стоять столы, а на нихъ послано бъло. И блюда з брашнами стоять: по конецъ де стола древо многовътвенно повъваетъ и гораздо красно, а въ немъ гласы птичьи умильны этло-не могу про нихъ нынт сказать. Потомъ де меня вывели изъ нея. Идучи, спрашивають: знаешъ ли, чья полата сія? И я де отв'вщала: не знаю; пустите меня въ нея. И он'в мн'в отв'ьщали сопротивъ: отца твоего Аввакума полата сія. Слушай ево-такъ де и ты будешъ съ нимъ. Крестися, слагая персты такъ, и кланяйся Богу, какъ тебъ онъ наказываеть. А не станешь слушать, такъ будешъ въ давешнемъ мъстъ, гдъ слышала плаканіе то. Скажи же отпу своему. Мы не бъси, мы ангели; смотри-у насъ напарты. И я де, батюшко, смотръла: бъло у ушей тъхъ ихъ. Потомъ, испрося прощеніе, исправилася благочинно по прежнему жить. Таже ис Тоболска сослади меня въ Дауры. Авъ же у сына духовнаго оставиль ея туть. А діяволь опять здёлаль по своему: пошла за Елизара замужъ и дътокъ прижила. Егда услышала, что я еду назадъ, отпросясь у мужа, постриглась за мъсяцъ до меня. А егда за мужемъ была, но временамъ бъсъ мучилъ ся. Егда же азъ въ Тоболскъ пріехалъ, пришла ко мит и робятишекъ двоихъ положила предъ меня. Кающися, плачеть и рыдаеть. Азъ же предъ человъки кричю на нея. Потомъ къ объдни за мною въ перковь пришла и во время переноса напалъ на нея бъсъ, -- учала кричать, кокушкою и собакою и козою блекотать. Азъ же зжалихся, покиня херувимскую пъснь, взявъ кресть оть одтаря и на бъса закричалъ: запрещаю ти именемъ Господнимъ. Изыди отъ нея и къ тому не вниди въ нея! Бъсъ и покинулъ ся. Она же припаде ко миъ за нюже вину. Азъ же простиль и крестомъ ея благословиль: и бысть здрава душею и тъломъ. Потомъ и на Русь я вывезъ ея. Имя ей во иноцехъ Агафья, Страдала много въры ради з дътьми моими на Москвъ съ Иваномъ и Прокопьемъ. За поруками ихъ всёхъ въ мёсте Павелъ митрополить волочиль.

Ко мнѣ же, отче, въ домъ принашивали матери дѣтокъ своихъ маленькихъ, скорбію одержимы грыжною. И мои дѣтки, егда скорбѣли въ младенчествѣ грыжною жъ болѣзнію, и я масломъ помажу священнымъ съ молитвою презвитерскою чювства вся и, на руку масла положа, вытру скорбящему спину и шулнятка. И Божією благодатію, грыжная болѣзнь и минуется. И аще у коего младенца таже отрыгнетъ скорбь, а я такъ же сотворю: и Богъ совершенно исцеляетъ по своему человѣколюбію.

А егда еще я попомъ былъ, съ первыхъ временъ, егда къ подвигу сталъ касатися, тогда бъсъ меня пуживалъ сице. Изнемогла у меня жена гораздо, и пріехалъ къ ней отецъ духовной; азъ же из двора пошель въ церковь по книгу съ вечера глубоко нощи, по чему исповедывать болную. И егда пришелъ на паперть, столикъ маленкой тутъ поставленъ поскакиваетъ и дрожитъ бъсовскимъ дъйствомъ. И я, не устрашася, помолясь предъ образомъ, осънилъ ево рукою, и пришедъ поставилъ ево на мъстъ. Такъ и пересталъ скакать. И егда я вошелъ въ трапезъ, непогребеной; и оъсовскимъ дъйствомъ верхняя доска раскрылась, и саванъ сталъ шевелитца на мертвомъ, меня устрашая. Азъ же, помолясь Богу, осънилъ мертваго рукою и бысть по прежнему паки. Егда же вошелъ въ олтарь, ано ризы и стихари шумятъ и летаютъ съ мъста на мъсто: діяволъ дъйствуетъ, меня устрашая. Азъ же, помоляся и престолъ поцеловавъ, благословилъ ризы рукою, и, приступивъ, ихъ пощупалъ: а онъ висятъ по старому на

мъстъ. Азъ же, взявъ книгу, и вышелъ ис церкви с миромъ. Таково то бъсовское ухищрение къ человъкомъ.

Еще скажу вамъ о жертвъ никоніанской: съдящу ми в темнице, принесоша ми просвиру вынятую со крестомъ Христовымъ. Азъже облазняся, ваяль ся и хотьль потребить на утро, чаяль — чистая православная над нею была служба, понеже попъ старопоставленной служил над нею (а до тово онъ попъ по новымъ служилъ книгамъ и паки сталъ служить по старому, не покаявся о своей блудне). Положа я просвиру в углу на мъстъ и кадиль в правило в вечерь, егда же воздегь въ нощь ту и умолкоша уста моя от молитвы, прискочища ко мев бесовъ полкъ, и единъ щербать черменъ взялъ меня за голову и говоритъ: «семъ ко-ты сюды, попалъ ты в мои руки», и завернуль мою голову. Азъ же томяся еде, еде назнаменовалъ Ісусову молитву и отскочища и исчезоща бъси; азъ же стоня и охая недоумъюся — за что меня бъсъ мучилъ? Помоля Бога опять повалился, егда же забыхся вижу на нъкоемъ мъстъ церковь и образъ Спасовъ и кресть по латынъ написанъ, и латинники инымъ образомъ приклякивая молятся по латынски. Мив же ивкто от предстоящихъ велвлъ крестъ той поцъловати. Азъ же егда поцеловахъ, нападоша на мя наки бъси и зъло мя утрудища; азъ же после ихъ встащился зело разслабленъ и разломанъ, не могу и сидъть. Уразумълъ, яко просвиры ради, от бъсовъ обруганъ, выложиль ея за окошко, и нощь ту и день препроводиль в трудь и немощьствуя разсуждая, что сотворю над просвирою. Егда же пріиде нощь другая, по правилъ возлегшу ми, и не сия молитвы говорю. Вскочиша бъсовъ полкъ в кълью мою з домрами и з гутками, и одинъ сълъ на ивств, идвже просвира лежала, и начаша играти въ гутки и в домры, --а я у нихъ слушаю, лежа — меня ужъ не тронули и исчезоша. Азъ же послъ ихъ воставъ модя Бога со слезами, объщался жжечь просвиру ту, и прінде на мя благодать Духа Святаго, яко искры во очію моею блещахуся огня невещественнаго, и самъ я в той часъ оздравълъ, -- благодатію духовною сердце мое наполнилося радости. Затоня печь и жжегше просвиру, выкинуль и пепель за окопіко, рекохь: вото, бъсь, твоя от твоихъ тебъ в глаза бросаю. И на ину нощь единъ бъсъ в хижу мою вошелъ, походя и ничево не обръте, токмо чотки изъ рукъ моихъ вышибъ и исчезе. Азъ же, поднявъ чотки, паки началъ молитвы говорити; и во ино время среди дня на полу в поддыменье лежа опечалихся креста ради, что на просвир'в жжегъ, и от нечали зап'алъ стихъ на гласъ третіи: «и нечаль мою пред нимъ возвъщу», а бъсъ в то время на меня вскричалъ зъло жестоко болно, азъ же ужасся и паки начахъ молитвы говорити. Таже во ину нощь забытіемъ ума о крестъ томъ паки опечалихся и уснухъ и нападоша на мя бъси и паки умучипа мя, яко и прежде, азъ же разслабленъ и изломанъ, насилу живъ, с доски свалися на полъ, моля Бога и каяся о своемъ безумін, проклялъ отступника Никона с никоніяны п книги ихъ еретическія, и жертвы ихъ, и всю службу ихъ, и благодать

Вожія паки прійде на мя и здравъ бысть. Виждь, человъче, каково льцко бъсовское дъйство христіяномъ! А егда бы съелъ просвиру ту, такъ бы меня, чаю, и задавили бъси. От малаго ихъ никоніянскаго свещенія таковая бъда, а отъ болшаго агньца причастяся— что получимъ?..— развъвъчную муку. Лутче умереть не причастяся, нежели причастяся осуждену быти.

О причастій святыхъ Христовыхъ непорочныхъ тайнъ. Всякому убо въ нынтынее время подобаетъ опасно жити и не без разсмотртнія причащатися тайнамъ. Лще ли гоненія ради не получишъ священника православна, и ты имъй у себя священное служение отъ православныхъ (запасный агнецъ), и обрътше брата духовна, аще и не священника, исповъждься ему пред Богомъ, каяся и по правилъ утреннъмъ на коробочку постели платочикъ, пред образомъ, зажги свъчку и на ложечку водицы устрой на коробке и в нея положи часть тайны, покадя кадиломъ, приступя со слезами, глаголя: се приступаю к божественному причащенію, Владыко, да не опалиши мя пріобщеніемъ, но очисти мя от всякія скверны, огонь бо реклъ еси недостойныхъ опаляя, — се предлежить Христосъ на инщу всёмъ, мнё же прикрёплятися Богови — благо есть и полагати на Господа упованіе спасенія моего, аминь. И потомъ причастися сокрушеннымъ сердцемъ, и наки восной благодарная к Богу и ноклонцы по силъ, прощеніе ко брату; аще единъ, и ты ко образу падъ надъ землею глаголи: прости мя, Владыко, Христе Боже, едико согрѣшихъ, — весь до конца говоря, и потомъ образъ целуй и крестъ на себъ. А прежде причастія надобе же образъ целовать. Ну, простите и меня, а тебя Богъ простить и благословить. Воть хорошь и умереть готовъ, сице видаль въ правилахъ указано: твори такъ, не блюдись.

Еще тебъ скажу, старецъ, новъсть: какъ я былъ в Даурахъ с Пашковымъ с Афанасьемъ на озеръ Ирьгенъ-гладны гораздо, а рыбы никто и добыть не можеть, а инова и нечево нъть; от глада исчезаемъ. Помоля я Бога, взявъ двъ съти, въ протокъ перекидалъ, на утро пришелъ, ано мить Богъ даль шесть язей, да двъ щуки, ино во встхъ людяхъ дивно, потому пикто ничево не можетъ добыть. На другіе сутки рыбъ з десять мив Богъ далъ. Тутъ же свъдавъ Пашковъ и исполняся зависти збилъ меня с тово мъста и свои ловушки на томъ мъсть велълъ поставить, а мит на смъхъ и ругаясь указаль ибсто на броду, гдв коровы и козы бродять. Человъку воды по лодышку, -- какая рыба! и лягушекъ нътъ! Туть мнъ зъло было горко, а се подумавъ рече: «Владыко человъколюбче, не вода даеть рыбу,-Ты вся промысломъ своимъ, Спасе нашъ, строишъ на пользу нашу. Дай мит рыбки той на безводномъ томъ мъстъ, посрами дурака тово, прослави имя Твое святое, да не рекутъ невърніи, гдъ есть Богь ихъ». И помоляся, взявъ съти, в водъ з дътьми бродя, положили съти. Дъти на меня обдиме кручиняся говорять: «Батюшко, к чему гноить съти те? видишъ-ли, и воды нъту? какой быть рыбе?». Азъже не послушавъ ихъ совъту, на

Христа уповая адблаль такъ, какъ захотълось. И на утро посылаю дътей к сътямъ. Онъ же отвъщали: «батюшко государь, пошто итти, какая в сътяхъ рыба? Благослови насъ, и мы по дрова лутче эбродимъ». Меня же духъ подвизаетъ, чаю въ сътяхъ рыбу. Огорчась на большова сына Ивана, послаль ево одново по дрова, а с меншимь потащился къ сътямъ самъ, гораздо о томъ Христу докучаю. Егда пришли, ино и чюдно, и радостно обръли: полны съти напехаль Богь рыбы, свившися клубомъ, и лежатъ с рыбою о середке. И сынъ мой Проконей закричалъ: «батюшко государь, рыба, рыба!» И азъ ему отвъщалъ: «постой, чадо, не тако подобаетъ, но прежде поклонимся Господу Богу и тогда поидемъ в воду». И помоляся вытащили на берегъ рыбу, хвалу возсылал Христу Богу, и паки построя съти на томъ же мъстъ, рыбу на силу домой оттащили. На утро пришли опять, столко же рыбы, и на третій день паки столько же рыбы; и слезно, и чюдно то было время, а на прежнемъ нашемъ мъстъ ничево Пашкову не дасть Богъ рыбы. Онъ же, исполняся зависти, паки послаль ночью и вельлъ съти в клочки изорвати. Что петь з дуракомъ дълаешъ. Мы собравъ рваные съти, в тай на инемъ мъстъ промышляя рыбку, кормились, от него таяся и здълали езъ. Богъ же и тамъ сталъ рыбы давать, а діяволь ево научиль и езъ велель в тай раскопать. Мы, терия Христа ради, опять починили и много тово было. Богу нашему слава нынъ, и присно и во въки въкомъ. Теривніе убогихъ не погибаетъ до конца.

Слушайко, старецъ: еще ходиль я на Шакшу озеро к дътямъ по рыбу (оть двора версть с нятнадцеть), тамъ с людьми промышляли, в то время какъ ледъ тръснулъ, и меня напоилъ Богъ, и у дътей покладие рыбы нарту большую и домой потащиль маленькимь дётямь (послё Рождества Христова), и егда буду насреди дороги — изнемогъ таща по землъ рыбу, понеже снъгу тамъ не бываетъ, токмо морозы велики; ни огня, ничево нътъ, ночь постигла, выбился из силы, вспотълъ и ноги не служатъ. Верстъ с восемь до двора: рыба покинуть и такъ побрести — ино лисицы разъъдять и домашніе гладны; все стало горе, а тащить не могу, потаща гоны мъста, ноги задрожать да и паду в лямке среди пути ницъ лицемъ что пьяной; и озябше вставъ еще попойду столько жь и паки упаду, бился такъ много блиско полуночи, скиня с себя мокрое платье, вздёль на мокрую рубаху сухую, тонкую тафтяную бълую шубу и вальзъ на вершину древа — уснулъ поваляся. Пробудился, — ино все замерзло: и безлуки на ногахъ замерали, шубенко тонко, и животъ озябъ весь. Аввакумъ, бъдная сирота, яко искра огня угасаеть и яко неплодное древо посъкаемо бываетъ, тако смерть пришла. Взираю на небо и на сіяющія звъзды, тамо помышляю Владыку, а самъ и прекреститися не могу, весь замерзъ; помышляю лежа: «Христе, свъте истинный, аще не Ты меня от безгоднаго сего и нечаемаго времени избавиш, нъчева мнъ стало дълать, яко червь исчезаю». А се согръяся сердце мое во мнъ, ринулся с мъста паки к нартъ и на шею, не помню какъ, взложилъ лямку, опять потащилъ, ино нътъ

силки, еще версты с четыръ до двора покинулъ, и нехотя все побредъ одинъ, тащился с версту, да и повалился, толко не смогу; полежавъ еще хощу побрести, ино ноги обмерали: не смогу подымать, ножа нътъ, базлуковъ отръзать от ногъ нъчемъ; на колънъхъ и на рукахъ ползъ с версту, колъни озябли: не могу владъть, опять легь, уже дворъ и не само далеко, да и не могу попасть, на г... в по маленьку ползу кое-какъ и доползъ до своея конуры; у дверей лежу, промолвить не могу же. Ко утру уже встали. уразумъвъ, протопоница втащила меня бытто мертвова в ызбу; жажда мнъ велика — напоила меня водою, разболокши. Два ей горя бъдной в пабъ стало: я, да корова немощная, — толко у насъ и животовъ было, — упала на водъ под ледъ, изломався умираетъ, в избълежа; в двадцети в пяти рубляхъ сія намъ пришла корова, робяткамъ молочка давала. Царевна Ирина Михаиловна ризы мнв с Москвы и всю службу в Тоболескъ присдала, и Нашковъ на церковный обиходъ взявъ, мнъ в то число корову ту было далъ, кормила с робяты годъ, другой; бывало и с сосною и с травою молочка тово хлебнешь, такъ лехче на брюхъ. Плакавъ жена бъдная с робяты, заръзала корову и истекшую кровь ис коровы дала найму козаку, и онъ приволокъ мою с рыбою нарту. На объдъ я, едис. гръхъ ради моихъ, подавился (другая миъ смерть), с полчаса не дышалъ, наклонясь, прижавъ руки сидя, а не кусомъ подавился, но крошечку рыбки ноложа в роть, — вздохнуль, вспомянувь смерть, яко ничтоже человъкъ в житіц семъ, а крошка в горло и бросилась, да и задавила. Колотили много въ сиину, да и покинули, не вижу ужь и людей, и памяти не стало. зъло горко, горко в то время было; ей, горка смерть гръшному человъку! Почь моя Агрепъна была невелика, плакавъ на меня глядя много, и никто ее не училъ, -- робенокъ розбъжався, лохтишками своими ударилась в мою спину и крови печенье из горла рыгнуло и дышать сталь. Болшіе промышьляли надо мною много и без воли Божіи не могли ничево зділать, а приказаль Вогь робенку, и онь, Богомъ подвизаемъ, пророка от смерти избавиль (гораздо невелика была), - промышляеть около меня бытто большая, яко древняя Іюдифь о Изранли, или яко Есвирь о Мардохъе своемъ ляль, или Девора мужеумная о Вараце. Чюдно гораздо сіе, старець, промысть Божій робенка наставиль, пророка от смерти избавиль. Дни с три у меня зелень горкая из горда текла, не могъ ни есть, ни говорить: сіе мив наказаніе за то, чтобъ я не величался пред Богомъ совъстію своею, что напонлъ меня среди озера водою, а то смотри, Аввакумъ, и робенка ты хуже. И дорогою было идучи исчезнуль, — не величайся, дуракъ, тъмъ, что Богъ сотворилъ во славу свою чрезъ тебя какое дъло, прославляя свое пресвятое имя; Ему слава подобаеть Господу нашему Богу, а не тебъ берному худому человъку. Есть писано во пророцекъ, тако глаголеть Господь: «славы своея иному не дамъ». (Сіе реченно о лжехристахъ, нарицающихся Богомъ и на жиды неисповъдающія Христа Сыномъ Божінмъ). А индъ писано: «славящія мя-прославлю». Сіе реченно

о святыхъ Божінхъ; его же хощетъ Богъ, того прославляетъ. Вотъ смотри, безумне, не самъ себя величай, но Бога ожидай, какъ Богъ хощетъ, такъ и строитъ; а ты су какой святои? из моря напился, а крошкою подавился! толко бъ Божінмъ новельніемъ не ребенокъ от смерти избавилъ, и ты бы что червъ—былъ, да и нътъ; и величается грязь худая: я су бъсовъ изгонялъ, то, се дълалъ, а себъ не могъ номощи, толко бы не ребенокъ. Ну номии же себя, что иътъ тебя ни со што, аще не Госнодъ что сотворитъ но милости своей, Ему же слава.

Затъмъ въ руковиси идетъ напечатанная нами выше подъ № 15, статья «о сложеніи перетъ», а послъ нея мы находимъ слъдующее заключеніе: «Житія»:

Ну, старецъ, моего вяканья много веть ты слышалъ! О имени Господни повелъваю ти, напиши и ты рабу тому Христову, какъ Богородица бъса тово в рукахъ тъхъ мяла и тебъ отдала, и какъ муравын-те тебя за тайной удъ вли, и какъ бъс-отъ дрова-те сожегъ, и какъ кълья та обгоръла, а в ней все цъло, и какъ ты кричалъ на небо-то, да и иное, что помнишъ. Слушай же, что говорю! Не станешь писать, такъ я осержусь: у меня любиль слушать! чево соромитца! Скажи же хотя немношко. Апостоли Павелъ и Варнава на соборъ сказывали же во Геросалимъ пред встин, едика сотвориль вогь знаменія и чюдеса во языцтую с нима (в Пъяніихъ зачало 30 и 42). И величащеся имя Госпола Ісуса. Мнози же от въровавшихъ прихождаху исповъдующе и сказующе дъла своя. Да и много тово наидется во Апостолъ и въ Дъянін. Сказывай, небось, лише совъсть кръпку держи, не себъ славы ища, говори, но Христу и Богородице. Пускай, рабъ Христовъ веселится, чтучи, а мы за чтущихъ и послушающихъ станемъ Бога модить: какъ умремъ, такъ онъ помянутъ насъ, а мы ихъ тамъ помянемъ. Наши нынъ онъ люди будутъ тамъ у Христа, а мы ихъ во въки въкомъ. Аминь.

№ 26. Челобитная Симеона, архіеписнопа сибирскаго и тобольскаго царю Аленстью Михайловичу о злоупотребленіяхъ даурскаго воеводы , Аеанасія Филипповича Пашкова. 1658 года <sup>1</sup>).

Царю государю и великому князю Алексью Михаиловичу всея Великія и Малыя и Бълыя Русіи самодержцу бьеть челомъ твой государевь богомолецъ Симеонъ архіенископъ сибирской и тоболской. Въ прошломъ, госу-

московскаго архива Мин. Юстиціи, столбцы Сибирскаго приказа, № 6564— 509.

дарь, во 165 году писаль ко мив, твоему государеву богомолцу, Авонасей, Пашковъ, что въ Дауры посланъ воеводою, чтобы мнъ, твоему богомолцу, послать въ Дауры попа бълова да діякона, потому что дьякона бълова въ Вратцкомъ острогъ чудомъ Божіимъ не стало. А въ прошломъ, государь, во 164 году, по твоему государеву указу послаль я ис Тоболска пона чернова да дьякона бълово, а Аввакумъ протопопъ, по твоему государеву указу, посланъ быль вижето былово попа изъ Енисъйскаго острогу съ нимъ, Леонасьемъ Пашковымъ, а всъмъ имъ троимъ, по твоему государеву указу, данъ былъ подмогъ, твое государево денежное и хлъбное жалованье. А попамъ, государь, съ женами и съ дътми ъхать не мочно безъ твоего государева денежного и хлъбного жалованья, потому что путь даливи. А съ Лвны, государь, и съ Баикалова озера и изъ иныхъ далнихъ мъстъ о попахъ бьють челомъ, чтобы миъ, твоему государеву богомолцу, ихъ ноповъ посылать въ тв далине мъста, и имъ понамъ такожде безъ твоего государева денежного и хлебного жалованья собою подняться не мочно, а въ прежние, государь, времена при прежнихъ архіенископехъ посыданы были попы съ Москвы въ Сибирь, въ Тоболескъ, и имъ, попомъ, даванъ былъ былъ болшен подмогъ, твое государево денежное и хлъбное жалованье. А въ Дауры, государь, къ Овонасью Пашкову поцовъ и дьяконовъ посылать не смъю, потому что онъ нравомъ озорникъ великой: посланъ былъ изъ Тоболска на Лену къ церквъ Божіи служить поиъ Іяковъ, а Афонасей Пашковъ быль еще во Енисейскомъ при Иванъ Акинеиевъ, и онъ, Аеонасей Пашковъ, зазваль того Якова попа къ себъ на судно, и билъ ево на смерть своими руками, и онъ, попъ Ияковъ отъ ево Афонасьевыхъ побои лежалъ недъль съ шесть при смерти; одва ожиль. Да въдомо миъ учинилось твоему государеву богомолцу: какъ онъ, Аоонасей Пашковъ, побхалъ изъ Енисъйскаго острогу въ Дауры, и протопона Аввакума билъ чеканомъ самъ своими руками, а после того ево Аввакума протопопа тоть Аоонасей вельль бить кнугомь на козль, а было ему протопону на козлъ ударовъ съ шездесять, да въ тожъ время билъ его чеканомъ по головъ, и голову у него всю испроломалъ, и Аввакумъ протопонъ отъ того убійства на многое время омертвълъ, а послъ того велёль его вкинуть въ студеную тюрму, и сидёль онъ, протопонъ Аввакумъ, въ тюрмъ съ Покрова Пречистыя Вогородицы всю зиму по ево повзять, какъ онъ, люнасей, и повхаль изъ Врацкого острогу въ Дауры, а нынвча, государь, тоть протоцопъ Аввакумъ живъ или нвть, того не въдаю, и я къ такому озорнику поповъ и дьяконовъ посылать не смъю. Милосердый государь царь и великій князь Алексій Михайловичь всея Великія и Малыя и Бълыя Русіи самодержецъ, пожалуй вели, государь, попомъ и дьякономъ, которые посылаютца въ Дауры и на Лену и на Байкалово и въ иныя далния стороны давать свой государевъ подмогъ, денежное и хльбное жалованье, чтобы имъ попомъ мочно было съ женами и съ дътми своими до тъхъ далнихъ мъсть добажать и вели, государь, о

томъ прислать свою государску грамоту въ Тоболескъ въ городъ, въ събажую избу и ко миъ, твоему государску богомолцу. Царь государь смилуйся.

Грамота писана на двух столбцах, на обратной сторонъ первагостолбца написано: Царю государю и великому князю Алексью Михайловичу всея Великія и Бълыя и Малыя Русій самодержцу; нъсколько ниже: приказалх бояринъ князь Алексьй Никитичъ Трубецкой писати къ архиепископу, послати попа и дъякона съ Дмитріемъ Зиновьевымъ въ Дауры: назади второго столбца: 166 г. генваря въ 11 день. Съ тоболскимъ Соебискаго собору протопопомъ съ Мееодіемъ.

## № 27. Черновой отпускъ царской грамоты архіепископу Симеону. 11 февраля 1858 года 1).

Отъ царя и великого князя Алексъя Михайловича всея Великія и Малыя и Бълыя Росіи самодержца въ Тоболескъ богомолцу нашему Семиону архіепископу Сибирскому и Тоболскому. Писаль ты къ намъ, великому государю: писалъ де тебъ, богомолцу нашему изъ Дауръ Авонасей Пашковъ, чтобъ тебъ послать къ нему въ Дауры бълого попа да дьякона, и ты де, богомолецъ нашъ, въ Дауры къ нему, Ооонасью, попа и дьякона послать не смъещь, потому что Асонасей Пашковъ поповъ бъетъ и протопопа Аввакума билъ чеканомъ и кнутьемъ, да и безъ нашего де денежного и хаббного жалованья попа и дьякона послать нелав въ мъсто далнее и сытымъ имъ быть нечёмъ (на оборотть вставка; и нынё по нашему великого государя указу посланъ въ Даурскую землю Дмитреи Зиновевъ, а Анонасья Пашкова отъ Даурскіе службы велено отставити). И какъ къ тебъ ся наша грамота придеть, и ты бъ велълъ послать пона и дьякона (вставка на обороть: къ стоянику нашему и къ воеводъ ко князю Алекство Ивановичу Буйносову-Ростовскому да дьякомъ нашимъ къ Ивану Михайлову, къ Григорью Углеву, а отъ насъ великого государя къ нимъ писано, велено тому попу и дъякону дати) наше жалованье денъги и хлъбъ и соль на нынъшней на 166 и впередъ на 167 годъ имъ дать въ Енисъйскомъ остроге воеводе Максиму Ртищеву по ихъ окладомъ сполна. (Вставка на оборотъ: а какъ отъ тебя къ столнику нашему и воеводе ко князю Алексъю Буйносову-Ростовскому и къ дьяку Григорью Углеву попъ и дьяконъ присланы будуть, и вельно послати ихъ на Даурскую землю къ Дмитрею Зиновьеву тотчасъ). Писанъ на Москвъ лъта 7166 оевраля въ 10 день.

московскаго архива Мин. Юстицін, столбцы Сибирскаго приказа, № 6564—509.

## № 28. Статьи ложныхъ писемъ Авванума 1).

- 1. Зри, Игнатій Соловянинъ, и въруй трисущную Троицу, существо едино на трое раздъляй. На трое течеть источникъ Божества. По Арію не рцы: три существа не равныя, а равныя три существа добръ или естества. Не шевели болши того (л. 1).
- 2. Несъкомую съки, небось, по равеньству, едино на три существа и естества (л. 7 об.).
  - 3. Образы три равны (д. 9 об.).
- 4. Якоже бо слово от души раждается и наки в человъка не возвращается, тако и Сынъ отъ Отца родися и во чрево Отчее наки невозвратися (л. 12).
- 5. Якоже Спасъ рече: Азъ во Отцъ и Отецъ во мнъ (толкование Аввакумово) волею, а не существо въ существъ (л 14 об.).
- 6. Три цари небесныя, три непостижимыя, еще же комуждо особне съдъніе Отцу и Сыну и Святому Духу; не спрятався съдять три цари небесныя; яко Петръ и Павелъ и Іоаннъ Богословъ трое растояща, тому прилично и Божественное трое раздъльшееся (л. 16 об.).
- 7. Исповъдуй всюду Божій промыслъ, всюду Божія сила, всюду обдержить неизреченно, всюду видить и слышит всевидящее Око, а свойства блаженнаго существа ввышнихъ пребываеть, во свътъ живый неприступнъмъ, а на землю и под землю непоступно (л. 20).
- 8. Великъ Вогъ и силенъ не по величеству вещи, нами зримой. И здъ зри, мадая вещь силнъе болшіе: девъ звърь силнъе осляти и вельбуда; такоже и орелъ и соколъ силнъе дебедя и гуся. Да и много того естъ в видимъй сей твари: малая вещь сильнъе болшіе Писаніе велика Бога нарицая не по существу состава, но великъ и всесиленъ властію державы; въ существъ его къ хотънію припряжена сила; что восхощеть, то и сотворить. По образу Божію реку тебъ въ прикладъ: царствуеть на земли царь, составомъ не великъ, а вездъ обладаеть. Тако и о блаженномъ ономъ существъ подобаетъ помышляти, а не вещію помышляти велика (л. 21 об.—22 ²).
- 9. Федка, а Федка, по твоему кучею надобе, едино лице и единъ составъ и образъ! Охъ! блядинъ сынъ, собака косая, дуракъ страдникъ! Коли не знаешъ въ книгахъ силы, и ты вопроси бабы поселянки: заблудилъ де от гордости, государыня матушка, на водахъ пустыни и не знаю праваго пути к Богу, а со отцемъ духовнымъ діяволъ спроситца претитъ

э) Здёсь въ ркп. № 136, той же библютеки, на л. 3, находимъ такое дополненіе: «яко три солнышка единосвётни свётять три цари небесныя, лицы и образы равны».



<sup>1)</sup> По ркп. Черниговской духовной семинаріи, № 135.

ми, и отъ него де за воровство учинился проклятъ. Помоги-де, матушка, моему сиротству, исправь мою душу косую, и весь де мой органъ по души катитца косо, с трудомъ великимъ, не путемъ вду. Скажи-де, государыня, о Святой Троицъ, Троица де что есть. Такъ она тебъ скажетъ и отвъщаетъ (л. 24 об.—25).

- 10. Федка, ну лбомъ, блядинъ сынъ, поселянкъ той о землю! Таки су и мнъ гръшному диво, каково хорошо старуха та отвъщала. Гордоусъ, алхмъй, собака! Богъ тебя навелъ на жену-ту. Вопроси еще еяже, что есть существо Божіе, и она тебъ отвъщаетъ (л. 26).
  - 11. Въ существъ Божіи къ хотьнію Его припражена сила (л. 27).
- 12. По апостолу, люта времена настали: яко грибы гнъють, человъцы от въры отпадающе, внемлюще духовомъ лестчимъ и ученіемъ бъсовскимъ. Есть писано: не по писанію върующій еретицы суть, якоже и мой худой еретичишко Федка: глаголеть бо самымъ существомъ воплотившагося Бога Слова.

Азъ же исповъдую и върую свойство недвижимо, но издіявъ Себе Богъ Слово во утробу Дъвыя силу существа естественную, припряженна бо къ Божію хотьнію Ему сила: весхотьвъ бо, изліявъ себе неизреченно, а самое существо отнюдь, отнюд непоступно.

Отча нъдра не оставль существомъ, сошедъ на землю силою благодати несказанно, якоже солние луча своя на землю низпущаетъ, а самый кругъ огня выспры при тверди, тако и о Бозъ подобаетъ разумъвати.

Исповъдует, во утробъ Дъвыя силу Божества, а не самое Божественное существо поступи от превыспреннихъ, но промыслъ неизглаголанъ. Ветхой и новой законъ поминаетъ и новую благодать: видъ и тамо и здъ схожденіе, а самое блаженное чистое существо видъ пророкъ. Якоже пророцы видъща, тако и вочеловъчился Сынъ Божій дъйствомъ Духа Святаго, а не самымъ существомъ, но схожденіемъ.

Да ты же еще мудрствуешъ нѣкако дико и сѣчешъ Единороднаго на четыре ипостаси. Охъ яко беззаконный Іюда, не восхотъ разумѣти: глаголешъ бо, окаянный, пиша въ тетраткахъ: самымъ де существомъ Сынъ Слово на землю сниде во чрево Дѣвыя; и егда пострада, во гробъ с плотію Божество существомъ бъ. Въ то же время, егда во гробъ лежа, яко спя, во адѣ Божество с душею нагою без плоти существомъ бъ. Въ то де время и в раи с разбойникомъ Божество существомъ бъ, и на престолъ со Отцемъ существомъ же. и о семъ твоемъ изумленіи безумнін играютъ, а разумніи рыдаютъ. Какъ такъ? недвижимое существо Божіе разсѣкъ на четверо, не разумѣя писанія, ни силы его, надувая свое чрево и вѣжди гнилымъ умомъ; изливаешь воню по воздуху, не хотя о недовъдомѣхъ вопроситися со старцы, и гордяся, ѣдешь по своей дорогъ. Богъ бо, не преложа существа Своего, сниде на землю, вочеловѣчися за мірскій животъ и спасеніе, неотлучнымъ Божествомъ существа Своего отъ

нъдръ Отчихъ; сиръчь, благодати сила изліяся, якоже Онъ въсть, а самое существо иностаси не ястощися и пребысть нераздъльно и отъ Отца существомъ неотлучно. Соступивъ с небесе силою благодати Своея к намъ весь в чистую Дъву, тверди, весь благостію, а существомъ весь горъ со Отцемъ бысть несъкомо, тверди. А то схожденіемъ вмъщается неизмънно, а не существомъ свойства.

Да ты ж пишешъ: самъ Богъ Слово самымъ существомъ Вожества Своего бысть во чревъ Дъвыя, а не благодатію и промысломъ, кромъ существа, но весь невмъстимый вмъстися в Дъвичю утробу существомъ по своему хотънію, а не благодатію и устроеніемъ и силою несказанно, но яко Вожественное Его Христово самое существо с плотію бъ на крестъ, и во едино время во гробъ с плотію бъ, и во адъ с душею, и в раи с разбойникомъ, в пятокъ, в онже распятся, вездъ существомъ бъ, тоже Слово Отчее, Христосъ Богъ нашъ. Да и много того блядословія въ тетраткахъ твоихъ писано (л. 28—30 об.).

13. Прежде изъ гроба востаніе и потомъ во адъ схожденіе, понеже Господня душа, просто молыть, не была во адъ, якоже прочихъ святыхъ души, но Христосъ послалъ ея ко Отцу с кровію своею, нас выкупая, а не во адъ отъ креста поиде. Пречистъй души во адъ сошедши с тъломъ неистивнымъ, во гробъ лежащимъ, а не без души тело бысть во адъ и душа безъ плоти, яко воста изъ гроба Христосъ и низложися во адъ. еже есть Богъ Слово илотію и душею сниде во адъ. Каковъ родился, таковъ обоженою душею и плотію во адъ быль. А еже глаголете, яко не бысть Христосъ по востанін изъ гроба тёломъ и душею во адё, но единою де душею ада плъни, а тъло-де въ то время мертво въ гробъ лежа, пощади Сынъ Божій от сего безумія и нельшаго мудрованія! Проклять тако мудрствуя! Яко сниле Христосъ во адъ плотію одущевленною, а не яко Федка отступникъ блядословитъ глаголя неподобно: душа Христова безъ тъла от креста во адъ снесена діяволомъ и смертію. И такіе же бредни обрѣтаются в книгахъ Григорія Омиритскаго и Іосифа Волоцкаго. Връдни, бръдни! правовърне, плюнь в то мъсто, идъже писано увидишъ, яко діяволъ и смерть душю Христову без тъла во адъ волочили. Аще бо и сами Григорій и Іосифъ написали, и тому не подобаеть върить. А блядословцы глаголють, смертію и діяволомъ сведена душа Его во адъ, н прочія басни ихъ во Амиритов' книгъ. Не согръщить, кто и всю книгу ту за Христово безчестіе въ огнь кинеть. И добра была, да от еретикъ испоганена стала. Ну, дитятко проклятое, слушай-ко еще: слава Господу Богу нашему, спасшему насъ отъ діявола и от сыновъ діяволихъ, кон глаголють: Христову душу смерть и діяволь во адъ снесли. Въ третій день воста Слове Божій, сниде тіломъ и душею во адова жилища. Ну, такъ! человъкъ Христосъ и былъ во адъ, а не душа без тъла. Не плутай! Пресвятая душа во адъ сошедши, водя тъло нетлънное во гробъ

Избавителя нашего—Свъта 1), а егда воставши, яко от сна взем душю той же Богъ Слово лежай во гробъ. Яко левъ шатаніемъ, разшатався плотію з душою во адъ Божески и прилетъвъ красненекъ отъ гроба, яко женихъ от чертога, да возми, да понеси силы небесныя, воровъ бъсовъ души. Яко левъ, пьянъ бывъ, реветъ да ломаетъ: шюмитъ у него въ головъ-той, употчивали любимыя дътушки, возлюбленный Израиль. Пречистъй души сошедши во адъ с тъломъ по воскресеніи из мертвыхъ, яко сила благодати Божества во гробъ тъло Господьское соблюдающе от тлънія, таяжде и с разбойникомъ въ раи: неописанно бо Божество, но веадъ благодать дъйствуетъ, преестественнъ же самымъ существомъ на небеси со Отцемъ и Духомъ. Силу же Его Божественную и всеобъятную кто исповъдати можетъ! Во гробъ лежалъ, тоже во адъ потомъ воевалъ, а всемогущая сила Его и въ раи новсюду бъ, и на престолъ существомъ со Отцемъ Онъ же съдитъ, вся исполняя неописанный.

А Федка прелагатай со единомысленники проклять да есть, ей да будеть и будеть в въкъ, собака, блядинъ сынъ, адовъ несъ. Вотъ тебъ, отступникъ Пъсни пъснямъ Соломоновы! Играй подъ клятвою въчною, затворилъ тя Богь въ противленіе истинъ, погибай с своими окаянныи! Федка поганецъ, слушай: умучи ада сошедый во адъ плотію, горе бысть аду от плоти (во гробъ Богъ Слово лежа человъчески уничиженно, безславно, а егда воставъ, яко от сна), пресъкло тъло Христово чрево адово. Слава Богу! Пойдите, бъдные тюремщики, ис тюрмы вон! Богъ простилъ Адама со адамленки, да и вышелъ со святыми из земли Христосъ, и всъмъ бъднымъ горемыкамъ воскресшимъ, по апостолу вото, в третій день по писаніихъ, явися апостоломъ и прочая (л. 38—40 об.).

- 14. Не скрывайте, еретики, и Христа тово в Тронцу мъсяще недовъдомъ. Благодать во Христъ того ж существа съдить на особомъ престолъ, равно Святъй Тронцъ сцарствуя. Съдить Богь и человъкъ о десную Бога на престолъ своемъ царскомъ. Да и ладно такъ, дитятко бъщеное, не замай Его: на престолъ томъ своемъ съдитъ. Не пехай поганымъ своимъ языкомъ с престола тово царьскова къ ногамъ Отца. Помнишь ли, собака, блядинъсынъ, лаешъ: существо де Божества внутрь Отца, асмотреніе подле ногъ Отца близъ съдитъ. Такъ то ты говорилъ, громобитной врагъ (л. 45).
- 15. Пишетъ Аввакумъ в писаніи своемъ ложно на Феодора діякона, укоряя его исповъданіе о Святъ Дусъ. Да онъ же, Федка, окаянной ересникъ, запсаяль Духа утъпителя—благодать зоветъ тварію, а не Вогомъ. Въ Пятдесятницу (Феод. рѣчь) самымъ существомъ пришедъ, апостоломъ раздавъ дары, и паки существо горъ взыде, апостоломъ благодать оставилъ. Аввакумъ. Азъ отъ святыя купъли пріяхъ и върую Духа Святаго благодать Вога истинна, отъ истиннаго Параклита самая исходящая сила,

<sup>1)</sup> Здъсь пропускъ, воторый дополняемъ изъ Мат. VIII, стр. 222: «Во гробъ Богъ Слово, лежа человъчески, уничиженъ безславно», и т. д.

излившаяся в мою душю по мъре моего органа, а не втораго свъта изліяніе тварію. Також и на апостолы изліяся огненными языки совершенна благодать Духа Святаго. А самое существо Параклитово отнюдь свойство недвижимо пребываеть. И въ церковныхъ книгахъ нъсть сего разума, иже бы самому существу поступити, въ пророцъхъ и апостолъхъ и во всъхъ святыхъ, вездъ Богъ дъйствуяй благодатію, по глаголющему пророку, в немже самъ глаголя: азъ видънія умножихъ и в руку пророкъ уподобихся не существомъ, но благодатію во всъхъ Богъ дъйствуяй. И статное ли то дъло, существомъ Духу Святому снити и раздавше дары, паки горъ взыти! Самой робячей розмыслы! (sic!) Якоже посулилъ Господь, тако и сотворилъ: в десятый день по вознесеніи посла Утъшителя, истиннаго Духа силу, сиръчь благодать, а не самое существо, ниж тварно что, но благъ благодать пріиде и вселися во ученики и неотлучно пребысть с ними (л. 47— 48 об.).

16. И о душѣ той слѣпотою говоришь, слушать нѣчево, глаголешь бо ея трисоставну. Не тако, не бляди: вси святіи научають, яко душа единораслена и тѣлесовидна: умъ, слово и духъ—силы в ней дѣйственыя. Сими силами зряше к Богу, о кротости и о правдѣ некущися. Сообразенъ Богу бываеть человѣкъ, не по естеству Божественному душа имать естество, но вещь тѣлесовидна, ангелъ нѣкій, чистѣйшій духъ—душа, но и плотна есть, единовидна и единосоставна, а не трисоставна, прежде ума и слова сотворена (л. 50 об.).

## № 29. Отрывокъ, пропущенный въ первомъ посланіи къ Симеону ¹).

Отрадніе, чадо, Лоту в Содоме и Гоморе житіе было, нежели мнѣ в волокитахъ тѣхъ. Безпрестанно душевное плаваніе и неусыпыя навѣты и беды: яко со зверми по человѣку со искусители брахся. Внѣ убо страхъ, а внутрь такожде боязнь: и во церковь иду, а тово и гляжу, какъ нападутъ; а в церквѣ стою, паки внутренняя бѣда: безчинства в ней не могу претернѣть, безпрестанно ратуюся с попами пьяными и съ крылошаны и с прихожаны. Моя чадь робята в церкви играють, и тѣ душу мою возмущаютъ. Иное хощу и промолчать, ино невозможное дѣло: горить во утробѣ моей, яко пламя цалитъ; и плачю и ратуюся! А егда въ литоргѣю нищія по церквѣ бродятъ и но могу ихъ унять, и я имъ кланяюся и денегь посулю, велю на одномъ мѣстѣ стоять, а послѣ обѣдни и заплачю. А которые бродять и мятежатъ людми, не послушаютъ совѣта моего, с тѣми ратуюся, понеже совѣсть нудитъ, претерпѣть не могу.

Еще же и Златоустомъ реченное воспоминаю о души моей. Есть писано въ Бесъдахъ апостольскихъ, во нравоучени; вселенныя учитель рече:

<sup>1)</sup> Ркп. Имп. Публ. Библ. О. І. № 339, л. 229 об.—303 об.

аще бы де варваръ, или скифъ, в церковь вшедъ, начат во олтаръ престоль разорять и транезу опровергь, наругавъ святая святыхъ, еже есть, святый сокроменть долу опровергь (тъло Христово), не вси ли бы придучившійся туть руць свои возложили на него и уязвльше, яко бышенаго иса, далече отгнавше, восплакали и возрыдали погибели его? Здъ же не транезу разоряють, ниже святая опровергають, но самый Духъ Святый оскорбляють и досажають Богу наче, нежели оный раззоритель транезы. Вошедъ въ церковь, овъ смиется, инъ празнословить и плищь счиняеть во время соборнаго моленія, инъ же разгордівся уставъ церковный пременяетъ, а инъ иная непотребства. Стоящін же в церкви, яко изумлени, и нъми, и глуси, и слъпи: слышавше не слышать и видявше не разумъють, ни бользнують о разрушеній церковнаго устава. Вси бъгуны, вси потаковшики, вси своя си ищуть, а не яже суть Вожія. Азъ глаголю и повелъваю на мятежника церковнаго всъмъ върнымъ руки возложити и далече от церкви отгнати наче онаго варвара; и донаже в покаяніе пріидеть, ни на прагъ церковный попущу таковому возступити. Церковь бо есть небо, церковь Духу Святому жилище: херувимомъ Владыка возлежить на престолъ, Господь серафимомъ почиваетъ на дискосъ. Егда возступилъ еси на прагъ церковный, помышляй, яко на небо взыде равно со ангелы послужити Богу, Вогу живому истинному, Богу животворящему мертвыя и разръщающему от гръховныя смерти къ въчной нестаръющейся жизни, ея же да улучимъ вси о Христъ Ісусъ.

## № 30. Слово святаго отца Аввакума протопопа о никоніянскомъ ереси ¹).

Въ памяти Никонъ пишетъ: Годъ и число. По преданію святыхъ апостоловъ и святыхъ отецъ не подобаетъ мъчтанія (sic) въ церкви творитъ; еще же тремя персты бы есте крестилися. Мы же сошедшеся со отцы задумалися, видимъ, яко зима хощетъ быти: сердце озябло и ноги задрожали. Нероновъ мнъ приказалъ, а самъ и скрылся въ Чюдовъ, седмицу едину въ полаткъ молился, и тамъ ему от образа глас бысть во время молитвы сице: връмя приспъ страданія.

О жертвъ никоніанской ислужовихъмърской мало побесъдуемъ отчасти Въ новой ихъ служов литоргъйной агнецъ закаляется неправедны, стихи и молитвы и ектъніи измъны, иной жертвъ образъ сквърной, сиречь крыжъ латынскій, а не Христовъ крестъ на просвиръ устроинъ, и на дъйствъ не исповъдують смотренія Христова вочеловъченія и воскресенія и царствія со Отцемъ и со Святымъ Духомъ, и Духа Святаго неистинна глаголютъ, и вся измънена и противна Богу. Зъло гнушается Богъ сея неправедныя жертвы. Аще который попъ старой рукоположънія и служа по новому и

<sup>1)</sup> Ркп. библіотеки В. Г. Дружинина, № 53, Q. № 30, л. 87-90.

начнеть безъ покоянія служить по старому, той Богъ гнушается жертвы, разві нокается со слезами о первой своей блудні и тогда прощенъ Богомъ будіть.

Азъ, гръшны протопопъ Аввакумъ, самъ во искусе над собою то впдълъ. Попъ нъкогда старой служилъ по новому, и безъ покаянія служитъ но старому. Азъ же облазнися служенія его, взя просвиру вынятую со крестомъ Христовымъ, а не крыжемъ, хотълъ во инъ день потребити и положиль ея на мъстъ в правило и кадиломъ пакадиль. В нощь же ту по правилъ возлегъ и, егда умолкоша уста моя от молитвы, нападоша на мя бъси, и единъ бъсъ щербать и черменъ, ухватя меня за голову, и завърнуль шею, а самъ говорить: «попаль ты намъ в руки». А пругой говорить: «не болно же». И той паки отвъща: «знаю, не указывай». Азъ же въ рукахъ бъсовыхъ тогда сегда дохну, насилу живъ, и еле еле молитву Ісусову проговориль. И отскочища от мене бъсове. Азъ же утомлънъ зъло и вставъ, не могу, модитву лежа говорю, а самъ отдыхаю. И кое-какъ встащася, помолитвовавъ и поплакавъ, опять повалился и задръмавъ вижю себъ: у церкви образъ Спасовъ и крестъ Христовъ полатыни написанъ стаить у церькви, и многіе латынскій образомъ кланеются, и ніжто от престоящихъ велълъ и миъ той крестъ поцъловать. И егда поцеловахъ, наподоша на мя наки бесове и зъло мя утомиша. А очнуся, и мучать мя, потомъ оставиша и изчезоща. Азъ же разумъвща (sic) просвъры ради бъси же мучать, стонавъ и плакавъ кое-какъ встащился и выложиль ея за окошко. И ношь ту проводиль бъсна до утра плакався, и день весь разсуждаль, что сотворить надъ просвирою: крестъ Христовъ на нъй напечатанъ. И во вторую нощь по правиль молитвы льжа початкомь (sic) говорю. Вскочища бесовь множество в хижу мою и селъ единъ на мъсте томъ, илъже просвира лежала, и начаща играти в гутки и домры, а я леже у нихъ слущаю, молитву говорю. Ко мив уже не прикоснулися Божію волею. И много игравше, начезли. Азъ же воставъ и плакався пред Владыкою, объщался просвиру во огить сожещи, и в той часъ нападе на мя Духа Святаго благодать, и радость прінде в сердцъ мое, и в глазахъ монхъ яко искры огня блъщахуся, и весь здравъ бысть, и кости перестали больть. Азъ же в нещи сожохъ просвиру и пецълъ за окошка бросилъ. На иную нощь бъсъ одинъ приходиль, а я молитвы лёжа по чоткамъ говориль. Онь же около меня походиль, а зла мев не сотвориль, лишь чотки изърукь выдернуль и на землю бросиль. И азъ подняль чотки, опять сталь молитвы говорить. Потомъ минувъ връмя, пріндъ ми на разумъ паки та просвира, опъчалился по нъй, что кресть во огив сожогь, и среди дня пады на мене на полу. А еже престаль молитвы говорить и запъль на гласъ возвышной стихъ: и печаль мою пред Нимъ возвъщу, — и в то время бъсъ вскричалъ на меня зъло жестоко. Азъ же ужасся и вскочилъ, паки началъ молитвыи говорить и каятися о печали пустой. Таже на иную нощь въ забыти ума отпечалидся паки о просвиръ и уснухъ, и нападоша на мя бъси и зъло утомища паче прежняго. Азъ же после ихъ кое-какъ свалился з даски на полъ и вадяяся по земли зъло немощенъ, дряхгъ (sic) и каяся о беззаконіе своемъ пред Владыкою, и в то время проклядъ Никона с никоніяны и жертву ихъ и вся ново вводныя ихъ ереси и умыслы, и бысть наки здравъ по прежнему, и восіяи ми сердце радость духовная и неизреченная. Богу нашему слава и нынъ и присно и во въки въкомъ. Аминь.

## **№ 31.** Нравоученіе <sup>1</sup>).

Послушайте, чада, да скажу вамъ, что есть тайна христіянская, и как жити в въре Христовъ, Прежде всего имъйте страхъ Вожіи в сердцах своих, да от того научитися и Бога боятися: се бо, чада, заповеди Божія, еже любити вога всём сердцемъ и всею душею и всём разумомъ и всёмъ помылленіем твоимъ. Ходящу ти и съдящу и возлежащу, да парить умъ твои горъ к Богу, и яже на небеси, и яже на земли, видимая и невидимая разсуждая, да поеши непрестанно песнь свою Господеви: яко возвеличищася дъла твоя, Господи, вся премудростію сотвориль еси, мене ради человъка человъкъ бывъ, человъколюбія ради, Христе Спасе мой, мене ради человъка в нищетную плоть облещися изволиль, Христе Снасе, да мене обогатиши в въкъ въка; мене ради человъка по плещема біенъ бываще, и язвы и копейное прободеніе пріять, Христе Спасе, да уязвенна мя от гръхъ изцълиши; мене ради оста (sic) и желъчи вкусивъ, Христе Спасе, да въчныя мя горести свободиши; мене ради смерть вкусивъ, Христе Спасе, даже животомъ въчнымъ живъ буду; мене ради во гробъ положенъ бысть и илащаницею повить, Христе Спасе, да погребенна мя страстьми оть гръхъ разрешнии: яко возвеличишася дъла Твоя, Господи, вся премудростію сотвориль еси. Таже в третій день воскресе Христось Сынь Вожій и во адъ сниде обоженною плотію и душею, ада плениль и, діявола связавъ, и изведе вся святыя отца, въ рай всели, и иныхъ съ Собою въ даръ ко Отцу своему и на небо вознесе. Яко возвеличищася дъла Твоя, Господи, вся премудростію сотвориль еси! Съде на престолъ херувнистъмъ вознесшеся одесную Бога Отца, и царствію Твоему нъсть конца, и наки пріидеши судити живымъ и мертвымъ, и воздати комуждо по дъломъ его. И тогда наше естество мертвенное будетъ пожерто животомъ, пріимем кождо или блага или зла от всемогущія десницы Твоей. Дивна діла Твоя, Господи, вся премудростію строиши! Тогда же, Боже, будеши всяческая во всёхъ, во святыхъ и праведныхъ и избранныхъ своихъ, и поклониттися всяко колъно небесныхъ и земныхъ и преисподнихъ, и всякъ языкъ псповъсть, яко Господь Ісусъ Христосъ в славу Богу Отцу. Велін еси, Господи, и чюдна дёла Твоя, и ни

<sup>1)</sup> По ркп. Имп. Публ. Вибліотеки, О. І, № 339, л. 227—288 об.

едино же слово доволно есть к похваленію чюдесь Твоихъ! Кая Ти похвалы, Боже, принесу, имый каленъ языкъ и сердце развращенно и сквернава уста? Но съ Павломъ апостоломъ реку: О глубина богатства премудрости и разума Твоего, яко неиспытаны судбы Твоя, ниже исследовании путів Твои!... Кто разумъ умъ Твой? Или кто совътникъ Тебъ бысть? Твоею бо волею от небытія в бытіе привель еси вся, Твоимъ промысломъ строиши весь міръ. Ты от четырехъ стихій тварь составиль еси, четырми времены кругъ лъту венчаль еси! Тебъ тренещуть умныя силы вся! Тебъ поеть солице, Тебъ славить луна, Тебъ молятся авъзды, Тебя послушаеть свъть, Тебе боятся бездны, Теб'в работають источницы. Ты простерять еси небо, яко кожу, утвердиль еси землю на водахъ, Ты оградиль еси море пескомъ, Ты воздыханію воздухъ пролилъ еси! Ангельскія силы Теб'в служать, архангельскія лицы Теб'в кланяются, многоочитая херувимъ и щестокрылатая серафимъ окрестъ Тебъ стояще и облетающе, страхомъ неприкосновенныя Ти славы закрываются. Ты бо, Богъ нашъ, на земли явися и с человъки поживе, и Іорданскія струя освятиль еси, с небесе низиославь Святый Свой Духь, и главы тамо гитадящихся зміевъ стерлъ еси. Удивися разумъ Твой отъ мене и не возмогу к тому, яко возведичинася дёла Твоя, Господи, вся премудростію сотворилъ еси! И сіе нсаломское слово безпрестанно, чадо, припъвай души своей: се бо ти есть неовая заповель.

Нодобить же ей и вторая: Возлюбиши ближияго своего, яко самъ себъ. кто бо ближній нашъ? Меню же всякаго христіянина, живущаго в въре Христовъ. Къ сему бо согласують евангельскаи словеса (Лук. зач. 26): рече Господь, якоже хощете, да творять вамь человъцы, и вы творите имъ такожде, еже есть: хощени помиловань быти, самъ такожде мидуй; хощеши почтенъ быти, почитай; хощеши ясти, иныхъ корми; хощеши взять, иному давай. Се бо есть равенство, а по превосходному уму себъ желай хуждьшее; а искреннъму лутьшее; себъ желай меньшее, а искреннему большее: богатому поклонись въ поясъ, а нищему в землю; ударить тя кто по ланить, обрати ему другую и отщедъ ему же поклонися. Чти отца твоего и матерь твою любезий и сердичий, яко ко святыми, к стопами ногь ихъ главу приклоняй благоговъйнъ, изведших тя от своея утробы: тебя ради утроба материя бользиь претерив, отець же, бользиуя о тебь, воздыханіемъ и печалію снедаемъ всегда. Сего ради старость его поддержи, болъзнь его уврачюй, гной его своима рукама обьмой, ризы мяхькія на плоть его возложи, съдины его облобызай, пищею сладкою напитай, и отшед, поклонись, яко Іосифъ прекрасный отцу своему, не постыдъся Египта державы своея. Такоже и матери твори, яко Соломан царь Виръсавію о десную престола своего устроилъ: аще ветха денми, на руку своею поноси, чрезъ грязь на плещу пренеси; прежде ся напитай, потомъ самъ вкуси; со гласомъ хваленія главу свою к перьсямъ ен преклоняй и облобызавъ корень рожденія своего, воздохни о старости ея и падъ поклонися родителю своему: се бо есть благопріятно и любезно пред Богомъ. Якоже бо ты отцу

своему и матери сотворишь, такожде и тебъ чада твоя сотворят, и в нюже мъру мъриши, возмъриттися.

Еще же по плоти брата и сестру своихъ почитай, не рцы имъ грубо и досадително, ничтоже восносись на единородныхъ своихъ, понеже единаго корене лѣторасли масличныя, едина утроба васъ поноси и единая ссаша сосца матери своея, изъ единыхъ изыдоша ложеснъ, едино лоно материъ васъ воспита и руце ея равно строиша васъ, единаче сердцемъ и утробою уязвляяся о васъ и равною любовію прилѣжаше к вамъ. Восноминайте, чада, между собою соузъ сей любви и равное к вамъ строеніе родителя своего, не возноситеся другъ надъ другомъ, и не преобижайте словомъ и дѣломъ и помышленіемъ единоутробныхъ своихъ, но меньшей братъ къ большему повиновеніе приноси, большій же о меньшемъ вседушнъ промышленіе твори: се бо есть тако воля Божія, хощетъ в насъ сего спряженія и любви, и симъ путемъ идущім не заблудять, но пріидутъ ко Господу Богу своему.

Такоже и прочихъ сродниковъ чти и люби от души своея, а не на лице тщетною лестію и оплазивымъ умомъ, потомъ же и вся человъки во истину люби, Вога ради люби: якоже и Онъ возлюбилъ есть насъ, от небытія в бытіе приведе, и падшихъ во тлю банею водною омывъ, еже есть святымъ крещеніемъ просветивъ. Кій даръ таковый можемъ Ему принести, якоже Онъ о насъ сотвори, высоки царю непостижимый, соступивъс небесе, плоть нашу воспріять, насъ ради умре и воскресе, и оживе, взыде на небеса, и съде одесную Бога и Отца, и проповъдуетъ о насъ, еже есть всъхъ насъ пща, даже сыны свъту сотворить и сподобитъ въчныхъ благъ. Како мы о селице нерадивше спасенія взимаемся другь на друга, Творца и Промышленника имамы такова преблагаго и человъка щедраго и инлостиваго к нашей нищетъ. Возлюбимъ другъ друга, чада церковная; аще возможно, со всъми человъки писаніе миръ имъти велитъ и любовь, яже о Господъ.

Разумъете ли силу любви? Не сію глаголю любовь, еже любитъ рачитель блудный рачительницу или пьяница пьяницу, — такоже любятся тати с татьми и мытарь съ мытаремъ: ядятъ и піютъ и другъ друга, восхитя чюжая, с любовію да піютъ. Ни, ни! Се бо есть пагубная бесовъская любовь, истинная же любовь о Господъ Бозъ и Спасе нашемъ Ісусъ Христе — сія есть: отъ трудовъ и пота лица своего алчна накорми, жадна нанои, нага одежи, странна в домъ свой введи, священьство и иночество почитай, главу свою до земли имъ преклоняй, в темницу пришедъ съдящимъ упокоеніе сотвори, о вдовице и спромъ попекись, гръпника на покаяніе приведи, заповедь Божію творити научи, должнаго искупи, обидимаго заступи, мимоходящему путь укажи, и проводи и поклонись, и о всъхъ и за вся молитвы Богу приноси о здравіи и о спасеніи всъхъ православныхъ христіянъ. Се бо есть сила любви: аще время привлечетъ и пострадать брата ради, не оторцыся, по Христову словеси, болши бо сея любви нъсть, да кто душу свою за друга своего положитъ. Якоже Онъ за насъ пострада, тако и намъ по-

велъ другъ за друга страдать. Аще не имамы изволенія о вышереченныхъ сихъ, нъсть христіяня и чюжди Христа.

Еще же к тому и иная хощеть от насъ Богъ, еже есть постъ со сдезами и молитва, благодареніе, терпівніе, труды п подвиги в насъ да бывають, от насъ же слово гнило да не изыдетъ, сирічь, клеветаніе, кощуны, лжесловесіе, оболганіе, брань и сваръ о суетныхъ, гордыня же и тщеславія внутреньняя и внішняя да не бываеть въ насъ. Аще что и добро сотворишъ, ничтоже сотворилъ, и всякую добродітель не на явленіе человікомъ твори, но скрывай в сердцы своемъ; аще возможно, и самъ забывай и не предлагай пред совесть свою, помышляй, яко ничтоже сотворихъ. Се бо есть угодно Богови, яко всякъ возносяйся смирится, а смиряйся вознесется.

Намъ же подобаеть на всякъ день научатися закону Господню и заповедямъ Его: учителю присъдъть, книгамъ прилъжать, слово Вожіе слушать и ннымъ вещать. Изрядніе же в празникъ и в пень непъльный упражнятися о семъ, оставя всю суету суетія мира сего, ко церкви на молитву тещи и на поучение бо кественныхъ словесъ, яко Петръ и Іоаннъ текоста ко гробу Господню увъдати истинну востанія Его: зълнымъ тщаніемъ текоста оба вкупъ, Богословъ же тече скоръе Петра и приидъ ко гробу и приникъ видъ ризы едины лежаща, обаче не внидъ; потомъ и Петръ пришелъ и внидъ во гробъ и видъ и върова. Тако и вамъ, старикомъ, молочыхъ прежие себя из домовъ ко перквъ высыдать, да не разлънится замедленіемъ. Потомъ и самъ за ними, яко пастушокъ Христовы овечьки в овчарникъ погони. И пришедъ в домъ Божій, яко апостоли во гробъ, со страхомъ и трепетомъ многимъ и с радостію веліею стойте и слушайте писаннова о погребеніи и о воскресеніи Христа Вога нашего. Якоже алчущін желаемъ ясти, а жаждуще желаемъ пити, тако должни суть послушати слово Вожіе. Отъ слушанія бо пользуемся и великую маду пріемлемъ; аще кто не любить слушати слова Божія, той и Христа не любить и въры отвергся есть; писанная же слышавше, подобаеть и дёлы касатися, якоже рече Господь: аще кто слово Мое соблюдеть, смерти не имать видети во въки, еже есть муки въчныя.

Братія и чада моя о Господъ, богатіи и убозіи, мали и велицы, смпренныя и нищія, сирыя и вдовицы, дондеже имамы время, попецъмся о единородныхъ своихъ душахъ и о домашныхъ своихъ: мужъ о женъ, жена о муже, отецъ о сынъ, сынъ о отцъ, братъ о сестръ, сестра о братъ. Не во тлю, молю вы, попеченіе творимъ, якоже невърни попеченіе творятъ о брашнехъ и о ризахъ и о чести настоящаго въка сего, како сына ризами украсить, како дщерь въномъ, сиръчь приданымъ доволно наделить, или пиршество ясно и свътло сотворить, или в дому храмы красныя и поваплелыя возградить. Ни, ни! чада моя о Господъ! Се бо языческо есть, в васъ же, Христовыхъ ученикахъ, не тако да буди, но пещися вамъ подобаетъ, како сына и дщерь во благоразуміе привести, како къ любви Божін привлещи, в пра-

вославной въре утвердить и милость и любовь къ человъкомъ научить, молитве и посту и инымъ добродътелемъ вразумить: се бо есть благопріятно и любезно Богу. Еще же мужъ женъ и жена мужу своему да воздають должную любовь о Госполъ, и пейте от своихъ студененъ источника, еже есть. въ чюжія кладези не ходите, но свою воду пійте; просто рещи: другь отъ пруга не соблудите и не желайте красоты чюжія. Во всякомъ кладъзъ единака вода и не разньствуеть ничъмже друга друзьй, — тако и совокупленіе мужа и жены: токмо красота чюжая грвху ходатайственна, а сладость смешенію одна. Якоже в раи красень бе и добрь в снедь, иже Адама уморивый плодъ (озоба и нагъ бысть славы своея), -- тако и здёсь чюжая красота нага сотворить, такъ что сталь еси, о мужь или жена, бъсъ не бъсъ, человъкъ не человъкъ. Какъ на тебя Христосъ поглядить, какъ Пречистая Вогородица позрить, какъ явищися на страшнемъ и нелицемерномъ суде, нагъ красоты и одеянія светло блещающихся ризъ? Скрыся под древо со Еввою Адамъ и прикрыста листвіемъ смоковичнымъ свою наготу. Тогда Богу ходящу в раи и глаголющу: Адаме, Адаме, гдъ бъ? — спрятался бъдной под кусть: какъ появитца нагь? О окаянный Адамъ, куды отъ Бога бежищъ? Со діяволомъ дюбиль пировать и воровать, а Жиждителю повинутца не захотълъ! Также бываеть и здъсь: мотрошить окаянной прелюбодъй, яко Адамъ, листвіемъ закрываеть свою срамоту, сиръчь в банъ парится и измывается начисто, зблудя с чюжею или блудница с чюжимъ, рубаху бълую воздъваеть, к церквъ пришедъ, молитвы у попа просить, бутто и всегда доброй человъкъ, праведникъ; а совесть-та замучила злодъя; да тут же идеть ко кресту и к прочимъ святынямъ касается. Охъ, охъ! безумія! Не эрить внутрь души своея наготы и срамоты, яко вм'єсто ризъ благодатныхъ сквернавыми ризами ободченъ, и помазанъ блудною тиною, и вонею злосмрадною повить, и бъсъ блудной в душі и на шее седить. Кудри бъдной разчесываеть и усъ разправливаеть посредъ народа. Силно хорошо! И плюнуть не на ково! А прелюбодънца белилами, румянами умазалася, брови и очи подсурмила, уста багряноносна, поклоны ниски, словеса гладки, вопросы тихи, отвъты мяхки, привъты сладки, и взгляды благочинны, шествіе по пути изрядно, рубаха белая, ризы красныя, сапоги сафьянныя. Кака быть хороша! Вторая египтяныня Петерфінна (sic!) жена, или Самсонова Діалида блядь! Посмотрит ко, дурка, на душю свою, какова она красна, и ты кудрявець, чосаная голова! Я отсель вижю, в вась гной и червіе в душахъ вашихъ кинятъ, бъси же васъ злосмрадною водою кронятъ и ликовствують в вась, яко во адовыхь темных жилищахь веселящеся; вы же не чюете в себъ зверей таковыхъ, яко снъдають вась ради безваконныя сласти сея.

Молю вы, престаните от беззаконія сего сотворите себя храмъ Божій и обитель Христу Сыну Божію со Духомъ Святымъ, исправитеся покаяніемъ и слезами и припадите к Богу с върою прямо животворящему мертвыя. Милостивъ бо есть иже праведники любя и гръшныхъ милуя прибъгшихъ к

нему. Возрите на вышереченное Ниневитцкое покаяніе и Манасіино, сладость грѣховную загладите горестію, сирѣчь постомъ и слезами со воздыханіемъ, и прочихъ заповедей Божінхъ будите причастницы. Кая потреба времянно усладитися грѣхомъ, а вѣчно мучитися! Немощи ради нашія данъ намъ бысть законъ; безгрѣшно и чисто законное ложе, по согласію ко времяни, еже есть время глаголеть апостолъ понедѣльникъ, вторникъ, четвертокъ, аще праздника нѣсть; среда же и пятокъ, суббота и недѣля да хранима бываетъ, и праздники во весь годъ, и великіи постъ, и Пасха до фомины недѣли. Поститися и молитися тогда подобаетъ, а не сластемъ прилежати; глаголю же, и по вся дни во весь годъ в молитвѣ пребывати, но указныя дни от женъ нас правила не возбраняють ко времени.

Въ Бесъдахъ апостольскихъ святый Златоустъ разсуждаеть, поучая к ношной молитвъ, сице глаголеть: егда в нощи стоишь на молитвъ и восналиттися похотвнія пламень, остави двло молитвы и угаси палящее, шедъ к женъ своей на ложе, и очистився паки, да совершиши дъло молитвы. Вонми реченному, по словеси Господню: слушая васъ, Мене слушаетъ. Слушай же, что я Христъ стану говорить! Не лежи в сквернъ бывъ з женою своею; аще и писано: честенъ бракъ и ложе нескверно, но не к тому глаголетъ апостолъ, еже не очищатися. Скверна бо есть от Адама и до сего дни и во въки. Еретицы, восхитивше слово се апостольское без разсужденія, в сквернахъ ходять и не омываются, и объдни попы не омывшеся ноють. Со мною стязавшеся говорили: апостоль-де насъ такъ научаеть,азъ же имъ о Господъ рекохъ: апостолъ писалъ разгордъвшимся Коринояномъ и Евреомъ, понеже извътомъ благовърія жены своя оставляху и потомъ к чюжимъ коснутся. Павелъ же, увъдавъ, восинсуетъ имъ в брацъх со женами своими жити и глаголеть: честень бракъ и ложе нескверно, а с чюжими нечестно и скверно, сиръчь гръховно. А еретики поганцы по своему строять, правовърнін же чистоту да соблюдають. С Павломъ глаголю: не призва бо насъ Богъ на нечистоту, но на святбу. Не омывся, не касается святынъ, но в кое время смешение сотворилъ, в то время и очистися; аще и дважды одною ночью, дважды и очищайся, а лёности ради в скверне не валяйся.

Такоже и бесовское мечтаніе очищай, идѣже сѣмя падеть и порты измывай, и правильце по мечтаніи сотвори, или 500 или 100 поклонцовь. Аще, не измывся по мечтаніи, со женою своею падешь и зачнеть во утробѣ дѣтище: или бѣсно родится, или безумно, или инако развращенно и недостаточно. Егда же кан жена к мужу своему стропотствуеть ложю его (есть писано в Палее), у таковых раждаются дѣти неблагообразны, или косы, или бриласты, или нѣмы. Аще виномъ упивается жена, у таковыхъ раждаются плешаты. Сего ради не бывайте, жены, противны мужамъ своимъ, якоже впостоль рече: мужъ тѣломъ своимъ не владѣеть, но жена; такоже и жена своимъ тѣломъ не владѣеть, но мужъ. Видите ли, како покориль Богъ во единство другъ другу, да спряженіе непорочно будеть? И в другой главизнѣ

пишеть: несть к тому два, но плоть едина; еже Богь сочета, человыть да не разлучаеть; аще стропотства ради женьня надеть мужъ в предюбодеяніе, о семъ отвещати жена предъ Богомъ будеть; такоже и мужъ женъ своей должную любовь да воздаетъ. Апостолъ рече: Аще мужъ волею своею в прелюбодъяніе впадеть, да престанетъ и да смирится со женою своею; аще жена в прелюбодеяніе впадеть, всячески да разлучится от мужа своего: не подобаеть съ нею, прелюбодънцею мужу жити. Въ правилехъ пишетъ: горше мужня паденіе женнъ. Сего ради писаніе повелъваетъ повиноватися женамъ к мужамъ своимъ и не пререковати имъ, но послушливымъ быти, понеже послушливымъ быти, понеже послушливымъ Богъ подаетъ честь и славу, а непослушливымъ горкую муку. Подобаеть женъ предъ мужемъ тихой, кроткой, веселой быти, обычай имъти кротокъ, понеже глава есть женъ мужъ; якоже глава крестъ на церквъ, тако глава мужъ женъ; якоже повинуется церковь Христу, тако достоитъ повиноватися женамъ к мужемъ своимъ.

Разумъещь ли, како церковь повинуется Христу? Вонми, приклони ухо твое мнъ и услыши глаголы моя. Прежде даже Христу не вочеловъчившуся, церковь блудница была: кумиромъ жреніе, бесомъ было жилище в ней; егда же женихъ с небесъ прінде Сынъ Божій, плоть нашу воспріять, подобенъ намъ бысть кромъ греха, смерть вкуспвъ, грехи наши на крестъ пригвоздивъ, во гробъ положися и воскресъ, взыде на небеса и съде одесную Бога и Отца и сидить церковію сею телесною, дондеже положить вся враги своя подъ норама своима. Видиши ли, бракъ каковый устроилъ Женихъ небесной: на блудницъ женился, церковь нашу телесную на божество облече и на кресть вознесь, таже обожниь ю, и на небо вознесь. Оттоль не бысть кумиромъ жренія, ни бесомъ служенія, но языцы притекають под кровъ церкви Бога живаго, искуплышаго насъ кровію Своею; и прибъгающе в рукотворенную видимую церковь уневещаемся Христу, повинующеся седящему на небъ одесную Отца, Его же побъда святый и животворящій кресть на церкве яко глава. О семъ разумъй: без креста храмъ — изба, без мужа жена-вдова. Павелъ апостолъ пишетъ къ Ефес. зач. 230: жены своимъ мужемъ повинуйтеся, якоже и Господу; зане мужъ есть глава женъ, якоже и Христосъ глава церкви, и той есть спаситель тёлу, но якоже церкви повинуется Христу, такоже и жены своимъ мужемъ во всемъ. Мужіе, любите своя жены, якоже своя телеса; любяй бо свою жену, себе самого любить, никто же бо когда свою плоть возненавидь, но питаеть и гръеть ю, яко и Господь церковь, яко уди есмы твла Его, от плоти Его и от костей Его. Сего ради рече, оставить человъкъ отца своего и матерь и прилепится женъ своей, и будета оба в плоть едину; азъ же глаголю во Христа и церковь, обаче и вы по единому кождо свою жену сице да любять, якоже и себе, а жена да боится мужа своего. Чада, послушайте своих родителей о Господъ: се бо есть праведно пред Вогомъ; отцы, не раздражайте чадъ своихъ, но воспитыванте их в наказаніи и ученіи Господни. Раби, послушайте господей своихъ по плоти со страхомъ и трепетомъ, не пред очима точію работающе, яко человъкоугодницы, но якоже раби Христовы, творящи волю Вожію от души, со благоразуміемъ служаще, якоже Господу, а не яко человъкомъ, въдуще, яко кождо еже аще сотворитъ благо, сіе пріиметъ от Господа, аще рабъ, аще свободь. И господіе, такожде творите к нимъ, послабляюще имъ прещенія, въдуще, яко и вамъ самъмъ и тъмъ Господь есть на небесъхъ и обиновенія лицу нъсть у Него.

Ну, свъты мои, вотъ вамъ и Павла апостола ученіе предложиль мужемъ и женамъ, и дъткамъ и отцамъ, и рабомъ и господамъ. Послушайте же ево Навла Бога ради, живите такъ, какъ онъ велитъ, понеже Навлова уста Христова уста, Христова же уста Павлова уста и Златоустова такова же, и всъхъ святыхъ имъ же равна. Внимайте реченію и послъдуйте словесемъ ихъ, не ищите риторики и философіи, на краснорвчія, но здравымъ истиннымъ глаголомъ послъдующе, поживите. Понеже риторъ и философъ не можеть быти христіянинъ, — Григорій Нискій пишеть. И Златоусть тому же согласуеть, сице разголя: яко ни на прагъ церковный риторъ и философъ достоинъ внити. И Павсяъ апостояъ глаголетъ: пріидохъ бо не по превосходному словеси разума человъча, но в показаніи духа и силы. И въ другой главизнъ пишеть: погублю премудрость премудрыхъ, и разума разумныхъ отвергуся. Да и вси святім нас научають, яко риторство и философство вижиняя блядь, свойственна огню негасимому: от того бо раждается гордость, мати пагубъ, и нъсть ми о семъ радънія. Азъ есмь ни ри торь, ни философъ, дидаскалства и логофетства не искусенъ, простецъ чедовъкъ и зъло исполненъ невъденія. Сказать ли, кому я подобенъ? Подобенъ я нищему человъку, ходящу по улицамъ града и по окошкамъ милостыню просящу. День той скончавь и препитавь домашнихъ своихъ, на утро наки поволокся. Тако и азъ, но вся дни волочась, збираю и вамъ, нитомникамъ церковнымъ, предлагаю: пускай ядше веселимся и живи будемъ. У богатова человъка Христа изъ евангелія ломоть хавба выпрошу, у Павла апостола, у богатова гостя, ис посланей его хлеба крому выпрошу, у Златоуста, у торговаго человъка, кусок словесъ его получю, у Давида царя и у Исан пророковъ, у посадцкихъ людей, по четвертинъ хлъба вы просиль; набравъ кошель, да и вамъ даю жителямъ в дому Бога моего. Ну, ежте на здоровье, питайтеся, не мрите з голоду, я опять побреду збирать по окопікамъ. Аще мнъ надають, -- добры до меня люди-те, помогають моей нищеть, -а я наки вамъ бъдненкимъ поделюсь, сколько Богь дастъ. Не подобаетъ скрывати даннаго намъ таланта, даже не осудимся, яко и оны обертввъ во убрусъ сребро господина своего и скрылъ в землю, за сіе вверженъ бысть во тму кромъщную, идъже плачь и скрежеть зубомъ и зъло пригуть во огни негасимомъ. Не ленись того для, собака! Охъ, охъ! горе мив! Како и азъ с нимъ не осужденъ буду за лъность мою. Боюся, братіе, онаго огня, и зъло трепещеть душа моя, яко горекъ есть и неугасаемъ есть. Иванъ Екзархъ пишеть в Шестодневъ своемъ о солнцъ семъ видимомъ, на небъ текущемъ сице: имать солице в себъ два естества, жгущее

и свътящее, и в послъдній день раздълить богъ; едино свътящее обновить и паки седмицею свътлъйши устроить и на небъ положить светити праведнымъ, жгущее же естество отъиметь и усугубить лютость и послеть подъ землю въ адовы темницы на мученіе гръшнымъ. Охъ, охъ! имъ бъднымъ будеть! Видите ли, сколь высоко от земли небо, а и туть горечо отъ теплоты солнечныя бываеть. Колми же во пламени горящимъ осужденный будеть и въ лютости сугубой. Нынъ от высоты той сюды токмо мало повеваеть, а и туть бываеть жарко: подъ сънь подбегаемъ.

Тоть же Ексархъ пищеть: повельність Вожінть текуще выспры пылаетъ пламя, упирается в воды, понеже бъзмърны над нимъ, еже естъ на тверди, положены воды. Сего ради теплота к намъ низу сходитъ, не прошедше естество водное; егда же под землю поидеть, аможе Богь въсть по другое небо, тамо и свътъ заходить, а здъсь тма и хладъ бываетъ. Яко плать в плать, Богь устроиль под землею другое небо. Въ семъ небъ, егоже видимъ, тамо и планиты и зодби обтекають под безмбрными водами, и наки по нощи измывся в водахъ солнце свётлейши просіяваеть. Есть н Златоусть сему согласуеть в словъ о умиленіи и слезахъ сице пишеть: не без ума бо солице во акіянъ сходить, но измывся луча просвети. Тамо и праведное солнце Христосъ во Гордани. Велика дъла Господня и неизреченна. Онъ же Иванъ Ексархъ обмереніе и премъреніе его пишеть: кругъ бо его стадій двадесят темьтін и пять темтін и 12.000 премъреній иже его осмъ темътій, а мъсяцъ в полы. По своимъ поясомъ текуще, такожде и звъзды по разнымъ поясомъ имже Аррисъ предводитель. К тверди непригвожденны, но кояждо по своему пути шествіе творять, по тонкому телеси воздуха.

Дивна дъла Господня: на тверди воды, под твердью солнце и звъзды, небо вертится, воды не проливаются, солнце и луна и звъзды по своему пути теченіе совершають, неприльпны к небу. В началъ повелъ Богь: небо, вертися скоро, солнце и звъзды теките борзо, да другъ другу предкновеніе не сотворите, воды на тверди почивайте и низу не сходите, — и вся слова Божія слушають, ис предълъ своихъ не выступаютъ.

Слышали ли есте, прежереченныя прелюбодъй? Какъ вы не боитеся сотворшаго преславная таковая, поне огня геенскаго убойтеся: лють зъло и ядовить будеть. Престаните, молю вы, Господа ради и покайтеся. Хощете ли азъ вамъ образъ покаянія предложу изъ Евангелія? Выпросиль я у Христа, цълая коврига мяхъкова хлъба! Есть что кушать милостію Божією: у Него, Свъта, не скудно! Ту сьедимь, и другую подастъ: не скупъ и не завъстливъ Владыка, всъхъ желаетъ, всъхъ спасенія ищеть, старыхъ и молодыхъ, всякаго возраста на всякъ часъ собираетъ въ небесное царство. Подщимся, не обленимся и мы причастницы быти со святыми.

Еват. Мато. Зачало 80. Рече Господь притчю сію: подобно есть парствіе небесное челов'єку домовиту, иже изыде купно утро наяти д'вла-

теля въ виноградъ свой. И совъщавъ со дълатели по пънязю на день, посла ихъ въ виноградъ свой

Толка. Человъкъ домовить Христосъ Сынъ Божій, человъкъ бывъ человъколюбія ради, дълатели — мы, человъки, виноградъ — Христовы заповеди; пънязь-Духъ Святый. Изъ за утра нанимаетъ на дъло: сиръчь, от чрева материя хощеть нас заповедямъ дълателямъ быти. Совъщеваетъ беспрестанно отъ Адама и до сего дня и во веки. Исперва совещевая Адаму в раи, заповедь дая: от сего древа яси, а от древа еже разумъти добро и зло не яси, да не смертню умрете, третье еже древо честно, яко венецъ, рече ему Богъ, аще соблюдени заповедь сію, се предаю ти древо красное сіе во область тебъ. Адамъ же поползеся, преступивъ заповедь Зиждителеву, изгнанъ бысть изъ рая, да не коснется красному древу безсмертному сему и осудится во веки цод гръхомъ, яко и дияволъ без помилованія. Сего ради изгна его Богь изъ рая на сію землю удолную и зноемъ подавлятельную: въ поть лица своего ядше хлёбъ, вкусить смерть горкін вкусь, и наки да прінметь опитемію соверша первый рай от негоже испаде, потомъ противенъ Богу не будеть и равенъ быти не восхощеть. Хотъль Вогь быти и не бысть, но во адъ попаль: аще бы не сынъ по плоти Христосъ вытащиль, в крыпкой твердыни адцкой быль посажень, тысящи съ полняты за епитемію связанъ быль у сатаны за одинъ объдъ. Како помышляети прелюбодью мабыти адъскихъ жилищь? Во сластехъ всегда и в тимъніи валяешися, заповедь Божію попирая и наруговая владычество Его. О оканине и страстив, вниди в совесть свою, познай Господа; престани, покайся, миленкой! Аще ли ни, да судить Богь между мною и тобою: говориль тебъ! Изгнань бысть Адамъ, позна жену свою п заченъ роди чада, и нача множитися человъческім родъ. Богъ же яко изъ-за утра от начала всёхъ призваль по благовёленіи. творении научал видимым от невидимыхъ. Но маліи ис перваго часа пріндоша: Авель, Сифъ, Еносъ, Енохъ, Ное до потопа.

Евангелге. И пришедъ в третій часъ, видъ ины стояща на торжище праздны и тъмъ рече: идъте и вы в виноградъ мой, и еже будетъ правда, дамъ вамъ. Они же идоша.

Толка. Въ третій часъ призванъ бысть Авраамъ и Исаакъ и Ияковъ и дванадесять патріархъ, сыны Ияковли, таже Мельхиседекъ и Іовъ и иніи прежде закона угодивши Богу, учими от твари Бога познавати. Бытія о томъ возвъщаеть: чтый да разумѣетъ.

Eоангелie. Паки же ишедъ в шестыи и в девятыи часъ сотвори такоже.

Толка. Въ шестый и в девятыи часъ призваны в законъ Моисьове пророцы и праведницы во многоразличное время до пришествія Христова; Моисей и Ааронъ и Самоилъ, царь Давидъ, и Исаия, Іезекъиль, Данилъ и три отроки, Илия и Еремъя, Семионъ Богопріимецъ, Захарія и Иванъ Креститель, и прочихъ Бытія возвещаетъ.

Евангеліе. Во единодесятый же часъ ишедъ обръте другія весь день стояща праздны, и глагола имъ: что здъ (стояте) весь день (праздны)? Они же глаголаше ему: яко никто же насъ наять. И глагола имъ: пдъте и вы в виноградъ мой, и еже будетъ праведно, пріимъте.

Толка. Во единонадесятый же часъ, еже есть в последняя лета вочеловечился Сынъ Божій и призва аностолы и мученики и святителя и преподобныхъ и женъ боголюбивыхъ чета. Оттоле и до днесь и до конца веку безпрестанно зоветь святымъ писаніемъ.

Приводнъ же разумъваемъ часы сице, якоже Златоустый въ словъ оглашенныхъ наччаеть о семъ: первый часъ-от чрева материя непорочно живый до кончины своея, якоже Предтеча Иванъ, или в Руси нашей Сергій Радонежскій, и много сыщешь такихъ; въ третій же часъ глаголется егда прибъгнетъ человъкъ на дъло Божінкъ заповедей в пятнадесять лътъ или в двадосять; шестый же глаголется чась в тридесять льть; девятый же часъ в четыредесять леть или в пятдесять обратився оть золь, на покаяніе пришедъ, заповедямь Божінмъ дълатель бысть; и единонадесятый же часъ самаю старость менить, при смерти и при конце прибъгнеть на покаяніе старикъ, не можеть труда Богу никакова принести, но токмо. воздыханіе и плачь. Глагола господинъ винограда: что здів стоите весь день праздны, еже есть: отдали есте юность свою діяводу, дайте миб. Владыце своему, поне старость. Что эдъ стоите весь день праздны? отдали есте діяволу свою кръпость, дайте мнъ, Владыке своему, поне дряхлость, дайте мив поне трясущіяся кости. Что адв стоите правдны? — пріндвте В МОЮ ЦЕДКОВЬ, ПЛИНЕСИТЕ МИ ВКУПЪ КДЕСТЫ И ЖЕЗЛЫ, ДРЯХЛОСТЬ СВОЮ ПОтверждая; пріндъте в церковь состаръвыйся на играхъ и на плищ... многомятежнаго сего въка, ничтоже ино имый, токмо стоить у дверей, жезломъ подпершися и перстовъ сложить не умбеть, понеже плоть измождала, руки не гнутся, порекреститися не можеть и поклонитися плоть не служить: дрожать ноги, спина не гнется, услышавь евангельское слово: покайтеся, приближибося царство небесное, и къ сему токмо воздыхаеть измождалын бедный, слезы ото очію изпущая, сокрушая свое сердце.

И паки Евангеліе. Пріидъте ко мнъ вси труждающейся и обремененіи, и Азъ покою вы. Онъ же глагола яко никтоже насъ наять, сиръчь не слыхаль де, какъ и родился, такіе милости Божіи яко покоити хощеть и дати обещеваетъ небесное царьство. Яко никтоже насъ наять, — на купляхъ де и въ кормчмахъ дни своя изгубилъ, з добрыми и боголюбивыми людьми не знался, не слыхалъ слова Божія, а самъ писанію неискусенъ. Увы мнъ гръшному погибышему душею и тъломъ! И тако плакавъ много, скончався в покаяніи, предастъ душу свою Богу.

*Евангеліе*. Вечеру же бывшу глагола господинъ винограда к приставнику своему: призови дѣлателя и даждь имъ мзду, наченъ от послѣдних до первыхъ.

Толкъ. Вечеръ глаголется послъдній день судный, егда пріндеть Христосъ Богъ нашъ сулити праведнымъ и гръщнымъ и воздати комуждо по дъломъ его. Вечеръ же глаголется смерть и комуждо конецъ житія его. Егда воскреснемъ повелъніемъ Божіимъ, во гласъ архангеловъ и в трубъ Божін синдеть с небесе Христось Богь нашь и сядеть на престоль славы своея, и поставить праведныхъ о десную себъ, а гръшныхъ о шуюю, и речеть ко праведнымъ: пріндъте благословенніи Отца Моего и наслъдуйте уготованное вамъ царство небесное; ко гръшнымъ же: отидъте от Мене проклятіи во огнь вічный, и прогнани будуть, Глагола же господинь винограда к приставнику своему: призови делателя и даждь имъ маду,призови Авеля, перваго праведника, Мене ради кровь свою проліявша, призови Сиеа, призови Еноха, върна Ми бывша и непщевавша истинна Мя Бога, призови Ноя, спасшаго миръ отъ потопа, призови Авраама и Исаака и Іякова и дванадесяте патріарха, призови пророки и праведники, угодившія в законъ, призови апостолы и мученики, святители и преподобныхъ и праведныхъ и всёх святыхъ от века угодившихъ, и давай имъ ману, наченъ от последникъ до нервыхъ; отверзи Моя сокровища, открой сокровенныя дары и даждь имъ мзду, наченъ от последнихъ до первыхъ; первое обвесели последнихъ, таже воздаждь первымъ. Первое обвесели последнихъ, да не унывають подожданіемъ замедленія ко пріятію неимущихъ благихъ двлъ, токмо покаяніе; праведники же уповають ждуще, имуще предъ собою трудъ, свой подвигъ.

**Евангеліс.** И пришедше иже во единый на десяте часъ пріяша по півневю.

Толко. Получили старики милые дары драгія и честны и безцённы, превращають сёмо и овамо в рукахъ своихъ, удивляяся глаголюще: аще не быхомъ вёровали, не быхомъ таковаго безценнаго дражайшаго бисера получихомъ; слава всёхъ Содётелю Богу нашему, приведшему насъ въ познаніе и отверзе намъ путь покаянія! Ради бёдненькія старики!

Евсинеліе. Пришедше же первіи мняху вящьше пріяти, пріяша и тін по пѣнезю, пріемши же роптаху на господина, глаголюще: яко сіи послъдніи единъ часъ сотвориша и равны намъ сотворилъ ихъ еси, понесьшимъ тяготу дне и варъ.

Толко. Не завидять святіи грышнымъ пришедшимъ на покаяніе, но и радуются о обращеніи ихъ: въ здышнемъ выдь о нихъ страждуще душа своя полагаху, како въ будущемъ роптати станутъ? Аще и рече Господь: роптаху, являеть симъ обовомъ честны дары и драги, яко и незавыстнымъ зависть вложити; таково воздаяніе в день выка будеть честно и драго. Единъ часъ сотворилъ на кресты разбойникъ, токмо рече: помяни мя, Господи, егда пріндеши во царствіи си,—и симъ словомъ рай восхитилъ. И блудный и блудница покаяніемъ сопричастницы христу Сыну Божію быша; такоже мытарь и хананея смиреніемъ без труда отпусть грехомъ пріяша,

и иніп безчисленін при кончинѣ покалніємъ Вогу угодиша. Добро человѣку покалніє взыскати.

*Евангеліс*. Онъ же отвъщавъ рече единому пхъ: друже, не обижю тебе; не по пънязю ли совъща со мною? Возми свое и иди. Хощу и сему послъднему дати, якоже и тебъ.

Толкъ. О, человъколюбія! Владыка за рабовъ отвътъ творитъ, понеже сами оправдитися не могутъ послъди пришедшеи, сиръчь, безъ дълъ, токмо покаяніемъ Богу угодиша. Первіи же дерзновеніе имутъ велико, яко свидътельствующу дъломъ ихъ, отъ юности Богу работавшихъ, якоже Иванъ Предтеча или Никола Чюдотворецъ. А еже рече Владыко, свое человъколюбіе являя: друже, не обижю тебъ, не но пънезю ли совъща со мною?—сиръчь, единъ де Духъ Святый дъйствуяй во всъхъ, и в первыхъ и в послъднихъ; просто рещи, и болшой и меншой подвигъ противъ коегождо намъренія единъ Духъ Святый строитъ. А еже рече: возми свое и иди, являєтъ симъ словомъ, вся болшему тому противу дълъ его и труда воздаль. А еже рече: хощу и сему послъднему дати, якоже и тебъ, се назнаменуетъ милосердіе свое ко всъмъ равно.

Еваниелие. Или нътъ ми лътъ (sicl) сотворити, еже хощу во своих ми? аще око твое лукаво есть, яко азъ благъ есмь?

Томко. Мои де и первіи и послідній, всіх любию равно, никто мніз ме укажеть: еже хощу помиловати, помилую. Аще око твое дукаво есть, яко азъ благъ есмъ, — единъ Богъ по существу благъ непрележно, а человічество извратно: аще кто и праведно живый, при Бозі лукавс есть; и ангели извратны, нежели человічки, а в человічній вся суть, и крізпость и слабость; идіже снузникъ, тамо и яремъ весь преклоняется, сирічь, куды умъ поклонится, туды и весь арганъ телеси. Око глагодется умъ по писанію: якоже око в телеси, тако и умъ в души (Златоустый рече). Или изволить на благая, или на лукавая, самовластенъ есть; Божій же изволъ всегда во благое, неизвратно благъ есть.

*Евангеліе.* Тако будуть послъдній первій, и первій послъдній. Мнози бо суть званній, мало же избранныхъ.

Толко. И вси по благодати звани суть, во всю землю изыде вещаніе апостольское и в концы вселенныя глагоды ихъ, но не вси въроваща. Такоже върныхъ мнози и крестишася во имя Отца и Сына и Святаго Духа и паки отпадоша. А еже рече: тако будуть послъдніи первіи, и первіи послъдніи,—еже есть в помилованіи Божіи вси равни, и мали и велицы святіи, а в почести даровъ разность и неравенство: кіиждо противо труда своего и маду пріиметь: не обидливъ бо Богь и нъсть неправды в Немъ. Трудившагося вся дни живота своего Николу или Златоуста не сверстаеть с разбойникомъ в почести даровъ, и прочихъ по тому же разбойнику по благодати воздасть противо ума его намъренія, а Николь по долгу, сирьчь, задолжилъ Бога мертвости житія своего. Тако и всякъ: потрудится болше, болше и пріиметь; а еже обленится, по тому ему и воздастся. Аминь.

Далье въ сворникъ до л. 296 идетъ отрывокъ, напечатанный въ V т. «Матеріалов» (стр. 252—255), подъ заглавісмъ: «Посланіе къ неизвъстнымъ, обличительное за любострастіе».

## № 32. O ABBAKYMT npotonont 1).

Присовокупляется с сими и великоревностный и многотеривливый Аввакумъ протопопъ, мужь едико добраго и воздержательнаго жигія, толико великія и огнепалныя ревности, и коль великодушіемъ изобильный, толь и многостраданіемъ обогащенный, иже земному царю, княземъ и боляромъ за праведное жизни знаемъ и дюбимъ бяше, и Небесному Царю, ангеломъ и святымъ всемъ возжалети показатися, иже всюду добры и преполезны клевреты присно имяше, в благопребываніи други, в стояніи за благочестіе совътники, в терпънін сострадалцы, и всюду доброревностенъ предоблій обръташеся. Колико убо премногая времена страдаше, в коликихъ премногихъ томменіихъ облачащеся, колико премножайшыя оземствія, заточенія и темницы великодушно терпяше! Но неподвижно при благочестій стоя пребываще: ибо отъ самаго начала новшествъ внесенія, всепреизряднъ к реликимъ подвигамъ обострися, съ предивными Павломъ, Даніиломъ и Логиномъ всеблагоревностив совътующе и Никоново обличающе оплазство и царскому величеству на онаго жалобныя подаяху KHMTM.

Откуду Никонъ на благоревностнаго Аввакума всеяростнымъ огнемъ возгоръся. Служащу оному всенощное бдъніе въ церкви Пресвятыя Богородицы Казанскаго образа на площади и множеству народу предстоящу со всежелательнымъ моленіемъ, прискочища посланнім патріархомъ воини, яща блаженнаго, яко злолья, немилостивно, ничтоже зла сотворщаго, и тако немилостивно того яша, яко ниже пънія скончати, ниже службы святыя совершити ослабивше, ниже народа предстоящаго пощадъвше, сице всеяростному Никону повелъвшу, но от народу 60 человъкъ понмавше прочымъ разбъжавшымся, в темницу отведоща. Дивнаго же добронобъдника на патріаршій дворъ отведоша, узами обложища. Заутра Никонъ во Андрониковъ монастырь отославъ, того в темную храмину затвори немилостиво, и гладомъ томити приказа. На что добрый страдалецъ темницу, яко многоценную светлицу, тяжкій гладь, яко всекрасное прохлажденіе, вмъняще, отъ человъкъ презираемъ, Божіею благодатію питащеся, во ономъ монастыри четыри седмицы съдяше, скованъ, различная озлобленія, немилостивная досажденія, присная руганія, подсмъятелная влаченія, за власы терванія, заплеванія от держащихъ досадително пріимаше, но ду-

<sup>1) «</sup>Винограда Россійскаго», гл. 3-н, по рукоп. Румянцевскаго Музел, № 505, л. 46 об.—59 об.



шею кръпкій не изнемогаше, съ Павломъ вопія: кто изнемогаетъ, и азъ не изнемогаю.

Оттуду наки на натріаршъ дворъ привезше, того безчестно натріарху иредставина. Колико убо Никонъ потщався того кръпость низложити, кішхъ ласканіи не изнесе, всяку кознь, всяку хитрость подвизая, да превратить твердодушнаго? Но ничтоже успъти возможе: вся бо ухищренія и кознодъйства Никонова доблін, яко паучину, растерза, немощны и отнюдъ не дъйственны показа. Паки отвозимъ бываетъ во оный же монастырь, и по времени въкоемъ, кожденію крестному въ Москвъ сущу, паки приведенъ бяще доблін в соборным храмъ, ту сущу самому царю. И разгиввався, Никонъ повелъ того 'безчестно и ругателно острищи, но заступленіемъ царевымъ отъ сего освобожденъ бысть: любяще бо царь благоревностнаго Аввакума и почитаще за доброе житіе его, но Никоновыми хитростьми обязанъ, въру емляше тому, яко патріарху. Вмъсто же остриженія великодушный страдалець в заточенія и оземствованіе в далечайшыя Сибирскія страны отвозится, въ самыя глубочайшыя предёлы, за великимъ езеромъ Вайкаломъ сущыя, на самыхъ границахъ варварскихъ стоящыя, нарицаемыя Дауры, и с женою и с чады отводимъ бываеть в толь далеко отстоящую страну, едико в интилътнее время ему тамо достигнути. Закоснъное шествія и по мъстомъ медленія во ономъ немилостивомъ заточеніи, в таковомъ далечайшемъ путетеченіи которыми не истаснящеся нуждами, которыми не облачащеся теснотами, которыхъ томленіи ругателныхъ не претерпъваще страдалецъ! Отъ воздушныя тягости, отъ путнаго труда, от возящихъ досажденія и ругательства, елика тому наношаху несмысленній! Предань бо бысть въкоему мужу от началникь, опредъленному на властительство въ Дауры, безчеловъчну сущу и вселютъйшему томителю, звърю паче, а не человъку нарещися достойну за всеяростное нрава, къ нему же и повелъніе тому от патріарха Никона бяше всякое томленіе наносити священному страдалцу.

Но кій языкъ изглаголеть, кая уста исповъдати могутъ, яже претериъ адамантская она душа от всезлобнаго мучителя, яже руганіи множества, яже по ланитомъ ударенія, яже за власы терзанія, яже по главъ біенія, яже по хребту, яже по прочимъ частемъ тъла, оплеванія лица, поруганія и смъянія, нъкогда и в воду метанія! И не токмо се, но и до толика возкипъ дерзостію беззаконный мучитель, еже и обнажити священнаго страдалца на страданіе повелъ, не устыдъся священства великаго сана, не усрамился изрядныя честности и дивныя святости мужа. И како устыдитися пріиметъ, егда толикая руганія безчестнъ тому предпоказа! Совлечену убо бывшу страдалцу (оле нрава безчеловъчна!) повельваетъ семіюдесять и двъма ударами кнутіемъ того уязвити. И не токмо самъ сіє дълаше Пашковъ, но и служащій тому рабы, подобонравни в мучительствъ господину, многажды страстотерпца біяху и ругахуся, иногда же тако раъярившеся всегнъвно, яко и на колъ ругателно посадити его уготоваша.

Но Богъ своимъ премудрымъ промысломъ сохрани своего раба от таковаго конечнаго руганія. Что убо благоревностный страдалець во оныхъ превеликихъ томленіяхъ, в безчеловічныхъ мученінхъ како оная терпяше, яко неисповъзимая мучительства носити благодарне можаще, яко всехрабрый воинъ, яко всепредобрым подвижникъ сладцъ Господа Ісуса язвы с Павломъ на тълъ ношаще, пресладкій гласъ оный присно глаголя: Христосъ моя есть жизнь, Христось мое утъщеніе, Христось ми подтвержденіе! кого убоюся? Аще и каменія громаду на мене намещуть, азъ со отеческимъ преданіемъ древдецерковнаго благочестія и подъ каменіемъ дежу радостив. О, ревности всекрасныя, о, гласа всепресладкаго, о, любве всепревовжелівныя, единому Павлу послівдовательныя, вопіющему: вся могу о укрівпляющемъ мя Христъ! Время убо нъкое в заточени бывшу предивному страдалцу, аще шестолътное, аще интольтное, глаголати не имамъ, пріиде царево повелъніе, свобождающее от заточенія онаго и к Москвъ возвратитися повелъвающее. Той же яко в заточеніи живын, тако и вспять возвращаяся, всюду свободнымъ гласомъ и благоревностною душею древняго благочестія свътлость пресвътло проновъдаще.

Егда же въ царствующім градъ прінде, князи и боляре тако любезно его пріяша, яко ангела божія, и самому царю о немъ возв'єстиша, иже с любовію того призвавъ, главу свою ко благословенію преклонивъ и свою десницу на цълованіе тому милостивнъ подавъ, словеса мирная и жалостная с воздыханіемъ тому беседовавъ, благодарно и милостивно отпусти. И понеже добрыи страдалецъ, ревнуя о благочестіи, всюду свободнымъ языкомъ сіе пропов'вдаще, духовныя власти державному государю словесы клеветаща, да запретить Аввакуму о ученіи, яко волить. Государь не хотяща добляго оскорбити, въдыи житія онаго святость, посла болярина Иродіона Стрешнева ув'вщевати Аввакума, да не обличаеть новинь, Никономъ утверженыхъ, но о себъ, яко хощеть, да содъваеть, всякую милость к нему за сіе объщевая. В малъ уступившу въ молчаніи страдалцу, царь и царица и вси царскіе крове превысочайшыя персоны, и князи и боляре преизобильно того имъніемъ награждаху. Но яко невозможно есть свътилнику скрыватися под спудомъ, тако всеблагодатнъй ревности заграждатися молчаніемъ. Паки языкъ Аввакумовъ вопість, паки уста взывають, паки десница пишетъ! И что написуетъ? Прошеніе к царю, да Никона от натріаршества отставить, да древнее благочестіе уставить, да натріарха иного благочестива и богобоязненна устроить. И иное прошеніе чрез върныхъ своихъ цареви подаетъ. Откуду царь паки печаленъ явися ко блаженному и, духовныхъ властей наношеньми и изостренными языки возбужденъ, посылаетъ нарвчіе ко страдалцу чрез болярина Петра Салтыкова: «архіерен на тебъ жалуются, яко опустошиль еси церкви и отвратиль еси люди от вхожденія в Божія храмы; отнынъ паки да поидеши въ заточеніе».

И тако дивный страдалецъ в заточеніе в Поморскія предълы, на Ме-

зень сосланъ с женою и чады, лъто тамо и полъ пребысть; наки в Москву привезенъ, и понеже духовній посылающе много того увъщеваху, ласкаху и, различная ухищренія показующе, не могоша от стоянія твердости ослабити, в соборную церковь приведше, ругателно того остригше, от священства извергають. Ниже симъ насытивщеся звърояростии, но и проклинати добляго мужа и по всему православна не убоящася. Что же той? Въ надежди Божін живыи, тодико мужественно оное безчестіе радостно терияше, елико ко извергающимъ воніяше: «аще и извергаете ия беззаконно, не боюся вашего изверженія, имамъ бо хиротонію от православныхъ патріарховъ, юже и ношу православно; аще проклинаете мя дерзостно, недъйственна есть клятва ваша, понеже неправедна, неправедна же, понеже за древлецерковное святое содержаніе, за святыя отеческія догматы проклинаете безочиво, сами суще повинни тяжчайшымъ запрещенісмъ, толь премногія новины в церковь предерзостно вносящім». Откуду власти духовній, не духовныя ярости наполнившеся, со всякимъ безчестіемъ блаженнаго из церкве извлекше, в монастырь заточища и толико руганіе содъяща непреподобніи, елико и браду священному страдалцу (оле нрава безсрамна!) отръзаща и лютыми томленьми тамо и безчеловъчными седмьнадесять седмицъ кръпкаго томиша.

Во оной темницъ, въ монастыръ на Угръши съдя, предобліи, яко чедовъкъ, уныніемъ объяся, яко сице обруганъ бысть, елико и варвастіи языцы не показують, занеже и браду его власти остригоша. О, колико предоблін о семъ ко Владыці вопіяще, колики слезы и вопли излія, милости и утъщенія в горцъй прося печали! И что бываеть дивное! Что содъвается преславное! Восхотъ всемилосердыи Господь своего раба в велицъи утъщити печали: в полунощи поющу страдалцу утреню и чтущу святое евангеліе, в самын торжественның день Вознесенія Владычня явился ему ангелъ Господень свътлымъ и радостнымъ лицемъ, таже и Пресвятая Владычица Богородица аки из облака, посемъ и самъ всесладкій Владыка Христосъ явися и всепресладостно ко предивному страдалцу возглашаще: «не боися, Азъ есмь с тобою!» От сего видънія колико премноги радости, какова неизглаголанна веселія, о каковы преестественны сладости страдалческая исполнися душа! На землю падъ, Владыцъ поклонися и дотолъ на земли лежаще, дондеже преестественное оно видъніе преиде. Откуду вседоблін, всепредобляго мужества наполнився, предоблін Давыдовъ гласъ воніяше: аще ополчится на мя полкъ, не убоится сердце мое; аще востанеть на мя брань, на Христа Бога азъ уноваю.

Таже кровемъ неповиннымъ радующійся духовній подходять царя и многими клеветами и наносами возбуждають монарха дати отвёть лютьйшею смертію страдалца казнити, но прилъжнымъ моленіемъ царицы и
приснымъ заступленіемъ от сего избавленъ бысть дивный побъдникъ.
Осужденъ бываеть в заточеніе в монастырь Паенутія Боровскаго, идъже
во юзахъ цёлое годищное время всякую нужду и томленіе терпяше. По-

семъ паки в Москву взять и по многомъ влачении и безчести и различныхъ с духовными разговорахъ пред осельскими натріархи представляется. Пансією Александрійскимъ и Макаріємъ Антіохійскимъ. И чрез нереводчика многія разговоры, многая увъщанія о церковныхъ догматьхъ тому быша. Наконецъ вселенстін патріархи таковая к нему рекоша: «вся страны вселенныя треми персты крестятся, ты единъ упорствовати противу всимъ ожесточаяся, двъма перстома знаменаещися». Что же страдалецъ противу симъ отвътствова? «Страны вселенныя уже мракомъ различныхъ отступленіи обвишася, Римъ пред многими низвержеся лъты, люторяне и калвинянсвсъхъ отеческихъ обнажищася преданіи, ваши восточныя страны, агарянскимъ насиліемъ опустошены, многая от церковныхъ преданіи испровергоша, с ними же и знаменование крестное в сложени перстовъ. Азъ же, научихся не нынъ и не от днешнихъ непостоянныхъ учителен, но от древнихъ: учатъ мя восточніи святіи, Мелетіи, Осодорить, Петръ Дамаскинъ, преподобный Максимъ Грекъ; учатъ гречестіи древнін иконописцы, на святыхъ нконахъ наъявляюще, и сами святіи апостоди, на образѣ Богоматере двоеперстно Христа благословляюща изображающе; учать россінстіи святін, и соборнъ и особнъ, -- тако вси согласнъ и обще и внаменатися и благословляти двема перстома научають». Премодчаща вселенстін патріарси. Россіистін архіерен, яко Хамовы подражатели, на своя святыя отцы (оле дерзостнаго языка!) востаща, глаголюще: «неразумни и неучени россінстін святін быша и безграмотни». Возревнова к симъ страдалецъ о отечествиъ безчести и словесы дерзновенными толико ихъ дерзости великодушно поноси, едико всъмъ соборомъ воставше сами архіереи и патріарси торгати и бити блаженнаго начаша, глаголюще: «возми, возми, яко всёхъ насъ обезчести таковыми наношеньми». По ономъ терганіи о адлилуін и ите в на водината преданіих в разглагольствовати начаща и о веть в подобныя отвёты пріннаху от страдалца, и многа убо разглагольствія, увъщанія и страхи предлагающе, твердаго столпа поколъбати не возмогоша, паки узамъ и темницамъ отсылаютъ, началника с воины стрещи страдалца опредвливше.

Паки царь посылаеть блаженному комнатныя своя боляры, Артемова и Доментія Башмакова с наръчіємь, прося благословенія и молитвы тому и всему двору его царьскому, и моляше страдалца, да послушаеть его и соединится со вселенскими патріархи поне отчасти. На что всеблагоревностный страдалець державному убо благодареніе посылаеть, о вселенскихь патріарсьхь, «кое мнъ к нимь пріобщеніе, рече, или кая часть отвергающымь древлецерковныя догматы и отеческая преданія? Никогда же с таковыми азъ сообщуся, сладчайши мнъ таковаго пріобщенія смерть и любезньйши будеть». Часта убо и многа от царя наръчія к великодушному мужу тогда быша посыланы; конечное наръчіе страдалцу воздаде царь: «идъже будеши, отче, не забуди о насъ, ко Господу моляся». Но аще и ми-

лость царева и человъколюбіе ко блаженному непремънна бяще, обаче духовныхъ злоба и языкоболіе изостренно належаще и властно премогаще.

Откуду и паки в дальнее заточеніе мой страдалець, истье же рещи дивныи великопобъдникъ посылается во островъ (sic!) Пустоверьскій, близь самаго Ледовитаго моря, к полунощнымъ странамъ лежащіи, и тамо с прочими страдалцы въ земленую темницу осуждени, многое время даже до самыя блаженныя кончины пребыша неисходно. Коль премногая тамо, коль неизчетная озлобленія всехрабрыи подвижникъ претерпѣ! Толикими премножайшыми мученіи томленъ, толикими многочисленными заточеніи п оземствованіи друченъ, толикими премногими лѣты в страданію его двадесятимъ и осмимъ лѣтомъ, — но в сихъ и толь премногихъ лѣтахъ еда ослабъ стражда, еда смалодушествова терпя? Никакоже, но яко всехрабрыи воинъ, яко всеблагоревностныи Иліннъ подражатель, онаго предобліи гласъ возглашаще: присно ревнуя, поревновахъ по Господѣ Бозѣ Вседержители.

Ревностно начало, ревностно многолѣтное страдавія теченіе, благоревностень и конець терпѣнія благоревностнѣ показа: во 189-мъ лѣтѣ въ Пустозерскомъ острогѣ за древнее благочестіе, на Страстной недѣли, в самыи день страстеи Христовыхъ, страстотерическою смертію огнесожженія осужденъ, ко всежелаемому Владыцѣ огненною колесницею пламене восхищенъ, отъ здѣшняго житія всестрадальчески исходитъ.

Аще и Димитрін Ростовскін и Пращицы списатель неправедными наношеньми неистинная баснословія сшивати на вседобляго тщатся, аки о Тронцъ и о смотреніи неправо мудрствующа вміняють, но разрішается отсюду наношеніе неправды: колико убо всепредобліи сен им'в разглагольствін, колико сопрвнін, колико о въръ стязаніи с Никономъ, со архіерен, со вселенскими патріархи!-- и ни единъ от сихъ порече того или обличи во ономъ лжеплетенномъ во Пращицъ мудрованіи. Аще быща узрѣли за нимъ сіе, не быша умодчали Жезлъ соборомъ сочиняющім, не быша Увътотворцы оставили. А понеже вси сін ниже до мала о семъ зазрѣща или порекона, явственно есть, яко солгася по притчи общелганія: ничтоже тако удобивние есть солгати, якоже на умершаго. Занеже свидвтельствуетъ предобляго страдалца православіе священным символъ въръ. егоже повседневно глаголаше, яко единосущна Отцу Сына, тако и воплотившагося неложно исповъда. Свидътельствуеть того крестное знаменованіе в сложенія перстовь, в немже яко треми перстами, великимь и двама малыми тайну Святыя Троицы тріипостасное и единосущное отцепреданнъ присно исповъдаще, тако двъна перстама, указателнимъ и великосреднимъ тайну всеспасительнаго воплощенія православно изъявляще, единаго Христа во двою естеству и единои Ипостаси. Иослъдователно отцемъ и всен древленравославнън церкви, всеблагочестно и въроваше и исповъдоваше и за сіе всерадостно страдавъ, великодушно умрети изволи. Свидътельствуеть и самъ предобліи своеручнымъ писаніемъ, еже о своей жизни

при скончаніп своемъ, свое православіе изъявивъ, написа, в немъ же святын символъ святаго Афанасія Великаго написавъ, в которомъ едино естество Святыя Троицы, едину волю и владычество, еще же и таинство вочеловъченія Спасова преславно со святымъ Афанасіемъ исповъдавъ, на концъ онаго исповъданія таковая глаголеть: «по вышереченному Афанасію, сице азъ, протопонъ Аввакумъ, върую, сице испоредую, с симъ живу и умираю». Что убо сихъ словесъ благочестивъйши, что сея въры православнъйши, что исповъданія сего святънши есть? Свидътельствуетъ наниаче оныи дивныи веодоръ діаконъ, с нимъ же по баснословіи првніе бысть о Тропцв и прочемъ, явственно и преявственно разръшаетъ недоумъніе, пред самымъ и в самомъ часъ скончанія простився, благословися у предобляго Аввакума, и другь друга друголюбезнъ добызавше исходнымъ цълованіемъ. Симъ благословеніемъ и святымъ цълованісмъ дивныи Феодоръ предобляго Аввакума православна и благочестива изъявивъ показа. Аще бы въдалъ неправославна, не бы простился, не бы благословился у онаго, не бы исходнымъ цълованіемъ лобызался; а понеже вся сія единодушно и любезно содъяща, явственно и зъло явственно, елико от вышеноказанныхъ свидътельствъ, сице и от сего, яко общее православіе, общее купно содержаща, за кое благочестіе во единомъ срубъ с предоблими сострадалцы всеблаженную огнепаленіемъ кончину всерадостив, единодушив подъяща, единомысленить во благочести стояще, единомысленно в небесныи востекоща градъ: по реченному, Богъ вселяеть единомысленныя в JON'B.

## № 33. Повъсть о житіи и рожденіи и воспитаніи и о кончинъ Никона, бывшаго патріарха московскаго и всея Россіи, собранная отъ многихъ достовърныхъ повъствователей, бывшихъ во дни отецъ нашихъ 1).

Понеже убо по древлецерковным отеческом благочестій, аще и горячею жалостію сныдаемь есмь и речуся приступити кы повысти, о бывшемы искоренитель того православія сказати хотящей; но кы лютости того томителя взирая, боюся бесыдою моею, сы коварными его умышленіями сплестися. Ибо той едины злобою своею и коварствомы преодолы всю Россію: яко преимущія сладкоувыщательными бесыдами, лестію помазанными, тако вельможныя высокихы честей и даровы награжденіями, сице ничтожныя грозами и муками, утомивы, побыди, и подобнымы себе новолюбителемы на вся хранители святотеческихы законовы и обычаевы врата хулы и томленія отверзе.

И что сотворити, невънъ: молчаніемъ желасмую многими слышати по-

<sup>1)</sup> Рип. Имп. Публ. Вибл. Q. I 1058, л. 46-72.

въсть покрыти, или преданную намъ отъ отецъ нашихъ бесъду предъ очима чтущихъ, и предъ ушима слышащихъ поставити. Обаче убо надъяся на модитвы пострадавшихъ за благочестие ревнителей начинаю слово путемъ повъсти текущее.

Въ лъто мірозданія 7113, отъ Рожества же Ісусъ Христова 1613 индикта 3-го мая 21, во второй по недъли день въ предълъхъ Нижняго Новаграда, въ веси нарицаемъй Вельдемановъ (или Курмышовъ) родися сей Ніконъ отъ убогихъ родителей, отца Мины и матери Маріаміи. Его же при крещеніи Никитой нарекоша.

По умертвіи же матере его, взя его нѣкоторая жена, Ксенія именемь, и воспита его, и грамотѣ извыче. По времени же нѣкоемъ возраста своего отъиде во обитель преподобнаго Макарія Желтоводскаго, и ту живый содружися съ клириками тоя обители. Нѣкогда же пойде сними во ину обитель и случися нмъ обнощевати у нѣкоего татарина волхва суща, иже волшебствомъ своимъ сказоваше комуждо хотящая быти; волхвуя же скверною своею бѣсовскою книгою и палицею, сему Никитѣ рече: яко ты будеши государь великій. Онъ же слышавъ отъиде, не надѣяся збытися прорицанію. И по смерти отца своего поятъ себѣ жену, яже бѣ піанчива и оплазива. Снею же живыи внѣкоемъ селѣ, по избранію ту живущихъ, іерей бысть. И для непостоянства своея жены бѣжа въ Москву, и на нѣкоемъ монастырскомъ подворье отъ нѣкоего скитающагося священноинока пострижеся и преименованъ бысть Ніконъ.

• И тако скитаяся пріиде на островъ Анзерскія пустыни, иже стоитъ на Бѣломъ морѣ, близъ отока Соловецкаго, и тамо пребываше во ученичествѣ у началника тоя обители, старца богодухновенна и свята, именемъ Елеазара, иже согради скитъ той, и жительство внемъ состави.

Чистаго же ради житія, оный старецъ Елеазаръ пророческими дарованіями обогатился, о пребывающемъ у него въ послушаніи Ніконъ семъ, братіи своей прорицая глаголаше: О, какова смутителя и мятежника Россія въ себъ питаетъ! Сей убо смутитъ тоя предълы, и многихъ трясеній и бъдъ наполнитъ. Видъ бо святый единою служащу Нікону литургію (яко достовърніи анзерстіи жителіе рекоша) змія черна и въдо велика, около выи его оплетшася и вельми ужасеся. И отъ того времене возненавидъ святый Нікона, и тяжко гнъвашеся на нь, и сотвори его бъжати. И пріиде въ Кожеозерскую пустыню, яже есть, въ Каргопольскихъ предълахъ и по времени бысть тоя обители игуменъ. Идъ же пребывъ три лъта, вня же для исполненія монастырскихъ потребъ хождаше въ царствующій градъ Москву. И тамо пребывая, не въдомо чрезъ какія представленія, знаемъ бываетъ великому государю царю Алексъю Михайловичу и святъйшему патріарху Іосифу и поставленъ бысть архимандритомъ въ Спасовъ монастырь на Новое и пребывая тамо, коварными своими лицемъріями плъни царскаго

<sup>1)</sup> Курсивомъ надписано другой рукой.

величества мысль, яко же древніи Сантаваринъ (sic) Феодоръ злообразный волхвъ, царя Василія Македонянина дотолика прельсти, яко мняше его быти не къ тому архимандрическому, но и къ великому пастырскому сану достойна. И того ради поручи ему въ пятокъ каждыя недъли подаваемыя отъ обиженныхъ прошеніи предлагать для разсужденія къ его царскому всличеству. И сія исполняя, прославися предъ народомъ, яко истинный пастырь и отецъ обидимыхъ.

Дивитися же и сему достойно, како таковый скверный сосудъ на толь высокія степени восходити начинаще. Понеже убо и первіе не святый прозорливый мужь, но волхвъ татаринъ, съдящимъ въ немъ пытливымъ діаволскимъ дукомъ надхненъ, нареклъ его быти великимъ государемъ. Потомъ преподобный Елеазаръ Анзерскій въ служенім литургім не голубя, на немъ съдяща, видъ, яко же древле Флавіанъ натріархъ на Іоанновъ главъ Златоустаго, но змія черна, страшна и ведика, около выи его обвившася. Хотящая ли впредъ быти добродътели его и таковому великому его сану ждущія, но богоотступная его святых образовъ Спасова и Пречистыя Богородицы скверными его ногами попранія и гнусная содомская мужеложства послъти показавшія и отъ тъхъ всёхъ порочнаго житія его скверныхъ дълъ, самый богопротивный волшебный волкъ, зрящеся быти, а не пастырь. И мнитъ ми ся яко чрезъ волхвование свое болше, его же лестию и лукавствомъ номаза, нежели чрезъ добродътели кія, таковаго высокаго сана достигнути желаше, яко же Римстін паны: Келестинъ, иже во Уриста въры отвергся, и Селиверсть вторый, за травою волхвовь, дъйствомъ сатанинымъ папежства достигоща, или для исполненія числа 666-го уготованный на то, грядущаго по немъ звъря лютым предтеча, нарицаемый по греческому діалекту Никитіось, яко же древніи Арменинъ нарицаніемъ Льва покры зовомое прежде Іоанново имя: еще и сей монашескимъ именемъ, яко лисъ ошибомъ, заглади данное ему по рожденіи знаменателно во имени его лежащее 666-е число.

Въ то же время святый Авфоніи митрополить Велико-новоградскій старостію преклонься и недугомъ очнаго изнеможенія, яко же древній Израиль отяготився, остави престолъ премудрости Божія, и пребываше во обители святаго Спаса на Хутынъ: и ту безмолвствуя, позлащаще свою архіерейскую паству верхомъ добродѣтелей смиреніемъ.

Вълъто же 7157, Господеви Богу попустившу за многія гръхи людскія возведенъ бываеть Никонъ святъйшимъ Іосифомъ патріархомъ московскимъ, на престолъ великоновоградскія митрополіи; блюдомъ бо бяще издревле соньмомъ суетныхъ, на погибель христіанскаго народа коварный сей лжемонахъ, иже прежде поставленія помазанъ бяще татарскою вол-шебною блевотиною.

По воспріятіи же престола великоновоградскаго, приходить той лукавый лись въ Хутый Спасову обитель, посътити предивнаго святителя Авфонія, и пришедъ въ кълію его, прошаше благословенія. Той же вопроси

его, рекши (не бо уже очима видяще): «кто ты и откуду и како нарицаешися?» Отвъщавъ, Ніконъ глагода святителю: «алъ есмь, Владыко, Ніконъ, митрополить новгородскій». Авфоній же, духомъ пророчествія предзря хотящее быти отъ Никона всему православію томительство, вельми отъ всея души воздохнувъ и рече: «Прінде же время, яко и Ніконъ въ митрополитахъ, но води Божіи оставляемъ о насъ полезная предусмотряти».

Егда же приближися блаженный Авфоніи митрополить къ концу жизни своея, заповъда сущимъ при немъ, да призванъ будеть архіерей отъ другія епархіи погребсти тъло его. Ніконъ же да не дерзнеть погребсти его, зане рече врагь есть Божій. О семъ убо повъда старожителный инокъ Корнилій, живый при упоминаемъ́мъ Авфоніи митрополить, иже трудами постничества своего тъло свое удручивый въ Выговской пустыни, крыяся отъ новолюбителей, преставися въ лъто 7203, имый отъ рожденія своего 113 лътъ, во иночествъ пребывъ 95 лътъ.

По погребеніи же Авфонієвъ, невъдый той Корнилій крыющіяся въ Ніконовомъ сердце новолюбителныя на древлеотеческое благочестіе злобы, пріиде къ тому облеченному овчею кожею волку. Знаемъ бо бяше ему и до возведенія его на митрополію, ибо того, у Іосифа патріарха живыи, многажды видъ. И яко простонравенъ сый старецъ, не воспомянувъ Авфонієва о немъ прореченія, пріимаше отъ Никона благословеніе яко отъ достойнаго пастыря.

Живущу же ему въ великомъ Новъградъ при Софійскомъ домъ, прінде изъ Соловецкія обители іеродіаконъ Пиминъ (иже послъди за древлецерковный законы отъ нашедшихъ новолюбителныхъ гонителей, въ предълъхъ града Олонца, въ мъстъ нарицаемъмъ Березовъ Наволокъ съ тысящею двомя стами православныхъ христіянъ въ лѣто 7195-е августа 9-го дня огнемъ скончася). Той бо бяше искусенъ инокъ, и въдый, яко же мнитмися, клеазарово анзерскаго о Никонъ бывшее прореченіе, и глагола Корнилію: «въси ли, яко Никонъ митрополить антихристь есть, ибо пятію персты, а не двоперстнымъ сложеніемъ благословляетъ люди». Корнилій же, слышавъ отъ Пимина таковая, пришедъ къ Никону, видъ его благословляюща пятію персты, яко же рече ему Пиминъ, и отъиде паки въ Москву к патріарху Іосифу, ему же и прежде того знаемъ бяше.

Ніконъ же, съдя на престолъ премудрости Божія, и первъе повелъ написати образъ Влаговъщенія Пресвятыя Богородицы Дъвы, имъющю въ нъдръхъ младенца всего совершенна, такожъ и раздъленоръчное древнее знаменное пъніе презирати нача, вмъсто же того повельваще пъти наръчное и потомъ не убояся въводити греческое п кіевское партесное многоусугубляемое пъніе. Еже слышавъ святъйшій Іосифъ патріархъ, воспрещаще ему о томъ. Обаче Никонъ помогаемъ бываетъ самодержцемъ и духовникомъ его, благовъщенскаго собора протопономъ Стефаномъ Внифантіевымъ: м того ради не повиновашеся патріарху.

Въ льто же 7160 повельніемъ великаго государя царя Алексія Михай-

ловича и благословеніемъ святьйшаго Іосифа патріадха, послань бываеть Никонъ митрополить и съ нимъ князь Иванъ Никитичъ Хованской въ соловецкую обитель для пренесенія честныхъ мощей святителя Филиппа, митрополита Московскаго. Пришелшимъ же имъ въ чюдную чюдныхъ отецъ Зосимы и Саватія обитель. Никону же митрополиту посвіцающу въ темницахъ сущихъ, и между прочими прінде во узилніце, идъже съдише сосланныи оть патріарха Іосифа въ заточеніе, за нікоторыя Вогу и закономъ противныя тяжкія вины, чернець нікій, именемь Арсеній, мужественный новинамъ и сресемъ защитникъ, иже прежде для вившенкъ ученій бывый иногда въ западныхъ странахъ, въ разныхъ училищахъ и угождая тамошнимъ латинскимъ учителемъ, трижды съ клятвою отрекся восточнаго греческаго православія. Той убо абіе съдящаго в немъ пытливаго духа наставленіемъ подстрекаемъ, возопи, глаголя: «святьйшій шатріархъ Никонъ, благослови». Никону же похитившу его слово, и для болшаго себъ о бывшемъ ему прежде отъ волхва татарина проречении навъщения, глаголаше Арсенію: «всяко соблазнился еси о мить, о человъче, нарицая мене тако: нъсмь бо натріархъ, но митрополить новоградскій». Тому же укръпляющуся и нарицающу его патріархомъ и молящуся, да егда будеть возведенъ на патріаршій престоль великія Россін, да восномянеть его въ славъ своей и изведеть отъ мрачныя тоя темницы, Ніконъ же объщеваяся ему глаголеть: «аще сія тако збудутся, то исполнено будеть прошеніе твое». Итакъ Ніконъ и князь, пребывше въ Соловентьй обители мало дней, взяща мощи святителя Филиппа и попдоша въ Москву.

Въ то же время бытія Никонова въ пути и въ Соловецтьй обители, приснопамятный юсифъ, святьйщий патріархъ, оставивъ въка сего жизнь, преставися въ въчное блаженство того жъ 7160-го лъта априля 15 дия.

Бяше же тогда въ Москвъ святый Варлаамъ, митрополитъ ростовскій и ярославскій: иже чреду свою святительскую, еще при Іосифъ патріархъ исполняти прінде: бяше бо той мужъ льты старъ зъло, и благодати Святаго Духа исполненъ и пророческимъ даромъ сіяше.

Егда же Ніконъ съ мощьми святаго филиппа пріиде близъграда Москвы, тогда царь съ сиглиромъ, и преосвященный Варлаамъ митрополитъ со всёмъ освященнымъ соборомъ изыде на срётеніе мощей святаго. И егда быша близъ другъ друга, яко уже видёти возила, идущія съ ракою святаго. Тогда царь и святитель Варлаамъ изыдоша изъ колесницъ свопхъ, и идяху пёши во срётеніе чюдотворныхъ мощей. Святый же Варлаамъ идый поддержимъ двёма архидіаконома, моляшеся Господеви Богу, глаголя: «Господи, не даждь мет видёти очима моима лютаго сего звёря (сі есть Никона) хотящаго попрати всю вселенную». И егда доидоша мёста другъ ко другу, яко быти единымъ точію каменя верженіемъ: и спроси святый Варлаамъ стети въ кресла и абіе предаде духъ свой Господеви, его же возлюби, и тако возвращышеся внидоша вси въ царствующій градъ Москву съ чюдотворными мощьми святителя филипа, ихъ же положища въ соборнъй Успе-

нія Пресвятыя Богородицы церкви внутрь одесную страну входа южных в врать.

Сущу же Никону в тыя дни въ москвъ, старецъ нъкій свять, живый во обители чюда святаго архангела Михаила, именемъ Симеонъ, видъ въ нощи видъне страшно, якобъ змій великъ зъло пестръ, и страшенъ видъніемъ, обогнувся около царскія грановитыя палаты, яже въ Кремлъ и ужасную свою лютымъ ядомъ дышуную главу, и грозно прегибающійся опибъ вложивъ на прагъ тоя полаты, лежаше. Таковое видъніе видя, старецъ той, отъ ужаса скоро воспряну, и пристрашенъ бывъ зъло на многъ часъ; потомъ въ себъ бывъ, повъда сіе видъніе соборнымъ братіямъ; тіи же, ужасомъ одержими, глаголаху: «что сіе хощетъ быти?» Потомъ же скоро увъдаща, яко во всю нощь ону, в нюже старецъ видъніе видъ, Никонъ митрополитъ въ оной палатъ съ царемъ бесъдоваста, а о чемъ разглагольство ихъ было, о томъ молчаніемъ покрыся.

Видъніе же змія того прежде помянутіи Чюдова монастыря старцы, не просто быти вмъняху, поминающе древняго змія въ Византіи с орломъ сплетеніе спреобразоваще впредь быти хотящее турецкое христіяномъ насиліе. Подобно тому и въ Римъ по 1000 лътъ отъ Рождества Христова явивыйся на воздусъ змій нъкіи страшный, иже явно указа антихристово со отступленіемъ въ Римъ пришествіе. И сіе поминающе, бояхуся, дабы и въ Россіи не возникло что новое.

Собрану же бывшу въ скоръ россійскихъ архіереовъ освъщенному собору, поставленъ бываетъ патріархомъ, увы мнъ! лютый сій дивій инокъ на пояденіе винограда Христова, Никонъ, глаголю, звърь, а не пастырь, того жъ 7160-го лъта іюля 25 дня.

И сый на престоль во 161 году по седми тысящахъ лътъ, прикрываетъ своя звъриная острыя ногти овчія кротости кожею и входитъ во всероссійское христіанское стадо отъ десныя страны подползающею лестію. Повельваетъ убо напечатати книги четія и служебныя, со свидътельствомъ во описаніи ихъ, якобъ согласно древнимъ греческимъ и харатейнымъ россійскимъ книгамъ, иже явишася старопечатнымъ московскимъ книгамъ при первыхъ 5 патріарстать печатнымъ во всемъ согласны, и травою во ореографіи, подобающыя доброты изрядно блистающія: яже и до нынъ во всей Россіи по мъстамъ обрътаются, еже видъвше людіе, мняху его пастыря быти истинна, а не волка.

И тако пребывая, испроси у Государя мъсто завомое Валдай стоящее при езеръ Валдай, еже длиною имъется десять версть, и ту устрои монастырь во имя Пресвятыя Богородицы, его же именова Іверскій, и повелъ новгородскому митрополиту Макарію пренести въ той монастырь (во имя Пречистыя Богородицы, его же именова) изъ Боровичь святаго и праведнаго Іакова Боровицкаго мощи, еже и сотвори. Самъ же взя части отъ мо-

щей святыхъ московскихъ чюдотворцевъ Петра, Алексъя, Іоны и Филиппа и положи въ той же церкви.

Потомъ повълъ на Кін островъ, иже близъ Онъги ръки, впадающія въ Бълое Соловецкое море, монастырь соградити и нарече его гречески Ставросъ, руски же крестъ. Повелъ же содълати крестъ изъ древа кипариснаго, высоту и ширину во всемъ подобенъ кресту Христову, на немъ же за спасеніе міра распятъ бысть, и обложи его сребромъ и златомъ и драгоцъннымъ каменіемъ и бисеры украси и собравъ множество частей отъ мощей святыхъ греческихъ и русскихъ, и вложи я во онъ крестъ, каждую часть въ особый ковчежецъ, и посла ихъ въ оный крестный монастырь.

Та же созда монастырь Воскресенія при Истръ ръць въ сель нъкоемъ, именуемомъ 1), отстоящемъ отъ Москвы за четыредесять поприщъ, его же именова Новымъ Герусалимомъ и нача здати церковь Воскресенія Христова и нъкая образованія святыхъ мъсть яже по образу Герусалимскія церкви именоваще, ово Назаретъ, ино Вифлеемъ, а ино темница, ино же Голгофа; сія же вся творяще, подлагая православному христіанству, простому народу, яко нъкую сладкую снёдь, на удицъ новостей лежащю.

Но не можаще сквернаго змія смертоносный ядъ въ сердцы лютаго того волка на долзъ крытися: воспомянувъ убо лжепророка своего ссылнаго, чернеца Арсенія, его же изъ Соловецкаго лавиринеа, по объщанію своему, испустити повель, не яко отъ темницъ узника, но яко видъннаго Тайновидцемъ исходящаго изъ бездны, на попраніе православія звъря, его же вземъ, устрои его быти на печатномъ дворъ справщикомъ. Той же окаянной древнихъ Лва Саврянина, и лжепророковъ его, богоубійцъ жидовъ клевреть, надхненный лютымъ латинскаго отступленія ядомъ, бысть боотступнаго звъря Никона подобонравное ему во всякой новолюбителной джи и дерзости любимое чадо. Съ нимъ же согласився, Никонъ подстилаеть лесть самодержцу, глаголя: «Владыко царю, оть многихъ убо въ народъ слышу на словенскія книги укоризненныя словеса, якобы съ греческими и съ россійскими древними харатейными книгами не согласуются, да повелить держава ваша о семъ собрати соборъ россійскихъ архіереовъ и всъхъ освященныхъ церковныхъ служителей, и с ними обще разсмотръвъ, подобающая въ нихъ исправити, со старыхъ греческихъ и россійскихъ харатейныхъ книгъ, и во всёхъ словесёхъ чинёхъ и уставахъ съ греками согласити, да не будетъ порочна наша паства. Ктомужъ о недовъдомыхъ нами вещехъ послати къ вселенскому патріарху і прочимъ, и во Святыя горы Афонскую и Синайскую». Самодержецъ же, таковая слыша отъ патріарха, повель сему тако быти.

Ніковъ же, получивъ сіе царскаго величества о справъ книгъ дозволеніе и въ лъто 7162-е собра соборъ всероссійскихъ архіереовъ, и предложи оному собору лукавства своего ядъ, якобъ пекійся о справъ книжной, при-

<sup>1)</sup> Имя пропущено въ рукописи.

томъ и царское дозволение о томъ имъ объяви: еже они слышавше, мияху правдъ быти, согласно цареву дозволению, о сиравъ книгъ подиисаша.

По совершеніи же того собора, поведъваєть изъ всъхъ россійскихъ епархіи изъ книгохранителницъ собрати древнія греческія и славенскія харатейныя книги, яко бы для свидътельства и согласія съ ними печатныхъ московскихъ книгъ, въ мысли же своей имъл лукавое пронырство, аще рече, будутъ обраны отъ всюду древнія книги, не откуду будетъ собрати обличенія на его просыпанныя новины.

Симъ же тако бывающимъ, бысть у великаго государя съ полскимъ и литовскимъ королемъ брань. Ктомужъ Божівмъ попущеніемъ, во ономъ 7162-мъ году явися смертоносная мороваго повътрія язва, въ ней же мало не вси изомроша.

Ніконъ же не взирая на таковую Божіяго гнѣва ярость, едино точію въ разумѣ имѣя, древнее отеческое благочестіе истребити, а инославное римское нечестіе утвердити. И того ради посыдаєть о томъ посланіе къ Паисіи, патріарху Александрійскому тѣми же латинскими новинами (яко же глаголеть Проскинитаріи) убѣжденному, съ Мануиломъ грекомъ, уже отторгшимся древняго греческаго благочестія: да возможеть представити самодержцу, и всему россіискому освѣщенному собору, яко не самъ собою сія новіпества вводити начинаєть, но по согласію вселенскаго патріарха.

Той же Александрійскій нардосъ, посланіе Ніконово, яко нѣкую сладчайшую поглотивъ снѣдь (издавна бо желаше Россію отъ благочестія обнажити), и собираеть свой соборъ, противный восточнѣй древней каеоличестьй церкви. И составивъ соборное дѣяніе, присылаеть къ Нікону вълъто 7163. И въ томъ своемъ посланіи крыеть ножъ отступленія, медомъ именованія точію древности, а не самою истины вещію помазанъ.

Ніконъ же, получивъ желаемое, собираетъ паки соборъ, на немъ же самъ государь царь присутствоваше, съ нимъ же Ніконъ предсъдательствоваше и при нихъ гречестіи архіереи, уже зараженніи латинскаго отступленія моровою душевною язвою: Макарій патріархъ антіохійскій, Гавріилъ патріархъ сербскій, Григорій митрополитъ никейскій, Гедеонъ, митрополитъ сучавскій, съ россійскими митрополиты архіепископы и епископы, со архимандриты и игуменами и протопопами, и съ прочими священнослужителми, и присланное отъ патріарха Паисіи соборное дъявіе предъ всъми ими прочтеся, въ немъ же явное отступленіе древняго греческаго православія всъмъ показася.

Сія вся бывшін на томъ соборѣ россіистіи архіереи и прочіи священнім мужіе слышавше, мнози божественною ревностію распаляеми, уязвляхуся жалостно о древлецерковномъ благочестіи, въ нихъ же бѣяху храбріи христіянскаго полка воеводы: преосвященный Павелъ, епископъ Коломенскій, священнопротопопъ Аввакумъ и теплый вѣрою іерей Лазарь и премудрый вѣтія, діаконъ беодоръ и Іоаннъ Пероновъ, рекомый Насѣдка, всеприлѣжный священнаго писанія снискатель, иже прежде бывый при Іосифѣ патрі-

арсъ на печатномъ дворъ книжный справщикъ, и иніи мнози древлецерковнаго благочестія всеусердніи содержателіе, и иже видъніемъ старца
Симеона чюдовскаго, во ужасъ пришедшій иноци и иніи мнози и се Ніконова новопреданія слышаще, во ужасъ пріидоша, и разсуждаху о показанномъ въ видъніи старцу Симеону страшномъ пестромъ зміть, и помышляху
быти того самого Нікона. Зряще же и писаніе нъкоторое о немъ глаголющее тако: Чернецъ нъкіи имать отъ съвера востати и возмутити въ миръ
сущихъ и во благочестіи и взыдетъ на престолъ дменіемъ превысоко въ
царственныхъ же приискръ и содруженъ будетъ и отъ тъхъ покусится святая святыхъ создати, и оттуду же на безславіе снидеть, а по немъ на престолъ всекраснаго смиренія гордость преумножится, святителства кунно
и мучителства, и явится мерзость запустънія хулы на мъстъ святьмъ, укореняема имать быти, и прочая.

Пріимаху же въ память и богодухновеннаго Елеазара Анзерскаго скитонаселителя о лютомъ томъ звъри Ніконъ бывшее видъніе и прореченіе и того ради гнушахуся просыпанными отъ него новинами.

Укрвиляхуся же въ древлецерковномъ благочестіи свидѣтельствомъ бывшаго въ царствующемъ градѣ Москвѣ въ лѣто 7097-е вселенскаго натріарха Іеремін константинопольскаго, къ благочестивѣйнему государю царю бедору Іоанновичю, тако глаголющаго: воистину въ тебѣ благочестивомъ царѣ духъ святый пребываетъ. Понеже убо ветхіи Римъ падеся Аполинаріевою ересію, вторый же Римъ, нже естъ Константинополь, агарянскими внуки, отъ безбожныхъ турокъ обладаемъ. Твое же, о благочестивый царю, великое руское царствіе третін Римъ благочестіемъ всѣхъ превзыде, и вся благочестивая въ твое царствіе въ едино собращася. И ты единъ под небесемъ христіанскій царь именуешися во всей вселеннѣй, во всѣхъ христіянѣхъ.

Подобно тому, и святьйшій Өеофанъ, патріархъ іеросалимскій, бывый въ Москвъ въ льто 7127-е, при державъ великаго государя царя Михаила Өеодоровича, во своей грамотъ пиша глаголетъ: видъхъ на востоцъ и полудне отъ поганыхъ агарянъ святымъ Божінмъ церквамъ запустъніе, и православнымъ христіяномъ святаго греческаго закона великое насиліе и ногубленіе, и утъшенія ни откуду нъсть, точію слухъ благочестиваго христіянскаго рускаго царя, яко той единъ на вселеннъй владыка и блюститель непорочныя въры Христовы. Прочія же вси, аще нъціи и именемъ христіяне нарицахуся, но далече отъ истины отпадоша и горше окаянныхъ турокъ въ православнъй въръ гонители быша, и никое же упованіе тамо въ сущихъ странахъ.

Ктомужъ и посланный съ Москвы въ восточныя страны въ лёто 7157, по указу великаго государя царя Алексія Миханловича и по благословенію святьйшаго патріарха Іосифа, Сергіевскаго монастыря старецъ Арсеніи Сухановъ, для смотрѣнія греческихъ чиновъ за вѣрою крестнаго цѣлованія во описаніи своемъ и въ книзѣ Проскинитаріи о дѣющихся тогда уже въ

грекахъ въ противность апостольскимъ и соборнымъ отеческимъ правиломъ и уставомъ новостехъ показуетъ, тако о поливателномъ крещеніи, яко сынославными армены и франки у духовныхъ вмѣстѣ в моденіи и яденіи общеніе, у мирскихъ же и бракомъ совокупленіе, и на утреняхъ поліелеосовъ святымъ и на повечерницѣ Богородицѣ канона, и въ ведикій постъ многихъ земныхъ поклоновъ отложеніе, и на пѣніи церковномъ въ шалкахъ и въ чалмахъ турецкихъ стояніе, и на службѣ сѣденіе, и иноковъ безъ клобуковъ и безъ мантіи хожденіе, и святыя адлилуіи въ церквахъ на псалмоглаголаціи несогласное пѣніе, овы убо трижды, овы же дважды тогда пояху, и мнози греки тремя персты знаменахуся, о чесомъ Паисіа, патріархъ пареградскій снимъ, Арсеніемъ, имѣя разглаголство, аще и похвалялъ триперётное сложеніе, обаче подлинныхъ древнихъ писаніи свидѣтельствомъ укрѣпить не могъ.

Сія вся восточных патріарховъ усердныя къ новинамъ склонности зряще, истинній древняго отеческаго благочестія любители, вышереченные епископъ Павелъ и протопопъ Аввакумъ съ прочими ревнительми, взяща многія священныя кийги, о послѣднемъ времени пишущія, съ тѣми же и книгу, яже о върѣ поборникомъ православныя вѣры въ лѣто отъ созданія міра 7122-е, а отъ по плоти рожества Христова 1622-е сочиненную, въ ней же между прочими, въ тридесятой главѣ взятое отъ словесъ книги Полинодій (или обороны вѣры), написанная архимандритомъ Захаріею Копистенскимъ, въ лѣто отъ Рождества Христова 1621. Почитающе же оное, зряху глаголющее тако: яко много предотечевъ, но и самъ уже близъ есть по числу еже о немъ 666, число бо человѣческо есть антихристово. Кто вѣсть, аще въ сихъ лѣтѣхъ 1666-хъ явственныхъ предотечевъ его или того самого не укажетъ?

И сія вся и прочая таковая чтуще, ничто же ино, развѣ самого предтечю антихристова Нікона помышляху быти, и укрѣпляюще другъ друга, тайно содержати древнее благочестіе: не дерзаху бо прежде времени въ напасти себѣ вметати.

Ніконъ же аще и неслышаше отъ тъхъ явнаго себъ о свемыхъ его новинахъ обличенія, обаче внимаше мыслію о молчаніи ихъ зълнымъ смущеніемъ утруждаемомъ, и бояшеся, да несогласившися они пресъкутъ начинанія его устава. Того ради крыемаго въ немъ лукавства острозрителныя козни воспріемъ, и смотряше, кого имъ въ свое намъреніе уловити возможеть. Итако начинаетъ отъ большаго чина, почтеніемъ и частыми гостьбами и дарами уловляти сердца славолюбныхъ. Среднихъ же объщаніемъ возведенія на честныя степени. Меньшихъ же и нестяжателныхъ и бомарова писканія испустити не смъющихъ, грозами и прещеніемъ, мысли ихъ къ трепетной боязни сламляти, и тако уловляя пестрый сей змій, лукавыя своея пестроты умышленіемъ привлече мало не всъхъ къ богопротивному своему начинанію.

Подкръпляемъ же лютый сей винограда Христова истребитель выше-

писанными греческими архіереами и александрійскаго Пансія соборнымъ д'яніемъ лобызающими рімское нечестіе, и даннымъ ему отъ нихъ на вопрошеніе его отвътомъ укръпився—повелъ напечатати книги, насыпанныя безчисленными новинами и премънами.

Изъ нихъ же поне главныя и знативница всему народу премъны, и на древнее благочестіе великія хулы и клятвы исполненныя всякаго гажденія здв показати потщуся. Яко вивсто трисоставнаго креста Христова двочастный кресть, а по древнімь исторіямь именуемый римскій крыжь, во всёхъ священнодъйствіяхъ воображенъ имети. Вместо двоперстнаго сложенія, триперстнымъ знаменоватися, а пятиперстнымъ благословяти. Вивсто пишемаго и глаголемаго имени Спасова Ісусъ, съ приложениемъ нты, Інсусь глагодати. Вибсто сугубыя алдидуін трегубое съ приглашеніемъ «слава тебъ, Воже», пъти. Церковная же околохожденія прогивъ, а не по солнцу творити, и литургію на пяти, а не на седми просфирахъ служити повелъвающія. Прочая же множайшая новины и премъны, яже въ тъхъ книгахъ просыца. ихъ же песка число превосходить, о тъхъ нынъ. за праткость слова, молчаніемъ претекаю, о богохулныхъ же его клятвахъ, хотя мало, и вкратив объявлю. Понеже с вышеноказанными восточными вепрями, а не архіереами, согласився, двоперстнаго сложенія не убояся арменскимъ, несторіанскимъ, хиромантіею нарещи, и не крестящихся тремя персты, тяжкими клятвами и анафемами обложити, и отлученныхъ отъ Отца и Сына и Святаго Духа имъти не вострепета окаянный. Не слыша убо сей глухій аспидъ о святомъ двоперстномъ сложенін древнихъ святыхъ учителей греческихъ Осодорита, Петра Ламаскина, Никифора Панагіота, Мелетіа патріарха, и премудраго Максима Грека, писанныхъ ими и дъйствуемыхъ преданіи. Невидъ той, отъ чрева матерня потемнълый душевными очима, слепець, на святых уюдотворных иконахь писанных апостолом Лукою и святымъ Петромъ митрополитомъ Московскимъ, и на прочихъ безчисленныхъ Греческихъ и Россійскихъ чюдотворныхъ иконахъ, такожде и въ харатейныхъ старописанныхъ книгахъ воображенныхъ благословлящихъ и знаменающихся двъма перстома рукъ, сквозъ туманъ помраченнаго своего нечестія узръти невозможе. Такожде не ощути никогда же разслабленный душевными членами люторскія и калвинскія темныя прелести пасторъ, съ сложеніемъ дву перстовъ на знаменіе креста лежащихъ во гробъхъ святыхъ нетлънныхъ мощей. Но яко бъсный несъ, лающь святыхъ угодинковъ божінхъ, и кленущь преданіе ихъ держащихъ, всвиъ показоващеся. Подобив объюродъвъ, позабы принесенный тщаніемъ его отъ Палестины, по подобію и мітрі самого животворящаго креста Христова содъланный трисоставный крестъ, иже и до нынъ стоить въ созданнъмъ отъ него Крестномъ монастыръ. Его же отъ всъхъ церковныхъ священнодъйствій отринувъ, возлюби римскими латинами и восточными новолюбителеми почитаемый двочастный кресть, или удобъе рещи крыжъ. Тъмъ бо крестомъ четвероконечнымъ узаконоположища вся тайны церковныя дъйствовати, воду ко крещенію освящати, елей и отроча мажуще елеомъ и миромъ той крестъ изображати, просфиру благословляти и въ тайнахъ еухаристіи той же упстребляти, болныя мазати, церкви посвящати, ястіе и питіе благословляти: словомъ рекше единъмъ, вся священная дъйствовати, четвероконечнаго креста образъ творяще. И сія утверждающе тако глаголютъ: крестъ сей пресвятый, а не кресло: крестъ пребожественный, его же цълуемъ и славимъ, а хулящыя и проклинаемъ.

И тако напечатанныя со многими премънами книги во 164 году, розосла во вся россійскія епархін, по градомъ, монастыремъ и весемъ, повельвающь содержати не бывалая до толъ въ Россіи преданія, на непріемлющія же тъхъ книгъ, грозныя томленія и муки просыпати объщеващеся, и царскаго величества за непріятіе оныхъ неутолимый гитьвъ быти возвъщаще.

Тогда бывшій при отъвздъ святьйшаго патріарха Феофана Іерусалимскаго, сказанное имъ прореченіе воспомянуща глаголющее: «вонстину, братіе и чада, сіяеть нынъ въ вашей великой Россіи истинное благочестіе, греческаго православія, яко же солнце въ небеси; егда же возвладычествуеть тезоименитая пособителю альфа, тогда по всей великой Россіи, богоугодныя и спасительныя отеческія чины и обычай и уставы и преданія церковныя премънятся: вмъсто же тъхъ нововводныя обычай, и многія премъны настануть, и будеть гоненіе веліе на христіаны, держащія древлецерковное благочестіе.

В таже времена явися знаменіе на небеси зв'єзда комета, яже являще Россіи скорбь и мучительство веліе за содержаніе древнихъ святоотеческихъ преданій.

Збывающуся же убо патріарха беофана прореченію, наполнишася абіє, узилища узниковъ, огуствша улицы связаными исповъдниками, обагришася спекулаторстій бичи кровію страдалцевъ, взыграша тъхъ мечи на исповъдническихъ выяхъ, покрышася площади казненныхъ мученнковъ тълесами. Не толикое убо множество заяцей, увязшихъ въ ловитвенныхъ тенетахъ видяшеся, елико повъшанныхъ христіянъ за содержаніе благочестія зрящеся. Всякаго убо града поле подобообразную халдъйской римскую мучителную пещь, на себъ разженную люте ношаше, и вметаемыя внъ, не Азаріины, но невъсты Христовы церкве чада пожигаше.

И таковъй мучительной ярости просыпавшейся по всей Россіи, что не творяху любящін древнее благочестіе, бъгаху и отъ таковаго лютаго мучительства по пустынямъ, скитахуся по горамъ, крыяхуся по вертепамъ, влачахуся по дебремъ, да возмогутъ сохранити православіе.

Но неусыпающи человъческихъдушъ губитель, врагъ діяволъ, шепчетъ во ушеса новолюбителемъ, возбуждаеть гонптели, поощряетъ мысли ихъ послати воины по пустынямъ и по горамъ и вертепамъ для взысканія любящихъ древнее благочестіе.

И тако вонни съ началными ихъ людьми вооружени суще, посылахуся

отъ каждого града, въ присутствующія къ тъмъ градовомъ пустыни. И пдъже кого обрътаху, привождаху связънныхъ въ мучителная мъста, пдъже уготовлены бяху бичи, огни, клещи, тряски, желъзныя хомуты, притягающія главу, руцъ и нозъ во едино мъсто, отъ котораго злъйшаго мучительства по хребту лежащія кости по составомъ сокрушахуся, кровь же изъ устъ и из ушей и ноздрей и из очію болъзненно издавляющися течаше. Наконецъ же сихъ рели, плахи, меча и сруба уготовленіе.

И до толика новолюбителныя сея злобы лютость въ сердцахъ всъхъ всъяся, яко и сосъдъ сосъда хранящаго древнее благочестие оглаголоваще и предаяще на мученіе и раны по гласу Спасителя нашего Бога, глаголющему: «предасть же брать брата на смерть и отець чада, и будете ненавидими отъ всъхъ имени моего ради». Которыми неизбъжными нуждами стъсняеми христіяне, не могуще никаможе укрытися отъ гонителей, паче же престаръные и не могущіе со одра двигнутися и малольтные обою полу отрочата, а пріяти новинъ не хотящій, сръзовахуся по вся часы не сказанною печалію, и того ради несумънною върою влекоми, избраща себъ инъ путь, ко спасенію ведущій, вапрающе на древнія святыя, иже таковымъ же путемъ въры скончашася и святою церковію въликъ святыхъ мученикъ причтошася Не бо тін, яко Донатисты, для единаго тщеславія сами себе смерти предаваху. Но едино благочестіе не вредно соблюдающе и того ради самоубійственнымъ разнымъ смертемъ себе предаваху, о нихъже многая церковная инсанія и пов'єсти на многихь м'єстехь являють, яже нынь за краткостію воспомянути оставляю.

Подобнъ нъкако умыслиша и сін гониміи за православіе христіяне другь за друга душа своя положити, поминающе Спасово слово, глаголющее: «болше сея любве никтоже имать, да кто душю свою положить за други своя». И тако собирающеся мнози, идъже кому возможно, во едину храмину, и уготовльше вещи, скоро огнемъ поемлемыя, и заградивше храмину, пребываху въ постъ и молитвъ и плачи, ожидающе мучителей нашествія. И при набодів тіххь, и многаго сними воннства, и народнаго понятыхъ людей собранія, молящеся съ горкимъ плачемъ и рыданіемъ Господеви Богу пріяти души ихъ, усердіемъ, и не преложною върою къ нему идущія. И тако мучительми оные храмины и сними запалени быша и згоръща, иніи же, оть жестокаго приступа боящеся впасти въ руць гонителей для нестерпимыхъ и многовременныхъ мукъ, сами зажигахуся, и съ горкимъ плачемъ исповъдающеся, предаваху души своя со упованіемъ Господеви Богу въ нцедрыя его судбы, чающе древлецерковною върою оправдитися на страшнъмъ его и праведнъмъ судъ. Мнози же и едини суще, не могуще же отъ рукъ гонящихъ ихъ гонанути, тою же върою подстръкаеми, ввергаху себя во огнь и въ воду, иніи же ножемъ себе закалаху, и каждо, какъ можаще, самъ себе убиваще, блюдый токмо, да цело пребудеть внемъ отеческое благочестіе, и сія убо о пострадавшихъ и страждущихъ за древлецерковныя преданія и отеческія обычаи согласно древнить, такожде пострадавшимъ, краткою сею бесёдою воспомянуся.

Между тъми жъ страждущими по благочестіи явишася мнози невъгласи, едино точію упорство имуще и не хотяще по изданнымъ закономъ подъ двойнымъ окладомъ быти и мечтающеся (да не реку, яко донатісты, сіе бо тяжко есть и помыслити), но яко упорни, быти мучениками и необождять никакова принужденія, кромъ кроткаго увъщанія, и даемыя имъ о своемъ благочестіи воли, мнози сами себе сожгоша и тъмъ оставиша и законно пострадавшимъ безсмертное поношеніе и властельской гитвъ, осталцы же тъхъ и по нынъ хулу воздагають на хранящихъ благочестіе по разсужденію святаго писанія, не помняще реченнаго Павломъ: яко ревность Божію имуть, но не по разуму, и паки: аще же и постраждеть кто, не вънчастся, аще незаконно мученъ будетъ. Того ради подобаетъ умъ имущимъ отъ сицеваго неразсуднаго намъренія всячески блюстися и въ наученія странная и различная не прилагатися, и о семъ убо доздъ слово мое простреся.

Что же начну о страшнъмъ семъ звъри, изшедшемъ изъ бъздны отступленія, о Никонъ глаголю, неусыпномъ каеолическаго благочестія гонителъ. Яко убо узръ римскую блудницу, съдящю на змін чермнъмъ, упоену уже кровьми святыхъ исповъдниковъ, играше мыслію своею и глаголаше безумный въ сердцъ своемъ: нъсть Бога. И яко не искуси Бога имъти въ разумъ: сего ради предаде его Богъ въ неискусенъ умъ творити неподобная. По вся бо дни утучневая себе, питашеся, яко волъ на заколеніе, вся же человъческія души, лестьми и томленіемъ поядая, снъдаше въ хлъба мъсто, и тако убо живый пребываще не яко пастырь, но яко волють и наемникъ.

Бяше же у него въ послушаніи взятый изъ Соловецкія обители н'вкто благоговъйный инокъ, именемъ Кирикъ, иже бяше прежде въ той обители у болничныхъ страдалцевъ келаремъ, въ ту же обитель пріиде той изъ Анзерскія Елеазаровы пустыни. Живущу же тому преподобному мужу Кирику. у злодъйственнаго сего звъря, въ келейномъ послужении, узръ нъкогда (охъ грозы нестерпиныя, рвущія повъствующій языкъ мой оть гортани) въ бархатныхъ его патріаршескихъ башмакахъ, на одной стелькъ вышито распятіе Господа нашего Ісуса Христа, а на другой (увы лютаго страха, отъемлющаго отъ ума моего память) вышить образъ Пресвятыя Богородицы воплощенія. Сія же видъвъ, Кирикъ отъ страха того весь оцепъне, и не въдаще что сотворити, жалостію же снъдаемъ о таковомъ несказанномъ сладчайшаго Господа Ісуса и Пречистыя Его Матере безчестіи, и о попраніи скверными его блудными ногами святыхъ образовъ ихъ. И тако на долгь часъ плакавъ горько, не смъяше лютаго сего звъря о таковомъ богохулномъ его дъйствіи обличити, великою же печалію стиснувъ свое сердце, не можаще отъ того дне пищи и питію причаститися. Вопрошаемъ же отъ ругателя Божія, чесо ради ни ясть, ни пість, -той же притворивъ себе нъкую естественную бользнь, прошаше себъ отпуста въ первую Соловецкую обитель, глаголя: «отпусти мя, Владыко, понеже зъло изнемогаю,

да во объщаніи иночества моего гробъ прінметь мое тѣло». Той же прелукавый змій отпусти его въ ону Соловецкую обитель и грамоту ему даде, да во всякомъ изобиліи старость его будеть упокоена. Онъ же пришедъ въкиновію, плачевную сію повѣсть повѣда отцу своему духовному, священномноку Виталію. Той же прочимъ отцемъ соловецкимъ сказа о семъ все поряду, которою ужасною повѣстію уязвлени бывше отцы, на болшую о отеческихъ церковныхъ законахъ и обычаяхъ ревность возбудищася.

О томъ страшномъ его Никоновомъ беззаконіи, и другій неложный свидітель бяше ученикъ его Никоновъ старецъ Андреянъ, иже и до патріаршества его пребысть снимъ многое время. И той увидів ніжогда въ сапатахъ мізднолитые тонкіе образы распятія Христова и Пречистыя Богородицы воплощенія и о таковомъ его беззаконіи обличити не сміжяще, но точію повізда тайну сію отцу своему духовному, священноиноку Феодосію и Аввакуму протопопу и прочимъ исповіздникомъ православныя візры. Не хотя же жити у таковаго потаеннаго волка, и ругателя Божія славы, начать въ потребныхъ услуженіяхъ противитися ему и пререковати, да тою противностію возможеть отъ звізря сего избыти, за которыя его преріжанія многажды его оный звізрь біяще. Но той намізренія своего отложити не восхоті. И того ради повелі его оковавъ заточити въ Корнилієвъ Палеостровскій монастырь, иже на великомъ езеріз Онізгі, близъ села великаго Толвуи, идіже живый пов'єдаще братіи, древнее благочестіе любящимъ.

О полобномъ же его вышеявленнымъ безбожнымъ дъйствамъ исполненіи повъда подіакъ его Феодоръ глаголя, яко Никонъ еретикъ есть и содомлянинъ. Нъкогда бо видълъ бяще у Никона подъ постелею положенъ образъ распятія Господня, и сіе вид'явь Осодоръ ужаса великаго исполнися. Господь же видя его Феодорово къ любви Божіей прилъжаніе не утан отъ него и прочихъ Никоновыхъ студныхъ садомскихъ дълъ. Подпоивъ бо нъкогда подьяка жъ своего Івана зовомаго Ладошку, и проблудилъ его содомски. Онъ же скверное его дъло тяжко си вмънивъ быти, и повъда клеврету своему, реченному Осодору. Еже Никонъ внятъ оного Іванна безвъсти погуби, Өеодора же искаше, како бы его погубити, но той бъжавъ крыящеся съ верными отъ его влобы тайно, иже послъди воиноческій образь облечеся, и нареченъ бысть Филиппъ. Той бо не ложенъ свидътель бысть страданія святыхъ отецъ, Аввакума протопопа, іерея Лазаря, и Өеодора діакона, и -инока Епифанія, иже въ пустозерскомъ острогъ подвигь страданія своего въ лъто 7190-е апръля 14 дня, въ день великаго пятка, на воспоминание страданія Господня въ срубъ огнемъ скончаща. Никонъ же аще сицевая своя вышеявленная беззаконія и діяше, обаче тайно, явно же предъ народомъ лицемърствуя показоваще себе истиннаго пастыря быти и о спасеніи и пользъ встять пекущася. Новости же своя часть отъ часа, яко скверныя красты всюду съяше. Пшеницу же отеческаго православія, яко кедры ливанскія, отвоюду яростію и мучительствомъ исторгаше.

У него же Никона бяше уставщикъ священноинокъ Нафанаилъ кіевля-

нинъ, ему же нъкогда Никонъ рече, яко при святомъ крещеніи во отреченіи сатаны, не подобаеть на него плевати, ибо не знаючи у насъ то творять. Нафанаиль же прящеся сънимъ, глаголаше: «азъ плюю и на того кто за сатану стоить». Никонъ же, разъярився, повель Нафанаила бити плетъми, и сосла его въ заточеніе въ созданный его монастырь Крестный, иже на Онъжскомъ устіи. Той же тамо бывъ, повъдуя бяще тамо сущимъ, яко Никонъ его сосла въ заточеніе за сатанино безчестіе. Онъ же Ніконъ (яко же глаголеть Нафанаилъ) Христа ради уродивыхъ нарицалъ бъщеными, и на иконахъ писать ихъ не вельть.

Старецъ же Григорій Нероновъ жившъ при патріаршемъ дворѣ свидътельствовалъ, яко Никонъ за двойственную аллилуію глаголемую дважды, а въ третіе приглашаемую слава тебѣ Боже, 1) именовалъ дуракомъ и писанія его блядивыми нарицалъ въ соборной церкви при многихъ властехъ. И преподобнаго Іосифа волокаламскаго ругалъ, и всячески злословилъ и ябедникомъ называлъ, и многихъ святыхъ испомяновенія истребилъ. И тако объюродѣ, яко и въ царскомъ домѣ дерзну сотворити нѣчто неподобное.

Увъдавъ же о семъ самодержецъ, искаше времени подобна, како бы его суду предати и гнъвашеся нань зъло, яко и въ великія праздники въ соборную Успенія Пресвятыя Богородицы церковь не хождаше.

Въ лъто же 7166-е видъвъ Никонъ государя царя тако гитвающася нань, и яростію дышуща, и того ради въ праздникъ Положенія ризы Гос. подни іюля 10-го бывшу Никону въ соборнъй Успенія Пресвятыя Богородицы церкви, и по совершеніи службы, снемъ с себе святительскія одежды н жезлъ поставивъ на патріаршемъ своемъ мѣстѣ, и во услышаніе всему народу, яко бъсный песъ, нача брехотати, вопія и зовый: аще отсель буду я патріархъ московскому государству, буди я проклять, и тако отъ сквернаго своего сердца лютым той змінный ядъ трижды изблевавъ, тремъ духовомъ алымъ, показаннымъ тайнозрителю во откровеніи, змію, звърю, лжему пророку, любимую имъсмертоносную чашю, страдальческими кровьми наліянну и испити поднесе. Возлюби убо отступленія клятву и дадеся ему, не восхоть отеческого благословенія, и удалися оть него, и тако изыде вонъ изъ перкве, и посылаетъ къ великому государю царю посланіе, да бы повелъть дати ему гдъ къдію на пребываніе. Царь же посла къ нему князя Алексвя Никитича Трубецкаго, вопрошая его: чесо ради оставляеть онъпрестоль патріаршій. Онь же отвъща: яко въдый своя яже къ Богу согръшенія и многихъ ради гръховъ моихъ (яко же вижду) начаша быти здъ въ Россіи многія моры и воины, и вся злая, того ради и престоль оставияю. И сія рекъ князю, отъиде въ Воскресенскій монастырь, его же прежде созла.

Пребывая же тамо перваго смрада гнусными мотылами помазоваще

<sup>1)</sup> Преподобнаго Евфроския исковскаго (Отивтка на полв).

свое скверное еретическое волшебное тѣло и пѣніе партесное пѣти устави.

По нъкоемъ же времени, боляринъ нъкто Никита, рекомый Зюзя, въдый Никоново ради ярости царскія притворное престола натріарша оставленіе, и хотя его въ большій стыдъ ввести, и царскую ярость нань восналити, написа къ нему писаніе, якобъ по царскому вельнію писанное, повелъвающее ему на свой престоль возвратитися. Онъ же, яко изъ мдаденчества славолюбіемъ поглощенный, скоро пойде въ Москву. Приспъвшу же ему къ Смоленскимъ вратамъ, стражіе же не въдуще, кто таковый входитъ, и не впущаху его во врата. Онъ же повелъ служителемъ его сказати, якобъ Савинскаго монастыря власти пріидоша, и тако вниде во градъ и вшедъ во соборную церковь во время утрени, и вскочи яко песъ на патріарше мъсто, хотя скверныя своея клятвы элосмрадную блевотину облизати, и жезль Петра митрополита въ руцъ вземъ, нача благословляти люди. Къ нему же первіе подъ благословеніе прінде въ той же отступленія темницѣ сѣдый слъпецъ, ростовскій митрополить Іона, невъдый, яко уста его клятвы, а не благословенія полны суть, и горесть и лесть подъ языкомъ его, и потомъ иніи мнози.

Слышавъ же о семъ самодержецъ и призвавъ князя и боляры, и сними совъщавъ, повелъ ему возвратитися въ реченный построенный имъ Воскресенскій монастырь.

Онъ же, яко аспидъ яряся, поъха, везый съ собою жезлъ святителя Нетра митрополита. Сіе увъдавше боляре и духовніи, послаша вслъдъ его и гнавше постигоша и оный жезлъ святый, яко у разбойника дражайшую дидрахму и утварь церковную, отъяща и привезше поставища его на первомъ патріаршъ мъстъ, да побъдить той крестообразный жезлъ хотящаго помалъ на его мъстъ стати зміеобразнаго жезла, крыжъ латинскій на себъ пмущій, двъма змінными жалы соблюдаемый.

В то же время отъ мірозданія 7175 г., отъ воплощенія же Бога Слова 1666 лёто, пріндоша въ царствующій градъ Москву гречестін патріарси. Пансін александрійскій, Макарій антіохінскій, влекоми желаніемъ и волею великаго государя царя.

Имъяще же Никонъ у себе во услуженіи два жидовина новокрещенныхъ, ихъ же зъло любляще за христоненавистный ихъ нравъ, потаенный сый злый жидовинъ, и ничесо же отъ нихъ не потаеваще дъемыхъ собою богопротивныхъ дълъ. Единъ же изъ нихъ часто отхождаще въ Москву, и повъдаще иному жидовину, именемъ Даніилу, доктуру царскія обтеки сущу, вся дъемая Нікономъ беззаконія и дерзости. Той же Даніилъ вся тая цареви сказоваще. Слышавъ же сія Никонъ вземъ живущаго у него жидовина, жестоко бія плетьми, вопрощаще у него: аще тако суть? Той же не повинеся, и того ради повелъ его воврещи въ темницу. Другіи же жидовинъ видя Ніконово другу его учиненное томленіе и ватвореніе въ темниці объжа въ Москву, и воскрича зовый: «за мною слово государево». И а

взять бысть предъ царя и вопрошень и глагола вся по ряду беззаконная Никонова дёла и дерзости повёда же и то, яко Никонь и жены ихъ отъя себё на блудъ, самёхъ же за прекословіе ихъ до смертной забыти многажды плетьми биль бяше.

Слышавъ же сія, царь повелъ оныхъ жидовъ съ женами ихъ и съ дътьми привести въ Москву, и отдати за стражу Чюдова монастыря на конюшей дворъ: да будутъ Ніконова сквернаго беззаконія и мучительства очевидній предъ соборомъ обличители. И ту суще оній жидове и со стражею безъ въсти погибоша яко же нъцій мнятъ, яко отъ Никоновы страны бывшій въ беззаконій его сообщинцы тыя вся погубиша.

Сниъ убо тако содъявшимся, призываеть абіе самодержець, оба вселенская патріарха, и весь пресловущихъ россійскихъ архіереовъ такожъ и высокородныхъ первыхъ князей и боляръ многочисленный соборъ, и имъющіяся Никоновы вины и подозрънія и дерзости показа имъ объстоятелно.

По совъщанию же всего того собора посла царь Арсенія, архиепископа Псковскаго, и дву архимандритовъ и инъхъ игуменовъ, и стрълецкого полковника Остафьева со стрълцами, повелъвая Нікона привести въ Москву для отвъта об оставленіи патріарша престола.

Они же шедше въ Воскресенскій, иже на Истръ ръцъ, монастырь, взяша Никона, яко же бысть повельно имъ, и пріидоша снимъ въ Москву ко Архангелскому подворью, еже есть въ Кремлъ, декабря 2-го дня, и ту сташа.

И оттолъ взяща Ніконова подіакона Іванна зовомаго Шушерина (иже бъ наперсникъ и списатель житія его) и представища государю царю. Вопроси же его самодержецъ о тайносодъянныхъ вещехъ, претя ему жестокимъ истязаніемъ, да скажетъ истину. Той же, яко лютаго звъря единонравный ему злый скименъ, не повъда царю ничесожъ. Царь же повелъ его посадити въ полату тайныхъ дълъ, и по трехъ лътъхъ посланъ бысть въ великій Новъградъ въ безчестное заточеніе.

Декабря жъ 2-го дня по утру взять бысть Ніконъ предъ государя царя, и предъ вселенскихъ патріарховъ въ древянную столовую полату, яже бѣ при церквѣ Благовѣщенія Пресвятыя Богородицы. И яко прінде, сотвори поклоненіе государю царю трижды, потомъ вселенскима патріархама, таже всему церковному собору, и царскому синклиту по обычаю. Воставъ же царь съ престола своего и пришедъ къ столу, идѣже патріарси сѣдяху, прошаше у нихъ суда на Никона, повелѣвая его вопросити, чесо ради остави престоль и паству, и отъпде въ монастырь, и чесо ради нѣкоторыхъ архіереовъ и царскаго синклита многихъ предавалъ клятвѣ. Никонъ же, яряся противу того, яко лютый змій, уязвляше государя словесы нелѣпыми, ими же утруждаше лютѣ его царскую душю. Которыми его тяжкими грубостьми по не малу утрудився царь, повелѣваетъ его безъ чести вести подъ караулъ во уготованный ему дворъ, и завѣща ему не дати ни пищи ни питія, да навыкнетъ Бога боятися и царя чтити по писанному: Князю, рече, да неречеши зла.

Того же декабря 12 дня (отъ него же солнце теченіе свое возвращаеть съ студеныя зимы на теплъйшее лъто, прообразуя симъ днемъ, яко же мнитмися съ Ніконова мучительства хотящее быти въ предъбулущихъ монарховъ россійскихъ волею древняго благочестія любителемъ ко уволенію содержанія того сладкое пролітіе) собрася паки соборь, въ Чюдовів монастыр'в при церкви, яже надъ враты Влагов'вщенія Пресвятыя Богородицы въ притворъхъ, идъже присутствоваху; великіи государь царь и великій князь Алексій Михайловичъ всея великія и малыя и бълыя Россіи самодержецъ, гречестін власти, Пансій папа и патріархъ александрійскій и всея вселенныя, Макарій патріархъ антіохійскій и всего востока, Россійскіе архіерен: Питиримъ митрополить Великаго Новаграда и Великихъ Лукъ, Лаврентій митрополить Казанскій и Свіяжскій, Іона митрополить Ростовскій и Ярославскій, Павель митрополить Сарскій и Подонскій, Филареть архіепископъ Смоленскій и Дорогобужскій, Іосафъ архіепископъ Тверскій и Кашинскій, Іосифъ архіенископъ Астраханскій и Терскій, Арсеній архіеписконъ Псковскій и Изборскій, Александръ еписконъ Вятскій и Великонермскій, Мефодій епископъ Мстиславскій и Черниговскій, Іоакимъ епискоиъ Архангельскій, Симонъ архіепископъ Вологодскій и Бълозерскій, Іларіонъ архієшископъ Рязанскій и Муромскій и иніи мнози такъ отъ церковнаго чина, яко и отъ царскаго сиглита, собращася на осуждение и изверженіе Ніконово и тако соборнъ изложища многихъ его винъ и дерзостей ясное объявление, и за тыя вины суда изречение и отъ всего святительского чина извержение, и наконецъ всего въ сылку осуждение, въ коемъ объявленіи пишуще, тако глаголють:

Понеже Никонъ, бывшій патріархъ Московскій, смути благовърнаго великаго государя царя и великаго князя Алексія Михайловича, и все его царство смяте, влагаяся въ дёла, не прилична натріаршу достоинству и власти, ихъ же главизны государь царь, приславъ намъ четыремъ вселенскимъ патріархомъ, возв'єсти: яко кром'в всякія нужды и нав'єта бывшъ посредъ великія церкве, обнажися изъ всего архіерейскаго одъянія, волія велегласно: «Не ктому есмь патріархъ московской и вмѣняюся быти грѣшникъ и не достойный», сія жъ изрекъ отъиде съ великимъ гибвомъ и стремленіемъ въ монастырь, отъ его самого созданный, якобы плакатися о своихъ гръсъхъ; обаче же и тамо живя, дъйствоваше архіерейская, хиротонисая безпрепятственно и посвящая, обновляя и созидая монастыри, съ неприличными титлами и суетными именованьми: новый Герусалимъ нарицая, и Голгофу, Вифліемъ, и Іорданъ, глумяся изъ божественныхъ вещей, и ругаяся вещемъ святымъ, нарицая себе быти патріарха новаго Іерусалима, похищая разбойнически, яко аще бы ему было леть и возможно. похитиль бы третію часть царства; —пришедше убо мы (глаголють патріарси) въ царствующій градъ Москву, и сотворше прилъжное взысканіе, -дэри амкінакогакто амынуиксяр и амигони внжкод и внинной амохотардо реченнаго Никона. Между прочими же оглаголеньми и сія быша, яко проклинаше россійскія архіереи въ недёлю православія. Еще же ругаяся обычаемъ глумителей двумъ архіереомъ, единаго именуя Анну, другаго жъ Каіафу. Тако же дву отъ синклита царскихъ боляровъ и посланниковъ именова Иродомъ и Пилатомъ.

Призвану же бывшу Никону на соборъ той по обычаю церковному, да дастъ по правиломъ отвътъ о нихъ же оглаголанъ бяше. Но Никонъ не точію не смиреннымъ прінде образомъ, паче же оглаголовати нача вселенскихъ патріарховъ упорнымъ отвътемъ. Ибо егда начатъ чести соборное о немъ объявленіе Іларіонъ епископъ рязанскій, тогда Никонъ слышавъ скверныя своя дъла при толикомъ собраніи чтомы, не можаше той аспидъглухій слышати гласа скверными его дълами обавающихъ, и хотя правду лжею покрыти, начатъ вселенскихъ патріарховъ оглаголовати, якобъ они не имъютъ престоловъ своихъ, но скитающеся пребываютъ внъ своихъ епархій, единому глаголя пребывати во Египтъ, другому же въ Дамаскъ безпрестолно. И судъ ихъ патріаршій басни именова и бляди, и правила, прямо его преступленіямъ притивящаяся, нарицаше лживыми, книгу номоканонъ именуемый восточный, еже и законъ царскій, назва еретическою, того ради яко напечатася въ странахъ западныхъ.

Не стеритыть же Іларіонъ, тако же Никона на изліянныя его прежде отступническія блевотины брехочуща, начать его обличати жестоко, нарицая его убійцею, блудникомъ и хищникомъ, и иными многими безчестными глаголы, яко каломъ помазоваще враждебную его главу. Въ дълъхъ убо руку своею по писанному увязе тогда гръшный Никонъ.

О томъ убо Никонъ смутителъ вселеныя, въ выпечноми (нае) момъ объявлени показують вселенсти патріарси, яко онъ къ нимъ (че) тыремъ патріархомъ писалъ бяше въ епистоліяхъ извъствуя, (якобы) православнъйшаго государя царя и великаго князя Алексія Михайловича латинст (вова) ти, нарицая его мучителемъ неправеднымъ, и уподобляя Іеровоаму и Озіи, подобнъ сиглитъ, и всю россійскую (церко) въ къ латинскимъ догматомъ преклоншуся, которые его (епис) толіи въ руць тишайшаго царя государя досташася.

Еще же и архіерея Павла Коломенскаго епископа самъ единъ, кромъ всякаго помъстнаго собора низверже, его же изъ мантін об(на)жи и на лютая біенія и наказанія предаде; о немъ же (п)звъстно въдастъ вся объонъжская страна, яко той Павелъ посланъ бысть въ заточеніе, въ Палеостровскій преподобнаго Корнилія монастырь, и по минутін нъколикихъ лътъ, взятъ бысть въ Великін Новъ-градъ, и за содержаніе древняго благочестія въ великій пятокъ въ срубъ сожженъ. Еще и отца своего духовнаго повелъ обнаживъ безъ милости бити и тако ему обезвъчену нагому быти, яко и язвы его (глаголютъ патріарси) видъхомъ. И таковыми многими злодъйственными сотворенными Никономъ злобами, тако вселенстіи патріарси, яко россійстіп архіереи трепетно возбудившеся, не ктому прочее

можаху зръти натріаршимъ сакосумъ лютаго звърообразнаго мучителя одъяна и того ради изнесоша на него таковый общій судъ глаголюще:

Познавше убо мы, яко Никонъ не архіерейскія употребляще кротости, но мучительскимъ неправдамъ приложися, хищеніемъ предадеся, и мучительски обвязася, по святымъ (божест)веннымъ богопроповъдникъ апостоловъ правиломъ, вселенскихъ седми-и помъстныхъ соборовъ, сотворихомъ его всякаго свящ(ен)ства чюжда. Во еже бы ему къ тому не дъйствова(ти) іерейскихъ, ибо его совершенно извергохомъ и низложихо(мъ), святьйшій патріархи, съ омофорія и съ епитрахили, со всьмъ помъстнымъ преосвященнымъ соборомъ, изъявляюще отънынъ вивнятися и именоватися простымъ монахомъ Никономъ, а не ктому патріархомъ московскимъ. мъсто тако его пребыванію до кончины житія его назнаменовася въ нъкоего монастыря, во еже бы ему безпрестанно и безмолвно плакатися о гръсъхъ своихъ. Повельно же бысть при немъ быти благоискусну нъкоему мужу архимандриту опасенія ради, да не дерзнеть кто оть безчинныхъ ругатися ему, и обиду творити, и онъ же самъ впредь да не дерзнетъ коварствъ какихъ составляти. Еще же завъщася при немъ быти честному мужу дворянину съ малымъ числомъ людей служивыхъ, всякаго опаства ради, дабы къ нему и отъ него мятежнымъ писаніемъ не исходити. Сія вся правилно сотворихомъ, кромъ всякаго лицепріятія и кромъ страстнаго осужденія, боящеся будущаго судища праведнаго, и по Бозъ судъ изнесохомъ. И оное подлинное объявление руками вышепредъявленныхъ греческихъ патріарховъ и россійскихъ архіереовъ подписано.

Въ лъто же 7184-е генваря 30 преставися государь царь и великій князь Алексъй Михайловичь всея Россіи самодержецъ. Того же 184 года іюля въ 20 день взыде на всероссійскій царскій престолъ великій государь царь и великій князь Феодоръ Алексъевичъ.

И о сихъ убо краткостію воспомянувше, пойдемъ прочее, инока дивіаго Никона глаголю, всероссійскаго смутителя, въ дубравы отеческія скитатися идущаго слышати и слъды его звъриныя, на раздоліяхъ тъхъ глубоко влъпленныя видъти, яко и на изшествіи своемъ изъ соборныя полаты но-казоваще всъмъ подобонравный князю тмы не покаянный свой звъровидный обычай.

Глаголють бо нъцыи, иже при извержени его изъ патріарша сану бывшіи: яко егда вселенстін патріарси повельша ему черный клобукъ со главы, а панагію с выи его сняти, тогда онъ, возревевши, яко вепрь дивій, нача нельпымъ гласомъ кричати, зовый: «вы есте прошаки и грабители, а не пастыри, и пришли есте, не да пользу кую здъ сотворите, но лестію и похльбствомъ жестоконравныхъ человъкъ сердца похитите, и именемъ патріаршества точію, а не дъломъ нраву ихъ разрышеніе учините, и тымъ не сытую вашю и сребролюбную, и аду подобную гортань наполните; кое убо і въ васъ лучше римскаго отступленія благочестіе имъстся, яко и Геросалимская церковь отъ озлобленія турковъ и иными неправославными върами и своимъ ихъ обычаемъ исперепорчена.

Не терия же сего Паисій, воста отъ мѣста своего и жезломъ своимъ рину съ Никоновы главы клобукъ на землю. Панагію же с выи его повѣлѣ безчестно сорвати же, патріарша сану уже обнаженъ бяше. И тако единъ единаго укоряя и поношая, оба явишася древлевосточныя и всероссійскоя церкви, преданіямъ и обычаемъ гонители, а не учители. Обаче одолѣ греческіи левъ россійскаго пардоса, Никона глаголю, прилѣжнаго насадителя отступленія и мучительству. Его же и сослаша въ заточеніе въ Ферапонтовъ монастырь, иже во предѣлехъ Бѣлоезерскихъ, и даша его въ присмотръ архимандриту нѣкоему, и стрѣлецкому головѣ Аггею (Шеп)елеву. Снимъ же послаша вопновъ до полуста человѣкъ. (Е)гда злодѣйственный онъ мучитель, яко же мню, вспо(мян)уписанное: Ровъ изры ископа впадется въ яму, юже содѣла, братіи своей архіереомъ и священно и церковнослужи(те)лемъ и множеству народа, гонимымъ отъ него людемъ.

Живый же въ Ферапонтовъ обители и еще дышаше лукавствомъ лицемърія, обръте бо мъсто на езеръ томъ, идъ же обитель стояше, въ разстояніи отъ монастыря яко два поприща, и ту набра каменну луду или островъ длиною два(на)десяти, шириною же пяти саженъ, и ту водрузи крестъ съ надписаніемъ, яко поставленъ бысть той крестъ Никономъ патріархомъ, сущимъ въ заточеніи.

И убо сін алый лжепророкъ, являяся людемъкреста Господня (усер)дный почитатель, а распятаго на томъ Христа и рождышія его Богоматере святыхъ образовъ презлъншій тайный попиратель. Ибо и сего креста поставленная кознь, чесо ради устроена, слышите. Понеже убо сущу въ монастыръ подъ присмотромъ архимандрита и голови, трудно бяше ему богоотступно съ непріязненными духи беседовати, того ради умысли поставити сію луду, (не бяше бо удобна ему острова на езеръ томъ) и на ней кресть водрузи, да подъ именемъ поклоненія и прогуду получить отъ хранящихъ его властей свободу на ту состроенную имъ луду вздити. На той же островъ отъвзжая часто по захожденіи солнца со своимъ, ему единомудреннымъ Воскресенского монастыря монахомъ, Іоною, хитрымъ ръсчикомъ сущимъ, и своими скверными волшебными призываньями призываше діявола. Той же исхождаще къ нему во образъ змін страшна и велика. Его же Никонъ объемъ цъловаще скверными его усты, въ смертоносные и ядомъ кипящія уста цъловаше, и вопрошаше, что о немъ въ народъ глаголютъ, и что гдъ дъется. Той же вся сказоваше ему, и тако бесъдуя съ непріязнію, яко съ возжельннымъ своимъ другомъ, возвращашеся въ опредъленное ему мъсто. По учиненнымъ же отъ Нпкона тому монаху Іонъ злобамъ о вышепоказанномъ его, Никоновъ, со змісмъ дружелюбін, и о прочихъ его богопротивныхъ дъйствіяхъ, елика сотвори еще живый въ Воскресенскомъ монастыръ и пребывая въ Ферапонтовъ, множае трехъсотъ подозръній вышереченному головъ Шепелеву писмено показа. Той же Шепелевъ представи о томъ великому государю царю Өеодору Алексвевичу и патріарху Іоакиму. Они же слышавше сія, послаша въ Ферапонтовъ монастырь Чюдова монастыря архимандрита Павла, да дворянина Іванна Желябоского, для испытанія 🐽

Digitized by Google

томъ аще есть показуемое истина. Они же пришедше испыташе опасно о дъемыхъ Нікономъ злобахъ, и яко показася во всъхъ истинна, того ради по указомъ государеву и патріаршу, въ лъто 7184-е іюня во 2 день посланъ бысть въ заточеніе въ монастырь преподобнаго Кирила бълозерскаго.

Той же злодъйственный врагъ святыя восточныя церкве не усну отъ сквернаго беззаконія, но и тамо живый, исполняше тайновидцу реченное: скверный да сквернится еще, и се гряду скоро, и мзда моя со мною. Не помяну окаянный страшнаго прещенія Владычня грядущаго нань со мздою гнъва и ярости. Случибося нъкоей болярыни, въ предълахъ бълозерскихъ сущъй, на одиномъ оцъ бъльмо имъти, той же скверный объщася ей бъльмо то со ока согнати; яже желающи уврачеватися, предаде себъ тому звърю на врачеваніе, юже онъ привяза кръпко къ скамьи лицемъ кверху, развязавъ ей руцъ и нозъ нестериимыя ради ярости лекарства, яже жестоко часъ доволенъ страдавши съ великимъ воплемъ, (по)томъ въ малую отвагу пріиде; онъ же, напоивъ ю виномъ для лучшаго способу къ терпънію бользни и потомъ тако связану сущю проблуди вмъсто мзды, врачемъ даемыя.

В лъто же 7189-е апръля 27 злый то истиннаго благочестія изтребитель, хотя ко адовымъ вратамъ путь исчистити, впаде въ болъзнь, и абіе пріемлеть схиму во образъ тщеславія. Еже видя тоя обители архимандритъ Никита восписа о томъ Іоакиму патріарху, просяще повельнія: аще умретъ Никонъ, гдъ его погрести и какое погребеніе надъ нимъ пъти. Патріархъ же, по прощенію государя царя Феодора Алексъевича, тъло Никоново повель въ построенный имъ Воскресенскій монастырь отвести, а погребеніе пъти повель простое, монашеское, а не патріаршее.

Везому же Никону изъ Кириловы обители въ Воскресенскій монастырь и бывшу ему близъ града Ярославля на ръцѣ Которостѣ, об ону страну монастыря Святаго Спаса, и ту крайнѣе изнемогая, изверже скверную свою душю, в лѣто отъ созданія міра 7189-е августа въ 18 день. Того же августа въ 26 день привезоша тѣло его въ Воскресенской монастырь, и внесоша въ церковь, зовомую темница, подобаше бо адскому темничнику въ темничныя предверія внити. И по погребеніи несоша тѣло его въ мѣсто, названое имъ Гольгофа, въ скважню, образующую (лимную) разсѣдшуюся при Христовѣ распятіи до ада. . . . . ¹) и ту положища его да тою скажнею безъ удерж(анія) даже до ада снидетъ. Отъ таковыя же глубины темнаго да избавитъ насъ Христосъ Богъ, и да утвердитъ насъ въ древлецерковнѣмъ законѣхъ и обычаехъ и въ сохраненіи заповѣдей Божінхъ (до конца) жизни нашея пребыти и во оставленіе грѣховъ чистое (покая)ніе Господеви принести, и вѣчнѣхъ благъ получити. Аминь.



<sup>1)</sup> Слово стерлось.

## УКАЗАТЕЛЬ ЛИЧНЫХЪ ИМЕНЪ\*).

**А**вель, патріархъ, 208, 212, 241, 246;— 50, 185. Авксентій, поморскій инокъ, 292. Авраамій, инокъ, 109, 120, 142, 146. Авраамъ, патріархъ, 162, 173, 177, 199, 203, 205, 233, 234, 236;—87. Авфоній, митр. новгородскій,-147. Агафья, см. Анна кумычка. Аграфена, дочь Аввакума, 76, 303,— 87, 115. Адамъ, праотецъ, 180, 181, 206—212. 241, 246, 251, 266; -38, 50, 57, 76, 122, 130, 131, 135. Акинфовъ, Ив., енисейскій воевода, 70;— Акулина Гавриловна, 285. Александръ, архим. Спасокаменнаго монастыря, 84. Александръ, епископъ вятскій, 96, 97, 125, 126. Алексей Михайловичь, царь, IX, 9, 14, 16, 19, 30, 33, 34, 46, 48, 50, 53, 81, 86, 93—95, 97, 106, 124, 130, 137— 138, 145, 156, 157, 158—163, 200— 203, 225, 243, 247, 307, 311, 317;-61, 71, 79, 80, 82, 94-95, 97, 116-118, 140-144. Алтезъ, ангелъ, 162, 234. Амбросій, святой,—10. Амвросій, аверкіевскій попъ, 59. Амфилохій, архимандрить, 28. Ананія (Антоній), священникъ села Кирикова, 3, 18, 47. Андреевъ, изследователь, XI. Ерофей, раскольникъ, 168, 169, 172. Андрей кесарійскій,—36.

критскій, —42.

Анисія, старица, 153—155. Анна Амосовна, раскодьница, 282, 291. кумычка (старица Агафья), 81, 304;-110-111. Антоній, еп., XVI. Антонъ, церковный дьякъ въ Тобольскъ, 64, 65, 305;—82, 83. Аполлинарій, толкователь Псалтири, 216. Арій, еретикъ, 111, 168, 177;—61, 119. Арсеній, грекъ, 25, 32, 50, 52, 83, 84;—2. Сатановскій, 33. Астоменъ, расколоучитель, 80. Асанасій Вел., 217, 287;—23, 76, 145. сынъ Аввакума, 165. ученивъ Аввакума, 293:-19. юродивый, 307:—99. В. Александръ (архіеп. Никаноръ), 105, 121, 190. Бароній, лътописецъ, 250:—61. Барсовъ, Е. В. ученый, 233, 238, 255, 257, 279, 281. Барсуковъ, А. П. ученый, 7. Барыбинъ, Григорій, енисейскій стрівлецвій голова, 70. Баскаковъ, учитель панія, 8. Башмаковъ, Дементій, дьякъ (въ ино-

чествъ Савватій), 61, 130, 136, 138,

Бебеховъ, Семенъ, переписчикъ, 59, 60.

Бекетовъ, Петръ, боярскій сынъ, 65-66,

Борисъ, ученивъ Аввакума, 202, 285,

202, 298:—82, 96, 101, 143.

68:--83.

316.

Безобразовъ, Илья Кузьмичъ, 132.

Андрей, саввинскій попъ съ Арбата, 10.

сотникъ, 195.

Андреянъ, старецъ, 105.

<sup>\*)</sup> Послъ — цифры относятся къ «Приложеніямъ».

Борись Аванасьевичь, бояр., 293. Буйносовъ-Ростовскій, кн.,—118. Бычковъ, А. О., академикъ, IX, 9, 169. Бычковъ, И. А., изслъдователь, IX, XII, XVI.

Вальдемарь, датскій королевичь, 31, 43. Вардаамъ, старецъ, 85. Варнава, апостолъ, 301;-116. Варсонофій, св., 135, 252,—27, 40, 62, Варооломей, соловенкій архимандрить, Василій В., 49, 204, 221, 260, 287;—10. Василій Македонянинъ, 228. Василій, неизв'встный, спасенный Аввакумомъ, 78. Василій, священникъ острожскій, 27. Васплій, учен. Евфросина псковскаго, 75. Васильевъ, Вас., вдовый дьяконъ, 133. Венгеровъ, С. А., ученый, Х. Венедикть, цареградскій архимандрить, 29. Викентій, игуменъ угрѣшскій, 132. Власьевь, Вас., енисейскій стрілецкій голова, 70. Вонифатьевъ, Стефанъ, протопопъ, 5-22, 30-32, 34-35, 45, 47-52, 53, 55, 57, 61, 85, 86, 89, 91, 109, 127, 147, 224, 229, 262, 304;—78, 80, 105. Воротынскій, кн. Иванъ, 130, 308;-97.

Гаврінлъ, патр. сербскій, 82. Гейденъ, гр., наслѣдователь, XI, 54, 57, 59, 77, 92. Георгієвскій, наслѣдователь, 3, 47. Георгій, Амартолъ, 209, 210. Герасимъ, брать Аввакума, 3;—105. Гермогенъ, патріархъ, 137. Гиббенетъ, наслѣдователь, 9, 84. Годуновъ, Борисъ, парь, 41. Голосовъ, Лукьянъ Тимоф., 34. Гордонъ, Патрикъ, 37. Горчаковъ, М. И., наслѣдователь, 27. Григорій: Богословъ, 178, 204, 221, 287;—22.

— нисскій, 188;—75, 188.— омиритскій, 183;—121.

солунскій, 182.

брать Аввакума, 4.протодіаконь, 55—56.

— священнонновъ, 84.

— Тёльной,—92.
Григорьевь, Никифоръ Олферьевь, 41.
— Сила, справщикь, 51.
Грязевь, подъячій, 41.
Гурій, казанскій чудотворець, 185, 137, 252;—27, 40, 62, 100.

Давидъ, царь, 219, 244;—41, 42, 73, 92, 135. Даль, В. И., писатель, 74. Дамаскинъ, иподіаконъ, — 39. Петръ, 135, 252;—40, 62, 100. Дамаскинъ, Птицкій, 33. Данінаъ, пророкъ, 204, 266,-10. костромской протопопъ, 12, 14, 20, 22, 53, 57, 60, 87, 120, 180, 200, 249, 251, 254;—81, 139. Даніндъ, темниковскій протопопъ, 60, 297;-81. Данилова, Марія, 199, 255, 257, 286, 289, 307. Денисовъ, Андрей, 270. Семенъ, 171, 172, 190. Димитрій, митр. ростовскій, 167, 169, 171;—144. Димитрій, попъ, 291;-15. Діонисій, Ареопагить, 135, 188, 204, 221, 260, 299-300;-51, 73-75, 101. Діонисій, архим. греческій, 125;—101. архим. Троице - Сергіевской лавры, 17. Добрынинъ, Никита Конст., сузд. собори. попъ, см. Никита Пустосвят. Долгорукій, кн. Юр. Алекс., владылецъ села Григорьева, родины Аввакума, І, 317. Дометіанъ, священникъ, 200, 313;-28. Дорофей, Авва, преподобный, XII, 295,-Доспоей, раскольникъ, 33, 120, 285, 316; Дружининъ, В. Г., изследователь, IX, XVI, 283, 291;—11, 13, 124. **Е**ва, праматерь, 180, 208, 211, 212.

Ева, праматерь, 180, 208, 211, 212. Евгеній Болховитиновъ, XV.

— папа, 259. Еверь, патріархъ, 210. Евираксія, св., 154. Евсевій кесарійскій, 216, 217.

— самосатскій, 182, 183. Евфимій, раскольникъ въ Поморьъ, 292. Евфимія, вдова бъсноватая.—109. Евфросинъ, монахъ, 8, 9.

— псковскій, 24, 300.

— старець, 312, 314. Евенмій Чудовскій, справщикъ, 50,

136;—101.
Евфимій, брать Аввакума, 3, 66;—
105—106.
Евфимій, Степановичь, воевода, —79.
Елагинъ, Ив., стремецкій полуголова, 164;—103.
Елеазаръ,—110, 111.

— анзерскій, XV, 46, 105. Елена, старица, 282, 316. Епифаній кипрскій, 182;—59. Епифаній, старецъ, XII, 136, 139, 155, Исаавъ, Сиріанинъ,—11. 164, 295, 296, 802, 817;—71, 73, 102, Исаія, иновъ, 120. 104, 106. Ермиль, протополь ярославскій, 223. Есиповъ, изследователь, 1, 66, 77, 172. Ефремъ Сиринъ, 5, 51, 52, 99, 104, 128, 210, 253;—23, 39, 64, 82, 105.

Ждановъ, И. Н., проф. IV, 2. Жежеленко, изследователь, Х, 1, 48, 81, 199.

Забышнь, И. Е., историвь, 5. Засвикій, Ив. Вас., 34. Захарія, пророкъ,—79. Зеркальниковъ, Перфилій, 35. Зизаній, Стефанъ, 27. Зиновьевъ, Дм., воевода,-117, 118. Зюзинъ, Н., бояринъ,—161.

Ивановскій, Н. И., проф., X, XVI, 53, 146, 285.

Ивановъ, ученый, 6.

В., его статья, V.

Конст., дьячекъ Благовъщенскаго собора, 34-35.

Ивановъ, Оома, грекъ, пріважавшій въ Pocciro, 9.

Иванъ, сынъ Аввакума, 1, 74, 129, 131, 132, 164;—86, 103, 111, 114. Пванъ гавриловскій попъ, 10.

Великій, св.,—16.

Грозный царь, 135, 137, 232, 252;-40, 62, 100.

Иванъ Даниловичъ, священникъ, 58, 59,

Иванъ Ладошка, подыявъ, -159.

Лъствичникъ, 221:-16.

Михайловъ, ключарь Тобольскаго собора, 108.

Иванъ Родіоновичъ, начальникъ, 5;--78. Игнатій, енисейскій соборный попъ, 70. соловецкій ннокъ, 168, 170,

176, 194;-119.

Игнатій, митр. тобольскій, 20, 21, 80. Иларіонъ, архіепископъ рязанскій, XII, 3, 115, 125, 133, 138, 235, 260, 279; 34, 98, 107.

Илларіонъ, митрополить суздальскій, сынъ Ананіи, 3, 47.

Илья пророкъ, 142, 156, 317;-19, 23, 91, 185.

Ипполить, папа, 99, 143, 253;-23, 35, 36, 39, 64.

Ирина Михайловна, царевна,-115. Иринархъ, соловецкій чудотворецъ, 231;

- 56. Иродіонъ, священникъ, 125. Продъ, дарь, 146.

Исаакій печерскій, св., 292.

пророкъ, 178, 182, 208, 205, 218, 221, 222, 244, 265;-49-61, 133.

Исидоръ, священникъ, 120.

ученикъ Аввакума, 147, 202, 810, 815. Исихій, толковат. Псалтири, 216.

**І**аковъ, Жидовинъ, 143;—35. Iевекіндь, пророкъ, 186, 205;—9. Іеремія, пр**о**рокъ, 120.

цареградскій патріархъ, 25.

Інсусъ Навинъ, 266;-75.

Іоакимъ, патріархъ московскій, ХІІ, 134, 188, 285.

Іоапновъ, Андрей, протојерей, 170, 171. Іоаннъ Вогословъ, XIII, XIV, 177, 264;---85, 36, 39, 45, 64, 119, 129.

Іоаннъ Дамаскинъ, 163, 182;—11, 26, 41.

— экзархъ, 244,—133.
— Заатоустъ, 18, 56, 123, 148, 149, 182, 204, 207, 218, 221, 243, 244, 245, 246, 257, 287;—2, 10, 15, 22, 25, 85, 86, 57, 69, 131, 133, 136, 138.

Іоаннъ Креститель, —135, 136.

іеросхимонахъ, 169. неизвъстный, 141-147, 151;-

16.

Іоасафъ, царевичъ, 2. I, патріархъ московскій, 8, 20, 23, 137, 148, 174;—61.

Іоасафъ II, патріархъ московскій, 187, 156, 157.

Іовъ, митроп. новгородскій, XV.

патріархъ московскій, 137. Іона, пророкъ, 182, 267.

митр. ростовскій, 55, 223, 226.

неизвъстный, 185, 190, 202, 254, 273-278, 288;-19-27.

Іосифъ, хутынскій архии., 186.

инокъ, 312.

протосинкеллъ, 28.

патріархъ московскій, 8, 9, 16, -23, 26, 27, 30 --- 32, 45, 48, 55, 85, 137, 148;—61.

Іосифъ, прп. волоцкій, 183;—121.

Флавій,—15. Іуліанъ, отступнивъ, 111;-33. Іустина, старица,—38.

**К**аивъ, 208, 209, 212. Калачовъ, Н, В., 14. Калитинъ, дьякъ, 132. Камынинъ, Ив. Богд.,-97. Каптеревъ, изследователь, XI, 3, 5-10, 14, 21, 22, 25, 27-33. Карнъевъ, изслъдователь, 219, 220, 221,

Карповъ, В. П., изследователь, IV, 198.

Лукьянъ, 292.

127:-95.

**—** 101.

духовникъ царскій, 113, 115.

Лутохинъ, Юрій, стрівлецкій годова, 138:

Кипрівнъ, юродивый, 126, 199;-37. Кириллъ, равноапостольный, 230. бѣсноватый, -107. Кирикъ, кедарь, 105;—158. Киріакъ, авонскій монахъ, 28. Клипуновскій, изследователь, 19. Ключевскій, В. О., 2. Козьма, брать Аввакума, 3:—105. раскольничій попъ, 147, 291. 316. ярославскій діаконъ, 129, 147; --96. Колесниковъ, Вас., сынъ боярскій. 67. Константинъ Брадатый, 229. Великій, 111, 256, 259. Константинъ XI, 259. Копыстенскій, Захарій, 27. Копытовскій, Алексви, раскольн., 292. Корнилій, инокъ, 105, 123:—148. казанск. митрополить, 47,-80. Коссовъ, Сильвестръ, кіевскій митрополить, 33. Костка, дьячокъ, 34. Костомаровъ, Н. И., историвъ, 68. Крижаничь., Юрій, 23—24, 38, 39, 80. Крюковъ, Денисъ, воевода, 12. Ксенія, баба, 74. Ксенія Гавриловна, 316. жена Илларіона, митрополита суздальскаго, 3. Кузьминъ. Обросимъ, подьячій, 69. **Лаврентій**, дьяконъ, 155:—16. духовный сынъ Аввакума, 4;—77. Лазарь, романовскій попъ. 120, 136, 139. 156—158, 163, 166, 173, 174, 177, 178, 188, 189, 317;—103. Ламанскій, В. ІІ., проф., XVI. Лапотниковъ, Софр., тяглецъ новгородской сотни, 83. Лаптевъ. Ант., торговый человъкъ, 39. Левитскій, изследователь, IX.

Левъ Армянинъ, 228. — катанскій, 285.

82, 139.

65;—83.

28, 29.

Лесли, полковница, 42.

Лобковъ, Ив., сотникъ,—101.

Луканинъ, миссіонеръ, 293.

кума, XIII, 4, 164;—77, 100, 103.

Майковъ, Л. Н., XVI. Макарій, митроподить, историкь церкви. XI, 9, 20, 21, 22, 25, 28, 33, 35, 41. 43, 52, 92, 93, 190, 238, 239, Макарій, митрополить моск.-27. патріархь антіохійскій, ХІІ. 82, 134, 235, 310;—143, 161. Максиміанъ, царь. 201, 226, 311. Максимовъ, С. В., XI, 105. Максимъ, грекъ, 135, 252;—27, 38, 62, 100. Максимъ, исповъдникъ, 163. сынъ дьякона Өедора, 139, 172, 173, 192, 195. Малакса, протопопъ навилійскій, 253, Малышевскій, проф., 27. Мансветовъ, проф., 20. Маремьяна Өедоровна, последовательн. Аввакума, 166, 194, 201, 278, 282, 285, 290, 291, 292, 293. Марковъ, Тимоеей. конюшій дьякъ. — 101. Маркъ, тесть Аввакума,—77. Марья, бъсноватая,—58. Пименовна, последоват, Аввакума, 296;-73. Марья, мать Аввакума, 2:-76. Матвъевъ, Арт. Серг., 138—139, 202;--Махметь турскій, 134, 236, 259, 310. Меданія, бъдевская старица, 114, 153-155, 282. Мелетій, патріархъ антіохійскій, 135, 179, 252;—27, 38, 40, 61—63, 100. Мельниковъ, II. II., изслъдователь, IX. X, 1, 147, 286, 317-318. Мельхиседекъ, 235. Мееодій патарскій, 209. протодьяконъ Тобольск. собоpa, 108. Лилеевъ, изследователь, IX, XII, 147, 173. Мизиковъ, II., ученый, V. Лобановъ-Ростовскій, кн. Ив. Ив., 47, 67. Миллеръ, О. Ө., проф., XVI. Милославская, Анна Петровна, 113. Логгинъ, протопопъ муромскій, XIII, 10, — Марья Ил., царица, 15. 14, 20, 22, 54, 57, 60, 86, 87, 89, 306:— Милославскій, Ив. Андр., окольничій. 34. Ломковъ, Матвъй, защитникъ Аввакума, Мисаилъ, епископъ ряз. и муромск. 10, 20. Лука Лаврентьевичь, ученикъ Авва-Михайловъ, Ив.,—118. Михаиль, протопопъ галицкій, 125. Оеодоровичъ, царь, 26, 28, 39, 40, 43, 67, 231;-56. Лукарисъ, Кириллъ, констант, патріархъ, Могила, Петръ, 27, 28, 33.

158, 154, 178, 175, 199, 200, 255, 257, 263, 286—291, 307;—96, 97. Морозовъ, Борисъ Ив., 35, 114. 287.

291:--97.

**І-** Настасья Марковна, жена Аввакума, 4, 62, 74-76, 79, 270;-77, 86, 87, 89, 103, 108.

Насъдка, Иванъ, протопопъ, въ иноч. Іосифъ., 51.

Нафанаплъ, игуменъ, 27.

Нелединскій, Борись, начальн. стрільцовъ, 61;-81.

Немвродъ, 209, 280.

Неонила, жена воеводы, - 79.

Нероновъ, Иванъ, протопопъ, IX, 3, 5, 7, 9-22, 25, 30, 32, 34, 35, 47, 51-61, 66, 84-96, 115, 121, 123, 127, 129, 136, 155, 147, 313;—3—6, 78, 80, 81,

Нероновъ, Ософилактъ, 86;-5. Никаноръ, архимандритъ, 122, 123, 293. Никита Пустосвять, 96, 97, 140,-97. Николаевскій, прот., изследователь, 12, 22, 30, 50.

Николай Нъмчинъ, 256.

Николай, св., 256, 257;-32, 138.

Никодимъ, келарь Пафнутьева мона-

стыря, 133—134;—97—98. Никонъ, патріархъ, XI, XII, XIII—XV,

2, 3, 9-10, 22, 25, 30, 32, 45-57, 61, 66, 72, 78, 83, 86-98, 101, 103, 105-106, 107, 111, 112, 113, 121, 123, 128, 129, 135-138, 142, 145, 147, 157, 159, 164, 171, 179, 202, 228 –225, 226 – 228, 232, 235, 237, 249, 250, 254, 255, 258, 259, 261, 262, 273, 277—278, 297,

300, 306, 307, 317;-23, 36, 37, 39, 52, 57, 64, 74, 75, 80—84, 96, 100, 102, 103, 124-125, 189-141, 145-167.

Никонъ, Черногорецъ, - 38. Нилъ сорскій, 111, 166.

Озеровъ, Иванъ, 34-35. Олеарій, 42. Онуфрій, старецъ, 172;—71. Ординъ-Нащокинъ, бояринъ, 44.

Павелъ, апост., XIV, 61, 135, 177, 204, 207, 215, 216, 218, 244, 266, 301:— 4, 5, 10, 24, 34, 35, 41, 47, 49, 51, 55, 57—60, 68, 69, 71, 74, 92, 116, 119, 131, 133, 141 Павель, архидіак. алепискій, 24.

Морозова, боярыня, IX, 114, 127, 141, Павелъ, еп. коломенскій, XIII, 3, 21, 53, 86, 87;—81, 139. Павель, митр. Крутицкій, 124, 133, 138,

223, 226, 279; -34, 96, 111.

бояринъ, Глебъ Ивановичъ, Паисій, патріархъ александрійскій, XII, 32, 83, 134, 235, 310;—103, 143, 161. Морозовъ, Ив. Гавб., 199, 200, 287— Пансій, патр. іерусалимскій, 24, 25,

30-32, 49. Мякотинъ, В. А., изследователь, XI, 1, Пансій, патр. константинопольскій, 82. Палладій, Мнихъ, 210.

Парфеній, игум. Боровскаго Пафнутьева монастыря, 132,

Патрикій прусскій, 210, 211. Пашкова, Евдокія Кирилловна, 75—77;—

88, 90. Пашкова, Оекла Семеновна, 75;--88.

Пашковъ, Аванасій, воевода, 66 — 78, 108, 110, 112, 165, 297—298, 300, 301, 305;—85—94, 113, 115, 116—118, 140.

Пашковъ, Еремей, 68, 76, 77, 302, 303;— 90, 91.

Пашковъ, Иванъ, 90.

Семенъ, 76;-90.

Петръ Ананьичъ, свящ. Казанск. со-60pa, 58, 59,

Петръ апостолъ, 143. 166, 177, 189, 207, 267;—9, 20, 31, 103, 119, 129. Петръ Великій, VI.

отецъ Аввакума, 1;-76.

Петровъ, Поликарпъ, романовецъ, последоват. Аввакума, 172.

Петровъ, Н. И., изследоват., 238, 269, 286.

Петровыхъ, Денисъ, приказный архіепископа Стефана, 96.

Пигась, Менетій, патріархъ александрійскій, 27.

Пискаревъ, собиратель рукописей, IX;-65.

Питиримъ, еп. нижегородскій, 167, 169, 171;—144.

Питиримъ, митр. крутицкій, 94, 96, 125. Пинагоръ, греч. философъ, 280.

Платоновъ, С. О., проф., 41. Платонъ, греч. философъ, 280.

Плещеевъ, Андрей, Х.

Плещеевы, братья, IX;—3. Погодинъ, М. П., проф., 1, 3.

Поликариъ, самосожигатель, 314. Подіевкть, раскольникъ, XIII, 262.

Поповъ, А. Н., изследователь, XII, 2, 209.

Порфирьевъ, И. П., ученый, 208-210. Потемвинъ, Ефремъ, 106, 121, 224.

Спиридонъ, 89, 97-104, 116, 117, 120, 144, 237;--6.

Вас., письменный голова, Поярковъ, 67, 69.

Прасковья, старица Рождеств. монастыря, 70.

пвиіи», 8.

Прокопій, никольскій попъ, 10. С-нъ, А., авторъ статьи «о комовомъ сынъ Аввакума, 5, 129, 131, 132, 164, 290;—78, 87, 103, 111, 114. Пронскій, князь, М. П, 83—84. Соболевскій, А. И., проф. IV. Соболевъ, Ивашка, толмачъ, 29. Пыпинъ, А. Н., изследователь, XI, 204, 205, 208. Пътуховъ, Е. В., проф., 41. Ржевскій, енисейскій воевода, 165. Роговъ, Михаилъ, черниговск. протополь, 27. Рогожка, Василій, 128. Романовъ, изследователь, 68. Ртищева, Анна Мих., 58, 226, 227, 297;-Ртищевъ, Макс., енисейскій воевода,---118. Ртищевъ, Мих. Алекс. 141. Ртищевъ, Оед. Мих., 9, 32-34, 46, 93, 97, 98, 101, 113, 115;—95, 108. Румянцевъ, В. Г., изследователь, 20. Савва, лукинскій попъ, 10. Савватій, поморскій инокъ, 292. см. Башмаковъ. Саловъ, Іосифъ, стрелецкій подуголова, Салтыковъ, бояр., Петръ Мих., 139;-141. Сергьй, раскольн., 128. Самойловъ, Андрей, благовъщенскій сторожъ, 114, 123, 126, 260. Сатановскій, Арсеній, справщикъ, 33. Саулъ, чернецъ, 34. Сахаровъ, изследователь, 22, 27, 219. Семеновъ, Тимофей, дъякъ конюшеннаго приказа, 136. Сергій, еписк., изследователь, 169. спасскій архим., 136. игумень, см. Симеонь, ученивъ Аввакума. Симеонъ, архіеп. сибирскій и тобольскій, ІХ, 62, 64, 65, 68, 69-71;-74, 82, 83, 116-118. Симеонъ Полоцвій, 138, 139. соборный попъ, 98. столпникъ, 193. товарищъ Евфимія, сына Аввакума,—106. Симеонъ, ученивъ Аввакума (онъ же игуменъ Сергій), 147, 172, 173, 190, 191, 194, 200, 202, 203, 226, 233, 248, 285, 310-313;-28-31, 123, Симеонъ, чудовскій старецъ, 105. Сиригь, Мелетій, греческій учитель, 32. Славинецкій, Епифаній. 33, 49, 50. Смотрицвій, Мелетій, 27. Смирновъ-Асанасьевъ, Титъ, 84. Смирновъ, П. С., изследователь. III, IV, V, IX, XI, 2, 8, 153, 158, 172, 173, 179, 190, 199, 200, 201, 202, 233, 299, 312, 314, 318.

Соковнины, 114. Соколовъ, Ив., изследователь, 33, 34. Соловьевъ, С. М., историкъ, VII, XI. Софія, бъсноватая,—88. царевна, 202. Софонія, пророкъ, 260. Софроній, самозванець грекь, 23. Спиридоній тримифунтскій, 123. С., Т., авторъ біографіи Аввакума. помъщенной въ «Біогр. Словаръ», XI, 2. Степанида, калужанка, 84. Стефанъ, архіеп. суздальскій, 96, 97. папа римскій, 250;-39, 62. пермскій, 79. раскольникъ. 147-148, 275, 291;—25. Стефанъ сурожскій, 56. Яворскій, 1. Строевъ, П. М., описат., 27, 50. Струна, Иванъ. 64-66, 305;-82, 83. Сгрвшневъ, Иродіонъ, 113;-95, 141. Субботинъ, Н. И., изследователь, VIII-XI, 7, 52-53, 57, 89, 94, 109, 117, 127, 141, 172, 173, 197, 199, 200, 212, 213, 215, 233, 238, 289, 252, 254, 257, 279, 281, 283, 286, 294, 310. Сулоцвій, прот., изслідователь, Х. П. Сухановъ, Арсеній, 21, 25, 26, 160. Сырцовъ, изследователь, XI, 20, 62, 114. Сысой, новгородскій попъ, 145. Татіана Михайдовна, даревна, 66. Тафрали, грекъ, 32. Терентій, 93. Терешка, 84. Терновскій. Ф., проф., 24. Тертудіанъ, —10. Тимосей, келейникъ келаря Никодима, --98. Тимофей, поморскій инокъ, 292. Тить, учитель Неронова, 17. Тихонравовъ, Н. С., проф., VIII, 1X. Тихонъ, архимандр. Данилова монастыря, 90-91. Толбузинъ, Идаріонъ, Сибирскій воевода, 77. Толстой. Еремей, 69-70. Трифидій, инокъ. 314. Трубецкой, Алек. Никит., 118. **У**варовъ. Ив., 135;—101. Углевъ, Григорій, дьякъ,--118. Урусова, Евдовія Прокопьевна, 114, 199. 255, 286, 289, 316. Фаминцынъ, изследователь, 6.

Фетимія, 805. Филареть, архимандрить Владимірск. Рождественск. монастыря, 136. Филареть, историкъ церкви, 14.

148.

Филиппъ, апост.,—78.

бѣсноватый,—108—109.

митрополить, 47, 185, 252, 254;-27, 40, 62, 88, 89, 100, 105. Филоеей, старець Едеазарова монастыря, 23.

Фишеръ, изследователь, 68, 71, 77. Формозъ, папа, 112, 250, 279;-39, 57,

Жабаровъ, Ерофей, промышленникъ, 67, 69, 77. Халанскій, проф., 225. Харламовъ, изследователь, 19. Харузинь, Н., изследователь, 6. Хворостининъ, кн. Иванъ, 41. Хилковъ, кн., 308. Хованскій, Ив., 308;—19, 97. Храмцовъ, Ив., крестьянинъ, 318. Хрущова, Елена, уставщица, 115, 282, 316.

**П**вётаевъ, изследователь, 41, 43. Цехановиция, жена мезенси воеводы, 128, 303, Цѣхановицкій, Алексѣй, мезенскій воевода, 303.

Чистово, Назарій, дьякъ, 39.

**ІІІ**айдуровъ, учитель пѣнія, 8. Шереметевъ, Вас. Петр., казанскій воевода, 6;-79. Шереметевъ, Матећй Вас., 6. Өед., нижегородскій воевода, 19.

Шумахеръ, изследователь, 68. Шушелевь, кн. Юрій, 45. Шушеринь, біографъ Никона, 8, 10, 46.

патріархъ, 17, 23, 26, 137, ІІЦаповъ, изследователь, 14, 44, 144.

**Я**ковлевъ, Григорій, безпоповець, 170, Яковъ, красноярскій нопъ, 70, 72. Ярошъ, проф., ХІ.

**Ө**елоръ Алексвевичъ, царь, 200, 201, 202, 229, 817;—17. Өедоръ, бесноватый, 296;—109. Өөодоръ Іоанновичъ, царь, 25, 27, 149. Өөөдөръ, дьяконъ, 20-22, 49, 125, 127, 180, 189, 141 — 146, 164, 166—196, 201, 203, 233, 251, 290, 800, 802, 816;—96, 104, 119—123, 145. Өеодоръ эдесскій,—55, 88. Өедоръ, юродивый, 81, 124, 183, 164, 289, 307;—95, 98, 99, 103, 108. Өеодорить блаженный, 135, 252;—10, 27, 38, 40, 62, 100, Өеодосій, раскольникъ, 285.

императ., 228. печерскій, 42.

священникъ, 120.

Осоктисть, здатоустовскій игумень, 53, 84, 85, 88, 91 — 93, 121, 123, 128, 129, 149, 197.

Овоктисть иновъ, раскольничій писатель, IV, IX. Өсофанъ, патріаркъ Ісрусалимскій, 26.

митрополить палеопатрасскій,

Өсофилакть, сынь Іоанна Неронова, 86. Өеофилъ, императоръ, 228. алексанпрійскій. патріархъ

111. Оерапонтъ, архим.—82. Оома, попъ, 34,-35.





THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR

THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

Harvard College Widener Library Cambridge, MA 02138 (617) 495-2413

