

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

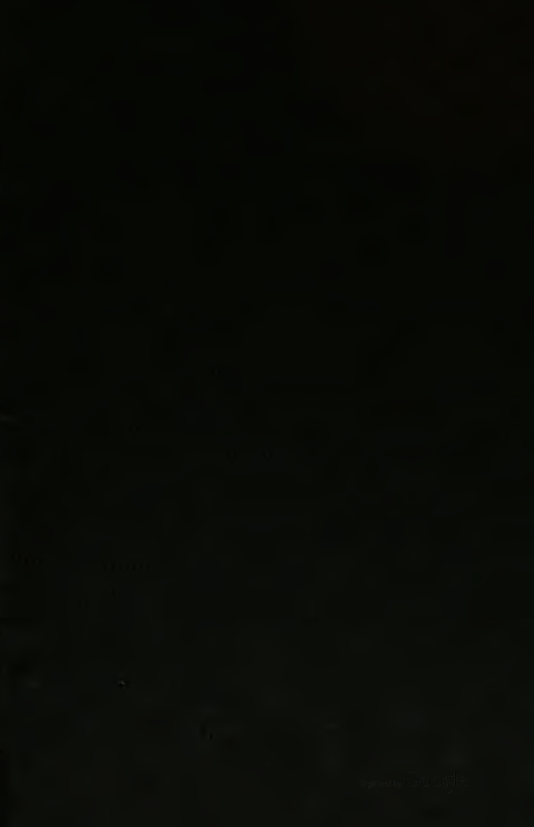
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

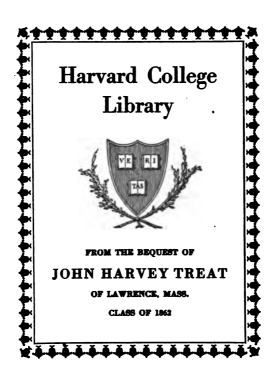
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





1104

# XPIICTIAHCROE TEHIE

### 1885.

#### ІЮЛЬ - АВГУСТЪ.

№ 7 — 8-й **Пірибаньненій** къ «Церковному Въстнику», издаваемому при С.-Петербургской духовной академіи.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

І. Приготовленіе въ Евангелію: іудейскій міръ ве дип І. Христа (ІУ. Филонъ адександрійскій, раввины и Евангелія; окончательное развитіе единивана въ его отношеніи въ раввинизму и къ Евангелію отъ Іоанна.—У. Александрія и Рямъ; іудейскім общины въ столюцамъ ванадной цариливаніи).

3-49

(См. на послыдней страницы).

С.-ПЕТЕРВУРГЪ.

Типографія О. Елионеваго и К<sup>о</sup>. Невекій просп., д. № 134. 1885.

Редвація просить городских и иногородиних подписчиковь адресовать свои требованія примо въ редавцію «Церковнаго Ввотника» и «Христіан-скаго Чтенія» при О.-Петербургокой духовий академіи. Цвна за 52 номера «Церковнаго Ввстника» 1885 г. съ книжами «Христіанскаго Чте-нія» (всего—больше 260 незатних» листов») 7 р. с. съ перес. Отдільно: годовое издание «Церковнаго Въстинка, съ пересилкою 5 р. с.;—«Христівнскаго Чтемія» оъ «Тольованіями» — 6 р. За границей для всахъ месть: за оба журнала 9 р., за каждий отдельно 7 р.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ ЖЕ ПРОЛАЮТСЯ:

I. Xpecriancece Trenie sa 1822, 1828, 1824, 1826, 1827, 1838, 1836, 1889, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 8 р. съ перес. Винисивающіе одновременно за все

исчисленные 14 годовъ платить бевъ нерес. 20 р., съ пересылкого 25 р. с. 11. Христіанское Чтеніе за 1848, 1856, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1868, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 8 р. за экземиляръ каждаго года бевъ перес. и по 4 р. с. съ пересылкою; за все 18 годовъ 80 р. бевъ перес.

и 85 р. съ переснякою.

Ш. Жристіанское Чтекіе за 1849, 1850, 1852, 1854, 1855, 1857, 1870 и 1871 гг. по 4 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 5 р. съ перес.; за все виесте 8 годова 27 р. беза перес. и 82 р. съ пересилков.

IV. Христіанское Чтеніе за 1872, 1878 и 1874 гг. по 4 р. с. за ви-

земниярь важдаго года безь нерес. и по 5 р. съ нересилкор.

V. Жристіанское Чтеніе за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1888 и 1884 гг. вийсти съ Цери. В. по 5 р. съ пер., отдально по 8 р. За вси вишеозначениме годи можно получать журналь и отдельними книжаами по 75 к. безъ перес. и по 1 р. съ пересилкою.

Въ «Христіанском» Чтенін» за прежніе годи пом'ящени слідующія бесіди св. Іоанна Златоуста: а) на вн. Дівній св. апостоловь за 1856 и 1857 гг. 6) на носланія въ Ефесинамъ и Колосинамъ—за 1858 г. в) на носланія въ Солунянамъ, въ Тимовер, въ Тету, въ Филимону и въ Еврелиъ—за 1859 г.

VI. Отдальныя наданія:

Веськи св. Ісанна Златоуста:

1) въ антіохійскому народу. Ц. 1 р. безъ перес. 1 р. 50 к. съ пер.

2) на Евангеліе Іоанна, два тома (въ 1-мъ т. 34 л., во 2-мъ т. 84 л.). Цена за оба тома 1 р. 50 к. безъ пересылки и 2 р. съ пересылкою.

8) на разния мъста Св. Писанія, три тома (въ 1-мъ т. 85 л., во 2-мъ т. 85

л., въ 3-мъ т. 88 л.). Цена за три тома 8 р. безъ перес. 4 р. съ пер.

4) на развие случан, два тома (въ 1-мъ т. 86 л., во 2-мъ т. 84 л.). Цена ва оба тома 2 р. безъ пересылки и 8 р. съ пересылкою.

5) на 1-е посланіе въ Коринеянамъ, два тома (въ 1-мъ т. 25 л., во 2-мъ т. 27 г.). 1 р. 25 к. безъ пересылки и 1 р. 50 к. съ перес.

6) Письма Златоуста (20 л.). 50 к. безъ перес. и 75 к. съ пересилкою. 7) Письма Өеодора Отудита, два тома (въ 1-иъ т. 20 л., во 2-мъ т. 88

л.). 1 р. 50 г. безъ пересылки и 2 р. съ пересылкою.

8) Церковная исторія Евсевія Памфила. 1-й т. (84 л.) 1 р. безь пересилки и 1 р. 50 к. съ пересыякою; 2-й томъ 2 р. съ перес.

9) Преосвящ. Филарета — Св. подвижници восточной церкви (25 л.), 1 р.

безъ пересылки и 1 р. 25 к. съ пересылков. 10) Проф. И. В. Челькова—Дрезнія форми символовъ (18 л.). 75 к. безъ

перес. ж 1 р. съ пересылкою.

11) Митр. Шагуны-Каноническое право (40 г.). 1 р. бозъ пер. и 1 р. 50 к. съ пересылкою.

12) Пять выпусковь «Собранія древних» житургій». Ціна важдаго отдельно 1 р. съ пересилков, а всехъ виесте 8 р. с. съ пересилков.

15) Указатель въ Христіанскому Чтенію за 1821—1870 годи. Цена 80 к. безъ перес. и 50 к. съ пересилкою.

14) Дополнительный указатель въ «Христ. Чт.» за 1871—1880 годы. Цана 30 к. безъ перес., 50 к. съ перес. А за оба Указателя 75 к. съ перес.

15) Генетическое введение въ православное богословие. Лекци (по ваписямъ студентовъ) прот. О. О. Сидонского. Цена 80 к., съ перес. 1 рубль.

16) Положеніе о праважь и прениуществажь лиць, служащихь при духовно-учебных ваведениях. Цана 80 коп. съ пересыков.

# XPUCTIAHCROE TEHIE,

**ИЗДАВАЕМОЕ** 

при

САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

духовной академіи.

1885.

ЧАСТЬ ВТОРАЯ.

С.-ПЕТЕРБУРІЧЬ.
Типографія О. Елионскаго и Ко. Невскій просп., д. № 134.
1885.

Harvard College Library Treat Fund Fob.6,1925

Печатать дозволяется. 21 мая 1885 г. Ординарный профессоръ с.-петербургской духовной академія *Ивана Троминій*.

## Приготовленіе къ Евангелію: іудейскій міръ во дни І. Христа <sup>1</sup>).

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Филонъ Александрійскій, развины и Евангелія.— Окончательное развитіє елдинизма въ его отношенія къ развинизму и къ Евангелію отъ Іолина.

Странно, какъ мало извъстна намъ личная исторія величайшаго изъ небогодухновенныхъ іудейскихъ писателей древности, не смотря на то, что онъ занималъ столь выдающееся положение въ свое время 2). Филонъ родился въ Александріи около 20 года до Рожд. Христова. Онъ происходиль отъ потомковъ Аарона и принадлежаль къ одному изъ богатъйшихъ и вліятельнъйшихъ семействъ среди іудейскихъ торговыхъ князей Египта. Его брать быль политическимъ главою іудейской общины въ Александріи и самъ онъ при одномъ обстоятельствъ быль представителемъ-хотя и безъ успъха своихъ единовърцевъ въ Рикъ (37-41 г. по Р. Хр.), какъ глава посольства, просившаго императора Калигулу о прекращенім преследованій, вызванных іудейскимь сопротивленіемь поставить статуи императора въ своихъ синагогахъ. Но намъ предстоить инъть дъло съ Филононъ не потому, что онъ считался богатынших аристократическим іудеемъ Александрін, а потому, что онъ быль величайшимъ писателемъ и мыслителемъ, который, такъ сказать, завершиль іудейскій еллинизиъ. Посмотринь, какое имъль онь отношение какъ къ языческой философии, такъ и

<sup>1)</sup> См. предъидущую ки. «Христ. Чтенія».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hausrath (N. T. Zeitg. т. II, стр. 222 и далье) рисуеть чрезвычайно элитастическую картину Филона,—какъ и картины другихъ дицъ и двлъ.

іудейской въръ, ибо онъ быль горячимъ защитникомъ и той и другой,—и какъ онъ въ своей системъ соединилъ ихъ обоюдное ученіе.

Начненъ съ того, что Филонъ въ редкой мере соединяль въ себъ греческую ученость съ іудейскимъ энтувіавномъ. Въ своихъ сочиненияхъ онъ постоянно пользуется классическимъ способомъ выраженія 1), называеть по именамь не менье шестидесяти четырекъ греческихъ писителей 12) и мостемино ссылается и пятируевъ такіе источники, какъ Гомеръ, Генюдь, Диндаръ, Солонъ, извъстный греческій трагикъ, Платонъ и другіе. Но для него люди эти едва-ли были "язычниками". Онъ сидель при ихъ ногу и учился силетать систему отъ Писагора, Платона, Аристотеля и стоиковъ. Собранія этихъ философовъ были "святи", а Платонъ "великъ". Но святье всъхъ было собраніе истиннаго Израиля; но несравненно выше всёхъ стоядъ Моисей. Отъ него всё мудрецы заимствовали знаніе и въ немъ одномъ обреталась вся истина,конечно не въ буквъ, но подъ буквою св. Писанія. Если въ книгь Числь, въ XXIII гл. 19 ст. им читаемъ: "Богъ не есть человакь, а въ книга Второзаконія вь I гл. 81 ст., что Госнодь быль "человекомъ", то не подразумевается-ли здёсь, съ одной стороны, отпровение Вогомъ абсолютной истины и, съ другой стороны, приспособление къ темъ, кто быль слабъ. Здесь лежить, поэтому, принципь двоякаго толкованія слова Божія: буквальнаго и аллегорическаго. Буквы текста следуеть держаться твердо: библейскія лица и пов'єствованія должны считаться подлинными. Но на этомъ можетъ остановиться лишь тупоумный рабъ буквы, тымь болье, что буквальный синсль оказывается въ иныхъ случаяхь безпрытных, даже нелышить, тогда какь аллегорическое толкованіе дветь истинный симсяв, хотя иногда онв и противоръчить буквъ. Такимъ образомъ, патріархи представляють собою состоянія души; и что бы не значила буква, Іосифъ представляетъ

<sup>1)</sup> Siegfried, благодаря неямоварному труду, собраль громадное число параллельных выраженій, главным образомъ, изъ Платона и Плутарха (стр. 39—47).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срави. Grossmann-a Quaest. Phil. т. I. стр. 5 и дал.

одно изъ этихъ состояній, дарованное состоянію плоти, почему братья справеднию ненавидівди его; Симеонъ изображаль душу, стремящуюся въ чему-то высщему; убіеніе Моисеемъ египтянина—подчиненіе страсти и т. д. Но аллегорическое толкованіе, существующее педлів буквальнаго (Peshat обитателей Палестины), дано, хотя и немногимъ, но не неограниченно. Оно имбетъ свои "законы" и "правила", изъ которыхъ нівкоторые исключаютъ буквальное толкованіе, тогда какъ другіе допускають его подлів болье высшаго значенія 1).

Начнемъ съ первыхъ. Буквальный симслъ долженъ быть соверменно оставленъ, когда онъ предполагаетъ что-либо недостойное Вожества, что-нибудь безсинсленное, невозможное или противное причинъ. Очевидно, что это правило, при строгомъ примъненін, не только устранить всё антропоморфизмы, но и развяжеть узель новидимому самыль неодолимиль трудностей. Далье, Филонь находиль, что на ряду съ буквальныцъ аллегорическое толкованіе указывается въ повтореніи слова и въ издишнихъ словахъ, частицахъ ръчи или выраженіяхъ 2). Безъ сомивнія, все это могло нивть значене только всевдстве Филонова предположенія о дійствительной богодухновенности перевода LXX. Подобно сому, въ точномъ согласи съ талмудическимъ канономъ 3), всякое повтореніе того, что уже сказано, указываеть на что-то новое. Сравнительно это еще трезвыя правила экзегетики. Нельзя тогоже сказать о правъ (license), котораго онъ требоваль для свободнаго изм'вненія пунктуаціи 4) во фразахъ, и о его мивніи, по

<sup>1)</sup> Составляя этотъ очеркъ системы Филона, им мользуемся аналивомъ, съ молною заботливостию составленнымъ Siegfried-омъ.

з) Савдуеть упомянуть, что таковы же и талиудическія правила,—правда, не для аллегорическаго толкованія, а для уразумінія спеціальнаго значенія словь и частиць річи въ св. Писанін, остающихся безъ точнаго симсла или предмета.

<sup>3)</sup> Baba K. 64a.

<sup>4)</sup> Чтобы необразать, какую пользу могуть иметь подобнаго рода наменемія, Midrash (Bereshith Rabba, т. е. комментарій на кн. Бытія, 65) пунктаруеть намь Быт. XXVII, 19 следующимь образомь: и рече Іаковъ отпу: взь (т. е. тогь, кто желаеть получить десять заповедей)—(но) Исавъ (есть)

которому будто-бы, если избирается одно синонимическое слово изъ ряда другихъ такихъ же словъ, то это указываетъ на какоенибудь особливое усволеное сму значеніе. Но Филоновъ допускалась даже еще болье нельная инсль, а именно, будто встрычаемое въ переводе LXX слово можетъ подлежать толкованию согласно со всеми отгенками его значенія въ языке греческомь и будто при посредствъ легкаго измъненія буквъ можно придавать ему даже другое значеніе. Какъ-бы то ни было, правило это, другимъ Филоновымъ аллегорическимъ правиламъ, было принято раввинами и Haggad-анческія толкованія постоянно подписывались словани: "не читай такъ, -- а такъ". Если надъ текстомъ могло совершаться подобнаго рода насиліе, то нечего изумляться и такимъ толкованіямъ, которыя обосновывались на агръ словъ, или даже на игръ частей словъ. Конечно, всъ повидимому странене и своеобразные способы выраженія или обозначенія, встръчающіеся въ св. Писанів, имъля у него свое спеціальное значеніе, также какъ и всв частицы рвчи, всв нарвчія или предлоги. Затвиъ,--положение стиха, его следование за другимъ стихомъ, необъяснимое повидимому присутствие или отсутствие того или инаго слова, все это могло придавать намекъ на болье глубокое значение, также какъ неожиданное единственное число вивсто иножественнаго, или наоборотъ, употребление времени (въ глаголахъ), даже рода въ словъ. Но всего важнъе было то, что аллегорическое толкование ножно было употреблять въ качествъ основы для другаго тол-KOBAHIA 1).

Повторяемъ, — эти алдегорическія правила Филона въ существенномъ были таже, что и правила іудейскаго традиціонализма въ Haggadah <sup>2</sup>), съ тамъ только различісмъ, что посладнія были

первенецъ твой. Въ Yalkut тексту этому дается еще болъе интересное толмованіе, — вменно, что на небъ душа Ізкова была перворожденною.

<sup>1)</sup> Каждое изъ втихъ положеній, какъ указываетъ Siegfried, можетъ претендовать на обстоятельное подтвержденіе по сочивеніямъ Филона. Но мы можемъ дозволять себъ вужсь только простой перечень этихъ правилъ:

<sup>2)</sup> Crabe. Ram's βεμπισημαθεμουμά ονερκό εκ «XXV theses de modis et formulis quibus pr. Hebr. doctores SS. interpretari etc. soliti fuerunt, y Surenhusius-a, Βιβλος καταλλαγής, crp. 57—88.

менње раціоналистичны и несравненно болье блестящи въ своемъ примънени 1). Палестинское толкование имъло преимущество предъ александрійскимъ еще и въ другомъ отношеніи. Оно благоговъйно и благоразумно указывало, что и почему должно быть опущено при общественномъ чтеніи и какія выраженія оригинала и какимъ способомъ могуть быть видоизменены Methurgeman-омъ, --- съ темъ чтобы въ одинаковой мъръ избъгнуть опасности какъ отъ передачи ивста въ его буквальномъ симсль, такъ и отъ придачи священному тексту чего-нибудь ему несвойственнаго, — или чтобы не внушить ложнаго внечатления о божественномъ существе, или, чтобы не дать случая людямъ необученнымъ и простодушнымъ впутаться въ опасныя умоврвнія. Іудейская традиція установляеть въ этомъ отношени несколько правиль, которыя могли бы принести большую практическую пользу. Такъ наиъ говорится <sup>2</sup>), что свящ. Писаніе употребляеть способъ выраженія, обычный среди людей. Везь сомный, способь этоть включить въ себь и всы антропоморфизмы. Но, дажье, намъ говорять, иногда съ значительнымъ простосердечимъ, что мысль извлекается изъ слова,-какъ напр., что Монсей зналъ, будто зиви будетъ сдвланъ изъ мъди на основании сходства двухъ словъ (nachash — зиви и nechosheth — мѣдь) 3). Подобнымъ же образомъ замѣчаютъ, что свящ. Писаніе употребляеть сиягчительный языкъ съ темъ, чтобы сохранить величайшую деликатность 4). Можно было бы увеличить число этихъ приивровъ, но и приведенныхъ, кажется, достаточно.

Въ своихъ символическихъ толкованіяхъ Филонъ следоваль

<sup>1)</sup> Для сравненія Филоновой и раввинской теологія см. Прилож. II: «Philo and Rabbinic Theology». Freudenthal (Hellen. Studien, стр 67 и д.) весьма удачно называеть это смашеніе обонка «Еллинистическою Midrash»: иногда очень трудно установить, гда она нолучила начало, въ Палестий ли или Египта, или одновременно въ обонка странакъ. Freudenthal приводить цалий рядь интересныхъ примаровъ, въ ногорымъ еллинизмъ и раввинизмъ скодится въ своикъ толкованіяхъ. Для другикъ интересныхъ сравненій Haggad-анческихъ толкованій и толкованія Филона, смотр. Joel-и Blick in d. Religionsgesch., т. I, стр. 38 и дадъс.

<sup>2)</sup> Talmyger. Thart. Berakhoth, o moletband è Glarockobemisku, 31b.

<sup>3)</sup> Midrash (ная комментарій) Bereshith Rabba (на ин. Бытія), 31.

<sup>4)</sup> Taxme 70.

только отчасти тому направленію, которому слідовали раввини. Символизмъ числь, а равно и цвітовъ и даже матеріаловъ, насколько это относилось по крайней мірів до Святоє Святихъ, въ дійствительности находиль свою основу въ Ветхомъ Завітів. Должно сказать тоже самое отчасти и о символизмів лицъ. Такъ тодковали ихъ по крайней мірів сами раввини і). Но приложеніє, котороє придаваль этому символизму Филонъ, было совершенно инаго характера. Въ его рукахъ всякій предметь етановился символическимъ: числа (совершенно произвольно), животныя, птицы, домашнія птицы, пресмыкающіяся, растенія, камни, элементы, субстанціи, условія, даже самый поль (людей); такимъ образомъ, слова и выраженія могли иміть по ніскольку разнородныхъ и противорії право свободно выбирать любоє.

Отъ обзора метода, съ помощію котораго Филонъ выводить изъ свящ. Писанія свои богословскіе взгляды, переходимъ теперь къ краткому анализу самихъ этихъ взглядовъ 2).

I. Богословіе. Относительно ученія о Вогѣ, богословіе Филона одновременно придерживалось очевидно-противорѣчивыхъ воззрѣній платонической и стоической школъ. Слѣдуя первой, оно проводило самое рѣзкое различіе между Богомъ и міромъ. Богъ существовалъ внѣ пространства и времени; Онъ не имѣлъ ни

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Намъ невозможно приводить здъсь сомлокъ, такъ какъ онъ заняли бы очень много мъста.



<sup>1)</sup> Изъ многихъ примъровъ укажемъ только изъсколько. Рись производится отъ гачай, насыщать, давать пить, потому что си потомовъ Давидъ насытилъ Вога своими хвалебными исалмами (Вег. 7b). Здъсь основное начало значения библейскихъ именъ выведено изъ Пс. ХLV, 9: «пріщдите и видите дъла Божія, иже положи имена (по славянск. библія: «чудеса»; по англійск.: «запустанія»—«desolations») на земян»; слово «запустанія», shamoth, изм'янено въ shemoth—«имена». Вообще весь втоть отд'яль отъ Вег. 3b до конца 8а полонъ Назда-ическихъ толкованій свящ. Писанія. На листа 4а приводится интересное свиволическое производство Мернівознеть, который какъ полагають вывель Давида изъ заблужденія по Назда-ическимъ вопросамъ, отъ Міррі вознеть, «устыдявшійся отъ монкъ усть», «потому что овъ заставиль лице Давида мокрасить отъ стида въ Наіакhам». Подобно сему, въ Siphré (Par. Behaalothekka, еd. Friedmann стр. 20а) намъ даются чрезвычайно красивыя и простодушным толкованія именъ Рагунла, Іовава и Іовора.

человъческих свойствъ, ни человъческих страстей; въ дъйствительности Онъ оставался безъ всяких качествъ (άποιος), и даже безъ именъ (άρρητος); отсюда Онъ былъ совершенно непознаваемъ человъкомъ (фхата́ληπτος). Такимъ образомъ, намѣнивъ пунктуацію и учаренія у LXX въ 9 ст. ІІІ гл. кн. Бытія, мъсто это читалось такъ: "Адамъ, ты гдѣ то"; но Богъ не имѣдъ этого гдѣ-то, какъ повидимому полагалъ Адамъ, когда скрылся омъ Него. Въ этомъ же смыслъ объяснялись также Исх. ІІІ, 14 и VI, 3; что же касалось до двухъ именъ Едогимъ и Іегова, то въ дъйствительности они принадлежали двумъ верховнымъ Божескимъ потенціямъ", такъ какъ само Божеское существо являлось но Исх. XX, 21, непознаваемимъ.

Но, наряду съ этимъ, для сохраненія іудейскаго, или, върнье, ветхо-завътнаго ученія о творенім и промышленім, дается стомческое представление о Богь, какъ о сущемъ въ міръ, -- върнъе какъ о единомъ реальномъ въ немъ, какъ о постоянно дъйствующемъ, --или короче, употребляя собственное пантеистическое выраженіе Филона, какъ о "себ'в одномъ и во всемъ" (єїς хαί τὸ παν). Главное отличіе въ Его существи есть Его благость, проявленіе которой послужнае причиной для творенія. Отъ Него исходить только доброе. Съ матеріей онъ не можетъ имъть никакого соприкосновенія, -- отсюда иножественное число въ повъствованіи о твореніи. Богъ сотворилъ только душу и сотворилъ ее доброю. Въ симслъ "сущаго" существа, Богъ находится вездъ, — болъе того, всъ вещи реально находятся только въ Немъ, или, върнъе, Онъ есть реальность во всемъ. Но, болве всего, Богь есть источникъ и светь для души, оя "спаситель" изъ "Египта" страсти, Отсюда вытекають два сафдствія. Съ Филоновинь ученіень о разделеніи нежду Богомъ и матеріей почти невозможно согласить чудесь и посредничества. Исотому и тв и другія объясняются иногда аллегорически, иногда раціоналистически. Наконецъ, -- какъ би ни возражаль противъ этого Филонъ, Богъ его не есть Богъ Израиля, того Израиля, который быль Его избранным народомъ.

II. Существа посредствующія. Потенцін (δυνάμεις, λόγοι).
 Если въ томъ, что сказано было выше, мы постоянно замѣчали

поразительное тождество нежду Филономъ и раввинами, то еще болье интересна аналогія между его ученіемь и ученіемь іудейскаго мистицизма, окончательно развившимся въ "Кабалу". Слово Kabbalha (отъ qibbel, передавать въ низъ) повидимому указываеть не только на инсхождение учения посредствомъ устнаго преданія, но и на восхожденіе его къ древнить источникамъ 1). Ея существование уже предполагалось и ся основныя ученія уже появлялись отрывочно въ Mishnah 1). По крайней и рв одинъ весьма достопримъчательний следъ ея находится въ самихъ Targums. Нельзя-ли, - въ виду того, что Филонъ постоянно ссыдается на древнее преданіе, -- предполагать здісь, что и восточный и западный юданямъ почерпали изъ одного и того же источника, -- не интаемся предръшать, въ какой именно мёрь, - причемъ каждый пользовался имъ настолько, насколько то требовалось ихъ отличительными тенденціями? Во всякомъ случать и Кабала, - приравниваясь свящ. Писанію, данному чедов'єку, — сравниваеть техъ, кто изучаеть только букву, съ тъми, кто заботится только о платьъ; тъхъ, кто обсуждаетъ мераль факта, съ тъми кто заботится о тъль, --- тогда какъ только посвященные, усматривая сокровенное вначеніе, внимають и о душь. Кромь того, -- какъ Филонъ, такъ и древивиная часть Mishnah 3) изображають Бога, какъ Мадот-"квето" — токос, всесодержащее, что кабалисты называли En-Soph "бевпредвавнымъ", Вогомъ безъ всякаго качества, который повнается только чревь свои проявленія 4).

Божественныя проявленія! Но ни восточный мистическій юдаизиъ, ни философія Платона не могли допустить никакого непосредственнаго соприкосновенія между Богонъ и твореніемъ. Кабала разръшила эту трудность, признавъ Sephiroth, <sup>5</sup>) или изліянія

<sup>1)</sup> Какъ на сподручный матеріаль, позволяю себъ сослаться на мой краткій очеркъ Кабалы въ «History of the Jewish Nation», стр. 434—446.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Талиудическій трактать Chagigah, о правдничныхь жертвоприношеніяхь во время трехь велякихь правдниковь II, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Талмудич. трактатъ Pirqey Abhoth, сказанія отцовъ, V, 4.

<sup>4)</sup> Κοροче сназать: οτοπνεсποε λόγος σπερματικός.

<sup>5)</sup> Предполагають, что Sephiroth означаеть либо счисленіе, либо великолівніе. Но отчего не производить это слово отъ сфаіра? Всіжть ижь десять:

(эманаціи) отъ Бога, посредствомъ которыхъ соприкосновеніе въ концъ концовъ совершилось и отъ которыхъ получилъ начало Еп-Soph, или вънецъ: "источникъ, изъ которато излился безконечный свътъ". Когда Филонъ натыкался на трудности, то у него нодъ руками въ философскихъ системахъ постоянно обръталась готовая понощь. Его Sephiroth были "потенціяни" (симанеця), "словани" (хотог), посредствующими силами: "потенціями", - какъ намъ кажется, - когда вворъ обращаяся къ Вогу; - "словани", когда вворъ обращался въ творонію. Они но были эманаціями, но, согласно съ Платономъ. "первообразами идей", по образу которыхъ все существующее было создано; одновременно съ этикъ они были, согласно со стоическимъ ученіемъ, причинею всего, все проникали, все образовывали, все содержали. Такинъ образовъ эти "потенціи" всепьло были въ Богв и въ то же время всецвио были вив Бога. Если бы съ этого ученія мы совлекли всю философскую окраску, то не нолучился ли бы у насъ тотъ-же восточный юданяю, который училь, что существуеть разграничение между неприступнымъ Вогомъ и Вогомъ проявленія 1)?

Другое примъчаніе укажеть на парадлель нежду Филоновъ и раввинизмовъ <sup>2</sup>). Какъ послъдній говориль о двухъ свойствахъ (Middoth), нилосердіи и справедливости, въ Божесковъ существъ <sup>3</sup>) и дълаль разграниченіе между Елогивъ, Воговъ справедливости, и Ісгова, Боговъ милосердія и благодати, такъ и Филонъ полагаль вслъдъ за Божественнивъ Слововъ (Θείος λόγος) благость (ἀγαθότης), какъ творческую потенцію (ποιητική δόναμις), и силу (ἐξουσία), какъ правнитую потенцію (βασιλική δύναμις), доказывал

вънецъ, мудрость, разумъ, мелосердіє, сумденіє, мрасота, тріумеъ, хвала, основаніє и царство.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объ учения восточнаго юданния въ этомъ направления см. Прилож. II: «Philo and Rabbinic Theology».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Здёсь возначаеть интересный вопрось: пъ какой мере Филонъ быль знакомъ съ іздейскимъ традиціональнымъ занономъ, или съ Halakhah, и поддался его вліянію? Это обсуждалось уже Д-ромъ В. Ritter-омъ въ его препрасномъ трантать (Pailo u. die Halach), котя Филону омъ принисываль болье, чемъ допускають доказательство.

<sup>\*)</sup> Ier. Ber. IX, 7.

это страннымъ производствомъ словъ "Богъ" и "Господъ" (Өзос н Кύριος), повидимому не зная того, что LXX, совершенно наоборотъ, перевели Істова чрезъ Господь (Коргос) и Елогинъ чрезъ  $(\Theta s \grave{o} \varsigma)!$  It get notennih, charoct h chay. Phaohe ychatphbaete въ двухъ херувикахъ и въ двухъ "антелахъ", которие сопутствовали Боту (Божественному Слову), когда Онъ направлялся разрушить города равшины. Но потенцій существовало болье, чыль дев. Въ другихъ ивстахъ Филонъ насчитываетъ ихъ шесть, приифинтельно къ числу городовъ убъжния. Потенцін излились изъ Вожества, какъ исходять лучи оть света, какъ води изъ источника, какъ дыханіе отъ человіка; оні существовали въ Богь, но также и вив Его, приводились въ движение Богомъ и, твиъ не менье, были независямыми существами. Онъ составляли міръ идей, который въ своемъ движени за свои предълы, встретивъ матерію, создаль нашь матеріальный мірь. Оне были также ангелами Бога, Его посланниками человъку, media, чрезъ которыхъ Онъ откриваль Себя 1).

III. Логосз. Эта часть Филоновой системи, разсматриваемая въ ея отношени къ нево-завъчному учению, вызываеть самие интересные вовресы. Но здъсь же им наталкиваемся и на величайтнія трудности. Мы понимаемъ платоническую мысль (conception) о Логосъ, какъ о "первообразной идеъ", и стоическую мысль, какъ объ обнимающей матерію, "міровой причинъ". Подебно сему, мы вполнъ понимаемъ, какимъ образомъ апокрифы, —главнымъ образомъ книга Премудрости, —настойчиво преслъдуя ветхо-завътную типическую истину относительно "премудрости" (какъ она разви-

<sup>.</sup> Въ то же вреня между Феловолъ и раввиневмомъ существуетъ замъчательное различіе. Фелонъ принимаетъ, что твореніе міра было совершено
посредствомъ потенцій, но что ваконъ быль дамъ непосредственно чрезъ
Монсея, а не чрезъ посредство ангеловъ. Но этого послідняго взгляда вообще
держались въ Палестина, тамъ какъ онъ быль выраженъ въ неревода LXX
во Второзак. XXXII, 2, въ Targumim на это масто, в еще болае у Іоз. Апт.
XV, 5, 3, въ Міdrashim и въ Талиуда, гда говоритоя (Масс. 24а), что только
вачальныя слова: атъ есль Господъ Боть пеой, да не будуть теби бози шкім
разов мене,—были сказаны саминъ Богомъ. Срави. также Дали. VII, 38, 53;
Гал. 111, 19; Евр. II, 2.

вается особенно въ книге Притчей) - почти пришли къ представ-"истины" какъ спеціальной "сущности" (посредствомъ ел олицетворенія). Волюе того, въ таличдических писаніях упоминается не только Shem, или имя, 1) но также и "Shekhinah", Borь, проявившій себя и присутствующій, который представляется иногда также какъ Ruach ha Qodesh, или Святий Духъ <sup>2</sup>). Но въ Targumim им встрвчаемъ темъ не мене еще и другое выражение, которое, странно сказать, микогда не попадается въ Талмудъ 3). Это-Мета, Логось или "Слово". Терминъ этотъ прилагается не исключительно только къ Вожественному Логосу 4). Быть можеть, онь выдъляется, какь одинь изь самыхь замечательныхь фактовъ этой дихоратури, такъ какъ онъ Бога — не какъ Бога въ своемъ постоянномъ проявления или Вога въ проявленномъ присутствии,но какъ Бога, открившаго Себя Самого, — называетъ Мета. Въ приложение къ Богу, терминъ этотъ встричается въ Targum Онкелоса 179 разъ, въ такъ называемовъ Іерускинисковъ Targum 99 разъ и въ Тагдит Псевдо-Гонасана 321 разъ. Критическій анализъ показываетъ, что въ 82 случалхъ въ Targum Онкелоса, въ 71 случав въ Герусалимскомъ Targum и въ 213 случаяхъ въ Тагдит Псовдо-Іонасана, наименованіе Мета не только отличается отъ Бога, но очевидно относится къ Богу, какъ открыв-

<sup>1)</sup> Hammejuchad, «appropriatum», hammephorash, «expositum», «separatum», «tetragrammaton», или четырехбуявенное имя ГПП. Выли также Shem изъ «двънадцати» и одно изъ «сорока двухъ» буквъ (Kidd. 71a).

<sup>2)</sup> Или Ruseh ham Maqom, Ab. III, 10 и постоянно въ Талмудъ.

<sup>3)</sup> Levy (Neuhebr. Worterb. т. I, стр. 374a), кажъ кажется, предполагаетъ, что въ Midrash терминъ dibbur заниметъ то же ивсто и виветъ то же значение. Но, не сиотря на все мое увижение, и не могу согласиться съ его мивъниемъ, твиъ болве, что мъста, на которыя опъ ссылается, не оправдываютъ его.

<sup>4) «</sup>Слово», накъ высказанное слово, отличается отъ «Слова», какъ слова говорящаго, или открывающаго себя самого. Первое обыкновенно обозначается терминомъ «pithgama». Такъ въ Выт. XV, 1: «после этихъ словъ (дълъ) приходитъ «pithgama» Ісговы къ Авраму, говоря пророчески: во сойся Аврамъ: Моя «Мешта» будетъ твоя защита и изда твоя инога будетъ зъло». Тъмъ не менъе, терминъ Мешта не только въ приложения къ человъку, но также и въ отношения къ Богу не всегда равносиленъ термину Логосъ.

шему Себя Самого!). Но, что же онъ подразумъваетъ? Различіе между Богомъ и Мешта Іегови замъчается во многихъ мъстахъ. 2) Подобно сему, Мешта отличается отъ Shekhinah 3). Терминъ этотъ не употребляется ни вивсто священняго слова Іегова 4), ня вибсто хорошо извъстнаго ветхо-завътнаго вираженія "Ангелъ Господень" 5), ни тъмъ менъе вибсто Метатгоп Тагдит—а Псевдо-Іонаевна и Талмуда 6). Не представляетъ-ли онъ, по крайней мъръ, болъе древняго преданія, въ которомъ бы все это заключалось (underlying all these) 7)? Раввинское богословіе

<sup>4)</sup> Въ приложени II: «Philo and Rabbinic Theology» нами перечислены различныя мъста въ Тагдит Онкелоса, въ јерусалимскомъ Тагдит и въ Тагдит Пеевдо-Іонаевна относительно Пятокнижія и подраздълены на соментельных, прявыя и несометаным по вопросу о томъ, предполагаетъ ли олово Мет а Бога, открывшаго Себя Самого.

<sup>2)</sup> Какъ наприм. Быт. XXVIII, 21: «Мета Ісговы будеть инв въ Бога».

<sup>3)</sup> Какъ напр. Числ. XXIII, 21: «Мешта Ісговы ихъ Бога ихъ помощникъ, и Shekhinah ихъ даря посреди ихъ».

<sup>4)</sup> Этотъ терминъ часто употребляется Онкелосонъ. Помино сего, самое выражение есть слидующее: «Мешта Ісговы».

<sup>3)</sup> Онкелосъ тольно однажды (въ Исх. IV, 24) передаетъ слово Ісгова словомъ «Malakha».

<sup>6)</sup> Меізігоп, или — рата дрочоч, или рата тораччоч. Въ Талиудъ Меізігоп прилагается въ внгелу Ісговы (Иск. ХХШ, 20), звизно міра, звизно лица, или звизно мосго присутствія; онъ возсідаль во внутреннійшей обители предъ Богонъ, въ то времи накъ другіе ангелы только слышать Его приназвиї нять за попрывала (Chag. 16a; 5b; Toseft ad Chull. 60a; Icb. 16b). Этотъ Меізігоп Талиуда и Кабалы сеть тотъ же Adam Qadmon, или архитипъ человічка.

<sup>7)</sup> Чрезвычайно витересенъ Онислосовъ переводъ Втор. ХХХІІІ, 27, гдъ виъсто: «и подъ кръпостію мышцей въчныхъ, у Онислоса читаемъ: «и посредствомъ Своей Мемры былъ сотворенъ міръ», т. е. совершенно тоже, что въ Еванг. Іоанна I, 10. Это разлачіє Онислосова текста отъ текста еврейскаго повидимому необъяснию. Winer во вступительной диссертаціи — «De Onkeloso ejusque paraph. Chald.,» Lips. 1820, которой слъдуетъ большая часть новъйшихъ висателей (съ дополненіями главнымъ образомъ наъ Philoxепия Luzzato-а), насколько мив взяйстно, не ссылаются на это мёсто, какъ не ссылаются и всё его послъдователи. Странно, что подобно нашему настоящему еврейскому тексту, этотъ стихъ въ переводъ Онислоса состоитъ изъ трехъ словъ и что тотъ и другой заканчиваются одникъ и тёмъ же словомъ. Что же представляетъ изъ себя переводъ Онислоса: периоразъ ли это, или совстиъ иное чтеніе? Другинъ интереснымъ изстоиъ служитъ Второв. VIII, 3.

не сохранило для насъ какой-либо иной доктрины о личныхъ отличіяхъ въ Божествъ. И тъмъ не менъе, если слова имъютъ вообще какое-либо значеніе, то Мешта есть упостась, котя въ ней и не замъчается точнаго отличія постояннаго личнаго существа. Чтобы закончить съ этимъ предметомъ скажемъ, что Мешта не отождествляется также и съ Мессіей. Въ Тагдит Онкелоса отчетливо упоминается о Немъ два раза 1), тогда какъ въ другихъ Тагдитіт приводится не менъе семидесяти двухъ библейскихъ мъстъ съ яснымъ отношеніемъ къ Нему.

Если мы обратимся теперь ко взглядамъ, выраженнымъ о Логосъ Филономъ, то найдемъ, что они и неръщительны и проти-

Ссылка на него Христа у Ме. IV, 4 глубово интересна, такъ какъ оно читадось во свата перевода Онкелоса: «не о клаба единома жива будеть человъкъ, но о вождомъ исхождении Мемры отъ пресутствия Геговы долженъ жить человъкъ. Другой переводъ Онкелоса значительно выясняеть 1 Кор. Х, 1-4. Онъ передаетъ Второв. XXXIII, 3 такъ: «крапост:ю вывель Онъ ихъ нать Египта; они были ведены подъ твоимъ облакомъ; они піли по указанію Твоего Мешта». Не проввощао на это раздачіе въ еврейскомъ волидствіе признаннаго труднаго текста въ нашей настоящей Библін? Winer ссылается на него, какъ на примъръ, въ которомъ Сикелосъ suopte ingenio et capiose admodum eloquitor vatum divinorum mentem», присоединия cita ut de his, quas singulis vocibus inesse crediderit, significationibus non possit recte judicari»; u последователи Winer a говорять почти то же. Но это только утверждаеть, а не объясняеть трудность. Вообще, да будеть намъ дозволено сказать здась, что вопросы Targumin едва да въ настоящее врсия достаточно изследованы. Статья Deutsch-a въ «Dictionary of the Bible» Smith-a (перепечатавная ватвиъ въ его «Remains»), котя и написана блестяще, но неудовлетворительно. Д-ръ Davidson (въ Cyclop. Kitto., т. III, стр. 948-966), какъ и всегда, остороженъ, трудолюбивъ и свидущъ. Статья Д-ра Volck-а (въ Herzog-a Real-Encykl. т. XV, стр. 672-683) не виветь большой внутренией цвиности, коти на нее и заграчено много труда. Мы упоминаемъ въ этихъ статьяхъ на ряду съ разсуждениями по тому же предмету во введения въ Веткому Завъту (Keil-я, De Wet.e-Schrader-a, Bleck-Kamphausen-a, Reuss-a) и съ трудами Zunz-a, Geiger-a, Nöldeke и другихъ, на которыхъ по частячъ двиались уже ссылки. Интересная и ученая внига Frankel-s (zu dem Targum der Propheten) почти исключительно инфотъ дело съ Targum Ioнасана, чего, по нашему инфи:ю, нельзя было копускать себъ. Изъ новъйшихъ брошюръ, инфющихъ интересъ, можно указать на три савдующих»: Maybaum-a Anthropomorphien bei Onkelos; Gronemann-a Die Jonath. Pentat. Uebers. im Verhältn, z. Halacha; z Singer a Onkelos im Verhältn. z. Halacha.

<sup>1)</sup> BET. XLIX, 10, 11; YECET XXIV, 17.

воръчиви. Во всякомъ сдучать ясно одно: Логосъ Филона не есть Мета Тагдитіт—а. Ибо выраженіе Мета окончательно поконтся на теологической основъ, тогда какъ Логосъ на философской основъ. Кромъ того, —Логосъ Филона тесно сближается съ Метатоп Талиуда и Кабали. Какъ они говорили о немъ, какъ о "князъ лица", который несъ имя своего Господа, такъ и Филонъ представляетъ Логоса, какъ "старшаго ангела", "многоименнаго архангела", согласно съ іудейскимъ взглядомъ, что имя Ге Но Va Н раскрывало свое значеніе въ семидесяти именахъ божества 1). Какъ они говорили объ "Адат-Qадтоп", такъ Филонъ говорилъ о Логосъ, какъ о человъческомъ отображеніи въчнаго Бога. И какъ въ томъ, такъ и въ другомъ отношеніи онъ,—что достойно примъчанія,—въ свое оправданіе ссылается на древнее ученіе 2).

Что же такое Логосъ Филона? Онъ не есть конкретная личность и твиъ не менве, съ другой точки зрвнія, не строго безличная личность, на свойство только Божества, но тень, которую испустиль свыть Божій, -- и если самь онь есть свыть, то только какъ проявленное отображение Бога, Его духовное жилище, какъ мірь есть его матеріальное жилище. Помимо сего, Логось есть "образъ Вожій" (єїхю́у), по которому созданъ человъкъ 3), или, употребляя платоническій терминъ, "первообразная ндея". Что касается до отношенія между Логосовъ и двумя фундаментальными потенціями (изъ которыхъ истекли всв другія), то оно изображается различнымъ образомъ; потенцін, съ одной стороны, исходять отъ Логоса, съ другой, -- сами создають Логоса. Что касается до міра, то Логосъ есть его действительное (реальное) битіе. Онъ-не только его первообразъ, но и инструментъ (брусом), при посредствъ котораго Богъ создалъ всъ предметы. Если Логосъ разъединяеть Бога и мірь, то только какъ посредствующее начало; Онъ разъединяеть, но Онъ же и соединяеть. Всего болье это оказывается върнымъ въ приложеніи къ отношенію между

<sup>1)</sup> См. перечисленіе этахъ 70 именъ въ Baal-ha Turim на к. Числ. XI, 16.

<sup>2)</sup> Cpass. Siegfried-a, u. s. crp. 221-223.

<sup>3)</sup> Baris I, 27.

Богомъ и человъкомъ. Логосъ возвъщаеть и выясняеть человъку **ΒΟΙΙΟ Η ΜΗCIL Βοτα (έρμηνεύς και προφήτης)**; ΟΗΣ μεμοτεγετε какъ посредникъ и есть истинный первосвященникъ; какъ первосвященникъ. Онъ своею чистотою отъемлеть грехи человека и своимь ходатайствомь синскиваеть намъ милость Вожію. Отсюда. Филонъ указиваеть на Него не только какъ на первосвященника. но и какъ на "нараклета". Онъ есть также солице, —лучи котораго просвъщають человъка, - медіумь божественнаго откровенія душть, -- манна или подпора духовной жизни, -- есть Тоть, который обитаеть въ душъ. Такинъ образонъ, Логосъ, въ ноливишемъ симсив, есть Мелькиседенъ, священникъ Височайшаго Бега. царь справединвести (вастлейс біхагос) и царь Салина (вастлейс еіриупс), который двоть душь справодинность и пірь і). Но Логосъ "не входить въ душу упершую въ грахв". Что завсь существуеть близкое сходство формы нежду этими александрійскиин взглядами и значительной долей аргументаціи посланія къ евремиъ, это очевидно для всехъ, -- очевидно не менее того, какъ н существующее въ нихъ самое широкое различіе въ сущности и духв <sup>2</sup>). Логосъ Филона бледенъ (shadowy), невещественнъ и не есть инце 3); енъ не указиваеть на необходимость искупленія: первосвищенникъ ходатайствуетъ, но не приносить жертви, какъ для своого ходатайства, и **BCOTO** менње приносить въ жертву себя самого; ветхозаветные типы — это

<sup>1)</sup> De Leg. Alleg. III, 25. 26.

<sup>\*)</sup> Для полнаго разсмотранія этого сходства ворим и различія въ духа между Филономъ, или, върнъе между александрінемомъ и посланісмъ из евреямъ читатель нометь обратиться къ мастерскому трактату Richm-a (Der Lehrbegriff d. Hebraerbr. изд. въ 1867 г., особенио стр. 247—268, 411—424, 658—670 и 855—860). Общій взглядъ автора хорошо и убъдительно вормулированъ на стр. 249. Мм долини, однакомъ, прибавить, въ противеномомность Richm-у, что, по его же собственному указанію, писатель посланія къ евреямъ выказываєть изкоторые слады палестинскаго образованія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По вопросу о Филоновонъ Логосъ заслуживаетъ прочтенія брошюра Нагиось-а (Königsberg 1879), котя она и не разоблачаетъ инчего новаго. Желающій познакомиться вообще съ Филоновъ должевъ но превнуществу изучить очериъ Zeller-а въ его Philosophie der Gr., т. III, часть II, 3-е издан. стр. 338—418.

<sup>«</sup>Храот. Чтан.», № 7-8, 1885 г.

ческія идеи, но не типическіе факты; они указывають на первообразную идею въ въчномъ прошедшемъ, а не на первообразное
лице или первообразний фактъ въ исторіи; здъсь нътъ очищенія
души кровію, нътъ окропленія кивота завъта, нътъ восшествія
человъка чрезъ раздранную завъсу въ немосредственное присутсткіе Бога; нътъ даже оживаенія души отъ мертвыхъ дълъ для
служенія живому Богу. Если аргументація посланія къ евреямъ
александрійская, то это александрінзиъ, который уже осиленъ и
оставленъ позади, который доставляетъ только одну форму, но не
сущность; это сосудъ, но не его содержаніе. Чъмъ, поэтому, тъснье
здъсь внъшнее сходство, тъмъ значительное комтрасть въ сущности.

Но громадное различіе между адександрінзмемъ и Невымъ Завътомъ выступитъ еще ясиве во взглядахъ Филона на весмологію и на антропологію. Что касается до первой, то его результаты въ некоторыхъ отношеніяхъ идуть параллельно съ результатами мистиковъ талиуда и кабалы. На ряду со стоическимъ взглядомъ, по которому Богъ есть "даятельная причина" нашего и матерія-ньчто "пассивное", Филонъ придерживается ческой иден, по которой изтерія есть начто существовавшее н сопротивлявшееся Богу 1). Подобныя умозрвнія, судя по некоторымъ высказаннымъ сыномъ Сираха предостережениямъ 1). очевидно были въ ходу среди јудеевъ задолго до равсиатриваемаго времени. Стоическіе взгляды на происхожденіе міра повилимому заключались уже въ книгъ Премудрости Соломона (I, 7; VII, 24; VIII, 1; XII, 1) 3). Мистики Талиуда достигли подобныхъ же результатовъ, но не чрезъ греческое, а чрезъ персидское учение. Ихъ умозрънія 4) смъло выступили на опасную почву 5), воспре-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Со странною и характеристическою меноследовательностію Филонъ, однакожъ, прицисываеть творенів матеріи также и Богу (de Sonn. I, 13).

<sup>2)</sup> Смотр. напрям. Інс. Сына Сираж. III, 21—24. Безъ сомевнія, такъ понималось это талмудистами. Іст. Chag. II, 1

<sup>3)</sup> Cpass Grimm-a Exeg. Handb. z. d. Apokr. Lief. r. VI, crp. 55 u 56.

<sup>4)</sup> Они распредалались на умовранія относительно Massey Bereshith (творенія) и умовранія относительно Massey Merkabhah, «колосницы» виданія Ісзеківля (промыслъ въ самонъ нирокомъ смысла, вли божественное проявленіе въ сотворенномъ міра).

<sup>6)</sup> Изъ четырехъ внаменятостей, вошедшихъ въ «Pardes» или огражденный

щенную большинству и едва дозволенную немногить 1), гдв обсуждались такіе глубокіе вопросы, какъ вопрось о происхожденіи нашего міра и о соотношеніи его съ Вогомъ. То, что Вогь полняль пыль изъ подъ престола Своей славы и бросиль ее на волы. ВСЛЕДСТВИЕ ЧЕГО ОНЯ СТАЛА ЗЕМЛЕЮ, СЧИТАЛОСЬ ЗДЕСЬ, ОПТЬ МОЖЕТЬ. только прекрасныть поетических взображением 1). Новое вино этихъ страниихъ укозрвий такъ опьянию ) ивкоторыхъ единичныхъ учителей, что они стали шептаться нежду собою, будто первичнымъ элементомъ міра служила вода 4), которая последевательно отвердила въ снить и затиль о въ землю от Другіе. болье поздніе учители останавливались на воздухв или на огив. какъ на первичномъ элементв, ссилалсь въ свое подтверждение на предсуществование матеріи, такъ какъ въ Бит. І. 7 вийсто \_сотвориль" употреблено слово \_сдълаль". Накоторые видонаньнели этоть взглядь и полагали, что Вогь первоначально сотвориль три элемента: воду, воздухъ или духъ и огонь, изъ чего развилось все остальное 6). Попадаются даже следы ученія о

рай теосоонческаю умствованія, одна сділалась отступникомъ, другая умерла, третья сощла съума (Ben Soma) и только одинъ Акиба остался неврединымъ, согласно писанію, которое доворить: вези меня и мы дойдемъ (талиудич. трант. Chagigah, о правдинчныхъ жертвоприношеніяхъ въ теченіе трахъ великихъ правдинковъ 146).

<sup>1) «</sup>Неваконно приниматься за Maasey Bereshith въ присутствіи двухъ и за Merkabhah въ присутствіи одного, если онъ не «мудрецъ» и не имъстъ своего собственнаго повианія. Выло бы лучше не родичься для того, кто разуждаеть о сладующекъ четырежь вопросакъ: что накодичся наверку и что винку, что было прещде и что будеть потомъ» (Талмудич. тракт. Chagigah II, 1).

<sup>2)</sup> Midrash Shemoth Rabba na Mcmogt 13.

<sup>3) «</sup>Веп Some сбился съ дороги (умственно): онъ нотрясъ (тудейскій) міръ».

<sup>4)</sup> Этоть притициянь, который можеть быть вазвань неязимив, но который быль разсмотрянь во 2 Петр. III, 5, увы! не ограничивается однина только іудейскими писателями; онь сивло высказывлется даже "De-Wette-онь.

<sup>\*)</sup> Ier. Chog. 77a. Iudah bar Pazi, во второмъ стольтін. Веп Soma жилъ въ первомъ стольтін нашей эры.

<sup>6)</sup> По ісрусалимскому Талмуду (Вет. І, 1) небесная твердь была сначаль мягкою и только постепенно стала твердою. По Вет. R. 10, Богь создаль міръ взъ смінценія огня со снітомъ; другіе раввины полагали, что міръ сотворенъ

предсуществованіи вещей, ночти въ томъ же симслі, какъ это принциаль Платонъ 1).

Подобно Платону и отоякамъ Филонъ смотритъ на матерію, какъ на лишенную всіхъ свойствъ и даже формы. Матерія сама въ себі была пертвою и даже болье толо была влемъ. Эту уже существовавшую натерію Богъ офермыть (но не сділаль) нодобно архитектору, употребляющему свой матеріаль по предсуществующему плану, которымъ въ данномъ діль служиль нервообразь піра,

Таково бидо твореніе, или скорће образованіе, совершонное не Саминъ Богонъ, а потенціани, главниять образованіе, доссонъ, который дъйствительно биль связущими союзонь всего. Что касается до Бога, то Его непосредственных дълонъ била душа и притонъ только одна добрая, а не злая. Нематеріальная часть человъка инбла двоякій видъ: но направленію къ землѣ — чувственность (αἴσθησις) и по направленію къ небу—причину (νοῦς). Чувственная часть души была соединена съ тълонъ. Она не инбла прошедшаго на небъ и не инбеть будущаго. Причина (νοῦς) же была тънъ дыханіенъ истинной жизни, которое Богь вдунулъ въчеловъка (πνεῦμα), вслѣдствіе чего земной духъ сталъ высщинъ и живниъ духонъ, оъ его разнеродными способностями. До началь времени душа оставалась безъ тъла, была первообразонъ и "небеснымъ человъкомъ", чистымъ духонъ въ раю (добродѣтель)

мал четыремъ нервичамиъ элеменчовъ примавительно жъ четыремъ странамъ свъта, —или же мести, придагая къ четыремъ странамъ свъта, страну наверху и страну вниву. Весьма страную вдею высказалъ раввинъ Іозіча бен Levi; по ней всъ дъла творенія дъйствительно завершены въ первый день и только расширились въ теченіе другихъ дней. Это представляеть собою дъйствительное сомитніе въ библейскомъ повъствованіи творенія. Канъ ни странно можеть поназаться, но ученія о развити выводилось изъ слова Быт. ІІ, 4: ссія книга быдія набере и венли, егда бысть, въ онь же день сотвори Господь Богъ вебо и земию. Въ свое оправданіе ссылались на то, что свио вто выраженіе предполагало, будто небо и вемли развились съ того дня, когда онъ были созданы. Другіе полагали, какъ камется, что три главныхъ сотворенныхъ предмета: венли, небо и вода, оставались бевъ изивненія, каждый вътечаніе трехъ дней, посла чего развили изъ себя все, что съ ним связало (Вег. В. 12).

<sup>1)</sup> Ber, R. I.

и постоянно стремилась къ своему конечному пересобразу, Вогу. Нъкоторые изъ этихъ чистихъ духовъ снизонии въ тъло и такинъ образонъ потеряли свою чистоту. Иначе говеря, соединение совершилось посредствоиъ Вога и посредствоиъ силъ, болъе низинихъ сравнительно съ Вотонъ (денони, дуногорусі). Последнинъ обявана наша вомная часть. Вогъ дунулъ на создане и "человъческая причина" стала "разуннов", "духовнов" душев (фоду мовря). Съдалище гръха находится всилючительно въ нашей зекной части 1).

Это ведеть насъ въ гремадному вопросу о происхождения гръха. Относительно этого вопроса взгляды Филона тъже, что и взгляды восточныхъ раввиновъ. Но и тъ и другіе севершенно отличны отъ взглядовъ, къ которынъ клонятся доводи посланія къ евреянъ. Павелъ Тарскій позналъ доктрину о происхожденіи гръха не при ногу Гамалінла и не изъ іздейскаго еллинизма. То положеніе, что какъ въ Адамъ всё духовно умираютъ, такъ въ Мессіи всё должны воскреснуть 2), положительно не находитъ никакой параллели въ іздейскихъ писаніяхъ 2). То, что можно

<sup>4)</sup> На счеть дальныйших примычаній относительно носмологін и антропологіи Филона смотр. прилож. II: «Philo and Rabbinic Theology».

<sup>\*)</sup> Не можемъ не упомянуть здась е прекрасномъ Науда-ическомъ разъясненія ямени Адама, обоснованномъ на тремъ его буквамъ: А. Д. М; онв вилючають въ себа будто бы три имени: Адамъ; Давидь и Мессія.

<sup>2)</sup> Raymundus Martini, Be chooses Pugio Fidei. (operse. 1823. crp. 675; мад. Voisin et Carpzov, стр. 866-867), приводить изъ жинти Siphré сладующее масто: «нди и познавай васлугу Мессін Дари и маграду мравецнаго изъ перваго Адама, на котораго была везложева только една запевадь воспрещенія в которую онь нарушиль. Смотри сколько емертей опредвлено ему и его покольніямъ, и кокольніямъ отъ его покольній до конца вежув покольній (Wünsche, Leiden d. Mess. стр. 65, переводя это масто, допускаеть житама не оправдиваемое добавленіе). Но жакое качество (жанфреніе?) выше: качество ли благости или пачество карм (воздания)? Онь отвичаль, что пачество благости выше и качество кары наме. И Мессія Дарь, который новесъ кару и пострадаль за нарушителей, какъ сказано: «Онъ биль раневъ за наши гръки», и т. д. наснолько болзе Онъ оправдаеть (сдълаеть праведными посредствомъ Своей заслуги) вов поколенія; это именно разуменнось на словема: «И Ісгова заставиль его принять на Себя грёжи вейхь насъ. Ми передали это масто съ возможно полново буквальностію, но мы обизаны прибавить, что оно не обратается ни ва однома иза существующиха нына спискова Siphré.

назвать исходнимъ пунктомъ христіанскаго богословія, ученіе о наслідственныхъ виновности и гріхів велідствіе паденія Адама и о произошедніємь отсюда совершенномь и безиомощномъ извращеній нашей природы, совершенно немізвістно раввинскому юданзму. Царство физической смерти дійствительно возводилось къ гріху нашихъ прародителей 1). Не Талмудъ съ испостію учить 2), что Богъ первоначально создаль человіна съ двуми расположеніями 3), съ одиннь къ добру и съ другимъ къ злу (Yetser tobh и Yetser hara) 4). Злое внушеніе (импульсъ) начиналось непосредственно песлів рожденія 5). Не человіжь быль лишенъ силы, чтобы преодоліть гріхуъ и дортичь совершенной праведности; на ділів же эта ступень дійствительно достигалась 6).

Подобно сему, Филонъ смотрълъ на душу дитяти, какъ на "нагую" (Адамъ и Ева), какъ на родъ tabula rasa, какъ на воскъ, который Богь охотно формируетъ и мъситъ. Но состояніе ето прекратилось, когда "страсть" коснулась причины и такинъ образомъ

<sup>1)</sup> Сперть не считается абсолютнымъ акомъ. Короче сказать, есъ различным послъдствія, которыя раввинскими писаніями принисываются гръху Адама, могутъ быть навваны лябо опанческими, лябо уметвенными, если они относится къ навращению, утратъ яли несовершенству. Этимъ результатамъ частію противедъйствовалъ Авраамъ, окончательно же устращены они будутъ Мессіою. Ни Енохъ, ни Илія не согращили и вслъдствіе этого они не умерли. Срави. вообще Нашвигдег-а Geist d. Agada, стр. 81—84 и относительно смерти въ ея соотношенія съ Адамомъ стр. 85.

<sup>2)</sup> Талиудич. трант. Вегакосы, о молитважь и благословеніяхь 61а.

<sup>3)</sup> Они также одинетворяются водъ видомъ ангеловъ. Сравн. Levy, Chald. Wörterb. стр. 342a: Neuhebr. Wörterb. стр. 259a, b.

<sup>4)</sup> Или «съ двумя страстани», — одна, стоя одесную, побуждаетъ из добру, друган, стоя ощуюю, побуждаетъ но влу,—согласно съ Енилев. Х, 2 (Вег. 61а въ конца страници).

в) Талиудич. трант. Sanhedrine, о списдріпномъ и криминальномъ судопроизводства 91b. Въ навастномъ омысла его существованіе было необходимо для продолженія вего міра. Борьба между ртими двумя внушеніями образуєть правственную жазвь челована.

<sup>6)</sup> Единственное неключеніе составляють здась четвертая княга Ездры, гда христіанское учекіе е происхожденія граха выражено чрезвычайно сильно, будучи вароятно выведено явъ ново-заватнаго ученія. Срама. главнымъ образемъ 4 Ездры (наша апокриенческая 2 Ездры): УІІ, 46—53 и другія маста. О томъ, гда лежала надежда спасенія, являются въ гл. 1X;

возникло чувственное вождельне, которое послужило источникомъ для всякаго грвха. Итакъ, вся великая задача состояла въ томъ, чтобы отделаться отъ чувственнаго и подняться къ духовному. Въ этой, неической части своей системы Филонъ болье всего поддался вліянію стоической философіи. Мы можеть почти сказать, что система его не еврейская, находящаяся подъ вліяність елинизма, а елинская, находящаяся полъ -дол амения ранзма. Тънъ не менъе и сюда введени самые заинсловатые и далеко-растяжниме аллегоризмы свящ. Писанія. Мы съ трудомъ моженъ составить себв идею о томъ, какъ блестящъ становится - этотъ методъ въ рукахъ Филона, какъ универсально его приложеніе, или насколько оказывается опъ обворожителенъ. Филонъ изображаеть первое состояніе человіна, какъ состояніе чувствевности, но вивств съ тънъ и какъ состояніе безпокойной, бъдственной и неудовлетворенной тоски. Если человъкъ настойчиво остается въ немъ, то доходить до совершенной духовной безчувственности 1). Но изъ этого состоянія душа переходить къ состоянію покорности причинь 2). Эта переміна можеть совершиться посредствомъ трехъ разныхъ путей: во-первыхъ, посредствомъ изученія, причемъ изученіе природы занимаеть низшее м'єсто; далье следуеть изучение того, что входило въ обыкновенный кругъ знанія, — и, наконець, висшее изученіе, т. е. божественной философіи. Второй методъ состояль въ аскетизив: дисциплинв или практикв, когда душа обращается отъ низшаго къ высшему. Но всего лучше третій путь, -т. е. свободнее развитіе той духовной жизни, которое происходить не отъ науки и не отъ дисциплины, но отъ естественнаго добраго расположенія. Въ этомъ состоянім душа получаеть истинный покой  $^3$ ) и радость  $^4$ ).

Здъсь ин должны пока остановиться . Нашъ очеркъ еллинизма, какъ онъ ни кратокъ, предъявляеть уму со всею живостію

<sup>1)</sup> Символизируется Лотовою женою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Символизируется евреемъ Ebher.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Суббота, Іерусалемъ.

<sup>4)</sup> О дальнайшихъ подробностяхъ по этикъ пунктамъ смотр. прибавл. II: «Philo and Rabbinic Theology».

в) Вагляды Фелона на Мессію будутъ наложены въ другомъ мастъ.

вопросъ: не связани-ли некоторыя части Новаго Завета, особенно четвертое Евангеліе 1), съ развитниъ выше направленіемъ мысли, н если связаны, то какъ именно? Не соглашаясь со школою критиковъ, извращенное простодущіе которихъ распознаеть во всёхъ евангельских писателяхь <sup>2</sup>) зной мотивъ или тенденціозность, мы должны сказать, что каждый изь этихъ писателей въ образованіи новъствованія объ одной жизни нивить въ виду спеціальный предметь и первоначально обращался со словомъ къ спеціальнымъ слушателянъ. Если нанъ, помино тщательнаго пренія, будеть дозволено на основани Лук. I, 2 разскатривать повъствование св. Марка какъ великое представительство того подленнаго, котя и апостольскаго 3) "новъствованія" (бијулок;), которое находилось въ обращенін, и Евангеліе св. Матеел, какъ представляющее собою "преданіе", переданное изъ рукъ въ руки (παράδοσις) апостольскими самовидцами и слугами Слова 4), то мы придемъ къ следующимъ результатамъ. Нашимъ древнейшимъ евангельскимъ новъствованіемъ должно быть повъствованіе св. Марка, которое, не адресуясь въ частности ни къ одному опредвленному классу

<sup>1)</sup> Здась не масто обсуждать вопросъ о состава, времени происхождения и писателяхъ четырехъ Евангелій. Но, что касается до того пункта, по поводу котораго въ посладнее время всего сильнае высказывалась отрицательная притака и отъ котораго дайствительно зависить (какъ справедливо замачаетъ Weiss) самое существованіе «тюбингенской школы», именно написавія Іоанномъ четвертаго Евангелія, то я могу сослаться какъ на посладній сватлый доводь въ пользу сего на Leben Jesu Weiss-a (1882, т. І, стр. 84—139).

<sup>2)</sup> Челованъ, незнакомый съ втою литературой, не можеть вообразить себа карактера аргументовъ, которые употреблянтся нногда извастимъ классомъ критиковъ. Сназать, что они выходять изъ самаго натянутаго извращенія естественнаго и яснаго смысла мастъ,—вто значило бы, сказать очень мало. Мы не можемъ сдержать въ себа правственнаго негодованія при вида того, что на подобнаго рода основанія евангелистамъ м апостолямъ принясывается не только систематическая линвость, но и джавость съ самыми злонамарренными мотивами.

<sup>3)</sup> Конечно, а не разумию здись того, чтобы повиствование св. Марка не было извлечено главными образоми изи апостольской проповиди, всего болие изи проповиди св. Петра. Вопроси оби авторстви и происхождении различныхи Евангелій будети спеціально разсмотрини ви другоми мисти.

<sup>4)</sup> Срави. Mangold-ово изданіе Bleck-овой иниги Einl. in d. N. Т. (3-te Auflage 1875), стр. 346.

лодей, начерчиваеть въ быстрыхъ контурахъ картину Інсуса, какъ Мессін, одинаково для всехъ людей. Следующинъ по порядку времени стоить наше настоящее Евангеліе оть св. Матеел. Оно ндотъ на одну ступень назадъ протявъ Евангелія св. Марка и даеть не только геневлогію, но и исторію чудеснаго рожденія Incyca. Если-бы им не нивли даже consensus предавія, то и тогда каждый взъ насъ чувствоваль бы, что Евангеліе это еврейское въ своемъ составъ, въ своихъ видержкахъ изъ Ветхаго Завъта и во всемъ своемъ видъ. Взявъ музикальний ключь изъ книги Даніила, изъ великой мессіанской учебной книги восточнаго юданзма того времени, отозванийся въ квить Еноха, которая выражаеть народное воспріятіе Данімловой мессіанской иден, --- оно представляеть Мессию главини образовъ, какъ "сына человъческаго", "сына Давидова", "сина Вожія". Мы находить здісь исполненіе закона и пророчества Ветхаго Завета, -- осуществление жизни, веры и унованія Ветхаго Завъта. Третье по порядку времени есть Евангеліе св. Луки, которое, идя еще на одну ступень назадъ, даетъ намъ не только исторію рожденія Інсуса, но также и исторію Іоанна, "уготовителя пути". Оно есть Павлово и обращаеть слово, или скорье, изображаеть лице Мессіи, быть пожеть въ началь іудею", но весомнънно также и греку". Св. Лука, одинъ изъ всъхъ евангельскихъ писателей 1), прикладываеть въ Інсусу терминъ жаз: нин "слуга" Вожій, въ томъ же синслі, въ накомъ Исаія говориль о Мессін, какъ о "Ebhed Iehovah", "слугь Господнемъ". Евангеліе св. Луки, такъ сказать, Исаінно Евангеліе, неображающее Христа въ Его значении относительно исторіи царства Божія и міра, какъ избраннаго слуги Божія, въ которомъ Онъ услаждается. Въ Ветховъ Завътъ, употребляя прекрасное картинное выражение 2), идея слуги Господня представляется напъ на подобие пирамиды: въ ея основанім лежить весь Израиль; въ ея средней

<sup>1)</sup> Съ единственнымъ исключенияъ Ме. XII, 18, каковое мъсто заимствовано у LXX двъ Ис. XIII, 1.

<sup>2)</sup> Въ первый разъ употреблено Delitzsh-емъ (Bibl. Comm. a. d. Proph. Ies. стр. 414) и затънъ принято Oehler-омъ (Tneol. d. A. Test. т. II, стр. 270—272).

части находится Израиль по духу (образанний въ сердцъ), представителемъ котораго служитъ Давидъ, человъкъ по сердцу Самого Бога; тогда какъ на ея вершинъ она есть "избранвий" слуга, Мессія 1). Всъ эти три идеи съ ихъ слъдствіями въ третьемъ Евангеліи представляются соединенными въ Імеусъ Мессіи. Около этой пирамиды стоитъ другая: сынъ человъческій, сынъ Давида, сынъ Божій. Слуга Господень Исаія и Луки есть просебтитель, утъщитель, побъдный избавитель, Мессія или Помазанникъ: пророкъ, священникъ, царь.

Но еще оставалась другая тенденція—не сказать ли нам'ь потребность?—без'ь отв'ята и удовлетворенія. Христось им'я явиться и тому громадному міру бол'я поздней и много об'ящающей іудейской мысли, задача котораго повидимому соотояла въ проложеніи моста цоверхъ бездны, отд'ялящей язычество и юданамъ,—т. е. занадно-іудейскому міру: ибо Онъ есть Христосъ для каждаго направленія; и не только ему, но и громадному греческому міру, насколько іудейскій еллинизмъ приблизиль его ко входу въ церковь. Еллинствующій и еллинскій міръ стояли теперь около с'яверной паперти церкви въ ожиданіи войти въ нее и креститься въ ея купели. Все это должно было съ необходимостію вліять на умъ св. Іоанна, жившаго среди людей этихъ міровъ въ Ефесъ, какъ и на апостола Павла, въ посланіяхъ котораго находится столько же намековъ на еллинизмъ, сколько и на раввинизмъ 2). Такимъ

Двума фундаментальными принципами въ исторіи церкви Боміей служать: выводъ и обнаруженіе. Дайствительно замъчательно, но не странно, что эти принципы служать также двумя основными истинами въ исторіи другаго царства Божія, природы, въ томъ случат, если она втрно познается современною наукою. Эти два существительныхъ обозначать факты вполит удостовъренные; примъняемым же къ нимъ извъстнаго рода учеными прилъгательным обозначать только ихъ выводы изъ этихъ фактовъ. Факты эти могутъ быть втрны даже въ томъ случат, когда они не совершены, котя самый выводъ можетъ быть ложенъ. Богословіе не станетъ видшиваться сюда съ поспішностію. Но каковъ бы ни былъ результатъ, эти два принципа бевъ сометнія служатъ фундаментальными фактами въ негоріи царства Божія и, обозначая ихъ такимъ образомъ, набожный философъ можетъ успожонться съ довольствомъ.

<sup>2)</sup> Гностийн, на которыхъ, по мевнію многихъ, такъ часто дідаются ссыдин въ писаніяхъ св. Іоанна и св. Павда, были только порожденісяъ (ско-

образонъ четвертое Евангеліе стало не дополненіемъ къ тремъ другинъ, а ихъ завершеніемъ 1). По способамъ выраженія, по намекамъ и ссылкамъ оно болье палестинское, чыть вев другія Евангелія. Тыть не менье, всв им чувствуемъ, что оно есть также всецьло елинское— въ своемъ составъ 2); во всемъ своемъ стремленія; что оно прицыняло къ елинскимъ потребностямъ свем изложенія глубокихъ центральныхъ истинъ; что здысь, въ повыствованіи о его бесыдахъ— даже что касалось до ихъ формы, — вполнъ достаточно вымодняется обыщаніе, — или возстановляется въ памяти все то, что Онъ говерша 3). Свытися тольке истинный свыть, тоть свыть, — полуденный слескъ которато лежитъ въ елиннетскомъ и еллинскомъ міръ. Здысь апександрійская форма мысли не только во всей повнавательности (софсертіоп), но и въ Логось 4), и въ наображеніи Его, какъ свыта, жизни, источника міра 5). Но эти

ръс, канъ назвали бы ихъ нъицы—Abart) александрінзиа, съ одной стороны, и, съ другой, восточныхъ знаній, которыя такъ сильно воплотились въ более повиней Кабелъ.

<sup>1)</sup> Завершеніе, но не дополненіе, какъ полагаетов многлик крытциами (Ewald, Weizsäcker и даже Hengstenberg), и всего менже исправленіе (Godet-a Evang. Ioh. стр. 633).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Keim (Leben Iesu von Nazara. I. s, стр. 112—114) вполна признаетъ вто; но я совершенно не согласенъ съ заключеними его аналичическаго сравненія Филона съ четвертымъ евангеліємъ.

<sup>8)</sup> Ioan. XIV, 26.

<sup>4)</sup> Люди науки, заботливо изучнише взгляды, выраженые Филономъ о Логосъ, и сопоставивние, какъ это сдълано въ приложения, мъста въ Тагдишіш, въ которыхъ встрачается слово Мешга, не могутъ не ускотрать громаднаго раздичи въ изображения Логоса св. Голиномъ. Не скотри на это,
М. Вепап въ статьъ, помъщенной въ «Сонтетрогату Review» за сентябрь
1877 года, съ крайнимъ пренебрежениеть относись къ исторической очевиднести по данному непресу, не тольно отстанваетъ тождество этихъ трехъ
отраслей идей, но дайстинтельно обосновываетъ на этомъ свою аргументацію
противъ подаминости четвертаго Евангелія. Принимая во винивне важность
даннаго предмета, не легко говорить съ умъренностію объ утвержденіяхъ,
обоснованныхъ на столь неточныхъ утвержденіяхъ.

<sup>3)</sup> Д-ръ Bucher, инига потораго «Des Apostels Iohannes Lehre vom Logos» заслуживаетъ внямательнаго прочтенія, имтается причину этихъ особенностей вывести изъ предога четвертаго Евангелія. Виснег съ обстоятельною подробностію излагаєть различіє между Логосомъ Филона и Логосомъ четвертаго Евангелія. Свои взгляди онъ сводить из тому положенію, что въ про-

формы въ четвертомъ Евангеліи наполнены совершенно другою сущностію. Завсь Богь-невдали, не непознаваемъ человівкомъ, не безъ свойствъ, не безъ имени. Онъ есть Отецъ. Вийсто туманной рефлекцін Божества им нивенть здёсь лице Логоса; не Логоса съ двуня потенціями благости и силы, но полнаго бавгодати и истины. Евантеліе отъ Іоанна также начинается "Bereshith-омъ", но этотъ Bereshith не космическій, а теологическій, — вогда Логось быль у Бога и быль Богь. Матерія не предсуществуеть; еще женъе она-зда. Св. Іоаннъ своимъ перомъ насквозь пронизиваетъ александрінямь, когда въ качестве основнаго факта нововаветной исторіи установляеть тоть факть, что "Логось сталь плотію", также какь и св. Паведъ, когда онъ провозвъщаетъ великую тайну "божественнаго проявленія во плоти. Но всего лучие здівсь то, что душа достигаетъ новой жизни не чрезъ длиний путь изученія, не чрезъ изнурительную дисциплину и всего менье чрезъ прирожденное доброе расположение, но рождениемъ свише Святимъ Дукомъ и простой вёрой, которая принесена какъ нёчто вполнё достижимое для павшихъ и ногибшихъ 1).

Филонъ не нивлъ последователей. Въ его лице еллинизиъ завершилъ свое развитие (cycle). Задача и миссія еллинизив закончились. Отсюда, подобно Аполлосу, своему главному представителю въ христіанской церкви, онъ нуждался въ двухъ вещахъ: въ кре-

<sup>1)</sup> Я не могу согласиться съ Weiss-окъ (смокр. стр. 122), будго главная цаль четвертаго Евангелія состоить въ противодъйствів воєникновенію гностическаго движенія. Очень можеть быть, что въ извъстней къръ цаль эта и была въ ука апостола, какъ то доказывается его посланісиъ,—но нельзя допускать, чтобы онъ инбать въ виду цеключительно или болъе всего отрицательную и полежическую цаль.



дого св. Іоанна Логосъ наображается накъ полнота сивта и живии. Это, такъ сказать, тема, тогда какъ евангельская неторія ниветь цілію въобразить Логоса, какъ подателя божественнаго овіта и жизия. Въ то время какъ другіє евангелисты отъ проявленія выходять из идей сыва Божія, св. Іоаннъ нисходять изь идея Догоса, какъ она выражена въ прологі, ить ез конпретиому существленію въ Его исторіи. Послідній трантать по певоду Евангелія отъ Іоанна, составленный Д-ромъ Müller-омъ, Die Іофана. Frage, дветь полный перечень аргументовъ объякъ сторонъ и заслуживаеть полнаго вняманія ученаго, занимающагося дажнымъ вопросомъ.

щеніи Іоанна къ познанію гръхв и нищети и въ болье точномъ объясненіи пути Господня 1). Съ другой стороны восточный юданамъ, начиная съ Hillel—я, вотупиль въ новый періодъ. Это направленіе, удаляясь все далье и далье етъ принятаго Новымъ Завытомъ направленія, состояло въ преслыдованіи и развитіи духовнихъ элементовъ Ветхаго Завыта. Его обнаруженіе было неспособно къ преобразованію или обновленію. Оно должно дойчи до своего окончательнаго завершенія и затыть либо оказаться истиниямъ, либо быть брошено и уничтожено.

## RATRII ABALT

Александрія и Ракъ. - Іудейскія общины въ столицахъ западной цивилизаціи.

Мы говорили уже, что столицею іудейскаго міра на запад'я служила Александрія. Правда, Антіолія лежала ближе къ Палестинъ и ея іудейское населеніе, включая сюда шавучую часть города, было столь же иногочислено, какъ и въ Александрін. Но богатство, мысль и вліяніе западнаго юданзка централизировались въ новой столиць страны фараоновъ. Греція въ ть дни представляла изъ себя страну прошедшаго, къ которой человъкъ науки обращаяся какъ къ отечеству красоти и искусства, какъ къ издревле освященному храму имсли и поэзін. Но одновременно съ этикъ она была страною разрушения и развалинъ, гдъ поля клюба волновались надъ памятниками классической древности. Древніе греки въ значительной мъръ опустились, превратились въ народъ торговцевъ и сильно конкурировали съ іудеями. Дійствительно, римское владычество уравняло древній міръ и погребло его народныя отличія. Не то было на далекомъ востокъ: не то было и въ Егинтв. Египеть не быль страною, которая могла быть сильно населена или "цивилизована" въ тогдашнемъ смыслъ слова; почва, климать, исторія, природа препятствовали сему. Темъ не менье, какъ и теперь и даже болве, чвиъ теперь, онъ представлялся путешественнику страною грезъ и невыразиной привлекательности.

¹) Двян. XVIII, 24—28.

Древній таниственний Ниль все еще несь свои спасительныя воды вы синее море, гдв (какъ полагали) за доступными глазу предвлами онв измінали свой вкусь. Тихо нестись по его водамъ вы барків нии кораблів, наблюдать на его отмеляхь за странною растительнестію и фауною, сліднть, какъ эти воды изчезали вы безслівдной пустынів, странствовать подъ тінію громадныхь памятниковь или внутри заколдованныхъ аллей колоссильныхъ храмовь, созерцать свитки мистическихъ гіероглифовь, примічать сходство нравовь и народа съ древними нравами и народомъ, наблюдать единственные въ своемъ родів обряды древней религіи, все это дійствительно погружало въ древній, далеко минувшій мірь, въ среду очаровывавшихъ чувство грезъ и осліпляющаго воображеніе великодівція 1).

Мы находимся далеко въ моръ, илывя къ порту Александріи, единственному надежному убъжищу на всемъ протяженіи азіатскаго и африканскаго берега. Подобно звіздів на уровнів горизонта горить за цілнять тридцать миль серебристый блескъ маяка на островів Фаросів 2), соединенномъ посредствомъ мола съ Александріей. Глазъ нашъ скользить по пальмовымъ аллеямъ Фароса; въ настоящій моменть якорь гремить и спринить о песокъ и мы на берегу. Накое множество кораблей всіхъ размітровъ, формъ и національностей; какая толпа хлопотливаго народа; какой по истинъ Вавилонъ языковъ, какое смішеніе древней и новой міровой цивилизаціи; и какое разнообразіе товаровъ, сложенныхъ въ кучи, нагруженныхъ и ненагруженныхъ!

Александрія была не древнить, а сравнительно новымъ египетскинъ городомъ, была въ Египть и, тымъ не менье, не внолнь въ Египть. Въ ней все имъло свой особливый характеръ,—городъ, ея обитатели, общественная жизнь, искусство, ли-

<sup>1)</sup> О томъ, какое очарованіе миллъ Египетъ для римлянъ, можно заключать изъ громаднаго количества ихъ мозанкъ и фресковъ. Сравн. Friedlan der-a, т. II, стр. 13—136.

<sup>2)</sup> Громадный маякъ отъ основанія до средины вийнъ четвероугольную сорму, далье восьмиугольную и на верху—круглую. Посліднія, занесенныя въ літописи, исправленія этого замічательнаго сооруженія изъ глыбъ мрамора были совершены въ 1303 году нашей эры.

тература, наука, удовольствія, даже самый видъ м'єстности. Не им'єя ничего самобытнаго, но соединяя въ себ'є все, что разработаль древній міръ, или что существовало въ то время, Александрія служила, поэтому, самынъ удобнымъ м'єстомъ, чтобы стать столицею іудейскаго еллинивма.

Городъ, какъ указываеть его имя, биль основанъ Александромъ Великимъ. Онъ быль построенъ въ виде откритаго весра, или, скорбе, въ виде распростертаго плаща накедонскиго всадника. Въ жъломъ своемъ видъ онъ превышалъ (имъл 16,360 шаговъ) на 3,160 шаговъ Римъ; но его дома не били столь стеснени и многоотажны, какъ въ Римъ. Онъ представляль изъ себя большой городъ, когда Ринъ все еще быль незначителенъ, и до конца удержаль втерое место въ имперіи. Одинъ изъ пяти кварталовъ, на которие разделялся городъ и которые именовались по пяти первымъ буквамъ алфавита, былъ весь покрыть царскими дворцами съ ихъ садами и подобинми же зданіями, включая сюда царскій навзолей, нь которомь хранилось нь стеклянномь гробь тъло Александра Великаго, положенное въ медъ. Но эти зданія и трехмильная колонада вдоль главной улицы составляли только часть великолфиныхъ архитектурныхъ укращеній города, полнаго дворцовъ. Его населеніе, привлекавшееся съ востока и запада торговлей, притягательностію богатства, доступностію научныхъ занятій, или развлеченіями замечательно суетнаго города, простиралось, какъ надо полагать, почти до милліона. Не менте того поражала странная смёсь элементовъ среди народа, соединявшая живость и гибкость грека со степенностію, консерватизмомъ, сказочнымъ величіемъ и пышностію востока.

Въ Александріи сходились три міра: Европа, Азія и Африка; они либо свозили сюда, либо вывозили отсюда свои богатства. Она представляла изъ себя главнымъ образомъ коммерческій городъ, снабженный превосходною гаванью, или, върнъе, пятью гаванями. Спеціальный флотъ везъ изъ Александріи въ Римъ въ качествъ дани двъ десятыхъ добывавшагося въ Египтъ хлъба, чего вполнъ хватало для прокориленія столицы въ теченіе четырехъ мъсяцевъ года. То былъ великольный флотъ, начиная съ

легкой и быстрой ладьи и кончая громадными хлебными судами, которыя носили свой спеціальный флагь и прибытів которыхь ожидалось въ Потіоли 1) съ большимъ нетеривніемъ, чемъ ожидается нынъ любой океанскій нароходъ 2). Торговля Индів находилась въ рукахъ александрійскихъ корабельныхъ собственниковъ 3). Со временъ Птоложеевъ она одна возросла въ шесть разъ 4). Но не незначительна была и ивстная производительность. Разные ходщевые товари, пригодние для удовлетворенія вкусовъ и для одёлнія вськъ странь, мерстяння натеріи вськъ прытовъ, изукрашенныя икогда фигурами и даже сценами, стекло всевозможной формы и цвъта, бумага отъ тончайшаго листа до грубъйшей оберточной букаги, приправы (эссенців), духи, — таковы были мъстине продукты. Склонные къ праздности и пышности, жители того города, гдв (по выраженію императора Адріана) "деньги были народнымъ богомъ", казались очень ванятыми; здёсь каждый преуспъваль по своему, начиная съ нещаго на улицъ, который безь особаго напряжения силь ногь добыть себь достаточный

ľ

Ĉ

П

0

ij

I

H

Д

R

ĸ

<sup>1)</sup> Плаваніе отъ Александрів до Потіолы продолжалось въ среднемъ вывода дванадцать дней, причемъ корабль останавливался на Мальта и въ Сициліп. На подобномъ же корабла, Діоскуры (Castor and Pollux), везшемъ пшеницу, отправился изъ Мальты въ Потіоли ан. Павелъ, куда онъ прибылъ бы въ числа первыхъ того сезона.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Суда вти имфли на объихъ сторонахъ носа выпрашенных эмблемы тѣхъ боговъ, которымъ были посвящены, и управлялись египетскими лоцианами, извъстными по всему свъту. Въ описаніи одного изъ втихъ кораблей сказано, что онъ имфлъ 180 сутовъ длины и 45 ширцим и витщаль въ себъ 1575 тоннъ и что по вычисленію онъ приносилъ ежегодно своему владъльцу прибливительно 30,000 рублей (срави. Friedländer-a, т. II, стр. 131 и дал.). Тъмъ не менъе, корабли вти были очень малы сравнительно съ тѣми, которые строились для перевозии мраморныхъ глыбъ и колоннъ, и тѣмъ болъе для перевозии обелисковъ. Одинъ изъ этихъ кораблей, какъ утверидаютъ, перевозилъ кроиъ обелиска 1200 пассажировъ, срахтъ бумаги, селитры, перца, жолста и громадный грузъ пшеницы.

<sup>3)</sup> Путешествіє продолжалось около трехъ мъсяцевъ и шло либо вверхъ по Нялу, далве караваномъ и наконецъ моремъ,—либо, что очень въроятно, по Птоломесвому каналу и Красному морю.

<sup>4)</sup> Она состояла изъ золотой пыли, слоновой кости, перланутра изъ внутренникъ предъловъ Африки, приностей изъ Арабіи, жемчуга изъ Персидскаго залива, драгоціннымъ камией и виссона изъ Индіи и шелка изъ Китая.

ваработокъ, чтобы пойти въ ресторанъ и събсть тамъ корошій объдъ изъ свъжей или копченой рыбы съ чеснокомъ и пуддинга, запивая его любинымъ египетскимъ ячменнымъ пивомъ, и восходя до миллонора-банкира, который владель дворцомъ въ городе и вилой на каналъ, соединявшемъ Александрію съ Канобой. Какая давка народа всехъ національностой на улицахъ, на рынкъ (гдъ по современной шуткъ можно было достать все, кромъ снъга), нан около гаваней, какія прохивання тёни, прекрасныя м'еста уединенія, общирныя падаты, ведикольпная библіотека, гдв ученые Александріи собирались и обучали вебит доступнымъ отраслянъ знанія и гдв пользовавшіеся общею изв'ястностію врачи прописивали лекарства бъднымъ чахоточнымъ больнымъ, присылавшимся сюда изо всъхъ частей Италіи! Какая суета и шунъ среди всегда возбужденной говорливой, самодовольной, тщеславной, любящей удовольствія черни, висщимъ наслажденіемъ которой били театръ и пъвцы; какіе виды на длинномъ, окаймленномъ роскошными гостиницами каналь, ведущемъ въ Канобу, по которому барки, полния людей, ищущихъ удовольствій, насдаждаются въ прохладной тыни отмелей, либо спышать въ Канобу, — ть виды всевозможной расточительности и роскоми, которыя вошли въ пословицу даже въ тъ дни! И не смотря на это, недалеко отсюда, на берегахъ озера Мареотиса, какъ будто для болье разкаго контраста, находились уединенныя поселенія суровой аскетической іудейской секты обранофтовь, возврвніе и жизнь которыхь въ столь многихъ пунктахъ были родственны съ возгръніями и жизвію цалестинскихъ ессеевъ1

Этоть очеркъ Александрін поможеть намъ понять, почему окрестности египетской столицы были населены громадною массою іудеевъ. Въ общей сложности одна осьмая часть населенія страны (одинъ милліонъ изъ '7,800,000) состояла изъ іудеевъ. Пришла ин іудейская колонія въ Египетъ во времена Навуходонесора или ність, или даже раньше, во всякомъ случай громадная масса іудейскихъ обитателей была привлечена сюда Александромъ Великимъ, даровавшимъ іудеямъ исключительныя привиллегіи, одинаковыя съ македонянами. Болбе позднія налестинскія смуты при «хриот. Чтик.», м 7—8, 1885 г.

сирійскихъ царяхъ значительно усилили ихъ число, твиъ болье что Птоломен, за одникъ исключениемъ, покровительствовали имъ. Первоначально іудеямъ быль указанъ въ городе для поселенія опредъленный кварталъ — дельта при восточной гавани и канобскоить каналь, вероятно, чтобы держать общину въ разобщени и всявдствіе ся пригодности для коммерческих цвлей. Привиллегін, дарованныя іудеять Птолонеяти, вноследствін были подтверждены и даже увеличены Юліенъ Цезарень. Вивозная клібная торговля перешла въ ихъ руки и гаванная и ричная полиція била вверена ихъ попечению. Два квартала въ городъ стали навываться спеціально іудейскими кварталами, - однако не въ томъ смысле, чтобы іуден были ограничены только ими одними. Ихъ синагоги, окруженный твинстыми деревами, находились во всехъ частяхъ города. Не главная слава іудейской общины въ Египть, которой завидовали даже жители Палестины, состояла въ большой центральной синагогь, построенной вы формы базилики, сы двойною колонадой и столь громадной, что въ ней для отдалениващихъ богомольцевъ необходимо было подавать сигналъ, чтобы знать время для отвітнихъ политвъ. Различния торговия гильдін сиділи адіссь вивств, такъ что человекъ чужой среды могь узнать, где найти іудейскихъ ховяєвъ или сотоварищей рабочихъ 1). На хорахъ этого іудейскаго каседральнаго собора находилось семьдесять парадныхъ кресель, выложенныхь драгоцинными камиями, для семидесяти старъйшинъ, которые составляли совътъ старшинъ Александрін на подобіе великаго синедріона въ Іерусалимъ.

Странно и почти необъяснию, какъ египетскіе іуден могли построить схизнатическій хранъ. Въ теченіе ужасныхъ сирійскихъ гоненій въ Палестинъ, Онія, синъ убитаго первосвященника Оніи III, искалъ спасенія въ Египтъ. Птоломей Филопаторъ не только приняль его весьма радушно, но и далъ ему стоявшій безъ употребленія языческій хранъ въ городъ Леонтополисъ для превращенія его въ іудейское святилище. Здёсь служило новое Авроново священство, для содержанія котораго взималась часть съ доходовъ съ окрестнаго округа. Новый хранъ однакожъ не походиль на ісру-

<sup>1)</sup> Succ. 51b.

салинскій ни своимъ внішнимъ видомъ, ни своими внутренними приспособленіями 1). Въ началъ егинетскіе іуден очень гордились своимъ новымъ святилищемъ и открыто объявляли, что видять въ немъ выполнение предсказания 2), будто илть городовъ египетской земли должны говорить на языкъ Ханаана, изъ которыхъ одинъ должень называться Ir-ha-Heres, что LXX (въ ихъ оригинальной форм'в или какою-либо позднею поправкой) переменили въ городъ нраведности". Этотъ хранъ существовалъ приблизительно съ 160 года до Рожд. Хр. до временъ скоро послъ разрушения Герусалима. Онъ едва-ли могъ называться соперникомъ храма па горъ Мореа, такъ какъ сами египетскіе іуден считали іерусалинскій храмъ своимъ центральнымъ святилищемъ, къ которому они предпринимами паломничества и для котораго приносили свои пожертвованія <sup>3</sup>), въ то время какъ священники Леонтонолиса предъ вступленіемъ въ бракъ всегде наводили справки въ оффиціальныхъ архивахъ Іерусалима для удостовъренія чистоты происхожденія своихъ будущихъ женъ 4). Жители Палестины надменно обянвали его "домомъ Chonyi" (Онім) и признавали священство Леонтополиса неправоспособнымь служить въ Герусалимъ, котя и приравненныть къ тому священству, которое потеряло права вследствіе телесних недостатковъ. Жертви, приносним въ Леонтополись, считались недействительными, за исключениемъ обътовъ. въ которыхъ спеціально упоминалось имя этого храма 5). Это условное осужденіе кажется, однакожъ, удивительно няткимъ, всявдствіе чего весьма возможно предполагать, что вышеприведенное указаніе относится уже къ тому времени, когда и тотъ и другой храмъ стали предметами прошлаго.

Подобныя чувствованія были не безпричины. Египетскіе іуден разсівялись на всіє стороны, — на югъ до Абиссиніи и Есіопіи и на западъ до и даже за преділы провинціи Куринейской. Въ го-

<sup>1)</sup> Вифсто золотаго свътильника съ семью дамиадами здёсь была волотая дамиада, повёщенная на волотой цёпочиф.

<sup>2)</sup> Mc. XIX, 18.

<sup>3)</sup> Philo, II, 646, ed. Mangey.

<sup>4)</sup> Ios. Ag. Ap. I, 7.

<sup>5)</sup> Men. XIII, 10 m Gemara 109 a m b.

родъ Куринен они составляли одинъ изъ четирехъ классовъ, на которые делились его обитатели 1). Одна іудейская надпись въ Верникін, повидимому ведущая свое начало оть 13 г. до Р. Хр., показываеть, что куринейскіе іуден образовали отдівльную общину. управильнуюся ихъ же собствениями девятью правителями", которые бевь сомевнія ведали общинныя дела, --- справляться съ чень было очень не легко, такъ какъ куринейскіе іуден были изв'єстны, если не буйствомъ, то сильными антинатілми противъ римлянъ, которыя болье чемъ однажды жестоко гасились кровію 2). Другая надпись доказываеть 3), что въ другихъ изстахъ разсеяния іуден также нивли своихъ собственныхъ "архонтовъ", или правителей, тогда какъ спеціальное заправленіе общественнымъ богослуженіемъ всегда ввърялось архисинатогу, или "главному управителю синагоги", причемъ и то и другое наименевание встричается одно подив другаго 4). По меньшей мъръ весьма сомнительно, чтоби первосвященникъ леонтопольскій когда-либо считался, въ действительновъ синств слова, главою іудейской общины въ Египтв в). Въ Александрін іуден находились подъ управленіемъ іудейскаго этнарха в), власть котораго была та.же, что и власть "архонта" въ независимых городахъ 7). Но его власть 8) перенесена была Августомъ на

<sup>1)</sup> Strabo By Ios. Ant. XIV. 7, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Не относилось ин сида въ навългномъ смысят возномение римскаго креста, который вивъл нести Інсусъ, на курнисянина (Лук. XXIII, 26)? Оно безъ сомизния виветъ самволическое значене, какъ и то обстоятельство, что послъднее іздейское возстаніе (132—135 г. по Р. Хр.), которое нивло своимъ мессіею Варкожеба (Bar Cochba); вознико въ Курниен. О томъ, какому умасному возмеждію подвергансь последователи ложнаго Христа, здёсь не изсто говорить.

в) Іудейскія надписи были находимы также и въ Мавританіи и Алжиръ.

<sup>4)</sup> На надгробномъ наметинке въ Капуа (Момпеел-а Inser. R. Neap. 3,657, apud Schürer, стр. 629). Предметь этотъ чрезничайно важенъ, такъ какъ онъ характеризуетъ управление синагоги во дни Христа. Другое указание на могильномъ камив патір соустующі, какъ кажется, относится только къ возрасту,—одинъ изъ нихъ описывается достигшинъ 110 латъ.

<sup>8)</sup> Iost-a Gesch. d. Indenth. T. I, crp. 345.

<sup>6)</sup> Marquardt (Rom. Staatsverwalt. т. I, стр. 297, примъчание 5) подагаетъ, что ёдую; могло значить classis, ordo.

<sup>7)</sup> Strabo B's Ios. Ant. XIV, 7. 2.

<sup>\*)</sup> Сама должность, какъ кажется, осталась (Ios. Ant. XIX, 5. 2).

все "старвашинство" і). Другая, по всей візроятности, римская должность, котя и замещавшаяся часто по понятнымъ причинамъ іудении, была должность алабарха, или, скорве, арабарха, который поставлялся надъ арабскипъ населеніемъ 2). Въ числе прочихъ ность этогь занималь Александръ, брать Филона. Если судить о положеніи богатыхъ іудейскихъ семействъ въ Александріи по положенію, какое занивать этоть алабархь, то ихъ вліяніе должно было быть очень значительное. Фирма Александра вероятно была столь же богата, какъ и большой іудейскій банкирскій и корабельный домъ Сврамаллы въ Антіохів 3). Его глава было вварено управленіе діяль Антоніи, пользовавшейся большинь почетонь эоловки императора Тиверія 4). Для такого человека ничего не значило дать царю Агриппъ, когда онъ нуждался въ деньгахъ, въ долгъ сумму около 70,000 рублей (7000 фунтовъ стерлинговъ), чтобы при ея помощи вернуться въ Италію 1), такъ какъ онъ выдаль ее внередъ недъ гарантію жени Агринны, которую высоко цениль, и такъ какъ одновременно съ этимъ онъ взялъ предосторожность, чтобы деньги не всв были израсходованы до встрвчи царя съ императоромъ. Помимо сего, въ умъ его были и другіе нлани. Двое езъ его сыновей женились на дочерахъ царя Агриниы; что же касается до третьяго сына, то онъ ценою отступничества возвысился преемственно сначала на постъ прокуратера Палестины н въ концв концовъ губернатора Египта 6). Герусалинскій хранъ представляль явиня доказательства богатства и щедрости этого іудейскаго милліонера. Золото и серебро, покрывавиця девять нассивныхъ вратъ, ведшихъ въ хранъ, были пожертвованы богатымъ александрійскимъ банкиромъ.

Владение такимъ богатствомъ, соединявинееся безъ сомнения съ гордостию и самоуверенностию и съ открыто проявлявшимся пре-

<sup>1)</sup> Philo B's Flace. et Mangey II, 527.

<sup>2)</sup> Срави. Wesseling-a, de Iud. Archont. стр. 63 и дал., apud Schürer стр. 627, 628.

<sup>3)</sup> Ios. Ant. XIV, 13. 5; Boites I, 13. 5.

<sup>4)</sup> Ant. XIX, 5. 1.

<sup>8)</sup> Ant. XVIII, 6. 3.

<sup>6)</sup> Ant. XIX, 5. 1; XX, 5. 3.

зръніемъ къ окружавшему суевърію 1), естественно должно было возбуждать въ александрійского населенія ненависть противъ іудеевъ. Большая часть нельших разсказовь о происхождении, о первоначальной исторіи и религіи іудеевь, которые даже философами и историками Рима считались подлиними, получили свое начало въ Егинть. Здъсь цълая серія писателей, начавшаяся съ Manetho (въроятно около 250 г.), поставила своею задачей составить нъчто въ родъ народін на изложенныя въ книгахъ Монсея событія. Самымъ смельнов изъ этихъ писакъ быль Апіонъ (которому отвъчаль Іосифъ), всему міру извъстный шардатань и джепъ, который писаль и поучаль съ одинаковыми дереостію и лживостію о всевозможныхъ предметахъ. Онъ вполнъ подходилъ къ александрійцамъ, предъ которыми щегодяль своею безстыдною смелостію. Въ Римъ его скоро распезнали и императоръ Тиверій хорошо охаракторизоваль неукротиио-хвастливаго говоруна "звенящимъ кимваломъ міра". Онъ изучиль и видель решительно все-и слышаль даже три раза таниственный звукъ съ Колосса Менноскаго, когда лучи восходящаго солнца упадали на него! По крайней мъръ объ этойъ онъ на самоиъ колоссъ сдълалъ выръзку для извъщенія всьхъ покольній 2). Таковь быль тоть человыкь, которому адександрійцы предоставили свободу своего города, которому вверили свои важевития дела и котораго превовнесли, какъ победоноснаго, какъ трудолюбиваго, какъ новаго Гомера 3). Едва-ли можно сомнъваться, что народною любовію Апіонъ быль частію обязань жестокимъ нападкамъ на іудеевъ. Его комическіе разскавы объ ихъ исторіи и религіи закрѣпили противъ нихъ презрѣніе. Онъ поставиль своею целію возбудить въ народонаселеніи фанатизмъ противъ іудеевъ. Такъ онъ говорилъ, будто іуден имъли обыкновеніе ежегодно схватывать какого-небудь беднаго, несчастнаго, по несчастію виадавшаго въ ихъ руки едлина, откариливать его въ теченіи года

¹) Срави. напр. такую разкую главу, какъ Варуха VI, или 2-й Fragm. въ Erythr. Sibyl., VV. 21—33.

<sup>°)</sup> Срави. Friedländer-а т. II, стр. 155.

<sup>3)</sup> Прекрасный очеркъ объ Апіона данъ Hausrath-омъ Neutes. Zeitg. т. II, стр. 187—195.

и затемъ приносить въ жертву, причемъ, вкущая его внутренности и хороня тело, они произносили ужасную клятву нескончаемой вражды въ грекамъ. Это — тв люди, которые жирвють на счеть богатства Александрін, завладівають безь всякаго права кварталами города и требують себе исключительных привиллегій; люди эти извъстии предательствомъ; они вовлекають въ нищету всякаго, кто ни доварится имъ. "Если јуден, — восклипалъ онъ граждане Александрін, то почему они не покланяются тімъ же богамъ, какимъ покланяются александрійцы? И если они желають пользоваться покровительствомъ цезарей, то почему они не воздвигають статуй и не воздають имъ божеское цоклоненіе 1) Въ этихъ воззваниях въ додскому фанализму нътъ ничего странцаго. Въ той нии иной формв, они болве чемъ часто повторялись во всехъ странахъ и въкахъ и, уви, представителями всъхъ исповъданій! Іуден, какъ сетовалъ Филонъ, съ полнинъ правонъ могли жедать, чтобы съ ними обращались также, какъ обращались съ другими людьми 2)!

Мы видели уже, что появивнесь въ Риме взгляди на јудеевъ произошли главнымъ образомъ изъ александрійскихъ источниковъ. Во всякомъ случав непонятно, какъ могли Тацитъ, Циперонъ или Плиній повърить такинь нельностямь, будто іуден произоння изъ Крита (гора Ida-Idaei-Indaei), были изгнаны всятьдствіе проказы изъ Египта и вишли оттуда подъ предводительствоиъ отступника-священника Моисся; или будто субботній покой ведеть свое происхождение отъ болячеть, заставляющихъ странниковъ делать остановки на седьной день; или будто іуден воздавали поклоненіе головъ осла, или, иначе, Вахусу; или будто неядение свинаго илса произошло отъ панятованія и болзни прокави, или отъ поклоненія свиньв, --- или другимъ, подобнаго же рода ребячестванъ 3). Образованные римляне смотрели на іудея со смесью презранія и гизва, тыть болье сильными, что, по ихъ мижнію, іудей, подилеть римскому подданству, потеряль будто бы право иметь свою себственную религію, — и тъпъ болье горькими, что-что бы онъ ни дь-

<sup>1)</sup> Ios. Ag. Ap. II, 4, 5, 6.

<sup>\*)</sup> Leg. ad Caj. ed. Frcf. 1018c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Tacitus, Hist. V, 2—4; Plut. Sympos. IV, 5.

лаль-эта ненавистная реса везда нападала на него- за религію, столь неуживанную, что она составляла ствну для разъединенія, и за обряды, столь исключительные, что они ставили его вь положеніе не только чужезенця, но и врага. Подобный феноменъ нигдъ не могъ быть тернить. Римляне были до крайности практични. По ихъ взгляду, политическая жизнь и религія не толькосоединялись между собою, но и составляли части одна другой. Религія, отдільная оть политической организаціи, или не предлагавшая, какъ quid pro que, нъкотораго непосредственнаго возврата отъ божества къ обожателянъ, представлялась имъ чемъ-то недосягаеныть. Каждая страна инветь свою собственную религію, вориль Цинеронъ въ своент возявания къ Flaccus. Пока Герусалимь оставался непобъжденнымь, юданимь могь претендовать на тершимость; но разви безсмертные боги не ноказали, какъ смотрятъ они на него, когда јудейская раса била покорена? Логика эта взивала въ сипреннъйшивъ изъ толин, которая стекалась послушать оратора, защищавшаго своихъ кліентовъ между пречинь противъ обвиненія, прецаточновавшаго отправкі нач Азін въ Герусалинъ ежегодной дани на храмъ. Внетавить противь человака въ такомъ собранів наредное обвиненіе быле невозножно. И когда іуден, разивстившісся (какъ намъ говорять) въ собраніи для произведенія смуты въ такоиъ неличества, что Цицеровъ реторически объявиль, будто би онъ охотно сталь говорить нониженнить голосомъ, чтоби его слышали одни только судьи, --- когда іуден внимали великому оратору, то должин били протершевать жестокую, переполнянную сердца ихъ муку, тогда какъ онъ развиваль противъ нихъ преврвніе явычникова, насаясь грубнии перстани изъ откритой рани, нии когда онъ утверждаль, что истребление ихъ народа служило неопроверживных домазачельствомъ, предъявляемымъ жатеріализмомъ противъ редигіи Невидимяго.

И не была ли эта редигія, по сдовамъ Цицерона, "варварскимъ езеверіемъ" и не были ли ся приверженцы, какъ утверждалъ Плиній 1), "расою, отличавшеюся своимъ презреніемъ къ богамъ?"

<sup>1)</sup> Hist. Nat. XIII, 4.

Начненъ съ ихъ теологіи. Ринскій философъ охотно сталь бы синпатизировать всякаго рода духовному неверію, какъ, съ другой стороны, охотно поняль бы народный способъ богопочтенія и сусвърія. Но что могь онь сказать въ нользу богоночтенія чего-то совершенно невидимаго, за обожаніе, какъ ему казалось, облаковъ и неба, вив всяких видимых символовъ, --- богоночтенія, соединеннаго съ совершеннымъ отринаніемъ всехъ иныхъ формъ редитін---азіатской, египетской, греческой, ринской — и съ отказонъ воздавать даже обычное божеское поклонение несарямъ, воплощению римскаго могущества? Далье — ихъ обряди. Среди нихъ первое мьсто занималь вступительный обрядь образанія, постоянный предметь грубыхъ насмешенъ. Какой смысль могь иметь онь; или какой смысль могли имъть, такъ сказать, наследственные благоговъніе и страхъ передъ свиньею, такъ какъ они постановили религіозною обязанностію не вкушать оть ся мяса? Строгое соблюденіе субботы, откуда бы она ни вела свое начало, было лишь потворствоить праздности. Живне молодые ринскіе literati находили удовольствіе странствовать въ субботній ванунь по запутаннымь, узкимь улицамь Гетто и наблюдать, какъ тусклая замиз внутри домовъ распространяла вонючій светь и какъ жильцы домовь бормотали молитвы "побълвишим губами" 1); или, подобно Овидію, искать въ синагога предлога для распутныхъ увеселеній. Пость по четвергамъ служить другою мишенью ихъ остроть. Короче, іудей служить постоянной темой общественной забаны, и театры огланались смъхомъ, когда релитія его подвергалась язвительному еситьянію, не смотря на неявность сюжета и слабесть остреты 2).

Затемъ, когда гордый римлянинъ проходиль по улицамъ въ субботу, то юданямъ невольно бросался ему въ глаза своими закрытыми лавками и странными, безпечно бродящими въ праздвичныхъ одеждахъ фигурами. Туден были чужими въ чужой странъ, распространялись внъ всякихъ симпатій и среди общаго презръйія и отвращенія, и между тъмъ всьмъ своимъ явленіемъ они какъ бы говорили, что время паденія Рима и ихъ собственнаго главенства

<sup>1)</sup> Persius V, 184.

<sup>2)</sup> См. цитаты о подобныхъ сценахъ во введения иъ Midrash на Плачъ.

приближается все более и более. Выражая общія чувствованія словами Тапита, ічлен тесно придерживались другь друга и между собою были чрезвычайно щедры, но питали горькую ненависть ко вськъ остальникъ. Они не вли и не спали съ чужнин; своихъ провелитовъ они прежде всего обучали презирать боговъ, отрекаться оть страны и разрывать связи, привазывавшія ихъ къ родителямъ, дътямъ и родству. Весъ сомивнія въ этихъ обвиненіяхъ была доля истины. Ибо іудей, какъ іудей, быль предназначень только для Палестины. Вследствіе независевшей оть него необходимости, онъ являль изъ себя въ язическомъ мірь, такъ сказать, отрицательный элементь, который, что-бы онь ни дёлаль. всегда привлекалъ на себя общественное внимание. Но римские сатирики пошли еще дальше. По ихъ возярьнію, іуден питали такую вражду къ исповъдникамъ всехъ другихъ редигій, что иноверцамъ они отказивались указать направление пути или показать жаждунему прохладный источникъ 1). По Тапиту, для объясненія этого обстоятельства инфансь и политическія и религіозныя причины. Чтобы разобщить іудеевь отъ других народовъ, Монсей даль имъ обряды, совершенно противоположные обрядамъ другихъ расъ, съ твиъ, чтоби они считали не святниъ то, что почиталось святымъ всеми другими, и законнымъ то, что возбуждало отвращево всехь остальныхь 2). Такой народъ не заслуживаль ни уваженія, ни сожальнія; и когда историкъ говорить, какъ цылыя тысячи изъ ихъ числа изгонялись Тиверіемъ въ Сардинію, то возможность ихъ гибели въ этомъ ужасномъ илимать онъ устраняеть циническою зам'яткою, что ихъ угостили тамъ "неминуемою потеpen" (vile damnum) 1).

Какъ бы то ни было, іуден жили среди нихъ. Невозможно установить время, когда первые іудейскіе странники направили свой путь къ столицѣ міра. Мы знаемъ, что во время войнъ, веденныхъ при Помпеѣ, Кассіѣ и Антоніѣ, многіє изъ нихъ были приведены въ Римъ плѣнными и проданы въ качествѣ рабовъ. Говоря

<sup>1)</sup> Iuv. Sat. XIV, 103. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hist. V, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ann. II, 85; Cpass. Suet. Tib. 36.

вообще, республиканская партія относилась къ іудеямъ враждебно, цезари же болье дружелюбно. Іудейскіе рабы въ Римь оказывались невыгоднымъ и хлопотливниъ пріобретеніемъ. Они съ такимъ упорствомъ прилялись за праотеческіе обичан, что ихъ было невозможно принаровить къ ходу языческато хозяйства 1). Какъ далеко простирали они свое нассивное сопротивление, это обнаруживается изъ переданнаго Іосифонъ з) разсказа о нъкоторыхъ извъстныхъ ону іудейскихъ священникахъ, которые во время навненія въ Рикі не принимали нной пищи, кромі смоквъ и орівковъ, чтобы такимъ образомъ избъгнуть оскверненія языческою инщей . Римскіе влад'яльцы полагали болье разумнымъ давать іудейскимъ рабамъ свободу за малый выкупъ или даже безъ него. Эти освобожденные люди (liberti) составили ядро іудейской общины въ Римъ и въ значительной степени опредълили ся соціальный характеръ. Конечно, ови по обыкновению были трудолюбивы, треввы, предпримчивы. Съ теченіемъ времени многіе изъ нихъ стяжали себь богатство. Скоро уже іудейскіе энигранты съ болье лучшинъ положениетъ усилили ихъ число. Тънъ не менъе сеціальное ихъ положение значительно уступало положение ихъ единодругихъ странахъ. Іудейское народочаселеніе, про-40,000 человътъ во времена Августа и до CTHPARMICECS IO 60,000 во времена Тиверія, естественно обнимало всѣ слонкупцовъ, банкировъ, literati, даже актеровъ 4). Въ городъ, который предлагаль столько себлазновь, они насчитывали въ своей средв людей, неодинаковых достоинствъ относительно религюзнаго неповъданія; среди нихъ были и такіе, которые не только подражали обычалиъ окружавшихъ людей, но которые грубою распущенностію старались превзойти этихъ людей і). Но и въ этомъ

<sup>1)</sup> Philo, Leg. ad Caj. ed. Fref. erp. 101.

<sup>-2)</sup> Vita 3.

<sup>8)</sup> Lutterbeck (Neutest. Lehrberg. стр. 119), следуя предположению Wieseler-a (Chron. d. Apost. Zeitalt. стр. 384, 402 и т. д.), считаеть этихъ священивлявь за доносчиковъ на ап. Павла, которые вызвали его мученическую кончину.

<sup>4)</sup> Сравн. напр. Mart. XI, 94; Ios. Жизнь 3.

<sup>5)</sup> Martialis, u. s. «Anchialus», которыкъ, какъ полагаетъ поэтъ, клядись

случать они тщетно старались стереть съ себя ненавистныя черты принадлежности къ іудейству.

Августь указаль іудеянь для постояннаго ивстожительства спеціальный кварталь, т. е. лежавшій за Тибровь "четырнадцатый округь", который, начинаясь отъ откоса Ватикана, обниналъ всю землю, лежавшую но направленію нъ Тибру и за его предвлы, гав обыкновенно выгружались приходившія изъ Остін ладын. Это быль, какъ кажется, самый беденій кварталь, наседенный главнымъ образомъ разнощиками, торговдами спичекъ 1), стекла, стараго платья и подержанных вещей. Іудейское кладонще этого квартала<sup>2</sup>) свидетельствуеть объ ихъ положеніи. Его общій видъ, а равно и могили очень облин. Здесь иетъ ни мрамора, ни следовъ живописи, за исключениемъ грубато изображения семисвечника, нарисованнаго красной краскою. Другой іудейскій кварталь находился при Porta Capena, гдъ вступала въ городъ Анніева дорога. Стоявшее подле этого места древнее святилище Едегіа во времена Ювенала 3) было превращено въ пъсто іудейскей розничной продажи. Но въ этомъ соседстве жили также и более богатие іуден, такъ накъ на открытомъ вдесь кладонще имеются живописныя ивображенія и даже иненческія фигури, значеніе которыхъ до настоящаго времени еще не установлено. Третье іудейское кладонще находилось подле древнихъ христіанскихъ катакомбъ. .

Но, судя по изстоноложению синагогь, следуеть полагать, что - іудейскіе обитатели Рима распространились по всемъ, даже лучшимъ кварталамъ города. По надписямъ установлено не только существованіе, но даже и имена не менёе чёмъ семи синагогь. Три относившихся сюда синагоги назывались именами Августа, Агриппы и Волумнія, либо потому, что лица эти были ихъ по-кровителями, либо потому, что ихъ богомольцы были главнымъ образомъ служителями и кліентами этихъ лицъ; двё другихъ за-

iygen, есть извращеніе Anochi Elochim (\*asъ еснь Богъ») въ Исх. XX, 2, Срави. Ewald-a Gesch. Isr. т. VII, стр. 27.

<sup>4)</sup> Mart. I, 41; XII, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описанное Bosio, но съ техъ поръ неизвестное. Сравн. Friedländer-a u. s. т. III, стр. 510 и 511.

<sup>\*)</sup> Sat. III, 13; VI, 542.

имствовали свои имена отъ Campus Martius и отъ квартала Subura, въ которихъ онъ стояли <sup>1</sup>). "Synagoge Elaias" называлась такъ въроятно вслъдствіе того, что на своемъ фасадъ имъла денизомъ оливковое дерево, излюбленую и чрезвычайно важную для Рима ивранльскую эмблену, плоды котораго, раздавленные подъ прессоиъ, даютъ драгоцънное масло, при посредствъ котораго Божественный свътъ имъетъ излить свое сіяніе въ ночь язичества <sup>2</sup>). Безъ сомнънія существовали и другіл синагоги помиме тъхъ, имена котормхъ открыты.

Чрезвичайнымъ глубовомислемъ започатленъ и другой способъ висивживанія сладовь наражильских странниковь. Онь состоить въ отыскиванія записей среди смерти, въ чтеній письмянь на обломкахъ могильныхъ плитъ и разрушенныхъ памятниковъ. Работа ихъ очень груба, а надниси, обыкновенно на худомъ греческомъ языкъ, иногда на еще худшенъ датинскомъ, но ни одной на еврейскомъ, ноходять на невнятный говорь иностранцевь. Но, не сметря на это, какей здёсь контрасть нежду простою вёрой и твердою надеждой, выраженными этими намятниками, и ужаснымъ проявленість совершеннаго неварія въ будущность души, неремашаннымъ сь ленкомъ грубъйшаго матеріализма, на могилахъ столь многихъ утовченных римаянь! По истина, перстъ Божій часто оправдываль въ исторіи судъ, колорый произносили надъ собою народы. Погибели была осуждена та цивилизація, которая могла писать надъ своими мертвими слова, подобныя следующимъ: "къ вечному сну"; "къ непрерывному нокоро"; или выражать туже мисль еще грубъе, какъ наприм.: "меня не было и я сталь; я существоваль и пересталь существовать. Все это истинно; кто сважеть иное, тоть ижеть; ибо я болье не буду существовать .--присоединяя сюда въ качествъ нравоученія: .и тн. живущій, пей, играй, приходи". Не тому училь Богь Свой народъ. Пробирансь между разрушенными камиями, мы вполив понимаемъ, почему религія, провозглашавшая инаго рода надежду, говорила сердцамъ иногихъ даже въ Римъ, а еще болъе, почему блаженное объщание жизни и безсмер-

¹) Срави. Friedländer-a, u. s. т. III, стр. 510.

<sup>2)</sup> Midr. R. Ha Mcx. 36.

тія, поздаво принесенное христіанствомъ, обратили тысячи людей, хотя оно и доставалось ниъ ценою нищеты, стида, мученія и арены.

Переходя съ одного кладонща на другое и разбирал записи мертвихь, им получаемь возможность перечитывать почти всю исторію Израиля во дни цезарей, или того времени, когда узникъ Павель ступнив ногой на почву Италін. Такъ изводной надинси ин узнаемъ, что когда ап. Павелъ, находясь въ пути на "Ліоскуры", коснулся Сиракузовъ, то во время треждиовнаго пребывания тамъ онъ находился въ средв іудейской общини. Когда въ Потіолы онъ вышель на берегь, то находнися въ старвишень послъ Рима, іудейскомъ поселенін 1), гдв любвеобильное гостепріниство христіанскихъ израильтинъ удержало его на предстоявшую субботу. Когда онъ "пошелъ по направлению къ Риму" и достигъ Кануи, то встретиль тамъ іудеевъ, какъ узнаемъ о томъ изъ надгробнаго камня нъкоего "Alfius Iuda", бывшаго "архоновъ" іудеевъ и "архисинагогомъ" въ Капућ. Приближаясь въ городу, онъ нашель въ Anxur (Terracina) синагогу 1). Въ самовъ Римъ іудейская община была организована также, какъ и въ другихъ мъстахъ 3). Странно отдаются въ нашихъ ущахъ римскія имена архоновъ различнихъ синагогъ, какъ напр. Клавдія, Астерія, Юліана (который быль архономъ одновременно кампезіанской и агриппезіанской синагоги, священниковъ, синовъ Юліана архисинагога, или главы старъйшинъ августовіанской синагоги), когда им читаемъ ихъ не истечени столь иногихъ стольтій. То же самое находимъ им и въ другихъ мъстахъ. Мы встрвчаемъ на надгробныхъ канняхъ имена іудейскихъ синагогскихъ сановниковъ въ каждовъ центрв народонаселенія—въ Помпен, въ Венувін, въсторожденін Горація, — въ іудейских катаконбахъ, какъ встречаенъ іудейскія надписи въ Африкъ, въ Авін, на островахъ Средизеннаго моря, въ Эгинъ, въ Патръ, въ Асинахъ. Мы моженъ предполагать присутствіе ихъ даже въ такихъ местахъ, где о ран-

<sup>1)</sup> Ios. Ant. XVII, 12. 1; BOHRA II, 7. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравн. Cassel-я въ Ersch u. Gruber's Encyclop. 2-я севц. т. XXVII, стр. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дэян. XXVIII, 17;

нихъ поселеніяхъ іудеевъ не открыто до сихъ поръ еще записей,—
когда припомникъ тотъ фактъ, что римская торговая имъда почти
невъроятное протяженіе и вызвала значительныя поселенія въ самой
Британіи, или когда среди надгробныхъ камней обрътаемъ камни
"сирійскихъ купцовъ", какъ напр. въ Испаніи (гдъ ап. Павелъ
надъялся проповъдывать, безъ сомнънія, также своимъ собственнымъ соотечественникамъ), на всемъ протяженіи Gaul и даже въ
отдаленнъйшихъ частяхъ Германіи '). Такимъ образомъ утвержденія Іосифа и Филона на счетъ разсъянія израиля по всъмъ странамъ извъстнаго тогда міра вполнъ оправдываются.

Но особливая важность іудейской общины въ Ришь лежала въ ея соприкосновении съ мъстопребываниемъ міроваго правительства, что давало возножность наблюдать за каждынь его движениемь, вліять на него и такить образомь оказивать содівствіе нуждань и желаніямъ того силоченнаго организма, который, котя и быль далеко разбросанъ, но представлялъ изъ себя одно неразрывное цълое въ душъ и чувствъ, въ имсли и цъли, въ въръ и жизни, въ бъдствіи и благосостояніи 2). Такъ, когда послъ сперти Ирода въ столицу явилась изъ Палестини депутація, допогавшаяся возстановленія осократін подъ римскимъ протекторатомъ 3), то къ ней присоединилось не менъе 8000 римскихъ іудеевъ. Въ случать необходимости они могли найти могущественныхъ друзей не только среди иродовихъ друзей, но и среди придворныхъ любищевъіудеевъ, подобно актеру, о которомъ говоритъ Іосифъ 4), среди людей, расположенных къ юданзму, какъ развратная жена Нерона, Пошпа, гробъ которой, какъ іудейки, быль поставленъ среди императорскихъ урнъ <sup>5</sup>); наконецъ среди дъйствительныхъ прозе-

¹) Сравн. Friedländer-a, u. s. т. II, стр. 17—204 passim.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По всей въроятности, это единство израшльских интересовъ имъль въ виду Цицеровъ (Pro Flacco, 28), когда почиталъ честио для своей емълости ввивать о возстании противъ іудесвъ,—если только ораторъ не наизревался сказать слово въ пользу своего илісита.

<sup>3)</sup> Ios. Ant. XVII, 11. 1; BOHHA II, 6. 1.

<sup>4)</sup> Жизнь, 3.

<sup>5)</sup> Schiller (Gesch. d. Rom. Kaiserreichs, стр. 583) отрицаеть то обстоятельство, что Поппія была проведитной. Дійствительно вірно, какъ окъ до-

литовъ, которые по суевърію ин то, или по убъжденію слились съ синагогой  $^{1}$ ).

Вакона, прецятствовавшаго распространенію юданзка, въ дъйствительности не существовало. За исключениемъ краткаго періода, когла Тиверій (въ 19 г. по Р. Хр.) изгналь іудеевъ изъ Рима н отправиль 4000 человъть изъ ихъ числа сражаться въ Сардинін съ разбойниками, іуден пользовались не только полною свободой, но и исключительными привиллегіями. Въ царствованія Цеваря и Августа быле издана почти цалая серія эдиктовъ, обезпечивавшихъ за ними какъ полную религіозиую свободу, такъ и ихъ общинимя права <sup>2</sup>). Въ силу этихъ декретовъ имъ не мъщали ни выполнять религіознімя церемонім, ни соблюдать субботы и посты. Инъ довволялось отправлять въ Герусалинъ ежегодную дань на храмъ и отчуждение этого фонда гражданскими магистратами возводилось на степень святотатства. Такъ какъ іуден отказивались несить оружіе или выступать въ походъ въ субботу, то ихъ освобождали отъ военной службы. На подобныхъ же основанияхъ они въ свои праздники не били обязаны являться въ судебныя палати. Августъ приказалъ даже, когда общественная раздача гражданамъ ильба и денегь падала на субботу, выдавать іудеямь нав долю на следующій день. На нодобинкь же основаніяхь римскія власти утвердили декреть, которынь основатель Антіохіи Селевкь I (Никаноръ---около 280 г. до Р. Хр.) дароваль іудеянъ право гражданства во всехъ построенныхъ имъ въ Малой Азін и Сирін городахъ и привилегию получать вибото раздававшагося масла, употребленіе котораго воспрещалось ихъ религіей 3), соотвітственное количество денеть 4). Права эти били подтверждены Веспасіановъ

называеть, что сакть погребенія, взятый самъ по себъ, не вполив подтверждаеть это; но срави. Ios. Ant. XX, 8. 11; Жизиь, 3.

Вопросъ объ індейскихъ прозедитахъ будетъ разсмотринъ въ другомъмистъ.

<sup>2)</sup> Сравн. Ios. Ant. XIV, 10 passim, и XVI, 6. Эти декреты сличены въ Krebs-овомъ Decreta Romanor. pro Iud. facta съ длинными комментаріями автора и Levyssohn-a.

<sup>3)</sup> Ab. Sar. II, 6.

<sup>4)</sup> Ios. Ant. XII, 3. 1.

и Титомъ даже посив посивдней гудейской войны, не смотря на серьезное сопротивление самихъ городовъ. Нътъ ничего удивительнаго, что по случаю сперти Цезаря (въ 44 г. до Р. Хр.) іуден Рина, побуждая странное чувство благоговенія въ городе, собирались въ теченіи нівскольких ночей вокругь костра, на которомъ было сожжено тело ихъ благодетеля, пели скорбныя мелодін псалмовъ и отправляли свою трогательную погребальную службу 1). Маропріятія противь ника Типерія должни биль припиравні вайннію его любимца Сеянуса и завершились съ прекращеніемъ его вліянія. Помию сего, они были вызваны враждебностію общества того времени ко всемъ иноземнымъ обрядамъ вообще, которая пробудилась вследствіе гнуснаго поведенія относительно одной римской матроны священника въ Isis и значительно усилилась вследствіе безстыднаго произведеннаго бродячимъ раввиномъ обмана надъ прозелиткой Фульвіей, принадлежавшей къ римской знати. Какъ бы то ни было, на основание этихъ причинъ нельзя еще пологать. будто буквально всь іуден оставили Римъ. Многіе могли найти средства остаться такъ такно. Во всякомъ случав черезъ двалцать леть после сего Филонъ нашель въ Риме большую общину. вномий готовую поддержать его въ его миссін въ пользу своихъ египетских соотечественниковъ. То или иное временное меропріятіе противъ іудеевъ едва-ли поэтому можеть считаться серьезною поивхой для ихъ привиллегій или для прекращенія благосклонности, оказиваемой имъ императорами.

(Окончаніе сапдуеть).



<sup>1)</sup> Suet. Caes. 84.

<sup>«</sup>Хрест. Чтен.», № 7-8, 1885 г.

## **Христіанское исповъданіе католической въры, изданное отъ** имени петроковскаго синода 1551 года.

(Очеркъ изъ исторіи католическаго богословія въ Польша).

• (Продолжение).

и.

Критина протестантскаго ученія о свящ. Писавій и преданія.—Признаки истанной цериви.—Вселенскій соборъ.—Отношеніе Польши из первыма двума сессіяма тридентскаго собора:—Опроверженіе протестантских возграній на состава вселенскаго собора, участіє ва нема государственной власти и пр. Положеніе ва Польша вовроса о національнома собора и отношеніе на нему «исповаданія». Приматство Петра и главенство папы.

"Христіанское исповіданіе катодической візри" открываются провозглащеніем той основной истини, что сущность христіанства составляеть візра въ совершонное Сыномъ Божіниъ спасеніе человівчества. Не довольствуясь одною письменною и устною проновідью объ Искупителів, церковь всегда употребляда и всіз другія средства къ тому, чтоби какъ можно тверже запечатлівть въ умахъ и сердцахъ людей візру въ великое дізло искупленія: она установила пізлий рядъ праздниковъ въ воспоминаніе важнівшихъ моментовъ этого дізла, ввела въ употребленіе такіе обряды, священнодівйствія, изображенія, которыя непосредственно, безъ словъ говорять сердцу самаго простаго человізка объ Искупителів и совершонномъ Имъ спасеніи рода человізка объ Искупителів и совершонномъ Имъ спасеніи рода человізческаго. И однакоже находятся безстидники, осміливающієся клеветать на свою матерь церковь, будто уже четыреста, и даже болів, літь какъ она не знасть и не проповів-

<sup>1)</sup> См. предъидущую кв. «Христ. Чтенія.»

дуеть Христа Искупителя, будто только въ последніе тридцать леть вновь возсіяль на земле светь Евангелія (гл. 1—13).

Но одной въры въ совершонное Христовъ искуплене недостаточно для нашего спасенія; нужна еще въра въ святую католическую церковь, и при товъ въра не только въ существованіе церкви, но и въ то, что ввъ церкви, какъ въкогда ввъ ковчега Ноева, нътъ спасенія. Нужно въровать во все, что содержится въ принятыхъ церковію каноническихъ писаніяхъ, а также во всегдашнее руководительство Св. Духа церковію и происходящую отъ этого непогръщимость ел. О божественныхъ предметахъ должно выслить такъ, какъ мыслить церковь, а въ человіческихъ ділахъ поступать такъ, какъ она намъ предписываеть. Лучше въровать въ то, во что въруетъ церковь, совсіять даже его не пониман, чімь хотя въ чемъ нибудь отступить отъ ученія церкви. Всів ереси и расколы, какіе только были и теперь есть на землів, происходили и происходять оттого, что люди болье девіряли своему частному мизнію, чімть общему голосу католической церкви (гл. 14, стр. 15——16).

Католическій принципъ безусловнаго авторитета церкви, иличто часто было одно и то же-перковной власти оказался въ эпоху реформаціи въ непримиримомъ противорьчін съ лежащимъ въ осномь протестантства началовъ личной свободи человъка. Какъ самий этотъ принципъ, такъ и весь утнерждавшійся на непъ строй католической церкви нивлъ свои главныя основанія, по католическому ученію, въ такъ называемомъ церковномъ преданіи. Противъ этого-то преданія, какъ основнаго фундамента католичества, и направиль свои первые удары протестантизмь, поднавнійся на защиту личной свободы человека отъ чрезмернаго давленія на нее церковнаго авторитета. Въ противовасъ преданию, за которимъ въ католической церкви иногда какъ бы невидно было другаго основанія истинной церкви — свящ. Писанія, протестантство подняло знамя св. Писанія, какъ единственнаго источника веры, и провозгласило принципъ такъ названнато впоследстви библизиа, хотя это знамя и не должно бы было удовлетворить протестантовъ, если бы они захотели быть последовательными.

Въ полемикъ между католиками и протестантами вопросъ о Digitized by 4\* O Q I

церковномъ преданів привлекъ къ себъ, какъ и слъдовало ожидать, главныхь вождей той и другой стороны. Кохлей цоследнюю изъ своихъ четырехъ "филиппикъ" (1534) на Меланхтона носвятиль опровержению протестантского учения о церкви и церковномъ преданін, насколько оно выразвлось въ "аугсбургскомъ исповеданів" и въ Меланхтоновой "апологіи" этого исповъданія, поданной ими. Карду V. Еще раньше его (1525) Эккъ цервые четыре отдъла своего опровержения locorum communium Mеланхтона посвятиль тыть же вопросань. Вивств съ опровержениемъ коренной оппибки протестантства, что чего нать вы свящ. Писаніи, то по этому уже одному следуеть отверснуть, какъ человенеское измышление, - у названных писателей со всею строгостью приводится учене о двухъ одинаворей важности источникахъ бож. откровенія---св. Писанін и св. преданін и о недостаточности одного Писанія, простирающейся до того, что безъ преданія, на основанін одного св. Писанія не могуть быть установлены многіе существенные пункты христіанскаго ученія. Въ частности утверждается, что само св. Писаніе стоить и падаеть вийсти съ церковнымь преданіемъ-единственнымъ ручательствомъ его подлинности, что отъ церкви, руководящейся преданість, зависить самое определеніе истинаго синсла Писанія, что церкви принадлежить даже "власть надъ писаніями", власть — вводить въ церковную жизнь ививненія, несогласныя съ теми или другими поведеніями Писанія. Трудами дотридентскихъ католическихъ богослововъ приготовлена была почва для тъхъ постановленій о св. Писаніи и предавіи, которыя состоялись на первой сессін тридентскаго собора. Хотя на соборь нашансь епископы, говорившіе, что Библін совершенно достаточно для спасенія души и что потому ніть даже и надобности поднимать саный вопросъ о церковномъ преданіи, а другіе отцы собора, болье умъренные, желали признать значение только за непосредственно апостольскимъ иреданіемъ: большинство признало церковное преданіе во всемъ его объемъ нивющимъ такое же значеніе и важность, какъ и Вибдія. Этикъ постановленіемъ своимъ тридентскій соборъ разрушилъ всякую надежду на соглашение съ протестантами и создаль непроходимую пропасть между старымь и новымь учениемь.

Принисать преданию безграничное значение, это — для протестантовъ — значило безпрекословно подчиниться всъиз опредъленіямъ прежнихъ соборовъ и папъ, принять безъ оговорокъ все ученіе и весь ісрархическій строй, унаслідованный церковію оть среднихъ въювь, отказавнись отъ какить бы то ни было существенныхъ преобразованій въ церкви. Тотъ же строго-католическій дукъ собора сказался и въ опредвлени относительно нереводовъ свящ. Писанія. Единственно достовірнить переводом'я объявлень быль латинскій переводъ Vulgata, который, но опреділенію собора, нивлъ быть изданицив въ Риме въ исправлениомъ виде. Кроме того подъ угрозою строжайшаго наказанія запрещено было печатать и продавать Библін или религіозныя сочиненія, не получивнія одобренія отъ церковной власти. Тридентскій соборъ въ своей правовърности зашелъ туть далье, чемъ даже римская курія того желала; даже панскіе богословы находили, что это уже черезчуръ принисывать непогращимость переводу, ощибки котораго всамъ из-BECTEM ').

Въ "исповедани", съ первихъ же страницъ его, Гозій очень энергично принимеется за защету церковнаго преданія въ духі тридентскаго собора. Спорить о томъ, следуеть ин более верить св. Писанію, или свидітельству церкви, говорить онъ, такъ же безполезно, какъ и спорить о томъ, следуеть ли более верить Св. Духу, говорящему устани церкви, или же Св. Духу, говорящему въ писаніяхъ пророковъ и апостоловъ. Св. Духъединственный источникъ истины, триъ ли или другивъ способонъ дарована она церкви. Церковъ, прододжаетъ онъ, древнъе Писанія. Какъ въ Ветхонъ Завъть церковь существовала раньше появленія книгь Монсеевыхъ, такъ и въ Новокъ Зав'ять она начала свое существование раньше появления писаннаго Евангелія. Христось и Самъ ничего не написаль, и ученикамъ своимъ заповъдаль не писать, а проповъдивать Евангеліе всей твари. Въ теченіе цілих восьми піть послів вознесенія Господня не было у христіанъ ни одной книги, и однако тогдашняя церковь инвла

<sup>1)</sup> Oncke n, Algemeine Geschichte in Einzeldarstellungen, 78 Abth., p. 82-84.

авторитеть, и инваа его конечно не отъ писаннаго, а отъ живаго, т. е. живымъ голосомъ нереданняго Евангелія. Съ того же времени. какъ въ новозавътной церкви появились книги, она имъетъ авторитеть и отъ Писанія, которое и учить, что церковь во всемъ наставляется Духовъ Святивъ, что она — столов и утверждение истиви, что даже врата адови не одольють ся. Протестанти, возставшіе будто бы на защнту авторитета Писанія, на деле работають скорые надъ разрушениемь, чымь надъ утверждениемь его: разрушая авторитеть церкви, они этимъ самымъ разрушають авторитеть св. Писанія, нотому что голось церкви составляеть единственное ручательство подлинности Евангелій. Правда, протестанты возражають, что думать такъ объ Евангеліяхъ значить върнть Евангелію, не вакъ внутреннему, чрезъ него говорящему голосу Божію, а какъ свидетельству, или преданію человеческому; но это возражение ничего собственно не опровергаеть: когда католики говорять, что они върують въ богооткровенность св. Писанія, побуждаемые къ этому авторитетомъ церкви, то они собственно говорять то, что Дукъ Святый, говорящій устани церкви, научаеть ихъ привнавать написанное Матесенъ голосовъ не человъка, а говорящато чрезъ него Бога (гл. 15-16).

Хотя въть ничего истините св. Писанія, не и изъ истинато Писанія можно извлечь ложний симсль, какъ это доказываетъ исторія ересей. Истинний симсль Писанія—въ церкви. Въ толкованій же отдільнаге человъка тімъ меніте достовірности, чімъ боліте подагается онь на свой разунь и удальется отъ принятаго церковію толкованія. Напрасно негодують протеставти на то, что католики стараются согласить слово Божіе съ ученіемъ церкви, когда слідовало бы наобороть ученіе церкви согласовывать съ словонь Божійнь. Католики не котять только извращать истинный симсль св. Писанія въ угоду разнішь "Мартинамь". Пусть квастають эти "Мартини", сколько имъ угодно, что у нихъ однихъ Дукъ Святый и истинное пониманіе Писанія: тімъ же віздь квастають и анабаптисты. Католики знають, что Дукъ Святый обівщань и даровань церкви, что Онъ всегда ею руководить; а при объясненіи свящ. Писанія они познають истинный симсль его изъ

сравненія темныхъ м'єсть Писанія съ бол'є ясными, изъ святоотеческихъ толкованій, изъ древняго преданія церкви. Сово'ємъ также напрасно протестантій указывають на то, что святые отцы, какъ и всі люди, могли заблуждаться, а н'єкоторые (напр. Кипріанъ, Оригенъ, Тертулліанъ) и д'єкствительно заблуждались: католическая церковь не обязываеть насъ принимать за истинное всякое частное мнічніе св. мужа, а лишь то, которое является голосомъ всей церкви, а н'єкоторые изъ святыхъ мужей потому и погрішили, что отступили отъ общецерковнаго ученія (гл. 17—19).

Вопросъ о перковномъ преданіи быль въ те время такимъ серьении пунктом разногласія католиков съ протестантами, что Гозій въ конца "исповаданія" вновь возвращается къ нему (гл. 92). Туть нежду прочинь, въ ответь на обвинение протестантами католической церкви въ идолопоклонстве предъ отцами и учитедями церкви, онъ обвиняеть своихъ противниковъ въ идолопоклоиствъ предъ новыми догматами ихъ собственнаго изобретенія. Онъ находить неявной и даже смешной въ этомъ случай ссылку протестантовъ на слова пр. Ісзекіная: "не ходите по правиламъ отцовъ вашихъ и не соблюдайте установленій ихъ" (Іса. ХХ, 18), точно пророкъ дъйствительно хотвль этими словами ниспровергнуть благочестивые обычан предковъ. Вовсе не идетъ къ делу и ссилка ихъ на слова ап. Павла: "кто благовъствуетъ вамъ не то, что вы приняли, да будеть анасема" (Гал. I, 9); этими словами апостоль вовсе не хотыль сказать того, что къ проповыди его ничего нельзя прибавить, а только хотель предостеречь оть принятія того, что противно его проповеди; если же понимать слова ап. Павда по-протестантски, то придется признать, что онъ произнесъ анаеему на Евангеліе Іоанна, явившееся после посланія его къ галатамъ. Вообще, котя въ Евангеліи и содержится все необходимое для нашего спасенія, но оно содержится лишь какъ бы въ свиени, и гораздо большая часть Евангелія дошла до насъ путемъ преданія. Церковныя постановленія, основанныя на преданіи, вовсе не ділають входь въ царствіе небесное болье труднымь, какъ то думають протестанты, а напротивь еще облегчають его, такъ какъ единственная цель ихъ-благоугождение Богу и пріобретение любви

Вожіей. Правда, неисполненіе церковных постановленій навлекаетъ на людей гибет и наказаніе отъ Бога, но въ этомъ виновны они сами, а не церковная власть, издавшая постановленія. При томъ же предосудительно и влечеть за собою наказаніе не столько самое не-исполненіе церковных в постановленій, особенно если оно происходить отъ забывчивости или слабости, сколько сознательное и преднашёренное противленіе церкви. Въ заключеніе Гозій говорить, что св. Писаніе сохранилось только въ церкви, и обращается къ своимъ противникамъ съ такими словами: "Писаніе—наше, и вы не можете присвоивать себів надъ намъ никакого права, если не возвратитесь къ намъ и отцамъ нашимъ, отъ которыхъ вы отдівлились. Перестаньте поэтому говорить: слово Вожіе, слово Божіе, Евангеліе, Евангеліе. Не съ словомъ Вожіимъ, не съ Евангеліемъ у насъ война, а съ вашнии толкованіями и утвержденіями"... (стр. 321).

Хотя Гозій подбираєть нассу разнихь доказательствь въ пользу церковнаго преданія, какъ источника візры и дисциплины церковной, но въ его "исповедании", какъ и у предшествовавшихъ ему критиковъ протестантского библизма, ивть еще ясного разоблаченія внутренней несостоятельности протестантскаго принципа, который въ концъ концовъ на мъсто непогръщимости церкви ставитъ непограшимость частнаго инвнія. Въ частности Гозіева критика, очевидно, разсчитана была въ некоторыхъ, по крайней мере, своихъ частяхъ не столько на ученыхъ противниковъ католичества въ Польшъ, сколько на массу польскаго общества, сдълавшаго изъ принципа протестантскаго библизиа весьма удобное для себя орудіе борьбы съ нежелательнымъ тогда для него строемъ католической церкви въ Польше. Некоторие изъ польскихъ ученыхъ противниковъ католической доктрины шли, или готовы были идти по вопросу о преданіи на извістния уступки. Извістный напр. польскій публицисть того времени Модржевскій охотно соглашался, что относительно техъ предметовъ вероучения и церковной дисциплены, которые не опредълены ясно въ свящ. Писаніи и не исгуть быть выведены изъ него, всего безопасные слыдовать обычаямъ и установленіямъ предковъ, хотя впрочемъ туть же прибавляль, что безусловнаго значенія авторитеть древности не инветь,

и обыкновеніе, хотя бы и самое древнее, но противное добрынъ нраванъ, или въръ, или Божественному Писанио, должно почитаться заблуждениемъ. Совству иначе держале себя въ данномъ случав большенство польскато общества, особенно въ инпъ сеймовыхъ его вожановъ и дъятелей. Для нихъ принциять библизма оназался накъ нельзя божее на руку въ ихъ борьов съ духовищиъ сословіемъ. Любимою темою сеймовыхъ рівчей стало несоотвітствіе многихъ частнихъ установленій катодической церкви и всего строя ея съ "чистымъ" словомъ Вожінмъ; излюбленнымъ ихъ требованіемъ стало реформированіе католической церкви въ Польш'в на основани одного св. Писанія, съ устраненіемъ всьхъ такъ называвшихся тогда "человъческих изиншленій", какъ не основанныхъ на св. Писанів. Въ виду этого направленія польскаго общества, "исповедано" старается действовать не только на умъ, но и на сердце своихъ читателей: оно то переходить въ тонъ процеведи и увъщанія не преклоняться предъ ново-изимпленними идолами протестантовь, то обращается къ нинъ съ польбою держаться освященной налими въками истины. Въ польскимъ магнатамъ-панамъ оно обращается съ рвчью на ихъ языкв. Усердствуя надъ разрушеніемъ въковаго строя католической церкви, основаннаго на церковномъ преданіи, они — предостерегаеть оно вув — сами роють подъ собою яму: какъ станете вы, спрашиваеть оно, требовать повиновенія себ'в оть своихъ подданныхъ, когда сами вы досте имъ примъръ непослушанія тому, кого Самъ Вогъ поставиль надъ вами вождемъ въ духовныхъ дълахъ?

Протестантство съ провозглашенныть имъ принципомъ частнаго метнія и необходимо вытекавшимъ изъ него отрицанісмъ церковнаго преданія носило въ самыхъ основахъ своихъ отрицанісмъ церкови въ традиціонномъ вначеніи этого слова, т. е. видимой церкви, представляемой соборами и церковною ісрархією, ведущею свое начало отъ апостоловъ. Не смотря однако же на это, протестанты упорно удерживали за собою освященное древностію наименованіе церкви, хотя оно у нихъ стало обозначеніємъ совствиъ новаго понятія. Въ возникшей между католиками и протестантами полемикъ спорящія стороны особенно много препирались изъ-за эпитета церкви, хотя

иринципіальное различіе взглядовь ихъ по этому вопросу часто заслонялось разными деталями, о которыхъ при болье ясномъ представлени точки эрвнія противника не было бы никакой нужды и спорить. Извъстний Кохлей (въ своихъ "Филиппикахъ на апологію Меланхтона"; у Леммера стр. 77) сдівлаль уже протестантамъ упревъ въ томъ, что у нихъ церковь--- какая-то математическая, отвлеченная оть м'яста и лица", Составителю "христівнскаго исповъданія католической върм" предстояла теперь, после опроверженія протестантскаго библизна, борьба съ другимъ болве общимъ началомъ, лежавшимъ въ основъ самого этого библизма, — началомъ протестантскаго субъективизма и, какъ следствіемъ его, съ протестантскимъ понятіемъ церкви. Эта полемика затрогиваетъ въ "исповъданін" всё существенныя стороны строя католической церквивселенскіе соборы, приматство Петра, главенство папы, и на всель пунктахъ составитель старается показать превосходство традиціоннаго понятія о церкви предъ новымъ протестантскимъ понятіемъ.

Такъ какъ протестанты, какъ и вообще всё еретики, узурпирують себе наименованіе церкви, то прежде всего нужно, говорить составитель, исновъданія", указать признаки истинной церкви. Онъ указываеть четыре извъстныхъ признака—сеятая, еселенская, единая и апостольская (гл. 20, стр. 22—23).

Первый признакъ истинной церкви—сеятость. Но церковь—свята не въ томъ смисль, что къ ней принадлежать одим святие и праведние: только из небь, въ церкви торжествующей—один святие; здъсь на земль, въ церкви воинствующей добрые перемъшани съ злыми, праведники съ гръшниками. Святою церковь называется, во первыхъ, потому, что только въ ней можетъ быть истинная святость, и дучная часть ея членовъ дъйствительно святи, а, во вторыхъ, потому, что она кровію Христовою очищена отъ гръковъ. Кромъ того въ устахъ людей, называющихъ церковь святою по датыни—запста, понятіе святости церкви заключаетъ еще въ себъ, согласно съ значеніемъ этого слова, понятіе твердости церкви, которой ничто, даже врата адовы не могутъ одольть. Много было у церкви враговъ, но она не только всъхъ 
ихъ побъдила, и язычниковъ, и тиранновъ, и іудеевъ, и схизма-

тиковъ, и еретиковъ, но въ борьбъ съ ними еще болье усилилась и окръпла (гл. 21, стр. 23—24).

Второй признакъ истинной церкви — вселенскость: церковь обнимаеть всё ибста, всё времена, всё народы, всё сословія и состоянія въ противоположность еретических собраніямъ, могущимъ похвалиться лишь своею малочисленностью. Вселенская, или—что-тоже—католическая церковь вообще находится тамъ, гдё католическая вёра, а католическая вёра, ето—вёра, исповёдуемая неизиённо всёмъ міромъ (гд. 22—23, стр. 25—27).

Католическую церковь представляеть законно собранный еселенский соборь, и потому его постановленіе есть постановленіе св. католической церкви, которая въ ділахъ, касающихся візры, не можеть погращать. Слід. кто не візрить постановленіямъ вселенскаго собора, а подвергаеть ихъ сомнівнію, тотъ не візрить св. католической перкви, противится Духу Святому, говорящему ея устами, и не достоинъ даже имени католика и христіанина (гл. 24, стр. 27).

Всятьдъ за этими общими разсужденіями составитель "исповъданія вступаеть въ продолжительную полемику съ тогдашними противниками вселенскаго собора, или точиве-того традиціоннаго вселенскаго собора, апологетовъ котораго онъ выступаеть. Вселенскій соборъ, какъ извъстно, съ конца среднихъ въковъ получилъ въ католической Европъ особенное, исключительное значеніе: въ сознание лучшихъ людей той эпохи онъ являлся единственною нанацеею отъ всехъ золъ и недуговъ, которыми страдало средневъковое католичество. Извъстно, сколько свътлыхъ надеждъ возлагалось на вселенскій соборъ въ эпоху такъ называемыхъ реформаторскихъ соборовъ; но извъстно также, какъ много этихъ надеждъ на нихъ разбилось, какъ много горькихъ разочарованій послъ нихъ останось. И все таки западное католичество не утратило вполив ввры во вселенскій соборъ, и, когда реформація въ пацствомъ стала колебать самыя основанія разгаръ борьбы съ церкви, лучшіе люди западной Европы опять устремили свои взоры ко вселенскому собору, опять стали просить вселенского собора и ждать отъ него исцеленія старыхъ недуговъ. Среди такихъ обстоятельствъ происходилъ знаменитый во многихъ отношеніяхъ тридентинскій соборъ, который хотя и не сыгралъ роли умиротворителя религіозной бури, вызванной рефермацією, составилъ однако своего рода эпоху возрожденія въ жизни католической церкви.

Польша въ течени многихъ годовъ, хотя и не съ одинаковинъ напряжениемъ, ждала всеменскаго собора, чаяла отъ него обновленія и униротворенія своей религіозно-церковной живни 1). Уже въ 1525 г. нримасъ Мынковскій просиль папу Климента VII о созваніи вселенскаго собора для возстановленія единства церкви, а примасъ Гамратъ въ 1542 году объщалъ папъ даже лично прибить на соборь и во всякомъ случав прислать на него представителей польской націи. Король Сигизиундъ I также неоднократно просилъ Климента VII и Павла III о скоръйменъ созвани вселенскаго собора, и притомъ въ городв желательномъ для свътскихъ государей и при участін въ соборь всьхъ сословій, какъ духовныхъ, такъ и светскихъ. Но когда после долгихъ проволочекъ, потребовавшихся для улаженія недоразунівній и препирательствь папы Павла III съ германскимъ императоромъ Карломъ V, соборъ открился 13 дек. 1545 года въ Тріентъ, представители польской церкви не явились на него. Вина въ этомъ падаетъ какъ на римскую курію, не извъстившую своевременно по неизвъстныть нова причинамъ нольское правительство и духовенство объ открытіи собора, такъ и на нольскихъ епископовъ, изъ-за своихъ личныхъ интересовъ не особенно близко принимавшихъ къ сердцу дело потрясенной редиги, въ особенности же на новаго примаса. Двержговскаго, вздумавшаго обидъться на папу за то, что онъ не присладъ ему особаго приглашенія, помино приглашенія, полученнаго его предшественникомъ Гамратомъ. Напротивъ Сигизмундъ лишь только получилъ отъ папи приглашеніе на соборъ, хотя и порядочно запоздавшее, тотчасъ же отвътиль ону объщаниемъ "съ величайшею поспъшностью" снарядить

<sup>1)</sup> Интересующиеся отношениям Польши из тридентскому собору могутъ найти подробныя свадения о нихъ въ брошюра г. Дембинского: «Die Beschickung des Tridemtinums durch Polen und die Frage von Nationalconsil» (Erster Theil, Breslau, 1883). Въ своей диссертации г. Дембинский весьма полно сгруппироваль извастия печатныхъ источниковъ объ отношения поляковъ извастия тридентского собора.

въ путь своихъ пословъ на соборъ. Примасъ между тъмъ все медлиль, то назначаль, то отивняль время созванія провинціальнаго синода для выбора уполномоченных на соборъ, и когда наконецъ этоть синодъ собрадся въ Ленчице подъ председательствомъ краковскаго ецискова Манфевскаго, пришло въ Польшу навъстіе о неренесецін собора 11 марта 1547 года изъ Трієнта въ Болонью (въ панскія владенія) и вызванных этипь перенесеніемъ неудовольствіяхъ и пререканіякъ между напою и императоромъ, грозившихъ окончиться явнымъ расколомъ въ католической поркви. Польскіе епископы, собравшіеся въ Ленчиць, разділили повидиному эти неудовольствія: по крайней мірі вибсто посыцки уполномоченных въ Болонью, ленчицкій синодъ опредалиль отправить папъ, отъ инца нримаса, посленіе съ просьбею-уладить дело относительно инста для продолженія и окончанія собора. Мациевскій сь краковскимъ ваноникомъ Гозіємъ лично вадиль въ резиденцію принаса Ловичь, и тамъ ими и составлено было это посланіе. Въ немъ примасъ доносиль паців, что и въ его провинціи иногів, и при томъ люди вдастные, недовольны перенесеніемъ собора въ Бодонью. Они-по словамъ примаса-говорять, что не нримуть соборных опредвленій, если эти последнія не будуть приняты сосъдники народами, и къ этому еще прибавляють, что нъмцы имъють полное право не являться на соборъ, потому что ниъ быль объщань соборь свободный, а теперь онь созывается въ такомъ мъсть, гдъ невозможно свободно высказывать свои мевнія. Поэтому примась, хотя и не разділяєть этихь мивній и опасеній, но такъ какъ не можетъ совершенно игнорировать общественнаго мизми, просить св. отца — въ союзв съ императоромъ и другими государями принять мары къ умиротворению религіозныхъ треволюній, не чуждыхъ и его провинціи, и позаботиться о томъ, чтобы соборныя постановленія были приняты не одною Италіою, но и встить христіанскимъ міромъ, особенно же Германіей 1). Съ своей стороны и Сигизмундъ въ письмъ къ Павлу III высказываль опасенія по поводу перенесенія собора въ Боленью и просидъ папу созвать соборъ, съ согласія императора и

<sup>1)</sup> Acta Historica IV, 240-241.

другихъ государей, въ такомъ городъ, который бы отвъчалъ об-

Хотя Польша, въ лицъ своихъ духовнихъ представителей оказалась довольно невнимательною ко вселенскому собору въ Тріентв, но это еще не доказываеть апатичнаго отношенія къ нему нольских людей того времени. Извъстны симпатіи самого Сигнамунда І нъ собору, неоднократно высказываемыя имъ въ письмахъ къ напамъ: даже только что уномянутое нами письмо къ Павлу III онъ начинаетъ описаніемъ той радости, которую онъ испыталь при полученномъ отъ папи извъстіи о состоявшенся уже открытін вселенскаго собора. Лучная часть тогдашняго польского духовенства, сосредоточившаяся въ канитулахъ, также горячо принимала къ сердцу дело вселенскаго собора. Въ то время, какъ Дзержговскій мединль созваніемъ провинціальнаго синода, къ краковскому епископу Мапревскому, самей светлой личности въ средъ тогдашняго польскаго клира, явилась (22 окт. 1546 г.) депутація отъ праковскаго ванитула, въ лице канониковъ Уханскаго, Говія, Пржереноскаго и Пржецлавскаго, и просила его — въ виду апатичнаго отношенія къ собору примаса послать въ Тріенть представителей хотя одной краковской епархін. Просьба эта, конечно, не была исполнена, такъ какъ исполнение ся невозможно было бы безъ открытаго разрыва Мацвевскаго съ принасомъ; но во первыхъ она не осталась безъ вліянія на ускореніе созванія ленчицкаго синода, состоявшагося подъ председательствомъ того же краковскаго опископа, вторыхъ самый факть подачи такой просьбы краковскимъ капитуломъ краснорфчиво говорить о томъ, какъ близко къ сердцу принимала дело вселенскаго собора лучшая часть польскаго духовенства. Что же касается польскаго общества, то достаточно вспомнить только что упомянутое нами послание примаса, или ленчицкаго синода, чтобы видеть, что польское общество не отно. силось къ нему безразлично, что оно держало сторону Германіи по вопросу о вселенскомъ соборъ, что оно не ожидало дебра отъ собора, созваннаго въ папскомъ городъ и потому вполнъ зависъвшаго от папи. Что польское общество интересовалось вселенскимъ соборомъ, что оно серьезно относилось къ нему, доказывает ся наконецъ самыть появлениеть тогда въ Краковъ навъст-

ной брошюры Модржевскаго "Oratio de legatis ad concilium christianum mittendis". Въ ней онъ горько сътуетъ на то, что Польша никого не послала еще отъ себя на вселенскій соборъ, какъ будто общее дъло кристіанства для нея безразлично, и совътуетъ накъ можно скоръе собрать сперва епархіальный, а петожъ и провинціальный синодъ съ участіємъ свътскихъ людей, даже и изъ крестьянскаго сословія, и, обсудивши на нихъ съ полною свободою слова вопросы, подлежащіе ръшенію вселенскаго собора, избрать троихъ (или болье) уполномеченныхъ и немедленно послать ихъ въ Тріентъ, снабдивши синодальными мивніями по разнымъ вопросамъ.

Сигизмундъ Августъ наследовалъ симпатін своего отца къ вселенскому соберу. Правда и онъ не сочувствоваль перенесению собора езъ Тріента въ Болонью и подъ разными предлогами отказывался отъ посыяки туда своихъ уполномоченныхъ; но онъ всегда н горячо стояль за свободный и законный вселейскій соборь. Когда папа Юлій III изъявиль согласіе на созваніе собора въ Тріенть, Сигизмундъ Августь тотчась на петроковскогь сейть 1550 года назначилъ своимъ посломъ на соборъ Отанислава Гозія, возведеннаго тогда въ санъ кульмскаго епископа. Съ своей стороны, въ ответъ на приглашение папы, примасъ Дзержговский созваль въ Петроковъ синодъ (14 июня 1551 г.), на которомъ польское духовенство избрало своимъ представителемъ на соборъ того же Станислава Гозія, пріобрівшаго себі на синодів такую извъстность своимъ "исповъданиемъ върм". Но такъ какъ поъздка Гозія въ Тріенть, всявдствіе возникшихь на синодъ несогласій относительно путевыхъ издержекъ, разстроившагося здоровья Гозія и какъ разъ въ эту пору случившагося перемъщенія его съ кулькской опископін на вармійскую, угрожала затянуться на неопредівленное время, то въ Тріенть посланъ биль временний пов'вренный въ двлахъ Петръ Глеговскій.

Съ открытіемъ (1 сент. 1550 г.) второй сессіи тридентскаго собора опять ожили въ Польшѣ надежды на умиротвореніе религіозно-церковной жизни, а вибстѣ съ ними опять выступили наружу желанія и требованія польскаго общества относительно цер-

ковныхъ преобразованій. Въ написанномъ 1551 году сочиненіи De republica emendanda изв'ястный уже намъ Модржевскій посвятикъ мёлый общирный трактать вселенскому собору и имевшей совершиться на немъ реформъ церкви. На вселенскій соборъ онъ смотрить какъ на единственное средство возвратить христіанству инръ, укротить и утищить разбущевавшуюся религюзную бурю. Вох, и сами папи, признають это, говорить онь, но до сихъ поръ напрасно ждетъ христіанскій кірь вседенскаго собора. Мысли Модржевскаге, изложенные имъ въ упомянутомъ трактать, не принадлежали ему одному, а были, какъ онъ самъ гороритъ въ концъ своей книги, результатомъ "совътовъ многихъ дюдей", хотя онъ и не отрицаеть того, что некоторые друге, и при томъ люди добрые и образование, не слишком болаливые, опасались, какъ бы опубликование этихъ мыслей не нанесле какого-нибудь ущерба въръ. Ми не будемъ туть ивлагеть инслей Модржевскаго о вседенскомъ соберв и о нужнихъ, по его мивнію, преобразованіяхъ цереви, предоставияя себв указать некоторыя изы нихъ впоследствін, при изложенін мивній Гозія о тахь же предметахь.

Въ то время, какъ въ Тріенте шли соборныя заседанія, въ Польше въ начале 1552 г. собранся въ Петрокове сейнъ, пронсходивній подъ безспорнымъ вліднісмъ Модржевскаго. Благодаря донедшинъ до Польши благопрінтинь известіянь о вновь отпрившемся соборь, о его примирительновъ повидимому отношение къ германскить протестанчамъ, сеймъ отнесся къ нему, особенно на первыхъ порахъ, довольно сочувственно. Правда, общее настроеніе петроковскаго сейка по многимъ причинамъ не могло нравиться римской курін. Для вреждебнаго отношенія ея къ сейну довольно было уже того, что даже католическіе участники сейна, въ родъ враковскаго епискона Зебржидовскаго, то просили напу дать на соборъ противникамъ полную свободу слова и даже явить по некоторымъ пунктамъ образецъ дюбви и снисхожденія кънимъ, то виражали желаніе, чтобы тридентскій соборъ постановиль такія определенія, какихъ требують обстоятельства времени, то наконецъ висказивали опасеніе, какъ би не произошло въ Польшъ чего-нибудь несогласного съ видами апостольского престода, если

на тридентскомъ соборъ будеть постаневдено что-нибудь такое, что не всъмъ иокажется благочестивнить и христинскимъ. Но какъ бы то ни было петроковскій сеймъ 1552 года по своему сочувствоваль вселенскому собору и это свое сечувствіе виравиль между прочимъ нь избранія пословъ на соборъ. Вивсто Тозія сеймъ вистранъ трокув, пословъ на соборъ. Яна Дроговиского, владисланского епископа. Якова Уканскаго, холистаго епископа, и Станит слава Тенчинскаго, крановскаго воеводу, которимъ дословы былъ, но желанію короля, сомужевовать и еле семретарь Модржевскій Мабраніе этихъ динув: семо но собо прасмерачног смилатем ствуеть о настроеніи петроковскаго сейма и въ свое время произволо бодьшию семсацію въ строго-католическомъ дагерь; но уполномоченнымъ петроковскаго сейма на пришлось мобывать въ Тріентъ, такъ какъ 28 мар. 1552 г. соборныя сомышанія вторично прерваны были напою.

Изъ сказанияго нами объ отношении Польши из вседенскому собору видно, что составитель "меновидація" быль въ свое время однимъ изъ наиболее заинтересованныхъ въ немъ лицъ. И онъ возлагаль большія надежды на соборь; но онь ждаль оть него не желаннаю Модржевскому "очищенія! религін", не преслевутаго преобразованія церкви согласно съ словома Божіннъ", а утвержденія на нецъ традиціоннаго: ученія кагодической меркви. anojorotone koropato one buctyhaste h be geome "hchoreganin". Полемику свою Гозій начинаеть категорическихь заявленість, что не должно и слушать таки, которие котягь разсуждать на соборь о томъ, относительно чего уже существують опредвления прежнихъ соборовъ. Нетрудно себъ представить, какое чувотве возбуждали въ Гозгв и общирний планъ перковныхъ преобразованій, начерченный черезчуръ сиблою рукою Модржевскаго, и тв желанія и требованія, которыя предъявляда къ тридентскому собору посольская наба на сейнъ 1552 года. Между тъпъ какъ реформаціонная нарты врчно твердила и повторяла, вакъ безспорную истину. что иногое и въ учени, и въ устройстви церкви, нуждается въ измъненіи, въ преобразованіи согласно съ "обстоятельствами времени", Гозій полагаль, что, еслибы дозволить вообще такую оте «XPECT. Чтен.», № 7-8,1885 г. Digitized by Google

мену определение прежимъ соборовъ, то ничего изъ этого не наши бы, крому чрозначайной пучаницы какъ въ учения, чакъ H BY TOTAHORICALIAN HOPROBRAIN, ROOMS CONSUMERRIO SANDMATORE-CIRA BO BURE MARS COMOCHENS, TARE I TOROBEROCHENS ABRANT. But reparts coology, redopers that he tro houses by hour, come постановленія его пред инжелько изгь будугь отпенены, если вобощь совымь имдей изоможно будогь возпункеми, есян не будоть из жереви жерого прочино, изосинанаро. Могорія свид'ь-PRINCIPATEL, AND BESTEHORIS COORDIN GLESSHESTERUP RECOURTS BY ORсуждение чель проименень нероучения, не почорымь уже состоявись опредвиния фрединствовавших им соборовь. Инпересори запрешами спорить и препираться о состоящихся уже соборныхъ определениять. Сами маны трикровали воспенское соборы жакь 40. Выштелів. А протестыты темерь котить, чтобы нив дозвонено было въ такоиъ важноиъ деле, какъ католическая вера, иволичь еметолини нев'внения. Если не дозволяется спервуь объ опредвлеин госупара-чемовъка, разы оне спубликовано, а сладуеть сму бизпрекослоние повиновачьси, че чень ненье мезволительно спорить и препираться объ опредълени Дука Свачего, геворищиго устами церкви. Сниз Линеръ признаеть тогъ факть, что отци никойскиго собора но захотъйн даже и вислушать фрівовь, какъ явных богохумичновь. Такъ же чечно должно ноступась и съ тонорожиния нопризнаниям промонадмиками, съ этими по истича ворами и разбойниками, чторгающимися нь чукім церкви и похи-<u>такопіми</u> чумую собствонность. На возраменів, что определенія дамо временения соборовь, но свидетельству бы. Амустина, ногуть быть впосивдстви испривинени, Гезій отничать, что члова Августина вовсе не инбють того симсла, будуе постановленное на еднопъ соборъ относительно върм помоть быть на другопъ вновь обсущняемо, или что позднеймий соборь жожеть издавать опредъленія, противиня предидущимь соборамь. Повдивнию соборы могуть изивнять, нан исправлять только такія опредвленія предыдущихъ соборовъ, котория касаются положительнато права, вившняго культа, перковной дисциплини въ тваъ именно случанаъ, когда они не водходять къ новимъ требованіямъ времени. Что

же касается опредъленій относительно візры, то они должны навсегда остаться твердніми и неизмінными.

Проводя ту инсль, что касающіяся вірн постановленія одного вселенскаго собора не могуть быть последующимъ соборомъ наменяемы. Гозій стояль въ полной гарменіи съ тридентскимъ соборомъ, и вивств съ нимъ, очевидно, разрушвать всякую надежду на примирение съ протестантами, доколь ови не отказались отъ всего того, что такъ или иначе противоръчно определениявъ какого-либо изъ вселенскихь соборовь католической церкви. Правля. въ теоріи "исповъданіе" допускало возпомность изкіненія опреділеній, касавшихся положительначо права, вижшилго культа и церковной диспишини, во на практика, нака показала тридентскій соборь, эта возножность съ трудомъ нерехеднія въ діле, такъ какъ въ въками сложившенся стров католичества церковная висциплина тесно свизывалась со всемъ строемъ основныхъ правовыхъ понятій напства, ставшихъ для католика догиатами върм. Не только въ догнатикъ, но и въ церковновъ устройствъ наиство не хотью ничьиъ поступиться въ угоду реформаціи. Тридентскій соборъ, созванный для реформы церкви, ничего такъ не чуждался и не страшился, какъ серьезной реформы церковной. Лишь только открылся соборъ въ Тріенть, манскіе легаты заявили, что сльдуеть начать съ опредвленія догиатовь, какь самато важнаго предмета религіи: они понимали, что это опредвленіе приведеть къ столь желательному для нихъ окончательному разрыву съ протестантами и вивств съ никъ къ отсрочкв навсегда двла реформи. Императоръ Карлъ V, искренно желавийй примиренія католиковъ съ протестантами, напротивъ настанваль на немедленияхъ церковныхь реформахь, чтобы чрезь нихь достигнуть примирсиія съ протестантами. Независимие отъ папи епископы, по проимуществу испанскіе, тоже желали прежде всего серьезной реформы просте для умиротворенія смущенной, колеблющейся совести католиковь. Въ виду сильной оппозиців легаты не смогли вполив отстоять своего предложенія, въ основ'в котораго лежала и имсль о принадлежности всёхъ і ерархическихъ и дисциплинарныхъ дёлъ исключительно къ компетенціи папы. Они нашли впрочемъ удобный для

себя выходъ изъ своего неудобнаго положенія: рівшено было вопросы догматическіе и вопросы церковной реформы разсматривать одновременно въ различныхъ кеммиссіяхъ. Въ голові предсідателей вселенскаго собора созріль такой планъ: они стануть затягивать совыщанія о догматахъ до тіхъ поръ, пока не узнають миннія напы о той или другой обсуждаемой соборомъ реформів въ церкви 1). Планъ этотъ удался имъ какъ нельзя, лучше, хотя и не безъ великихъ усилій, заботъ, волненій и тревогъ. Тридентскій соборъ не тронуль ни одного камня въ старомъ зданіи, въ угоду новымъ планамъ. Конкретный образъ тридентскаго собора, очевидно, носился предъ очами составителя "испов'яданія", когда онъ такъ ревностно съуживалъ рамки дійствій вселенскаго собора, когда онъ пропов'ядываль, что новаторовъ не слідуеть на соборі и выслушивать, какъ явныхъ богодульниковъ.

Вопросъ о составъ вседенскаго собора быль въ то время спорныть вопросомъ. Въ Польше иногіе желали допущенія светскихъ людей въ участію въ соберв. Въ этомъ смысле, какъ упомянули им выше, писаль папть Клименту VII Сигизиундъ I. Модржевскій точно также чисаль, что вселенскій соборь не должень состоять изь однихь епископовь: вселенская вера, говориль онь, есть въра не однихъ духовнихъ, но и мірянъ, есть вськъ вообще кристіанъ. Петроковскій сеймъ 1552 года, какъ мы видъли, стоялъ на этой точкъ зръщя и избралъ представителями Польши на тридентскій соборъ двоихъ епископовъ и одного светсваго человека, а Сигизмундъ Августъ пожелалъ присоединить къ нимъ и самого Модржевскаго. Эти послы, какъ мы знаемъ, не увидели тридентского собора. Но по истине траги-комическое илъ было бы положение въ Триентв, если бы имъ суждено было прибыть во время на вселенскій соборъ. Нельвя не сознаться, что и римской курім они надълали бы только лишнихъ хлопотъ, и еще въ такое время, когда она съ трудомъ справлялась и съ немецвими претензіями. Изв'єстно, что на тридентскомъ соборів господствующая итальянская партія рёшила не подавать голосовъ по

<sup>1)</sup> Oncken, Algem. Gesch., Abth. 78, p. 81.

націянъ, какъ было на предидущихъ соборахъ, а постановлять определенія по простому большинству голосовъ, т. е. по голосамъ нтальянских опископовъ, вполив зависвышихъ во всей своей карьеръ отъ папи. Мало того: вопреки практикъ прежнихъ соборовъ, уполномоченные отсутствующихъ епископовъ иноши права голосованія. Все это въ концъ концовъ превращало дентскій соборъ, особенно въ первыя двів его сессін, въ итальянско-испанскій синодъ, хотя онъ считаль себя вселенскимъ и дъйствовалъ отъ имени всей католической перкви. При такомъ положеній діла свобода слова на немъ существовала лишь на языкъ папскихъ легатовъ и ихъ итальянской рати, а допущение свытских людей, т. е. представителей протестантства, къ участію въ соборъ, являлось и само по себъ, съ католической точки врънія, дівломъ невозможнымъ. Вся законодательная власть на соборів de jure принадлежана епископанъ, хотя de facto въ установлении католической догнатики въ Тріенть весьма деятельное участіе принимали люди, не имъвшіе епископскаго сана, такъ называемые нанскіе теологи, которыми были по большей части монахи-доминиканцы и ісзунты. Но это отступленіе отъ принципа допушено было для своихъ---итальянскихъ теологовъ; неменкимъ богословамъ на соборъ не позволили фактически воспользоваться тъмъ, что имъ не принадлежало de jure. Ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что немецкие протестанты, и даже многие немецкие католики не признавали тридентской истины вселенскою, для себя обязательною, и остались при своемъ прежнемъ мивніи относительно того, что нужно признать законнымъ вселенскимъ соборомъ. Польская реформаціонная партія также не хотела на месте своего идеальнаго собора поставить историческій тридентскій соборъ, столь далекій отъ идеала. Составителю "исповеданія" предстояла трудная задача теоретически оправдать тридентскій соборь.

Изъ того, что не всё изъ народа призываются на вселенскій соборь и принимають участіє въ немъ, вовсе еще не слёдуеть то, говорить Гозій, что онъ не представляеть собою всей католической церкви. Это участіє всёхъ въ соборѣ само по себѣ невозможно, и даже если бы оно и оказалось возможнымъ, то чернь

(turba) начего не могла бы произвести на соборъ произ замъщательства (turbationem). Только одни ещископы, какъ отцы церкви, призванные заботиться о спасеніи своихъ духовныхъ чадъ, призываются на соборъ со всего христіанскаго міра. На іерусалимскомъ соборъ, ставшемъ первообразомъ всъхъ соборовъ, говорили одни аностолы, и вноследствін, сколько ни было соборовъ, не изъ кого другаго они состоями, какъ изъ епископовъ и даже назывались обыкновенно соборами еписконовъ. Возражение, что пастыри дълаются изъ овецъ, не инветь никакого значенія: пока человікъ не получиль законнаго посвященія, онь не имееть еще права отправлять обязанностей частыря. Поэтому въ католической церкви къ сужденію о ділахъ вівры на соборахъ всегда допускались только епископы, хотя къ присутствованию на нихъ допускались и болъе другихъ отличавшіеся ученостью пресвитеры. Не имбеть сиды и то возраженіе, что христіанская вера есть общая вера всехъ христіанъ, не однихъ духовинхъ, а и мірянъ. Изъ того, что въра ко всемъ относится, не спедуеть того, что всемъ принадлежить и суждение о въръ, подобно тому какъ изъ того, что всъмъ нужно правосудіе, не следуеть, что все его призвани творить.

Весьма обычнымъ доводомъ въ пользу участія свътскихъ людей во вселенскомъ соборъ было у протестантскихъ писателей указаніе на то, что многіе міряне—люди весьма образованные и въ самомъ богословіи превосходять иныхъ епископовъ. При выборъ пословъ на вселенскій соборъ, говорилъ Модржевскій, нужно принимать во вниманіе природныя дарованія, ученость, разсудительность, чистоту нравственной жизни человъка, и людямъ, обладающить этими качествами, предоставить право сужденія о спорныхъ предметахъ; напротивъ лишить этого права тъхъ епископовъ, которымъ не достаеть нужныхъ качествъ: какое это было бы поворное зрълище, говорить онъ,—глупцы въ роли судей и повелителей всего міра!

Допустивъ, соглашается Гозій, что между мірянами найдутся люди весьма ученые, въ самовъ богословіи болье свъдующіе, нежели иные епископы. Но это ничего еще не доказываеть: не мало есть частныхъ лицъ, знающихъ законы лучше королей и судей, и одна-

во же микто изъ-за этого не становъ оспаривать у этихъ последникъ принадлежащей имъ судебной власти. Перковь инбеть своимъ правителей (рипсірея), и этимъ правителямъ, а не тамъ, которые считають себя ученые другихь, принадлежить власть управлять церковью и судить о делахъ вери. Какъ би на билъ піранивъ учень и благочестивь, кога бы онь обладаль вежин добродележим, пока онго-ніряння, онь не перестаеть и неянваться, и быть овцою. Напротивъ епискенъ, котя би онъ лично не заслуживалъ никакого уваженія, хотя бы онь на меть вивакихь добродітелей пока объ — предстоитель церкви, объ пользуется и именять, и властью настыра. Да и зачёмъ овцамъ сбираць съ толку настырей разнаго реда тонкостяни, зачёнь них денскиваться того, что выше насъ: не лучие ли со страхомъ и искрением въром слушаться своихъ пастирей, какъ служителей Господа, и исполнять свои собственныя обязанности. В прочемъ, вто и неправда, будто многіе міряне превосходять въ бегословіи енисконовь. Теперь въ Польшт если ито прочель чыт-либо locos communes, то уже иризнается болье свадущимъ въ богословін, чемъ епископъ. Правда, попадаются иногда еписнопы, нало свидущіе въ Писаніи, но нівть ни одной провинціи, въ которой бы не было и апискомовъ, обладающих выдающимися нознаніями. Вообще необразованные ецископы — лишь исключеніе, которое не даеть еще основанія спорить противъ того общаго правила, что вселенскіе соборы доджин быть, -канъ они бывали до сихъ поръ, соборами описконовъ-

Съ вопросами объ участии свътенить лидей во вселенскихъ соборахъ тъсно связивался вопросъ объ участи въ нихъ государственной власти. Гозій рімпаеть и эгонъ вопросъ въ отрицательнень симсять насколько это участю насколся предметевъ върм.
Если государи и присутствовали на нікоторихъ соборахъ, говорить онъ, що вовсе не съ тъмъ, чтоби постановлять на нихъ
свои опредъленія о предметакъ, касалопикся върм, нии чтоби
присвоивать собъ право преизносиль по нинъ рімненія, а съ тъмъ,
чтоби поддержать авторичетъ собора и озаботиться приведеніемъ
въ исполненіе его опредъленій. Это неопровержимо доказывается
всею исторіею вселенскихъ соборовъ, свидітельствующею между

прочить о томъ, что подъ соборними опредъленіями подписывались съ правонъ голоса рашающаго только епископы; государи обикновенно не подписывались, если же иногда, въ виде исключенія, и подписывались, то въ самыхъ своихъ подписяхъ оговаривали, что подписывають ить не въ качестве судей (judicantes). особеннымъ удовольствіемъ Гозій указываеть на то, что и современный ему императоры Карлы V разделяеть эту же точку эркнія на отношеніе светской власти къ предметамъ верм, какъ это обнаружилось въ деле Лютера. Польские короли — недавно скончавнійся Сигизмундъ І и нынь царотвующій Сигизмундъ Августь, происходящіе по матери изъ того же славнаго австрійскаго дома, всегда держались и держатся той же точки зрвиія: когда ихъ просили дозволить въ Польше пропоредь "чистого Еванголія", они пряко отвичали, что судить о чистоти Евангелія—дівло не королей, а епископовъ. Вообще этой точки врвии держались и держатся всв католические государи; если же и бывали иногда исключения, то одна ласточка не дъласть еще весны, и церковная власть въ такихъ случаяхъ обикновенно энергически протестовала противъ вторженія светской власти въ дела веры (какъ это видно няв примъра Осін Кордубскаго, Асанасія Вол., Амвросія) и ревностно оберегала однивь емискенамъ принадлежащее право сужденія объ этихъ дълахъ.

Энергическая отповадь Гозія приверженцамъ участія свётской власти во вселенскихъ соборахъ вызывалась настоятельными потребностями времени. Возстаншее на защиту частнаго мейнія противъ церковнаго авторитета протестантотво неожиданно для самого себя создало себй новый авторитеть въ лиці світской или государственной власти. Польскіе приверженци реформаціи пошли на этомъ пути всябдъ за своими заграничними себратами: на каждомъ ночти сеймі они осаждали короля просьбами о преобразованіи церкви, объ уничтоженіи въ ней человіческихъ намышленій. И по мірті того, какъ разбивались надежды на тридентскій соборь, ноднимались и усиливались въ польскомъ обществі желанія совершить церковную реформу своими містными средствами, на такъ называемомъ національномъ соборів.

Въ XVI въкъ высль о соввания національнаго собора для умиротворенія на нешъ религіозныхъ разногласій была популярною во вськъ почти странахъ, окваченныхъ реформаціонныхъ движеніемъ. Даже многіе католики, искренно желавийе искорененія злоупотребленій и нестроеній католической церкви, возлагали свои надежды не на напу, а на императора. Самъ правовърный Карлъ У нногда готовъ быль стать на эту точку эрвнія. Во время напр. такъ називаемаго болонскаго собора, которий чапъ хоталось сдемать продолжениемъ превращеннаго далено не по высокивъ соображениямъ собора триденчеваго, Кариъ потребоваль отъ Павла III присники въ Герминію кардиналовъ, снабженныхъ полнемочілии разрышить въ ней причащение подъ двумя видами, бракъ священниковъ и секуляризацію въ некоторыхъ местахъ церковныхъ имуществъ, и, такъ какъ нана мединъ присижною легатовъ, издалъ отъ своего ниеми interim, разръщившій безъ согласія наши первые два пункта (въ май 1548 г.), и вскори посли него другой эдикть, предписывавшій частое совываніе столь вепріятнихь Риму провинціальныхъ синодовъ. Правда паны съумъли отвратить опасныя последствія этихь эдиктовь, но самий факть изданія ихь показывають, что государственная власть, въ силу исторических обстоятельствъ, въ сознани какъ самихъ императоровъ, такъ и подданияхъ ихъ, нолучила до некоторой степени значение вождя и судьи въ перковных дълахь и вопросахъ. На всякаго рода національных в собраніяхъ, съвздахъ, компоквічнахъ, какъ въ Германів, такъ и во Франціи, государственная власть всегда принимала болье или ненье двятельное участіе, и это участіє встрвчало со стороны приверженцевъ реформаціи полное сочувствіє. Въ Пельш'я вопросъ о національномъ собор'в фитурироваль въ числе наиболее животренещущих вопросовъ во все продолжение царствования Сигизмунда Августа, и при этомъ являлся въ разнихъ-такъ сказать-фазахъ, сообразно съ изнявшимися обстоятельствами и условіями времени.

Еще въ царотвованіе Сигивнунда I, въ эпоху первой сессін тридентскаго собора, имсль о національновь соборф проявлялась и висказывалась въ Польшф: по крайней ифрф Модржевскій въ извъстной рфчи "de legatis" проектироваль прежде посылки упол-

немоченныхъ на вселенскій себоръ созваніе въ Польшь превинціальняго синода, долженотвовавщяго, по его мисли, состоять не только изъ дудовинаъ, но и изъ срътскихъ людей (не исключая даже престыять), и ижевшего прете выбора этихъ унолномоченияхъ привести въ извъстность нужды церкви въ Польнга, всестороние нодъ условіемъ нолной свобеды сцова обсудить ихъ и принятими относительно ихъ рашеніями снабдить послевъ на вседенскій соборъ. Проектированный Модржевский провинцальный соборь, очевидно, весьма далеко уклонялся отъ тина обывновенныхъ провинціальныхъ синодовъ и скорве походиль на то, что впосавдствие онъ самъ и другіе стали называть національных синодомъ. Но въ это время, какъ и долго впоследствін, Модржевскій не решался еще пожертвовать совсемъ идосто вселенской церкви въ пользу принцина національности: въ той же рвин онъ прящо заявляеть, что не следуеть дълать самыя постановления о въръ на провинцильномъ синодъ, какъ относящися къ комистенции вселенского собора. Вообще идея вседенскости церкви, особенно въ первые годы царствованія Сигивмунда Августа, брала еще въ сознани Модржевскаго перевъсъ надъ идеею національности, въ особенности въ темъ синсав, въ какомъ монимала ее въ то время въ Польшт иногочислением цартія, предводиная нав'єстничь польскинь пристонь Пржилускинь. Пржилускій быль несителемь техь новыхь иля того времени возэрвній на церковь и государство, которыя сложилесь въ головахъ тогданнихъ западно-евромейскихъ юристовъ подъ вліяніемъ изученія древнихъ римскихъ законовъ и всего вообще строя понятій влассической древности относительно государственией власти и ез рели въ двиахъ върш и церкви. Въ его "статутахъ" со всер ясностью н определенностію виставляются въ противовесь принципать средневъковаго католичества два новыхъ принципа--- принципа государства и государственной выести, которымъ у него подчиняются церковь церковная власть, и принципь напіональности, ноторому ириносится вседенскость церкви. Между твиъ Модржевскій не только никогда не ногь отрыниться оть идея вселенскости церкви, но даже, не довольствуясь католическами ранками вселенской церкви, расширяль ихъ до признанія необхе-

диности участія во вселенском соборь не одних западно-европейскихъ, а и всехъ христіянъ вообще-гревовъ, русскихъ, армянь: Примаускій, руководясь євонин принципами, предпочитарь національный соборь вселенскому, являлся защитникомъ умиротворенія религіозиных несогласій, волновевших Польну, однами містими, польскими средсивами, т. е. по прениуществу средствами правительства и народнаго представительства, не заботясь объ остальныхъ государсиваль, не дожидалсь вселениваго собора. "Такъ какъ ниенемъ государства обнимается польза нерода въ дълъ спасенія душъ и заботы о тълать и собственности, то очевидно, что король должень веледствие своего происхождения, учения и воспитанія обладать большинь разунічного божеских и человіческих дълъ, чънъ все его подданние: онъ вождь и судья" (Szujski, Odrodzenie и reformacija, str. 63). Оставляя духовенству въ проектируемой народной церкви всй его прана, привиллегіи, десятины, даже право отлучанія, Пржилускій въ тоже время преводиль мысль о священинческомъ достоинстве короля, проповедиваль подчиненіе виу церкви; петроковскій сейнь 1550 года, происходивній нодъ вніяніснъ Пржилуского, ясно выразиль эти иден въ заявленномъ имъ желанін, чтобы "короле устраниль вов заблужденія и злоупотребленія, которыя протявни слову Бежію, чтобы онь указаль своимь подданнымь путь къ въчному блаженству и для улаженія разногласій между духовными и суртскими созваль въ своемъ государствъ всеобщій синодъ" і). Эти желанія сейма не получили удовлетворенія, и на следовавшемъ затемъ петроковскомъ сеймъ 1552 г., въ виду добрихъ въстей объ отпрывшейся тогда второй сессін тридентскаго собора, восторжествовали болье унвренныя иден Модржевского, видывшаго во вселенскомъ себор'в средстве умиротноренія церкви. Но это торжество не бидо полнымъ, и на этомъ же самомъ сеймъ Сигизмундъ Августъ объщалъ несольской изоб, въ случав, еслибы на тридентскомъ состоялось какое-либо нежелательное постановление, созвать нацинальный соборь въ своемъ государствв. На последующихъ сейматъ,

<sup>1)</sup> Scriptores Rerum Polonicarum, 1, 41.

есобенно на петроковскомъ сеймъ 1555 года, мисль о созвании національнаго собора заявлялась съ большею силою и вопросъ этоть очень часто дебатированся на сеймахъ. На сторону націомальнаго собора перепла и нартія Модржевскаго. Къ ней пристали инкоторые представители польскаго епископата, въ томъ
числь много леть занимавшій каседру примаса Яковъ Уханскій.

Хотя составителю "исповъданія" изв'ястно было, какъ сильно (tanto studio) въ то время желами въ Польштв національнаго собора, онъ удълиль вопросу о немъ сревнительно мало мъста. Но ватиядь его и туть висказаися съ достаточною опредвинтельностью. Напіональние собори, по мисли Гозія, не заслуживають даже названія собора: это скорве сборища, или скопища. Если испов'вдуеная нами въра ость и называется католическою, то она касается не одного какого-либо народа, а всехъ вообще христіанъ, где бы они ни находились. Поэтому делать въ своемъ народе или государствъ какія-либо постановленія относительно въры--- не что иное значить, какъ отделяться оть католической вёры и церкви. Въ частности - относительно мивнія "пекоторых» несведущихь", что никакой синодъ не можеть происходить безъ участія государственной власти, Говій съ удареніемъ отм'вчасть то обстоятельство, что церковние канони деляють исключение для однихь вселенскихь соборовъ, дозволяя присутствіе на нихъ государянъ, но не дозвоняють имъ присутствовать на провинціальных синодахь. Относительно этихъ частныхъ, или провинціальныхъ соборовъ онъ наконень замечаеть, что они могуть погрёшать, непогрёшних только вселенскій соборь, на которомъ присутствуєть папа, или который созванъ его властью.

Третій признакъ истинной церкви—единство ея: церковь есть единое цілое, въ ней ніть партій, въ ней одна віра, одни таннства, одни даже обряды, одниъ богослужебный явыкъ. Напротивъ у еретиковъ вообще и въ частности у претендующихъ на названіе евангеликовъ сколько головъ, столько и особыхъ миненій о догматахъ віры. Другь съ другомъ они препираются даже больше, чімъ съ католиками, и ніть физической возможности просто перечислить всё ихъ измішленія. Каждый день новые у

нихъ являются догнаты, новые сцеры, каждый годъ издаются у нихъ новыя системы богословія. Сегодня върують они въ одно, завтра увърують въ другое. У нихъ въчная междуусобная война, въ которой только и утъщительно то одно, что война еретиковъ есть миръ для церкви. Все это отъ того происходить, что они отступили отъ истины, а истина не можетъ быть миогоразличною, но какъ голосъ единаго Святаге Духа, она всегда—едина (гл. 25, стр. 41—42; ср. стр. 318—319).

Главная причина, почему истиниая перковы пребиваеть всегда единою, завлючается въ токъ, что члены, образующие ее, не увлекаются своими частными межніями, а мевыяють свой разунь въ послушание главъ всей нервви. Христосъ-глава и основание церкви, единий настырь единаго стада. Но хотя Его одного вполнъ было бы достаточно для управленія церковью и сохраненія ея единства, однако Онъ, отходя къ Отпу Свеску, благоволилъ одному апостолу Потру поручить пасти своих овещь, чтобы такимъ образомъ ан. Петръ и его пресминкъ поддерживалъ на земяв единство церкви (dux et princeps retinendae unitatis). И это несколько не умаляеть славы Христа: единственно по безконечной свеей благости Онъ дароваль людямъ многое, чего они вовее не заслуживали, и вообще нёть ничего такого, чего бы ошь не быль готовъ дать людямъ. Онъ, нерушимый и красугольный камень церкви, благоволиль едівлать ан. Петра и его пресиниковъ, темъ камнемъ, на которомъ построена церковъ. — Гозій не налагаетъ доказательствъ приматетва ал. Петра, весьна подробно развитыхъ у его предшественниковъ (особенно у Бертольда, автора "нъмецкато богословія", и у Контарина). Онъ полько обращаеть вниканіе на неправильное, по его мевнію, толкованіе противниками этого принатства из въстныхъ словъ Христа: "ты-Петръ, и на семъ камив я создамъ перковь Мою". Въ Польшв тогда не только среди протестантовъ, но и среди католическаго духовенства были въ ходу не вполев католическія толкованія этихь словъ 1). Говій согласень допустить, что и Христось — ретга, камень,

<sup>4)</sup> Объ этомъ свидетельствуеть самъ Говій въ одномъ изъ своихъ писемъ (Acta Historica, IV, 261).

н въра, которую исмовъдаль ап. Петръ, — ресга; но изъ этого еще не слъдуеть, по его инанію, что и ан. Петръ не есть ресга. Если привнать, что единственний камень, на которомъ ностроена церковь есль Христосъ, или въра въ Него, исмовъдания Петромъ, те, говорить онъ, Люторъ спаметь: воть — Христосъ, Каленина скаметь въ свою очередь: воть — енъ, анабаптисти скамуть: воть — онъ и т. д. Въ монив концевъ инйдеть, что нътъ истини въ церкви, когда невозножно распознать у нея ни основанія, ни здавія. Истинная церковь дозжна инъть нединий камень, на моторомъ она построена, а это и есть пана, предстоятель всей церкви, пресиникъ Петра аностола (гл. 26, стр. 42—44).

Отоель, четвертий признавь истинной церкви— смостолеская:
она кранить учение апостеловь, дешедшее до нея не только чрезь
инсамие, не и чрезь предание, и инветь законное преемство спископовь оть скинкъ вностоловъ (гл. 27, стр. 45). Гдъ нътъ
преемства епископовъ отъ впостоловъ, тамъ нътъ и учения апостошевъ, а следовательно тамъ нътъ церкви, тамъ синагога сатани.
Сами не имъя церкви, протестанти употребляють всъ усили къ
тому, чтоби и ни у кого другато ся не было, и такъ какъ
единая истиния церковь не можеть существовать безъ одного
предстолтеля, то всъ свои изкинаци они направили на нисировержение паиства.

Нредставители реформаціонных движеній тогдашняго польскаго общества не вестда иряно нападали на принатство папи. Подъ влінність ли старыхъ традмій, или по инымъ причинамъ ски старались не ниспровергнуть совскиъ, а только преобразовать панотво. Даме Пржилускій осглашался признавать римскате епископа первымъ между спископами. Что же касается Модржевскаго, те онъ гетовъ былъ признавать напу главою церкви, согласенъ былъ допустить долю правды въ названіи ап. Петра основаніемъ перкви, соглашался даже называть напу викаріемъ Христа. Но всё эти уступки на дале очень нало инали значенія: тоть же самый Модржевскій набрасываеть такой планъ преобразованія папства и всего строя католической ісрархіи, въ которомъ очень нало оставалось бы отъ традиціоннаго папства. Сущность этоге преоб-

разованія— заміна монархическаго абсолютивна въ ділі управленія первовью крайнинь республиканизмонь, съ выборнымь на одинь годъ напою во главі, сильно къ тому же еграниченнымь севітомь десити выбраннях для него пселенскимь соборомь совітниковь и интеннішть въ добавокь всямой судебной власти, съ наждыни десять тіпъ созывающим вселенскими соборями, съ знансимацією етдільных церквей, или провинцій изъ-нодъ пласти Рима и т. д. и т. д.

Въ противеноложность этикъ навълнили реформацию инскиъ Говій въ своомъ "испов'ядинів" является защитникомъ традиціоннаго напотва. Оть санихъ апостоловь, говорить онь, ведсть свое начало постоянно соблюдівнійся церковію обичей --- Іювиновичься топу, кого свить Христосъ остявиять вийсто Себи верховный вошденъ на зенав, и къ нему одному обращаться по дванив, касаюшимся върм. Чтобы убъдиться въ этомъ, онъ приглашаетъ прочесть постановленія соборовь, посланія папь, обратичься въ свидътельствань исторіи, ясно говорящинь въ пользу принатетва цани. Лаже сретики, до самого Латера включительне, но деламь върм всетив обращались первонячально из впостольскому ирестолу. И не безъ причины всегда признавалось за римском перковаю гиавенство (principatus). Тогда какъ все другія перкви, ведущіє овое начало отъ впостоловъ, отпали отъ въры, только одна она, чатъ вевхъ перивей, по благодати всемогущаго Бога, нивогда не сбилась со стоям висстольской, не подчинильсь сротический в новимстванъ, в всегна неизменно пребивала въ той върв, которую ислучнав отъ впостоловъ. Съ того сайсто монейта, какъ Христосъ вознесся на небо, по являть виры всегди все обращание въ впостольской, т. е. римской цериви, потому что выра въ ней-они уварены быле—не нежеть потерпыть ущербы, непограничесть----ем преробатива. Вироченъ, не должно дунить, что, когда обращаются въ Римъ по важнить делань, одинь папа ихъ обсуждаеть: онь пользуется советами неходящихся подле него ученейших людей всего піра. Поэтому не должно слушать твкъ, которые говорять, что они согласны повиноваться пап'в римскому, но не хотять мовиноваться Павлу или Юлію, и которые себь присвоивають право

сужденія о томъ, когда папа Юлій рімпасть, какъ папа, а когда, какъ Юлій. Если бы допустить эту уловку, то пришлось бы съ корнемъ уничтожить всякое повиновеніе (гд. 28, стр. 46—49).

Будучи не въ силахъ ниспровергнуть самый принцииъ напства, противники его стараются всевовножными влеветами возбудеть во всель ненависть и презране въ викарию Христову и преемнику Потрову. Если изъ книгъ протестантовъ выкинуть всъ ихъ клевети, злословія, брань на папу, то останутся почти одив пустыя странецы. У никъ тотъ — ревнитель Евангелія, кто бранить римскаро порвоевященника. Допустимь, прододжаеть "исповъданіе", что когда-либо пана уклонился или уклоняются съ пути честной, строго-правственной жизни. Разви это, достаточная причина для того, чтобы отрекаться отъ содержиной и пропомедуемой паною въры въ Христа? Если напа проповъдуетъ истинное учене, что мев за дело до ото жизни, да и кто я такой, чтобы мев судить сидящаго на Петровой наседръ. Богъ — судья напъ: Ему онъ дасть отчеть и въ своей жизни, и во вверечномъ ему первосвященичествъ. Духъ, идъже хощеть, дышеть и инсгда возводить на касодру. Петрову дюдей, не отличающихся чистотою и святостью своей жизни. Но въ томъ проимущество римской каобдри, что на ней никогда не сидъль ли донатисть, ни нелагіанисть, ни дотеренинь, ни нной какой-либо еретикъ. Лучшинъ примівромъ этого служить нана Вигилій, неправодникь путокъ взошедшій на нацскій престоль и однако же оказавнійся на престоль внолев достожнымъ его, благочестиво отвергий те, что нечестиво раньше самъ объщать. Какіе бы пуфщики ни сидвли на римской кассарь, въра Потрова никогда не изсявала и не изсякнеть на ней. Въ этомъ сински римские первосвященники совершенно оправедине называются святьйшими. Что же касается самыхъ обвиненій, раводимыхъ на папъ за частную жизнь ихъ, то иногія изъ нихъ просто выиншлены сатанистами. Въ заключеніе "исповъданіе" совътують читателявъ следовать примеру сыновей Ноя, прикрывавшихъ наготу своего отца, а не Хама нечестиваго.

Въ заключение авторъ опять возвращается къ первону при-

знаку истинеой церкви — сеятости. Церковь есть общество, или союзъ святыхъ, т. е. върующихъ; она есть единое тъло, состоящее изъ многихъ членовъ и именощее главою своею Христа. Какъ въ тълъ каждий членъ инъетъ свое особое назначение и исполненіе инъ этоге назначенія производить общую пользу всего тыла, такъ и между членами церкви существуетъ нъкоторое общеніе (communio) добрыхъ дълъ, н не только дълъ, совершонныхъ Христомъ, но и двяъ всехъ благочестивняъ людей, когда-либо существовавшихъ или теперь существующихъ въ мірі: принадлежа къ церкви, им по этому самому становимся участниками всёхъ духовныхъ благъ, которыя когда-либо были и теперь есть въ церкви. Не только живущихъ съ нами на землъ, но и торжествующихъ со Христомъ на небъ и политвы намъ спосиъществують, и заслуги усвояются (suffragantur). Но заслуги святыхъ инфить вначеніе въ силу заслугь Христа; Онъ, святой святихъ, сообщаеть всвиъ свои заслуги, особенно заслуги страданія и смерти. Это общение со Христовъ совершается въ таниствахъ. Такивъ образонъ, танъ, гдъ всъ, содълавшіеся участниками заслугь Христа; пользуются общини таниствани и чрезъ это становятся единымъ теломъ съ своем главом, и где кроме того существуеть общеніе всехъ добрихъ дель живущихъ и скончавшихся членовъ, тамъ по истинъ союзъ, наи общение святихъ. Сказавши еще о томъ, что вив этого общенія святыхъ находятся язычники, оретики, раскольники, отлученные на время отъ церкви, составитель переходить въ танистванъ, какъ средстванъ нашего освященія (гл. 30-31).

П. Жувовичъ.

(Продолжение будеть).



## Введеніе въ книгу пророка Іонля.

(II podoancenie 1)

IV. Митию Креднера и его послъдователей. Наиболью олабыя стовоны его.

Всь старанія кратиковъ-раціоналистовъ: доказать поздаващее происхождение внити пророка Гонд после вленя вавилонского не вотричають себи сочувоснія въ средь большинства ибисциих ученыхъ. Это бельшинство и притемъ авторитетныхъ представителей критики и толкованія, не спотря на возраженія отрицательной критики, признаеть пр. Іония одника изъ древиваних пророкова. Выраженість нерасположенія нь отрицательному вэгляду крайникь критиковь отчасти можеть служить тоть необывновомир радунный пріемъ, какой оказана на западе мневно Ефеднера, которое онъ высказаль и обосноваль 50 лить тому назадь вь сочинени "Der Prophet Icel. übersetzt und erklärt". Mozno gynara, arc ieberin upodecсоръ своимъ успрасми въ этомъ стнощения, между прочимъ, обязанъ собственно тому, что съ точки зрвнія его взгляда удачно устраняются въкоторыя возраженія крайней критики, отрицающей древность пр. Іоиля. Какъ бы ни было, усибхъ Креднера очень замъчателенъ. Встрътивъ благосклонный пріемъ на первыхъ же порахъ, его мивніе о времени двятельности прор. Ісиля въ продолжение 50-ти леть своего существования принято большинствомъ западныхъ ученыхъ 2) и одержало решительный перевесъ, по числу

¹) См. 9—10 №№ Христ. Чтенія за 1884 г.

<sup>\*)</sup> Каковы: Моверсъ (Kritische Untersuchungen über die biblische Chronik. 1834. s. 119—124), Винеръ (Biblisches Realwörterbuch. Bd. 1 Art. «Ioel»), Гит-

м известности въ наукъ своихъ защитниковъ, надъ вскии другими. Еще въ 1851 году Деличъ 1), въ виду того единодушіл, съ которымъ ученые приняли мийніе Ефреднера, объявиль вопросъ о времени деятельности: пр. Понля окончательно рашениять. И съ того времени по настоящую нору оно является положительно господствующить на западъ, такъ что крайніе его противники, въ родь Гильгенфельда и Штаде, вполить справеднию (хотя и не безъ проніи) называють его ходячийъ. Оно принято иногими и у насъ: его им находимъ въ "Вескресномъ Чтенія" (V, стр. 245, св. пр. 1015, въ "Прибавленіяхъ къ твореніямъ св. Отцевъ" (т. ХХУ, стр. 107, 1872). и въ учебникахъ для семинарій Хергозерскаго и Орды.

. Изложнить содержане этого господствувалаго мивнія.

Устанавливая гочку зрвнія на возможний критерій для опредъленія времени пророческой дівятельности Іонля, какъ Креднеръ, такъ и всів его послідователи признають существенно важными для ріменія вопрося ті указанія на политическія собитія, которыя содержиті книга Іонля. Поэтому обращають вниманіе прежде всего на перечень враговъ Іудеи, которымь пророкъ угрожаєть Божіннъ наказаніемъ за причиненныя Іуді и Іерусалиму несчастія и обиды. Пакими прагами являются финисіяне (Тирь и Сидонъ), округи филистиченіе (Іонл. ІІІ, 4), Египеть и Эдожь (ІІГ, 19). Въ списят враговъ не упоминается ин Ассирія, ни дамасская Сирія. Посліднее обстоятельство даеть право на два ртрацательнихъ вывода.

1): Объ ассирінняхъ и хаддяхъ: пророкъ незвиеть ничего, слъдовательно онъ жиль и пророчествоваль въ до-аесирійскую эпоху, т. е.: раньше пона времени, съ котораго ассирінне начинають угрожать нолитической: жизни оврейскаго і народа, паначить — до 790 г.

\$100 pm 1197 60

мягъ (Kleine Propheten. 1—3. Aufl, Vorbemerk. z. Ioel), Эвальдъ (Propheten d. Alten Bundes s. 65 f.), Тосианъ (Weissagung und Erführ. I s. 201—203), Э. Мойеръ (Ioel. 1841. s. 18), Ваўръ (Amos. s. 28), Делячь (Luther. Zeitschr. v. Rudelb. u. Guer. 1851. s. 306 ff.), Врише (Die Weissagung, d. Proph. Ioel. 1872), Шрадеръ (in de Wette's Einleitung. Aufl. 8. s. 454 f.), Кейль (Einleitung. Aufl. 3. § 84), Орелля (Die Alttest. Weissagung. v. d. Vollendung. d. Gottesreiches. 1882. s. 227 f.).

<sup>1)</sup> Ibidem.

2) Пророкъ не упоминаеть о дамасскихь сиріянахь, которые при парѣ Іоасѣ іудейскомъ сдѣлали нападеніе на Іерусалимъ, за кеторое Іоасъ поплатился не только сокровищами храма и дворца, но и своею живнію (4 Цар. XII, 17—18, ср. 2 Пар. XXIV, 23—24). Невозможно допустить, чтобы пр. Іонль, переживши это нападеніе, не внесъ сиріянъ въ списокъ враговъ іудейскаго народа; слѣдовательно, время пророческой дѣятельности Іонля предшествовало походу сирійскаго царя Азанла на Іудею и Іерусалимъ, а потому книга прор. Іонля написана раньше 840 г. до Р. Хр.

Установивъ эти два положенія, Креднеръ и его последователю обращаются къ врагамъ Гуди и Герусалина, упоминаеминъ Гонленъ. Египтанамъ и идумеянамъ пророкъ ожидаетъ отищенія за то, что они пролиди невинную кровь іудеевъ въ своей земль (III, 19), а филистиилянамъ и финикілнамъ за то, что они ограбили іорусалимскій храмъ и продавали іудейскихъ пленниковъ въ рабство (Ш, 4-6). Интя въ виду предъидущее заключение, что пророкъ Іонль жиль раньше похода Азанла сирійскаго на Іерусалинь, находять здёсь указанія на событія, разсказанныя въ историческихъ книтахъ: проявление вражди Египта противъ Туден, на которое указываеть Іондь, видять въ походъ египетскаго царя Суссакиза или Шишака на Іудею въ пятий годъ царствованія Ровоава (3 Цар. XIV, 25-26; ср. 2 Пар. XII, 2-9); вину Эдона, о которой говорить пророкь въ III, 19, относять ко времени отложенія его отъ Іуден при Іорам'в (4 Цар. VIII, 20-22; ср. 2 Пар. XXI, 8 — 10); преступленіе филистивлянъ и финикіянъ, упоминаемое Іонлемъ III, 4 — 6, отождествляють съ событіемъ, случившимся въ концъ царствованія Іорама, — нападеніемъ на Іерусалинь филистиплянь и арабовь, взявшихь столицу царства, ограбившихъ і русалимскій храмъ и уведшихъ въ пленъ царскихъ женъ и синовей, за исключениеть Оховіи (2 Пар. ХХІ, 16—17). Такить путемъ Креднеръ и все защитники его инвија приходать къ новому заключевію: 3) такъ какъ отложеніе ндуменнь отъ Туден и взятіе Герусалима филистимиянами и арабами случилось въ царствованіе Іорама, и второе изъ этихъ собитій-къ концу его царствованія, то пр. Ісиль не только не могь пророчествовать ранее

царствованія Іорама, но, візроятно, составиль свое пророчество уже въ другое царствованіе, слідовательно поаже 890 г. Такимъ образомъ для времени пророческой діятельности Іонля остается промежутокъ отъ 890 до 840 г.

Для ближайшаго опредъленія времени обращаются къ даннымъ уже не политическаго характера, а къ темъ, которыя дають почятіе о религіозно-правственномъ состоянім іудейскаго народа во времена прор. Іондя. При Іондъ, какъ показываетъ или предподагаетъ содержание его книги, процейтала религия Ісговы, совершалось богослужение при хранв, священники стояли на виду и пользовались уваженіемъ со стороны народа; словомъ-тогда было законное состояніе, при которомъ народъ вель себя въ религіознонравственномъ отношенім настолько удовлетворительно, что пророкъ не имълъ нужды обличать народъ за идолоноклонство, и вообще у него нъть рычи о тыхъ грыхахъ народа, которые требовали суда чрезъ ассиріянъ и которые караются Акосонъ, Осією и Исаіей. На этомъ основаніи Креднеръ и его последователи изъ найденнаго періода, т. е. приблизительно 890 — 840 г. исключають парствованія Охозін, Гонолін и последнюю половину парствованія Іоаса.

Такимъ образомъ для пророческой деятельности Ісиля остается только первая половина царствованія Ісаса, когда, благодаря благочестивому первосвященнику Ісдаю, идолослуженіе было отвергнуто, возстановлено богослуженіе въ храмъ, народъ и царь охотно внимали голосу служителей Ісговы и пр.

Еще ближе и теснее определить время пророческой деятельности Іоиля позволяеть, въ связи съ предъидущимъ, то обстоятельство, что въ книге пр. Іонля неть упоминанія о царе. Это приводить ко времени малолетства Іоаса, когда правителемъ царства быль благоразумный первосвященникъ Іодай, іерархія стояла на первомъ плане и священники были истинными отцами и руково дителями народа.

Таковы ходъ и способъ рашенія вопроса по гипотеза Креднера. Какъ мы видимъ, вопросъ о времени пророческой даятельности Іопля здась рашается исключительно чрезъ сопоставленіе

данных книги пр. Іондя съ нявъстіями историческихъ книгъ. Хотя сопоставленіе книги Іондя съ другими пророческими книгами ничего въ сущности не прибавляеть къ этому ръшенію, однако Креднеръ и его послъдователи обращаются къ нимъ для подтвержденія уже добытаго результата.

При этомъ прежде всего останавливають вникание на книгъ Аноса и находить, что Анось, какъ пророкъ поздивний, уже пользуется Іонлемъ. Въ началь и концъ его кинги есть вираженія, напоминающія Іоная (ср. Anoc. I, 2, IX, 13 и Іона. III, 16. 18), и въ первой ръчи Амоса, гдъ пророкъ предсказываетъ судъ Вожій на окрестные народы, о физистиминахъ, финакіянахъ и идуменнях говорится очень сходно съ Іонденъ (ср. Ан. I, 6. 9. 11 и Іоня. III, 4. 6. 19). И это сходство — утверждають защетники излагаемато нами живнія — не минисе, не случайное; оно объясняется тыть, что Апось инфеть предъ главами Іонля и въ I, 6-12 говорить о такь же событияхь, о ноторыхь идеть рвчь въ III, 4-6. 19 Існая и которыя случились въ царствованіе Іорана (4 Нар. VIII, 20-22; ср. 2 Пар. XXI, 8-10, 16-17). Понятно, что для Аноса эти собитія били уже фактомъ далекаго врошлаго 1). Что касается некоторыхъ другихъ сторонъ сходства нежду Іонленъ и Аносонъ, на исторое, несравненно раньше Креднера, указивали защитники древнято мивнія о современности обонкъ пророковъ, то Креднеръ убщительно отрицаеть его; такъ онъ полагаеть, что, говоря о засухв и опустошеніи страны саранчею (IV, 6 — 9), Амось не могь разуміть теже самыя несчастія, которыя описываются въ первой половинъ

<sup>1)</sup> Впрочемъ здъсь замъчвется изкоторая неунъренность и долебаніе, на которыя нельяя не обратить вниманія. Самъ Креднеръ силоняєтся и на то, что, чкамется, Амосъ въ І, 11 виветъ въ виду случай, неизвъстный Іонлю, имъвшій изсто уже ближе къ его времени» (Einleit. s. 60). Нѣкоторые наъпослѣдователей Креднера готовы видать въ Ам. І, 9 указаніе и не другіе, подобные бывшему при Іорамъ случай, лежавшіе ближе ко времени Амосъ (въроятно изъ премени войнъ сирійскихъ царей Аванла и Венадада съ изравльскихъ царствомъ, когда финикіяне могли покупать планныхъ взравльтянъ и потомъ продавать ихъ). Си. Keil, Commentar üb. kl. Proph. s. 176-Orelii, Alttest. Weissag. s. 228.

книги Іоиля 1). Но накоторые изъ посладователей Креднера и эту сторону сходства приводять какъ доказательство того, что Амосъ жилъ поздиве Іоиля. По ихъ мизьнію, пр. Амосъ въ IV, 6 — 9 говорить о тъхъ уже давне пережитихъ бъдствіяхъ страны, которыя были современны Іоилю и послужили для него поводомъ къ произнесенію проречества; отсюда объясняють то обстоятельство, что Амосъ въ IV, 9 употребляеть для обозначенія саранчи слово С12, — названіе, раньше встрачающесся только у Іоиля (I, 4; II, 25) 1). Сладовательно, и здась находять основаніе, чтобы считать Іоиля предшественникомъ Амоса.

Подобное отношеніе, какъ поздніе жившихъ пророковъ къ ихъ предшественнику, находять между Іоннень съ одной стороны, и Исаіей, Михеемъ, авторомъ ІХ—ХІУ ггл. книги Захаріи, Софоніею и пр.—съ другой. Не такъ какъ сопоставленіе пр. Іонля съ пророками, жившими послів Амоса, не имбеть значенія для рівшенія вопроса о времени діятельности Іонля даже съ точки зрівнія самихъ послівдователей Креднера, то и мы считаемъ излишнимъ здівсь касаться пространнихъ разсужденій Креднера въ этой области.

Креднеръ считалъ Іонля самимъ древнимъ изъ пророковъ, оставившихъ по себъ писанія, и при защить этого положенія старался доказать, что всь видимыя черты сходства съ Іонлемъ, встръчающіяся у другихъ пророковъ, объясняются ихъ знакомствомъ съ его книгою, ихъ зависимостью отъ Іенля, но не наобороть. Но многіе нъмецкіе ученые, усвоившіе себъ мивніе Креднера по вопресу о времени пророческой дъятельности Іонля, не согласны съ нимъ относительно пророка Авдіи. Принявши гипотезу

¹) Креднеръ въ данномъ случав представляетъ следующіе доводы: у Іонля означенныя бедствів касались царства іудейскаго, у Амоса — веравльскаго; по езображенію Іонля, саранча и засуха постигли страну одновременно и стояли въ связи между собою, у Амоса же оне представляются стоящими отдельно, каждая сама по себе; Іонль жалуется на засуху, явившуюся вследствіе отсутствія поздняго дождя, а у Амоса говорится о засухе и безводье, происходившихъ отъ недостатка раннихъ дождей; Амосъ говорить о неурожав жлеба, а Іонль—о недостатке всехъ продуктовъ. Ск. Credner, Ioel. s. 55.

<sup>~</sup> Cp. Orelli, ibid. s. 229.

Креднера и выходя изъ его же соображеній относительно Іоиля, они признають Авдію болье древникь пророком сравнительно сь Іоилемь и иначе опредвляють отношеніе нашего пророка къ Авдіи. Вопреки мивнію Креднера, считавшаго Авдію одникь изъ поздивішихъ пророковъ, писавшихъ подъ вліяніемъ Іереміи, Гофмань 1), Деличъ 2), Кейль 3), Орелли 4) и др. находять, что Іоиль и Авдія стоять въ близкой и тесной связи между собою. Обращая внишаніе на замічательное сходство цежду ниши въ большомъ количествів словъ, выраженій и мислей 5) и сближая указанія обонхъ пророковъ на политическія событія, эти ученые признають, помино зависиности, близкое временное ссотношеніе ихъ, а именно—считають Авдію старшимъ современникомъ Іоиля, пророчествовавшимъ очень незадолго до него (самое большее—за 20 літь). Къ этому заключенію они приходять слідующимъ путемъ 6).

Предполагая на основаніи подміченнаго сходства существованіе зависимости и временной близости двухъ пророковъ между собою, названные ученые устанавливають прежде всего положенія: 1) что пр. Авдія не стоитъ въ зависимости отъ Іереміи, пророка временъ пліна (вопреки Креднеру, Де Ветте-ІПтрадеру, Влеку и др.), и 2) что, говоря о враждебномъ отношеніи Эдома

<sup>1)</sup> Weiss. u. Erfähr. s. 201-3.

<sup>2)</sup> Rudelb. u. Guer. Zeitschr. 1851. s. 91.

<sup>2)</sup> Einleit. § 88. Comment. s. 242 ff.

<sup>4)</sup> Alttest. Weiss. § 25.

<sup>5)</sup> Авд. ст. 10 сравн. съ Іоня. III, 19; Авд. ст. 11 ср. Іоня. III, 3; Авд. ст. 15 ср. Іоня. III, 4. 7; Авд. ст. 17 ср. Іоня. II, 32. III, 17; Авд. ст. 18 ср. Іоня. III, 8.

<sup>6)</sup> Время пророческай даятельности Авдіи не менте спорно, чтит Іонля за отсутствісить пряныхть указаній. Ученые, опредаляющіє его при помощи гипотелы Креднера относительно Іонля, хорошо понижаютть положеніе вопроса и потому остерегаются приводить въ пользу Іонля доказательства изъ книги пр. Авдіи. Если мы обращаємть вниманіе на то приміненіе, какое сділано изъ гипотелы Креднера его послідователями относительно Авдіи, то дізлаємть это главнымть образомть въ виду невзбіжности и необходимости рішить вопрось объ отношеніи нашего пророка къ Авдіи, такъ какъ это отношеніе—какъ мы и сами потомъ увидимъ—иметь большое значеніе для правильнаго поняманія историческихть обстоягельствъ времени пр. Іонля.

къ Іудъ въ "день несчастія" послъдняго, не можетъ разумъть подъ этимъ днемъ халдейскую катастрофу—разрушеніе Іерусалима Навуходоносоромъ (588 г.).

Ръшивъ—и вполив основательно—вопросъ о зависимости между Авдіею и Гереміей въ пользу древности и оригинальности пр. Авдін 1), установивъ также фактъ, что пр. Авдія миветь предъ глазами не халдейскую катастрофу, а другое событіе изъ болье ранняго времени 2), они находятъ возможнымъ опредълить ближе

<sup>1)</sup> Въ довазательство того, что Авдія по отношенію въ Іеремія-проровъ древиващій, что Іеремія завиствоваль у него и пользовался нив при составденія своего пророчества на Идумею (XLIX, 7-22), а не наоборотъ, оня приводять савдующіе доводы: а) пророчество Іерекія на Идумею содержить въ себв очень много своеобразныхъ и характерныхъ выражевій (І.р. XLIX; 13 cp. XXIV, 9; XXV, 9; XLII, 18; XLIV, 22; Iep. XLIX, 17 cp. XIX, 8, Iep. XLIX, 22 ср. XLVIII, 40. 41), изъ которыхъ не одно не повторяется въ пророчествъ Авдія, между тъмъ у Ісремія ссть выраженія буквально сходныя съ выраженіями Авдія (Іер. XLIX, 14-16 ср. Авд. 1-4; Іер.-7 ст. ср. Авд. 8). b) Общее у обояхъ пророжовъ въ пророчествъ Авдіи соединено въ одно цвлое съ остальнымъ не только вившнею, но и твсною виутр∈инею связью, такъ что пророчество Авдіи представляєть цільное, жарактеристическое единство, чего не достаетъ у Іеремін (ср. Авд. 1-8 съ Іер. XLIX, 7. 9. 10. 14-16. с) Заметно, что у Геремін смедые обороты рачи уже сглажены, выравнены, -- овъ часто самъ прибавляеть, тогда какъ оригиналь его, т. е. пророчество Авдія, по выраженю Орелли, течетъ изъ одной плавильни. d) Іеремія свойственно завиствованіе я въ другахъ случавиъ, аналогичныхъ нашелу. Бъ основъ почти всахъ его рачей на вноземные народы дежать азреченія древивінняхъ пророковъ, такъ: въ пророчествів на Моава-пророчество Исана протявъ этого народа (Iep. XLVIII ср. Ис. гл. XV в XVI), въ пророчества на аммонитать (Iep. XLIX, 1-6)—пророчество Амоса (I, 13-15), въ пророчества на овляствилять (Icp. XLVII) - пророчество Исаін (XIV, 28-32).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Если несомивне пророчество Авдія первончалавные и сладов. древнае пророчества Іеремія на Идумею, то Авдія во всяком случай должень быль пророчествовать раньше разрушенія Іерусаляма холденяя, такъ какъ пророчество Іеремія на Идумею относится, по всямь соображеніямь, къ четвертому году Іоаквиа (т. е. до разруш. Іерусал.). Въ самомъ пророчества Авдія війть указаній вменю на калдейскую катастрому: а) Сравнявая Авд. 11—14 съ Пс. 136, 7 и Іезек. ХХХУ, 5. 10. 12. 15, гдв дійствительно ясно говорятся объ опустощеніе Іуден, разрушенія Іерусалима и объ обнаруженной при этомъ несчастія Іуды эдомитянами враждебности, у прор. Авдія совстив нельзя усматрявать такого яснаго указанія на эти событія, колое котять у

это событіе, стоя на почвъ соображеній Кредвера: обращаются из книгъ пр. Іоидя и къ тъмъ же даннымъ историческихъ книгъ, на основаніи которыхъ ими ръшенъ вопросъ- относительно времени пророческой дъятельности Іоиля.

И Авдія и Тоиль говорять очень сходно о причиненняхь Іудь (или Іакову) и Герусалину иносемними народами несчастіяхь, ср. Авд. 11—16 съ Іона. ІІІ, 3—6: у обоихъ пророковъ ясно говорится о завосванім и разграбленіи Іерусалима, объ уведеніи иноземними народами многихъ плівниковъ іудейскихъ и о пиршествахъ побъдителей на святой горъ. Но между тімь какъ у Іонля виновники бъдствій, причиненныхъ Іуді и Іерусалиму, названы по имени (финиківне и филистимляне ІІІ, 4), пр. Авдія этого не дізласть; онъ обозначасть ихъ только неопредівленнымъ назва-

него видеть накоторые толкователи (напр. Каспари, Der Prophet Obadja), прородь не говореть ни о вечной вражде Эдома, ни о томъ, что Эломъ котвать присвоить себв Гуду и Ивраидя, а только — о враждебномъ отношения Эдома въ брату своему-народу судейскому въ тотъ день, когда чужіе напали на Герусалимъ, грабили его совровища, убивали и уводили въ планъ сывовъ Іуды. b) Эпитеты, употребляемые прор. Авдією для жарантеристики постигшаго Іуду несчастія, сами по себъ не дають права заидючать къ вавилонской натастроей: ни «день отчужденія» (יוֹס נָכָרוֹי), ни «день бадствія» (יוֹם אירוֹ), на день гибели» (ברָב) —не могуть означать совершенную погибель іудеевъ, выражая только то, что сыны Гуды гибли массою; не опредъляютъ точнъе качество несчастія и другія слова: אָיך, אָיך, А частоо употребленіе, повтореніе многажь разлачныхъ и притомъ сальныхъ эпитетовъ дветъ понять только то, что несчастие, вспоминаемое прородомъ, быле очень велико. с) О разрушенія городо и кража у Авдін совстить дать рачи; говорится только о завоеваніи и разграбленіи города и объ уведеніи большаго поличества планныхъ въ разлачные земля. d) Въ 20 ст. Агд. нельзя видать указанія на планъ вавилонскій. Туть повидимому пророкь говорить объ уведения большаго плана на саверъ нъ канаанитянамъ и о такомъ же плана на вападъ (въ Сеоврадъ); но о планинкахъ, уведовныхъ на востовъ (Ассуръ, Вавилонъ) такъ же мало ядеть рачь, какъ и о суда надъ вавилонянами. е) И нажется, по Авд. ст. 18, домъ Іакова и домъ Іоснов существують еще другь подав друга, котя и ослабленные и во вражде между собою. Обътование представляеть ихъ снова объединенными и, конечно, сколо Сіона, какъ средоточнаго пункта; но это же обътованіе начего не говорять о новомъ построев:и храва.

ніемь рабренно отвічая на этоть вопрось, полагають, что это должны быть ті самые филистимляне и арабы, которые по свидітельству 2 Пар. ХХІ, 16—17, напали на Іудею, овладіли Іерусалимомъ, ограбили царскій дворець и увели въ нивнъ женъ и дітей царя Іорама. Пр. Авдія пережиль эту катастрофу и прочизнесь свое преречество подъ свіжних впечатлівність ся (віроятно, еще до смерти Іорама). О той же самей катастрофі и тіхъже врагахъ Іуден говерить и Іоиль въ ІІІ, 3—6. Къ этимъ врагамъ вполив приложимо названіе рід и разді, которое даеть имъ пр. Авдія, и только это исторически извістное собитіе можно разуміть у Авдіи и Іоиля 1).

Пъльная картина современних Авдіи и Іоили политических событій, о которых в говорять оба ети пророка и всноминаеть Амосъ въ I, 6—11, важитникамъ излагаемаго нами мивнія представляется въ следующемъ виде. При Іораме идуменне возстали и вышли изъ-подъ власти Іуден (4 Цар. VIII, 20—22 ср. 2 Пар. XXI, 8—10) и, кажется, при этомъ возстаніи произвели большое кровопролитіе среди іудеевъ, находившихся въ ихъ земле (ср. Іоня. III, 19 съ Амос. I, 11); Ливна также отпала отъ Іуден (4 Цар. VIII, 22. 2 Пар. XXI, 10). Тогда же

<sup>1)</sup> Ісрусандиъ до его разрущения Навуходоносоромъ пять разъ былъ закватываемъ и разграбляемъ врагами: 1) въ 5-мъ году Рововма египет. ц. Шишаномъ (З Цар. XIV, 25; ср. 2 Пар. XII, 2 сл.); 2) при Іорамъ оплистимлянами п арабами (2 Пар. XXI, 16—17); 3) при Амасін изранльси. ц. Іопсомъ (4 Пар. XIV, 13 ca. 2 Hap. XXV, 23 ca.); 4) hpn loanum (4 Hap. XXIV, 1 ca. 2 Hap. XXXVI, 6 ca.) n 5) upn lexonin (4 Hap. XXIV, 10 ca. 2 Hap. XXXVI, 10) xaaдеями. Пр. Авдія не могь имъть въ виду перваго случая, потому что идумение, тогда подвластные Тудев, не могли предпринять того, въ чемъ обвиняетъ вкъ пророкъ. Нельзя думать, чтобы Авдія разумиль завоеванія Іерусалима вавилонявами, такъ камъ онъ жилъ и пророчествоваль равьше этихъ событій. Очевидно также, что пророкъ не разумъетъ и случая при Амасіи: онъ называетъ враговъ Гуды ברים и וַרִים, эпитетами, неприложимыми къ изравльтянамъ, прямо увазывающими на языческие народы (ср. Іонл. III, 17. Плач. Ip. V, 2. Brop. XVII, 15). Tar. ofpas. octaercs rolled bestie Iepycalina филистимиянами и арабами при Іорамів, какъ единственное событіе, которое могли разумъть Авдія и Іондь (Кейль).

напали на јудею филистимляне и арабы; по 2 Пар. 16-17 они побъдоносно вторгансь въ страну, овладъли Іерусалимомъ, разграбили и захватили сокровища царскаго дворца и увели въ пленъ царскихь жень и сыновей, такъ что Іораму останся только одинъ младшій сынь Охозія. Изь Іонл. III, 5 становится изв'єстных, что враги похитили изъ храна золото, серебро и другія драгоцінности. Тоть же пророкъ свидътельствуеть (III, 3. 6), что посив нападенія сни производили большую торговлю планными іудеями и іудеянками, продавая ихъ въ отдаленныя земли (сынамъ Явана), и эту торговаю, какъ видно изъ Апос. I, 6. 9, вели чревъ посредство финикіянъ и идуменнъ. Последніе, и по свидетельству Авдін ст. 10-14, были собственно второстепенными участниками въ этомъ деле. Ихъ участіе состояло въ томъ, что они радовались злобной радостью при видь несчастія Іуди (ст. 11), ширшествовали вивств съ побъдителями на святой горь и, отчасти грабежовъ, отчасти умерщвленіевъ или захватовъ въ плень беглецовъ іудейскихъ (ст. 14), старались извлечь какъ можно болбе выгоды изъ несчастія Іуды.

Довольно подробно ин изложили всь доводы наиболье распространеннаго имив мивнія о времени пророческой двательности Іония, не оставивъ безъ вниканія и некоторыхъ частностей, имеющихъ свое значеніе для характеристики этого мивнія. Перейдемъ теперь къ оприкр его. Креднеръ, висказивая и обосновивая свое мивніе, быль уверень, что ему удалось "не разрубить, а счастливо развязать гордіевь узель книги Іоиля"; того же убъжденія, очевидно, держатся до настоящаго времени и всь его многочисленные последователи, уверенные, что не только наиболее вероятное, но и единственно правильное ръшение спорнаго вопроса возможно только въ этомъ смисль. И правда, на первый взглядъ кажется, что эта гипотеза удачно и основательно рышаеть трудный вопросъ; она объясняеть вившиее и внутрениее состояние іудейскаго царства во время Іонля, определяеть положеніе последняго между другими пророками и при этомъ даже даеть повидимому удачний отвътъ на возраженія отрицательной критики. Но на самонъ ділів, винмательно присмотравшись къ способу рашенія вопроса по этой ги-

потекв, легко видъть, что она только подкупаеть мнимо-удачнымъ и легкимъ разръшениемъ представляющихся здъсь затрудненій, такъ-какъ имъетъ много слабыхъ сторонъ и грубыхъ ошибокъ. Чтобы убъдиться въ ея слабости и несостоятельности, достаточно разсмотръть главные пункты креднеровой аргументаціи.

Креднеръ ноставиль себъ въ заслугу то, что ему первому удалось открыть точку соприкосновенія между политическими указаніями книти Іонія и известіями исторических книгь. Пр. Іоніь угрожаеть судомъ Божінть финикіянать и филистимиянать за то, что они ограбили ісрусалимскій храмъ и продали іудейскихъ ильниковъ въ рабство сынамъ Явана (III, 4-6). Какъ им видъли, јенский профессоръ нашелъ, что это свидътельство кн. Іонія паралельно свидътельству 2 кн. Пар. XXI, 16-17, гдъ разсказывается с взяти и разграблени Терусалина филистиндинами и арабами. Въ правъ ли быль онъ сбливеть и отождествить эти два событія? Въ перволь случав участниками дела являются финикано и филистипляно, во второмъфилистипляне и арабы, и неужели, не смотря на это, въ обонкъ идеть рачь объ одновъ и товъ же события У пр. Іонля ясно указывается вина Тира и Сидона, т. е. финикіянъ; витств съ филистиилянами они совершили преступленіе-разграбили ісрусалимскій храмъ и продавали іудеевъ въ рабство. Не довърять свидътельству Іоная или предполагать у него негочность въ обозначенін событія — неть никакого основанія, да этого не позволяють себъ ни самъ Креднеръ, ни его послъдователи. Точно также не соинъваются въ достовърности историческаго свидътельства 2 Пар. XXI. 16-17, по которому виновниками взятія и разграбленія Іерусалина оказываются, вивств съ филистинлянани, араби (בְּיִעַרְבִיק), а о финикіянать вовсе не упоминается. Повидимому самъ Креднеръ дучно, чвув новыйню нымецкіе ученые, усвоивніе его взглядь, видъть нужду сгладить и примирить это бросающееся въ глаза несходство двухъ свидетельствъ. Онъ старается доказать, что подъ упомянутыми здёсь арабами следуеть разумёть идуменнь 1). Это объясненіе, въ виду его искусственности и слабости, не было принято даже ближайшими последователями Креднера (напр. его уче-

<sup>1)</sup> Inel. s. 45 ff.

никомъ Гитцигомъ); но будь опо и върпо, оно мало помогаетъ двлу: во-первыхъ, идуменне и финикіяне-не одно: и то же, а, во-вторыхъ, пр. Іониь угрожаеть идуменнамъ не са разграбленіе прама, но за другое влодъяніе, --- они у себя дома пролиди невинную кровь іудеевь (Ш, 19). Что касается неследователей Креднера, то они такъ и оставляють арабовь (нев каменистой Аравін--- по Кейлю) и филистивлянь, какъ виновниковъ завоеванія Ісрусалина и разграбленія царскаго дворца и храма и проч., а участіе финикіянь въ этомъ діль, какъ народа не воинственнаго, а торговаго, ограничивають, основиваясь на Ажес. I, 9, нокупкою и перепродажей індейскихъ мленниковъ. Допустинъ, что участіе финикілив въ этомъ двив било именно такого рода, какъ его поникають. Но все-же отсюда нискольке не становится понятиве: ночему ни Іондь, ни Амось не делоть даже некакого намека относительно главнияъ виновниковъ разграбленія Іерусалина—арабовъ? Если им будемъ довърять свидътельству 2 кп. Паралипоиснонъ, то пъть сомнънія, имъ принадлежала не менье видная, аптивная роль, чень филистиндинань. Чтобы выйти на светь изъ этого тумана затрудненій и педоуміній, остается сділать одно изъ двухъ: нли заподоврить по крайней мере одно изь свидетельствъ въ ненърной передачь историческаго факта (а для этого не имъется -основаній), или сопласиться, что эти два свид'ятельства говорять о двухъ различених событіяхъ, и, наконецъ, перестать считать наъ за одно. Однинъ словонъ, необходимо придри къ тому выводу, что нельзя признать свидательство 2 Пар. XXI, 16-17 нарализысвидетельству Іоная III, 3-6 и подьзовоться инъ для опредъления времени двятельности нашего провока, Такое обращеніе съ историческими дамными слишкомъ произвольно и безперемоню. Креднеръ и его последователи подъзуются видимо неподходящимъ извъстиемъ 2 кн. Паралиноменовъ за отсутствиемъ кучшаго, прямаго указанія. Эта неразборчивость стоить въ тесной связи съ ошибочныть представлениемъ, будто книги Нарствъ и -Паралипоненовъ содержать въ себь всв историческия данныя книгь пророческихъ; а между тымъ нельзя сомиживться, что библейскіе историки проходять модчаніемь многіе очень крупные фак-

ты, и всего чаще факты политическаго характера. Кл. числу такихь, неупоминаемых въ историческихъ книгахъ, очевидно принадлежатъ и политическія событія, указываемыя Іонлемъ въ III, 4—6. 19. Желаніе найти, во что бы то ни стало, указаніе на нихъ въ историческихъ клигахъ, заставляєть представителей разсиатриваемаю инфина сбликать свидітельства, не имфющія между собою ничего ебщаго. Это ми видимъ и далье.

На ряду съ идуполнами, вину которыть относять къ дарствованію Іорана (4 Пар. VIII, 20—22; 2 Пар. XXI, 8—10), въ Іона. III, 19 упоминается с враждебных дайствіяхъ египтянъ. Креднеръ и изкоторые изъ его последователей (Вюние, Die Weissag. d. Proph. Icel. S. 304) HOLATAROTE, 4TO SALCE (OTHOсительно егинтинъ) пророкъ милеть въ виду покодъ Шишака при Рововић (3 Цар. XIV, 25 сл.; 2 Цар. XII, 2 сл.). Такое предположение, сделанное только потому, что историческия книги не говорять о другихъ враждебнихъ дейстрінкъ Египта изъ болье близкаго въ Іонлю времени, весьма невероятно. Въ самомъ деле, возножно ин допустить, чтобы пророкъ, угрожая Эдому за преступленіе, какъ думають, современное и потому живо предносившееся его взору, вдругь ни съ того ин съ сего заговориль о старой, давно забытой обидь, нанесенной Іудь Египтомъ, -- вспомниль о событіи, случившемся тому назадь болье стольтія? Во вськъ другихъ случаяхъ (III, 4-6, 19 б.) Ісиль говорить о современныхъ, пережитыхъ имъ несчастихъ, и только въ угровъ Египту защитники этой гипотезы заставляють его вспомнить факть, относящися въ отдаленному прощлому. Несообразность такого предположения оченина и съ другой чочки врения; огничне, какъ и идумение, подвергаются пророческой угрозъ за притъснение скіновъ іудиныхъ и за пролитіе ихъ невинной крови въ своей собственной земль, а не въ јудейской, такъ какъ суффиксъ въ евр. еловь очевидно относится нь вениь Эдона и Египта. а не къ Іудев 1). Поэтому слова Іонля III, 19 не могуть быть пони-

<sup>1)</sup> Тильтенесльдъ справедливо упревать Вювине за искусственное толкованіе слова СУПКО въ симслі: «въ менлі йхъ (смновъ Іуды), т. с. въ Іудев». См. Zeitschr. f. w. Theol. XVI s. 156. Впрочемъ не всі послідователя Креднера,

наемы въ симсит указанія на походъ Шишака, а должны указывать на какое нибудь другое событіе, неизвъстное по историческимъ книгамъ и несомитино лежавшее близко ко времени пророка.

Не менъе произвольны и многія заключенія по кредееровой гипотезь. Съ нъкоторыми изъ нихъ ми еще буденъ нивть діло впосльдствін; а теперь разснатриваенъ только одно, какъ примъръ-Заключають, что пр. Іонль проходиль свое служеніе раньше похода сирійскаго царя Азанла на Іерусалинъ, и ділають это на тонъ основаніи, что Іонль, указывая враговъ іудейскаго народа, не упоминаеть о сиріянахъ. Странний и произвольный выводъ! Пророкъ называеть враговъ своего отечества по поводу современныхъ ену собитій, такъ сказать—собитій дня. Теперь, предноложинъ согласно древнійшему мизнію, что время его пророческой діятельности относится къ царствованію Озін; если, съ этой точки зрівнія, походъ Азанла на Іерусалинъ биль для Іонля фактонъ далекаго прошлаго, то спрашивается: съ какой стати ему упоминать о сиріянахъ 1)?..

подобно Вюнше, заслуживають этого упрека: меогіе мять мехть переводять это слово правидьно «вть своей вемлі», разумта вемлю Эдома и Египта, и пролитіе вдумежни невичной крови іудеевть, какть мы виділи, относить по времени отложенія ихть отть Іуден при Іорамі; но касательно вины египтяєть все таки или недоумівають, или допускають неестественное толкованіе, подобно Креднеру. См. напр. толкован. на ІІІ, 19 вть Commentar Кейли, стр. 166.

<sup>1)</sup> Креднеръ говоритъ (з. 41), что нападеніе сиріянъ при Аванав на Іерусаннъ (4 Цар. XII, 18 сл. 2 Пар. XXIV, 23 сл.) было событієнъ такого рода, что Іонль не прошелъ бы его модчанієнъ, если бы оно было ену извъстно; и онъ не считають нужными дать объясненіе, почену онъ такъ понагаєть. Его посивдователи ссымаются на Аноса, который будто бы ва это
преступленіе Данаска противъ Іерусалина предсиавываєть погибель сирійскому царству, а народу отведеніе въ асепрійскій планъ; по ихъ мизнію, впр. Іонль поступлять бы подобно Амосу, если бы ему быль навастель этотъеанть (ср. Keil. Einleitung. § 841. Слишкомъ неосмовательным соображенія!
Если Амосъ изрешлеть гронный судъ Вомій на данассную Сирію, то, камется,
вовсе не по поводу этого давно случившагося сакта; по крайней ийра онь ясно
указываєть совершенно другую причину—жестокость сиріянъ по отношенію
въ изранльтиначь, жителянь Галасда (І, 3—5). Амосъ, пророкъ изранльскаго
царства, иналь и въ современномъ ему моложенім даль достаточно поводовъ
въ произнесснію пророчества на Данаскъ: пророчествуя при Іеровосми ІІ,

Такъ слабы и видимо несостоятельны главные доводы и заключенія, на которыхъ основывается эта замічательная по своей счастливой судьбі гипотеза. Что же касается до другихъ, то они внущають къ себі столь же мало довірія вслідствіе ложности основныхъ положеній или но своей собственной неправдоподобности.

Какое, напримъръ, значене можно придать тому обстоятельству, которое побуждаеть Креднера и его послъдователей относить дъятельность нашего пророка къ первой подовинъ царствования Іоаса? Они указывають на удовлетворительное религіозно-нравственное состояніе іудейскаго народа во времена Іоиля, насколько можно судить о немъ по книгъ пророка. Этотъ фактъ, еслибы даже онъ не подлежаль никакому сомнънію, не приводить насъ ни къ какому опредъденному времени и нотому не можеть имъть ръшающаго значенія, точно также, какъ и умолчаніе Іонля о царъ, которое не даетъ права заключать къ малолътству Іоаса. Если бы было несомнънно, что пр. Іоиль былъ современникомъ-очевидцемъ несчастныхъ политическихъ собитій времени Іорама, дегадка Креднера по крайней мъръ не была бы лишена нъкоторой въроятности; но при слабости главныхъ основаній она оказывается построенною на пескъ.

Почти то же нужно сказать и относительно доводовъ, заимствуемыхъ изъ книги Амоса. Мы видъли, что указаніями Амоса Креднеръ и его послъдователи мало пользуются при ръшеніи вопроса; они обращаются къ нимъ и даютъ имъ извъстное толкованіе не столько даже въ виду того, чтобы подтвердить ими добытый другимъ путемъ результатъ, сколько для того, чтобы устранить ихъ противоръчіе этому результату. Само собою понятно, что такъ какъ вся предъидущая аргументація представляетъ цънь произвольныхъ комбинацій и заключеній, то и предлагаемое въ ги-

онъ былъ свидътеленъ продолженія той долговременной и напряженной борьбы, которая велась издавна между сирійскими и изранльскими царями (ср. 4 Цар. XIV, 28), такъ что ему было естественно говорить о сиріянахъ. Не-извъстно, иъ какой войнъ относится святъ местокости сиріянъ, указанный Амосомъ I, 3; но весьма въроятно, что пророкъ разумъетъ здъсь событіє своего времени.

<sup>«</sup>XPROT. 4TRH.», № 7-8, 1885 r.

потежь Креднера объяснение взаимнаго отношения между Іоилемъ и Амосомъ должно оказаться такимъ же произвольнымъ и неправильнымъ. Точно также заранве нельзя назвать удачнымъ опредвление временной связи между нашимъ пророкомъ и авдиею, потому что предположение, будто оба пророка были свидътелями событий изъ царствования Іорама и говорять объ этихъ событияхъ, оказывается лишеннымъ всякихъ оснований. Все это мы и увидимъ далве.

Наиболье естественное и въроятное ръшеніе вопроса и опредъленіе отношенія Іоиля къ прр. Амосу и Авдін представляется возможнымъ только согласно древнему отеческому мивнію, по которому пр. Іоиль считается современникомъ Амоса, пророчествовавшимъ, подобно этому (Ам. І, 1), при іудейскомъ царъ Озін и израильскомъ Іеровоамъ ІІ. Въ интересахъ самой науки этому послъднему мивнію нужно отдать рышительное предпочтеніе.

A. Herpacors.

(OKONYONIE CARDYEMS)

## Сорбонна и ся первые годы.

Ни одна изъ школъ въ мірѣ не достигала такого колоссальнаго развитія, не имъла такого широкаго культурнаго и политическаго значенія, какъ Сорбонна, когда-то знаменитый богословскій факультеть нарижскаго университета. Явившись первоначально подъ скромнымъ названіемъ "школы для бъдныхъ", Сорбонна въ самое короткое сравнительно время выдвинулась на степень центра развитія западной мысли и, въ лицѣ свойхъ докторовъ, стала заправлять судьбою западной богословской науки, давая ей то или другое направленіе, ту или другую окраску.

Своимъ существованіемъ Сорбонна ебязана современнику французскаго короля Людовика св. Роберту Сорбонну, отъ котораго и получила свое названіе. Царствованіе короля Людовика св. было, какъ извъстно, эпохою возрожденія Франціи. Самъ, человъкъ очень образованный по своему времени и искренно любящій науку, св. Людовикъ покровительствоваль всемъ ученымъ и приближаль къ себъ лицъ, выдълявшихся изъ массы по своимъ природнымъ дарованіямъ или своему образованію. Среди этихъ приближенныхъ къ королю лицъ мы находимъ между прочимъ и основателя знаменитой Сорбонны Роберта Сорбонна.

Личность Роберта Сорбонна дълается достояніемъ исторіи только во второй періодъ его жизни, когда онъ завоеваль уже себъ извъстное общественное положеніе и занималь довольно видную должность каноника въ Камбрэ <sup>1</sup>), хотя и за это время можно о немъ сказать весьма немногое. О первомъ же періодъ жизни Роберта

<sup>1)</sup> Камбрв—городъ въ Пикардів, въ стверу отъ Парижа, прибливительно подъ 500 стверной широты и 210 восточной долготы.

Сорбонна, за положительнымъ отсутствиемъ сведений, можно делать только болье или менье выроятныя предположения. Такъ, одинъ изъ приближенныхъ Людовика св. и постоянный спутникъ последняго, историкъ Жуанвиль разсказываетъ одинъ случай, на основаніи котораго можно думать, что Роберть Сорбоннь быль самаго темнаго происхожденія. По словань Жуанвиля: "однажды за объдомъ, въ присутстви короля и всей придворной аристократіи, онъ (т. е. Робертъ Сорбеннъ) спросилъ меня: чтобы вы чувствовали. еслибы васъ посадили за объдонъ выше короля? Я отвъчалъ: инъ было бы очень неловко. Но вы, разумъется, продолжаль онъ (Робертъ Сорбоннъ), менъе были бы стъснены, если бы за объдомъ были одеты богаче, чемъ король? Я тогда вовсе не стеснятся бы. ответнить я ему, потому что платье, которое я ношу, оставили меть мон отепъ и мать, а чрезъ родовое платье я не делаюсь авторитетиве. Другое двло вы: будучи сыном крестьянина и крестьянки, вы оставили ваше редовое шлатье и теперь одёти богаче, чънъ самъ король... Нъкоторые историки, принимая слово "Робертъ" за имя, а "Сорбоннъ" за фамилію, данную (тогла это было въ обыкновеніи) Роберту отъ имени его родины, стараются найти во Франціи деревню съ именейъ Сорбонны и таковую действительно находять въ реймскомъ діоцезь, на южной границъ Шамнаньи 1), или, по другимъ, на границъ Пикардін. банзъ г. Ретеля 2). У нівкоторых в историков вожно даже находить годъ, мъсяцъ и день рожденія Роберта Сорбонна: говорять, напр., что Робортъ Сорбоннъ родился 9 октября 1201 г. 3) нан, но другимъ, 3 мая 1203 года 1). Но на сколько все это върно, судить довольно трудно. Вивств съ лучшими французскими историками мы можемъ сказать только, что Робертъ Сорбоннъ не быль рождень въ той средь, гдв онь вращался во второй неріодъ своей жизни, въ среде придворной аристократи, и очень можетъ быть, что его родители действительно принадлежали, какъ го-

<sup>1)</sup> Duvernet. Hist. de Sorbon. t. I p. 37.

<sup>2)</sup> Bergier p. 48.

<sup>\*)</sup> Halmagrand. Orig. Universit. p. 105.

<sup>4)</sup> Bergier p. 56.

воритъ Жуанвиль, къ крестьянскому сословію. По крайней мъръ несомивно то, что родная семья Роберта Сорбонна не имъла большихъ достатковъ и школьная жизнь Роберта была силошною, упорною борьбою съ холодомъ и голодомъ. Объ этомъ періодъ своей жизни, періодъ, полномъ невзгодъ и всякаго рода лишеній, онъ часто вспоминаль, занявши уже видное мъсто при дворъ, будучи другомъ и совътникомъ Людовика св.; "восноминанія о своей бъдности", какъ увидимъ ниже, были одной изъ главныхъ причинъ, побудившей его основать школу, которой суждено было потомъ сдълаться знаменитой Сорбонной.

. Исторія, какъ мы сказали выше, въ первый разъ упоминаетъ о Робертв Сорбоннъ подъ 1250 г., говоря о немъ, какъ о каноникъ въ Камбра. Личность основателя Сорбонии въ теченіи этого втораго періода его жизни описывается очень свътлыми и симиатичными чертами. По общему признанію историковъ, это быль челов'якъ прежде всего сердца. Необыкновенная отзывчивость на несчастія ближнихъ, энергическій откликъ на все доброе и честноебыли отличительными чертами его нравственнаго характера 1). Помимо этихъ въ высшей степени ценныхъ качествъ, Робертъ Сорбоннъ быль человъкъ очень образованный по своему времени, обладалъ далеко не дюжинными природными дарованіями 3) и, какъ проповъдникъ-публицисть, красноръчіемъ 3). Въ Камбра Робертъ оставался, повидимому, очень не долго. Природныя качества и дарованія скоро выдвинули его изъ среды его товарищей по профессін и обратили на себя вниманіе ивстнаго общества. Особенно Робертъ Сорбоннъ прославился въ Камбро своими проповъдями и "своею любовью къ богословскить наукамъ" 4). Слухъ о блестящемъ проповеднике не замедлиль дойти до короля Людовика св., который вообще зорко следиль за выдающимися на какомъ бы то ни было поприще талантами и къ тому же самъ быль знатокомъ и большимъ любителемъ богословія 1). Очарованный пропов'ядни-

<sup>1)</sup> Crevier Hist. de l'univ. de Paris I t. p. 494.

<sup>2)</sup> Mosheim t. III, p. 139.

<sup>3)</sup> Guettée t. VI p. 134. 4) Duvernet. t. 1. p. 37.

<sup>5)</sup> Ibid. р. 38. Людовинъ св. часто говорилъ своимъ дътямъ: «вашъ отецъ былъ бы священиямомъ и проповъдникомъ, еслибы не былъ королемъ...

ческимъ талантомъ и богословской эрудиціей Роберта, Людовикъ св. переводить его къ своему двору, въ Парежъ 1). Скоро между короловъ и бывшивъ камбройскивъ канониковъ устанавливаются саныя тесныя и дружественныя отношенія. Мало по налу король привыкъ глубоко ценить и уважать сужденія и вообще взгляды на вещи Роберта Сорбонна. "Король, говорить Паскеть, считалъ Роберта Сорбонна орудіемъ своего знанія и часто совътывался съ нивъ". Другой историкъ-Жуанвиль заивчаетъ, что "король разръшиль Роберту Сорбонну объдать за своимъ столомъ витств съ нервими вельможами и принцами крови". И вероятно на основаніи такой близости короля къ Роберту, человіку простаго, незнатнаго происхожденія, нъкоторые историки полагають, что Роберть Сорбоннь быль духовникомь кородя Людовика св. 1). Утверждать это, не инфющее впрочемъ никакого важнаго научнаго значенія, предположеніе, за неим'єність исторических данных, трудно. Въ актъ, изданномъ въ 1258 году, Людовикъ св., говоря о Роберть Сорбонив, называеть его: clercus noster. Отсюда всего выроятиве, что онъ быль каноникомъ дворцовой канедлы или такъ называемой святой капеллы. Этими немногими данными и исчеримваются все біографическія сведенія о Роберте Сорбонне. Исторія не сохранила ничего изъ его дальнайшей жизни. Извастно только, что Робертъ Сорбоннъ умеръ въ 1274 году и, по словамъ нъкоторыхъ историковъ, именно 15 августа. Послъ него осталось нъсколько сочиненій, а именно: нъсколько проповъдей, толкованія на Библію и три небольшихъ изследованія: "о совъсти (de la conscience), "о исповъди" (de la confession). "путь къ раю" (chemin du Paradis). Но всъ эти сочиненія на столько новначительны, что, но справедливому замечанию Гетте, Робортъ Сорбоннъ несравненно болье прославился еснованиемъ Сорбонны чемъ своими сочиненіями".

Обстоятельства, при которыхъ въ первый разъ возникла знаменитая школа Роберта Сорбонна, еще недостаточно разъяснены исторіей. Несомнанно только, что иниціатива въ этомъ дала при-

<sup>1)</sup> Guettée. Hist. de l'egl. de Fr. t. VI p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Belin. Hist. de Paris p. 96.

надлежава самому Роберту. Но что именно побудило его устроить школу и когда въ какой годъ последняя получила свое начало, на эти вопросы французскіе историки отвівчають различно. Говоря о мотивахъ, побудившихъ Роберта устроить школу, одни утверждають, что шкода была основана для того, чтобы "облегчить бъдвымъ, не имъвшимъ средствъ, молодымъ клирикамъ путь къ подучению докторской степени", дававшей тогда весьма важныя общественныя права и приличный кусокъ хлеба. Другіе видять эти мотивы просто въ добромъ сердце Роберта и испытанныхъ имъ во время своего школьнаго ученія лишеніяхъ. Такъ историкъ Альмаграндъ говорить: "воспоминаніе о своей бидности, когда онъ (т. е. Робертъ) самъ былъ ученикомъ, побудило его создать общество ыть светскихъ перковниковъ, которые, живя вместе и имея все необходимое для жизни, могаи бы исключительно, заниматься только наукой" 1). Историкъ Кревье, въ вопросв о мотивахъ основанія Робертовъ Сорбонновъ школы, обращаеть свое внимание на то, что школа была основана для "светскихъ влириковъ". "Прежде Роберта Сорбонна, говорить Кревье, въ Парижв не было на одной школы для свътскихъ богослововъ". Это обстоятельство, по инънію Кревье, и дало Роберту мысль устроить школу, предоставивши ее свътскимъ богословамъ 1. Наконецъ, Гетте утверждаетъ, что Робертъ Сорбоннъ основалъ школу единственно для болве успъшной борьбы съ нищенствующими орденами. "Робертъ Сорбоннъ, говорить онь, открыто возсталь противъ нищенствующихъ орденовъ и принялъ сторону университета въ борьбъ послъдняго съ первими. Онъ съ безпокойствомъ смотрелъ на то, какъ эти монахи своими происками и интригами подрывали старую епископальную школу, извъстную подъ именемъ школы petite Notre Dame. Чтобы поддержать эту школу, некоторые богословы, въ томъ числе и Роберть Сорбоннъ, основали учебныя заведенія во встав частяхъ Парижа, где только нищенствующе ордена нивли свои каеелры" в).

<sup>1)</sup> Halmagrand. Origine de l'univers. de Paris p. 105.

<sup>2)</sup> Crevier. Hist. de l'univers. de Paris t. I. p. 496.

<sup>\*)</sup> Guettée t. YI p. 135.

Таковы мевнія историковь о мотивахъ основанія Сорбонны. Останавливаться на какомъ нибудь одномъ изъ этихъ мивий, намъ кажется, нътъ нужды. По нашему мнънію, будеть болье правильно, если мы посмотримъ на эти, повидимому противоръчащія другь другу, мивнія историковь относительно мотивовь основанія Сорбонны, какъ только на различные, мотя и не одинаково сильные, элементы, изъ коихъ сформировалась одна общая мысль Роберта Сорбонна, его желаніе устроить школу. Доброе любящее сердне, бившееся въ груди Роберта, не могло не сочувствовать учащейся молодежи, кровавымъ потомъ и лишеніями пробивавшей себь дорогу. Онь самъ происходиль изъ темной, рабочей среды. Жизнь, полная бъдности и лишеній, была хорошо изв'єстна ему. Онъ по личному опыту зналъ, какъ тяжело и трудно учиться одному, безъ всякой сторонней поддержки и помощи. Отсюда мысль помочь бъднякамъ легко могла родиться въ его умв, эта мысль могла быть завътною, любимою мыслію и явиться очень рано, даже тогда, когда онъ еще не быль въ Парижв, при дворъ Людовика св. Но до того времени онъ не могъ привести ее въ исполнение по матеріальнымь недостаткамь. Эта помеха устранялась сама собою теперь, когда онъ заняль видное место при дворъ и сдълался друговъ саного короля. Но кого было Роберту Сорбонну изъ числа учившейся тогда молодежи избрать предметомъ своей благотворительности? Отвътъ исенъ: свътскихъ клириковъ. Последню ближе, чемъ кто либо другой, стояли къ Роберту, они были некоторымъ образомъ его собратьями, онъ самъ былъ когда-то на ихъ месть, самъ проходиль тоть же тернистый путь, по которому теперь шли и они. И воть Робертъ ставить для себя задачей обезпечить хоть некоторыхь изь нихь въ матеріальномъ отношенін, дать инъ, устранивши отъ нихъ заботу о кровѣ и пишъ, возможность заниматься только наукой и своимъ образованіемъ или, другими словами, доблегчить имъ путь къ полученію весьма важной тогда въ юридическомъ отношении докторской степени". Это-одна причина, побудившая Роберта основать школу. Къ ней присоединяется и другая, не менъе важиая, хотя и болъе внышняя. Въ самонъ началь 1253 года снова открывается старая,

давнишняя борьба между университетомъ Парижа и нищенствующими орденами-францисканцами и доминиканцами. Всв симпатіи Роберта Сорбонна были на сторонъ университета, монаховъ онъ ненавидълъ. Когда при университетъ образовался кружокъ, задачею котораго была поставлена борьба съ нищенствующими орденами на, такъ сказать, педагогической ярень, Роберть Сорбоннъ примкнуль къ этому кружку. Антимонашескій кружокь университета, какъ мы уже знаемъ, постановиль "открыть школы во всъхъ частяхъ Парижа, гдъ только монахи имъли свои коллегіи"; у Роберта Сорбонна, по крайней мъръ въ проектъ, давно уже была готова школа для "обдныхъ клириковъ", ему оставалось только дать своей школь новое, практическое направление и къ ея прежней задачв "облегчить бъднымъ клирикамъ путь къ получению докторской степени присоединить другую — бороться съ представителями нищенствующихъ орденовъ за интересы педагогическаго дъла. Робертъ Сорбониъ такъ и поступилъ. Въ борьбъ университета съ нищенствующими орденами школа Роберта ръзко заявляетъ о себь на первыхъ же порахъ своего существованія. Практическое направленіе, данное имъ своей школь, какъ увидинъ ниже, было н главною причиною, благодаря которой небольшая, основанная вначаль съ чисто благотворительною пелю, школа выродилась въ знаменитую Сорбонну.

Что касается года основанія Сорбонны, то и на этоть вопрось, какь мы замітили выше, историки отвівчають различно. Предположенія колеблются между годами: 1250—1251 1), 1252 1), 1253 3) и 1256 4). Для приблизительно вірнаго рішенія этого вопроса мы можемъ привести слідующія соображенія. Въ 1250 г. мы видимъ Роберта еще каноникомъ въ Камбрэ. Между тімъ достовірно извістно, что въ ділів основанія знаменитой сорбониской школы принималь самое горячее участіє король Людовикъ св.; отсюда минніе, будто школа Роберта Сорбонна могла явиться въ 1250—1251 гг.

<sup>1)</sup> Mosheim t. III p. 139.

<sup>2)</sup> Halmagrand. Origine de l'univ. de Paris p. 106.

<sup>3)</sup> Pasq. p. 54, Bergier t. IV p. 158, Dulaure p. 167.

<sup>4)</sup> Duvernet. Hist. de Sorb. t. I p. 57.

болью, чыть сомнительно. Въ 1250-1251 годахъ Робертъ едва-ли быль знакомъ даже съ королемъ, а если и быль знакомъ, то, въ этомъ не можетъ быть некакого сомивнія, не могь еще нивть на него въ это время того вліянія, которое играло такую важную родь въ исторіи основанія Сорбонни. То же нужно сказать и относительно мивнія Альмагранда, который основаніе школы Роберта Сорбонна относить къ 1252 году. Еще менъе можно считать годомъ основанія школы 1256 годъ. Говоря такимъ образомъ, мы имвемъ въ виду борьбу университета съ нищенствующими орденами. Дело въ томъ, что борьба, какъ увидимъ ниже, въ 1256 году приняла самые широкіе размірн: весь Парижъ въ 1256 г. раздълился на два лагеря, одна часть стояла за университеть, другая защищала интересы монашескихъ орденовъ. И въ числе сторонниковъ университета въ 1256 г. мы видимъ учителей школы Роберта Сорбонна; мало этого, одинъ изъ выдающихся представителей школы Роберта, докторъ Вильгельнъ де Сенъ-Амуръ, въ 1256 г. стоявъ даже во главъ увиверситетской партіи. Очевидно, въ 1256 г. школа Роберта не только существовала, но и настолько уже развилась и окрвила, что могла въ лицъ своихъ докторовъ занять видное место въ ряду защитниковъ университетскихъ интересовъ. Такимъ образомъ, годомъ основанія Сорбонны всего справедливъе считать, по нашему митенію, 1253 г. На этотъ годъ, какъ годъ основанія Сорбонни, указывають прежде всего большинство французскихъ церковныхъ историковъ. Затвиъ, нужно припомнить, что въ этомъ году возобновилась борьба между университетомъ и нищенствующими орденами, а однимъ изъ мотивовъ основанія школы и было именно желаніе Роберта Сорбонна, при посредствъ вновь открытой имъ школы, разрушать происки францисканцевъ и доминиканцевъ, желавшихъ во что бы то ни стало забрать въ свои руки обучение молодаго покольнія Франціи. Наконецъ, предположивши основаніе школы въ 1253 году, можно объяснить и то живое участіе, которое принималь Людовикъ св. въ устройствъ школы. Къ 1253 г. Робертъ Сорбоннъ могь уже достаточно сблизиться съ королемъ и склонить его къ поддержив вновь открывавшейся школы.

Устройство и организація такого сложнаго дела, какъ школа, помимо знанія и опытности, естественно требовали еще отъ своего основателя и значительныхъ матеріальныхъ затрать. Но едва ли Робертъ Сорбоннъ былъ хорошинъ знатокомъ школьной организаціи, чтобы одному, безъ всякой сторонней номощи въ формъ совътовъ и указаній, вести устройство — хотя бы то и не значительной школы; темъ более можно сомневаться въ его матеріальномъ достатке, которымъ бы онъ одинъ могъ удовлетворить всё нужды вновь открывающейся школы. Можно съ увъренностію думать, что онъ нуждался и въ советахъ, и въ деньгахъ. И мы видимъ, что у него были усердные помощники, вполнъ сочувствовавшіе его мысли и много способствовавшіе успъшному выполненію ея. Этими помощниками были во 1-хъ нъкоторые изъ членовъ университетской корпораціи и во вторыхъ---нъкоторые изъ представителей придворной аристократіи. Къ числу первыхъ относились: другъ Роберта и товарищъ его по школьной скамъв, каноникъ Жоффрей де Баръ, заступившій впоследствій для школи место ея основателя 1), докторъ университета Вильгельнъ де Сенъ-Амуръ, тотчасъ по открытіи школы занявшій въ ней м'есто учителя и своими трудами такъ много способствовавшій быстрому ся развитію. Изъ придворныхъ мы знаемъ только домашняго доктора королевы Роберта де-Дуэ, который пожертвоваль на основание школы 1,500 парижскихъ ливръ; но несомивно ири дворъ были и другія благотворительныя школы и во главъ ихъ стоялъ кородь Людовикъ св.

Находясь подъ сильнымъ нравственнымъ вліяніемъ Роберта, король не могь оставаться равнодушнымъ къ несомивнию полезному начинанію своего любимаго капеллана и до самой своей смерти принималь самое живое и двятельное участіє въ судьбе его школы. Въ 1256 г. король подарилъ Роберту домъ на улице Сопре-Gucule 2) противъ Термскаго дворца 3), а въ 1258 году передалъ въ распоряжение школы еще два другіе дома, находившіеся на улицахъ Deux Portes и des Maçons 4). Последніе два дома Робертъ

<sup>1)</sup> Bergier, t. IV p. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dulaure p. 167.

<sup>· 3)</sup> Нынъ кяюнійскій отель. 4) Joinville § 17.

переделать и отдать ихъ въ наймы, при чемъ деньги, получившіяся съ этихъ домовъ, шли на содержаніе учениковъ, жившихъ въ школъ. Помимо этихъ подарковъ въ пользу школы Роберта Людовикъ св. определить выдавать еженедёльно изъ государственной казны на каждаго питомца школы отъ одного до двухъ су 1). При помощи всёхъ этихъ расположенныхъ къ себе лицъ, Робертъкупилъ въ Парижъ, близъ Термскаго дворца, небольшой участокъ земли и, какъ мы говорили, въроятно, въ 1253 г. построилъ на ней школу и при ней церковь 2).

Въ первое время своего существованія школа Роберта естественно не могла имѣть широкихъ размѣровъ. Во 1-хъ это былъ еще только первый опыть, а во вторыхъ, если и допустить, что у Роберта былъ кружокъ единомышленниковъ, то всетаки его матеріальныя средства не могли быть достаточными для большой школи. И школа его сначала была дѣйствительно основана только для 16 бѣдныхъ свѣтскихъ клириковъ, по 4 человѣка изъ каждой націи: французской, пикардской, нормандской и англійской. Но въ такомъ ограниченномъ видѣ школа существовала недолго. Къ концу царствованія Людовика св. бѣдныхъ клириковъ, жившихъ въ школѣ, насчитывалось уже болѣе ста человѣкъ 3).

Всѣ питомцы школы жили въ самой школѣ. Сначала "приходящихъ" вѣроятно не было и въ школѣ занишались только жившіе въ ней "бѣдые свѣтскіе клирики". Но потомъ мы находимъ дѣленіе учениковъ школы на interieures и exterieures 4). Ученикамъ, помѣщавшимся въ общежитіи школы, дана была особая инструкція, опредѣлявшая ихъ поведеніе въ школѣ, ихъ платье, пищу, ежедневныя занятія, разныя обязанности по дому и т. д. 5). Въ качествѣ учителей школы, въ первое время ея существованія, мы находимъ четырехъ лучшихъ докторовъ парижскаго университета Это были Вильгельмъ де Сенъ-Амуръ, Евдій де Дуэ, Ла-

<sup>1)</sup> Dulaure p. 168, Belin p. 96 n ap.

<sup>2)</sup> Bergier p. 158.

<sup>3)</sup> Dulaure p. 168, Belin p. 96 и др.

<sup>4)</sup> Belin Hist. Paris p. 97.

i) Guettée t. IV p. 136.

врентій Англійскій и Николай де-Бар-сюр-обь. Живя въ самой школь виесть съ учениками, они составляли собою какъ бы отдъльную ученую корпорацію, хотя несомнівню никогда не прерывали своихъ связей съ университетомъ и, будучи учителями школы Роберта, въ то же время читали свои лекціи и въ аудиторіяхъ парижскаго университета. Трудно, за отсутствиемъ данныхъ, опредълить въ подробностяхъ цервоначальную учебную программу школы. Несомивние только то, что школа Роберта была прежде всего богословскою школою. Это непосредственно вытекаеть уже изъ того, что она основана была "для клириковъ". Дальнъйшая исторія школы также подтверждаеть богословскій характерь ен первоначальной программы: вноследствін, какъ известно, она была разсадниконъ сходастическаго богословія. Наконецъ, о первоначальномъ богословскомъ характерф школы единогласно свидфтельствують всф французскіе историки. Такъ, Кревье говорить: "нельзя върить Наскету, который говорить, будто богословіе въ то время нигдъ не читалось, кромъ дома епископа, а следовательно не читалось и въ школъ Роберта Сорбонна. Мы достовърно знаемъ, что богословіе читалось гораздо раньше Вильгельмомъ изъ Шампо въ школь св. Виктора и Петромъ Абеляромъ въ школь св. Женевьевы. Кром'в того, изв'естны усилія канцлера Филициа Греве прекратить въ Парижъ цубличное обучение богословию и каноническому праву, францисканцы и доминиканцы прежде основанія школы Роберта также читали богословіе въ своихъ школахъ". И затемъ чрезъ нъсколько строкъ замъчаетъ: "уроки богословія начались въ Сорбонев со дня ея открытія" 1). Дюлоре, Дюверне и другіе говорать то же. Булла паны Климента IV, адресованная школь Роберта въ 1268 году, имветь такую надпись: "бъднымъ учителямъ и ученикамъ богосдовія". Но съ другой стороны съ увъренностію можно думать также и то, что номимо круга богословскихъ предметовъ въ школь Роберта, съ первыхъ же летъ ея существованія, читались и другіе предметы. Какъ уже было говорено ранье, одною изъ главныхъ задачъ школы было "облегчить моло-

<sup>&#</sup>x27;) Crevier. Hist. de l'univers. de Paris t. I p. 497.

дымъ бъднымъ клирикамъ путь къ полученію докторской степени", а для этого кромъ богословія требовались еще и другія знанія. Кромъ того извъстно, что въ то время богословская наука тесно, органически была связана съ философіей: философія была слугою богословія и быть богословомъ въ то время значило вмісті съ тімъ и знать философію древнихъ греческихъ мудрецовъ — Платона и Аристотеля. Отеюда въ учебную программу школы Роберта, необходимо должны были входить и философскія науки. Это подтверждветь и исторія. Впоследствін, какъ изв'єстно, представители Сорбонны принимали самое горячее участіе въ чисто философскихъ споракъ, извъстныхъ подъ именемъ споровъ номиналистовъ и реалистовъ. Мы можемъ сдвлать даже такое предположение, что въ учебномъ отношени школа Роберта, по крайней мърв на первыхъ порахъ своего существованія, была просто скопирована съ университета. И это предположение имбеть за себя довольно въския основанія. Во 1-хъ нужно помнить, что нікола Роберта не была влементарною школою, ея цель поставлялась, как'ь им видели, въ приготовленіи кандидатовъ на докторскія степени. А гдв же било взять образопъ для такой школи? Естественнее и ближе всего въ университеть: къ последнему Робергъ питалъ весьма глубокія симпатін, среди университетской корпораціи профессоровь онь ималь друзей, наконець, парижскій университеть въ то время пользованся громаднъйшею популярностью, въ его аудиторіи стекались представители всевозможныхъ націй. Лучшаго оригинала для своей школы и не найти было Роберту. Во 2-хъ степень доктора при жизни Роберта Сорбонна можно было нолучать только въ университетъ. знаменитые сорбоннскіе диспуты явились уже гораздо послъ. Слъдовательне, при устройствъ своей школы, Роберту волею-не-волею приходилось принаравливаться къ курсу и учебной програмив университета. Что иткоторыя заниствованія изъ организацін университета были сделаны Робертемъ, на это есть ясния доказательства, такъ напр.: какъ въ университеть, такъ и въ школь Роберта всъ учащіеся ділятся на четыре націи: пикардскую, нормандскую, французскую и англійскую, каковое сходство една ли ножно объяснять случайностію. Очень возможно также, что и въ школь

Роберта сначала, какъ и въ университетъ, существовало четыре факультета: богословія, искусствъ, права и медицины. Причемъ факультетъ богословія быль, такъ сказать, основнымъ факультетомъ школы, имълъ болье широкое развитіе, чъмъ другіе. Этого требовала одна изъ задачъ школы — бороться съ представителями нищенствующихъ орденовъ, преподававшими также богословіе. Отсюда вытекаетъ и объясняется и общій богословскій характеръ школы. Но если школа Роберта и подраздълялась на четыре факультета, то только въ началъ своего существованія; впослъдствіи въ ней не было такого дъленія и она, какъ извъстно, составляла только спеціально-богословскій факультетъ при парижскомъ университетъ.

Въ нервые годы своего существованія школа не носила спеціальнаго названія Сорбонны. Это видно изъ следующаго: въ двухъ актахъ того времени — постановлени нарижскаго университета за 1266 годъ и булив папы Климента IV, изданной въ 1268 году на имя школы, нътъ имени Сорбонны. Булла папы Климента IV адресуется такъ: "провизору (такъ обыкновенно назывался начальникъ школы) бъдных учителей и учеников богословія, живущихъ вм'єсть (vivants en commun) 1). Въ это время она называлась еще просто "бъдный домъ" (pauvre maison) 2), а учители ее назывались "бъдными учителями" (pauvres mâitres) 3). Названіе Сорбонны она могла получить уже послів смерти своего основателя, когда учителя и питомцы школы пожелали увъковъчить имя Роберта Сорбонна и его именемъ назвать вновь основанную имъ — въ то время уже очень популярную школу. Замвчательно при этомъ, что эпитетъ бъдности сохранялся за школою очень долгое время. Школа не переставала называться "бъдною" даже и тогда, когда она уже изъ незначительной, благотворительной школы разрослась въ знаменитую Сорбонну и тогда она называлась не нначе, какъ "бъдною Сорбонною" (pauvre Sorbonne).

После своей смерти Роберть Сорбоннъ отказаль въ пользу

<sup>1)</sup> Bergier p. 159.

<sup>2)</sup> Duvernet. Hist. de Sorb. t. I p. 41, Dulaure p. 168, Belin p. 97.

<sup>3)</sup> Ibid.

школы все свое состояніе. Завъщаніе относительно этого было сдълано и опубликовано имъ еще въ 1270 году, за четыре года до смерти, при чемъ душеприкащикомъ былъ назначенъ другъ Роберта, каноникъ Жоффрей де Баръ, который потомъ въ точности и исполнилъ волю завъщателя 1). На каждаго воспитанника своей школы Робертъ Сорбоннъ назначилъ еженедъльную стицендію въ 5½ су (или 7 франковъ), что въ годъ составить около 370 фр.; первымъ начальникомъ школы былъ самъ ея основатель.

Въ такой формъ школа Роберта Сорбонна начала свое существованіе. Самъ основатель ся въроятно никогда и не подозръваль, что изъ его маленькой, благотворительной школы современемъ выростетъ знаменитая Сорбонна. И дъйствительно, въ исторін рідко можно видіть такой быстрый рость общественнаго учрежденія, какой выпаль на долю школи Роберта. Благодаря необикновенно счастливо сложившимся для нея историческимъ обстоятельствамъ, школа Роберта весьма скоро становится извъстною не только въ Парижъ, гдъ она пріобрътаеть общія симпатіц, но даже и въ Римъ. Въ 1259 году, т. е. чрезъ 5-6 льть послъ основанія школы, папа Александръ IV издаеть на ея имя спеціальную буллу, въ которой объявляеть "школу для бъдныхъ" "очень полезною для церкви и науки" и рекомендуетъ ее "прелатамъ, аббатамъ и всемъ истиннымъ католикамъ", нобуждая ихъ "присоединить свои пожертвованія къ щедротамъ короля Людовика". Въ 1268 году "школа для обдинхъ" была торжественно утверждена буллою папы Климента IV; при чемъ оформдены были нъкоторыя части ея организаціи. Начальнику школы присвоивался титулъ "провизора школы". Относительно самаго порядка избранія провизора папа Клименть IV писаль смедующее: "мы не желаемъ, чтобы послъ ващей (Роберта Сорбонна) смерти кто либо посредствомъ обмана или хитрости сделался провизоромъ школы, но только тоть, кого присудять быть на вашемъ месте канциеръ Парижа, деканы факультетовь богословія и недицины, а также ректоръ университета и прокуроры четырехъ надій. Въ случаъ

<sup>1)</sup> Bergier t. IV p. 158.

надобности эти лица имъють право смънить провизора школы и на его мъсто избрать другаго. Имъ же провиворъ обязавъ ежегодно представлять подробные отчеты о средствахъ школы и расходахъ, которые будутъ сдъланы по школъ 1. Внослъдствін впрочемъ эта зависимость шкоды отъ университета уничтожилась сама собою. Провизоромъ въ ней бывалъ обыкновенно самый знаменитый прелать французской церкви, избирался онъ ежегодно въ самой Сорбоннъ ея докторами, при чемъ согласіе или несогласіе остальныхъ лицъ, упоминаемыхъ въ вышенриведенной буллъ Климента IV, было ничъть инымъ, какъ только простою, неимъвшею никакого значенія, формою.

Когда Сорбонна окончательно стала богословскимъ факультетомъ парижскаго университета, на этотъ вопросъ, за ненивніемъ данныхъ, ответить категорически довольно трудно. "Вторжение нищенствующихъ орденовъ, говорить Кревье, произвело въ немъ 'немного лътъ спустя образование самостоятельнаго богословскаго факультета". Но когда именно произошло это, этого Кревье не говорить; не говорять объ этомъ ничего и другіе намъ изв'ястные французские историки. Следуя соображениямъ Кревье, им съ большею или меньшею вероятностію можеть определить только тоть путь, по которому шло и совершилось это обращение школы Роберта Сорбонна въ факультотъ университета. Извъстно, что при Филиппъ Августъ университетъ Парижа дълился на четыре факультета: богословскій, медицинскій, права и искусствъ 2). Живя общею корпорацією, факультеты эти жили въ тоже время и каждый своею отдельною жизнію; у каждаго факультета, кром'в общихъ университетскихъ интересовъ, были еще и свои; при вопросахъ, васавшихся интересовъ того или другаго факультета, представителянъ заинтересованнаго факультета не запрещалось собираться отдельно и составлять свои частные советы. Этоть способъ совъщанія но факультетамъ съ годами входиль все болье и болье въ университетскую практику. Ко времени появленія навъстной будлы напы Александра IV "Quasi lignum vitae", изданной въ

<sup>1)</sup> Crevier p. 496.

<sup>2)</sup> Duvernet p. 14.

<sup>«</sup>Христ. Чтен.», № 7—8, 1885 г

1255 году, способъ этотъ былъ уже въ самонъ широкомъ употреблени. Въ буллъ "Quasi lignum vitae" им находинъ о немъчестия и подробныя упоминанія 1). Въ 1259 году въ университетъ вступили нищенствующіе ордена и заняли тамъ каседры на богословскомъ факультетъ. Это обстоятельство имъло громадное значеніе для положенія богословскаго факультета среди другихъ факультетовъ университета. Монахи заняли университетскія каседры противъ общаго желанія представителей университета. Ихъ ненавидъли, медики и особенно профессора факультета искусствъ не допускали въ свое общество, свою среду и, по словамъ Кревье, "старались на каждомъ шагу дълать имъ всевозможния непріятности, какія только могли придти на умъ" 2).

Монаханъ волею-неволею приходилось жить изолированно, а вивств съ этипъ все болве и болве отделялся отъ другихъ факультетовъ и факультеть богословскій: монахи скоро заняли на этомъ факультетв первое масто и, стоя во глава, руководили его пъятельностію. Эта изолированность богословскаго факультета отъ остальных факультетовъ университета и послужила началовъ образованія при университеть самостоятельнаго ботословскаго факультета, который потомъ, избравши своей резиденціей школу Роберта Сорбонна, и получиль название Сорбонны. Что же касается года. когла богословскій факультеть выдвлился изъ общей университетской корпораціи и перем'встился въ аудиторіи Сорбонна, то пріурочивать это событие къ какому нибудь опредъленному времени едвали и возможно. Всего въроятиве, — оно совершалось постоянно. Мы можемъ сказать только, что превращение школы Роберта въ самостоятельный богословскій факультеть университета не могло произойти ранве 1268 г., когда школа была только что еще учреждена паною Климентомъ IV, и даже не ранее 1274 года, года смерти основателя школы, который терпеть не могь монаховь и последнимъ не могь отдать школы въ полное ихъ распоряжение --- темъ болье, что одною изъ задачъ школы было бороться съ происками нищенствующихъ орденовъ. Но съ другой стороны несомивнию

<sup>1)</sup> Паца съ особенною силою останавлявался на этомъ способъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crevier p. 472.

также, что къ концу XIII въка школа Роберта была уже факультетомъ. Въ 1297 г. она, въ лице своихъ докторовъ, торжественно осуждаеть несколько догиатическихь заблужденій университета 1); а въ самомъ началѣ XIV въка присвоиваеть себъ право раздачи ученыхъ богословскихъ степеней, право, принадлежавшее прежде только университету: въ 1315 году появились знаменитые сорбоннские диспуты или, какъ чиль иначе называють, сорбоними. Нъкоторые впрочень относять учреждение сорбоникъ къ 1452 году. Но это мижніе несомижню ложно. Существуеть манускринть знаменитого доктора Жана де Курткюмссь (Ioanne de Courtecuisse), гдъ между прочинъ сохранилась фраза, которою этоть докторь открыль свою сорбонику. А такъ какъ Курткюнссь умерь въ 1400 году, то, очевидно, сорбоники явились до 1400 года. Существуетъ преданіе, не которому сорбоники своимъ появленіемъ обязаны францисканцу Мэрону Корделье (Mairon Cordelier), самые диспуты часто называются именемъ посаванято «Maironium certamen". Мы инвень буллу нашы Іоанна XXII, адресованную въ 1323 году канциеру парижской церкви съ приказаніемъ дать степень лиценціанта и докторать нъкоему францисканцу Мэрону де Корделье. Такъ какъ имя, время и обстоятельства сходятся, то им вправа сказать, что установление сорбоникъ предшествовало 1323 году, а Кревье прямо говорить, что онъ явились въ 1315 году, чему не върить нътъ никакихъ основаній. Съ учрежденіемъ сорбоникъ школа Роберта дълается главнымъ, такъ сказать, контролеромъ богословскихъ средневъковниъ доктоннъ. Везъ дозволенія Сорбонны никто не им'яль права давать уроки богосдовія; для полученія этого права необходимо было ученую степень въ Сорбонив, сдать сорбоники. И HOAVYHTL только тв догиатическія воззрінія имели право гражданства, которыя признавались за истинныя докторами Сорбонны. Впосатьдствіи впрочемъ сорбоники развились до крайности и принесли немало

<sup>1)</sup> Накоторые изъ докторовъ университета подъ вліянісиъ «Вачнаго Евангелія» отрацали троичность, твореніє; проповадывали, что Богь только высшій далгель, что душа—неотдалина отъ тала и т. д. Henri Martin. Hist. de France t. IV р. 268,

вреда 1). "Привычка спорить о предметахъ часто опасныхъ, говоритъ Дюверне, немало способствовала распространению въ на-

<sup>1)</sup> Въ самой последней своей редавціи сорбоники являются въ следующемъ видъ. Всъхъ ученыхъ степеней въ Сорбониъ было три: степень банкадавра (d. de bachelier), лиценціанта (d. de licentié) и доктора (d. de docteur). Образовательно-богословскій куров Сорбонны продолжанся семь дать (Ветgier t. II p. 243). Первые два года питомецъ Сорбонны изучаль оплосовію. послѣ чего давалось ему званіе «учетеля взящных» наук» (maitrees-arts); три следующе года посвящались изучению богословия. По истечении этого пятидатияго курса, воспитаниявъ Сорбонны ималь право получить первую ученую степень-банкалавра. Для прлученія этой степени требовалось скать два экзамена по четыре часа каждый, изъ нихъ одинъ по эклосовін, другой — по первой части Summa Оомы Аквината и затамъ выдержать диспуть, который продолжнися шесть часовъ и носить название tentative. Баккалавръ, желавшій получить следующую степень лиценціанна, должень быль пробыть въ Сорбонив еще два года, въ течения которыять онъ писаль учения диссертации. комментироваль св. Писаніе и изучаль богословіе и церковную исторію. Кромъ того, въ течения этихъ же двухъ двтъ, называвшихся обывновенно лицеиціантекник, баккалавръ, подъ угрозою денежнаго штрафа, обязанъ быль присутствовать на вежка деспутажь, провежениемы вы станажь Сорбонкы (а ихъ было немало) и выдержать въ теченія этихъ двухъ дётъ самъ три дессута. Первый изъ некъ назывался mineure ordinaire, имъдъ своимъ предметомъ церковныя таннства и продолжанся шесть часоть. Второй деспуть носиль вазвание majeure ordinaire, имвять своимъ предметомъ св. Писание, перковную историю и продолжанся десямо часова. Наконецъ, третій даспуть-самый высшій, именемъ котораго обыкновенно навывался и весь кругъ сорбонискихъ диспутовъ, навывался sorbonique или grande sorbonique. Первородный ракъ, благодать, воплощение и учение о добродатели-были предметомъ этого диспута. Продолжанся онь деннадцать часовь, същести часовь угра и до шести часовъ вечера, вы присутствии деадцаты оппонениюм, при чанъ посредние из нядись чрезь каждые полчаса. Въ конца втораго лиценціантскаго года баккалавръ обязанъ былъ сдать два экзамена по второй и третьей части Summa Оомы Акваната, св. Писанію и церковной исторів. Только по окончанів всахъ этихъ меньтвий баккалавру давалась стемень лиценціанта, после чего высшее богословское образование стяталось уже оконченнымъ. Для получения докторской степеня необходимо было выдержать три диспута: два наванунъ и одинъ въ самый день получения докторской степени. День докторского диспута обывновенно навинчалъ канциеръ парижской церкви. При этомъ нуждо замътить, что кандидать на степень доктора долженъ быль имъть непремънно священническій сань. Первый довторскій диспуть, происходившій наванунь дня полученія докторокой степеня, назывняся expectative. Диспутанть самь назначаль тему для диспута. Тема называлась aulicare. Опполонтами назначались два баккалавра и одинъ лиценціанть, который и открываль диспуть.

ціи строптиваго духа, который, замедляя воцареніе истины, столько разъ возмущадъ общественное спокойствіе; онъ же вызваль
множество заблужденій, для искорененія которыхъ неловкая и варварская цолитика сочла себя въ правъ ставить висёлицы, рыть
подземелья и изъ самаго кроткаго народа образовала племя каннибаловъ" 1). Одновременно съ этимъ Сорбонна становится мъстомъ,
гдъ централизуются всъ, волновавшіе средневъковые умы, бого-

Диспуть продолжанся дес часа. За этимъ диспутомъ почти непосредственно следоваль другой, навывавшійся vesperie, actus periarum; происходиль обывновенно вечеромъ. Этотъ диспутъ продожванся только полчаса и своимъ предметомъ имваъ св. Писаніе и явкоторые вопросы по наукв нравственнаго богословія. Оппонировали на немъ два довтора, изъ которыхъ одинъ назывался magister regens a gpyron-magister terminorum interpres. Диспуть заканчивался рачью magister'a regens'a, завлючавшею въ себв обывновенно похвалы таланту и добродатели диспутанта. На сладующий день, въ 10 часовъ утра, менатель довторской степени, одатый въ докторскую мантію, предшествуемый жезлоносцами и сопровождаемый цвлою толною докторовъ и студентовъ, торжественно отправлялся по удицанть Парвиа въ залу париженого архіспископа. Тамъ онъ садился въ председательское кресло, по бокамъ котораго размещались доктора Сорбонны. Собраніе открывалось рачью канцлера или подканцлера университета, на которую новый докторъ отвечаль также рачью. Посля этого навидеръ заставляль нивищаго быть допторомъ проязлести обычныя въ этомъ случай влятвы и воздагалъ торисственно на его голову свою докторскую шащку (bonnet de docteur). Этотъ знакъ докторской степеня наидидать на доктора получаль стоя на кольнахь. Затемь онь вставаль, благодяриль особою рачью всехъ присутствующихь за оказанную ему милость, садылся на председательсное место и отпрываль почетный диспуть, продолжавшійся около часа. После этого новый докторъ въ торжественной процессін шель въ церковь Богоматери (Notre Dame), гда въ алгара св. мучениковъ присягадъ на св. Евангедін въ томъ, что, если потребуется, онъ продьетъ свою кровь на защету св. церкви. Въ сладующій масяць новый докторъ являлся въ общее собрание докторовъ богословскиго сакультета, снова илился въ върности церкви и затвиъ уже записывался въ число докторовъ богословія. Но и после всего этого онъ не пользовался еще всеми правами и привидлегіями, присвоенными степени, такъ онъ не выбать еще права присутствовать на собраніяхъ, председательствовать на диспутехъ, исполнять обяванности экзаменатора и т. д. Чтобы получить все эти права, требовалось еще сдать диспуть, когда было оку угодно въ течени первыхъ щести явть со дня получевія, имъ докторской степени. Диснуть тевитріє продолжанся 5-6 часовъ и своимъ предметомъ имътъ св. Писаніе Ветхаго и Новаго Завъта.

<sup>1)</sup> Duvernet t. II, p. 44-45.

словскіе споры и довтрины. Таковы были извістные въ средніе віжа споры номеналистовъ и реалистовъ, споры о благодати, о непорочновъ зачатін Девы Марін и т. д. Мы не будевъ здёсь разбирать этихъ споровъ. Замътимъ только, что всъ эти споры нарождались, совревали и разрешались въ стенахъ Сорбонны: въ ней. въ ея аудиторіяхъ сосредоточени били всё богословскія сили средневъковаго запада; виъ стънъ Сорбонны въ средніе въка не существовало богословія, какъ науки. Изъ Сорбонны же вышли и всъ богословские уны, игравшие такую видную роль въ развитии западнаго, схоластическаго богословія; не ограничиваясь предвлами Францін, Сорбонна доставляла богослововъ и за границу-Англін, Германіи и другимъ христіанскимъ государствамъ; въ аудиторіяхъ Сорбонны можно было видъть представителей всёхь образованных націй, людей самыхъ различныхъ оттенковъ и направленій, --- стариковъ. украшенных съдинами, и юношей, только что начинавших жить. Въ началу XV въка им видинъ Сорбониу уже на вершинъ развитія. Церковь и религія, пожно сказать не обинуясь, были себственностію Сорбонны. Правительство боялось ее: короли, принижая корону, подтверждали неприкосновенность ся матеріальныхъ и нравственныхъ прерогативъ и часто искали ея благоволенія, особенно когда она дъйствовала за одно съ париаментомъ. Народъ ненавидълъ Сорбонну, но трепеталъ предъ ней: въ рукахъ ез было стращное орудіе—инквизиція, одно имя которой ледениле кровь парижскаго буржуа 1). Въ рукахъ Сорбонны сосредоточивалось

<sup>1)</sup> Отстранявшиесь отъ изрода своимъ исилючительнымъ, коллегіальнымъ устройствомъ, Сорбонна сначала лишинась его довърія, а потомъ сдълалась для него предметомъ отвращенія. Между студентомъ Сорбонны и городскимъ жителемъ не было ничего общаго; первый отличался отъ втораго костимомъ, разговоромъ и поведеніемъ. Сорбоннясть въ своемъ длинномъ платьъ, съ тяжелыми свидаліями на ногамъ, съ поднятымъ капюшомомъ сзади и остроугольной шашкой на головъ походилъ на селоменкое чучело между живыхъ существъ, какъ удачно выравняся Дюлоре. Притомъ, за отсутствіемъ всякаго правственнаго воспитанія, студенты вели себя виз школы чрезвычайно дурно. Разсыпалсь плайками по городу, они заводили сеоры по привычих въ теологическимъ диспутамъ и среди открытаго для совершали разбои. Столиновенія ихъ съ мирными гражданами почти всегда оканчивались самыми отвратительными сценоми. Мы отчасти внаемъ это по кіевскимъ бурсамъ ХУІІІ въка.

все религіозное образованіе Франціи. Сорбонна разсылала своихъ адентовъ въ провинціи-на вселенскіе соборы, продавала дипломы на ученыя степени, принимала участіе во всёхъ государственныхъ реформахъ, пользовалась правомъ отлученія отъ церкви и во имя науки безусловно вязала и разръшала совъсть народа 1). Въ 1589 году совыть 16 сдылаль запросъ Сорбонны: имыють-ли право французы объявлять войну королю для охраны католической въры? Вогословскій факультоть освободняь всёхъ подданныхъ оть присяги Генриху Валуа, исключиль его имя изъ церковныхъ молитвъ и провозгласиль, что нисколько не противно совъсти поднять оружіе противъ "ненавистнаго тиранна". Еще больше озлобленія обнаружила Сорбонна въ одному изъ самыхъ популярныхъ властителей Франціи, Генриху IV. Она не хотвла признать его королемъ даже и тогда, когда онъ обратился въ католицизмъ. Сорбонна объявила его обращение комедией 2). Точно также она противилась парламенту, когда онъ покущался на ограничение ея правъ или не уважалъ ся требованій.

Только съ XVIII въка сталъ замътно колебаться автеритетъ Сорбонны. Влагодаря своему педантическому упрямству и привязанности къ книгамъ стараго времени она мало по малу дълается предметомъ насмъшекъ. Наконецъ, во время революціи Сорбонна была уничтожена. Въ зданіи ея была помъщена рабочая скульпторовъ, а въ 1819 году отдъленіе школы правъ. Въ настоящее время въ Сорбоннъ помъщается богословское отдъленіе парижской академіи.

И. Соволовъ.

Латинскій кварталь, гдв помащалась и теперь помащаєтся Сорбонна, быль то въ рода зачумленного карантина, из которому боллась подойти честная менщина и безорумный бурмув. Поэтому наредь, въ которомь антипатія къ студентамь обратилась въ какое-то наследственное чувство, при всекъ внутренних смутахъ, становился противъ Сорбонны. Такъ, въ исхода XIV в. накто Обріо преследоваль буйныхъ школьниковъ, загоняль ихъ въ подвалы и за то по настоянію Сорбонны быль осущенъ на вачное заключеніе въ тюрькъ. Чрезъ годъ вспыхнуль интемъ и народь освободиль Обріо, избравъ его своямъ вощемъ. Такихъ случаєвъ много разсказано у Дюлоре, въ его сочименіи «Нізтоіге de Paris».

<sup>1)</sup> Crevier t. I, p. 50-100.

<sup>2)</sup> Dulaure p. 158.

## Религіозно - нравственное состояніе нъмцевъ времени реформаціи, по Лютеру.

Мартинъ Лютеръ, какъ извъстно, былъ проповъдникъ, по преимуществу, догматическій. Только изръдка, и то мимоходомъ, онъ обличалъ въ своихъ постиллахъ и Tischreden пороки и недостатки современныхъ ему соотечественниковъ. Но и изъ этихъ немногихъ данныхъ видно, что нравственность тогдашнихъ нъмцевъ глубоко возмущала душу проповъдника и справедливо заслуживала порицанія и обличенія съ церковной каеедры.

Молимсь во время Лютера некоторые мало и безъ всякаго благоговенія, а некоторые даже вовсе не молимсь <sup>1</sup>). Те,
которые молимсь, "твердили молитви", по словамъ проповедника,
"только устами. Даже наши священники", продолжаеть онъ,
"и проповедники молятся и проповедують, какъ органы, которые
играють и не понимають своей игри" <sup>2</sup>). Въ частности, забывали
молитву и особо назначенные для того церковью дни виттембергци.
Въ проповеди на 4-ю заповедь Лютеръ, сказавши о томъ, что
воскресные и праздничные дни должно посвящать Богу и, следовательно, въ эти дни оставлять свои обыденныя работы, замечаеть: "въ этомъ случат можеть быть сделано исключеніе только
для лекарей, мельниковъ и кузнецовъ, словомъ людей, не имевшихъ почему-либо возможности исполнить своей работы во время.
Но можно-ли извинить нашихъ виттембергцевъ, если они съ на-

<sup>&#</sup>x27;) Kirchenpostille am 5 Sonnt. nach Ostern. I Serm. стр. 501 и дал.— «Kirchenpostille Lutheri über die Evangelien». Fr. Franke. 1879 г. (Далае для кратвости «Kirchenpostille» мы будемъ означать чревъ К. Р.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jurgens. Lutheri das Leben. B. 2. S. 132.

ступленіемъ воскресенья только и думають, что о ружьяхъ и объ охоть на итицъ? Городскіе начальники должни же, наконецъ, обратить на это свое вниманіе" і). Насколько легкомысленно, насмышливо относились къ молитвы даже крестьяне, ясно показываеть намъ слыдующій случай: "когда гольпдорфскій пасторъ (Гольцдорфъ близъ Швейница) не допустилъ своихъ пасомыхъ до евхаристіи за то, что они не молились Богу, то одинъ изъ нихъ замытиль ему, что они потому и нанимають его, потому и платять ему жалованье, чтобъ онъ молился за нихъ" <sup>2</sup>).

Обличая своихъ соотечественниковъ за небрежное отношеніе къ молитив, Лютеръ, главникъ образовъ, направляль свою проповъдь къ отцанъ и матерянъ и увъщеваль ихъ, чтобъ они пріучали своихъ дътей съ малольтства къ церкви, заставляли ихъ дома ежедневно, утромъ и вечеромъ, молиться 3).

Нетрудно теперь догадаться, насколько соотечественники и современники Лютера дорожими проповъдью божественнаго слова и проповъдниками. Проповъдей они не любили слушать; проповъдниковъ крестьяне или изгоняли изъ своего общества , или заставляли ихъ голодать и бъдствовать, лишь бы телько отдълаться отъ нихъ . И князья одобряли такой образъ дъйствія своихъ крестьянъ. Разоказывають: когда одинъ проповъдникъ принесъ жалобу князю на то, что его крестьяне не платять ему "десятини", то князь прямо объявляль потомъ своимъ крестьянамъ: "вы, любезные, не давайте проповъднику десятины; мнъ же платите дъб десятины" . "Посмотрите", говорить проповъдникъ въ другой разъ, "на всю Германію: на епископовъ, князей, дворянъ, граж-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tischred. Luth. erp. 62-63. •D. Martin Luthers Tischreden oder Colloquia, so er in fielen Jahren gegen gelehrten Leuten, auch fremden Fästen und seinen Tischgesellen geführet». Berlin. 1677.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) K. P. am Sonnt. nach Himmelfahrt. Exaudi (1 Herp. 4, 8-11). Luthers Verke. Plochmann. T. 8. crp. 289.

<sup>4)</sup> Pastorale Lutheris. Porta. Eisleben. 1582 r. 163 s.

<sup>5)</sup> K. P. am 20 Sonnt. nach Trinitatis (Eeec. 5, 15-21). T. 9: erp. 323. Plochmann.

<sup>6)</sup> Tischred. crp. 42-43.

данъ и крестьянъ, посмотрите, какъ они всѣ снокойно сиятъ, какъ будто у нихъ нътъ никакой нужды. Да! скоро они проспять все. Пройдетъ нъсколько лътъ, они будутъ искать проповъдниковъ и не найдутъ " ¹) и т. д.

Какова религіозность, такова и нравственность, — это общее положение оправдывается, въ частности, и на современныхъ Лютеру нъщахъ. Скупость, стремленіе въ легкой наживъ, надувательство и обманъ, развратъ, особенно же страсть къ модамъ и пъянство,воть пороки, которые чаще всего приходилось наблюдать проновъднику въ своемъ Faterland'в. "Многіе изъ насъ", говорить онъ, "хвалятся знаніемъ Евангелія, тогда какъ живуть совсемъ не по Евангелію, а такъ, какъ каждону хочется". "Особенно это слъдуеть сказать о нашемъ времени, когда скупость и нажива стали общимъ порокомъ, когда изобретены самые тонкіе пути обмана и надувательства, когда, что больше всего возмущаеть меня, это позорное служение манмонъ не считають гръхомъ, но, напротивъ, признають за что-то правильное и почетное" 1). Вы дълаетесь друзьями маммоны и думаете этимъ путемъ наследовать вечную жизнь, — заблуждаетесь. Только въра въ Расиятаго и ножетъ спасти гръшника, — тема проп. въ 9 воскр. nach Trinitatis 3). "Мы считаемся христіанами, а между тімь живемь хуже, чімь іуден. Вездъ, среди насъ-обианъ и недовъріе. Ни одинъ не хочеть на слово върить другому 4. ... Если мы не исправимся, насъ постигнеть участь іудеевь. Вёдь стращно подумать; им заботимся о чревъ и богатствъ болье, чънъ о Богъ, но неужели для насъ грошъ дороже Bora 5)?

Разврать среди молодежи того времени быль настолько силень, что Лютерь считаеть его даже причиной "паденія христіанства". "Потому", говорить онь въ проповеди на 6-ю заповедь, "и христіанство пало, что дёти извращены, и чтобъ возстановить его, нужно

<sup>1)</sup> K. P. am 20 Sonnt. nach Trinit. (Eeec. 5, 15-21). T. 9. erp. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) K. P. am Ostermittv. (Kozoc. 3, 1-7). T. 3, crp. 209. Tome: K. P. 3 Sonnt. am Fest. (Eeec. 5, 1-10). T. 8, crp. 140-150. Plochmann.

<sup>8)</sup> Myr. 16, 1-9. Franke. c. 407.

<sup>4)</sup> Jurgens. T. 2. c. 127.

<sup>\*)</sup> K. P. am 10 Sonnt. n. Trinit. (Ayr. 19, 41-48), crp. 411. Franke.

воснитать дітей 1). "Я прошу во имя Бога всіхъ священниковъ и учителей слова Вожія постоянно пропов'ядывать противъ блуда. Если они не въ силахъ будуть совершение искоренить его, то навърно вырвуть изъ этого Содома хоть нъсколькихъ заблудшихъ 2).

Самъ реформаторъ, какъ извъстно, держалъ рачь въ студентамъ виттембергскаго университета, въ которой обличалъ ихъ за то. что они связались съ блудницами. "Къ вамъ, любезныя дети", говорить онь. .. поя отеческая просьба: поверьте, что злой духъ наслаль сида этихъ француженовъ-блудинцъ; повърьте, что онъ погубять десятки, сотим детей хорошихъ родителей. Эти убійци хуже отравителей. Я знаю, что вы съ презринемъ отнесетесь къ моей просьов; но уважьте строгаго, честнаго князя. Я сов'тую вамъ изменить свое поведение прежде, чемъ узнаеть о немъ князь. Если онъ не могь тершеть блудниць въ Вольфенбюттель, темъ менье онъ позводить имъ жить въ своемъ городъ, своей области. Кто не можеть жить безъ блудницъ, тотъ пусть удалится изъ нашего общества. Христіанская перковь и христіанскія школы существують для того, чтобъ въ нихъ учиться слову Вожію, добродътели и благочинію. И нашъ университеть — не домъ териниости. Не все можно делать, что кочется делать. Влудъ губить не только душу, но и твло, честь, дружбу  $^{*}$  3).

Противъ увлеченія модними костюмами Лютеръ говорить въ проповъди на 4-ю заповъдь. "Посмотрите", читаемъ мы здъсь, "что за одежды у того и другато пола, а особенно у женщинъ. Женщины думають, что это красиво, а почему? — потому, что ново. Не стыдно-ли? — Въдь, на тъ драгоцънности, которыя онъ носять на себъ, бъдный гражданинъ могь бы содержать цълый домъ!" "А что мнъ сказать о тъхъ мастерахъ, которые, ради собственнаго барыша, выдумывають кокошники, стоющіе отъ 40 до 50 гульденовъ?" — "Я не знаю, на кого мнъ жаловаться: на мужчину, женщину или власть, которая териитъ въ странъ такое зло? Почему, спрашивается, она не издасть на этотъ разъ никакого закона? Почему мужъ не запретитъ своей женъ шить модиня платья, когда онъ ея господинъ? Если онъ сознательно такъ ноступаетъ, зачъть же

<sup>1)</sup> Jurgens. 111 crp. r. 2. 2) Porta z. 183. 3) Ibid. z. 176.

онъ жалуется на дороговизну жизненныхъ средствъ? "-Внъшнія украшенія, утверждаеть Лютерь, принадлежать только язычникамь. "Для чего ты ищешь", спрашиваеть онь женщину, "дорогихъ нарядовъ? Зачень ты принаниваещь из себе мужчину? Или ты хочешь дать ненять, что прионудріє стало тажельнь для тебя? Ты лочешь сдівлаться блудницей? Почеку ты старменься понравиться другоку болье, чыть своему мужу? Помии, что лучшее укращение жены, если она нравится своему мужу. То, что я сказалъ женщинамъ, скажу и дъвицамъ. Неужели ви нарядами думаете поправиться молодниъ людямъ? Неужели вы не догадываетесь, что они побоятся взять себь въ жены съ такинъ нарядонъ, такъ какъ васъ дорого будеть содержаль. Если ты хочень понравиться, воть тебъ мой совыть: будь стыданва, не говори много, одывайся просто и не смотри на мужчину въ упоръ. Кто прельщаеть платьемъ, у того любовь не велика, потому что основана на платьв, а не на внутреннях достоинствахъ" 1), "Ведь и ослы погуть ходить въ серебръ и периахъ! Да, умъренности и расчетливости им должны учиться въ другихъ странахъ и городахъ <sup>2</sup>). Вообще, ухищренія въ пищъ, питьъ, одеждъ до того были велики и разнообразны во время Лютера, что онъ видель въ нихъ одинь изъ признаковъ скораго наступленія дня страшнаго суда 3).

Но ничто такъ широко не было развито во время Лютера, какъ пьянство. Пьянствовали и въ высщихъ, и низшихъ слояхъ общества, молодежь и старики. "Какъ прежде въ Греціи пьянство было всеобщвиъ порокомъ, такъ теперь у насъ въ Германіи", говорить процовъдникъ. "Пьютъ день и ночь; напиваются до пьяна. Понятно, что у такихъ людей нътъ времени и охоты исполнять то, что есть воля Божія" 1). Въ другой разъ, объясняя наставленія апостола противъ объяденія и пьянства, онъ замічаетъ, что "для насъ, німцевъ, нужно назначить особихъ учителей слова Божія, которые процовъдывали бы противъ объяденія и пьянства. Впрочемъ процовъдь намъ не поможеть: во всёхъ сословіяхъ, выс-

<sup>1)</sup> Jurgens. T. 2., erp. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) K. P. am Sonnt. nach Epiphania (Ioau. 2, 1-11). Franke, erp. 503.

<sup>8)</sup> K. P. am 2 Sonnt. Adv. 496 crp.

<sup>4)</sup> K. P. am 20 Sonnt. nach Trinit. (Feec. 5, 15-21). T. 9, crp. 331-332.

шихъ и низшихъ, ее презираютъ. Такъ ностыдимся хоть другихъ: въдь всё сибются надъ нами, особенно же итальянцы; они называютъ насъ полными нъмцами. У нихъ, следовательно, есть добредътель: они—не такъ полны; это—ительянцы. Возьмите теперь турокъ: имъ Магометъ запретилъ пить вино, и изъ нихъ вышли хорешіе солдаты. А мы? у насъ объяденіе и пьянство повеюду, не тельно въ грубой толить, въ деревняхъ—среди крестьянъ, но во всёхъ сословіяхъ и почти во всёхъ домахъ, особенно же въ дворяненихъ и княжескихъ чертогахъ.

Пьють не только пожилые, старики, но и молодые люди. И они последовали примеру стариковъ: губять теперь безвременно свое здоровье, тело и душу. Да! Германія жалкая, погибшая страна!.. Только маленькія дети, девицы и женщины не заразились еще этимъ губительнымъ порокомъ 1).

Въ другой проповъди Лютеръ обращается къ родителямъ и проповъдникамъ: первыхъ убъждаетъ охранять своихъ дътей отъ пъянства, вторымъ совътуетъ проповъдывать, что Господь за пъянство грозитъ Германіи жестокимъ наказаніемъ <sup>2</sup>).

О пьянстве въ княжескихъ дворахъ вотв что говоритъ реформаторъ въ одной изъ своихъ Tischreden: "я снова сказалъ, при дворе жестокую проповедь противъ пьянства, но это горю не номогло. Все оставлено при дворахъ: и музыка, и игры; только одно пьянство въ почеть"... "Мив теперь ничего более не остаетси делать, какъ просить курфирста, чтобъ онъ повелелъ всемъ своить подданнымъ и придворнымъ напиться до положения ризъ. Быть можетъ, тогда они пожелаютъ делать запрещенное, quia nitimur in vetitum".

Пиво, которое, кажется, теперь стало напональнымъ напиткомъ нъмцевъ, еще во время Лютера составляло необходимую принадлежность пирушекъ молодежи. "Еслибъ, сказалъ однажды реформаторъ, "у насъ не употреблялось столько шелка и кореньевъ, то Германія была бы гораздо богаче, чъмъ теперь. Равнымъ образомъ,

<sup>1)</sup> K. P. am Sonnt. nach Himmelf. Exaudi (1 Herp. 4, 8-11). T. 8, crp. 282-285.

<sup>2)</sup> Ibid. etp. 237. 3) Tischred. ctp. 95-96.

теперь молодежь безъ нива не находить почти никакого веселья. Игры не веселять уже ее" ¹).

Однажди М. Георгій Спалатинъ сообщить саксонскому курфирсту Фридриху изъ Тацита, что "у древнихъ нъмцевъ не считалось позорнымъ пъянствовать и день и ночь". Эти слова подслушаль одинъ дворянинъ и спросилъ Спалатина: "а какъ древне свидътельство Тацита? Къ какому времени оне относится?" Спалатинъ отвътилъ; дворянинъ, выслушавъ его отвътъ, сказалъ ему: "милостивъйшій государь, если такъ древне пъянство, если такъ почтенно его происхожденіе, то намъ нельзя оставлять его теперь" <sup>2</sup>).

Объясняя евангельскій разсказь о брак'в въ Кан'в Галилейской, пропов'вдникъ зам'вчаетъ, что Самъ Христосъ благословиль употребленіе вина, но только въ небольшомъ количеств'в. Нельзя пить его такъ, какъ у насъ теперь пьютъ. Мы пьемъ его слишкомъ много; мы—свинъи (Sauen), а не люди <sup>2</sup>).

Бросая общій взглядь на религіозно-правственное состояніе соотечественниковь своего времени, Лютерь съ ужасомъ восклицаеть:
"вездь, во всьхь сословіяхь непочтеніе къ церкви и Евангелію.
Цари, князья, короли грызутся нежду собою, завидують и ненавидять другь друга, губять свои владьнія и своихъ соотечественниковь. Никто не думаеть изъ чисто-христіанскаго чувства помочь Германіи. Дворяне, князья производять грабежи въ странь, а больше всего — въ церкви. Крестьяне, безъ всякаго страха и стыда, прелюбодъйствують, обманывають " 1). "Не будеть чуда, если Германія окончательно падеть сама собой, или будеть разрушена до основанія врагами за свое презрівніе къ великой милости, дарованной намъ Богомъ въ І. Христь. Воть чудо, что земля еще носить насъ, и солине світить на насъ " 5).

A. Jackhebs.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. exp. 96. <sup>2</sup>) Ibid.

<sup>3)</sup> K. P. am 2 Sonnt. nach Epiph. (Ioan. 2, 1-11). Franke, crp. 504

<sup>4)</sup> К. P. am 22 Sonnt. nach Trinit. (Филип. 1, 3-11). Т. 9, стр. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. c<sub>T</sub>p. 339.

## Иннокентій, enneron's пензенскій.

(Продолжение) 1).

Съ.1813 года Иннокентій состояль первымь членомъцензурнаго комитета и на себъ одномъ несъ большую часть работъ, поступавшихъ въ комитетъ. Не смотря на то, что цензорство представляло для Инноментія одно изъ побочныхъ его занятій, онъ и здісь трудился съ удивительною энергіею. Онъ одинъ служилъ душою всего цензурнаго комитета, другіе члены были членами болье цо имени, чъмъ на самомъ дълъ. Изъ отчетовъ цензурнаго комитета видно, что при Инновентів цензурный комитеть состояль только изъ трехъ лицъ. Кромъ самого Иннокентія въ числъ членовъ цензурнаго комитета находились два протојерея: Іоаннъ Бедринскій и Іоаннъ Данковъ. Труди ихъ распредвлялись очень неравномврно, что очевидностью явствуеть изъ следующихъ числовихъ даннихъ. Въ 1813 году Иннокентій разсмотръль пять рукописей, другіе два члена ни одной; въ 1814 году Иннокентіемъ были разсмотръны семнадцать рукописей, протојереемъ Бедринскимъ четыре и протојереемъ Данковымъ одна рукопись; въ 1815 году Иннокентіемъ разсмотрены семнадцать рукописей, о. Бедринскимъ-одна и о. Данковымъ-также одна рукопись; въ 1816 году Иннокентій разскотръль десять рукописей, Бедринскій-двь, а Данковь три. Такимъ обр. Иннокентій, въ теченіи четырехъ (неполныхъ) льть будучи членомъ цензурнаго комитета, сдинъ разсмотрълъ сорокъ девять рукописей, тогда какъ два другіе члена цензурнаго комитета за это же самое время оба вместе разсмотрели не более двенадцати.

То обстоятельство, что архимандрить Иннокентій работаль въ

¹) Cm. «Xpmcr. 4rem.» 1884 r., 4. I, crp. 420-442, 771-797; 4. II, 75-98.

цензурномъ комитетъ одинъ за всъхъ, ложилось на него тяжелымъ бременемъ и отнимало у него массу времени. Так. образомъ не смотря на то, что цензорство являлось для него побочнымъ дъломъ, оно отрывало его отъ главныхъ его обязанностей по семинаріи. Иннокентій по этому высказывалъ неоднократно желаніе отказаться отъ цензорства. Въ 1817 году онъ вошелъ въ цензурный комитетъ съ запискою слъдующаго содержанія:

«Хотя въ уставъ, щензурному комитету данномъ, не заключается правила о представления высшему начальству отчетовъ въ занятияхъ комитета, но я почитаю не излишнимъ довести таковыя занятия до свъдъния академической конференции, почему и предложилъ цензурному комитету не благоугодно-ли будетъ составить отчетъ въ занятияхъ онаго съ сентябрьской трети 1813 года, когда я вступилъ въ должностъ члена, и представить оный на усмотръние конференции съ заключениемъ, дабы по умножившимся моимъ занятиямъ благоволено было уволить меня отъ дълъ комитета» 1).

Какъ и слъдовало ожидать, конференція академіи, а за нею и высшее духовное начальство не признали возможнымъ исполнить просьбу Иннокентія, потому что для всъхъ было ясно, что съ увольненіемъ его отъ членства въ цензурномъ комитетъ дъятельность послъдняго съузится до самыхъ крайнихъ размъровъ. Иннокентію волей неволей пришлось остаться въ числъ членовъ цензурнаго комитета.

Какъ цензоръ, Иннокентій отличался аккуратностью и строгимъ отношеніемъ къ своему дѣлу. Онъ одинаково внимательно просматриваль всё поступавшія на его заключеніе сочиненія. Чистота и вѣрность ученію православной церкви служили для него девизомъ, отъ котораго никогда не отступаль — даже и тогда, когда отлично хорошо зналь, что онъ шелъ на перекоръ взглядамъ всемогущаго министра духовныхъ дѣлъ. Это можно видѣть изъ слѣдующихъ двухъ случаевъ.

13 марта 1817 года ректоръ академін, архимандритъ Филаретъ, вошелъ въ цензурный комитетъ съ следующимъ предложениемъ:

<sup>1)</sup> Дъло с. петерб. комитета духови цензуры 1817 года № 8.

«Господинъ тайный совътникъ, государственнаго совъта членъ, сенаторъ и кавалеръ князь Александръ Николаевичъ Голицынъ представленную его сіятельству для поднесенія Государю Императору рукопись подъ названіемъ: «Изъясненіе на Евангеліе» препроводилъ во мив при отношеніи съ тъмъ, чтобы я предложиль оную на разсмотръніе духовной цензуры и сообщиль бы его сіятельству интеніе объ оной, на воторомъ бы основываясь могъ онъ сдълать донесеніе Вго Императорскому Величеству. Согласно съ требованіемъ его сіятельства препровождаю означенную рукопись въ цензурный комитеть духовной академіи съ тъмъ, чтобъ онъ благоволилъ разсмотръть оную по даннымъ ему для руководства правиламъ, и доставить мив при возвращеніи сей рукописи свъдънія: такова-ли сія книга, чтобы она могла быть безпрепятственно напечатана, и такого-ли она достоинства, чтобы могла быть издана съ пользою для духовнаго просвъщенія».

Въ цензурномъ комитетъ рукопись ръшено было передать на разсмотръне перваго члена комитета архимандрита Иннокентія, который 30 декабря 1817 года представиль о ней слъдующій довольно любопытный отзывъ:

«Книгу подъ названіемъ «Изънсненіе на Евангеліе», выбранное изътолеованія блаженнаго Феофилавта, архісписвопа болгарскаго, по своду Евангелія, изданному Чеботаревымъ по порученію комитета читаль я и нашель въ ней: 1) странную смёсь Феофилавтовыхъ извлеченій изъ Златоуста съ порядкомъ Чеботаревымъ. Въ ней не видно ни истиннаго толеованія Златоустова, поемику блаженный Феофилактъ по своему образу мыслей только иочерпаль изъ пространныхъ Златоустовыхъ бесёдъ на Евангеліе, ни собственно извлеченій блаженнаго Феофилакта, поемику связь соблюдаемая Феофилактомъ въ евангельскихъ происшествіяхъ и притомъ особенная у каждаго евангелиста потеряна для порядка, сдёланнаго Чеботаревымъ.

2) Темноту въ выраженія, въ соединенія мыслей и въ самыхъ мысляхъ. Всё сін виды темноте и збивчивости встранаются весьма часто, иногда всё на одной страницё и не одинъ разъ. Изъ множества ихъ для образца здёсь помёщаются нёкоторыя. Предисловіе стран. XV: объ Іоаний евангелистй говоритъ: Сей-же (Іоаниъ) о предвічномъ сказаль: дабы не подумаль ето, что Христосъ тогда первйе въ бытіе произшель, когда отъ Маріи родился. Сего ради веливій Іоаниъ, о горнемъ рожденіи воспріемля, не оставиль упомянуть и о воплощеніи Слова. Такой сліповъ понятій кажется не свойствень ни Златоусту, ни блаженному Феофилакту.—На той-же XV стран. можно видіть недостатьи въ языві. Стран. 2-я на обороті: Необычнымъ видітемъ и

Digitized by Google

«XPECT. Чтен.», № 7-8, 1885 г.

святые смущаются. Но Ангель останавливаеть мятежь. Имъй признакомъ отъ Бога бываемымъ и бъсовскимъ, сіе: ежели отъ мятежа начнется стращить помыслъ и вскоръ уставится разрушаемому страху, божественное есть видъніе—отъ неисправности перевода мысль представляется неудобопонятною.

Стр. 3-я толкованіе на 18—20 ст. 1-й главы Вв. Луки. Хотя и овять Захарія, однако въ чуду дітотворенія взирая неудобно віроваль: а потому Ангель сань свой повідаєть: Азь есмь Гавріяль предстояй предь Богомь, а не льстець. И наказываєтся Захарія какь ослушавшійся глухотою и какь противорікій молчаніємь. Прообразоваль же сіе и на іудеєвь: какь онь будучи старець и безплодень и не віровавь родиль Сына большаго пророковь. Такь іудейское священство обетшавшее... и не послушливое бывшее, однако Слово Божіє владыку пророковь, родило во плоти: Ему-же родившемуся бывшіе прежде не послушливые вы віру доброгласно пришли. Здісь погрішности и вы изъясненіи и въ языків—вь изъясненія, потому что несправедливо будто-бы Захарія наказань глухотою, сего ніть вы Евангеліи, еще будто-бы іудейское священство безплодное и непослушливое родило Божіє Слово, сего также непотерпить слово истины.

А погръщности языка безъ замъчанія сами собою представятся каждему читателю.

3) Сверхъ сего есть другія странныя изъясненія и мысли, напримъръ: «и оба замоторевша во дибхъ своихъ бъста (Захарія и Елизаветь) и по плоти и по духу. По душт вамоторти т. е. предъуспъли, весхожденіе въ сердцъ полагая день имъюще, а не нощь житіе какъ во свътъ ходяще благообразно».—Странно слагаются понятія какъ будто сходныя между собою—заматорть по плоти и по духу. Старость или замотореніе по плоти, очевидно есть недостатокъ, и замотореніе по духу изъяснитель почитаеть совершенствомъ.

Стран. IX на обороть. А что отъ преселенія вавилонскаго до Христа родовъ четыренадесять сказано, а лицъ тринадесять, то можно бы приложить Богородицу, ежели-бы родословилася жена. Но нъвоторые самое преселеніе виъсто лица сказывають. Изъяснитель отврывъ несообразность въ численіи евангельскомъ оставляеть его безъ ръшенія, потому что недостатокъ числа Богоматерію, самъ отвергаеть такое дополненіе, а потомъ вводя миъніе будто бы кто-то самое преселеніе называль лицемъ четырнадцатымъ, показываеть болье нельпость миънія нежели разръшеніе.

И потому завлючиль, что сіе изъясненіе на Квангеліе не принесеть никакой пользы по изданіи въ свъть, да и къ нацечатацію не можеть быть одобрено. Цензурный комитетъ утвердилъ въ общемъ своемъ засъданіи мижніе архимандрита Иннокентія и возвратилъ рукопись ректору академіи, епископу Филарету, отъ котораго она и доставлена была въ комитетъ по приказанію князя Голицына 1).

Второй случай. 29 марта 1817 года по порученію князя А. Н. Голицына архимандрить Иннокентій внесь въ цензурный комитеть на разсмотреніе рукопись подъ названіемь: "Разговорь духовника съ кающимся христіаниномъ и желающимъ приступить къ святому причащенію" и просиль комитеть, разсмотревь ее, дать о ней мнёніе для сообщенія онаго министру духовныхъ дёлъ. Цензурный комитеть по обыкновенію разсмотреніе полученной отъ князя Голицына рукописи поручилъ самому Иннокентію. Спустя нёкоторое время Иннокентій даль следующій отзывъ о рукописи, адресованный имъ прямо на имя князя Голицына.

## «Сіятельнъйшій князь,

## Милостивый государь!

При отношеніи вашемъ присланный ко мий въ рукописи «Разговоръ духовника съ кающимся христіаниномъ и желающимъ приступить ко святому причащенію», переведенный и исправленный смоленской епархіи священникомъ Соколовымъ, разсмотрйнъ духовнымъ цензурнымъ комитетомъ, который нашелъ, что 1) переводчикъ не соблюлъ чистоты и правильности въ языкъ, такъ какъ видно между прочимъ изъ первыхъ строкъ первой страницы и перваго вопроса, гдъ кающійся проситъ наставленія въ отношеніи назиданія души своей. «Наставленіе въ отношеніи назиданія души своей. Подобныхъ мъстъ много.

2) Вмъсто исправленія, какъ г. переводчикь объщаль въ предувъдомленіи, не исправиль того, что не сообразно съ постановленіями и
ученіемъ церкви: именно на второй страниць духовникь внушаєть кающемуся не исповъдь, какъ необходимое приготовленіе къ причащенію,
но самоиспытаніе, и присоединяєть: состояніе души твоей извъстно можетъ быть только тебъ, а не другому. Напротивь св. апостоль Павель
и церковь учать исповъдывать другь другу согръщенія, или открывать
сердце, дабы въ глубокихъ его изгибахъ не утаился гръхъ, коего своимъ глазомъ никакъ примътить не можно. Для лютеранина же довольно
самопознанія, потому что ему наше таинство покаянія кажется ненужнымъ и не есть таинство. И церковь впрочемъ требуетъ самопознанія,

<sup>1)</sup> Дъло архива с.-петерб. комитета духовной цензуры 1817 года, 🤏 3.

но вакъ предварительнаго дъйствія предъ тамиствомъ покаянія, и предписываетъ возобновлять его каждый вечеръ и утро, а такимъ образомъ чрезъ самопознаніе приводить къ тамиству покаянія, дабы чрезъ тамиство покаянія привести къ тамиству причащенія.

На вопросъ: лицемъры и невърующіе вдять ли тьло Христово и піють ли вровь Его? отвъта нъть. Они принимають только наружные знаки, или стихіи. Такой отвъть явно противоръчить словамъ Апостола: ядый и піяй не достойню судь себю ясть и піеть т. е. лицемъры и невърующіе пріемлють въ евхаристій не одни наружные знаки: но самое тьло и самую вровь Христову, только въ судь или въ осужденіе себъ, а не во исцъленіе и жизнь.

Въ рукописи читается: въра есть жизнь души и потому человъвъ мертвый гръху не можетъ быть Христомъ питаемъ. Выражение мертвый гръху не выразумаено. Апостомъ называетъ мертвымъ міру того, кто ожилъ Христу, слъдовательно и мертвый гръху есть тотъ, кто ожилъ правдъ, а потому и можетъ питаться Тъломъ Івсуса Христа.

Следующій за симъ вопрось духовника также не ясенъ, а не ясными и противными выраженіями помрачается или опровергается истина.

3) Въ нъкоторыхъ мъстахъ слова св. Писанія, извлеченныя по намъренію г. переводчика въ подтвержденіе мыслей авторскихъ, не подтверждають ихъ и не свое мъсто занимаютъ: напримъръ на слова автора «Інсусъ Христосъ содълался человъкомъ» приведенъ текстъ: въ начали бъ Слово и Слово бъ къ Богу и Бого бъ Слово и пр.

Посему цензурный комитеть заключиль: не можно г. переводчику позволить печатание разговора, доколь не исправить недостатковь языка, неправильности мыслей и приложения слова Божія къ словамъ сочинителя. Препровождая вашему сіятельству мнѣніе комитета и подлинную рукопись, вмъю честь быть и пр. 1).

Подобные строго критическіе, хотя и правдивые, отзывы о. Иннокентія не всегда могли нравиться министру духовныхъ діль, который весьма часто любиль брать на себя хлопоты по изданію книгь религіознаго характера, хотя при этомъ обнаруживаль мало разборчивости къ ихъ содержанію.

Выше были указаны условія, способствовавшія выступленію Ивнокентія въ роли борца противъ господствовавшаго въ обществъ мистицизма. Не сомнънно, Иннокентій остался-бы въ сторонъ отъ борьбы или во всякомъ случав выступилъ-бы дъйствующимъ лицомъ въ ней позднъе, чъмъ обнаруживалось на дълъ, если-бы не уче-

<sup>1)</sup> Дъдо аржива с.-петербург. комитета духовной цевзуры 1817 года, № 4.

никъ его Фотій. Самъ открыто и різко выступивъ на борьбу, Фотій постарался вовлечь въ нее и своего друга и учителя Иннокентія. Последній, отличавшійся сколько добрымь, столько-же и мягкимъ, уступчивымъ характеромъ, не могъ долгое время устоять противъ настойчивыхъ убъжденій своего энергическаго ученика. Впечатлительный, горячій по своему темпераменту, что при изв'єстной его болъзненности естественно должно было выражаться въ еще болье рызкой формы. Иннокентій сдавался иногда предъ настойчивостью Фотія и дъйствоваль сліво по его указаніямь и въ духів его полемическихъ плановъ. Но выпадали случан, когда онъ даваль и отпоръ наветамъ своего ученика. — Самъ Фотій въ своей автобіографіи неоднократно высказываеть жалобы на своего обожаемаго учителя по поводу его уступчивости предъ мистиками даже его слабости. Мало того Фотій сообщаеть и то весьма важное сведение, что Иннокентий самъ лично возставалъ противъ того полемическаго задора, съ которыть Фотій относился къ борьбъ съ противниками. "Самый Иннокентій даже быль противь него (т. е. Фотія) вооружень, пишеть Фотій въ своей автобіографін 1). Эти слова по времени относятся къ 1818 году. Значить еще и въ это время Иннокентій окончетельно не определиль своего положения въ борьбъ съ мистиками и колебался. Вообще нужно ска зать, что Иннокентій мягче и снисходительное относился къ противоположному направленію, чемъ Фотій. Если-же онъ темъ не менъе позволять себъ иногда выходить за предълы умъренности, то это происходило всегда почти подъ непосредственнымъ воздъйствіемъ на него Фотія.

Въ первые годы въ Иннокентів не только не замвчается особенной решимости выступить на борьбу, но даже теоретическія его возаренія, насколько только можно судить по сохранившимся даннымъ, имели несколько отличный отъ Фотіевыхъ характеръ. Тотъ и другой иногда расходились во взглядахъ на значеніе массами выходившихъ въ то время разныхъ религіозно-нравственныхъ сочиненій съ мистическимъ оттенкомъ. У Иннокентія не была развита въ такой сильной степени подозрительность ко всему окружающему,

<sup>4)</sup> Kunra II, rs. I.

какую всегда заявляль Фотій 1). Въ 1815 и 1817 годахъ Иннокентій, какъ духовный цензоръ, допустиль къ напечатанію сочиненіе—"Истинное человъковъ зерцало" 1), тогда какъ у Фотія это сочиненіе не заслуживало никакого другаго названія кромъ "скверной" книги 2).

Какъ духовный цензоръ, Иннокентій, хотя и отъ имени всего цензурнаго комитета, въ предълахъ данной ему власти старался предупреждать появление мистическихъ сочинений. Въ 1813 году въ цензурный комитетъ представлена была на разсмотрение книга "Сравнительная философская исторія" Г. Дежерандо, въ трекъ томахъ. Инновентій не допустиль къ печати это сочиненіе и отправиль его въ коммиссію духовныхъ училищъ, присоединивъ къ нему и написанныя имъ противъ этого сочиненія подробныя замъчанія. Въ 1814 году въ цензурномъ комитеть получена была на разсмотрвніе книга подъ названіемъ: "Торжество евангелія" вивствсъ сделанными на нее московскою духовною цензурою замечаніями. Разсмотръвши сочинение, Инноментий не счелъ возможнымъ пропустить его и съ подробными примъчаніями отправиль его въ коминссію духовныхъ училещъ. Въ 1816 году сочиненіе "торжество евангелія" изъ коминссін духовныхъ училищъ снова поступило на разсмотрѣніе цензурнаго комитета, но и здѣсь оно долгое

<sup>1)</sup> Вотъ одинъ любопытный фактъ, свидътельствующій о разности во взглядахъ Фотія и Инновентія, — фактъ, въ которомъ не можетъ быть никакихъ
сомнавій, такъ навъ онъ переданъ самниъ Фотіемъ. Посладкій пишетъ о
г-жа Хвостовой, что «глупыя письма ся печатались и были съ усердісиъ отъ
многихъ читаемы: самъ великій мужъ ректоръ семинарів Инновентій, читая
накогда, восхвалялъ письма ся и называлъ ее (Хвостову) христіанкою примарною. Фотій же ему сказалъ: отче! мы здась на земла живенъ, а не въ
ран Боміємъ. Святая праматерь Евва отъ змія была уловлена, а змій чрезъ
нее уловилъ праотца, то уже ли Хвостову сатана не можетъ уловить, а чрезъ
нее ученыхъ и духовныхъ?... Единое знаю, что Хвостова есть лже-христіанка,
духъ ученія ся происходитъ отъ діавола... На что великій Инновентій былъ
согласенъ и оттоль не иналь уже вары ся ученію». Автобіографія, ки. П, 80.

<sup>2)</sup> Дъло архива с.-петербургского цензурного комитета 1817 г., № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Первая внига собранныхъ Фотісиъ матеріаловъ, № 40 въ рукописи черниговской семинаріи.

время находилось въ неопредъленномъ положении и выпущено было въ свътъ уже послъ Иннокентія <sup>1</sup>).

Въ 1815 году била напечатана, а въ 1816 году випущена въ светь книга подъ названіемъ "Победная повесть" или истолкованіе Апокалипсиса. Это быль переводъ одного изъ сочиненій Штилинга, сделанный А. О. Лабзинывъ. Победная повесть, отличаясь крайнимъ развитіемъ мистицизма, отзывалясь въ тоже время направленіемъ совершенно противнымъ духу православной въры. Въ ней, по слованъ одного котя и не совсъмъ безпристрастнаго современнаго критика, находилось не мало оскорбительнаго для православія. Поб'вдная пов'єсть отрицательно относится ко внъшней практикъ церкви, -- святие храми приравниваетъ къ языческимъ капищамъ, отрицаетъ поклоненіе иконамъ и под. 2). Другой критикъ Побъдной повъсти, архимандрить Фотій, приписываеть автору ея мивніе о имвющемъ скоро последовать пришествіи Сына Божія на землю и объ открытіи Имъ тысячельтняго царства на земив в). Епископъ Филареть, старавшійся держаться въ сторонъ и уклончиво среди борьбы направленій и потому способный болье другихъ оцвинть внутреннія достоинства и недостатки изданной книги, и тотъ осуждаль ее и видель въ ней много признаковъ протестантства, и это не смотря на то, что онъ находился въ короткихъ отношеніяхъ съ Лабзинимъ, издателемъ Побъдной новъсти 4). По словамъ протојерея Кочетова, "Побъдная повъсть есть толкованіе на Апокалипсись, но такое, въ которомъ неблагонамівренный сочинитель употребляеть слово Божіе только въ орудіе своихъ видовъ. Последуя ложнымъ вычисленіямъ Венгеля, онъ опредъляеть, въ противность Евангелію, не только положительную близость временъ, но и самый точный годъ (1836 г.) втораго пришествія Христова. О тысящельтіи говорить и пространно, и ръшительно, какъ о вещи ему знакомой...... Лютера и Бенгеля

і) Дъло архива с.-петербургскаго комптета дуковной цензуры 1817 г., № 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Смирновъ Отефанъ. Чтенія въ обществъ исторіи и дровностей, 1858 г. янига IV.

<sup>3)</sup> Житіе Инновентія, составленное Фотіемъ.

<sup>4)</sup> Сушковъ. 105-111.

почитаеть за первыхъ двухъ ангеловъ, упоминаемыхъ въ откровеніи Іоанна... Церковь восточная—греческая не есть святая и православная, но крайне поврежденная, ужасно развратившаяся и николаитская... Духъ Христовъ сохраняется и сохранится до конца міра только въ еіатирской т. е. богемо-моравской, гернгутерской братской церкви 1.

Иннокентій возревноваль противь Поб'єдной пов'єсти и прямо называль ее противною православію. Другь Иннокентія, практическій Филаретъ, проще взглянулъ на дёло и постарался его успоконть. Онъ между прочинъ увърялъ его, что книга Лабзина пропущена свътской цензурой и потому на духовной цензуръ не лежить за нее никакой ответственности. Затемъ Филаретъ основательно убекдаль своего друга, что онь береть на себя такое великое дело спасенія церкви, которое не отвъчаеть его скромному положенію, что имъ, двумъ архимандритамъ, не пересоздать строй современной жизни церкви, что эта обяванность первъе всего принадлежить представителямъ церкви, а не чадамъ ся. Иннокентій подъ вліяніемъ сильнихъ доводовъ Филарета успоконися, но-не надолго. Такое колебание его объясняется двумя совершенно противуположными вліяніями, подъ дійствіемъ которыхъ онъ всегда находился. Довърчивый, впечатлительный, искренній и ко всему этому больной Иннокентій то поддавался убъжденіямъ Фотія и действоваль горячо и ръзко противъ мистиковъ, то склонялся предъ мудрыми, испытанными совътами Филарета и тогда дъйствовалъ сдержанно съ умеренностью и осторожностью. Но упорный Фотій систематически действоваль на своего учителя и постоянно вызываль его на открытую борьбу и въ то-же вреия возбуждаль въ Иннокентів недовъріе къ самому Филарету.

Не мало вооружался Иннокентій и противъ другихъ мистическихъ изданій, какова напримъръ "Божественная философія".

<sup>1) «</sup>Христіанское Чтевіе». 1872 годъ. Томъ I, стр. 703—704. Сраве. «Русск. Архивъ» 1868 г. 1352—1354. Записка о кранодамъ враговъ Россів.

<sup>2)</sup> Сочиненіе Дю-Туа М. 1812. 2-е наданіе 1819 г. въ шести частяхъ. Противъ этого сочиненія возставаль и Евст. Станевичъ. Бесъда на гробъ младенца о безсмертів души, второе наданіе. С.-Петербургъ. 1825, 74.

Извъстний ученый протојерей Г. П. Павскій сдъладъ слъдующую карактеристику автора Божественной философіи: "Дю-Туа, по его словамъ, швейцарскій пасторъ, жившій въ концъ прошедшаго стольтія, державшійся сначала заблужденій, оставившій пасторство, чтобы ихъ не проповъдывать, покушавшійся на жизнь свою, отъ сильнаго присутствія въ себъ внутренняго свъта находившій развлеченіе въ картахъ, прочитавшій всъхъ мистическихъ писателей безъ разбора, при увлеченіи ученіемъ г-жи Гіонъ—издавшій вновь съ великими трудами всъ ся сочиненія, выдававшій себя за вдохновеннаго, за посланника Божія, подъ конецъ жизни чувствовавшій въ себъ неодолимую потребность сообщить другимъ то, что въ необычайномъ обиліи получилъ будтобы отъ Бога" 1).

Незадолго до назначенія своего въ епископа Иннокентій, какъ духовный цензоръ, получиль на разсмотрівніе книгу "систему философскую новійшаго времени". "Слезъ не достанеть, говориль онъ между прочимь въ одной своей бесёдів съ Фотіемъ, только что прочитавши эту книгу, у здравомыслящаго не только христіанина, но и у всякаго любомудраго и добраго человіта оплакивать раны, какія сія нечестивая философія можеть сділать въ умахъ и сердцахъ, если только будеть читаема и преподаваема въ школахъ; мні она прислана на разсмотрівніе, дабы я одобриль оную въ ученыхъ мівстахъ преподавать. Но какъ можно согласиться одобрить ее, когда она вся состоить изъ нездравыхъ и нечистыхъ мудрованій? И нынів не одна сія философія въ світь вышла, но тыма темъ подобныхъ вредныхъ писаній являются со дня на день".

Поклонники мистицизма делали несколько попытокъ къ тому, чтобы перетянуть на свою сторону Иннокентія, какъ человека известнаго своимъ высокимъ просвещеніемъ и еще более своею святою жизнію, но конечно понытки ихъ всегда оканчивались неудачею. Въжитіи Иннокентія Фотій помещаеть следующій разсказъ, который онъ, по его словамъ, слышалъ отъ Иннокентія. "Я былъ у некихъ великихъ боляръ иностраннаго исповеданія, такъ однажды разсказываль Фотію Иннокентій, — беседоваль я съ ними о вере

¹) «Христіанское Чтеніе». 1872 г. Томъ I, стр. 707.

много: и они мнв предлагали о соединеніи всьхъ церквей и всьхъ въръ во едино и особенно сказывали возножность прежде всего соединить лютеранское исповъдание съ восточнымъ, греко-россійскимъ: сказывали же и образъ въры новыя, коимъ можно соединить всехъ техъ и другихъ во едино исповедание. Видя и сампа дукавство сихъ князей, действо сатанино въ сердцахъ ихъ, я отказался отъ собесъдованія съ ними навсегда. Дивно, что уже во дни сія есть слуги и лукавне духи въ нихъ же тайна беззаконія дъется, сливущая за святость ныев подъ видомъ очищенной религіи и вновь рождающейся церкви. Въ бесъдахъ, въ книгахъ, въ обществахъ новыхъ временъ говорится и читается о какой-то новой въръ, новомъ учени, новыхъ тайнахъ, новой церкви, о новомъ царствіи духовномъ, о новой святости, о новомъ чалніи, и о какой-то новой истинной любви, о чемъ во откровении совершенно умолчано. Ахъ, брате! едва-ли то все новое, откровеніемъ умолчанное, не есть явнымъ признакомъ тайны беззаконія и духа антихристова" 1). Трудно определить степень исторической достоверности сообщаемаго Фотіемъ разсказа.

Въ то время, когда Иннокентій находился въ состояніи колебанія и нерёшительности относительно выступленія на открытую борьбу съ мистицизмомъ, послёдняя начата была другимъ лицомъ. То былъ Стефанъ Смирновъ, переводчикъ московской медицинской академіи <sup>2</sup>). 17 августа 1816 г. Смирновъ подалъ Императору

і) Житіе Инноментія, составленное Фотівиъ.

<sup>3)</sup> Любопытенъ отзывъ Фотія о Смарновъ. «Чиновникъ Стессиъ Смарновъ, говорить онъ о немъ въ своей автобіограсія, многія вниги писаль противу вловърія: дълаль анологія и разсылаль, на многія вышедшія книги еретическія написаль опроверженія и облаченія ваблудшимъ, посланія его многія читаль и кромъ его толкованій нъкоторыхъ иныя развительны его облаченія и разумны: имъютъ силу и убъдительность. Сей ревинтель, поборникъ цервы, терпъль гоненія многія, слышно было, что не имъетъ даже мъста ингдъ ему приличнаго для службы, онъ съ семействомъ питается милостинею православныхъ. Стессиъ Смарновъ столь неутомимъ былъ въ написанія книгъ и опроверженій противу сектъ и книгъ безбожныхъ и еретическихъ, что у исго великія и многія книги написаны собственноручно». Ему помогала извъстная почитательница Фотія грасиня А. А. Орлова. Автобіограсія, книга П, глава послъдняя. Отзывъ Фотія о Смирновъ страдаетъ преувеличеніями. Литератур-

Александру I письмо, въ которомъ вооружался противъ появленія въ Россіи мистическихъ книгъ, въ коихъ доносчикъ видѣлъ отступничество отъ православія и серьезную опасность даже для государства 1). Доносъ Смирнова, на нѣкоторое время оставшійся бевъпослѣдствій, при соединеніи съ нѣкоторыми другими обстоятельствами и вызвалъ Иннокентія на болѣе рѣшительный образъ дѣйствій противъ мистиковъ.

У Иннокентія произошло столкновеніе съ извъстнымъ мистикомъ Лабзинымъ. Посль прекращенія "Сіонскаго Въстника" въ 1806 г. Лабзинъ занимался переводомъ и распространеніемъ мистическихъ сочиненій, которыя онъ и издаваль, не объявляя своего имени. Князь Голицынъ все болье и болье примыкаль къ кругу посльдователей мистики съ Лабзинымъ во главъ. 12 декабря 1816 г. по ходатайству Голицына государь пожаловаль Лабзину орденъ Владиміра 2 степени "за изданіе на отечественномъ языкъ духовныхъ книгъ" 2). Высочайшая милость ободрила Лабзина и онъ началъ домогаться возобновленія своего мистическаго журнала. Въ 1817 году дъйствительно Лабзину Высочайше повельно было снова издавать "Сіонскій Въстникъ" на прежнихъ основаніяхъ—съ подчиненіемъ его свътской цензуръ.

Иннокентій въ началь быль въ хорошихъ отношеніяхъ съ Лабзинымъ и уважаль его за его искреннее религіозное чувство. Но увлеченія Лабзина мистикою поселили холодность между нимъ и Иннокентіемъ. "Сколько прекрасныхъ вещей, говорили Лабзину иногда вивсть Филаретъ и Иннокентій, которыя бы можно было печатать съ пользою для мнегихъ, не касаясь этихъ (т. е. мистическихъ) особенностей з)? Эти слова Иннокентія и Филарета отноный талантъ и васлуги Смернова были слишкомъ слабы, какъ увидилъ неже, для того чтобы ему можно было расточать панегирики. Изъ переводовъ Смернова извъстны: «Гудейскія письма къ Вольтеру». Филаретъ черняговскій, Обзоръ, кн. П, 238—239. 2-е изд. Сравн. запяски А. Стурдзы. «Русск. Старина» 1876 г. Февраль.

<sup>1)</sup> Напечатаво въ чтеніяхъ общества истор. и древн. 1859 года, книга IV, 139—142.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Русскій Архивъ» 1863 г. 817—837, 853.

<sup>3)</sup> Изъ воспоминаній митрополита Филарета. «Православное Обовраніе». 1868 г. № 8.

сились къ первымъ выпускамъ "Сіонскаго Въстника" до 1806 г. Но чъмъ далъе шло время, тъмъ болъе Лабзинъ погружался въ мистическія бредни и оказался нечувствительнымъ къ убъжденіямъ другихъ людей болъе съ здравыми религіозными воззрѣніями. Инно-кентій дѣлалъ нѣсколько попытокъ къ исправленію Лабзина, но всь онѣ оказались не только безуспѣшными, но даже въ концѣ концовъ разразились несчастіями для самого исправителя чужихъ увлеченій.

Какъ уже извъстно, архимандрить Иннокентій сильно вооружался противъ "Побъдной повъсти" Юнга Штиллинга и прямо объявлять ее противною православію, что, какъ видно изъ вышеприведенныхъ отзывовъ современниковъ, было совершенною истиною. "Въ символъ въры исповъдуемъ: и паки грядущаго со славою судити живымъ и мертвымъ, Его-же царствію не будетъ конца, такъ разсуждалъ однажды Иннокентій по поводу выхода въ свътъ "Побъдной повъсти" въ уединенной бесъдъ съ однимъ изъ своихъ друзей (Фотіемъ), а въ Побъдной повъсти въщается, что аки бо еще грядетъ Господъ царствовать на тысящу лътъ на земли. Въ нисаніи речеся: что о днъ и часъ, о временахъ и лътахъ никто-же въсть, ни ангели небесніи, а въ побъдной повъсти лепечеть духъ демона, что аки-бы грядеть въ 1836 году" 1).

Инновентій "возревноваль" противъ переводчика Победной повести и решился съ своей стороны сделать попытку въ тому, чтобы по крайней мере предупредить появлене въ светь другихъ подобнаго рода сочиненій. Для того, чтобы пріостановить деятельность Лабзина по изданію мистическихъ сочиненій, онъ обратился въ мерамъ нравственнаго воздействія на рыянаго поклонника мистицизма. Но эти меры оказались безплодными. Инновентій, по словамъ житія, составленнаго Фотіємъ, "сгарая ревностію по Бозе Вседержителе, послаль ієрея возвестить сему ересіарху (Лабзину) покаяніе, говоря тако: иди и рцы Лабзину: престани отъ злыхъ твоихъ начинаній, покайся, аще ли преслушаєщь слово мое, вскоре пріидеть на тебя гнёвъ Божій и поразить тя Господь Богь, дон-

<sup>1)</sup> Житів Инновентія, составленное Фотівиъ.

деже погубить тя". Лабзинь и не думаль исправляться и на слова нравственныхъ угрозъ Иннокентія отвъчаль съ дерзостью и фанатическимъ увлеченіемъ: "кто есть Инновентій и вси съ нимъ? Они и во ученики мив не годятся" 1). "И вотъ порази его Господъ Богь изступленіемъ ума и бъжаль погрязнуть въ воду, но быль спасенъ руками своихъ". Лабзинъ не только не обратилъ вниманія на увъщанія, но даже сталь домогаться права возобновленія изданія своего Сіонскаго Въстника и, какъ извъстно, получиль его въ 1816 году. Иннокентій на домогательство Лабзина объ изданів Сіонскаго Въстника отвъчаль ему новыми нравственными угрозами еще болъе ръшительнаго характера, которыя и теперь не достигли своей цени. Инновентий по словань житія, составленнаго Фотіемъ, поручиль одному изъ родственниковъ Лабзина передать ему отъ своего имени следующее внушение: "аще не обратишися отъ греховъ своихъ, поразитъ тя Господь Богь неистовствоиъ и слепотою и изступленіемъ ума и будеши осязаяй въ полудни, якоже осяваетъ слъпый во тьив, и не исправишь путей и будеши въ гаданіе и притчу и повъсть во всехъ языцехъ, и пріидуть на тя вся клятвы сія, и поженуть тя, и постигнуть тя дондеже погубять тя и дондеже потребять тя, яко не послушаль еси гласа arGammaсопода Бога твоего. По семъ видя Богъ, яко отступи отъ Него сердцемъ, предаль его духу печали, и нападе на него духь лють, муча его, новергая долу, бія и сотрясая". Представленный разсказъ Фотія о двухъ проклятіяхъ, какія посылалъ Иннокентій Лабвину, едва-ли соотвътствуетъ исторической истинъ, или во всякомъ слу-

<sup>1)</sup> А. Э. Дабзивъ вообще былъ очень способенъ на выходии. Вотъ однаизънихъ, кончившаяся для него ссылкою въ Симбирскъ. Президентъ академіи худомествъ Оленинъ предложелъ въ одномъ общемъ собраніи академіи о баллотированія въ почетные любители — члены академіи: Аракчесва, Гурьева в Кочубея. На вопросъ конференцъ-секретаря (т. е. Лабзина), что отличнаго въэтихъ ладахъ и чамъ они могутъ быть полезны академіи и искусствамъ, представляя на вядъ, что по положенію только такіе баллотируются въ почетиме члены, которые имъютъ или музеи, или извъстны особенною любовіювъ искусствамъ, президентъ отвачаль, что эти леца близкіе государю.

<sup>— «</sup>А ногда такъ, то всехъ ближе къ государю Илья кучеръ, да и сидетъ къ его величеству спиною». Воспоминанія А. Л. Витберга, «Русск. Старина» 1872 г., томъ V. Срави. «Русск. Старину» 1875 г. Октябрь.

чав страдаеть крайними преувеличеніями. Иннокентій по своему характеру не могъ передавать такихъ грозныхъ уже чисто пророческих обличеній, да еще при томъ черезъ родственниковъ самого Лабзина. А потомъ, -- въ словахъ Иннокентія, какія приписываетъ ему Фотій, онъ выступаеть отчетливо какъ выразитель особаго повельнія Божія, какъ святой мужъ, предвыщающій будущее, чего никакъ не могь приписать себе самъ Иннокентій. Вериве тонъ проклатій Иннокентія, какъ называеть его правственные совъти Фотій, приданъ саминъ авторомъ житія Инновентія тъмъ болье, что этоть тонь вполнь вь духь всей двятельности самого Фотія. Изъ разсказа Фотія о проклатіяхъ Иннокентія, обращенныхъ инъ къ Лабзину, можно съ достовърностію допустить только тоть одинь выводь, что Иннокентій действительно не разъ пытался иврами нравственнаго убъжденія исправить увлеченія Лабзина и навести его на болъе върный путь религіознаго сознанія. Лабзинъ остался не преклоненъ предъ убъжденіями Иннокентія.

Между тыть Смирновь, открывшій борьбу съ мистиками исдачею доноса Императору Александру, вель ее своимь порядкомь. Возмущенный до глубины души крайнимь протестантско-мистическимь духомь и враждою къ правосдавной церкви "Побъдной повъсти", Смирновъ ръшился критически разобрать ее и въ отвътъ на нее составиль особое сочиненіе подъ названіемь: "Вопль жены, облеченной въ солице" 1). Возраженіе Смирнова на книгу "Побъдная повъсть" представлено было на разомотръніе с.-петербургскаго комитета духовной цензуры. Иннокентій, разсматривавшій рукопись Смирнова, хотыль было пропустить ее къ печати, но Филареть удержаль его изь вполить основательнаго опасенія, "чтобы не произвести напраснаго волненія". Митрополить Миханль согласился съ практическими соображеніями Филарета и также даль совъть Иннокентію не выпускать въ свъть книгу Смирнова, такъ по крайней мъръ представляеть дъло самъ Филаретъ 2). Такимъ

<sup>1)</sup> Рукописи выператорской публичной библіотеки, ставленіе І, Q. М. 750 и 465, и отд. І, F. № 458.

в) Изъ воспоменаній метрополета Филарета. «Православное Обозрѣніе», 1868 года, № 8, 524—525. Сушковъ. Записки о жезни метрополета Филарета, 110—115.

образомъ возражение Смирнова осталось навсегда въ рукописи. По этому Фотій быль съ своей точки арвнія совершенно правъ, когда въ своей автобіографіи неоднократно высказываль свои жалобы на то, что Иннокентій безмолвствоваль предъ врагами церкви 1).

Относительно "Воиля жены" соч. Смирнова следуетъ сказать, что авторъ его не обнаружилъ въ немъ ни большаго критическаго таланта, ни даже приличія. Такъ какъ это сочиненіе до сихъ норъ осталось въ рукописи и мало кому известно его содержаніе, то, думается, будетъ не излишиниъ ознакомить читателей съ содержаніемъ этого, во всякомъ случав любопытнаго литературнаго намятника борьбы съ мистицизмомъ. Изученіе его имветъ значеніе и для нашего предмета, такъ какъ оно ясиве всего покажетъ намъ, кто былъ болве правъ: Филаретъ ли, совътовавшій не пропускать сочиненіе Смирнова, или же Иннокентій, хотъвшій сначала одобрить его къ печатанію.

"Вондь женм" — очень объемистое сочинение. Авторъ ему предпосылаетъ введение, въ которомъ высказываетъ свой взглядъ на
сочинение Штилинга: "Побъдную повъстъ" и на побуждения, заставившия его взяться за литературный трудъ полемиста. Смирновъ
"Побъдную повъстъ" разсматриваетъ какъ открытое "поругание"
православной церкви. О побужденияхъ подавшихъ поводъ къ полемикъ, онъ говоритъ: "знаю, что многие благочестивые мон единовърцы не укоснятъ противупоставить дъйствительнъйшие оплоты
шумящему потоку нечестия, да будутъ благословенны подвиги ихъ!
Но сие не препятствуетъ и мнъ по долгу совъсти моей сообщить
мониъ соотечественникамъ и мон благонамъренныя чувствования!
И я также сынъ православныя грекороссийския церкви, и я повергаю мой камень на еретика, поносящаго святыню нашу..." 2).

<sup>1)</sup> Abrobiorpaeis. seura II, 25, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Во многижъ мъстажъ сочинения Смирнова разбросаны жалобы на распространение нечестия въ современномъ обществъ. «Возлюбленные сыны православныя грекороссійския въры, пишетъ авторъ «Вопля» въ одномъ мъстъ, намъ предопредълено было дожить до плачевнаго разсвъта тъхъ пагубныхъ временъ въ ком какъ бы возстали всъ ереси, терзавшия первобытную церковь нашу, но потомъ низложевныя и попранныя... Теперь, продолжаетъ Смирновъ, въ современномъ обществъ замъчается «совершенное отступленіе отъ въры, иска-

Поленическое сочинение Смирнова отличается крайнить раздражениемь и въ тоже время слабостью аргументации. Вивсто двйствительнаго, строго научнаго разбора, основаннаго на историческихъ и богословскихъ данныхъ, въ трудъ Смирнова мы на каждомъ шагу встръчаемся съ безсодержательнымъ наборомъ фразъ, съ риторическими словоизвержениями, иногда приправленными еще довольно безцеремонною бранью. То, что сколько вибудь наноминаетъ о научномъ разборъ книги, то все у него снесено подъстроку, въ видъ дополнительныхъ примъчаний, а текстъ наполненъ наборомъ трескучихъ фразъ съ широкими объщаниями и съ слишкомъ слабымъ ихъ исполненіемъ.

Изъ недостатковъ, которыми обилуютъ критическіе пріемы автора "Вопля", прежде всего бросаются въ глаза его придирки къ словамъ, которыя часто берутся имъ отрывочно и комментируются въ томъ смыслѣ, какой едва ли придавалъ имъ авторъ "Побѣдной повѣсти" и ея переводчикъ '). Иногда придирки критика сопровождаются колкими насмѣшками. Въ предисловіи къ своей "Побѣдной повѣсти" Штилингъ указалъ какъ на главный поводъ, который вызвалъ его взяться за такой трудъ, на тѣ важныя происшествія, которыя тѣсно связаны съ извѣстною французскою революціею. При этомъ Штилингъ пустился въ объясненіе нѣкоторыхъ событій и указалъ между прочимъ на то, что во Франціи во время самаго сильнаго разлива революціоннаго движенія нѣкоторые для безопасности носили якобинскія шапки, тогда какъ находились и такіе, которые якобинскую шанку считали печатію антихриста. Критикъ "Побѣдной повѣсти" по этому поводу пишетъ:

женіе духа христіанства превратными толкованіями, водруженіе знаменія нечестивых въ самомъ сердцѣ благочестія, запустѣніе истинаго смысла въ самыхъ свѣтлѣйшихъ истинахъ... Распространяется уже гладъ слова Божія, зловонный потокъ клокочеть уже въ вавилонскихъ пещахъ, седмерицею разженныхъ. Сюда неоспоримо относится Побъдная повъсть и другія подобныя сочиненія, искажьющія духъ христіанства».

<sup>1)</sup> Штилингъ напримъръ въ одномъ метній говоритъ: «умъ человъческій запутывается въ наъясненіи танихъ вещей, кои наумили св. Іоанна». Его критинъ по этому поводу пишетъ: «жалкій и гордый софистъ, смирись! На что же и смотришь ты на вселенную, когда не понимаешь, какъ она создана, гдв предвлъ міровъ и прочія его таниства.»

"многотрудный подвижникъ, сколько ему надлежало молиться о пріобрътеніи пророчественнаго озаренія! Потомъ, какого стоило труда писать пространную книгу—и это для того только, чтобъ увърить простенькихъ людей или глупповъ, что якобинская шапка не есть нечать антихристова"!

Натяжки, къ какимъ позволяеть себъ прибъгать критикъ "Побъдной повъсти", не менъе заслуживаютъ вниманія по своей крайности и оригинальности. При объяснении некоторыхъ месть апокалинсиса Штилингъ указалъ на то, что церкви Христовой на земль предстоять въ будущемъ некоторыя бурныя и разительныя перемены. Авторъ "Вопля" постарался расширить эту мысль, привазавъ ее къ политическимъ движеніямъ, что въ концъ концовъ дало ему возможность обвинить своего противника въ томъ, что онъ есть "потаенный революціонисть, и не последній производитель онаго нагубнаго илана, содержимаго въ некоторыхъ тайныхъ обществахъ, плана о сившенін всехъ веръ въ одну, или о истреблени всякаго върованія, и о составленів универсальной монархін, или о учрежденін всеобщаго безначалія и неограниченной независимости. Штилингь, извиняющій государственныхь бунтовщиковъ, имъетъ тайную связь съ какою-нибудь тайною партіею, здоунышляющею революцію и разсівнною по христіанским держа-BANTA".

Въ введени къ "Побъдной повъсти" Штилингъ между прочимъ помъстилъ просьбу къ своимъ читателямъ объ увъдомления его о замъченныхъ ими въ его творения неправильностяхъ. Смирновъ истолковалъ себъ просьбу Штилинга въ смыслъ призыва его, обращеннаго имъ къ своимъ единомышленникамъ, къ выпуску въ свътъ новыхъ, одинановаго съ "Побъдною повъстью" направленія, сочиненій. Такое пониманіе просьбы Штилинга дало поводъ Смирнову къ слъдующему разсужденію. "Хотя ми не одарени пророчественнымъ свътомъ, но понимаемъ таинственную политику твою, пророче, и разумъваемъ, что ты коренный придворный темной сбласти, постодъешій ез пропырствахъ! Ты слишкомъ уже простенькими мочитаень своихъ читателей. Ежели Штилингу удалось свое беззаконное изчадіе вывесть въ свътъ, то по крайней мъръ «Хрюст. Чтве.», № 7—8, 1885 г.

прочить порожденіямь эхидиинымь его единомысленниковь не нозволять уже своимь дыханіемь заражать духь публики и потрясатьгоснодствующія въроисповъданія народовь".

Нъкоторыя изъ опровержений Смирнова являются просто смъшными. По поводу высказанной Штилингомъ мысли о возможности спасенія и для демоновъ его критикъ замътилъ: "Итакъ вздикайте, г. Штилингъ, что ходатайство ваше о демонахъ остается недъйствительнымъ"!

Сосредоточиваясь болье на риторикв, авторъ "Вопля" менье надлежащаго останавливается на самых выдающихся недестаткахь и неправильных в ваглядах в сочинителя "Побъдной повъсти". Извъстно. что авторъ "Побъдной повъсти" греческую православную перковь за ея крайною ириверженность къ обрядамъ называлъ николантскою, даже явыческою. Критикъ "Побъдной повъсти" виъсто строго научнаго разбора такого произвольнаго взгляда разразился здёсь длинины воззванием къ правосланимъ. "Православные грекороссійскія церкви, шесаль Смирновъ, благоговъйные постители храмовъ вашихъ, усердные чтители святыхъ храмовъ и св. иконъ, блаженные хранители нетленныхъ остатковъ мужей, просіявшихъ среди васъ верою и благочестивъ, сихъ драгоценнихъ валоговъ видинаго Божія подтвержденія святости и непорочности вашего верованія, богоизбранные преемники первенствующаго свътильника! Вудете ли равнодушно слышать толико поношение вашей святыни? Знаю, какая смертная горесть произаеть ваше, знаю, какое справедливое негодование наполняеть душу вашу. Вы чувствуете, что нечестивый Штилингъ стремится къ испровержению олгарей Господнихъ, къ истреблению всъхъ священныхъ намятниковъ ... Штилингъ, а можетъ быть скорве всего переводчикъ его сочиненія, вообще нало касался въ "Побъдной повъсти" непосредственно греческой, восточной церкви. "Это есть, но словамъ автора "Вопля", адская ухватка, чтобъ такинъ глубокинъ объней молчаниемъ дать въсъ клеветамъ своимъ противъ ония. Посмотрите, г. Штилингъ, какъ успъваетъ ваша хитрость. Вы дунали, судя по деньгамъ, какія вы выручаете у насъ за вашъ Угрозь световостововь, что вы васъ уже считаемъ праведникомъ и оракуломъ? Но посмотрите же,

какъ усивваетъ ваша хитрость. Едва ваша "Побъдная повъсть" дала намъ почувствовать сирадную и заразительную свою внутренность, то наперерывъ полетъли отъ насъ проклятія на лжепророческую главу деиста, революціониста, иконоборца и поддержателя всъхъ ересей, преданныхъ на вселенскихъ соборахъ анаеемъ".

Заслуживаетъ вниманія отношеніе Смирнова въ католичеству. Задавшись цілію защищать православіе, онъ такъ вошель во вкусъ своей полемики, что началь защитительную річь и въ пользу католичества и даже въ пользу самихъ отцовъ ісзуитовъ. Штилингъ при объясненіи того міста апокалипсиса, гдів говорится о звірів, изшедшемъ изъ моря, символическое значеніе его пріурочиваетъ къ папству, заявившему свое крайнее властолюбіе. Критикъ "Поб'єдной пов'єсти" возсталь, хотя и не совс'ємъ удачно, на защиту напства 1).

Въ концъ длиннаго разбора "Побъдной повъсти" авторъ Вопля представляетъ характеристику современнаго противоцерковнаго движенія въ Россіи, обобщая его подъ названіемъ франкъ-масонства или илиминатства. "Людй, составляющіе сіе общество, по свидътельству Смирнова, во внъшнемъ со свътомъ обращеніи, въ виду открытомъ, суть существа добродътельныя, чувствительныя, правдолюбныя, но во внутреннемъ къ свъту отношеніи во тымъ тайныхъ дъйствій и вліяній своихъ въ природъ правилъ своихъ суть клятвенные враги всякаго добра, безжалостные терзатели жертвъ, подпавшихъ ихъ мщенію, убійцы, попратели всѣхъ законовъ, отступники отъ всякаго върованія, по лицемърію однивъ только де-

<sup>1) «</sup>Папы невогда не стремились въ обладанию вселеной, писалъ Смирновъ, ихъ властолюбіе не простиралось далве державъ католическихъ и то относительно духовнаго управленія. Накоторые няъ нихъ требовали правда отъ царей католическихъ такого почтенія, которое было чревитрно и предосудительно, но никогда папы не требовали, чтобы цари отказались отъ престоловъ и перодали царство свое имъ. Самыя даже накоторыми папами присоединенія къ церковной области были частнымъ порывомъ властолюбія, но не общимъ духомъ и системою папства... Пусть Штилингъ обличитъ ісвуштовъ, чтобъ они взбунтовали гдя-лябо какое-либо общество, которое бы, по ихъ внушенію, отложилось отъ покорности своему начальству? Обращенныхъ ісвуштами много, но натъ примара, чтобы ісвушты повергали между народами самена вовмущеній или революцій»?

менамъ свойственному, въ христіанскихъ храмахъ со всею наружною набожностью повергаются предъ крестомъ и даже въ собственныхъ собраніяхъ украшаются имъ въ виду сочленовъ своихъ, непосвященныхъ еще во всю тьму таинствъ ихъ...

Общественное обольшение производится изданиемъ въ свътъ книгъ, имъющихъ въ себъ всв черты пудрости, духовности и чистоты христіанской. Змій столь лукаво соблюдаеть подобіе агиче, что иногда прине томи довольствуются запечатарть однинь только какимъ либо природнымъ словомъ своимъ. Зараженный очаровательнымъ ядомъ въ ихъ книгахъ редко ускользаеть отъ ихъ ведънія. Пагубная ловитва имъеть свое учрежденіе, члени дають отчеть обществу объ отвыва и мивніяхь, вакія они собрами на счеть хитрости пущенной для ловитвы; владелець дома ответствуеть за своихъ живущихъ, начальникъ за подчиненнаго и наобороть. Такинь образонь тотчась познается отравленный диханіемъ виія и немедленно объявляется, что сочинитель небесной книги есть членъ такого-то общества. Между сими распудителями стада Христова есть члены съ намерениемъ образованные-къ предыщенію избранныхъ такинъ особливынъ образонъ, что ихъ наружная и нъкоторымъ образомъ внутренняя жизнь постоянно служить овчено одеждою общества. Сими-то съ перваго взгляда плъняются самые избранные Вожін, поступки и дъянія ихъ безь укоризны. Черты ихъ суть: излишнее упованіе на милосердіе Божіе, отрицаніе візчности мученія, такая духовность, которая ослабляеть необходино существование таинствъ, яко видовъ наружныхъ, такое понятіе о внутреннемъ богослуженім, которое отлучаеть внішнее богослуженіе, сін признавая себя истинными помазанниками Духа Божія лжепророцы вопіють на стогнахь и кровляхь... Надобно предполагать, что главные производители сей тайны беззаконія имъють личную связь съ діаволомъ. Нъкоторымъ случалось слыхать отъ принадлежащихъ къ обществу, что они знаютъ людей, сообщающихся съ духами, конечно уже не съ добрими" 1)...

Должно обратить внимание на следующее обстоятельство. Смир- .

¹) Рукоп. импер. пуб. биб. Q. 1. № 750.

новъ составилъ свой "Вопль" противъ несогласнаго съ ученіемъ православной въры направленія "Побъдной повъсти" Штидинга.человека совсемъ и не принадлежавшаго къ православной церкви. Странно было-бы въ самомъ дълв требовать, чтобы Штилингъ, лютерания по въроисповъданію, сталь проводить въ своемъ сочиненік то ученіе, тв взгляды, какіе содержить православная церковь. Очевидно само собою, что Смирновъ, бросая громъ и молнін противъ Штилинга, направляль ихъ по адресу не автора "Побъдной повъсти", а переводчика и издателя ея А. О. Лабвина. Но такъ какъ последній пользовался уваженіемъ и покровительствомъ высшей власти, то его противникъ и умолчалъ о немъ въ направленномъ всецъло противъ него сочинении. Во всемъ "Вошяв." только одинъ разъ, и то въ примъчаніи, встрівчается указаніе на переводчика, но и здесь критикъ "Победной повести" постарался отклонить отъ себя всякіе съ нимъ непосредственные счеты, замътивъ, что онъ не имъеть чести лично знать переводчика.

Представленная краткая характеристика сочиненія Смирнова "Вопль жены, облеченной въ солнце" говорить далеко не въ пользу своего автора. Если смотреть на дело только съ строго цензурной точки зрвнія, и още частиве съ точки зрвнія цензуры духовной, назначение которой состоить въ предупреждении появленія въ печати сочиненій, противныхъ ученію православной церкви, то Иннокентій быль правь, признавая сочиненіе Смирнова допустиимиъ къ печати. Но если взять во вникание научно-богословское достоинство труда Смирнова, то безспорно оважется болье правымъ Филаретъ, пріостановившій выходъ въ светь такъ плохо составленной книги. "Вопль" Смирнова не принесъ бы прямой положительной пользы православной церкви и темъ более не убъдиль бы м. ликовъ, которые въ немъ могли бы найти для себя обильный источникъ для насмъщекъ: Замъчательно и то, что содержаніе и тонъ полемики Смирнова много сходны съ полемикою архимандрита Фотія. Намъреваясь допустить къ печати такую книгу, какъ книга Смирнова, Иннокентій, въ богословской компетентности котораго не можеть быть никаких сомниній, конечно зналъ ея слабыя стороны, и если темъ не мене хотель было про-

пустить ее, то это, кажется, онъ хотыть сдылать не болые, какъ въ угоду своему ученику и другу Фотію.

Лабзинъ хорошо зналь то впечатленіе, какое произвель въ средъ строго-православныхъ людей его переводъ "Побъдной повъсти". Зналъ онъ и о возражени на него Синриова и о нъкоторихъ нзъ техъ обвиненій, которыя представлены были Смирновымъ въ его книгв. Лабзинъ ръшился защищаться и все на томъ же литературномъ поприще. Въ 1816 г., вскоре после вниуска въ светь "Побъдной повъсти", онъ издалъ свой новый переводъ подъ заглавіемъ: "Жизнь Генриха Штилинга" 1). Въ предисловіи къ этой книгъ Лабзинъ защищаль искреннее благочестіе Штилинга, заслужившаго за это уваженіе даже самихъ государей. и опровергалъ мивнія техъ изъ своихъ соотечественниковъ, которые приписывали не только Генриху Штилингу, не и самому переводчику намърение повредить православной церкви. Здёсь такимъ образомъ выступаетъ предъ нами довольно любопытное явленіе: сильные, могущественвые своимъ вліяніемъ въ обществъ, пріобръвшіе довъріе высшей государственной власти, мистики свободно издавали свои творенія и открыто высказывали свои мивнія. Но эти же самые мистики являлись фанатиками, иногда очень жестокими, по отношению къ противникамъ своихъ инвній, запрещали выходившія изъ подъ ихъ пера возраженія, или даже делали невозможнымъ самое появленіе ихъ на свътъ Вожій. Очевидно, многіе противники мистицизма должны были только молчать въ виду техъ тяжелыхъ преследованій, какія обрушивались на нихъ со стороны враговъ. Понятно также и то, что вившиня административныя запрещения, какимъ нодвергались всякія нападки на мистиковъ, вызывали сильное раздражение и недовольство въ средъ, во всякомъ случав многочисленной, людей не причастныхъ инстикъ. Раздраженіе, сначала глухое и робкое, подъ наплывомъ вившнихъ репрессивныхъ мъръ все росло и росло, усиливалось и усиливалось, пока наконецъ не воплотилось въ открытую борьбу, съ теченіемъ времени погубив-

<sup>4)</sup> С.-Петербургъ. 1816 годъ, двъ части.

шую мистическое направленіе, но стоившую не малыхъ жертвъ и для людей съ строго-православными воззрвніями.

Получивъ вновь право издавать "Сіонскій Въстникъ", Лабзивъ все болье и болье погружался въ мистическій тупанъ. Книжки "Сіонскаго Въствика" продолжали плодить любителей мистицивиа. Заявившій уже свою ненависть къ мистицивиу Смирновъ не оставиль безъ вниманія и новыхъ книжекъ "Сіонскаго Въстника", онъ приготовилъ критическій разборъ болье вредныхъ статей везобновившагося мистическаго журнала.

Въ средъ противниковъ Голицынскаго направленія находился и извъстный своимъ строгимъ благочестіємъ князь Ширинскій-Шихматовъ (впослъдствіи инокъ Аникита) 1). Онъ обратился къ А.С. Стурдзъ и поручилъ ему написать разборъ вышедшихъ мистическихъ книгъ Стурдза дъятельно взялся за порученіе и написалъ цълый обвинительный актъ противъ переводовъ Лабзина: "Таинство креста" и "Побъдная повъсть".

Такимъ образомъ враги мистицизма начали заявлять о себъ все яснъе и яснъе <sup>2</sup>). Съ своей стороны и Иннокентій, не разъ употреблявшій нравственныя мъры къ тому, чтобы Лабзинъ отказался отъ возобновленія своего журнала, крайне возмущался мистическимъ характеромъ послъдняго и наконецъ дошемъ до того, что ръшился на очень смъдый поступокъ. Онъ написалъ къ князю Гомицыну, какъ нокровителю Лабзина и всъхъ мистиковъ, письмо, въ которомъ между прочимъ говорилъ: "вы нанесли рану церкви, вы и уврачуйте ее". Князь Голицынъ возмущенъ былъ письмомъ Иннокентія, пріъхалъ съ нимъ къ митрополиту Михаилу и, показывая ему письмо Иннокентія, говорилъ: "вотъ что пишетъ вашъ архимандритъ". Митрополитъ призвалъ къ себъ Иннокентія. Тотъ на замъчанія митрополита отвъчалъ, что онъ довістечуеть по со-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ записокъ А. Стурдзы. «Русская Старина. 1876. Февраль. 273—275.



<sup>1)</sup> О князь Шахматовъ смотр. особую внягу: «О жизни и трудахъ іеромояаха Анекиты, въ міръ князя Сергъя Александровича Шихматова». 1838 г. Отзывъ о глубовой религіозности Ширинскаго Шахматова смотр. въ воспоминаніяхъ адмирала Зеленаго. «Русси. Старина» на 1873 г. октябрь, 89—98 стр. Филаретъ Чернигов. Обзоръ дух литературы, ч. II. 280—231.

знанію справедливости. Митрополить успыль однакожь увірить его, что нужно особенное призвание для такого ръшительнаго дъйствія и заставиль его съвздить къ князю Голицыну съ извиненіемъ 1). Конечно вмісті съ извиненіемъ Иннокентій нисколько не измънилъ своихъ убъжденій и только на время склонился предъ сильными убъжденіями митрополита, къ которому онъ такъ быль расположенъ, и предъ массою последствій гивва князя Голинына. Зная характеръ Иннокентія, трудно допустить, чтобы онъ на такой ръзкій образъ дъйствій относительно князя Голицына ръшился исключительно самъ по себъ, а не по вліянію другихъ. Онъ, какъ уже извъстно, колебался нежду двуня противоположными теченіями, исходившими съ одной стороны отъ Филарета, а съ другой -- отъ Фотія. Заслуживаеть вниманія то обстоятельство, что Иннокентій нанисаль свое письмо къ Голицыну въ отсутстве Филарета изъ Петербурга, когда значить его вліяніе на Иннокентія менье всего могло имъть мъста. Очень возможно, что Фотій воснользовался отъиздомъ Филарета для того, чтобы вызвать своего учителя на болье рышительный и открытый образь дыйствій противь князя Голицина. И Инновентій подчинидся вліянію Фотія. Понятно, письмо Иннокентія къ Голицыну, не смотря на принесенное первымъ извиненіе, должно было поселить холодность въ ихъ взаниныхъ отношенияхъ. Князь Голицинъ инваъ всв основания считать себя оскорбленнымъ Иннокентіемъ и свои отношенія къ нему признаваль разстроенными.

Между темъ нападки на возобновившійся "Сіонскій Вестникъ" шли своимъ чередомъ. А. Стурдза составленный Смирновымъ разборъ вредныхъ статей "Сіонскаго Вестника" представилъ князю Голицыну. Последній сначала горячо защищалъ благонамеренность Лабзина и его изданія и даже сосладся на то, что онъ самъ цензуровалъ "Сіонскій Вестникъ". Стурдза путемъ обстоятельнаго разбора статей "Сіонскаго Вестника" съумель на столько убедить князя Голицына въ ихъ несостоятельности, что тотъ наконецъ сознался предъ нимъ, что онъ взялся не за свое дёло. Для того,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ воспомяваній митрополята Филарета. Православное Обоврѣніе 1868 г. № 8, стр. 523.



чтобы испытать религіозную благонам'вренность редактора "Сіонскаго В'встника", Стурдза предложиль Голицыну подчинить этоть журналь духовной цензурів. Князь согласился съ предложеніемъ Стурдзы <sup>1</sup>) и чрезъ нісколько дней обратился съ слідующимъ отношеніемъ къ витрополиту Михаилу:

## Высокопреосващеннъйшій Владыко,

## Милостивый Государь и Архипастырь!

Изданіе Сіонскаго Въстника, яко подобное многиит другимъ сочиненіямъ духовно-нравственнаго содержанія, производилось донынъ подъразсмотръніемъ гражданской цензуры. Однако глубокія матеріи. содержашія въ себъ неръдко мысли и мнънія довольно необывновенныя и ситлыя, побудили меня пересматривать самому весьма большую часть изъ статей сего журнала, прежде окончательнаго выпуска изъ цензуры. Со всемъ тъмъ находя, что при многихъ назидательныхъ статьяхъ появляется въ семъ изданіи отъ часу болье матерій таннственнаго въ духовномъ смыслъ и такого содержанія, что иныя статьи вовсе не слъдують быть доводемы до общаго свъдънія; вообще же многое въ нихъ касается и до догматовъ церковныхъ, а иногда и мнънія частныя по духовнымъ матеріямъ, то я призналъ просмотръніе сихъ книжекъ болье приличнымъ для лиць духовнаго въдомства.

Государь Императоръ по довладу мосму о семъ, изволиль найти сіс замічаніе основательнымъ. Вслідствіе того сділано мною распоряженіе, дабы гражданская цензура отнынів непринимала боліве на себя просмотрівніе книжевъ Сіонскаго Вістника, но предоставила издателю представлять оныя въ духовную цензуру, при здішней духовной академіи учрежденную.

Увъдомияя о семъ Ваше Высокопреосвященство покорнъйше прошу дать отъ себи сообравное съ симъ предписание духовной цензуръ, дабы оная отнынъ принимала на свое разсиотръние книжки Сионскаго Въстинка и по приличномъ цензурования снабжала оныя по усмотрънию своему и одобрениемъ въ напечатанию.

Съ совершеннымъ почтеніемъ и таковою же преданностію честь вибю быть Вашего Высокопреосвященства, Милостиваго Государя и Архипастыря покорнейшій слуга князь Александръ Голицынъ.

№ 1351.

26 іюня 1818 года.

4-го іюля того же 1818 года князь Голицынь даль следую-

<sup>1)</sup> О судьбъ православной русской церкви въ царствованіе Алексавдра І. Изъ записокъ Стурдзы «Русская Старина». 1876 годъ. Феврадь, 270—272.

щее предписание изъ коммиссии духовныхъ училищъ цензурному кс-митету, при с.-петербургской духовной академии учрежденному.

По Высочайшей Его Императорежаго Величества волъ коминссія дуковныхъ училищь предписываеть цензурному комитету принимать отнынъ на свое разсмотръніе книги Сіонскаго Въстника. Въ цензорованіи оныхъ комитеть имъетъ руководствоваться правилами, въ училищномъ уставъ изложенными.

княвь Александръ Голицынъ 1).

Избалованный постояннымъ покровительствомъ власти, Лабзинъ крайне оскорбленъ былъ новыми условіями, въ какія поставдено было его изданіе. Онъ до сихъ поръ весьма високомърно относился къ духовенству и никакъ не могъ помириться съ мыслію о томъ, чтобы его журналъ подчиненъ былъ духовной цензуръ. Конечно онъ, отлично хорошо предвидълъ и то, что новая цензура будетъ непремънно разборчивъе и строже прежней и скоръе подмътить его мистическія тенденціи. "Врагамъ монжъ меня отдали", говоритъ Лабзинъ по поводу подчиненія его журнала духовной цензуръ 2). Какъ бы то ни было, Лабзинъ никакъ не хотълъ помириться съ духовной цензурой и ръшился лучше вовсе прекратить журналъ, чъмъ издавать его подъ духовною цензурою.

Пріостановка изданія "Сіонскаго Въстинка" произвела сильное впечатлъніе на современное общество. Сторонники мистическаго журнала подозрительно посмотръди на его прекращеніе и здъсь видъли начало паденія мистицизма. Съ другой стороны и противники его ободрились и стали готовиться къ ръшительной наступательной борьбъ со врагами. Въ числъ такихъ ръшительныхъ борцовъ противъ мистицизма выступиль статсъ-секретарь Петръ Андреевичъ Кикинъ. Подъ начальствомъ Кикина служилъ одинъ мелкій чиновникъ Евстафій Ивановичъ Станевичъ, находившійся въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ съ Кикинымъ и бывшій другомъ и постояннымъ собесъдникомъ въ его семейномъ кругу. Семейство Кикина постигло несчастіе, — у Кикина умерло дитя. Станевичъ, какъ свой

<sup>1)</sup> Дъло архива с.-петербургского комитета духовной ценвуры, при Алеисандро-невской давръ, дъло 1818 года подъ № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ воспомянаній м. Филарета. Прав. Обо врѣніе 1868 г. № 8, 520—530. Русск. Арживъ 1868, 837—858.

домашній человікь, вздумаль написать въ утівшеніе сітующихъ родителей бесізду. Въ ней онъ развиваль идею безсмертія, но въ то-же время доказываль, что посліднее тогда только утівшетельно, когда основывается на обітованіяхь, данныхъ святою православною церковію. Не смотря на такое, по видимому, слишкомъ частное назначеніе, бесізда Станевича написана была съ тенденціозною цілью. Вопрось о безсмертіи души послужиль автору поводомъ къ різкимъ и сильнымъ нападкамъ на мистицизмъ. Такою-то книгою, изданіе которой предположено было сділать врасплохъ, и різшено было открыть наступательныя дійствія противъ мистиковъ 1).

Сочинение Станевича по своему характеру и содержанію вполивотвъчаетъ названію полемическаго сочиненія. Авторъ бесъды о безсмертіи души не безъ цъли посвятиль свое сочиненіе митрополиту Михаилу, который, какъ извъстно, не сочувствоваль мистицизму и находился въ самыхъ натянутыхъ отношеніяхъ къ князю Голицыну. Въ глазахъ ревнителей церкви и враговъ мистицизма митрополить Михаилъ по самому своему положенію, по мимо уже его личныхъ убъжденій, являяся какъ-бы представителемъ оппозиціи и считался хранителемъ чистоты православной церкви. Въ сочиненіи Станевича находилось слъдующее стихотворное посвященіе митрополиту Михаилу:

«Проесвященнѣйшій нашъ настырь Миханлъ! Колико Вогь мой духъ въ сей книгѣ просвѣтилъ, Противу ересей писалъ въ такую мѣру. Владыко! Не на даръ, воззри на теплу вѣру!» 2).

Изъ самаго посвященія видно, что авторъ, предполагая писать противъ "ересей", какъ бы испрашивалъ благословенія митрополита на борьбу съ еретиками, т. е. мистиками.

Тонъ сочиненія Станевича довольно різкій. Авторъ постоянно называеть своихъ противниковъ самыми нелестными именами, какъ

<sup>1)</sup> Изъ записовъ (турдзы. «Русская Старина». 1876 годъ. Февраль. Другія сочиненія Станевича указаны въ росписи россійскимъ книгамъ для чтенія изъ библіотеки А. Ф. Смирдина. Спб. 1827 г.

<sup>2)</sup> Имъющаяся у меня рукопись подъ заглавіемъ: о книгъ «Бесъда на гробъ младенца о беземертін душа», листъ 5.—Первое изданіе книги, въ которой на-ходилось посвященіе, было все уничтожено, за реключеніемъ экземпляра, принадлежавшаго м. Миханлу.

напримъръ — слугами діавола, ажехристами и под. Общая идея книги состоить въ защите обычных установившихся понятій о церкви, іерархіи, о церковнихъ догиатахъ и разныхъ установленіяхъ. Авторъ защищаеть то общее положеніе, что въра не отдълима отъ церкви, что вив церкви не возможно спасеніе, что необходимо послушаніе перкви. Это съ одной стороны. Съ другой авторъ уже прямо нападаеть на мнстиковъ, которые ставили, какъ извъстно, свою внутреннюю церковь выше вившняго раздиленія различныхъ въроисповъданій и церквей 1). Авторъ иногда описываеть нравственныя достоинства христіанина по противоположенію ихъ действіямъ современныхъ русскихъ мистиковъ, когда онъ напримъръ пишеть: "духъ истиню Христовый не въ томъ заключается, чтобы, какъ татю, какъ разбойнику вторгнуться въ перковь и подъ предлогомъ очищения виры низвратить таинства ся, уничтожить обряды, нарещи жертву жизни служениемъ смерти, примънить церковь капищу, христіанство сравнять съ язычествомъ, обевславить цамять святыхъ угодниковъ, наругаться ихъ чествованію, отвергнуть лики ихъ"... <sup>4</sup>). Здъсь нападки на мистивовъ высказаны болье въ форм'в намековъ, неопределенныхъ выраженій; въ другихъ м'ястахъ за то прямо высказывается то общее противъ мистиковъ обвинене, что они стремятся "потрясти церковь и низвратить истинное христіанство" 3). Вообще вся книга Станевича наполнена довольно ръзкими нападками на мистиковъ, которые въ большинствъ случаевъ не называются по имени, но въ нъкоторыхъ мъстахъ авторъ прямо даеть понять, что онъ трактуеть не о какомъ нибудь западномъ, а о современномъ русскомъ мистициямъ. "Горестно слышать и читать, съ какою недоброю ревностію похваляются и у насъ сочиненія Дю-Туа 4), Сен-Мартена, изъ которыхъ перваго переведена на нашъ язикъ христіанская философія и еще объщають перевесть и его

<sup>1) «</sup>Беседа на гробе манденца о безсмертія души». Второе изданіе. Спб. 1825 годъ, 9—10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Бесъда на гробъ младенца», стр. 37.

<sup>3) «</sup>Бесвда на гробъ мааденца», стр. 46.

<sup>4)</sup> Между твиъ божественная онлосооїя Дю-Тув была переведена и издана въ Россіи на счетъ самого государя или князя Голицына. Православное Обозрвије. 1868 года № 8, 520—524.

Philosophie Divine, а последній известень по переведенной его книжке о заблужденіяхь и истине... Оные писатели превращають ученіе Христово и возвещають оное не чисто по духу... Они делають злоупотребленіе изъ Библіи... Во всёхъ ихъ писаніяхъ более или мене прямо или косвенно примечается некая потаенная ненависть противу церкви и освященныхъ проповедателей слова Божія " 1).

Представленных выдержекъ внолив достаточно для того, чтобы судить о силв и степени полежическаго характера сочиненія Становича. Книга, какъ и следовало ожидать, произвела сильное раздражение въ средв мистиковъ и вызвала настоящее гонение какъ противъ ся автора, такъ и противъ другихъ лицъ, помогавшихъ выходу ея въ светъ. Если разспатривать твореніе Станевича съ точки зрвнія критической, то оно можеть быть названо не вполнв удовлетворительнымъ сочиненіемъ. Авторъ-светскій человаєв, чиновникъ, взялся за дело, къ которому онъ не быль вполив подготовленъ. Его твореніе есть только плодъ искренней религіозности и твердаго убъжденія въ чистоть ученія православной церкви, плодъ несовершенный, но цвиный именно какъ выражение искренняго религіознаго чувства и беззав'ятной преданности православной церкви. Съ этой стороны онъ заслуживаетъ полнаго вниманія и уваженія какъ открытый призывь и бакъ одно изъ средствъ, хотя и несовершенных, къ защить отечественной церкви. Коммиссія, разсматривавшая книгу Становича въ 1824 году и состоявшая изъ двухъ лицъ-протојерея Вещезерова<sup>2</sup>) и священника І. Кочетова<sup>3</sup>), произнесла свой судъ и оцънила его книгу именно съ настоящей точки зрвнія. "Книга сія, такъ писали въ своемъ донесеніи къ митрополиту Серафииу оо. Вещезеровъ и Кочетовъ, по духу своему совершенно сообразна съ ученіемъ въры и православной церкви, и

<sup>1) «</sup>Бесъда на гробъ младенца», 74-75, въ примъчании.

<sup>2)</sup> Тимоеси Александровичъ Вещеверовъ, членъ консеренціи спб. духовной академін, скончался протоіереємъ каседральнаго Петропавловскаго собора. Чистовичъ. Исторія Спб. дук. академін, 93.

<sup>3)</sup> Іоакимъ С. Кочетовъ, протојерей, докторъ богословія, членъ импер. акад. наукъ, профессоръ богословія въ импер. Александровскомъ лицев. Чистовичъ, 372.

даже есть илодъ сильной ревности къ върв и иламеннаго усердія къ церкви. Сочинитель ея, разсуждая о безсмертіи души, обращаєть вниманіе свое на тъ нагубныя мудрованія, которыя у насъ съ нъкотораго времени во многихъ книгахъ разсъяваются и которыхъ распространители, проповъдуя мечтательное благочестіе и мнимодуховную свободу, и свое ажеученіе подтверждая словами священнаго Писанія, превратно изъясняемыми, стараются обольщать сердца способныхъ увлекаться всякимъ вътромъ ученія, истреблять въ нихъ покорность върв и церкви, унижать священныя дъйствія Богослуженія и внушать неуваженіе къ служителямъ олгаря; а такимъ образомъ, потрясая основаніе церкви и развращая нравственность народную, угрожають опасностію благоустройству и благоденствію государства, кои всегда не разлучны съ благосостояніемъ въры и церкви.

Сін пагубныя мудрованія сочинитель "Бесерды о безсмертін души" раскрываеть, обличаеть и опровергаеть съ такою ревностію и съ такимъ сильнымъ чувствомъ, какія свойственны усердному сыну церкви и отечества.

Посему, мы полагаемъ, что жинга его можетъ производить весьма полезныя дъйствія въ сердцахъ читателей, однихъ предостерегая отъ вводящихъ раздъленіе и соблазны противъ ученія, которому научаетъ свямая церковь, а другимъ открывая глаза на тъ заблужденія, въ которыя они, по невъдънію, могли быть вовлечены злыми дълателями, кои ласковыми и красивыми словами обольщаютъ сердца простодушныхъ" і). Но, съ точки зрівнія своего выполненія, книга Станевича не находила себъ одобренія даже въ той средъ, изъ которой она вышла. А. Стурдза, противникъ мистицизма, книгу Станевича называетъ хотя и благонамъренною, но нескладною годивареть сдівлагь еще болье різкій отзывъ о ней, назвавъ ее безтолковою зодівность и филарета повториль и сочименникъ его Филареть чоля не филареть черниговскій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Имеющаяся у меня руковись о вниге Станевича. Чтеп. въ общ. истор. и древи. 1868 г. ин. III, 50-52.

<sup>2) «</sup>Русская Старяна». 1876 годъ. Февраль.

<sup>3)</sup> Изъ воспоминаній митрополита Филарета. Православное Обоврѣніе. 1868 года. № 8, 520—530.

<sup>4)</sup> Обворъ руссв. дух. литер. нв. II.

Исторія книги Станевича, по разсказу одного изъ виднихъ современниковъ и людей не причастнихъ ей, именно по разсказу Филарета, состояла въ следующемъ. Привожу дословний разсказъ Филарета, такъ какъ онъ есть цочти единственный более обстоятельный источникъ, изъ котераго стала известна оригинальная судьба, постигшая книгу Станевича и ея цензора.

Въ 1818 году, разсказываеть Филареть, была представлена въ цензуру книга Станевича: "Беседа на гробе младенца". Въ ней заключалось много выраженій, оскоронтельных для предержащей власти и вообще для дука правленія того времени. Инноветій быль цензоромь этой книги и лежаль больной, а потому не обратиль должнаго вниманія на тотради, которыя посылаль опу постепенно Станевичъ. На мою бъду я посътиль его во время бользии, когда рукопись лежала у него на столъ. Знаете ли вы спо рукопись? спросиль онь, я взглянуль на заглавіе и оставиль ее безъ вниманія, не ожидая найти въ ней ничего особенно замъчательнаго. Чревъ нъсколько дней она явилась въ свъть и произвела много шума. Въ тотъ самый день, когда я получиль ее отъ автора, князь Голицинъ потребовалъ меня къ себъ и съ негодованиемъ показаль инв экземилярь этой книги, весь исчерченый запатками; какъ видно, вто-вибудь заблаговременно постарался поднести ему такой экземплярь. "Знаете-ли вы эту книгу? спросиль меня князь, она исполнена непріятныхъ мивній и я хочу доложить объ ней государю. Какъ могь Иннокентій пропустить ее? "Я старался извинеть моего товарища предъ княземъ его нездоровьемъ и просилъ удержаться отъ доклада государю для того, чтобы инв дать время просмотрыть ее и исправить погрышности, нерешечатавъ листы. Съ трудомъ согласнися на это князь, потому что онъ сильно быль предубъжденъ. Дъйствительно я самъ изумился тому, что нашель въ этой книгь и поспъщиль къ Иннокентию. Онъ отвътиль инъ коротко, что вотовъ претеритть за правду всякое гоноте. Я пошень къ интрополиту просить его, чтобы онь какъ небудь помогь этому делу. Митрополить оставиль у себя инигу и два дня не раскрываль ее; на третій день я онять пришель къ нему и ночти насильно заставиль выслушать некоторые отрывки.

полить осуждаль почти каждое слово. Я же сказаль ему: оставинь то, что безтолково, исправинь только то, что можеть принести намъ вредъ, и перепечатаемъ листы на собственный нашъ счетъ, если не захочеть авторъ. Митрополить опять оставиль у себя книгу и ирошла еще недъля, а между тъпъ князъ Голицынъ доложиль государю и въ праздникъ Вогоявленія объявиль назначеніе архимандрита Иннокентія, во уваженіе его заслугь, епископомъ оренбургскимъ").

Самая книга появилась въ концъ 1818 года и произвела страшную бурю. Мистики съ княземъ Голицынымъ во главъ взволновались и, чувствуя за собой силу, обратились къ вившникъ ренрессивнымъ мърамъ противодъйствія врагамъ. Избалованный властью, князь Голицынъ не хотыль знать никакихъ законовъ логики. Какъ иннестръ духовныхъ делъ, онъ воображалъ себя настоящинъ властителенъ церкви (и de facto онъ дъйствительно быль такинъ), онъ решился силою заставить молчать техъ, кого онъ считалъ врагомъ своего направленія, и старался силою навязать церкви нельный инстицизив. Какъ иннистръ духовныхъ дель, Голицынъ дъйствоваль именень синода, олицетворявшинь собою всю ифстную церковь, и путемъ самаго безперемоннаго населія ставиль синодъ въ постоянное противорвчие съ саминъ собою, заставляя осуждать то, что было поленно для церкви, и наобороть освящать своинъ авторитетомъ то, что шло прямо во вредъ ей. --Особенно это видно на образь дъйствій князя Голицына относительно Иннокентія.

6 января 1819 г. князь Голицинъ далъ коммиссіи духовнихъ училищъ, въ въденіи которой находилась духовная цензура, предложеніе, въ которомъ высказалъ удивленіе по новоду того, канинъ образомъ могла быть пропущена духовной цензурой такая книга, какъ книга Станевича. Первое преступленіе автора "бесъдысостояло, по словамъ министра, въ томъ, что онъ "къ сужденію о безсмертіи души на гробъ младенца привязалъ защищеніе нашей греко-россійской церкви, тогда какъ на нее никто не нападаетъ. Церковь не имъетъ нужды, чтобы частный человъкъ бралъ ее подъ свое покровительство, особливо съ той точки, съ которой

<sup>1)</sup> Сушковъ. 110—111. Православное Обозраніе. 1863 г. № 8, 524—525.

написано все сочинение. Защищение наружной церкви противъ внутренней наполняеть всю книгу. Раздъление не понятное въ христіанствъ". Любопытно то, что это обвиненіе высказываеть никто другой, какъ министръ духовнихъ дълъ. Далъе, указаніе Голицына на то, что Становичь частий человых тымь не менье взялся защищать православную церковь, на которую будто никто не нападаеть, говорить опать далеко не въ пользу критика. Въдь точно также совершенно частимя кица были г-жа Крюднеръ, изувъръ-Татаринова, сконецъ Селивановъ и многіе другіе и наконецъ тотъ же Лабзинъ, которие свободно брались за разсужденія о церкви, преврительно относились къ ней, основывали свои собственныя секты, избъталь общенія съ церковью и которые, какъ частныя лица, не только не заслуживали преследованія оффиціальнаго охранителя интересовъ православной церкви князя Голицына, но даже пользовались еще его погущественнымъ покровительствомъ. Мало того, князь Голицынъ съ религіознымъ благоговъніемъ превловялся предъ грязною Татариновою, предъ разлагавшимся Селивановынь, и это вь то самое время, когда онь подписываль указы о высмять и удалени изъ столини самыхъ уважаемыхъ лицъ, самыхь достойныхь людей православнаго духовенства, находившагося въ его въдени. Одникъ изъ вопіющихъ недостатковъ книги Станевича Голицинъ виставиль и то, что авторъ, упомянувъ въ ней объ извъстной расиръ между Восстоятомъ и Фенелономъ, обвинялъ носледнято въ вжеучения. Это значить, министръ дуковныхъ дель, блюститель интересовъ православной церкви, ставить въ преступление и автору и ценвору, — людить православныма и одному изъ нихъ даже несящему дуженный санъ, то, что одинъ изъ католическихъ опископовъ обвиняется ими въ лосеучении. Дальше такого страннаго обвинения положительно нельзя было идти. Въ заключение своето предложения князь Голипнить писалъ о кенгъ Становича, что она наполнена ложнить понятием о церкви и суждениет превратнымъ о внутреннемъ ся духъ; и потому сочиненіе сіе, какъ совершенно противное началамъ руководствующимъ христіанское наше правительство по гражданской и духовной части, съ заивченными мъстами представлялъ на усмотрѣніе Государю Digitized by Gogle «Христ. Чтин.», № 7-8, 1885 г.

Императору. Его Величество, продолжаль далье въ своемъ предложенін министръ духовныхъ дёлъ, весьма бывъ недоволенъ, что въ цензурь духовной академів, по новому ея образованію, могла быть одобрена книга, исполненная такого духа, Высочайше повелыть, цензору архимандриту Инновентію, сделать строжайшій выговорь ва его неосмотрительность, отъ него менее ожиданную но месту имъ занимаемому; коммиссии духовныхъ училищъ принять мъры, чтобы подобныя сочиненія, стремящіяся истребить духъ внутренняго ученія христіанскаго, никакимъ образомъ не могли выходить изъ цензуръ, находящихся въ ея въдоиствъ" 1). Коминссія духовных училищь, исполнивь Высочайше утвержденное предложеніе княвя Годицына отъ 6-го января, вошла въ Св. Сянодъ съ следующимъ представлениять, въ которомъ между прочимъ сообщала, что "во исполненіе Высочайщаго повельнія она предписала кому сабдуеть сделать строжайній выговорь архимандриту Иннокентію, на счеть изъясненняго обстоятельства, а между тымь, имъя въ виду, что по опредълению Св. Синода, составляется подробный уставъ для комитета духовной ценауры, представляеть о вышеписанномъ Св. Синоду, на его соображения при начертания правиль въ руководство духовной ценауръ 1. Св. Синодъ по новоду настоящаго представленія коминссіи духовных училищь 5 феврамя мостановидь: "О содержанім винеметлясненнаго представленія коминссін духовныхъ училищъ синодальнаго члена преосвященнаго Миханла, митронолита новгородскаго и с.-петербургскаго, увъдометь указомъ, для обращенія вниманія конференція адфиней духовной академін на вышеозначенный предметь, касательно духовной ценвуры при составлении устава для духовнаго ценвурнаго комитета. О семъ положенія Св. Синода довесть до сведенія г-на министра духовныхъ дълъ и народнаго просвъщенія" 3). Такимъ образомъ Св. Синодъ санкціонироваль своимъ авторитетомъ факть самаго вопіющаго злоупотребленія со стероны князя Голицына, но конечно авторитетъ Синода не уничтожилъ незаконности дъянія

<sup>1)</sup> Именопанся у меня рукопись о книга Станевича.

<sup>2)</sup> Tanb me.

<sup>3)</sup> Tamb me.

министра духовных дёль. Отсюда вядно, что бёдному Инновентію пришлось вислушать одинь и тоть же выговорь два раза—
и чрезь коминссію духовных училищь и чрезь Св. Синодь. Иннокентій сь полною покорностью и безропотно вынесь разразивнійся
надь нимь ударь. Еще оть 7-го января онь писаль вь одинь
знакомый ему домь: "Вь понедёльникь тяжелая міла лежала оть
воззрёнія или свиданія противнаго прежнему сь... Меня обвиняють
многіе и другіе, но не вь томь, въ чемь подозрёвають. Пріятно
слышать обвиненіе въ томь, въ чемь отнюдь не причастень и въ
чемь успоконваеть совёсть. Если бы во всемь такъ успоконвалась
совёсть, какъ въ вещахъ нёкоторыхъ, за кои обвиняють, о, рёшился-би терпёть съ радостію не только уронь чести, но и здоровья и более. Только Господь-би не оставиль. Холодность успоконваеть меня... Мнё думается, что уже доложено государю, о
объявленіи медлять до удобнаго времени" 1).

Но раздражение князя Голицина не знало предаловъ. Онъ гналъ и автора книги и цензора ся. Какъ увидинъ ниже. Инпокентій не отдівлялся одиниь полученість высочийшаго выговора. Жестоко пострадаль и бъдный Становичь. Его книга была запрещена и отобрана. Въ тотъ же знаменательный день 6-го инвари министръ духовныхъ двяъ распорядняся отправеть на вия унравиношаго ининстерствонъ полицін следующее отношеніе. Удостовърившись, что книга подъ заглавісиъ- "Беседа на гробе иладенца о безсмертін души", сочиненія Евстафія Станевича, одобренная завшием духовном цензуром, и въ сабдствіе того, нанечатанная въ типотрафіи архидіакона Іоаннесова, по содержанію своему, ножеть произвесть весьма вредное на уми вліяніе, онь, князь Гопипинъ, немедленно потребовать отъ ценвора, отца архимандрита Иннокентія, одобрившаго книгу сію, чтобы онъ приняль надлежащія міры въ невыпуску оной изъ типотрафіи. Архимандрить Инновентій хотя выдаль уже билеть, но немедленно вытребоваль оный обратно и видача книгь была остановлена. Типографщикъ же Іоаннесовъ далъ подписку, что въ типографіи его напечатано сей

<sup>1)</sup> Письма Инноментія въ княгина Мещерской, письмо 22-е, 29-30.

книги 605 экземпляровъ, изъ числа коихъ 52 экземпляра отпущени сочинителю Станевичу, служащему въ канцеляріи статсь-секретаря Елкина, а остальные 558 хранятся въ типографіи впредь до разръменія.

По донесение имъ, княземъ Голицинымъ, о семъ Государю Императору, Его Величество повельть изволиль, чтобы всв экземиляры сей книги немедленно отобраны были отъ типографіи и конфискованы; равно чтобы и 52 экземиляра, выданные сочинителю, были отъ него взяты. Въ случав-же, если же онъ роздаль уже изкоторые изъ нихъ другимъ, то чтобы и сін экземиляры были также чрезъ него доставлены и никому не выдаваемы" 1).

Полиція усердно взялась отбирать эквенпляры воспрещенной книги: Полицейские агенти летали по вобить книжнымъ магазинамь: и даже частнымъ донамъ съ строгимъ требованиемъ о выдачь книги, какъ будто съ этой книгою связивалась судьба самаго государства. Заведень быль точний счеть всемь випущеннымь въ свыть экземплирамъ. Чревъ нъкоторое время полиція сообщала: . "по получени отъ с.-петербургскаго военнаго губернатора, графа Мидорадовича, въ разное время отобравныхъ экземиляровъ помянутой книги, отосланы оные были къ князю А. Н. Голиныну. того-жь 1819 года генваря 18-го 576, февраля 3-го 12, и 17 февраля 4, и того 592 экземиляра; чтожь касается до остальныхъ 13 экземиляровъ, то няъ числа онняъ осталось въ духовной цензурь 6, у духовныхь особъ 3, а остальные четыре не нстребованными полиціов 2). Изъ недостающихь экземпляровь одинь остався у митрополита Миханла, уничтожение втораго экземпляра оказалось невозноженить за висилкою его за границу въ Ахенъ для Стурдзы 3). Изъ находишихся въ Россіи владвльцевъ вниги Становича только одинь А. С. Шишковъ заупрямился в. не смотря ни на накія требованія полинін, не дотвив выдать инити. Самъ авторъ быль вислань за границу. Инновентій горько сожальть о несчастів Станевича. Воть его писько по этому поводу. "Едва-ли

<sup>4)</sup> Имеющаяся у мени рукопись о книге Станевича.

<sup>2)</sup> Tanb me.

Русская Старина». 1876 года. Февраль.

не на сихъ дняхъ, писалъ онъ къ княгинъ С. С. Мещерской отъ 11-го января, положатъ на меня еще крестикъ, которий можетъ быть либо очень длиненъ, либо очень коротокъ, впроченъ не тотъ еще, которий надобно взять для І. Христа. Вы спросите, о ченъ я мечтаю?—о слъдствіяхъ первой моей глупости. Жаль, очень жаль, что бъдный сочинитель, коего сочиненіе мною пропущено, въ 24 часа высланъ ивъ городу. Этому и я безразсудный и гръшний причиною. Если-бы я не пренустиль его книги—онъ быль-бы на своемъ мъстъ, при должности и въ покоъ. Человъку маленькому и не богатому и едва-ли не бъдному сія милость очень чувствительна. Книги молиція отбирала отъ него и отобрала всъ, не только у него, но и у тъхъ, которые отъ него получили. Говорять, одинъ Шишковъ заупрямился, несогласился отдаль. Опредълено, какъ говорять, ежечь 1).

Князь Голицинъ поднялъ бурю изъ-за ничтожной книги и болье всего скомпрометироваль себя своими возмутительными дъй-ствіями противъ Инновентія и Станевича. Болёе благоразумние люди, и даже самъ нострадавшій цензоръ, предлагали самый простой способъ сдалать книгу малоизвастною. "Выговора я ощо но слишу, писать Инновентій оть 8 января, — твиъ более слябесть слабая душа моя. Видясь съ К. <sup>2</sup>) во дворцъ въ крещенье, примътилъ я, что онь глубоко оскорблень моею неосторожностью. Но между нами сказать помодился за него во время приношенія Госпеду безкровной жертвы и не знаю отъ чего-съ умиленіемъ сердечнымъ и слезнымъ. Такъ Госнодь носладъ, такъ силгчилось сердце. Оправдываться ничемъ не хочу и не могу, кроме того, что я отнюдь не врагъ К., никакъ и никогда не хотълъ замышлять противъ и входить въ общество противниковъ его. Сіе доказываю темъ, что я-же первый даль случай и открыль способь остановить эту книгу. когда ее не знали, какъ и уже не могли остановить, какъ развъ съ ужаснить шумомъ. Дело бы кончилось темъ, что поелику книга выпущена, то молчать дучие, нежели запрещать. Тогда-бы ни сочинителю, ни цензору не сказали ни слова. Но что угодно

<sup>1)</sup> Письма еп. Инножентія къ внягинъ Мещерской, 24-е письмо, стр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разумъется инязь Александръ Николлевичъ Голицынъ.

Господу, то и да будетъ" <sup>1</sup>). Князь Голицынъ и его клевреты сами вооружили противъ себя общественное мивніе изъ-за преслъдованія незначительной книжки.

Оть 8 января Иннокентій писаль вь одинь знакомый домь: "Если нежду иною и княземъ Александромъ Николаевичемъ 2) не будеть мира, то трудно мнв являться въ собранія къ нему и ему трудно будеть теривть меня. Такить образомы я какъ соръ нетербургскій, какъ уметь духовный должень быть выброшень изъ Петербурга. Если и то угодно Господу, то верно къ пользе общей-моей и другихъ. Что дълать? Міръ какъ море, городъ какъ пучина, человъкъ какъ легкая ладья, а нашъ братъ, -- разумъю о себъ, какъ легкое перо или какъ обломокъ доски, переносимый всюду моремъ, потопляемый и извергаемый, не только пучиною, но и каждою волною волною волною при в толицынь хотыль налить всю свою желчь на неповиннаго ни въ чемъ цензора и постарался совсемъ удалить его изъ Петербурга. Въ день Вогоявленія 6 января князь Голицынь объявиль назначеніе архимандрита Иннокентія, какъ-бы во уваженіе его заслугь, епископомъ въ Оренбургь, -- одинь изъ самыхъ захолустныхъ городовъ, находившихся на окраинъ Россіи. Хуже этой каседры трудно было и подыскать, только раздражение князя Голицина противъ Иннокентія могло указать ему сделать такой выборь. Для всехъ очезидно было, что назначеніе Инновентія въ Оренбургъ было почетное удаленіе. Гиввъ министра духовныхъ дёль быль такъ великъ на : ннокентія, что онъ не хотвлъ провести его назначение законнылъ порядкомъчрезъ Синодъ. Онъ прямо выхлопоталъ у государя высочайшее повельніе о назначеніи Иннокентія епископовъ въ Оренбургь. Очень ножеть быть, что онь здёсь хотёль предупредить возможность всякихъ ходатайствъ за Иннокентія. Митрополить Михаилъ, иягкій, уступчивый, здёсь не выдержаль и приняль самое живое и горячее участіе въ судьбъ своего любимпа и помощника. Ему особенно больно было и то, что назначение Иннокентия сдълано было безъ

<sup>1)</sup> Письма Инновентія къ княгинъ Мещерской, стр. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. Голицынымъ.

<sup>3)</sup> Письма Инноментія къ княгина Мещерской, 31.

синодального избранія-прямо отъ императора, вопреки установивнимся церковнымъ порядкамъ. Митрополить Михаилъ настолько здась проявиль правственнаго мужества, что позволиль себъ сда--вънкан отвидением по поводу неправильного назначенія Инновентія въ самомъ присутствін Синода 1). Митрополить хорошо зналь, что не удержать ему своего друга Инчокентія въ Петербургв. Поэтому онъ рышился по крайней мыры перемынить ему каседру на болње для него благепріятную по климату, что было весьма важно для Иннокентія, какъ человъка очень больнаго. На этоть разъ сделалась вакантною каседра въ Пензе, но этому онь предложиль въ заседаніи Синода перевести Иннокентія въ Нензу. Князь Голицинъ по раздраженію отвіналь, что еще не быле примъра, чтобы епископа, еще не прибывшаго въ епархію, переивщали въ другую 2). Удивительно, что князь Голицинъ подъ вліяніемъ личнаго оскорбленія доходиль до противорвчія самому себъ и исторіи. Для удаленія Инновентія изъ Петербурга онъ допустиль отступление оть установившихся порядковь, примъры котораго были чрезвычайно редки и исключительны. Между темъ когда интрополить Миханль сталь хлопотать о переводъ Иннокентія въ Пензу, князь Голицынъ припоминать не только разния узаконенія, но даже простые обычан, никогда не нивешіе силы закона. Его ссылка на то, что не было примеровъ перевода епископа, не бывшаго въ навначенной ему спархіи, въ другую, совершенно не върна. Въ 1799 году, т. е. двадцатью годами ранье разсиатриваемаго случая, состоялось назначение на вновь открывшуюся калужскую архіоройскую каседру Серапіона Александровскаго, который, совсинь не видавши Калуги, переведень биль въ Казань <sup>3</sup>). Можно удивляться степени озлобленія министра духовныхъ дель противъ Инновентія. Онъ зналь его лично, и конечно хорошо зналъ и о его болъзни, но все-таки оказался здъсь настолько жестокимъ, что не обратилъ никакого вниманія на его бо-

<sup>1)</sup> Сушковъ. Записки о жизни митрополита Филарета. 108-111.

<sup>2)</sup> Изъ воспоминаній метрополита Филарета. Православное Обозрѣніе. 1868 годъ. № 8, 524—525.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іеромонахъ *Леонид*ъ. Исторія калужской іерархін.

льянь и, настанвая на назначении Иннокентия въ Оренбургъ, тъкъ самымъ обрекалъ его на преждевременную смерть. Отказъ Голицына переменить Инновентію епархію не остановнять митрополита Миханиа, который хотвых употребить всв свои усния для того. чтобы хоть сколько-нибудь помочь своему другу. Митрополить обратился за содействиемъ къ княгине Софые Сергевне Мещерской, пользовавнейся, какъ навъстно, большинъ уваженіенъ императора Александра. Императоръ любилъ киягиню за ея благочестіе. сто навъшаль ее и бесъдоваль съ нею о религозныхъ предметахъ 1). Какъ по просьбъ митрополита Михаила, такъ и по своей любви къ Инвокентію, княгиня Мещерская приняла самое живейшее участіе въ его судьбъ. Она внушила императору, что Инновентій удаляется изъ Петербурга совершенно невинно. Императоръ захотвлъ но обстоятельные ознакомиться съ дыломъ Инновентія и, вероятно, по совету той же Мещерской пригласиль въ себв интрополита Михаила. Аудіонція митрополиту назначалась въ самое неурочное время и потому нужно она дана была безъ въдома князя Голипина <sup>2</sup>). Чего ожидали отъ высочайшей аудіонцін, данней интрополиту Миханлу, это видне изъ одного письма Инножентія, который въ концъ февраля писаль въ одинъ знатими домъ, принимавшій въ немъ самое близкое участіє: "приготовленіемъ воего дорожнаго немного помедлите; нынъ въ шесть чассво венера преосвященный интрополить будеть у государя и потому судьба моя, можеть быть рашится иначе, чамъ предположено. " Митронолить Михаиль въ аудіенція видсниль предъ государемъ дело Иннокентія въ его действительномъ виде и постарался показать предъ никъ всю невинность цензора. илгкосордочный Михаиль до того расположиль государя въ нользу Инновентія, что тоть не только согласился съ просьбою митрополита о назначение его въ Пензу, но даже пожелалъ лично видъть самого Инновентія и самъ назначиль для него день его Въ письмъ отъ 5 марта Иннокентій писаль: "государь императоръ нынъшній день хотьль меня звать къ себъ. Извъстіе или

<sup>1)</sup> Дневникъ ввакера Грелье, «Русская Старина», 1874. Январь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Автобіографія Фотія, внига II, 52—55. Сушкова, 111—115.

требованіе придеть чрезь высокопреосвященнаго митрополита". Такить образомъ Иннокентій вийсто епископа оренбургскаго сділался епископомъ нензенскимъ, но все таки долженъ быль оставить Петербургь, чего болйе всего и хотілось князю Голицину і).

Въ желаніи удалить Иннокентія и даже въ содъйствін сему нъкоторые современники обвиняють ректора академіи епископа Филарета<sup>2</sup>).

Что Филареть быль противь пропуска книги Станевича, это видно изъ его собственных словь, приведенных нами выше. Архимандрить Фотій сообщаеть следующій разговорь, происходившій между Филаретомъ и Иннокентіемъ по поводу книги Станевича. Филареть, только что ознакомившійся съ изданною книгою, встретившись съ Иннокентіемъ во время прогулки въ лавре, между прочимъ заметиль ему, что въ книге Станевича находится нечто такое, что противно символу веры. Иннокентій ответиль Филарету съ тономъ обиженнаго человека: "преосвященный! неужели я символа веры не знаю» 3).

Фотій настойчивіе всёхь проводить мисль объ участій Филарета въ паденій Инновентія и, вужно замітить, доходить здёсь даже до очевидной крайности. Онъ напримірть говорить, что "другь Инновентія бывшій всегда Фалареть... врагачь вітри и перкви угождая, напрасно едене дервнуль осудить Инновентія: его судъ биль принять" 1). Въ этихъ словахъ справедливо развіз только то, что Филареть дійствительно сділаль дурной отзывь о книгів Станевича 1). Въ составленномъ Фотіемъ житіи Инновентія подъ

<sup>1)</sup> О гоненіи на Инноментія свидательствують накоторые и другіе современнии крома указанных здась до сихъ поръ. Воспоминанія А ІІ. Бълдева. «Русси. Старина: 1880 г. Сентябрь. Воспоминанія священняка ІІ. ІІ. Морошкима. «Русси. Стар.» 1876 г. Октябрь.

<sup>2)</sup> На участів Филарета въ удаленів Инновентія изъ столицы особенно ръшительно настанваетъ Мельниковъ. Русскій Архивъ 1873 г., кн. VIII, 1442, въ примъчанів. Болье компетентный Бодянскій колеблется признать Филарета врагомъ Инновентія, но и не высказывается въ пользу перваго Письма Иннокентія къ Мещерской, предисловіе І—ІІІ. М. 1875.

<sup>3)</sup> Abrobiorpaois, su. II, rassa 1.

<sup>4)</sup> Автобіографія, кн. II, глава 1 въ концъ.

в) Православное Обозръніе. 1868 годъ, № 8. Сушковъ 111—115.

врагами церкви, силившимися какъ-нибудь съ безчестиемъ удалить Иннокентия изъ Петербурга, несомивние разумвется и епископъ Филаретъ 1).

По слованъ Сушкова, многіе современники винили Филарета въ его недоброжелательстве къ архимандриту Инновентию. Известный почитатель митрополита Филарета А. Н. Муравьевъ говориль, что онъ часто слыхаль нареканіе на митрополита Фидарета, будто онъ былъ виною гоненія на преосвященнаго Инновентія, епископа пензенскаго. По слованъ самого Филарета, почитательница Иннокентія княгиня Софья Сергъевна Мещерская, находившаяся нъкоторое время въ хорошихъ отношеніяхъ и съ Филаретомъ, послъ навъстной исторіи съ Иннокентіемъ сильно подозръвала его въ гоненіи противъ Инновентія и поэтому стала относиться къ нему сдержаниве и хододиве. Самъ наконецъ Иннокентій имкоторое время подозрительно относился къ Филарету и сомиввался въ искреиности его къ себъ. По сознанію самого Филарета, въ Иннокентія къ княгинъ Мещерской проглядывало нъкоторое чувство недовърчивости его къ Филарету 2). Весьиа любопытенъ въ номъ случав следующій разскавь Фотія: епископъ некій, пишеть онь въ житіи Инновентія, навя въ виду несомивние Филарета, быль тихь, молчаливь и осторожень BO рвчахъ и словахъ; и я, разсказиваетъ далве о себв Фотій, просиль Иннопентія: владико святый, рим инв, ходить-ли въ сепу епископу по твоемъ разлучения И отвышаль онъ: молю тебя ходи и учись у него молчанію; но не обращай въ правовиріе его, ибо не обратишь ты его. Я ему внушаль объ томь и воть страдаю". Едва-ин въ представленномъ разсказъ Фотія находится много вымышленнаго; въ немъ встречается ивчто такое, что соответствуетъ

<sup>4)</sup> Въ рукописномъ оригиналъ житія противъ имени Филарета написано рукою навъстнаго нашего историка, Филарета, архіспископа черниговскаго. «о послъдненъ (т. с. Филаретъ Дроздовъ) не справедливо подозръніе. По его отзыву, высказанному миз случайно, онъ напротивъ предостерегалъ и уговаривалъ блаженного Инножентія не одобрять кинги, которая дъйствительно при своемъ добромъ намъренім написана плохо, неотчетливо, бездоказательно, безсвявно. Ф. А. Ч.».

<sup>2)</sup> Сушковъ. 108—115. Православное Обозръніе. 1868 г., № 8, 524—526.

дъйствительнымъ событіямъ того времени 1). Такимъ образомъ мы видимъ, что слишкомъ много голосовъ раздается и они настейчиво заявляють себя въ пользу того, что Филареть быль не непричастенъ паденію Иннокентія. Данныя, говорящія противъ этого предположенія, сводятся къ одному источнику— къ свидътельству самого заинтересованнаго лиця, Филарета. Но такъ какъ нравственный характеръ м. Филарета всегда стоялъ на недосягаемой высотъ чистоты и безупречности, то онъ одниъ можеть быть признанъ настолько компетентимиъ авторитетомъ въ данномъ случав, что свидътельство одного Филарета можетъ быть принято въ степени въроятности равной въроятности свидътельствъ современниковъ, взятыхъ всъхъ вывстъ. Такимъ образомъ вопросъ объ участіи Филарета въ гоненіи на Иннокентія при отсутствіи прямых фактических данных не не настоящее время остается открытымъ.

Иннокентій безропотно, съ покерностью и съ полною върою въ проимсть Вожій отнесся въ перемене своей служебной деятельности. Далеко не такъ спокойно отнесся къ удаленію Иннокентія его ученикъ Фотій. Однажды находясь въ уединенной бесьдъ съ Иннокентіемъ, Фотій сталь было жестоко бранить и поносить князя Голицына за его несправедливость, гизвъ и жестокость къ Инновентію. Последній не даль какь следуеть высказаться Фотію и тоть-чась-же остановиль его. За темъ онъ напомниль ему о заповъди Інсуса Христа любить враговъ и благословлять клянущихъ насъ. Мало того, прослезившись онъ сталъ убъдительно просить Фотія о тонъ, чтобы и тоть съ своей стороны понолился за князя да внушить ему Господь преложиться сердцемъ на благая" 2). Иннокентій быль хиротонисань 2 марта въ Казанскомъ соборъ. Въ день посвященія, вечеромъ, явился къ нему съ поздравленіемъ Фотій и они въ задушевной бесёде провели время до полуночи. Здёсь нежду прочинь Фотій, заметивь пріятную перемену въ лицъ Инновентія, которое сіяло у него духовною радостію и умиленіемъ, спросиль его о томъ, не сокрушается-ли его сердце назначеніемъ его въ епископа города Пензы. Иннокентій, приложивъ

<sup>1)</sup> Срави. письма Инноментія из С. С. Мещерской, стр. 50-51.

<sup>2)</sup> Житіе Ини окентія, составленное Фотіемъ.

свою руку къ сердцу, сказалъ на это своему собестанику: о Боже! какъ я могу быть недоволенъ даромъ Твоей Божественной благодати! я недостойный рабъ—а ночтенъ отъ Бога святайшимъ саномъ" 1). Преосвященный Иннокентій проникнуть быль величайшимъ уваженіемъ къ епископскому сану, но въ то же время по своей скроиности стъснялся тъхъ почестей, какія воздаются архіеремиъ, и тъхъ правъ, какими они располагаютъ. "Я темерь, писалъ онъ уже изъ Пензы въ Москву въ іюдъ 1819 года, долженъ и писатъ и говорить и внушать то, что во славу Божію, устраняя себя. Мить кланяются,—а поклоненіе принадлежитъ Богу единому, меня почитають,—а честь и держава должна быть воздана Богу. Меня заставляютъ управлять и новельвать, а царство и власть и сила суть единаго Господа Інсуса Христа... Дучше въ тишинъ, лучше внизу, лучше подъ спудомъ, лучше въ пустынъ, нежели въ Египтъ, лучше на горъ Елеонской, нежели въ Герусаликъ".

B. EMARRIES.

: Окончание слыдуеть).

<sup>1)</sup> Жит.е Инноментия, составленное Фотіемъ.

# малочэвъстные западные проповъдники IV въка 1).

Зевонъ Веронскій.—Паціанъ Барселонскій.—Хромацій Аквилейскій.—Виктрицій Руанскій.

## ... Зененъ, еп. веропскій <sup>2</sup>).

По историческимъ памятникамъ извъстны два епископа съ именемъ Зенона. Первоначальные изследователи сохранившихся подъ

<sup>1)</sup> Изъ пригореживной из печати «Исторія христіанской проповъди отъ начала церкви до V въка». Въ этомъ сомрендіцит-в исчисленнымъ проповъдникамъ придается лишь второстепенное значеніе, почему они и изслъдуются здвсь не спеціально. Въ виду того, что въ нашей личерануръ объ этихъ проповъдникахъ почти ничего нътъ, самыя имена изкоторыхъ даже вовсе неизвъстим, мы полагаемъ, что предлагаемыя свъденія будутъ немялищии. Главнымъ источникомъ для статьи служили самыя проповъди, собранимя въ патрологіи миня, а пособівни—находищівся въ этомъ изданіи «prolegomena».

<sup>2)</sup> Сваденія о немъ: Амеросій Медіол. въ Еріst. V ad Syagrium, § 1, Гри-10pin Beannin Dialogg. cap. XIX, Anonymus Pipinianus Veron., Ratherius, ep. Veronens., de contemp. canonum p. I, Iohannes, presbyt. Veronens. Historiarum Imperial. lib. 1. Вск эти свидения собраны и перепечатаны Минема въ его patrologiae cursus completus t. XI (ser. latina) вивств съ накоторыми изъ сладующихъ и съ новыми prolegomena издатоля. Du-Pin, t. 1, p. 202. Tillemont, t. IV, p. 14-16 x 585-587. Cave, H. litt. t. I, p. 224. Ceiller, H. Gener. t. VIII, p. 462 sq. Balleriwii in ed. opp. Zenoni Veron. 1739, dissertat. I, II, III. Gallandi, Bibl. Patr. t. V, prolegom. cap. XII, p. XIX m 107. Schröck, Kirch, gesch. th. 15, s. 530. Bähr, Gesch. der Rom. literat. II, s. 132. Xpucr. Чтеніе 1838 г. Жизаь св. Зенона, еписнопа Веронскаго, филарета Черниг. историч. ученіе объ отцахъ перини § 122. Изданія его сочиненій: 1-е-Ех bibliotheca episcopii Veronensis, Venet. 1508. Jussu Valerii, ep. Veronensis, ed. per Raph. Bagatam et Bapt. Perettum. Veron. 1586. Patav. 1714. Biblioth. maxima Patrum t. III, p. 358 sq. ed. Lugdun. 1677.—Ed. Fraires Pet. et Hieron. Ballerinii Veron. 1739 r., Aug. Vindel 1758. In Gallandi biblioth. Patrum t. V, р. 107-158. На русскоиъ языка веданы въ Христ. Чтенін его четыре поученія: о словажъ-егда предасть царство Богу и Отцу (1838 г. II), о надеждъ, въръ и любви (1843, II), объ Іовъ (1843, II), о пророкъ Іонъ (1843, II) Digitized by GOOGLE

этимъ именемъ проповъдей долго недоумъвали, которому изъ двух следуеть приписать, какъ автору, проповеди, даже принадлежат ли онъ которому либо изъ нихъ какъ автору 1), пока братья Валлерини не установили мевнія, что извістныя подъ именемъ Зенона проповъди несомивнио принадлежать, какъ автору, Зенону, бившему епискономъ Вероны съ 362 г. по 380-381 г. Свъ денія о его жизни скудны. Спорять о томъ, откуда онъ быль родовъ. По Валлерини онъ быль урожденецъ Кесаріи Мавританской (Caesarea Mavritania) въ Африкъ, что, по ихъ мнънію, доказывается между прочинь сходствоит языка его сочинения съ явикомъ изв'ястныхъ съверо-африканскихъ христіанскихъ инсателей; по мевнію преосв. Филарета Черниговскаго, онъ быль сирскій грекъ, для образованія долго путешествовавшій по востоку и наконецъ пришедшій въ Италію, именно въ Верону, гдъ после Кресцина въ 362 г. сдъланъ былъ енископомъ, ревностно боролся противъ данчества, въ это время покровительствуемаго, противъ аріанства за никейскій символь, за церковную дисциплину, особенно же ревноваль о благочестін и святости своихъ пасомнуъ, плодомъ каковой ревности и были между прочимъ дошедшія до насъ его проповъди. Григорій Двоесловъ называеть его мученикомъ (діалоги, кн. 3, гл. 19), по другимъ сведеніямъ онъ быль лишь испоредникомъ, скончавшись мирно въ 380 или 381 году.

Самъ Зенонъ не собираль въ одно пелое и не надавалъ своихъ процоведей. Уже после его смерти, вероятно въ конце IV или начале V в. неизвестний благонамеренний но неискусный почитатель его памяти собраль въ одно tractatus Zenonis. Когда этотъ сборникъ въ 1508 г. былъ изданъ въ печати, критика нашаз, что некотория изъ этихъ tractatus представляютъ почти буквальный переводъ словъ Василія В., другія суть извлеченія и переделии изъ Иларія и другихъ западнихъ проповедниковъ, а остальныя если и принадлежать Зенону, то иногда по содержанію очень сходны одно съ другимъ. Очевидно, что по причинъ ску-

<sup>1)</sup> Paniel, crp. 716.

3P 1E

HEL

3 (M

iers:

3400

r. C

35

8J.Z.

ŒĔ

HIE

416

KI.

158

É

Ţ.

7.

дости гомилетическаго образованія на западъ въ IV в. Зенонъ, какъ и другіе западние проповъдники, прибъгаль къ заимствованіямъ и передълкамъ изъ другихъ проповъдниковъ, греческихъ и латинскихъ; а неизвъстний собиратель его трудовъ, принявъ все говоренное Зенономъ за его собственныя произведенія, издаль все подъ его именемъ. Валерими, педвергии новому пересмотру сборникъ неизвъстнаго, признали подлинными всего 93 поученія Зенона, раздъливъ ихъ на два отдъла—16 большихъ и 77 налыхъ "трактатовъ"). Въ такомъ видъ изданіе ихъ продолжается до позднейшаго времени 2). Но критическія изысканія и заключенія Баллерини не могутъ быть однако признамы окончательно върными, такъ какъ въ числъ 77 trастатив повидимому находится еще большее или меньшее число извлеченій изъ другихъ проповъдниковъ.

Большая часть проповедей Зенона произнесены, судя по всемъ признакамъ, непосредственно за прочтеніемъ месть изъ св. Писанія на богослуженіи; очень можеть быть, чте за этими епископскими краткими толкованіями следовали, какъ это было иногда въ обычав, более пространныя речи пресвитеровъ. Во всякомъ случав не всё эти tractatus могуть быть признаны за настоящія преповеди, къ числу которыхъ принадлежать слова, содержащіяся въ первомъ отделё изданія, значительныя по объему, требовавшія для произнесенія не менёе нодчаса времени.

По степени ораторскаго достоянства проповади Зенона аринадлежать къ лучшимъ между произведениям проповадниковъ занадной церкви IV вака. Она много моходять на проповади Василія В. и Григорія Богослова, какъ по выбору предметовъ, такъ по ора-

<sup>1)</sup> Изъ прежняго собранія проповідей Зенона выділены, какъ ему ге принадлежащія, братьния Баллерини: 1) дві проповіди (tractatus) и посланіє (epistola) Потамія, 2) Иларія Пиктавійскаго пять проповідей (толкованія на псалмы 126, 127, 128, 129 и 130) и 3) четыре проповідя Василі. Великаго въ перескава Ручина (о гийва и зависти, о словака: енеман с. бы, с скупонъ богача и о воздержанія).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посладнее изданіе Миня въ Patrologiae cursus completus, series latina, t. XI, 1845 г. Здась же сгруппированы въ выдерживать и цалыхъ статьякъ ревультаты изсладованій предшествующаго времени.

торской манерь ихъ изложенія, хотя конечно отнодь не имфютъ претензін стать съ нижи на одинъ уровень достоянства і). Въ нихъ иного остроумія и фантазін, замічательнаго ораторскаго образованія и ораторской изобратательности. Онъ говорить большею частію достойно предмета, сильно и дъйственно. Его изображения полны правды и пониманія жизни; онъ часто и удачно пользуются примвраин и когда разсуждаеть, отврается сдвлать предметь наглядныть и говорить съ воодушевленіемъ. Слабыя сторони его проповъдей происходять отчасти оть характера его природнаго дарованія, частію отъ общаго, нногда дурнаго, литературнаго вкуса его времени. Сюда относятся изысканныя иногда авдегоріи и тянутое остроуміе, неудачныя нерідно сравненія и приміры, полезныя новторенія, иногда то сухость, то напыщенность; я всвуь проповелой—не чистый влассическій, а — та испорч латынь, какая уже входила въ это время почти въ общее упо леніе у писателей западныхъ.

Къ числу лучшихъ достоинствъ проповъдей Зенона прие житъ стремленіе къ правильной логической структурів въ хотя всів его проповъди нибють большее или меньшее неп ственное отношеніе къ прочитаннить на богослуженіи отры изъ Вибліи, тімь не менье опів не иміють характера обичныхъ библейскихъ гомилій (экзегетическихъ, оригеновскаго типа), неріздко содержать удачний и искусний пристунь, за которнить сліздуетъ главное предложеніе и діленіе, а въ изсліздованіи — правильные и ясние переходы оть одной части къ другой. Такъ въ словів о надеждів, вірів и любви і) авторъ сначала ділаєть нісколько замінчаній о всіхъ трехъ добродітеляхь въ совокупности — о ихъ значеніи и взаимномъ отношеніи (приступъ), потомъ отдільно, разграничивая одну часть оть другой, о каждой изъ трехъ добродітелей: меньше—о надеждів, больше о візрів, и еще больше о любви;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Баллерини говорять, что онъ подражель не столько Лантанцію, сколько Нларію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. Чтеніе 1843, ч. II.

наконецъ, въ последней части, въ виде практическаго приложенія. проповъдникъ убъждаетъ особенно къ ней слушателей, какъ къ главному основанію христіанской жизни. Переходъ отъ первой части — о надеждъ — дълается такой: хотя всь чаянія надежды относятся къ будущему, но она подчинена въръ: надежда отъ върм. Где нътъ върм, тамъ нътъ и надежди и т. д. Отъ второй части къ третьей проповъдникъ переходить такинъ образомъ: долго было бы перечислять порознь все дела веры. Обратимся къ любви". Третья часть проповъди -- особенно подраздъляется на а) описание любви въ людяхъ, б) на изложение любви въ природъ, в) отличіе любви истинной отъ любви ложной, г) о томъ, откуда происходить, въ чемъ состоить и кому наиболью свойственна любовь. Последнюю часть проповеди составляеть заключене-натетическое обращение къ любви. Такинъ образомъ им здесь находимъ вполит правильную логическую схему проповеди, близкую къ настоящей тематизаціи, хотя и совершенно чуждую педантическаго риторизма. Тоже самое въ большей или меньшей мъръ наблюдается и въ другихъ большихъ проповъдяхъ Зенона. Въ качествъ доказательствъ своихъ мислей проповъдникъ пользуется главнымъ образомъ изреченіями св. Писанія. Заключеніе проповъди чаще состоить изъ обращенія вниманія слушателей на небо и изъ увъщаній стараться сділаться достойными его. Славословія встрівчаются въ видъ заключенія очень ръдко; что, впрочемъ происходить не оть того, чтобы ораторь не употребляль его при произношенін, -- такъ предполагать мы не имбемъ права въ виду того, что это было необходимою принадлежностію проповеди въ этотъ въкъ спеціального ученія о Тронцъ и борьбы противъ аріанства, а отъ того, что она, по всей въроятности, опускалась имъ для краткости при письменномъ изложении проповъди. Удержано въ этомъ изложеніи славословіе лишь тогда, когда оно ділалось въ ораторской формъ, какъ напримъръ въ словъ о надеждъ, въръ и любви: "ты (любовь) соединяемь небесное съ земнымъ, и земное съ небеснить. Ти стражъ божественнаго. Ти владичествуеть въ «Хриот. Чтин.», № 7-8, 1885 г. Digitized by 1200916 Отцѣ, повинуещься въ Синѣ, блаженствуещь въ св. Духѣ,—ты, будучи одною и тою же въ трехъ Лицахъ, никоииъ образоиъ раздѣлиться не можешь и стоишь выше всѣхъ оскорбленій человѣческихъ.
Ты вся изъ Отца, какъ источника, переливаещься въ Сина, и впрочемъ вся, излившись въ Сина, остаешься полною, неумаленною въ
Отцѣ. Справедливо Вогъ называется твоииъ именемъ, ибо ты
Троицу дѣлаешь Единицею" 1).

Во вскую проповъдяхь отсутствуеть слово аминь, по той же въроятно причинъ.

По содержанию проповеди Зенона могуть быть разделены на догнатическія з), догнатико-полемическія з), догнатико-праводальныя з) и экзегетически-историчестя кроме того у него есть несколько проповедей на празди дразные случан—на освященіе церквей, къ крещаемымъ (рездати предъ крещеніемъ и после крещенія.—Похвальная речь муча Аркадію, которая имееть то достоинство, что соблюдаеть менохвалахъ (не такъ, какъ у греческихъ проповедниковъ и у Антина), но не чужда баснословія.

Проповъди догиатическія и догиатико-полемическія, отчас характеру самаго предмета, а также по обычаю всъхъ пропого этого рода въ этемъ въкъ, отличаются отвлеченностію и нъкоторож сухостію. Нравоучительнаго элемента въ нихъ или очень мало, или и вовсе нътъ. Но все-таки онъ одушевленнъе и жизненнъе, чъмъ проповъди этого рода у Августина, благодаря свойственной Зенону ораторской концепціи предмета въ нихъ и большому участію живаго воображенія проповъдника. Доказательства въ нихъ не всегда

<sup>1)</sup> Migne, Patr. c. c. t. XI, col. 279-280.

<sup>2)</sup> De fide (Migne, t. XI, col. 253), de resurrectione (такъ же, col. 370).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ad arianos (тамъ же, col. 385-389).

<sup>4)</sup> De spe, fide et caritate (- col. 269), de spiritu et corpore (- 338), de spirituali aedificatione domus Dei (354), de triplici genere sacrificiorum (362).

в) De justitia, de pudicitia, de continentia, de humilitate, de timore, de avatitia (три проповъди).

<sup>6)</sup> Вольшая часть остальныхъ.

отличаются должною силою. Таковы напримъръ разсуждения проповъдника (въ трактатъ о воскресени—de resurrectione) ), что не только люди но и почти всъ вещи продолжають жить въ самой смерти своей (suis mortibus vivunt).

«Изъ многихъ примъровъ я хочу доназать это немногими. Звъзды вдругъ спадають съ неба и оставляють за собой длинный хвость блестящаго пламени (flammarum albescentium), подобно похороннымъ факсламъ, которые свътять при своемь замираніи, но если ты отыскиваемь місто, въ которому онъ утверждены на небъ, то видишь, что онъ опять блестять и снова живуть на своихъ мъстахъ. Солице рождается каждый день и въ день своего рожденія умираеть, и однако оно не стращится в) з жающаго ему рока, не замедляеть своихъ шаговь, которыми обраноописть часы и минуты, не старается лежать сколько бы им было вребовь, и мерно, всегда неуклонно стремется къ знакомому ночному гробу. часть, что, владъя силой само въ себъ, будеть продолжать жить. тически. поменающая черты человъческого лица, прежде всего колеблющимся словно въ молокъ рогомъ; но мало по малу она растетъ, становится отроковицей (puella), дъвой (virgo), и дальше въ остальныхъ измъненіяхъ ръзваго бъга (lascivi cursus ambagibus) исполняетъ всъ отправленія жизни. Но когда возница засвётить золотымь огнемь, когда приближается въ земав свътный вругь и серебряное ядро стало полнымъ, она обращается къ старческому возрасту, пока наконецъ, лишившись и последней старости, опять оживеть въ своей смерти, загорится онова своимъ огнемъ и снова начнетъ теченіе, которое только что окончила. Тому же учить насъ и необывновенная (pretiosa) птица фениксъ. Она не получила отъ родителей знатности своего рода и не переносить ел на своихъ дътей, она сама себъ отепъ и мать, сама-родъ, сама-конепъ, саманачало себъ. Она вознивла не чрезъ сововупленіе, не произошла благодаря чужой помощи; и умираеть не чрезъ населіе или по неразумію; когда приходить время смерти, она сама радостно сгараеть отъ пламени, которое сама же зажгла. Её могила гитадо, пламень-грудь, пепель-свия для произращенія своего твла, смерть-день рожденія. Въ одно игновеніе она возвышается на востръ, не тънь, но дъйствительность, не образь, но феннись, не другая, но таже, котя предестиве,

Digitized by 12 00gle

<sup>1)</sup> Migne, P. c. c. t. XI, col. 570.

чёмъ раньше <sup>1</sup>). Зарумянься христіанское сознаніе! Erubesce, christiana conscientia! Изъ такилъ многилъ и великилъ вещей научись повиавать, что и въ будущемъ ты будешь тоже самое, что ты теперь, только чудесиве, чёмъ теперь» <sup>2</sup>)!

Эта выдержка изъ слова о воскресеніи можеть дать понятіе о проповъднической манеръ Зенона. Вопросъ о будущемъ воскресени быть одникь изъ современных вопросовь при Зенонь, такъ какъ этоть догиать отрицами наркіониты и прискилівне; авторь дасть самое обстоятельное его решение и самую полную аргументацию, приченъ пользуется мыслями предшествовавшихъ ему христіанскихъ учителей, трактовавшихъ о томъ же предметь 3), равно какъ свидътельствами языческихъ философовъ и поэтовъ, приводя ихъ изреченія 1), и отчасти напоминаеть два слова о воскресеніи Евсевія Кесарійскаго в). Большая часть проповіней Зенона ниветь содержаніе нравоучительное, и это лучшія его пропов'єди <sup>6</sup>). Нравственно воспитаніе паствы, ся практическое благочестіе-составляеть главную его цель, какъ пастыря и учителя. Благочестивая настроенность, стыдливость, терптеніе, смиреніе - съ одной стороны, порочность въ ея различныхъ видахъ-въ его проповедяхъ изображаются въ живихъ и яркихъ образахъ.

Къ достоинствамъ этого рода проповъдей относится и то, что его мораль чужда аскетической односторонности и ригоризма, свой-

<sup>4)</sup> Разсказъ о есниксъ, встръчающійся въ св. Писанія ветхаго завъта (наприкъръ Іовъ, ХХІХ, 18 по еврейся. тексту и Псая. ХІІІ, 13) приводится св. отцами, восточники и западними: Климентомъ римскимъ (1 Кор. 25), Тертулліаномъ, Оригеномъ, Евсевісмъ, Лантанцісмъ, Киралломъ ісрусалим.. Григорісмъ Богословомъ, Епнеанісмъ, Ісронемомъ, Амвросісмъ и др. Изъ измческихъ писателей этотъ разсказъ встръчается у Геродота, Діона, Овидія, Тацита, Плутарха, Плинія, Аристида, Клавдіана и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, p. e. c. t. XI, col. 380-381.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Migne, p. c. c. Ser. lat. t. XI, col. 371—383, прикъчанія.

<sup>4)</sup> Такъ же \$ II.

b) Migne, p. c. c. s. gr. t. XXIV, col. 1067.

<sup>6)</sup> Сюда относятся: всё шестнадцать проповёдей перваго отдёла: о вёрё, о надеждё, вёрё и любви, о справедливости, о стыдливости (pudicitia), о воздержаніи, о страхё, о скупости, о душё и тёлё и пр.

ственных многим западным проповедникам, что она практична, направлена на исправленіе и усовершеніе жизни въ христіанском смисле. Какъ основанія и доказательства инслей, такъ и прим'єры и сравненія въ проповедяхъ этого рода у Зенона выбраны всегда удачно. Къ этому следуеть прибавить, что Зенонъ любить говорить больше объ отдёльныхъ дебродётеляхъ и порокахъ, чёмъ о христіанской морали вообще.

Въ проповедяхъ на тексты изъ Ветхаго Завета 1) Зенонъ является прежде всего ораторомъ. Некоторыя изъ нихъ представ-**ЈЯЮТЬ** НО ЧТО ИНОС, КАКЪ ПЕРССКАЗЪ ОНОЛОЙСКИХЪ ПОВЪСТВОВАНІЙ. сопровождаемый простыми, но задушевными увъщаніями 1). Въ большей части остальныхъ проповедей этого рода онъ позволяеть себъ много произвольнаго аллегоризированія, напоминающаго Оригена и его гомилетические приемы. Будучи знакомъ съ гомилетическою литературою грековъ, Зенонъ биль того убъяденія, что нодъ буквальных синсловъ Словъ Ветхаго Завета везде содержится другой, болье глубокій, духовный симсль, указывающій въ ветхозавътныхъ предметахъ прообразы предметовъ и явленій новозавътнихъ. Ветхій и Новий Завъть по его представленію находятся въ тесной связи и долгь проповедника указать таинственный симсль Ветхаго Завета, чрезъ что эта связь обонкъ заветовъ только и можеть выясниться. Такъ какъ въ каждомъ изств В. З. содержится непременно прообразъ Новаго, то отсюда неизбежно должно было следовать аллегоризированіе, исполненное произвола и натяжевъ. Для подтвержденія сказаннаго им уважевъ здівсь на tractatus XIV втораго отдъла 3) "объ Іудъ". Въ внигъ Битія

<sup>1)</sup> Скода относится большая часть трантатовъ II отдъла, вненио: три трактата объ Авраамъ, по одному о сновидънія Іакова, объ Іудъ, объ Іовъ, о Сусаннъ, объ Іонъ пророкъ, два о словахъ: сотворниъ человъна по образу нашему и по подобію, семь на ин. Исаін, четырнадцать на ин. Исходъ, девять на ин. пророка Данінла, и одниъ на 100 псаломъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримъръ: объ Іовъ (Христ. Чтен. 1843, II, стр. 369—374, первая полововна проповъди) и о проромъ Іонъ (тамъ же стр. 378—383, первая половина проповъди).

<sup>3)</sup> Migne. p. c. c. ser. lat. t. XI, col. 474-479.

(гл. 38) разсказывается о трехъ сыновьяхъ Іуды-Ирасъ, Авнавъ и Силом'в и о гръхъ Гуды съ своею невъсткой Оанарью. Вся эта исторія Зенономъ объясняется въ симсяв иносказательномъ: Ирасъ обозначаетъ цервые народы-полубоговъ и исполнновъ, истребленныхъ Богомъ ва то, что свою силу они употребляли во вло; Авнанъ-іудейскій народъ; ему было дано поведініе возставить свия брату своему-это значить, что іуден должны были насаждать въ мірь благочестіе, примъромъ жизни праведной и благочестивник увъщаніями побудить остальные народы къ почитанію истинеаго Вога и въ оставленио идолоповлонства. Авнанъ пролилъ свия на землю: съия здъсь означаеть слово Вожіе согласно указанію Евангелія (Лук. VIII, 11—12), земля здісь означаеть идолопоклонниковъ, такимъ образомъ пролитіе съмени на землю означаетъ пренебреженіе заповіди Божісй, поклоненіе предъ идолами. Сил прообразъ новаго человъчества, возрожденнаго о Христъ; Оак образъ церкви; такъ какъ новое человъчество возрождено водою и духомъ, то оно должно быть сыномъ церкви, а не ея мужемъ. Іуда теряеть свою жену: это значить, что синагога съпримествиемъ въ міръ Христа утрачиваеть свое значеніе. Іуда идеть стричь овець: это значить, что отъ христіанъ требуются плоды добродетели. Услышавъ о томъ, что Іуда идетъ стричь овецъ, Оамарь сняла свою ВДОВЬЮ ОДОЖДУ И Т. Д., ЭТО ЗНАЧЕТЬ, ЧТО ОНА ОТКАЗАЛАСЬ ОТЬ ПОрочных обычаевь своей порочной религи" и т. д. и т. д. Въ другой проповъди проповъдникъ столь же подробно, до нелочей, излагаеть исторію Іова въ синсле ряда прообразовь І. Христа. Іовъ называется праведнымъ, а І. Христосъ есть само солице правды (Mai. IV, 2), Іовъ называется праведнымъ и истиниямъ и I. Христосъ говоритъ о себъ — Я еснь путь и истина (Ioan. XIV, 6), IOBL CHIL GOTATE: RTO GOTATE BOTA, PAGE ROTOPATO CYTE всъ люди, богатие и бъдиме: Господия есть земля и все живущее на ней (Пс. ХХП, 1), Іовъ потеряль свое богатство: и І. Христосъ, богатъ сый, насъ ради обнищалъ. Подобнивъ же образомъ аллегоризуеть проповъдникъ при объяснении исторіи Іоны. Корабль,

на которомъ плыль Іона — образь синагоги, его коричій — ветхозавътное священство, корабельщики -- книжники и фарисен, гибель корабля — презрвніе и искаженіе книжниками и фариселми пророковъ и закона; свирвине вътры, гнавшіе корабль — различные цари, воевавшіе Іудею и т. д. Подобныя аллегорическія толкованія встрівчаются въ большей или меньшей мірт во всіхъ экзегетико-историческихъ проповъдяхъ Зенона перемежансь съ нравоучительными увъщаніями. Нужно впрочемъ замътить, что, усматривая въ библейскихъ сказаніяхъ аллегоріи, пропов'ядникъ каждый разъ оговаривается, что это его личное инвніе. Окомъ ввры, говорить онь, кожно несколько прозревать нь такиственный симслъ вещей и явленій... Такъ корабль, по моему митонію, есть образъ синагоги іудейской. Въ кормчемъ корабля я вижу символь іудейскаго священическаго сословія"... Уже выяснивши исторически разсказъ объ Іовъ, проповъдникъ замъчаетъ: "но емпств се тъм Іовъ, по моему митино, быль образомъ Спасителя нашего. Сравненіе объяснить намъ эту истину" ("Хр. Чт." 1843. II, стр. 374 и 383). Въ этомъ отношении аллегорическое толкование Зенона совершенно однородно съ аллегоріей Григорія Нисскаго.

Гораздо лучте слова Зенона на случан 1). Изъ нихъ рѣчь на освященіе храма носить заглавіє: de spirituali aedificatione domus Dei (о духовномъ созиданіи дома Божія). Ораторъ доказываеть, что отличіє христіанства отъ іудейства и язычества состоить не во внѣшней красоть богослужебныхъ зданій, чѣмъ характеризуется и іудейство и язычество, а въ духовномъ существъ человъка, въ нравственныхъ качествахъ церкви, какъ общества върующихъ, которое есть истинное жилище Божіе. Богу угодно, чтобы мы сами изъ себя представляли духовное жилище Божіе. Въ рѣчахъ ад пеорһуtоз—къ новокрещеннымъ видна жизненность и естественная правдивость описаній.

<sup>1)</sup> Сюда относятся: три трактата въ Рождество Христово (de nativitate Domini), семь de baptisma ad neophytos (о крещенім къ новокрещеннымъ), девять на день св. Пасхи.

Для болье подробнаго ознакомленія съ проповъднической манерой Зенона приведемъ еще насколько выдержекъ изъ нихъ. Въ трехъ проповъдяхъ о скупости (de avaritia) онъ неистощимъ въ изображениять гибельности этого порока. Передаемъ здёсь въ сокращеній содержаніе втораго изъ этихъ поученій. Користолюбіе насколько легко порицается, настолько же, хотя и пріятно, должнобыть ненаситно для всёхъ людей. Кто не имееть никакого богатства, тому оно внушаеть страстное желаніе его пріобретенія, кто и имбеть богатство, тому корыстолюбіе внушаеть недовольство TEMB, TO UNESTEEN, BUENT ONO HOBEPTAGED BY KAROG-TO HORCTOBUTBO, и нельзя различить, гдв оно губительные. Оно подобно огню, который сожитаеть сухую солому, такъ что отъ нея инчего не остается. Корыстолюбіе развивають въ себ'я всь: средніе классы — обманами, богачи-безчивіемъ, судьи-знаками несправедливаго благоволенія, ораторы-продажными и двусмысленными речами, цари-надменностью, куппы -- барышами, бедные -- пустыми обетами, почитатели Вога-притворною ревностью, всв народи-мечемъ. Користолюбивые никогда не имъють покоя: ни днемъ, ни ночью, ни во время войны, ни во время мира; никогда они не бывають сыты и довольны. Это какой-то особый родъ несчастья, который все растеть н никогда не старбеть. Этого порека не сиягчаеть ни любовь къ родителямъ, ни нажность къ датямъ, ни любовь супружеская, ни братская върность, ни право дружбы, ни жалкое сиротство, ни суровый жребій вдовства, ни достойная сожальнія бъдность, ни самая мысль о Вогъ... Супруги нарушають священный долгь брака ради выгоды, чтобы одному поживиться на счеть другаго, - отцы ненавидять детей, дети-родителей; отсюда дружба боле только для вида, чёмъ въ сердце, отсюда радость о гибели и смерти другихъ. Отсюда возникаетъ гибель правосудія, честности, верности, благочестія, истини; отсюда бевчестіе самого Бога, забвеніе его любви и благодъяній міру, выражающееся въ презрініи Его заповъдей і)... Изъ этого краткаго изложенія 2-го трактата о

<sup>1)</sup> Tamb me, col. 332-337.

скупости видна отчасти та живость и наглядность изображеній, какая свойственна Зенону, хотя въ тоже время нельзя здёсь не видёть и нёкоторой наклонности проповёдника къ амплификаціямъ и повтореніямъ. Весьма хорошій примёръ того же свойства представляетъ изображеніе грёховной любви въ словё "о надеждё, вёрё и любви".

«Есть еще любовь, которая ведеть своихъ почитателей не ко благу, а въ погибели... Ее иногда изображають въ образъ врасиваго мальчива. потому что сладострастная ся резвость не уменьшается съ годами; изображають ее нагою, ибо пожеланіе ся гнусно; изображають съ крыльями, потому что она быстро бросается на предметы своего вожденвнія; изображають съ волчаномъ, наполненнымъ стредами, и съ факсломъ, потому что огонь преступной страсти, зная, что ему всегда грозить опасность, любить обезонашивать себя оружіемъ; изображають ее слепою или съ повязкой на- глазахъ, потому что, горя неукротимымъ огнемъ похоти, не разбираетъ ни вившняго вида, ни нола, не обращаетъ вииманія ни на препятствія, подагаемыя званісив, ни даже на священное чувство истивнаго благочестія, стараясь и это чувство помрачить своимъ заразительнымъ ядовитымъ дыханіемъ. Она-то зажила въ сердцѣ Евы нечистое пожеланіе. Она своими стрълами убила Адама. Она котъла Сусанну сдълать жертвою похоти двухъ старцевъ или смерти. Она внушила женъ Пентефрія мысль обвинить въ насилін пъломудреннаго, устоявшаго противъ всъхъ ся соблазновъ Госифа. Она вездъ носится какъ сумазбродная мятежница. Она объщаеть и измъняеть свои объщанія, даеть и отнимаеть, то печальна, то весела, то унижения, то горда, то предается невоздержанію, то соблюдаеть строгій пость, является то отвътчицей, то обвинительницей. Она шутить, блёдиветь, чакиеть, скрытничаеть, поворотвуеть, вздыхаеть, то искущаеть, раскидывая съти обмана и расточая ласки, то свиръпствуетъ. Кратко свавать: она употребляеть вев средства для своей цёли и не пропускаеть ни одного случая причинить вредъ своимъ жертвамъ. При всемъ томъ она дъятель. на, она могуча. Свении чарами она ежедневно волнуетъ весь міръ; все въ немъ отравлено ен заразительными удовольствіями» 1).

Въ этой же проповъди им находинъ образецъ того, накъ Зенонъ пользуется для подтвержденія своихъ мыслей примърами. Доказывая достоинство и благотворность въры, Зенонъ говоритъ:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Танъ же, соl. 276—277.

«Върою Энохъ заслужилъ то, что вопреки законамъ природы взятъ живой на небо. Върою Ной спасся отъ потопа, послъ котораго, вышедъ изъ ковчега, никого кромъ своего семейства не нашель, съ къмъ-бы ногъ побесъдовать о потопъ. Върою Авраамъ сталъ другомъ Божіниъ. Върою прославился Исаавъ, въра укръпила Іакова въ борьбъ съ Богомъ. върою Іосифъ сталъ господиномъ Египта. Въра, по желанію Навина, остановила обычный бъгъ солица и луны. Въра безоружному Давиду дала побъду надъ Голіасомъ. Въра не допустила Іова впасть въ отчаявіе среди многократныхъ и тяжкихъ бъдствій. Въра исцъина сльпаго Товита. Въра въ лицъ Данінда заградила уста дъвовъ. Въра обратила вита въ ворабль для Іоны. Въра дала мужество и побъду братьямъ Маккавеямъ. Въра остудила огонь для трехъ отрововъ. Въра въ Петръ показала, что можно ходить по морю, какъ по суху. Върою апостолы исциляли проваженныхъ, поврытыхъ заразительными струпами и сирадными ранами, такъ что кожа ихъ опять дёлалась гладкою и свётлою. Върою тъже апостолы повелъвали слъпымъ видъть, измымъ говорить, глухимъ слышать, разслабленнымъ быть кръпкими, демонамъ выходить изъ бъсноватыхъ и мертвымъ возвращаться съ пладбищъ витстъ съ провожавшими ихъ туда и-слезы горести обращать въ слезы радости для скорбящихъ».

Изъ прісмовъ ръчи патетической Зенонъ особенно любитъ обращенія, образчикъ которыхъ находинъ въ заключеніи той же проповъди о надеждъ, въръ и любви.

«О любовь, какъ ты вретка и благосинсходительна, какъ ты богата и щедра, какъ ты всемогуща! Вто теби не имъетъ, тотъ ничего не имъетъ. Ты Бога сдълала человъкомъ. Ты побудила ввесть въ предълы неизиъримость его величія, стать словомъ сокращеннымъ. Ты заключила его на девять мъсяцевъ въ дъвическую утробу. Ты возставила Еву въ Марію. Ты обновила Адама во Христъ... Ты смертію упразднила смерть... Ты укращаещь міръ, охраняещь въру, лобызаещь невинность, уважаещь истину, любинь терпъніе, укрънляещь надежду. Ты людямъ, различнымъ по праву, возрасту и мъсту пребыванія, даещь по причинъ единства природы ихъ одинъ духъ и одинаковое тъло. Ты укръпляещь славныхъ мучениковъ, такъ что никакіе страданія не могутъ отклонить ихъ отъ Христа. Ты сама готова быть нагою, чтобы прикрыть нагаго. Для тебя самая роскошная транеза—голодъ. Ты только одна не знаешь просьбъ, предваряя ихъ. Ты око слёнымъ, нога хромымъ, ты надежная

защита вдовъ. Ты замъняеть сиротамъ родителей. Твои очи никогда не бывають безъ слезъ, то отъ состраданія, то отъ радости. Ты такъ любить своихъ враговъ, что никто не можетъ отличить ихъ отъ твоихъ друзей» <sup>1</sup>) и т. д.

Слабъе и малозначительные всёхъ прочихъ проповъдей Зенона его поученія къ крещаемымъ: это краткія приглашенія приступить къ таинству крещенія съ столь же краткимъ объясненіемъ значенія таинства. Всего въ нъсколько строкъ (tractatus XXXIV занимаетъ въ изданіи Миня всего шесть съ половинею строкъ) онё представляются совершенно необработанными, безразборчивнии въ имсляхъ и выраженіяхъ, отчасти тривіальными (tractatus XXX, XXXI, XXXII). Поученія къ новокрещеннымъ (ad пеоррубов) и больше по объему, и большаго достоинства по содержанію и изложенію (tractatus XXXVIII—XLIV), но и между ними tractatus XXXVIII изображаетъ картину христіанской духовной трапезы новокрещенныхъ въ проповъди:

«После столь сладваго бавнія дивной ночи, возродившись въ бане пакибытія въ новой жизни, послі того, кавь вы сділались изъ людей различныхъ по возрасту и племени братьями и единородными (unigeniti) дътьми, убъждаю васъ справдновать такое ваше рождение трапезой (сопvivio), но не той трапезой, на которей соперинчають едно съ другимъ вушанья съ разными пряностями и сладость новаго вина портится занахомъ вина вчерашняго: приглашаю васъ вкусить отъ небесной трапезы, чистой, честной, спасительной; да возможете быть всегда сытыми (saturi) и блаженными (felices), съ жадностію примите ее. Отецъ семейства <sup>2</sup>) подаеть вамъдрагоценный хаебь и вино съ своего собственнаго стола (ex usibus suis, sua de mensa); три единемысленныхъ (unanimi) отрова первые принесуть плоды, на которые, чтобы обнаружился ихъ видъ, посыпаютъ соль мудрости. Елей изліетъ на нихъ Христосъ. Монсей позаботится о ягнятахъ, Авраамъ-о тучномъ и вскориденномъ телениъ, Исаавъ принесетъ масло и дрова, Івковъ-разныхъ непорочныхъ животныхъ, Іосифъ доставитъ всёмъ кайбъ. Если еще что будеть нужно, Ной не отважется дать. Петръ рыбарь тотчасъ доставить

<sup>1)</sup> Tamb me, col: 279.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По объяснению у Миня (t. XI, col. 484) здёсь проповёдникъ разумёнтъ Мелькиседена.

свёжих морских рыбь и удивительных сардиновъ—Petrus piscator recentes marinos affatim pisces apponit cum sarda admirabili. Чужеземень Товій приготовить внутренности річной рыбы—Tobias pereg rinus fluvialis piscis interanea diligenter ассигат et assat. Одітый въ верблюжью власяницу Іоаннъ принесеть лісной медь. Ядый неядущаго да не укоряєть, какь увіщеваєть Павель. Царственный цастырь Давидь каждую минуту—omnibus momentis—будеть представлять сребровидное млеко—lac argenteum и сыръ—савеить. Заклей немедленно доставить четырехъ родовь подарки 1) для того, чтобы взять ихъ въ домъ. Господь Богь нашъ Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій, речеть сладкіе слова: коль сладка гортани моему словеса твоя, наче меда устомь монмъ (Псал. 118, ст. 103)! Кто свободно увіруєть въ нихъ, тоть обрітеть еще боліве богатыя снідн, и кто возлюбить мхъ, тоть будеть насыщать себя и другихъ всёми благами чрезъ Господа нашего Інсуса Христа» 2).

Здъсь видна во всей полнотъ обычная манера ръчи Зенона, и его обычная любовь къ библейскимъ сравненіямъ; но нельзя не видъть, съ перваго взгляда, что сравненія эти не вполнъ умъстны и не совсьмъ върны.

## Паціанъ, епископъ Барселоны 3).

Единственныя и весьма краткія сведенія о дичности и твореніяхъ этого современника Зенона, въ качествъ проповедника вполнъ достойно занимающаго место на ряду съ нимъ, сообщаются бл. Іере-

<sup>1)</sup> Apophoreta. Св. Амвросій въ de exhortat. virginitatis дастъ пониманіе этого слова въ слідующихъ выраженіяхъ: qui ad convivium magnum invitantur, apophoreta secum referre consveverunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, t. XI, col. 484-485.

<sup>3)</sup> Свадения о немъ: Ieponums. Catalogus, cap. 106 m 132, но русси. пер. твор. Ieponuma ч. У, стр. 336 и 342, Du-Pin, t. II, р. 101 в р., Tillemont, t. VIII, р. 537 sq., Ceiller, t. VI, р. 713 sq., Gallandi Bibl. vet. Patrum t. VII, proleg. cap. III, Weissenhach, Eloquent. Patrum t. II, р. 95 sq., Schöneman, I, р. 357. Migne, patrologiae c. c. ser. latinae t. XIII, р. 1051—1094 (вдась перепечатано, изъ Галланда).

Ивданія его сочиненій:—ed. I. Filius, Paris 1538 г.;—ed. Pet. Galesinius (вибеть съ сочин. Сальвіана), Rom. 1564;—ed Casp. Barth (вибеть съ сочин. Клавдіана Мамерта), Cygneae 1655 г.;—ed. Biblioth. maxima t. IV, Lugdum 1677;—Gallandi biblioth. vet. patrum t. VII, Venet. 1770.—ed. Migne, patrologiae cursus compl., ser. latina, t. XIII, p. 1051—1094 (перепечатано изъ Газланда) 1845 г.

нимомъ. Испанецъ родомъ, знаменитый своимъ благочестіемъ и врасноръчіемъ, онъ сначала велъ жизнь мірскую и былъ женатъ. Его синъ, Декстеръ, по желанію котораго Іеронимъ написалъ свой знаменитый "каталогъ" 1), при императоръ Гоноріъ былъ praefectus ргаетогіо, изъ чего заключаютъ, что Паціанъ былъ знатнаго происхожденія. Позже, неизвъстно съ точностію когда именно, Паціанъ вступилъ въ духовное званіе и (около 373 г.) былъ еписковомъ въ Барседонъ. Скончался въ глубокой старости, около 392 г.; римскою церковію причисленъ къ лику святыхъ.

По словамъ Іеронима, Паціанъ писалъ различния небольшія сочиненія— scripsit varia opuscula — въ числѣ воторыхъ одно называлось "Олень", другое — "Противъ новаціанъ". Между дошедшими до насъ сочиненіями ни одно не носить ни того, ни другаго заглавія; но въроятно подъ именемъ сочиненія "Противъ новаціанъ" слѣдуетъ разумѣть его "три посланія къ Симпроніану новаціаны" "), изъ которыхъ въ первомъ авторъ разсуждаеть о имени вселенскій (de catholico nomine), во второмъ—о сочиненіяхъ Симпроніана, и въ третьемъ— о трактатахъ новаціанъ. По миѣнію Тильемона в), это сочиненіе написано уже послѣ 377 г., такъ какъ въ немъ упоминается объ аполлинаристахъ. О сочиненіи "сегчия" (олень упоминаемомъ Геронимомъ сочиненіи "Увъщаніе къ покаянію" (рагаепезів, seu libellus exhortatorius ad poenitentiam) 4); третье сохранньшеся сочиненіе Паціана— "слово о крещеніи" (sermo de baptismo).

Изъ сочиненій Падіана видно прежде всего, что онъ обладаль большим свёденіями изъ классической минологіи и понзін, что вполнъ естественно, такъ какъ будучи членомъ хорошаго семейства, онъ получилъ въ юности въроятно отличное школьное языческое образованіе, готовясь не къ духовному, а свётскому званію. Позже,

<sup>1)</sup> Объ этомъ упонинаетъ самъ Іеронимъ въ II на. противъ Русина § 24. Русси. пер. т. Y, стр. 74.

<sup>2)</sup> Epistolae tres ad Simpronianum Novatianum. Migne, XIII, 1051-1082.

<sup>\*)</sup> Tillemont, memoires ecclesiastiques, t. VIII, p. 539.

<sup>4)</sup> Paraenesis, c. 1. Migne, t. XIII, col. 1081.

сдълавшись христіаниномъ, онъ хорошо изучилъ св. Писаніе, что видно изъ многократнаго и умълаго пользованія имъ въ своихъ сочиненіяхъ библейскими текстами, преимущественно впрочемъ, по не совсюмъ понятной причинъ, изъ Ветхаго Завъта. Посль эрудиціи классической и библейской третью черту его, какъ писателя, составляетъ хорошая, чисто ораторская манера изложенія, ораторская умълость, плодъ природнаго дара и можетъ быть снеціально риторическаго образованія; онъ говорить всегда сильно и убъдительно, искусно пользуясь, какъ доказательствами и объясненіями, фактами мнеологіи, изреченіями поэтовъ и св. Писанія и примърами. Слогъ его сочиненій достаточно обработанный, хотя и не всегда достаточно простой; лирически-ораторскій тонь рычи въ его сочиненіяхъ живо напоминаетъ трактаты Кипріана, котораго онъвидимо близко изучалъ.

Нашему изучению изъ сочинений Паціана подлежать "Увінцаніе къ покалнію" и "Слово о крещеніи". Знаменателенъ и по отношенію къ западной церкви IV в. характеристичень уже этоть выборъ Паціановъ предметовъ для поученій. Латинскіе ораторы любили начинать свою проповёдь съ того же, съ чего началась проповедь I. Христа, задавшись прежде всего пелію склонить къ покаянію и освященію мысли чувствомъ віры, а отнюдь не тонкостямъ діалектики и остроумнымъ соображеніямъ въ области теоретическаго богословія. "Ув'вщаніе" Паціана полно зам'вчаній, им'вющихъ своимъ источникомъ точное знаніе испорченности человіческаго сердца и жизни, и указывающихъ наилучшіе пути обращенія и исправленія. Хотя авторъ озаглавливаеть свое сочиненіе libellus, тъмъ не менъе мы ни на одну минуту не имъли права. сомнаваться въ томъ, что это устно произнесенная проповадь, названная libellus лишь ради того, чтобы инъть право гражданства въ интературъ. Кромъ признаковъ внутреннихъ, которые о томъ свидетельствують съ несомненностію, и внешніе признаки говорять о томъ же. Такъ Паціанъ выражается: sermonum meorum hic ordo servabitur, хотя съ заглавіень вет по нивется лишь одно

его сочиненіе (de baptismo). Затімь начинается это слово такь: Etsi aliquoties, tumultuose licet de poenitentium curatione non tacui... conabor, ut potero, tantae virtutis exemplum etiani stylo condere ac dominico laboris industriam, mediocritate qua dignum est, servus imitabor..., а оканчивается сочинение чисто уже проповъдническимъ а m e n. Съ формальной стероны эта проновъдь правильна и стройна: видънъ авторъ хорошо знакомый не только съ искуственными пріемами ораторской річи, но и съ риторическими правилами построенія и расположенія. Начинается сочиненіе вступленіемъ, въ которомъ объясняется, что на этотъ разъ проповъдникъ будеть говорить о покалніи болье подробно, чъмъ прежде. Но его смущаеть при этомъ мысль о томъ, не принесеть ли больше вреда, чёмъ пользы предпринимаемое имъ изображеніе нераскаянныхь. Эта мысль представлялась ему еще тогда, когда онъ писалъ свое сочинение cervulus. Далье авторъ ясно намъчаетъ главныя части своего сочиненія, т. е. дізаветь дізавнів: прежеде исего онъ скажеть о раздичи однихъ греховь отъ другихъ (quae sint peccata, quae crimina), чтобы не думали, что за всъ гръхи полагается одинаковое наказаніе; затим будеть говорить о грвшникахъ, одержимихъ ложнимъ стидомъ, и убъждать ихъ побороть этотъ недугь чрезъ публичное исповъдание своихъ гръховъ; дамъео грашникахъ, которые хотя и исповадають свои грахи, но не обнаруживають действительнаго раскаянія; наконець скажеть о наказаніяхъ, какихъ заслуживаютъ нераскаянные грешники, и о наградахъ истиню-покаявшинся. Вторую часть своей рачи Паціанъ начинаетъ такимъ энергическимъ обращениемъ:

«Васъ призываю, во первыхъ, братья, которые, предавшись гръхамъ, отмещете покаяніе, васъ, послъ безстыдства боязливыхъ, послъ гръховъ послушныхъ, которые гръшить не стыдились, а исповъдать свои гръхи постыдились, которые съ злою совъстію коснулись святилища и не устрашились алтаря Господня, которые приближаетесь къ рукамъ священника, приводящимъ васъ предъ лице ангеловъ въ упованіи невинности, которые поручались Божескому терпънію, которые предлагаютъ Богу оскверненную душу и неосвященное тъло: слушайте, что Богъ сдълаль и ска-

заль». Затёмь слёдуеть указаніе мёсть изь Ветхаго Завёта II Цар. VI. н Лев. VII, 12, а далье ораторъ опять обращается въ энергическому увъщанію тъхъ, которые, не раскаявшись, тъмъ не менъе хотъли пріобщаться св. таниъ: да «будетъ у насъ по древнему-да не приступають нечистые въ трапезъ Господней... Въ 1 посл. Кор. Павелъ говоритъ: вто ясть и пість недостойно, судь себі ясть и пість... И даліве: отъ того многіе изъ васъ немощны и больны и немало умираетъ, ибо если бы мы судили себя, то не были бы судимы, будучи же судимы, отъ Господа наказуемся, чтобы не быть осужденными съ міромъ (ХІ, 27-32) Ужели не трепещете? Тогь будеть повинень въ тълъ и крови Господней, свазано. Кто повиненъ въ погибели и человъческой жизни, не можеть быть прощень. Можеть ин быть прощень тоть, ето повинень въ отношенім тала и врови Господнихъ? Вто недостейно ясть и пість, тоть судь себь ясть и пість. Пробудись же грашникь! Убойся, если ты повинень въ подобномъ-судъ въ тебъ уже». «Будучи судины, ны наказуемся отъ Господа, чтобы не быть осужденными съ міромъ. Радуйся, гръшнивъ, если ты объять въ это время смертію или пораженъ болъе нію, потому что ты не будешь наказанъ послів. Подумай же, какое преступление совершаетъ тотъ, вто недостойно приступаетъ въ алтарю; для такого средствомъ исціленія будеть, если онъ истребленъ смертію или стремится въ небесамъ. Но если твоя душа не имъетъ пъны предъ; Богомъ, пощади душу народа, душу священнява. Апостоль говорить: налъ квасъ все смъщение кваситъ. Что ты сдъналь такого, ради чего вся масса должна гибнуть, ради чего все братство должно страдать? Будешь ли жить и ты, погубившій столько душь? Можешь ли ты извинить себя, когда невинные обвиняются въ сообществъ съ тобой, если церковь считаеть тебя виновнивомъ ся страданія? Апостоль говорить священнику (sacerdoti): руки не возлагай скоро ни на кого же, чтобы не сублаться участникомъ чужнаъ грваовъ (1 Тим. У, 22). Что же ты станешь дълать, если обмануль священника? Не обманываешь ли ты невъдущаго или по трудности привести доказательства противъ тебя?.. Посему, бр., по причинъ опасности и для меня самого, прошу васъ именемъ Бога, отъ него же ничто же утаено: перестаньте покрывать вашу уязвленную совъсть! Унный больной не стращится врача даже тогда, когда онъ приходить отрёзать больные члены или прижигать раны. Не стыдится и тогда, когда приходится это дёлать съ тайными и сокровенными членами. Но что-же представляють люди? Неужели грешникъ изъ ложнаго стыда будеть жертвовать будущею вваною жизнію и не открость свои

язвы предъ Господомъ? О, какъ вы не стращитесь тъхъ, которые принимаютъ участие въ вашей судьбъ (consortes casuum vestrorum)! Или лучше погибнуть, лишь бы не потерпъть стыда? Ни одно тъло не радуется ранъ котораго либо изъ членевъ, но виъстъ съ нимъ страдаетъ и помогаетъ ему. Въ одномъ, какъ и въ другомъ — церковь, а въ церкви — Христосъ. Такимъ образомъ тотъ, кто не модчитъ о своихъ гръхахъ предъ братіями, разръщается отъ гръховъ, въ силу заслугъ Христовыхъ, слезами церкви».

Въ 4-й части проповъди заслуживаетъ особеннаго вниманія описаніе адскихъ мукъ.

«Послё долгихъ мученій души, ей будеть дано ожившее тёло цёною вёчнаго мученія. Никто не вёруеть уже въ Титія и любовь коршуновь (о которыхъ говорится у поэтовь). Вёчный огонь возобновить даже матерію во вновь воскресшихъ тёлахъ. Горитъ непрерывнымъ огнемъ сицилійская Этна и кампаньскій Везувій, и вмёсть съ тёмъ указывають намъ на вёчность осужденія: ибо они разрушатся и не будутъ существовать вёчно. Обратите вниманіе на богатаго въ Евангеліи, который претериёлъ прежде душевное страданіе, а потомъ и тёлесное мученіе. Какой скрежеть зубовный! Какой плачъ! Подумайте, братія, что въ аду нётъ повазнія (ехотороденія), что не тогда должно быть раскаяніе, когда время его прошло. Спёшите, пока еще вы живы, пока вмёсть съ противникомъ путь свершаете. Если мы боимся земнаго огна и острія меча, то сравните съ ними руки вёчнаго мучителя и ярость безсмертнаго нламени».

Въ словъ "о крещеніи" Паціанъ не вдается въ такой напищенный лиризмъ, какой мы сейчасъ видъли, такъ какъ говоритъ
къ оглашаемымъ. Онъ даже говоритъ во вступленіи, что нарочито будетъ стараться быть простымъ, чтобы быть вполнъ понятымъ. Но и здъсь онъ въренъ своему методу ръчи—строгой послъдовательности, обусловленной заранъе намъченнымъ дъленіемъ,
которое онъ излагаетъ въ приступъ. Здъсь онъ заявляетъ, что
желаетъ показать своимъ слушателямъ, какъ мы въ крещеніи рождаемся и возрождаемся, что, не ища славы своей, но славы Вожіей,
и желая, чтобы столь таинственная вещь была усвоена слушающими — сотретентез — съ возможною полнотою, онъ будетъ говорить какъ можно проще, и при этомъ именно объяснитъ: 1) что
«христ. чтек.», ж 7—8, 1885 г.

такое было язычество, 2) что такое представляеть въра и 3) что сообщаеть крещеніе. Нельзя не видъть всей правильности пониманія въ этомъ случать ораторомъ своей обязанности и вполнъ удачнаго и цълесообразнаго выбора предмета для проповъди къ сомретентез.

### Хромацій, епископъ аквилейскій 1).

Обстоятельства происхожденія, образованія и жизни Хромація до епископства неизв'єстны. На епископство въ Аквилет онъ быль посвященъ въ 388 г. св. Амвросіемъ Медіоланскимъ <sup>2</sup>). За свое благочестіе и ученость онъ пользовался большимъ уваженіемъ во всемъ христіанскомъ мірт и находился въ самыхъ дружественныхъ отношеніяхъ со встыи знаменитостями церкви своего времени: Амвросіемъ <sup>2</sup>), Іеронимомъ <sup>4</sup>), Златоустомъ <sup>1</sup>), Иліодоромъ и Руфиномъ <sup>6</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Сведенія о немъ: Амеросія Медіол. epist. 50, ad Chromatium; Іеронима epist. 43, praefatio in Paralipom., prolegomena lib. 1 commentar. in Abacuc; prolog. in libr. Solomonis и Tobiae; апологія противъ Рубина ки. II, 23, 28, 32, ки. III, 2 (по русси. изд. т. Y); Руфин, ароl. ар. Ніегопітит; Палканій—dialog. de vita Chrisost., сар. II и III; Du-Pin, III, р. 83 sq.; Fabricius, bibl. med. et inf. Lat. I, р. 378 sq.; Tillemont, mem. XI, р. 534. 646 sq.; Care, Hist. litter. t. I, р. 378; Fontanini historia litteraria Aquileniensis 1742, III, сар. IV Gallandi, bibl. Patr. t. VIII; Ceiller, t. X, р. 82 sq.; Schoenemann, bibl. p. p. lat. II, р. 411; Migne, p. c. с. s. l. t. XX.—Наданія его сочиненій: 1-е съ древияго манусиринта въ первый разъ изданы Сихардом въ 1528 г.— ed. I. Sichardus, Basil, 1528 и 1551 in 80. 2-е изд. Липсія — et гесодп. per Mart. Lypsium, Louvanii, 1546, въ bibliotheca maxima Patrum t. У и въ Мопит. Т. Patr. orthodoxograph t. IV, p. 1191. 3-е Gallandi bibl. Patrum, t. VIII, р. 333. 4-е Migne, patrologiae c. c. ser. lat. t. XX.

<sup>2)</sup> Paulinus in vita Ambrosii, § 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ambrosif epist. 50 ad Chromatium.

<sup>4)</sup> Ісронимъ питалъ въ нему особенное уваженіе, называль его ученъйшимъ изъ епископовъ (episcoporum dectissimus) въ Prologus ad lib. 1 comment. in Abacuc и въ praefatio in Paralipom. Ему онъ посвящалъ свои эквететическій сочиненія: см. praefatio in libr. Solomonis, Paralipom. и Tobiae; см. также апологію противъ Русина (русси. пер. т. У, ин. II, 23, 28, 32).

<sup>5)</sup> Объ отношенияхъ его въ Златоусту разсказываетъ Палладій въ Dialog... de vita Chrisost.

<sup>6)</sup> См. у Русина praefatio ad Chromatium при переводъ цери. исторіи Ев-

Занимансь самъ усердно христіанскою наукой и литературой, особенно же составленіемъ объясненій на св. Писаніе, онъ неоднократно спрашиваль у нихъ совътовъ и указаній и съ своей стороны побуждаль ихъ къ ръшенію тъхъ или другихъ богословскихъ вопросовъ, особенно Іеронима, котораго между прочимъ склоняль также къ болье миролюбивому и точному веденію полемики съ Руфиномъ і). Когда Златоустъ быль удаленъ съ своей каседры, онъ писаль къ нему утъщительное посланіе, а императора Гонорія убъждаль измъннть несправедливое ръшеніе дъла великаго вселенскаго учителя. Златоустъ отвъчаль съ благодарностію своему благородному защитнику 2), а Гонорій з), побуждаемый письмами Хромація и паны Иннокентія І, просиль, хотя и безуспъшно, Аркадія смягчить приговоръ надъ Златоустомъ. Приведя въ полное благоустройство свою церковь, онъ скончался въ 406—408 г.

Отъ Хромація дошло до насъ: одно слово (вегто) объ осьми блаженстваль евангельскихъ и семнадцать краткихъ гомилій на Евангеліе отъ Матеся. Эти сочиненія его изданы впервые съ древняго манускрипта Іоанн. Сиссардомъ (въ 1528 г.), который хвалить ихъ за изящество рѣчи (sermonis elegantia) и достоинство аргументаціи (dignitas argumenti et tractandi), а о его трактать de baptismo замьчаеть, что безь него не обходится ни одинъ богословъ-полемисть, трактуя о томъ же предметь <sup>4</sup>). Но подлинность ихъ окончательно признана не раньше Фонтанини (1742 г.). Нъкоторые считали гомиліи Хромація за сохранившіеся фрагменты научнаго комментарія его на Евангеліе отъ Матеся; но находящіяся въ конць гомилій свойственныя лишь проповъдять этого времени славословія и слово "аминь",

севія въ apologia in Hieronymum lib. I, въ prologus ad Chromatium in tract. Origenis super lib. I. Nave. Румить пресвитерствоваль въ той же Аквидей, гда Хромацій быль епископомъ.

<sup>1)</sup> Іеронимъ, апологія противъ Русина кн. 3, 2 (по русскому перев. т. Y, стр. 93).

См. русское над. писемъ Златоуста (Спб. 1866 г. стр. 299).

возтоті. Здась же упоминается о письма Хромеція из Гонорію.

<sup>4)</sup> Migne, p. c. c. s. l. t. XX.

равно какъ чисто-проповъдническая манера издоженія въ другизъ частяхь ихъ, свидетельствують, что это действительно проповедигомили, названныя обычнымь въ то время терминомъ для проповыдей—tractatus. Первое мысто по достоинству между проновыдями Хромація принадлежить его слову о блаженствахь евангельскихь, которое прежніе издатели, до Мідпе, вводили въ число его трактатовъ (на Евангеліе отъ Матеея), но которое Минь совершенно справедино вылъдяеть изъ ихъ числа подъ именемъ вет мо (Алкуннъ называлъ libellus), каковое название принадлежить ему по справединвости, такъ какъ хотя оно содержитъ въ себъ объясненіе словъ изъ Евангелія Матеся (V, 1-11), темъ не менте по способу изложенія разнится оть остальных в трактатовъ. Изъ прочихъ трактатовъ въ первомо и второнъ речь идеть о крещеніи І. Христа, именно объясняются слова Матоея III, 15 (въ первоиъ трактать, начало котораго утрачено); во *втором*ь—Ме. III, 16—17, Ме. V. 21—22, въ осьмом Ме. V—въ останьных трактатахъ отъ 3 по 17 объясняется нагорная бесёда Інсуса Христа, именно Mo. V, 1, 2, 13-15, 17, 21-22, 27-28, 31-32, 38, 40, 43-45 CTUXH H VI PM. 1, 5-6, 9, 16, 18, 19-21, 22, 24 стихи. По форм'в слово объ осьми блаженствахъ есть не что иное, какъ настоящая гомилія, но гомилія по истинь образцовая, какъ по своей простотв, такъ по отсутствію всего, что не инвло бы непосредственнаго отношенія въ предмету річи. Оть современныхъ ому другихъ гомилій, какъ западныхъ, такъ и восточныхъ, онь, какъ и всь его трактаты, отличаются методомъ толкованія текста: Хронацій цінить главнымь образомь прямой — буквальный. грамматико-историческій смысль св. Писанія и старается именно въ этомъ синсле истолковивать текстъ мисль за мислью. По местамъ онъ дишь позволяеть себъ отънскивать въ объясняемыхъ изреченіяхь и симсять высшій, духовный. Такъ въ tractatus 9-ить 1) слова: аще око твое соблазняеть тя, изми е проповедникъ подъ

<sup>1)</sup> Ho mag. Mans, p. c. c. s. lat. t. XX, col. 349-350. Y Parsaugu etc tractatus YIII.

окомъ разумьеть не телесный глазь, а глазь сердечный (oculus cordis), и разумветь въ этомъ случав склонность къ плотской страсти: отъ сердца бо исходять помышленія злая и пр. (Ме. XV, 19, 20); любо неть польям уродовать тело, объясняеть свою имсль проповъдникъ, - чтобы исправить злое чувство, действительный источникъ всякаго зла. Сколькихъ им видииъ лишенныхъ зрѣнія или ослабъвшихъ тъломъ, и однако же не перестающихъ гръшить!" Затемъ проповедникъ переходить къ аллегоріи. "Такъ какъ была рвчь о твлв, то эти слова всего лучие разуметь о твлв церкви, въ которой глазъ, какъ наиболье цвиный членъ, означаеть епископа, освыщающаго свытомъ божественныхъ заповыдей все тыло церкви. Къ нему, следовательно, нужно относить слова: если око твое соблазняеть тебя". Если виновникомъ зла въ насъ служить глазъ, т. е. епископъ, то его и нужно удалить, когда онъ дурнымъ руководствомъ позорить церковь. "Ибо сказано въ Писаніи: измите знаго отъ васъ самъхъ (1 Кор. У, 13). Ибо если епископъ и правую въру содержить, но не правильно живеть (non recte vivens), Господь повельваеть отлучить его, чтобы грыхомъ его не опорочилась церковь, которая, по апостолу, должна быть свята и непорочна (Ефес. У, 27) чрезъ Господа Христа, иже сый благословенъ во въки, аминь. Въ трактатъ на слова молитвы Господней: "хатьбъ нашъ насущный даждь намъ днесь" 1), Хромацій говоритъ:

«Это слово Господне слёдуеть понимать двояво: прежде всего—что мы ни въ чемъ не нуждаемся, какъ только въ насущномъ хлёбъ, ибо намъ повелёно просить не о богатствъ и избытев временныхъ вещей, но лишь о насущномъ хлёбъ; ибо по слову апостола: имуще пищу и одёяніе, сими довольни будемъ (1 Тим. VI, 8); то же говорить и Соломонъ (Екл. ХХУШ, 29). Когда мы говоримъ днесъ, мы научаемся думать только о настоящемъ днъ, но не о всемъ времени нашей жизни, какъ и Господь говорить въ другомъ мъстъ: не пецытеся убо на утрій. Но это правило просить насущнаго хлёба имъетъ и духовный смыслъ, именно оно означаетъ тотъ духовный и небесный хлёбъ, который мы

<sup>1)</sup> Y Mens t. XX, col. 361, tractatus XIV. Y Foggange tract. XIII.

ежедневно получаемъ какъ средство освященія души и какъ знаменіе надежды въчнаго спасенія, о которомъ Господь говорить (Іоан. VI, 51): хлъбъ, который Я дамъ, моя плоть, юже Азъ дамъ за животъ міра. Объ этомъ хлъбъ, слъд., мы должны молить ежедневно, т. е. мы должны дълаться достойными, чтобы по Божественному милосердію ежедневно пріобщаться тъла Господня, ибо апостоль говоритъ: да испытаетъ себъ человъкъ, и тако отъ хлъба да ястъ и отъ чаши да піетъ... ядый бо и піяй недостойнъ судъ себъ ястъ и піетъ» (1 Кор. XI, 28). Посему мы должны постоянно молиться, чтобы удостоиться ежедневно пріобщаться этого небеснаго хлъба, чтобы не отягощали насъ гръхи и чтобы чрезъ это не были отлучены отъ тъла Христова».

Въ tractatus 5 слова: "не можетъ градъ укрытися верху горы стоя", Хромацій объясняеть въ смысле церкви, "освещенной небеснымъ светомъ нашего Искупителя", о которой еще Давидъ сказаль: преславная глаголашася о тебе, граде Божій (Пс. LXXXVI, 3), и речная устремленія веселять градъ Божій (Пс. XLV, 5), и еще: яко же слышахомъ и тако видехомъ во граде Бога нашего, во граде Господа силъ (Пс. XLVII, 9). Ветхій Заветь у него служить прообразомъ Новаго, и въ Ветхомъ Завете проповедникъ находить то, что высказано въ Новомъ. Но все-таки преобладающимъ и главнымъ объясненіемъ св. Писанія у него является толкованіе точное и ясное, буквальное.

Предметами иравоученія Хромацій занивался въ своихъ проповъдяхъ не менъе, чъмъ догматами. Догматикъ собственно, одной, посвящены у него лишь два трактата: 1-й и 2-й 1). Въ tract. 1-мъ онъ между прочимъ говоритъ: "Христосъ былъ крещенъ не для того, чтобы освободиться отъ своихъ гръховъ, ибо Онъ не имътъ никакого гръха, но для того, чтобы освятить воду крещенія для омовенія отъ гръховъ върующихъ. Крещеніе водой никогда не могло бы очистить гръховъ върующихъ, если бы эта вода не была освящена прикосновеніемъ тъла Господня". "Не Іоаннъ крестилъ Господа, утверждаетъ дальше Хромацій, но Господь Іоанна. Ибо І. Христосъ освятилъ воду, а Іоаннъ освятился водой, Тотъ далъ

<sup>1)</sup> По Миню. По Галланди—ХУП и ХУПІ.

благодать, а этоть получиль ее, Іоаннь сложиль свои гръхи, Христосъ искупиль ихъ, І. Христосъ-Вогъ, Іоаннъ-человъкъ. Богъ ниветь право (Dei est) прошать грахи, какъ сказано (Лук. V. 21). И самъ Іоаннъ говорить Христу: азъ требую тобою креститися и ты ин грядень ко инв. Іоаннъ нуждался въ крещеніи, потому что онъ не могъ быть безъ граха, а Христосъ не могъ нуждаться въ крещенін, ибо Онъ не содвлаль ни единаго грвха. Въ tract. 2-мъ Хромацій полемизируеть противь аріань. "Какое сильное доказательство заключается въ этихъ словахъ (т. е. Ме. III, 16—17) противъ еретиковъ! Въ нихъ совершенная Троица (perfecta Trinitas) указана самымъ яснымъ образомъ, ибо въ крещеніи Сынъ является во плоти, Св. Духъ нисходить въ виде голубя, и гласъ Отца слышенъ съ неба, и такинъ образонъ возвъщено единство Троицы (Trinitatis unitas), ибо ни Отецъ не могъ быть понять безъ Сина, ни Синъ безъ Св. Духа. Туть им инбемъ истиннаго Отца, истиннаго Сына и Св. Духа, три лица, но только одну Божественную троичность и одну Бож. сущность (substantiam)". Въ tract. X Хромацій обличаеть манихеевь, которые утверждали, что бракъ не отъ Бога (qui negant a Deo esse conjugia). При этомъ онъ доказываеть правильность развода, если одна сторона совершила предюбодъяніе.

Правственность Хромацій проповідуєть чисто евангельскую; идей аскетических и регламентацій внішней жизни христіанана у него очень мало; все у него сводится къ защиті и объясненію нравоученія въ томъ виді, какъ издагаеть его І. Христось въ нагорной бесіздів. Ораторства въ современномъ ему восточно-христіанскомъ смислів, т. е. искусственности риторической у Хромація также не много; ніть въ его проповідяхъ и особенной сили одушевленія и фантазіи. Оть этого впрочемъ его гомилія, какъ гомилія, не дізлается хуже. Но есть у него міста по истинів прекрасныя, блещущія тімъ естественнымъ и неподдізльнымъ остроуміємъ, которое лишь укращаеть, а отнюдь не обременяеть проповіздное слово. Таково наприміть начало ІІІ трактата, объясняющаго начало нагорной

бестам. "Узртвът же народы, взыде на гору. Возведя учениковъсвоихъ отъ земнаго и низменнаго къ высокому и небесному, Господъвосходитъ на гору, чтобы покидающитъ суетное и ищущитъ высшаго преподать правила небесныхъ заповъдей" и т. д. Нътъ у него и искусныхъ переходовъ, когда онъ отъ одного предмета обращается къ другому; обыкновенно въ этомъ случат онъ ограничивается замъчаніемъ: accedit et tertius, accedamus, fratres, ad quartum; deinde ait Christus и т. п. '). Языкъ его чистъ, ръчьвообще благородна, соотвътственно достоинству предмета, и не безъ украшеній, хотя весьма умъренныхъ, назидательна, и пріятна. Лучшая изъ его проповъдей: Слово объ осьми блаженствахъ. Приведемъ еще нъсколько выдержекъ изъ его проповъдей.

«Увидя народъ, Інсусъ взошенъ на гору и съль, приступили въ нему ученики Его. И Онъ, отверзъ уста свои, началъ учить: Блажени нищін дукомъ (Мато. У, 1-2). Господь и Искупитель увазаль здёсь самыя прочныя ступени изъ драгоценнаго вамия, по которымъ святыя и верующія души могуть восходить въ небесное царство. Я желаль бы поэтому, возлюбленные братія, повазать вамъ свойства этихъ ступеней, направить въ нимъ весь вашъ умъ и сердце, ибо что отъ Бога, въ томъ нътъ маловажнаго. Блажени нищіи духомъ. Вакое, бр., небесное начало небеснаго ученія! Не страхомъ начинается оно, а блаженствомъ, не ужасъ возбуждаеть, а стремленіе (desiderium). Подобно подвигоположнивамъ и издовоздантелямъ, (agonotetae et munerarii) оно даетъ этому ученію въ духовной борьбъ большую цёну, такъ что ето видить эту цъну, тотъ не страшится угрозъ, не отступаетъ предъ опасностями. Так. обр. блаженны нищіе духомъ, ибо ихъ есть царствіе небесное. Господь называеть блаженными не просто нищихъ, но нищихъ духомъ. Не всякая бъдность блажения, ябо часто она происходить отъ необходимости, часто бываеть следствіемь дурнаго образа жизни, часто-Божеской немилости (indignitatione divina). Блажения нищета духовная, та бъдность, которая бываеть ради Бога, по духу и воль, которая отревается отъ благъ міра и оплавиваетъ свое бытіе. По справедливости

<sup>1)</sup> Вст семнадцать проповедси на сваит. отъ Матеся представляють однарядь одна за другою непосредственно произнессиныхъ бестдъ, такъ что какдая изъ некъ прямо начинается словами: потомъ сказавъ Господь—deinde ait Dominus, или: посят сего следуетъ: deinde sequitur..., Post id sequitur.

она называется блаженной, ибо она ищеть совровищь царства небеснаго добровольною бъдностію. Затъмъ Господь говорить: блажении кротціи... Не менъе чудеена и вторая ступень. Бакъ невозможно взойти на вторую ступень не ставши сперва на первую, такъ не можеть человъкъ быть кроткимъ, не сдъјавшись нищимъ духомъ. Какъ можетъ душа, живущая среди всёхъ благь и золь міра, не производящихъ ничего другаго времъ споровъ, гибва и огорченій, какъ она можеть быть кроткой и любезной, если не уничтожить прежде всё причины гивва и всё случам спора? Пока буря не утихнеть, не успоконтся море, не потухнеть огонь, пова не отнимуть оть него горючія вещества. И чувство не станеть протвимь и тихимь, пока не удалять отъ него все возбуждающее и воспламеняющее. Тавъ вижется ступень со ступенью, тавъ нищій дукомъ самъ собою делается вротвемъ. Блажени плачущи... Что следуеть разумёть здёсь подъ плачемъ? Не ту печаль, которая происходить отъ лишенія земныхъ благь, отъ потери дорогаго существа, временной чести и достоинства, ибо ницій духомъ не будеть жальть всего этого. Она происходить отъ сознанія грёховь, изъ воспоминанія о страшномъсудъ. Пока душа объята безчисленными дълами и удовольствіями жизни, она не можетъ размышлять о самой себъ. А теперь, когда она стала--а ТИХОЙ И ЕРОТВОЙ, ОНА НАЧИНАЕТЬ СТЫДИТЬСЯ САМОЙ СЕЙЯ И ЦВИНТЬ СВОИ поступки днемъ и ночью. Тогда становятся явны всё раны соденныхъ прегръщеній, является скорбь и слезы на столько святыя, что за ними слъдуетъ небесная радость; по истинъ блажени плачущи»...

Оставляя объяснение остальных заповъдей о блаженствахъ, им остановимся на заключении всей проповъди.

«Вотъ вамъ, бр., восемь евангельскихъ ступеней, созданныхъ изъ драгоцънныхъ камней. Вамъ показана та лъствица Іакова, одинъ конецъ которой утверждался на землъ, а другой досягалъ до неба, вступивъ на которую можно достигнуть небесныхъ вратъ, а чрезъ нихъ вступить на небо и въ въчно блаженномъ созерцаніи Бога со ов. ангелами прославлять Господа во въки... Будемъ же стараться стяжать инщету духа, чтобы пріобръсть блага небесныя! Будемъ вротки, чтобы владъть не только землей, но и царствіемъ небеснымъ! Будемъ оплакивать и свои собственные и чужіе гръхи, чтобы утъщиться благами божественными! Будемъ алкать и жаждать праведности, чтобы тъмъ лучше насытиться ими! Будемъ развивать въ себъ состраданіе, чтобы видъть и въ себъ состраданіе! Будемъ жить мирно, чтобы пріобръсть имя дъ-

тей Божінхъ! Будемъ соблюдать чистое сердце и цёломудренное тёло, чтобы зрёть свётлый духъ Божій! Не будемъ страшиться преследованій за правду, чтобы стать наслёдниками неба! Презрёніе, самое распятіе за божественную истину — будемъ переносить, чтобы получить многую изду на небе, вмёстё съ проровами и апостолами!.. Если купцы радуются и случайному барышу, то мы будемъ радоваться еще больше, вогда обрётемъ тё бисеры Господни, съ которыми не сравниться никавимъ земнымъ богатствамъ. Чтобы достигнуть ихъ, сохранить и владёть ими заслуженно, мы должны просить помощи, милости и благости отъ Самого Господа, которому слава во вёки вёковъ, аммнь.

### Винтрицій, еписнопъ руапеній 1).

Виктрицій родился (около 316 или 317 г.) на крайнихъ предълахъ рим. имперіи <sup>2</sup>), быть можеть въ Британіи, сначала принадлежаль къ военному сословію, будучи уже христіаниномъ, за что присуждень быль къ обезглавленію и уже подвергшись истязанію лишь чудомъ спасся отъ смерти, за что Павлинъ называеть его живымъ мученикомъ. По сказанію древнъйшаго біографа Виктриція, руанскаго аколуеа Іоанна Баптиста Лебрюна (Le Brun), сдълавшись христіаниномъ, Виктрицій явился къ своему трибуну и, положивъ у ногъ его свое оружіе, просиль отставки. Трибунъ, наказавши его розгами, заключилъ въ тюрьму. Главный начальникъ отряда, узнавъ о томъ, осудилъ его на смерть—чрезъ обезглавленіе. Но когда ликторъ, приводя въ исполненіе этотъ приговоръ, ранивъ немного его голову, коснулся его глазъ, въ тотъ самый моментъ съ него сами собою спали узы. Военачальникъ тогда ве-

<sup>1)</sup> CEBRERIA O HEND: Paulini Nolani epist. XVIII m 37. Sulp. Severus, dialog. III, c. 2. Le-Brun, dissert. IV ad opp. Paulini Nolan. ed. Veron. 1736. Tillemont, mem. t. X, p. 667 sq., Hist. litteraire de la France, t. II, p. 38. Ceillier, Hist. gener. t. X, sur le nom Victrice. Contant: epist. rom. pontific. p. 739 § II. Lebeuf, Recueil de divers ecrits pour servir d'ecclaireissements à l'histoire de France, t. II, in monit. Gallandi Bibl. Patrum t. VIII, proleg. c. III, p. XVI. Migne, p. c. c. s. l. t. XX.

Ивд. его сочиненія: Lebeuf, въ означенномъ выше сочиненів. Gallandi bibl. Patr. t. VIII р. 228. Migne, р. с. с. s. l. t. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paulinus, ep. 18, § 4.

мълъ отослать его къ императору. Неизвъстно, что затъмъ послъдовало; въ 394 или 395 году онъ уже какъ клирикъ путешествовалъ въ Британію, чтобы дъйствовать противъ тамошнихъ пелагіанъ (Пелагій былъ британецъ родомъ, и на его родинъ его
лжеученіе имъло не меньше успъха, чъмъ на югъ Европы), затъмъ
былъ въ Римъ, гдъ Иннокентіемъ І-мъ въ 404 г. былъ поставленъ во епископа руанскаго (Rhotamagus), пользовался большимъ
уваженіемъ за труды по распространенію христіанства и за строго
монашескій образъ жизни. Скончался въ 417 году.

Подъ его именемъ извъстна проповъдь, озаглавленная: de laude sanctorum (похвала святымъ), изданная въ первый разъ въ 1738 г. Лебефомъ, доказавшимъ ея подлинность. Галланди, правда, думаетъ, что это ориясијим скоръе разсужденіе, чъмъ проповъдь, такъ какъ и самъ Виктрицій въ ней говоритъ: sed nos in tanta gratulatione librum tumultu quaestionis referrimus, а позже еще называетъ свое твореніе liber. Но не смотря на то, такъ какъ по изложенію оно носитъ весь характеръ ръчи устно произнесенной, ее и слъдуетъ признать проповъдью, лишь по произношеніи переработанною и распространенною и потому получившею названіе liber, которое впрочемъ, при недостаткъ установившейся терминологіи въ это время, усвоялось иногда и завъдомымъ проповъдямъ, получившимъ литературное распространеніе, какъ этого видимъ примъръ въ libellus exhortatorius Паціана.

Рвчь Виктриція, какъ видно изъ ел содержанія, сказана при освященіи одной церкви, въ которую при этомъ перенесены были останки мучениковъ. Отсюда проповъдь получила заглавіе: de laude sanctorum—похвала святымъ. Проповъдникъ восторженно прославляетъ мучениковъ. Онъ прямо говоритъ, что присутствіе мученическихъ останковъ въ томъ или другомъ мъстъ—върное цълительное средство отъ бользней, что мученики суть ходатаи за гръхи людей предъ Вогомъ, могущіе смягчитъ божественный гнъвъ. Вся ръчь написана блестяще красноръчиво; авторъ видимо обладалъ прекраснымъ ораторскимъ талантомъ и удачно пользовался имъ. По своему

ораторскому достоинству рѣчь эта составляеть одно изъ замѣчательнѣйшихъ произведеній латинской проповѣди. Приводимъ изъ нея для образца ея окончаніе.

«Только неповолебники въра и духовное мужество-надежный и безопасный рычать спасенія. Добрая жизнь (bona vita) сама по себ'в неполезна, такъ какъ не знастъ, для кого живетъ. А въра ведстъ на вебо, въра претворяетъ огонь въ росу и среди пламени даетъ прохладу. Въра увръпляеть волны подъ стопами идущихъ по нимъ, она увръпляетъ души мученивовъ и исповъднивовъ въ страданьяхъ, въра сохраняетъ дъвство и вдовство, воздержание въ неизмънной чистотъ, въра вибсто уиственной жажды воодушевляеть стремленіемь къ небесному парствію, въра ради престимкъ заслугъ Господа подветъ въчную жизнь. Она возвысила Господа надъ ненавистью міра и испов'ядниковь въ ихъ заключенін, гдё ихъ окружаль страшный мракъ. Когда ихъ подвергали истязаніямъ, въ это самое время добродътель ихъ достигала своего вънца. Въра соединяетъ съ Богомъ и Христомъ, пострадавшимъ и умершимъ за насъ. Вавъ глава умираетъ за члены, тавъ и члены умираютъ за главу, потому что вогда жеветь глава, вибств съ нею живуть и члены, что подтверждаеть и Павель, говоря: съ Нимъ умираемъ, съ Нимъ и житель. ствуемъ, съ Немъ теринмъ, съ Немъ и господствуемъ. Намъ не остается ничего болье, какъ канться въ своихъ грехахъ; не потому это нужно. чтобы божественное всевъдение не знало состояния нашей души, но потому, что непринужденное исповъдание дегче склоняетъ въ милосердию Божественнаго Судію. Возлюбленные братія! нёть дня, въ воторой бы мы не слышали, какъ одинъ мученикъ остался живъ среди мученій, другой жадно пиль пламя, третій ликоваль среди истязаній, иной считаль за счастіе быть распятымъ, другой, находясь въ ружахъ убійцъ, не помышляль о спасенія. Воть мученица ни во что вивняеть свои мученія, но страдаєть видя отца плачущимь, воть другая нарочито раздражаеть жадныхь до ея крови львовь, третья подставляеть дикимъ звърямъ обнаженную грудь, четвертая подставляеть убійцъ свою шею, вавъ бы она была лишь только ея мизерное украшеніе. Да, возлюбленные, братія, тысячи можно привести примъровъ мученической доблести. Мы, нивя въ виду не сведенія о нихъ сообщать, а лишь убедить въ величін ихъ подвиговъ, указали дешь нѣкоторые изъ нихъ. Ибо вѣрующимъ довольно и немиогихъ примёровъ, а для невёрующихъ и многочесленные не принесуть пользы. Но не должно медлить исполнениемъ

желанія святыхъ. Что же ны остановнянсь? Притворъ (aula, т. е. въ освящаемой церкви) открыть для святыхъ мучениковъ. Соедининъ св. останки съ святыней храма (divinis jungantur reliquiae), и дары благодати не замедлятъ сообщиться намъ. Между тъмъ да усворится наша исповъдь. Отпущеніе гръховъ есть дарованіе власти Божіей (gratulatio potestatum). Не напрасно, возлюбленные, старался я устроить мъсто базилики. Пришествіе къ намъ святыхъ вознаграждаетъ мою заботу. Они сами внушили мит непреодолимое желаніе уготовить имъ мъсто обитанія (aulam). Воистину такъ. Мы положили фундаментъ, построили стъны, а сегодня только мы узнаемъ, какой силой внушено было намъ наше желаніе» 1).

Въ заключение укажемъ на то, что представляя похвалу мученичеству и догматическое учение о ходатайствъ святыхъ за живущихъ, слово Виктриція весьма подробно излагаетъ болье существенное догматическое ученіе о Троичности и о взаимныхъ отношеніяхъ трехъ лицъ Божества, что имъло въ то время современное значеніе.

«Исповъдуемъ Богомъ Отца, исповъдуемъ Богомъ Сына, исповъдуемъ Богомъ Духа Святаго, исповъдуемъ, что три едино суть. Я сказалъ едино тобо изъ единаго (ex uno), какъ Сынъ изъ Отца (de Patre), Отепъ въ Сынъ (in filio); Духъ же Святый изъ Отца и Сына (de Patre et Filio). Такимъ образомъ и Отецъ и Сынъ въ Духъ Святомъ. Одно божество, одна сущность (substantia), ибо одно начало (principium) одна неизмъншемость (perpetuitas), какъ прежде всего (sive ante omnia), тавъ чрезъ Неге все (sive per quem omnia). Богъ истинный отъ Бога MCTHHEARO, MGO EARL OMHIL OTL OMHARO (alius de alio), TARL OMHIL BL другомъ (alius in alio), живой отъ живаго, совершенный отъ совершеннаго, свёть оть свёта и свёть во свёть. Итакь сей Троичности Божество, изъ одного и въ одномъ пребывающее (ex uno et in uno permanens). Отець есть Отець, Сынь есть Сынь, Духь Святый есть Духь. Три именами, три въ одномъ началъ (uno principio), три въ одномъ исполненів (une perfectione), три въ одномъ Божествъ, три въ одномъ свыть, три въ одной силь (una virtute), три въ одной дъятельности (uno operatione), три въ одной сущности, три въ одной неизминяемости (perpetuitate), ибо какъ три изъ одного, такъ единство въ трехъ. Такъ мы исповъдуемъ, ибо такъ въруемъ о единствъ нераздъльной Троицы».

<sup>1)</sup> Migne, t. XX, col. 456-458.

Нельзя не видъть въ этомъ столь подробномъ изложении учения о Троицъ близкаго отношенія церковнаго учителя къ обстоятельствамъ времени, т. е. съ одной стороны вліянія никейскаго вівроопределенія, а съ другой - желанія направить речь противъ современной ереси, подобно тому, какъ это дълавъ западный Асанасійсв. Идарій Пиктавійскій. Заслуживаеть также вниманія здёсь вираженіе о Св. Духв ех Patre et Filio. Это место могло бы послужить основаниемъ для того, чтобы заподоврить подлинность трактата Виктриція и отнести его къ болве позднему времени, если бы всв изследователи не сходились въ мненіи о принадлежности этого замечательнъйшаго памятника Виктрицію. Все дальнъйшее содержаніе § IV этого сочиненія имъеть своимъ предметомъ ученіе догматическое. Вообще этотъ единственный памятникъ учительства Виктриція, по нашему межнію, стоить целыхь томовь проповедей многихь другихъ и ставить его въ рядъ первокласснихъ западнихъ богослововъ-проповъдниковъ.

Н. Варсовъ.

#### (Продолжение слыдуеть).

#### опечатки.

| Стран.     | строжа:          | напечатано:  | савдуеть:        |
|------------|------------------|--------------|------------------|
| 173        | 5 снизу          | Luqqun.      | Lugdun.          |
| 184        | 7 свержу         | ненасытно    | ненавистно       |
| <b>186</b> | 6 сниву          | праву        | нраву            |
| 188        | 3 -              | Lugdum.      | Lugdun.          |
| 190        | 7 —              | HLENH        | имветъ           |
| _          | 14 —             | вадавшись.   | <b>ЗАДАВАЯСЬ</b> |
| 191        | 2 сверж <b>у</b> | licet        | licet,           |
| _          | 4 —              | dominico     | dominici.        |
| _          | <b>4</b>         | mediocritate | mediocritate,    |

# Вънокъ на могилу профессора Ивана Степановича Якимова.

18-го минувшаго мая академическая корпорація схоронила одного изъ лучшихъ своихъ представителей и симпатичнъйшаго изъ людей, профессора по каседръ свящ. Писанія Ветхаго Завъта Ивана Степановича Якимова. Часто недомогавшій вслъдствіе съ дътства еще полученной бользни, покойный не разъ былъ близокъ къ смерти. Но отчасти молодость, отчасти искусство врачей отвращали угрожавшую опасность. Академическіе сослуживцы, настоящіе и бывшіе слушатели Ивана Степановича, равно какъ и родние, знакомые и почитатели и на этотъ разъ не теряли надежды на его выздоровленіе и къ первымъ слухамъ о его бользни отнеслись довольно спокойно. Увы! этой надеждъ не суждено было исполниться. Лютый недугъ сломиль уже раньше надлюжленный организмъ и въ ночь съ 15 на 16 мая Ивана Степановича не стало.

При первомъ же извъстіи о его кончинъ поспъшили заявить свое сердечное участіе осиротъвшей вдовъ покойнаго и помолиться о упокоеніи его души надъ его бездыханнымъ тъломъ всъ знавшіе и уважавшіе покойнаго и прежде всъхъ его сослуживцы по академіи и слушатели. Тъ и другіе заботливо слъдили за ходомъ бользни и въ роковую ночь нъкоторые изъ нихъ неотлучно находились при одръ умирающаго и вмъстъ съ его неутъшной супругой приняли его послъдній вздохъ. Утреннія и вечернія панихиды усердно посъщались молящимися. Студенты, чередуясь, непрерывно читали псалтирь во все время, пока тъло стояло въ квартиръ и потомъ въ академической церкви до самаго отпъванія.

Въ иятницу въ 12 часовъ дня отслужилъ панихиду въ квартиръ покойнаго бывшій ректоръ академін протопресентеръ І. Л. Янышевъ, высоко цънившій Ивана Степановича и какъ профессора, и какъ человъка. Въ тотъ же день въ 6 часовъ вечера совершенъ былъ торжественный выносъ смертныхъ останковъ покойнаго въ академическую церковъ нынъшнимъ ректоромъ академіи, преосвященнымъ Арсеніемъ, епископомъ ладожскимъ, при соучастіи десяти протоіереевъ и священниковъ, отчасти сослуживцевъ покойнаго по академіи, отчасти его товарищей. Гробъ былъ несенъ на рукахъ профессорами и студентами во всю дорогу до самой академической церкви.

Въ субботу въ 10 ч. утра вся академическая корпорація вивств съ многочисленными почитателями покойнаго собрались въ акалемическую церковь отдать носледній долгь почившему. Между пожелавшими отдать этотъ долгъ были и бывшіе сначала его наставниками, а потомъ сослуживцами по академіи, заслуженный ординарный профессоръ академін д. с. с. Василій Ивановичъ Долоцкій, вице-директоръ канцеляріи оберъ-прокурора Св. Сунода т. с. Илларіонъ Алексвевичъ Чистовичъ и заслуженный ординарный профессорь Императорского с.-петербургского университета д. с. с. Даніня Абрамовичь Хвольсонь, всегда принимавшіе самое теплое участіе въ судьбв и научныхъ успъхахъ покойнаго. Заупокойную литургію совершаль преосвящ, ректорь академін въ сослужения съ профессоромъ протојереемъ П. О. Николаевскимъ. и. д. доцента јеромонахомъ Михаиломъ и четырымя священнивами изъ бывшихъ товарищей почившаго. Во время причастна произнесено было студентомъ 2-го курса Долинскимъ слово, въ которомъ юный проповъдникъ въ прочувствованныхъ выраженіяхъ изобразнаъ глубокую скорбь, испытываемую имъ и его товарищами въ виду понесенной какъ профессорами, такъ и студентами тяжкой утраты.

Предъ началомъ отпъванія, совершоннаго преосвящ. ректоромъ

академіи съ соучастіємъ двухъ архимандритовъ ') и двадцати протоїереевъ и священниковъ, произнесена била профессоромъ академіи по каседрѣ св. Писанія Новаго Завѣта, протоїереемъ В. Г. Рождественскимъ слѣдующая рѣчь:

"Влагочестивые сомолитвенники,

братіе во Христв!

Въ последніе годы академія наша несеть утрату за утратой, одну тяжеле другой. То тяжкая, неизпелиная болевнь, то неумолимая смерть (мы не говоримъ уже о другихъ потеряхъ нашихъ) вырывають то и дело изъ среды нашей самыя дорогія силы, въ періодъ полнаго научнаго развитія ихъ, не разцветающей лишь, но уже широкой, плодоносящей деятельности,—похищають у насълюдей, которые, составляя красу и честь академическаго братства нашего въ настоящемъ, представляли собою вериме, богатые залоги счастливаго, славнаго и будущаго нашего. И такова въ особенности, нужно сказать, настоящая утрата наша!

Да, въ лицъ досточтивъйшаго Ивана Степаневича Якимова им всъ,—и сослуживци-товарищи его, и его слушатели-ученики,—понесли такую утрату, которую по всей справедливости, безъ всякой лести и преувеличенія, нужно назвать долго, очень долго невознаградимою утратою. О поэтахъ говорять, что они являются уже на свъть поэтами. Къ сожальнію, о людяхъ ученихъ, посвящающихъ себя изученію и разработкъ тей или другой спеціальной отрасли знаній, сказать этого ни въ какомъ случать нельзя. Этого рода общественные дъятели и воспитатели, при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ, образовываются, развиваются обыкновенно иногими годами; и это развитіе, это самообразованіе ихъ, при самыхъ счастивыхъ природныхъ дарованіяхъ, всегда требуетъ съ ихъ стороны более или менте усиленнаго, сложнаго труда, настойчивой энергіи и усид-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Находищагося на чредѣ служенія и проповѣданія слова Божія архимандрита Никона и цевзора архимандрита Тихона.

<sup>«</sup>XPECT. Чтен.», № 7-8, 1885 г.

чивости, беззавътной июбви и преданности въ разъ-навсегда наивченной себъ дъятельности. Въ области науки геній есть трудъ.

Живой, глубоко-поучительный примъръ всего этого являлъ собою и нашъ почившій ученый труженикъ! Не со стороны только своихъ богатыхъ духовныхъ дарованій, но и со стороны научнаго трудолюбія онъ представляль собою різдкій образець, не часто встрвуающееся въ жизни явленіе. Съ первыхъ же шаговъ своей профессорской деятельности по вверенной ему каседре свящ. Писанія В. Завъта, покойный, едва только оставившій школьную сканейку, смело пошель дорогою, которая, правда, и у насъ давно уже была намечена, но столь же давно, нужно сказать, была оставлена и почти совсемъ заброшена по ея чрезвычайной трудности, требующей особой научной подготовки. Онъ началь изученіе и преподаваніе В. Завъта съ самыхъ основъ его: съ изученія подлиниаго, еврейскаго текста и при томъ-- въ связи его съ греческить переводомъ LXX и нашимъ славянскимъ. Его магистерская диссертація: "Отношеніе неревода LXX толковниковъ къ еврейскому масоретскому тексту въ книге пророка Геремін" (1874 г.) была въ нашей литература явленіемъ совершенно новымъ, накоторымъ образомъ---неожиданнымъ; явись она не у насъ, но и гдънибудь заграницей, въ славящихся богатствомъ своихъ библіологическихъ трудовъ Германін или Англін, — и тамъ она доставила би, несомивнию, молодому автору ея почетную извъстность среди ученыхъ библеистовъ.

Таковы же были по характеру своему и всё послёдующіе учение труды покойнаго. Не проходило почти года, чтобы онъ не дариль насъ тёми или другими учеными изысканіями своими по части библейской критики и экзегетики,—изысканіями, свидётельствовавшими о возраставшемъ все более и более богатстве и разнообразіи его историческихъ и филологическихъ библейскихъ знаній. Толкованія его на книги пророковъ Іереміи и Исаіи останутся безъ сомнёнія у изсъ надолго образцовыми трудами по ветхозявётной экзегетикъ.

Но не одни только высокія уиственныя дарованія ділали почившаго предметомъ общаго, искренняго уваженія и любви; его нельзя было не любить и не уважать за різдкія нравственныя качества его души. Въ высшей стенени скромный, кроткій, искренноблагожелательный ко всему и ко всімъ, онъ производилъ собою, своимъ обращеніемъ чарующее внечатлівніе. А какъ дороги, замітниъ, подобныя світлыя, высокоблагородныя натуры особенно въ стінахъ школи! Дороги онів потому, что онів инівють обыкновенно глубокое нравственно-воспитательное вліяніе на окружающую ихъ молодую среду.

Такого-то человъка приходится намъ, братія, провожать сегодня въ путь жизни въчной! Тяжелъ видъ смерти всегда и всюду; но этотъ гробъ, уносящій отъ насъ въ могилу столь еще молодую, полную дорогихъ надеждъ, личность, производитъ поистинъ удручающее впечатлъніе; и только одна въра въ безконечную премудрость и милосердіе Того, Кто далъ намъ этого человъка, а теперь беретъ его отъ насъ къ Себъ, даетъ нъкоторое успокоеніе смущенному сердцу!

Миръ праху твоему и въчная память тебъ, дорогой, незабвенный товарищъ! Воистину во славу Божію, надъ уясненіемъ себъ и особенно другимъ премудрыхъ и спасительныхъ словесъ Вожінхъ, трудился ты на земяъ; слава и блаженство въ обителяхъ Отца небеснаго да будутъ въчнымъ удъломъ твоимъ на небесахъ!"

Посл'в п'внія "Со святыми упокой!" произнесь річь доценть еврейскаго языка и ветхозавітной археологіи И. Г. Троицкій, бывшій ученикь покойнаго и одинь изь самыхь близкихь къ нему людей, витесть съ доцентомъ педагогики С. А. Соллертинскимъ принявшій его послідній вздохъ. Воть эта річь:

"Прости мив, добръйшій Иванъ Степановичь, что я осивливансь возмущать твой блаженный нокой своимъ безъискусственнымъ словомъ. Около твоего гроба какъ-то не хочется говорить; здёсь хочется или размышлять, или плакать: размышлять о тайнахъ міроваго порядка, плакать о той дисгармоніи въ этомъ по-

4\*

рядкв, следствимъ которой являются никого не щадящія бользы и смерть, — да, бользеи и смерть, съ жестокостію вирвавшія тебл изъ объятій молодой и любящей жены, рановременно отнявина тебя у общества, друзей и двятелей науки, къ глубовому прискорбію всіхъ. Если я різнаюсь своими устами колебать атиссферу, окружающую твой честный гробъ, то — единственно во нсполненіе своего нравственнаго долга. Еще въ то время, я находился на студенческой сканью, научные интересы сблизили женя съ тобой, и ти быль настолько добръ, что не закрываль предо мной тайниковъ своего ума и сердца и тъмъ далъ NORHOCTH OTHECTH DASPALATE TROM ROBOLLHO TRHHCTRCHHYD 144-HOCTL. SALISHYTL SA TY SABECY, ROTODOW TH TAKE THISTOSLED SAFрываль алтарь своей души оть вворовь наблюдателей. Поведать о результаталь своиль наблюденій вы настоящемь случай считак своимъ нравственнымъ долгомъ, -- не ради похваль тебъ, въ которыхъ ты никогда не нуждался, темъ более не нуждшаеься теперь, и не ради техъ, кому извъстна была твоя личность (такевые не требують объясненій), а ради техь, кому ты быль недостаточно извъстенъ: пусть и они совнательнее отнесутся къ твоей личности, и съ большимъ усердіемъ положать поклонь за упокої твоей праведной души.

Ти принадлежаль въ числу такихъ людей, какихъ въ наше время, — время фразы, мишурнаго блеска и гордаго эгоняма, — становится все меньше и меньше. Обладая богатыми духовные дарованіями, широкими и глубокими познаніями, ты не старадся какъ либо рельефно импонировать на среду. Въ этомъ случать какъ и въ другихъ, ты оставался върнымъ тъмъ глаголамъ жевота въчнаго, разъясненію которыхъ была посвящена твоя жизвы Здёсь невольно припоминается одинъ глубокознаменательный эпизодъ изъ ветхозавътной исторіи. Когда ревинтель завъта Ісгови. Илія Оссвитянинъ, спасаясь отъ ищенія развратныхъ современняювъ, скрывался въ хоривской пещерів, то, какъ говорить Писаніе, ему явился Господь, —и явился не въ сильномъ вітрів, со-

крушающемъ скалы, не въ огнъ и землетрясении, но въ въяни тимаго вътерка (3 Цар. XIX, 11-12). Этигъ санынъ Господъ габъ бы показаль, что благотворныя, совидающія силы какъ прирди, такъ и исторіи, проявляются спокойно, безъ какихъ дибо різенть порывовь и потрясоній. Къ таковымъ-то силамъ и принадмаль ты, иногоуважаемый учитель и профессорь. Обаяніе твоей високой личности, которому болье или менье подчинялся всякій, знавшій тебя, можно сравнить съ візніснь тихаго весенняго вітерка. Какъ втотъ спокойно и тихо вливаеть жизнь въ сферы, куда онъ пронекаеть: такъ и ты спокойно и истодически вливаль умственную живнь въ полодия и воспріничивня силы своихъ пушателей. Какъ въ научной, такъ и въ общественной деятель-В сти ты быль чуждъ всякихъ рѣзкостей и переворотовъ, и тебъ весвойственно было нодное въ наше время чувство борьбы. Но одибочно было бы думать, что такое спокойствіе, уклоненіе отъ борьбы было следствівит слабости воли и характера. Далеко нетъ! Твоя личность темъ и загадочна, что она продставляеть редкій **Фразецъ совивщенія** христіанской кротости и смиренія съ великой гравственной и уиственной силой. Тамъ, гдв нужна была твер-10сть, какъ-то: въ делахъ веры, чести и блага блежнихъ, чить твердъ до непо колебиности. Какъ глубока и тверда была твоя върв! Ничто не могло поколебать ея: ни модное въ наше зремя мегкомысліе въ религіозныхъ вопросахъ; ни твоя жизнь въ знадной Европъ, при всевозножних вліяніяхъ; ни наконецъ обпримя ученость и тонкій анализь ученихь раціоналистовь, распатывающихъ основы христіанства. Эта глубокая въра въ Вога **Павнить образовъ наполняла и освящала содержаніе твоей ду-**10вной жизни, и не зативналась въ тебъ другими чувствованіями. Уже въ самыя последнія минуты жизни, когда смерть своею же-: 153ною рукой сдавила твою страдальческую грудь и ангелъ сперти те прикоснулся къ твоинъ устанъ своею чашей, изъ импался не роцоть и не бользненный стонь, а молитвенное обзащение во Господу. Эта сильная въра опредълила и твою ученую

карьеру. Въ то время, когда разумъ объявиль особенно жестокую войну въръ и желать лишить человъчество самой великой его святыни-Виблін, ты твердо и спокойно держаль эту великую, но трудную для пониманія книгу и, указывая на нее, безъ смущенія говорить: "эдть уме" (Апок. XVII, 9), Твоя ревность о словъ Божіскъ сиподе тебя: она расшатала твое здоровье и была причиной преждевременной кончины. Но съяй вз плоть свою, отга плоти пожнеть истлъніе, а съяй въ духь, от духа пожинет жинет жинет, говорить апостоль (Гал. VI, 8). Ты свять въ духъ, и потоку для тебя предстоить жатва въ сознаніи молодыхъ поколеній, воспитавшихся подъ вліянісиъ твоей личности и твоихъ ученихъ занятій, — въ проясненіи религіознаго совнанія читателей твоихъ толкованій, среди православнаго люда.-Говорить ин еще о твоихъ заботахъ о благъ и чести ближнихъ? Онъ извъстни даже и тъмъ, которымъ недостаточно извъстна твоя личность. Твое нъжное сердце отвывалось на всякую нужду и печаль, и много есть лицъ, которымъ ты поногалъ въ критическія минуты жизни. Спи же сномъ праведника, честный и неугомимый труженикъ науки, добрый и любящій человікъ. Мы вірвиъ, что твой духъ найдеть себъ въчное успокоение въ висшихъ сферахъ бытія, къ которымъ онъ стремился во время земнаго бытія. У престола Всевышняго помолись и за насъ, добрый человекъ, да не оскудъваеть среди насъ дукъ искреннято и безкорыстнаго служенія наукі; да не оскудіваєть среди нась духь любви къ трудамъ многомиллюннаго православнаго народа, какъ манны небесной, алчущаго разуненія слова Божія!"

Кром'в того въ теченіе отп'яванія произнесли еще рівчи землякть и товарищь покойнаго по вятской семинаріи священникъ А.А. Дер-новъ и студенть третьяго курса историческаго отд'яленія Григорій Скворцовъ. Первый поділился съ слушателями воспоминаніями о дівтствів и школьной жизни дорогаго покойника, второй искалть утіменія въ горестной утратів въ словів Божіємъ.

Посять отпъванія предъ прощанісять произнесь еще сятьдующую

рвчь студенть четвертаго курса богословскаго отделенія И. Губ-

"Последними вворами смотримъ мы, братіе, на эти бренные останки столь дорогаго и близкаго напъ наставника и собрата! Последникъ "прости!" должны им напутствовать его, отходящаго отъ насъ! Последнее целование сейчасъ дадинъ ему. О, какой роковой, гнетущій синслъ должны им соединить съ этимъ последникъ цълованість!.. Тяжело, очень тяжело иногда бываеть говорить это последнее "прости" и не при гробе, говорить и при временной разлукъ, когда разстаешься съ любимымъ и взаимно любящимъ человъкомъ, но когда все-таки не только самъ говоринь последнее "прости", но и получаены въ ответь тоже прощальное привътствіе, и когда взаимния прощальния привътствія соединяются съ светною надеждою радостнаго свиданія после томительной разлуки. Не такая разлука предстоить теперь намъ. Предъ нами гробъ, правда, съ дорогими для насъ останками, но намъ предстоить выковычная разлука сь лежащимь во гробы, -- разлука тънъ болъе тягостная, чънъ живъе и кръпче связующія узы, которыя еще такъ недавно соединали почившаго съ окружающими теперь его гробъ, такъ более острая и скорбная, чакъ важивишее звіно оть общей связи отторгается. На віжи прощаемся ин съ почившимъ! Но въ его лицъ им прощаемся съ человъкомъ, который родственень и близокь всякому, кто только зналь его неподдельную искренность, прямоту и задушевность, — кто только находился подъ обавтельнымъ вліяніемъ мягкости и нъжности его обращенія, кто только чувствоваль его до глубины души трогающее добродушіе и ласковость. Въ его лиць, далье, на въки прощаемся мы съ наставникомъ, который завоеваль себъ такія сильныя симпатін, такую глубокую любовь и уваженіе со стороны своихъ слушателей, что последніе и при жизни покойнаго считали, инстинктивно считали для себя непозволительных всякій, хотя сколько-нибудь оскорбительный для личности дорогаго наставника

теленъ науки, съ дъятеленъ, близкинъ сердцу всякаго, кто только дорожитъ уясненіенъ главнъйшаго первоисточника нашей въры.

Воть какой высокій, величественный, но въ тоже время обантельно-привлекательный образь того, кому им должны скавать сейчась свое последнее "прости", но охладевшій трупъ котораго своими безмолеными устами на всё наши приветствія въ состояніи дать лишь одинь ясный и раздільный отвіть: "еще нало, и къ тому не уврите из . Да, еще нъсколько игновенійи дорогато предмета нашего глубочайшаго уваженія и нашей искренней и нелицепріятной любви нізть и не будеть... Можеть ли быть что-либо болве горькое и удручающее, чвиъ эта инсль, что такъ недавно вращавшійся среди насъ и столь живнии и тесными узами связанный съ нами на въки изъемлется изъ среды живыхъ?! Правда, наша вера и эту саную тяжкую скоров растворяеть утешениемъ упованія, когда говорить: да не скорбите о упершихь, якоже и прочін, не имущін упованія. Правда, только это одно упованіе н можеть служить намъ утешениемь въ предстоящей намъ горестной разлукъ и проливать отраду въ пораженныя скорбію сердца. Но вакъ всякое утвшение следуеть только после скорби, такъ и наша върз своимъ утъщеніемъ не отрицаеть и справеданной скорби но умершемъ, вогда объясняетъ, что самая смерть наша есть следствіе не природы, но граха, и что поэтому въ каждой жертва сморти должны мы видеть горькій достойный оплакивавія плодъ первобытнаго человъческаго своеводія. И чемь остественные это воспоминаніе первобитнаго своевомія при видъ столь неожиданно, столь преждевременно, столь, повидимому, незаслуженно пораженной рукою смерти жертви, твиъ живве и сильнее возбуждается скорбное чувство понесенной утраты, и чемъ сильнее отъ избытка скорбнаго сердца глаголють уста, тыть болье, кажется, подобающій долгь воздаемь почившему...

Скорбь, глубокая скорбь объемлеть душу при видё всякаго гроба съ бренными останками подобнаго намъ человека. Всякій гробъ вивщаеть въ себе наму человеческую, по образу Божію

созданную красоту, но увы! безобразную, безславную, не имущую вида. При всякомъ гробъ видишь въ умершемъ плачевную участь свою собственную. При видъ всякаго гроба естественное чувство жизни содрогается, какъ при видъ своего врага. Но скорбное чувство при видъ гроба умързется, когда въ немъ лежитъ согбенный лътами многими старецъ, когда въ немъ почиваетъ мужъ, пресытившійся жизнію и, такъ сказать, отжившій свой въкъ; оно совсвиъ успоконвается, когда при сознаніи того, что неть человека, который бы пожиль и не умерь, въ самой смерти преклоннаго, отжившаго свое старца видить естественное отпаденіе зрадяго плода съ древа земной жизне-дъятельности. -- Но внушаеть ли это успоконтельное сознаніе и тоть гробь, который предлежить нашимъ взорамъ? Отжившій ин свой въкъ почиваеть въ этомъ гробъ? Сови стоя стижен итористеми в бонное строи и принабре пути въ жизнь въчную? -- Нътъ, братіе, нътъ. Въ почившемъ мы видимъ не старца, пресытившагося жизнію, а напротивъ человъка, только что разцветшаго для жизни. Во гробе лежить предъ нами человъкъ, который такъ недавно, какихъ нибудь два--- полтора года тому назадъ столь светлимъ и доверчивимъ окомъ глядель въ даль будущаго, съ такою, повидимому, силою сознавалъ энергію своего чувства жизни, что счелъ себя одинокимъ въ обладаніи этою жизнію и избраль себ'в содруга и соучастника ся въ лиц'в такъ тяжко осиротъвшей нынъ супруги. Во гробъ лежить предъ нами человъкъ, который хотель жить, жить и жить и который однако такъ внезапно и такъ преждевременно посъченъ рукою сперти! Какой тяжелый урокъ для насъ, питомпевъ этой высшей духовной школы и особенно для тваъ, которые окончили школьное поприще, которые готовятся вступить въ жизнь, принять на себя обязанности наставниковъ и которые вотъ уже третьяго преждевременно въ цвътъ лътъ погибающаго наставника провожаютъ въ загробный міръ!.. Подлинно, еслибы внита судебъ, интересамъ которой служиль покойный, не говорила, что и виаль скончавшійся исполняеть лета долга, то этоть гробъ внушаль бы нашь лишь одно

originized by Goog

горькое безнадежное отчание. Но при свъть этой истини им и въ столь горестной предстоящей нашъ разлукъ иштемъ основание ублажительно привътствовать отходящаго отъ насъ: "блаженъ путь, въ онь же идеши ты днесь, яко уготовася тебъ ивсто упокоенія".

Скороное чувство при видъ столь преждевременно скончавшагося человака темъ сильнее овладаваеть душею, когда вспомнишь, чамъ быль покойный, какъ деятель, чемь быль онь для техъ цитоицевъ, которые теперь окружають его гробъ, и для того дъла, которому онь до самопожертвованія служиль и которое должно бить дорого и близко всякому истинному последователю Христовой вёры. Обращусь въ первому. Чемъ быль покойный для своихъ питомцевъ студентовъ? Сказать ли, что онъ быль для нихъ наставникомъ? Но я боюсь, какъ бы не обезпретить столь ярко блестящій ликъ въ ряду наставниковъ. Сказать ди, что онъ быль справедливниъ наставникомъ? Но и этимъ, кажется, слишкомъ тускло освъщались бы ть глубочайщія симпатін, то искренньйшее расположеніе и любовь, которыми въ особенномъ и преимущественномъ смысле неизивино характеризовались отношенія къ нему студентовъ. Сказать ли, что онъ быль другомъ и братомъ? Но такимъ онъ быль не для однихъ только студентовъ, но думам для всехъ и каждаго. Напрасно сталъ бы я подъискивать болье изткую и върную характеристику почившаго въ его отношени къ студентамъ, чемъ та, которая выражается этими двумя словами: "любимый наставнивъ". Напрасно также сталь он я и объяснять тоть глубоко-внаменатольный смысль, который соединяется съ этими словами. синсть подскажуть каждому его личныя восномиванія изь дівтства, да и не изъ дътства только, но и вообще изъ школьной жизни. Весть всяких разъясненій, по собственному опыту каждый можеть вообразить и почувствовать всв, увлекающія симпатіи питомцевь, свойства любинаго наставника, какинь быль почившій. Безь всякихъ разъясненій также можно понять и представить, до какого совершенства доходило въ почившемъ то глубоко-трогательное сочетаніе суроваго долга и нъжной, кроткой синсходительности, которое

прежде и главиве всего почитается и возбуждаеть къ себъ дюбовь въ любимовъ наставникъ. Всякій слушатель покойнаго съ готовностію засвидътельствуеть, что почившій "любимый частавникъ" быль на сторонъ скоръе синсходительнаго, чисто-товарищескаго, чъмъ строго-оффиціальнаго отношенія къ своимъ слушателямъ. Но едва ли вто-либо отнажется засвидътельствовать и то, что отъ этой синсходительности нисколько не страдаль и его наставническій долгь. Его добродушіе и синсходительность производили такое обаятельное и неотразимое дъйствіе, что, кажется, запрещали незаслуженно пользоваться ими чрезъ чувство простой стыдливости.

Но не одно только это гармоническое сочетание долга и любви почиталось и глубоко уважалось въ почившемъ наставникъ. Въ самомъ способъ его преподаванія невольно сказывалось и заставляло висово ценить себя подобное же гармоническое сочетание двухъ противоположностей, но на этоть разъ противоположностей, представляемых самини слушателями. Не дунайте, что я говорю объ общей доль каждаго наставника имъть дъло съ самыми разнообразными по степени своей подготовленности и самыми разнохарактерными по своимъ научнымъ запросамъ слушателями. Нетъ, на доле поливния наставника въ этомъ отношения лежала более сложная и болье трудная задача, чыть вакая предлежала и предлежить всякому другому. Если не догадываетесь, возлюбл. брат., то скажу прямо: особенная сложность и трудность преподавательской задачи покойнаго наставника обусловливалась самымь, такъ сказать, двусимсленнымъ положениемъ его предмета на почев его слушателей, предмета, научная постановка котораго немыслима вив связи съ оригинальныть языкомъ ветхозавътнаго писанія и который однако преподавался покойныть слушатолямь, въ пелой и притомъ своей половинь незнакомымъ съ этимъ оригинальнымъ языкомъ. Говорить ин после этого, что покойный несь двойную обязанность всякаго наставника? Онъ необходимо долженъ быль заботиться нетолько объ удовдетворенім научныхъ запросовъ своихъ слушателей, но и о томъ, чтобы, удовлетворяя эти запросы для одной половины

слушателей, не быть въ тоже время гласомъ вопіющаго въ пустыни для другой. Естественно, поэтому, что ему больше, чемъ всякому другому наставнику приходилось ведаться съ требованіемъ "быть всемъ вся". И слушателямъ покойнаго нужно только припомнить, какъ живо предносилось его совнанію это апостольское требованіе, какъ заботился онъ о выполненіи лежавшей на немъ двойной обяванности, какою умълою рукою сглаживаль онъ неровности той почвы, на которую воздъйствоваль своими чтеніями, какой глубоконаучный, но въ тоже время удобовариный для всёхъ матеріалъ преподаваль онъ въ нихъ и какъ, наконецъ, не ограничиваясь проподаваніемъ общаго научнаго млека для всёхъ своихъ слушателей, предлагаль нередко спеціальную твердую пищу для более совершенныхъ. Незабвенно, наконецъ, для слушателей покойнаго и то искренное отношение къ своему предмету, та любовь къ своему дълу, которая сказивалась въ каждонъ его словъ и которая сухое собраніе филологическихъ, археологическихъ и тому подобныхъ разъясненій превращала въ живое, одухотворенное, невольно приковывавшее къ себъ научное внимание цълое... Какъ не накъяться послъ всего этого, что образъ любинаго и любившаго наставника неизгладимою печатью ляжеть на сердцахъ его слушателей, что они не забудуть его по вся дни жизни своей, что молитва о блаженномъ упокоенін его души будеть всегдашнею и непрем'виною обязанностію всехъ ихъ и особенно техь, которне служать и будуть служить предъ престоломъ Всевышняго принесеніемъ безкровной жертвы?

Чтобы довершить изображение двятельности покойнаго профессора и всей тяжести потери, какую несемъ им въ его лицъ, слъдовало бы сказать и о трудахъ его, какъ ученаго библенста, трудахъ, по которымъ онъ быль наставникомъ нетолько для студентовъ, но и для всъхъ, кому дороги интересы священной библіологіи. Но не студенту судить объ ученыхъ трудахъ своего профессора и не при гробъ приличное иъсто для этого сужденія. Не могу однако я умолчать о томъ, о чемъ говоритъ и громко говоритъ самое положеніе того дъла, которому служилъ покойный и которое теперь

Coogl

иншается въ немъ своего работника. Кто не знаетъ, какъ не богато дъятелями то поприще, на которомъ работалъ покойный? Кому не извъстно, что не сотнями и тысячами считаются у насъ эти дъятели, а единицами, и единицами въ большинствъ случаевъ весьма мелкими, такъ что каждую библенстическую статью, ноявияющуюся на страницахъ нашихъ духовныхъ журналовъ приходится чуть-ли не съ восторгомъ привътствовать, какъ радостный признакъ все еще живущаго библенстическаго интереса? Кто не пожеть понять после этого, что почившій онбленсть быль работникомъ томъ поприще, которое всего более нуждается въ работникахъ и которое тернить тяжелый уронь оть нотери всякаго, а тымь болые такого крупнаго д'ятеля, каким быль почившій?.. А широкая популярность покойного, та популярность, какою онъ пользовался не только въ столичнихъ и ученихъ центрахъ, но и въ глухихъ провинціяхъ, гдв его толкованія сплошь и рядомъ являются главною приманкою къ академическому журналу,--о, какъ много говоритъ OHA O TOMB, YEME OHAT HOROHEMA HAR CROSTO ABAS H KARYD TAXкую потерю несуть вы немъ всй, кому только дорого это дело!..

Къ тебъ, дорогой наставникъ, обращаю свое послъднее привътствіе! Можеть быть я оскорбиль твою смиренно-мудрую скромность, не терпъвшую и при жизни выставлять на показъ свои дёла,—оскорбиль, коснувшись дёль твоихъ, отъ которыхъ ты почиль?!. Но прости мое дерзновеніе. Скорбь, тяжкая скорбь о твоемъ отшествіи отъ насъ,—горесть, глубокая горесть о въковъчной разлукъ съ тобою—воть что заставляло меня говорить о томъ, какъ многаго, важнаго и дорогато лишаемся мы въ тебъ... Миръ праху твоему, дорогой наставникъ! Госмодь да прівметь духъ твой съ миромъ! "...

Эти, ночти непрерывно сгадовавшія одна за другой рачи и кака-бы старавшіяся отдалить до последней возможности роковой моменть вачной раздуки съ останками любимаго человака, были причиною того, что богослуженіе, начавшееся въ 10 утра, затянулюсь до половины 2-го понолудни. Но и въ то время, когда по

окончаніи отпівванія гробъ вынесенъ быль на кладбище Александроневской лавры руками профессоровь и студентовь и опущень въ могилу, возвысился еще одинъ сочувственный дорогому покойнику голосъ. Онъ принадлежаль одному изъ постороннихъ академіи почитателей покойнаго, устюжскому купцу И. И. Красильникову. Почтенный коммерсанть произнесъ слідующее:

"Я не академическій ученикь, не родственникь и не землякь покойнаго почтеннаго Ивана Степановича, а обыкновенный изъчисла его ближайшихь знакомыхь со времени его академическаго студенчества.

Чтобъ понолнить свое не дополученное образование и чтобъ свърять свои практическія наблюденія и замѣчанія надъ процессомъ человѣческой жизни съ научними теоріями, я постоянно искалъ и ищу знакомства и дружества между людьми науки. Въ числѣ таковыхъ моихъ знакомыхъ и друзей сердца былъ и Иванъ Степановичъ. Какая-то сверхъестественная сила всегда особенно влекла къ покойному, кегда требовала надобность разрѣшить возникшій какой-либо спорный религіозный вопросъ или успоконться отъ какихъ-либо нравственныхъ страданій. Отъ его глубоковърнаго слова всякія сомнѣнія разрѣшались и страданія прекращались.

Вотъ почему я возъимълъ желаніе и нахожу полезнымъ сказать для памяти Ивана Степановича нъсколько словъ.

Въ церкви им слишали изъ устъ товарищей, друзей и учениковъ незабвеннаго Ивана Степановича инего прочувствованно-сердечныхъ словъ въ похвалу почившаго. Много и хорошо говорили: о бельшихъ и ценныхъ трудахъ Ивана Степановича, которыми онъ обогатилъ богословскую науку по священному Писанію, о его самоотверженной и не утомимой работь, не смотря на постоянное его белевненное состояніе, и какъ о человъкъ съ высшими благородными качествами. Но какую онъ принесъ пользу, какъ общественный деятель вообще, объ этомъникто пока ничего не сказалъ.

И воть этоть-то, весьма важный для его біографіи, пробыть я позволю себё пополнить въ немногихъ словахъ.

Иванъ Степановичъ, не смотря на свое отдельное ученое положеніе, до последнихъ дней своей жизни не чуждался бедныхъ и не просвещенныхъ людей, но какъ произмедмій изъ деревенскаго беднаго положенія и состоянія, онъ съ большимъ удовольствіемъ проводилъ время отдохновенія въ среде средняго и мало-просвещеннаго общества. Здёсь онъ быль и проповедникомъ христіанской нравственности и помощникомъ въ нужде.

Случайно на улицъ я встръчаю одного, совершенно инъ незнакомаго, молодаго человъка, оборваннаго и исхудалаго отъ голода. Образъ христіанскаго смиренія этого юноши обратилъ мое особенное вниманіе. Спрашиваю его: кто онъ, откуда и что представляеть въ данную пору?

— Крестьянинъ оренбургской губернін П..., учился въ школь, имью композиторскія и музыкальныя наклонности, пришель пышкомъ въ столицу, чтобы усовершенствоваться въ этомъ дъль, отвъчаль мив юноша, и при этомъ показаль мив свои музыкальные труды, говоря: "купите пожалуйста, дабы мив было на что сегодня поветь и заплатить за ночлегь".

Видя въ юношть человъка, который видимо и при голодной нуждъ стремится пропитать себя чрезъ трудъ, не входя въ дальнъйше разспросы я попросиль его отправиться со мною витстъ.

Приходимъ къ дорогому Ивану Степановичу. Застаемъ его за работой.

- Извините пожалуйста, Иванъ Степановичъ, было мониъ привътомъ. Можетъ не впопадъ: вы особенно заняты?
- Нътъ!... пожалуйста... прошу нокорно, видимо съ большимъ удовольствіемъ попросиль насъ И. С. садиться.
- Воть, обратияся я къ Ивану Степановичу, молодой человъкъ г. П... съ задатками таланта къ музыкъ, но крайняя его бъдность является препятствіемъ ихъ развитію. Придемте на помощь общими силами?
- Я готовъ, съ видинымъ удовольствіемъ сказалъ Иванъ Степановичъ.

И это слово стало немедленнымъ дѣдомъ: молодой человъкъ былъ взятъ И. С. на свое попеченіе, общими силами былъ обутъ и одѣтъ и, поддерживаемый матеріально, былъ поставленъ на путь, обезпечившій ему правильное музыкальное образованіе.

Когда я лично нуждался въ разъяснении нъкоторыхъ моихъ сомивний по вопросамъ религи, возникавшихъ при чтении раціоналистическихъ сочиненій, то Иванъ Степановичъ глубиною своего знанія священнаго Писамія и своей искренней върой моментально разсъевалъ мои сомивнія и превращаль мое сомивніе въ кръпкую въру по ученію нашей святой православной церкви.

Въ виду всего этого нельзя не согласиться, что не только академія и богословская наука, но и общество понесло въ Иванъ Степановичъ громадную и едва-ли скоро возивстиную потерю. Такіе люди—ръдки и необходины, въ особенности въ настоящее время, время сомнъній и маловърія.

Миръ праху твоему незабвенный учитель христіанской любви и не словомъ только, но и діломъ маставникъ на все доброе"!

И не въ однихъ рвчахъ друзья и почитатели покойнаго выразили свое горячее сочувствие къ его памяти. Печальную процессію украпіали также шесть вінковь съ соотвітствующими надписями: первый отъ земляковъ и друзей покойнаго съ надписью: Иже сотворить и научить, сей велій наречется во царствіи небеснъма, второй, четвертый, пятый и шестой отъ студентовъ академін разныхъ курсовъ-первый въ форм'я преста съ надписью: Беззавътно преданные студенты самоотверженному труженику профессору, остальные съ надинсью: профессору И. С. Якимову студенты, третій віновъ съ надинсью: От вятской д. семинаріи и стараго товарища дорогому Ивану Степановичу Якимову. Кроив того въ средв академической корпораціи, друзей и почитателей покойнаго открыта подписка на сооружение панятника незабренному труженику на его могиль. Къ участію въ ней приглашаются и все бывшіе слушатели и знакомые Ивана Степановича. Свои лепты они могутъ посылать на имя редакціи

"Церковнаго Въстника" и "Христ. Чтенія". Мъсто для могилы на монастырскомъ кладбищъ, по ходатайству преосвященнаго ректора академіи и по волъ Высокопреосвященнаго митрополита Исидора, уступлено лаврою даромъ.

Молодая вдова покойнаго, всего полтора года тому навадъ сочетавшаяся съ нимъ бракомъ, осталась безъ всякихъ средствъ къ существованію и все свое упованіе возлагаетъ на благосклонное вниманіе высшаго духовнаго начальства къ службъ своего мужа и на участіе къ его памяти со стороны добрыхъ людей.

Редакція "Христіанскаго Чтенія", кромѣ общихъ причинъ, краснорѣчиво разъясненныхъ въ рѣчахъ, произнесенныхъ надъ смертными останками Ивана Степановича, имѣетъ еще особыя причины оплакивать его преждевременную кончину. Покойный профессоръ былъ постояннымъ и самымъ дѣятельнымъ сотрудникомъ "Христіанскаго Чтенія". Кромѣ общаго участія въ журналѣ, который онъ не рѣдко украшалъ серьезными изслѣдованіями и статьями по предмету своей спеціальности, онъ самостоятельно завѣдывалъ однимъ изъ важнѣйщихъ отдѣловъ его, именно—отдѣломъ толкованій на книги св. Писанія В. Завѣта, отчасти какъ редакторъ, отчасти какъ авторъ. Ему исключительно принадлежатъ толкованія на книгу пророка Іереміи и на 27 первыхъ главъ книги пророка Исаіи и въ значительной степени толкованія на Псалтирь, въ которыхъ онъ принималъ участіе въ качествѣ редактора.

Участіе покойнаго въ этомъ отділів было такъ существенно, что по случаю его неожиданной кончины редакція вынуждена закрыть этотъ отділь на неопреділенное время. Это одно даетъ уже весьма осязательную мірку научной компетентности покойнаго вообще и тяжести его утраты для редакціи.

Прими же, дорогой сотрудникъ, отъ редактора любинаго тобой журнала поклонъ до сырой земли, въ которой покоится теперь твое тъло. И да пребудетъ на въки незабвенною твоя добрая память!

<sup>«</sup>ХРИСТ. ЧТЕН.», № 7—8, 1885 г.

### Подвижники и монастыри крайняго съвера \*).

(Продолжение).

"Емецкаго волона Благовъщенская убогая пустыня" (архангельской губервія).

Е. Барсовъ въ своемъ «Алфавитномъ указателв монастырей одонецкой епархіи» 1) помножаль одну и ту же обитель на двъ и даже на три, наприм. Спасо-Каргопольскій монастырь и-Строкина пустыня, Аглимозерская и-Наглимозерская, Челиевсван-Челмогорская и Челмозерская. г. и, повторяя ощибки «Исторіи россійской ісрархів», влаль для счета и тв пустыви, въ существование воторыхъ самъ не вършть напримъръ «Казаринову... Между темъ опустиль такія обители, которыя действительно прежде существовали въ каргопольскомъ и олонецкомъ увздахъ, когда-то занимавшихъ пространство болве всей нъшней олонецкой губернін, — ваковы: Нятина, Сыринская, Емецкая-Благовъщенская и проч.-Конечно спасибо ему и за то, что онъ... или върнъе благодаря просвъщенному вниманію архіепископа Аркадія, по слову котораго со всехъ концовъ епархін стенались из рукамъ Барсова все сведенія, почти все памятники древности, которыя и повывель онь на свъть Божій... Наше дъло-исправлять ошибки первыхъ нашихъ тружениковъ...

Несомивнию то, что Епецваго волока Благовищенская пустынь въ XVII и XVIII вики находилась въ «каргопольскомъ убадъ» <sup>2</sup>); теперь ее должно искать въ архангельской губ., если только отъ нея что нибудь осталось...

Какъ основатель, такъ и время основанія этой обители ненавъстны.

Въ большомъ сунодивъ Александро-Ошевенскаго монастыря (каргопольскаго увзда) читаемъ «написанные имена начальниковъ пустынямъ и монастыремъ каргопольскаго увзду»:

«Инова Кирилла (челменскаго), священновнова Кирилла (сыренскаго); инова Серапіона, инова Никодима (кожеозерскихъ); инова Діодора (юрьегорскаго), священно-инова Поліевкта (кодмозерскаго); священно-игумена Пахомія (венскаго), инова Вассіана (стровинскаго или спасозерскаго), инова Іоны (волосатаго, положившаго начало «пустыни», что теперь Успенскій женскій монастырь въ Каргополь); Асанасія, Алексія, священно-инова Іоасафа; инова Тарасія (елгомскаго), инова Елеавара (анверскаго), ннова Тимофея (наглимозерскаго); схимника инова

<sup>\*)</sup> См. №№ 5—6 «Христ. Чтенія» за текущій годъ. Подстрочныя приміти. см. въ конців статьн.

Евоимія, священно-инова Исакія, схимнива і ромонаха Миханда, іеродіанона Кирилла, инона Еворосина, инона Іоасаов, инона Кориндія, инови (ни) Евгенін» (не веретьевской-ди? Итого 23).

Но вто изъ нихъ былъ основателенъ «Емециаго волока, Благовъщенскіе пустыни -- прямо указать нътъ ниваной возможности. Основателей же извистных намъ 11 монастырей мы означили въ свобвахъ.

Однако въ 7070—1562 году пустынь эта уже существовала, ибо была записана въ Сотной иниги Неинты Яхонтова: «А... пашня-говорится въ грамотъ Благовъщенской обители-подъ монастыремъ въ денежныхъ доходъхъ обълена, по Сотной книгъ Миниты Яхонтова съ товарищи, въ 70 году» 3). Сатдовательно монастырь этотъ относительно древній, особенно въ сравненіи съ Кодлозерской, Хергозерскою, Юрьегорской и другими молодыми обителями нашего сввера!..

Въ 1584-1598 гг. онъ уже дълается владъльцемъ царской жалованной грамоты: «Быда де у нехъ, -- разсвазывали емецвіе старцы, -- блаженные памяти Государя Царя и Великаго Князя Өедора Ивановича всеа Руссін жаловальная грамота. А по той гранотъ велъно имъ владъть землею и всякими угодъи и промыслы вверхъ по Онегъ ръвъ до ръчки до Пяленги на четыре версты, а внизъ до Каркуса порога на пять верстъ (всего на 9 верстъ въ одну сторону...), да въ Емпъ ръкъ до мосту, ниже Оленья броду на версту. Да по той же грамотв Новгородскаго Матрополита десятильникомъ въ нимъ въ пустыню въззавати, и кормовъ и подводъ съ нихъ имать, и никавихъ обидъ ниъ чинить-не вельно» 4).

Затвиъ въ 7123-1615 г. монастырь попаль въ «приправочную внигу письма Семена Языкова, да подъячего Семена Осокина» в), описывавшихъ земли...

Навонецъ подвергся и разоренію Литвы, кавъ надо полагать въ 1619 году: «И въ разоренье-де, -- сказывале монахи, -- Литовскіе люди въ той ихъ пустынь старцевъ постили, а жалованную rpanoty compan... > 6).

Но сожгли-ли еще что (кромъ грамоты), чернецы не говорять; церковь же, въроятно, была пощажена врагами, ибо черезъ 2-3 года послъ «разоренья», едва-ли могъ построить ее единственный тогда монахъ Осія 7), тимъ болие, что окольнымъ престыянамъ тогда было не до того, чтобъ церкви строить.

Вотъ въ какоиъ состояніи описывается эта обитель въ 1621-22 гг., т. е. спустя 2-3 года послъ «разоренья».

Въ новгородской четверти, въ каргопольских писцевых С

внигахъ письма Ивана Воейнова да дьяка Третьяка Копивка, 129, и 130 году, написано: «Въ варгопольскомъ уведв, въ турчасовскомъ стану, на Онегъ ръвъ, на Емецкомъ волоку, монастыревъ убогій, Благовищенскій; а въ ненъ дерковь Благовищенія Пречистые Богородицы древяна, стоить безь пінія, и церковнаго строенья вътъ ничего. А въ томъ монастыръ живетъ въ кельй старецъ Осей.-Пашин паханые худые земли около монастыря осмина, да передогомъ три четверти въ полъ, а въ дву потомужъ; въ жавущемъ полъ-полъ-пол-четверть выти, впустъ полчетверти и полполчетверти выти, свиа на живущее и на пусто, противъ Каркуса по горъ 15 копенъ; да того жъ монастыря пустошь Гора, а въ ней мъсто дворовое: пашин-перелогомъ худые земли осмина, да лесомъ поросло 7 четвертей въ полъ, а въ дву-потому жъ; въ пуств полвыте и полъ-полъполъ-четверть выти; свиа ивтъ; обоего-пашни паханые и перелогомъ 12 четей; въ живущемъ пол-пол-пол-четверти выти. впусто поль выти и поль четверти и пол-пол-четверти и полпол-пол-четверти выти; свиа 15 копенъ в).

Кромъ того емецкимъ монахамъ принадлежали вемли и вдали отъ ихъ Благовъщенской пустыни. Вотъ что читаемъ объ этомъ въ той же писцовой внигъ: «Волость Шелекса на ръчкъ на Емцъ, и на Шелексъ, и на Истовъ озеръ, а въ ней ... деревня Скомороховская пуста, а въ ней два двора пусты Максимка Сергъева, да Иванка Терентьева: пашни перелогомъ оброчные худые земли,—что дано ново на оброкъ Благовъщенскаго монастыря, что на Емецкомъ волоку, старцу Осею з братьею,—5 четей въ полъ, а въ дву потому жъ, въ оброкъ четь и пол-полчети выти. Съна 11 копенъ съ полу копною. А оброку имъ съ тое пустотные земли платить по шти алтынъ по 4 деньги на годъ, да пошлинъ 2 деньги» э).

Въ писцовой же внигъ 7156—1648 г. «при оной пустыни и деревни Скомороховской (принадлежавшей монастырю) было написано пашенной земли» почему-то только «5 четвертей съ осминою; съна при пустыни и въ деревни на пусто и на жило 26 копенъ съ полу копною» 10).

Последствіемъ литовскаго разоренія описываемой обители и сожженія ея жалованной грамоты было то, что монахи, не имея писменныхъ данныхъ на владемыя ими земли, принуждены были подвергаться обидамъ отъ соседнихъ крестьянъ, которые не опускали случая самовольно пользоваться монастырскими угодьями... въ теченіе более чемъ двадцати летъ... Такъ же и митрополичьи десятильники, пользуясь неименіемъ въ пустыни

дъготной грамоты, «налоги чиним великіе», что не могло не отозваться на экономическомъ состояніи обители. Такой порядокъ вещей вынудилъ настоятеля пустыни—«чернаго попа Клрилла» въ 1648 г. обратиться съ просьбою къ царю Алексъю.

«И нынь были намъ челомъ», -- говорилось въ гранотъ «отъ Царя и Великаго князя Алексъя Михайловича всеа Руссів», посланной свъ Каргополь, воеводе Василью Ивановичу Жукову , --«били намъ челомъ Каргопольского увада, съ Емецкаю волока, Благовищенские убогие пустыни черной попъ Кирило съ братьею. Была де у нихъ блаженные памяти Государя Царя и Великаго Князя Оедора Ивановича всев Русін жалованная грамота, а по той грамоть вельно имъ владъть землею и всявии угоды и промыслы, вверхъ по Онегъ ръкъ до ръчки до Пяленги на четыре версты, а внизъ до Каркуса порога на пять верстъ, да въ Енцв рекв до мосту ниже Оденья броду на версту; да по той же де грамотъ Новгородскаго Митрополита десятильникомъ къ нимъ въ пустыню въвзжати, и кормовъ и подводъ съ нихъ имать, и нивавихъ обидъ имъ чинить не велёно. И въ разоренье де, Литовскіе люди въ той ихъ пустыни старцевъ посъвли; а жалованную грамоту сожгли: и после того де Пабережскіе, и Марковскіе и Шелековскіе врестьяне ихъ старцевъ обижають, черевъ мосты ихъ, наймуяся у Каргопольцовъ-торговыхъ людей, возять многіе товары и тв изь мосты лошадми разбивають, а мостить не помогаютъ; да тъ жъ де врестьяне ихъ монастырскую пашню пашуть и вновь росчищають, и свиные покосы восять, а въ достальныхъ ихъ пашняхъ хлебъ и сенью покосы травять скотомъ, и на оверахъ, и на ръкахъ-на ихъ промыслахъ рыбу довять, и многими угодьи владъють насильствомъ и ихъ, старцовъ быютъ, и всякое насильство чинятъ. А Новородскаю митрополита десятильники въ нимъ прівзжають, в кормы и подводы съ нихъ емлють многіе, и поминки правять, и налоги чинять великіе: и ото того де они стали разворены, и обнищали, и задолжали великими долги,-погибають до конца. А наши грамоты у нихъ нътъ-борониться нечъмъ. И намъ бы ихъ пожаловать, велети бъ имъ дать нашу грамоту, чтобъ престъяне V НИХЪ ПАШЕН И СЪННЫХЪ ПОКОСОВЪ НАСИЛЬСТВОМЪ НЕ ОТНИМЕЛИ И мостовъ мостить пособляли; а десятильники бъ въ нимъ въ пустыню не въбзжали, и кориовъ и подводъ у нихъ не имали, и поминковъ на нихъ не правили, и ниванихъ налоговъ не ченили. И мы-продолжаетъ Царь-Каргопольскаго увзда, Емециаго водова, Благовъщенские убогие пустыни чернаго попа Кирилла съ братьею пожаловали: вельди имъ дать нашу оберегательную д грамоту: И накъ въ тебъ ся наша грамота придетъ и ты б тое Влаютиченские убойе пустыни чернаго попа Кирина за братьею оберегалъ: Каргопольскаго узада Пабережскимъ и Мелековскимъ крестьнеомъ никакой обиды и всемьства имъ въ пашит и въ угодьяхъ и, ни въ чемъ—чина не велълъ, и мосты имъ велълъ помогать (мостить). А Новгорискаго Митрополита десятильникомъ въ тое пустыню въззата бы еси не велълъ, чтобъ старцомъ отъ нихъ никакіе налоги и было. А прочетъ сю нашу грамоту, велълъ съ нее списать сысовъ, да тотъ списовъ оставить въ нашей казиъ, въ Съзлачи Избъ, а сю грамоту нашу отдать Благовъщенскіе убогіе пустын Черному Попу Кирилу съ братьею. Писанъ на Москвъ, гътя 7156, іюня въ 31 день» (подпись: «Діакъ Микифоръ Демидовъ Справилъ Степанко Лялинъ») 11).

Грамота эта впоследствии подтверждена младшими сыновым Цара Алексва въ 1685 году такъ: «Лета 7193, февраля во 18 день, Великіе Государи, Цари и Великіе Князи Иванъ Алексвевичъ, Петръ Алексвевичъ, всеа Великія и Малыя и Былы оссіи Самодержцы, слушавъ сей грамоты отца своего—венкихъ Государей, блаженныя и въчные памяти достойнаго Венкаго Государя, Царя и Великаго Князя Алексвя Михайловича. всея Великія и Малыя и Бълыя Россіи Срмодержца, недъли ва ней подписати свое Государское повельніе, что быти во всень потому, какъ въ сей грамоть написано, кромъ твхъ статей, воторыя ихъ Государскими новыми указы и новоуказными статьям отставлены. Діакъ Иванъ Волковъ» <sup>12</sup>).

Здась историческій занавась «убогой пустыни» на насколью десятилатій опусваєтся!.. И мы, узнава изъ приведенной грамоты только двухъ ен настоятелей—Осію и Кирила, затальвъ теченіе палыкъ почти 90 лать не знаемъ ни одного настоятеля, не говоря уже о числа монашествующихъ.

Въ 1702 году принисывается въ наргопольскому Снасскому монастырю пустынь «Касьянова, — Касьяновъ волочевъ» 13); подъртниъ же именемъ значится она и «въ половной записи» названаго монастыря 1707 г. 14). — Не «Емециаго» ди «волов, Благовъщенская пустынь» и здъсь такъ названа? Тъмъ болъе, что «Касьяновой пустыни» ни въ накихъ бумагахъ Спасскаго понастыря болъе не упоминается, да таковой не значится и въ «Указателъ» Е. Барсова, а хотя въ «Исторіи россійской ісрархіи» (ч. IV, стр. 830) и упоминается, но во 1-хъ съ именемъ «Благовъщенской» же («Благовъщенская на Касьяновъ Волочев, мужеск.), во 2-хъ приписною въ Крестному монастырю» (когда

«приписана?»), тогда какъ намъ хорошо извёстно, что эта «Исторія» не рідко описываеть одну и туже обитель подъ двуми и даже тремя названіями, въ разныхъ мёстахъ... въ указё «Каргонольской, разбора церковниковъ и ихъ дътей, вкспедици»; отъ 20 ноября 1755 года, и современной ему въдомости, также упоминается «Касьяновъ водочекъ» въ чисав приписныхъ въ Спасскому монастырю пустынь, что опредъявется въ него «Шадекушской вол., церкви Срвтенія Господня попъ Михайло Гавридовъ»; за то вовсе не упоминается Ямецкая пустынь, которая въ названномъ году уже состояда прицисною за названнымъ монастыремъ. О припискъ описываемой пустыни въ первой четверти XVIII въка въ Спасскому монастырю упоминается вътакъ сказать-формуль казначея Спасскаго монастыря монажа Кипріяна за 1733 г. «Отъ постриженія мив, — говорить вазначей, — Каргопольскаго ужива, Янецваго волока, въ Благовъщенской пуст. 15, отъ пребыванія въ Каргопольскомъ Спасскомъ монастырь 8 льть. А въ Спасской монастырь изъ той Благовъщенской пуст. переведенъ въ протиомъ 724 г. бывшимъ Архимандритомъ Іосифомъ, когда та Благовъщенская пустыня была къ тому Спасскому монастырю приписана... постриженъ я въ монашество въ 718-иъ году, тое, Ямецкаго Волова, Благовъщенской пуст. Строителемъ Іеромонахомъ Павломъ», следовательно въ 1724 году она состояла тогда уже приписною и въ доношенін отъ 26 августа 1725 года «о пятинномъ кайбяюмъ сборй» называется «Емециимъ Волочномъ» 15). Разница только въ первомъ словъ: тамъ «Касьяновъ», здъсь «Емецвій», но тутъ и тамъ- «волочевъ». Въ указъ отъ 31 августа 1731 г.-о представленіи въдомостей о количествъ въ монастыряхъ хлъба,названа «Ямецкаго Волочка, Благовищенской пустыней» 16), подобно и въ въдомости 1741 г. «Ямецкаго волока, Благовъщенская пустыня > 17).

Однако такое событіе, какъ приписка Касьяновой или Емецкой пустыни къ монастырю ни чего до насъ не сохранило...
Половная же запись ничего не разъясняетъ—ни о зданіяхъ, ни
о монашествующихъ; изъ нея видно только, что архимандритъ
подрядилъ въ 1707 г. въ Касьянову пустыню половника на
10 лътъ, что тамъ было хлъбопашество, небольшое скотоводство,
и что отъ послъдняго долженъ былъ получаться монастыремъ
очень незначительный доходъ, въ родъ коровьяго масла 18)—вотъ
и все!

### Строитель іеропонахъ Павелъ, 1718-1741 гг.

Вст, приписанные къ болте многолюднымъ или извъстнымъ обителямъ по волт Петра I-го, въ последние годы его парствования, малолюдные монастыри въ 1727 г. согласно парскому указу вновь получили самостоятельность, въ томъ числе и Ямециаго волока Благовещенская пустыня, при настоятеле своемъ строителе iepoмонахт Павле 19), который упоминается и въ 1741 г. 20).

Кромъ его, строителя, въ 1738 — 1741 гг. жителей было въ пустынъ: «казначей монахъ Іона, крыдашанинъ монахъ Іоспеъ; бъльцовъ: псаломщикъ 1, хлъбопеварной и поваръ 1, сторожъ и келейникъ 1, скотникъ и пастухъ 1, помельщикъ на мельницахъ 1, коровница 1; въ деревни Скомороховской: повъренной 1, коровникъ 1, пастухъ 1, коровница 1»; итого 13 человъкъ; въ томъ числъ 3 монашествующихъ.—Церковъ была «+, а въ ней престоловъ 2»: одинъ Благовъщенію 21), другой неизвъстно кому.

Доходъ «убогой пустывыки» въ 1734 — 1737 гг. простирался отъ 22 р. 25 к. до 23 р. 52 к. на ассигнаців; въ 1741 г. покаванъ въ 21 р. 67 к. Онъ проистекалъ: «отъ подаянія въ вружку провзжихъ мірскихъ дюдей, и собранныхъ на храмовые праздники, и отъ произну восковыхъ свячь ежегодно отъ 4 р. 5 к. до 5 р. 27 к.; «съ монастырской мельницы за меливо у окольнихъ жителей помельнихъ денегъ отъ 4 р. 1 к. до 12 р. 19 к. (преимущественно около 9 р. и болве); «отъ продажи скота» («рогатаго» и проч., въ 1735 г. и «лошади») — отъ 6 р. 90 к. до 8 р. 24 к.; «изъ продажи покупныхъ отъ моря сельдей» (въ 1734 г. 5 р. 97 к.), въ 1737 г. сверхъ того еще «извозных», въ зимнее время, 6 рублевъ 11 к.»; «отъ извозу сухимъ путемъ клади», въ 1734 г.—82 коп.; «за извозъ отъ подряду у каргопольцовъ отъ моря товаровъ, въ 1736 г.-6 руб.-Въ 1741 г. доходы «отъ извозу и продажи сельдей» не повазаны; а вивсто нхъ почему-то выставлены въ доходъ какіе-то «взятые, за неимъніемъ мокастырской вазны, на расходы, заимообразно», въ 1738-1741 rr. no 3 p. 331/3 R. 21).

Расходъ пустыни простирался въ эти годы отъ 22 р. 25 к. до 23 р. 52½ к.; въ 1741 г. — 21 р. 34 к. Онъ производился на сятдующіе предметы: «въ церковныя нужно-потребности: на покупку воску, ладану, вина церковнаго, муки на просфоры, на кутью меду», ежегодно отъ 3 р. 36 к. до 5 р. 25 к.; «про пустынной обиходъ, про братію и трудниковъ соли» 5—6 пудъ—отъ 90 к. до 1 р. 8 к., «рыбы трески 5 пуд.—80 к.; про пустынный обиходъ холсту на свитке, и ряднины, на мъщки и работ-

никамъ на рубахи на 1 р. 1 к.--на 2 р. 81 к.; отъ дъла кожъ и овчинъ (въ 1736 г.) 61 к.; отъ съченья и отъ тески тесу» (1737 г.) 40 к.; «скотскимъ двумъ пастухомъ найму 2 рубли; отъ починые мельничного пруда издержано работникомъ (въ 1735 г.) 50 к-; работникомъ отъ съченья подсъкъ» 50-56 к.; «отъ повупви желіза, и сохъ и укладу (стали), и отъ вузда (ковви) то. поровъ и косъ, и отъ поладки сохъ и мельничныхъ инструментовъ выходило» отъ 54 к. до 5 р. 5 к.; «въ платежъ подушныхъ денегъ съ трехъ душъ, генварской и сентябрьской - обоихъ подовинъ, 2 р. 10 к. до 2 р. 70 к.; «да за платежемъ тъхъ денегъ выходило отъ письма подъячимъ и солдатомъ 30 коп.». Платили «въ Велико-новоградской архіерейской вазенной прикавъ вновь положенный окладъ на содержание школъ, да за двадесятую часть хавба деньгами и приназнымъ дюдемъ за труды и ваду» отъ 4 р. 45 в. до 10 р. 11 в. въ годъ.—Въ 1735 г. «по указу вздилъ строитель въ Новгородъ для допросу о пострижения монаховъ, издержалъ въ новгородскомъ разрядё подъячимъ отъ письма и себъ на пищу, и на насиъ подводъ, въ объ стороны,---8 руб. 1 воп. > 23).

Поствъ клъба — ржи, овса, ячменя простирался, какъ около пустыни, такъ и въ деревив Скомороховской, ежегодно отъ 6-ти четвертей 6 четвериковъ (въ 1734 — 1737 гг.) до 7 четвертей 2 четвериковъ (въ 1741 г. показанъ только въ 5 четв.. 4 четверива). Сборъ онаго простирался отъ 25 четв. З четверивовъ до 47 четвертей 3 четвериковъ (въ 1741 г. урожай показанъ въ 67 четвертей  $7^{2}/_{3}$  четверивовъ). Изъ этого числа ежегодно потреблялось братствомъ, служителями обители «и для страннопріятія» отъ 25 четв. З четвериновъ, будто бы до 40 (!) четвертей (въ 1741 г. повазано потребленнаго жавба 42 четверти 3/3 четверика). А число жителей пустыни-что особенно замъчательно-въ названные годы было одно и тоже!--именно: 13 челованъ. Между твиъ въ (концв) оффиціальной «въдомости» 1741 г. «строитель іеромонахъ Павелъ съ братіею > «объявляють, что оная въдомость въ приходныхъ и расходныхъ прошлыхъ: 738, 739 и 740 годовъ записныхъ монастырскихъ внигъ и, изъ прочихъ обстоятельствъ сочинена самою сущею правдою, безъ всякой утайки. А ежели въ сей въдомости — продолжаетъ строитель -- вакъ въ приходъ и расходъ, такъ и въ протчемъ требуемомъ, хотя въ маломъ въ чемъ ни есть, явится какая утайка и за то повинны ны-строитель съ братією такова штрафованія, наковъ по указомъ надлежитъ, неотмънно» 34). И это завърение настоятель Павелъ закръпнаъ еще собственноручнымъ подписомъ за себя и за казначея!—Свнокоса считали будто бы только <26'/з копенъ,—по примъру въсомъ пудъ — 53 пудв». — «Земли пашется на монастырь — объяснялъ строитель въ своей въдомости 1734/7 годовъ—только одна половина, а другая половина отдается по всягодно работнымъ людемъ на себя пахать, которыя живутъ близъ пустыни—изъ государственныхъ крестьянъ, для того, что за оною пустынею вотчинъ—крестьянъ и бобылей не имъется ни малого числа, — работъ обрабливать не-кому, в обрабливаютъ они вышеозначенныя оную половину земли, которая на монастырь, пашутъ и съна ставятъ и дрова на монастырь, городьбу кругъ поль и сънъ городятъ, и хлъбъ обжинаютъ и молотятъ, и всякую работу обрабливаютъ за своимъ хлъбомъ, и безъ найму» 28).

Скота «при пустыни и деревни» содержалось «2 кобылицы престарълыхъ, двое жеребятъ двулътнихъ, 1—селътной; дойныхъ коровъ 8, нетълей 2, подтълковъ двулътнихъ 10», всего 25 штукъ<sup>26</sup>).

Таково-то было тогда внутреннее состояніе обители!

Но после 1741 г. составъ монашествующихъ Емецкаго водока Благовъщенской пустыни измънился; въ 1743 г. уже ни јеромонаха, ни настоятеля — не имълось; последній, вероятно, умеръ. Вотъ доказательство. — «По указу Св. Правительствующаго Синода члена, веливаго господина, преосвящ. Амвросія, Архіеписнова Великоновоградского и Великолуцкого, изъ Каргопольского духовного правленія, Каргопольского ужида, Александро-Ошевенского монастыря игумену Аванасію. Сего декабря 13 дня, въ поданной въ лицу его преосвященства, Каргопольскаго ужада, Устьмошскаго стану, Пабережской волости, государственнаго врестьянина Ив. Исакова, сына Госьина челобитной написано: урожденіемъ де онъ, Госьинъ, объявленной Пабережской вол. и, при переписи генералитецкой написанъ въ той же волоств и въ подушной окладъ положенъ, и подушныя деньги и протчія зборы, по расположению въ равенствъ со врестьяны платиль, бездонмочно. А отъ рожденія ему нынё имвется 62 летв п въ прошломъ 1727 г. овдовълъ, и дътей, какъ мужеска, такъ и женска полу нивого не виветъ. И по томъ овдовънів, по объщанію ево, жиль онь, Госьинь, того-жь Каргопольского увзда, въ Ямецкой Благовъщенской пустыни, въ монастырскихъ въ пенарив, и въ поварив и въ протчихъ монастырскихъ трудъхъ, по сей 743 г., во всякомъ у настоятеля и братіи послушаніи, безъ прекословія. А нынъ де онъ, Госьинъ, имъетъ всеусердное и не превратное свое наибреніе, чтобъ ему въ той Благовіщенской пустына постричись въ монахи, но безъ указу его преосвященства --- эс неимпніємь въ той пустыни ісромонаха — другихъ монастырей

іеромонахи постричь его въ монахи имъютъ опасеніе. А чтобъ ево, Госьина, въ монахи постричи тое Ямецкой Благовъщенской пуст. отъ казначен монажа Іоны з братіею просительное письмо, тавъ и отъ каргопольской воеводской канцеляріи о уволеніи ево для постриженія въ монахи, съ пріобщеніемъ з данного ему объявленной пабережской волости отъ старосты со врестьяны уволетельного письма, и что за него, Госьина, накъ подушныя, тавъ и въ протчія вборы деньги платить будуть бевъ отміненія, копією промеморія съ нимъ, Госьинымъ, въ каргопольское духовное правленіе прислана, который при томъ объявиль и просиль оной Госьинъ его преосвященство о пострижение его, Госьина, въ тое Янецвую Благовъщенскую пустывю по объщанию его, въ монахи, учинить по указомъ ен и-го в-ства и его преосв-ства ръшеніе и о томъ постриженіи, нъ кому надлежить, послать его преосв-ства указъ. И сего денабря 13 дня, по его преос-го архіспископа указу и Каргопольскаго духовнаго правленія приказанію велено по сил'я прописанныхъ и духовного регламента пунктовъ и указовъ, по поданному отъ Госьина доношенію, съ пріобщеніемъ з данныхъ ему, Госьину, Ямецкой Благовъщенской пустыни отъ казначея в братіею просительного, о постриженіи ево, Госьина, въ монаха письма и посланной изъ Каргопольской воеводской ванцелярів и что за оного Госьина, какъ подушныя деньги и протчія зборы платить, пабережской волости, староста со врестьяны обязались писмянно, и оной Госьинъ отъ оной канцеляріи для постриженія въ ту пустыню въ монахи отпущенъ; промеморіи о постриженіи оного Госьина въ монахи, въ показанную пустыню, по силъ св. правиль и повазанныхъ регламента и указовъ послать его преосвященнаго архіепископа въ тебъ-Александро-Ошевенскаго монастыря игумену Асанасію указъ немедленно. И по исполнении вышеписанного велёть въ духовное правление отрепортовать доношениемъ безъ всяваго замедления. И нгумену Асанасію о вышеписанномъ учинить по сему его преосвищенства указу и Каргопольского духовного правленія приказанію, во всемъ не отмінно, и по исполненім вышеписанного въ реченное духовное правление отрепортовать доноше віемъ въ самой скорости, немедленно. Декабря 15 дня 1743 году. Заващивъ, соборный священнивъ Петръ Осодотовъ».

Въ 1744 г. жили въ ней только 2 монаха Іона и Исакій, оба, при томъ, безграмотные; вмёсто строителя ісромонаха Павла управляль обителью вышеупомянутый казначей монахъ Іона, по крайней мёрё до 1746 г., если только не дольше. Оставшанся отъ Іоны вёдомость 1745 г. (въ которой упоминается еще трежъ

пустыни псаломицивъ монахъ Іосноъ») говоритъ и о томъ, въ канихъ именно мъсяцахъ посъщали богомольцы Благовъщенскую пустынь, и въ канихъ—нътъ: «А въ генваръ, февралъ, апрълъ, — говорится въ ней, — въ октябръ, въ ноябръ, въ декабръ мъсяцъ сбору въ той вышеозначенной пустыни въ церковную назну не имълось, для того «что въ тъхъ мъсяцъ(хъ) никакова народнаго собранія не бываетъ». Изъ этой же «въдомости» видно, что въ 1745 г. въ мъсяцахъ: январъ, мартъ, апрълъ, сентябръ и октябръ израсходована «на церковныя потребы: на покупку воску, и свъчь, вина церковнаго, масла деревяннаго, дадану, муки пшеничной, меду и прочаго» на «5 р. 6 к.», слъдовательно богослуженіе въ церкви отправлялось и безъ своего іеромонаха, какимъ либудь привозимымъ священникомъ... Выручено въ «мартъ, маъ, іюнъ, іюлъ, августъ, сентябръ» столько же, т. е. 5 р. 6 к. <sup>27</sup>).

Описываемая пустынь не долго на этотъ разъ пользовалась самостоятельностію: по слованъ «Исторіи россійской ісрархів» она приписывается, — но въ которомъ году—неизвістно, — въ Елгомской пустыни <sup>28</sup>), а послідняя, въ свою очередь, въ половинь XVIII віка, вмісті съ кругими обителями, приписывается въ опустівшему каргопольскому Спасскому монастырю <sup>28</sup>).

Другихъ причинъ, а также и свъденій объ особенной отдъльной припискъ «Емецкаго волока» къ монастырю мы не нашли, но върно то, что она въ 1755 — 1764 гг. состояла приписною, какъ это сейчасъ и увидимъ.

Крестнаго монастыря (онежсваго увзда, архангельской губ.) архимандритъ Виссаріонъ, завъдывавшій временно и варгопольскимъ Спасскимъ монастыремъ съ приписными, уважая въ С.-Петербургъ 30), распоряжениемъ своимъ отъ 5 декабря 1755 г. привазаль схимонаху описываемой обители Іонъ «быть въ тое пустыни для всяваго монастырскаго исправленія и присмотру надъ встии», т. е. приказаль быть управляющимъ: «И схимонаху Іоны, будучи въ тое пустыни всявое монастырское исправление и присмотръ надъ всвии имать добропорядно, -- говорится въ приказъ, — дабы нигдъ, ничего, ни къмъ монастырского въ похищеніи отнюдь не было, и въ монастырскихъ угодьнять лесовъ ниваковыхъ никто отнюдь бы, безъ ведома твоего, и безъ наддежащаго платежа въ монастырь-не рубили, а вто будетъ свльно и своевольно рубить и на таковыхъ имъть въроятную записку, со свидътельствомъ, для представленія о томъ, на наковыхъ своевольниковъ въ насильной порубки куда надлежить, и во всемъ поступать какъ указы повельвають, неизменно, безъ всяжаго пополяновенія въ неправдъ зі). Digitized by GOOGIC

Кромъ сего ведаря схимонаха Іоны въ это время упоминаются следующіе обитатели пустыни: «Шалекушской волости попъмихайло Гавриловъ 58 летъ», определенный «на Касьнювъ Волоченъ» указомъ, отъ 20 ноября 1755 года, «каргопольской, разбора церковниковъ и якъ детей, экспедиція»; 1756 г. «іеромонахъ Іоасасъ, казначеемъ (впрочемъ изъ приходо-расходной книги—1756 же года—келаря схимонаха Іоны видно, что іеромонаха тогда не было: на праздникъ его привозили изъ другаго монастыря); монахи: Варлаамъ, Кипріанъ—слепъ, боленъ; монастырскіе служители и работники: Алексевъ—дъячномъ, Оедоръ Ивановъ—хлебникомъ, Семенъ Алексіевъ—конюхъ, Ив. Ивановъ — коровникъ, Семіонъ Оедоровъ, Оедоръ Сосоновъ»; всего 11 человъкъ 25).

Изъ приходо-расходной впроченъ неоффиціальной книги нелари схимонаха Іоны видно, что доходъ пустыни 1756 г. былъ въ 2% раза болве дохода, повазаннаго за 1741 г., т. е. въ 52 р. 16 к., не вкаючая еще въ это число остаточныхъ отъ 1755 г. 3 р. 38 в. Главный источникъ дохода составляла тогда монастырскан мельница: «У мельника Өеофана Елисеева — читаемъ въ внижев - принято помельнихъ денегъ въ разное время 16 р. 17 к.; затъмъ продажа монастырского свота дала 14 р. 80 к.; «за монастырскую дошадь-кобылу, шерстью рыжая, принято денегъ 4 рубли; постороннимъ людямъ, ради монастырской необходимой нужды, продана корова, іюля двя, взято денегь 1 р. 80 к.; продади бычка малаго, ванди 2 р.; продали быковъ, взяли 7 р. Да продано монастырскаго хавба-ржи на 4 р.». Оброва»: «Свомороховскаго села у половника у Стефана и Ивана подрядныхъ денегъ принято 7 рублевъ съ полтиною, да за прежней 755 годъ 11/2 руб. Взяли за постоялое съ Петра Иванова рубль. Навонецъ вилады, поданніе и выручка за свічи принесли 6 р. 66 к.: «Каргополецъ Ив. Ивановъ Зажигинской по раденію положилъ въ казну (въ февралъ) 54 к. Маія и іюня по 10 число вынято мірскаго поданнія изъ ящика денегъ рубль 62 к. Вхалъ (каргопольскій) воевода Николай Ивановичь, положиль въ казну богорадвиьемъ рубль; Петръ Бонинъ (его подъячій) порадвль рубль. Выняль изъ ящива рубль; вычитали изъ ящива 1 р. 50 к...

Также и расходъ тогда былъ очень веливъ; онъ даже превысилъ доходъ; производился на слёдующіе предметы: на подарни властямъ и подъячему люду за письменные труды по отчетности 10 р. 541/4 к., а именно: «Спаского монастыря управитель—читаемъ въ той же приходо-расходной внижвъ— геромонахъ Осодулъ былъ (въ январъ) для надсмотра пустыни: несено ему за честь

денегъ рубль; да келейнику Динтрію дано по приваву управителя 5 алтынъ. Отъ Каргопольского духовного правленія посыльщивъ Иванъ Протопоповъ былъ, за письмо монашескихъ въдомостей дано 40 в. Розсывыщиву Ив. Нагибы дано взду полтина. На проводины въдомостей закащивамъ (членамъ каргопольсваго духовнаго правленія) послано 3 руб. Новгородскаго аркісрейского казенного приказа посланному копіксту Акиму Антипину взду и за отпись и розсыльщику плачено 2 р. 591/4 к. За письмо дано вратвихъ въдомостей Спасова монастыря служителю 20 к. Дали каргопольскому подъячему Андрею Попову 20 к. Дано писать вчерыв въдомости и вниги-1 руб. Закащику Андрею дано подъ сунодальные въдомости 1 р. 50 к.». -- На угощевіе гостей и въ празднику вуплено вина на 1 р. 70 к.: «Вина несено ему (управителю Өеодулу) осмина, дано-25 к. Коргопольского воеводы Николая Ивановича Маслова, съ ванцеляристами, въ провядъ на низъ,--куплено вина осинна, денегъ отдано 25 к.. рыбы... іюня дня.—Сентября 8 дня вупили въ празднику вива на 1 рубль 20 к. іеромонаха привезли... (Не воимя ли Рождества Богородицы быль другой придъль въ цервви, описываемой пустыни)? Съвстнаго на 3 р. 83 коп.: «Куплено рыбы (въ 3 раза), цены дано» 1 р. 58 к., «новать на 6 к., сала трескового въ питомство 2 ф., дано 4 в., чеснову на 5 в., соли 3 пуд. 1 р. 50 к.; хивлю 13 ф., цвны дано 60 к. Жита куплено на свияна на 2 р.» Дани: «Заплачено за прошлой 1755 г. двадесятой части за рожь, жито и овесъ 2 р. 40 к. з/4. Кладчику Игнатью Семенову на платежъ сего 1756 г. на первую генварскую половину выдано денегъ 60 к.». На расходы по церкви 4 руб.: «Купилъ церковнаго вина на 20 к., свъчь восновыхъ у каргопольца у Алексъя Шелудякова на 2 р. на 50 к., свъчь восковыхъ 4 ф.—1 р. 20 к., въ Каргополъ масла деревяннаго на 10 к.-Корму для скота на 6 р. 42 к.: «У Биричевца Ив. Максимова куплено съна 5 вововъ, дано 90 к., въ Матвъевки у Осипа. Парфеева на 2 р., съна и соломы скоту на кормъ на 3 р.; у Леонтья Щипачева скоту въ кориъ куплено соломы ржаной 40 суслоновъ, дано 32 к.,> еще «20 суслоновъ-20 к.». -- «Куплено на подмазку мельничной снасти смолы 4 пуд., дано 51 в.» Уплачено за разныя работы 29 р. 941/2 к.: «Иконописцу Якову Гаврилову за письмо Евангелистовъ въ царскимъ вратамъ плачено рубль. Платилъ за работу, что починиваль, -- Алексвю Мохнатинну 1 р. 20 к.; ему же, съ другой мельницы отъ построю-3 р. Плотнику Ив. Зуеву за дъло шестерни и починку валовъ и волесъ плачено 15 к. съ деньгой; мужику, что на мельницу валь далаль 50 к. За кузло

мельничной снасти: веретна, жабки, и отъ наварки влевцовъ, за кузло петника-плачено кузнецу полтина; платиль отъ кузла, что вовалъ 3 пятника, 4 влевца, долото, 2 топора наваривалъ-60 к.; отъ кузла косъ 60 к.; отъ кузла жабян, петника-40 к. Платили отъ дъла вожъ и опойковъ 1 р. 50 к. Прошлогодному мельнику Оофану Едисіеву 1 р. 50 к., позимного найму 1 р. Мельнику Василію Казакову по поряде 1 р. Егору Григорьеву за труды по порядъ дано 20 к. Дано отъ косьбы съна Егору Паноплову 2 р. 50 к.; тремъ мужикамъ отъ косъбы съна 1 р. 50 к. Вдовы Вассы Ивановой, что она прошлого 1755 г. минувшаго денабря съ 16-го по 1756 г. февраля по 18-е число хлебы пекла, за работу плачено 25 к. Өедөру, что хлибы печеть-2 р. Половнику Филиппу въ задачу впередъ въ работу 50 к.; половникомъ, Филиппу съ товарищи дано по 2 р.-того 6 р. Платилъ пастуху коневью 1 р., другому—коровью полтретья  $(2^{1/2})$  рубли. Платиль отъ точива (за тванье) сукна 8 в.-іеромонаха привезли, дали извощивамъ 20 коп. Платилъ мужику, что везъ-20 к.; ва подводу, что везъ Верижникова-6 копескъ» 33).

Каково же было благосостояніе Емецкаго волока Благовъщенской пустыни въ последній годь ен не самостоятельнаго существованія, увидимъ сейчасъ изъ донесенія ея монаха Вардавиа, отъ 10 іюня 1764 г., гдв онъ, отвъчан на указъ воллегіи экономін отъ 26 марта, за № 3,323, описываетъ такъ: «Ниже подписавшійся симъ поворнайше доношу, что за объявленной Ямецкой пустыней вотчинныхъ врестьянъ ни единыя души, да и домовъ загородныхъ и подворьевъ, -- кромъ одной малого числа состоящей земли, съ сънными повосы, и, при томъ съ малыми угоды, -- отъ чего оная пустыня и содержание свое имветъ, -- не имъется, которой пустыни и въ конфирмованныхъ ея и-го в-ства, поданныхъ отъ учрежденной о церковныхъ имфнінхъ коммиссін о архіерейскихъ домахъ, монастыряхъ и соборахъ-штатахъ не значится. Изъ служителей же при означенной пустыни никого не вивется. А исправление той пустыни надобностей имъющими въ томъ монастыръ монахи и священно и-церковнослужителей бываетъ малое число, и оныя, сколько когда принадлежить за всегда, за неимъніемъ при той пустыни врестьянъ нанимаются вольніе изъ платы. Къ сему доношенію вивсто вышеозначенной пустыни казначея монаха Варлаама по его прошенію Кенскаго монастыря служитель Тимовей Верижниковъ руку приложилъ 34).

По управдненія, въ 1765 году, этой пустыни, чему предшествовало отобраніе всевозможныхъ въдомостей, скотъ ей перво-

начально перегоненъ былъ въ Спасскій монастырь. По этому случаю сохранилась до насъ следующая записка: «1765 г. февраля дня Каргопольского Спасова монастыря изъ приписной Благовъщенской, Ямецкаго Волока пустыни у монаха Варлаама принято въ Спаской монастырь скота, имянно: З лошади—кобылы работные, въ четвертыхъ жеребенокъ, кобыла жъ, однольтокъ; коровъ дойныхъ тринадцеть, быкъ некладеной трехъльтъ, 7 подтвляювъ дву лътъ, овецъ большихъ семь, нынъшнихъ ягнятъ рожденныхъ одинадцеть» <sup>35</sup>). Всего 14 скотины. Скотъ этотъ конечно былъ проданъ впослъдствіи и деньги сданы въ коллегію экономіи.

Въ 1768 г. въ Благовъщенской пустыни инвася уже бълый священникъ «съ причетники» <sup>26</sup>).

Вотъ все, что мы могли узнать объ этой пустыни!... Не завидна судьба ея! Въ теченіе двухъ-въноваго ея «горегорьнаго» существованія она поистинъ была «убогою», въ полномъ смысль этого слова: пустота, малолюдство, неимъніе даже своего іеромонаха, чтобъ отправлять богослуженіе, такъ что «церновь стояла безъ пънія,» набъгъ литвы, захваты врестьянами угодій, благодаря огромности монастырскихъ земель, полувъновая почти зависимость отъ другихъ монастырей, наконецъ совершенное упраздненіе—вотъ обычная судьба, большинства нашихъ съверныхъ монастырей!

#### : ВІНАРЕМИЧП

- 1) Памятная внижна одонецкой губернім 1867 года.
- <sup>3</sup>) Акты Историч., т. IV, № 24. «Вѣдомость новгородской епархін, обрѣтающейся въ Каргопольскомъ уѣздѣ Ямецкого волока, Благовѣщенскіе пустынк... 1741 года».
  - <sup>8</sup>—<sup>8</sup>) Акты Историч., т. IV, № 24.
- 9) Безъ начала и конца, собственность одного крестьяника каргопольскаго удада.
  - 10) Въдомость Ямецкой пустыни 1738 г.
  - 11-12) Акты Историч., т. IV, № 24.
  - 13-16) Архивъ каргопольскаго Спасскаго монастыря.
- <sup>17</sup>) Въ нашей библіотект, въ бумагажъ XVIII втка пустывь эта вреимущественно называется «Ямецкою», а не «Емецкою».
  - 18) Подлиниять въ Архивъ каргопольск. Спасскаго монастыря.
  - <sup>19</sup>—<sup>17</sup>) Въ нашей библіотекв.—<sup>28</sup>) Часть IV.
  - 29) Архивъ Спасского монастыра.
  - <sup>30</sup>—<sup>34</sup>) Въ нашей библіотекъ.
  - 35-36) Арживъ Спасскаго монастыря.

к. Докучаевъ-Васковъ.

17) Обоврвніе посланій св. ап. Павла въ Кориновнамъ. Проф. М.

Голубева (337 стр.). Цэна 80 коп., съ перес. 1 рубль. 18) Первий вниускъ «Толкованій на Ветхій Завёть». Цёна 1 р. 25 к. съ перес. Второй випускъ — цвна 2 р. съ пересилкой. За оба випуска вийств, цъна 2 р. 50 ж., съ перес. 8 р. 8-й выпускъ, ц. 75 к. безъ перес. и 1 р. съ пер.

19) I pamora honctantenouolicharo narpiapka Harcie I ez koсконскому патріарку Никону. Оригинальний тексть сърусским переводомъ и примъчанівми. Изданіе редавців Христіан. Чтенія. Спб. 1881. Ціна 1 р. съ пересылкор (печатано въ ограниченномъ количествъ экземпларовъ).

### ПРОДАЮТСЯ ЕЩЕ СЛЪДУЮЩІЯ КНИГИ:

1) Объ отношенім писателей классических въ библейскимъ но возвржнію христіанских апологетовь. Соч. проф. спб. дух. акад. Е. Ловячива. 1872 г. Цена 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

2) Исторія санктистербурговой духовной академін. Соч. И. А.

Чистовича. Ціна 1 р. съ пересыков. 3) Журов опытной поихологім. Его же. Спб.2-е изд. 1875 г.Ц.1 р. 25 к.

4) Семейная живнь въ русскомъ расколь. Историческій очеркь раскольническаго ученія о бракт. Выпускъ 1-й (отъ начала раскола до парствованія императора Николая I). Соч. профес. академін И. Нимскаго. Ціна 1 р. 75 к., съ перес. 2 р. Винускъ 2-й (царствованіе ниператора Николая I). Ціна 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

5) Насколько словь о русск. расколь. Его же. Цела 75 к. съ пер.

6) Учебных логия. А. Септимина. Изданіе 5-ос. Ціна 50 к., съ перес. 65 к. При требовани не менъе 10 экз. за перес. не прилагается.

7) Исторія возсоединенія западно-русских унівтова старыха времента. Соч. М. О. Колловича (Стр. XI и 400). Ціна 2 р. сл перес. 8) Объ апокрискої Христофоря Филалета. Изслідованіе Н. А. Скабалаювича. Спб. 1878 г. Ціна 1 р. 25 к., сл пересилков из еврей-

скому маворетскому тексту въ книга пророка Іеремін. Изследованіе И. Якимова. Спб. 1874 г. Цана 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

10) Догиатическое ученіе о семи церковных таниствахь въ твореніяхь древивищихь отцовь и писателей деркви до Оригена вилочительно. Проф. А. Катанскаго. С.-Петербургъ. 1877 г. Ц. 2 р. 50 к. съ пер. (261/2 печ. д.).

11) Ивложеніе въры церкви армянскія, начертанное Нерсесовъ, ка-еоливосомъ армянскимъ. Проф. И. Троицкаю. Спб. 1875 г. Ціна 2 р. съ перес.

12) Историческое обозрвніе священ. книга Новаго Завіта Випускъ первый. Сващ. В. Рождественского. 1878 г (268 стр.). Ц. 1 р. 25 кловпер.

13) Константинопольскій патріархъ и его власть надъ русскою церковію. Соч. проф. *Т. Барсова*. 1878 г. Ціна 8 р. съ перес.

14) Историческіе, критическіе и полемическіе опыты. Проф. Н. *Барсова.* 1878 г. (567 стр.). Цана 8 р. съ перес.

15) Классификація выводовъ. Профессора М. Каринскаю. Цена 2 руб. 16) Происхожденіе древне-христіанской базилики. Доцента Н. По-

кроссказо. 1 р. 75 к. безъ перес., 2 р. съ пересылкою.

17) Историческая живучесть русскаго народа и ся культурныя особенности. М. Колловича. 1883 г. Цена 25 к., съ пересылкой 30 к.

18) Дидактическое значение священной исторіи въ кругь жентарнаго образованія. Выпускъ 1-й. С. Соллертинскаго. Спб. 1883 г. Цівна 2 p. 25 k.

19) Виссаріонъ Никейскій. Его діятельность на ферраро-флорентійскомъ соборъ, богословскія сочиненія и значеніе въ исторіи гуманизма. А. Садова. Спб. 1883 г. Ц. 2 р.

20) Инновентій Борисовь по новымь матеріаламь. Н. И. Барсова. 50 и. съ перес.

21) Византійское государство и церковь въ XI в. Н. Скабалановича.

Спб. 1884. Ц. 3 р

22) Исторія Ивранльскаго народ: въ Египті отъ поселенія въ вемля Гесемъ до египетскихъ назней. Соч. вкётраорд. проф.  $\theta$ . Елеонскаю. Спб.

23) Матеріалы для біографік Инновентія, архіеп. Херсонскаго, вад. проф. Н. И. Барсова. Выпускъ 1-й. Спб. 1884 г. Ц. 2 р.

| Ц.    | христіанское исповъданіе ватодической въры, яв-                                                            |                 |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|       | данное отъ имени истроковскаго синода 1551 года.                                                           |                 |
|       | Очеркъ изъ исторія католическаго богословія въ Польшв                                                      |                 |
|       | (П. Критика протостантскаго учена о свящ. Писанів и                                                        |                 |
|       | преданія; признаки истинной церкви; вселенскій соборъ; отношеніе Польши къ первымъ двукъ сессіямъ тридент- |                 |
|       |                                                                                                            |                 |
|       | екаго собора; опровержение протестантскихъ везаръній на                                                    |                 |
|       | составъ вселенскаго собора, участіє въ немъ государствен-                                                  |                 |
|       | ной власти и пр.; положение въ Польша вопроса о націо-                                                     |                 |
|       | нальномъ соборъ и отношение къ нему «исповъдания»; при-                                                    | EO 01           |
|       | матство Петра и главенство папы). П. Жуковича                                                              | <b>50—</b> 81   |
| III.  | Введеніе въ жнигу пророка Іонда (ІУ. Мизніс Кред-                                                          |                 |
|       | нера и его последователей; наиболее слабыя стороны                                                         |                 |
| •     | ero). A. Herpacoba                                                                                         | <b>82-9</b> 8   |
| IV.   | Сорбония и ел первые годы. И. Соколова                                                                     | <b>99—11</b> 9  |
|       |                                                                                                            |                 |
| ٧.    | Ремигіозно-иравственное состояніе ивицевъ времени                                                          | 400 400         |
|       | реформацін, но Лютеру. А. Ласкавва                                                                         | <b>120—12</b> 6 |
| VI.   | Инновентій, опископъ менеской (біографическій очеркъ.                                                      |                 |
|       | Продолжение). В. Жилкина                                                                                   | 127—172         |
| VII.  | Маненавъстные западные препевъдники IV вака (Зе-                                                           |                 |
| ,     | новъ Веронскій.—Паціанъ Барселонскій.—Хромацій Акви-                                                       |                 |
|       | лейскій.—Виктрицій Руанскій). Н. И. Б'арсова                                                               | <b>173</b> —206 |
|       |                                                                                                            |                 |
| Y111. | Въновъ на могилу профессора Ивана Степановича                                                              |                 |
|       | Якимова. ***                                                                                               | <b>207—22</b> 5 |
| IX.   | Подвижники и монастыри крайняго съвера. Карпа                                                              |                 |
|       | ДОКУЧАЕВА-БАСКОВА                                                                                          | <b>226</b> —240 |
| x     | Въ наизть семидеситинатильтияго вобилея сиб.                                                               |                 |
|       | дух. академін. Библіотека сиб. дух. академін: Каталогъ                                                     |                 |
|       | выегъ печатныхъ и рукописныхъ библіотеки покойнаго                                                         |                 |
|       | проессора Маттен, купленныхъ коминссією духовныхъ                                                          |                 |
|       | училищъ для библіотеки санктистербургской духовной ака-                                                    |                 |
|       | демін» (въ 1812 г.). (Приложеніе съ особымъ счетомъ стра-                                                  |                 |
|       | вицъ). А. Родосскаго                                                                                       | <b>97</b> —129  |
| wr    |                                                                                                            |                 |
| AI.   | Протоколы васъданій собта спетерб. дуковной академін ва 1888—4 уч. г                                       | 464 460         |
|       | жындожым 58 1000—2 уч. г                                                                                   | <b>161</b> —192 |
| ~~~   | ······································                                                                     |                 |
|       |                                                                                                            |                 |

Печатать дозводяется. 21 іюня 1885 г. Ординарный проссесоръ с.-шетербургекой духовной акедемін *Иеанэ Тромцкі*й.

# XPUCTIAHCROE TEHIE

## 1885.

### CEHTABPL - OKTABPL.

№ 9—10-й **Прибанленій** къ «Церковному Вістику», издаваемому при С.-Петербургской духовной академіи.

### СОДЕРЖАНІЕ:

1. Приготовленіе из Евангелію: іудейскій міръ ве дин І. Христа [VI. Политическая и религіозная мизнь іудейскаго разсіянія на вапада; его единеніе въ великом'я упованіи грядущаго избавителя.—VII. Въ Палестина; іудей и явычники въ земла; якъ взанимы отношенія и чувствованія; стана разобщенія.—VIII. Традиціонелизиъ, его проняжожденіе, карактеръ и литература; мизина и талиудъ; Евангеліе Христа; заря новаго для (окончаніе)] . . . . .

241-292

П. Христіанское исповаданіе натолической вары, изданнее ета имени петроковскаго синода 1551 года. Очерко изо исторів католическаго богословія во Польша (ПІ. Таннетва вообще. Таннетва крещенія и миропомаванія. Таннетво причащенія; дайствительность присутанценія во немо тала и крови Христовой; вопросо о причащенія пірять нодо обойни видами и отношеніе во нему «поповаданія»; таннетво евхаристіи, како мертва; латнискій языко во богослуженія. Таннетво поканнія; расканніе, немовода и удовлетвореніе; чистилище и индульгенціи. Таннетво последняго помаванія. Таннетво священства; стенени протово пороводу и различных частей ісраривности страрині; опроверженіе возраженій протоставтово противо священства вообще и различных частей ісраринескаго строя католической церкви во частности; избраніе ісрархів; умственный и нравственный уровень католи-

(См. на послыдней страницы).



710

### C.-HETEPla PPb.

Тинографія О. Елионскаго и К<sup>о</sup>. Невекій просп., д. № 134. 1885.

Редакція просить городских и иногородних подписчиков адресовать свои требованія примо въ редакцію «Церковнаго Вастинка» и «Христіанскаго Чтенія» при С.-Петербургокой духовной академін. Ціна за 52 номера «Церковнаго Въстина» 1885 г. съ внижками «Урастіановаго Чте-нія» (исего—больне 260 нечатних дистон») Тр. с. ок перес. Отдъвно: годо-вое мадаліе «Церковнаго Въстина» съ перебиляют 5 р. с.:—«Хриотіанскаго Чтенія съ «Тольовяніями» — 5 р. За границей для войх мість: ва боя мурнала 9 р., на важдей отдёльно 7 р.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ:

I. Xpectianence Tremie 3a 1822, 1828, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836. 1889, 1840, 1848, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за экземплярь каждаго года безъ перес. и по 8 р. съ перес. Вишисивающіе одновременно за всі

исчислениие 14 годова платить беза нерес. 20 р., съ пересилков 25 р. с. П. Христіанское Чтекіе за 1848, 1856, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1868, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. но 8 р. за экземитяръ наждаго года безъ нерес. и по 4 р. с. съ нересилион; за вси 18 годовъ 80 р. безъ нерес.

н 85 р. съ пересилор. Ш. Христіанское Чтеніе за 1849, 1850, 1852, 1854, 1855, 1857, 1870 и 1871 гг. но 4 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и но 5 р. съ нерес.; за всё вийсті 8 годовь 27 р. безь перес. и 32 р. сь пересилков.

IV. Xphoriamoroe Tremie sa 1872, 1878 m 1874 rr. no 4 p. c. sa sa-

земенярь каждаго года безь нерес. и по 5 р. съ нересников.

V. Христіанское Чтеніе за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1888 и 1884 гг. вийсті съ Церк. В. по 5 р. съ пер., отдільно но 8 р. За всі винеозначение годи ножно получать журналь и отдельними книжами по 75 г. безь перес. и по 1 р. съ пересилвою.

Въ «Христіанскомъ Чтенін» за прежніе годи пом'ящени сл'ядующія бесіди св. Іоанна Златоуста: а) на ин. Делий св. апостолова за 1856 и 1857 гг. б) на носканія въ Ефесинамъ в Колосинамъ—за 1858 г. в) на постанія въ Солунянамъ, къ Тимесер, къ Титу, къ Филимону и въ Евреянъ-за 1859 г.

VI. Отдальныя жаданія:

Весіды св. Іоанна Влачоуста:

1) из антіохійскому народу. Ц. 1 р. безь перес. и 1 р. 50 к. сь пер.

2) на Евангеліе Іоанна, два тома (въ 1-мъ т. 84 л., во 2-мъ т. 34 л.). Пана за оба тома 1 р. 50 к. безъ пересники и 2 р. съ пересников.

3) на развил ивста Св. Инсанія, три тома (въ 1-мъ т. 35 д., во 2-мъ т. 35

и., въ 8-мъ т. 88 и.). Цена за три тома 8 р. безъ перес. и 4 р. оъ нер. 4) на разние случан, два тома (въ 1-мъ т. 86 л., во 2-мъ т. 84 л.). Ціна

за оба тома 2 р. безъ пересники и 8 р. съ пересников.

5) на 1-е посланіе из Коринелнай, два тома (въ 1-иъ т. 25 л., во 2-иъ т. 27 л.). 1 р. 25 в. безъ нересилки и 1 р. 50 в. съ перес.
6) Письма Златоуста (20 л.). 50 в. безъ перес. и 75 в. съ пересилков.

7) Письма **Сеодора Студита**, два тома (въ 1-мъ т. 20 г., во 2-мъ т. 88 г.). 1 р. 50 к. безъ пересилки и 2 р. съ пересилков.

8) Церковная исторія Евсенія Памфика. 1-й т. (84 к.) 1 р. беза пересняки

и 1 р. 50 к. съ переснякою; 2-й томъ 2 р. съ перес.

9) Преосвящ. Финарета — Св. подвижнеци восточной церкви (25 л.). 1 р. безъ пересняки и 1 р. 25 к. съ переснякою. 10) Проф. И. В. Челъцова Древнія форми символовъ (18 л.). 75 к. безъ

перес. и 1 р. съ пересилкою.

- 11) Митр. Шагуны—Каноническое право (40 л.). 1 р. безъ пер. и 1 р. 50 k. CL HEDECHAROD.
- 12) Пять выпусковь «Собранія древних» дитургій». Ціна напраго отдельно 1 р. съ пересилков, а всёхъ виёсте 8 р. с. съ пересилков.

13) Указатель из Христіанскому Чтенію за 1821—1870 годи. Ціна

80 к. безъ перес. и 50 к. съ пересилкор.

14) Дополнительный указатель из «Христ. Чт.» за 1871—1880 годи. Цзна 30 к. безъ перес., 50 к. съ перес. А за оба Указателя 75 к. съ перес.

15) Генетическое введение въ православное богословие. Лекців (по записянъ студентовъ) прот. О. Ондонсказо. Цвна 80 к., съ перес. 1 рубль. 16) Положеніе о правахъ и преннуществахъ диць, служащихъ

при духовно-учебных запедениях. Цвих 80 кон. съ пересынов.

# Приготовление къ Евангелию: іудейскій міръ во дин І. Христа.

(Oxonvanie 1).

#### LIABA IIIECTAH.

Политическая и религіозная живнь іудейскаго разсланія на запада.—Его единеніе въ великомъ упованія грядущаго Избавителя.

Іудон пользовались правани ринскаго гражданства не въ одной только стедице имперін. Тою же привижегіею могли похвалиться и многіе іуден Малой Азін 3). Селевинди Сиріи еще до того времени даровали іудоямъ во многихъ містахъ такія же привиллегін. Такинъ образомъ, они владели во иногихъ городахъ двоякаго рода правани: статутомъ римскаго гражданства и привиллетілин азіатскаго гражданства. Пользованшівся первымь инвли право на свое собственное гражданское управленіе, подъ зав'вдиваність ими самими избиравшагося архонта, совершенно независнио отъ власти и судовъ того города, въ которовъ они жили. Въ качествъ примъра, ин можеть указать на іудеевъ Сардін, Ефеса, Делоса и, какъ кажется, также Антіохіи. Но, съ правоиъ ли или безъ права, они по всей въроятности вездъ претендовали на самоуправленіе и пользовались имъ за исключеніемъ временъ гоненій. Помино сего, какъ уже сказано, они владели также, по крайней мъръ въ нъкоторихъ мъстахъ, привилегиями азіатскаго гражданства въ томъ же самомъ размере, какъ и языческие ихъ сограждане. Эта двойственность статута и юрисдикціи могла повести къ



<sup>1)</sup> См. предыдущую внижну «Христ. Чт.».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ios. Ant. 10 passim; Двян. X XII, 25—29. «Хриот. Чтин.», № 9—10, 1885 г.

серьезнымъ замѣшательствамъ, еслибы архонты, не вмѣшиваясь въ общую администрацію правосудія, не ограничили своей власти строго общинными интересами ') и еслибы сами іуден добровольно не подчинялись приговорамъ, постановляемымъ ихъ собственными трибунами.

Въ дъйствительности они пользовались болье чъмъ религіозною свободой и общинными привиллегіями. По духу того времени, расположенные къ изранию монархи изливали щедроты свои какъ на храмъ въ Герусалиив, такъ и на синагоги, находившіяся въ провинціяхъ. Великольшный портикъ храма быль "украшенъ" иногими подобными "посвященными дарами". Такъ ин читаемъ о часто повторявшихся дорогихъ пожертвованіяхъ Цтоломеевъ, о золотомъ вънкъ, пожертвованномъ Созіемъ, послъ того какъ онъ въ союзъ съ Иродомъ ввялъ Іерусалимъ, и о дорогихъ сосудахъ, которые даны были святилищу Августовъ и его женою 2). И, хотя этотъ ниператоръ хвадилъ своего внука за непосъщение Герусалина во время странствованія изъ Егинта въ Сирію, тімъ не менте самъ онъ заготовилъ запасъ для ежедневнаго за себя жертвоприношенія, которое прекратилось только тогда, когда была провозглашена последняя война противъ Рима 3). Одно уже то обстоятельство, что въ і фусалимскомъ храмв находился "дворъ язычниковъ" съ мраморною, прекрасно орнаментированною ствною, къ которой были прикрыплены доски, предупреждавшія язычниковь на ізтинскомъ н греческомъ явыкахъ не двигаться далее 4), доказываеть, что святилище очень обильно посвщалось негудеями или что оно, выражаясь словами Іосифа, "пользовалось уваженіемъ народовъ до концевъ земли" 5).

Въ Сирін, гдв, по Іосифу, жило нанбольшее количество іудеевъ 6).

¹) Ср. Дъян. XIX, 14; IX, 2.

<sup>2)</sup> Ios. Ant. XII, 2. 5; XIII, 3. 4; Ag. Ap. II, 5; Ant. XIV, 16. 4; Boltma. V, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ios. Bohna II, 10. 4; II, 17. 2.

<sup>4)</sup> Одна изъ такихъ досокъ недавно отрыта изъ векли. Срави. «The Temple: its ministry and Services in the time of Christ», стр. 24.

<sup>\*)</sup> Ios. Война IV, 4. 3; срави. Война II, 17. 2—4.

<sup>6)</sup> Botten VII, 3. 3. ;

они также пользовались особою благоскленностію. Въ Антіохіи ихъ права и льготы были занесены на издныя плиты ').

Столица Азін служила однить нов самыхъ налюбленныхъ іудейскихъ убъжищъ. Приномнить здёсь, какинъ значеніемъ пользовалась она въ ранней исторіи христіанской церкви. Антіохія считалась третьимъ городомъ имперін и лежала какъ разъ за предвлами, такъ называемой раввинистами, "Сирін", считавшейся твиъ не менье святою эсилею. Она представляла изъ себя, такъ сказать, передовой пость нежду Палестиной и языческить піронъ. Ен главиан синагога представляла изъ себя великольное зданіе, которому преекникъ Антіола Епифана передаль все награбленное добро, принесенное этикъ конарховъ изъ храна. Сношенія кежду Іерусаликовъ и Антіохісй были самыя тесныя. За всемъ совершавшимся въ этомъ городъ ревностно следнии въ іудейской столяць. Распространеніе въ ней христіанства должно было вызвать глубокое огорченіе въ Іерусалимъ. Какъ ни остороженъ Талиудъ въ нередачв неблагопріятнихъ известій, которыя могли бы повести къ дальнейшимъ ошибкамъ, мы тыть не менье узнаемь изъ него, что туда отправились три главныхъ раввина съ миссіою, ниввшою целію, одва-ли им можомъ совивваться въ этомъ, остановить распространение христіанства. Нъсколько позднъе им находниъ вновь замись о религіозномъ состязаніи въ Антіохіи между раввинами и христіанами 1). И не смотря на это, антіохійскіе іуден представляли собою совершенныхъ элинистовъ; у нихъ одинъ великій раввинъ не могь найти ни одной копін книги Есенри на еврейскомъ языкі, въ виду чего должень быль для своего употребленія въ синагогь написать ее на ламять. Этогь пограничный городь, переполненный едлинистами, находившинися въ теснопъ общеніи съ Іерусалиновъ, служиль, такинь образонь, вполна пригоднымь мастомь, чтобы стать мастотоожденіемъ имени "христіанъ", чтобы отправить сюда на миссію къ ызыческому піру такого человіка, какъ ап. Павель и чтобы для этой цваи добить ему хартію гражданства болье славную, чвив та жартія, запись которой быда награвирована на ибдныхъ доскахъ.

<sup>1;</sup> Dožna VII, 5. 2.

э, Срави. Neubauer-a Géogr. du Talmud, стр. 312 и 313.

Но, вакнии бы привиллегіями іуден ни пользовались, истерія приводить почти непрерывные ряды поинтокъ со стерены общинъ, CDOAH ROTODHIE OHN MEAN, MEMETS HE'S HO TOAKRO HE'S MITOTE, HO и тель правь, которими они вледели на ряду сь другими людьми. Во главъ причинъ для этого антагонизна ин поставляемъ абсолютную противоположность можду явичествонъ и синаготого и соціальную иводированность, необходимость которой требованась юданзмонь. Гласно іудею воспрещалось приландяться или приходеть нь иноплеменнику" 1). Спорить съ этимъ значило теже, что находить негранности въ закова и религи, даланияхъ іудоя іудовъ. Но. помино сего, съда же относилась гордость происхождения въры. просвещенія в національных привилегій, которую ак. Павель столь нартинно соединить въ "похвальбу о Богь и о законь" 2). Филонъ и Hillel единодунно признають абсолютное превосходство ічдея, какъ ічдея, котя и выражають эту инсль каждий посвоему. Притязанія этого рода возбуждали тімъ больное равдраженіе, что народонаселеніе во всякомъ случав завидовало преусивянію, которое повсюду обезнечивалось за іудеями проминиленностію, талантомъ и капиталомъ. Зачъмъ этой сплоченной иновенной корнораціи владеть повсюду гражданскимъ правомъ и въ то же время бить своболной отъ многихъ мовинностей? Зачёмъ собранія ихъ должин бытьизъяти изъ "collegia illicita?" Заченъ дозволять инъ однинъ вывозить часть національнаго богатства и посвящать его ихъ суев'єрію въ-Іерусалимы Іудей не могь питать серьежнаго интереса из тому. что дало величіе Ефесу, привлекательность Кориноу, вліяніе Аеннамъ. Онъ охотно извлекалъ изъ мъстинкъ условій свою пользу; но въ глубинъ души презиралъ все совершавшееся вокругъ него и нуждался только въ спокойствін и покровительстве, чтоби продолжатьсвои занятія. Могь-ли онь сочувствовать темъ ничтожных сиорамъ, искательствамъ или намереніямъ, которыя волновали безпокойное населеніе этихъ греческихъ городовъ? Какое ему было дівлодо ихъ народныхъ собраній и шумныхъ разсужденій? Сознаніе того что они, какъ іудон, были чужестранцами въ чужой земль, дъ-

¹) Дъян. Х, 28.

<sup>2)</sup> PERS. II, 17-24.

лало ихъ върными слугами правящей власти и деставило инъ покровительство царей и цезарей. Но именно это же оботоятельство подышало противъ нихъ и народную непависть.

Всь эти обстоятельства, а равно и то, что эти далеко разбросанные члены действительно соединялись въ одношь организив, представляють изъ себя единичный вы своемъ реда факть въ исторіи. Правдиваго выясненія его следують искать только въ висшенъ, божественномъ внушеніи. Звеньями, связывавшими ихъ воедино, служили: общая въра, общая жижнь, общій центръ и общее упованіе.

Гдв бы ни странствоваль іздей и какъ бы ни отличался онъ оть своихъ братьевъ, единобежіе, божественное посланничество монсея и авторитетъ Ветхаго Завъта одинаково для всъхъ іздеевъ были неоспоримеми членами въры. Очень воеможно, что еллинскій іздей, живя въ средъ враждебнато, любонытнато и грубаго населенія, не заботился выставлять надъ своимъ дономъ и дверными косяками, по правую сторену отъ входа, Медигаћ 1), который, состоя изъ сегмутаго нергамента, имълъ на себъ на двадцати двухъ строкахъ слова Вторезак. IV, 4—9 и XI, 13—21, или не старался привлекать вниманіе расширеніемъ Теріпіпіп 2), или хранилицъ на лъвой рукъ и лбу, или выставлять на показъ Tsitsith 3), или тесьму на воскриліяхъ своихъ ризъ 4). Очень въроятно, что всъ эти обряди въ то время не считались даже областельними

<sup>1)</sup> Ber. III, 8; Meg. I, 8; Moed K. III, 4; Men. III, 7; Cpass. Ios. Ant. IV, 8. 13; Expassary Mezuzah y Kirchheim-a by Septem libri Takmud. parvi Hierosol. crp. 12—17.

<sup>2)</sup> Me. XXIII, 5; Ber. I, 3; Shabb. VI, 2; VII, 3; XVI, 1; Er. X, 1. 2; Shek. III, 2; Meg. I, 8; IV, 8; Moed K. III, 4; Sanh. XI, 3; Men. III, 7; IV, 1; Chel. XVIII, 8; Mikv. X, 3; Yad. III, 5; emorp. Kirchheim-a Tract. Tephillin, u. s. etp. 18—21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Moed K. III, 4; Eduj. IV, 10; Men. III, 7; IV, 1; cpass. Kirchheim-a Tract. Zisith, u. s. crp. 22—24.

<sup>4)</sup> Tephilin cocross mrs check erory Mcx. XIII, 1—10, 11—16; Brop. VI, 4—9; XI, 13—21. Tephilin hocket gas shinoments nobosshis, suspanelharo by Thea. XV, 37 m gas.; Brop. XXII, 12 (cpash. Mars. IX, 20; XIV, 36; Maps. V, 27; Jyr. VIII, 44).

для каждаго іудея 1). Во всяковъ случав о нихъ не упоминають явическіе инсатеди. Подобно сему, они легко могли совершать тайно или вовсе не совершать всявдствіе неудобства и предписанных очищеній. Но, какъ гласить вполив достовіврное свидътольство, въ мъстахъ, гдъ обитало по крайной мъръ десять Batlanim, домоховяевъ мужескаго нола, которые могли посвящать свой досугь на регулярное служение, отъ родовъ древнихъ 2) всегда имълось по одной синагогь, а иногда даже но нъскольку синагогъ 3). Гдв не было синагоги, тамъ было по крайней ивръ Ргоseuche 4). HAN COODHOE HOAD OTRDHTHIND HECOND MECTO, VCTDOEHHOE на подобіе театра и обыкновенно находившееся вив города, при ръкъ или моръ для совершенія очищеній. Міста эти, какъ **УЗНАСИЪ** ИЗЪ КЛАССИЧЕСКИХЪ ПИСАТЕЛЕЙ. ХОДОПІО СЫЛИ ИЗВЪСТНЫ явичникамъ и часто посъщались ими. Соблюдение ими субботы, ихъ пость по четвергамъ, ихъ день умилестивления, ихъ законы относительно пиши и ихъ паломичество въ Герусалимъ--- все это визивало сочувствие среди іудействующихъ язичниковъ 5), которые не отходили даже во сну, чтобы видеть, какъ зажигалась субботная ланияла и начиналось чтеніе торжественных молитвь, говорившихъ о наступленів субботы 6). Для іудея синагога служила по всему

<sup>1)</sup> Замвиченью, что Аристей говорить только о хранилище возлагавшемся на руку, а Филонъ только о возлагавшемся на голову, тогда какъ LXX приняли это повеление въ метафорическомъ симсле. Все это разработано въ ините громадной учености Spenser-a De Leg. Hebr. стр. 1213. Frankel (Ueber d. Einfi. d. Pal. Exeg. стр. 89 и 90) тщетно старается опровергнуть это утвериденіе. Недостаточность его доказательствъ вполяв повавава Herxfeld-омъ (Gesch. d. Volk. Isr. т. III, стр. 224).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дэян. XV, 21.

<sup>3)</sup> Συναγωγή, Ios. Ant. XIX, 6. 3. Bonha II, 14. 4. 5; VII, 3. 3; Philo, Quod omnis probus liber, ed. Mangey, τ. II, ετρ. 458; συναγώγιον, Philo Ad. Caj. II, ετρ. 591, σαββατεῖον, Ios. Ant. XVI, 6. 2; προσευχτήριον, Philo, Vita Mosis, lib. III, ετρ. 168.

<sup>4)</sup> Даян. XVI, 13. Προσευχή, Ios. Ant. XIV, 10. 23; Жизнь 54; Philo, In Flacc. II, erp. 523; Ad Caj. II, crp. 565, 596; Epiphan. Haer. LXXX, 1. Cp. Iuven. Sat. III, 296: «Ede ubi consistas? in qua te quaero proseucha?

<sup>3)</sup> Сравн. промъ другикъ, Ovid. Ars amat. I. 76; Iuv. Sat. XIV, 96 97; Hor. Sat. I, 5. 100; 9. 70; Suet. Aug. 93.

<sup>6)</sup> Persius v. 180.

міру звеномъ единенія. Сюда по субботамъ и праздничнымъ днямъ сходились они, чтобы внимать чтенію того свящ. Писанія, какое читалось ихъ братьями но всему міру, и произносить молитвенныя слова одной и той же общей для всёхъ ихъ литургіи, ловя отголоски великоленнаго служенія въ іерусалинскомъ храмв. Язычники, безъ сомивнія, поражались благоговеніемъ, когда внимали ихъ служенію и усматривали во мраке тамиственный свёть на отдаленномъ завешенномъ конце синагоги, где благоговейно хранились вложенныя въ драгоценный покровъ святыя словеса. Здёсь же находиль свой домъ и иноземный іудей, — тотъ же распорядокъ, что и въ своей земле, те же хорошо известныя ему службы и молитви. Ему силою навазывался гостепріниный приветь у субботняго стола и даже самый домъ и предлагалась готовая помощь въ труде или нужде.

Ибо самымъ глубовимъ изъ всфхъ убъжденій евреевъ было убъждение объ общемъ центръ; самымъ сильнымъ изъ всъхъ ихъ чувствъ была любовь, которая привавивала ихъ къ Палестинъ и Іерусалиму, граду Божію, радости всей земли, слав'в Его израильскаго народа. "Аще забуду тебъ, Іерусалиме, забвена буди десница моя; прильшен языкъ мой къ гортани моему\*. Еллинисты и жители востока одинаково исповъдывали это. Какъ почва родной земли, подвиги народа, или могилы отцевъ привлекали далекаго странника къ дому детства, или какъ горнаго жителя исполняло невыразимой тоской его изгнаніе, такъ слышимые іудеемъ въ синагога звуки и совершаемые имъ обряды несли его къ родной земли. То не было для него исключительных деломъ патріотивна, исторіи или сообщества. То было дело религіознаго принципа, духовнаго упованія. Истинно покланяться Вогу 1) можеть человекь только въ Герусалине, эта истина всего болъе вкоренилась въ его совнании. Какъ Данилъ древности въ часы молитвы становился лицемъ по направлению къ святому граду, такъ и іудей, присутствуя въ синагога и въ своей молитвъ, обращался лицемъ къ Герусалиму; все, что нарушало его благоговъніе, когда онъ смотръль по этому направленію, считалось

<sup>1)</sup> Ioan. IV, 20.

тажкить грековъ. Изъ каждой синатоги въ Diaspora ежегодно отправлялась на Герусалинъ 1) дань на хранъ, которая, безъ соминия, часто сопровождалась богатнии обътнии дарами. Почти каждый, кто только могъ предпринять или уплатить путешествіе, при тожь или иномъ случай, непремінно отправлялся въ святой градъ, чтоби провести тамъ великіе правдники 2). Самъ Филонъ, который считался по этому поводу самынъ фанатическимъ раввиномъ, быль одинъ изъ отправленныхъ своими соотечественниками депутатовъ, чтобы принести молитвы и жертим въ великомъ святилищъ 2). Ветляды и чувствованія этого рода объясняють намъ, 
почему на ніжоторые праздники народонаселеніе Герусалима—
внутри его перковныхъ границъ, какъ утверждаетъ Госифъ на основаніи достовірнаго авторитета, — могло возрастать до громадной 
цифры, восходившей почти до трехъ милліоновъ 4).

И, темъ не менее, еще более крепкія узы скрывались для нихъ въ ихъ общемъ упованіи. Это упованіе обращало ихъ всехъ, где бы они ни находились, къ Іерусалиму. Пришествіе Мессіи, безъ сомненія, подразумевало для нихъ возстановленіе израильскаго царства и, какъ первую его часть, возвращеніе "разселинихъ" в). И действительно, каждий набожний іудей ежедневно читалъ: "возгласи Твоею громкою трубою наше избавленіе и воздвитни хоругвь для сбора нашихъ разселинихъ и собери насъ воедино отъ четирехъ концовъ земли. Да благословенъ Ты будеши, Господи, Который собираешь всёхъ изверженныхъ изъ твоего народа Израиля" с)!

<sup>1)</sup> Сравн. Ios. Ant. XIV, 7. 2; XVI, 6 passim; Philo, De Monarchia, ed. Magney, II, eтр. 224; Ad. Caj. II, стр. 568; Contra Flacc. II, стр. 524.

Philo, De Monarchia, II, crp. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Philo, въ отрывић, сохраненномъ у Euseb. Praepar. Ev. VIII, 13. Чънъ былъ этотъ крамъ во мећнім Израния и что предвищала его потери не только Изранию, но всему міру, будеть развито въ другомъ маста этой книги.

<sup>4)</sup> Botha VI, 9. 3; cpass. II, 14. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это допускаеть даже Маймонидъ, не взирал на желаніе уменьшить мессіанское ожиданіс.

<sup>6)</sup> Это---десятое изъ восеннадцати (или скоръе девятнадцати) благословеній въ ежедневныхъ молитвахъ. Изъ нихъ первое и три послѣднихъ, безъ сомивнія, очень древни. Но и это десятое ведеть свое начало отъ временъ до разрушенія Іерусалима. Срави. Zunz-a Gottesd. Vortr. d. Iuden, стр. 368.

Молитва эта виличала въ себь въ общемъ симслътакие и десять утерянныхъ колънъ. Такъ, напримъръ, слова пророчества ¹): "и пріндуть яко птица изъ Египта относились къ древнему Израилю, а слова: "и яко голубь взъ вемли Ассирски"—къ десяти колънамъ ²). Такимъ образомъ, даже эти, утерянные столь долго странники, имъли войти въ стадо Добраго Пастыря ²).

Стоить проследить здёсь, какъ повсеместно и горячо лелеялась какъ восточнить, такъ и западнить иданзмоть эта надежда о возвращени всего Израния въ его собственную землю. Талмудъ повторительно ссыдается на нее 4); и котя параграфы его погуть подлежать вопросу относительно времени своего происхожденія, тамъ не менае нельзя сомивваться, чтобы въ данномъ случав они не представляли собою возврвнія синагоги во времена Іисуса. По той же причинъ мы можемъ выводить изъ Талмуда и древнъйшихъ комментаріевь заключеніе о томь, каково менно было это упованіе Израиля относительно возвращения \_ разсыянных 5 ). Везь сомньнія, прекрасна была мысль приравнивать Израния въ масличному дереву, которое никогда не обнажается отъ своихъ листьевъ 6). Пронесшаяся надъ нипъ буря испытанія была, правда, послана въ наказаніе, но не съ темъ, чтобы разрушить, а съ темъ, чтобы очистить его. Также точно, и гоненія имели целію уберечь изравльтинъ отъ сившенія съ язичниками. Могуть мино пройти небо и земля, но не Израиль; окончательное избавление его далеко пре-

<sup>1)</sup> Oc. XI, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Midr. на Паснь I, 15, ed. Warshau, стр. 11b. Сравн. Ier. Sanh. X, 6; Sanh. 110b; Yalk. Shim.

в) Намекъ сдъланъ Castelli-eмъ, 1e Messia, стр. 253.

<sup>4)</sup> Замичательно въ связи съ Исх. XII, 42 (камъ въ Тагдит Псевдо-Іонафана, тамъ и въ Іерусалимскомъ Тагдит); Числ. XXIV, 7 (Іер. targum); Втор. XXX, 4 (Тагдит Псевдо-Іонаф.); Ис. XIV, 29; Іер. XXXIII, 13; Ос. XIV, 7; Заж. X, 6; Д-ръ Drummond, въ своей инитъ: «Iewish Messiah» стр. 335, приводитъ ссылии изъ Тагдит на Плачь. Но онъ ведетъ свое начало изъ періода болие поздияго, чимъ Талмудъ.

<sup>5)</sup> Для провърки всяхъ нижеследующихъ мыслей, изъ которыхъ наждая можетъ быть подтверждена одною или многими ссылками, рекомендуемъ читателю обратиться къ Castelli, u. s. стр. 251—255.

<sup>6)</sup> Men. 53b.

ввойдеть чудесное избавленіе изъ Египта. Разразатся вітры, чтобы свести разсівянныхь воедино; и если въ странів, какъ бы далека она ни была, находится хоть одинъ израильтянинь, то и онъ будеть возвращенъ. Народы возвратять ихъ обратно съ полною честію. Патріархи и всі праведные возстануть, чтобы принять участіе въ радостяхь новаго владінія ихъ землею; появятся новыя піснопівнія, которыя вийсті съ древними прославять Бога. Самне преділы земли распространятся далеко за границы, когда-либо существовавшія, и стануть столь обширны, какъ первоначально было то обіщано Авравму. Владініе это никогда не будеть взято отъ нихъ, какъ и радости ихъ никогда не сибнятся печалями 1). Въвиду этихъ общихъ ожиданій, насъ нисколько не поражаєть вопрось, предложенный Іисусу апостолами: "аще въ літо сіє устрояещи царствіе Израилево?" 2).

Подобныя упованія и ожиданія виражены не въ однихъ только талмудическихъ писаніяхъ. Они проходять чрезъ всю апокрифическую литературу псевдовциграфической письменности, о которой говорено было раньше. Два древнійшихъ памятника ея, книга Еноха и Сивилины Оракулы, выражають ихъ одинаково сильно. Авторъ книги Еноха усматриваетъ израильтянъ въ Мессіанскія времена іздущими въ колесницахъ и несомыми на крыльяхъ вітра съ востока, и запада, и юга в). Боліве полныя подробности этого счастливаго событія даются іудейской сивилой. Въ своихъ річахъ она соединяеть воедино три сліздующихъ событія: пришествіе Мессіи, возстановленіе храма в возвращеніе разсілянняхъ в), когда

<sup>1)</sup> Измышленіе двухъ Мессій—одного сына Давидова и другаго сына Іосиса, причемъ посладній поставлялся въ связь съ возстановленіемъ десяти кольнъ, какъ окончательно доказано, произошло посла временъ Христа (срави. Schöttgen, Horae Hebr. т. І, стр. 359; и Wunsche, Leiden d. Mess. стр. 109). Быть можетъ, оно было придумано для выясненія Захар. XII, 10 (срави. Succ. 52a) также точно, какъ соцвинанская доктрина о восшествія Христа на небо при началь Его служенія, была придумана для объясненія Іоан. III, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дъян. I, 6.

<sup>3)</sup> KHRTA EHOXA, TABBA LVII; cpass. XC, 33.

<sup>4)</sup> B. III, 286-294; ep. Y, 414-433.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) B. III, 732-735.

всё народы принесуть свои богатства дому Божію <sup>1</sup>). Последняя черта свидетельствуеть объ единистическомъ происхожденіи этихъ речей. На одно столетіе позднее то же самое радостное упованіе, только, быть можеть, вираженное яснее, обнаруживается въ такъ называемой, "Исалтири Соломона". Такъ семнадцатий псаломъ разражается следующимъ выраженіемъ: "благословенны имеющіе жить въ тё дни — въ возстановленіи племенъ, которыхъ собереть Богъ" <sup>2</sup>). И здёсь неть ничего удивительнаго, такъ какъ то будуть дни, когда "Царь, смнъ Давидовъ" <sup>3</sup>), очистивъ Герусалинъ <sup>4</sup>) и истребивъ словомъ устъ своихъ <sup>5</sup>) язычниковъ, собереть воедино святой народъ, которымъ станетъ править со справедливостію и будеть судить племена Своего народа <sup>6</sup>), "раздёлить ихъ на земле по коленамъ", — и "когда среди нихъ не будеть жить ни одного иноземца" <sup>7</sup>).

Еще одинъ перерывъ и мы достигнемъ того времени, когда явился Інсусъ-Мессія. Зная отличительныя черти того времени, мы едва ли можемъ удивляться, что книга юбилеевъ, которая ведетъ начало отъ этого періода, по своему составу представляется болье раввинскою, чъмъ апокалипсическою. И, тъмъ не менъе, даже въ ней вполнъ ясно это отношеніе къ будущей славъ. Такъ въ ней говорится, что, не взирая на разсъяніе, которому израильтяне подверглись за свое нечестіе, Богъ "соберетъ ихъ всъхъ изъ среды язычниковъ", "построитъ для нихъ Свое святилище и будеть житъ съ ними". Святилище это имъетъ существовать "во въки въковъ; Богъ имъетъ являться очамъ каждаго и каждый познаетъ, что Онъ—Богъ Израиля и Отецъ всъхъ чадъ Гакова и Царь на горъ

<sup>1)</sup> В. III, 766—783. М. Maurice Vernes (Hist. des Idées Messian, стр. 43—119) утверждаетъ, что писатели ин. Еножа и Сив. Оракуловъ III гл. ожидали этого періода подъ правленіемъ Маккавеевъ и на одного изъ нихъ смотръли, какъ на Мессію. Нужно на свой ладъ изучать исторію и имъть живое воображеніе, чтобы придти иъ подобнаго рода заключенію.

<sup>2)</sup> Псалт. Соломона XVII, 50; срави. также Пс. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Псалт. Солом. ХУШ, 23.

<sup>4)</sup> Taxme et. 25.

<sup>1)</sup> Taume et. 27.

<sup>6)</sup> Tarme cr. 28.

<sup>\*)</sup> Tarme cr. 30, 31.

Сіонъ, отъ въчности и до въчности. Сіонъ и Іерусалинъ инъютъ быть святи" 1). Прислушиваясь къ этому языку, быть можеть, современника Інсуса, им въ извъстной иъръ моженъ объяснить себъ народное негодованіе, вызвавшее обвиненіе, что этотъ человъкъ изъ Назарета предложилъ разрушить храмъ 2), или что Онъ исключительно заботился о чадахъ Іакова.

До появленія следующаго творенія подобнаго же рода, которое носить название четвертой книги Ездры, произошель знаменитый перерывь на целое столетіе. Столетіе это въ исторіи Израная было решающаго характера. Въ его течени жилъ и умеръ Інсусь, виступили на проповедь новаго царства Божія Его апостолы, обосновалась и отделилась отъ синагоги церковь, подвергся разрушению храмъ, преданъ опустошению святой градъ и Израиль подвергся бъдствіямъ, въ сравненіи съ которыми всь прежнія горести могли бить забити. Но за это время новая доктрина пустила уже какъ на восточной, такъ и еллинской почве глубокіе кории. Выло бы действительно странно, если бы при этихъ обстоятельствахъ вышеуказанная книга не отличалась отъ всёхъ предшествовавшихъ однородныхъ съ нею внигь; было бы еще страниве, если бы серьезные іудейскіе умы и горячія іудейскія сердца остались совершенно незатронуты новымь ученіемь, хотя самое ученіе о Кресть все еще должно было служить камнемъ преткновенія, а провозвастіе Евангелія—скалою соблазна. Но, быть ножеть, ин менье всего подготовлены находить въ книгь, подобной четвертой книгь Ездры, доктринальные, совершенно чуждые юдаизму, взгляды, которые, мовидимому, были заимствованы изъ Новаго Завъта и какъ будто вели къ нему съ логическою последовательностію 1). Вольшая часть книги можеть назваться безпокойнымъ метаньемъ; писатель встревоженъ проблемою и последствіями греха, который

і) Книга Юбил. гл. І; срави. также гл. ХХІІІ.

<sup>3)</sup> Ioann. II, 19.

<sup>3)</sup> Донтринальная часть IV ин. Евдры, можно сказать, пропитана догматомъ о первородномъ гръхъ, который совершенно чуждъ богословію, какъ раввинскаго, такъ и единистическаго юданзма. Сравн. Vis. I. гл. III, 21. 22; IV, 30. 38; Vis. III. гл. VI, 18. 19 (ed. Fritzsche, стр. 607); 33—41, VII, 46—48; VIII, 34. 35.

здісь вь первий и единственний разь представляется такимь, какимъ является онъ въ Новомъ Заветь, вопросомъ, почему спасутся только немногіе, и главнымъ образомъ темъ, что для іудея должно было казаться неисповединымъ разоблачениемъ ужасной тайны ивранивских страданій и изгнанія і). Тімъ не менёе, здісь, насколько ин ножемъ понять, указивается только одинъ путь спасенія, путь діль и личной праведности. Повсюду проходить здісь тонь глубокой печали и напраженной серьевности. По временамъ печти кажется, будто слишишь вътеръ новаго смотренія, сметающій предъ собою увядшіе листья осени Израндя. Все это относится до главной части книги. Вторая, или апокалипсическая часть, старается разрашить тайну израильского положенія посредствомъ предсказанія его будущности. Но отголоски ново-завътныхъ рачей находятся и здась. Такъ здась говорится вполив удобопонятно о токъ, каковъ ниветь быть конець. "Сынъ" Его, Его же хранить Вышній многа льта, чтобы избавить "твореніе" свое, внезанно явится въ видъ человъка. Изъ устъ его исходять яко духъ, и огнъ, и буря, каковыя суть напасти последнихъ дней. И когда соберется во едино собраніе и ополчится на него, Той станеть верху горы Сіона и святый градъ пріндеть съ неба, уготовань и создань, и онъ погубить всехъ враговъ своихъ. Но къ нему соберется иное множество мирное: сін суть десять кольнь, которне для выдъленія своего отъ путей язычниковъ ушли далеко, при момощи знаменій, путешествовати лето едино и ноль и которые ныев также возстановлены Богомъ въ своей собственной земль. Не можетъ кійждо видети на земли Сына моего, или техъ, иже съ нимъ суть, токио во время дне 2).

Едва-ли необходимо завершать рядъ свидетельствъ ссилкою въ подробности на книгу, называемую "Пророчествомъ и успеніемъ Моисел", и на книгу, изв'єстную какъ Апокалипсисъ Варуха, слуги

<sup>4)</sup> Можетъ показаться, что существуетъ параддель между этою княгою к посланіемъ къ Римленамъ, которое въ своей догматической части, повидимому, последовательно останавливается на этихъ трехъ предметахъ, кота в разсматриваетъ ихъ съ совершение вной точки зранія. Натъ необходимость говорить, какъ различно здась самое обсужденіе вопроса.

<sup>2)</sup> Laba VI, 27-52. Jyumee urenie sin tempore diei ejus (v. 52).

Іеремін. И та и другая ведуть свое начало изъ неріода болье поздняго, чыть четвертая книга Ездры, и какъ та, такъ и другая дошли до насъ въ отрывкахъ. Одна изъ нихъ съ точностію предвидить возвращеніе десяти кольнъ '); другая, въ письмъ къ девяти съ половиною кольнамъ далеко за предвиами Евфрата <sup>2</sup>), которымъ заканчивается книга, сохраняетъ знаменательное молчаніе по этому предмету, или, скорье, ссылается на него такимъ языкомъ, который такъ сильно напоминаетъ намъ языкъ противнаго мнънія, выраженнаго въ Талмудъ, что мы не можемъ не предполагать нъкоторой внутренней связи между ними обоими <sup>3</sup>).

Творенія, на которыя мы ссылались, имъють ясную еллинистическую окраску мысли <sup>4</sup>). Тъмъ не менъе, они не служать порожденіемъ чистаго еллинизма. Въ виду этого, мы съ особымъ интересомъ обращаемся къ Филону, великому представителю этого направленія, чтобы посмотръть, допускаль ли онъ идею, столь національную и, какъ она можеть казаться, исключительную. На счеть даннаго предмета онъ не оставляеть никакихъ сомпъній. Въ умъ и сердцъ Израиля эта въра представлялась столь универсальною и это убъжденіе столь глубоко укоренившимся, что мы едва-

<sup>1)</sup> Пророч. и усиен. Монеен IV, 7—14; VII, 20.

<sup>2)</sup> Auoraz. Bapyxa XXVII, 22.

<sup>3)</sup> Въ тадиудач, трактатъ Sanhedrin, о синедріонномъ и приминальномъ судопроизводствъ, 110b. читаємъ: «наши раввины учатъ, что десять колънъ не имъютъ части въ грядущей эрѣ, такъ накъ написано: «Господь изгналь мхъ изъ яхъ земли во гиъвъ, и въ прости, ји въ великомъ негодованіи и ввергнуль ихъ въ нную землю». «Господь изгналь ихъ јизъ ихъ земли»—въ настоящую эру—«и ввергъ ихъ въ иную землю»—въ грядущей эрѣ. Какъ бы соглащансь съ втикъ, Псездо-Варухъ пишетъ въ девити съ јполовиною колънамъ, чтобы «они приготовили сердца свои иъ тому, чему върили јраньше, если не хотитъ страдать «въ объихъ зракъ (ab utroque saeculo), «будучи плинениями въ одной и терваемы въ другой (Апокал. Варуха. LXXIII, 8).

<sup>4)</sup> Такъ, напримъръ, утвержденіе, будто были надавадуны, которые выполнили заповъда Божін, Vis. i, гл. III, 36; господство причивы IV, 22; V, 9; общія мессіамскія благословенія всему міру Vis. I. гл. IV, 27. 28; мысль о заковѣ внутря муъ умовъ, подобно толу, какъ о немъ говоритъ ап. Павелъ въ приложеніи къ язычникамъ, Vis. III, гл. VI, 45—47 (ed. Fritzsche, стр. 609). Это только частиме примъры, но кромъ этого мы ссыдвемся на общій составъ разсужденій.

ли можемъ сомнъваться, чтобы кто-либо иной могъ выразить ихъ яснье, чъмъ ведикій Александріецъ. По его словамъ і), какъ бы ни было низко положеніе Израиля, или какъ бы ни были разбросаны Іудеи до концовъ земли, изгнанники по данному знаку въ одинъ день окажутся освобожденными. Это чудесное событіе онъ, послъдовательно со всею своею системою, сближаетъ съ внезапнымъ обращеніемъ Израильтянъ къ добродътели, которое усрамитъ ихъ владъльцевъ держать въ рабствъ тъхъ, кто несравненно лучше ихъ самихъ. Соединясь, затъмъ, какъ бы по одному общему влеченію, разсъянные возвратятся изъ Еллады, изъ земель варваровъ, съ острововъ и континентовъ, руководимые Божествомъ, вышечеловъческимъ явленіемъ, невидимымъ для другихъ и видимымъ только для нихъ самихъ. По возвращеніи въ Палестину, всъ разоренныя мъста и пустыни будутъ населены и безплодная земля превратится въ плодородную.

Какіе бы, ноэтому, мы ни примечали оттенки различія въ выраженіи этихъ взглядовь, всё они предвидять избавленіе Израильтянь, ихъ возстановленіе, будущую особливую славу и всь соединяють эти событія съ примествіемъ Мессін. До этого "обътованія", въ ожиданіи котораго "обонадесяте кольна, безпрестани день и нощь служаще", какъ бы горестно ни было ихъ угнетеніе, надвялись дойти <sup>а</sup>). Этому "извъстивищему пророческому слову" -чужестранцы, разсвянные" по всымъ странамъ, "внимали, яко же свътилу сіяющу въ темнёмъ месте", пока имель озариться день и денница возсіяеть въ ихъ сердцахъ 3). Оно сообщало смыслъ ихъ богопочтенію, внушало имъ теритніе въ бъдствін, уберегало отъ сліянія съ окрестными народами и направляло ихъ сердца и помышленія къ Іерусалину. Ибо "Іерусалинъ", который превосходиль все остальное, быль для всёхъ ихъ "матерью". Пройдеть еще нъкоторое время и грядущій дъйствительно пріидеть и не укоснить и тогда изольется на нихъ полнота благословенія и славы. Каждый моменть до нихъ можеть долетьть радостная высть, что

<sup>1)</sup> De Execrat. ed. Frcf. erp. 936, 937.

³) Дъян. XXVI, 7.

<sup>3) 2</sup> Herp. I, 19.

Онъ уже приметь, когда ихъ слава возсілеть отъ одного конца небесь до другаго. Всв знаменія его приместія уже исполнились. Быть можеть, Мессія уже приметь, готовый явичь Себя канъ только глась Изранльскаго покалнія призоветь Его изъ Его уединенія. Въ любой чась можеть водружичься коругвь на высоть горь, обнажиться блестящій мечь, вострубить труба. Поэтому, тісніе и все тісніе должна становичься связь ихъ съ Герусалимовъ, нбо спасеніе ихъ приближается все ближе и ближе, тімъ серьезніе должно быть ихъ жаланіе и тімъ пристальнію взоръ, пока заря давно ожидаемаго дня не озарить своимь сіяціємъ восточное небе.

## ГЛАВА СЕЛЬМАЯ.

Въ Палествев. — Іуден и язычники въ «землъ». — Ихъ вванивмя отношения в чувствования. — «Ствев разобщения».

Странникъ, покидая другія страны и вступая въ Палестину, долженъ быль исинтивать странное чувство, какъ будто онъ переступаль порогь другаго міра. Нрави, обичан, учрежденія, законъ, жизнь, даже самия сношения человъка съ человъковъ---- все носиле здесь свой особий характерь. Здесь властвовала надъ вськъ всеноглошавшая идея религіи. Она проникала всь жизненныя отношенія. Она была нерасрывно связана даже съ почвой, какъ и съ людьми Палестины, по крайней мъръ до тего времени, пока существоваль храмъ. Только здесь и ингде въ иномъ месте ногъ ебитать и проявлять себя Shekhinah; и духъ пророчества могь бить даровань только въ ея границахъ и нигде въ иномъ несть, за исключениемъ разви только особниъ обстоятельствъ и "заслугъ отцевъ". Для оргодоксальнаго Іудея уиственный и духовный горизонть ограничивался Палестиной. Она была "землею": весь остальной міръ, за исключеніемъ Вавилоніи, билъ "вить венли". Нътъ необходимости спеціально обозначать ее "святою", нбо здъсъ. по его пониманію, все носило отпечатокъ святости. Почва была свята не сама въ себъ, независимо отъ людей; ей сообщилъ святость Израиль. Ибо, развъ Богь не далъ много заповъдей и постановленій, изъ которыхь нівкоторыя могли казаться даже не не-

обходиными, для того только, чтобы выявать праведность Изранія 1); развъ Израніь не владесть заслугами "отпевъ" 2) и главенить образовъ заслугани Авраана, столь ценнини, что осли бы его потожки въ нравственномъ отношении превратились даже въ мертвия тыа, то и тогда его заслуги были бы вивнены инъ з)? Болье сего, -Вогь сотвориль мірь ради израильтянь и ради ихъ заслуги, заботясь ради ихъ задолто до ихъ появленія на жизненную арену, подобно царю, который предвидить рожденіе своего сина 4); сверхъ сего, -- Ивранль существоваль въ Волескихъ инснять не только до начала действительнаго творенія, но даже раньше всякой другой чворческой инсли .). Если отличія эти ногуть караться чрезмерними, то они, по крайной мерв, но выходять за границы оценки, придаваемой израниьскимь заслугамь. Въ теорін последнія моган витекать изъ "дебрикъ дель", включая сюда, безъ сомивнія, точное выполненіе законняго благочестія. н изъ "изученія закона". На самомъ же діль, верховная заслуга усвоялась исключительно едному "изучение". Первыя требовали знанія для своего направленія такого знанія, какинъ Am-ha-Arets ("поселене", плебен--- въ іудейскомъ синсле, люди необучениме) не моган владеть, такъ какъ променяли высшій венець на лопату, чтобы копать ею. И "школа въ Лиддалъ" — пудрены — "великіе міра" давно уже установили, что изученіе существовало раньше дель 6). Иначе, вирочень, и быть не могло, такъ какъ изученія, которыми занимались Его избранныя діти на землів, одинаково занимали ихъ Всемогущаго отца на небъ" 7). Могло-ли, поэтому, существовать что-либо, что было выне особливаю призванія израильтянь, или могло-ли существовать что-либо, что было лучше ихъ наименованія сынами Вожінии?

Чтобы понять раздълившіяся во времена Інсуса возгрѣнія и

<sup>1)</sup> Mac. 23b.

<sup>2)</sup> Танмудич. трант. Rosh ha Shanah, о правдиний новаго года, 11a.

<sup>3)</sup> Midrash (ван комментарій) Bereshith Rabba, на кн. Бытія, 43. 44.

<sup>4)</sup> Yalkut § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ber. R. 1.

<sup>6)</sup> Ier. Chag. I. hal 7, въ концъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ab. z. 3b.

<sup>«</sup>Хрест. Чтен.», № 9-10, 1885 г.

выяснить себ'в безконечную противоположность ихъ по. духу новой доктринъ, необходимо перенестись въ тогдашимо атмосферу. Удаленіе, съ примесью презренія, отъ всекь язическихь путей, инслей и сообщества, поключение букве закона, сакооправлание и rodiocte adorcxomachia a case colle rodiocte servia ctanobatca. такинъ образонъ, понятнине для насъ, также какъ и абсолютний антагонизмъ въ дъдъ притизаній на Мессію, стодь не похолившаго на нихъ и ихъ собственный идеаль. Правда, первыя въщания о Непъ погли вызвать надежды, которыя скоро же оказались напрасными, и Его чудеса встревожить на ибкоторое время. Но, наивчаеныя Инъ граници царства существенно отличались отъ границъ, которыя устанавливанись ими саммии и внутри которыхъ ими распродъявляеть всв продмети, какъ для настоящаго времени, такъ н для будущаго. Если би Онъ согласился безропотно пойти вивств съ ними, завершить и осуществить то, что предполагалось ими, то дело могло принять совершенно иной обороть. Онь не согласился принять даже ихъ основныхъ идей, хотя въ деталяхъ здёсь било столько прекрасного, истинного и даже великаго. Но все различіе крылось именно въ цервонъ. Для реформы и прогресса адъсь также не инвлось никакой возножности. Прощедшее, настоящее и будущее, какъ относительно языческаго кіра, такъ и относительно Израиля, было установлено здёсь безповоротно; или скоможно сказать, что здёсь всего этого не было, такъ какъ все продолжанось именно такъ, какъ было отъ творенія міра, даже вадолго до сего. Тора дъйствительно существовала за 2000 лътъ до творенія 1); патріархи им'вля свои академіи знанія и знали и соблюдали всв обряды; самъ традиціонализмъ относительно времени и авторитета имель то же происхождение, что и законъ. Что касается язических народовь, то Богь предложиль и низ законъ, но они отвергли его; ихъ позднейшее нокаяние окажется лицемърныть, такъ какъ оправданія ихъ будуть успотрены ничтожными. Чтоже касается израильтянь, то какъ-би ни были мали ихъ добрыя дъла, но чревъ собраніе ихъ со всего народа они окажутся

<sup>&#</sup>x27;) Shir ha Shir. R. на Пъснь Y, 11, ed. Warshau, стр. 27a.

въ концъ-концевъ ведикими; Богъ взищетъ за ихъ гръхи возмездіе подобно тому, какъ взискиваеть его человъкъ со своихъ друзей, беря по временвиъ небольшія сумии. Въ этомъ именно симслё раввини разработали тотъ возвишенный образъ, представлявній церковь подъ видомъ тъла, въ которомъ всё члены страждуть и радуются вивстъ, кеторый впоследствіи былъ принять и усвоенъ въ безконечно различномъ, духовномъ значеніи аностоломъ Павломъ 1).

Если, съ одной стороны, превосходство Изранля обусловливалось зовлено и если съ другой, превесходство земли вависъдо отъ присутствія на ней Израндя, то раввинская жалоба насчеть того. что "граници стали узкими", была хорошо обоснована. Едва-ли можно ожидать точнаго проведенія пограничной линів земли, такъ какъ вопросъ о томъ, что именно принадлежало ей, опредължися не географическими, а обрядовими и богословскими соображеніями. Въ составъ Палестини могли входить не телько непосредственно е соевдство (какъ напр. Аскалонъ), но и стани города (какъ Акко и Кесаріи), тогда какъ самый городъ могь разскатриваться, какъ "вившній" относительно священныхъ границъ. Все зависвло здівсь оть того, кто нервоначально владель темъ или ининъ местомъ и вто удерживаль его за собою въ настоящее время и вакія всевдствіе этого лежали на немъ обявательства. Можно сказать, что въ идеаль "вемля обътованія" включала въ себь всь ть земли, которыя Богь по завету своему объщаль даровать израильтянань, хотя бы въ действительности они никогда не владели нии. Такинъ образонъ, въ болве ограниченнонъ симсив "земля" обнивала собою все то, чень "завладели вышедшие изъ Египта, отъ Chezib (на три часа съвернъе Акры) и до ръки Евфрата и до Amanah". Сюда, безъ сомненія, входили Давидовы завоеванія въ самыя цвітущія времена іудейскаго государства, простиравшіяся на Месопотамію, Сирію, Сараа, Achlah и т. д. Всемъ этимъ округамъ придавалось впоследствін имя Сорія, или Сирія. Въ то время, о которомъ мы пишемъ, она составляла нечто

<sup>1)</sup> Eeec. IV, 16.

BT DOZE BHYTOCHHATO HOACA BOXDYIL . SCHIH, BP 68 ASKORP R единственно-действительномъ значенін, также какъ страны, въ воторыхъ иврандьтане по преинуществу были заинтересевани, какъ Египетъ, Вавилонъ, Анионъ и Мовкъ, состевляли ноясъ вижиній. Страны эти быди языческія и тімъ не менье не вполив языческія, такъ какъ посвященіе такъ называемого Terumoth, или первыхъ илодовъ въ заготовлениомъ видъ, ожидалось отъ нихъ. тогла какъ Сорія несла на себ'в почти всів обязательства Палестины, за исключенісиъ обязательствъ "второй десятины" и растительных продуктовъ четвертего года 1). Не освященный снопъ въ пасхальный празденев и два клеба въ Патидосетинну могле быть приносимы только оть того, что произрасло на самой святой почет. Это последнее обявательство въ грубой форме определялось. какъ все, чвиъпришедние изъ Вавилона завладъли въ землв Изранде и въ Chezib". Въ виду всего этого, тотъ факть, что Антіохія, гдъ именемъ "христанская" въ нервий разъ была названа новая "секта", которая получила свое начало въ Палестинъ 2), и гдв образовалась первая языческая церковь 3), лежала какъ разъ за съверною границею "земли", инъвъ особливое значение. Мы понимаемъ текже и то, почему јудейские изувары, которые интались возложить на новую церковь ярмо закона 1), сосредоточнии свои первыя усилія на Соріи, которая считалась какъ бы вивіпнею Палестиной.

Какъ бы то не было, градація святости въ соотвітствін съ обрядовыми етичнями существовала въ самой святой землів. Всілъ степеней насчитывалось десять і); онів начинались съ необработанной почвы Палестины и постепенно восходили до Святая Святыхъ въ храмів; каждая изъ нихъ предполагала ніжоторым обрядовыя отличія, не прилагавщіяся къ степени низшей. И не смотря на то, что даже имль языческой почвы несла въ себів оскверна-

<sup>1)</sup> Mes. XIX, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Двян. XI, 26.

<sup>3)</sup> Дъян. XI, 20. 21.

<sup>4)</sup> Двян. XV, 1.

<sup>\*)</sup> Chel. I, 6-9.

нів, подобно тавнію и могнав, самыя святвящія места повсюду были окружены язычествомъ; его следы видивнись въ самомъ Іерусаливъ. Причинъ для сего слъдуетъ искать въ политическихъ обогоятельствать Панестины и въ постоянновъ усили ел правитеней за исключением краткаго періода управленія Маккавеевъограничивать страну, съ твиъ, чтоби съ кориемъ вырвать іудейскій партикуляризих, который постоянно противоборствоваль каждому инозенному элементу. Вообще, Палестина можеть быть раздвиена на строге-іудейскую территорію и такъ называемые едлинскіе города. Последніе били построены въ различине періоди и пелитически управились на подобіе греческих городовъ собственные сенаты (состоявшіе обыкновенно изъ нескольких сотъ человыть) и магистраты, причемь важдый городь съ прилегавшею территорією составияль нічто въ роді своєго особаго государства. Но наъ этого обстоятельства не следуеть еще полвгать, будго округи эти были населены исключительно, или даже прениущественно, греками. Одна изъ этимъ группъ, межавшая по направленію въ Перен, была въ дъйствительности сирійскою и составдяла часть Сиріи Декапольской 1); тогда квить другая, вдоль берега Средивеннаго моря, была финикійскою. Такить образомъ. "Зомля" на востокъ и западъ окаймяниесь своими собственными нограничными заміями, а на югь и сенерь удлиннялась языческими и полуязыческими округами. Строго-іудейская территорія состояла изь Туден въ собственновъ симсив, въ которой примыкали Галилея, Самарія и Перея, какъ топаркін. Эти тонаркін состояли изъ группъ городовъ со столицен во главъ. Деревни и города, сами MO COOB, HO HELE: HE CRONED OCCURED MAINCEPARTORS, HE PRAMданскаго управленія, не законных народных собраній. Гражданское управление ими возлагалось на "книжниковъ" (такъ навываеных корограциатей, или томограциатей.). Герусалинь, такить образомъ, считался какъ действительною, такъ и номиналь-

<sup>()</sup> Деканолисъ, но всей въроятности, коти и трудно быть въ этомъ увъренимъ, составляли слъдующіе города: Дамаснъ, Филадельсія, Расана, Синсополисъ, Гадара, Гиппосъ, Діонъ, Пелла, Гераза и Канаса. Объ этихъ городахъ срави. Caspari, Chronol. Geogr. Rinl. in d. Leben I. Christi стр. 83—90.

ною столицею всей земли. Сама Гудея распадалась на одинвадцать или, върнъе, на девять топархій, изъ которыхъ Герусаличь былъ главною. Поетому, въ то время, какъ еллинскіе гореда были независими одинъ отъ другаго, вся іудейская территорія составляла только одно "civitas". Управленіе, правительство, дань,—короче сказать: вся политическая жизнь сосредоточивалась въ Герусалимъ.

Но, это еще не все. Вствдствіе побужденій, сходимки сътеми, которыя повели из обоснованию другия одлинских городевъ, Иродъ Великій и его непосредственние пресминки постронан рядъ городовъ, населеннихъ главнинь образовъ язычниками. Танить образовъ, самъ Иродъ построилъ Севастію (Самарія) въ центрв земли, Кесарію на занадв, господствовавшую надъ морскимъберегемъ, Габу въ Галилен, около великой долины Ездрелонской, н Есбонитись въ Перен 1). Подобно сему, Филипиъ Тетраркъ построилъ Кесарію Филиппеву и Юлію (Внесанда Юлія на западновъ берегу озера) и Иродъ Ангиина — другую Юлію и Тиверіаду 2). Цізь этихъ городовь была двоякая. Подобно тому, какъ-Иродъ, хорошо знавшій свою непонумарность, окружиль себя користолюбцами и воздвигь крыпости вокругь своего дворца и построеннаго имъ храма, такъ онъ соорудилъ эти укръпленине посты, заселенные имъ чужестранцами, а также и другія стыныя укращения для того, чтобы со всахъ сторонъ окружить Іерусалимъ и јудеевъ и господствовать надъ ними. Кремъ сего, подобно тому, какъ, ненавидя свое іудейское исповіданів, онъ воздвить великольные явическіе храны въ честь Августа въ Севастін и Кесарін, такъ и эти города нивли дъйствительною цілію служить центрами греческого вліянія внутри самой свящемной территерів. Одновременно съ этикъ, Иродовы города не пользовались такъ кругомъ свободи, какимъ пользовались "олинские", которые, за исключениемъ некоторыхъ налотовъ, имели свое полиее самоуправ-

<sup>1)</sup> Иродъ возстановилъ и построилъ другіе города, канъ напр.: Антинатрисъ, Кипросъ, Фавелисъ, Анеедонъ и т. д. Schürer говоритъ, что два первыхъ были построены ранъе, но Иродонъ они были только перестроены, лли укръплены (сравн. Ant. XIII, 15. 1; Война I, 21. 8).

<sup>2)</sup> Онъ также возстановиль Сепоору.

леніе, тогда какъ первые управлялись представителяви Иродовыхъ правителей <sup>1</sup>).

Хотя каждый изъ этихъ городовъ и округовъ имвать свои спецівльныя божества и обряды, опредівлявніеся иногда инстинии традиціями, твиъ не менье господствующею религіею вськъ ихъ была какан-то сивсь греческаго и сирійскаго богопочтенія, приченъ преобладало, какъ и следовало того ожидать, первое 3). Съ другой стороны, Иродъ и его пресиники поощряли поклонение инператору и Риму, которое, что чрезвичайно карактеристично, практиковалось главнымъ образомъ на востокъ 3). Такъ, въ храмъ, построенномъ Иредомъ Августу въ Кесаріи, стояли статуи императора подъ видомъ Охимпійскаго Зевеса и Рима подъ видомъ Герн 4). Предъ народенъ онъ обыкновенно извинялъ свою приверженность къ язычеству политического необходимостію. Впрочемъ подчинить греческому вліянію свой народъ онъ нытался бы даже въ токъ случав, если бы его религіозими склонности пошли по другому направленію. Онъ построиль не только въ Кесаріи, но и самомъ Іерусалимъ театръ и амфитеатръ, въ которыхъ въ честь Августа производилесь съ громадными затратами игрища черезъ каждые четыре года 1). Онъ поместиль даже надъ великими вратами і русанискаго храна изображеніе массивнаго золотаго орла, символъ римскаго владычества, какъ бы въ противовесъ громадной золотой виноградной ложь, символу Израиля, висывшему надъ входомъ въ святилище. Правда, эти ивропріятія визывали народное негодованіе, а иногда даже заговоры и изтежи 6), не имъв-

<sup>1)</sup> О гражданскихъ учрежденіяхъ римской имперін смотр. Kuhn-a Die Städt. u. bürgerl. Verf. d. Röm. Reichs, два тома; а по данному вопросу смотр. т. II, стр. 336—354 и 370—372.

<sup>2)</sup> Прекрасный очеркъ различныхъ обрядовъ, господствовавшихъ въ разныхъ изстахъ, данъ Schürer-омъ, Neutest. Zeitg. стр.: 378---385.

<sup>3)</sup> Cpass. Wieseler-a Beitr. z. richt. Wurdig. d. Evang. exp. 90. 91.

<sup>4)</sup> Ios. Ant. XV, 9. 6; Boites I. 21. 5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авцієвы вгры пронеходняє каждый пятый годъ, кита трехлатній промежутокъ. Игры въ Іерусалина держанись въ 28 году до Рожд. Христ. (Іоз. Апт. XV, 8. 1); первыя вгры въ Весарів—въ 12 году до Рожд. Христ. (Апт. XVI, 5. 1; срави. Война I, 21. 8).

<sup>6)</sup> Ant. XY, 8. 1-4; XVII, 6. 2.

шіе вирочень того вособщаго и крайняго характера, какъ въ боліве поздній періодъ, когда, напр. Пилать старался несети въ Ісрусалимі изображенія инператора, или когда въ хрань хотіли пеставить статую Калигули. Въ связи съ отипь стоить замінтить, что Талиудъ, рішительно порицая посіщеніе театровъ и анфитеатровъ, главникь образонъ на томъ основаніи, что оно предподагаеть "сидініе на сидіньяхъ превріннихъ" и нометь веклекать въ сбори на поддержаніе явическаго богопочтенія, однавожь не вапрещаеть его окончательно и даже не висказывается объ этокъ ділів съ рішительностію і).

Еще интересеве взгляды раввиновъ на картинныя исображенія, такъ какъ ени живописують ихъ отвращеніе ко всякому соприкосновенію съ идоленовленствомъ. Ми замічаемъ относительно миъ два или даже три періода, отвічавніе внічнимъ обстоятельствамъ, въ которыхъ находился народъ. Самыя древнія и строгія мивнія въ воспрещали всякое изображеніе предметовъ, находящихся на небі, на землі или въ воді. Мізіпал в) повидимому смягчаеть эти воспрещенія тонкими разграниченіями, которыя проводятся затівнъ еще даліве Талиудемъ в).

Лица, придерживавшіяся строгихъ взглядовъ, безъ сомивнія всего белье везмумались тымъ, что самыя священныя ихъ чувства подвергались откритому оскорбленію ихъ же собственним правителями. Такъ, царица Асмонеенъ, Аленсандра, тема Ирода, позабыла традиціи своего дома настелько, что откравила для постиднихъ пылей Марку Антонію портреты своихъ сына и дочери, въ надеждъ, помощію сего поступка, склонить его въ пользу своихъ честолюбивыхъ замысловъ з). Интересно знать, кто именно рисоваль эти картины, ибо, когда для іерусалинскаго храна хо-

<sup>1)</sup> Срави, разсуждение и весьма странныя доказательства въ польку присутствия въ талкудич. трактатъ Abhodah Zarah, объ ждолововлонствъ, 18b и слък.

<sup>3)</sup> Mechilta na Mcx. XX, 4, ed. Weiss. crp. 75a.

<sup>3)</sup> Таммудич. трактетъ Abhodah Zarah, объ идолоповионствъ, III.

<sup>4)</sup> Для полнаго обозранія талкудических ваглядовъ на картины и изображенія на монетахъ и на древнайшія іудейскія монеты, емотр. Прилож. ПІ.

<sup>\*)</sup> Ios. Ant. XV, 2. 5 m 6.

тым заказать статую Калигулы, то не смотря на поиски не могли отыскать инстемо живонисма, почему работу принілось поручить финикійцу. Должно быть, иноземдами же были изготовлены и ть "изображенія", которыми Иродъ украсиль свой дворець въ Іерусаливь, тв "ивдиня статун" въ садахъ, "изъ которыхъ вытекала вода" 1), также какъ и колоссальная статуя въ Кесаріи и статуи трехъ дочерей Агринии, которыя после его смерти 2) столь постыдно были поруганы солдатами въ Севастіи и Кесаріи 3).

Отвращение по всему, что такъ или иначе связано было съ ндолопоклоначномъ, и презрвніе ко всему, что носило не іудейскій карактерь, въ звечительной итре объясияеть сводъ законодательства, инфавий целію держать въ разобщеній іудея и язичника. Если Іудея подчинилась власти Рима, то она могла отоистить за себя по крайней мере академіями своихъ мудреновъ. Намъ передають почти неисчислимыя повъствованія о токъ, что іудейскіе мудремы, почти безъ труда, несраманиоть римскихъ и греческихъ философовъ, наи такія, въ которыхъ даже извёстный императоръ (Антонинъ) постоянно представляется въ положение самоунижения предъ раввиномъ 4). Римъ, четвертый эвърь Данінла 5), въ будущемъ вынь 6), когда Іерусалинь станоть столицею всыхь эемель 1), будеть первый ланво, но тщетно онравдывать себя въ свенхъ неправдахъ противъ Израния в). Но Римъ презирался также и всябдствіе мірскихъ причинъ, такъ какъ свой языкъ и писанія онь заимствоваль оть гроковь и такъ какъ въ своей имперіи онъ не нивив даже наслъдственнаго пресиства •). Если подобнивъ образовъ третиревался страшный Ривъ, то можно себъ предста-

<sup>1)</sup> Ios. Botta V. 4. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дэян. XII, 23.

<sup>3)</sup> Ant. XIX, 9. 1.

<sup>4)</sup> Срави, адась интересный трантать д-ра Bodek-a «Marc. Aur. Anton, als Freund und Zeitgenosse des R. Jehuda ha Masi».

в) Дан. VII, 23.

Athid labho, «saeculum futurum» следуеть отличать оть Olam habba,
 «будущаго вака».

<sup>7)</sup> Midr. R. na Hex. 23.

<sup>\*)</sup> Ab. Z. 2b.

<sup>9)</sup> Ab. Z. 10a; Gitt. 80a.

вить, какимъ презраніемъ нользовались всё другіе народи. Земля дійствительно могла "убояться" 1), но если би Изранль не приняль закона при Синав, то весь міръ могъ би погибнуть, и между тімъ она еще разъ "умолчала", когда осуществилось принятіе Изранлемъ закона, хотя онъ и выпуждень былъ къ сему нісколько насильственно в). Изранль при горів Синав отрівнился оть нечистоти, которая прилівнилась нашему роду вслідствіє нечистаго союза между Евой и змісиъ и которая все еще тяготіветь надъ всіми другими народами в)!

Начнемъ съ того, что важдое язическое дитя считалось нечестыть, какъ скоро оно являлось на светь. Люди, боготворившіе горы, холин, кусты и т. д., короче сказать, грубне идолопоклонники, должны были погибнуть отъ меча. Но такъ какъ язычество истребить было невозножно, то раввинское законодательствовнотавило на видъ нъсколько опредъленнить пунктовъ, которие сводились къ тому, чтобы отвращать іудоввь отъ обращенія въндолоповлонство по неосторожности, избыгать всяваго участія въ ндолоноклонствъ, отстранять все, что помогало занчинкамъ въ ихъ богопочтенін, и не оказывать язычникамъ ни удовольствій, ни простой помощи. Последнее обстоятельство завлючало въ себе самый опасный принципъ, такъ какъ нужно право безграничнаго приивненія подъ видомъ фанатизма. Mishnah въ этомъ отношеніи зашла такъ далеко 4), что запрещаеть помогать матери въ чась ея нужди, наи коринть оя ребенка, чтобы не воспитать дитя въ идолоповлонстве 1)! Но это еще не все. Правда, язычниковъ не следовало проднамеренно ввергать вы опасность, однакожь нельзя было ихъ и извлекать изъ нея. Единичные учители отваживались

<sup>1)</sup> IIcar. LXXV, 9.

<sup>3)</sup> Shabb. 88a.

<sup>3)</sup> Ab. Z. 22b. Такъ канъ семин для всего послъдующаго чрезвичайно многочеслении, то мы оставляемъ ихъ. Тъмъ не менъе, кандак изъ нимеслъдующихъ мыслей, канъ въ текстъ, такъ и въ приизчанияхъ запиствована изъ той или иной части талиудическаго трактата Abodah Zarah.

<sup>4)</sup> Ab. Z. II. 1.

<sup>3)</sup> Талмудъ объявляеть такой поступокъ законнымъ, только когда онъ производится для устраненія возбужденія ненависти противъ іудеевъ.

даже на спедующато рода положение: "лучшаго среди язычниковъ убивай; лучитему среди зивевъ раздробляй голову 1). Но еще ужасние быль фанатизиъ, предписывавшій еретиковь, измінниковь н всехъ отступнивовъ отъ іудейской веры ввергать въ действительную опасность, а если они уже находятся въ ней, то устранять все средства для выхода нев нея. Всякія свощенія съ ними были веспрещены, котя бы даже для тего только, чтобы призвать медецинскую монощь въ случав опасности жезни 2), такъ какъ полагалось, что человъкъ, вступавшій сь ними въ какія бы то ни было сношенія, самъ подвергался неизбежной опасности сделачься еретикомъ 3) и что еретикъ, возвращавшійся къ истиной вірів, подлежаль немедленной смерти, частію вівроятно для того, чтобы загладить свою ввну и частію изъ боляни вторичнаго отпаденія. Все это несомивнию ужасно, но не ужаснье проявленій фанатизма въ другія, такъ называемыя, просвъщенныя времена. Безпристрастная нсторія къ прискорбію обявана повъствовать объ этихь собитіяхъ, чтобы охарактеризовать тв обстоятельства, среди которыхъ было предложено Христовъ новое, столь отличное учение 4).

<sup>1)</sup> Mechilta, ed. Weiss, crp. 33b, 8-a crpona chepay.

<sup>2)</sup> Существуеть корошо взействий разеказь объ одномъ развить, котораго укусила зийя и котораго котыть исцииль посредствомъ призвания вмени Імеуса іудействующій кристіаннию, что, однакожю, было возбранено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тъмъ не менъе таково было правственное обязательство, что даже явичнику дозволено было спасать жизнь, если только совершалось тайно.

<sup>4)</sup> Противъ этого, моти и съ накоторымъ сомивнісиъ, можно сказать, что вив Палестини явинивковъ предписывалось считать не идолововлениями, а выполнителями обрядовъ ихъ отцевъ (Chull. 13b) и что бъдныхъ изъ язычниковъ предписывалось поддерживать въ той же итръ, какъ и бъдныхъ Изранля, больныхъ посъщать и умершихъ погребать; однакожъ, что особе нно замъчатально, присоединялось «велъдствіе порядковъ віра» (Gitt. 61a). Столь часто повторялась ссылка (Ab. Z. 3a), будто язычникъ, занимавшійся Торою, долженъ быль считаться равнымъ первосвищеннику, ничего не доказываетъ, такъ какъ въ предполагаемовъ случат язычникъ поступаль подобно раввинскому іудею. Но, и это болъе серьевный пунктъ, трудно повърить, чтобы люди, дълающіе эту ссылку, не знали того, что Тамиудъ (Ab. Z. 3a) непосредственно за симъ старается доказать, что ихъ награда не равняется награда изранлытянъ. Почти подобное же обвиненіе, если не въ недобросовъстности, то въ одностеронности должно быть сдълано противъ Deutsch-a (Lecture on the Talmud, Remains, стр. 146, 147), очервъ юданяма котораго слъдуетъ

Горькая ненависть, питаемая Тудеемъ въ измчеству, объясняется только тою ценою, какую онъ придаваль его карактеру. Язмчни-ROBL OCHHELM BL CANNIL HHERRIL H ARRO IIDOTHBOCCTECTECHHIXL преступленіяхъ. Считалось небезонасникь оставлять на ихъ нопеченіе скоть, дозволять икъ женщинамь кормить дітей, разрішать ихъ врачу пользовать больнато, или просто идти въ иль сообществъ, не принявъ предосторожностей противъ. нечаяннаго и ничънъ не вызваннаго нашаденія. За исключеність прайней нужды и дівловыхъ мотребностей, изъ следовало, на сколько это было возможно, совершенно избъгать. Какъ они сами, такъ и все принадлежавшее имъ почиталось нечистимъ; ихъ дома были осквермени присутствиемъ ндоловъ и посвященияхъ имъ предметовъ; икъ прездники, ихъ радостныя собитія, самое привосновеніе въ немъ бевчаствлись идолопоклонствомъ; не могло быть ручательства, чтобы языченев, оставденный одинь вы комнать, не оскрернить, но раснущенности ли то или по небрежности, вино и мясо на столъ, или масло и пиленицу въ амбарв. Въ виду этихъ обстоятельствъ, каждая вещь должна считаться вавъ бы оскверненною, нечистой. Вълечени трехъ дней до начала языческаго праздника (а по некоторымъ, и въ течени трехъ дней после правднива) все торговыя сделки съ ними были веспрещены изъ опасенія оказать имъ номощь или удовольствіе. Іуден обязани были избъгать проходить чрезъ городъ, въ которомъ происходило язическое праздненство, и не садиться подъ тань дерева, посвященнаго явыческому неклонению. Дрова такого дерева считались оскверненными; если ихъ употреблями для печенія хивба, то хивбъ считался нечистымъ; если изъ нихъ делался ткацкій станокъ, то не только все полотно, сотканное на немъ, было воспрещено, но неосторожности оно неременивалось съ другими кусками полотна или сделанныя изъ него одежды повещались съ другими одеждами, то всв онв становились нечистыми. Гудейские рабочие не могли работать при мостроенін ни базаликъ, ни стадій, ивсть, гдв язычниками произносились судебние приговоры. Конечно, противоваконнымъ считалось отдавать язычникамъ въ наемъ сравшить, напримъръ, съ нервымъ Perek талиудического трантота Abodah

сравнить, напримъръ, съ нервымъ Perek талиудическаго трактета Abodal Zarah.

дома или поля, или продавать имъ скотъ. Молоко, доимое язичнекомъ, если при этомъ не присутствовалъ для наблюденія іудей '), хивоъ и насло, изготовленные имъ, были противозаконны. Языческое вино было совершенно воспрещено во,—одне прикосновеніе къ вину ламчика оскверияло весь боченокъ; строго воспрещалось даже подносить носъ къ языческому вину!

Какъ ни прискорбим эти педробности, но им привели ихъ далеко не всв; ихъ можно было бы увеличить. И не спотра на это, ханжество раввиновъ было, бить можеть, не хуже занжества другихъ сектаторовъ. Прискорбною логическою необходимостію ихъ системы было то, что противъ нея, безъ сомийнія, часто возмущалось ихъ сердце; но должно сознаться, что этою системою въ изв'встной игр'в объясняется ужасная исторія Израиля.

### ГЛАВА ОСЬМАЯ.

Традиціонализмъ, его происхожденіе, характеръ и литература. — Мишна в Талиудъ. — Евангеліе Христа. — Зари новиго дия.

Питаясь оживить въ воображеніи ново-завѣтныя событія, мы замѣчаемъ, что самою выдающеюся личностію вслѣдъ за главными дѣйствующими лицами является личность книжника (¬Б)□, γραμματεύς, literatus). Она кажется вездѣсущею; мы встрѣчаемъ ее въ Іерусалимѣ, въ Іуден и даже Галилен³). И дѣйствительно, книжникъ является лицемъ неизбѣжнымъ, не только въ Вавилонѣ, который, можетъ быть, служилъ мѣсторожденіемъ этого званія, но даже среди самаго "разсѣянія" 4). Онъ повсюду является ораторомъ и представителемъ народа; повсюду онъ тѣснится впередъ, причемъ толпа почтительно даетъ ему дорогу и съ горячностію

<sup>1)</sup> Ab. Zar. 35b.

<sup>2)</sup> По раввину Азі существовало троякое разграниченіе. Если вино было посвящено идолу, то несеніе его даже на палкъ и въсомъ не болье одной мадляны осиверняло человъка. Далье, вино, приготовленное язычникомъ, было воспрещено, какъ для личнаго употребленія, такъ и для продажи. Наконецъ, вино, приготовленное іудеемъ, но положенное на сохранъ у язычника, было воспрещено для личнаго употребленія, но дозволено для продажи.

<sup>3)</sup> Hys. V, 17.

<sup>4)</sup> os. Ant. XVIII, 3. 5; XX, 11. 2.

держится за его рычи, какъ рычи общепризнанной власти. Онъ торжественно носвящается возложением рукъ и представляеть собою раввена 1), "моего ведикаго", наставника, amplitudo. Онъ ванаеть вопросы, представляеть возраженія, ожидаеть полныхь изъясненій и почтительнаго поведенія. И действительно, утонченное искусство его въ вопромани входить въ нословицу. "Это", такъ по одному случаю пронически замечаль Талмудъ, -- "вопросы книжниковъ 12). Онъ ость "законникъ" 1), наполненний водою знанія "хорошо вымаванный кладезь", "нят котораго не ножеть витечь ни одна капла" 1), въ противоположность "илевеланъ невозделанной почвы" (СПП) невежества 1). Онъ — божественный аристократь среди простонародной толим грубыхъ и невежественныхъ "поседянъ", которые "не знають закона" и "прокляти суть". Но этого еще мало; его звание составляеть крайній авторитеть по всиль вопросамь виры и динтельности; онъ -- "истолкователь закона" 6), "учитель закона" 7) и вибств съ "архіереяни" и "стариани" судья въ церковныхъ судилищахъ какъ столицы, такъ и провенцій в). Появляясь обыкновенно въ сообществъ съ "фарисеяни", онъ, однакожъ, не принадлежить къ нивъ съ необходиностію, ибо они представляють собою религіозную партію, тогда какъ онъ облечень ноложеніемъ и несеть должность э).

<sup>2)</sup> Ier. Megill. 74b, 30-я строка сверку.

<sup>3)</sup> Νομικός, legis divinae peritus, Mare. XXII, 35; Jyz. ΥΠ, 30; X, 25; XI, 45; XIV, 3.

<sup>4)</sup> Ab. II, 8.

Ber. 45b, а не 45a, какъ у Derenbourg-a. Подобно сему инъ кажется невърнымъ его переводъ «littéralement» «citerne vide». Ab. II, 5; Remid. R. 3.

<sup>4)</sup> Ios. Ant. XVII, 6. 2.

<sup>7)</sup> Nopodidácnalos, Лук. V, 17; Денн. V, 34; сравн. также 1. Тим. I, 7.

<sup>\*)</sup> Mare. II, 4; XX, 18; XXI, 15; XXVI, 57; XXVII, 41; Марк. XIV, 1. 43; XV, 1; Лук. XXII, 2, 66; Двян. IV, 5.

<sup>9)</sup> Разграниченіе между «варисеями» и «нижиннами» замічается во мно-

Короче сказать, онъ—Таlmid или ученый, Chakham или мудрень, слава котораго велика будеть въ мірів будущемъ. Книжникъ, каковъ бы онъ ни быль, превосходить обыкновенныхъ людей, которые поэтому обязаны оказывать ему всевозможное почтеніе. Книжниковъ почнтветь даже Самъ Богь, а ангелы провозглащають имъ квалу; на небів каждый изъ нихъ будеть занимать ту же степень и то же отличіє, что и на землів '). Ихъ річамъ надлежало воздавать самый кысшій почеть, каждому слову ихъ слідовало віврить абсолютно, даже въ томъ случаї, если бы они объявляли правою рукою руку правую ').

Учрежденіе, достигшее таких разивровь и владвищее такою силой, оченидно, не могло происходить изъ временъ более позднихъ. И дъйствительно, оно возвисилось постепенно и восходило во временамъ Несмін, если не ранве его. Не смотря на то, что, всявдствіе крайней сонвчивости исторических в изв'ястій въ раввинскихъ творовіяхъ и постояннаго пріуроченія ими событіямъ большей древности, невозможно продставить вполив удовлетворительныхъ подребностей, однакожъ, общее развитие этого учреждения ножно проследить съ достаточною определенностію. Если Ездра въ свящ. Писанів 3) описывается, какъ "писецъ скоръ" (expertus), который "уготова сердце свое, да взыщеть (извлекать полное значение изъ чего) закона Господня, и да творить и учить во Израили" 4), то относительно его преемниковъ, Sopherim (книжниковъ), слова эти могли указывать на троякое направленіе, принятое въ последствін ихъ изученіемъ: на Midrash, Halakhah и Haggodah 3), изъ которыхъ первое относилось къ изследованію свящ. Писанія, вто-

лекъ мъстакъ Новаго Завъта, напр. Мате. XXIII, passim; Лук. VII, 30; XIV, 3 и главнымъ образомъ у Лук. XI. 43 срави. съ V. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Siphré на Числ. стр. 25b.

<sup>2)</sup> Siphré na Bropos. erp. 105a.

<sup>8)</sup> Esap. VII, 6. 10. 11. 12.

לררש ולאשות וללפר י

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nedar. IV, 3 и даже Ber. 11b. Въ Ned. IV, 3 раздъление это признается -единственно дъйствительнымъ. Конечно, въ другомъ смыслъ Midrash можетъ -считаться источникомъ обояжъ: и Halakhah и Haggadah.

рое-къ изсявдованію того, что сявдовало соблюдать, и третьекъ изследовани изустнаго учения въ самонъ пироконъ синсле. Но Евдра оставиль свое дело незаконченныхь. Во второй прівядь свой въ Палестину Несмія вновь нашель деля въ крайнемъ безцорядкъ 1). Везъ сомнънія, онъ ощущаль необходиместь установленія нъкоторой постоянной власти для наблюденія за религіовными дълзии. Намъ кажется, что этою властію служние "великое собраніе" или, векъ его обыкновенно называли, "великая синагога". Невозножно съ положительностію утверждать 3), ито именно составияль это собраніе и ивь скольких членовь оне состолю 3). По всей въроятности, оно обнивало передовихъ дюдей въ церкви и государствъ, архіореовъ, старцевъ и "судей", причемъ носледніе классы включали "книжниковъ", если только это званіе получило уже свою отдельную органивацію 4). Весьма вероятно, что наименование "великое собрание" относилось скорье къ пресиству людей, чемъ къ одному синоду; изобретательность последующихъ временъ наполниза здесь былыя части исторической канвы выжищленными извъстіями. По остественному перадку вещей, подобное собраніе не могдо, безъ сильной центральной власти, проявлять постоянное господство въ одва заселенной странъ. Не моглооно также пріобръсти дъйствительную силу въ теченія нолитическихъ бозпорядковъ и бозпокойствъ инозомнаго владичества. Дровнъйшее преданіе в) сводить результать его дівятельности къ сявдующему, принисываемому ему выраженію: обудь остороженъ въ

<sup>1)</sup> Heem. XIII.

<sup>2)</sup> Относительно даннаго предмета было выставлено изсколько странныхъ и неосновательныхъ догадокъ, которыя не могутъ вивть вдзсь изста. Срави., напрям., двз статьи Grātz-а въ Monatsschrift Frankel-я за 1857 годъ стр. 31 и дал., 61 и дал., главныя положенія которыхъ, однакожъ, были приняты изкоторыми англійскими писателями.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Талмудаческія навъстія зачастую несостоятельны. Сообщаское вми число членовъ равняется приблизительно 120. Но новъйшія сомнанія (Kuenen-a в другихъ) относительно самаго учрежденія не могутъ быть названы состоятельными.

<sup>4)</sup> Esap. X, 14; Heem. V, 7.

<sup>5)</sup> Талмудич. тракт. Pirqey Abhoth, сказанія отцевъ, І, 2.

приговоръ, заводи ученыхъ (Talmidim) и воздвигай ограду вокругъ закона (Torah)".

Съ теченіемъ времени эта песчаная вервь распуталась. Первосвященникъ Симонъ Праведный (въ началь третьяго стольтія до Р. Хр.) называется уже одникь "изъ остатковъ великаго собранія". Но это выраженіе не подразумівваеть еще съ необходимостію того, чтобы онъ действительно принадлежаль къ нему. Въ безпокойныя времена, последовавшія за его первосвященствомъ, священная наука, какъ кажется, была предоставлена единичнымъ индивидуумамъ. Трактатъ Aboth въ Мишна, излагающій "сказанія отцевъ", даеть намъ на этотъ періодъ только одно имя Антигона изъ Socho. Замъчательно, что среди раввинскихъ авторитетовъ мы встрвчаемъ здёсь въ первый разъ греческое имя виесть: съ неяснымь указаніемь на его учениковь 1). Длинный промежутокь между Симономъ Праведнымъ и Антигономъ съ его учениками переносить нась къ ужасному времени Антіоха Епифана и великаго сирійскаго гоненія. Сказанія относились къ этимъ двумъ звуканъ подобно отголоску политическаго положенія страны. Прочность (іудейскаго?) віра, какъ нивать обыкновеніе говорить Симонь, зависвла отъ трехъ вещей: отъ Торы (верность закону и его стремленіямъ), отъ богопочтенія (удаленіе отъ участія въ греческомъ вдіянін) и отъ дівль праведности 2). То были темныя времена, когда гонимый народъ Вожій сталь полагать, будто безполезно служить Богу, что и выразиль Антигонъ: "не походите на слугъ, которно служать своимъ господамъ награди ради, но походите на слугъ, которые служатъ своинъ господанъ, не имъя

<sup>1)</sup> Аb. I, 4. Zunz основательно указываеть, что если въ Ab. I, 4, говорится, что «пара» первая «получила отъ нихъ», а между тъмъ въ повъствовъніи Мишны упоминается только одинъ Антигонъ, то здъсь слъдуеть подравумъвать Антигона и его учениковъ и послъдователей. Пользуемся случаемъ съязать, что мы будемъ ссылаться на прежнихъ писателей по данному предмету только въ исилентельныхъ случаяхъ, потому что здъсь потребоватось бы черезчуръ много ссылокъ, — но еще болъе потому, что принятый нами путь доказательствъ отличается совершенно отъ пути нашихъ предшествъенниковъ.

²) Ab. I. 2.

Digitized 48GOOGle

въ виду получить награду, и пусть стракъ небесный будеть нада вами" 1). После этихъ именъ следують имена такъ называемих цяти Zugoth, или "паръ", изъ которыхъ Hillel и Shammai составляли последнюю. Болъе позднее предание представляле эт проекственныя пары, какъ отвъчавшія Nasi (президенту) и Авbeth-din (виде-президенту въ синедріонъ). Относительно трехъ вервыхъ "паръ" ножно сказать, что, за исключеновъ важныхъ указаній на обстоятельства и опасности своего времени, приводиши изръченія икъ ясно свидътельствують о развитіи исплючительно соферическаго ученія, т. е. на раввинскую часть ихъ функцій. Оть четвертой "нары", которая состояла изъ Simon ben Shetach, который принемаль широкое участіе въ политической исторіи посліднихъ Маккавеевъ 2) (какъ Ab-beth-din), и его глави по учености и суду Ichudalı ben Tabbai (какъ Nasi), ин вновь имбемъ виваженія, указывающія вполеть тождественно сь политическою истерією времени, что судебныя функціи еще разъ были перенесены ва раввиновъ. Последняя изъ пяти паръ приводить насъ ко времени Ирода и Христа.

Мы видъли, что "великое собраніе" исчезаеть со сцени въ теченіи періода ужасныхь домашнихъ замѣшательствъ, начавшихъ съ гоненій при Селевкидахъ, которыя характеризують смертельную борьбу между юданзмомъ и греческимъ вліяніемъ. Sopherim, какъ нартія, теряеть силу. Они переходять въ Zeqenim, "старцевъ". задача которыхъ была исключительно церковная и состояла въ съ храненіи религіи въ томъ именно видъ, въ какой отлили ее дегматическіе труды ихъ предшественниковъ. Тъмъ не менъе, съ пеявленіемъ Маккавеевъ насталъ новый періодъ. Маккавен вошли въ силу вслъдствіе энтузіавма Chasidim-овъ, или "благочестивыхъ". которые образовали въ странъ національную партію и собрались вокругъ освободителей въры и страны. Но болье позднее поведеег-Маккавеевъ оттолкнуло отъ нихъ націоналистовъ. Они исчезаютъ по этому изъ виду, или, скорье, крайняя секція ихъ переходить

<sup>&#</sup>x27;) Ab. 1. 3.

<sup>\*)</sup> Смотр. Приложеніе IV: «Политическая исторія іудеєвъ отъ правледля Александра до вступленія на престоль Прода».

въ крайнюю секцію фарисеевъ, пока новыя національныя замѣшательства не пробудили новой національной партіи. Вивсто "Chasidim" им видимъ теперь въ синагогъ двъ религіозныхъ партіи: фарисеевъ и саддукеевъ. Последніе первоначально представляли собою реакцію фариселиъ, людей уміренныхъ, которые симпатизировали болье позднимъ тенденціямъ Маккавеевъ. Іосифъ пріурочиваеть происхождение этихъ двухъ школь во временамъ Іонафана. преемника Іуды Маккавея (160-143 г. до Р. Хр.), съ чемъ согласны и другія іудейскія изв'істія. Іонафанъ принявь оть иноземца (сирійца) первосвященническое достоинство и соединиль съ нимъ достоинство свътскаго правителя. Но это еще не все. Первые Маккавен окружили себя правящимъ старъйшинствомъ 1). На монетахъ ихъ правленія оно изображается какъ Chebher, или старъйшинство (ассоціація) іудеевъ. Такинъ образонъ, аристократическимъ правленіемъ 2) Іосифъ называетъ именно ихъ правленіе и неопределенно говорить, что оно продолжалось , отъ плененія до установленія потомками Асмонеевъ царскаго правительства". Въ этомъ аристократическомъ правленіи первосвященникъ считался всего скорве главою представительнаго церковнаго собранія правителей. Это положение вещей продолжалось до великаго разрыва между Гирканомъ, четвертымъ отъ Іуды Маккавея, и партією фарисеевъ 3), о которомъ съ нъкоторою варіаціею именъ и подробностей одинаково повъствують Іосифъ 4) и Талиудъ 3). Разногласіе, въроятно, произошло изъ-за желанія фарисеевъ, чтобы Гирканъ ограничился одною свътскою властію и сложиль съ себя первосвященничество. Но оно кончилось гоненіемъ и устраненіемъ оть власти фарисеевъ.

<sup>4)</sup> Геропоба, 1. Макк. XII. 6; XIII. 36; XIV, 28; Ios. Ant. XIII. 4. 9; 5. 8. Въ то же время нъкоторый видъ правящихъ усропоба существовалъ еще до втого періода, если судить на основаніи Ios. Ant. XII. 3. 3. Но онъ употребляеть этоть терминъ нъсколько неопредъленно, прилагая его даже ко времени Jaddua (Ant.XI. 8. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ant. XI. 4. 8.

<sup>3)</sup> Въ Вег. 48а находится ясная ссыдка на тотъ фактъ, что фарисов не признавали правленія Маккавеевъ.

<sup>4)</sup> Ant. XIII, 10. 5. 6.

<sup>5)</sup> Kidd. 66a.

Чрезвичайно знаменательно, что іудейское преданіе вновь вводитъ въ это время исключительно церковныя власти, которыхъ оно называеть "парами" 1). Въ соответстви съ изменившимся положеніемъ вещей наименованіе "Chebher" исчезаеть теперь съ монеть Маккавеевъ, и раввинскія знаменитости ("пары" или Zugoth) становатся единственными учителями традиціонализма и церковными властями. "Старъйшинство" 2), которое при первыхъ Маккавеяхъ называлось "судилищемъ Асмонеевъ" 3), переходить теперь въ синедріонъ 4). Такинъ образонъ, происхожденіе этого учрежденія мы пріурочиваемъ ко времени І'пркана. Съ этимъ вполнъ согласно іудейское преданіе 5). Значеніе синедріона, безъ сомивнія, видоизмънялось въ зависимости отъ политическихъ обстоятельствъ; по временамъ оно становилось абсолютнымъ, какъ, напр., въ правление фирисейской ханжи царицы Александры, тогда какъ въ другое уръзнвалось, когда онъ превращался въ строго церковную власть. Такъ какъ синедріонъ быль въ полной силь во времена Інсуса, то его организація будеть разсмотрівна нами впоследствін.

Послѣ краткаго очерка происхожденія и развитія учрежденія, которое обнаружило столь рішительное вліяніе на будущность Израиля, повидимому необходимо въ той же мірів прослідить рость "традицій старійшинъ" съ тімъ, чтобы понять, что именно — уви! столь рішительно возстало противъ новой доктрины царства. Здісь прежде всего слідуеть указать на тіз законныя постановленія, которыя объявлялись традиціонализмомъ абсолютно обязательными для всіхъ и имінощими не только равную, но даже

<sup>1)</sup> Ier. Maas. Sheni V, конецъ, стр. 56a; Ier. Sot. IX. стр. 24a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Γερουσία.

<sup>3)</sup> בירורינושל השטונאים, Sanb. 82a; Ab. Z. 36b. Derenburg смотрыть на это иначе и отождествляетъ судилище Асмонеевъ съ синедріономъ. Мит кажется это исторически невозможнымъ. Его митие объ этомъ пункта (и. s. стр. 87) противортитъ повидимому тому, что сказано имъ на стр. 93.

<sup>4)</sup> Συνέδριον γιησια; въ Новомъ Завѣтѣ также однажды γερουσία, Дѣян. У. 21 и дважды преоβυτέριον, Лук. XXII. 66; Дѣян XXII. 5. Schürer, слѣдуя Wieseler-у, полагаетъ, что синедріонъ былъ римскинъ учрежденіенъ. Но докавательства Wieseler-а по данному пункту (Beitr. zur richt. Würd. d. Evang. стр. 224) не убъдительны.

в) Срави. Durenbourg, u. s. стр 95.

большую обязательность, чёмъ само свящ. Писаніе 1). Обстоятельство это не заключало въ себв внутренняго противорвчія, такъ какъ традиціонализмъ одинаково со свящ. Писаніемъ претендовалъ на божественное происхождение и такъ какъ на основании усвояемой ему власти изъясняль его смысль, дёлаль къ нему дополненія, примъняль къ случаямъ, спеціально не предръшеннымъ, быть можеть, даже не предусмотръннымъ библейскими временами и вообще охранять его святость посредствомъ расширенія и приложенія къ нему предосторожностей, возводя "ограду" вокругь его "вертограда заключеннаго". Подобныть способоть въ новыхь и опасныхь обстоятельствахъ следовало извлекать и соблюдать полный синслъ божественнаго закона, даже до его буквы и іоты. Подобныть же способовъ будутъ остановлены заблуждающіеся внутри или вламывающіеся извить. Въ виду всего этого, традиція интала такую важность, что величайшая заслуга, на которую могь претендовать раввинъ, состояла въ строжайшей приверженности къ темъ традиціямъ, которыя онъ наследоваль отъ своего учителя. Самъ синедріонъ не могъ уничтожать или отмънять постановленій своихъ предшественниковъ. Въ поклонении буквъ зашли такъ далеко, что великій Hillel имвать обыкновеніе не выражать слова осужденія (mispronounce a word), ибо и его учитель поступаль до него также точно 2).

Эти традиціональныя предписанія, какъ уже сказано, носять общее наименованіе Halakhah, такъ какъ указывали одинаково путь, по которому шли отцы, какъ и путь, которымъ обязаны были слъ-

¹) Такъ мы четаемъ: «сказанія старцевъ иміють большую ціну, чінь сказанія пророковъ» (Іст. Вет. І, 7); «проступокъ протевъ сказанія книжнековъ хуже проступка протевъ сказаній Писанія» (Sanh. XI, 3). Сравн. также Ет. 21 b. Сравненіе между этими претезаніями и претезаніями, установлявшимися иногда для защеты «исповіданій» (creeds) и «уставовъ» (articl), (Cyclop. Kitto, 2-е изд. стр. 786, Кол. а) кажется намъ неумістнымъ здісь. Во введенія къ Містає на Плачь, на основанія Іерем. ІХ, 12. 13, проводится тамысль, что оставленіе закона,—въ раввинскомъ смыслі,—хуже идолопоклонства, нечастоты или пролятія крова. Смотр. вообще это введеніе.

<sup>&</sup>quot;) Также Маймонедъ. Eduy. I. 3.

довать дети 1). Эти Halakhoth состоями изъ законовъ, мибо просто данных въ свящ. Писанін, либо извлеченных изъ него, либо возводимыхъ къ нему при помощи остроумнаго и искуственнаго метода толкованія, либо изъ прилагавшихся къ нему тяжки и съ цълію спасонія, или, наконоць, изъ узаконовныхъ обычаевъ. Они предусматривали всв возможные и невозможные случан, входили во всв подробности частной, семейной и общественной жизни и съ желевною логикой, непреклонною суровостію и мельчайшимъ анализомъ преследовали человека и овладевали имъ, куда бы онъ ни направлялся, возлагая на него ярио, которое по истинъ было неудобоносимо. Польза, которую они сообщали, состояла въ довольствъ и отличіи знанія, въ стяжаніи праведности и въ получени награды за гробомъ; одно изъ главныхъ преимупроствъ ихъ надъ нашимъ новъйшимъ традиціонализмомъ состояно въ томъ, что они настойчиво воспрещали выводить заключенія изъ техъ преданій, которыя должны были иметь силу свежихъ законныхъ постановленій 2).

Описывая историческій рость Halakhah <sup>3</sup>), мы должны въ нѣсколькихъ словахъ охарактеризовать легенды іудейскаго преданія насчеть патріархальнаго времени. Онѣ увѣряють насъ о существованіи академіи и раввинскаго судилища при Симѣ и повѣствують о традиціяхъ, нереданныхъ этимъ патріархомъ Іакову, о прилежномъ посѣщеніи Іаковомъ раввинскаго коллегія, о трактатѣ (въ 400 севціяхъ), составленномъ Авраамомъ объ идолопоклонствѣ, и о соблюденіи ими всего традиціональнаго закона, о введеніи преемственно Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковымъ трехъ ежедневныхъ молитвъ, о трехъ благословеніяхъ въ обычномъ "освященіи мяса",

<sup>1)</sup> Это объясняется подобнымъ образомъ въ Aruch (изд. Landau, т. II, стр. 529, Кол. b.).

<sup>2)</sup> Cpass. Hamburger-a, u. s. crp. 343.

<sup>3)</sup> Срави. здась главнымъ образомъ подробное описаніе Herzfeld-a (u. s. т. III, стр. 226—263); также введеніе Маймонида и очень богатыя и ученым сочиненія (ведостаточно оціненныя) Д-ра Н. S. Hirschfeld-a, Halachische Exegese (Berlin, 1840) и Hagadische Exegese (Berlin, 1847). Быть можеть мив будеть дозволено сослаться также на соотв'ятствующія главы въ мосиъ сочиненіи: «History of the Iewish Nation».

предложенныхъ будто бы Монсеенъ, Інсусонъ Навиномъ и Давидонъ и Соломономъ, о введеніи Монсеенъ обыкновенія читать
выдержки изъ закона въ субботы, новолунія и въ праздничные дии
и даже по понедъльникамъ и четвергамъ, и насчетъ постановленія, на основаніи того же авторитета, проповъдывать въ теченіи
трехъ великихъ праздниковъ объ этихъ праздникахъ. Далье, онъ
принисываютъ Монсею распредъленіе священства на восемь чередъ
(на шестнадцать Самуилу и на двадцать четыре Давиду), также
какъ и продолженіе времени для свадебныхъ торжествъ и погребальнаго плача. Но все вто, очевидно, неопредъленние разсказы,
придуманние съ тою цълію, чтобы возвести традиціонализмъ и его
обряды къ первобытнымъ временамъ, также точно, какъ легендарно сообщалось, будто Адамъ родился обръзаннымъ и выполнялъ
всъ раввинскія предписанія 1).

Къ традиціямъ временъ Монсея и нослівнего прилагаются уже другаго рода принципы. По іудейскому возгрінію, Богь даль Монсею на горів Симай одинаково, какъ устный, такъ и писанный законъ, т. е. законъ со всіми его толкованіями и приснособленіями. На основаніи Исхода ХХ гл. 1 ст. выводилось то заключеніе, будто Богь сообщиль Монсею Виблію, Мишну, Талмудъ и Надуа-dah, даже все то, что будеть предложено учеными въ позднійнім времена 1). Въ отвіть на вполнів естественное возраженіе, почему написана была одна Виблія, говорилось, будто Монсей иміль наміреніе занисать все ввівренное ему ученіе, но быль остановлень Всемогущимъ по причині будущаго плівненія Израиля народами, имівшими заимствовать оть него писанный законъ. Отділять Израиля

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подобно сему, выраженія въ Исх. XXIV. 12 изъяснялись слідующимъ образомъ: «скрижали каменныя»—десять заповідей; «законъ»—писанный законъ; «законъ»—Мишна; «дже написакъ»—пророки и агіограсы; «законоположи имъ»—Талмудъ—«который указываеть, что всіз они даны были Монсею на Синать (Вег. 5а, строки 11—16). Подобное же толкованіе давалось разными статьями и Півси. Півси. VII. 12 (Erub. 21b). При помощи изміненія словъ у Ос. VIII. 10, доказывалось даже, будто изгнаннями были возвращены въ Палестину за заслугу изученія Мяшны (Vayyik. R. 6).



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Midr. Shochar Tobh na Heas. IX. 6. nsg. Bapmasa, erp. 14b; Pirqè de R. El. 3; Pes. 54a; Ned. 39b.

оть язычниковь стануть тогда неписанныя преданія. Народное толкованіе находило указаніе на это обстоятельство даже въ языків самаго пророчества і).

Но традиціонализнъ пошелъ еще дальше и дъйствительно поставляль устний законъ выше письменнаго закона. Вираженіе <sup>2</sup>): "въ словесвъъ бо сихъ положилъ тебв завътъ и Израило", изъясняли въ томъ смыслъ, будто завътъ Вожій билъ обоснованъ на словахъ изреченныхъ, въ противоположность словесамъ письменнимъ <sup>3</sup>). Если писанный законъ подобнымъ образомъ поставлялся ниже устнаго, то едва-ли слъдуетъ намъ изумляться, что чтеніе агіографовъ вслъдствіе опасенія, какъ бы они не отвлекли вниманія отъ ученыхъ ръчей раввиновъ, воспрещалось народу въ субботу. Ихъ изученіе въ теченіи этого дня дозволялось только ради ученыхъ изслъдованій и обсужденій <sup>4</sup>).

Но если традиціонализмъ не могь быть ввёренъ письму при посредствё Монсея, то были приняты всё мёры для предотвращенія его забвенія или измёненія. Монсей постоянно повторяль 
традиціональные законы последовательно Аарону, его сыновьянъ и 
старейшинамъ народа, и они въ свою очередь повторяли ихъ одинъ 
другому, такъ что въ концё концовъ Ааронъ слышалъ Мишну 
четыре раза, его сыновья три раза, старейшины два, а народъ 
одинъ разъ. Но и это еще не все: чрезъ последовательное повтореніе (Аарономъ, его сыновьями и старейшинами) самъ народъ слышалъ ее также четыре раза <sup>5</sup>). Передъ смертію Монсей приглашалъ выступить впередъ каждаго, кто забылъ что нибудь изъ 
того, что слышалъ и чему былъ обученъ <sup>6</sup>). Но "Најакнотh Монсея изъ Синая" не исчерпывають всего традиціонализма. По Маймониду онъ состоить изъ пяти, более же критически—изъ трехъ

<sup>1)</sup> Oc. VIII. 12; сравн. Shem. R. 47.

<sup>2)</sup> Mcx. XXXIV. 27.

<sup>3)</sup> Ier. Chag. crp. 74d.

<sup>4)</sup> Ios. Shabb. XIV. Для этого воспрещения упонинается однаножъ и другая причина.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Erub. 54b.

<sup>6)</sup> Bropos. I. 5.

классовъ 1). Изъ нихъ первый содержить въ себъ предписанія, находимыя въ Библін и такъ называемые Halakhoth Monces изъ Синая, т. е. тв законы и обычаи, которые существовали съ незанамятныхъ временъ и, по іудейскому возгрівнію, были устно переданы Монсею, но не были записаны имъ. Они нуждались поэтому не въ доказательствахъ изъ св. Писанія, а только въ указаніяхъ для поддержки или подтвержденія (Asmakhta) 2). Для ученаго обсужденія они не были открыты. Второй классь состояль изъ "устнаго закона" 3), или "традиціональнаго ученія" 4) въ болье строгомъ спислъ. Къ нему принадлежали тъ предписанія, которыя какъ бы подразумъвались въ Монсоевомъ законъ или могли быть выводимы изъ него 1). Последнія въ своей сущности или зародыше содержали ръшительно все, что угодно; обнаруживались же они только тогда, когда обстоятельства последовательно развертывали то, что въ принципъ предусматривалось отъ самаго начала. Для предписаній этого класса требовались доказательства и ссылки на свящ. Писаніе. Не то было съ предписаніями третьяго класса, которыя служили "оградою", возводимою раввинами вокругъ закона, съ тъмъ, чтобы предотвратить нарушение закона или обычаевъ, упрочить точное ихъ выполненіе, или предупредить особливыя обстоятельства и опасности. Эти предписанія состояли изъ "сказаній книжниковъ" ) или "раввиновъ" ) и по своему характеру распадались на положительныя (Teqqanoth) и отрицательныя

<sup>1)</sup> Hirschfeld, u. s. exp. 92-99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отъ 120 прислоняться из чему. Въ тоже время, предписанія, ідля подтвержденія которыхъ можно было прибъгать иъ Asmakhta, предпочитались тэмъ, которыя поконлись исключительно на одномъ преданія (Ier. Chag. стр. 76, Кол. d).

תורחשבצל פח (י

רברי קבלה (1

<sup>8)</sup> Въ связи съ втикъ чрезвычайно знаменательно, что развинъ Iochanan ben Zaccai, который училъ несколько летъ спустя после распятия Христа, обывновенно говорилъ, что въ будущемъ Halakh-ическия постановления относительно чистоты, не подтверждавшияся свящ. Писанісиъ, будутъ отивнены (Sot. 27b, 16-я строка сверку). Вообще, ученіе развина Iochanan следуетъ изучать, чтобы понять непризнанное вліяніе христіанства на синатогу.

רברי סופרים וי

<sup>7)</sup> דרבנן. Ho это не всегда.

(Gezeroth. orth gazar .orphsath"). Очень можеть быть, что наъ не всегда возножно разграничить съ полною строгостію. Но, въроятно, въ нивъ относились слова Христа 1): "вся убо, елика аще рекуть вань блюсти, соблюдайте и творите: по делонь же ихъ не творите: глагодють бо, и не творять. Связують бо бремена тяжка и бъднъ носима, и возлагають на плеща человъческа: перстомъ же своимъ не хотять двигнути ихъ 2. Веглядь этотъ имветь за себя двоякаго рода подтвержденіе. Третій классь Halakh-нческихь предписаній одинь быль открыть для обсужденія ученыхь, причень окончательное решеніе предоставлялось ихъ большинству. Однакожъ, практически (но не теоретически) онъ быль облеченъ твиъ же авторитетомъ, что и два первыхъ класса. Для дальнъйшаго подтвержденія нашего взгляда приводимъ следующія слова: "Gezorah (т. е. третій классь предписаній) не должень быть возлагаемь на конгрегацію, если большинство конгрегаціи не въ силахъ снести его" 3), т. е. слова, которыя служать какъ бы комментаріемъ словъ Інсуса и указывають, что бремена могли налагаться или сниматься смотря по изивнявшимся сужденіямъ и строгости раввинскаго коллегія 1).

<sup>1)</sup> Mare. XXIII. 3. 4.

з) Чтобы разъяснять симсть словь Христа, какъ камется, необходимо подвергнуть общепризнанный трудный тексть новой критикв. Я браль слово кічеїч, мочео въ симств іге facio (Grimm-a Clavis N. Т. 2-е изд. стр. 241а), но я не могь согласиться съ выводомъ Меуег-а (Krit. Exeget. Handb. стр. 455). Въ классическомъ греческомъ явына кічеїч употребляется также вийсто «передвигать, извийнять». Причины, почему я иду противъ такъ называемаго традиціональнаго изъясненія Мате. ХХІП, З. 4, слідующія: 1) една ли возможно предполагать, чтобы предъ подобнымъ собраніємъ слушателей Христосъ могь обсуждать возможность несоблюденія двухъ первыхъ классовъ Назаковно обвинять книжниковъ и сариссевъ, что они не отарались сами соблюдать такъ предписаній, которыя они возлагали на другихъ. Выраженіе въ параллельномъ міста (Лук. ХІ, 46) должно объясняться въ согласія съ ссылкою на Мате. ХХІП, 4. Къ тому же здёсь нать серьезной трудности.

a) B. Kam. 79b.

<sup>4)</sup> Для знакомства съ классиенкацією, распредёленіємъ, происхожденіємъ и перечисленіємъ этихъ Halakhoth смотр. Приложеніє У: «Раввинскія теологія и литература».

Это собраніе традиціональных предписаній составляеть предметь Мишны, или втораго, повтореннаго закона. Здёсь по одну сторону ин должны поставить законъ Моисон, изложенный въ Пятокнижіи. такъ какъ онъ составляеть нечто совершенно отдельное. Все остальное, даже учение пророковъ и агіографы, также какъ и устныя преданія, извістно было подъ именень Qabbalah — того, что было получено". Редигіозная наука или Midrash, по первоначальному употребленію этого термина, обнимала какъ Halakhah, традиціональное предписаніе, которое всегда составляло "то, что было услышано" (Shematha), такъ и Haggadah, "то, что было сказано" на основани авторитета отдельных лиць, но не составляло законнаго предписанія. Сюда входили: толкованія, комментаріи, разсказы, мудрыя или ученыя слова и т. д. Halakhah въ началъ не записывалась, въроятно, по причинъ споровъ между фарисеями и саддукаями. Однакожъ необходимость твердости и порядка повела съ теченіемъ времени къ болье или менье законченнымъ собраніямъ Halakhoth 1). Древивищее изъ нихъ прицисывается раввину Акибъ, жившему во времена императора Адріана (132-135 г. по Р. Хр.) <sup>2</sup>). Но авторизованное собраніе въ такъ навиваемой Мишив было деломъ Jchudah Святаго, умершаго около конца втораго стольтія нашей эры.

Въ своемъ цёломъ видё Мишна состоить изъ шести "разрядовъ" (Sedarim), изъ которыхъ каждый посвященъ спеціальному классу предметовъ . Эти "разряды" раздёляются на трактаты (Massikh-

<sup>1)</sup> Смотр. ученыя замітин Levy насчеть причнить первоначальнаго воспрещенія записывать устимій законть и насчеть окончательнаго собранія Мишиы (Neuhebr. и Chald. Wörterb. т. II, стр. 435).

<sup>2)</sup> Эти собранія перечисляются въ Midrash на I. с. Сирах. XII, 3. Ихъ отличають такие какъ «первую» и «поздиюю» Мишна (Nedar. 91a).

<sup>3)</sup> Первый «разрядъ» (Zeraim «съмена») начинается предписаніями относительно «благословеній», или времени, рода, обыкновенія и жарактера установленняхъ модитвъ. Затъмъ онъ переходитъ къ подробностямъ такъ называемияхъ религіозно-аграрныхъ законовъ (какъ наприи.: десятины, субботнихъ дътъ, начатковъ плодовъ и т. д.). Второй «разрядъ» (Moed, «правдиячное время») обсуждаетъ все то, что связано съ соблюденіемъ субботы и другихъ празднествъ. Третій «разрядъ» (Nashim, «женщины») изкагаетъ все то, что относится къ обрученію, вънчавію и разводу, но включаетъ также трактатъ

toth, Massekhtiyoth, "ткани, полотна"); всёхъ ихъ шестьдесятъ три (или, иначе, шестьдесять два). Трактаты вновь подраздёляются на главы (Peraqim),—всего на 525,—которыя часто состоять изъ извёстнаго числа стиховъ, или Mishnahs (Mishnayoth,—всего 4,187). Не смотря на разнообразіе и сложность обсуждаемыхъ предметовъ, Мишна распредёлена съ замёчательною логическою ясностію. Языкъ ея еврейскій, хотя конечно не тотъ, что Ветхаго Завёта. Вслёдствіе новыхъ обстоятельствъ стали необходимы новыя слова, которыя заимствуются главнымъ образомъ изъ греческаго, сирійскаго и датинскаго языковъ, съ придачею имъ еврейскихъ окончаній і). Но все, что имёло связь съ соціальнымъ сношеніемъ или обыденною жизнію (какъ напр. контракты), написано не на еврейскомъ, а на арамейскомъ языкѣ, какъ языкѣ народа.

Помимо Halakhoth, собранных въ Мишна, традиціональный законъ воплощаль въ себъ и другіе матеріалы. Нъкоторые не вошедшіе въ нее матеріалы нашли себъ мъсто въ сочиненіяхъ извъстныхъ раввиновъ или извлекались изъ ихъ школъ. Они называются Boraithas, т. е. преданія, внъшнія относительно Мишны. Наконецъ, сюда же относились "прибавленія" (или Tosephtoth), которыя получили начало послъ заключенія Мишны, но въроятно

насчеть Nasirate. Четвертый «разряд» (Neziqin, «поврежденія») содержить гражданскій и краминальный законъ. Онъ же, что чрезвычайно карактеристично, обнимаетъ всъ предписанія относительно идолопоклонства (въ трактать Abhodah Zarah) и «сказанія Отцевъ» (Abhoth). Пятый «разряд» (Qodashim «священные предметы») обсуждаетъ жертвы, жертвоприношенія, предметы, принадлежащіе (какъ перворежденіе) иля посвященные Богу и всъ вообще предметы, которые подходять подъ общую группировку «священныхъ предметовъ» (какъ наприм. выкупъ, обивнъ иля отчужденіе того, что посвящалось Богу). Сюда входили также законы относительно ежедневныхъ утренняхъ и вечернихъ богослуженій (Tamid) и опясаніе построенія и распредъленія храма (Middoth, «изміренія»). Наконецъ, шестой «разрядъ» (Toharoth, «опрятность») издагаєть предписанія, связанныя съ вопросомъ относительно «чистоты и нечястоты», также какъ и относительно человіческихъ существъ, животныхъ и неодушевленняхъ предметовъ.

¹) Срави. чрезвычайно интересный трантатъ Д-ра Brüll-я (Fremdspr. Redensart. in d. Talmud), также какъ и Д-ра Eisler-а Beiträge z. Rabb. и Alterthumsk., 3 fascic.; Sachs-a Beitr. z. Rabb. u. Alterthumsk.

не поздиве третьяго стольтія нашей эрм. Ихъ изъ всьхъ шестидесяти трехъ трактатовъ Мишны насчитывалось здысь пятьдесять
два. Когда мы говоримъ, что Halakhah отличалось отъ Haggadah, то не должны полагать, будто послыдняя совершенно отдылялась отъ первой. Въ дыйствительности, одинъ цылый трактатъ
мишны (Aboth: сказанія "отцевъ") представляеть изъ себя ничто
иное, какъ Haggadah; другой (Middoth: "измыренія храма")
имыеть Halakhah только въ четырнадцати мыстахъ; въ остальныхъ же трактатахъ Наддадаh встрычается не менье, чыль въ
207 мыстахъ 1). Изъ шестидесяти трехъ трактатовъ Мишны только
тринадцать совершенно свободны отъ Наддадаh.

До настоящаго времени им говорили только объ одной Мишна. Но она обнимаетъ очень малую часть традиціонализма. Съ теченіемъ времени разсужденія, толкованія, выясненія и прибавленія, для которыхъ Мишна послужила началомъ, въ применения ли то. или въ академіяхъ раввиновъ, были собраны по приказанію властей и изданы въ извъстныхъ намъ двухъ Талмудахъ или Гемарахъ 2). Если мы соединивь вивств правовые отчеты, раввинскія "мудрованія" (Hansard) и извъстія клуба богословскихъ состяваній, всь въ строго восточномъ стиль, полные отступленій, разсказовъ, - причудливыхъ сказаній, мечтаній, легендъ и того, что не можеть подлежать указанію всявдствіе профанаціи, суевврія и даже безстыдства, то мы составимъ себъ общее понятіе о Талмудъ. Древнъйшій изъ двухъ Талмудовъ ведеть свое начало отъ конца четвертаго столетія нашей эры. Онъ служить продуктовъ палестинскихъ академій и потому называется і русалимскимъ Талмудомъ. Второй Талмудъ на одно столетие моложе перваго и служить порожденіемъ вавилонскихъ школъ, почему и называетси вавилонскимъ (позднее также: "нашимъ") Талмудомъ. Ни то, ни другое твореніе не дошло до насъ въ полномъ видь <sup>3</sup>). Изъ обоихъ болье

¹) Cpash. ucunczesie y Pinner-a, u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Талмудъ: то, чему обучаютъ, доктрина. Гемара: либо тоже самое, либо «совершенство», «исполненіе».

<sup>\*)</sup> Нижеслъдующее выяснять нашу мысль: относительно перваго «равряда» інфрусалинскій Талмудъ дошель до насъ въ полномъ видъ, т. е. онъ обнимаетъ всъ его трантаты (составляя всего 65 фоліантовыхъ листовъ), тогда

несовершенный и болье краткій ісрусалинскій Талиудъ; онъ содержить несравненно меньшее число разсужденій, чімь вавилонскій. Обнимая въ настоящемъ своемъ видъ изъ шестидесяти трехъ трактатовъ Мишны болье чвиъ тридцать шесть, вавилонскій Талиудъ приблизительно въ десять или одиннадцать разъ больше Мишны и болье чыть въ четыре раза больше іерусалинскаго Талиуда. Онъ занимаеть (въ нашихъ изданіяхъ) вивств съ комментаріями на поияхъ 2,947 фолантовыхъ листовъ (страницы а и b) Оба Талмуда написаны на арамейскомъ языкъ, одинъ на его западнемъ, другой на восточномъ діалектв, и какъ въ томъ, такъ и въ другомъ обсуждается Мишна въ правильномъ порядкъ (seriatim), статья за статьей. Дать точное понятіе о характерів этихъ разсужденій невозножно. Припоминая многія прекрасныя, блестящія и иногда почти величественныя места Талмуда, но еще более то обстоятельство, что форма инсли и выраженія его весьма часто походять на форму мысли и выраженія Новаго Завета, намъ кажется, что на неразборчивомъ порицаніи его могуть настанвать только предубъждение и ненависть. Съ другой стороны, совершенно необъяснию, чтобы человъкъ, прочитавшій коть одинъ талиудическій трактать, или даже часть его, могь сравнить Талмудъ съ Новымъ Заветомъ, или находить въ одномъ изъ нихъ происхожденіе для другаго.

ванъ вавилонскій Талмудъ обнимаєть только его первый трактать (Berakhoth). Относительно втораго разряда въ ісрусалинскомъ Талиудъ не достасть четырежъ последнихъ главъ одного трантата (Shabbath) и въ вавилоискомъ одного цълаго трактата (Sheqalim). Третій разрядъ полонъ въ обонкъ Генаракъ. Относительно четвергаго разряда въ іерусалинской не достаеть одного трактата (Maccoth) и въ объихъ Генарахъ двухъ цълыхъ трантатовъ (Eduyoth и Abhoth). Пятый разрядъ въ ісрусалинскомъ Талмудв утерянъ весь, а въ ваведонскомъ утеряно два съ половиною трактата (Middoth, Qinnim и половина Tamid). Отъ шестаго разряда въ объихъ Генарахъ существуетъ только однаъ трактать (Niddah). Главные Halakhoth были собраны въ сочинения (ведущемъ начало около 800 г. по Р. Хр.), озаглавленномъ Halakhoth Gedoloth. Въ сочиненін, озаглавленномъ Sheeltoth («Вопросы», лучшее изданіе Diehrenfurth, 1786 г.), они распредъявляюь соотвътственно недъльнымъ чтеніямъ изъ Пятовнижія. Іерусалимскій Талмудъ простирается всего на 39, вавилонскій на 36<sup>1</sup>/э трантатовъ;—151/2 трантатовъ совершенно не имъютъ Генары. Digitized by Google

Заканчивая нашъ краткій очеркъ, необходимо сказать, что наши изданія вавилонскаго Талмуда содержать въ себ'в (въ конц'в IX-го тома и послъ четвертаго "разряда") извъстине Boraithas. Первоначально ихъ было девять, но два меньшихъ трактата (о "тесьми воскрылій" и о "неизраильтянахъ") до насъ не дошли. Первый изъ этихъ Baraithas надписывается Abhoth de Rabbi Nathan и отчасти отвъчаеть трактату того же имени въ Мишна <sup>1</sup>). Далье следують шесть иснышихъ трактатовъ. Въ частности они надинсываются следующимъ образомъ: Sopherim (книжники) <sup>2</sup>), подробно излагающіе предписанія насчеть списыванія книть св. Писанія, служебника и праздвичнихъ модитвъ; Ebhel Rabbathi или Semakhoth 3), содержащіе Halakhah и Haggadah насчеть негребенія и предписаній траура; Kallah 4), говорящій насчеть брачнаго родотва; Derekh Erets 5), заключающій въ себ'в нравственныя направленія и обряды и обычаи насчеть общественнаго соотношенія; Derekh Erets Zuta 6), обсуждающій подобный же предметь, но въ приложения къ людямъ науки; и, наконецъ, Реreq ha Shalom 7), который представляеть изъ себя похвалу миру. Всв эти трактаты, по крайней мврв въ ихъ настоящемъ видв. ведуть свое начало отъ періода, болье поздняго, чыть Талкудъ в).

<sup>4)</sup> Последнія десять главъ витересно группирують событія или предметы подъ цверами, начиная отъ десяти. Вообще всего интересиве здёсь глава насчеть 10 Nequdoth, или 10 мёсть свящ. Писанія, въ которыхъ буквы обозначены точками, вибетё съ объясненіемъ ихъ причинъ (тл. XXXIV). Вся Вогаіthа, какъ кажется, составлена изъ частей трехъ различныхъ сочименій и представляеть сорокъ (иля сорокъ одну) главъ, занамающихъ десять соліантовыхъ листовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Состоить изъ двадцати одной главы, причемъ каждая содержить извъстное число Halakhah; занимаетъ всего четыре соліантовыхъ листа.

<sup>3)</sup> Состоять изъ четырнадцати главъ, занимающихъ ивсколько более, ченъ три фоліантовыхъ листа.

<sup>4)</sup> Онъ ванимаетъ не много болве одного фолівнтоваго листа.

 $<sup>^{3})</sup>$  Состоить изъ одиниадцати главъ, занимающихъ  $1^{8}/_{4}$  фоліантоваго листа.

<sup>6)</sup> Состотъ изъ девити главъ, наполняющихъ одинъ соліантовый листъ.

<sup>7)</sup> Немного болье одной соліантовой колонны.

<sup>\*)</sup> Бромъ этихъ, Raphael Kirchheim отпечаталъ (Frankfurt, 1851) такъ навываемыхъ семь малыхъ трантатовъ занимающихъ вивств съ подробными примъчаніями только сорокъ четыре малыхъ страницы; они разсуждаютъ о

Но въ то время, какъ Halakhah, какъ бы она не видоизмънялась въ своемъ примъненіи, представляла изъ себя нъчто ваконченное и устойчивое, крайняя свобода требовалась и давалась въ Haggadah. Къ сожальнію, весьма характеристично, что практически главною основой іудейскаго догнатическаго и нравственнаго богословія въ действительности служить одна только Haggadah и что поэтому оно не имъетъ абсолютнаго авторитета. Halakhah съ самою мелочною и прискорбною щенетильностію сводила каждое законное предписаніе ко вившнему соблюденію и изъясняла законъ Моисся во всвуъ отношеніяхъ. Но за симъ она оставляла внутреннято человъка, источникъ дъятельности, нетронутывъ. Все, во что долженъ быль въровать и что инъль чувствовать человъкъ. все это главнымъ образомъ было деломъ Haggadah. Безъ сомиенія, законы нравственности и религіи, данные въ Плитокнижіи, служили вполив твордыми принципами, но въ дълв изъяснонія и примънонія многихъ изъ нихъ существовали величайшія различія и полная свобода. До твуъ поръ, пока человекъ не нарушалъ Монсеева закона въ токъ видъ, какъ онъ поничался, и въ ученіи и жизни оставался въренъ традиціональнымъ обрядамъ, онъ имълъ право придерживаться какихъ ему было угодно взглядовъ. Въ принципъ здъсь была таже свобода, какую допускаеть для своихъ исповъдниковъ церковь Рима, только съ более широкимъ применениемъ, такъ какъ спорная почва обничала большій кругь предметовъ въры и такъ какъ свобода придавалась не только частному мивнію, но и общественному слову. Обращаемъ на это обстоятельство особое вниманіе, такъ какъ отсутствіе авторитетнаго управленія и свобода въ дълахъ върм и внутренняго чувствованія стоять здівсь подлів самой мелочной щепетильности во всёхъ делахъ внёшней обрядности и въ самомъ ръзкомъ контрастъ съ нею. Мы видимъ здъсь фундаментальное различіе между ученіемъ Інсуса и раввинизмомъ.

перепискъ Библін (sepher Torah, въ пяти главахъ), Медидаh, или неморіаловъ на дверныхъ косякахъ (въ двухъ главахъ), хранилищъ (Tephillin, въ одной главъ), Тsitsith, или тесьмы на воскрыліяхъ (въ одной главъ), о рабахъ (Аbhadim, въ трехъ главахъ), о Cutheans, или самарянахъ (въ двухъ главахъ) и, наконецъ, приводятъ любопытный трактатъ насчетъ провелитовъ (Gerim, въ четырехъ главахъ):

Інсусъ не касался Halakhah, отклоняя ее отъ себя въ целомъ ея видъ, какъ нъчто совершенно второстепенное, но Онъ по преимуществу настанваль на томъ, что составляло предметь Haggadah. Оспаривать это невозможно, ибо по Его собственнымъ словамъ: "не входящее во уста сквернить человъка: но исходящее изоусть, то сквернить человека", такъ какъ "исходящая изоусть, отъ сердца исходять, и та сквернять человека" 1). Различіе касалось здесь фундаментальнаго принципа, а не исключительно только развитія, формы или подробностей. Одно развертывало законъ въ его витинемъ направленіи, подъ видомъ обрядовъ и запов'ядей; другое- въ его внутреннемъ придоженін, какъ жизнь и свободу. Такимъ образомъ, раввиниямъ занималъ одинъ полюсъ, ибо обнаруженіе его стремленій ко вившности составляло предметь Halakhah, тогда какъ внутреннее и высшее составляло предметъ Haggadah. Ученіе Інсуса занимало противоположный полюсь. Исходиниъ пунктомъ его служило святилище, въ которомъ познавался и былъ повлоняемъ Богъ. Потому оно вноинъ основательно могло отстранять раввинскія Halakhoth, какъ недостойныя обсужденія, но въ тоже время оставлять ихъ для "соблюденія и творенія", въ полной увъренности, что духъ съ ходомъ своего развитія самъ создасть присущія ему формы, нан что, но новозавѣтному выраженію, новое вино разорветь старые мехи. Раввинизмъ выступаль съ требованіемъ вившняго послушанія и праведности и указываль на сыновство, какъ на свою цёль; Евангеліе выступало со свободныть дарованість прощенія чрезь въру и сыновства и указывало на послушаніе и праведность, какъ на свою ціль.

Раввиниямъ, какъ раввиниямъ, строго говоря, не имътъ системы богословія; его богословіе состояло изъ представленій, предноложеній и мечтаній, сообщаемыхъ въ Haggadah, о Богь, объ ангелахъ, демонахъ, человькъ, его будущей судьбъ и настоящемъ положеніи и, наконецъ, объ Изранлъ, съ его прошедшею исторією и будущею славою. Отсюда, въ немъ наряду съ истинно великимъ и чистымъ цълая бездна крайнихъ несообразностей, противоръчивыхъ объясненій и поворныхъ суевърій, порожденій невъже-

<sup>1)</sup> Mare. XV. 11, 18.

<sup>«</sup>ХРИСТ. ЧТЕН.», № 9-10, 1885 г.

ства и узкаго націонализма, легендарная окраска библейскихъ повъствованій и событій, которая профанируєть, загрубляєть унижаеть ихъ: Самъ Всевышній и его ангелы принимають участіе въ боседать раввиновъ и въ ихъ академическихъ преніяхъ; измишляется даже нечто въ роде небеснаго синедріона, который по временамъ нуждается въ помощи земнаго раввина 1). Чудесное переходить завсь въ сившное и возмутительное. Чудесным исциленія. чудосныя подкрышенія, чудосная помощь-все для славы воликих г parbuhorb 2), kotophe beglegonb min choronb notyte yonbate m возвращать къ жизен. По ихъ приказанию выпадають и вновь вставляются глаза соперника. Къ раввинамъ надлежало относиться сь величайшимъ благоговъніемъ, такъ что раввинъ Імоусь имъль обыкновеніе цізавать камень, на которомъ вовсіздаль и училь раввинъ Едісверъ, говоря: "этотъ камень подобенъ горъ Синаю, а съ дящій на немъ подобенъ ковчегу". Современное остроуміе инталось усматривать въ этихъ повъствованіяхъ болье глубокій, символическій синсяв. Но оно должно признать страшный контрасть нежду гебранзиомъ и оданзиомъ, Ветхинъ Завътомъ и традиціонализиомъ

<sup>1)</sup> Такъ въ В. Мег. 86а чатаемъ о разсуждени въ небесной јакадемія относительно чистоты, происходившенъ тогда, когда Rabbah былъ призванъ на небо помощію смерти, коти обстоятельство это само по себъ требовало чуда. такъ какъ онъ постоянно былъ завять священнымъ изученіемъ. Возмутвтельно писать, что для засвидътельствованія върности положенія Всемогущаго относительно разсуждавшагося Halakh-ическаго вопроса требовался авторитетъ Rabbah.

<sup>2)</sup> Накоторыя явъ этихъ чудесъ подробно изыагаются въ В. Мег. 85b, 86a. Такъ Resh Lakish, отыскивая гробинцу раввина Сhija, увидълъ, что она чудеснымъ образомъ удалилась о его взора, будучи слишкомъ святою для созерцанім обыкновенными главами. Тотъ же раввинъ утверждалъ, что ради его заслугъ законъ виногда не будетъ забытъ Изранленъ. Патріархи имън такую силу, что если бы они воскресли вивств, то Мессія пришелъ бы до назначеннаго Ему времени. Когда раввинъ Сhija молился, то последовательно подиллась буря, пошелъ дождь и колебалась земля. Rabbah, подлежа аресту, перевервулъ лице посланца на сторову спины и затъмъ вновь привелъ его въ надлежащее положеніе; по молитать его разверзлась стана и онъ убъжать. Въ Аbhodah Zaz. 175 передается чудо, совершенное ради раввина Елеазара, а именно, чтобы избавить его отъ гонителей, или, скоръе, чтобы засвидътельствовать ложное показавіе, данное имъ, для избъжанія мученичества. Для дальнъвшикъ преувеличенныхъ воскваленій этого раввина, срави. Sanh. 101a.

и усмотреть более глубокую причину его въ отсутствии того элемента духовной и внутренней жизни, который быль принесень
Христомъ. Такимъ образомъ, безбоязненно можно утверждать, что
между древнимъ и новымъ не существуетъ различия относительно
сущности и духа, но что существуетъ полное разъединение между
развинизмомъ и Новымъ Завътомъ относительно фундаментальнаго принцина, такъ что сравнение между ними есть дъло невезможное.
Здъсъ—абсолюжная противоноложность!

Вышеуказанный прискорбный факть болье, чвит часто, разънсняются тыть своеобразнымы отношеніемы, вы какое традиціонализмы поставлять себя относительно священняго Писанія Ветлаго Завыта, даже признавая его богодухновенность и авторитеть. Талиуды утверждаеть 1), что занимающійся однимы свящ. Писаніемы (т. е. помию Мишни или Гемары) имысть заслугу и, тыть не менье, не визеть ел 1). Знаменателень уже однны тоты факть, что Мишна сравнительно весьма рыдко ссылается на Виблію 3). Своими пре-

<sup>1)</sup> Baba Mez. 33a.

<sup>2)</sup> Подобно сему, въ Aboth d. R. Nathan 29 им читаемъ слъдующее: «тотъ, ито одольнъ Midrash, но не знаетъ Halakhah, походить на героя, но безъ оружія въ рукъ своей. Тотъ, ито одольнъ Halakhoth, но ничего не знаетъ изъ Midrashim, походить на слабосильнаго, но нивющаго въ рукахъ оружіе. Но тотъ, ито одольнъ и то и другое, тотъ герой и герой вооруженный».

<sup>3)</sup> Конечно, большая часть ихъ ссыдается на Пятовникіе. Ссыдки на другія встхозавътные внеги обывновенео дълаются очень вольно и служатъ главнымъ образомъ какъ points d'appui для развинскихъ изръченій. Въ 63 трактатахъ Мишны всъхъ цитатъ изъ свящ. Писанія 51, причекъ чесло цитируемыхъ стиховъ равняется 430. Цетаты вводятся въ Мешну обывновенною оормудою: «какъ сказано». Это должно сказать о всехъ местахъ, за исплюченісиъ шестнадцати случаєвъ, где цитатамъ предшествують слова: «Писаніе желаеть сказать. Но вообще различіе въ способъ цитированія въ равванских сочинениях, како кажется, зависить отчасти отъ контекста, но боате всего отъ изста и времени. Такимъ образомъ, «какъ написано» есть калдейская форма цитированія. Половина цитать въ Талиуда предшествують CLOBA: «RAND CHASANO»; DATON TACTH CLOBA: «RAND HADRICANO»; JOCATON TACTH слова: «Писаніе желаєть скавать» и остравной питой части-другія формулы. Срави. Pinner-a Introduction to Berakhoth. Въ ісрусалинскомъ Талмудъ для дретени стеховъ не встрачается al-tikré (не четай такъ, а четай такъ). Ивдюбленный способъ ссыловъ на Пятокниміе въ Талмудъ состоятъ во введенін-какъ сказано или написано-КЭСПЭ. Различные снособы цитированія

даніями Изранль сдёлаль законъ налишникъ. Время вившнихъ преднисаній и обрядовъ подавило его духъ. Какъ религія, такъ и великое упованіе Ветхаго Завета нолучили характеръ вижшности. Такимъ образомъ, какъ дамчество, такъ и пранямъ, ибо пранямъ не быль уже чистою религіею Ветхаго Завета, следуя каждий своему собственному направлению, достигли своего назначения. Все было готово и ожидало. Биль построень даже самый порталь, чрезъ который имъла пройти въ древий міръ новая и, твиъ не менъе, древная религія и древній міръ въ новую религію. Недостовало только одного: приществія Христева. Тьма покрывала землю н густой пракъ повисъ надъ людьми. Но вдалека золотой свать новаго дня осветнить уже край горизонта. Скоро взойдеть Госнодь надъ Сіономъ и слава Его возсілеть на немъ. Скоро глась изъ пустини станотъ уготовлять путь Господень; скоро уже возвъстить онъ іудею и явичнику пришествіе Христа и наступленіе того небеснаго Царствія, которое, будучи обосновано на земль, есть праведность, и миръ, и радость Святаго Духа 1).

<sup>1)</sup> Для подробнаго знакомства съ іудейскими взглядами на канонъ и съ историческимъ и мистическимъ богословіснъ, смотр. Приложеніе V. «Раввинскія теологія и литература».

## **христіанское испов'яданіе католической в'вры, изданное отъ** имени петроковскаго синода 1551 года.

(Ononvanie 1).

(Очеркъ изъ исторія католическаго богословія въ Польшв)

## III.

Тамиства вообще. Т. крещенія и миропомазанія. Т. причащенія; дайствительность присутствія въ немъ тала и крова Христовой; вопросъ о причащенія мірявъ подъ обоями видами я отношеніе къ нему «исповадавія»; т.
овхаристія, какъ жертва; латинскій языкъ въ богослуженія. Т. поканія;
расканіе, исповадь и удовлетвореніе; чистилище и индульгенціи. Т. посладняго помазанія. Т. священства; степени церковной ієрархін; опроверженіе
возраженій протестантовъ противъ священства вообще и различныхъ частей
ієрархическаго строя католической церкви въ частности; избраніе ієрархів; уиственный и правственный уровень католическаго дуковенства. Т. брака;
исполнимость обата безбрачів; вопросъ о безбрачія дуковенства.

Ученіе катодической церкви о таинствахъ возбудило въ первой половинь XVI въка много горячихъ споровъ, начало которихъ относится еще къ дореформаціоннимъ временамъ. Много спорили тогда какъ о таинствахъ вообще, о сущности и значеніи ихъ, такъ и о каждомъ почти таинствъ въ отдъльности, и приэтомъ спорные вопросы разбирали съ разнихъ сторонъ. Предшественники Гозія не мало уже сдълали какъ для защиты католическаго ученія отъ нападокъ протестантовъ, такъ и для опроверженія все яснье и яснье опредълявшагося взгляда самихъ протестантовъ на таинства. Гозій также посвятилъ таинствамъ почти третью часть своего "исповъданія".

t) См. предъедущую вн. «Христ. Чтенія.»

Трактать о танствахъ начинается въ "исповъданіи" двумя предварительными главами о тамиствахъ вообще (гл. 32 и 33). Таинства, говорить авторъ, не наружные только символы, укавывающіе на принадлежность человіка къ христіанскому обществу. но вибств съ темъ и видимие символы невидимой благодати, сообщающейся въ нихъ, и притомъ символы дъйственные (efficacia): они содержать въ себъ благодать и на дълъ производять то, что обозначають. Такъ какъ человекъ состоить изъ души и тема, то въ таниствахъ ость и нечто, относящееся кътелу, и нечто, действующее на душу: въ тълу относится самый символь, или элементь, или матерія таниства, къ душтв же слово, или форма таниства. Соединение матеріи съ формой, нан вичшняго знака съ словомъ, дъласть танство дъйствительнымъ; но при этомъ необходимъ еще совершитель таинства съ свониъ стремленіемъ совершить его (cum intentione faciendi, quod facit ecclesia). Какъ содержащія въ себъ благодать, новозавътныя таинства называются сосудами благодати. Таинства навываются также причиною благодати, но не въ томъ смысле, что благодать существенно (substantialiter) содержится въ нихъ или причинно (causaliter) производится ими, а въ томъ смыслъ, что изъ одного въчнаго источника проистекающая благодать содержится въ нихъ, какъ въ сосудахъ, разливается по нимъ, какъ по каналамъ для всых вырующихъ. -- . Неразумными называетъ авторъ протестантовъ, не признающихъ всёхъ семи церковныхъ таннствъ или приписывающихъ имъ не одинаковое значеніе. Послі обичной характеристики каждаго таниства составитель "исповъданія" закъчаеть, что крещеніе, миропомазаніе и священство не новторяются, такъ какъ они напочативнають на душе человека такъ навываеный характеръ, или особый несокрушиный знакъ. Въ своихъ разсужденияхь объ этомъ составитель сравнительно кратокъ, не приводить даже доказательствь изъ свящ. Писанія, находящихся у его предшественниковъ.

Т. крещенія, какъ таннство въры, есть дверь, ведущая къ другимъ таннствамъ. Въ этомъ таннствъ вода (матерія), ири произнесеніи словъ: "крещаю тебя...", становится символомъ невидимой благодати, столь же разнообразной, какъ свойства воды. Первая сообщаемая крещеніемъ благодать --- духовное возрожденіе, пронсходящее не отъ природи води, а отъ Св. Дука, который и есть собственно причина нашего спасенія. Духовному возрожденію предмествуеть отнущение всехь, какъ первороднаго, такъ и личныхъ гръховъ; но это отнущение не уничтожаетъ слабости, или вождевънія нлоти: въ крещеніи это вождельніе только ослабляется и послъ крещенія не вибняется уже въ гръхъ и осужденіе. Съ отпущеніемъ гржховъ въ свою очередь свявывается отпущеніе слъдующаго за нихъ наказанія, но только наказанія в'вчнаго; иныя аказанія за грехъ (хододъ, жажда, смерть и проч.) остаются и послъ крещенія. Далье следуеть изліяніе въ душу крещеннаго правды, содержащей въ себъ всв добродетели, и отверястіе для него царствія небеснаго чрезъ усвоеніе ему силы страстей Христовнив. Дуковно возрожденному и обновленному человеку даруется надежда на получение небесныхъ наградъ чрезъ въ своей жизни Христу, потому что хотя всв наши заслуги, труды и страданія сами по себ'в совершенно недостаточны для достиженія будущей вічной слави, но и за нихъ, по обіщанію Вожію, будеть напъ награда на небъ (гл. 34).

Т. крещенія, какъ извістно, не визвало противъ себя возраженій со стороны протестантовъ. Въ "испов'яданіи" впроченъ опровергаютя некоторыя частныя мненія, стоявшія въ некоторой связи съ ученісмъ о крещеніи. Такъ, составитель вооружается противъ того мивнія, что и после страданій и смерти Христа никто нвъ святыхъ не получилъ еще царствія небеснаго: утверждать это, говорить онъ, значить умалять значение крестной смерти Христа. Затыть, онъ опровергаеть "заблуждение современных пелагіань", утверждающихъ, что дети христіанъ получать спасеніе по тому одному, что они-дъти христіанъ, и слъд. не имъють нужди въ крещения. Равнымъ образомъ онъ находить не заслуживающимъ опроверженія абсурдомъ мысль, что діти въ крещеніи оправдываются своем собственном вером, получаемом ими отъ самато саншанія словъ формулы крещенія; при крещеніе дітей не требуется ихъ собственной въры, для спасенія ихъ достаточно въры церкви. Воззрънія анабаптистовъ въ тв годы, когда появилось наше "исповъданіе",

мало еще были распространены въ Польшъ, и потому опровержение ихъ занимаетъ въ "исповъдании" сравнительно немного мъста (гл. 35).

Въ двухъ главахъ (36 и 37) составитель говорить о совершителяхъ таинства крещенія и объясняеть синслъ сопровождающихъ его обрядовъ. Между прочинь опъ признаеть санынъ правильнымъ способомъ крещенія троекратное погруженіе, хотя политично прибавляеть, что погруженіе безъ ущерба для силы таннства можеть быть зам'янено окропленіемъ и обливаніемъ.

Такъ какъ ми, призванние въ крещени не къ праздной жизни, а къ опасной борьбъ съ діаволомъ, не нивемъ въ самихъ себъ достаточно силъ для веденія этой борьбы, то Богъ ез тамистветь миропомазатія изливаеть на насъ благодать Св. Духа, подающаго намъ силы для успѣшной борьбы съ плотью, міромъ и діаволомъ. Матерія этого таниства—миро, составленное изъ елея и бальзама; форма—слова, произносимыя епископомъ: signo te signo etc. Въ опроверженіе протестантовъ, въ "исповъданіи" доказывается на основаніи извѣстныхъ мѣстъ свящ. Писанія дъйствительность и богоустановленность таниства миропомазанія, и на основаніи отцовъ церкви древность совершенія его въ церкви (гл. 38).

Ни одно таниство не вызывало въ эпоху реформаціи такихъ сильнихъ и разнообразныхъ споровъ, какъ тамиство евхаристіи, котя протестанты, отвергнувшіе почти всё другія таниства, удержали у себя причащеніе. Это тамиство не только было предметовъ постоянныхъ споровъ католиковъ съ протестантами, но и служило яблоковъ раздора между различными фракціями самихъ протестантовъ. Отголоски этихъ споровъ, волновавшихъ тогда Германію, весьма явственно слышатся и въ Гозієвовъ "исповъданіи върм". Пітую треть обширнаге трактата о тамиствахъ посвящаетъ Гозій евхаристіи, и по тому страстному, полемическому тону, въ которовъ написаны ніжоторыя его страницы, можно безошибочно заключить, что и Польша переживала тогда бурную эпоху споровъ объ евхаристіи. Составитель, очевидно, хотіть дать своивъ читателявъ возможно полные и ясные отвіты на занимавшіе ихъ вопросы.

Такъ какъ духовно возрожденный въ крещении и благодатию

Св. Дула утвержденный въ инропомазании христіанинъ нуждается еще въ инив духовной, то Спаситель нашъ Інсусъ Христосъ по своей безграничной любви къ намъ установиль тамиство евхаристім. Въ этомъ таинствъ Онъ даетъ намъ въ пищу свое собственное твло и въ нитье свою собственную кровь, пролитую во оставление греховъ нашихъ. Между темъ какъ другія таниства инфють вифшнюю форму, таннство евхаристін содержить въ себ'я самую sacra m гет, самого Христа, потому что въ евхаристи хлебъ и вино. навъ опредълено латеранскимъ соборомъ, пресуществляются въ тью и кровь Христову (гл. 39). Не должно слушать техъ, продолжаеть "исповеданіе", которые говорять, что тело Христово находится въ овхаристін только въ самый моменть принятія его. Что за дервость и безуміе ограничивать присутствіе Христа въ евхаристін монентами времени? Если приступающій къ причастію приметь его, тогда будеть таннство, если же не приметь, тогда не будетъ?! А если онъ подошелъ нъ причастио съ наивреніемъ тотчасъ же причаститься, не что-либо совству не предвидънное этому помъшало, тогда что? Тотчасъ-ин Христосъ удаляется наъ таниства, или еще немного ожидаеть, пока приступавшій къ причастію придеть въ себя, соберется съ силами? Если Христосъ нъсколько времени еще ожидаеть, то сколько же именно - часъ, полчаса, четверть часа? А два часа ужь не станеть ожидать? Трудно сказать, чего больше-безумія или нечестія въ этихъ выдумкахъ сатанистовъ. И какое Писаніе покажуть они, всь свои лжеученія прикривающіе Писаніенъ, чтоби доказать, что въ евхаристін твла Христова неть вообще, за исключеніемъ только того момента, когда оно пріемлется. Хриотосъ, сказавшій: "сіе есть тью Мое", не прибавиль: "когда оно пріемлется"; а Онъ бы сдълалъ это, чтобы не ввести насъ въ идолослужение. Если вы следуете Христу, обращается Гозій въ своимъ противникамъ, то върьте же Его слову: не вкушение человъкомъ, а слово Христово превращаеть сущность хлаба и вина въ сущность тала и крови Христовой. Если же вы не върите Христу, почему не объявите открыто, что въ евхаристін не саное тіло, а только образъ тіла Христова? Если бы вы объявили это открыто, то по крайней ивръ

каждый призналь бы въ васъ ангеловъ сатаны и сталь васъ остерегаться. Но не даромъ Писаніе говорить, что змій быль хитрійшій всіхъ звірей: знасть сатана, что надо постепенно, незамітно вести людей къ нечестію...

Предшественники Гозія занимались попреннуществу критикою Лютеровой теоріи сосуществованія тыла Христова и хивов въ евхаристін. Гозій лишь отчасти касается этой теоріи и все євее вииманіе, какъ мы виділи, посвящаеть опроверженію того мнівнія, что тело Христово находится въ овхаристін только въ саный номентъ причащенія. Вивств съ этикъ, защищая вообще действительность присутствія тела Христова въ евхаристін, онъ епровергаеть ссилку своихъ противниковъ на некоторыхъ древнихъ отцовъ церкви, дававшихъ овхаристи имя образа, знава, подобія тела и крови Христовыхъ. Сами по себъ виды живба и вина, говорить онъ, не суть, конечно, тело и кровь Христа и потому могуть быть названы нъкоторими обравами, знаками и подобіями тъла и крови Христовой. Но иногочисленныя свидетельства отповъ и учителей церкви неоспоримо доказывають, что церковь отъ апостольскихъ временъ неизменно содержала веру въ действительное присутствие тела и крови Христовой въ т. евхаристи и, когда явился Беренгарій и сталь называть овхаристію простымь символомь, на нескольвихь соборахъ его осудила. Съ той поры до "нашего несчаствато въка" не было въ церкви и споровъ о дъйствительности присутствія Христа въ евхаристін (гл. 39).

Не столько догматическая сторона т. евхаристів онла предметомъ спора въ Польшъ, сколько вопросъ о самомъ способъ причащенія. Еще въ дореформаціонный періодъ, во время гуситскаго движенія, вопросъ о чашъ иногда разръщаемъ былъ въ Польшъ на практикъ въ пользу причащенія мірянъ подъ обонии видами. Даже послъ пораженія гуситства польскимъ духовенствомъ, въ нътоторыхъ, хотя и немногихъ, мъстахъ Польши держался обычай причащенія свътскихъ людей подъ обонии видами. Реформація вновь возбудила и оживила старые споры о способъ причащенія мірянъ. На петроковскомъ сеймъ 1551 года, по

порученію котораго составлене разбираемое нами "исповіданіе", краковскіе каноники жаловались. Что нікоторые енисковы (напр. куявскій епископъ Янъ Дрогоевскій) причащають светских людей подъ обоние видани (Acta Historica, 1, 483). Польская шляхта, но свидетельству Герберштейна, соглашалась но прежнему платить десятину только тыпь всендзань, которые преподавали ей евхаристію подъ обеими видами (Scriptores rerum Polonicarum, 1, 93). Когда нъсколько ивть спустя собранся сейнъ въ Петроковъ (въ 1555 г.), коминссія изъ сенаторовъ и зеискихъ пословъ, выработавшая проектъ соглашенія духовенства съ носольскою набою, въ число девяти пунктовъ этого соглашенія включила пункть о томъ, чтобы польскимъ ксендзамъ дозволене было преподавать каждому желающему т. причащенія подъ двумя видами. Хотя этоть проекть, требовавшій слишкомъ широкихъ правъ для польскихъ протестантовъ, не быль принять короломь во всемь его объемь, но требование мляхтою чаши было уважено, и Сигизиундъ Августъ просилъ папу о дозволеніи въ Польше пірянать причащаться подъ обожин видами. При этомъ король указываль пап'в на то, что причащение мірянь подъ двумя видами дозволялось въ древности повсюду и донине практикуется у грековъ, болгаръ и русскихъ, а чеханъ сто леть тому назадъ дозволено базельскить соборомъ (Scriptores, 11, 104 — 110). Тотъ же король вноследстви, въ разговоре съ нунціенъ Коммендони называль требованіе причащенія мірянь подъ обоими видами "почти прирожденнымъ" его землямъ (Abbertrandi, Listy Commendoniego, 1, 42). Долго еще потомъ домогались поляки чаши для мірянь, и больше всего хлопоть и безнокойствъ причиниль римской курін въ этомъ случай самъ тогдашній польскій примась Яковъ VXSHCRIN.

Говій нанисаль въ "исповъданіи" большую отновъдь защитивкамъ чаши. Слова Іисуса Христа: "пійте от нея еси" относилсь, говорить онь, не ко всёмъ Его последователянь, а только къ двёнадцати апостоламъ, получившимъ тогда отъ Него священство: евангелисты Матеей, Маркъ и Лука съ удареніемъ отмёчають, что въ сіонской горнице въ моменть установленія т. евхаристіи находились со Христомъ только апостолы. Такимъ обра-

зомъ, изъ словъ установленія таннства вытекаеть только то, что священнослужаще, какъ пресиники апостоловъ, должны причащаться подъ обочин видами, а отнюдь не то, что все върующіе должны подъ двумя видами пріобщаться. Что же касается словъ ов. Іоанна въ 6-й главь: "если не будете пстъ плоти Сына человъческаго, и пить крови Его; то не будете импъть съ себъ жизни", — то эти слова гадо понивать не въ сакраментальнойъ, а въ духовномъ смыслъ; но даже если принять нхъ и въ сакраментальномъ смысле, то такъ какъ во всей 6-й главъ Евангелія Іоанна нътъ вовсе упоминанія ни о чапів, ни о винъ, они подтверждають скоръе католическую, чъть противоположную ей практику. Защитники чаши для мірянь не могуть указать ни одного случая, когда бы Інсусь Христось преподаль т. евхаристін подъ двумя видами кому-либо изъ простыть върующихъ въ Него, нежду твиъ какъ католики могутъ указать имъ на тотъ факть, что двукь ученикамъ, шединиъ въ Эммаусъ, какъ не принадлежавшимъ къ числу апостоловъ, Інсусъ Христосъ преподалъ таниство евхаристін подъ однимъ видомъ хлаба. Въ первенствующей іерусалимской общинь, какъ видно изъ 2-й глави Дъяній Апостольскихъ, міряне причащались подъ однинъ видомъ. Вообще во всемъ свящ. Писаніи нътъ ни одного мъста, которое бы говорило противъ катодической практики. Самъ Лютеръ, пока не разучился повимать свящ. Писаніе, отвётнить богенскить защитникамъ чаши, что такъ какъ свящ. Писаніе говорить скорве въ пользу, чвиъ противъ католической практики, нетъ основанія поднимать споръ о чашь для кірянь (гл. 40, стр. 75—78).

Въ виду постоянныхъ историческихъ ссылокъ протестантовъ на практику первенствующей церкви, составитель "исповъданія" старается и исторически оправдать запрещеніе чаши пірянать въ католической церкви. Обычай причащенія пірянъ подъ двумя видами, признается онъ, существоваль въ первенствующей церкви; но онъ не быль въ ней всеобщить: ап. Павелъ преподаль евхаристію кориненнамъ подъ двумя видами, а ап. Лаковъ преподаль ее іерусалимлянамъ подъ однимъ видомъ. Прямаге повельнія Христова о способъ причащенія мірянъ не было; поэтому существовали на этоть счетъ различныя

практики. Даже только что крещеннымъ детамъ въ первенствующей церкви преподавали таинство евзаристи, на основани словъ установленія этого таннства. Почему церковь тою же властію, которою она совстви устранила дътей отъ причащения, не могла воспротить вкушение вина простимъ върующимъ, когда весь Христосъ содержится столько же подъ одникь видомъ, сколько и подъ двумя? Въ виду отсутствія положительной заповіди Христовой о способі причащенія вірянь, церкви принадлежить власть издавать, сообразно потребиостямъ времени, такія или иныя объ этомъ поотановленія. На ефесскомъ, напр., вселенскомъ соборъ, въ опроверженіе Несторія, унившаго, что подъ видомъ кліба содержится въ евхаристін одна плоть безъ крови, а подъ видомъ вина -- една кровь безъ плоти, церковь опредвлила причащать мірянъ подъ одникъ видомъ хатов, причемъ такому причащению усвоено было название "мірское причащеніе" (laica communio). А немного ноств, когда вызванияя это постановление причина была устранена, церковь опять разрышила мірянамъ причащаться подъ двумя видами. Веобще не было въ христіанской церкви одной всюду принятой практики причащенія мірянъ: въ однихъ местахъ міряне причащались подъ обот нии видами, въ другихъ --- нодъ одникъ. Такъ было до временъ паны Григорія III. Въ панствованіе Григорія принала кристіанство Германія, а двісти літь смустя приняла его Польша и всліндь ва нею другіе съверные народы, совствь не знавшіе употребленія вина. Въ самой Германіи неть еще и трехъ соть леть, вакъ стади разводить выпоградники, да они не вездв въ ней и привились. Въ Польшъ, еще на намяти нашихъ дъдовъ и отновъ, вино очень рвако и мало употреблялось. Еще менве, конечно, оно известно было полякамъ въ ту эпоху, когда впервие светь Евангелія возсіяль въ Польшть. Въ пвиствованіс-то Григорія III, почти 800 льть тому назадь, "какъ-он съ молчаливато согласія всьхъ народовъ", причащеніе мірянъ подъ обоими видами и вышло изъ употребленія. Тв., кто необиловаль виномъ, увидъвши, что новообращенные по самому недостатку у нихъ вина не могутъ причащаться подъ обоими видами, сами, добровольно отказались отъ чами, чтобы не было у христіанъ никакой разности въ совершеніи великаго

таниства, служащаго синволомъ единства. Такъ било до самилъ времень констанцскаго собора, когда появились люди, начавийе требовать чани для вірянь. Констанцкій соборь санкціонироваль установившуюся въ церкви практику и ностановиль, что обычай причащенія мірянь подъ однить видомь, какъ разумно введенный церковью и давно уже ею содержиний, долженъ бить признаваемъ эскономъ, для всяхъ обязательнымъ. Спустя семнадцать пъть посяв этого собора, новый базельскій соборь, по поводу не утихникъ еще волненій неб-за чаши, объявиль, что, причащается ли кто подъ одничь видомъ, или подъ обоими видами, осли только онъ причащается достойно, причащение служить ему по спасению. Не должно только сомнавачься, прибавлено было, что подъ видомъ хлюба ирісплется не одно тело, а подъ виденть вина не одна только кровь, но подъ важдинъ видонъ весь Христосъ, и потому достохвальный обичай причащения вирянь подъ одинив видомъ должень считаться законовь, который ни порицать, ни отвінать никому не дозволяется (гл. 40, стр. 78-80).

Разсказавши посврему исторію дишенія мірянь чаши, составитель "неповъданія" переходить къ опроверженію півано ряда возраженій, виставленних протестантами противь католическаго ученія объ евхаристін, какъ жертев. Евхаристія, говорить онъ, есть священинй знакъ, изображение, напочинание (repraesentatio) той невидимой тенерь для насъ жертвы, которую Синъ Вожій видимо принесь за насъ на преств. Такъ какъ Христосъ на креоте билъ не только священникомъ, принесшинъ мертву, но и самою жертвою, то и такиство овнаристи, служащее образовь этой великой жертви, само есть ежедневныя наша жертва Богу. Эта видиная наша жертва тогда истинно приносится Вогу, когда сами ин въ сердив своемъ станованся Его невединою жертвою. Совершенно песправедино поэтому враги креста Христова приписывають католической церкви ученіе о томъ, будто обрядъ миссы (сегетопіа тівяме) ех ореге operato sine fide приниряеть насъ съ Вогонъ. Безспорно, мисса приносить пользу (prodest) ех opere operato, т. е. потому, что она установлена Гесподомъ, а не ех opere operantis, т. е. не по SACLYTE COBEDMETELE OR (OX MORITO MINISTRI), HO-TOLINO ALE TEXT,

которые причащаются съ върою и любовью. Никто никогда въ католической церкви не училь, что мисса ниветь силу ех ореге ореrato, безъ добраго желанія причащающагося (sine bono motu utentis). Правда схеластики иногда прямо говорили, что мисса valet ex opere operato, но они никогда не прибавляли: sine bono motu utentis, и говорили такъ ради краткости, по особымъ обстоятельстванъ, въ которыхъ они находилесь. Во время споровъ о тонъ, нивотъ ли селу мисса худаго (mali) священника, опи для ясности представленія стали различать нежду ориз орегана и ориз ореratum, разумыя подъ первымъ дъйствіе священника (actio sacerdotis) или саного совершителя — священника, а подъ последникъ совершенное дело (res immolata). Поэтому когда они говорили. TTO MUCCA UMBOTA SHAUCHIC EX OPERC OPERATO, TO STO SHAULIO, TTO въ миссъ екъстъ значение не инцо наи дъйствие священика, а самое совершенное на алтари дило (ipsam quae praesens est in altari, rem immelatam), само истинное тело Христове, за насъ преданное, сама истинная кровь Христова, пролитая въ оставление нашихъ граховъ. Силою этого тала и этой крови, а не заслугою нан дъйствіемъ священника, ин достигаемъ примиренія съ Вогомъ и прощенія нашихъ граховъ. Всв. вто уже получиль или еще получить спасоніе, пелучние и получать его чрезь великую жертву, принесенную Христонъ за насъ на креств. Эту жертву прообразовали въ Ветхомъ Заветь все древнія мертви, въ воспоминаніе о ней же Христосъ установить въ Новонъ Завете чистую и спасительную жертву своего тела и крови. Принося ее, ин обновляемъ въ нашихъ дущахъ намать объ Его вистаменъ ради насъ на крестъ тыть и Его пролитой за насъ крови и виссть от этипъ получаемъ плодъ принесенной Инъ на кресть жертвы, усвояя ее себь (гл. XLI, стр. 83—85. Ср. гл. LXXXIX, стр. 264—265).

Роворять, что Інсусь Христось не замовъдаль приносить Ему жертву, и потому установленний церковью культь—идолослужение. Даже еслибы это было такъ, то жертвы Авеля, Ноя, Авраана, доказывають намъ, что и безъ повельнія Вожія принесенныя жертвы бивають пріятии Вогу и во всякомъ случав не суть идолослуженіе. Но церковь имбеть положительную заповъдь Христа: "сіє

творите оз Мое воспоминаніе, а ваповідь эта (такъ какъ глаголь творить въ священных книгахъ употребляется въ значени приносить) можеть быть иначе выражена такъ: "сіе (т. е. хлебъ и вино) ириносите въ Мое воспоминание". -- Далве, Інсусъ Христось, по словань ап. Павла, есть ввиный священникь по чину Мелхиседека. На кресть Онъ принесъ кровавую жертву по чину Аврона и положиль конець зароновских жертвань. На последней вечери Онъ принесъ безкровную жертву тела и крови Своей нодъ тами же видами хлеба и вина, подъ которыми принесъ свею жертву Мелхиседекъ. Ветхозавътный изсхальный агнецъ быль прообраэомъ новозавътнаго непорочнаго агица — Христа. Но этотъ прообразъ не вполнъ соотвътствуетъ тому, что совершилось на кресть, и болье соотвытствуеть тому, что произошло на такной вечери. Пасхальный агнець закалался евреями ез соспомынами извъстниго благодъянія Божія евреянъ-наведенія ихъ изъ рабства египетскаго, а закланіе агнца непорочнаго на кресть не было совершено въ воспоминание какого-либо благодъяния, а само было благодъяніе — освобожденіе людей отъ гръха, слъд. закланіе наскальнаго агида прообразовало не крестное закланіе, а закланіе, совершенное Христомъ на тайной вечери и установленное Имъ для насъ въ воспоминание Его смерти. Наконецъ, и слова пр. Малахии: "на всяком мпсть будуть приносить финіам имени Моему, экертеу чистую" (I, 11) нашли свое исполнение въ евхаристийной жертвъ, потому что нельзя ихъ относить ни къ жертвъ крестной, принесенной въ одной Тудећ, ни жертве смиреннаго и сокрушеннаго сердца, принесение которой въ Ветховъ Завъть было такъ же необходино, какъ и въ Новонъ (гл. XLI, стр. 85-88).

После опроверженія наскольких частних возраженій протестантовь, Гозій переходиль къ определенію отношенія крестной жертви къ евхаристійной. Всё люди оправдываются и освящаются однажды на кресте принесенною жертвою. Хотя и разъ только принесенная, жертва эта темъ не менёе всегда сохраняеть силу (viget), непрестанно действуеть (perpetua, quod ad efficaciam), и презъ это ея непрестанное действіе сохраняется на землё вёчное священничество Христа, отправляемое по Его волё Его же служи-

телями. Поэтому евхаристійная жертва тождественна съ крестною и отличается оть нея только но способу принесенія. - Протестанты воеражали: если принесенною на кресть жертвою человькъ принкринся и нолучиль отпущение граховь, зачень представлять себъ Бога, унилостивленнаго уже спертию Сина, вновь разгивиаванника на насъ. заченъ желеть новаго примирения съ Богонъ, новаго, отнущенія губховь при посредств'в авхаристійной жертвы? Гозій въ свою очередь спрашиваеть протестантовъ: заченъ Христосъ. совершившій искупленіе людей, говориль ученикамь своинь, нто нто хочеть войти въ жизнь вичную, должень соблюдать Его замовъди, заченъ Онъ сказалъ, что воздасть каждому по деламъ его, зачень заповедаль напъ нолиться объ оставлени грековъ нашихъ? И отъ насъ, говорить опъ, кое-что требуется для наследованія наодовъ совершенного Христовъ спосенія, Кто хонеть напиться изъ ненесяваемато источника живой воды, открытаго Інсусовъ Христовъ для всках нась на кресть, тоть должень самь зачеринуть изъ него, долженъ самъ превести въ себя живую воду по указиваещимъ. церковію каналамъ, каковы крещеніе и ежедневное жертвоприношеніе инесы (гл. XLI, сир. 89--- 91).

Въ заключение, составитель "неновъдания" цитируетъ отновъ и писателей церковимъ всъхъ виохъ въ доказательство того, что церковь во всъ въка училе о таниствъ евхаристии согласно съ изло-жениясъ въ его "исповъдании" учениемъ. Онъ ссиллется даже на учение и правтику востечнихъ церквей, хотя въ другихъ случаяхъ, напр., но вопросу о чащъ, не считаетъ нужныхъ даже опревергатъ ссилки своихъ противниковъ на восточную практику. У грековъ, русскихъ и посклитянъ, котя они и схивиатики, у сирійскихъ, арванскихъ и недійскихъ кристіанъ, говоритъ "исповъданіе", священники съ семаго принячія христіанства не мерестаютъ приноситъ кертву тъла и крови Христовой (гл. XLI, стр. 91—98).

Польское реформаціонное движеніе дъ сильней счепени акрашено напіональникъ колеритовъ: въ нежь слишится протесть національнаго сознанія противъ уживерсалізма католическая. Сильное пробужденіе національнаго сознанія всюду тогда въ Европ'в сопровождалось возвращенісмъ національникъ язикамъ правъ граждан-

Digitized by 2000gle

«Христ. Чтин.», № 9-10, 1885 г.

ства, оснариваемых у нихъ до этого времени латинскимъ языкомъ, развитіемъ и оживленіемъ національныхъ литературъ, а въ редигіовно-церковной области—требованіемъ богослуженія на народныхъ языкахъ. Требованія славянской литургіи, начало которыхъ относится къ гуситской эпохъ, въ реформаціонный періодъ повторяются съ неизмънною настойчивостію. На петроковскомъ сеймъ 1555 года король, по желанію посольской избы, пріостановиль до будущаго вселенскаго или народнаго собора производство всъхъ судебныхъ процессовъ, возбужденныхъ высшими католическими властями противъ ксендзовъ, введшихъ въ богослуженіе польскій языкъ.

Гозій въ своемь "исповъданіи" является горятимь защитникомъ датинскаго языка въ богослуженін. Сколько истинно-катодическаго духа въ его восхваленіяхъ этого традиціоннаго союзника католической церкви, въ его восхищеныхъ единствомъ богослужебнаго языка! Пусть не душаеть кто-либо, говорить онь, что безразсуднон безъ причины произошло то, что въ вападной церкви на одношъ только языки совершается богослужение: какъ одна въ ней вира. такъ и одинъ въ ней язикъ, язикъ католическій, общій вобиъплеменамъ и народамъ. Нетъ въ міре христіанскомъ народа, въ которомъ бы не нашлось многихъ, если и не совствиъ свободно, то дотя какъ-нибудь владівющихъ датинскимъ языкомъ. Особенно у нась въ Польше иного индей, хоромо владенщих этикъ ленкомъ. Въ Польше можно встретить даже поселянъ и земледельцевъ, возносящихъ квалу Вогу въ латинскихъ ввукахъ во время мноси. Какое прекрасное, благоленное эрелище: войдя въ нашъ крашъчужестранецъ, откуда бы онъ ни былъ, слышитъ богослужение на таконъ явикъ, въ которонъ онъ и самъ не несвъдущъ, который является какъ бы общехристіанскимъ явыкомъ, видить тв же обряды, къ которымъ онъ привыкъ на родинъ. Для веякаго сразу станеть ясныть, что у всего иножества верующихь во всемь міреодно сердце и одна душа.

Нъмецкие предшественники Гозія въ защиту латинскаго языкаприводили иногое — и то, что католическій священникъ, какърегзопа сомпинів римско-латинской церкви, долженъ ео ірео и должность свою отправлять на латинскойъ языкъ, и то, что кътъ-

надобности, чтобы всё понимали слова миссы, что гораздо спасительнее развиншлять о цели совершенія миссы, и то, что католикъ съ самаго дътства мостепенно научается монимать внутренній симсяв обрядовъ миссы (Confutatio Ang. Conf. у Леммера, стр. 277). Эккъ высказываль даже опасеніе, какъ бы висса, сделавшись народною (Vulgaris), не ономинась (Loc. Th., такъ же, стр. 278). Голій свою защиту катинскаго языка въ богослуженін постронкъ на доказательства превосходства исполненія воли Божіей предъ знанісить си. Не за то, говорить онъ, ин получиль спасеніе, что вняемъ, а за то, что истинно почитаемъ Бога. Развъ еврейскіе отроки, восклидавийе: "Осанна Сыну Давидову" понимали, что дълан. Однако дюбовь ихъ, хотя и невъдущихъ, была угодна Інсусу Христу. Христосъ избраль апостоловь изъ той народной толин, которая, казалось, совсемъ не знала закона Божія. Такъ н народъ. Хотя онъ не все совершающееся на алтаръ понимаеть; но онъ въруеть въ Распятаго, знаетъ, что на алтаръ восновинается великая крестная жертва и съ этой простой вёрой своей легче достигнотъ списенія, чёмъ ть, что такъ иного и ожесточенно препираются о снасеніи. Впрочень въ виду особыхь условій эпохи, составитель "испов'вданія" д'ялаеть уступку, что не мізшаеть съ церковной каседры объяснять народу чинъ таниства овхаристін, и даже рекомендуеть для этой цели пользоваться проповедями мерзебургскаго ещископа Миханда. Но всетаки заканчиваеть онъ словаже ан. Павла: "не слушатели, а исполнители закона оправданы будуть". Жаль только, добавляеть онь, что носледніе стали теперь очень редки.

Таниство покания есть указанное самить Інсусовъ Христовъ врачевство для христіанъ, навшихъ въ жизненновъ бою со гръковъ. Форма этого таниства — разръшительныя слова; натерія его —
двоякая: въ 1-хъ самие гръхи, отъ которыхъ человъкъ желаетъ
избавиться, и во 2-хъ дъйствія кающагося — раскаяніе, исповъдь
и удовлетвореніе (contritio, confessio, satisfactio). Первое дъйствіе
кающагося раскаяніе, это — истинная скорбь о гръхахъ, соединенная съ отвращеніевъ и удаленіевъ отъ нихъ. Греки называютъ
это раскаяніе metanoea, что нолатыни можно перевести mentis

Digitized by 2000gle

тивато, или тезірізсентів. Говій не нускается, подобно наприм'я Вертольду (Laemmer, 384—385), въ схоластичненія тенкости относительно равличія между сомітійо и астійо и участія бязгодати и свободной воли въ этих двухь витих, в старастся больно всего иноголисленники цитатини изъ св. отновъ доказать нажность и необходимость новализя. Вторей мененть покавнія — устава испов'я предъ склішенников и разрішенію ота него въ гр'яхать. Устава испов'я установина самина Інсуссить Христова, потоку что Онъ дайъ кностолавть и пресинивник икъ власті власть и разрішення и предъставнов, не зная разрішеннять ини траловъ. Кака установиная Саминъ Господомъ, устана испов'я всегда существовала въ церкви; Влаж. Августинъ, напр., облитали подей, теверившины, что достаточно испов'яма тр'яхи свой чайно въ душ'я свой, предъ Вогомъ.

Протестанти, какъ взевство, възпервое время нелебанись не возорвніях своих на табнотво пованнія и инагда (навр. на аугобургскомъ полнеквіума 1590 г.) согламанись съ извастивник ограничениями приснять значеню и поиску услыси испоньки: по свое, во всяковъ случав, отрищимельное отношение къ ней старались оправдать разными возражаніции и медоумініцим относительне OR. OHE CCHARACT, HEEP., HE CRAYED HOBOGROWHOUTH REPORTED CRAщеннику всв губан. Собтавитель "исполеданія" на это самечаеты: что перковы и не требуеть перечисления всых грызовы, а лишь тыхь, которие исповидающий поминчь нь данный монопчь: священникъ инветь власть разръшить и забитие греди, тельно быт исповедающійся наифренно изъ не утанваль. Одному священнику принадлежить власть визать и решить. Грубо заблуждаются протестанты, когда говорять, что эта власть священяму наи смескопу принадлежить не въ большей изръ, ченъ исикому челевичу, даже женщинь... и попугаю (моган бы нрибавить прогостиный). острить Гозій), нотому что и онь можеть выговорить: я разрішам тебя. При этомъ разрышить трыхи не значить объявить только нав разришенными; но на дъли ихъ отпустить и оснободить сть сгадующихъ за нихъ наказаній (гл. XLIV-XLVII).

Третій моменть таннства моказнія — удовлетвореніе, прежде прединествование. а наив сладующее за разрамением. Это удо-RESTRODENIO, EEN BOSARSHIO SE CARRENYED HOUDERRY HO CERRETTO HA заглаженію вічной вини наполенія, потоку что оно соверніено ужь Інсусомъ. Христонъ, внедий удовлотворившинъ ва вей грахи всего міра. Это удовлетвореніе, сосменщее възность, политив, минестыть и др. этого родь благочестивных упражнения, налагае-MHY'S HE HAC'S AVXOBHERAND MEN HEREZ CREMME, YHRUDORACTS HIM святчяють временное наказаніе, которос на всерда все нислев, цви ликовъ, отнускается транняют. Вирочевъ, трактуя такъ удовлетвореніе, Гозій не отникаєть у екитийй и другаю значенія, которов въ споражъ съ католикани согланиались признать за нише и протестании: удевлетворене, говорить онь, уничтожноть причини грвховъ, прачуетъ остятки икъ и авияется принфромъ, образцонъ Charles Cong воздоржной жизни.

Желая защитить катогическое учение объ удовлетворении, нодвориновся отъ протестветовъ сильным нападкамъ, составитель "испов'яданія" прежде всего останавливается на томъ, что хотя Інсусъ Христосъ и принесъ полное удовлетворение за грахи людей, но не такое удовлетвореніе, чтобы мы, однажды возрожденные въ крещени, ничего уже потомъ не ръзали сами для заглажения своихъ гръховъ. Напротивъ, Самъ понесши крестъ за гръхи наши, Онъ этинъ санынъ и намъ нодалъ примъръ нести кресть за гръхи наши. Напрасно протестанты возражають: что за польза нашь еть креста Христова, если им сами должны еще понести свой собственный кресть? Все значение нашего креста-въ креств Христовонъ, отвъчаетъ Голій, если наше собственное удовлетвореніе и инфоть силу и значение, то только въ силу страданий Христовыхъ, составляющих источникъ и основаніе всехь нашихъ добрыхъ делъ. Христосъ вовсе не желаль, чтебы Его страданія и сперть стали убъжищемъ для всяческаго нечестія. Сколько своими грвхами мы оскорбляемъ Вога, столько же ин должны старалься унилостивить Его воздержаність отъ греховъ и сверхдолжники (indebita) добрыми дълами. Напрасно также протестанты ссылаются на то, что въ свящ. Писанія нёть слева удовлетворенів. Въ 1-хъ полчанів

св. Писанія ничего еще не доказиваеть, а во 2-хъ удовлетвореніе это—тв достойные плоды и двля показиня, о которыхь говорять ап. Іоаннъ и Павель.—Ветхезавітная неторія представляєть немало приміровь того, что Богь иногда подвергаеть людей за гріхи
ихъ вибето візчнаго временному наказанію, что иногда, хотя вина
в смеветь отпущена, виновний подвергается однако временному
наказанію. Не ограничиваясь этикъ. Гозій проводить даже инсль,
что послів отпущенія въ показній вини не только наказаніе остается,
но и самая вина не уничтожаєтся такъ показніємь, чтоби не оставалось уже никакихь ся остатковъ, которые надо еще очистить показніємъ (гл. XLVIII, стр. 113—118).

C's stor reichio by "hohobrahie" techo crarano yuchic o unстилищъ. Послъ показнія не только у живыхъ, но и у упершихъ остаются отъ граховъ накоторыя нятна, которыя необходимо уничтожить, чтобы войти въ церковь торжествующую, церковь безъ порода. Бога не только блага, но и праведена: по благости онъ отпускаеть ввиную вину, по правдв своей требуеть временнаго наказанія, чтобы не осталось ако ненаказаннямъ. Отсюда вытекасть, что пость настоящей жизни есть еще наказанія очистительнаго огня, и этоть огонь очищаеть грёхи менёе важные, не заглаженные наказаніями на земль. Существованіе чистелища необходимо вытегаеть и изъ зановъди церкви молиться за умершихъ: для святыхъ молитва не нужна, для находящихся въ аду-безнолезна, следовательно она имееть смысль и значение только по отношению кътемъ, которые находятся въ некоемъ третьемъ месть, где очищаются неочищенные на земле грехи. Въ св. Писаніи нетъ праваго упоминанія о чистилищъ; но его существованіе несомиванно предполагается многими мъстами св. Писанія (въ "исновъданіи" они приведены), почему отцы и учители церкви (Оригенъ, Амвросій, Августинъ, Григорій Великій) всегда содержали віру въ чистилище (гл. 48, стр. 118-119).

Удовлетвореніе, продолжаеть "непов'вданіе", кожеть быть зам'внено индульгенціями. Индульгенціи это, какъ нав'встно, — тотъ пункть, на которомъ впервые съ небывалою для прежняго времени р'язкостію выступило различіє старыхъ католическихъ возгр'яній

и новыхъ протестаетских иринциповъ относительно оправданія человъва. Ясно и опредълевно, безъ всякихъ уступокъ духу времени, формулироваль католическое учение объ индульгенцияль еще пана Левъ X въ свеей извъстной булав отъ 9 ноября 1518 г. Въ ней объявлено было католическому міру, что напа, какъ наместникъ Христовъ на семив. ниветь власть отпускать посредствомъ индультенціи временное наказаніе, следующее по божественной правде за грели, что онъ иместь право, въ силу апостольсваго полномочія, расходовать для спасонія живыхъ и умершихъ сокровище васлугь Христа и святых (Laemmer, 304). Эти основныя положенія папской бульн вноследствін католическими полемистани были развиваемы и такъ или иначе обосновиваемы. Напримъръ, Гокстратенъ возвелъ съ этою целью такую постройку: если власть ключей есть власть отпущенія гріховь, а увы гріховныя являются главнымъ препятотвіемъ ко входу въ царствіе небесное; если далее не божественной правда кака сама граха спертный, такъ и слъдующее за него наказание заграждають человыку входъ въ царствіе небесное; если же однако церкви, въ лиць апостола Петра, предоставлена власть разръшать согръщающихъ отъ вины н если ключи церкви, разръшая эту вину, отворяють царствіе небесное и уничтожають епочное напазаніе: то почему же противникамъ католическаге ученія представляется, что божественная правда нарушается въ токъ случав, когда тою же властію ключей папа ослабляеть (relaxat) оременное наказаніе, следующее за rphan (Laemmer, 310).

Въ своемъ изложении католическаго ученія объ индульгенціяхъ Гозій прежде всего останавливается на выясненіи той мысли, что въ страданіяхъ святыхъ страдаетъ самъ Христосъ, и затімъ до-казываетъ, что заслуга страданій Христа и святыхъ гораздо больше, чти всів преступленія всего міра: для искупленія ихъ всівхъ достаточно было бы одной капли Христовой крови. Изъ превзобилія заслугъ и удовлетвореній Інсуса Христа и святыхъ Его, и образовалось сокровище индульгенцій, расходованіе котораго пришадлежить епископамъ и попреимуществу папів, какъ главів церкви, нолучившему отъ самого Христа ключи царствія небеснаго. Ученіе

объ индультенціять Говій находить и въ св. Писаніи, напришерь, въ пославін ап. Павла къ коринелнамъ, въ томъ именно шеств, туб апоотоли названи "раздаятеляни тами» Вожінть", т. е. индультенцій, и пр. въ этомъ редв. Относительно сили индультенцій им находить въ "испореданіи" такое недестатечно течное выраженіе: послику удовлетвореність, приносимнить истинно вающимся, отпускаются и уничтожаются временное наказаніе, то отсюда следуеть, что чрезъ недультенціи, какъ забізбастогіме роснае (оне ведь тольке тогда имеють силу, когда достойно и законно подаются и нелучаются), настолько отпускаются временное наказаніе, наскольке имеють сили сами индультенцій, кемъ-либо полученния. Въ "исповеданіи" им не нашим решенія вопроса объотношеніи индультенцій къ показнію неходящихся въ чистилищь грешенность (Гл. 48, стр. 119——121).

Таниство слеосвященія, или последнято помесанія, трактуєтся въ "исповеданів", кекъ непутствіе отходящимъ исъ сей земней жизни. Въ доказательство богоустановлености этого таниства приводятся известния м'ета изъ Еванголія Марка и посланія ац. Іакова. Матерія таниства— благословенний елей; форма его— политва върн; соебщаємая имъ благодать — отпущеніе гріжовь и иногда (когда въра сильна и планенна) телесное исціленіе больнаго. Составитель "испов'яданія" лишь вскользь касастся возраженій протестантовъ противъ таниства елеосвященія и замітчаєть только, что протестанти, возставшіе противъ всёль церковнихъ таинствъ, не могли же сділать исключенія для таниства пооб'ядаяго помазанія (гл. 49).

Католичество не бевъ основанія отождествляють съ наиствоиъ. Исторія церкви католической есть попревнуществу исторія католической іерархіи съ напою во главѣ. Изъ среди такъ называемихъ пірянъ исторія западной церкви очень неиного можетъ указать личностей, оставившихъ посив себя вам'ятный слідъ въ протеншей жизви католичества. Только тѣ изъ мірянъ болѣе или менѣе рѣзко видѣляются на общемъ фонѣисторіи, которые виступають противниками абсолютивма іерархіи. Многовѣковая борьба іерархіи съ противниками ея обратилась въ эпоху реформаціи на самые основ-

нне принципы въроисповъдной доктрини католичества и на самые красугольные ванни веками сложившагося строя католической цер-Протестовавшан первоначально иншь противь превышеній власти католической ісрархів и требовавшая возстановленія своихъ попранныхъ ею правъ, Германія, увленшись борьбою, окончила совершеннымъ уничтожения ісрархін въ католическомъ опысив. Хоти шляхетская Польша не дешле на прантики до такихъ печальныхъ для католической церкви результатовъ, но и въ освианів полякова авторитоть церковной власти сильно пошатнулся. Явились въ Польше противники даже самаго принципа ісрархіи, нии свищенетва. На польской почей оказалось, кроив общихъ причинь, иного чисто мыстинкь условій, усиливавшихь враждебныя отношения свободолюбивой ніляхчи къ котолическому духоновству. Раньше появленія "исповіданія" много уже враждебныхъ духовенству возривсовы единиский польскіе епископы на сейнахъ. На долю составителя "исповъданія" вынала задача литературной изащиты и самого принцииз, и отдельных сторонъ ісрархическаго строя католической церкви.

Изложеніе ученія о томистет священства (de sacramento ordinis) Гозій начинаєть сь того, что въ церкви Христовой все совершаєтся по чину, и этоть данний ей чинь, или порядокь (ordo), такъ какъ онъ есть таинство, справедливо называется нечатью (signaculum) церкви, потому что съ нею передается избранному лицу духовнай власть, присвоивать которую самовольно никому не дозволяется. Матерія этого таинства помазаніе или возложеніе рукъ; форма — слова косвященія; благодать — духовная власть въ церкви. Степени этой власти разділяются на меньшія и большія. Меньшихъ степеней четире: привратники, чтецы, заклинатели и аколуфи. Вольшихъ, нли священныхъ степеней три: иподіаконы, діаконы и священники. Въ "испов'яданіи" подробно говорится о каждей степени; но мы нрямо перейдемъ къ бол'єю важному и интересному — трактату о священств'ь (de sacerdotio) (гл. 50—53).

Священство—самая высшая стопень: всё остальныя ей служать. Обязанности священства касаются тёла Христова дёйствительнаго и таинственнаго: священнику принадлежить власть во 1-хъ освящать и раздавать върующимъ тело Христово, во 2-хъ крестить, разръшать грехи, проповъдывать слово Божіе и пр. Во всехъ этихъ отправленіяхъ своихъ обязанностей священникъ является только служителемъ Христовымъ; сила и действіе въ нихъ принадлежать одному Богу.

Въ нападеніяхъ протестантовъ на священство Гозій видить святотатственное и деракое стремленіе ихъ уничтожить священство и жертву самого Христа и чревъ это лишить насъ илодовъ искупненія. Когда протестанти отвергають особое служеніе проповъданія Евангелія, они инфють еще за себя некотория хотя би и опибочно понимаемыя изреченія св. Писанія; но когда они отвергають жертвоприношеніе (sacrificium), они не могуть уже ничёмъ оправдать своего отращательнаго въ нему отношенія. Інсусь Христось приходиль на землю не уничтожить священство, а влісто ветхозав'єтнаго священства, бывшаго только тічью и образомъ грядущихь благъ, учредить новозав'ютное свящекство, которое было бы самымъ тівломъ и истиною.

Въ свящ. Писаніи, возражали протестанты, всемъ верующимъ во Христа сказано: вы родъ избранный, царственное священство, народъ святий, люди взятие въ уделъ (1 Петр. П. 9)". Въ аповалиценев также говорится, что Христось "соделаль насъ царями и священниками Богу и Отцу Своему" (І, 6 и V, 10). Эти слова св. Писанія, по мнівнію Гозія, ничего не доказывають: и въ Ветхонъ Завете весь народъ наранльскій назывался дарствонъ сващенниковъ и народомъ святымъ" (Исх. XIX, 6), и однако же тогда было священство по чину Авронову и существовало различіе между народомъ и священниками. Всв эти возраженія противъ священства — изобратеніе сатаны, усиливающагося разрушить цервовное устройство, Духъ же Святый никогда ничего подобнаго не говориль устами апостоловъ. Никогда не говориль Онъ того, чтобы всякому изъ подонковъ общества, какому-нибудь мастеровому, мяснику, нозволено было проповъдывать, крестить, разръшать отъ ниь, грековъ, совершать богослужение и пр. Теми же словами, которыя протигротестанты приводять противъ священства, апостоль Павель хо-

тыть сказать только то, что уверовавшее во Христа събольшинъ правомъ могутъ называться родомъ избраннымъ и царственнымъ священотвонъ, ченъ хваставшеся своинъ происхождения отъ Авравка іуден, что всё христіане чрезъ крещеніе становятся членами единаго священника --- Інсуса Христа. Если же слова апостола Павла принять въ желательномъ для протестантов: синсив, то нвъ нихъ ножно вывести, что все кристіане-цари... Сатана въ Германін, дійствительно, такъ удачно мовель свое дівло, что нъмпи, сбросивши иго папи и епископовъ, начинають уже тяготичься и игомъ государей и всобще властей, затёлли даже неждуусобную войну. Очевидно, двляеть Гозій свой любиний вы одь, что парское и священиическое достоинство взаимно другь съ дуугомъ связаны, стоять и падають одно вывств съ другимъ. Хороны плоды благовъстія! Если бы турки съ своими несметенин полчищами вторгнулись въ Германію, они не причинили бы ей большаго разооенія и опустошенія, чемь это здов'єстіе. Такъ-же неосновательно и другое возражение протестантовъ противъ священства, состоящее въ томъ, что новозавътные служители въ св. Писаніи называются не священниками, а пресвитерами. Въроятно, христіане въ первое время употреблями название пресвитера въ отличие отъ іудеевъ; нослъ же разрушения Іерусалима всегда существовало въ церкви названіе священника. Зачёмъ препираться о словахъ? Гдё есть жертвоприношеніе, тамъ священство необходимо, а жертвоприношеніе, по свидітельству Дівяній Апостольскихъ, существовало въ церкви уже въ апостольскомъ въкъ.

Покончивъ съ возраженіями противъ священства, какъ такого, составитель переходитъ къ защитв іерархическаго строя римской церкви. Главный аргументь его въ данномъ случав—полное соотвътствіе этого строя съ единствомъ и вселенскостію церкви.

Епископство—названіе не степени, насколько степень есть таинство, а достоинства и обязанности. Въ совершеніи таинствъ (за исключеніемъ миропомазанія и священства) епископъ и священникъ ничёмъ не разнятся другь отъ друга. Только власть вязать и рёшить у епископа больше, чёмъ у священника, такъ какъ у него больше разумёнія и опытности для этого. Самая разносоставн сть

твиа перкви требуеть согласія вськъ членовь его и въ особенности санных свещенниковъ, а это сериосіе и достигается существованіамъ енископства. Изъ того же требованія единства перкви возникло и то, что въ отдельных провинціяхь есть особно списнопы, которынъ принадлежить первый голось мещат собратьмии и забота о болье обширномъ вайонь, общинавансь ивсколько опархій. Чрозь MOCDEMOTRO TARMED CHICAGOROUM SOCOTO OGO BOOM HOME BOCKEMETE до единаго престока Петрова. Такина образовы нажду епископами существуеть равенетво учеств, но различе власти. Даже памя не болье опископъ, чтеть каждый изъ опископовъ, запимающихъ носледнее место въ перархии. Вся разница между ними въ томъ, что у первато: вся полнота власчи, а у последнихъ липь власть надъ отдельною наствою. Если бы у всехъеписконовъ была одинаковая власть, невозножно было бы набъжать раскола. Это лучие всего докавали сами протеставты, отвергийе авторитеть и порисдивныю енаскомовъ. 

Не говоря уже о протестантахъ, накоторая часть самихъ польскихъ католиковъ, никало не возстававная противъ священства и опископства, признававшая даже въ интересать церковнаго единства необходимость панской власти, выражала въ свое время много недовольства практиковавшинся тегда въ Польше способомъ назначенія іерархических лицъ. Модржевскій составиль цілий планъ коренной реформы выбора разныхъ чиновъ ісрархів. Избраніе духовныхъ лицъ, по этому плану, не должно зависить отъ родства, происхожденія, богатства, отъ протекціи натроновъ церквей. Занятіе высшихъ духовинаъ постовъ не должно бить монополією шлихти. Епископа должна выбирать его паства. По смерти епискона, государь долженъ соввать въ епархіи общее собраніе върующихъ и на этомъ собраніи правительство, дворянство, мѣщане и крестьяне должны выбрать изъ своей среды дванадцать избирателей, по трое оть каждаго класса. Духовенство также выбираеть двенадцать избирателей, по трое отъ каждой ісрархической групин. Эти двадцать четыре избирателя по большинству голосовъ избирають ещескопа. При равенствъ голосовъ дъко ръшается жребіевъ 1).

<sup>&#</sup>x27;) Modrevius, c. XXIV—AXV.

 $\Gamma$ овій сотнашается съ Модржевскичь вь томъ, что світская власть не должна назначать дутовныхъ липъ; но онъ вовсе не расположень признать за народонь праве избранія игь. Онь находить. -ине импере драмници опжава ини должно принадлежить одничь описконанъ, и семинется на Дъннія в Посланія апостольскія въ доказательство того, что ни правительство, жи народъ не инвють ирава насирать имправнотво. Хота инстав избраніе правинческих лепъ принадлежало народу, но поставлене священинка всегда принадле-щеннику. И въ настоящее времи посвящение лицъ перковной ирархия соворшается въ присучствии народе; и всякій читотъ право заявить; если онъ имветь что-либо противь посвящаемите. Мелчаніе народа: означаеть его согласіе на посвященіе. Что же касается патроната, то составитель "вспов'ядния" отдаеть проимущество патроныть передъ невъжественною черныю, забывая, кажими нечистими побужденіями руководилось большинство натроновь при зам'ященіе священнослужительскихъ должностей!

Въ этеху реформація отень обичны были у протестантовь нападенія на комолическое дуковенетво за низость упесивенняго и нравственнаго уровня его. Въ отвътъ на эти нападенія "исповъданіе" замъчаеть, что порицатели духовенства сами въ большинствъ совски невъжествении, една одольии азбуку, напротивъ въ средь духовенетва какъ вообще новещат, такъ и въ Польшь соть иного мудрыхъ и ученихъ людей. Даже если бы гдъ-либо случийно пональ въ синскоми необразованени человъвъ, кателическая перковь, вы предупреждение могущехъ возникнуть отъ этого дурныхв. носледствій, учреднях при кросдражних перкваль коллеги каноникова, на среда компрыта непало выдающияся богословова. - Кава и всякій чоловінь, описконь можоть заблуждаться нь вірів, и шівкоторые бинскопы отпажи отъ католической въры; но въ предупреждение могущато произойти оть этого для върующихъ зла существують въ катоначеской церкви спарківльние сиподы; витренелиты и провинциявние синоды, неконецъ существуеть отепа всехъ отцовъ и всеменские соборы. Къ нивъ и надо прибъгать въ тъхъ случаяхъ, когда вера опископа возбуждаеть сомивнія: произносить

же самому судъ надъ своимъ емискономъ и по своему частному ръшению отдъляться отъ него—держю и безумно.

До насъ доносится отовсюду, продолжаеть Гозій, всімъ извістная еретическая пісенка: "енископы и священники не испелняють своих обязанностей, нравы ихъ — испорчение, жизиь ихъ сплетеніе всевозножныхъ пороковъ". О если бы эта пісенка, сознается онъ, была столь же лжива, сколь она общензвістна. Къ прискорбію, она слишкомъ візрна: уклонились духовные отъ испелненія своего долга, отступили отъ праваго пути, уподобились скотамъ несмисленникъ... Но всетаки изъ-за пороковъ представителей церкви не слідуетъ разрывать союзъ съ церковію, говорить составитель и цитируетъ прекрасныя слова объ этомъ Оригена и Іоанва Златоустаго (гл. 54).

Установленный самыть Богомъ въ разо браже первеначально, до грехопаденія быль только обязанностію разиноженія человеческаго реда; после грехопаденія онъ сталь уже и врачевотвомъ противъ плотской невоздержанности; въ Новонъ же Завъть онъ кроиз того сделался и таниствомъ церкви. Но хотя взъ всехъ секи церковных тамиствъ въ св. Писанів одинъ бракъ прямо названть тамиствомъ, протестанти не соглашаются признать его тамиствомъ на томъ основанін, что онъ у ап. Павла называется не sacramentum, a mysterium, какъ будто греческое mysterium не тождественно съ латинскить sacramentum. Тами. брака, изображающее соединение вс Христь двухъ естествъ и союзъ Христа съ церковію, во 1-хъ требуеть, чтобы нужья любили своихъ жень, какъ Христосъ воелюбиль церковь, и не отвергали ихь за какіе-либо природиме ихъ недостатки, какъ Христосъ не отвергь человъческого естоства. Во 2-хъ въ таниствъ брака подается вступающинъ въ бракъ благодать Св. Духа, украніяющая нів вь постоянном согласін в териталивомъ перенесении невзгодъ настоящей жизни и помогающая ниъ воспитивать детей своихъ въ духе благочестія. Наконецъ въ 3-хъ бракъ служитъ синволовъ будущаго общенія нашего со Христомъ. Хотя бракъ пользованся большимъ уваженіемъ у евреевъ в даже у язычниковъ, но только въ Новокъ Завете, онъ явижея въ смысть таниства и признанъ нерасторживыть (гл. 55).

Хотя протестанты возставали противъ брака, какъ таниства, но за то тъмъ энергичнъе выступили они на защиту брака, какъ наилучшей формы человъческой жизни, тъмъ ярестиве обрушились они на въками освященный въ христіанской жизни обичай безбрачія, или монашества, какъ болъе совершенной форми жизни. Бракъ Лютера поетому былъ въ свое время вполив понятною демонстрацію противъ традиціоннаго уваженія церкви къ безбрачію, и эта смълал демонстрація, произвела какъ извъстно, сильний эффектъ. Составитель "испоръданія" находится еще подъ впечатлівніемь этого эффекта и въ самонъ же началь своей защити безбрачія не можетъ сохранить спокойнаго тона, приличествующаго офиціальному изложенію върм.

Венера, какъ начинаеть онъ, первая на островъ Кипръ научила женщинъ торговать своимъ теломъ, а язычники эту безстидницу, чтоби не осталась она среди женщинъ безъ подражанія, возвели въ богини. Два Мартина (Дютеръ и Буцеръ), эти боги еретиковъ, последовали нримеру Венеры. Вопреки данному ими объту безбрачія соединившись якобы супружескимь союзомъ. съ монахинями, они первые дали монахамъ гадкій и мерзкій обравецъ для подражанія и саный обыть бевбрачія провозгласили нечестивнить. Но напрасно "враги цъломудрія и воздержанія" проповъдують, что объть безбрачія самь по себъ невыполникь, сльдовательно неразуменъ и неугоденъ Вогу. Для върующаго нъть ничего невозножнато и св. мужи не только воздерживались отъженскихъ объятій, но съ радостію шли за имя Христово на самуюсмерть. Какъ сохранение чистоты супружеской жизни, такъ и выполненіе объта безбрачія есть собственно дарь Божій. Если им положинся только на свои собствения сили, то конечно не виголнимъ этого объта; но мы можемъ выполнить его съ номощью Гого, Кто всегда готовъ дать намъ болье того, чемъ сколько мы гожемъ принять. Оправдывать же себя темъ, что мив Богь нецалъ дара безбрачія, значить богохульствовать. Возражають еще, гто многіе дають объть безбрачія вовсе не съ цвлью исполненія его, изъ-за почестей и богатствь, связанных съ принятіем на себя того объта. Старая эта жалоба, и если въ въкъ апостольскій она

уже синивлась, то въ настоящее время, разумъется, насминиовъ много, а нетинных пастирой слинковь нало. Даже у самыхъ протестантовъ очень різдко ножно найти вислив безкористинаъ проповедниковъ. Одинъ Вогъ — судія тему, но какинъ побужденіянь вто-вибо дають обеть бообрачія. Сань но собе этоть обеть остается святимъ, праведнимъ, благимъ, котя би давина его служили чрову и полоти. Не отвергать мужно самое установление безбрачія, а поступать на основанін каноновь сь нарушитолями обета. Совстви неосновательно Буцерт оснивется на св. Кинріана, сказавишто будто бы про девствениять, посвятившихъ себя Вогу, HE STATES OF BOOKS OF THE STATES OF END OFF занужъ выходять. Если бы св. Кипріанъ и сказаль это, то его еденичное инвије въ виду общаго голоса всей церкви не вивло бы большой важности; но онь атого никогда на говориль, и его слова нивли тоть синсть, что лучно уже было выходить замужъ, чить дании обить безбрачія не исполнять его (гл. 56).

Окончательно утвердивинийся въ запалной неркви лишь въ концв XI ввиа обычай бозбранія дуковенства туго прививался въ Пельшь, такь что въ половинь XII вына римская курія, по свидфтельству Сарницкаго, выпуждена была принимать ифри противъ польских канониковь и комидеовъ, имъвшихъ законинхъ жемъ, и даже въ первой четверти XIII в. требовала, еще, отъ комидеовъ, по словань Лаугона, клятвеннаго объщаны оставить своихъ-жань и наложниць. Съ санаго почала рефермаціи уничтоженіе беябрачія духовенства сделалось одника изъ наиболее нестоительныхъ требованій протестантовъ. Въ кервне же годи реформацін поднялась сильная описсинія противь полибота вы семомы польскомы духо-BOUCTBY, JAMO BY HOLLOGREY RABETY SEE, H. YMO BY HAVALY IBALцатият годовъ XVI в. многіе каномини (canonici seculares et regulares), Burbur, no Chorant Hann, by interactive opeca, Bearn себ'в вопредну канонамъ женъ 1). Осебенно сильную сенсацию въ конть пороси половины XVI в. вывраль полемикою противъ целибата перенашльскій каноника Станислава: Оржеховскій, пользованийся вы свое время славою даровитало писателя. Одхарактеръ

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google$ 

<sup>1)</sup> Theiner, II. 488-489.

его литературной полемики противъ целибата можно судить по стедующему, напр., обращению его къ папе Сирицию, признанному святымъ въ католической церкви: "Пиши, Сирицій, пиши какіе хочешь статуты, объявляй рашенія, метай громы и проклятія: Богь, говорящій намъ голосомъ природы нашей, Самъ мев указываеть, что Онъ не удълиль инв дара воздержанія. Ему не угодно, чтобы я шель тыкь путекь, на который ты насильно тащишь меня. Я-не Павелъ. Ты мив не въришь? Не думаешь ли ты, что знаешь меня лучше меня самого? Провозглашаю, клянусь, во всеусаншание исповъдываюсь передъ тобой, что иныкъ я быть не могу. Этого мало тебъ Хочешь доказательствъ Воть тебъ безконечный реестръ монхъ блудодвяній, прелюбодвяній, разврата... и т. д. въ томъ же родъ 1). Въ первые годы царствованія Сигизмунда Августа Оржеховскій повель свою полемику противъ целибата еще съ большею страстностію и задоромъ и завершиль ее скандальнымъ процессомъ съ перемышльскимъ епископомъ на петроковскомъ сеймъ 1550 года и женитьбою на дъвицъ шляхетскаго происхожденія. Оржеховскій вовсе не быль исключеніемъ: по свидетельству Герберштейна, духъ новизны до того овладелъ польскимъ обществомъ, что всюду въ Польше ксендзы тогда женились, за нихъ охотно отдавали замужъ девушекъ изъ лучшихъ дворянскихъ семействъ 2).

Отповъдь противникамъ целибата дана Гозіемъ въ традиціонномъ католическомъ духъ. Духъ крайняго ригоризма, брезгливое чувство снисходительнаго полупрезрънія невольно слышится въ самыхъ восхваленіяхъ его доброй сторонъ брака.

Священство, говорить "исповъданіе", не противно браку, поскольку то и другое есть таинство; но то, что совершается супругами и что не можеть быть названо безъ краски стыда, весьма противно священству. Вракъ самъ по себъ хорошъ; не хороша

<sup>1)</sup> Изъ соч. Оржековскаго De lege coelibatus contra Syricium (Ossolinski, Viadomosci Historyczno-krytyczne, t. III, с. II. p. 243).

<sup>2)</sup> Scriptores Rerum Polonicarum I, 93.

<sup>«</sup>Хувот. Чтен.», № 9-10, 1885 г.

только страсть, безъ которой не ножеть совершиться бракъ. Если бы въ бракъ, какъ у нашихъ прародителей до грехопаденія, ничего не вивлось въ виду кроив рожденія дівтей, то бракъ не быль бы противенъ священству; теперь же всявдствие грахопадения ихъ бракъ не можеть совершиться безъ граза. Если ветхозаватные священники во время отправленія своихъ богослужебнихъ обязанностей должны были по закону воздерживаться отъ брачнаго сожительства съ женами, то тъмъ болъе должно требовать всегдашняго пеломудрія отъ священниковъ новозаветных, всегда предстоящихъ антарю. Такинъ образонъ не священство и супружество несовивствии между собой, а несовивствио-ежедневно находиться въ объятіяхъ жены и совершать небесныя таниства, текъ болве, THO MYET HE BEARBETT CHOMB TRIONS, & MOHA BEARBETT OF THдомъ, а совершение таниствъ требуеть человъка свободнаго, никакой чуждой власти не подчиненнаго. Поэтому не только въ восточной, но и въ западной церкви женатый можеть сделаться священникомъ, если онъ съ согласія жены прекратить брачное сожительство съ нею. Жена не помъщала ап. Петру следаться апостоломъ. когда онъ, последовавши за Христомъ, оставиль ее: Въ числе 70 апостоловъ некоторие, безъ сомнения, были женаты, но ставши учениками Христовнии, они прекратили брачное сожительство съ своими женами. Это обстоятельство дало даже кориноянамъ поводъ дунать, что всё ученики Христа должны оставить своихъ женъ. На вопросъ кориноянъ по этому поводу ап. Павелъ и сказалъ, что хорошо человъку не прикасаться къ женъ, но ради прелюбодвянія каждый пусть имветь свою жену. Очевидно, эти слова апостола вовсе не имъють того синсла, какой протестанты придають имъ, т. е. будто каждый человъкъ непременно долженъ вступить въ бракъ. Точно также и слованъ того же апостола: "епископъ долженъ быть одной жены кужъ" протестанты принисывають неправильный синсль, будто каждый епископь должень быть женатывъ. Если бы эти слова действительно нивли такой симсяв, то ни самъ Христосъ, ни ап. Павелъ, которому эти слова принадлежать, ни другіе апостолы и св. мужи не могли бы быть

епископами и священниками. Эти слова ап. Павла, по единогласному объяснению св. отцовъ, имъютъ въ виду двоеженцевъ. Даже
треки и русскіе, сдълавшіе послабленіе для священниковъ, вступившихъ въ бракъ раньше принятія ими священства, поставляютъ
въ епископы однихъ только безбрачныхъ. Совсъмъ невърно, наконецъ, объясняютъ протестанты и третье мъсто изъ посланій ап.
Павла: "Аще ли не удержатся, да посягаютъ: лучше бо есть женитися, нежели разжизатися". Слова эти относятся къ людямъ, не
связаннымъ еще никакими обътами, а вовсе не къ тъмъ, которые
добровольно дали Богу обътъ цъломудрія, и если одному супругу,
въ отсутствіе другаго, непозволительно вступать въ бракъ, то тъмъ
болъе непозволительно это тому, кто далъ обътъ Христу всегдашняго безбрачія.

На очень обыкновенный въ то время вопросъ протестантовъ: "что лучше — давши обътъ безбрачія любодъйствовать или вступить въ бракъ"? "исповъдание" отвъчаетъ, что тамъ, гдв и то, и другое не хорошо, не можеть быть лучшаго. Священникъ, или монахъ, вступая вопреки объту въ бракъ, совершаетъ такое же гнусное любодвяніе, какъ если бы онъ впаль въ обыкновенное любодвяніе, съ тою только разницею, что онъ не сознаеть своего грѣха и не просить у Бога прощенія, а еще похваляется инъ, точно добродетелію какою-либо. Мы не изь техь, говорить составитель, которые защищають развратничающихь священниковь и монаховь. Мы напротивъ требуемъ примъненія самыхъ строгихъ мъръ наказанія къ виновнымъ въ конкубинать; но вивсть съ тыть мы, согласно св. отцамъ, утверждаемъ, что вступление священниковъ и монаховъ въ бракъ преступнъе конкубината. Самый вопросъ-дучше бракъ или любодъяніе священниковъ? -- сводится въ концъ концовъ къ вопросу: въ схизив больше вины или въ любодвяніи? Безъ сомнънія, гораздо больше ея въ схизиъ. Совсьмъ не къ дълу поэтому протестанты спрашивають, что же худаго въ бракъ, если самъ Спаситель не только присутствоваль, но даже совершилъ на немъ первое свое чудо. Бракъ, какъ сказано уже, самъ по себъ хорошъ, во и хорошее становится дурнымъ, когда совершается оно не теми, кемъ должно. Что позволительно для простихъ верующихъ, то не позволительно для непосредственныхъ служителей Христовихъ, обязанныхъ соблюдать большую, чемъ другю, чистоту (гл. 56).

## IV.

Объ оправдани человъка вообще; христіанская надежда и молитва; критикопротестантскаго учеція объ оправданія одною върою; значеніе любви христіанской; значеніе гръхопаденія и возстановленіе образа Божія въ человъкъ; критика мизнія кардинала Контарвии объ оправданія; значеніе добрыхъ дълъ.

Тщетно въ теченіе первой половины XVI въка усиливались католики и протестанты прійти къ взаимному соглашенію по вопросу объ оправданіи человіка. Пока противники не выяснили взаимнихъ недоразуменій, многіе изъ нихъ даже дупали, что самый споръ объ оправданіи лишь простое препирательство о словахъ. Явилось несколько попытокъ устранить взаимныя недоразуменія посредствомъ более точнаго определения понятий, обозначаемыхъ твин или другими богословскими терминами. Самая широкая позамыслу и удовлетворительная по исполнению понытва принадлежала извъстному кардиналу Контарини, автору "трактата объ оправданіи", явившагося по поводу регенсбургскаго совъщанія о соединенін протестантовъ съ католиками. Но эта попытка только н послужила къ тому, чтобы противныя стороны убъдились въ существованіи между ними принципіальнаго противорічія. Контарини не угодиль протестантамь, хотя вы своихь уступкахь имь зашель далеко. Строго католическая нартія уразумела; что всякія соглашенія и уступки протестантамъ не только безполезны, не и опасны для самой католической доктрины. Гозій въ своемъ "исповъданін" вступаеть уже, какъ увидинъ ниже, въ полемику съ примирительными вовзрвніями кардинала Контарини.

Изложенію ученія объ оправданів въ "испов'вданів" предпосланы дв'є главы (58 и 59) о надежд'є и молитв'є. Для благоугожденія Богу, говорить "испов'вданіе", недостаточно одной в'вры въ Него. Сознавая гр'єхи свои, мы не можемъ не испытывать страха, а страхъ только тогда спасителенъ, когда соединенъ съ надеж-

дою на милосердіе Вожіе. Надежда поэтому неравлучный спутникъ въры. Надежда безъ въры не имъетъ твердости, въра безъ надежды лишена награды. Надежда побуждаетъ насъ стремиться къ достиженію того, что намъ объщано. Недостаточно въровать, что Вогъ исполнитъ объщанное; нужно стараться достигнуть его своими молитвами. Вогъ и хочетъ и можетъ дать намъ все нами просимое; ольд. мы можемъ прибъгать къ престолу Его благости и милосердія съ полною надеждою и увъренностію въ полученіи просимаго. Онъ самъ далъ намъ и образецъ молитвы. Въ своихъ молитвахъ къ Богу мы должны просить заступничества предъ Нимъ у святыхъ Его, какъ нашихъ братій, какъ членовъ одного съ нами тъла Христова — церкви.

Давно уже осуждено церковію повторяемое протестантами ложное мевніе Вигилянція, что, нока живы, мы можемъ другь за друга молиться, после же смерти нашей ничьи за насъ молитвы не будуть уже услышаны. Несправедляво также называють протестанты призываніе святыхъ призываніемъ на номощь мертвецовъ, потому что самъ Спаситель называль Вога Богомъ Авраама, Исаака и Іакова, Вогомъ живыхъ, а не мертвыхъ, и если сравнить нашу земную жизнь съ жизнію святихъ на небъ, то не они, а именно им сами-мертвы. Призываніемъ святыхъ нисколько не умаляется слава Христа, какъ то кажется протестантамъ: слава вороля оттого не умалится, что мы съ своею просьбою обратимся къ нему не пряме, а чрезъ приближенных его. Вся слава святых есть собственно слава самого Христа, сказавшаго, что върующій въ Него совершить дела большія техь, которыя Онь самь твориль, и почитаніе святыхь поэтому не противно св. Писанію. Правда, св. Писаніе запов'ядаетъ намъ воздавать честь и хвалу, покланяться и служить одному Вогу, но согласно съ 7-иъ вселенскимъ соборомъ нужно различать между поплоненіемъ (adoratio, latria) и служеніемъ (servitus, dulia). Последнее подобаеть одному Богу; первое же можеть быть оказываемо и людямъ. Понятіе культа или поклоненія заключаеть себъ частныя понятія подражанія, прославленія и призыванія. Подражаніе святымъ не противно св. Писанію; притомъ подражая святымъ, мы подражаемъ и самому Христу, живущему въ нихъ, и

пріобратаемъ уваренность, что подражаніе Богу для человака возможно. Прославляя святихъ, ин прославляемъ дари Вожіей въ нихъ благодати. Призывая святихъ, ин призываемъ ихъ, какъ молитвенниковъ нашихъ предъ Богомъ, а не какъ подателей благъ, и этимъ обращениемъ нашимъ къ посредничеству святыхъ не наносится никакого ущерба славъ Христа, какъ единаго посредника между Богочъ и людьми. Монсей быль посредникомъ между Богочъ и народомъ израильскимъ. Ан. Павелъ всегда прибъгалъ къ заступничеству и молитванъ святихъ, и не живихъ только, но и уже усопшихъ, потому что последніе живуть полною жизнію. Призываніе святикъ всегда било въ церкви (въ доказательство чего приводстся въ "исповеданіи" многочислонныя цитаты изъ оточескихъ теореній). Обвиненіе церкви со стороны еретиковъ за призываніе срязыхъ въ идолослужение также не ново (манихеи). Что же касается того, что святие не могуть слышать нашихь молитвь, то во 1-хъ, какъ свидътельствуетъ св. Писаніе, они иногда еще при жизни знали чужія мысли, а во 2-хъ твиъ легче могуть знать наши имели и слышать наши молитвы на небъ или отъ ангеловъ, или самого Бога, или по своему ангелоподобио.

Вследъ за темъ въ "исноведани" находится объяснение молитвы Господней св. Кипріана и собственное Гозіево объясненіе молитвы: Богородице, Діво, радуйся.

Изъ предмественниковъ Гозія белье всых Кохлей потрудился для уясненія того, что католики въ своемъ споры съ протестантами возстають не противъ оправданія человыка вырою вообще, а противъ оправданія одною вырою, что дыйствительно нерыдко смышивалось и давало напрасную надежду на примиреніе непримиримихъ по существу возврыній. Гозій свою критику протестантскаго выгляда на оправданіе начинаеть съ опроверженія того положенія протестантовъ, что одна выра оправдываеть человыка.

Давно, въ первые еще въка христіанства, говорить онъ, появились ажеученія объ оправданіи человъка одною върою. Еще при апостодахъ, по свидътельству бл. Августина, слова ап. Павла: "оправдывается человъкъ върою, безъ дълъ закона" нъкоторые понимали такъ, что для оправданія человъка достаточно одной върм и совствит не нужно добрыхъ дълъ. Между тъмъ апостолъ хотыть только внушить христіанамъ, что они получать оправданіе за въру свою, хотя бы раньше и не творили дълъ закона. То же самое ап. Павелъ хотълъ выразить и въ следующихъ словахъ, которымъ такъ много теперь исказители Евангелія рукоплещуть: "благодатію вы спасены чрезъ въру, и сіе не отъ васъ, Божій даръ: не отъ дълъ, чтоби никто не хвалился" (Еф. II, 8-9). Апостоль туть вовсе не говорить того, что для оправданія не нужно добрыхъ дълъ, а лишь хочетъ предостеречь христіанъ отъ превозношенія добрыми ділами, отъ гордой мысли, что человікъ можеть самъ своими собственными сидами совершить свое спасеніе. Добрыя дела безъ номощи Вожіей невозможны. Наша добрая жизнь — не иное что, какъ благодать Божія, а потому и будущая ввиная жизнь, какъ возданне за здвшнюю добрую жизнь нашу, есть благодать Божія. Подъ "ділани вакона" разунівотся у апостола дела, совершенныя ветхимъ, не обновленнымъ еще человекомъ. Другія вираженія того же апостола со всею рішительностію это подтверждають, напр.: "если имъю всю въру, такъ что могу и горы переставлять, а не имъю любви, то я ничего не имъю" (1 Kop., XIII, 2) и др. (гл. 60).

Съ другой стороны — ложное утвержденіе, что въра гръхомъ уничтожается (amitti), или если посль гръха въра и остается, то это уже не истиная въра, или иначе — кто имъетъ въру безъ любви, тотъ—не христіанинъ, что одно только невъріе само по себъ и есть гръхъ, что оправдываетъ одна только въра. На страшномъ судъ, по свидътельству слова Божія, каждому будетъ воздаяніе не по въръ, а по дъламъ его. Вообще иное дъло — въра и надежда; иное—любовь. Любовь—неразлучный спутникъ благодати: какъ гръхъ и благодать, такъ же и гръхъ и любовь между собою не совиъстимь. Въра же и надежда могутъ быть даже у тъхъ, которые лишены благодати Божіей (qui cum Deo non sunt in gratia). Истинная въра не исключается еще смертнымъ гръхомъ, хотя живая въра не можетъ быть виъстъ съ нимъ (гл. 61). Чтобы въра приносила пользу, она должна быть соединена съ надеждою; а эта послъдняя—совершенно безполезна при отсутствіи любви, при от-

сутствін добрихъ плодовъ поканнія. Христосъ не только искупитель, въ котораго ин должны въровать, но и законодатель, которому мы должны новиноваться (гл. 62 — 63). Говорить, что въ этой жизни человъку невозможно выполнить повельнія Божін, значить утверждать, что Вогь даль человеку повеления невыполнимыя. Иго Господне-благо и бремя Господне-легко, а между твиъ протестанти называють это иго тяжелымъ и жестокимъ и это бремя невыносимымъ. Конечно, ведущій въ царствіе небесное путь - тесень и узовъ и немногіе имъ войдуть, но это, по объясненію св. Іоанна Здатоуста, зависить не оть свойства самыхъ повеленій, а отъ нашей лености (гл. 64 — 65). Протестанты сравнивають делающаго добро человена съ топоромъ въ рукахъ плотника, съ глиною въ рукахъ горшечника. Они говорять, что Сынъ Божій выполниль уже весь законь, такъ что върующимъ въ Него ничего не остается уже дълать. Но если такъ разсуждать, то придется признать Бога виновникомъ не только добрыхъ, но и замкъ дель человеческихъ, ниспровергнуть всю религію и нравственность, отвергнуть всв законы и власти, признать не имъющинъ симсла самый страшный судъ. Когда въ св. Писаніи говорится, что Богъ творитъ чрезъ насъ всв наши дъла, то это еще не значить, что Онъ творить ихъ безъ участія нашей води и нашихъ стараній, а значить лишь то, что Онъ даеть намъ сили и побуждаеть разными способами къ совершению ихъ. Мы сами и живемъ, и трудимся, и дължемъ и потому заслуживаемъ награду; но при этомъ Христосъ даетъ намъ жизнь, возбуждаетъ наму волю, подаетъ намъ сили, усвояетъ намъ свои заслуги. Бевъ благодати Его мы ничего не можемъ; при содъйствіи благодати Его мы все можемъ. Благость Вожія — такова, что если Богъ кого оправдаль, Онъ никогда не лишить его своей благодати, если только последний самъ не отвернется отъ Него. А если Богъ съ нами, можетъ ли быть что-либо такое, чего бы им при Его помощи не совершили. Самъ Господь приготовляетъ наше желаніе, а самое большее желаніе есть желаніе любви, противъ которой ничто не можеть противостать. Для любви иго Господа пріятно; для нея бремя Еголегко; для нея не страшны муки, пытки и самая смерть за имя Xристово (гл. 66-67).

Не одна только въра оправдываеть насъ, и даже не въра въ соединени съ надеждою: любовь — вотъ тотъ путь, который ведеть отъ Бога къ человъку и отъ человъка къ Богу. У однихъ католиковъ естъ такая любовь: если бы она была у еретиковъ, они не были бы еретиками. Любовь — сущность всъхъ добродътелей, полнота оправданія. Св. Духъ, освящающій насъ, есть любовь, и только любовію къ Творцу могутъ освящаться разумныя твари (гл. 68).

Ученіе объ оправданіи челов'єка стояло въ тесной связи съ ученіемъ о значенім грехопаденія первыхъ людей. "Исповеданіе развиваеть традиціонный взглядь на этоть предметь. Человъкъ созданъ, говоритъ оно, по образу и подобію Божію и этотъ образъ Божій — въ душъ человъка, въ его намяти, разумъ и волъ. Эти вначаль чистыя и неповрежденныя способности души человъческой извратились послъ гръхопаденія: человъчество уже всего менее поменло о пели своего созданія, разумъ принималь тыни вещей за самыя вещи, ложное за истинное, а воля до того уклонилась отъ Творца, что человекъ казалось всецъю принадлежаль не Богу, а землъ. Милосердый Богъ нашель средство возстановить свой образъ въ человъкъ. Сынъ Вожій, пришедши на землю, сообщиль человъку очищающую его въру, а Духъ Святый изинать въ его сердце любовь; вивств же съ върою и любовію дана ему надежда на примиреніе съ Вогомъ. Въра просвътила разумъ человъка, надежда пробудила его память, любовь очистила волю. Итакъ върою, соединенною съ любовію, возстановленъ въ человъкъ образъ Вожій (гл. 69).

Вопросъ о правдѣ или праведности (justitia) христіанской много и долго обсуждался въ снорахъ католиковъ и протестантовъ. Въ средѣ самихъ католиковъ возникло по этому вопросу раздѣленіе. Кардиналъ Контарини различалъ двоякую правду: во 1-хъ внутреннюю (justitia inhaerens), или нашу собственную правду, черезъ которую мы начинаемъ оправдываться и становиться причастными божеской природѣ, и во 2-хъ внѣшнюю, дарованную

намъ Христомъ правду, т. е. Христову правду. Этой послъдней онъ соглащался усвоить значение формальнаго фактора въ дълъ оправдания.

"Исповеданіе" сильно вооружается противъ межнія Контарини, дълавшаго нъкоторую уступку протестантамъ. Не должно, говоритъ оно, слушать техъ, которые утверждають, что наша правда есть нъчто вив насъ и что ин оправдиваемся праведностію Христовою. Развъ можно сказать, что ствиа-бъла не своем собственном бълизною, или что теплота горячей воды- не собственная ея теплота, а теплота огня? Можно ин сказать большій абсурдь? Разві можно какой-либо вещи принисывать форму, не присущую ей? Поэтому кто считаетъ формальною причиною нашего оправдания Христову неприсущую намъ самимъ правду, тотъ впадаеть въ противоръчіе и съ здравниъ синсломъ, и съ ученіемъ церкви. Мы оправдываемся, по ученію бл. Августина, праведностію нашею, хотя эта последняя и даруется намъ Богомъ. Мы не рождаемся, а становимся праведны, становимся не сами собой, а черезъ Того, кто насъ создалъ. Наша праведность, наше обновленіе, возстановленіе въ насъ образа Вожія, все это-даръ Божій. Если им становнися добрими, святыми, праведными, то не по природъ нашей становимся такими, а по участию въ благости, святости и праведности Божіей. Этого участія мы не могли бы достигнуть своими собственными силами. Единственно по безконечной любви своей, а не за какія-либо наши васлуги, Богъ посладъ на землю своего Сина, чтобъ Онъ примириль насъ съ Вогонъ и даль намъ образецъ служенія Вогу въ святости и правдъ. Смерть Христа-causa meritoria нашего оправданія, а жизнь Ero-causa exemplaris. Стать христіаниновъ, т. е. причастнымъ Христу и потому праведнымъ, значитъ облечься во Христа и сдъдаться сыномъ Вожіниъ не черезъ одно только крещеніе, но и черезъ подражаніе святійшей жизни Христовой. Все же наше педражание Христу и след. вся наша праведность есть любовь, и хотя подражаніе Вогу въ любви весьма трудно, но при помощи Вожіей возможно. Изъ всего сказаннаго, говорить "исповъданіе", становится совершенно яснымъ, почему одна и та же правда называется и Божіею, и Христовою, и нашею. Она называется

Вожією, такъ какъ происходить оть Вога, даруется намъ Вогомъ. Она называется Христовою, такъ какъ мы оправдываемся по заслугь Христа и становясь причастными Христу. Она называется нашею, такъ какъ она Вогомъ даруется намъ, такъ какъ Богъ производить ее въ насъ не безъ насъ. Однажды оправданные и освященые мы потомъ уже сами себя оправдываемъ и освящаемъ, пребывая въ любви. Наша праведность такимъ образомъ не естъ та праведность, которую Онъ въ насъ производитъ; но изъ того, что она даруется намъ, еще не слъдуетъ, что она—не наша (гл. 70).

Противники католического пониманія оправданія не хотять понять, что они совствь отвергають нашу праведность, когда говорять, что праведность наша есть праведность Христа, потому что она-собственно въ Немъ, а не въ насъ, нашею же она становится только по вивненію ся наиз (imputatione). Такииз образоиз у нихъ выходить, что мы не оправданы на самомъ деле, а только считаемся оправданными, что праведность Христова черевъ визненіе ея намъ становится только какъ бы нашею. Но эта imputativa justitia- нъчто совствъ новое, никогда до сихъ поръ въ церкви неслиханное. Въ св. Писанін ніть никаких основаній для введенія въ христіанскую догиатику ученія о воображаемомъ, или инимомъ оправданіи человъка. Церковь напротивъ всегда учила, что им действительно оправданы, такъ какъ Інсусъ Христосъ не только представилъ намъ въ себъ образецъ праведности, но и излилъ на насъ благодать Духа Святаго. Оправданіе наше состоить не только въ отпущени нашихъ гръховъ, но и въ обновлени нашего внутренняго человъка.

Туть Гозій рашаеть чисто-сходастическій вопрось, не рашенный его предшественниками: отпущеніе граховь предшествуєть издіянію благодати или наобороть? Онъ разрашаеть этоть вопрось такимъ образомъ, хотя и предупреждаеть читателя, что разграниченіе этихъ моментовъ оправданія существуєть не въ дайствительности, а лишь въ нашемъ умъ. Какъ причина предшествуєть дайствію, такъ и сообщеніе благодати предшествуєть отпущенію вини. Какъ солнце лучами своими разгоняєть мракъ, такъ и Богь бла-

годатію своєю отгоняеть (expellit) вину. Такимъ образомъ хотя на самомъ дѣлѣ сообщеніе благодати бываеть послѣ отпущенія грѣховъ, потому что благодать можеть излиться только тогда, когда грѣхъ уже уничтоженъ, но такъ какъ изліяніе благодати есть причина опущенія грѣховъ, то и говорять, что оно предмествуетъ этому отпущенію. Испусканіе солицемъ лучей предмествуеть исчезновенію мрака, но лучи сами начинають свѣтить лишь послѣ того, какъ мракъ исчезь (гл. 71).

72-я глава "исповъданія" посвящена защить католическаго ученія о добрыхъ дълахъ, тьсно связаннаго съ общинъ взглядомъ на сущность оправданія. Прежде всего ставится отъ лица протестантовъ такое возраженіе: такъ какъ всъ страданія сего въка недостойны будущей славы, о чемъ неоднократно говорять и слово Божіе, и св. отцы, то отсылать насъ къ нашей праведности значить прямо посылать насъ въ геенну. Въ отвъть на это возраженіе въ "исповъданіи" на основаніи св. отцовъ доказывается, что Богь, награждая и наказывая людей, смотрить не на то, что могъ кто-либо сдёлать, а на то, что онъ восхотълъ сдёлать, не на способность (facultas), а на волю человъка. Если воля—злая, это наша вина, и воздалніе намъ за это—смерть; если воля—добрая, она предуготовляется Богомъ, и воздалніе за нее — вѣчная жизнь.

До крещенія человъка не можеть быть ему награды за дівла его; но послі того, какъ онъ обратится ко Христу и станетъ храмомъ Его, онъ получаеть награду за нихъ. Жизнь візная зависить отъ благодати Божіей: она дается за происшедшія уже отъ благодати Вожіей заслуги (merita), хотя, разумівется, самой благодати никакія заслуги не предшествують. Такъ какъ вслідствіе этого у древнихъ отцовъ встрівчаются выраженія о томъ, что грішники заслуживають себі отпущенія гріховъ и оправданія, то схоластики впослідствій стали различать заслуги с опідти і и с опідідпі. Заслугою с опідти і называется у нихъ то, когда некрещенные или послі крещенія впавшіе въ смертный гріхъ дівлають все необходимое для пріобрітенія или возвращенія себів благодати Божіей. Такого рода дівла конечно недостаточны для

того, чтобы умилостивить Бога, но они способствують (congruent) тому, чтобы благость Божія не отвергла техъ, кто такъ усиленно старается экслужить милость Вожію. Тридентскій соборь въ этомъ симслв и опредвлиль, что ни ввра, ни двла, предшествующія оправданію, не заслуживають самой благодати оправданія. Добрыя дъла, предшествующія оправданію, отцы тридентскаго собора назвали предрасположеніями или предуготовленіями къ благодати (dispositiones vel praeparationes ad gratiam), чтобы не было повода думать, что можно и первую благодать заслужить. Напротивъ. meritum condigni, это — заслуги върующихъ, не отвратившихъ отъ себя Бога смертнымъ гръхомъ и находящихся подъ Его благодатію. Этой-то благодати Божіей и обязаны всёмъ своимъ достоинствомъ заслуги такихъ върующихъ. Она — начало оправданія, источникъ заслугъ. Заслуга благодати не исключаетъ: онасъ благодатію, сообщающею нашимъ дъламъ достоинство. Вообще сами по себъ, по своей природъ недостаточныя для достиженія въчной славы дъла и страданія наши получають достоинство оттого, что Богъ по своей благости признаетъ недостойное по природъ достойнымъ въчнаго блаженства и даруетъ намъ безъ всякой съ нашей стороны заслуги достоинство сыновъ Вожінхъ. Всявдствіе этого самъ Господь въ насъ живеть, дъйствуеть, страдаеть, заслуживаеть; но вивств съ темъ и мы сами живемъ, действуемъ, страдаемъ, но только Ему обязаны твиъ, что наши двла и страданія приносять плодъ.

Общій выводъ "исповъданія" — тотъ, что любовь составляеть нашу правду. Исполненіе Христовой заповъди о любови, вопреки утвержденію протестантовъ, возможно для человъка и въ этой жизни, хотя конечно совершенство любови и праведности настоящей жизни отлично отъ такого же совершенства жизни будущей (гл. 74).

Отдълъ объ оправдани оканчивается объяснениемъ десяти заповъдей Господнихъ, которое нашъ авторъ излагаетъ по общепринятому для этого методу. При этомъ еретики оказываются у него гръшными противъ всъхъ почти заповъдей: они покланяются инымъ богамъ, творятъ себъ кумировъ, не чтутъ матери своей—перкви,

убивають души ближнихь своимь ученіемь и приміромь, прелюбодійствують, нарушая союзь свой сь церковію, крадуть у церкви слово Вожіе, извращають его, постоянно лгуть и обманывають людей (гл. 75—85).

Всябдъ затънъ составитель нъсколько главъ (86—91) посвящаетъ ученію объ обрядахъ, о священныхъ лицахъ и предметахъ, о мъстахъ и временахъ богослуженія. При этомъ всего боятье отведено у него мъста тому, что подвергалось нападеніямъ со стороны протестантовъ, особенно защитъ постовъ католической церкви. Оканчивается "исповъданіе" общирною главою (92) о человъческихъ преданіяхъ.

П. Жувовичъ.

## Введеніе въ книгу пророка Іоная.

(Oxonvanie)').

## V. Ръмскіе вопроса о времени пророческой дъятельности Ісиля въ согласіи съ дровнивъ отечеснивъ мизніємъ.

Главныя основанія для этого, наиболью выроятнаго и правильнаго, миннія находятся не вы книгаль Царствы и Паралицоменонь, гдів ищеть ихъ Ереднерова гипотеза, а вы книгів пр. Амоса. При внимательномы сравненій книгы Амоса и Іоиля вопрось о времени діятельности нашего пророка дійствительно получаеть достаточное освіщеніе, благодаря сходству указаній обоихъ пророковы на одинаковня собитія. Вы пользу современности Іоиля сы Амосомы говорить сходство указаній того и другаго пророка: 1) на большія физическія несчастія и 2) на политическія собитія, извістныя обоимы пророкамы.

Къ первой группъ относятся указанія Іоиля и Амоса на: а) саранчу и засуху и b) землетрясеніе, какъ на бъдствія, современныя тому и другому. Къ сравненію ихъ мы прежде всего и обратимся.

Первая часть книги пр. Іонля содержить въ себъ описаніе постигшихъ въ его время Іудею страшныхъ бъдствій отъ саранчи и засухи. И въ книгь пр. Амоса есть рычь о такихъ же бъдствіяхъ. Въ ІV, 6—9 мы читаемъ: "За то и далъ Я вамъ гомые зубы во всъхъ городахъ вашихъ и недостатокъ хлыба во всъхъ селеніяхъ вашихъ... И удерживалъ отъ васъ дождь за три мъсяца до жатвы; проливалъ дождь на одинъ городъ, а на дру-

<sup>1)</sup> Cm. «Xp. 4r.» sa 1884 r., № 9-10; sa 1885 r., № 7-8.

гой не проливаль дождя... и сходились два-три города въ одинъ городъ, чтобы напиться воды, и не могли досыта напиться... Я поражаль вась изгарою и блеклостію хліба; иножество садовь вашихъ, и виноградниковъ вашихъ, и смоковницъ вашихъ, и маслинъ вашихъ пожирала газамъ, и при всемъ томъ вы не обратились ко Мив, — слово Іеговы". Еще древивищіе толкователи обращали вниманіе на это м'есто книги Амоса и приводили его въ доказательство того, что и Іонль, и Аносъ были свидетелями однихъ и тъхъ же физическихъ бъдствій. Въ самомъ дълъ, у того и другаго пророка -- общая рачь о голода и безводь всивдствіе васухи и опустошенія растительнаго царства саранчею. На основаніи этого сходства не нивень ли мы права заключать, что оба пророка говорять о бъдствіяхь, относящихся къ одному времени? Противники говорять, что засуха и саранча — довольно частыя, обыкновенныя явленія въ Палестинъ, вслъдствіе чего опасно дълать такое заключеніе, основиваясь на общности указаній двухь пророковъ на эти собитія. Кром'в того, обращають вниманіе на недостатокъ сходства между указаніями Іонля и Амоса, находять даже прямое противоръчіе: бъдствія отъ саранчи и засухи, по Іоилю, касаются іудейскаго царства, по Амосу — израниьскаго; засуха при Іоняв зависвла отъ недостатка позднихъ дождей, причина же засухи, вспоминаемой Аносонъ, указывается въ отсутстви раннихъ дождей (Креднеръ). Эти возраженія далеко не такъ рішительны, чтобы требовать отрицательнаго отвёта на нашъ вопросъ. Противъ нихъ следуеть заметить, что указанное противорвчіе легко примиряется и устраняется, какъ скоро будуть приняты во вниманіе следующія обстоятельства. Во-первыхъ, изъ книги пророка Іония видно, что полчища саранчи приходили въ отечество пророка — Іудею съ сввера (II, 20) ), и следовательно, прежде чень доходила очередь до Гуден, бедствія отъ саранчи могли и даже должны были постигать территорію израильскаго царства; во-вторыхъ, въ II, 25 Іонля ясно сказано, что опусто-

і) Смотр. нашу притику гильгенесльдовой гипотевы.

шительныя нашествія саранчи, а следовательно и ужасы сильной засухи 1), продолжались или повторялись несколько леть сряду: "и воздань вань за те годы (Драпов), которые ела арбейелекь и хасиль и газань—великое воинстве Мое, которое Я послаль на вась" 2). Если помию этихь обстоятельствь обратить должное внимане на относительную краткость Амоса въ обозначени бедствій оть саранчи и засухи сравнительно съ описаніемъ Іондя, то будеть очевидно, что указанія двухь пророковь имеють большое сходство и стоять въ полномъ согласіи между собою. Въ пользу этого вывода не мало говорить и тоть факть, что Амось употребляеть для обозначенія саранчи названіе Дів, которое встречается еще только у Іондя (І, 4. ІІ, 25), и больше нигде 1). Все это, вмёсте взятое, уполномочиваеть нась признать Амоса IV, 6—9 мёстомь нараллельнымъ описанію бедствій въ первой части кн. Іондя.

Но остается еще неріменными другой вопрось: можно ли считать біздствія оть саранчи и засухи современными Амосу, если онь говорить о нихь, какъ о совершившемся событій? Віздь намъ извізстно, что Орелли, относящій время пророческой дізательности Іонля къ началу царствованія Іоаса іудейскаго (по меньшей мізріз літь за 70 до Амоса), находить возможными предположеніе, что Амось въ IV, 6—9 вспоминаеть біздствія далекаго прошлаго, описанныя его предшественникомъ, какъ очевидцемъ и современникомъ возможными объясненіемь. Уже по тому, что біздствія оть саранчи и засухи въ Палестинів не исключительная різдкость, невізроятно, чтобы Амось могь напоминать своимъ слушателямъ-современникамъ объ очень давнихъ событіяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что саранча является въ жаркую и сухую пору и бываетъ спутникомъ засужи, это мы показали выше.

<sup>2)</sup> Вопреки твиъ толковинять, которые почему-то перетолковывають эти исныя слова и усиливаются доказать, что Въргыми буквъ текста и принимаемъ, что бъдствия, упоминаемыя Іонлемъ, дъйствительно продолжались исслолько лътъ.

<sup>3)</sup> Cp. Bleek's Einleitung in d. A. T. Aufl. II. § 235.

<sup>4)</sup> Orelli, Alttest. Weissag. S. 229.

<sup>«</sup>Христ. Чтин.», № 9-10, 1885 г.

Въ последненъ случав речь пророка была бы неновятна иля его слушателей или не могла бы произвести на нихъ желаемаго висчативнія, не говоря уже е токъ, что они въ праві были бы, ножануй, не принять на свой счеть пророческаго упрека въ безпувственности и невинивнін къ Божіннъ носъщеніянъ. Другое діле. если пророкъ обращаеть едфсь виниание своихъ современиковъ на недавнія, только-что пережитня біздетвія, внечативніе оть которыхъ должно быть свеже, сильно и поучительно. Такив образомъ наиболье въроятие, что промежутокъ времени, отдъляющий ръчь Аноса и се слушателей отъ этихъ собитій, не могъ бить значителень. Въроятно, Аносъ быль такинь же свидътеленъ-современникомъ ихъ, вакимъ быль Іонль. Развица только въ томъ. что порвый говорять о михь уже полей того, какь они миновали. а последній, когда они были предъ ничь на лицо, какъ факть настоящаго. Если оба пророка въ очень сходныхъ чертахъ констатирують одинаковий и даже, навёрно, одинь и тоть же факть продолжительнаго объествия страны отъ саранчи и засухи, о чемъ однако одинъ изъ нихъ говоритъ въ прошедшемъ времени, то здесь ин инвекть въ ряду другихъ инфиникъ онть указаниями данныгь довольно ценное данное въ польку ваключенія, что нашъ нооровъ быль и исколько старшимъ современникомъ прор. Акоса.

Указанія прор. Амоса и Іондя на современня имъ физическія бъдствія пріобрітають особенно важное значеніе для нашего вопроса потому, что между ними есть свидітельства о такомъ событін, которое случается сравнительно весьма рідко, именно о земпетрясенін. Землетрясеніе во дни Овін и Іерововма ІІ является замічательнымъ историческимъ фактомъ, не подлежащимъ никакому сомнінію: какъ современное событіе, Амосъ отмічаеть его въ надписаніи книги (І, 1) и затімъ прямо или косвенно нісколько разъуказываеть на него въ другихъ містахъ вниги (І, 2; ІІ, 13— 16; ПІ, 14—15; VІН, 8. 9; ІV, 13. V, 8); кромі того, оно подтверждается яснымъ свидітельствомъ Захаріи ХІV, 5. Замічательно, что и въ книгі Іондя есть два міста (ІІ, 10—11 и ІІІ, 14—16), которыхъ нельзя понимать иначе, какъ въ смысліг указанія на землетрясеніе, хотя большинство толкователей и отри-

цаеть это. На самомъ деле, такое понимание указанныхъ местъ книги Іоиля не должно подлежать сомнению при сравнении ихъ съ теми местами Амоса, где идетъ речь о землетрясения. Правильному пониманию главнымъ образомъ вредить ощибочное толкование означенныхъ местъ книги Амоса. Чтобы не повторять того, что сказано раньше насъ другими 1), мы кратко объясниять только самую сущность дела.

Кромъ надписанія (І, 1), въ которомъ Амось нашель нужнымъ указать на землетрясеніе, какъ на важный историческій факть, за два רסת ио котораго (שְׁנָהֵיִם לְפְנֵי הָרָעִשׁ) онъ выступиль на пророческую дъятельность, пророкъ даеть нажъ понятіе объ этомъ современномъ ому событи еще въ нъсколькихъ мъстахъ, въ которыхъ онъ говорить о землетрясение то въ будущемъ, то въ прошедшемъ времени. На землетряселю указанняють, какъ заметили еще Ибнъ-Езра и Азарія де-Росси, уже начальныя слова пророческой книги: "Ісгова возгремить (אַנְיִייִי) съ Сіона и даеть гласъ Свой изъ Іерусалина". Весьма въроятно, что пророкъ разумъетъ здъсь подземные громовые раскаты, которые обыкновенно предваряють и сопровождають сотрясенія почви; глаголь же раввинской литературів неріздко употребляется въ такомъ смыслъ (Berach Ier. IX, 3. Midrach rabba къ Исх. XXIX гл.). Въ II, 13-16 Амосъ отъ лица Істови угрожаеть нечестивцамь: "Воть я потрясу подъвами, какъ трясется тельга, нагруженная снопами (בַּאָשֶר) трясется тельга, нагруженная снопами אַרָּלָה המְלַאַה לָּת עִיִיך (תְּעִילְה המְלַאַה לָּת עִיִיר , и у проворнаго же сканетъ силы бѣжать, и крвикій не удержить своей крвиести, и храбрый не спасоть своей жизен, и стреляющій изь лука не устоить... и самый отважный изъ храбрыхъ нагой убъжить (פולם ערום ערום) въ тоть день, слово Ісгови". Здесь нужно видеть предсказаніе не ужасовъ войны (KAKL OCHROBEHO HOHEMADTE TORKOBATERI), A SEMJETDRICHIA; BCC товорить въ мользу этого: а) въ основе слева СУГ дожить тогъ же корень, что и въ словахъ руч, ручц (ркч, кт. е. ру, за-

<sup>1)</sup> Отсываемъ читателя въ статьямъ: Pamepa «Das Erdbeben in den Tagen Usia's» (въ журналь «Monatschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums». 1870) в г. Повровскаго «о времени пророческой деятельности Іонла». «Хр. Чт.» т. І. 1876 г.

ключающій понятіе о сотрясеніи, колебаніи, дрожаніи, такъ что значить: "воть Я сделаю, что затрясется, задрожить"... б) этоть именно смысль, по буквальному своему значенію, именоть соотвътствующія еврейскому פיניים слова переводовъ: LXX-тя בטאנשי . наш. славянск. "повращу" и Вульгати "stridebo"; в) только. какъ указаніе на землетрясеніе, понятны выраженія "полъ вами" (ebp. ΣΣΙΠΕ, LXX—ὑποκάτω ὑμῶν, Vulg. subter vos) μ -ματομ **убъжетъ"**, равно какъ и сравнение съ телъгою, нагруженною снонами. Въ III, 14-15 Anoc. им читаемъ: "Въ тотъ день Я взищу на жертвенникахъ въ Веснив, и отломятся роги жертвенника, и падуть на землю, и разрушу домъ лътній на домъ зимній, и исчезнуть (אברל) домы изъ слоновой кости, и не станеть (100) многихъ домовъ, говоритъ Господъ". Для пониманія этого мъста ръшающее значение нивють слова אַברָּלּ וּ וּאָברָלּי. Первое употреблено здёсь, очевидно, въ томъ же значени, какъ и въ исторін Корея Числ. XVI, 33: אַרָע ווֹאַרֶע עלִיהֶם תְאָרֶע עלִיהֶם הַאָּרֶע ווֹאַרָר покрыла ихъ земля, и они пропали" (въ буквальновъ спыслъ; отъ глаг. пропадать происходить слово раз буквальное значение котораго — "пропасть"; глаголь РР указываеть на внезапное, нечаянное исчезновеніе. Въ VIII, 8. 9, изобразивши нечестіе своихъ современниковъ, Амосъ продолжаеть: "не поколеблется ли отъ этого земля, и не восплачеть ли каждый живущій на ней? Взволнуется вся она, какъ река, и будеть подниматься и опускаться, какъ ръка Ечинетская. И будетъ въ тотъ день, говорить Госнодь Вогъ: произведу закатъ солица въ полдень, и окрачу землю среди свътлаго дня". И здъсь идеть ръчь о землетрясения. Убъдительно говорять за это посавднія строки этого ивста, гдв пророкь указываеть на помрачение солнца и тьму на земль, которыя являются почти постоянными спутниками землетрясенія (Плин. Hist. nat. VI, 20). Наблюденія показывають, что при сильныхь землетрясеніяхь атносфера тершить большія изивненія, и густые туканы дваають мрачнымъ видъ неба; Гумбольдтъ въ своемъ Kosmos'в (І. 214) удостовъряеть это, какъ неоднократно наблюдаемый имъ фактъ. Нужно предполагать, что и землетрясеніе, бывшее при Озін и пережитое Амосомъ, въроятно, сопровождалось подобными атмос-

ферными явленіями. Пророкъ и самъ подтверждаеть это въ другихъ мъстахъ своей книги, гдъ онъ говорить объ этомъ событи уже въ прошедшемъ времени: изображая всемогущество Божіе, Амось указываеть на то, что Ісгова "обращаеть утренній світь въ мракъ" (IV, 13) и "дълаеть день темнимъ, какъ ночь" (V, 8). Почти нельзя сомнъваться, что эти черты всемогущества Божія, равно какъ и въ VIII, 8-9, указываются пророкомъ на основании пережитыхъ явленій, сопровождавшихъ бывшее при немъ землетрясеніе; по крайней мъръ ръчь, находящаяся въ IV гл., откуда выше приведено замъчательное выражение ст. 13-го, должна быть сказана Амосомъ уже после катастрофы, произведенной землетрясеніемъ, потому что въ ст. 11 пророкъ говорить о ней, какъ о совершившемся фактъ: "Я произвелъ среди васъ разрушеніе, какъ разрушеніе Содома и Гоморры, и вы были выхвачены, какъ головия изъ огня, и при всемъ томъ вы не обратились ко Мнв, -- слово Іеговы".

Разсмотренныя места книги Амоса дають понятіе о землетрясеніи, бывшемъ при Озіи, какъ о событіи замічательномъ и далеко необыкновенномъ. Пророкъ несколько разъ говорить о немъ въ будущемъ времени, угрожая имъ своимъ современникамъ, какъ страшный проявленіем гивва Ісгови, по поводу ихъ преступленій и нечестія. Относительно сильныхъ землетрясеній изв'єстно, что они редко оканчиваются однимъ толчкомъ, что колебанія земли съ большей или женьшей силой обыкновенно повторяются мъсяцы, даже годы. Есть много въроятія въ предположеніи, что Аносъ инблъ основаніе говорить о землетрясенім при самомъ началь своей пророческой деятельности, за два года до катастрофы, что тогда уже появились предвестники страшнаго несчастія, въ роде зловещихъ тумановъ, застилавшихъ свётъ солица, глухихъ подземныхъ ударовъ и начинавшихся колебаній почвы. Изъ II, 13-16, III, 14-15 и IV, 11 мы заключаемъ, что землетрясение д'яйствительно было сильное, сопровождалось большой катастрофой и вследствіе этого оно, конечно, должно было произвести сильное впечатленіе на жителей Палестины.

Сравнивая съ этими данными книги Амоса два важныя для

нашего вопроса ивста изъ книги нашего пророка, ин увидниъ, что пр. Іондь не только констатируеть самый факть землетрясенія. но даже характеризуеть его почти твии же чертами, какъ и Амосъ. Читаемъ II, 10-11. Послъ изображенія нападенія на Іудею и Іерусалимъ роевъ саранчи и опустопіенія страны этимъ могущественнымъ воинствомъ Гегови пророкъ замвиветь: לפניו רנוה ארץ בַעשׁוּ שַׁפָּנִים שֵׁפָּשׁ וְיָרָהַ קָּדֶרוּ וְכוֹכָבִים אַשְׁפּוּ נַנְחָים וַיְּחוֹהֶה נָהַן קולו לִפְנֵי חֵילוּ "предъ нимъ тряслась земля, колебалось небо, солице и луна померкли, и звёзды потеряли свой свёть, и Істова даль глась Свой предъ воинствомъ Своимъ". Нельзя видъть въ этихъ словахъ указанія на явленіе грозы съ ея спутниками-пракомъ отъ черныхъ тучъ, проливнымъ дождемъ, бурей и громомъ-, голосомъ Іеговы, отъ которато дрожить земля и колеблется небо" 1), потому что въ этомъ случав слова "предъ нимъ тряслась земля, колебалось небо оказываются непонятной гиперболой и совершенно лишними; для изображенія грозы было бы вполнъ довольно выраженія, слъдующаго за ними. Невероятно и то объяснение, будто здёсь Іонль пророчественно изображаеть состояніе вселенной предъ наступленіемъ вейнкаго дня Ісговы 2); при немъ остаются непонятными прошедшія времена текста, побуждающія разуметь не будущее событіе, а недалекое прошедшее. Остается принять, что въ этомъ ивств пророкъ говорить о землетрясенін. Слова "тряслась земля, колебалось небо должны указывать на самое землетрясение, --- "солнце и луна померкли, и звъзды потеряли свой свътъ (ср. Au. VIII, 9; IV, 13; V, 8),—на бывшія при этомъ атмосферныя явленія, \_предъ нимъ" ב לפגיו הילו ש \_\_предъ воинствомъ Своимъ должны עומי הרעש такое же временное значеніе, какъ и לפני הרעש Anoc. I, 1. Такимъ образомъ прор. Іонль указываеть здёсь своимъ слушателямъ на фактъ землетрясенія, предшествовавшаго нападенію на страну полчищъ саранчи; въ этомъ необыкновенномъ событи и въ нашествін могущественнаго воинства Ісгови — саранчи онъ усматри-

<sup>1)</sup> Такъ объясняють это мъсто Креднеръ (Ioel. SS. 9, 184 ff) и Гитцигъ (Kleine Prophet. 11 Aufl. S. 76).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Keil. Comment. ü. zw. kl. Prophet. 1866. S. 139 f.

ваетъ признаки бливости странилого дня Господня (П. 116). Во второй части своей книги Іондь пророчествуеть объ этомъ страшномъ див. Тамъ, въ III, 14-16 онъ говоритъ: "Толим, толим въ долинъ суда, ибо близовъ день Ісговы въ долинъ суда. Солице и луна померкли (۱۳۳۶) и звъзды потеряли (۱۳۵۸) свъть свой. И возгремить Ісгова съ Сіона, и дасть глась Свой изъ Ісрусалима, и истрясутся небо и земля, но Ісгова-защита для народа Своего и убъжище для сыновъ Ивранля". Въ этомъ ивств нельзя не видъть косвеннаго указанія на землетрясеніе. Гдв пророкъ могь заинствовать краски для начертанія этой величественной картины дня Ісгови, какъ не въ обстоятельствахъ страшнаго землетрясенія при царъ Овін 1)? Это-единственно въроятное объясненіе; многое говорить въ его пользу: а) какъ им видели, самъ Іоиль объясняетъ бывшее вемлетрясение близостью дня Іеговы; б) подобно ему и пр. Захарія сравниваеть день Ісговы со днемъ этого вемлетрясенія XIV, 5; в) и что еще важиве, - картина Іонія почти буквально сходна съ описаніемъ вемлетрясенія какъ у него самого, такъ и у Амоса 2).

Основиваясь на сходствъ указаній Амоса и Іонія на землетрясеніе, какъ на современний имъ обоимъ фактъ, и принимая во вниманіе, что землетрясеніе — ръдкое явленіе въ Палестинъ, и только бывшее при Озіи упомнается въ Вибліи, мы въ правъ думать, что оба пророка разумъють одно и то же собитіе, и потому добитый результатъ считаемъ важнымъ свидътельствомъ въ пользу ихъ современности. Тъмъ не менъе ръшающее значеніе по нашему вопросу принадлежить указаніямъ обоихъ пророковъ на политическія собитія; къ разсмотрънію этихъ указаній мы теперь и обратимся.

Вольшинство толкователей и древних и новъйших, за исключением представителей отрицательной критики, согласно признають

<sup>1)</sup> Кейль (Commentar. S. 125) дъластъ догадку, что Іонль польвовался въ втомъ случай описаність въ вн. Исходъ сгепетскихъ назней и синайскаго законодательства. Но, не говоря уже о томъ, что вта догадка ни на чемъ не основана, она невироятна и потому, что сходство между Іонлемъ и вн. Исходъ слишкомъ слабо.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. «Хр. Чт.» 1876. т. I., стр. 29. Покровскаго.

Іонля III, 4-6. 19 отдівломъ параживльнымъ Амос. I, 6-12въ томъ синсяв, что оба пророка въ этихъ местахъ имеютъ въ виду один и тв же политическія собитія. Но, желая воснользоваться парадлельностью этихъ указаній для рішенія нашего вопроса, толкователи обыкновенно терпять неудачу и приходять, какъ ин видели, къ саминъ разнорфинениъ заключениявъ за отсутствіемъ точки опоры: историческія книги проходять молчаніемъ эти, извъстныя по Іоняю и Амосу, событія, а пр. Амось въ означенномъ отдълъ не указываетъ, говорить ли онъ вдъсь о событіяхъ своего времени или вспоминаеть факты далекаго прошлаго. Очевидно, что отъ правильнаго решенія последней дилемим зависить вся суть дела; если будеть доказано, что Анось говорить въ І, 6-12 о собитіяхъ своего времени, то пр. Іондь долженъ быть признанъ его современникомъ и по времени пророческой дъятельности, такъ какъ эти собитія были несомивнию современны нашему пророку. Такить образонъ вопросъ, визываемый параллельными указаніями двукъ пророковъ на одни и тв же политическія событія, представляется въ такой формъ: оба ли пророка говорять въ означенныхъ мъстахъ о современныхъ имъ событіяхъ, или же Аносъ разунветь въ I, 6-12 давнопрошедшія событія, и потому его указанію нельзя придавать большаго значенія при ріменін нашего зопроса? Вопреки Креднеру и его последователять, им стоимъ за древнее интине и полагаемъ, что Амосъ говоритъ вдесь о современных ему собитіяхъ. Это мы постараемся доказать 1) данными изъ книги самого же Амоса и 2) данными книгъ историческихъ, которыя хотя и не говорятъ прямо объ этихъ событіяхъ, но тъмъ не менъе дають право отнести ихъ ко времени Amoca.

Пророческая дівятельность Амоса, по свидівтельству надписанія его книги (I, 1), относится ко времени царствованія іудейскаго царя Озіи. Опираясь на извістіяхь исторических книгь о сильномъ и счастивомъ правленіи этого царя, толкователи обыкновенно представляють себі политическое состояніе Іудей во времена Амоса, какъ современника Озіи, спокойнымъ и блестящимъ, книга Амоса, по ихъ мивнію, знаеть политическое положеніе Іудей только

такимъ, какимъ рисуютъ его 4 кн. Царствъ XIV, 21—22. XV, 1—6 и 2 кн. Парал. XXVI гл. Но правильно ли такое представленіе? Мы уб'єдимся, что—ність. Многія міста книги Амоса, при правильномъ толкованіи, даютъ понять, что Іудея при Амосі была въ б'єдственномъ, раззоренномъ состояніи и что виновниками такого состоянія іудейскаго царства были сосієдніе враждебные народы.

При видъ бъдствій отъ саранчи и засухи, носылаємыхъ Богомъ на страну за гръхи Израиля, пр. Амосъ въ VII гл. обращается къ Богу съ молитвою: "Госноди Боже! пощади (останови); кто возстановитъ Іакова? ибо онъ очень малъ" (ст. 2. 5) 1). Эта молитва за Іакова или Іуду 2), который долженъ былъ страдать отъ бъдствій, ностигавшихъ израильское царство, ноказываетъ, что Іуда во времена Амоса находился въ жалкомъ, приниженномъ положеніи; пророкъ проситъ Іегову, чтобы Онъ пощадилъ Іакова, который и безъ того былъ очень малъ (1297, δλιγοστός, рагушия) и нуждался въ божественной поддержкъ, поднятіи и возстановленіи. Въ другомъ мъстъ (ІХ, 11) Амосъ отъ лица Іеговы и объщаетъ возстановленіе его: "Я возстановлю скинію Давидову падшую, задълаю трещины въ ней, и разрушенное возстановлю, и устрою ее, какъ въ дни древніе". Эти слова содержать ясное историческое свидътельство о бъдственномъ состояніи іудейскаго

<sup>\*)</sup> Толкователи Амоса обывновенно не различають въ его внига выраженій «Израндь» и «Іаковъ», разумыя одинаково подъ тамъ и другимъ мараньское царство; между тамъ самъ пророкъ употребляетъ ихъ постоянно съ строгой разборчивостью. Несомивню, что наименованія: «Израндь, домъ Израндевъ (гранное царство)», съ одной стороны, и—«домъ Іакова, скинія Давидова»—съ другой у Амоса (III, 13. ІХ, 8. 9. 11) противополагаются другъ другу; первыя относятся къ свверному, изранльскому царству, последнія равнозначущи выраженіямъ: «Іуда, домъ Іудинъ, іудейское царство»; см. Покровскаго въ «Хр. Чт.» 1876. т. І. етр. 9—10.



<sup>1)</sup> На основанія пероводовъ LXX-ти, Пешито и Вульгаты въ масоретскомъ чтенія еврейся. текста слідуетъ сдідать поправку: читать не אָני יְקָרוּם, и сообразно съ втимъ чтеніемъ перевести: «кто возстановитъ» (τίς ἀναστήσει, кто возстаноть).

царства во времена Аноса: оно походило тогда на падшую, полуразрушенную скинію, интаншую трещины и разстанны.

Теперь справивается: гдв искать причинь этого бъдственнаго. равзореннаго состоянія іудейскаго парства во времена Амоса? откуда произенью въ Гудећ такое развореніе? Какъ би ни били сильны бъдствія, испытанныя при Анось Іудеою отъ саранчи, засухи и землетрясенія, однако они не могуть вполив объяснить того умаленнаго и развореннаго состоянія іудейскаго царства, о которомъ говорить Аносъ въ приведенныхъ выше ивстахъ; ихъ било недостаточно для того, чтобы привести Тудею на край гибели. Самъ пророкъ, который въ своихъ рачахъ неоднократно относится съ большинъ сочувствивъ къ бъдственному положению Туден, ясно дветъ понять, что несчастія іудейскаго царства въ его время стояли въ тесной связи съ враждебникъ отношениемъ къ нему соседнихъ народовъ. Въ IX, 12 Акосъ продолжаетъ говорить о будущемъ возстановленін падшей скинін Давидовой въ следующихъ словахъ: "Я устрою ее, какъ въ дни древніе, чтобы они овладели остатконъ Эдона и встин народани, на которыхъ наречено было имя Моеслово Іеговн" 1). Контексть этого стиха съ предъидущинъ нока-

і) Еврейскій текстъ этого миста по масоретской редакців следующій: בנירוה בּיפֵיעולָם לִפַעַן יִירְשׁוּ אָת־שָאַרִית אָרוֹם וְכַל־הַגוֹיִם אֲשׁר־נִקּרָא שְׁפִי עליהם נאם־יהוה Переводъ LXX-ти не вполна соотватствуеть этому чтенію: «δπως έξητήσωσιν οί κατάλοιποι των ανθρώπων καί τα πάντα τα εθνη». Η α κάστα смовъ בולארות ארום y LXX стоять οί κατάλοιποι τῶν ἀνθρώπων; вменя «Эдомъ» здёсь нётъ. Вероятно, LXX ямели предъ глазами въ тексте не ППК, а ППК и читали последнее не какъ ППК (эдокъ), а какъ ППК (человъкъ, coll. люди). Предпочтение слъдуетъ отдать масоретскому чтению, кото рое согласно и съ Вульгатой; въ польву его говоритъ конструкція всего предложенія, въ которомъ стоять слова אחדשארית ארום: если вивств съ LXX-тью слова וכלרהצוים וכלרה ארום ובלרהצוים прянать за подлежащее, а יירשו за сказуемое, то не оказывается прямого дополнения въ сказуемому. Не точно LXX передають и значение слова то словомъ 'єξητήσωσιν. Но въ переводъ слова КДДЭ LXX болве точны, чвиъ нашъ русскій синодальный переводъ: у нихъ стоитъ спіхохдутантваречено (ср. Vulg. invocatum), а синод, переводъ безъ достаточныхъ основаній ставить адісь вийсто прошедшаго времени будущее (возвъстится:.



í

виваеть, что пророкъ ставить "возстановленіе и устроеніе" падшей скинін Давида, т. е. іудейскаго царотва, въ тесную связь съ воввращениеть его власти надъ "остаткомъ Эдона" и другими народами (на которихъ било наречено имя Істови). Очевидно мислъ пророка такая: іудейское царство оправится отъ своего разворенія, снова возыметь свою силу надъ Эдономъ и другими народами, такъ что они изъявять свою покорность и не будуть вредить ему. Такимъ образомъ, въ этомъ месте заключается указание на то, что Эдомъ и другіе народы во времена Амоса не были покорны Іудев, относились въ ней непріляненно и были виновны въ ся упаленновъ н разворенномъ состоянім. Большинство толкователей не придають такого значенія этому свидётельству Амоса. Им'я въ виду изв'ёстія исторических внигь о могущественном парствованіи Овін, современника Амосу, они полагають, что пророкъ не можеть разумъть вдесь прявних и опасних враговъ Гуден своего времени. По ихъ мивнію, подъ "останкомъ Эдома" Амось разумветь незначительную часть Идумен, еще непокоренную Амасіей, отцомъ Озін, а подъ твин народами, на которыхъ было наречено имя Ісговы 1). -- безразлично всв народы, которыхъ некогда, въ "дни древніе" (при Давидъ), Істова покориль для своего наследія и которыхъ могущественний Овія еще не подчиниль господству Іуден. Это объясненіе въ первой полевинъ искусственно и неосновательно, а во второйнедостаточно. Ни откуда не следуеть, что Анасія покориль не всю Идумею, а только часть ея; напротивъ по полноть и блистательности побъды надъ Идумеой въ эту войну (4 Цар. XIV, 7 и 2 Пар. XXV, 5-16) гораздо больше основаній предполагать полное завоевание. Допустивъ даже, что часть Идумен не была покорена Анасіею. Но независилость отъ Іуден небольшой части идунейской территоріи едва-ли могла би озабочивать Аноса при томъ бъдственномъ современномъ ему положения Іуден, о которомъ мы знасиъ изъ его книги. Хотя и трудно понять, почему пророкъ употребиль выражение "остатокъ Эдома", а не просто "Эдомъ" 1),

<sup>4)</sup> Что «нареченіе имени» имъетъ симсяъ побъды, овладънія чъмъ-либо, это видно изъ словъ Іоава въ 2 Цар. XII, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кейль (Commentar ü. zw. kl. Proph. S. 176) повимаеть выраженіе «оста-

однако разсматриваемое місто даеть право заключать, что Амосъ видить здісь въ Эдом'я одного изъ главныхъ виновниковъ бідствій Іуди, что іудем въ то время вовсе не пользовались плодами Амасіиной побізды и сами страдали отъ идумелиъ. Всего естественніве догадываться, что и о другихъ народахъ, нікогда покорныхъ Іудеїв, пророкъ говорить не безъ ближайшей причины, что онъ имість здісь въ виду враждебныхъ Іудеїв сосіздей, виновныхъ въ ся біздственномъ состояніи.

Тавинъ образонъ, изъ книги Аноса видно, что Тудея во времена пророка Амоса находилась въ обдетвенномъ, разворенномъ состояніи, и что виновниками этого были идуменне и другіе сосъдніе народы. Теперь, благодаря этикь добитникь данныкь, отдълъ Аноса I, 6-12 получаеть значительное освъщение и въ свою очередь самъ служить поясненіемъ того, что пророкъ говорить въ другихъ мъстахъ книги о современномъ ему политическомъ положенін Іуден. Въ этомъ отделе Амосъ указиваеть и бедствія Іуден отъ враговъ и называетъ по имени виновниковъ бъдствійфилистимлянъ, финикіянъ и особенно, идуменнъ. тельно были соседніе народы; и притомъ филистиманне и идуменне, бывшіе, какъ видно изъ этого отдела, главными виновниками бедствій Іуды, принадлежали именно къ числу тахъ народовъ, на которыхъ нъкогда было наречено имя Іеговы (2 Цар. VIII, 14; 3 Hap. XI, 15-16; 1 Hap. XVIII, 11-13; 3 Hap. XXII, 48-49; 2 Hap. XX, 26-27; 4 Hap. III, 9;-2 Hap. V, 17 сл.; VIII, 1 сл.; XXIII, 9 сл.; 2 Пар. XVII, 11). Едва-ли теперь можеть быть сомивне въ томъ, что пр. Амосъ въ І гл. изрекаеть угрозы на филистимлянь, финикіянь и идуменнь по поводу ихъ современныхъ преступленій. Помимо всіхъ добытыхъ данныхъ, насъ убъждають въ этомъ и простыя соображенія. Совершенно невъроятно, чтобы пророкъ могь припоминать очень отдаленныя по времени событія, когда предъ его глазами были современныя несчастія Іуден, были на-лицо и виновники ихъ. Аносъ.

токъ Эдома», какъ усиленіе мысли о полноть завоеванія и покоренія враговъ: встин и встиъ, что есть, что остается въ Эдомъ, т. с. всецтло, овлидетъ Іуда. Такое объясненіе, камется, наиболте удачно.



какъ видно изъ его книти, относится съ большимъ сочувствиемъ къ современному бъдственному положению Іуден, скорбить по поволу его и утвишеть іудеевь объщанівни о возвращеніи спокойнаго и славнаго прошлаго. При такихъ обстоятельствахъ онъ могь бы, пожалуй, припомнить и какія-нибудь давнишнія преступленія обличаемыхъ имъ въ I, 6. 9. 11 народовъ, но не иначе, какъ по поводу такого же или подобнаго поведения иль въ блежайшее къ нему время. Дійствительно, это отчасти и можно вам'ятить въ ст. 11, где Аносъ, укоряя Эдона за его современное преступленіе, за то. что онъ, "подавивши чувства родства, преследоваль брата своего мечемъ", бросаетъ взглядъ и на прежнее его отношение къ іудейскому народу: Эдомъ и прежде "постоянно" (לָעָרָ) свиръпствоваль во гивев своемъ и "всегда" (ПВ)) сохраняль ярость свою, —чемъ еще болье усиливается настоящая его вина. Но тамъ, гдъ пророкъ говорить е преступленіи филистиндять (Газы) и финикіянь (Тира). нъть ни налъйшаго намека на то, будто здъсь идеть ръчь про стария, давно случившіяся собитія. Одникь словомь, говорить о стародавнихъ событіяхъ, не имъвшихъ отношенія къ полному значенія и интереса настоящему, было психологически невозножно для пророка. Не говоримъ уже о томъ, какъ была бы мало понятна ръчь о такихъ событіяхъ для современниковъ-слушателей Амоса, особенно въ томъ видъ, какъ она записана въ I гл., при ея сжатости, краткости и отсутствіи желаемыхъ поясненій относительно времени указываемыхъ событій.

И такъ данныя книги пр. Амоса убъдительно говорять въ пользу того, что пророкъ въ I, 6—12 имъетъ въ виду событія своего времени. Слъдовательно, мы въ правъ считать его такимъ же современникомъ этихъ событій, какимъ несомитьно быль пр. Іонлъ.

Чтобы чрезъ опровержение возражений со стороны защитниковъ креднеровой гипотезы еще болье подтвердить добытый результать и точные указать извыстнымь по Іоняю и Аносу событіямь мысто въ исторіи іудейскаго царства, обратимся теперь къ историческимъ книгамъ.

Креднеръ и его последователи полагають, что защищаемое нами

древнее инъне совершенно не можеть разсчитывать на поддержку нсторических книгь. Какъ намъ известно, они ссылаются на два обстоятельства: 1) что жавастія историчесних кинть о царствованів Озін, ири поторомъ пророчествоваль Амось, не говорять о событіякъ, упоминаемыть Іонленъ и Амесонъ; 2) что крупныя политическія несчастія не моган нивть міста во времена Амоса, потому что правленіе Озін было могущественно и блестаще. На первое обстоятельство нельзя указывать, какь на существенное препятствие древнему мивнию уже потому, что и въ другилъ ивстахъ историческихъ внигь не говорится объ навъстныхъ намъ только по книганъ Іонля и Аноса собичілив. А саний фанть унолчанія библейских ноториковь объ этихь событіяхь, какь и раньше было заивчено, не представляеть ничего необыкновеннаго при своесбразной точкъ зрънія священнить нисателей на значеніе событій и при видиной во иногить случальть праткости и неполнотв историческихъ извёстій 1). Что касается вторато возраженія, то оно страдаеть двумя недостативми: а) увностью и односторонностью вагляда на современность Овін и Акоса и б) неправильнымъ понинаніемъ нівоторнять исторических свидітельствь, относящихся въ нарствованіямъ Анасіи и Озіи <sup>2</sup>). Очевидно, Креднеръ и его

<sup>4)</sup> Cp. Bleek By Theologisch, Studien und Kritiken 1852, II. S. 268.

<sup>3)</sup> Именно этими недостативки страдаеть большею частію ихъ толкованіе на та маста вниги Амоса, въ которыхъ пророкъ насается современнаго ему полетического состоянія Іуден. Хорошимъ примъромъ можеть служить Ам. І, 7-8. Защитники преднеровой гипотезы подагають, что подъ «остатком» фидистиманъ въ I, 8 Акодъ разумветь еще дезавосванную Озіей часть ондастинской земли, посла взятія и разрушенія Геов, который потому, будто-бы, и не упомянуть Амосомъ въ перечнъ округовъ онинствискихъ, что быль ужо завоеванъ Озією (2 Пар. XXVI, в). Объясисніе слишковъ искусственное и подозрительное. Во первыхъ, нехарактеристично называть большую. часть оначетинских влединій (округи: Газу, Азодь, Аскалонъ и Евронъ, новменованные Амосомъ въ I, 7-8) остатномъ, когда Одіей быль завоеванъ одинъ только Гееъ. Во вторыхъ, невъроятно, чтобы здъсь были названы еще, будтобы, не завоеванные Овіей ондистимскіе округи, такъ какъ въ числ'я ихъ упоминается и Азотъ, который, не тому же свидательству 2 Пар. XXVI, 6, быль завоевань Озією наравні съ Гефонь и Ізвнеей. Діляють предположевіе, что Азотъ быль взять и разрушень Озіей въ другое время, после Геов.

последователи признають пр. Амоса современникомъ Озін въ самомъ тёсномъ и строгомъ смысле этого слова, нотому что относять, новидимому, къ царствованію Озін не только собственно пророческую деятельность Амоса, но и вообще время его жизни. А между темъ нетъ достаточныхъ основаній считать Амоса современникомъ Озін въ такомъ смысле. По наиболе сравнительно вёроятнымъ хронологическимъ разсчетамъ, пророческая деятельность Амоса падаетъ вообще на нервую половину, а точнести нервую четверть продожительнаго (52-летняго) парствованія Озін, такъ какъ въ то время израильскимъ царемъ былъ Іеровоамъ II (Ам. І, 1. VII, 10), который несомненно быль старшимъ современникомъ Озін и, если свидётельство 4 Цар. XV, 1 правильно, нарствоваль едновременно съ Озіей-Азаріей не больше 14—15 летъ 1). Отсюда заклю-

и Ідянен, и нотому-то, говорять, онъ комменовывается у Амоса еще въ чисит не завоеванныхъ оплистиченихъ опруговъ. Но это объяснение ин на чемъ не основано, такъ данъ 2 Цар. XXVI, 6 инсполько не благоприятствуемъ ему.

<sup>1)</sup> Годъ воперевія Озін и количество деть его одновременняго дерствованія съ изранльских д. Ісровозмомъ II составляють очень спорный пункть въ библейской хронологія; главной причной этому служить дайствательнов или только кажущееся противоречие въ датакъ 4 Цар. XIV, 17 (ср. 2 Цар. XXV, 25) и-XV, 1. Въ первой относительно Амесін замъчено: «жил» Амесія... по смерти Іоаса..., царя израмянскаго, пятнаддаль латт (תומש עשרה שנה) Если непосредственно положиться на указанія 4 Цар. ХІН, 10. 13. ХІУ, 16. 23, то отсюда, повидимому, следуеть, что Азарія-Овія вступняв на престоять въ 15-ый годъ Іерововиа II; но въ XV, 1 опредъленно сказано, что Озія вопарняся въ 27-ой годъ Ісровоама, а не въ 15-ый. Толкователя преддагають три способа из соглашению этой размости из датахв. Предлагають ния 1) порчу текста въ XV, 1—замъну цвероваго знака № (15) сходнымъ по начертанію знакомъ 13 (27), нан 2) 12—13 авть совивстваго царствованія Іоаса и Іеровоама, мин 3) 12—13 леть анархін въ іудейскомъ царства, наполняющей время между 14-из годомъ Іерововма II и 27-ымъ годомъ того же Ісрововив (т. с. годомъ смерти Амасіи и годомъ вступленія Озін на престоль). Всй три способа до извистной степени научны и наждый импеть с воихъ защетенновъ, но не одному изъ нехъ недьва отдать полнаго предпочте. нія. Противъ перваго существують два довольно въских возраженія: а) невъроятно, чтобы знакъ 12, придуманный на мъсто 77 по скрупулевному побуждению жабъжать въ письмъ сокращения имени Вожія, очень рано употребдялся для обозначенія числа 15; б) предположеніе замыми одного знака другимъ вызвано только представляющимся здесь затрудненіемъ и больше не имъетъ въ свою польку инканихъ основаній, такъ-что удерительно, какъ

часть, что времени царствованія Озін принадлежить только часть жизни Амоса, а большая половина ея относится ко времени предшествующему. А если такъ, то нътъ нужды, въ интересахъ поня-

Гитцигъ могъ категорически утверждать, что въ этомъ спорномъ изстъ «die beiden Bestandtheile der Zahl 41, nämlich 27 und 14, offenbar mit einander verwechselt sind. (kl. Proph. 8. 93). По этимъ причинамъ изтъ основанія сомивваться въ исправности тенста 4 Цар. XV, 1. Предположение 12-13 летняго совижстнаго царствованія Іеровозна II съ свониъ отцомъ Іоасомъ есть также нечто неое, какъ гепотеза, правда не совсимъ невъроятная въ виду того, что въ историческихъ инигахъ дъйствительно нерадко берется въ разсчетъ безъ всякаго различія время и единоличнаго и совижетнаго (если такое было) царствованія (напр. 3 Цар. XVI, 21-22 ср. ст. 28, 29 и 15),-ио не нивыщая для себя ближайшей опоры. Эту опору хотять видеть въ 4 Пар. XIII. 13, гда библейскій историкь употребиль насколько иное выраженіе, чамъ обывновенно и чамъ въ XIV, 16; но мало вароятного, чтобы это выражение невло неой симель, немели парадлельное сму въ XIV, 16. Что насается третьяго способа объясненія симска спорныхъ датъ, то онъ, новидимому, мифетъ насколько болае народиности, чамъ два другіе, потому что старается сохранить прямой смыслъ даты 4 Цар. XV, 1 и находить себа напоторую поддержку въ извастіяхъ исторических кингь объ обстоятельствахъ смерти Amacie e Bonapeeia Osie (4 Hap. XIV, 21-22, XV, 2 cp. 2 Hap. XXVI. 1-3). Эти навъстія дають основанія занаючать о водненіяхь и безпоряднахь въ іудейскомъ царствъ до и при воцареніи Овін и предполагать изкоторое время анархіи и захвата правятельственной внасти участниками заговора противъ Амасін (см. Покров. въ «Хр. Чт.» 1876 г. І. стр. 14 с.). Но такъ какъ в это объяснено не имъсть ведимыль полномочій на дальнъйшее заключеніе въ 12-13-гътней анархів, то мы не считаемъ себя въ правъ решительно склониться на его сторону. Есть и другая причина для нашего колебанія. Имвемъ въ виду значительную разность между библейскою хронологіею и хронологіей влинообразных надписей по нашему вопросу. По принятой большвиствомъ ученыхъ библейской хронологія воцареніе Аварія—Овін относится въ 810-809 г. до Р. Xp., а вонецъ его царствованія падаеть на 758 г.; но точно установленное летосчисление ассирийскихъ памятниковъ доказываетъ, что Овія долженъ быль вступить на престоль поздиве. Въ влинообразвыхънадписяхъ «Азарія іудейскій» упоминастся, какъ современнякъ Өсгласовскара. II, который, по ассирійской хронологін, воцарился только въ 745 г. (см. Schader. Die Keilinschriften und das alte Testament. Aufl. II. 1883. S. 217 ff. 466 f.). Если точность ассирійской проиологія несомивина, то, очевидно, необходимо сдълать поправку въ принятой библейской хронологін; а такая поправка возможна только посла основательнаго рашенія вопросовъ относительно настоящаго смысла хронологических дать, возбуждающихь, какъ только что увазанныя нами, сомнавае и споръ между толкователями.

тія о современности, относить и указанныя въ І, 6-12 Аносомъ событія непременно къ періоду блестящаго правленія Озін. Эти событія современны пророку, если они нивли ивсто въ его время и были пережиты имъ. И данныя книги Аноса, указывающія на біздственное и разворенное состояние Тудем во времена пророка, не требують заключенія, что политическія несчастія (Ан. І, 6. 9. 11) постигли Іудею во время самой пророческой деятельности Амоса; они ставять выше сомненія только тоть факть, что іудейское парство въ періодъ пророческаго служенія Аноса еще не оправилось отъ причиненнаго ему врагами разворенія и не достигло той ступени могущества. на которую впоследствін сумель поставить его Озія. Когда же, во времена Аноса, враги могли причинить Іудов тв крупныя бъдствія, о которыхъ мы нивемъ свидетельства двухъ пророковъ-Поиля и Аноса? За отвътомъ на этотъ вопросъ обратимся къ исторін іудейскаго царства въ тоть періодъ времени, на который, по нашимъ разсчетамъ, должна надать жизнь ир. Амеса. Начнемъ обозрвніе съ момента войны Амасін, отца Озін, съ ндумеянами (4 Цар. XIV, 7; 2 Цар. XXV, 11-12).

Посль блестящей побъды Анасін надъ идумеянами въ ету войну, въ политическомъ положенім іудейскаго царства вскорф совершается видимый повороть къ худшему. Война съ израильскимъ царемъ Іоасомъ, предпринятая по недальновидной самонадъянности и гордости іудейскаго царя, была неудачна для Амасіи и кончилась для Іуден большимъ обдетвіемъ. Разбивши іудейское войско при Веесамись (іуд.), израильскій царь пошель на самую столицу іудейскаго парства: онъ овладель Іерусалимомъ, разрушиль часть его стень, разграбилъ сокровища храма и царскаго дворца и удалился къ себъ съ іудейскими заложниками (4 Цар. XIV, 8—14; ср. 2 Пар. XXV. 17-24). Такое крупное несчастіе, разразившееся надъ Іудеей, не могло быть скоро поправлено и позабыто; во всякомъ случать репутація іудейскаго царства, поднявшаяся было послі блестящей побъды надъ идумеянами, въ глазахъ сосъднихъ народовъ должна была снова очень понизиться. Хотя Анасія пережиль разгромъ Іерусалима, пережиль на целые 15 леть и виновника его Іоаса израильскаго, но должно полагать, что съ того времени политиче-Digitized by 2300gle «XPECT ЧТЕЕ.», № 9-10, 1885 г.

ское положение дълъ въ Тудев было далеко не счастливое, что Анасію продолжали преследовать разныя неудачи; не даромъ онъ сдълался жертвою заговора недовольных и ноплатился своею жизнію (-XIV, 17-20; ср. 2 Пар. XXV, 25-28).-Преемникомъ убитаго Анасін на ісрусальнискомъ престоль быль его сынь Азарія-Озія. Последовало ин его вопареніе не скоро после насильственной смерти отца (спустя довольно продолжительное время анархів), или въ самый годъ смерти Амасів, -- историческія извістія не говорять прямо объ этомъ. И мы не беренся отвъчать на этотъ вопросъ категорически при недостаткъ ръшительныхъ данныхъ и различіи мивній о времени вступленія Озін на престоль 1). Считаемъ однако не подлежащимъ сомнънію тоть факть, что Овія заняль престоль своего отца 16-тильтнимъ мношей, и что онъ не могь взять въ руки царскую власть саностоятельно, а быль возведень на царство всыть народомъ іудейской зомин: וַיִּלְחוֹּ כָל־עַם יְהוּרֶה אֶת־עַוֹרְיָה Ваяль вось לעונא בּוֹבְּהָהָ מֶשְׁבַתִּבְּהָנָיוּ וֹנִפֹּנְכוּ אָעוּ שַׁעַע אַבִּיוּ אַבּיוּ אַבּאַנּעּר. народъ іудейскій Азарію, которому било 16-ть літь, и воцарили его витесто отца его Амасін" (4 Цар. XIV, 21; ср. Пар. 2 кн. XXVI, 1). Это указаніе библейскаго историка на 16-тильтній возрасть Овін и на участіє всего народа въ воцареніи законнаго наследника престола (по крайней мере-отчасти) благопріятствуеть заключенію, что Озія взяль въ свои руки парскую власть не сряду по убіенін Анасін, а после некотораго времени анархін, когда уже народъ оказаль реакцію противъ бунтовщиковъ-заговорщиковъ, въроятно захватившихъ било себв управленіе государствовъ. Вступивши на престолъ при такихъ условіяхъ, Озія несомивние долженъ быль употребить въ первые годы своего царствованія много усилій для упроченія власти и усновоенія государства, прежде чімъ сумћаъ поставить іудейское царство на высокую степень могущества и блеска.

Таково, по изображенію исторических книгь, было внутреннее состояніе іудейскаго царства въ тоть періодъ времени, на который непременно должна падать большая половина жизни пр. Амоса. Это положеніе дёль въ Іудей было весьма благопріятнымъ для

<sup>1)</sup> См. предъидущее приизчаніе.

враждебных действій со стороны нерасположенных къ ней сосъдей. Послъ пораженія и униженія, выпавшихъ на долю Іуден въ несчастной войнъ Анасіи съ израильскимъ царемъ Іоасомъ, идумеяне, незадолго предъ твиъ жестоко разбитые и покоренные Анасіей, могин снова поднять свою голову и оживиться надеждою на месть и освобождение отъ ненавистнаго имъ іудейскаго ига. Смуты н бозпорядки последующаго времени, понятная слабость Туден и самая юность Озін въ первые годы царствованія представляли для нихъ не одинъ удобный моменть, чтобы отложиться отъ Туден и отистить за старыя обиды. Они дъйствительно и воспользовались благопріятникь временень. Возстаніе и отложеніе Идумен оть іудейскаго господства за это время не только предполагается соображеніями о благопріятнихъ для этого условіяхъ того времени, но и подтверждается косвеннымъ указаніемъ на это обстоятельство (4 Цар. XIV, 22 и 2 Пар. XXVI, 2). Здъсь объ Озін замъчено, что "онъ обстроилъ Еласъ и возвратилъ его Тудев, после того какъ царь почиль съ отцами своими". Еласъ быль приморскій городъ на берегу Еланитского залива въ земле идумейской (З Пар. ІХ, 26). Владеніе имъ предполагаеть господство надъ Идумеею; по крайней ивръ извъстно, что изъ Еласа или изъ его гавани Еціон-Гавера отправлялись корабли въ Офиръ только тами царями іудейскими, которые вивств съ Едаеомъ владвли и Идумеею, --Солононовъ (3 Цар. IX, 26-28; ср. 2 Пар. XVIII, 17-18), Іосафатовъ (З Цар. XXII, 47-49 ср. 2 Пар. XX, 36-37); и сирійскій царь Рецинъ, овладівть въ царствованіе Ахаза Еласонъ, отдаль его Эдому (4 Цар. XVI, 6). Если Озін нужно было возвращать Еласъ Іудев, то и Идунся, которую покориль Анасія, судя по этому, не была уже покорна Іудет, и такимъ образомъ въ 4 Цар. XIV., 22 Овін приписывается возстановленіе господства надъ Идунеей. Отсюда сатадуеть, что въ періодъ времени со второй половины царствованія Анасін до утвержденія на престоль Озін Идунея сунтыв свергнуть съ себя иго зависимости и стать открытымъ врагомъ Іуден. Прянымъ подтвержденіемъ этого заклюменія оказывается теперь свид'ятельство IX, 12 кн. Аноса, когорый также даеть понять, что въ его время Тудея не господствовала надъ Идуносю, а напротивъ сана сильно страдала отъ

А такъ какъ рвчь Аноса, въ которой пророкъ еще только ожилаеть покоренія Идумен (ІХ, 12), одна изъ поздивишихъ, а между тыть онъ виступиль на пророческую ділятельность уже по вопареніи Озін, то, значить, Идумея оставалась невависимою отъ Ічлен еще несколько леть после вступленія Озін на престоль. Несомнанно, Озія должень быль посвятить первые годы своего парствованія успокоснію и устроснію государства, прежде чемъ начать борьбу съ вившники врагами. По всей въроятности, первыиъ блистательнымъ дъломъ этой борьбы и была его война съ идумеяихъ, приченъ былъ нами, окончивщаяся поднымъ покореніемъ возвращенъ Іудев и обстроенъ Еласъ 1). Потокъ Озія обратился противъ воинственныхъ филистимаянъ, которые были самыми безпокойными сосъдями Іуден и пользованись всякимъ удобнымъ случасиъ, чтобы унизить ее и поживиться на ся счеть. Даже самый характеръ войны Озін съ филистимлянами, отличавшейся жестокостью и заботою проградить возножность новых в нападеній съ ихъ стороны разрушеніемъ вражескихъ украпленій и построеніемъ по-

<sup>1)</sup> Въ 4 Цар. XIV, 22 и 2 Пар. XXVI, 2 завоеваніе Озією Еласа отилчено загадочнымъ хронологическимъ указаніемъ: «после того какъ царь почиль съ отцани своими. Если видеть въ этихъ словахъ указаніе на смерть Анасів, то эта ідата будеть не только явлишня, не в неправнявна. Вопервыхъ, Овія не могь совершить завоеваніе Едара при жизни своего отца, потому что онъ быль для этого слишкомъ молодъ: ему было всего 16-ть датъ при воцаренів на царство [при четырекратномъ указанів историческихъ книгь на этоть возрасть Osiu (4 Цар. XIV, 21; XV, 1; 2 Пар. XXVI, 1. 3), предположение о совивствомъ перствоявания Овин съ его отпомъ Амасиею терлетъ всякую въроятность]. Вовторыхъ, язъ Амос. ІХ, 12 видно, что Идумея (слъд. н Елаеъ) была еще независимою отъ Іуден спустя значительное времи по вопаренія Озік, такъ какъ Амосъ выступнять на пророческую двятельность уже въ царотвованіе Озін, а здась, въ одной явъ поздавйшихъ своихъ рачей, онъ еще только ожедаетъ покоренія Идумен. Въ виду втихъ данныхъ возможнымъ остается только то объяснение загадочной даты, что здёсь вдетъ рачь не о смерти Амасів, а о перенесенів костей его изъ Лажиса, гдв онъ быль убить, въ Герусалимъ и о погребеніи ихъ въ царскихъ гробницахъ. Эта · честь пражу отца была оказана Озією спустя долгое время послі убіенія Амасія, - предъ войною съ ндуменнами (ср. Хр. Чт. 1876, т. 1. стр. 18-19).

граничных городовъ (2 Пар. XXVI, 6), способенъ навести на мысль, что незадолго до этой войны филистипляне причинили иного зла іудейскому царству. И лучшинъ подтвержденіемъ этой мысли въ историческихъ книгахъ служатъ благопріятныя обстоятельства предшествовавшаго времени.

Изъ сказаннаго досель исно, что историческія книги, хотя и не говорять прямо о политических весчастихь Гудей, испытанных его от враговь вы періодь времени со второй половины царствованія Амасіи до утвержденій на престоль Озіи, темь не менье зайвтно предполагають и намекають на нихъ. Подъ осевщеніемь историческихь извістій за этоть періодь, указанія Гонди и Амоса на современным имъ политическій событій получають свой надлежащій смыслії и значеніе для исторій іудейскаго царства.

По этимъ указаніямъ враждебныя дъйствій филистиплина и финикіямъ, идументь и египтинъ представляются въ слъдующемъ видъ:

Филистинияне предприняни большой походъ противъ Тудей, заняни многіє города и присоединили ихъ къ своимъ владініямъ, потомъ овладівли самой столицей царства и разграбили храмъ ібрусалинскій, причемъ захватили богатую добичу, особенно въ видів драгоцівнюєтей храма, и множество плінныхъ іудеенъ обоего пола. Візроятно, въ благодарность за оказанную помощь, побідители посвятили свойнії богамъ драгоцівними священныя вещи ісрусалиніскаго храма и, по везвращенім домой, пом'ястили ихъ въ своихъ капищахъ; а остальную добічу и плінниковъ воины раздівлили по жребію между собою, торжествуя свою побіду среди неистовствъ пьянства и сладострастія 1). Жадные до наживи финивіяне при-

<sup>1)</sup> Обыкновенно Іондя III, 26—3 понимноть, накъ пророчество о будущемъ раздъленіи сватой земли в разстаніи всего Изранля, совершенняхъ впоследствій сперва халдения, потоить римлянами и продолжающихся даже до настоящаго времени (ос. Церкви, многіє средневъновые и монейшіє толкователя). Но, следуя Креднеру (S. 235 f.), Гитцягу (kl. Proph. Aufi. II. S. 84 f.) и др., им думаємъ, что вётъ достаточныхъ основаній толковать эти стихи накъ пророчество о будущихъ действіяхъ враговъ народа Бемія. Правда, пророкъ говорить здёсь о будущемъ міровомъ суде надъ богопротивними народами, но во неякомъ случав по поводу событій настоящаго или недалежаго прошлаго; это подтверждаєтся тёсною внутреннею и вижимей связью стажовъ



няли живое участіе въ ділів филистиніянь. Пр. Іонль въ ІП., 4-6 ставить ихъ на ряду съ филистимлянами, не опредвляя ближе ихъ собственную роль въ этомъ событи; но пр. Амосъ, обличая Газу н Тиръ по поводу того же влодъянія, даеть видеть, что финикіяне играли второстепенную роль въ несчастін Іуден 1). Какъ попреимуществу, торговый, они приняли участіе въ походъ филистиплянъ, въроятно, не какъ воины, а какъ купцы, въ надеждь на выгодную покупку плыниковь, такъ что главными виновниками событія были воинственные филистимияне. Суля но указанію Амоса, филистинскій городъ Гава чёмъ-то особенно отличился въ то вреия. Можно догадываться, что на площадяхъ этого большаго и торговаго города совершены были побъдный праздникъ и продажа пувнику; сюда въ большомъ количества явились финикійскіе купцы съ предметами нужными для праздника, чтоби внивнять на нихъ рабовъ, и дъйствительно купили здесь иножество ічдейских пленниковъ. По свидетельству Плинія (Hist. nat. 6. 32), изъ Гази шла караванная дорога въ столицу Идумен Петру; вероятно, по этой дороге финикійскіе купцы отвели большую часть этихъ пленниковъ въ Идунею.

Факть передачи или продажи іудеевъ финикіянами Эдому констатируется только пр. Аносомъ. По Іолю III, 6 пленные іуден были продавы финикіянами яванитамъ, т. е. іонянамъ-грекамъ

<sup>2</sup> и 3 съ дальнайщици, гда уже прямо угрожается овлистиниявамъ и оминкіянамъ. На втомъ основанія здась правильнае видать обозначеніе того же самаго преступленія означенныхъ въ ст. 4 народовъ, другія подробности котораго указываются далье въ ст. 5—6. Такимъ образомъ Іонль характерввуєть элоданніе онлистимивъ и оминиїннъ сладующими словами: «Они разсали (народъ Мой) между народами, и землю Мою раздалили, и о народа Моємъ они бросали пребій, и отдавали отрона за блудницу, и продавали отроновицу за вино, и пили... Вы взяли серебро Мое и золото Мое, и лучній драгоцанности Мои виссли въ напища ваши; и сыновъ Іуды и сыновъ Іерусалима продавали смнамъ Явановымъ, чтобы удалить икъ отъ предаловъ икъ-(ПІ, 26—3. 5—6).

<sup>1) «</sup>За три преступленія Газы и за четыре не отивню сего (грознаго определенія ст. 2-го), за то, что они усели ст плинь ссиль плинивност, чтобы передать ихъ Эдому... За три преступленія Тира и за четыре не отивню сего, а то, что они передали ссиль плинивность Эдому, и не вепомнили братемаго союза» (Ам. I, 6. 9).

עבי היי יוֹנִים, у LXX-ти τος ὁιος τῶν Ἑλλήνων) 1). Толкователи, обращая вничаніе на эту разность, справедливо находять, что она

Въ III, 8 содержитея угроза (оплистиманных и) онинкілнамъ: Ісгова въ отищение за ихъ влодъйство-ва то, что они продали јудеевъ сынаиъ Явана съ цалио уданить ихъ отъ родимиъ предаловъ-продасть ихъ смновей и дочерей руками іудеевъ савеннъ, народу отпаденному. Если пророкъ угрожаєть миъ продажено въ неволю на дальній югъ, то гораздо въроятиве инстопребываніе сыновъ Явана некать въ противоположной странть світа, слід. на сіверъ, а тогда въ ИИ, 6 просто нушно разумъть іспянъ. (Имя )) по точному произдованию ПІтаде (De populo Javan. Gissae. 1880), въ древизникъ мъстахъ Встх. Зав. (Быт. X, 2. 4. Ис. LXVI, 19 и пр.) принадлежить встиъ грежать Малой Азів, наравит съ собственно іонянани и даже переносится на изпоторые народы не греческого происхожденія (жителей Фарсиса, кипрявъ, родосцевъ и даже кареагенивъ), которые стояли на одинаковой степона культуры съ іонянами:::греками и кибли съ ними постоянное спошеніе въ морской торговив, -- а въ повдинишемъ мистамъ (напр. Дан. VIII, 21; Х, 20) употребляется въ значенів «слиновъ»). Іспине, какъ заметно изъ Іона, ІЦ, 8, въ представленін пророка являются ближе живущими, чамъ савен. Такое представление для Іондя вполет естественно, потоку что въ грекамъ Малой Азін, острововъ и изтерния велъ скорый и удобный морской путь, а въ савемъ-утовительный сухопутный (ср. Bleek üb. Zeitalt. v. Sacharja kap. 9-14 Bb Theol. Stud. u. Kritik. 1852. S. 265 f. Stade de populo Javan S. 18).

Хотя еще со времени Бохарта (1651 г.) между учеными вознивло мизніе, что Ветхому Завіту, промі явань-іонянь-гремовь, яввістень быль еще южно-аравійскій народь съ этимь именемь, віроятно семитическаго происхожденія, однако это мизніе никогда не находило себі весобщаго прісма, не смотря даже на то, что существованіе такого народа ніжоторые ученье (Ге.

<sup>1)</sup> По мийнію Кредвера (Ioel. S. 18. 46 ff.) и Гитцита (kl. Proph. S. 85 f.) подъ Стідії пр. Ісель разумбеть не іонянь Малой Авін, не грековъ вообще, а виновранійскій народь яванеевъ или яванитянъ. Согласно ихъ объясненю, пророкъ въ III, 6 котъть указать самый крайній пункть по ваправленію въ югу, котораго достигля планные іуден, будучи проданы ндуменнамъ. Тоть и другой учение въ защиту своего мийнія семнаются на контекстъ рачи III, 8, который, чрезъ упоминаніе савеевъ, южноаравійскаго народа, будто-бы заставляєть пекать сывовъ Явана, какъ и савеевъ, не на саверъ, а на югь, въ южной Аракіи. Мы не можемъ принять мийнія Креднера и Гитцига, потому что 1) заключеніе о южноаравійскомъ народа ју въ Іоня. III,6 вовсе не требуется паравленью ст. 8-го, 2) самое существованіе въ Ветх. Завътъ южноаравійскаго народа съ именемъ ју болже чъмъ соментельно. Постараємся доказать эти положенія.

не настолько значительна, чтобы могла вести къ отрицанію наразлельности свидътельствъ Іоиля и Амоса. Можно съ увърен-

веніусь, Ляссевь) пробовали подтвердить визбиблейскими данными. Единственное масто, давшее толгователямъ поводъ предволожить существование въ Ветх. Завътъ южно-аравійского народа съ имененъ Яванъ, представляеть Гезен. XXVII, 19, гдѣ слово рру стоять между словами рру первое нять нижь ( ) ниж переправленное въ ( ) означаетъ, будто-би, южноаравійское племя нан народъ Деданъ, в второе, по LXX-ти и Пешито, древикою столицу Ісмена ЖНК-Уцаль (ср. Быт. Х, 27), переименованный после завоеванія его јесіонами въ Сану (San'a). Отсюда сділали заключеніе, что въ слове 🐧 здесь нужно видеть южновравійскій народь (или городь), такъ-кайъ оно стоить нежду названіння аравійскаго народа и аравійскаго города. Вокартъ нашелъ въ этомъ месте яванеевъ веъ Уцала, Гезеніусъ-народъ и городъ 🏥 а Тукъ сделаль догадку, что этотъ 🚉 были греческіе колонисты іонійскаго племени, провиниціє въ жиную Аравію чрезъ Сувіскій перешескъ и здъсь поселивниеся (Comment. üb. d. Genesis. Aufl. I. S. 210):—Еще Блекъ въ 1852 г. (Theol. Stud. u. Erit. II. S. 265) высказаль сомивне въ исправности текста Iesek. XXVII, 19; а после основательной притики этого инста; сдъланной Штаде въ изследования De populo Javan, его порча больше не должна подлежать сометнію. Вотъ этоть стихъ но масоретской редакцій: יודן וְיָון 'פָאוּזָל בְּעִוְבוֹעַהְ נָהָנוּ בַּרְזֶל עָשׁוֹת קִדֶּח וְקַעֶּה בְּמַעַרְבֵּהְ רְיָה Yme to обстоятельство, что стихъ начинается [7] (переправить этого слова из нельзя, потому что ния 177 стоить дальне въ ст. 20), показываеть, что начальное слово или ложно пунктировано гласными знавами, или повреждено въ с момъ составъ согласныхъ. Далъе, структура этого стиха и предшествующаго 18-го, по сравнению съ предъидущими 12-17 сст., сходными между собою въ построеніи и употребленіи однихъ и тахъ же или родственныхъ выраженій, представляется неестественною: къ словамъ стиха 18 ביון הלבון סאבים וצמור צוון означающихъ предмети торговли, не достаетъ заключени въ рода савдующихъ: נְתַנְרְיַמֵעֶרָבֶן (ב), яли (совершеню родств. по внач.) נְתָנְרְיַמֵעֶרָבֶן (ст. 12. 13. 14. 17), ная (вполев соответствующих») קשובן אשרכן (ст. 15) н המערבה (ст. 19); нежду твив подобнаго завлючения савдовало бы ожидать въ ст. 18, твиъ болве, что структура первой половины его подобна предъедущимъ: онъ имъетъ выражение ברֹב מַעשׁיק (ср. 16 ст.), усиленное также встръчающимся выше (ст. 12) выраженіемъ מרב כל-הון Это искомов вавлюченіе для ст. 18 мы находимъ въ ст. 19. Но здісь это стоить не на мъсть, въ срединь стиха, прежде перечисленія товаровъ, и притомъ оказы-

ностью предположить следующее объяснение этой разности. Финикійские кунцы, получивни изъ рукъ филистиплянъ иножество плен-

вается лишнить, потому что въ концъ 19 ст. есть свое собственное соотвътствующее заплючение. (Стихъ 20, не нивющий заплючения въ родъ приведенныхъ выше, не можеть говорить въ защиту ст. 18 и 19, потому что представляеть одно праткое предложение).-- Переводъ LXX-ти заставляеть настойчево убъдеться въ неисправности подоврительного ивста и помогаеть разръшеть ватрудееніе. Онъ предлагаеть для двухъ последнихъ словъ стиха 18 ствують слова: xai οίνον είς την άγοράν σου έδωχαν. Εξ 'Ασηλ σίδηρος είργασμένος, καὶ τροχίας εν τῷ σιμμίκτφ σού έστιν. Οτακρα ΒΕΡΕΕΤ, чτο LXX читали стово בואן בעובולוב המשב и наливани ими новое пректоменіе; вивото кожнозранійскаго Яванъ они предлагають ייין און און און א פורן א פורן א פורן און און און און און און און нать соотватствующаго слова, если не спотрать на слова каі бріс ек Мідфтоо какъ на эквивалентъ слова וצמר צדור ודן. Послъ разбора конструкціи этого мъста, нельзя сомивваться, что LXX были въ правъ съ 기가고 начать новое предложеніе, а словани בעובוניה נקנן ваключить предшествующее перечисленіе. Ясно, что въ ст. 18 словонъ тредноменіе, которому не достаеть закиюченія. Последнее оказывается въ ст. 19. Это слова לניך נחוב След. до нихъ вилючительно идетъ речь о Дамаске и только торыя означають товары, превозниме на терскій рынокъ; для нехъ еще не достаеть указанія, изъ какихъ областей эти товары были сюда доставляемы. Такое указавіе можно видать только въ গুলিত, и это слово здась твиъ болве истати, что וקנה וקנה извъстны наиъ южновравійскіе предметы торговия. Тенерь, такъ какъ слова ניוֹדְ נְרָצוֹּ סיאס относятся къ торговив Дамаска, то вкъ в 511819 нужно переставить. Натъ никакого основанія видств съ ЖКО переставить слова [7], такъ накъ заключительных слова ст. 19 במערבה היה жогуть зависать только отъ одного слова מאוול Значеть, слова [17] [7] относятся еще въ Дамаску, и въ нихъ можно только находить обозначение другихъ товаровъ Дамаска. Согласно съ этимъ оправдывается чтеніе LXX-ти руд хої оїчоч. Если здась не видно еще указанія на м'юто, где производняесь это вино, то это обстоятельство можеть забисить ОТЪ дальнайшаго поврежденія текста, --что уже не ниветъ отношенія къ напией цвин. Довольно того, что масто, гда находнии имя южновравійского натоода, на основания котораго у lous. III, 15 (и Зах. IX, 13) разумвля кожноаравійскихъ яванитянъ, не содержить никакого указанія на такой народъ. Въ прочихъ же изстахъ В. З. подъ именемъ 🚉 толкователи согласно разу-

ныхъ іудоовъ и іудоянокъ, продавали ихъ по частявъ въ различныя стороны, смотря по тому, гдв разсчитывали больше получить выгоды отъ торговли невольниками. Часть пленниковъ, и очень большая, была продана ими ближе къ мъсту покупки-въ Идумею. Одинъ изъ пророковъ отметиль именно этотъ факть: въ передачъ пленных і удеевь въ неволю идунеянамь Анось не могь не видеть проявленія жестокости финикіянь и влостности ихъ поступка, такъ какъ при этомъ члени свободнаго народа, удълъ Ісгови, били отданы во власть завишему ихъ врагу (Ам. І, 11). Другой пророкъ наибольшимъ преступленіемъ финикіянъ въ отношеніи іудеевъ считаеть то, что они продали купленныхъ ими іудейскихъ пленниковъ въ особенно отдаленния земли и твиъ поставили препятствіе болье возножному при другихъ условіяхъ возвращенію ихъ изъ неволи; поэтому Іонль указываеть не идуменнь, а сыновъ Явана, которыхъ мъстожительство было особенно отдаленно, по ту сторону моря (ср. Bleek. Einleit. in d. A. T. s. 530). Такимъ образомъ Іонль и Аносъ не противоричать, а взаимно восполняють другь друга, констатируя каждый именно тоть факть, который казался наиболье важнымъ для характеристики влодвянія, совершеннаго финикіянами; существованіе разности не ибшаеть утверждать, что оба они разумнють здись одно и то же событіе.

Въроятно, очень незадолго до этого событія о случилось и другое несчастіе Іуден, засвидътельствованное указаніями Іонля III, 19. 21 и Аноса I, 11. Здъсь пророки констатирують факть сверженія идунелнами іудейскаго ига и совершеннаго при этомъ случать злодъянія — избіеніе беззащитныхъ іудеевъ въ идунейской землъ. Какимъ-то образомъ въ этомъ дълъ были замъщани и египтяне, которыхъ одинъ изъ пророковъ называеть рядомъ съ идунеянами (Іонль III, 19). Трудно опредълить навърное способъ и степень

мінотъ іонянъ-елиновъ-грековъ, которыкъ на востокі знали подъ названіемъ Ἰάβονες, און Vavana, Vauna.

<sup>1)</sup> Если идумовне осмъливались перекупать у оннавлять іудеовъ въ неволю пълыми массами, то, очевидно, ихъ отложеніе отъ Іуден предшествовало нападенію онлистимиянъ на Іерусалимъ или совпадало по времени съ этимъ событіемъ (Ам. І, 6. 9).

участія Египта въ преступленін Эдона; но надо дунать, что египтяне играли второстепенную роль въ этомъ событи. Это видно, во-первыхъ, изъ того, что пр. Амосъ не упоминаетъ объ ихъ участін и во-вторыхъ отчасти замітно изъ самаго текста Іонль ІІІ, 19: въ угровь ндуменнамъ здъсь употреблено выраженіе \_\_ שַּׁמְמַה \_\_ מִרְבָּר שִׁמְמַה \_\_ מִרְבָּר שִׁמְמַה \_\_ מִרְבָּר שִׁמְמַה \_\_\_ מִרְבָּר שִׁמְמַה \_нустыня": последнее выраженіе, по крайней мере по форме, слабъе перваго. Въроятно, египтине изъ политическихъ разсчетовъ приняли участіе въ положеніи идумеянь и помогли имъ противъ іудоевъ 1). Выраженіе Іонля: "продили невинную кровь сыновъ Іуди" хорошо характеризуеть дело идуменнь и научаеть, какъ нужно понимать Амоса, который говорить, что Эдомъ "преследоваль брата своего мечемь". После пораженія, нанесеннаго Амасіею, идумеяне безъ сомнівнія подпали подъ власть Всявдствіе этого въ идумейскихъ городахъ, въроятно, разселилось иного іудеевъ, занимавшихся торговлею. Прошло немало времени со дня Анасінной поб'яды; но ндуменне, какъ говорится у Амоса, всегда сохраняли ярость свою и не забыли своего пораженія; они ждали только удобнаго времени, чтобы свергнуть съ себя иго зависимости и отистить за обиду и унижение. Слабость и смутное состояніе іудейскаго царства были очень благопріятны для этого. И вотъ, когда Тудев, можетъ быть, уже грозили и другіе враги. идуменне отложились отъ нея при помощи египтянъ и, по чувству здобы и мести, избиди іудеевъ, поседившихся въ ихъ владъніяхъ <sup>2</sup>).

Въ такомъ видъ представляются намъ политическія несчастія Гуден, современния Іонлю и Амосу. Мы видимъ, что они очень удобно и естестве но укладываются въ выше намъченныя для нихъ историческія рамки; а это обстоятельство лучше всего подтверждаетъ справедливость основаннаго на данныхъ книги Амоса и историческихъ извъстій взгляда на ходъ исторіи того времени.

После всего сказаннаго считаемъ вопросъ о времени пророческой

<sup>1)</sup> Срави. • автъ поддержи Эдому со стороны Египта послъ побъды Давида (3 Дар. XI, 14—22).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Повровск. въ Хр. Чт. 1876. I. стр. 23.

дъятельности Ісиля ръшеннымъ. Въ заключение сдълаемъ окончательное реземе всъмъ добытымъ положениямъ.

- 1) Гоиль и Аносъ говорять объ однихъ и тъхъ же политическихъ событияхъ, какъ о современныхъ имъ; отсюда слъдуетъ, что Гоиль пророчествовалъ въ одно время съ Аносомъ, т. е. въ царствование Ози.
- 2) Историческія книги не говорять прямо объ этихъ собитіяхъ, но замітно предполагають ихъ въ періодъ со второй половины царствованія Амасіи до утвержденія на престолів Озіи; такить образомъ необходимо признать, что историческія книги не противорічать указаннымъ даннымъ въ книгахъ Іонля и Амоса, напротивь подтверждають ихъ.
- 3) Ісиль и Амось не только были свидътелями событій изънамъченнаго періода, но и пророчествовали, когда іудейское царство еще не успъло оправиться отъ политическихъ бъдствій, испытанныхъ въ этотъ періодъ; слъдовательно оба пророка проходили свое служеніе въ началъ продолжительнаго царствованія Озіи.
- 4) Какъ Амосъ, такъ и Іоиль говорять о землетрясенія, бывшемъ въ царствованіе Озіи, какъ о современномъ имъ фактъ. Но такъ какъ Іоиль отивчаеть его какъ событіе, непосредственно предшествовавшее бъдствію отъ саранчи, слъдовательно какъ прошедшее по времени произнесенія пророчества, между тъмъ какъ Амосъ относить начало своей пророческой дъятельности за два года до землетрясенія, то отсюда слъдуеть, что Іоиль выступиль съ пророческимъ словомъ нъсколько позднъе, чъмъ Амосъ.
- 5) Однако Амосъ пророчествовалъ еще и въ то время, когда Іоиль уже кончилъ свою дъятельность въ качествъ пророка. Къ этому заключенію приходимъ на томъ основаніи, что Іоиль описываетъ бъдствія отъ саранчи и засухи, какъ событіе только-что переживаемое, настоящее, а Амосъ говорить объ этихъ бъдствіяхъ въ прошедшемъ времени. Это обстоятельство даетъ право считать Амоса нъсколько младшимъ современникомъ Іоиля. Такое представленіе встръчаетъ себъ поддержку въ мнъніи древнихъ раввиновъ, оо. церкви и, въроятно, также составителей ветхозавътнаго канона, помъстившихъ въ отдълъ пророковъ Іоиля выше Амоса.

## VI. Отношоніе между пр. Іонлемъ и пр. Авдією.

При изложеніи гипотезы Креднера и его последователей мы обратили вниманіе на попытку нікоторых ученых (Гофиана, Делича. Клейнерта, Кейля, Орелли и др.) опредвлить временное отношеніе пр. Авдін къ нашему пророку. Эти ученые справедливо утверждають и основательно доказывають, что замъчательное сходство Іоиля и Авдін по содержанію объясняется ни чёмъ инымъ, канъ именно временною близостью, современностью обоихъ пророковъ. Но, какъ теперь уже несомивнио для насъ, они ошибочно -определяють время пророческой деятельности Іоная и въ политическихъ указаніяхъ его книги успатривають вовсе не тв событія, которыя на самомъ дёлё пророкъ долженъ быль иметь предъ глазами. Воспользовавшись Креднеровой гипотезой для решенія вопроса о времени пророческой дъятельности Авдіи, они и здъсь повторили ту же самую ошибку: какъ и Іоиля, они признали пр. Авдію свидетелемъ событій изъ времени царствованія Іорама, извъстнихъ по 4 Цар. VIII, 20-22 и 2 Пар. XXI, 8-10, 16-17. Посят того, какъ ин указали другое ивсто собитіямъ, упоминаемымъ Іоилемъ III, 26-6. 19 и Амосомъ I, 6. 9. 11, это воззрвніе на время прор. двятельности Авдін теряеть всякую въроятность. Мы имъемъ гораздо больше права утверждать, что пр. Авдія быль свидітелемь политическихь несчастій Іуден изь выше намъченнаго нами періода, и признать его современникомъ Іонля и Аноса. Политическія указанія книги прор. Авдін стоять въ полномъ согласіи съ указаніями Іонля и Амоса и также хорошо, какъ и последнія, гармонирують съ известіями историческихъ книгъ о томъ времени, на которое, по всемъ соображениямъ, падаютъ событія, извъстныя по Амосу и Іонлю.

Прежде всего, пр. Авдія, вполн'в согласно съ Іоидемъ и Амосомъ, ставитъ выше всякаго сомн'внія фактъ не только непокорности, но и открытой вражды идуменнъ въ отношеніи къ Іудев. Конечно, только сбросивъ съ себя иго зависимости и покорности Іудев, идуменне могли проявить осуждаемую Авдією въ ст. 10—16

враждебность, воспользоваться несчастиемъ Туден для ищения и грабежа, торжествовать и влобно радоваться при виде объдствія ічдеевь и действовать заодно съ овладевшими Іерусалимовъ врагами. Факть двятельнаго участія идуменнь при нападеніи на Іудею н Іерусалинъ сильнихъ враговъ — отчасти новая черта въ собитіяхъ того несчастнаго для Іуден времени, но вполив согласная съ ходомъ собитій, извъстнихъ по Іоняю и Акосу и предполагаемнихъ историческими внигами. Если идуменне предъ твиъ отложились отъ Іуден, а потомъ, посять разгрома Іерусалима, приняли изъ рукъ филистимиять и финикіять множество ильними іудеевь, чтоби увести ихъ въ неволю и выпестить на нихъ свою злобу (Ан. I, 6. 9), то проявить свою вражду при самомъ нападеніи филистимлянъ на Герусалинъ для нихъ было всего естествениве и удобиве при тогдашнихъ обстоятельствахъ. Эдомъ дъйствительно и воспольвовался удобныть случаемъ. Когда, по словамъ пророка, иноплеменники вошли въ ворота Герусалима и бросали жребій о немъ (Авд. ст. 11 ср. Іоня. Ш, 26-3), когда чужіе уводням іудеевъ въ плеть (ст. 11 ср. Іонл. III, 3. 6 и Ам. І, 6), когда гибли сыны Іуды и расхищалось ихъ достояніе (ст. 12. 13), въ тотъ день Эдомъ быль заодно съ врагами и явился притеснителемъ брата своего Такова (ст. 10. 11): нало того, что здорадно смотръдъ на несчастіе сыновъ Туды и радовался погибели ихъ (ст. 12), онъ даже содействоваль врагамъ, старался удовлетворить ярость свою (Ан. I, 11) и извлечь выгоды изъ несчастія брата своего, стоя на перекресткахъ для убиванія бъжавшихъ, выдавая въ руки враговъ уцълъвшихъ отъ пораженія и участвуя въ грабежь инущества іудеевъ (ст. 12-14); онъ даже дервнулъ сдълать еще большее преступленіе: вошель вивств съ победителями въ городъ и участвовалъ въ ихъ неистовомъ и беззаконномъ пиръ на святой горъ (ст. 16).

Пророкъ Авдія называеть главныхъ виновниковъ описаннаго въ ст. 10—16 "дня бъдствія" неопредъленнымъ именемъ "чужихъ, иноплеменниковъ". Были ли это въ самомъ дълъ тъ самые враги, которыхъ называють Іоиль и Амосъ—филистииляне (и отчасти финикіяне)? Отвъчать на этотъ вопросъ въ положительномъ смыслъ даетъ

Digitized by GOOGLE

право не только сумна данныхъ и соображеній, находимыхъ вив книги Авдін; —въ самой его книгь есть основаніе для догадки, что подъ этими "чужнии" и "иноплеменниками" онъ разумъеть тъ же самые враждебные народы, которые поименованы у Іонля и Амоса. Нельзя сомивьаться, что въ ст. 18-21, говоря о будущемъ наказаніи враговъ Іакова (Іуды) и распространеніи владеній последняго, пророкъ принимаетъ во вниманіе современное ему политическое положение дъль іудейскаго царства. Онъ упоминаеть неиногихъ враговъ. Эдомъ или Исавъ, такъ тяжко провинившійся предъ домомъ Гакова, будетъ совершенно истребленъ и жители южной части Іуден овладівоть его землею (ст. 18. 19а). Всявдь за Исавовъ, далве названы филистипляне, очевидно, какъ враги, которыми нужно овладеть, которыхъ нужно покорить (ст. 19) 1). Упоминаніе въ ст. 20 Саренты (חבריב), города финикійскаго, принадлежавшаго округу сидонскому, какъ пункта, до котораго будутъ, по обътованію, простираться завоеванія переселеннаго сонинца сыновъ израндевыхъ на съверъ, даетъ, хотя и косвенное, указаніе на отсутствіе прежняго дружелюбнаго отношенія между финикіянами и еврейскимъ народомъ.

<sup>1)</sup> Объщание въ ст. 19 б., что іуден овладъють поленъ Есрена и поленъ Самарін, дасть замътить, что во времена пророка царства іудейское и израмильское столи во враждъ между собою. Признавая пр. Авдію современникомъ Іонля и Амоса и относи описанное имъ въ ст. 11—16 событіе по времени относительно очень недалекому отъ войны Амасіи съ израмльскимъ ц. Іоасомъ (4 Цар. XIV, 8—14; 2 Пар. XXV, 17—24), находимъ очень естественнымъ и понятнымъ объщаніе пророка о будущемъ преобладаніи дома Іакова надъ Есремомъ и Самарією.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Movers, Die Phönizier. II. 3. S. 70 ff.

лянами и проданы, по Іонл. III, 6, сынамъ Явана-іонянамъ. Между указаніями Іонля на іонянь и Авдін на Сефарадь, какъ мъсто неводи проданныхъ на чужбину іудеевъ, оказывается, но научнымъ наслъдованіямъ, возможно полное согласіе. Ученые оріентологи находять, что еврейское имя דְּבֶּים совершенно соответствуетъ персидскому имени Спарда, встречающемуся въ клинообразныхъ персидскихъ надписяхъ Дарія. Въ нихъ Спарда стоитъ непосредственно рядомъ съ Явной (Iauna), Арменіей, Каппадокіей и Парејей, а въ одной изъ нихъ впереди Спарды названы Арженія и Каппадокія, а позади Явна (Іонія) и скиом. Судя по такому положенію рядомъ съ малоазійскими землями, Іоніей (малоазійской и континентальной Греціей) и даже Скиеїей, Спарда, библ. Сефарадъ, должна означать малоазійскую, если не европейскую, землю, а всего въроятиве — Сарды, столицу Лидіи 1). Такимъ образомъ, говоря о мъсть неволи проданныхъ финикіянами іудоовь, Іонаь и Авдія согласно указывають отдаленный, лежащій на съверо-западъ отъ Палестини край, котораго всего удобнье достигали морскимъ путемъ. Если одинъ изъ нихъ называетъ жившій по берегать Малой Азін греческій народъ-Яванъ, а друтой-налоззійскуй землю или городь, смежный сь малоззійскими греческими колоніями, то было бы даже несправеддиво требовать отъ пророковъ большаго согласія въ указаніи ивста неволи проданныхъ іудеевъ; нужно принять во вниманіе тогдашнюю скудость . и неточность географическихъ сведеній и понятную неизвестность судьбы тыхь, которые были уводимы вы плынь и продаваемы, какъ невольники, въ отдаленныя земли.

Такъ всестороние подтверждается наше мивніе, по которому следуеть, что поводомъ къ произнесенію грознаго пророчества на Идумею для Авдін послужило то же самое событіе, на которое укавываеть Іонль въ III, 2—6, и что оба пророка были свидетелями— современниками этого событія и жили въ одно время съ Амосомъ.

Обращая внималіе на замъчательное сходство пр. Іондя съ

<sup>1)</sup> E. Schrader, Die Keilinschriften und das Alte Testament. Aufl. II. 1883. S. 446.

Авдіою въ мисляхъ, словахъ и целихъ вираженіяхъ 1), толкователи находять невозножнымъ не коснуться вопроса объ ихъ зависимости между собою. Дъйствительно, это сходство наводить на инсль, что одинъ изъ пророковъ ималъ предъ глазами книгу другаго и заимствовалъ нъкоторыя инсли и выраженія у своего современника. Но который изъ нихъ говорилъ и писаль полъ вліяніемъ другаго, на этотъ вопросъ трудно и опасно отвъчать категорически. Говоримъ: трудно и опасно, потому что тъ соображенія, на которыхъ утверждается инвије о зависимости Іоиля отъ Авдін, нельзя признать рівшительными и несомивиными, хотя такая зависимость и представляется болье выроятною, чымь обратная. Если Орелли ") думаетъ, что пр. Авдія іерусалимскую катастрофу ниветь еще непосредственно предъ глазами, между твиъ какъ Іондь въ III, 26-6 скотрить на это событіе уже нъсколько издалека, то для такого представленія собственно цеть прямаго основанія. Изъ книгь Іонля и Авдін мы видимъ, что означенное несчастіе Іуден живо предносится взору того и другаго пророковъ; для нихъ обоихъ оно стоитъ въ недалекоиъ прошедшемъ: оба они говорять объ. уведенныхь въ плень и томящихся въ далекой неволъ іудеякъ и ожидають еще ихъ возвращенія въ отечество (Іонл. III, 1. 6.7 ср. Авд. ст. 11. 20); подобно Авдій. который еще только ожидаеть наказанія Эдому за его злодівніе, Іондь говорить, что невинная кровь іудеевъ, пролитая идумеянами,



<sup>(</sup>לישָת בּנִי יְהוּרָה פּנִי יְהוּרָה Aba. cr. 10 cr מְהַפָּם בְּנִי יְהוּרָה Ioaa. III, אַל־יְרוּשְׁלִים יַדּוּ גוֹרְל Aba. cr. 11 cr יְאַל־עָפֵּי יַדּוּ גוֹרְל Ioaa. III, 3; אַל־יְרוּשְׁלִים יַדּוּ גוֹרְל Aba. cr. בּ תּאַשֶּׁר יְשִּיּר בְּעָפֵּי יְדּוּ גוֹרְל Aba. 15 cr. בּ תּאַשֶּׁר יְשִׁיּר בְּעָפִי הָּוֹיִה עַל־כָּל־הַגּוּיִם Aba. 15 cr. בּ תּאַשֶּׁר יְשִׁיּר בְּעָפִי הָּחְרוֹץ (Ioaa. III, 14 cp. I, 15; II, 1 a III, 12 בּיִקרוֹב ווֹם יְחוְיָה בִּעָפֶּי הָּרְרוֹץ בִּיוֹן הַּהְיִה פְּלִישָה בּיִבּיר צִיוֹן וּבִירוּשְׁלִים בּ בְּאַשְׁכֶם בְּרֹאִשְׁכֶם בּרִאַשְׁכָם בְּרֹאִשְׁכָם בּרִאַשְׁכָם בּרִין וּהְיִה פְּלִישָה בִּיִר צִיוֹן וּבִירוּשְׁלִים בּין Aba. cr. 17 cr. וויִיְהָה פְּלִישָה ווֹסִיּת בְּרַר צִיוֹן וּבִירוּשְׁלִים בּין רִיְּשְׁלַים קרשׁ בּרַר צוֹוֹן הַהְיָה פְּלִישָה ווֹתִייָה בְּיִבְּיִם בּרְאַשְׁלִים קרשׁ בּרַר צוֹוֹן וֹהְיָה ווֹת בּר ווֹם יִחוֹה ווֹתְיִה בִּיִּרְנִייִי וּרְיִּיְה בְּיִבְּיִי וּרְיִּשְׁלִים בּיִר וּוֹשְׁלִים בּרְאַבְיִים בּרְאַבְיוֹן וּבִיר ווֹשְׁלִים בּיִר וּוֹשְׁלִים בּרְאַבְּיוֹם בּרְשִׁלִים בּרְאַבְּיוֹן וּבְיִה ווֹיִין וּבִירוּשְׁלִים בּין וּרְיִּיְה יִרוּשְׁלִים בּרְאַבְיוֹן וּבְיִיף וּבְּיִבְּר בּיִרְיִיּיִים וּבִיים בּרְבּיר בּיִרוֹן בּרְבּיר בּיִיים וּבְּיִים בּרִיים בּרְבִּיים בּרְבִּים בּרִים בּרְבּיר בּיִר בּיוֹר בּרְבּיר בּיִים וּבּיב בּרְבּיים בּיִים בּר בּיִר בּיוֹר בּיוֹר בּיר בּיִּבּיר בּיִיר בּיִים וּבּיים בּיִבּיים בּיוֹוֹת בּיִים בּרְבּיים בּיוֹים בּיוֹים בּיִבּיים בּיִים בּיוֹת בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיוֹים בּיִים בּיִים בּיִבּיים בּיִים בּיִים בּייִים וּבּיים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִיִים בְּיִבּיים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בּייִים בּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְיִים בְּיִים בּייִים בּייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בּיִים בְּיִים בּייִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּי

Die alttestam. Weissag. S. 221.
 <sup>1</sup>XPECT. ЧТЕН., № 9-10, 1885 г.

еще не симта, т. е. не отоищена (III, 21). Указывають далее на то, что пр. Авдія изображаєть ісрусалиискую катастрофу болье подробно, живо и картинно, чемь Іонль, и отсюда заключають, что первый должень стоять ближе къ описываемому событію, чемь второй. Но и это обстоятельство не дасть права на такое заключеніе, какъ скоро примень во вниманіе, что пр. Авдія, очевидно, избраль для своего пророчества болье спеціальную тему, чемь Іонль, для котораго ближайшимъ поводомъ къ произнесенію пророчества послужиль замечательный факть того времени—страшное опустошеніе страны саранчею и засухою.

Нъсколько большее значение имъють доводы въ доказательство зависимости нашего пророка отъ Авдіи, основанные на сходствъ, нногда даже буквальномъ, въ мысляхъ и выраженіяхъ обонхъ пророковъ. Объяснять это сходство простою случайностью невозможно, потому что оно очень значительно и замъчается не въ одномъ, не въ двухъ, а во многихъ мъстахъ; оно предполагаетъ знакомство одного пророка съ книгою другаго. Деличъ 1) и Кейль 2) представляють немало соображеній въ защиту оригинальности пр. Авдін н независимости его способа выраженія оть книги Іония; особенное же вниманіе обращають на выраженіе Іонля II, 32: באשר אָמַר יְהוֹהַה "какъ сказалъ Істова". Полагають, что здёсь отивчается предшествующая, общая у Іонля съ Авдіею, мысль פָּי בַּחַר־ציוֹן־־וְּחִהְיֶה פְּלִיטֶרה (ср. Авд. ст. 17), какъ извъстное слово Господне. По мевнію Кейля, это место служить решающимь доказательствомь заимствованія и нікоторой зависимости пр. Іондя оть своего современника, старшаго по времени прородеской деятельности, такъ какъ означенное слово Господне Іондь могь заимствовать только у пр. Авдін, потому что его нигдів въ другомъ містів нівть. Мін не можемъ отказать этому доводу въ некоторой степени вероятности, твиъ болве, что не находниъ въ книгахъ обоихъ пророковъ никакихъ данныхъ для признанія обратной зависимости, т. е. Авдін

<sup>1)</sup> Luther. Zeitschrift 1851. Wann weissagte Obadja? S. 101.

<sup>2)</sup> Comment. a. kl. Proph. 1866. S. 245 f.

отъ Іоиля, и намъ ничто не мъшаетъ призпать Авдію нъсколько старшимъ современникомъ нашего пророка. Разстояніе между пророками по времени прор. дъятельности не могло быть значительно, но тъмъ не менъе оно было. Можетъ быть, именно тъмъ обстоятельствомъ, что Авдія произнесъ свое пророчество на Идумею за нъсколько лътъ раньше Іоиля, объясняется совершеннное умолчаніе его книги о двухъ замъчательныхъ физическихъ бъдствіяхъ того времени—отъ землетрясенія и саранчи, не оставленныхъ безъ вниманія Іоилемъ и Амосомъ.

А. Непрасовъ.

## Ажедимитрій I, какъ пропагандисть католичества въ Москвъ.

(Продолжение) 1).

## II.

Въ первой половинъ 1604 года Лжедимитрій, признанный въ Польшъ истиннымъ наслъдникомъ московской короны и присоединенный къ римской церкви, сталъ дъятельно готовиться къ ноходу въ Россію для добыванія "прародительскаго" престола. Оставляя предълы Польши, онъ еще разъ высказалъ свое желаніе "встяхъ русскихъ людей въ въру латинскую привести", передавалъ Новгородъ и Псковъ Маринъ съ правомъ "попы своя держати" и \_набожество своея римскія върм" и вообще вводить латинство в подтвердиль это объщание клятвою при свътцкомъ чину, при попъхъ" 2). Въ письмъ къ папъ Клименту VIII отъ 30 июля Лжедимитрій, высказавъ благодарность его святьйшеству за "особливую благосклонность" къ нему и его делу, говорить о своемъ расноложеній къ католичеству и о своей готовности содійствовать его распространенію 3). Такимъ-то миссіонеромъ римской церкви и просвътителенъ Россіи свътонъ католицизма Джедимитрій вступиль въ ел предълн.

Совершенно другую цель своего царствованія самозванець вы-

¹) См. № 5-6 Христ. Чтенія.

<sup>2)</sup> Собр. г. гр. и дог. И, № 76. Русск. Ист. биб. I, 95 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. гос. гр. и дог. II, № 107, 231 стр.

Заявляя о своихъ правахъ на московскій престоль, Лжедимитрій приглашаль русскихъ людей "помонить православную христіанскую истиницую въру и крестное цвлованіе" и цвль своего будущаго царствованія поставлять въ томъ, чтобы "есе православное христіанство въ тишинто и въ покои и въ благоденственном в житий учинити"). То же отъ певторяеть и во второнь своень нанифесть, упоминая неоднократно, что оть не хочеть видеть "въ христіанствъ разоренія и кровенролитія").

Вполнъ естественно, что объщания Лжединитрия, явно противоположныя и исключающия другь друга, давали новодъ католикамъ видъть въ немъ насадителя натолицияма въ Россіи, а русскихт побуждали смотръть на него, какъ на православнаго государя, ревнителя православной въры и поборника перкви. И тъ и другіе нъ своихъ надеждахъ основывались на словахъ Лжединитрія; ожиданія тъхъ и другихъ были одинаково справедливи и одинаково законны.

Изъ фактовъ, свидътельствующихъ о такоиъ или иномъ отношеніи Лжединитрія къ католичеству и православію до вступленія въ Москву и занятія престола, извъстны линь очень немногіе. За этотъ неріодъ времени мы знасмъ почти только о его военныхъ подвигахъ и неудачахъ въ борьбъ съ Годуновыми за московскій престолъ.

Конечно ісзунты не могли оставить своего новаго смна безъ надлежащаго надвора и руководства, и потому два изъ нихъ (Лавицкій и Черниковскій) отправились вибсть съ самозванцемъ въ походъ 3). Говорять, эти отщы постоянно находились при Димитріи 4), съ замъчательною стойкостію и теритнісмъ переносили всъ невзгоды походной жизни, между тъпъ какъ францисканцы, сопровождавите Миншка, не добравшись до Дивира, воротились въ свой монастырь, гдъ, разумъется, жилось попокойнъе, чъмъ въ лагеръ 5). Ісзунтовъ ничто не странило; ихъ одушевляла надежд

<sup>1)</sup> Иное сказ. о самоз. Врем. 16 т. 16 стр. Изб. Поп. 224 и 236 стр. Аж. Эксп. № 89, II т.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иное сказ. о самоз. 26 и 27 стр. Изб. Поп. 230 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Де-Ту. Сказ. соврем. о Дим. самоз. I, 332 стр.

<sup>4)</sup> Борец. Борец. •Чтен. 1848 г. № 5, 8 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ibid. Сказ. совр. о Дим. I, 332 стр.

окатодиченія Московіи и жажда просветительной деятельности. Сами оо. істунты говорять, что они отправились въ походъ съ Лжедимитрість единственно по желанію этого последняго і); но это едва ли справедливо. Возможно ли, чтобы они оставили на произвольсудьбы своего неокреншаго въ вере прозедита? Куда же девалось ихъ страстное желаніе подчинить Россію апостольскому престолу?

Самъ Лжедимитрій въ письмъ къ папскому нунцію Рангени СВИДЪТЕЛЬСТВУЕТЪ, ЧТО 108УИТЫ ПРИСООДИНИЛИСЬ КЪ НОМУ НО ПО ОГО непреложному желанію, а по вол'в своихъ начальниковъ в), что бол'ве въроятно. Де-Ту прямо называетъ језунтовъ виновниками похода \*). Вообще же справеднивье дунать, что не Лжединитрій вель за собою въ Москву језунтовъ, а эти последнје всеми мерами побуждали его стремиться въ цели - сделаться царень въ Россіи, ободряли его въ неудачахъ, подкръндали его надавній духъ, обуздывали своеволіе в буйство польских солдать; наконець, ісяуити били нужни въ войскъ, какъ духовине отци и патери поляковъ, отправившихся въ ноходъ вивств съ самозванцемъ. И безъ дозволенія Лжедимитрія они примкнули бы къ его войску, къ какому-имбудь польскому пану, чтобы такинь путемъ пробраться въ Московію. Разументся, такой случай, какъ сопровождение Лжединитрія істунтами, католики могли считать за расположение московского царевича къ ринской церкви; а русские люди, напротивъ, совсемъ не замечали такого расположенія самозванца къ католицизму. Для нихъ Лжедимитрій билъ чисто-русскимъ человакомъ, въ его поступкахъ обнаруживалось усердіе къ православной въръ, приверженность къ православной церкви. Это признаетъ и преосв. Макарій, считающій Лжединетрія горячить католиковъ на московскомъ престолв.

Следующій факть заслуживаеть нолнаго вниманія, какъ свидетельство о расположеніи Лжедимитрія къ православной вере. Завладевь Путивлень, который сдался безь боя, Лжедимитрій велельперенесть сюда изъ Курска чудотворный образь знаменія Пресвятыя

<sup>1)</sup> Отрыв. изъ рукоп. Велев. Прилож. иъ зап. Жоли. 131 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbid. 141 crp.

в) Сказан. соврем. о Дим. самозв. I, 332 стр.

Богородицы, встретиль св. икону съ честію, поставиль въ своихъ палатахъ, каждый день горячо молился предъ нею и затёмъ взяль ее въ дальнейшій походъ въ Москву, где также держаль ее во дворце 1). Преосвящ. Макарій недоумеваєть: "по своей ли мысли самозванецъ поступиль такимъ образомъ, или, быть можеть, по совету даже оо. іезунтовъ", во всякомъ случае этотъ фактъ, по его мнёнію, свидетельствуеть о томъ, что самозванецъ хотя и "даль обещаніе обратить русскихъ къ католицизму, однако желалъ, по крайней мере въ начале, прикрывать свое намереніе наружнимъ вниманіемъ и преданностію ихъ вёрё 2).

Едва ли такой поступокъ могли внушить Лжедимитрію оо. ісвуити. Положимъ, они должны были потворствовать наружной приверженности самозванца къ православной церкви, но сомнительно, чтобы они дали ему советь брать съ собою всеми чтимую икону. Ведь, въ глазахъ іозунтовъ, это была схизнатическая святыня, почитаніе которой указывало на любовь и расположение Лжединитрия къ православію, нелюбиному ісвунтами. Притомъ же обращеніе къ православной святине могло напомнить самозванцу, что самь онъ рождень и воспитанъ въ православіи и ради мірскихъ выгодъ сделался отступникомъ отъ него. Такія напоминанія, вполив естественныя въ русской вемять и среди русскихъ людей, всего меньше могли согласоваться съ планами іступтовъ, которые заботнинсь о томъ, чтобы отвратить самозванца отъ схивин. Для чего же ісвунти внушили Лжединитрію инсль взять въ Путивль икону изъ Курска? Ужели для того только, чтобы повазать русскому народу, что его царь держится православія? Да развів кто-нибудь изъ русскихъ людей подозрівваль Джединитрія въ отступленіи отъ православной вівры? Нівть! Народъ не вірня, когда ему говорили, что самозванецъ хочетъ ввести въ Россіи католицизиъ! Кого же слуги папы хотели обиануть, научая Лжединитрія лицемърію въ дълахъ въры? Никто, думаемъ, не упрекнуль бы царевича въ небрежности къ православной вере, если бы онъ и совсемъ не бралъ нкону изъ Курска. Ужели только такимъ поступкомъ можно было засвидетельствовать "наружное вниманіе" къ православію?...

<sup>1)</sup> COROB. VIII, 96 cmp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. рус. ц. X т., 104 стр

По нашему инвнію, перенесеніе чудотворной иконы въ Путивль было дівлоть віры и усердія Лжединитрія къ церкви и совершено рівшительно по его инсли. Всего віроятнію, что Лжединитрій хотівль вручить и себя, и свое войско покровительству Царицы небесной. Могъли онъ надіяться на силу своего ничтожнаго и слабаго войска въ борьбі съ московскимъ правительствомъ? Правда, ему добровольно поддались многіе украинскіе города, но главная борьба была впереди; подъ Новгородомъ Сіверскимъ онъ потеривлъ уже неудачу. Гдіз было искать ему подкрівпленія и поддержки? И не явилась ли у него тогда мысль предать свое дізло заступленію Божественной помощи?

Недаровъ же Лжединитрій взяль съ собою курскую икону Богородицы въ Москву, можеть быть, приписывая заступленію Царицы небесной исполненіе своего желанія. Зачёмь онь поступиль такъ, если раньше чтиль эту икону лицемврно, только ради обмана русскихъ людей, будучи въ душё истымъ католикомъ? Развів такое наглое лицемвріе, ничівнь не оправдываемый обмань нужно было продолжать долгое, долгое время? Или ісзунты были не въ состояніи посовітовать сдівлать что-нибудь другое для доказательства наружной принадлежности Лжедимитрія къ православной церкви?!..

Несомивно, за весь періодъ времени отъ вступленія Джедимитрія въ предвлы Россіи до занятія престола (отъ 16 октября 1604 года до 20 іюня 1605 г.) русскіе люди не замітили за нимъ никакихъ проступковъ противъ православной візры и церкви, наміъреннаго нарушенія мерковнаго устава и народнихъ обычаєвъ, не говоря уже о явномъ пренебреженіи къ православію.

Недаровъ же русскіе люди встрічали Лжединитрія въ Москвів, какъ "хранителя и поборника святия православния візри христіанскія, твердаго адаманта, рачителя и красителя Христовіз церкви" і), а народъ привітствоваль его, какъ свое "солнышко праведное" і). Удостоили ли би Лжединитрія такихъ похваль, такой восторженной встрічи, еслиби онъ биль извістень своимъ нерас-

¹) Акт. Арх. Эксп. И, № 224, 385 стр.

<sup>2)</sup> Солов. УШ, 108 стр. Аделунг. ч. II, 46 стр. Встрвчая Лиедимитрія, радостны бысть все людіє», говорить Кубасовъ. Илб. Пон. 292 стр.

положеність къ православной въръ, неисполненість церковныхъ постановленій, дюбовію къ ненавистному для русскихъ католицизму? Народъ русскій никогда и не ръшился бы признать царемъ такого человъка, не только что привътствовать его добрыми пожеланіями счастія и здоровья.

Москва ликовала, встръчая своего "прирожденнаго" православнаго государя; ликовали и іступивні въ столицу вивств съ самозванцемъ. Трудно представить ихъ восторгь, ихъ радость, когда они увидели, что ихъ тайний ученикъ и тайний католикъ всенародно признанъ истиниом отраслым Рюриковичей. Обольщенные объщаніями Лжедимитрія, они предавались своимъ излюбленнымъ мечтамъ на счетъ Россіи и въ какомъ-то пророческомъ бреду воскинцали: "скоро, скоро узримъ ожидаемый нами день, когда свъть, дотоль помраченняй, засіяеть для всей Московін" 1). Впрочемъ слуги папы понимали всю трудность своей инссін и ждали для себя опасностей и гоненій отъ схивиатиковъ, но они съ радостію перенесуть бъдствія и саныя мученія, лишь бы поскорте наступных радостный день просвёщения Россім свётомъ кателичества. Ісвунты заметили, что въ день вступленія ихъ въ Москву въ Евангелін читались слова Господа: "воть Я посылаю вась, какъ овецъ посреди волковъ . Какое знаменательное совиаденіе!..

Какъ миссіонеры, іезунты были снабжены приличными наставленіями отъ своего начальства; для нихъ была составлена особая инструкція <sup>2</sup>) относительно того, какъ слёдуеть вести дёло пропаганды католичества въ Москвё. Эта инструкція рекомендовала миссіонерамъ осторожность въ ноступкахъ и полное согласіе съ дёйствіями Лжедимитрія <sup>2</sup>). Весь успёхъ или неуспёхъ пропаганды католики ставили въ зависимость отъ такого или инаго отношенія къ римской церкви царя московскаго и папа, какъ мы знаемъ, сознавался, что его желаніе видёть распространеніе католичества въ Россіи безъ содъйствія этому дёлу Лжедимитрія, должно остаться желаніемъ <sup>4</sup>). Ісзунты признають, что папа питалъ сильную на-

<sup>1)</sup> Agesysr. II, 101 crp.

<sup>)</sup> Отрыв. язъ рукоп. Велев. Прил. иъ зап. Жоли. 131 стр.

<sup>3)</sup> Адемунг. II, 107 стр.

<sup>4)</sup> Hist. Russ. mon. II, N. XLIII.

дежду подчинить схизнатическую Россію впостольскому престолу при помощи Димитрія 1).

Вотъ почему римскій вдадика находился въ постоянныхъ сношеніяхъ съ царемъ московскимъ по вопросу объ окатоличеніи Россіи. Непродолжительное царствованіе самозванца возбудило въ Римъ самую энергическую дѣятельность: письмо за письмомъ летъдо оттуда въ Москву съ новыми и новыми напоминаніями и упреками, увъщаніями и убъжденіями, наставленіями и предложеніями. Эта общирная переписка между Москвой и Римомъ прекрасно обрисовываеть отношеніе Лжедимитрія къ римской церкви, степень его расположенія къ католицизму и вообще характерь его дѣятельности на московскомъ престоль, какъ пропагандиста католичества.

Паца вступиль въ сношенія съ Лжедимитріемъ и явился со своими напоминаніями объ его объть очень рано, когда самозванецъ только что вступилъ въ предели Россіи 2). До вступленія его въ столицу на папскомъ престолъ произошли перемъны. Клименть VIII, "отечески вступавшійся за діло" Лжедимитрія, умеръ. На римскую васедру вступиль 3) Павель V, по своимъ взглядамъ на папскую власть, прямой преемникъ Григорія VII и Иннокентія III, человікъ, проникнутый, такъ сказать, до мозга костей имслію о главенств'я папы, о нензивримомъ величін папской власти, которой все должно подчиняться и предъ которой все должно преклоняться. Такому человеку естественно хотелось, какъ можно скорве, видеть себя главою русской церкви. Понятно, что онъ съ нетеривність ждаль того времени, когда Лжедимитрій станоть вводить въ Россіи католициямъ и, нужно думать, сильно интересовался самою личностію царя-католика. Конечно, по его требованію быль доставлень въ Римъ портреть Лжедимитрія. О востествін на престоль новаго паны самозвания извъстиль нунцій Рангони, прося

<sup>1)</sup> Рукоп. Велевиц. 152 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. г. гр. и догов. «Дневная записка пути самозванца» (II, 167—173 стр.). Ноябрь 18. «Принесена папежская грамота».

<sup>3)</sup> Клименту VIII преемствовалъ Левъ, но онъ святительствовалъ только 26 дней.

его отправить поздравленіе Павлу V. При этомъ Рангони выражаеть надежду, что соединеніе церквей будеть предметомъ заботы царя московскаго. При письмъ были приложены подарки: кресть, молитвенныя четки и латинская библія. Въ этой послъдней нунцій обращаеть вниманіе Лжедимитрія на тексть: "Нынъ аще послушаніемъ послушаете гласа моего и снабдите завъть мой, будете мон люди суще отъ всъхъ языкъ". Слова эти Рангони примъняеть къ Лжедимитрію, давая понять, что ему, въ благодарность за благодъяніе Божіе, нужно исполнить свое объщаніе — ввести въ Россів католицизмъ. Впрочемъ это дъло онъ совътуеть вести "не оплошно и мудро и бережно", чтобы не потерпъть вреда 1).

Самъ Павель V, вскоръ по вступлени на престолъ, почтилъ Лжединитрія письмомъ (въ іюлѣ 1605 г.). Поздравляя его съ побъдою надъ Годуновымъ, пана особенно радуется тому, что Лжединитрій вступилъ на царство послушнымъ сыномъ римской церкви. Одна эта мысль приводила папу въ восторгъ. Обращеніе московитянъ въ католическую въру представлялось ему дѣломъ вполнѣ возможнымъ, и Павелъ выразилъ надежду на то, что "Отецъ щедротъ, по своему милосердію, дозволитъ ему увидѣтъ" распространеніе католичества въ Россіи при томъ впрочемъ условіи, если Лжединитрій "будета сохрамять въ цѣлости и неповрежденности католическую въру " 2). Пана какъ будто сомнѣвается въ искренности расположенія царя московскаго къ римской церкви.

Къ огорченю Рима, до него дошли неутъщительныя въсти о непрочномъ положени Лжедимитрія въ Москвъ и заговорахъ противъ него <sup>3</sup>). Разумъется, свъденія получались отъ проживавшихъ въ Москвъ ісзунтовъ, которые писали въ Польшу о заговоръ Шуйскаго <sup>4</sup>). По донесенію Лавицкаго, Шуйскій обвиняль Лжедимитрія въ оскорбленіи православной въры и распространяль въ народъ слухъ, что самозванецъ намъренъ разрушить всъ церкви по совъту

¹) Coop. roc. rp m goros. II, № 98.

<sup>2)</sup> Hist. Russ. mon. II, M 37.

<sup>3)</sup> Ibid. № XL. Письмо Валенти.

<sup>4)</sup> Лавецкій говорить, что дномъ казни Шуйскаго было 10 іюдя (30 іюня ст. ст.), а письмо Валенти писано 30 іюля.

ісвунтовъ. Если такія изв'єстія дошли до Рима, то они могли ясно показать, какъ мало надежди на окатоличение Московін, Заговоръ противъ Лжедимитрія, въ глазахъ папы и его слугъ, былъ заговоромъ противъ католической върм. Но могъ ли Римъ разстаться съ своей издюбленной мечтой относительно Московін? Конечно ніть! Не даровъ кардиналъ Валенти надъется, что Лжединитрій, по откритін заговора, приведеть свои діла въ лучшее состояніе и, такъ какъ онъ расположенъ къ римскей церкви, булеть стараться распространить католичество въ Россіи '). Но это било скоръе утвинене себя, нежели на четь нибудь основанная надежда. Однако въ Римъ стади опасаться, какъ би Лжедимитрій, заподозранный въ оскорблении правеславной церкви, ради короны и, царства совство не отвазался отъ своихъ объщаній, данныхъ католикамъ. Случись это, и Рамъ долженъ быль бы проститься съ нечтою о скоромъ обращение москвитанъ въ лачинство. Такое опасеніе за судьбы католицизма въ Россіи не разъ высказалъ въ своихъ письмахъ римскій первосвященникъ.

Въ августъ 1605 года Павелъ V за-разъ отправилъ три письма—къ королю Сигизиунду, кардиналу Мацъевскому и Юрію Миншку. Во всъхъ этихъ панскихъ посленіяхъ звучить нотка очевиднаго недовърія къ искренности расположенія Лжединитрія къ католичеству, хотя пана старается отогнать отъ себя эту горькую и влосчастную мысль:

Въ письмъ къ Сигизиунду, расхваливъ его за поиощь, оказанную Лжединитраю, какъ дъло въ высшей степени полезное для римской церкви и достойное короля <sup>2</sup>), пана пишеть: "если Димитрій, жакъ мы надолемся, сохранить въ цълости ватолическую

<sup>1)</sup> Hist. Russ. monum. II, N. XL.

<sup>2)</sup> Папа хвалить Свгизмунда за помощь Лжединитрію, а между твиъ нвкоторые современники и сами поляки увёряли, что король «отказаль въ пособів» самозванцу и не имвать ит нему нянакой вёры (Сказ. совр. о Дим. І,
155 стр. Русси. Ист. Бяб. І, 108 стр. Собр. г. гр. и дог. 11, 295 стр.). «Мы
котвли обмануть Бога, пишетъ современникъ, увёряя безсовистию, что кородь я республика не участвуютъ въ Дамитріевомъ предпріятів» (Карамз. XI,
140 стр.). Пана хвалитъ поступокъ Сягизмунда, а добросовъстные люди, въ
родъ Замойскаго, считаля его позоромъ (Р. Ист. Биб. І, 15 стр.)

въру, которую онъ принядъ во время бътства изъ отечества, то мы не сомнъваемся, что исповъдание этой върн ивкогда будетъ инъть мъсто между москвитянами "). Неръшительный тонъ письма, условность выраженія невольно наводять на подозръніе, что Павель V неособенно подагается на твердость царя московскаго въ католической въръ. Въ этомъ еще больше убъждають насъ его письма къ Мнишку и Мацъевскому.

Въ первомъ изъ нихъ—въ письме къ Юрію папа выражаеть свое вожделенное желаніе привести московскій народъ въ доно римскої церкви, но соглашается, что можеть сдёлать это только при содействіи Димитрія. А на это-то содействіе онь едвали можеть разсчитывать; воть почему онь и обращается къ Мнишку, просить и умоляеть его, какъ пользующагося расположеніемъ царя московскаго, употребить все свое стараніе и усердіе, чтобы "согрыть ез сердить Димитрія ревность ка католической въргь, укрыпить благочестіе и почтеніе къ апостольскому престолу".

При этомъ напа выражаеть надежду на то, что дело введенія въ Россіи католицизма "межогда счастивно можеть быть доведено до конца". Какая слабая надежда!.. Миншка пана расхваливаеть за "особенное благочестіе" и за подвиги для римской церкви, сулить ему награду на небе и славу на земле 2) и въ то же время какъ будто не надеется на этого "благочестивато" человека и находить нужных самого его убъждать и уговаривать содействовать слугамъ паны. Эти уговори онъ делаетъ чрезъ своего служителя, кардинала Мацеректаго, родственника Мнишка. Мацеректа долженъ быль повліять на Юрія, убедить его исполнить обращенную къ нему покорнейшую просьбу папы — утверждать и, насколько можно, умножать у Лжедимитрія ревность къ въбрё.

И въ этомъ письмѣ къ Мацфевскому Павелъ V выражаетъ сильное сомнѣніе относительно твердости царя московскаго въ католицизмѣ. "Мы должны надъямься, что если Димитрій, содласно нашимъ ожиданіямъ, останется тверцъ въ въръ, то и

<sup>1)</sup> Hist. Rus. mon. II, N XLI.

<sup>\*)</sup> Hist. Rus. mon. II, 32 43.

москвитане мозуть присоединиться къ лону св. римской церкви" 1). Какъ скромни ожиданія паны! По его мивнію, русскіе лишь мозуть обращены въ католицизив и неизкогда ножеть случиться это ("можогда"). Такъ ли бы думаль цана, если бы несомивнее быль уверень въ фанатической приверженности Лжединитрія къ римской церкви? Павель V говорить, что онь должено надвяться на върность царя посвовскаго католичеству; но должено не въ силу какихъ-нибудь достаточныхъ основаній, а потому, что ему хочется надпатныся на это. Папа не кожеть и представить изкины Лжедимитрія; такъ это будеть для него горько!.. Онъ просить и умоляеть Мнишка утверждать и укножать ревность самозванца къ католической въръ и такинъ образонъ самъ положительно признаеть, что эта ревность царя московского не отличается ни избыткомъ, ни твердестію. Подобное недов'вріє твиъ более неум'встно и странно, что напа съ полною верою повторяеть (въ техъ же самыхъ письмахъ) разсказы о томъ, будто Димитрій "не только съ отрочества (a pueritia) напосръ ученість католической веры, не и соспламенена ревностью по Бого". Гдв же эта прославляемая ревность, когда папа решительно во верить "благочестію" Джедимитрія? Вачемъ же нужен напоминанія самозванцу объ его обетахъ, когда и безъ нихъ онъ воспланененъ усердіемъ къ римской церкви? Что же утверждать въ сердце Димитрія, если оно "избыточествуетъ пламенною ревностію по Богь?"

Какъ ни прикрывается папа словами, какъ ни старается скрыть свои невеселыя мысли, все-таки онъ признаеть, что расположение царя московскаго къ Риму крайне слабо и не объщаеть духовныхъ плодовъ для амостольскаго престола. При слабомъ усердін Лжединитрія къ римской церкви діло пропаганды католичества въ Москвъ сильно тормозилось натянутыми отношеніями между Россіею и Польшой. Въ Римъ очень хорошо понимали, что разрывъ между этими сосъдками произведеть духовный разрывъ Московіи съ Римомъ, что доставить сильное оторченіе папъ. Нужно было непре-

<sup>1)</sup> Ibid. II, M XLII.

мънно отклонить этотъ жестокій ударъ!.. Слуги напы ръшили дъйствовать въ угоду Москвъ и Лжединитрію, чтобы расположить посавдняго къ римской церкви, приченъ жертвовали даже интересами возлюблениъйшаго папскаго сына Сигизиунда III.

Боязнь не угодить царю московскому и, значить, вооружить его противь Рима, доходила до крайности. Его святьйшеству причиняль крайнее безпокойство рышительно всякій капризь московскаго посла 1). На эти капризы Власьева Римъ смотрыть, какъ на выраженіе нераспохоженія Лжединитрія къ католичеству, и всячески старался устранить и мальйшіе поводи къ нимъ. Папскому нунцію въ Польшь было приказано, какъ можно, ласковье обращаться съ посломъ Лжединитрія, и когда Рангони исполниль это желаніе папи, Валенти писаль къ нему, что его святьйшество очень доволенъ поступками его относительно московскаго посла и просить впередъ продолжать такое же обращеніе, такъ какъ это служить къ уловленію умовъ, особенно въ тъхъ странахъ, гдъ дасковость ценится очень дорого 2).

Свою любозность къ Лжедимитрію Ринъ простеръ до того, что отправиль нарочнаго посла съ письмомъ къ нему и апостольскимъ благословеніемъ. Пословъ быль графъ Александръ Рантони, плечянникъ нунція въ Польшів. Чревь него папа хотвіть получить върныя сведенія о токъ, какъ относится Лжединитрій къ рикской церкви на московскомъ престолъ. Пока до Рима не дошло ни одной утъщительной въсти о делахъ московскихъ. Томиться въ ненявъстности, въ сомивнін, жить въ постоянномъ опасеніи за дъло католичества въ Россіи нетеританний папа быль не въ силахъ. Нужно было узнать что-нибудь опредъленное!.. Любезность Рима но отношению къ московскому престолу могла надмить гордаго Лжедимитрія в, конечно, крайне не нравилась Сигизмунду. Король польскій рішительно воспротивился отправкі въ Москву графа Рангони. Въ Римъ считали неблагоразумнымъ до крайности раздражать Сигизмунда и решили отложить поездку посла; объ образъ же инслей Лжединитрія полагали узнать отъ его посла въ

<sup>\*)</sup> Hist. Rus. mon. II, N. 36.

<sup>2)</sup> Ibid. 3 46.

Польшъ. Но Александръ Рангони утхалъ въ Москву вопреки волъ короля, по совъту своего дяди нунція, на что Римъ посмотрълъ очень неблагоскленно '). Пана опасался, какъ бы не увеличились недоразумънія между Москвой и Польшой, что вредно могло ото-зваться на дълъ католической пропаганды, и какъ бы самое посольство не ухудшило и безъ того незавидное ноложеніе католической миссіи въ Москвъ.

Въ то время, какъ Рипъ билъ сильно озабоченъ улаживаніемъ неблагопріятнихъ для римской пропаганды обстоятельствъ, въ Москвъ совершилось собитіе, очень немаловажное, конечно, и для апостольской каседры. ЗО імля 1605 года Лжединитрій былъ вънчанъ на царство новынъ русскинъ патріархонъ Игнатіємъ. Это священнодъйствіе несомнънно сообщало санкцію праванъ Лжединитрія на московскій престолъ. Самъ самозванецъ, кажется, спъщилъ повънчаться на царство для укръпленія себя на царскомъ тронъ <sup>2</sup>). Къ тому же его царское происхожденіе засвидътельствовала мать царевича Димитрія, инокиня Мареа. Положеніе Лжединитрія на престолъ казалось прочнинъ. Такъ и думали въ Римъ <sup>3</sup>). Слуги папы ожидали, что вънчанний московскій царь будеть смълъе дъйствовать для приведенія русскихъ людей въ лоно римской церкви, если только онъ расположенъ къ католичеству. Надежда на уснъхъ ісзунтской пропаганди увеличилась...

Узнавъ о короновани Лжединитрія, обрадовавшись случаю наномнить ему объ его объщаніяхъ, папа пишеть къ нему торжественное и убъдительное посланіе. Высказавъ удивленіе путниъ Промысла въ судьбъ Лжединитрія и возблагодаривъ Вога за чудесное спасеніе и обращеніе его въ католичество, Павелъ внушаетъ новому вънценосцу мысль о скоръйшемъ введеніи католичества въ Россіи. "Мы увърены, говорить папа, что католическая

<sup>1)</sup> Hist. Rus. mon. II, MM LII m LIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. рукоп. Велев. 133 стр. Де-Ту говорить, что днемъ коронованія сначала было навначено первое сентября; но Лжедимитрій по многимъ причинамъ успориль торжество (Сказ. совр. о Дим. I, 339 стр.). Главной причиной была шаткость положенія его на престол'я (Аделунг. II, 101 стр.).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Рукоп. Велевиц. Прил. въ зап. Жолк. 139 стр.

редигія будеть предметомъ твоей горячей заботливости... Убъждаємъ и умоляємъ тебя стараться всёми силами о томъ, чтобы желанныя наша чада, народы твои, приняли римское ученіе". Для утвержденія царя московскаго въ католичестве папа говорить о немъ, какъ объ единой спасительной вёрё: "только по одному нашему обряду люди могутъ покланяться Господу и синскивать Его помощь..." Католичество — "это та вёра, противъ которой безсильны врата ада, созидаясь на которой, царства и имперіи никогда не падають". А для того, чтобы действительно имёть возможность возбудить у Лжедимитрія усердіе къ римской церкви, папа отправляєть къ нему моналовъ, "знаменитыхъ чистотою жизни и святостію", и предлагаеть, если угодно, и епископовъ 1).

Лжединитрій отнесся съ явныть несочувствіень къ этому напскому предложенію. Сділаль ли бы онь такъ, если бы дійствительно быль послушнымъ сыномъ римской церкви? Не долженъ-ли онь быль принять это предложеніе, какъ въ высшей степени полезное для успіха римской пропаганды, если только онъ заботился объ окатоличеніи москвитянъ?..

Посмотримъ, какъ же относился Лжедниитрій на московскомъ престоль къ католичеству и напскимъ напоминаніямъ относительно введенія его въ Россіи! Что онъ отвычаль на посланія Павла У! Какъ онъ исполняль свои объщанія, которыя раздаваль въ Цольшъ щедрою рукою!

Мы знаемъ, что въ своихъ воззваніяхъ къ русскому народу Лжедимитрій выразиль желаніе умиротворить все православнее христіанство и выставляль себя поборникомъ и защитникомъ православной церкви и отъ кого же? Кто эти враги православія?

Немедленно по вступленіи на престолъ Лжединитрій избраль новаго патріарха на м'єсто низложеннаго Іова. Этинъ избранни-комъ билъ разанскій архієпископъ Игнатій. По посвященіи въ санъ, новый патріархъ обратился къ своей паствіє съ окружною грамотою, въ которой призиваль народъ къ молитванъ о здравін новаго царя Димитрія и его матери и о томъ, чтоби Господь возвисиль муз царскую десницу надъ "латинистеом» и бесер-

¹) Hist. Rus. mon. II, > XLIX.

<sup>«</sup>Христ. Чтин.», № 9—10, 1885 г.

менствомъ" 1). Нътъ сомнънія, что грамота была написана и разослана съ въденія Іжедимитрія. Игнатій не ръшился бы сдълать это самовольно; не даромъ же онъ извъстенъ, какъ единомищленникъ, совътникъ, собесъдникъ и "потаковникъ" Іжедимитрія 2). Итакъ вотъ враги православія: латинство и бесерменство!.. Какое странное и унизительное для католичества сопоставленіе! Допустилъ ли бы подобный поступокъ человъкъ, расположенный къ римской церкви? По слованъ преосв. Макарія, "какъ православный патріархъ, Игнатій не могъ иначе говорить православнымъ" 3); но онъ могъ совставь объ этомъ не говорить. И почему все-таки Іжедимитрій допустилъ такое неуваженіе къ латинству, если онъ былъ усердный католикъ?... И. не странно-ли, что русскіе первопрестольники—дарь и патріархъ привывають народъ къ молитеть объ униженіи предъ православіемъ того самаго латинства, въ которое они хоттади обратить русскихъ людей?!.

Самъ Джедимитрій такъ мало заботился о ділі католичества, что, казалось, по отношенію къ нему не принималь на себя никогда никакихъ обязательствъ. Правда, онъ оказаль нікоторое вниманіе ісзуптамъ, прибывшимъ съ нимъ въ Москву, Имъ отведенъ быль лучшій домъ въ священной для русскихъ кремлевской оградів <sup>4</sup>) и дозводено было безпренятственно совернать богослуженіе и пропов'ядывать. Это очень обрадовало ісвунтовъ. Въ своихъ донесенняхъ начальству они съ восторгомъ говорять, что ежедневно отправляють богослуженіе, самымъ блестящимъ образомъ украшають храмы, а въ торжественные дни, употребляють авуки бубенъ и трубъ, такъ что русскіе начинають съ удивленіемъ признавать въ полякахъ, которыхъ они считали и называли еще недавно сретиками, набожныхъ кристіанъ". Но сами же ісзунты говорять, что они совершають обязанности католической церкви для золя-

¹) Собр. госуд. грамот. и дегов. П., № 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. Сказ , еже соднаск... Член. въ общ. истор. 1847 г. № 9, стр. 18, 20, 21. Лътоп. о метеж. 106 стр. и 97. Изб. Поп. 329, 270, 292 и 407.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. рус. ц. X, 108 стр.

<sup>4)</sup> Оказ. соврем. о Дин. самоз. 1, 340 стр. Петр. Истор. о Велик. иням. Москов. 210 стр. Аделунг. Ц, 129 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Аделунг. II, 101 стр.

кост 1), у которыхъ они были единственными патерами. И въ самомъ дълъ, нужно же было дать гдъ нибудь мъсто богослужебныхъ собраній и католикамъ, явившимся въ Москву вмъстъ съ самозванцемъ. Выло бы несправедливо совствъ лишить ихъ возможности исполнять обряды своей церкви. Лжедимитрій поступилъ, конечно, неосторожно, давъ такое мъсто въ Кремяъ—русской святынъ.

Правда, своими богослуженіями іслумты думали расположить русских въ католицизму, но ужели подобные поступки можно считать серьезными попытками пропаганды? Эти отцы явились въ Москву съ непреложнымъ желаніемъ сдѣлать все возможное для славы римской церкви, съ полною готовностію на всякіе труды, лишенія, гоненія и даже мученія за вѣру; но скоро увидѣли, что такое усердіе ихъ—ненужно и жертва—безполезна.

Они стали вести себя тихо, скроино, о ділахъ процаганды сначала ничего не говорили и съ царенъ и, казалось, прівхали въ Москву безъ всякой задней мысли. Замічательно, что и русскіе не выразнии неудовольствія на поселеніе въ Москві ісзунтовъ, котя такое неудовольствіє было вполні естественно. Ісзунтовъ какъ будто вовсе и не замічали и безъ сомнінія никто не виділь въ нихъ пропагандистовъ ненавистнаго латинства. Сами они изъ служителей папы котіли, кажется, переміниться въ русскихъ священниковъ. Лавицкій, прибывъ въ Польшу проіздомъ въ Римъ, удивиль своихъ собратовъ: онъ быль одіть, какъ поны московскіе, иміль отпущенную бороду, длинные волосы и висящій на груди кресть 2). Кто узналь бы въ немъ ісзунта и слугу папыў...

Вели ли бы себя ісвунты такъ скромно, если бы Лжедимитрій явно благоволяль къ нижь и намеревался при ихъ помощи окатоличить москвитянъ? Если бы онъ думаль распрестранить въ Россіи латинство, то не поваботился ли бы онъ о томъ, чтобы призвать въ Москву побольше такихъ ос. миссіонеровъ? Въдь ихъ было ужъ слишкомъ мало, по сознанію самихъ ісвунтовъ. Что могли сдёлать на необозримомъ полё жатвы нёсколько заброшенныхъ сюда ісвун-

<sup>1)</sup> lbid. II, 107 exp.

э) Рукоп. Велевиц. 140 стр.

товъ? Маржеретъ справедливо говорить, что, если бы Лжедимитрій покровительствоваль имъ, то "въ Россін явилось бы ихъ не трое. н то съ Польскими войсками, не виввшими другихъ патеровъ" 1). Несомненно, что въ начале пребыванія оо. ісзунтовъ въ Москве ихъ положеніе, какъ миссіонеровъ католичества, было незавидно. Оставалась надежда на лучшее будущее. Лжединитрій утешиль объщаність основать въ Москвъ академію и коллегіувъ (конечно іезунтскій) и дозволить католикань инвть свою церковь. Іезунты ожнин. "Мы нивемъ основательную надежду, иншетъ въ Польшу Лавицкій, что, можеть быть, уже въ настоящемъ году общество наше раскинеть свой станъ противъ противниковъ 2). Еще болъе усидило эту надежду ісвунтовь візнчаніс Лжединитрія на царство. При этомъ торжествъ имъ быль оказань почеть: они присутствовали за великогняжескить столомъ и одинъ изъ нилъ (Черниковскій) привътствоваль вънчаннаго царя ръчью 1). Такой почеть. такое вниманіе къ істунтамъ разжигали ихъ желаніе начать миссіонерскую діятельность.

Теперь, послё коронованія Лжедимитрія, они собираются "приступить къ дёлу основательно" и ожидають великаго успёха; просять выслать изъ Польши помощниковъ себь, знакомыхъ съ русскимъ языкомъ и обычаями, и книгъ на латинскомъ, польскомъ и славянскомъ языкахъ для москвитянъ, имеющихъ сделаться католиками 4). Словомъ все подготовлялось для успёшной дёятельности римской пропаганды, не доставало лишь поддержки со стороны царя московскаго, на которую католики имели полное право разечитывать, согласно его обещаніямъ. Несомнённо, Лжедимитрій явился бы на помощь ісвуитамъ, если бы думалъ распространять въ Россіи католическую вёру; но... всё ісвуитскіе сборы и при-

<sup>&#</sup>x27;) Сказан. соврем. о Дим. I, 313 стр.

<sup>2)</sup> Agesyar, II, 101 erp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Де-Ту (Сказ. совр. о Дим. сам. I, 340 стр.). Рукоп. Велев. 133 стр. Аделунг. II, 102 стр.

<sup>4)</sup> Ageayer. II, 102 crp.

готовленія къ миссіонерству оказались преждевременными и безполезными...

Достойно замвчанія, что ісзунты, приходившіє въ восторгь отъ каждаго объщанія Джедимитрія, въ своихъ донесеніяхъ однако не говорять объ особенновъ расположение его въ римской церкви. Московскій царь не заслужиль ихъ похваль по своему усердію къ католичеству; видно, его не за что было похвалить. Вудь самозванець хотя похожь на того фанатива папства, какинь изображають его протестантские писатели, и взунты превозносили бы его до небесъ, какъ ревностивищаго слугу папы. Да и за что было хвалить Лжединитрія? Въ ченъ обнаружилась его ревность къ римской церкви? Не въ тъхъ ли фактахъ, которые указаны нами? Но въдь только возбужденные слуги папы могли видеть въ нихъ нъкоторый успъхъ католичества въ Москвъ. Или на эту ревность указывають объщанія Лжедимитрія, высказанныя ісоунтамь? Но кто знаеть, исполниль ди бы онь когда нибудь эти объщанія? Почти наканунъ своей смерти самозванецъ ими же утъщаль језунта Савицкаго 1) и, въроятно, долго сталь бы утвшать такинь образонь безпокойных слугь папы. Да и доказывають ли объщанія Джедимитрія непреложное его желаніе распространить въ Россів католипизиъ? Нисколько. Самозванецъ хотвлъ основать въ Москвъ академію (по Маржерету, университеть) 2) и коллегіунь; но ножно ли доказать, что эти заведенія сділались бы разсадником католицизма?

Еще раньше самозванца подобную мысль, завести въ Россіи школы и даже университеть 3), имъль царь Ворисъ, и можно ли подумать, что этотъ человъкъ хотълъ подчинить русскую церковь папъ? Самъ Лжедимитрій, задумывая основать школы на Руси, имълъ въ виду исключительно одну цъль—распространить въ своемъ царствъ западную цивилизацію и разсъять невъжество, въ которомъ онъ упрекалъ москвитянъ 4). Конечно ісвуиты были увърены, что дъло воспитанія русскаго юношества въ школахъ, от-

<sup>1)</sup> Рук. Велев. 173 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сказ. соврем. о Дим. I, 314 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Карамз. XI т. 85 стр. в 125 прям. Беръ. Сказ. совр. о Дям. I, 18 стр.

<sup>4)</sup> Скав. совр. о Дим. 1, 49 стр.

крытыхъ Лжединитріенъ, будеть находиться въ ихъ рукахъ, но случилось ли бы это, мы сказать не ноженъ. Пока былъ живъ самозванецъ, его объщанія и оставались объщаніями...

Лжединитрій хотіль вистроить для поляковъ церковь въ Москві. Это била уже совершенно новая затіля. До него кателики не инбіли права "всенародно" исповіднівать свою религію і), хотя неоднократно добивались этаго права і). Такое-то стісненіе и хотіль отмінить Лжединитрій. Онъ, конечно, не разділять предубіжденія сроихъ подданвихъ противъ католической віри, хотіль сділать Россію страною свободи, уничтожить ея замкнутость и изолированность оть остальной Европы. Въ Польші Лжединитрію говорили: вемля здісь вольная, кто какую віру хочеть, такую и держить і); отъ чего же, дуналь онь, въ Москві не предоставить всімъ свободу віроисповівданія?

Ажединитрія удивляла нетершиность русскихь людей къ католикамъ, явная несправедливость къ нинъ по сравненію съ протестантами: въ то время какъ последніе могли иметь въ Россіи свои
церкви, своихъ священниковъ, католики никогда не могли добиться
такого дозволенія. А между темъ, по мевнію самозванца, если
оказывать терпиность, то нужно оказывать безъ различія и протестантамъ и католикамъ. "Я хочу, говориль Лжединитрій, чтобъ
въ мосиъ государстве все отправляли богослуженіе по своему обряду" 4). Москвитяванъ, конечно, не вравилось его намереніе построить римскій костель и они съ недоуменіемъ справивали своего
царя: правда ли, что онъ имеетъ такое намереніе? Лжединитрій
отъбчаль: "почему же мев не сдёлать этого? Да и вы сами не
позволи ли построить хгамъ (synagogam) для еретиковъ (т. е.

<sup>1)</sup> Сказ. соврем. о Дим. I, 261 стр.

<sup>2)</sup> Поссевиев, напр., просиль у Гревиего построить въ Москив костель, но царь сказаль сму: прерквей римскихъ у насъ не бывало и не будетъ» (Карама. IX, 194 стр.). Того же права добивались католики при Бор. Годуновъ (см. Instrukcya Leonowj Sapiezie. Сбори. кн. Оболен. [1838 г. 9 стр.), но опять бевъ услъжа.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Иное сказ. о самов. Грем. 16 т. 12 и 13 стр.

<sup>4)</sup> Kocton. Pyccn. set. Cnb. 1874 r. 3-й вып. 619 стр.

протестантовъ) и при ней школу? ¹) И почему то, что дозволено однимъ иновърцамъ, не дозволено другимъ?

При тошь же самыя обстоятельства обязывали Лжедимитрія покровительствовать натоликамъ. Въдь они именно оказали ему самую двятельную номощь, приняли живое участіе въ его двяв; чънъ-нибудь нужно было заплатить за такую услугу. Самъ самовванецъ надавалъ въ Польшъ объщаній, которыя нельзя было оставить совершенно не исполненными; своимъ отказомъ отъ этихъ объщаній Лжедимитрій вооружиль бы противь себя всехь своихь прежнихъ благодетслей, которые постарались бы открыть глаза обманутому русскому народу и развенчать незаконнаго царя; а главное-до времени нужно было поддерживать сношенія съ Риномъ ради затвраемой войны съ Турпіей и предстоящаго брака съ Мариной. Особенно важно было, кажется, последнее обстоятельство. Самозванецъ боядся, что Сигизмундъ не отпустить изъ Польши его невъсту, и вотъ ради ея вызова онъ старается задобреть короля нольскаго, уверяеть его въ своемъ расположения, оказываеть внимание католической партин, льстить слугамъ папы, даеть объщанія іступтать, приказываеть Вучинскому, отправленному въ Польшу для переговоровъ объ отношеніи Марины къ православной церкви, "соглащаться на все, лишь бы выпустили панну" 1). Последующія оботоятельства показали, что такая уступчивость царя московскаго з) была деломъ разсчета...

Итакъ, наивреніе самозванца построить въ Москвъ церковь для поляковъ доказываеть ли его особенное расположеніе къ католичеству и желаніе подчинить русскую церковь папѣ? Ужели это наивреніе свидътельствуеть о чемъ нибудь большемъ, нежели о простой терпиности къ католикамъ, обусловленной и характеромъ самозванца и историческими обстоятельствами, на которыя мы указали? Только возбужденные ревнители католичества могли върить, что подобное объщаніе царя московскаго служить залогомъ ока-

<sup>1)</sup> Аделунг. II, 101 стр.

<sup>2)</sup> COJOB. VIII, 123 CTP.

<sup>3)</sup> Но Лжедимитрій оназался неуступчивымъ по вопросу о своємъ царскомъ тетулъ и, какъ уведимъ веже, объ отношенів Марины къ превославію, объ исполненів ею обрядовъ православной церкви.

толиченія Россіи. По иниціативъ Вориса Годунова была построена въ бъломъ городъ протестантская кирка 1), указываетъ ли это на его намъреніе распространить въ Россіи протестантизмъ? Въдь и такой поступокъ никакъ не могли одобрить русскіе люди, какъ не могли похвалить и намъреніе самозванца. Послъдній хотьлъ сдълать для католиковъ нѣчто подобное тому, что сдълаль для протестантовъ Годуновъ, и почему же въ намъреніи Лжедимитрія видять нѣчто большее, чъмъ въ поступкъ царя Бориса?—Замъчательно, что на постройку въ Москвъ костела самозванецъ проситъ благословенія и разръшенія у патріарха и духовнаго совъта 1), а не ръщается сдълать это самовольно. Такой поступокъ во всякомъ случать не лишенъ значенія!...

Какъ на доказательство сильной привязанности Лжедимитрія къ римской церкви и готовности его подчинить Россію апостольскому престолу указывають на то, что избранникъ самозванца, патріархъ Игнатій, изъявиль покорность папъ. Такая радостная для папизна въсть распространилась въ Римъ въ концъ 1605 года, какъ им узнаемъ это изъ письма кардинала Боргезе къ нунцію Рангони (отъ 3 декабря) <sup>2</sup>). На чемъ основано это извъстіе, изъ какого источника оно взято, — им не знасиъ; но въ достовърности и справедливости его имъемъ полнее право усупниться. Въ самонъ дълъ не странно ли, что такое радостное событіе, какъ признаніе панскаго главенства со стороны русскаго патріарха, было встръчено гробовыть полчаніемъ Ватикана? Послъ декабря 1605 года папа отправилъ не мало писемъ въ Москву, но ни разу и не намекнулъ на подчинение Игнатія апостольскому престолу, между твиъ какъ подобный случай долженъ быль вызвать целый потокъ папскихъ благодареній Господу Богу за побъду надъ схизною и похвалъ Игнатію. Развъ Римъ не правдновалъ соединеніе всъхъ цервей подъ своею властію, когда русскій митроподить Исидоръ, вивств съ інрархами востока, подписался подъ актами флорентійскаго собора? Развъ апостольскій престоль не увъковъчиль память

<sup>1)</sup> Отношеніе протест. въ Россів въ ХУІ в ХУІ в В. И. Соколова 11 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказаніе, еже содінся... «Чтен.» 1847 г. № 9, 20 стр.

<sup>\*)</sup> Hist. Russ. monum. II, & LX.

подчиненія ему южно-русской церкви, когда два епископа (Ипатій Поцъй и Кириллъ Терлецкій) облобизали ногу папы и вручили ему посланіе, ложно приписанное цівлому собору? Или же признаніе русскимъ патріархомъ главенства Рима было менве знаменательнымъ событість, четь предыдущія? Неть! При токъ нетеривнік Павла V, съ какить онъ желаль видеть себя главою русской церкви, подобный случай отпраздновали бы въ Римъ съ необыкновеннымъ торжествомъ и еще разъ выбили бы медаль съ надписью: "Ruthenis receptis" (на принятіе русскихъ), какъ это было сдълано по поводу введенія уніи на югь Россіи. Но ничего подобнаго такому торжеству не случилось; видно, что нечему было порадоваться!... Какъ-то случайно пронеслась въ Римъ эта въсть о подчинении русскаго патріарха пан'в и замерла она безъ отголоска. Никто ее не повториль, никто, кажется, ей не повъриль. Сколько утвшенія она могла доставить папъ; но мы увидимъ, что онъ приходить въ восторгь не оть этого известія, а по прежнему оть чудеснаго спасенія Джединитрія и принятія имъ католичества. Но и такое восторженное состояніе нашы сильно ослаблялось равнодушіемъ царя московскаго къ делу католической пропаганды. Мы упомянули выше, что самозванецъ такъ нало дуналъ о введенін въ Россін латинства, что, казалось, не быль связань некакими обязательствами по отношенію къ римской церкви, хотя онъ оказываль некоторое вниманіе слугамъ напы и щедро награждаль ихъ объщаніями. Голова молодаго царя московскаго была занята совсёмъ не тёми мечтами, вакія цельяли оо. ісвунты. Его вниманіе было поглощено войною съ турками и жаждою славы; до самой своей смерти онъ не нереставалъ думать о торжестве русского оружія въ борьбе съ неверными, о своихъ военныхъ подвигахъ и вившнемъ блескъ своего царствованія. Немедленно послѣ вѣнчанія на парство онъ отправиль въ Польшу посла съ твиъ, чтобы склонить Сигизмунда къ союзу про-THE'S TYPOR'S 1).

Хлоноты о таковъ союзъ составляють главный предметь сношеній Лжедимитрія съ Римовъ. Для него папа не болье, какъ

¹) Русси. Ист. Биба. I, 46-47 стр.

сивтскій государь, человінь необходиный для сношеній съ Польшей и германскимъ императоромъ и только! Лжединитрій относится нъ нему нисколько не мучше, чёмъ нъ Сигизмунду польскому и вовсе далень отъ того, чтобы униженно принимать его приказанія и благоговійно внимать его внушеніймъ, что онъ, безъ сомнівнія, сділаль бы, еслибы дійствительно быль послушнымъ синомъ римской церкви. Въ этомъ убіждаеть насъ пріємъ панскаго носла Александра Рангони объ отправнів котораго въ Москву мы упоминали.

Рангони прибыль въ Москву въ сентябрв 1605 года "для скорвишаго распространенія католической верн", какъ говорить Петрей '), и въ концъ этого иъсяца представиямся Лжединитрію. Описывая оказанный ому пріемъ. Рангони во всемъ кочеть видіть нроявленіе особеннаго расположенія царя носковскаго къ римской церкви и уваженія въ напъ; но его описаніе указываеть и на нъчто совершенно иное. Съ внъшней стороны пріемъ посла быль блестящій: Рангони быль привезень во дворець въ собственныхъ саняхъ царя, выложенныхъ соболями, покрытыхъ парчею. Впереди посла вхаль въ богатой одеждв шталиейстеръ. Повадъ двигался между радами стрельцовъ. Димитрій приняль Рангони со всею иминестию на поволоченномъ тронв въ премной палатв. Посолъ сказаль царю латинскую речь, которую переводиль для него Вучинскій. Везъ сомнівнія присутствіе при Джедишитрін этого человъка, протестанта по въръ, не понравняюсь папскому посланнику: не даромъ онъ съ презрвніемъ называеть его "еретикомъ". Послв ръчи Рангони Лжедимитрій спросиль: не привезь ли онъ писемъ отъ наны, и, давъ знакъ окружавшинъ его бояранъ встать съ мъстъ, съ наклонениетъ головы освъдомился о здравін папы и его августыйшаго дома. Но въ своей привытственной рычи Лжедимитрій назваль его святьйшество только "верховнымь первосвященникомъ римской церкви". Почему же онъ не призналь папу главою всехъ церквей и своимъ отцемъ, какъ этого ожидалъ Александръ Рангони? Въдь это была удобнъйшая минута для того, чтобы выра-

<sup>1)</sup> Ист. о Вел. ин. Моск. 210 стр.

зить расположение къ римской церкви и почтение къ папъ!.. Послъ, черезъ Бучинскаго, Лжедимитрій просиль извиненія у папскаго посла ва такую холодность къ апостольской каседръ. По предположеню царскаго секретаря, Рангони, конечно, замътиль, что Лжедимитрій произносиль имя его святьйшества съ почтеніемъ; но Рангони, кажется, вовсе этого не замътиль. Самъ самозванецъ сознаваль, что носоль недоволенъ имъ, его ръчь и пріемъ произвели на него не хорошее впечатльніе. Не даромъ же онъ просиль у Рангони извиненія, опасалсь, какъ бы обнаруженная имъ холодность къ папъ не послужила началомъ разрыва съ Римомъ, что, какъ мы говорили, не могло входить въ планы Лжедимитрія, по крайней мъръ, до нъкотораго времени, по соображенівиъ, не имъющимъ ничего общаго съ дъломъ католицизма.

Бучинскій просиль Рангони простить, если онъ сдышаль чтонибудь непріятное; видно, что панскому послу на блестящемъ пріємів наговорили мало пріятнаго и почти прямо непріятностей. Воть почему Лжедимитрій співшить кабинетнымъ образомъ заявить свою преданность панів. Но могло ли это извиненіе, сдівданною чрезъ секретаря (и то "еретика"), искупить обнаруженную холодность къ римскому владыків! Конечно ність. По мизнію самого Рангони, такое извиненіе было почти вынужденнымъ, обусловливалось только желаніемъ загладить неблагопріятное впечатлівніе, произведенное на него царскимъ пріємомъ, а вовсе не особеннымъ расположеніемъ Лжедимитрія къ папів 1). Такъ встрівчаль царь московскій римскаго посла, къ которому Павель V просиль имізть полное довіріе 2) въ надеждів узнать о томъ, какъ Лжедимитрій относится къ римской церкви!..

Въ день аудіенціи наискаго посла не позвали и къ царскому столу. Воть каковъ быль почеть этому дорогому гостю! Впрочень Лжедимитрій и по этому случаю извинился предъ нинь (какан въжливость!); но не странно ли? Свою преданность пап'в онь за-являеть чрезъ "еретика", ненавистнаго слугамъ римскаго владыки, а извиненіе за неприглашеніе посла къ столу шлеть черезь патера.

<sup>1)</sup> Аделунг. II, 108-109 стр.

²) Hist. Russ. mon. II, M XLIV.;

Едва ии это была простая случайность. Лжединитрій почему-то н послів, по вопросу о візронсповіданіи Марины, употребляеть для переговоровь того же Вучинскаго, который извинялся за царя пред Рангони. Могь ли понравиться Риму такой посредникь по ділать религіознымъ? Съ какимъ чувствомъ оставилъ Рангони русскую столицу,— не знаемъ, но едва ли съ хорошимъ; а если онъ прівзжаль въ Москву для содійствія римской пропагандів, то, конечно, догжень былъ разочароваться въ успіхті католицизма въ Россіи. Не даромъ же по прійздів въ Польшу онъ разсказываль і езунтать "многое о Димитрій и о состояніи цілаго государства московскаго " 1), но ничего не передаваль о пріобрітеніяхъ римской церків среди русскихъ схизматиковъ, что было гораздо интересніве для слугь папы, чімъ разсказы о Московін, и даже не ободриль изъ обіщаніями великихъ благь отъ царя московскаго въ пользу апостольскаго престола.

Не только Рангони, но и самъ Павелъ V имълъ полную возможность убъдиться въ томъ, что его "возлюбленвъйшій сынъ", царь московскій, не заботится объ исполненіи своихъ объщанії, данныхь въ Польшв. Доказательство было на инцо: это - письма Лжедимитрія въ Римъ. Кажется самозванецъ редко писаль паль: не даромъ же посибдній нікоторое время жаловался на молчані царя московскаго и говориль, что его долготеривніе истощилось въ ожиданін нявістій изъ Россіи 2). Чімъ ріже писаль Лженмитрій въ Римъ, твиъ цвинве его посланія: въ нихъ со всег ясностію должно было отразиться действительное расположеніе еткъ папр и римской перкви. Въ своихъ письмахъ самозванецъ ж нивлъ нужды скрывать свою преданность апостольскому престелу. если она у него была, какъ онъ скрываль ее предъ русским людьми будто бы по страху предъ ними; на обороть, онъ могь & даже и преувеличить свое усердіе согласно когда-то даннымъ объщаніямь и, пожалуй, должень быль сделать это, если котыль вазаться хорошинь католиконь. Пана жиль ожиданіями, что въ мторомъ нибудь изъ своихъ писемъ Лжедимитрій выразить свек

<sup>1)</sup> Руков. Велевиц. 144 стр.

²) Hist. Russ. monum. II, 1 LXXVI.

полную преданность Христову наибстнику и расположение къ католичеству.

Что же пишеть наив царь московскій? Какъ онь относится къ паценить убъжденіямъ ввести въ Россіи датинство?

Въ грамоть отъ 30 ноября 1605 года онъ хвалится чудесною Божественною помощію, которая дала ему возможность низвергнуть съ престола влодъя, "отцеубійцу его", говорить о своемъ наміреніи жить не въ праздности и бездъйствіи, а ополчиться вмість съ императоромъ противъ враговъ христіанскаго имени, стереть ихъ державу съ лица земли; поетому просить Павла V убідить императора не заключать мира съ турками, для той же ціли предполагаль послать къ Рудольфу и своего посла. Во всей этой грамоть нівть ни слова о распространеніи вз Россіи католицизма, ни о соединеніи церквей 1). Одно это посланіе Лжединитрія могло убить у пашы всякую надежду на его главенство въ русской церкви. Самозванець наміренно не касается тіхть вопросовъ, которые собственно интересны для римскаго владыки. Онъ толкуеть лишь о союзів противъ турокъ, т. е. о такомъ предметь, который никакъ не могь быть на первомъ планів у папы.

Грамота Лжедимитрія могла доставить одно только безпокойство его святвйшеству, въ чемъ послів откровенно признавался и самъ Павель V. Но къ радости папы въ Римъ співшиль іезунть Лавицкій, отправленный самозванцемъ съ упомянутой нами грамотой и уполномоченный передать папів нічто такое, о чемъ ність рівчи въ царскомъ письмів. Можно понять, съ какимъ нетерпівніемъ ждали въ Римів іезунта; отъ него надівлись подробно и точно узнать о дівлахъ московскихъ и объ отношеніи Лжедимитрія къ римской церкви, въ искренности и твердости котораго сильно сомиввался папа.

Римскій первосвященникъ и его служители думали и вёрили, что царь московскій хочеть сообщить нёчто важное и интересное для нихъ; не даромъ же онъ выбираеть посломъ именно іступта. Чрезъ него онъ, конечно, лучше всего могь выразить свое распо-

¹) Древи. Росс. Вивлюе. XII, 460—463 стр. Собр. гос. гр. и догов. II, № 107.

доженіе къ папѣ и католической церкви. Этого именно и ожидали въ Римѣ и горѣли страннымъ нетерпѣніемъ поскорѣе видѣть Лавицкаго. "Мы съ такимъ нетерпѣніемъ ждали отъ тебя писемъ, писалъ впослѣдствім Лжедимитрію самъ папа, что даже упрекали въ медленности спѣшившаго къ намъ, по твоему приказанію, Андрея Лавицкаго, человѣка самаго старательнаго: когда сильно чего нибудь желаещь, то всякое замедленіе нестерпимо").

О ченъ же, о какихъ делахъ большой важности" долженъ быль сообщить пап'в посоль царя посковскаго? Изъ наказа, даннаго Лавицкому, им узнасиъ о желанів Лжединитрія, чтобы напа склониль императора и короля польскаго къ союзу съ нимъ противъ турокъ, убъдиль Сигизмунда дать императорскій титуль царю московскому и сдедаль кардиналовь нунція. Рангони: о введеніш въ Россіи католицияма въ наказть совершения ничего не воворимся 2). Это замъчательно! Даже чрезъ върнаго панскаго слугу Лжединитрій не выразиль ни нальйшаго усердія къ ринской церкви, ни малейшаго намеренія подчинить русскую церковь власти Христова наибстника на зомив. Такихъ ди въстой ждали въ Римъ?!. Что между прочимъ передалъ панъ Лавицкій помино статей наказа, — скажень неже. За первою гранотою вскоре (въ декабръ 1605 года) следовала и вторая, но и она могла доставить пап'в не больше утвшенія, чамъ предыдущая. Въ ней Лжединитрій объщаль доставить безопасность ринскинь инссіонерань, отправлявшимся въ Персію, и выразнять желаніе быть вторными во исполнении даннаю папъ слова 3). И только. Много ли объщала и эта гранота для успъха католицивна въ Москвъ? Могло ли неопредвленно выраженное желаніе Лжедивитрія успоконть нетеривливато папу, подать ему несомивнную надежду на разширеніе его духовнаго господства? Въ одновъ только римскій первосвященникъ постепенно убъждался все: болье и болье,---въ томъ именно, что московскій царь саншкомъ индифферентно относится къ религіозимив вопросамъ и насколько щедро даваль въ Польшъ

<sup>&#</sup>x27; i) Hist. Russ. monum II, Ne LXXVI.

<sup>2)</sup> Солов. УШ, 126 стр.

<sup>&#</sup>x27; 3) Карамя. XI, 226 стр.

объщанія католикамъ, настолько мало заботится объ исполненін ихъ на московскомъ престолъ. Уже не разъ, какъ мы знаемъ, паца напоминаль ему объ этихъ объщаніяхъ, просидъ и убъждаль дъйствовать для славы римской церкви и распространенія католицивиа, посылаль и предлагаль ему усердныхъ помощниковъ, своихъ ревностныхъ слугъ и въ то время, когда въ Москвъ снаряжалось неутвшительное для Рима посольство, о которомъ мы уномянули, дълаетъ новую цопытку побудить Джедимитрія заняться обращеніемъ, своихъ подданныхъ въ католическую въру. Въ письмъ, писанномъ, въ декабръ 1605 года, Павелъ V старается внушить царю московскому, что распространение латинства въ России есть только исполненіе даннаго имъ же саминь обета, что это дело-его священный долгь и достойныйщая благодарность Господу Богу за чудесное спасеніе. Онъ истощаеть все свое праснорачіе на убъяденіе Лжединитрія и всю свою аргументацію на доказательство истинности ученія римской церкви и власти, предоставленной римскимъ папанъ. "Возлюбленевищий сынъ! обрачается Цавелъ V къ царю московскому, отъ всего сердца им убъждаемъ тебя быть благодарныть Богу и помнить Его благодвянія... Ти превосходно исполнишь это, если постараешься подать свъть истины съдящинь во тымв и свии смертней ..

Такъ вотъ въ ченъ обнаружилась у Лжединитрія неблагодарность къ Богу, забвеніе Его благодъяній! Онъ не заботится просвъщать русскихъ схизнатиковъ свътонъ католической истини, а между тънъ такое дъло "пріятнье всякихъ всесожженій, угоднье Господу всякой жертви". Указывая, какъ спасительно заботиться о распространеніи римской въры, папа очевидно хочеть расположить Лжединитрія къ заботь о таконъ богоугоднонъ дъль и для содъйствія царю въ исполненіи пріятнихъ Вогу папскихъ мечтаній посылаєть духовныхъ лицъ и еще разъ предлагаєть, если угодно, епископовъ, такъ какъ "жатвы много, а дълателей нало" 1).

Это уже вторичное обязательное предложение папы снова не встрътило со стороны Джединитрія ни нальйшаго сочувствія. Жатын

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II N LXII.

дъйствительно было много, а дълателей? А дълателей, какъ мы говорили, слишкомъ мало, такъ мало, что его святвйшество долженъ былъ серьезно безпокомъся за судьбы католицизма въ Россіи. Онъ уже не въ первый разъ самовольно посылаетъ въ Москву сво-ихъ усердныхъ служителей; но въ сравнени съ многочисленностию жатвы его была только капля въ моръ. А "возлюбленнъйшій сынъ" папы, царь московскій, вовсе и не раздълялъ опасенія своего святвішаго отца и всть его просьбы и предложенія встръчаль съ такою холодностію, съ такимъ равнодушіемъ, которыя были способны охладить какой угодно пылъ, какое угодно рвеніе.

Если бы Лжединитрій быль хорошинь католиконь, онь постарался бы и безъ напоминаній и предложеній увеличить ряды католическихъ миссіонеровъ; а папа отправиль би тогда въ Россію цвине легіоны своихъ усердныхъ слугъ, постарался бы наполнить нии всв уголки общирнаго нашего отечества. Въ Россіи почти сразу возникла бы цълая латинская ісрархія, которая принялась бы действовать не менее усердно, чемъ въ Польше. Къ счастію нашего отечества ничего такого не случилось, благодаря поливишему равнодушію Лжедимитрія въ папскимъ предложеніямъ. Самовванецъ даже ослабилъ и безъ того ничтожныя силы наличныхъ пропагандистовъ католичества въ Москев, пославъ самаго дъятельнаго изъ іссунтовъ въ Рипъ пословъ въ папъ. Іссунтавъ почему-то не хотвлось принять на себя такое порученіе 1). Не потому ли, что цель посольства, о которомъ мы упомянули, не согласовалась съ нать инссіей и ослаблялись ихъ ряды? Самъ пана, кажется, подумаль, что самозванець удаляеть отъ себя усердныхъ ревнителей католичества и подъ благовиднинъ предлогомъ отослаль Лавицкаго обратно въ Москву.

Религіозный индиферентизиъ Лжединитрія, его равнодушіе къ дѣлу римской пропаганды, холодность къ панѣ, ногли, ножалуй, совсѣнъ убить надежду Павла V на окатоличеніе Московіи. Но одно обстоятельство еще поддерживало уже падавшій духъ римскаго владыки и оживляло эту папскую надежду на подчиненіе Россіи апостольскому престолу. Такинъ благопріятнымъ для Рима обстоятель-

<sup>1)</sup> Рукоп. Велевиц. 137 стр.

ствоиъ быль предстоящій бракъ Лжединитрія съ Мариною—католичкою.

Лжединитрій сдержаль свое слово, данное Мнишку и его дочери. Это било, кажется, единственное изь войкь объщаній, даннихь въ Польшу, которое онъ приведь въ испелненіе. Вскорів послів коронація (въ сентябріз 1605 года) самознанець отправиль въ Польшу Асанасія Власьева съ предложеніемъ руки Маринів. Видно, послідняя сильно правилась ещу и оставила впечатлівніе въ его сердців, такь какъ, не смотря на возможность боліве выгоднаго брака 1), не смотря на множество затрудненій къ женитьбіз на Маринів, онъ непречать ото не биль бракъ по разсчету, потому что за Мариной не только ничего не объщали, но съ самого жениха требовали прогаго 2). Лжединитрій препебрегь даже неудовольствіемъ рудскаго народа, которому не нравилось, что

«Не у внязя онъ береть, не у боярина,

«Не у насъ на Руси, въ каменной Москвъ,

«Вереть воръ себака въ проклятой Литий

«У Юрыя пана Стредонірскаго» 3).

Правда, Лжедимитрій какъ будто нісколько замедлиль своимъ сватовствомъ, но не потому, что хотіль измінить Марині, а потому, что тогдамнія обстоятельства не совсімь располагали къ думамъ о свадьбі. До коронаціи, т. е. до полнаго утвержденія себя на престолі, Лжедимитрій, конечно, считаль сватовство преждевременнимъ; а коронація сначала была назначена (по Де-Ту) перваго сентября, но потомъ перенесена на 30 іюля по многимъ причинамъ 1), изъ которыхъ важнійшею быль, безъ сомнінія, заговорь Шуйскаго противъ царя. До сватовства ли было Лжедимитрію въ виду критическаго положенія его самого? Очевидно, это



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Говорять, въ Польше Ажединитрію предлагали невесту и получие Марины—или наямну Трансильванскую или сестру Онгивичида. Солов. VIII, 119 стр. Костои. Смути. время I, 111 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Собр. гос. гр. и дог. II, 161 стр. Рус. Истор . Виб. I, 94-95 стр.

<sup>3)</sup> Авенаріус. Книга былинъ. Спб. 1880 г. 335 етр.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сказ. соврем. о Дим. сам. I, 339 стр.

<sup>«</sup>Христ. Чтин.», № 9-10, 1885 г.

дъю нужно было отложить до болью благопріятнаго времени. Во всякомъ случат промедление было ничтожное, если только оно было. Лжединитрій вос-таки сибніцть высветь въ Москву свою невъсту и выходель изъ теривнъя, погла она долго не являлась. Онъ онеоргично нобуждаль Юрія ускерить прівадь съ дочерью, сыпаль ону деньти "по любви къ своей нев'есть" і). Словонъ, нев вобхъ поступковъ Лжединетрія видне, что его брань, съ Мариной-несомитино бранъ по страсти. Это обстоятельство было въ BEICUICH CTOMORR BRAND. ALE BATOLINGORS. CARTH MARK, ROROTHO, OTинуно мониман, кака много можеть одълать женимна, горячо к страстно добимал своимъ мужемъ. Марина въ ихъ глазахъ молучала апостольское призваніе, являлись орудість для окатоличенія Московін. И породь, и патеры увінцавали се седійствовать раснространению катомической вары въ России и украниять въ своемъ муже ревность къ римской церкви 2). Ревнители католичества надъялись, что даже только по уваженію къ Маринъ, какъ женъ паря, москвитяне захотять присоединаться нь апостольскому престолу 2). На ней сосредоточнинов всв недежам католиковъ относительно Россін; оть ея брана съ Амединитріенъ папа и его служители ожидали духовныхъ плодовъ для всего христіанства и особенно для католичества 4). Въ лице Марини на московский престоль должна была състь природная католичка; неприкосновенность ся вероисповеданія призналь самь Лжедимитрій. Подобный бракъ дъйствительно быль для Рима радостимиъ, иного объшающимъ событіемъ. При томъ онъ подаваль поводъ думать. что московскій царь рішительно наміррень исполенть свои обіщанія, данныя въ Польше, и уже приступаеть къ ихъ исполненію. Такъ, по крайней мъръ, ръшили въ Римъ и обрадованный пана дароваль полную индульгенцію всемь, молящимся о благосо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лисцинитрій отправить из Миншку до 23 писемъ. См. Собр. гос. гр. и дог. II, №№ 101—106, 109, 110, 112, 113, 116—120, 123, 127—129, 131—137 Сиаз. совр. о Дим. сам. II, 133, 134, 135 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рук. Велев. Прил. иъ зап. Жолк. 135 стр.

<sup>3)</sup> Hist. Russ. monum. II, & LXVIII.

<sup>4)</sup> Ibid. № LIV. CRas. совр. о Дим. сан. II, 148 стр.

стоянін дочери воєводы Сендомирскаго <sup>1</sup>). Павлу V хотвлось какъ можно скорбе видеть Марнну замуженть за Лжединитріємъ, и у него являлось опасеніе, чтобы какія нибудь стороннія причины не равстроили вожделенный бракъ.

Узнавъ о совершившенся (въ ноябре 1605 года) обручени Ажединитрія, котораго заміняль посоль Власьевь, съ Мариною, напа спешить принесть поздравленія царю, его невеств и тестю н превозносить до небесь поступокъ самозванца, виражая уверенность скоро увидеть себя главою русской перкви. Ти, пинтетъ напа царю московскому въ декабре 1605 года, ничете не могъ сдълать болье достойнаго похвалы, болье соотвытствующаго чесему великодумию и есобенному благочестию, какъ то, что весхотыть соединиться славивания бракомь съ Мариною, значною женщиною, возлюблениванием нашею дочерью... Уже вся церковь отинчило о тебь миния... Затькь, что очень замичетельно. Павель благодарить Лжединитрія за расположеніе из кателический дуговини дицамъ и откровенно роворить, что не этивъ расположениемъ къ римскому духовенству, а своимъ бракомъ онъ "укръпиль надежор и дужь всъхъ". Такить образонъ нана подожетельно признаеть, что вниманіе Лжединитрія на натоликамъ н тв фанты, которые, повидимому, свидетельствують о его преданности латинству (и которыя указаны и разопотрёны нами), никогда не считались въ Римъ за доказательство его дъйствительнаго расположения къ впостольскому престолу, такъ что и самъ онъ (папа) и его служители уже отчанлись видеть когда-нибудь исполненіе Димитріемъ его об'вщаній, и только бракъ съ Мариной вновь оживиль ихъ угасавшую надежду. - "Мы въринъ, продолжаеть папа въ своемъ письмъ, что ты хочешь привести къ свъту католической истины и въ лоно римской церкви народъ московскій... Вірь и ты, что предназначень Богомъ къ обращенію москвитянъ въ лоно древней матери, горячо изъ любящей, съ нетеривність жаждущей принять ихъ. Нына им такъ болье привътствуемъ твой счастливъйшій бракъ, что онъ, по нашимъ на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Рукон. Велев. 136 стр.

дежданъ, окажетъ тебъ большое всноможение въ совершении этого спасительнаго педвига 1.

Въ письмахъ къ Маринъ и Юрію папа виражаеть ту же надежду на добрие плоди отъ брака паря посковскаго. Отъ Марини онь ожедаеть, что она вивоть съ своимь мужемь будеть заботиться о распространеніи католицизма: а Миняна убъядаеть нобуждать Диметрія въ введенію въ Россін патинства и содъйствовать ему въ этомъ подезномъ деле 2). - Но какъ различенъ тонъ панскить посланій! Джединитрія нана уговариваеть и убъждаеть иятко и нажно, просить и уполяеть: оть Марины требуеть, Марина приказываеть. "Ты, пишеть онъ царской невесть, вивсть съ возинбленныть синомъ нашимъ, твоимъ супругомъ, должна всвии силами старалься, чтобы богослужение католической религии и ученіе святой апостольской церкви были приняты вашими подданними н водворены въ вашемъ государстве прочно и незыблено. Вотъ твое первое и главићашее дело" з). Почему папа не решается такъ настойчиво и требевательно писать къ царю несковскому? Непотому ли, что между отношениемъ въ католичеству Джедимитрія и отношениемъ Марини-громадное несоотвътствие?

Ожидаемне папою духонене цводы отъ брака царя московскаго доводили его до страннаго нетеривнія поскорве видіть повінчанными Лжедимитрія и Марину. Это нетеривніе было такъ велико, что римскій владыка, вопреки канонамъ церкви, уполномочивалъ патера Савицкаго повінчать царя московскаго тайно въ великій пость 4), и если такая странная великопостная свадьба не состоя-

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, M LVI.

<sup>2)</sup> Ibid. N. LVIII.

<sup>\*)</sup> Ibid. M LYII.

<sup>4)</sup> Нізт. Russ. mon. II, № LXIII. Обрядъ, совершенный въ Краковъ (въ ноябръ 1605 г.), и у современниковъ (см. Сказ. соврем. о Дим. самоз. I, 51, 175, 207, 299, 342 стр. II, 134 стр. Сказаніс, еще сод... 20 стр.), и у нояд-найшихъ историковъ (Сол. VIII, 119, Карам. XI, 230) обыкновенно называется обрученіемъ Люедимитрія съ Мариной; но въ существъ дъла онъ былъ и вънчаніемъ по уставу римской церкви, какъ и названъ въ церемоніалъ (Рус. Ист. Биб. I, 51—71 стр.). А такъ (какъ папа благословилъ Савицкаго повънчать царя въ великій постъ, то нумно думать, онъ котъръ сообщить еще

лась, то потому, безъ сомивнія, что Марины тогда еще не было въ Москвъ; она прівхала туда уже посль Пасхи. Во всяковъ случать такое полномочіе, данное Савинкому, указываеть на навъреніе католиковъ сообщить браку Лжедимитрія съ Мариной санкцію своей церкви; это впроченъ понятно и естественно при нхъ желаніи разжечь у самовванця религіозный фанативиъ.

Какъ папа дорожить брачныть союзовъ Лжединитрія съ Мариной и накъ велики били его ожиданія отъ этого союза можно судить и потему, съ какою заботливостію онъ сившить устранить всь неблагопріятныя обстоятельства, външающія его ваключенію, съ какою предупредительностію онъ старается угодить Лжединитрію и исполнить всякое желаніе его.

Въ то время, какъ им знаемъ, царь московскій мечталь о своей военной славъ, строилъ планы относительно войны съ турками и требоваль, чтобы его называли "непобъдимымъ цезаремъ" и титудовали императоромъ. Этого императорского титула онъ добивался съ заивчательникъ упорствоиъ, котя не унвиъ и написать его гранотно. Въ Подъщъ, конечно, никогда не ръшились бы почтить самозванца такинъ титулонъ, котораго не инвать и польскій король. Требованіе Лжединитрія было встричено не только отказонъ, но н насивниками и глумленіемъ. Со словъ познанскаго воеводи Вучинскій писаль парю: "подлинно тебя Воть сопхнеть съ столици твоей и надобе то указать всему свету и Москве самой, каковъ ты чаловекъ" 1). Не получая удовлетворенія своему требованію, Лжединитрій сердился и негодоваль на поляковь, а вийсто союза съ Сигизичндомъ, сталъ грозить ему войной 2). Между Россіей и Польшей возникали серьезныя недочивнія, которыя повліяли бы н на желаемый Риму бракъ. Недовольный паремъ, его требовательностію и капризами. Сигизмундъ могь не отпустить Марину изъ Польши и любезный напъ бракъ неизбежно разстроился бы; такое опасеніе, какъ ны говорили, было и у Лжединитрія.

большую саницію брану Марины непосредственно съ Ажединитріснъ, котораго въ Брановъ замъняль посоль.

¹) Собр. гос. гр. и дог. II, 258 стр.

<sup>2)</sup> Ibid.

Въ Риме норешнин для блага католической церкви понирить несогласныя стороны, при чемъ, конечно, нивлось въ виду исполнение желаній Лжединитрія, окъ которыхъ онъ вовсе не котель отказываться.

Въ Польшъ не хотвли дать нарко московскому императорскаго THTY 12; & HAHA, BOHDORK MITCHED HOLLCRAFO EDABETCALCYBA, HDERAвываеть своему нуннію негласно удовлетворить Лислинитрія, и Рангони пишеть ему: "Serenissimo et invictissimo Monarchae Demetrio Icannis, Caesari ac Magno Duci totius Russiac... Domino et Regi" 1). Know's toro, no hopywhim Pana, Pahronn golmen's ones. VOBANTE E RODORS VOTVIENTE TREGORBANISME HARS (HR CTOTE TETVES), VERзавъ на польку союза нежду Россіей и Польшей для войны съ турка-MH 2). OTHOCHTOLEHO CAMBIO STOTO COMBA PANTA TARMO XEOHOTALIA OTOHIA усердно. Такъ какъ Лжединитрій ділаль уже приготовленія въ неходу 3), то Рангони биле дано приказаніе изъ Рима употребить всь усилія довесть дело о союзь до конца, такъ чтоби на будущемъ сеймъ въ Польшъ вопросъ о немъ не представлять никавихъ затрудненій <sup>4</sup>). Самъ пана умоляль Сигизмунда не нарушать союза съ наремъ месковскимъ, но встин израми ноддерживать его н украниять 1). Ради чего же всь эти хлопоти памы и его слугъ9 Ради того, чтобы не ревотронися иногообъщающій для вателической церкви бракъ, ради того, чтобы не дать. Джединиврио невода быть недоводьнымъ Римомъ и отнокать предлогь къ разрыву съ никъ. Не увъренный въ расколожени царя косковскато къ рикской церкви, напа укаживаеть за никъ, старается задобрить его, готовъ неполнять каждое требование его, всякое капривное желаніе, чтобы расположить его къ апостольской каседръ. Онъ въ висшей степени предупредителень и любевень по отномению къ

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, M LXV.

³) Ibid. N LXIII.

<sup>\*)</sup> Пов. явтопис. Времен. 17 т. 73 стр. Беръ. Сказ. совр. о Дим. сам, I, 50 стр.

<sup>4)</sup> Hist. Russ. mon. II, M LXXII.

<sup>\*)</sup> Ibid. M LXXV.

Лжединичрію, бъется нов всехъ силь, чтоби сделать ему угодное н за все свои труди, кленоти и любезности просить царя только исполнить свое объщаніе, данное нікогда Кликенту VIII. Паволь V, конечно, въ правъ биль разсчичивать на благодарность себъ со стороны Амединитры и нотому, онаванъ ону не мало услугъ, сивничь съ сноими наможинаниями. Въ инсыев отъ 11 феврали 1606 года цана настоятельно просить и убъядаеть своего \_ весимбиеннаймате сина" заняться обращением русских въ католичество въ силу имъ же саминъ даннаце объта. Выразивъ удивисніе путянь Промисла вы судьбахь царя московскаго (что напа дівдветь почти въ маждомъ мисьмъ), висказавъ, что за свое намъреніе распространить въ Россів католическую віру, Лжединитрій получиль уже награду на эспль (дъдомскій и отповскій престоль) и несомивние получив на небъ. Павель У продолжаетъ: "Тенерь MO C'S ACUSHOSCHICH'S EDUCTYIN E'S TONY, TO CHRESTOLISO ALS TROего народа. Да дасть имъ Воть серапе послушное, даби виннать тобь и оточно повиноваться твоей воль. Дальныйшія слова паны заслуживають полнаго вимпанія. "У тебя есть, пишеть онъ Лжединатрію, много помещниковь и благржедателей среди своихь, KOTODHO, DYKOBOLACK TROUBL HPHERDON'S H HO TROOMY HSBOLOHID. ABHO HOMTOKAK BE JOHO DHOCKON HODER B BRIGH CE BANK OAKными устани чтуть Вога". 1). Эти смова Павиа V указивають. повидежему, на инфотерий усебів наполической профаганди среди русскихъ. и замъчательно, что причиною такого успъха выставдается принаръ самого Джединитоја. Непочатно, почену преосв. Maradia, cradadmines lorssett, 470. candadament ohit loronner ka-TONHEOND, HE OFFENDALD BHEMBHIN HE STO MECTO HENCERCO HUCCHE. уже же повропионеся въ постваующей переписко, оно, покануй, AVVIII DOKASHBARO ON STO OCHOBAYO. MHCAL, WHILL VRASANIO HS HOодновратные напоминанія папін.

Непенветно, накихъ иненно, "помощниковъ и благожелателей" Лжединитрія изъ русскихъ людей, "которие явно притекли въ лоно римсиой церкви", разум'веть папа. Но его слова, несомн'вино,

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, N LXXVI (1-e письи.).

не указивають на прямня соврещени русскить въ католициямъ,--о таких совращениях действетство нечего исизийство. А что были такія лица, которыя дружеле съ иноземцами, окружающими Лжединитрія, в перепинали оть них вічто не соотвітствующее духу времени и русскому благочестію, это мерно. Всего легче могии заразиться таками иноземении "новинострани" тв. которые находились "въ приближенін" въ самовванцу. Интересно опредвлить, чемъ именно они заражались, что заилствовали отъ иноземцевъ и иновържевъ, что перенимали при дворъ царя московскагорасположение ли из ринской церкви, или изчто другое? Оригинальныть образионь: зараженнаго: "иносемминой", челована можеть служить князь Иванъ Хворостининъ, которий вменю "быль при Расстрить въ приближении и впалъ въ ересь. На него очевидно повліяло знаконство съ иностранцами, окружавшими Лжедимитрія. Въ TONTO MO SARAMONAMENTO OTO OPOCLO? "Православную въру хулилъ, постовъ и христіанскаго обичал не хранилъ". Впоследствін у него заметили, что онъ дружить съ иноземцами, держить у себя нконы "римскаго письма" и еретическія кивги; "подлинныя свидівтельства" удостоварили, что Хворостининъ не вельпъ своимъ людямъ ходить вы порковы, отриналь воспресение мертвыхы, хулиль свячных угодниковъ Вожінхъ и жиль "не по христіанскимь обминалив", дею страстную недалю пиль безь просыпу, наваную Светлаго Воскресенья быль ньянь и до свыта за два часа влъ мясное куmante" 1). Both by went suparmoch y seasa Mbana , hexpaненіе христіанскаго обычая"! Конечно его крайнія убъжденія развимись ностепенно, но несомивнию, что съмена ихъ были положены при двор'в Лжединитрія, когда онъ обнаружиль колебаніе въ православной въръ и "пошатнулся" въ ней. На иримъръ Хвороотинина им таквиъ образонъ можемъ видеть, чънъ могли заражеться и иногда заражались приближенныя къ самозванну лица. Не смотря на всю странность взглядовъ Хворостинина, ин рівнительно не можемъ признать въ немъ человъка, зараженнаго изголицизномъ: римская церновь никогда не учила — отрицать воспресение мертвыхъ, хулить

<sup>1)</sup> COMOB. IX, 413 crp.

святиль, не соблюдать постовь, какь делаль князь Ивань, и нана, дунаемъ ин, некогда не решился бы назвать такого отрицателя христіанских истигь своимь возлюбленнымь сыномь, благожелателень римскей церкви, который вийсти сь нинь едиными устани чтить Вога. Сами москвичи признають, что Хворостинивъ быль заражень какеми-то "еретическими ученими", несогласными съ датинствовъ. Позвинствовать такія "ученія", находясь въ прибишженін къ Лжединитрію, князь Хворостининъ икъль конечно полную возножность. Самозванца окружали больше "еретики" -- протестаним, чень католики, на что, какъ увидинъ ниже, горько жаловались и папа, и его служители. Отъ такихъ наперсниковъ царя приближенныя къ нему лица могли узнать нъкоторыя "воль-HHS MHCIH", IPOTOCTARTCKIO BELISZE, MOLIH HOLYHATA OTA HHXB "оретическія" квиги съ самыми крайними, отрицательными, раціовалистическими возвръніями 1). Сами протестанты, конечно, не опускали случая распространить въ Россіи свои убъжденія и для этой цвин воснользованись расположениеть къ нинъ Лжединитрия. Ясно, что они дъйствовали не въ интересахъ римской церкви, и зараженныя ние лица нивает не могле быть попощниками въ дълъ оватоличенія Московін; а нежду тімь протестанти-то именно и ногив найти сочувствующихъ себъ лицъ среди близкихъ къ санозванцу людей, доказательствомъ чего и ножеть служить неязь Хворостининъ, усвоивній несомивню не ученіе римской церкви, а протестантскія мисли и крайнія отрицательныя воззрвнія (отрицаніе воспресенія пертвыхь).--Итакъ ин съ полною віроятностію пожень дунать, что не ватоличество находило себв усерднихъ почитателей среди ивкоторыхъ русскихъ бояръ, а скорве протестантство. На прявыя же совращенія изъ православія въ иновітріе нівть исторических указаній, и много ли было лиць, зараженных вольномыслість подобно Хворостинину, — неизв'ястно. В'вроятно, что очень мало. Всв болве или менве видиме болре Лжедимитріева

<sup>1)</sup> Въ наказъ, составленномъ для Лжединитрія втораго, выражено желаніе окружить государя католиками, которые «не сближали бы его съ еретиками, не подсовывали кині аріанских» и кальвинских» (Солов. VIII, 198 стр.). Значить, при Лжединитрів I бывали таків случая.

царствованія нав'єстны своєю привязанностію къ православію, къ руссвой старинів, какъ къ святынів. Конечно среди ихъ не било и не могло бить их одного благожелателя каколичества и пани.

Слевонъ, ни между чисто-русскими болрами, ни между зараженными "оротическими ученімин" нельзя указать такихь лиць, которыя "явно притекли въ лоно приской переви". Да и санъ нана едва ли внолив уварень въ томъ, что есть таків яюди; въ противновъ случат онъ повблагодарняв бы Господа Бога за очевидную побъду католичества надъ схивною и расхвалиль би Лжедеметрія, который своимъ приміромъ способень привлекаль другихъ въ послушание апостольскому престолу. А нежду тыть какъ свроино и неукърение выражение папи! Онъ даже жасколько противоричнъ соби: то говорить, что царь носковскій пріобриль себъ уже иного моменциковъ въ дъл распрестранения католичества въ Россіи, то просять Лжединитрія понинть своя объщанія и оказанныя опу благодълнія, т. е. косвенникь образовь упреваеть его нь неблагодарности, забинчивести и недавлельности. Не странно ли такое отношение из человаку, даятельке подвизавшенуся на благо ремской перкве? Ужели добрый приниръ Ажелемитрія можно било поощрить только такими напоминаніями о забитыхъ благодъніяхъ и объщаніяхъ?!... Не отранно ле и то, что слуги паши снова прибъгають къ новощи Миника для возбужденія у сакозванца ревности на католицивну и след., не надвются, что слова нашы погуть оказать на царя должное выяніе 139--- Наконецъ Павелъ У посяв уже не товорить, что у Лжедвинтрія есть "много пенощинковъ и благожелателей" Рина среди русских и со словъ върнаго своего служителя ісвуита Лавицкаго иниетъ совершено не то, что въ разбираемомъ нами инсымъ.

Впроченъ и самъ напа одневременно съ написаниемъ егого письма (отъ 11-го февраля 1606 года) могь достаточно убъдиться, что примъръ московскиго царя, его расположение къ католичеству никого не могли привлечь въ нъдра католической церкви.

Въ то время какъ Павелъ V предавался сладкимъ надеж-

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, M. LXIX. HECKNO Boprese ors 11 emp. 1606 r.

данъ по поведу предстоящаго брака Лжединитрія съ Мариной и заботливо старолся устранить всё препятствія къ скоръйшену закимченію его въ надеждё на бистрое распространеніе жатоличества въ Россіи, надъ завітными мечтами Рима пропеслась такая бури, которая готова била совершенво уничтожить и разсіять ихъ.

Къ заклюнению любевнато для Рика брака оказались серьевныя процятотній и, въ огорченію напи, такія процятствія выставляль его "везлюблениваній сынь", царь носковскій. Тогда какъ католики, какъ им говорили, ожидали, что католичество въ лицъ Марини, если такъ можно выразиться, сядеть на москевскомъ престоль, въ Москвъ дукали совершение напротивъ. Джедимитрій, по согласію съ патріарховъ Игнатієвъ 1), ръшиль, что Марина, пожалуй, втайев пожеть быть католичкою и вообще у себя-дома она свебодна держать "набожество и чинъ свой, како похочета", но наружно должна быть принята въ православіе и должна соблюдать обряди православной церкви. Для переговоровь объ этомъ быль отправлень въ Польну "еретичъ" Вучинскій. Можно понять, какъ непріятень биль слугань паны такой посредникъ! Отъ него-нельзя би ждать ни мальйшихъ уступокъ въ пользу римской церкви. Этоть посоль и секретарь Джединитрія должень быль настанвать предъ Мнишковъ и предъ католическивъ духовенствомъ на томъ, чтобы Марина, по крайней мъръ, для формы соблюдала обряди православной церкви, причащалась у русскаго патріарха, ходила въ церковь, постилась въ среду и бла мясо въ субботу и долженъ быль представить, что телько подъ условіенъ этого наружнаго исполненія православнихь обрядовь она будеть коронована на московское царство <sup>2</sup>). О перепрещивания своей невъсти Лжединитрій и не нодиниаль вопроса предъ католическимъ духовенствовъ; такое предложение озмебило бы слугъ наши и не ноправилось бы самону Миншку, который примкнуль къ нартін рев-

<sup>1)</sup> Мы утверждаемъ (вопреки пресов. Филарету, Костонарову, Карамянну, Содовьеву), что попытка сдалать Мернну православною только по наружности была далонъ Лиединатрія и патріарка, а не всего духовенства. Си. объ втомъ въ моей статьв: «Игнатій, названный патріаркъ Москов.» Стран. 1881 г. III, 210—212 стр. Сл. Изб. Поп. 272 стр.

<sup>2)</sup> Собр. гос. грам. и догов. II, 228-229 стр.

интелей католичества и, след., ногло бы разстроить преднолагаеную свадьбу. Лжединтрій не надаліся, что и тё скроння требованія, которыя она предложнять черезть Вучинскаго, будуть безпрекослевно приняты католическимь духовенствомъ. Она скорфе надаліся убёдить русскихъ святителей не требовать непренённо перекрещиванія Марнии и, не смотря на то, что тогда не существовало церковнаго правила о принятін католиковъ ва православіе чрезть крещеніе, однако не рашился нарушить практиковавнійся (но, кажется, невсегда) обычай и предлежнять свою просьбу на разскотраніе духовнаге совета і). Самозванецъ видино хоталь оградить себя оть нареканій русскаго народа за нарушеніе принятыхъ обычаєвъ.

Но какъ ни скромни били требованія Лжединитрія относительно Марини и соблюденія ею обрядовъ православной церкви, однако они шли въ разрізъ съ мечтами Рима. Можно нонять, сколько
огорченія, сколько непріятностей доставили они мунцію и другимъ
слугамъ паны. Рангони и ісвунты увиділи, какая незавидная роль
дается этими предлеженіями Лжединитрія католичеству въ Москвів
тогда какъ оно летіло блистать яркить світомъ світняльника, поставленнаго на свіщниці, а не подъ спудомъ. Вийсто водверенія
католичества въ Россіи, вийсто признанія за нимъ правъ на существованіе наравній съ православіємъ и даже взамінь его, слуги
папи видять, что оно (католичество) считается почти нетершиннию
въ Москві, чінь-то такимъ, что можеть существовать только
тайно. То ли думаль папа, когда приходиль въ восторгь отъ
предстоящаго брака Лжединитрія съ Мариной?

При товъ же самозванецъ прямо противоръчнаъ своимъ объщаніямъ, даннимъ въ Польшъ, что невольно наводило оо. ісвунтовъ на горькую мисль, что Лжедимитрій далекъ отъ осуществленія ихъ завътной мечты относительно Россіи. Радость но поводу престоящаго брака московскаго царя съ католичкою оказалась преждевременною; торжество слугъ пачы опрачилесь, когда Лжедимитрій высказалъ, что Марина формально должна считаться до-

¹) •Сиаваніе, еже содъяся.... Чтен. 1847 г. № 9. 20 стр.

черью православной церкви; а между твиъ въ Польшъ онъ говориль, что не коснется въроисловъданія своей невъсти. Да, онъ
и теперь признаваль за Мариной право у себя—дона выражать
свое благочестіе какъ угодно ("какъ похочеть"); но того ли ждали
ісвунти и не огориало ли илъ такое позволеніе царя? Не указивало ли оне на крайне слабое расположеніе Джединитрія къ католицизму? Несомивнио, да. Въдь для самозванца очевидно всеравно—останотся или ивтъ его жена тайною кателичкою; но въ
глазать русскаго народа непремънно должна присоединиться къ
православію.

Очень понятно, что Рангони не могь удовлетворить требованіянь Лжединитрія; онь не въ правъ быль сділать это бесь согласія напы; но могло ди быть сомненіе въ томъ, что последній останется крайне недоволенъ совершенно неожиданнимъ исхедомъ того діла, отъ котораго въ Рині ожидали великих плодовъ для католичества? Рангони не желаль бы и доводить до сведени наши о требованіях царя московскаго, чтобы не оторчать его святыниество. Онъ нишетъ Джединитрио горячее посланіе, убъждая его оставить свои допогательства и устранить всв затруднения силою самодержавной власти. "Я не сомивваюсь, что когда ваше величество разсмотрите это дело съ своей обычной мудростій и известных благочестіемъ, пинетъ нунцій нарю, то посредствомъ самодержавной власти, которой некто протевиться не должень, отстраните всв ватруднены, не потериите, чтобы закону дано было неприличное истолювание, и не сдълаете никакого принуждения вашей невъсть въ столь важномъ дълъ: въ противномъ случав могутъ произойти большія непріятности. Притомъ же это діло не новое: повсюду видить, что женщины греческаго закона выходять замужъ за датыновъ, и наоборотъ, при чемъ каждый изъ супруговъ сохраняеть прежнее исновидание, прежние обряды; этотъ обычай имъеть силу не только для частнихь людей, но и для государой; говорять, что одинь изь вашихь продковь, задумавь жениться на королевъ нольской, именно предлагаль, чтобъ она удержала всв обряды церкви латинской "1).

¹) Собр. гос. грам. и дог. П, № 124.

Однако доведи Рангони нимало не убъдки Лжединитрія; носледній вовсе не дукаль отказываться оть своихь требованій и. такъ какъ нунцій висказаль, что дозволеніе Марин'я исполнять обряды православной первым требуеть высшей власти, нежели его виноть, то нары и обратился нь Ринь вы его святышеству съ наосьбою санкціонировать его требованія. Но римскій дворь, виня, что Лиминитрій пристичеть вопреми его одиданівнь, рімнять тепоры не далать больше ни маленией уступки. Пусть Марина. цисаль Воргезе, остается непремуению при обрадать датинской неркви, иначе Динитрій будеть находить новое оправданів своему упорежну" 1). Панскій кардиналь откровенно признасть, что до сихъ поръ Римъ вограчался только съ непресборимничь уперсивонь царя московскаго, которое разрушало все нечти паны, что Джединичній, вибото нополненія своихъ объщаній, изискиваль нишь новыя и новыя оправданія своей недівятельности въ пользу римской церкви. Вотъ какъ думали въ Римв о расположении посковскаго наря въ католичеству!... И могъ ли напа исполнить желаніе Лжединетрія и дать санкцію его требованіямъ? Вевь соневнія, неть! Онь, конечно, жалаль би сделать угодное царю носканскому, дорожиль его расположением къ Рину; но, съ другой сторены, удовлетворить просьов самозваща значило цонрать нитересы папства, унявить католичество предъ схиной, отказаться отъ всякой надежди на подчинение России апостольскому престолу. Задача, данная Лжединитріенъ Рину, оказалась слишковъ трудною!... Недаровъ же нава передаль дело пелой конгрегации кардиналовъ и бегослововъ, кеторая тщательно разсиетрала гребованія царя московскаго и, не сметря на все желаніе угодить оку, ръшила вопреки его просъбъ. Аностольскій престоль, висказала эта конгрегація, не разрішаеть въ подобных одучаях отступать отъ исполненія обрядовъ римской церкви, и не бивало приміра, чтобы когда-нибудь разрышиль. Такъ, когда Сигизиундъ польскій отправлялся въ Швенію для ванятія престола, то ему не било повролено сообразоваться съ лютеранскими обычаями 2), следова-

<sup>1)</sup> KOCTOM. MCT. pyc. III B. 636 ctp.

z) Hist. Russ. mon. II, NA LXX m LXXIV.

тельно нельзя нозволить подобинй поступокъ и Марине по отношению къ привосинием перими.

Ранскій престоль, который вибеть непохвальний обичай "предусмотримельно" нарушать церковние каноны ), когда такое вырушеніе можеть принесть польку аностельской каседрі, тенерь, по поводу просьбы Лжединитрія, не хотіль єділать ин налібішей уступки, такъ накъ діло клонилось не из славі панскаго престола, а къ эго униженію. Римь упорствоваль. Это во всякомъ случай запічательно. Оть такого упорства могь разстроиться бракъ Амединитрія съ Мариной, на воторомъ теперь только и поконлась напская радежда на распространеніе католичества въ Москві.

Но Римъ очевидно имель въ виду другое; кожеть бить въ своихъ имеляхь онъ говорилъ: нуеть лучше разстроится этотъ ив-когда желеений бракъ, нежели католичество будеть унижено предъсличей. Во всемъ этомъ деле очевидно проявилась борьба, и борьба упорияя, за интереси папства.—Римъ хотель отнять у Лжединатрія "новое оправданіе его умерству". Онь когъ разсчитывать и на то, что самозванень, получивъ отказъ, сегласится действевать по указаніямъ аностольскей каседри; когъ, наконень, думять, что енъ уступить по вюбви къ своей невъсть. Одного только наиство не могло пережить— добровельного униженія предъ схазкой.

Упоретвовать Римъ, но не соглашался и Ажединитрій. А нежду тімъ вопрось объ отношенін будущей московской царици къ правоснавной неркви представляль для Лжединитрія саний удобный случай выказать свою ревность къ католичеству, если только она у него била. "Переговоры о женитьбі, говорить преосв. Макарій, вызвали его яснію обнаружить снои отношенія къ православію и натинству". У что же обнаружить Лжединитрій Расположеніе ли

<sup>&#</sup>x27;) Признавіє самаго папы. Инноментію 1V, во время сношеній его съ знаменятымъ вняземъ галецкимъ Даніндомъ Романовичемъ, было предложено дать свою самицію браку Васяльна съ Дубровкой, заилюченному въ третьей степени провнаго родства. Папа согласился, оговариваясь, что, котя подобвый бракъ и невозможенъ по церковнымъ канонамъ, но римская церковь предусмотрительно, обходить ихъ, когда требуетъ этого очевидная польза. Hist. Russ. mon. I, № LXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. рус. ц X т. 114 стр.

къ рикской церкви и заботу о распространение католичества въ Россія? Совстви неть! Нечего подобнаго не заметили слуги папы. Лжединитрій упорно настанваль, чтоби Марина въ глазать русскаго народа была православною, хотя при тякой настойчивости рисковаль навсегда потерять нежно любиную имъ Марину. Если бы онь действетельно хотель ввести. Въ Россіи католинескую веру, то должень быль бы не въ Рикв клопотать относительно исполненія Маринею обрядовь православной церкви, а, на обороть, въ Россін-о дозволенія шивть себв жену-католичку. Конечно, русскіе люди посмотрели он на это неблагосклонно, даже враждебно, но почену Лжединитрій не постарался уб'вдить духовенство и бояръ согласиться на его просьбу, -- убъдить, котя теми же доводами, какими убъждаль его самого Рангони? Почему онъ не попробоваль прибъгнуть къ своей санодержавной власти, на которую указиваль оку панскій нунцій? Відь самь Ажединитрій будто би хнастался панскимь посламь, что у него "подъ руку модведены" и патріархъ, и интреполити, и архіопископы, и енископы, вев его слушають и "творять его BOAD " 1), TAEL MOVERY WE ONL HE REMCTBYOTH TAKE, KAKE KOVETE! Заченъ просить совета и благословения у православнаго духовенства? Такъ не бы онъ ноступалъ, есле бы былъ "католиковъ въ думев" и непременно хотель подчинить русскую церковь напе?-Въ случав народнаго рокота за оскорбленіе редигін Джедимитрій могь опереться на натріарка, который соглашался съ нить. Притонъ же н самъ царь, и ісвунты отлично поненали, что введеніе католичества въ Россін никогда не будеть вотрічено съ востергонъ в, когда ни начни вводить его, всегда встретатся препятствія. Вракъ съ Мариной побуждалъ только Лжединитрія обнаружить свои синпатін къ римской цервви и, по крайней мере, оградить католичество въ лице Марини. Этого-то и ждали въ Риме, на этокъто и поконансь мечты папы. Но такинъ мечтамъ не суждено было осуществиться!... Марина, какъ мы увидниъ, была принята въ православную церковь чрезъ миропомазаніе. Дівло, вівроятно, было

¹) «Сказаніе, еже содъяся...» «Чтен.» 1847 г. № 9, 19 етр. Собр. госуд. гр. се догов. II, 298 етр.

улажено между Лжединитріенть, Юріенть и самой нев'єстой. По крайней мізрів послівдняя никогда бы не предпочла религіозные интересы московской коронів '). Римская пропаганда молчаливо покорилась необходимости въ надеждів, что Марина силою женской прелести суміветь все переділать сообразно папскимъ видамъ.

Преосв. Макарій, кажется, думаєть, что въ переговорахъ о женитьов Лжедимитрій обнаружиль полное уваженіе къ пап'в и преданность римской церкви. Но отчего же такихъ чувствъ не заметили у него ревнители католичества, предрасположение видеть въ царъ послушнаго сына апостольской каоедры? Изъ-за чего они раздражались, изъ-за чего безпоконлись? Ужели безъ причины? Правда, Лжединитрій не требоваль перекрещиванія Марини и позволяль ей быть тайною католичкою; но онь и не могь ноступить иначе и по религіозному индиферентизму и по случайнымъ обстоятельствамъ. Настанвать на перекрещивании нев'ясты было равносильно отказу отъ нея, -- это очень хорошо зналъ Ажедимитрій; но отказаться отъ Марины онъ быль не въ силахъ. потому что горячо любиль ее и быль сильно привазанъ въ ней. Дозволяя ей тайно держаться католичества. Лжедишитрій прилагалъ къ своей невъстъ принципъ своей въротериимости, но совсъмъ не въ такихъ широкихъ разиврахъ, въ какихъ допускалъ тотъ же принципъ по отношению въ обыкновеннымъ смертнымъ -- своимъ подланнымъ. Онъ дъдалъ большую уступку въ пользу православія!.. Настанвая на томъ, чтоби Марина была принята въ пра вославную церковь и соблюдала ся обряды, Лжедимитрій призналь неизмъннымъ то положение, что русская царица de jure непреминно должна быть православною, коть de facto ножеть н не быть ею. Такая настойчивость и не нравилась слугамъ напы; они хотели возвесть на носковскій престоль чистую католичку. Но къ своему огорчению Римъ, какъ им сказали, не могь побъ-

<sup>1)</sup> Миншевъ говорилъ, что онъ наблюдалъ за своею дочерью, какъ бы она «ради замужества» не отступила отъ своей въры (Рус. Ист. Биб. I, 105 стр.). Слъд. Марина была не прочь даже совстиъ бросить ; католичество, линъ-бы получить московскую корону.

<sup>«</sup>Христ. Чтин. , № 9-10, 1885 г.

дить упорство Лжедвинтрія!.. Но непріятность эта не была оди-

Въ то время, какъ нана переживалъ невеселня минути поднятому Лжедимитріемъ двлу объ отношеніи Марини къ православной церкви, въ Римъ прибилъ Лавицкій. Мы говорили, съ какить нетеривність паца ждаль прибитія ісзунта въ чаянім подробно узнать о томъ, о чемъ больло его сердце. На другой день своего прибитія въ Римъ (19-го марта 1606 года) Лавицкій удостоился панской аудіонців, и послі того Павель V нівсколько разъ требоваль его къ себв 1). Такъ важны были для него iesyитскія въсти. Лавицкій вручних нап'в письма царя московскаго (о седержаніи которыхъ им упоминали) и безъ сомивнія вель переговоры о техъ предметахъ, о которыхъ сказано въ данномъ ему (и извъстномъ намъ) наказъ. Но не посланія Лжедемитрія, статьи наказа ісзунту не могли доставить и действительно не доставили его святьйшеству ни мальйшаго утьшенія. Въ нихъ, какъ им знаемъ, московскій царь совершенно итнорируеть вопрось о соединеніи церквей и о распространеніи католичества въ Россіи и такимъ образомъ явно обнаруживаеть холодность къ тому дълу, на которое онъ, по мнению нашы, призванъ Промысломъ Божимъ. Ни налышнаго чувства удовольствія не испыталь Павель V оть прочтенія посланія своего "воздюбленнъйшаго сына"—Димитрія. Онъ лишь оффиціально извъстиль царя о нолученіи ихъ отъ Лавицкаго и откровенно высказался, что не они, не его письма, а разсказы ісвунта доставили ему наслажденіе. Не извъстно, что служило предметомъ такихъ усладительныхъ разсказовъ и какія "достойныя вещи" о Лжединитріи передаль пап'в Лавицкій, только его святьйшество, слушая ісзунта, шлакаль оть радости и жалълъ, "отчего Лавицкій не ножеть сказать всего вдругъ" (какое странное желаніе!), какъ хотелось папъ. Видно, что разсказы ісзунта были слишкомъ пріятны римскому владыкъ. Они привели папу въ твердую увъренность, что апостольскій престоль наконець сдплаеть великія пріобротенія въ Московін н

і) Рукоп. Велевиц. Прилож. въ зап. Жолкев. 145 стр.

Павель V воздаеть благодарность Господу Богу за то, что Онъ, индосердий, "благоволила утигишть его въ безпокойстваже" 1). Здёсь, въ этихъ словахъ, нана висказался какъ-то невольно, при случав, но совершенно откровенно: онъ удостовърдетъ, что до прибитія Лавицкаго въ Ринъ далеко не билъ убъжденъ въ возножности распространенія католичества въ Россіи и крайне тревожился за его судьбу, констатируетъ тотъ фактъ, что до сего времени (письмо отъ 10 апръля 1606 года) ринская церковь не сдълала никакихъ пріобрътеній въ Москвъ. Такикъ образонъ слова самого ринскаго нервосвященника ръшительно подтверждаютъ то, что ми досель говорили.

О своемъ безпекойствъ, о своемъ опасеніи за дѣдо римской пронаганды въ Москвъ папа угоминаєть и въ нисьмахъ къ Миншку и Мацъевскому. "Съ какою заботою, нишетъ онъ Юрію, ми думали объ этомъ дѣдъ (распространеніи катодичества въ Россіи), о томъ скажетъ тебъ отецъ Андрей Лавицкій" 2). Кажется, для Павла V непріятин и самыя восноминанія о пережитомъ тревожномъ времени; онъ не хотѣдъ бы и говорить о немъ; такъ невеселы были до прівзда ісзунта въ Римъ мысли его святѣйшества!..

Теперь, песлё разсказовъ Лавицкаго, настроеніе папы, досель мрачное, стало просвітляться. О. Андрей, писаль Павель V къ кардиналу Мацівевскому, "такъ много обіщаль намъ оть благочестія князя Димитрія, что мы вполнів візримь, что, съ помощію Божією, лемо можеть случиться то, чего мы такъ сильно желаємь" з). Лавицкій только еще въ будущемъ судиль многое отъ благочестія царя московскаго; должно быть наличные факты не свидітельствовали о его расположеніи къ католицизму. — Папа наслово повірнять ісзунту. Утіменный, восторженный его разсказами и обіщаніями, онъ написаль умилительное посланіе Лжедимитрію съ убіжденіемъ поскоріве привесть схивиатиковъ въ послушаніе апостольскому престолу. Павель V все еще продолжаєть удивляться мутямъ Промисла Вожія, допустившаго бізготво царя московскаго

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, M LXXVI (2-e nuc.).

<sup>2)</sup> Hist. Russ. mon. II, M LXXVI (4-е инс.). Рук. Велевип. 151—152 стр.

<sup>3)</sup> Hist. Russ. mon. II, M. LXXVI (5-e nuc.).

въ Польшу и благоводившаго просветить его светомъ католической веры. "Надобно удивляться этимъ деламъ Божіниъ! восклицаютъ папа. Если им вникнемъ въ нихъ своимъ умомъ, то необходимо должны воскликнуть съ Апостоломъ: о глубина премудрости и разума Божія!"...

Убъядан царя действовать для слави ринской церкви, Павель У готовъ видёть въ немъ втораго Константина. У тебя ноле обширное, говорить нана: сади, съй, пожинай на немъ, повсюду проводи источники христівнскаго благочестія, строй зданія, которыхъ верхи касались он небесъ, воспользуйся удобностію места и, какъ второй Константинъ, первый утверди на немъ римскую церковь". Пана дунаеть, что это очень дегко сдълать. По его мижнію, царь московскій инфогь право жизни и сперти надъ своими подданными и удивительно, ночему Лжедимитрій не прикажеть имъ признать вдасть ринскаго владики. "Такъ какъ мы, пишеть Павелъ V, можень дълать в земль своей все, что закочень, то повемьсой. Пусть народы твои услышать гласъ истиннаго настыря, Христова на землъ намъстника". Ясно, что на напу благотворно подъйствовали разсказы и объщанія прибывшаго въ Рямъ ісвунта. Но вийсти съ радостними вистями Лавицкій принесь и вовсе не добрыя, вовсе не радостныя, а такія, которыя возбуждали въ начъ новое безпокойство и доставляли ему явное огорчение. Лавицкій не могь серыть того, что Лжедимитрій окружиль себя советниками, вовсе нежелательными Риму. Это не были схивиатики славные), которыхъ царь долженъ быль держаться но необходимости, а "оротеки", отступники отъ римской церкви, т. е. протестанты; таковы были телохранители Лжедимитрія и его тайные совътники поляки Бучинскіе. Къ носледнить самозванець быль гораздо больше внимателенъ, нежели къ оо. језунтамъ; они, а не католики, были действительными наперсниками царя. Вести грустиня!.. Среди такихъ приближенныхъ, схизнатиковъ и оротиковъ, Лжедимитрій могь р'вшительно охладіть нь католицизму, расположеніе къ которому, какъ съ огорченіемъ замівчали слуги напы, у него постепенно угасало все более и более. Дело мегло окончиться полнымъ разрывомъ съ Римомъ. Какая серьезная опас-

ность!.. Нужно было предотвратить ее и хотя сволько-нибудь воспламенить у Лжедимитрія ревность къ апостольской каеедрів; для этого пана желаль бы видіть царя окруженнымъ своими ревностными слугами, главнымъ образомъ ісвунтами, и потому поспівниль отправить о. Андрея обратно въ Москву (онъ впрочемъ не возвратнися въ Россію за спертію Лжедимитрія); "посылаемъ тебів обратно Лавицкаго, которий много кой-чего объявить тебів отъ нашего имени; особенно внемам увъщаніямъ не вегорять себя и своихъ еретикамъ и не удаляться отъ совъта мудрыхъ и блапочестивнять мужей"). Не ясно ли изъ этихъ словъ папы, подъ чьимъ исключительнымъ вліяніемъ находился Лжедимитрій? Подъ вліяніемъ ли "благочестивыхъ мужей", т. е. католиковъ и особенно ісзунтовъ, или подъ вліяніемъ ихъ недруговъ— еретиковъ протестантовъ?..

Нъть ни мальйшей возножности скептически отнестись въ извъстіянъ Лавицкаго, и цана не сомнъвается въ нихъ; онъ только желаеть, чтобы Лжединитрій на будущее время избігаль своихь прежних советниковъ, ненавистныхъ Риму, и приближалъ къ собе ревнителей католичества. Но надвется ли Павелъ V на то, что царь московскій послушается его добраго совіта? Едва ли. Горькій опить научиль его не слищкомъ полагаться на послушаніе "вовлюбленнъйшаго сына" римской церкви. Это недовъріе выразняось и теперь. Понявъ изъ разсказовъ Лавицкаго, что ісзунты не подъзуются милостями Лжедимитрія, напа хочеть окружить этими совътниками московскую царицу и цоручаеть ея расположенію и Лавицкаго, и весь ісвунтскій ордень, подезный цізлому світу (toti orbie terrarum utilem societatem). Папа хочеть добиться, чтобы оо. іезунты, хотя косвенно, чрезъ Марину, когли оказывать свое вліяніе на Лжединитрія и могли руководить имъ для блага римской церкви. Къ огорчению папи, Марина никогда не отличлась особенною привизанностію къ істунтамъ, даже не любила ихъ и въ духовимхъ нуждахъ обращалась исключительно къ францисканцамъ. Рангони "съ особеннымъ стараніемъ" рекомендовалъ

<sup>1)</sup> Hist. Russ. mon. II, № LXXVI (2-9 nuc.).

ей (предъ отправленіемъ въ Москву) істунта о. Савицкаго, а она вопреки общему ожиданію" не хотіла исповідываться у него и въ свою свиту взяла четырехъ монаховъ ордена св. Франциска. Правда Савицкій сопутствоваль будущей московской цариць, но казался совершенно лишнимъ, и только істунтская навязчивость могла побуждать его на дальнійшій путь. Уже въ конці путешествія (въ Вязьмі) Марина удостонла своего вниманія о. істунта. Савицкій чрезвичайно удивился перемінь въ отношеніяхъ къ нему царици и даже не візрить своимъ ушамъ, когда услышаль приглашеніе къ Маринь і). Такъ чуждалась она этихъ усерднихъ слугь папи. И вниманію такой женщины пана поручаль цілый істунтскій ордень!...

Обращаясь въ своемъ письмъ къ Маринъ, Павелъ V убъждаеть ее воспитивать своихъ будущихъ дътей въ строгомъ благочестій и съ юныхъ лъть напонть ихъ мислію, что на нихъ-то именно и лежитъ священнъйшая обязанность распространять истинную (т. е. католическую) религію. При этомъ папа превозносить де небесь московскую царицу и пишетъ ей самыя нъжныя строки: "мы оросили тебя своими благословеніями, какъ новую лезу, насажденную въ виноградникъ Господнемъ; да будешь дщерь, Богомъ благословенная, да родятся отъ тебя сыны благословенные, каковыхъ желаетъ святая матерь наша церковь, каковыхъ объщаетъ благочестіе родительское, т. е. самыхъ ревностныхъ распространителей въры Христовой <sup>3</sup>).

Итакъ на кого же Павелъ V воздагаетъ свои дъйствительным надежды относительно распространенія католичества въ Москвъ На того ли, въ коиъ онъ готовъ видъть втораго Константина, или на ту, которая, въ его глазахъ, является лозою, насажденною въ виноградникъ Господненъ, или же, наконецъ, на будущее потоиство возлюбленной Риму четы Улсно, что гораздо болъе на послъднихъ, чъвъ на перваго. На этомъ потоиствъ сосредоточиваются послъднія панскія надежды и мечты. Но доживеть ли папа до того времени, до того радостнаго дня, когда московскій престоль перейдеть къ сынать Мари-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рукоп. Велевиц. Прилож. къ зап. Жолк. 139, 142, 143 и 164 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hist. Russ. mon. II, № LXXVI (3-е пис.).

ны? Едва ли; вероятно, нетъ. Куда же девалась надежда Павла V, высказанная имъ въ началъ Лжедимитріева царствованія, надежда на то, что Господь соподобить его лично видъть Россію у ногъ Христова наместника на земяв? Она, очевидно, стала отодвигаться на неопредвленное время въ будущемъ и почти ръшительно за предвам парствованія Лжедимитрія. Съ техъ поръ, какъ была высказана такая мысль, многое измънилось; перемънился и самозванецъ. Папа замътилъ, что онъ не питаетъ особеннаго расположенія къ римской церкви; наобороть онъ нуждается въ постоянныхъ напоминаніяхъ относительно исполненія даннаго имъ же саиниъ объщанія и, что всего оскорбительные и грустиве для римскаго владыки, крайно невнимателенъ къ этимъ напоминаніямъ. Отъ одного ослушанія царя московскаго можно было придти въ отчанніе и потерать терпівніе. Впрочемъ, пока система письменныхъ напоминаній была единственно возможною для воздійствія на Лжединитрія. Въ Москвъ, правда, были католики и ісзунты, но царь, какъ мы знаемъ, устраницъ ихъ отъ себя и такимъ образонъ рішительно парализоваль вліяніе католической партіи. Осталась еще надежда на Мнишка, который спешиль уже въ Москву. Какъ тесть Лжединитрія, сендомирскій воевода естественно долженъ былъ сдълаться его приближеннымъ человъкомъ, наперсникомъ и главнымъ советникомъ. Нужно было расположить такого полезнаго человъка къ содъйствію Риму въ его завътнихъ желаніяхъ и стремленіяхъ. Пана пишеть Юрію письмо, зам'вчательное по своей откровенности: оно хорошо показываеть, какъ ничтожны были папскія ожиданія отъ саного Лжедимитрія для успъха римской пропаганды въ Россіи. "Наша надежда, писалъ римскій первосвященникъ (отъ 10-го апръля 1606 года), на распространеніе католической религіи въ Московін преимущественно основана на твоемъ благочести". Такъ не високо инвніе ринскаго владыки о ревности самозванца къ католицизму! Папа почти ръшительно ничего не ждеть лично отъ Джедимитрія въ пользу рикцеркви и безмерно выше его ревности ставить благочестіе развратника и ханжи Юрія Мнишка. Онъ говорить, что сильно

нуждается въ помощи и содъйствіи сендомирскаго воеводи для распространенія католичества въ Москвъ и виставляеть Юрію на видъ то, что и для него "конечно важно, чтобы могущественный князь Димитрій и его народъ находились въ подчиненіи и послушаніи св. римской церкви" 1). Ужъ не боялся ли папа, какъ бы Лжедимитрій совствъ не бросилъ католицизиъ и не разорвалъ бы окончательно сношеній съ Римомъ?!...

Н. Левитскій.

(Ilpodoancenie candyems).

<sup>&#</sup>x27;) Hist. Russ. mon. II, No LXXVI (4-e nuc.).

# Малонавъстные западные проповъдники IV въка.

Св. Аквросій Медіосанскій.—Гавденцій, списковъ Врешіанскій.

(Oxonvanie 1).

#### Св. Анвросій Модіоланскій 2).

Сынъ знатныхъ родителей (отецъ его, по имени также Амвросій, былъ praefectus praetorio въ Галліи, управляя въ то же время Испаніею, Вританіею и частню съверной Африки), Амвросій

<sup>1)</sup> См. предъидущ. кн. Христ. Чтенія.

<sup>2)</sup> Первоначальныя свяденія о немъ: 1) Vita S. Ambrosii, mediolanensis episcopi, a Paulino ejus notario, ad beat. Augustinum conscripta, na Surii acta Sanctorum, ad IV April, t. II, w въ Бенединтинскомъ изданія твореній Ак-BPOCIA, a TAKES Y Migne B's patrologiae cursus completus, s. lat. t. XIV, col. 27—46. 1845 г.; 2) Vita et institutum S. Ambrosii, составленная нензвастнымъ по Метафрасту, помъщавшаяся въ водексахъ Больбертинской библютеки,--она помъщена в у Миня col. 45-66; 3) Vita S. Ambrosii... ex ejus potissimum scriptis collecta et secundum chronologiae ordinem digesta, y Mara col. 66-114; 4) Отрывочныя свидътельства Василія В., Гавденція, Іеронима, Руонна, Автустина, Павина, Кассіана, Проспера, Осодорита, папы Геласія и др. собраны у Миня же, t. XIV, col. 113-120. Изъ писателей новаго времени-Ф. Меaanomona oratio de divo Ambrosio en libellus de scriptor. ecclesiast., Norimb. 1780 r.; Godefroy Hermant...Vie de St. Ambroise, en XII livres, Paris 1679 r.; Tillemont, memoires t. X, p. 78 sq.; Histoire litteraire de la France t. 2, p. 325 sq.; Du-Pin, II. p. 250 sq.; Oudin I, p. 655 sq.; Fabricius — Bibliotheca lat. t. III; Ceillier, t. VII, p. 329 sq.; Cave I, p. 261, Weissenbach, bibl. patr. t. I, p. 113 sq.; Schönemann I, p. 148 sq.; Tricolet, bibl. manual. Patr. III, p. 1 sq.; Bāhr, Geschichte der romisch. Liter., II, s. 142 sq.; Pruner.—Die Theologie d. heiligen Ambrosius. 1862; Правоск. Обозраніе за 1861 г. т. IV ж V (статья прот. Алексискаго); Филарета Черниг. Истор. ученіе объ отажъ цериви, т. II, § 159-161; Въ изданія Поспілюва: «О долиностихъ свя-

родился около 335-340 гг., по однить въ Ліонв, по другимъвъ Триръ, гдъ была резиденція галльскаго префекта въ IV в., вивств съ братомъ Сатиромъ получилъ самое лучшее светское образованіе въ Рим'в, куда по смерти отца переселнися вивств съ матерью, сестрой и братомъ; краснорвчие изучалъ подъ руководствоиъ знаменитаго оратора, префекта Симиаха. Затвиъ быль сначана адвокатомъ въ Римв, а потомъ, еще въ полодихъ пътахъ, въ 370 г. получиль высокій пость консульскаго префекта (сопsularis) Лигурін и Энилін (тенерешнія области Милана, Генуи, Париы, Модены и Болоныи), резиденціей котораго быль Миланъ. Въ 374 г. умеръ здёсь епископъ Авксентій. Въ это время борьбы православія съ аріанствомъ, избраніе новаго епископа сопровождалось страшными, иногда кровавным смутами, такъ какъ каждая сторона хотвла имъть епискономъ своего приверженца. Во время выборовъ преемника Авксентію, Амвросій по званію представителя гражданской власти пришель въ церковь, где происходили выборы, чтобы наблюсти за порядкомъ. Желая предупредить бурныя смуты, Анвросій взощель на описконскую каседру и сказаль къ народу рачь, въ которой убъждаль его не оскорблять святости въста безпорядками и мирно, благоразумно решить предстоявшій ему во-

щеннослужителей Церкви Христовой (Кієвъ, 1875); «Пастырская жизаь св. Аниросія» стр. I—LXXIX; Воскресное Чтеніе годъ XI, стр. 377.

Изданія его сочиненій: Opera S. Ambrosii ed. Basil. 1527, 1538. Paris 1529, 1539, — edit. cura Lud. Miraco. Paris 1549—1551, — edit. emend. per Costerium, Basil. 1555, 1567,—edit. repurg. emend. aucta studiis S. Gillotii. Paris 1569 г.,—edit. ad mss. codd. emend. et cura card. Felicis de Monte Alto (впосявдетвін папа Сякеть V), Romae 1579—1587 г. (изданіе тенденціосное и обезображенное), Paris 1586, 1603, 1614, 1661 гг., — edit. studiis monachorum S. Mauri, Paris 1686—1690 г.,—Venet. 1748 г.—Migne, Patrologiae cursus compl., s. lat., tt. XIV, XV, XVI и XVII. Parisiis, 1845 г. На руссцій языкъ его сочиненія по частямь переводились въ духовимъь пурнавахь: Восиресномъ Чтенія, Христіанскомъ Чтенія и въ «Руководства для сельских пастырей» (см. по указателямъ из этемъ мурнавамъ) и отдъльно изкоторыя сочиненія, именю: «О понавнія» два инити (церковной печати) 1823 г. и новый переводъ большей части этого сочиненія Посиллова, Кієвъ, 1875 г.

просъ. Увидъвши Амвросія на епископской каседръ, одинъ ребенокъ воскликнуль: "Амвросій—епископъ!" Народъ, дотоль не помишлявшій объ епископской кандидатурь Амвросія, приняль голось ребенка за указаніе Провидънія; самая рѣчь Амвросія, только что произнесенная, служила доказательствомъ его кроткаго, истинно пастырскаго характера и его 'учительныхъ способностей и такимъ образомъ префектъ избранъ быль въ епископа. Напрасно Амвросій отказывался, ссылаясь на то, что еще не крещенъ, стараясь набросить тѣнь на свою частную жизнь, напрасно, наконецъ думаль спастись бъгствомъ: народъ настигъ его за городомъ и привелъ въ церковь. Уступая любви къ нему народа, Амвросій крестился, въ семь дней прошелъ всѣ низшія церковныя степени и быль посвященъ въ епископа, имъя 34 года. Императоръ Валентиніанъ, уважавшій его за мудрое гражданское управленіе, съ радостію утвердилъ выборъ нареда.

Объ Амеросів, какъ и о многихъ другихъ еписконахъ этого славнаго въ исторіи церкви нераздівленной віжа, слідують сказать, что онъ благоустрояль и назидаль церковь столько же своимъ доблестнымъ и высокимъ нравственнымъ характеромъ, своею личностію и дівятельностію, столько и своимъ пастирскимъ учительствомъ. Въ это время сильнаго религіознаго возбужденія съ одной стороны и великихъ общественныхъ обиствій западной имнерім съ другой, религіозные интересы нивли такое преобладающее значение въ живни общества и народа, что епископъ, особенно епископъ такого города, какъ Миланъ, имълъ громадное вліяніе на жизнь и народную-общественную, и на жизнь государственную. Тъмъ большее вліяніе долженъ быль имъть на эту жизнь такой епископъ, какъ Амеросій, близкій къ государямъ, въ силу своего происхожденія и своихъ прежнихъ заслугь, благоговейно и высоко чтиный всими за свою непорочную жизнь и святость, за свою пастырскую мудрость и ревность, не знавшую послабленія къ порокамъ сильныхъ міра, какъ и къ порокамъ народа. Вудучи близкниъ къ трону при трехъ императорахъ-Граціанъ, Валентиніанъ II

н Осодосів, онъ этипъ своинъ значеність нользовался со всело ревностію и съ полимъ усивховъ для блага церкви, которой грозила большая опасность какъ со стороны аріанства, такъ еще болье со стороны язычества, сдълавшаго въ это время последнюю политку въ возстановлению себя въ качествъ религи государственной-въ мица римскаго префекта Симмаха, первой знаменитости своей эпохи, язическаго первосвященника, сенатора, перваго оратора своего въка, человъка, которому при жизни воздвигнуты были монументы въ Римв и Константинополв. Когда по приказанію Вадентиніана, по проискамъ его матери Юстини, къ Амвросію явился трибунъ съ требованісиъ уступить аріанамъ одну изъ церквей города, Анвросій отвічаль вы письмі на императору: "если ты потребуеть отъ меня того, что мей принадлежить, -- именія, денегь, я отдамъ охотно, хотя все это не мив принадлежить, а бъднить. Но то, что принадлежить Богу, не принадлежить императору. Если ты заключины меня въ окови, это будеть радостію для меня. Я не сдівлаю ограды для себя изъ народа, я не буду обникать алгарь, уколяя о дарованів инв жизни; инв пріятнье упереть, защищая алтарь Господень. Епископъ не пожеть быть предателень церкви". Когда посланы были воены, чтобы силою ваять церковь и въ случай сопротивленія схватить епискона, строгій, исполненный священнаго достоинства видь, съ какимъ Анвросій угрожаль наь гивомь Вожіниь за возстаніе на церковь, кротость, съ которою онъ отдавался въ ихъ руки, обезоружила посланемуъ, и они отказались исполнить волю пославшихъ, подобно сдугамъ фариссевъ, несмогшимъ ваять I. Христа. Императоръ Осодосій, котораго Амеросій лишиль церковнаго общенія и нодвергь эпитимін, какъ последняго мірянина, смиренно покорился его воле н говориль о немъ, можеть бить не совствъ справедливо по отношенію въ другимъ епископамъ, что Амвросій-единственный ченовъкъ, моторый по праву носить званіе епископа. Затьиъ съ именемъ Амеросія соединяется благоустроеніе богослуженія въ западной церкви, въ особенности удучшенія церковнаго панія и раз-

витія монашества, въ пользу котораго Амвросій увлекаль своими річами общество и которому покровительствоваль какъ і ерархъ.

Анвросій приняль епископское служеніе не будучи подготовденъ въ нему, не обладая знаніемъ Христіанскаго ученія въ должной полноть. Опытный присть, хорошій свытскій ораторъ, хорошій гражданскій администраторь, сділавшись церковнымь учитедень, онь должень быль вь то же время самь учиться. "Я съ трибуны взять къ священству, говориль онъ, и должень учить тому, чему самъ не учился. Сделалось такъ, что я началъ прежде учить, чемъ учиться". Подъ руководствомъ пресвитера Симплиціана, онъ принялся за изученіе св. Писанія, твореній восточныхъ учителей-Оригена, Василія В., Григорія Вогослова. Но какъ ни дегко ему давалось, при его общемъ развити и научномъ образованін, это христіанское самообразованіе, тімъ не меніе оно никогда не могло внолев заменеть того своевременнаго, съ малолетства и въ теченіе многихъ леть юности методически последовательнаго и систематическаго христіанскаго образованія, которое, и при наличности всъхъ другихъ потребныхъ церковному учителю качествъ, одно можетъ дать ему висшую компетентность христіанскаго знанія и силу оригинально-самобитнаго продуктивнаго творчества христ. мысли. Потому-то въ его сочиненіяхъ вообще и въ частности въ его проповъдничествъ не находять той полноты и глубины христіанскаго знанія, какой можно было бы повидимому ожидать отъ столь знаменитаго пастыря. Его сочиненія въ значительной степени имъють характерь подражательный или прямо компилятивный, въ нихъ мало той оригинальной самобитности въ учени и въ знани, которыми запечатавна учительная двятельность великихъ учителей церкви восточной. Проповёдуеть онъ ревностно постоянно, искусный въ словь, еще въ свътскомъ званіи ораторъ, онъ не затрудняется ни въ выборъ предметовъ, ни тъмъ болве въ изложении; но содержание его проповеди не иного представляеть оригинального творчества мысли, хотя и всегда назидательно, хотя и увлекаеть слушателей какъ прелестію стилистическихъ и вообще ораторскихъ внёшнихъ достоинствъ, такъ и задушевностію, глубиною и силою чувства. Затёмъ жизнь его была до такой степени переполнена практическими заботами, борьбою съ ересью и язычествомъ, что ему слишкомъ мало оставалось свободы для дальнёйшаго саморазвитія въ области христ. знанія, которое бы самоусовершеніе привело наконецъ къ полной самобытности и оригинальному творчеству въ сферё теоретическихъ христіанскихъ идей. Ученіе о высокомъ достоинстве христ. дёвства, о чемъ мы скажемъ ниже, едва ли не единственный предметь ученія, въ которомъ онъ оригиналенъ и самобытно силенъ. Вообще же со стороны содержанія проповёдь его стоитъ почти на одномъ и томъ же уровнё во все последующее время его проповёдничества, не богатёсть, не наростаєть съ теченіемъ времени, не дёлаєтся глубже и основательнёе. Во всёхъ своихъ сочиненіяхъ онъ болёе краснорёчивъ и плодовить, чёмъ основателенъ и глубокъ.

За всъмъ тъмъ въ сочиненіяхъ и проповъдяхъ Амвросія много по истинъ прекраснаго и высокаго, выдвигающаго Амвросія, какъ учителя, изъ ряда современныхъ ему пастырей западной церкви и ставящаго его по степени значенія и достоинства на ряду съ Августиномъ и Геронимомъ. Эта лучшая сторона его сочиненій и проповъдей является, отчасти, какъ плодъ его ораторскаго таланта и его до-христіанскаго юридическаго, словеснаго и гуманитарнаго образованія, отчасти, какъ плодъ его личнаго темперамента и характера и христіанскаго нравственнаго саморазвитія.

Симмахъ недаромъ съ особенною любовію и заботливостію занимался риторическимъ образованіемъ даровитаго отъ природи юноши, хотя и не подоврѣвалъ того употребленія, какое Амвросій сдѣлаетъ впослѣдствіи изъ пріобрѣтенныхъ отъ него познаній. Еще до принятія христіанства Амвросіемъ не что другое, а именно искусство краснорѣчія, его умѣнье вести судебные процессы, обратили на него вниманіе императора и доставили ему высшую гражданскую должность. Его прежняя дѣятельность гражданскаго юриста не повредила ему, когда ему пришлось быть ораторомъ хри-

стіанскить, потому что его мысль и чувство и прежде не были особенно привазанными къ мірскому; а затымъ, благодаря вліянію своей матери и сестры, Амвросій отъ природы склонный къ всему возвышенному, уже предъ принятіемъ епископства одушевиенъ былъ нскреннить благочестиемъ и ревностию о Христв. Это глубоко проникшее ему въ душу чувство благочестія послужило прочнымъ основанісив, на которомъ его ораторскій таланть, уже развившійся н созревшій въ его гражданско-юридической практике, получиль твердое и прочное направление въ смыслъ исключительно христіанскирелигіозномъ. И сделавшись христіанскимъ епископомъ, Амеросій пересталь быть ораторомъ, но уже не языческимъ-мірскимъ ораторомъ, а ораторомъ христіанскимъ, церковнимъ; въ немъ сохранился, пріобретенный языческимъ образованіемъ и гражданскоюридической практикой, навыкъ къ художественнымъ форнамъ ръчи и къ изяществу виражения, находчивость, прикость и извъстная сила инсли; но къ этому топорь присоединилось начто. чего отнюдь не было въ его прежнемъ ораторствъ: мъсте низменныхъ житейскихъ интересовъ мірскаго быта, которымъ посвящаись его адвокатскія річи, заступним высшіе интересы духовнонравственнаго бытія, пробуждавшіе въ оратор'я такую силу уб'яжденія, что слово его сдівлялось не просто талантивнив осуществленіемъ правиль словеснаго искусства, но явленіемъ духа и силы. Постоянное близкое обращение съ высшими въ государствъ дюдьми, въ чему давато поводъ и его происхождение и его прежиее гражданское положение, развило въ немъ смелость и прямоту въ его пастырской и церковно-учительской дівятельности. Постоянное занятіе христіанскимъ самообразованіемъ, изученіемъ христіанской лигературы, восполняло недостатки въ его познаніяхъ, хотя съ другой стороны отозвалось и вредно на его деятельности, такъ какъ, изучая сочиненія Дидина, Оригена и другихь, онъ вибсть съ ихъ достоинствоиъ усвоялъ безотчетно и ихъ недостатки, царализовавшіе по собственную производительность въ самобытномъ направленіи, оторая безь этого вліянія, можеть быть, была бы лучше, нежели

какою является въ дъйстветельности. Изъ всъхъ этихъ обстоятельствъ возникають следующія достоинства сочиненій и проповъдей Амеросія. Основной мотивъ его проповеди составляетъ обаятельная, невольно увлекающая слушателей сердечность и задушевность, теплота, испренность и непосредственность имсли и чувства, --- вообще та свойства, которыя явияются не какъ плодъ эрудицін, глубокомислія или остроумія, а какъ естественное и непосредственное выражение свойствъ благородной и святой луши проповедника. Это свойство, которое и вообще должно быть высоко цению въ церковномъ ораторе, какъ нельзя более отвечало нотребностямъ его настви, уровню уиственнаго развитія и религіознаго пониманія современниковъ Анвросія. Глубокомисліе и утонченное дівлектическое остроуміе Григорія Богослова едва-ли би могло нивть для нихъ всю свою пану. Затемъ, разсуждая о чемъ бы то ни было, Анвросій говорить, хотя и въ предвлахъ почти элементарнаго разсмотрвнія предмета, легко, иногда поверхностно, но при этомъ всегда обнаруживаетъ наклонность какъ въ выборъ предметовъ рвчи, такъ и въ ихъ применени приспособляться къ обстоятельствамъ времени, и то, что онъ говоритъ, болве или менве имветъ непосредственное отношение въ слушателявъ, излагается въ уровень сь ихъ пониманіемъ. Далье високое достоинство рычей Амвросія составляеть ихъ изложение -- изящество, художественная прелесть рвчи, правильность языка, ръдкая и необычайная въ этотъ такъ называемый свинцовый выкъ датинской дитературы. Слогь его дегкій, плавный, живой; періоды полны риема, округлены, разнообразны, фраза отборная, выразительная. Онъ дюбить также рачь сентенціонарную, любить въ сжатой и краткой не аргументированной фравъ сказать возможно болье; неръдко пълзя ръчь его состоить изъ небольшихъ, тщательно обдъланнихъ, такъ сказать, мезанческихъ частичекъ, искусно соединенныхъ въ одно целое. Эта изящная логкость, какъ въ содержаніи такъ и въ языкі, дівлающая рвчь проповъдника общенонятною и общедоступною, составляеть удълъ немногихъ и ръдкихъ проповъдниковъ. Къ этому наконецъ

следуеть прибавить, что проповёдь его всегда, хотя и безь нарочнтой педантической заботливости, методически последовательна и стройна, какъ речь хорошо образованнаго человека, который и безъ нарочитой заботы не можеть мыслить и вести речь безпорядочно.

Изъ всехъ указанныхъ качествъ проповеди Амеросія обравуется особый въ проповеднической литературе типъ, инфоній въ последующее время иногочисленных представителей, один изъ постоянныхъ наиболее целосообразныхъ типовъ христіанскаго учительства, который, по имени его главнаго представителя, можеть быть названъ амвросіанскимъ. Онъ, какъ видно изъ сказанна по више. карактеризуется тыкь, что содержание его, не возвышаясь надъ обычнымъ уровнемъ пониманія и развитія слушателей, не предотавляя оригинальнаго творчества въ области MHCIH, OCHOBNIвается не столько на отвлечений двятельности изсли проповедника, сколько на его нравственныхъ качествахъ и на его ревности о нравственномъ преуспъянім пасомыхъ, достигаемомъ христіанскиораторскими прісмами изложенія, чуждыми искусственной дівланности и основанными единственно на высокомъ умственно-правственномъ развитін пропов'ядника. Вившиее построеніе въ немъ основивается не столько на реторическихъ законахъ, сколько на непосредственной ассоціаціи идей человіка хорошо образованнаго, а потому неизбъжно мыслящаго последовательно и логически стройно, а изложеніе, какъ ораторское, художественно. Обращаясь къ болье подробному изучению творений Амеросія, им остановиися вопервыхъ на ихъ содержании. Слабую сторону его въ этомъ отношение составляеть прежде всего объяснение се. Писанія. Отъ Оригена и другихъ Анвросій усвонав привнчку находить въ Писаніи троякій симсав: пряной-историческій, норальный и таниственный. Историческій и буквальный симслъ св. Писанія онъ оставляеть неприкосновеннымъ, считая его не нуждающимся въ особенныхъ толкованіяхъ, и пользуется инъ для толкованія моральнаго, что со стороны проповёдника, конечно, вполнъ пълесообразно. Словани текста онъ поль-«Христ. Чтин.», № 9-10, 1885 г.

вуется для нравственного приложенія воздів, гдів представляется къ тому возможность. Но обращаясь затычь къ смислу таниственному или аллегорическому, онъ весьма часто поступаеть совершенно пронародьно и непалессобразно. Сообразно методу греческих аллегорастовъ, предметомъ иносказательнаго таниственнаго толкованія для него служить Ветхій Завіть. Въ то время било принято за правило въ каждой его части видеть прообразы христіанскихъ идей н событій. Аквресій ня разсказовъ Ветхаго Завёта прежде всего инстически объясняеть тв, которые, какъ, наприявръ, опьянение Ноя, сожительство Авраана съ Агарью, прелюбодвяние Давида съ женою Урін, кровосившеніе Лота и др., понимаемие въ синсле буквальновъ, оскорбляють нравственное чувство. Объясняя эти факты нносказательно, Анвросій съ одной стороны охраняеть оть соблазна самых вфрующихъ, съ другой хочеть отнять новодъ къ глумленію со стороны язычниковъ и маниковъ. Затыль библейскіе разскази, которые ничего, кроив факта, не содержать, казались Анвросію слишкомъ простыми и бозплодными, и онъ находиль нужнымъ объяснять ихъ иносказательно. Такъ онъ поступаеть съ описаніемъ Ноева ковчега, жеветьби Исаака, приключеній въ жизни Іосифа и т. ц. Но не довольствуясь этими объясненіями, онъ береть себъ ва образецъ Филона и въ этомъ случав его аллегорическія объясненія заходять такъ далеко, какъ ни у одного изъ отцовъ церкви. Это особенно видно изъ его толкованій на 119 исаловъ 1) въ 22 ръчахъ. Вліянію Филона же Амеросій обязань другимъ, еще болье редкимъ способомъ толкованія, такъ называемымъ тематическимъ, но которому въ одной какой либо добродетели или поступке того нии другаго натріарха должны заключаться и все другія добродетели или поступки: напримерь въ принесеніи Авраамомъ въ жертву Исаага виразилась его мудрость — въровать въ Бога, праведность-принесение Богу того, что отъ Него получено, благоразуміе, состоявшее въ томъ, что онъ супъль побъдить въ

<sup>4)</sup> Migne, p. c. c. s. l. t. XV, col. 1197-1527.

себъ отеческую любовь и состраданіе разсудковъ, умперенностеумвнье соблюсти въ исполнени этого дъла должную инру благочестія и порядка и т. д. Какъ ораторскій пріємъ, такой способъ тодкованія инфетъ свое значеніе, котя и влечеть за собою натажки; по, какъ видъ экзегезиса, онь не инфетъ достойнства въ христіансковъ симсяв, представляя одинъ изъ видовъ экзегезиса чисто іудейскаго.

Догматечнескій элементь въ сочиненіять Амеросія встрічается не часто и когда встрічается, то въ виді полемики противь еретическихь заблужденій. Этому элементу посвящено сочиненіе о таинствахь (de mysteriis), въ которомь опровергаются неправильным понятія неофитовь о крещеніи и тайной вечери, двіз книги о покаяніи (de poenitentia, libri duo), опровергающія ученіе новаціань, о таинстві воплощенія Господня (de incarnationis dominicae sacramento), гдіз опровергаєтся ученіе аріань и аполинивристовь. Въ этого рода сочиненіяхь доказательства его неріздко слаби и малозначительни, хотя краснорічною изложени.

Гораздо большую цвну нивоть присоучительный элементь въ его сочиненіяхъ. Его антропологическія понятія и основоположенія нравственнаго ученія представляють ту золотую середину между существовавшими въ его время ученями, которая очень часто составляеть настоящую истину. Онь устанавливаеть, въ даль вычнаго спасенія людей и полученія милости Вожіей, взаимодъйствіе Божественной благодати съ одной стороны и свободной воли съ другой. Впрочень встрвчаются отдельныя ивста въ его сочиненіяхь, гдв онь все благое въ человік приписываеть единственно благодати Вожіей, какъ единственной действующей причинь. Отъ гръхопаденія прародителей онъ производить только наклонность къ гръху (libricum delinquendi) и считаетъ человъка повиннявъ наказанію лишь за гріхи, происшедшіе оть него самого. Висшимь источникомъ нравоученія Амвросій считаеть св. Писаніе, котороє не только даеть известныя заповеди и запрещенія, но въ примърахъ указываеть, что именно повельвается, запрещается или доз-

воляется, почему все, что не встрычается въ немъ какъ ученіе или примъръ, не можетъ бить дозволено христіанамъ, хотя, конечно, онъ отнюдь не дунаеть, что все то, что содержится въ св. Писанін, дозволено христіанамъ и ость ихъ долгь. Требованіе нравственности отъ христіанъ составляеть преобладающую надъ всыть тенденцію сочиненій Амеросія. Въ этомъ отношеніи онъ часто раввиваеть очень хорошія, основанныя на знанін міра и человіческаго сердца, инсли, и почти всв его нравственныя увъщанія полны сили и убъдительности. Особенно важное значение онъ придаетъ нравственности аскетической и монашеству своего времени. Непорочное девство и совершенное воздержание отъ брака для неговисшая ступень добродетели, и никогда онъ не говорить такъ горячо и краснорфчиво, какъ когда выставляеть образонъ девства. Большая часть его разсужденій, образовавшихся изъ пронов'ядей, посвящена этому предмету: о довство, из Марцеллино (de virginibus ad Marcellinam sororem libri tres), o edoeaxz (de viduis), просдавляющее преинущества безбрачнаго чистаго вдовства и отрицающее вступление во второй бракъ, о длестеть одна кимпа (de virginitate liber unus), obs yemanosaeniu disecusea (de institutione virginis ad Eusebium), yenuganie no dnacmey (exhortatio virginitatis); o nadeniu dnou noconuennou (de lapsu virginis consecratae). ·

Къ этому следуетъ прибавить, что правоучительныя увещанія въ изобиліи разселны и во всехъ прочихъ его сочиненіяхъ, такъ что Амеросій можеть быть привнанъ проповедникомъ-моралистомъ по пренмуществу, если не исключительно; такъ понималь свою заслугу и самъ Амеросій. Самое сочиненіе о должностяхъ (de o fficiis), которое главнымъ образомъ дало ему почетное место въ исторіи христіанскаго нравоученія, есть собраніе основоположеній морали и правилъ жизни и деятельности для клира, хотя и не систематическое изложеніе христіанскаго нравоученія въ его полномъ составъ. Въ этомъ последнемъ отношеніи гораздо большее значеніе имеетъ Августинъ.

Особниъ характеронъ отличается содержаніе річей Анвросія надгробных в похвальных: двв рвчи на сперть брата своего Carapa (de excessu fratris sui Satyri libri duo), сказанныя въ 379 г., изъ которыхъ въ первой изображаются добродътели и заслуги брата, а во второй (-de fide resurrectionis) излагаются основанія утешенія въ этой поторы; рычь надгробная ниператору Bazentuniany (consolatio de obitu Valentiniani junioris), сказанная въ 392 г. въ Миланъ, при погребении Валентиніана; рвчь на кончину ими. Осодосія (oratio de obitu Theodosii), сказанная въ присутствін императора Гонорія въ 395 г., и наконецъ слово по случаю обретенія номей мучениковъ Гервасія и Протасія (sermo de inventione corporum Gervasii et Protasyi martyrum). Ilas eraxb ръчей Анвросій, какъ это и естественно ожидать по ходу его образованія, береть себів за образець нявістныя надгробныя и похвальныя рачи Василія В. и Григорія Назіанзина. Съ одной сторони горячее чувство любви къ брату, уваженія къ почивнимъ ниператорамъ, столь дружественне къ нему расположеннымъ, и благоговеніє въ святымъ мученикамъ, съ другой стороны воспріничивость Амвросія и его способность быстро и легко усвоять себ'в свойства избранених образцовь быле причиною того, что эти проповъди являются наиболъе красноръчивыми и ораторскими изъ всъхъ проповъдей Анвросія.

Изъ прочихъ его сочиненій шестодневъ (hexaemeron) составленъ но шестодневу Василія В., съ присоединеніемъ простаго перевода изъ Оригена. Въ сочиненіяхъ: о раф (de paradiso liber unus), о Каннъ и Авелъ (de Cain et Abel), образовавщихся въроятно изъ проповъдей же, содержаніе въ значительной степени завиствовано изъ Филона и состоить изъ аллегорическихъ толкованій. Въ сочиненія объ Аврамъ (de Abraham libri duo), образовавшемся изъ ръчей къ оглашеннымъ, проповъдникъ держится почти исключительно историческаго повъствованія и старается представить Аврама идеаломъ благочестія. Въ другомъ сочиненіи, образовавшемся изъ ръчей къ оглашеннымъ, объ Исаакъ и душъ (de

Isaac et anima liber unus), онъ, напротивъ, уже аллегервенруетъ, находя въ бракъ Исаана и Ревении обравъ соединения души съ словомъ. Въ сочинения: о блага смерти (de bono mortis), такжеобразовавшенся изъ рачей въ оглашеннинъ, онъ дасть апологио смерти. Сочиненія: объ удаленія отъ ніра (de fuga saeculi), объ Іакові и жизни блаженной (de Iacobo et vita beata libri duo) в о патріарки Іосифи (de Iosipho patriarcha), авторы говорить съ увлечения объ отречени отъ ніра, о базженств' будущей живни, объ Іосифа, накъ образца правственной чистоты. Въ некъ малоаллегоризирования и они принадлежать по преобладающему седержанію къ разряду сочиненій нравоучихольных. Таковы же річн: объ Или и о пость (de Elia et jejunio), о Навуссь (de Nabutho Jesraelita — направлено противъ перистолюбія богачей), с Товія (de Tobia-предостережение отъ блуда), объ Іовіз и Давидів (de interpellatione Iob et David libri quatuor) — съ разсуждениемъ естраданін праводника и о силь гржка, счастін алыхь и несчастін дебрыхъ, но въ нихъ онъ уже въ большей иври предвется вллегорін, ченъ на сочиненіями исчисленнями выше. Въ толкованів на двиналь исалновь (enarrationes in XII psalmos), гди оначь чаще геворить Оригонъ, ченъ самъ Амеросій, сиять, вследствіе этого, наряду єъ правоученіями самого Амеросія является во всей полноть оригеновская аллегорія. То же самоє въ объясненів псална 118 (expositio in psalmum CXVIII), состоящемъ изъ 22 разсужденій. б. ч. о гредметахъ ностороннихъ тексту исалиа, вижете того, чтобы развивать практически богатый натеріаль, сопержанійся въ сапонъ псалив: въ объясненів Евенгелія отъ Луки (expositio evangelii secundum Lucam, libri decem) ouata botphчаемся съ заинствованіями у гроковъ и съ неизбажною вследствіе этого аллегоризацією, сопровождаемою, впрочемь, нравоучительными увъщаніями.

Хотя вет гомилетическія произведенія Амвросія (єв исключенісить рівчей надгробныхъ и похвальныхъ) дошли до насъ въ видів разсужденій, каковий видъ данъ имъ саминь Амвросіємъ, тілив

не менъе нъть никакого основанія сомнъваться, что первоначальная форма этихъ разсуждений была чисто проповъдническая, что прежде, чемъ быть изложенными въ виде разсужденій, они были произнесены въ храмъ изустио. Не смотря на всъ измъненія, дополненія и усовершенія, какія сдівланы вы нихъ авторомъ, осталась неприкосновенною ихъ гомилійная основа, и они именно нивли видь гомилій Оригена, которыми Амеросій пользовался обильно и для самаго ихъ содержанія. Такови именно его объясненія на книгу Вытія, на псалим (expositiones in Psalmos) и на Еванг. отъ Луки (expositiones in evangelium secundum Lucam). Самому толкованию текста предшествують въ наждомъ нев отнять сочиненій общія разсужденія, посвященныя указанію достоинства и значенія объясняемой книги и характеристиків ся. Затімъ слівдуеть самое объяснение стиха за стихомъ каждой глави, перемежающееся эпизодически аллегорическими рассужденіями и въ соотвътственныхъ мъстахъ — нравоученіями. Эти libri толкованій, болье или менье значительного объема, заключаются оставшимися отъ прежней проповъднической формы славословіями. О зистематическомъ расноложении мислей въ этихъ видоизмвненныхъ гомилияхъ не можеть быть, конечно, и рачи. Гомили, не относинияся нъ толкованію цілька книга, а объясняющія лишь отдільныя изрівченія, безъ сомивнія сявдовали за библейскими чтеніями на богося уженін. То же слідуеть сказать и о рівчи противь аріанскаго епископа Авксентія, сказанной именно на дневное чтеніе изъ Лук. XIX, 38 и Галат. II; подобные образовъ и похвальная ричь Сатиру пріурочивается къ предмествовавшему чтенію пс. 86-го.

Воле упорядочени, котя еще далеки отъ полнаго осуществленія правиль ораторской логики, тё речи первихь времень епископства, въ которыхъ авторъ твердо держится спредъленнаго предмета, обозначеннаго въ заглавіи: de virginibus, de viduis, de virginitate, de institutione virginis, exhortatio virginitatis, de lapsu virginis consecratae. Три последнія сочиненія, по проповедническому обычаю, заканчиваются молитвой, которая въ сочиненів

de institutione virginis очень длина. Вполит правильное, систематическое построеніе имбиль річи надгробныя и похвальныя. Въ нихъ есть вступленіе, изложеніе (expositio) и заключеніе. Тыть не менье и здъсь проновъдникъ неръдко уклоняется стъ главнаго предмета ръчи. Такъ въ похвальномъ словъ имп. Осодосію ссть очень длинный эпизодъ, въ которомъ ораторъ разсказываетъ, какъ мать императора Константина Елена (о которой въ свою очередь говорится пространно) нашла кресть I. Христа, какъ она одинъ гвоздь изъ него употребила для узды лошади своего сына, а другой - для своей короны; что все это означало, какъ церковь этому радовалась, а іудейство было посрамлено, какъ своинъ поступковъ съ уздой Елена, какъ бы по внушенію Св. Духа, сказала всьиъ императоранъ: "не будьте какъ лощадь или волъ". Насколько динен или кратки были ръчи Амвросія въ ихъ первоначальномъ видъ, при произнесени, трудно сказать, такъ какъ онъ позже нереработаль яхь, какъ сказано, въ разсужденія, которыя своимъ объемомъ далеко превосходять обычные размеры проповеди. Три надгробныя слова, сохранившіяся повидимому въ своей первоначальной формъ, умъреннаго объема; лишь второе изъ нихъ — de fide resurrectionis — виветь объекь разсужденія. Рачь противъ Авасентія очень большаго объема.

Въ отношени языва и изложенія Амвросія сравнивають съ Цицероновъ, иногда даже ставять више его. Хотя такое сужденіе
имбеть характеръ преувеличенія, тыкь не менье языкь сочиненій
Амвросія для его времени, такъ называемаго свинцоваго періода
латинской литературы, когда особенно въ христіанскихъ сочиненіяхъ господствовали барбаризмы и неологизмы, очень хорошъ, даже
изященъ. Изложеніе или складъ річн также носить на себів слівды
превосходнаго риторическаго образованія. Річь его всегда проникнута серьезнымъ достоинствомъ, ириличествующимъ предмету річи;
степень ораторской силы видоизміняется соотвітственно характеру
предмета. Уже Августинъ въ "Исповіди" замічаеть, что сиоть
Амвросія то низкій, то средній, то высокій, т. в. что онь съ

полною свободою владветь рачью и видонажаниеть ся характерь соответствение характеру предмета. Тамы не мене сладуеть скавать, что верадко онь биваеть вы своей рачи то сухы, безы красокы, то небрежень, то сентенціонарень, то многорачивь, то декаматорски словоохотивы. Но чаще его разсужденіе легко, текуче, элегантно-художественно, вы чемы сказалось его ораторское ображеваніе и слади его обращенія вы самыхы разнообразныхы сферахы, начиная сы самаго висшаго общества. Вы накоторыхы рачахы, гда ему приходится говорить о предметахы, особенно глубоко затрогивающихы его чувство, какы вы рачи на смерты брата и на смерты императора Валентиніана, отчасти вы слова на Авконтія оны говорить истинно-ораторскою рачью, сы величайшею ораторскою силою. Вообще среди датинскихы проповадниковы Амеросій выдается какы ораторы и притомы ораторы вообще первоклассний.

### Гавдонцій, описновъ Брошіанскій (Brixen) 1).

Ни время, ни мъсто рожденія Гавденція съ точностію нензвъстни. Около 387 года, въ то время, какъ онъ нутемествовалъ по востоку и находился въ Кесаріи каппадокійской, соборъ съвероитальянскихъ епископовъ подъ предсъдательствомъ св. Амвросія по настоянію населенія Бриксена (поздивійній Бресчіа или Брешія) заочно избраль его въ епископы этого города. Можно предполагать, что онъ родился близъ Бриксена и быль ученикомъ мъстнаго епи-

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ: Засмоусма письмо 170-е по русскому паданію въ переводъ с.-петербургской духовной академія, по Монфовонову паданію въ пененій Златоуста—187-е, а по паримскому паданію Front. Ducaei — 1680 г. 184-е; Palladius Elenopol. dialog. de vita Chrysostomi cap. 4; Руфия въ praefatio ad version. librorum Recognitionum Clementis, in patrib. apostolicis, ed. Coteleris, Paris 1672 г.; Ds. Pin, t. III, p. 84 sq.; Tillemont, t. X, sous le mot Gaudence; Schoenemann, t. I, p. 560 sq.; Ceiller, t. VI. p. 741; Galeardi, praefatio in edit. opp. Gaudentii 1720 и 1738 гг.; Bühr—Geschichte der christl. römisch. Literat. s. 164. Другія пратвія отривочния замътия изъ разникъ писателей древняхь и новыхъ, относящівся къ біогравія Гавденція, собраны у Миня s. l. t. XX col. 823—826.

скопа Филастрія і), а потому и быль извістовъ христіанскому обшеству Вриксена <sup>2</sup>). Иначе не понятно било би заочное избраніе его въ епископы этимъ обществомъ 3) и соборемъ. Гавденцій, живпредъ темъ въ Кесарін канпадовійской, етназывалси принять это избраніе, сениалсь на свою полодость и неопытность, но граждане Вриксена видели въ немъ единственнаге достойнаго преемника Филастрія, и епископи собора особиль нисьновъ къ восточникъ своимъ собратамъ выявали со стороны последнихъ угрозу Гавленцію церковнимъ отлученьемъ, если онъ не приметь вынавшаго ему жребія, и Гавденцій прибыть въ Вриксенъ, привезя съ собою мощи св. 40 мучениковъ, полученныя имъ отъ родственниковъ Васнија Великаго, которня и положить въ иветной церкви, нарочито для того имъ сооруженной. Когда Златоусть быль лишень канедры и сослань, изсколько западныхь епископовъ исходатайствовали у императора Гонорія защитительное, о нагнанникъ, письмо къ брату его Аркадію и, набравъ изъ своей среды некоторыхь, отправили это письмо въ Константинополь. Въ числе этихъ представителей запада, кодатайствовавшихъ великаго святителя церкви восточной, быль и Гавденцій. Ходатай-

Всихъ въданій его сочинскій насчитывается до пятнадцати: четыре XVI в (два Parisiis 1575 и 1589 г., одно Coloniae 1579 г. и одно Basileae 1569 г.), месть XVII в. (четыре Parisiis 1610, 1624, 1644 и 1662 гг., одно меньшеное (Coloniae) 1618 г. и одно нондовижое (Lugdumi) 1677 г.), четыре XVIII в.: Gaudentii Brixiae episcopi sermones qui exstant... recensit et notis illustravit P. Galeardus, 1720 г.; то же выданіе повторено, Brixiae, 1738 г.; вто выданіе дучшее изъ предшествованнихъ; еd. Migne in patrologiae cursus completus, ser. lat. t. XX, col. 791—1006. Здась же исчислены и оцанены всъ пречія выванія.

<sup>1)</sup> На это указаніе межно видать въ словахъ Гавденція въ рачи о Филастрів (sermo de Philastrio): ego audem minime ejus pars. Migne, s. l. col. 799.

<sup>2)</sup> Yrasanie na pro bugurt de caobant l'abgenque de pro de suo ordinatione: ut sine damno animae meae ultra jam resistere non valerem, cui ab orientalibus quoque episcopis, nisi, meum ad vos reditum pollicerer, salutaris communio negeretur. Migne, loc. citato, col. 799 n 955 (sermo XVI).

<sup>3)</sup> Brixianus populus successorem (Philastrio) expetivit (Gaudentium)—говорять Галеардъ въ предисловія въ соч. Гавдевція. Migne, loco citato. col. 796.

ство было безуснъшно и Гавденцій, потернѣвъ немало непріятностей, съ опасностію жизни могь уйти изъ Константинополя и возвратиться въ Бриксенъ. Златоусть письмомь изъ своего заточенія благодарить своего благороднаго защитника, какъ и другаго спутника его епископа Аквидейскаго Хромація. Всеми глубоко уважаемый за свое благочестіе и красноречіе, онъ скончался въ 410 тоду, а по митнію некоторнхъ въ 427 году 1).

Оть Гавденція сохранилась 21 проповыдь (tractatus sive sermones). Въ лиць одного почтеннаго гражданина города Бриксена Гавдендій нивль особенно усерднаго слушателя, который, во время бользии не имъя возножности присутствовать при его проповъдяхъ, просилъ его прислать ему ихъ въ инсьменномъ изложении. Гавденцій исполнилъ его желаніе и препроводиль ему не только просимыя десять проповедей на праздники, но также еще четыре небольшихъ проповъди на различния изръчения Евангелия и проповъдь въ честь св. мучениковъ-Маккавеевъ. Этому сборнику предшествуеть составленное саминъ Гавденціенъ общирное предисловіе (praefatio, servo Christi Benivolo 2), въ которомъ нежду прочимъ упоминается о рвчахъ, ему ложно приписываемыхъ. Кромв названныхъ выше словъ Гавденція, еще извъстны 1) проповедь въ день своего посвященія з), сказанная въ присутствіи Анвросія Медіоланскаго, въ которой Гавденцій разсказываеть черти изъ своей біографіи (вышеприведенныя сведенія), жалуется на принудительное избраніе свое енисконы, прославляеть своего предмественника Филастрія, просить Амеросія, какъ старейшаго нежду присутствующими епи-

<sup>1)</sup> Эти соображенія о жизни Гавденція извлечены изъ praefatio иъ его сочиненіямъ мучшаго ихъ издателя Galeardi, перепечатанняго у Миня р. с. s. l. t. XX, col. 795 squ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Есть ли Benivolus ими собственное или нарицательное, не выяснено. Минь силоняется из тому мизнію, что это ими нарицательное, хотя предшествующіе изследователи, особенно Галеарди, силоняются из первому мизнію. См. Миня loco citato. col. 827 приміч. в.

<sup>3)</sup> Migne, col. 955. sermo XVI.

скопами, сказать отъ лица всёхъ прочихъ свое слово, наконецъ просить всёхъ помолиться за него и съ нимъ, чтобы Богъ укръпилъ его на подвиги пастырскаго служенія; 2) слово при освященіи храма, инъ сооруженнаго, въ которомъ онъ положилъ привезенныя имъ съ востока св. мощи '); 3) извлеченныя Галеарди изъ двухъ древнихъ кодексовъ, два большихъ слова въ честь св. ап. Петра и Павла, въ которыхъ между прочимъ повторяется древнее преданіе о томъ, что Петръ былъ распять внязъ головою, а Павелъ обезглавленъ 2); 4) о жизни и смерти Филастрія, своего предшественника 1).

Позднейшій бриксенскій издатель проповёдей Гавденція Галеарди усвояеть очень высокую степень достоинства произведеніямъ своего соотечественника; по его словамъ, онё отличаются сколько благочестіемъ, столько же и эрудиціей; содержать въ себё такое
объясненіе и раскрытіе многихъ пунктовъ христіанскаго ученія,
которое составило замёчательный вкладъ въ христіанское богословіе, что подтверждается тёмъ, что многіе позднёйшіе западные
богословы пользовались его проповёдями какъ пособіями для своихъ
сочиненій 4). Но другіе, большею частію, не раздёляють такого
взгляда на нихъ 3). Въ действительности, не будучи, говоря вообще, проповёдями первокласснаго оратора, не отличаясь какимимно выдающимися ораторскими достоинствами, онё содержать въ
себё не мало хорошаго и во всякомъ случай заслуживають полнаго вниманія и изученія. Гавденцію, повидимому, не доставало
выдающихся природныхъ дарованій къ ораторству; но онъ быль

<sup>1)</sup> Migne col. 859. Sermo XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne col. 993. Sermo XX. Petrus crucifigitur verso ad terram capite, et in subline pedibus elevatis, asserens indignum se, qui ita crucifigerebur ut Dominus suus. Paulus gladio capite truncatur.

<sup>3)</sup> Migne col. 997. Sermo XXI.

<sup>4)</sup> l'areapau robopurs unesso: Gaudentii sermones pietatem non minus, quam eruditionem spirant; quantoque usui sint ad muniendam et illustrandam Ecclesiae doctrinam, ex eorum lectione facile patet. Migne, loco citato, col. 802.

<sup>3)</sup> Paniel, Gesch. der. Christ. Ber. s. 773.

пастырь ревностный къ проповъдническому служению и получилъ корошее богословское и христіански-ораторское образованіе во время иногольтняго пребыванія своего въ Кесаріи каппадокійской и вообще на востокъ, каковое образованіе и сказалось въ иногихъ отдъльныхъ ивстахъ его ироповъдей.

Въ проповъдяхъ Гавденція прежде всего замътно именно стремленіе воспроизвесть у себя на родина тоть истодъ и тниъ проповадничества, какой быль наблюдаемь и изучаемь имь на востокь. Отсюда — преобладаніе въ его проповъдяхъ отвлеченнаго теоретически-богословскаго разсужденія надъ практическою моралью, надъ приложеніемъ ученія къ мысли и жизни слушателей. У него довольно фантазіи, но иногда нало чувства, отчего ръчь его бываеть суха и черства; также нало у него остроумія и возвименности въ сужденіяхъ. По встиъ этимъ причинать его рычь мало научна, рыдко трогательна и никогдаувлекательна. Оригинальность имслей, гдв она замвчается, переходить нередко въ странность. Встречающіяся, по обячаю времени, аллегорін изысканны и нашыщенны. Св. Писаніенъ онъ пользуется усердно и иногда удачно: библейскіе тексты служать всегда исходнымь пунктомь его слова и составляють тлавный источникь его аргументаціи, но толкованія его неръдко произвольны і), по обычаю его учителей, пропов'ядниковъ церкви восточной, хотя и не настолько произвольны, какъ толкованія Оригена и даже Амвросія. Наконецъ въ проповъдяхъ Гавденція иногда не достаеть должнаго внъшнято порядка и стройности въ расположение мыслей. Такъ, напримъръ, въ словъ на Рождество Христово<sup>2</sup>) сначала говорится несколько о самонъ событін рождества Христова, затемъ-главениъ образомъ проповъдникъ совершенно неожиданно начинаетъ разсуждать о жадности Іуды (de avaritia Iudae), которая, какъ извъстно, обнаружилась въ исторіи страданій І. Христа, и затъкъ переходить къ увъщаніямъ о состраданіи къ бъднымъ. Впрочемъ не смотря на эту безсистемную и нелогичную трисоставность слова

¹) Напрамъръ Sermo II, col. 852.

<sup>\*)</sup> Migne, col. 953. Sermo XIII.

и отсутствіе въ немъ стройности и морядка, составляющее обминое явленіе у пропов'ядиковъ его времени восточныхъ и западныхъ, это слово одно изъ лучшихъ пропов'ядей Гавденція, и въ немъ, какъ и въ н'вкоторыхъ другихъ, содержится не мало м'єстъ, по истин'в прекрасныхъ. Таковы, наприм'връ, въ этомъ словъ увъщанія о момощи б'ядимиъ, напоминающія слова о б'ядныхъ Григорія Вогослова и Василія В.

Вавъ спасительная вода св. врещенія чрезъ благодать уничтожаеть пламя гесены, говорить проповъдникь, такъ потокъ милосердія уничтожаеть весь огонь грбховь, совершаемых по приняти въры... Чрезъ потовъ милостыни ты получаещь благословение. Но мало такихъ. которые источають росу инлосердія. Воть христіанинь идеть изь перкви мино нацаго и остается глухимь нь его польбань. Услышить ли послъ этого Богъ и нашу мелитву? Удостенися ли и мы нелучить Божественную милость среди угрожающихъ опасцостей отъ нападающихъ варваровъ? Ибо свазано: благо молитва съ постомъ и милостынею и правдою (Тов. XII, 8). Необходимо и то и другое, чтобы смягчить гитвъ Господень. Но ты, быть можеть, не можешь поститься (можеть быть, потому не можешь, что не хочешь); насыщать же алчущих ты несомнанно можень. Ты не можень остаться безь вды и трехъ часовъ; значить можень понять, какъ но праву можеть потребовать отъ тебя помощи тоть, кто не бъдности противъ воли долженъ алкать. А ты роскошествуещь въ богато устроенномъ домв и не думаещь хотя несколько удовлетворить голодъ бёдныхъ. Ты жалуешься на неплодородіе, ты отговариваешься неотложными своими собственными надобностями, временными стёсненіями, ты просишь при этомъ унизительное, чомъ тоть бодный, ты неблагодаренъ Богу и несправедливо жалуенься даже на себя. Но пусть будеть тавь, пусть двиствительно ныев неурожай. Разви оть него только ты терпины и не терпить еще болье бъдный? Ты всетаки ежедневно думаешь, какъ увеличить свои сокровища, ты строинь дома изъ мрамора, одъваеться въ шелкъ, покупаеть дорогія ожерелья изъ золота и женчуга. А сволько есть врестьянъ (rusticorum) раззоренныхъ этой погоней за роскошью, вынужденных умирать голодною смертію или питаться милостынею отъ цервви! Воже мой! Не ужасно ли, прилично ли это? Умирають тв, въ комъ все имущество владальца. Не ослевление жадностію люди думають только о выгода въ настоящемъ. Будемъ, возлюбленные, благотворить бъднымъ и нуждающимся, прежде всего начиная

съ нашнить собственных людей (a nostris incipientes). Будемъ доставлять имъ шиму, имтье и одежду, ибо Господь—праведный воздантель такихъ дълъ; когда Онъ пріндеть во славъ своей (Ме. ХХУ), бъдныхъ сподобить своего небеснаго царствія и достойно сопричтеть ихъ из лику праведиму. Безчеловічныхъ же и безбожныхъ онъ предасть візчному огию, ибо онъ ищеть почитаніе себі въ лиці біздныхъ и видить отверженіе Кго людьми въ ихъ жестокости. Такъ велика любовь нашего Снасителя въ своимъ бізднымъ! Будемъ же любить Христа въ біздныхъ, ибо Онъ любить насъ во всемъ и, цастырь добрый, положиль душу свом за свое стадо (Голя. X).

Далье следуеть отвлеченное разсуждение о томъ, почему Пасха правднуется иногда не въ мартъ, а въ апрълъ, сравнивается Пасха христіанская съ іудейскою, переходъ Израиля чрезъ Чериное море—съ возрожденіемъ людей чрезъ воду крещенія. Въ этихъ сравненіяхъ также не мало остроумія и находчивости въ примъменіи библейскихъ текстовъ.

Второе изъ пасхальнихъ сдовъ, сказанное къ новокрещенныть '), въ которомъ содержится исжду прочимъ указаніе на disciplinam агсапат и подробно излагается и объясняется таинство евхаристіи, знакомить насъ съ аллегоризированіемъ Гавденція и вообще съ его методомъ экзегетическимъ. Начинается слово довольно длиннымъ вступленіемъ, въ которомъ пропов'вдникъ воскресеніе І. Христа изъ мертвыхъ и крещеніе ставить въ соотноменіе съ наказаміемъ египтянъ и встух враговъ Божіихъ; затънъ пропов'вдникъ объясняетъ, что онъ хочеть въ своемъ слов'ь бес'вдовать съ новокрещенными о томъ, чего нелька было говорить въ присутствіи оглашенныхъ, но что необходимо знать вступившимъ въ церковь, именно о значеніи ветхозав'втнаго пасхальнаго агнца.

Какъ должно было вкушать этого агица, продолжаетъ проповъдникъ, мы можемъ видъть изъ прочитанныхъ словъ Писанія (Исх. XII, 9): «не снисте ото нихъ сурово, ниже варено въ води, но печеное ознемъ, главу съ ногами и со утробото». Въ этихъ словахъ содержится двоякій смыслъ; если изслёдовать одинъ изъ нихъ, то и другой станетъ поня-

<sup>1)</sup> Migne, col. 852 sq.

тенъ. Все свящ. Писаніе, Ветхій и Новый Завіть, изображаеть Сына Божія, первый — грядущаго, второй — примедшаго. Вогда Филиппъ вотритиль Насананла, то сказаль ему: «его же писаку Монсей и прерожи. обрътокомъ Інсуса, сына Іосифова, име отъ Назарета». И дъйствительно въ Інсуст Христъ весь законъ, веткій и новый, онъ-дуща закона. Самъ Онъ сказаль Монсею: «я хочу отврыть уста твои и внушить, что ты долженъ говорить» (Исх. IV, 12). Онъ же говориль чрезъпрорововъ, жбо сказаль (Исаін LII, 7): «яко Азь еснь сань глаголяй, ту еснь». Онь же говориль чрезъ апостоловъ (2 Кор. XIII, 3), какъ говоритъ Павель: «жекушенія ищете глаголющаго во инъ Хриота. Плоть безперочнаге агица означаеть, поэтому, то внутреннее ученіе, котораго нелькя прикать, не приготовившись, которое запрещено вкупать сопремыма во водю, -- запрещено потому, что тв, ето проходить чрезъ воду, не чувствують ничего высоваго; прилотовленное на отнъ это значить ученіе, увръпленное Духомъ Св. Огонь стремится къ верху и по всёмъ сторонамъ: потому то Господь свазаль іудеямь: «вы оть нижнихь есте, Азъ оть вышнихь» (Іоан. УШ, 23). Такимъ образомъ когда мы сказали, что агнецъ означаеть св. Писаніе, то можно теперь видіть, что слідуеть разуміть подъ главою агица, ногами и внутренностими его. Подъ главой мы должны разумьть божество, ноги должны означать вочеловычение божества, воторое препрославлено будеть до скончанія въка, а подъ внутренностяма должно разумъть сокровенныя тапиства ученія. «Вы не должны, повельваетъ Господь (Исх. XII, 10, 46), ничего оставлять до утра, не должны соврушать ни одной вости изъ него; а что останется до чтра, то должно сжечь на огить. Это значить, что вст тайны, остающіяся сокровенными, отвроются въ утро будущаго всеобщаго восвресенія. Многаго им теперь не можемъ повять; «нбо нынъ, говоритъ апостолъ (1 Кор. XIII, 12), я знаю отчасти, а тогда и познаю, якоже и познань быль». Остатки агица насхальнаго вельно было жечь огнемъ; это значить, что свои тайны должно предать Вожественному духу, чтобы то, что мы не можемъ понять, было усвоено духомъ пламенной въры. «Вы не должны соврушать въ немъ востей». Это значить, что намъ повелввается, чтобы содержащееся въ св. Писаніи ученіе отнюдь не было ослаблено или поколеблено, оно должно оставаться во всей силв. Вто не соблюдаеть этого повельнія, то добровольно навлеваеть на себя горе оть того, что онь соврушаеть. «Горе вамъ внижники и фарисен, яко одесятствуете мятву и вопръ и киминъ, и остависте вящшая завона, судъ и милость и въру (Ме. XXIII, 23)-вотъ части агица. Въ другомъ мъсть онъ говорить:

преступаете заповъдь Божію за преданіе ваше (Ме. ХУ, 3). Въ Исх. XII. 11 іуденть вельно было при исходь опоясаться по бедрать, -- это Гавденцій объясняеть такь: опоясаніе по бедрамъ означаеть умерщивеніе страстей. Кожа, изъ которой ділался поясъ, была кожа убитаго звъря. Мы должны такимъ образомъ, по повельнію Божію, прежде всего умертвить плотскія похоти и затёмь принять въ себя тёло Христа, который принесь себя въ жертву за насъ, находящихся въ египетскомъ рабствъ у страстей. Поэтому апостолъ новелъваетъ человъку испытать себя прежде, чемъ онь ясть отъ этого кабба и пість отъ этого вина. На вопросъ: почему Христосъ опредблиль, чтобы таниство его тъла в врови было совершаемо подъ видомъ илъба и вина, Гавденцій отвъзаеть: нужно, чтобы безпорочный агнець Вожественный быль принесень для очищеннаго народа, вакъ чистый даръ, причемъ уже не нужно ни огня, ни крови, ничего такого, что нужно для истребленія плоти, но что легко важдый можеть принять въ руки. Какъ хлебъ, говорить онь далее, изъ многихъ зеренъ измъненъ въ муку, соединенъ водой и долженъ быть приготовлень на огив, такъ и духовно, подъ видомъ клюба нужно разумъть тъдо Христово, о которомъ мы знаемъ, что оно состоитъ изъ MHOZECTBA Человъческих племень, не одно тъло (ex multitudine totius humani generis unum esse corpus effectum) n comuraerca ornent Св. Духа. Тавже и вино Его прови составлено изъ многихъ ягодъ, изъ лозъ насажденнаго Имъ виноградника, выдавлено въ точилъ вреста и приходить въ брожение по собственной силъ у тъхъ, которые принимають въ върующее сердце годные сосуды.

Изъ остальныхъ словъ Гавденція заслуживають вниманія 9-е, въ которомъ пропов'ядникъ краснорічно и искусно защищаєть приснод'явство Богоматери, и слово 8-е, въ которомъ, хотя одобряеть жизнь семейную и требуеть оть дівтей повиновенія родителямъ, однако учить предпочитать дівство супружеству.

Н. Варсовъ.

## Современный Занадъ въ религіозно-правственномъ отношенім

(Публичиня деяція, читанныя иннувшнить веленнить постоить въ «Обществъ распространенія религіозно-правственняго просващенія въ духа православной Цернви» въ пользу недостаточныхъ студентовъ с.-петербургской духовной анадемія).

#### **TEHIE HEPBOE.**

Западное христіанство. — Происхожденіе вѣронсповѣдимх» еорит. — Римсній изголицивить и протестантивить въ ихъ существенномъ отличім отъ православія.—Одностороннее воспріятіе ими истины христіанства.—Отношеніе ихъ из наумѣ и государству. — Культурная борьба въ современныхъ государствахъ. — Воврожденіе явычества на почвѣ современной культуры. — Замѣна христіанскаго воспитанія гражданскимъ.—Правственное одражлѣніе современнаго общества. — Возрастаніе преступленій. — Анархія въ имсли и жизни.—
Плоды нашего рабства западной культурѣ.

L

Западъ представляеть собою совершенно особый міръ, живеть особыми начадами, особымъ міросоверцаніемъ, и, не смотря на огромное вліяніе, которое онъ оказываеть на нашу умственнуюжизнь, собственно въ религіозно-нравственномъ отношеніи такъ мало изв'єстенъ намъ, что мы до сихъ поръ не знаемъ хорошенько, какъ смотр'єть на многія выдающіяся явленія въ его жизни — съ сочувствіемъ или отрицаніемъ, быть-ли намъ въ этомъ отношеніи западниками, или славянофилами, какъ опреділяется это отношеніе въ нашихъ научно – литературныхъ и пожалуй политическихъ сферахъ, или занять какую-либо совершенно независимую точку зр'єтія. Нужно признаться, что наша богословская мысль, а за ней и общественная, еще не выработала опреділенной такъ сказать

программы въ этомъ отношенін, и въ нашей литературів до сихъ поръ замъчается колебаніе, которое ведеть къ періодическимъ увлеченіямъ то въ одну, то въ другую сторону. Мы конечно ясно сознаемъ свою особность отъ западнаго міра, настойчиво утверждаемъ свою православную самобытность, но это только въ общихъ чертахъ, когда дело идетъ обо всемъ западе. Коль скоро же намъ приходится опредълять наше положение точиве въ отношении къ двунъ началанъ религіознаго міросозерцанія на западъ, то есть приходится опредълить, въ какое отношение им должны стать къ римскому католицизму и протестантизму, то наша мысль начинаеть колебаться, и исторія развитія нашей богословской инсли показываеть, что мы не выработали въ этомъ отношении той самобытности и независимости, которая теоретически считается нами присущею православію. Изв'єстно, что въ нашей богословской мисли ностоянно проходять два теченія, которыя изъ русла православія заходять иногда даже въ предълы инославнаго міросозерпанія, и притомъ одно окрашивается протестантизмомъ, другое рим. католицезмомъ. Явленіе это не новое. Оно ярко выразилось еще въ то время, когда великій царь-преобразователь впервне сблизиль нась въ общественновъ и политическовъ отношени съзападовъ. Два его великихъ сподвижника Өеофанъ Прокоповичъ и Стефанъ Яворскій выступили представителями этихъ двухъ направленій, и если въ сочиненіяхъ перваго ясно обрисовывается тенденція въ направленін протестантской мысан, то "Камень веры" втораго резко отдаетъ духомърим. католицияма. Съ того времени эта раздвоенность постоянно давала о себв знать прежде всего въ области богословской мысли конечно, но она въ то же время сказывалась и не перестаетъ сказываться и во всей нашей общественной жизни и Наша имсль, не выработавь для себя точнаго критерія для опредъленія сущности православнаго міросоверцанія, постоянно поддавалась то тому, то другому вліянію, смотря по наличнымъ историческимъ условіямъ даннаго времени, и то впадала напр. въ тонъ римскаго церковнаго самовластія, то увлекалась чисто про-

Digitized 29 Google

тестантскимъ мистицизмомъ. Даже въ настоящее время можно указать на следы этой раздвоенности богословской инсли и притомъ въ дучнихъ представителяхъ нашей самобитной мисли. Извъстно, что одинь изъ нашихъ философствующихъ инслителей дишеть воздухомъ рим. католицизма, который предносится его взгляду, какъ конечный и неизбълный моменть въ развитии христіанства, а другой-знаменитый инсатель-витаеть въ области тупаннаго піэтизма, который также чуждъ сущности нашего въроисповеднаго начала. Эти лица служать, такъ сказать, типическими выразителями цвлыхъ направленій, которыя дають тонъ нашей общественной и укственной жизни, и, смотря по тому, какое изъ нихъ преобладаетъ въ данное время, такой тонъ получаетъ и вся наша жизнь. Явленіе это недьзя назвать нормальнимъ. Имъ объясняется та неустойчивость, которою къ сожаленію отличается наша жезнь, въ которой скоро, кажется, не будеть совсинь преданій, составияющихъ остественную скрвпу цвльнаго, здороваго и исторически развивающагося народнаго организма. Все это несомивнию зависить оть того, что мы не твердо стоимъ въ своемъ православномъ міросозерцаніи и поддаемся чужднив вліяніямь, которыя нарушають правильное развитіе нашей жизни, хотя последняя инфеть такой руководственный светочь, котораго лишился запалный пірь. Въ настоящихъ чтеніяхъ ин инбенъ предложить несколько инслей касательно того, что занадный мірь съ своимъ инославнымъ міросоверцаність не только не можеть служить для нась ображноть въ своихъ существенныхъ началахъ, но что онъ самъ при послъдовательномъ проведеніи этихъ началь въ жизни все болье и роковымъ образомъ приходить къ сознанію той истини, что начала эти несостоятельны и рано или поздно онь должень будеть искать иныхъ началъ мысли и жизни.

Чтобы ясиће понять современную религіозно-правственную жизнь западнаго міра и тѣ начала, которыя лежать въ ел основѣ, мы считаемъ необходимымъ представить историческій очеркъ, въ которомъ вкороткѣ прослѣдимъ, откуда вышли эти начала, какъ они

образовались и не лежить ли въ самой сущности церковно-религіозныхъ началь запада задатковъ ихъ внутренней несостоятельности.

Туть пражде всего представляется намъ капитальный вопросъ, какъ произошелъ тотъ несомевние печальный фактъ, что христіанскій міръ, поклоняющійся одному и тому же Богу, одному Спасителю человъчества, признающій одно и то же Писаніе источникомъ всего своего духовнаго міросозерцанія и руководствомъ всей своей нравственной жизни, оказывается не единымъ общечеловъческимъ братствомъ, скрвщеннымъ общечеловвческою любовію, а ноделень на партіи, и притомъ поделень такими крепкими средоствинями, что ихъ не въ силахъ побороть въковыя молитвы церкви? Извъстно, что въроисповъдное раздъление глубже всякаго племеннаго и политическаго. Народы и государства, враждуютъ между собой и мирятся, но религіи и въроисповъданія не знають мира, пока въ нихъ теплится хоть искра внутренней жизни. Это конечно объясняется величнюй и жизненностью затрогиваемыхъ интересовъ, такъ какъ въ религозныхъ вопросахъ дело идетъ не о временных каких нибудь выгодахь, какъ въ вопросахъ общественных и политических, а о самой ввиности! И воть тымь болъе становится страннымъ, что такого раздъленія не чужда в та религія, которая по идев своей должна бы объединять и въ которой вопросъ о въчности въ сущности разръшенъ одинаково для вевхъ.

При настоящемъ состоянии сравнительно-богословской науки вопросъ этотъ однако же не представляется уже такъ страннимъ, какъ это било прежде. Теперь уже съ достаточною полнотою вияснени причини, которыя повели къ раздъленю, и эти причини частью историческаго, частью философскаго характера, и во всякомъ случав въ фактъ раздъления христинскаго міра на враждебния партіи ми видимъ не только злую волю человъка, но и дъйствіе особихъ законовъ, дъйствовавшихъ почти съ неизбълною четорическою необходимостью.

Въ развити христіанства наблюдается лівествіе того общаго нсторическаго закона, по которому извёстная идея при своемъ практическомъ осуществленіи по необходимости облекается въ готовыя бытовыя формы и въ самой сущности своей необходимо воспринимается неодинаково, смотря по тому или иному умственному складу среды. Тоже самое было и съ христіанствомъ. Вожественный основатель его пришель вы мірь, который поділень быть на различныя группы, отличавшілся нежду собой въ религіозновъ, этнографическомъ, политическомъ и уиственномъ отношеніяхъ. Разделеніе это было темъ резче, что поддерживалось эгонзмомъ, бывшимъ основнымъ началомъ жизни древняго міра, который не зналь другихъ законовъ, кромъ законовъ безпощадной борьбы за существованіе. Чтобы искупить пірь отъ работва этому греховному эгоняму, Христосъ основаль царство любви, противопоставиль принципу разделенія принципь единства. Христіанская церковь по своей идев должна была разрушить всв средоствия нежду народами и классами, воздвигнутыя эгоизмомъ, и объединить все человичество въ одно братское общество съ девизомъ самоотверженной любви, ---общество, въ которомъ не должно быть ни эллина, ни іудея, ни раба, ни свободнаго, но всё должны быть братьями во Христв. Но эта возвышенная идея, лишь только соприкоснулась съ грубою действительностью, должна была по необходимости потеривть ограничение. Древній міръ быль слишкомъ закоснъвшимъ въ своихъ началахъ эгоняма, чтобы всецъло уступить началу самоотверженной любви. Онъ враждебно отнесся въ новой идев и усиливался даже совершенно убить ее, воздвитнувъ страшныя гоненія противъ нея; но когда твиъ не менве она восторжествовала, онъ пассивнымъ противодействиемъ лишилъ ее первоначальной свежести и чистоты. Когда перковь действительно посрятия честви приступиля ка своей великой миссія воплощенія новыхъ началь въ жизни человічества, то въ самомъ воспріятін этихъ началъ должно было обнаружиться различіе вследствіе того именно, что самый умственный складъ древняго человъчества въ его отдельныхъ частяхъ быль неодинаковъ. Древній мірь різко распадался на дві половины, которыя въ географическомъ отношения были востокомъ и занадомъ, а въ этнографическомъ обозначались именемъ преобладавшихъ въ нихъ народностейгреческой и латинскей. Историческая жизнь, піросозерцаніе и культура этихъ народностей были различны до противоположности. Элинискій востокъ быль областью духа. Туть преобладала въ историческомъ развитии мириам работа культурнаго генія, ставились и решались височанние вопроси битія, вирабативались форми гармонического отношенія между идеей и действительностью, между личностью и государствомъ. Латинскій западъ напротивъ быль областью практического синсла. Грубий унъ рицского народа быль чуждъ возвищенныхъ идей элинияма, обиденная практическая жизнь для него была дороже выспреннихъ философемъ; его плъняло инпь обаяніе власти, и онъ находиль удовдетвореніе только въ идев всепірнаго владичества, хотя би достигаемаго желівомъ H KDOBID.

Tu regere imperio populos, Romane, memento, Haec tibi erunt artes ').

вакъ вдохновенно выразилъ этотъ національный духъ римскій поэтъ Виргилій. Понятно, что одна и таже идея христіанства должна была неодинаково привиться и развиться на почві этихъ противоположныхъ міровъ. И дійствительно на востокі идея христіанства получила совершенно отличное направленіе отъ того, которое она получила на западів. Найдя на востокі боліве сродную почву, христіанство съ легкостью воплотилось въ формы культурной жизни эллинскаго міра; его богатыми, логически выработанными формами философскаго мышленія церковь воспользовалась для выраженія глубочайшихъ идей богословія, и самый политическій типъ независимости отдільныхъ общественныхъ единиць легь въ основу административнаго строя церкви, доселів сохраняющагося въ

<sup>1)</sup> Помин, римлянить, что властвовать надъ народами — Вотъ твоя наука!

видь отдыльных самостоятельных натріархій. Съ другой стороны грубый практический равунь натинскаго запада самую идею христілнотва воспраняль лашь съ доступной спу вижшисй, практической сторони. Въ христівнотви ого цивнита не височайная идея богочеловъчества, на уяснение которой востокъ употребниъ всю силу своего уможрительного генія, а односторовне понятал идел единства, въ которой онь увидель новий поводъ къ допогательству всемірнаго владычества. Это римское мониманіе иден христіанства совдало систему наиства, которое по своей сущности есть продояжение завоевательной системы древняте Рима въ его христанизированной формъ. Если бы нужно было проводить параллель нежду etana abyus cherenaur, to cha mutatis mutandis npegetabusa su цельную картину остоственнаго перехода традицій римской нолитики къ папству и въ христіанскомъ Римъ обнаружила би преобладаніе началь, которыми жиль и руководился древній языческій Римъ.

Ясно, что въ такомъ противоположномъ воспріятім иден кристіанства уже лежаль залогь различія. Но различіе не есть еще вло. Напротивъ оно есть необходимый элементь здороваго историческаго развитія. Христіанство явилось какъ всемірная религія, но это не значию, что оно должно было обезличить всв народы, лишить ихъ національной и культурной самобитности. Напротивъ вселенскій характеръ его въ томъ по преимуществу и выражается, что оно, обнимая все человъчество, способно сочетаться съ индивидуальной, такъ сказать, душой каждаго народа и, не подавлял. а напротивъ возрождая и обновляя духовныя силы народа, посредствомъ этихъ остоственныхъ силь возводить каждий народъ къ всечеловъческому совершенству. Такъ поняль эту вселенскость эллинскій востокъ, на которомъ христіанство гармонически уживалось съ условіями національной самобитности. Въ этомъ отношенія христіанство тамъ распространялось совершенно такъ же, какъ и эллинская культура. Ко времени рождества Христова она, какъ извъстно, завоевала весь мірь, но завоевала не съ целію угнетенія

покоренных народовъ, но съ целію дать остествонных и собственнымъ силамъ этихъ народовъ возможность легче сбросить съ себя иго варварства и усившиво развиваться въ направленіи къ дестеженію истинно человіческой жизни. На римскомъ западів напротивь вселенскость христіанства была понята въ симсяв древней римской системы, требовавшей безусловнаго подчинения центру, отрицавшей право національной самобничести и стремившейся всь національныя и культурныя особенности вытеснить реискини. При такомъ состояніи вещей различіе не могло остановиться на степени законнаго историческаго развитія, оне должно было повести ва собой разделеніе. Въ самомъ деле между греческимъ востокомъ и латинскимъ западомъ уже существовала, какъ им видели, внутреневя розвы, которая обострянась еще более вследствіе того, что нервый быль политическимъ рабомъ последняго. Христіанство въ первые въка своего историческато существованія, когда еще идея всечеловъческаго братотва не усибла нотускить отъ соприкосновевія съ интересами грубой д'яйствительности, значительно стладило эту рознь; но когда въ христіансковъ Римь, благодаря извъстнымъ историческимъ обстоятельстванъ, снова воскресъ духъ властомюбія, воплотившись въ системъ папства, то этотъ духъ не могъ не затронуть исторически наболевшаго чувства національной гордости въ греческомъ народъ, и онъ энергически возсталъ противъ властолюбивыхъ притязаній западнаго папства. Чемъ более на сторонъ востока было совнанія правоты въ ващить автономін отдъльнихъ христіанскихъ церквей и ченъ сильне со стороны запада было стремленіе подчинить всв національныя церкви римскому престолу, твиъ скорве и естествениве должно било настать полное разделение между ними. И оно не замедлило совершиться, давъ новое направленіе всей жизни христіанскаго міра.

Раздівленіе, какъ видно, совершилось вслідствіе столкновенія противоположных вачаль и оно конечно могло иміть своимь слідствіемь только то, что въ каждой изъ разділившихся половинь должно было получить нолнее осуществленіе то начало, которое

не признано было противоположной стороной. Православный востокъ останся при своихъ всеменскихъ началахъ, выработанныхъ вселенскими соборами, и въ сущности прекратиль свое дальнъйшее развитіе, ожидая болье благопріятнаго времени, когда для вираженія вселенской мысли станеть возможнымь опять единодушный голось всего христіанскаго піра. Латинскій западъ напротивъ, отділившись отъ вселенскаго востока, какъ источника вселенскаго преданія, перенесь на себя саного тоть авторитеть; который принадлежаль только всей неразделенной церкви. Но будучи только частью, живи только своимъ частнымъ началомъ, во имя котораго онъ отделился отъ вселенской церкви, онъ получиль весьиа естественную тенденцію считать свое частное начало вселенскимь, своимь частных опредвленіямъ придавать вселенскій характеръ. Воть въ этомъ и заключается роковой грахъ ринскаго католицияна, --- иненно въ томъ, что онъ, отвергнувъ вселенское преданіе, поставиль вийсто его свое частное областное преданіе, образовавшееся на почвів візстной римской жизни, и сталъ считать его обявательнымъ для всего христівнскаго міра, хотя оно, какъ м'естное явленіе, должно он нивть только мъстное значеніе, подобно тому напр. какъ мъстний законъ, вызванный потребностями містной жизни, только и можеть быть применимъ въ пределахъ этой жизни.

Не смотря на незаконность и противорачіе притяваній Рама, вселенскому преданію имъ, всябдствіе благопріятно сложившихся исторических обстоятельствь, удалось временно достигнуть блестящаго равнитія. Въ короткое время Римъ усиблъ подчинить своему самовластію весь западъ, такъ какъ последній, будучи только что обращень въ христіанство, не имель въ себе достаточнаго сознанія техъ вселенскихъ началь, которыя стояли въ противоречіи съ панскими притяваніями. На развалинахъ языческаго императорскаго Рима, какъ фениксь изъ пепла, возникъ новый папскій Римъ, который сумель воспользоваться обаяніемъ древняго и утвердилъ свое владычество надъ всёмъ западомъ. Всё западные народы, подчинявніеся прежде римскому императору, теперь должны были подчиняться римскому

напъ, и какъ римскіе императоры посылали свои легіоны для завоеванія независимых и смиренія непокорныхь, такъ римскіе папы стали носылать легіоны своихъ монашескихъ орденовъ для завоеванія и подчиненія независимых оть себя народовъ и создали особую армію изъ священниковъ, которие, какъ несемейние, будучи связаны съ народами, стали служить послушнымъ орудіемъ въ рукахъ папской политики. И вотъ образовалась новая римская имперія — имперія панъ. Но если древняя римская имперія покоряла себв народы только съ вившней стороны, довольствовалась признаніемъ императора и уплатой изв'єстныхъ налоговъ съ предоставленіемъ значительной независимости во внутренней жизни, то новая духовная имперія напротивъ наложила свое иго именно на духовную жизнь народовъ. Она не ограничивалась вившникъ ихъ подчиненіемъ, а хотьла у каждаго изъ нихъ взять его собственную душу, чтобы виъсто національной души вдожить одну и ту же душу римскую. Для этой педи она отняла у народовъ даже ихъ собственный родной языкъ, заставивъ ихъ выражать свои религіозныя чувства на чуждомъ имъ латинскомъ языкъ (при богослуженіи), лишила ихъ возножности читать св. Писаніе на своемъ родномъ языкъ, давъ имъ латинскую вультату, лишила ихъ свободы не только въ области самоуправленія, но и въ области внутренней жизни духа, опутавъ каждую личную совъсть сътями исповъди, ставшей орудіемъ нравственнаго давленія на народи въ интересахъ поддержавія системы папскаго самовластія. Всё эти меры служать логическимъ и неизбъжнымъ выводомъ изъ факта отпаденія латинскаго запада отъ вселенскаго христіанства. Отвергнувъ последнее н поставивъ на мъсто его свое собственное мъстное христіанство, далеко не имъющее широты и общечеловъчности перваго. Римъ естественно должень быль прибытнуть вы искусственнымы средстванъ и мърамъ для поддержанія своей власти, должень быль подавлять свободное развитіе народной жизни, подобно тому какъ въ политической жизни деспотъ, не чувствуя за собой законныхъ правъ на владичество, усиливается поддержать его сомнительной

мърой подавиени свободной жизни народа. Но духа человъческаго подавить невозможно, и чънъ сильные давление на него, тыть разрушительные будеть протесть съ его стороны. Отдъльные протесты во имя свободы духевной жизни начались давно на западъ; но когда давление со сторони Рима не ослабъвало, то накинъвшее озлобление въ духовно угнетенныхъ народахъ вырвалось наконецъ подобно раскаленной лавъ, потрясая весь западъ. Въ германскомъ народъ, отличающемся особенною силою критическаго ума и кръпестью чувства индивидуальной независимости, воспрянуль духъ протеста во имя христіанской свободы, попранной Римомъ, и такинъ образомъ въ западномъ міръ совершился тотъ великій религіезный перевороть, который носить названіе реформаціи.

Реформація представляєть собою второй фазись въ процессь ногорическаго развития христіанства, которымъ оно пришло къ своему теперешнему состоянию. Главной задачей ся было просто вызвергнуть ринское иго, освободить духовную жизнь народа отъ вившняго гнета и, насколько возможно, возстановить первобитное вселенское христіанство, какъ оно существовало въ первые въка. Въ этомъ сказалось замічательное чувство правды вь германскомъ народів, который инстипктивно чувствоваль ложь ринскаго католицевиа и нистинктивно искаль истинняго христіянства въ томъ вселенскомъ преданів, отъ котораго отпаль Римъ. Но уви — это первобитное христанство отделено било уже отъ реформаторовъ многими веками нсторической жизни, такъ что оно уже неясно предносилось ихъ уму, да и сами они потеряли уже надлежащее чувство и сознаніе вселенской правди христіанства. Такъ не менве они совершили геройскую попытку -- сразу повернуть всю исторію къ тому номенту, откуда она ношла по ложному пути, и вычеркнуть все те вака исторической жизни, которые отдаляли ихъ отъ того комента. Попитка геройская, но очевидно невозможная. Но если нельзя было исторів вернуть назадъ къ первынь въканъ христіанства, то Оказалось въ нёкоторомъ смыслё возножнымъ эти вёка, то есть начала ихъ жизни пересадить на почву среднихъ въковъ. Такъ именно Digitized by GOOGLE

н случилось, и протестантизмъ есть не что иное, какъ первобытное христіанство, пересаженное на гнилую почву среднихъ въковъ. Понятно, оно не могло привиться на этой чуждой ночев, оно не инъло преданія здёсь, заглушалось плевелами средневъковой жизни и могло существовать не какъ живое, жизненное начало, а какъ историческій памятникъ, не какъ живое Слево Вожіе, а какъ мертвая книга—Виблія. Вотъ почему протестантизмъ въ сущности представляють собою такую же схоластическую систему, какъ и римскій католициямъ. Не имъя подъ собой живаго историческаго преданія, онъ бездушно держится буквы Вибліи, которая однакоже не спасаеть его отъ неизбъжной участи безпочвеннаго существованія,—отъ раціонализма.

Такимъ путемъ историческаго развитія христіанскій міръ пришелъ къ своему теперешнему разділенному состоянію. Такъ единая церковь Христова распалась на три главныхъ общини. Но рядомъ съ этимъ историческимъ процессомъ шелъ сирмеренній процессъ богословской мысли, который можеть еще боліве уяснить не только причины раздробленія христіанскаго міросозерцанія, но также и то, гдів находится въ настоящее время цівльная христіанская истина—въ ея полномъ воплощенів.

Въ развити богословской имсли заивчается совершенно тотъ же процессь, который им видииъ въ области философіи. Въ этой носледней области им видииъ заивчательное явленіе, что имсль человъческая въ своихъ усиліяхъ постигнуть истину бытія постоянно переходить отъ одного крайняго возгрінія къ другому, и вся исторія философіи есть не что иное, какъ исторія скачковъ философской имсли отъ идеализма къ матеріализму (съ переходними ступенями) и наобороть. Это явленіе лучше івсего доказиваеть неспособность конечнаго разума обнять истину во всей ея полноть. Истину легче всего иредставить какъ шаръ, и какъ шаръ им можеть видіть въ извістный моменть только съ одной его стороны, такъ что, переходя къ разсмотріню другой стороны, термешь изъ виду первую сторону, такъ и истину разумъ человіческій можеть видіть и воспринимать только съ одной стороны. Вслідствіе этого (возьмешь

другой примъръ) подобно тому, какъ солице можеть освъщать только одну сторону земнаго шара, такъ что другая остается во тъмъ, и солице философскаго умозрънія освъщаеть намъ истину битія только съ одной стороны, и потому, какъ на землё мроисходить смъна дня и ночи, такъ и въ области философскаго умозрънія происходить смъна идеализма и матеріализма. Нѣчто подобное замѣчается и въ области богословской мысли. Правда, здѣсь им имъемъ новый факторъ, котораго не имъется въ философіи, именно сверхъестественное откровеніе, которое и стало необходимымъ вслѣдствіе естественной неспособности разума человѣческаго собственными силами обнять истину во всей ея полнотъ, но эта неспособность даетъ о себѣ знать даже и при существованіи откровенія, и именно въ отношеніи самаго откровенія.

Сущность христіанства заключается въ идей искупленія. Эта общая истина, кажется, должна бы быть вполив доступна уму человіческому, тімь боліве что душа, по извістному изреченію христіанскаго учителя, по природі христіанка, и въ этомъ отношеній не должно бы быть никакихъ недоразуміній. Однако эти недоразумінія явились уже въ первые годы существованія христіанства и съ того времени не перестають существовать до настоящаго момента. На этихъ недоразумініяхъ въ сущности основывается различіе между церквами разділеннаго христіанства. Недоразумініе явилось слідующимъ образомъ.

Христіанство, какъ возникшеє среди іудейскаго народа, естественно сначала нежду іудеяни инто и своихъ последователей. На первыхъ порахъ оно многимъ представлялось даже не больше какъ новою отраслью іудейства; и потому естественно вступавшіє въ него іуден привносили съ собой свои ветхозав'ятныя возгр'янія, свою обрядность, свой законъ, свое даже обр'язаніе, такъ что скоро образовалось мнініе, что только іуден и могли быть христіанами и всямій, нам'яревающійся вступить въ общину христіанъ, предварительно долженъ пройти ветхозав'ятную ступень, принять законъ и обр'язаніе. Ясно, что такой взглядъ суживаль вселенскую идею

христіанства и грозиль наложить на религію человічества печать іудейской исключительности и подзаконной обрядовой косности. Тенденція эта была тімь опасніє, что сторонники ея могли ссылаться, хотя и неправильно, на авторитеть ап. Петра и другихь апостоловь обріжанія. Нужно было побороть эту тенденцію, и на борьбу съ нею выступиль апостоль языковь Павель. Вся апостольская и писательская ділтельность его была направлена къ тому, чтобы доказать, что значеніе Монсеева закона шиновало, что онь быль только подготовленіемъ къ Нов. Завіту, и спасеніе можеть быть пріобрітено не ділами закона, а вірою, что царство Христа не есть царство подзаконнаго рабства, а царство свободи.

Такой аргументаціей и своей личной кългольностью ап. Павелъ слоинаъ узкую тенденцію юданзка, но его ученіе послужнаю новодомъ къ уклоненію въ противоположную крайность. Въ христіанскую церковь стали вступать и язычники, которыхъ между прочинъ и спущали возгрвнія строгихь юданстовъ. Такъ какъ они не связаны были ничемъ съ ветхозаветными традиціями, то ученіе ап. Павла было радостно принято ими, оне съ увлечениемъ ухватились за идею свободы въ христіанской церкви, и такъ какъ въ этомъ отношении они ни въ чемъ не находили себъ ограничения, то свобода эта у нихъ легко перешла въ распущенность, отрицаніе Монсеева закона въ отрицаніе всякаго вообще закона, отряцаніе ветхозаветного преданія и ветхозаветной обрядности въ отрицаніе всякаго преданія и всякой обрядности, и на ивсто опредвленныхъ узаконенных церковью началь выступнаь произвольный чносысх, нав личный разунь, какъ главный руководитель въ дъле спасенія. Однинъ словонъ явическая партія перешла какъ разъ въ противоположную крайность съ іздейской, и твиъ болье опасную, что она опиралась на неправильно понятое учение ап. Павла. И воть уже въ первобитной перкви образовалось два направленія, которыя извъстни въ наукъ подъ названіемъ подаизма и зностицизма. Оба оне очевидно неправильно понимали сущность христіанства, каждое воспринимало его только съ одной стороны. Поэтому явилась не-

обходимость вновь выразить сущность христіанства и выразить такъ, чтобы въ понимание его исключалась возможность односторонности, то есть выразить центральную сущность христіанства во всей цізмостности его содержанія. Эту задачу разрішиль ап. Ісаннь. Задача, какъ видно, состояла въ таконъ виражении христіанскаго міросозерданія, которое би исключало односторонность объихъ нартій. Нужно было указаль такой пункть ыт непть, негодя изъкотораго, можно бы было простымъ погическимъ нутемъ развивать христіянское просозерцание изъ самой его сущности и во всей его полнотъ. Такинъ пунктомъ конечно могь бить только основной центральный догнать хриотіанства-пдея богочеловічества. Съ точки зрінія этого догимта одинаково устранялся какъ юданять, такъ и гностицизмъ. Вонлощеніе Божества визвано било великою муждою человъчества, въ которой не могь момочь ни законъ въ іудействъ, ни философскій гносись въ замчетв. Значить тоть H другой должень вполив уступить место новому началу, и все члени царства Христова должны исходить изъ той имсли, что ничто земное не можеть быть достаточной основой перкви Христовой, что она единственно виждется на идев богочеловвчества; что бегочеловвчество это есть выражение высочайшей любви и поэтому началомь пристівнской жизни можеть быть ни законь, ни гносись, а именно мобось, любовь какъ синтесь закона и свободи. И воть им дъйствительно и видинъ, что эти два понятія — богочелов'ячество и любовь составляють основныя иден какъ Евангелія, такъ и посланій ап. Іоанна. Въ нихъ заключается глубочайшее выраженіе всей сущности христіанства, ученіе ап. Ісанна сділалось нормой въ развитіи христіанскаго міросоверцанія, и всякое уклоненіе отъ него по необходимости есть уклоненіе отъ истины. Оно дегло, какъ навъстно, въ основу всего послъдующаго догнатическаго развичія вселенской церкви. При всёхъ послёдующихъ затрудненіяхъ церковь ноизивано обращалась къ этому учению, выставляя его противъ всехъ заблужденій и новихъ ученій. Во время богословскихъ споровъ IV и след. вековъ она на вселенскихъ соборахъ всесто-

ронно развила идею богочеловачества и формулировала свое ученіе въ символь и догнатических віроопреділеніяхь. Потому-то первовь всеменских соборовъ представляеть истинное православіе во всей нолнеть его опредылныя и развития.

Такинъ образонъ им въ первие въка встръчаенся съ двумя односторонини взглядами и фдимъ полнымъ выраженіемъ истины христіанства. Последнее дано было, какъ предостереженіе отъ уклоненія къ односторонности. Но такова уже ограниченность ука человъческаго, что ону легче обнять истину только съ одной какой-нибудь стороны, и ин видииъ изъ исторіи, какъ церковный. TARL CRASATS, YES YRIOHACTCH TO BE CAHY, TO BE APPLYED CTOPOHY. находя для себя легче обнять истину христіанства только съ олной его стерени. Вся исторія богословской мысли представляєть собой такіе же скачки оть юданяма къ гностицияму и наобороть, какіе въ исторіи философской мысли мы видинь отъ идеализна къ матеріализму и наобороть. Истина во всей ся полноть оказывается трудно постежниою для ума, пока онъ исключительно подагается на себя.

Если им теперь взглянень на существующія въ настоящее время въроисповъдния формы, то увидимъ, что онъ представляютъ собою именно выражение одного изъ этихъ трехъ возарвний. Возьмень рим. натодициямъ. Онъ выродился изъ западнаго христіанства. Онъ развился среди народа, который, какъ им видели, мало способень быль въ высаней укозрительной мысли. Занимавшіе восточную церковь высочайшіе вопросы о богочеловъчествъ были почти совершенно не доступны ому, и онъ мало интересовался ими. Зато по складу своего уна онъ съ особенной любовію занялся вившено стороною церковной жизни, разработкой законодательной и обрадовой стороны церкви. Всятьдствіе этого въ ринской церкви весьма естественно изъ внутренняго склада ринскаго ума развилась крайняя привязанность къ обряду и закону, религію благодати и свободы оне заключила въ тесныя рамки обязательнаго церковнаго кодекса и дъламъ вившняго благочестія придала чисто ветхова-«Хриот. Чтик.», № 9-10, 1885 г.

Digitized by **30**00gle

вътное значение, перенеся всю искупительную силу на вибиния дъда благочестія, такъ что механическому исполненію нуь уже придавалось искупительное значеніе. Мало того, это направленіе ринской церкви выразилось въ еще болье яркихъ чертахъ. Разъ она приняда воткозавътную тенденцію, она стала стремяться къ осуществлению ея во всей ея полноть. Она стала стрематься къ основанию теократического государства на подобіє веткозавічной теократін, только съ притяваніснъ обнять весь мірь. Самое царство Христово при этомъ должно было потерять свой духовный характеръ. Вивсто духовнаго Мессін, дврство котораго не отъ піра сего. Въ сознаніи римской церкви виступила узко-іудейская идея Мессін-завоевателя, который должень быль возстановить царство Изранию и распространить свое политическое могущество по всей венив. Ясно, что въ такъ понинаемомъ царстве Христа додженъ быть видиный выразитель политическаго и ісрархическаго мотущества Мессін, должень быть видиный глава христіанской теократін, облеченный всею властію Мессін-завоевателя. И воть естественно и съ догическою необходимостью является идея намъстника Христа на земле, идея папства. Ап. Петръ ставится какъ основатель этой теократін, создается легенда о его 25-тильтновъ епископствованіи въ Рикв, перетолковывается его первенство въ обществъ апостоловь въ главенстве, и-такинъ образонъ создается система римскаго католицизма съ напой во главъ.

Ясно такимъ образомъ, что римскій католицизмъ есть воплощеніе односторонняго взгляда на христіанство. Это есть ничто иное, какъ вполнъ развитый юданзмъ, въ немъ христіанство воспринято только съ одной стороны, со стороны внъшней законности, и упущена другая притивоположная сторона. Понятно, такое положеніе вещей могло существевать только до тъхъ поръ, пока религіозное сознаніе не развилось настолько, чтобы не удовлетворяться больше внъшней системой и искать удовлетворенія въ духъ, пока внутреннее христіанское сознаніе не почувствовало односторонности этой системы и вновь не потребовало полной истины хри-

Юданямъ римской церкви достирь своего апогея въ средніе въка, когда вивиная подзаконность грозила совершенно подавить духъ. Но угногонный духъ темъ сильнее поотому выразиль протесть противъ такого ига подзаконности, наложеннаго на совесть, освобожденную христіанотвонъ. Но во имя чего могъ быть этотъ протесть? Конечно, во ния того же, во ния чего ап. Павелъ протестоваль противь древняго юданяма, во имя свободы совъсти и благодати. И мы видимъ, что дъйствительно протестантизиъ является не только протестомъ противъ веданяма съ его ползаконностью въ римской первы, но протестомъ во имя свободы совъсти и благодати, и именио протестомъ, исходящимъ изъ ученія ан. Павла. Вся аргументація протестантизма въ его борьбъ съ рии. католицизмомъ основывается на этомъ учения. Противъ римской подзаконности овъ постоянно и настойчиво выставляеть ученю ап. Павла объ оправдании въров. Но какъ бурный протесть противъ римскато юданяма, протестантизмъ не удержанся на истинномъ пониманіи ученія апостола языковь и вновь повториль увлеченіе, уже случавшееся въ исторін, и впаль въ крайность гностицизма. Протестантизать по своему внутреннему міросозерцанію есть тоть же старый гностициямь, принявший только новую форму. Подобно старому гностицияму, онъ выходить изъ односторонняго пониманія ученія ап. Павла, отрицаеть діла закона во имя віры, отвергаеть преданіе во имя свободы разума и подобно ему на мъсто авторитета церкви ставить безграничную свободу укозранія, какъ единственное правило церковно-религіозной жизни.

Такинъ образонъ существующія теперь церкви, поділившія между собою христіанскій ніръ, выражають собою три особыхь міросозерцанія, ярко обозначившіяся въ исторіи. Римскій катодицизнъ есть система христіанскаго юданзна и носить на себі всічерты этого односторонняго богословскаго направленія. Протестантивиъ, какъ противоноложная крайность, есть система христіан-

Digitize30\* Google

скаго гностицизна. Подобно ону ожь отрицаеть всякій законь въ церковно-религіозной жизни и выше авторитета церкви отавить личный гносисъ, субъективное унозрвніе.

Если такинъ же сиссебонъ опредълить систему православія, то логика исторіи и фактовъ ведеть къ заилюченію, что эта церковь исходить изъ богословія зи. Іоанна. Она по своему міросозерцанію служить представительницей вираженной этикъ апостоложь и возведенней на вселенскихъ соборахъ въ догнатическую систему иден богочеловъчества — въ догнатическомъ, и любви — въ правственномъ отношеніи. Потому-то православіе, выражая собою полноту христанства, одинаково относится отрицательно какъ нъ римскому католицизму, такъ и къ протестантизму, представляющимъ собою одностороннее и потому кожное воспріятіє истины христіанства.

Итакъ вотъ въ наковъ отношени западное христіанство стоитъ къ православію, именно какъ одностороннее воспріятіе истини къ цваьному выражению ся. Римскій католицизив и протестантизив понимають христіанство съ двухъ противоположнихъ его сторонъ, что и дълаетъ ихъ двумя непримиреннии между собой, противо-HOLOMHNING CHCTCHARM; HO CYMHOCTE XDUCTIAHCTBA, TO, WTO TOLERO H пожеть служить основой церкви и скрвной ся въковнить верій, именно илея богочеловъчества съ ся практическить осуществлениемъ въ любви, имъ въ сущности чужда, а потому они но осуществляютъ собою истины христіанства, какъ редигін чедовічества, долженствующей возродить міръ, поднять и овдоровить его культурныя силы, чтобы посредствомъ ихъ вести человечество къ достежению возможнаго ему совершенства. Напротивъ, какъ одностороннія системи, онъ при своемъ дальнейшемъ развити не тольке не приводять къ более молному раскрытію заключающихся въ хрыстіанстві сокровиць, предназначенныхъ для возвышенія правственно-религіовной жизни человачества, а напротивъ становятся въ противоречие съ успехани въ облести инсли и ведуть къ разложение правственно-религозной жизни. Въ подтверждение этого современная жизнь западнаго дристіанскаго міра

представляеть иножество допазательства и съ указанной точки арънія легко объясняются иногія явленія въ этой жизни, которыя иначе представляются не сововиъ женими:

## II.

Production of the second

Не выражая собою цвяьной истины христіанства, а исходя изъ односторонняго пониманія его, об'в въроиспов'вдныя системы западнаго міра стали въ ложное отношеніе къ двукъ существеннямъ проявленіямь въ жизни человічества къ наукт и государству. Христіанство явилось на земль не съ тою пелію, чтобы стеснять, а твиъ болве отринать эти важныя и необходимыя функціи человъческой жизни, а напротивъ-чтобы, освободивъ человъка отъ рабства низшимъ греховнымъ потребностямъ, подавлявшимъ древній мірь, дать новую помощь высшинь силань человіческаго духавъ достижени имъ посредствомъ науки полнаго созерцания истины и посредствомъ развития государственной жизни такой формы общежитія, которая была бы достойнымъ выраженіемъ парства Вожія на землъ. Но ясно, что все это возможно только съ точки зрънія истинной сущности кристіанства, возможно въ церкви, которал воплощаеть полную истину христіанства, а не исходить изъ односторонняго и потому ложнаго возврвнія на него. Об'в западныя системы поэтому и не могуть стоять въ нормальномъ отношения къ наукъ и государству, и ихъ отношение дъйствительно зарактеризуется явленіями, которыя показывають внутренній недостатокъ саннув системъ.

Римскій католицизмъ, воспринимая христіанство съ его внішней, обрядовой стороны и понимая его какъ внішнюю организацію, долженствующую объединить все человічество подъ однимъ іерархическимъ закономъ папства, тімъ самымъ стісняеть духовную жизнь человіка. Духъ человіческій по своей природії свободень, а между тімъ система папства только и основывается на внішнемъ

принужденій; для нея опасны всь движенія человьческаго духа. выходящія изъ нодъ ся контреля, и нотому въ этой системъ понеобходимости является подоврительность по всякому проявлению свободной духовной жизни. И вотъ, чтобы ограничить эту свободу. римская церковь ставить всевозможныя преграды къ развитію свободной духовной жизни, старается втиснуть ее въ рамки мертвой обрядности, отниваеть у народовь даже естественный органь духовной жизни-родной языкъ въ богослужении и на мъсто его принудительно вводить мертвый языкъ-латинскій. Понятно, что такая система не можеть считаться благопріятной наукі, которая только и инслина подъ условіемъ свободы духа. Противъ этого именно духовнаго рабства возсталь немецкій народь, произведшій реформацію. Съ этой стороны протестантивиъ оказаль великуюуслугу западному человечеству. Онъ освободиль совесть отъ внешняго гнета, провозгласнять свободу духовной жизни и возвратилъ народамъ право пользованія своимъ родинить явикомъ. Наука подучила въ немъ не только покровителя, но и сильнаго поощрителя. И действительно, какъ только протестантизиъ провозгласилъ свободу духовной жизни, человъческій духъ какбы воспрануль отъ сна, сбросиль съ себя цени схоластики и уиственная жизнь закинъла. Во всъхъ отрасляхъ научнаго знанія началась оживленная деятельность, и въ короткое время достигнуты были результаты, которые были немыслимы при исключительномъ господствъ рим. католицизма. Но здъсь скоро оказался также существенный недостатовъ. Протестантизвъ провозгласнаъ свободу духа, но свобода предполагаеть известные законы, безь которыхь она переходить въ распущенность и безпринципность. Нужна была извъстная норма, съ которой постоянно долженъ сообразоваться свободный духъ при своей деятельности. А этой-то нормы и не оказалось въ протестантизмъ. Оторвавшись отъ рим, католицизма, онъ вивств съ твиъ совершенно оторвался отъ почви историческаго христіанства; будучи чистымъ протестомъ и отрицаніемъ, онъ не нивль преданія; у него не было того коллективнаго синсла, ко-Digitized by GOOGLE

торый, выработываясь выками исторической жизни, служить и нормой ся дальныйшаго развитія. Въ такомъ случав стало вполнъ естественнымъ то явленіе, что свобода духа въ протестантизм'я перешла въ распущенность. Правда, не имъя преданія, протестантизмъ ходъть найти для себя нерму въ буквъ Библін, но увы-Виблія, канъ книга, не исполковываемая вселенскимъ резумемъ церкви, сдвививсь линь игрушкой вь руках индивидуальнаго разука, и каждый влагаль въ нее то содержаніе, какое только подсказываль ему личний разумъ. Всявдствіе этого богословская мысль въ протестантнемъ прямо стала на скользкій нуть раціонализма: не находя ограниченія въ преданіи, какъ вселенскомъ синсав церкви, она потеряла равновесте, и мы виднит, какт все протестантское богословіе неудержимо стремится въ бездив раціонализма. Вся протестантская богословская интература болье или менье пропитана раціонализномъ, не смотря на то, что многія сочиненія выдають сильное религозное чувство. Лишь только протестантская инсль поднивается за предвам элементарнаго благочестія, она вступаетъ въ колодную атмосферу раціонализна. Этоть роковой порокъ протестантизна сознанъ былъ еще первыми дъятелями реформаціи, и тогда же выработаны были разныя формулы исповеданія, долженствовавшія служить нормой и критеріомь богословствующей мысли. разъ провозглашенъ быль полный просторъ индивидуальной имсли, такія формулы были дишь жалкими, бумажными плотинами. и конечно не имъ было остановить бурный потокъ разнувданной мнсли. Такимъ образомъ если рим. католицивиъ погрѣщаеть противъ духа христіанства въ токъ, что угнетаетъ и сковываеть дуковную жизнь, то протестантизмъ погращаетъ тамъ, что, давая ей свободу, не даеть авторитетной норим для ея проявденія и развитія. Результати въ конце концовъ оказываются одинаковнии. н какъ то, такъ и другое отношение приводитъ къ разложению духовной религіозно-нравственной жизни. Рим. католипизмъ конечно въ большинствъ успъваеть въ подавленіи духа игомъ подзаконности, но часто живая потребность духа не выносить этого гнета, вы-

рывается, и тогда онъ становится въ такое дико враждебное отношеніе не только къ ринской церкви, но и ко всему христіанству, какого не представляють и вив-христанскія общины. Извъстно, нвь лона рим. Католической именно церкви выходили завішіе враги христіанства, каковыть быль напр. Вольтерь, прошедшій даже істунтскую школу. Тв чувства ненависти и отвращенія къ IDECTIONATE OF THE STORY OF THE омин вр неме именно пожныме отношениеме римской церкви ве естественнымъ правамъ человъческаго духа и къ области его проявленія—наукв. Поэтому-то объ системы западнаго христіанства представляють собою весьма непадежную гарантію для равновісія въры и знанія, и раціонализив съ одинаковою необходимостью, хотя и при разныхъ условіяхъ, выростиеть какъ на ночвѣ протестантизма, такъ и на почвъ римскато калолицияма. Протестантская Германія разъбдается раціонализмонь, ютящимся въ такъ наживаеимхъ "притическихъ" трудахъ измецкато богосновія но и рик. католическая Франція въ свою очередь произвела и восинтала приня школы полныхь отрицателей христіанства, ROTODELS разными видами и названіями существують и процеблають настоящего времени, и нри томъ на рим, католической почвъ раціонализиъ достигаетъ такого отрицанія и дикаго кошунства, которыя безпримерны не протестантских странахъ. Въ самень дель только на почев рин. Католицияна инсличе такое отчаянное неверіе, которое перождаеть напр. такія газеты, какть "Ni Dieu, ni Maitre\*, или такія общества, какъ образовавшееся недавне въ Парижъ "антиденстическое" общество, которое задалось диков цвлію исключить самое слово Вегь изь всехъ язиковъ віра! Такимъ образомъ крайности сходятся. Если протестантизиъ последовательнымъ развитіемъ своего личнаго гносиса приведить къ крайнему раціонализму, за которымъ стучится въ дверь пелное невъріе, то къ этому же именно результату приводить и рим. католицизмъ, вызывая протесть противъ присущаго этой системв подзаконнаго нгета, давящаго жизнь совъсти и духа. Результатъ ко-

нечно плачевный и овъ парадноуеть самое назначене и цёль христіанства. Въдь последнее дано человъчеству, какъ высочайщее откревеніе истивы, какъ новый и необычайный рычать въ развитіи духовныхъ силь человъка для достиженія инъ полноты совершеннаго знанія, а между тъкъ западныя системы, ложно нредставляя христіанство, возбуждають человъческій духъ противъ этого источника свъта и истины и тъкъ ториозать достиженіе конечной цёли человъческаго бытія—духовно-правственнаго совершенства.

Еще ярче эта рековая односторонность системъ западнаго христіанства сказивается въ отношеніи къ государству. Христіанство несомивино имветь тенденцію основать царство Вожіе на землів и съ этом целію провозглашають иден, осуществленіе которыхъ должно повести въ усовершенствованию формъ человъческаго общежитія. Своими идеями свободи, равенства и братства оно уже совершило величайшій перевороть въ соціальновь отношенів. Возвисивъ значение дичности, оно отменило рабство, оградило права женщинъ и детей, ослабило гнеть государства, надъ личностью, и въ сущности его лежатъ задатки такой формы общежития, такихъ сопјадъныхъ отношеній, которыя были би достойнымъ выраженість царства Божія на земль. Римскій католицизмь выходить изъ этой иден и строинтся къ основанию именно общечеловеческого парства, того civitas Dei, которое соединило бы все человвиество въ одинъ церковный организмъ съ одною главой. Но такъ какъ онъ понимаетъ христіанство одностороние, то это естественное и законное въ христіанстві стромленіе выродицесь въ грубую тираннію, противъ которой возмущается національное чувотво. Цонявъ кристіанство, какъ новую политическую теократію, наподобіе веткозаватной теократін, рамскій католициямь при своей объединительной діятельности виступиль не въ качестве церкви, а въ качестве государства, могущественной имперін, которая имбеть право поглотить всё народы и всё государства. Понятно, при этомъ стремленін онь должень быль встретиться сь остоственнымь чувствомь самосохраненія въ отдільных государствахь, которыя должны

были отстанвать свою сапостоятельность. Но ринскій католицивив. разъ ставъ на дожную ночву завоевательности и сановластія, уже не останавливанся ни предъ ченъ, и устани своего откровенивашаго представителя, напи Григорія VII, виразиль ту висль, что отдельныя государства суть норожденія неправды и явичества, что виасть свётскихъ государей не имееть божественной санкцін, что наснию, разбою и содъйствію князя міра OHH OCH HER BERO сего діавола, что единня государь, власть котораго отъ Вота, есть только пана. Въ одномъ изъ своихъ несланій онъ нежду прочинь такъ говорить о власти светскихъ государой: не извъстно, что цари и князья получили свою власть отъ тълъ, которые, не зная Вога, посредствомъ высокомерія, грабительства, вероломства, человекоубійства и наконоць почти всерозножныхъ злодъяній, при содъйствін князя піра сого діавола, съ сленою жадностью и нестерпининь доногательствомь добились госнодстванадъ равними себь модьми" 1). И это выражение немьзя считать просто результатомъ минутнаго гиванаго раздражения папы на непокорных в государей, -- оно выражаеть саный принципъ отношеный рии. католицизма въ государству, и этотъ принципъ, таясь въ издрахъ системы, готовъ проявиться всегда, лишь только наступать благопріятния для того обстоятельства. Понятень практическій синсль этого принципа. Въ невъ дежить зароднить и оправдание того страшнаго антигосударственнаго чудовища, которое теперь называется соціализномъ; да это просто самъ соціализмъ, тотъ соціадизить, который теперь ведеть отчанную борьбу съ государствонъ. ведеть во имя какой-то туманной идеи всечеловаческого братотва. И замъчательные всего, что новыйший соціализмы вы своей аргуиентаціи употребляеть почти тождественные доводы, какъ ихъ выразиль напа Григорій VII. Въ сопіалистической литературів ин постоянно встречаемся съ вираженною этимъ папою мыслыю, что

<sup>1)</sup> Ep. VIII, 21 ad Herimannum (1081). Herzog, R.—Enc. Bd. VII, crp. 571, Art. Kirche:

государства обязаны своимъ основаніемъ разбою и гищничеству, что самая собственность, этотъ фундаментъ государства, есть соросство!.. Послё этого нечего удивияться тому, что главнымъ очагомъ соціализма и революцій служать именно римско-католическія отраны, и въ этихъ странахъ соціализмъ принимаетъ самыя дикія и страшныя формы. Франція всегда была возлюбленнѣйшею дщерью намѣстника Христова на эсмлё, въ ней римско-католическія начала достигли полиъйшаго и высшаго своего развитія, в однакоже что мы видимъ?—видимъ, что это государство стало какимъ-то революціоннымъ вулканомъ, который, начиная съ конца нрошлаго столѣтія, постоянно грозить всей Европъ разрушительной лавой революціи. А Италія? Испанія? Ирландія? наконецъ наша Польша?—развѣ мы не видимъ въ нихъ постояннаго революціоннаго броженія, которое періодически принимаєть разрушительныя формы?....

Въ виду такихъ внутреннихъ началъ римскаго католицизма государство конечно не можеть уживаться съ нимъ. Самый инстинктъ саносохраненія невольно заставляеть его постоянно быть настороже противъ притязаній этей церковной системи и ограничивать ея непосредственное вліяніе на общественно-государственную жизнь. Такъ какъ однакоже ремскій католицизмъ по самой сущности своей не можеть отказаться оть этихъ притязаній, то остественно возникаеть столкновение между церковью и государствокъ. Исторія этихъ столкновеній весьма длинная, начинается со времени почти перваго зарожденія папской системы, но самый интересный фазись ся разыгрывается на нашихъ глазахъ, въ наше время. Прежде борьба велась между государями и папами, имъла часто личный характеръ, теперь эта борьба перешла на почву принциповъ. Если прежде напр., боролся Генрихъ IV противъ Григорія VII, то теперь борется уже такъ называемая культура противъ клерикализма, то есть принципъ гражданской жизни противъ принципа церковной жизни. Явленіе это несомнанно печальное, но оно является неизбъжнымъ следствемъ политики рамскаго

католицизма. При этомъ особенно замъчателенъ тоть факть, что борьба эта возникаеть не только въ недрахъ государствъ, которыя по своимъ напюнальнымъ и въронсповедниять началамъ вреждебны ринскому католицизму, но и въ нъдрахъ самить ринскокатолических государствъ. Съ ремскить клерекализновъ пренуждены бороться не только протестантская Германія, но и кателическая Франція, католическая Италія, католическая Вельгія, православная Россія. Римская перковь не уживается ни съ одного формого правленія: ни съ понархическою Рессіси, ни съ понституціонной Германіей, не съ республиканскою Франціей. И это ечень понятно, --- потому что иринципъ римскаго католивизна, исключая тосударство, исключаеть и все его формы, признавая только одну всеноглощающую теократію. Вследствіе этого вся новъйная культура принимаеть антикатодическій карактерь, она ищеть оперы въ государствъ, которое въ свою очередь ищеть въ ней союзницу въ борьбъ противъ общаго врага. Результи этего крайне печальны. Борясь съ римскимъ католицизиомъ, который гордо выступаетъ въ качествъ единственнаго и истиниаго выразителя христіанства, государство и культура отъ своего непосредственнаго врага неревесять вражду и на само кристіанство и такить образомъ подры-Вають тоть саный коронь, изъ котораго развилась: и принесла свои лучніе плоды вся европейская нивилизація. Такъ республиканская Франція, найдя себе непримиринаго врага въ римско-католической церкви, начала противъ нея отчанную борьбу, и эта борьба, развивалсь все больме и сильнее, тенерь видине уже принимаеть не просто антикатолическій харантерь, но харантерь явно антихристіанскій. Республиканское правительство рівшию совершенно секуляризовать французскій народъ. Съ этою целію оно не только взяло школу изъ рукъ духовенства, но и съ достойною лучшаго дъла энергіей изгоняеть всякое релитіозное обученіе изъ нея, вычеркивая даже изъ граниатикъ тв принвры, гдв встрвчается намекъ на релитио и христівнство.

Но осли къ такинъ плачевнымъ результатамъ въ отношени къ

государству приводить ринскій католицизмь, то не болье утышительнаго представляеть въ этомъ отношения и протестантивиъ, хотя н какъ разъ съ противоположной стороны. Въ развити общественно-государственной жизни действують естественине законы борьбы за существованіе, и предоставленная самой себе она инветь поотоянную тенденцію сложиться въ отношенія, которыя не соответствують висшей идев справединвести. Истину этого доказываеть вся исторія общественно-государственной жизни въ до-христіанскомъ віръ, когда она была воплощеність грубой неправды. Христіанство съ своими возвишенными идеями свободи, равенства и братства явилось, какъ святая норма, съ которой должна сообразоваться общественно-государственная живнь. Воплощениемъ этой норны служить церковь, которая всегда должна быть настолько самостоятельна и независима, чтобы голось ея могь иметь весь и значеніе въ общественно-государственной живни. А этой-то самостоятельности и не имбеть церковь въ протестантствъ. Потерявъ целостность своей организаціи, всявдствіе полнаго отриканія ісрархическаго начала, она раздробилась и легко сдълалась добичей государства. Гесударство поглотиле церковь, и последняя, виссто того, чтобы быть руководительницей государства, сделалась его рабой и послушнымъ орудіемъ его политическихъ цівлей. Такимъ образовъ то, чего добивается государство въ римско-катомическихъ странахъ, борясь съ церковью, то есть полной независимости и безконтрольности со стороны христіанскаго начала, въ протестантивив давно уже существуеть. И результать получается одинь и тотъ же. Государство стремится совершенно секумянроваться; подъ предлогомъ установленія равенства различныхъ мелкихъ сектъ и общинь, изгоняеть изъ государственныхъ учрежденій и особенно изъ школы всякую религію и все христіанство, ограничивая последнія местомь богослужебныхь собраній. Въ Соединеныхъ Штатахъ Америки, отличающейся разнообразіемъ секть и общинь, эта такъ называемая "несектарная" система получила уже нолное развитіе и осуществленіе. Школа совершенно секуляризована, изъ нея

нсключены всё религіозные предметы, и всё друзья истиннаго христіанскаго просвещенія содрогаются въ ожиданіи подростанія поколёнія, имеющаго выдти изъ этой школы.

Такимъ образомъ какъ римскій католицизмъ, такъ и протестантизмъ приходять въ конців концовъ къ одному и тому же результату, котя и съ противоположныхъ сторонъ—именно къ подрыву христіанства. А такъ какъ христіанство есть основа всей нашей цивилизаціи, то, значить, они ведуть и къ подрыву этой цивилизаціи. Настоящее время къ сожалічно представляеть много данныхъ въ подтвержденіе этой печальной истины.

Никто не станеть отрицать той истины, что западное христіанство сослужило великую цивилизаторскую миссію для человівчества. Оно совдало всю ту культуру, плодами которой пользуемся и им. И не только все христіанство, взятое въ целомъ, но н каждая изъ двухъ его западныхъ церковныхъ формъ. Римская церковь первая внесла съмена пивилизаціи среди полудикихъ народовъ запада, обратила ихъ въ христіанство, своимъ вліяніомъ сиятчила нкъ варварскіе нрави, и въ этомъ отношеніи несомивнимя историческія заслуги принадлежать даже самой систем'в папства, потому что при господствъ въ государственной жизни темныхъ среднихъ въковъ дикихъ началъ грубаго произвола послъднія могии находить себь ограничение только въ такомъ могуществь, какимъ было папство. Протестантизмъ также имъетъ право на признательность человічества, потому что онъ разбиль окови, надоженныя на совъсть самовластиемъ папства, забывшаго свое назначение, и далъ могучій импульсь къ свободному развитію духа и мысли. Но эти благотворныя вліянія принадлежать имъ лишь настолько, насколько эти формы выражають собою само христіанство. Такъ какъ онъ выражають его не во всей нолноть, а одностороние, то онъ скоро истощають свое внутрениее редигіозное содержаніе. Мы видимъ, какъ римскій католициямъ въ настоящее время видимо выраждается въ политическую доктрину. Одушевлявшія его внутреннія начала ослабіли. Онъ уже не иміеть въ себі настолько прав-

ственной сили, чтобы объединять входяще въ составъ его народы внутренных чувствомъ религіознаго единства. Римско-католическіе народы сделались уже настолько равнодушны къ престолу римскаго папы, что последній напрасно взываеть къ никь о матеріальной поддержив при такихъ посягательствахъ на свои права, которыя грозять самому существованію папства. Нравственный авторитетъ папства ослабълъ до такой степени, что папа лично подвергается постояннымъ нанадкамъ и оскорбленіямъ въ своемъ въчномъ городъ и знаменитый индексъ запрещенныхъ книгъ служить лишь показателемь наиболье популярныхь и модныхъжнигь. Неввріе въ высшихъ классахъ и равносильное ему суеввріе въ низшихъ делають христіанство въ немъ весьма сомнительнымъ. Но испараясь внутренно, онъ, какъ форма, сохраняеть свое обаяніе, и нало того-въ настоящее время проявляеть даже болве усиленную дъятельность, чънъ прежде. Но это призрачная дъятельность. Римскій католицизить теперь действуеть уже не какт религіозная сила, а какъ сила политическая. Реангіозный фанатизмъ въ немъ выродился въ политическій и племенной. Въ возмездіе за свое внутреннее ослабление онъ стремится расшириться вившнивь образовъ. Теперь онъ ведеть усиленную пропаганду среди славянь, надъясь быть можеть, что ихъ болье здоровая религіозность вдохнеть и въ него новую жизнь, — но употребляемыя средства для этого не имърть нечего общаго съ религіозной миссіей. Дело ведется интригой и шумными демонстраціями. При этомъ не только пускаются въ ходъ всв позволительныя средства, но не останавливаются и предъ кощунствомъ. Приготовленія къ великому всеславянскому вобилею служать нагляднымъ примъромъ. Подъ видомъ вящшаго прославленія святаго первоучителя славянь готовится кощунство, какого еще не видъть христіанскій міръ 1).

Ho то же самое вымираніе религіозно-нравственнаго начала замічается и въ протестантизмів. Римскій католициямь, изживь свою

<sup>1)</sup> Кощунственная демонстрація эта, какъ нав'ястно, потерп'яла полное еївско. И слава Богу.

жизненную силу и терая всявдствіе этого вліяніе на высшіе классы, ниветъ традиціонную обрядность, которая сохраняєть свое значеніе для народнихъ массъ. Протестантизиъ напротивъ, отвергнувъ обрядность и сосредоточивь всю первовно-релитіозную жизнь въ индивидуальномъ укозрвнін, сдвлался лишь церковью культурныхъ, богословски образованныхъ классовъ. Народная масса въ немъ предоставлена самой себъ, и такъ какъ ей недоступно висшее богословское упозрвніе, то она практически оставлена вив огради церковной, и изъ богатой сокровищиним христіанства ей даются лишь скудныя сухія крохи— въ видь избитыхъ и часто безжизненныхъ проповедей. Разве можеть сухая проповедь заменить когда нибудь священнодъйствие церкви, замънить страниюе таниство связаристін, въ которомъ человъческое естество осавательно пріобщается небу? 1). Въ протестантскихъ странахъ церкви сделались достоянісив высшихь привилістированныхь классовь, сделялись особаго рода собраніями для воскресных развлеченій съ дорогими сидьніями, куда нізть доступа біздняку. Наиболію поразительный приивръ представляеть въ этомъ отношение англиканская первовь. Всв интересы ся связаны съ высшими классами, сами епископы и священники представляють привиллегированную корпорацію и настолько аристократични, что считають для себя педостойнымъ спускаться въ трущобы для удовлетворенія религіозных нуждъ нхъ теменхъ обитателей. Поэтому въ то время какъ высшіе классы блистають своею изысканною церковностью и благочестиемъ, народъ косиветъ въ страшномъ безвиріи и религіозномъ невижествв. До какой степени паденія дошель вь этомъ отношеніи народъ, показиваетъ тотъ печальный фактъ, что для его нравственнаго и религіознаго пробужденія понадобилось такое чудовищное авленіе, какъ пресловутая армія спасенія. И заброшенный цевковью народъ массами пошель на приманку каррикатурно-военной организаціи секты, вожаки которой въ военныхъ мундирахъ, съ

<sup>1)</sup> Такъ вменно недавно высказался измецкій просессоръ-протестантъ Бейшлагь въ своей брошюрз-въ защиту старокатолицизма.

знаменами и подъ звуки барабана военных маршемъ ходять въ атаку на крепость сатаны, а проповедники не прочь проповедывать слово Божіе даже стоя на голове, лишь бы привлечь этимъ грубую одичавшую массу, какъ действительно недавно и было, къ невыразимому ужасу аристократическихъ епископовъ государственной церкви.

Такимъ образомъ объ системы западнаго христіанства не удовдетворяють существенных истребностявь религозно-нравственной жизни. Вследствіе этого само собой надаеть въ обществе самое значеніе редигіозно-правственнаго начала, и влілню перкви на общество все бодъе слабъеть. Въ протестантивив даже дължотся попытки теоретического оправданія такого порядка вещей. Такъ по одному возоренію церковь, какъ представительника релитіовнонравственнаго начала, есть лишь временное явленів. Рано или повано настанеть время, когда само государство возычеть на себя роль воспитателя общества, и тогда церковь потеряеть свой raison d'être. Эта печтательная теорія уже начинаеть осуществияться на западъ. Съ ослабленіемъ религіозно-правственнаго значенія церкви, государство постепенно береть на себя тв задачи, которыя принадлежать церкви. Досель государство въ той или другой стенени находилось въ зависимости отъ представляемаго церковью начала, въ большей или меньшей степени сообразовалось съ нимъ, въ своей законодательной дъятельности принимало во вниманіе законы церковные. Тенерь государство быстро эмансицируется отъ вліянія церковнаго и на последнее начинаеть уже смотреть какъ на начало враждебное, какъ на "клерикализиъ". Но освобождаясь отъ церковнаго начала, государство возвращается къ естественнымъ началамъ государственной жизни, а эти остественныя начала такъ же противоположны церковнымь, какь языческія начала христіанскимь. Одникь словомь освобождаясь отъ вліянія церковныхъ, христіанскихъ началъ, государство подпадаеть действію язическихь началь, и возрожденіе этихъ началь въ новъйшемъ государствъ можетъ отрицать только тоть, кто нивоть глаза для того лишь, чтобы не видеть. Въ са-Digitized by 100gle «Хриот. Чтин.», № 9-10, 1885 г.

монь даль, однинь нев величайнихь благодалый христіянства быто до идо оно провозгласнио свободу личности, освободило ос оть дескотным государства, таготвешаго надъ ней въ изичествв, и сивлало ее цвиней самой по себв, независимо отъ государственныхь й экономических ивлей. Но развъ новъйшее государство осуществияеть эту великую идею христіанства? Увы, въ этомъ отношение оно сублало шагъ назадъ даже въ сравнение съ средне-въвонить государствень. Виатедари ослаблению у современных народовъ пристіанскить началь братотва, въ новівшень государств'я развился такой сурашный шелетариянь, какого не зналь даже языческій мірь, и въжерину этому колоху ночти всенбло принесена лечность человеческая... Въ этомъ явно сповывается возрождение язычества на почвъ современной культури. А затыть не то же ин изическое начало сказывается во всей современной нолитики! Вся она основана на вопіющемъ эгонямъ, развившемся до бользиенности. Изъ-за призрачнаго нарушенія какихь-то насильственно созданныхь правъ новъйнія государства готовы жертвовать миллонами трудовыхь денегь. н сотнями тисячь жизней. А когда великимь самоотверженнымь подвигенъ Россін цвини народъ биль освобождень оть варварскаго ига, то весь такъ называемый западный концертъ возсталь для того, чтобы неъ грубо-этонствческихъ разсчетовъ бездушной политики на половину уничтожить плоды самоотверженняго подвига.

Зачень — другим в инодом в кристіанства служить возстановленіе святости брака. Явическій мірь разлагался отъ растленія семейнить началь, безъ крепости которых не мыслима крепость гесударственнаго организма. Церковь внесла новое начало нь семейную жазнь, весвысивь бракь изъ акта животной чувственности на свенень думовнаго таниства и объявивь эти священныя узы неразрушнимии, кроме какъ но вине прелюбоденія. Отъ этого вемикаго установленія общество обновилось, раздагавшееся человечество воскресло въ невой жизни. Теперь съ ослабленіемъ церковнорелигіозныхъ началь въ западно-европейскомъ обществе и въ этомъ отношеніи язычество вновь вступаеть въ свои права. Известно, что большвиство занадемхъ государствъ ливили уже бракъ ого первовнаго значенія въ качествъ тапиства, вновь провозгласили его гражданскить актопъ и нало но магу все болье расмирлють свободу развода, вводя такинъ образенъ полиганію, расумъется, последовательную волигамію, такъ какъ совивотная полиганія, накъ достолніе варварства, пречить культурному чувству...

Изъявъ изъ-подъ вліянія церкви семейство, современное государство остоственно строивтся изъять изъ-подъ ся вліянія и плодн брачных узъ — детей. Съ этом целим перионь устраняется отъ воспитательнаго дела, школа секуляризуется и религіозно-иравственное воспитание замъндется гражданскиять. Въ втоять опять явно сказывается возрожденіе языческаго начала. Самов воспитанів получаеть такъ скажать язическій характеръ. Христіанское восинтаніе имбеть своею цімію выработать и развить въ человікть правственную личность независию оть вленкъ-либо сторониять правей, потому что по христіанскому возэрвнію личность сама по себ'в есть саноцівнь, драгонівнюєть, и правильное веспитаніе ел ведеть нъ кенечной цели человеческого бытія—спасенно. Гражданское воспатаніе напротивь, затеняя личность, инфогь вы виду государогво. общежите; оно воспитываеть человека не какъ самобитную личность, а какъ единицу и частичку целаго государственнаго организна, то есть приносить правственную личность въ жертву государству. Такить образомъ подрывается основное начало пристіавской инвидивацін, провозгласивной свободу и самоціль нравствомной личности человъка, а вывств съ твиъ подрывается и та основа здоровой обисственной жизни, ноторая обусловлявается имение подныть правственныть развитность каждой двиности, какь самобитной единици. Всивдствіе этого воспитаніе не достигаєть своей цвли. Такъ какъ каждая личность не инфотъ возможности развить во всей нелиоть силы своего правственного битія, то по этему самому нравственное начало понежается во всемь общества и значеню личности падасть. Вивето самоуваженія и взаимоуваженія, какъ остественных следствій здороваго правственнаго развитія личности,

выступаеть беззаствичивый и дерзкій эгонять, который, не цвия въ себі правственной личности, не умість цвиять са и въ ближней и ради низкихъ своекорыстнихъ цвлей готовъ жертвовать не только честью и благосостолність своего ближняго, но и его жизнью. Отсюда естественнимъ слідствість является возрастаніе преступленій какъ противъ другихъ, такъ и противъ себя. Грабежи, убійства и самоубійства, прогрессивное развитіс которыхъ ужасаетъ друзей современнаго общества, есть только прямой результатъ указаннаго паденія нравственнаго значенія личности въ этомъ обществі.

Совокупное действіе всёхъ этихъ вліяній конечно началось не со вчера и не съ третьяго дня. Оно давно уже разъвдаеть занадный христіанскій мірь и въ наше время приняло только болве откритое и систематическое направление. За тооткритье и системетичейе сказываются и результаты этого направленія. Язычество выступаеть въ западномъ обществъ во всей своей наготъ. Въ области теорін начала христіанскаго міросоверцанія уступають м'ясто натурализну и пантензну и притомъ въ формахъ, которыя составляютъ часто линь воспроизведеніе древняго языческаго піросозерцанія. Самой популярной доктриной сделанся дарошнизма, сущность котораго закиючается въ апотеовъ эгоняма въ видъ безпощадной борьбы за существованіе, какъ основнаго закона прогресса и жизни. Въ поди-THEE STOTE STORENE, RAKE MH CRASSIN YMO, BE HAME BROMA DASвился до болъжненности и держить весь пірь въ лихорядочномъ напряженін, готовомъ перейти въ пароксизмъ столкновеній и кровопролитій. Въ семейной и общественной жизни явичество сказивается въ профанаціи брака и расхищенім общественнаго достоянія. въ дикомъ попраніи всёхъ началь, на которыхъ виждется самая эта жизнь. Вся жизнь западнаго міра представляєть собою борьбу враждебныхъ элементовъ: государство и церковь, личность и общество, трудъ и капиталъ, колодое ноколение и старое все это стоить во враждебномъ отношеніи одно къ другому и результатомъ является разложеніе. Современный западный міръ

не даромъ называють старымъ міромъ. Его организмъ действительно похожъ на дряхиее теле, въ которомъ разрушительный процессь не находить достаточнаго противовыса въ совидательнемъ. Анархія дерако поднимають въ немъ голову, и революціонный духъ, не смотря на всв полицейскія преграды дышеть своимь смертоноснымъ дыханіснъ и то здёсь, то тамъ съ разрушительного силою вырывается наружу. Анархія въ Австрін, бурныя всиышки зараженнаго коммунизмомъ пролетаріата во Франціи, систематическая пропаганда соціализма въ Германіи, динамитная разрушительная революція въ Англіи, --- все это страшныя знаменія времени и все это прямой результать ослабленія редигіозно-нравственныхъ началь и возрожденія язичества въ современномъ міръ. И замъчательно, что современная революція принимаеть дикій, совершенно варварскій характеръ. Прежде революціонеры ставили на своемъ знамени великій, хотя и оскверненный преступными руками девизъ: свобода, равенство и братство. Теперь девизомъ служитъразрушение и грабеже. Вожаки парижеваго прологаріата не прикрываются уже этими высокими идеями, а прямо распаляють животные инстинкты толим указаність на богатство и собственность другихъ. А ирландские динамитчики, которые нагло и въ лицо всему цивилизо-Ванному міру смівотся надъ всякими законами гуманности и человічности?!. Въ дикомъ озлоблени противъ ненавистнаго имъ англійскаго правительства они не останавливаются даже предъ такимъ вандализиомъ, чтобы вворвать ни въ чемъ неповинное зданіе парламента и историческую башию въ Лондонъ, и притомъ вворвать такъ, что при этомъ ногибаетъ ивсколько совершенно неповинныхъ лодей. Но что имъ до этихъ хотя бы невинно гибнущихъ жизней, твиъ болъе что при современномъ возгрвнім и самая жизнь есть лишь мечта пустая... И общество, которое подорвало кредить христіанства, не имбеть права жаловаться на подобные подвиги. Съ точки зрвнія неумолимаго закона борьби за существованіе они совершенно законны, какъ законенъ въ природе вещей тотъ факть, что волкъ събдаетъ ягненка...

Все эти явленія составляють остественное и необходимое порождение тыть началь, которыя возрождаются вы севременней культурь. Тыть не менье паметиристи продолжають неспывать эту культуру и вытаснение христанства считають новой эрой человъчества. Цивилизація, говорять, даеть такое орудіе въ руки человъка, которое сделаеть ненужнить Проинслъ, такъ какъ вооруженный войнь современнымь знаніснь человінь ножеть оградить себя противъ вскаъ бъдстий, котория удручали древнее нежакественное человъчество. Уви-нашему именно времени суждено било докаметь, какъ жалокъ человъкъ, облеченный даже во всеоружіе своей культуры! Въ наше именне время съ особенного настойчивостью стали заявлять о себ'в грозныя сили природы. Страшныя воннотрясонія, отъ которыхъ задвигались горы и развервались пронасти, разрушались города и гибли десятки тисячъ народа, доказали всю неснособность человъка предупредить эти страшния бъдствія. А страшная азіятская гостья, которая теперь ужасныть призраковъ стоить надъ Европой, развъ она не доказала такой же безпомощности современнаго культурнаго человъка въ борьбъ съ этикъ страшникъ бичекъ человъчества? Въ недавнее время, какъ известно. Европа едва не отпраздновала свою окончательную побъду надъ холерной эпидеміей, когда именно "знаменитый" нъмецкій докторь Вохь открыть, что въ холорь действующих началовь являются микроскопическія бащилин, въ виде запятой. И культурный человыть возликоваль оть этого открытія, вообразивь даже, что теперь уже нъть надобности молиться объ отвращения эпидемін, а лучше заблаговременно запастись карболовой кислотой н хлоромъ. Но вотъ азіатская гостья тімъ не меніе Европу и ту именно ея страну, которая досель считалась наиболве культурною и здоровою, именно Францію, и приточь тв рода, которые пользуются лучшинь въ Европв изстоноложениевъ н климатомъ, Тулонъ и Марсель, находящиеся неподалеку отъ зна менитой Ниццы, этого рая земнаго встав нетруждающихся и необремененныхъ въ юдоли сей. И что же? достаточно было не-

я виться эпиденіи, какъ вся самонадівянность культурнаго человіна уступила пісто жалкому отчаннію и малодушію. Все населеніе нераженных в городовъ предалось постыдному білотву и самъ декторъ Кохъ, прибывшій на місто эпидеміи, долженъ быль усемниться въ своей теоріи о запятообразных бациллахъ...

Этимъ мы и думали закончить нервое чтеніе. Но въ заключеніе не ножень не сказать еще песколько словь---вь синсте практическаго приложенія сказаннаго. Если отивненныя печальныя явленія въ жизни западнаго міра имъють своимъ слъдствіемъ несостоятельность формъ западнаго христіанства, выражающихъ его односторонне и несовершенно, то какъ же объяснить то, что мочти паралельния, даже тождественныя явленія нивли и инверть иссто на почев православной Россін? Действительно, не нужно особенной прозорливости, чтобы видеть, что тоже зло разъедаеть и наше общество и взрывъ дикой анархіи въ видь нигилизиа даже предшествоваль подобной же знархін на западі. Но это объясняется очень просто. Между нашими недугами и влокъ, разъъдающимъ организмъ западнаго общества, при вившнемъ сходствъ есть существенное различіе. Такъ это вло органическое, витекающее изъ внутреннихъ основъ жизни, — у насъ оно совершенно наносное и привнесено съ тою культурою, которую им целикомъ взяли на западв. Какъ не обидно для нашего самолюбія, но мы должны сознаться, что наша культура не есть наше родное произведение и не есть объективное выражение нашего народнаго самосознания. Она перенесена съ запада, а висств съ нею приражены и тв недуги, которыми страдаеть западъ. Въ самомъ дъль, если взять исторію последнихъ двадцати пяти леть, то что она представляеть собою, какъ не исторію нашего рабства западной культурі, во имя которой ин загубили иногія изъ своихъ великихъ начинаній? Минувшее царствование представляеть свытную страницу въ нашей исторін по его великинъ начинаніянъ и реформанъ, обновившинъ нашу жизнь и выходившимъ изъ духа нашихъ лучшихъ историческихъ земскихъ преданій. Но увы, мы не имели силь развить и осуществить эти ведикія реформы и начинанія изъ нідръ собственнаго духа. Мы съ жадностью набросились на готовую культуру, предложенную намъ западомъ, и искусственнымъ дождемъ этой культуры котван ускорить рость и развитіе нашего собственнаго народнаго самосознанія. Но изв'ястно, къ чему все это привело. Мыт пресыщались илодами западной цивилизаціи. Въ упосній сю мы помрачили въ себъ сознаніе нашей въроисповъдной и культурной самобитности, им забили свою исторію, свою вёру и свой народъ. и сделались западниками. Въ тумане этого упоснія мы все хотели передълать на западный ладъ и даже искусственно старались поднимать тв же вопросы, которые естественно порождены западной культурой. Такъ въ подражание западу им выдумали свой клерикализиъ, котогий какъ страшный призракъ стоялъ предъглазами нашихъ либераловъ и страшное имя котораго въ теченіе двадцати лътъ не сходило со страницъ "Въстника Европн" — этого передоваго бойца за права новъйшей европейской культуры; мы отнями у церкви школу и въ подражание западу изъ самыхъ учебниковъ стали изгонять такія клерикальныя слова какъ Богъ и ангель замъняли ихъ либеральными "быкъ" и "арбузъ"; мы выдумали рабочій вопросъ и проблему о трудів и капиталь, хотя наша промишленность не можеть трердо стать на ноги отъ неимвнія капитала; им стали вопіять о гражданскомъ бракв и свободв развода, и трудно сказать, до чего бы мы дошли, если бы западная культура не произвела своихъ плодовъ раньше, чёмъ им успёли совершеннонадъть на себя ея иго. А плоды ея сказались быстро. Мы все поголовно стали отрицать свое родное, и этоть ядъ отрицанія въ нашемъ здоровомъ организмъ сказался въ такомъ конвульсивномъ движеніи, какъ нашъ нигилизть. И воть царствованіе нашего великаго Царя-Освободителя, закончилось злодействомъ, которое и назвать страшно!.. Это намъ въчный урокъ. Онъ показываеть намъ, что не въ западной культуръ им должны искать себъ спасенія, — не въ той культуръ, въ которой язычество явно возрождается въ ущербъ христіанству, а должны искать его въ нъдрахъ нашего собственнаго духа и присущихъ ему исконныхъ началъ. Выразителемъ же этого духа и носителемъ этихъ началъ служитъ не наша интеллигенція, которая потеривла позорное банкротство въ игрѣ цивилизаціей, а нашъ народъ въ лучшемъ симслѣ этого слова. И вотъ, когда мы, покаявшись во всѣхъ своихъ историческихъ прегрѣшеніяхъ, вновь смиренно сознаемъ себя органической частью этого народа, вновь научимся у него его святой православной вѣрѣ, вновь проникнемся хранящимися въ его душѣ историческими завѣтами и идеалами,—тогда и только тогда придетъ намъ спасеніе.

А. Лопухинъ.

3 марта, 1885 г.

## Богослужебныя книги православной Церкви на китайскомъ языкъ.

Въ недавнее время библіотека с.-петербургскаго университета получила 20 слишкомъ книжекъ переводовъ богослужебныхъ книгъ на китайскій языкъ, сдѣланныхъ членами нашей духовной миссіи въ Пекинъ. Книги эти были присланы при письмъ о. Николая проф. Васильеву изъ Пекина отъ 6-го августа этого года. Тутъ мы находимъ переводы Псалтири, Октонха, Часослова, Панихиды, службъ въ недѣлю св. Пасхи, въ праздники Успенія Вожіей Матери, Рождества Христова, Рождества Пресв. Вогородицы и др., переводъ литургіи Іоанна Златоустаго и преждеосвященныхъ даровъ и пр. Думаю, что читателямъ "Христ. Чтенія", будетъ не безъинтересно повнакомиться съ исторіей этихъ переводовъ (главнымъ образомъ на основаніи письма), а также постараюсь подѣлиться съ ними своимъ взглядомъ на переводъ свящ. Писанія на китайскій языкъ и впечатлѣніемъ отъ чтенія этихъ книгъ.

Переводъ св. Писанія и богослужебнихъ книгъ на туземный языкъ, какъ главное средство для распространенія христіанства, конечно, весьма желателенъ и составляеть главную обязанность въропроповідниковъ. Но, къ несчастію, самое свойство китайскаго языка мізнаеть исполненію этого благаго наміренія: самыя основныя понятія нашей редигіи, всі богословскіе термины не могуть быть вполні точно и понятно переданы покитайски. Такъ напр. всі попытки перевести слово Богь покитайски должно считать не совсімъ удавшимися, и Шанъ ди (верховный императоръ, владыка), Тяньчжу (господинъ неба, небесный владыка) и пр. не вполні передають то понятіе, которое мы соединяємь съ словомъ

Богъ. Всявдствіе особаго взгляда китайцевъ (конфуніанцевъ, даосистовъ или буддестовъ-все равно) на существованіе міра и отношенія въ нему божества нивакъ нельзя точно и вполнъ понятно передать покитайски фразу "Боть сотвориях кіръ". То же самое и съ прочими. Поэтому отъ переводовъ св. Писанія и богослужебенхъ кинтъ на китайскомъ языкв нельзя ожидать совершенства, н какіе бы знатеки его ни преизводили, какъ бы онъ доромъ ни быль, всетаки инегое останется въ немъ немомятнимъ, другое будеть монято превратно. И нъкоторые наши синологи изъ членовъ инссін (какъ о. Палиадій и о. Аввакумъ) вполив основательно настанвали на томъ, что на китайскій языкъ свящ, книгь переводить не надо. Однако насущная потребность имъть эти книги невольно заставияла забывать такія трудности, совсёмъ подчасъ непреодолимыя и только уменьшаемыя глубокимъ знанісиъ китайскаго языка и литературы, особенно когда переводъ и распространение свящ. Писанія катодическими и протестантскими миссіонерами производятся такъ деятельно въ Китае, и самъ о. Палладій подъ конецъ уступиль необходимости и приняль участіе въ переводахъ. Итакъ вполив совершеннаго перевода на китайскій язикъ св. Писанія и богослужебных книгь быть не можеть и нёть, и всё такіе переводы отличаются большими или меньшими недостатками, внолив понятными и требующими снисхожденія. Наша миссія въ этомъ отношеніи стояла въ довольно благонріятныхъ условіяхъ, потому что въ ней никогда не было недостатка въ хорошихъ, а иногда и превосходныхъ знатокахъ китайскаго языка, достаточно вспомнить имена о. Іакинеа, о. Исаін и особенно о. Палладія, и потому она могла выполнить дело со всемъ возмежнымъ совершенствомъ и выполнила бы, если бы не помещало одно обстоятельство.

Не сперва посмотримъ, когда начался переводъ бегослужебныхъ книгъ и какъ онъ производился. Въ 30-хъ годахъ нынъшняго стольтія были редактированы ісромонахомъ Даніпломъ Сивилловымъ (бывшимъ въ миссіи съ 1820 по 1830 годъ и преподававшимъ китайскій языкъ въ казанскомъ университеть по 1844 г.) 1, пе-

<sup>4)</sup> Н. Веселовскій «Свіденія объ осенціальн, препод. вост. языковъ въ Россів». Отгуда же свіденія в о прочихъ лицахъ.



реводы на китайскій языкъ молитвы Господней, Символа въры. утреннихъ и вечернихъ можитвъ и последованія ко св. причащенію. Эти переводы были исправлены и выръзаны на деревлиныхъ доскахъ (до тъхъ поръ они сохранялись въ рукописяхъ) въ 50-хъ годахъ начальникомъ миссін (виосявдствін архіопископомъ) Гуріомъ (онъ управляль миссіей въ 1856-65 гг., и при немъ то быль о. Исаін Поликинъ) 1). Повтону почти все богослуженіе въ то время производилось на славянскомъ языкв. Начало же переводу богостужебных книгь на китайскій языкь положиль сейчась названный о. Исаія (1858—71), который, сличая греческій и славянскій тексти, сділаль при помощи китайских учителей (полезинхътолько для приданія гладкости и, такъ сказать, китайскаго духа уже готовому переводу; если же переводчикъ самъ не особенно внаеть кетайскій языкь, то на нехь плохая надежда; это, конечно, къ о. Исани не относится) переводъ неполнаго Часослова, сокращеннаго Обихода воскресныхъ службъ съ первими стихирами догматиками и пъснями каноновъ. Далъе онъ составилъ подобный же сборникъ стихиръ, тропарей и песней каноновъ на двунадесятно праздники, первую и страстную недвии Великаго поста и на Паску. По переводу 70 толковниковъ обработалъ онъ на простонародномъ языкъ (су куа) Исалтирь, началъ переводъ всенощнаго бдънія и литургін Іоанна Златоустаго, перевель акаенсть и молебный канонъ Богородицъ и панихиду (Дай ванъ жень ци цзинъ). Затъиъ подъ конецъ своей жизни онъ переложиль въ двухъ редакціяхъ (на книжномъ и простонародномъ языкахъ) великій канонъ Андрея Критскаго. Съ о. Палиадіемъ онъ перевель въ 1870 году молебное пъне на новый годъ и о получении прошения. Съ 1860 по 1868 г. о. Исаія составиль русско-китайскій словарь богословскихъ и церковныхъ терминовъ (всего 3300 слишкомъ), который быль пересмотрънь, исправлень и дополнень о. Палладіемь 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кандидатъ нашей академін. *Ред.* 

<sup>2)</sup> О. Палладій, бывшій три раза при миссін въ Пекинъ, именно въ 1839—48, 1848—56 и 1865 годахъ, быль однимъ наъ лучшихъ внатоковъ интайскаго явыка и литературы, поэтому въ разбираемыхъ нами переводахъ мы находимъ массу отлично подобранныхъ терминовъ и выраженій.

Последній самъ въ 1878 году сделаль переводъ съ русскаго языка 12 каоизиъ Псадтири. Переводъ остадъныхъ каоизиъ докончиль о. Флавіанъ при номощи учителя Лун'а и перевода Псалтири, сделаннаго о. Исајей. Отъ последняго осталось много рукописей. Вов онв были тщательно собраны и пересмотрены о. Флавіаномъ, который и принялся за продолженіе его трудовъ. "Но незнакомство съ греческить языкомъ и недостатокъ спеціальнаго богословскаго образованія (говорить авторъ письма) не дали ему возножности преодольть иногія трудности славянскаго текста богослужебныхъ книгъ 1). Поэтому трудъ о. Флавіана въ этомъ направленіи оставался отрывочнымъ. Тівиъ не меніве ему удалось не безъ оппозиціи со стороны китайцевъ удержать введенный въ богослуженіе о. Исаісй китайскій языкъ". Эта оппозиція, какъ надо думать, была со стороны чиновниковъ китайскихъ, потому что христіанство не принадлежить къ числу такъ называемыхъ "сань цзяо" (три религіи), свободное отправленіе обрядовъ которнаъ разръшено въ Китав (это конфуціанство, буддизиъ (религія Фо) и даосизмъ), даже монгольские ламансты только въ одномъ монастыръ въ Пекинъ погутъ отправлять богослужение на родномъ языкъ.

Въ 1882 году въ миссію поступило нъсколько членовъ съ жемаеминъ богословскимъ образованіемъ, владъвшихъ и греческимъ,
и новыми языками. Тогда дъло перевода быстро подвинулось впередъ. Съ марта 1883 года по февраль 1884 года, члены пекинской миссіи начали давно желаемый полный переводъ воскресныхъ
службъ Октоиха (въ переводъ 2 книжи—беньцзы). Въ этой работъ послъдовательно принямало участіе шесть человъкъ. Въ началъ іеромонахи Николай и Алексъй взялись сличить славянскій
тексть Октоиха съ греческимъ подлинникомъ по асинскому изданію
церковно-богослужебнаго круга, сдъланнаго архимандритомъ Діонисіемъ Пирромъ въ 1860—62 гг. Тщательно провърля славянскій
тексть и устраняя его неясности и неточности, означенныя лица
передавали настоящій смысль его на русскомъ языкъ о. Флавіану,
который въ простой китайской річи диктоваль его китайскому

<sup>1)</sup> А эти трудности для пониманія еще больше увеличиваются въ переводъ на кит. яз.

священнику о. Митрофану Цзи (китайская фанилія). Послідній, уовонник симсть франц, инсаль уже ее "ученынь явикси» (винь хуа)", вирочень довольно понятнымь большинству православникь китайцевь, накъ извістно, нотомковь албазинцевь.

Посла этого учитель Осія Чжанъ редантировала виработанный китайскій токога и давага ому лучшую китайскую конструкцію. Переводчить Евменій Юй служить для сиравовь и для повіврки точнаго усвоенія о. Митрофановъ и учителенъ Осією синсла переводимаго ивста. При этомъ были проспотрвин и переработами и начатые о. Исаівй работы по Октонху. Такой способъ переведа Hubert, Rohotho, Mhoro Ropomaro, ho oht butert ty hermicaly, tro не вполив гарантированъ отъ того, чтобы китайцы не ногли невърно понять симскъ токста, который немного могь измъниться ири цередачё сначала разговорнымъ китайскимъ, а нотомъ "ученымъ", а это менало лучшей передачь новитайски. Какъ бы то не было, посяв перевода "полных воспресных службъ Октоила и вечеренъ въ ведваю со стихирами свангольскими и экзапостиларіями" (но беть каноновы въ суббетны повечены воскресныя полунощницы) та же лица (за исплючениемъ о. Алексви, запавляетося инонописациемъ, черченість млана духовной миссін и другими китайскими переводами) приступили въ переводу службъ въ двунадесятые праздники. Здёсь ниъ принцись встати переводи каноновъ проф. Ловягина, потомъ породожения на общеномятный славянскій явыкъ праздвичаныхъ ваноновъ опискона Августина и переводи ивкоторыть цвимъ службъ великихъ правдниковъ свящ. Владиславлева, поибщавинеся въ "Душевеленеть Чтенін" и "Духевной Бесьдь". Сюда же быль виличенъ перередантированный и исправленный сберкить ийснопиній на друнавесятие прозданки о. Исвін. Затінь тіз же жена принались за перероботку и комоднение существовавшихъ со времени о. Исан переводевъ другить службъ годовиго церковнаго круга и неревели вполив службы въ страствую недвлю, недвлю св. Песхи, три литургін (для присутствующих въ хран'в съ онущеніенъ ноинтвъ, читаемихъ священникомъ тайно) и панихиду. Последнія службы были проверены о. Николаемъ по изданію Гоара. Онъ же провърняъ Часословъ по греческому тексту, а о. Флавіанъ сдівлаль

дополненія по Севдованной Псалчири. Дополненія здісь были сдінами въ полунощиний, утрени, часать, велимоть и наломъ повечерін, причемъ были отчасти ввовь переведены, отчасти присовонувлени прежде сущеотвованию тропари и кондаки на недъли св. чотыродосичным, ов. пятидосичным, Октонка (съ ботородичними), двунадосячих праздниковь и особо-чтимихь святихь, а также общіе. Главная часть труда при этомъ надала на о. Митоофана и с. Флавіана, сумъннаго повести дело систематически, отъ чего инего зависки успъть дъла. Его образцовое знаніе цервовилю устава момогло стройно расположить порядокъ службъ нъ нироводахъ съ необходинии объясновани. Въ переводахъ свящ. Писанія и болослужовиніх кинть на китайскій язикъ члемами покинской инссін въ разное время господотвовали различния направленія. Прессв. Гурій, глапициъ сбразонь переводивній кинти Неваго Завіта, отвранся писачь чного ученнив языкомъ и не держанся близко текота. Отвраніе его переведить ученнить языкомъ, двикомъ классическить книгь и на ниль развивнойся литературы ниолий похвально: это одно могло сдёлать кингу вполий понятного китайцамъ (за испличениемъ терминовъ, о чемъ я говорилъ вине), да и когло привлечь ихъ къ кните прасотою ленка. За то тутъ была и своя невыгода: переводчикъ вногда ужъ очень удалялся отъ тепета. Эта и заставило о. Исвію держаться среднии между ученом и простою рачью, а подъ конець жизни онъ совствиъ увленся простонародникъ изикопъ. О. Паливай сумвиъ удержаться быване на русскому тексту, сдажанному съ еврейскаго недминика. "Посивдене же переводчики стородись еще ближе подойти нь симолу греческого неданиника, стами себь невые сделать китайскій текоть богослужебных книгь конятныть наибольшему числу слушателей и читателей. Въ переводахъ ветхозавитиять париній, но мовку настелнію (пишеть о. Нинолей), било отдано предпочление тексту 70 тодковнитевъ (по издание Тишендорфа), вавъ наиболее сходному съ славянскить традиціонникь, отъ котерага вообще не отступали переводчики". Въ 1876 году учитель Инновентій Фанъ подъ наблюденіемъ о. Флавіана неревелъ паримін на вов правдники и великій пость, ниви подъруками протестант-

скій переводъ Виблін ниссіонера Шершевскаго, сділанный съ еврейскаго текета, который иногда далеко отступаеть от греческаго подлинника и славянскаго перевода.

Результатомъ этихъ трудовъ пекинской миссін къ началу 1884 года явилось большое чиско тетрадей, содержавшихъ въ себъ, не словань о. Николая, свише 300,000 іспоплифовь. Всв онв съ января этого года быле переписаны, вновь тщательно проверены н выразани на деревянных доскахь. Такинь образовь, кромъ другихъ нереводовъ, получилось 20 слишковъ книжекъ, относящихся къ правосдавному богослужению. Отпечатаны эти книжки. надо отдать честь миссіи, очень красиво и отчетливо двумя шрифтами (крунинив-токоть и мелкив-примечанія и нояснонія, касаюшіяся хода службы), большинство нет нихъ отивчено 1884 годомъ. Псалтири предпослано коротенькое предисловіе (3 страници), отпекрасивымъ, крупнымъ пірифтомъ и разсказывающее о происхождении книги, ся значении и пригодности для чтовия благочестивнии дюдьми во всякое время. На многихъ книгахъ обозначены и имена лицъ трудившихся при переводъ, именно архимандрита (? чжанъ рань срши) Флавіана, ісромоната Николая, свящ. Митрофана, писсіонера (в цаяо ши-учитель в въры) Осін и переводчика (и шэнъ) Евиенія. О. Исаія упомянуть, какъ первоначальный переводчикъ, въ переводъ службы на недъхю Паски.

Но на этомъ труди миссіи не кончились. Оъ отъвадомъ въ Россію о. Флавіана, о. Николай принялъ на себя трудъ продолжать нереводъ. Вивств со своимъ учителемъ Линомъ онъ сдълать проби перевода на китайскій языкъ отдъльныхъ стихиръ въ дни св. Іоанна Богослова (8 мая), св. Николая Чудотворца (9 мая), Іоанна Крестителя (24 іюня), апостоловъ Петра и Павла (29 іюня), пророка Илін (20 іюля), Происхожденія Чести. Древъ Животворящаго Креста Господня (1 августа), Усъкновенія глави Іоанна Предтечи (29 августа) и Покрова Пресвятой Вогородици (1 октября). Пробы эти были провърены о. Митрофаномъ и одобрены о. Флавіаномъ. Дальнъйшіе переводы ведутся по къръ возможности и надобности.

Всв эти свои труды пекинская миссія уже начала распростра-

нять между другими, благодаря тому, что письменность китайская употребляется и въ Японіи, и въ Корев и др. странахъ. Такъ еще въ 1882 году она чрезъ о. Флавіана снабдила японскую мнесію своими тогда еще не полными и не переработанными рукописными переводами богослужебныхъ книгъ. Эти переводы вскоръ же были переведены членами японской миссіи изъ ученыхъ японцевъ на японскій языкъ и введены въ ихъ богослуженіе. Затътъ туда же были отправлены и новые, исправленные переводы пекинской миссін. Камчатская епархія получила переводы миссіи еще въ 1881 году. Разумбется, всв свои переводы миссія употребляеть при отправленіи бегослуженія въ двухъ церквахъ съвернаго и южнаго подворья въ Пекинъ, причемъ поють на два хора: на правомъ-пославянски, на левомъ-покитайски. Очень остроумно самое распредвление хоровъ: у китайцевъ лъвая сторона главиъе правой (они при опредъленіи странъ свъта обращаются лицемъ на ють), а у насъ на обороть, такъ что каждому свое.

Поговоримъ теперь о самомъ переводъ. Прежде всего я не могу согласиться съ темъ, что здёсь Інсусъ Христосъ пишется Иису сы Хэлиситосы (какъ длинны выходять эти слова и какъ трудно китайцамъ ихъ произносить), между тёмъ какъ до сихъ поръ вездё и всеми эти слова транскрибировались Всу Циду (Киту). Нужды нъть, что это напоминаетъ Jesus Christus, что же дълать, если европейские миссіонеры опередили нась, но эта транскрипція вслівдствіе долговременнаго употребленія и усиленной пропаганды католическихъ и протестантскихъ вёропроповёдниковъ вошла во всеобщее употребленіе и книги китайцевъ. И вдругь такая перешьна! Это темъ менее допустию, что, какъ известно, китайци питають глубокое уважение въ древности и относятся съ большивъ неодобреніемъ ко всякимъ нововведеніямъ и перемінамъ, особенно въ священныхъ книгахъ. Вторая еще большая ошибка миссіи, по моему мивнію, заключается въ томъ, что переводчики слишкомъ близко держались греческаго и славянскаго текста. Мое же убъждение таково, что, ужъ если переводить св. Писаніе и богослужебныя книги на китайскій языкъ, такъ нужно стараться держаться языка классическихъ книгъ. Всъ обороты оттуда вошли въ литературу, упо-«XPECT. TIEH.», 3 9-10, 1885 r.

требление ихъ къ стати считается верхомъ красоты и изящества, авторъ, сумъвшій блеснуть этикь, можеть бить увърень, что книга его будеть читалься на расхвать. Европейскіе віропроповідники (да, какъ видно изъ письма, и прессв. Гурій) понимали это хорошо и, жертвуя иногда бинзостью къ тексту, старались подражать этому и въ своихъ переводахъ св. Писанія. Мало того, они писали христіанскія книги въ подражаніе (со стероны вичиней) китайскимъ, вошедшимъ во всеобщее употребление. Такъ первая книга, даваемая учащемуся грамоть въ Китав, -- Треесловіе (Саньцам цзинъ, она у насъ издана съ переводомъ и приизчаніями о. Іакинфомъ), англійскіе миссіонеры взяли да и сочинили свой христіанскій Саньцзы цвинь, написанный также фравами по три слова, въ которомъ и раскрываются основныя истины христіанства. И наша миссія отлично бы сділала, еслибы стала подражать имъ. Можно было бы ограничиться переводомъ небольшаго числа молитвъ 1) и иъстъ изъ св. Писанія, которыя не представять большихъ трудностей и неясностей въ переводъ, и стараться ввести христіанскія истини въ сознаніе народа подобинии сочиненівин. Но она увлевлась желанісив инвть всв богослужебныя вниги и при тонь полностью на китайскомъ языкъ съ совершеннымъ сохранениемъ оригинада и сделала большую ошибку. Стремленіе держаться какъ можно ближе въ тексту оригинала сделало то, что многія фразн и обороты звучать совсемь не по-китайски, и такія места, будучи понятны для русскаго, останутся совершенно непонятными или превратно понятыми китайцами. Чтобы не утомлять читателя подробностями, интересными только для спеціалиста (да и представляя китайскій тексть въ транскринціи, иного не распространицься), я ограничусь больше общими замечаніями. Слово Госмодь везде переводится Чжу (господинъ, хозяннъ), а Бозз-Тянь чжу (господинъ неба, небесный владыка, оборотъ не особенно удачный въ виду того значенія, какое инбеть это слово въ буддійской литературъ, и лучше бы его заивнить черезъ Шанъ ди). Теперь, когда

<sup>1)</sup> Отправление почти всего богослужения на славянскомъ явыка не могло бы служить препятствиемъ: въдь слушають же монголы богослужение на тибетскомъ явыка, да еще какъ върктъ-то въ своего будду.

Digitized by

пославянски стонть: Господи! Боокс! переводчики везде и прибавили частицу восклицанія юй, т. е. переводили Чжу юй, Тянь чжу юй! Оть этого во иногихъ ивстахъ вишель обороть не китайскій, а необходимости въ этомъ не было, такъ какъ следующее эрлз (ты) достаточно ноказываеть обращение (см. напр. псалын III, 4, котя здёсь же, стихь 3, удачно унотреблено выевсто этого Yuny LIII, 3; LXXXVI, 3, 7; CXLI, 5; TOTHE TREE TOCHOOU, возвески... переведено Чжуюй веку ю эриз (о Господи, я призваль Тебн, воззвать въ Тебъ), дучне би перевести такъ: Воденъ чжу (Боже намъ), воху ю эргъ...). Еще больне не покитайски звучить переводь словь Господи, Боже... Члу тань члу юй! нан (благословень) Господь, Богь Израиля—Чжу Исня на чжи тянь WEY (XLII), Et Focnedu, Hapro... YEY, ESTONE USAR DE! (HO. въдь, въ экзаностиларів на первый день Пасхи---- Плотею успува, яко мертва, Царно и Господи... переведене же безь всякого юё-Тяньчжу чжу цэай эрхь и жоу ць...), Xpucmel... Холиситосы юй! Лучше бы, какъ я уме оказалъ, слово Вогъ вийото Тяньчжу переводить черезь Шанъ ди и придать такой обороть Водонъ чжу Шанъ ди (нашъ Госпедь Богъ), что бы навърно было лучне Чжу тянь чжу юй, и еслибы вийсто Чжу Исыкиилоджи тянь чжу пй употребили обороть Водонь чжу Испландочжи Шанъ ди. дело было бы лучше. Затемъ, это же стремление сохранить елико возможно близость къ оригивалу заставило вездъ будущее время выражеть черезъ прибавку дзянъ (намеренъ), котя въ китайскомъ явикъ таків обороти и избыгаются, и цзянь очень часте можно было или выпусчить, или (ощо для большей силы выраженія) замінить черезь би (непремінно, виражаеть буд. вр.). Затвит нолучать (напр. счастіе, благословеніе) везде переводится словонъ хо (хватать, брать), хотя есть более подходящій глаголь до (получать), и вивсто кофу (получать счастів) лучшю бы употреблять или дефу или сяньфу (наслаждаться, пользоваться с.); въ пс. СХLI, 2, изачло лучше бы вийсто и (б. черпать, переливать, изливать) передать черезь чэмь (изложиль, иредставиль). Затыть "Двери, двери!" (премудроствю вонмемь) будеть ин понятно въ переводъ: мынь! минь!.. (ужъ бельно букваль-

Digitized by 32 5 OOGle

но). Она везда передается черезь и, его—и чжи, но это ивстоиманіе очень часто лучше бы всего заманить именемъ существительнымъ (Богъ, Господь...), что гораздо чаще встрачается въкитайскомъ языка и даже предпочитается, напр. Жоши цаяньжень и цы вей дао, цзи иш цвянь жень цаянъ хе вей чженъ— "Если
(всв) люди въ міра ето считаютъ обратнымъ, то что они (б. люди
въ міра) считаютъ прямымъ?" (говоритъ Вудда въ одной сутра).
Вибсто ты напр. въ сутрахъ почти всегда употребляется имя существительное, или же существительное и ивстоиманіе эрлъ (ты).
Крома того, если уже нельзя было поставить существительнаго, то
можно было бы употребить ци (напр. въ СХХХУ, 1, какъ и сдавлано тамъ же 2 и д.).

Чтобы дать понятіе о томъ, какъ явцяется русскій текстъ въ китайскомъ переводъ, я позволяю себъ представить буквальный переводъ некоторыхъ месть изъ Псалтири, литургін и служби на Пасху. Пс. І. 1. . Счастивъ (фуцзай) не спъщащій на сов'ащаніе дурныхъ людей, не стоящій на пути (даолу) виновныхъ (грашныхъ-цауйжень), не сидящій вибсть съ разрушителями (развратителяни - хуайжень). 4. Что касается до техъ нечестивыхъ (в жень б. дурной человекъ), то не такъ (не таковы), они подобны наземя вътромъ разсвяваемымъ отрубямъ (праху)". — "Да востаненъ (т. е. воскреснеть) Вогъ (Тянь чжу), и (тогда) враги (его) разсвются, ненавидящіе его убъгуть оть мица его". Хорошо и близкопереведена стихира во время крестнаго хода: "Всть анзелы на небъпрославляють воскресение Спасителя міра Христа. Просимь  $\Gamma$ оспода даровать (повволеть, т. е. да повволеть  $\Gamma$ осподь, повволь Господи) намь на земль чистымь сердцемь славить Тебя. " Такжохорошо переведены напр. въ 7-й и 8-й ийсин пасхальнаго канона: "смерти празднуем умерцивление"... и "сей нарпченный и святый день". Теперь позволю себ'в сдёлать еще несколько частных важечаній. Въ ис. IV, 3 слова "сыны мужей" переведены жень чжи цвы лой, лучне было бы заменить эрль ши жень (люди этого века), н вообще всему стиху данъ не совствиъ хорошій обороть, очевидно, изъ желанія бить какъ можно блеже къ подлиннику. 6. "Приносите жертву правды" переведено эрль цвянь и цви (вы наиврены Digitized by Google

правду приносить въ жертву), но лучше бы перевести такъ: синъ и ивэй цзи (б. совершайте истину чтобы сделать жертву), или и и вый цзи (б. черезъ истину дълайте жертву) 1). 7. "Кто покажеть намъ благо" переведено буквально шуй ши во и шань, лучше бы передать-кто дасть намъ счастіе, или престо туй фу во си (ху). XIX, 5. "Да дасть тебь (Госнодь) по сердцу твоему" переведено такъ, что вожно понять "да дастъ тебъ Господь сердце, покорное тебъ". XLIX, 2. Можно понять "и сила, во время бъдствій (скорби) быстро приходящая на помощь ". LXVI переведенъ и близко, н хорошо, только юй (после обращенія) какъ то не на месте. СУП, 8. Фразъ: "Богъ сказаль во своемъ святялищъ" придавъ неловкій обороть, такъ что, пожалуй, можно слово янь (сказаль) соединить съ со (мъсто, Шэнъ со-святое мъсто, святилище), и тогда ножно понять "Господь въ сказанномъ святими говорить". Но довольно, боюсь, что и такъ ужъ надоблъ читателянъ. Только повволю себв сдълать еще одно маленькое замвчание на счеть того же слова янь въ переводъ 2-го антифона — Единородный Сыне и Слове Божій, безсмертень сый... Эта фраза переведена такъ: Тянь чжу чжи ду и цзи Тянь чжу янь бу сы чжэ (б. Бога единый Сынъ, Вога слово не умирающее...). Употребление слова янь въ данномъ мъстъ мев кажется не совсвиъ удачнымъ. Вообще то значеніе, которое им соединяемъ съ выраженіемъ "Слово", говоря объ І. Христь, будеть непонятныть для китайцевь, и было ивсколько нопытокъ, и все неудачныхъ, перевести его, именно въ 1-й главъ Евангелія Іоанна. Въ монгольскомъ переволъ Новаго E. Stallybrass'a W. Swan'a (СПб. 1880) и калимикомъ переводъ (отдъльнаго) Евангелія Іоанна оставлено греческое слово логос, это конечно крайность. Гораздо лучше поступили американскіе и англійскіе переводчики, употребившіе слово дао. Это слово имъетъ много значеній (путь, говорить, знать)... и общирное привіненіе у китайцевъ. Его им встричаемъ въ сочинениять и конфуціанцевъ, и даосовъ и буддистовъ (въ 2-хъ значеніяхъ с. нарга путь и

<sup>1)</sup> Вст примъры перевожу я, какъ можно буквальнъе, чтобы было ясло, какіс именно ісрогинсы.

с. бод'и святость). Поэтому ого и переводили, и переводять на европейскіе языки самынь различнымь образомь: путь, la Voie, la raison, l'intelligence, die Vernunft, die Ursache и пр., но все же это слово въ своемь метафизическомь значении лучше всего подходить къ данному случаю.

Въ заключение считко долгомъ сказать, что, не сметря на слишкомъ ревностное стремление нашихъ почтеннихъ переводчиковъ держаться какъ можно ближе оригинала и происшедшия оттуда неясмости и неловкости, им въ переводахъ нашей миссии встръчаемъ
очень иного хорошихъ ивстъ. Кромв вышеуказанныхъ укажу для
приявра псалим XCV, CXLIX, CL и прибавочный (151-й), и,
если миссия въ своихъ носледующихъ трудахъ будетъ не столь
строго придерживаться оригинала, то мы уверены, что тогда ея
переводи достигнутъ возможнаго въ такомъ трудномъ деле совершенства. Во всякомъ случав я, какъ русский человекъ, съ радостью приветствую эти труды инесии, видя въ нихъ искренное
желание ея печтенныхъ членовъ служить по мере своихъ силъ
отечеству и перкви и ноддерживать достоинство русскаго имени навостокъ.

Алекска Ивановскій.

### Матеріалы для исторіи Русской Церкви.

# I. Посланіе мосновенаго натріарха Іосифа нъ мощамъ натріарха Іова при перенесоніи ихъ изъ Старицы въ Москву 1).

«Всесильный и непостижникий, пресущественный Богъ нашъ славиный въ трехъ лицехъ, иже созда всю тварь видимую и невидимую, последи же и человека сотвори по образу своему и по подобію, по образу разумна душею, по подобію же, поеливо мошно подражаемому ему; той же и нынв благоводивъ просвети сердечній очи православному и благочестивому государю царю и великому князю Адексвю Михаидовичу всею Росіи самодержцу произвести веліе діло и сотворити по духовному совіту съ нами, со мною патріархомъ Іосифомъ и со всёмъ освященнымъ соборомъ, что первопрестольнику и первому по благодати святаго Духа святвишему великому господину Геву патріарху московсвому и всея Росіи принесену быти ему въ парствущій градъ Москву на свое первенство и положитися пречесному гробу его въ церкви пречистыя Богородицы честного ея успенія, идъже прежнів святители положены. И акъ смиренный Іоснов патріаркъ, по повелению государя царя и ведикаго князя Алексъя Мыхапловича всен Росін пославъ отъ освященнаго собора преосвященнаго Варлаама митрополита ростовскаго и съ прочими освищенными по честныя его моще, написахъ убо и моленіе ему сице: Христову рачителю и богословів божественной израдному проповъдниву, всявою словесною сладостію украшенному, поборнику и заступнику истиннаго православія, преизащному въ божественныхъ догнатахъ, освищенному и избранному отъ божественныя благодати пастырю и учителю, всечестному первъйшему святителю, киръ отцемъ отцу, святейшему Іову патріар-

<sup>1)</sup> Посланіе издается по рукописному свитку московской синодальной библіотеки за № 84.

ху мосновскому и всея Росіи. По благодати святаго и животворящаго Духа Іосиеть патріархть и еже о неить божественный священный соборть модимъ тя, боголюбевне учителю, сладчайшій боголюбевныхть сосудть воспитанія, ты прежть мене пастырю и нынть пастырь, твоя суть моя овца, отть тебе бо самъ начало бысть и еже по тебт пастыріе, нынть убо время твоего возвращенія на свое отечество; поважи намъ лице свое, и слышанть сотвори гласть свой, прівми свое утверженіе, даруй себе желающимъ тя, прівди сть миромъ во свояси, и своя ти сть любовію пріммутъ тя.»

# 2. Видъніе патріарха Нинона въ Воскресенсномъ монастыръ въ 1660 году 1).

«168 году въ день недъльный святайшій Никонъ божією мидостію (патріаркъ) будучи въ своемъ строеніи живоноснаго (восиресенія) новаго іерусалина въ день недальный во (святай церкви) съ архимандритомъ Герасимомъ и съ (прочіею братіею), егда по чину (нача чести по первой васизмі) той преждереченный архимандрить Герасимъ (святое евангеліе толковое), якоже обычай, и святвишему Никону патріарху (съдшу) на своемъ мъств отъ многаго труда, и абіе приложися въ тоновъ сонъ и обретеся въ московской великой церкви, идеже ризв Господия. И зрить въ церкви велій неизреченный світь, и отъ страха того неизреченнаго ужасеся; и во страсъ зрить того храма на объ страны и видить изъ гробовъ востающихъ (всвхъ архіереевъ) и ту сущихъ отъ десныя страны Кипріана и Фотія (и Филиппа) священномученина, а отъ лъвыя страны Іону митрополита и прочихъ всёхъ. По семъ зритъ отъ одгаря отъ северныхъ вратъ (пресвътла) юношу идуща со многими послъдующими свътлъющимися, яко бываетъ входъ со святымъ евангедіемъ, и той пресвътлый юноша на рукахъ нося царскій вънецъ; и съ тъми свътлъющимися тъ всъ архіереи соединяся пойдоша во святый одтарь отверзенымъ сущимъ святымъ и веминить вратомъ. И той пресветный юноша царскій венецъ поставляеть на престоль предъ святымъ евангеліемъ. Той же святвиши Нивонъ патріархъ во страсв последуя имъ обретокся

<sup>1)</sup> Издается по святку московской синодальной библіотеки за № 405; истл'явшія и оторвавшіяся въ свитк'я м'яста восполиены по поздней рукописи румянцевскаго музеума изъ собранія В. Ундольскаго за № 415 и въ печатномътекст'я нами поставлены въ скобажъ.



отъ десныя страны престола, и зрить свёть такожде неизреченный, и въ томъ свъть видить воставша первопрестольнаго Петра метрополита великого чудотворца, вкупъ и Геннадія и грядуща но преждереченнымъ архіерескъ, онъмъ же уставившимъ ему съ честію дающе первенство. Той же Петръ митрополить ставъ на обычномъ первомъ мъсть у святаго престола и чревъ царскій вънецъ простре руку на святое евангеле и рече святъйшему Никону патріарху: засвидітельствуємь тебі брате, Никоне, симъ священнымъ евангеліемъ, иди, глаголи царю, чесо ради онъ святыя церкви и святыя обителе поработиль и иногія святыя вещи недвиженыя учиниз царскимъ своимъ повелъніемъ движимы, и царскимъ державствомъ неудоволился, воскитиль на ся архієрейскій судъ, многія обители многочисленными пінязьми и многочисленнами мърами хлъба оскудилъ и оскудети хощетъ. И святьйшій Никонь патріархь во стрась велиць отвыща: вы велиніе первопрестольные архісрее о семъ засвидительствуйте, азъ же сперенный много о семъ глаголахъ и писахъ царю, и непреклоненъ въ послушанию явился, нанивче возъявился, жвалится на мя мучении и изгнании въ заточеніе. И Петръ великій чудотворецъ отвъща: ты брате въ жизна сей, тебъ подобаетъ засвидътельствовати и пострадати о семъ даже и до ирове; аще ин же сего нашего реченія не восхощеть въровати царь и твоего свидътельства не прівметь, и, простеръ руки со встин архіерен на западную страну рекъ: ври, что по семъ будетъ. И видя, бъный свыть во вечиней меркви обратился во невзреченый пламень огня и съ шумомъ громогласнымъ пойде въ дарскіе чертоги и бысть все пламенно видно. И въ томъ велицамъ страсъ онъ святвишій Никонъ патріаркъ сдва въ себе пришедъ и уврѣ вышереченнаго архимандрита Герасима стояща предъ собою, ожедающа по чтенін по обычаю благословеннаго прощенія, уже и второй касизив совершающейся. И святьйшій Наконъ патріархъ въ томъ част исповіда то страшное видініе ту сущимъ съ нимъ бдящимъ архимандриту Герасиму и протчей братім всяваго чина и возраста. И по отпътім утреми своем десницею сіе видініе писаль и ко благочестивій шему государю царю посладъ; и инчтоже вивнено и забвению предано даже до днесь. А сіе виденіе его святейшаго Никона патріарха вскоре збыстея тоя же нощи».

Сообщиль протоіерей П. Николаевскій.

### Нодвижники и монастыри крайняго ствера.

(Продолжение \*).

#### Кодлозерская пустынь.

Кодлозерская пустынь находится ныих въ Архангельской губернін.

Основателемъ этой пустыни быль некто инокъ Поліевить. Какого онь быль рода и откуда, где постригся и какихъ летъ прищель на Кодлозеро—ничего неизвестно. Быть можеть на изсте и сохранидось какое-либо письменное или, по крайней изре, устиое преданіе, но такъ какъ иы живемъ вдали, потому и не можемъ онымъ воспользоваться, а передаемъ только то, что даетъ намъ собранная нами письменность иннувшихъ, древнихъ летъ.

Иновъ Поліевить основаль Кодлогерскую пустынь въ 1620— 22 годахъ.

Вотъ что читаемъ мы по этому случаю въ «писцовой (писанной въ то время) книгъ письма и мъры Ивана Воейнова, да дъяка Третьяка Копнина, 7129—30 года»:

«Станъ Мехренской, а въ немъ водость Тарасовъ погостъ. ...Да въ той же водости, въ деревив Кодлозерской ставитъ храмъ новой во ими Богоявленіе Госпедие—старецъ Поліситъ ')».

«Поліовить, какъ основатель и начальникъ Кодловерской мустыни», пишется онымъ и въ синодивакъ, виденныхъ нами въ каргопольскомъ ужадъ <sup>2</sup>). Онъ очень своро пріобрёдъ изсколько деревень и угодій для новооснованной своей обители, ибо таже писцовая книга по этому предмету гласить такъ: «Деревня из

<sup>\*)</sup> См. вн. предъядущую «Христ. Чтенія.»

Кодноозеръ, а въ ней крестьянъ: дворъ Якушко. Ларіоновъ, д. Васка Онтрольевъ, д. пустъ и жеребей въ тягав Мишки Иванова, да Исачка Иванова. А Мишка и Исачко сощим отъ имтовскаго разеренья во 127 (1619) году, и теми объща дворами владветь изъ тагла старецъ Поліекть. Пашни паканые кудые вении 9 четей, да перелогомъ въ полъ и по наволовамъ 14 четей, а въ дву потоку жъ; въ живущемъ нолъ выти и полъ полъ чети выти, а въ пуств выть, безъ поль чети выти. Съща на живущее 17 новенъ съ поду конною ...Въ Мехренскомъ же стану на ръкъ на Енцъ волость Сельцо, а въ ней... деревни Якушевсвая на усть-ръчки Шеньги; а въ ней 8 дворовъ пустыхъ:.. всь (домохозяева и съ семьями) сощим безвъсно отъ интовскаго разоренья во 127 году (т. е. за 4, за 5 леть до писцовъ)... Ондрюшии Минифорова дворъ и меребей-четь и полъ чети выти отданъ. Богоявленские пустыни водлозерскимъ старцомъ Олександру, да Деонисью. (Значить въ то время при Поліевить была н братія). А оброку платить... старцовъ по 20 по 5 алтынъ, да пошлинъ по полу осив деньгв. А порука... по старцвиъ Петрушив Исановъ».—«А... съ Кодлоозера и съ ръки Шедры оброку 2 антына, да пошлинъ деньга». -- Затанъ пріобретены для Кодлозеревой пустыни деревни и угодья уже после писцовъ, и всв запрвилены на этотъ разъ уже царскими грамотами; онв даны были въ разное время: 1) «Великого Государя о владеніи деревень и пустощей около Кодла озера и сънныхъ покосовъ, и о платежъ оброку со оныхъ деревень и сънныхъ покосовъ, за подписаніемъ діана Дементьи Образцова, за справою Федьна Заможьникова. 7135 (1627) года марта въ 17 день»; 2) <7140 (1632 г.) іюня въ 21 день, отъ царя и веливаго внязя Михаила Өеодоровичь о владеніи помянутой деревни Якушевской, въ Мехренскомъ стану, въ Тарасовъ погость, деревни жъ Борисовской, а Карпова тожь, за подписаніемъ діака Данила Волтина, за справою Ивашна Зяновьева»; 3) «7143 (1685) года іюля въ 31 день, отъ цари и великаго князя Миханла Осодоровича: въ Каргопольскомъ увидь въ Мехренскомъ стаку, на рънв на Ямць, въ волости въ Сельцъ, -- на деревию Якушевскую, за подписаніемъ дынка Максима Матюшнина»; 4) «7143 года іюня въ 22 день отъ его жъ великаго государя о владени въ Мехренскомъ же стану, въ Тарасовъ погостъ, деревни Криковской, за подписаність діава Мексима Матюшкина; справиль Степанко Лялинъ»; 5) <7168 (1660) года іюня въ 17 день отъ царя и вединаго князя Аденсін Михайдовича о владвнін рачкою Ямпею съ рыбными

лован и съ гостиною возною, за подписаніемъ діана Динтрін Шубина»; 6) <7172 (1664 г.), августа въ 7 день отъ царя и великаго князя Алексія Михандовича о владвий» тою же «речвою Янцею, за подписанісиъ діана Дмитрін Шубина; справиль Бориско Протопоповъ»; 7) «7186 (1678) г. марта въ 12 день, отъ цари и ведикаго внязи Осодора Адексісвича о вдадъніи помянутой ръчки Ямцы, за подписаніемъ діака Якова Кирилова; справиль Ивашко Харламовъ». «7193 (1685) г. марта въ 15 день на тое жъ гранотъ подтверждено государи цари и великим внязи Іоанномъ Алексіевичемъ, Петромъ Алексіевичемъ о владъніи тое жъ ръчки Янцы, за подписаніемъ дьява Ивана Волнова»; 8) «7193, марта въ 31 день. Отъ царей и велинихъ виязей Іоанна Алексіевича, Петра Алексіевича о владжин тос (Кодлозерской) пустыни Кодлозерскою деревнею, да въ Тарасовъ погость деревня Борисовская, Карпова тожь, деревня Криковская, Половинская тожъ, и о протчихъ деревняхъ и о межакъ,за подписаніемъ діана Ивана Волнова; справиль Ивашно Улановъ <sup>3</sup>)».

Изъ этого перечня видно, что Кодловерская пустывь въ теченін 8 лётъ пріобрёда и завладёда болёе чёмъ четырмя деревними и многеми угодьями, а 25 лётъ спустя послё того и рёчкою Ямцею съ гостинною возною; владёла и крестьянами мбо въ числё этихъ деревень находилось 8 престыненихъ десровъ, и за каждый изъ нихъ платилось впослёдствін по 1 рублю, проме другихъ мелкихъ сборовъ 4).

Изъ восьми поименованныхъ нами грамотъ сохранилась до насъ тольно одна, упоминутая подъ № 7, и то—въ списиъ; прочія, въроятно, погибли безъ возврата; онъ еще въ 1755 г. были въ цълости и хранились въ описываемой пустыни... <sup>в</sup>). Приводимъ, что имъемъ.

«Отъ царя и велинаго виязя Осодора Алексвевича, всея Великія и Малыя и Білыя Россіи Самодержца, въ Каргоноль, стольнику нашему и воеводъ Михайлу Григорьевичу Хитрово. Въ прошломъ 1721 (1664) году августа въ... день по указу отца нашего, государева, блаженные памяти велинаго государя царя и велинаго виязя Алексъя Миханловича, всея Великія и Малым в Білыя Россіи самодержца, а по челобитью наргопольскагу убяду, Богоявленія Господня Кодловерскіе пустыни стромтеля старца Левкъя съ братьею, дана имъ его, государева, грамота съ прочетомъ, велёно въ наргопольскомъ убядъ ръчку Емпу съ рыбными ловлями и съ гостиною возкою отдать на обромъ шиъ,

строителю съ братіею, или вто по немъ впредь будетъ, для монастырскаго строенья, виредь безъ перекупка; а оброку съ нахъ вельно вкать, прежняго по рублю по 19-ти влимъ по три деньги, да новые наддачи по 8 адтынъ по 2 деньги; всего, съ новою надлачею, по рублю по 27 алтынъ по 3 деньги на годъ, въ Каргополь, въ приназной избъ. И въ той ръкв инъ рыба довить всякими довлями, какъ мочно; и лъсъ хоромной и дровяной, которой по той ръкъ, про монастырской обяходъ съчь; а которые лодки учнуть ходить по той ричий, имать пошлина еъ промышленныхъ людей съ лоден по 2 алтына въ нонастырь, и владеть имъ тою речною по прежнимъ государевымъ жалованнымъ грамотамъ; а будеть въ которыхъ модкахъ побдутъ гонцы или какіе служняме люди, для богомолья или для иныхъ ваних двах, а промышленных людей въ техъ лодиахъ не будетъ, и съ такъ додокъ пошлинъ имать не велано; а которые его, великаго государя, престьяне по той рачка въ тягла, или на оброкъ земли и лъса, и тъми землями и лъсомъ велъно владеть престъяномъ, по прежнему въ своихъ угодьяхъ, и лестхорожной и дровяной про себя свчь, а на сторону престьяномъ нивому и въ монастырь визаду пашенныхъ земель и сънныхъ повосовъ и всявихъ угодей не отдавать. А до рыбныхъ довель по рачив Янцв и до гостиной возки, что дано въ монастырь HA OFFICE ALE BORRATO MONACTLIDORATO CTPOCHLE CTO, BOLINEATO государя, престыяномъ двла нътъ, а вельно той ръчев быть всегда въ обронъ за монастыремъ, а престьяномъ ту ръчну своею даною не называть; а велено владеть на томъ обронъ монастырю для монастырского строеныя, безъ перекупки. А оброчные деньги платить по вся годы, и въ Каргополе тотъ платежь запесывать въ книги и присыдать къ Москве, и въ томъ собрать поручная запись. И нына быль челомь намъ, великому государю, тое жъ Кодлозерскіе пустыни строитель Кориндей: дана де имъ отца нашего, государева, блаженные памяти великого государи царя и веливаго князи Алексви Михайловича, всен Великія и Малыя и Бълыя Россіи самодержца, грамота въ Каргополь въ воеводъ, велъно въ наргопольсковъ уведъ ръчку Емпу съ угодън отдать имъ въ монастырь, безъ перекупки, для нхъ пропитанія; и та де грамота на наше, веливаго государя ния не переписана; и намъ, великому государю, пожаловати бъ нхъ, велеть тое грамоту переписать на наше, великаго государя, имя, и дать съ прежнихъ отпусковъ нашу, великаго государя, граноту въ Каргополь съ прочетовъ. - И вакъ въ тебъ ся наша, великаго государя, гращота придетъ, и ты бъ, по прежисму уваву отда вашего, государева, бламенные памяти веливаго государи цари и веливаго иняви Алексви Миханловича, всеи Великін и Малыя и Бълыя Россін самодержца, и по грамота 172 году. и по сему нашему, великаго государя, указу, велькъ въ каргопольскомъ уфеде речну Емпу, съ рыбными довлеми и съ гостиной возною, отдать на оброкъ по прежнему имъ же, Кодлозерекіе пустыни строителю съ братьею, или ито во немъ виые строители и братья будуть, для монастырского строенья, впредь безъ перекупки; а оброку съ нихъ велъно платить по рублю но 20-ти по 7-ми алтынъ по 5-ти денегъ на годъ. И довить имъ рыба всявими ловинии, какъ мочно, и лесъ хоромной и дровиной, которой по той рачка, про монастырской обихода сачь; а которые додин учнуть ходить по тое рачив, и имъ имать пошдина съ проимпленимът дюдей съ додин по 2 ватына въ нонестырь, и вледеть имъ тою речною по прежнимь желованнымъ грамотамъ; а будеть въ которыхъ ледвахъ неблуть гонцы, ние векіе служнице люди, для богомолья, нии для неыхъ какехъ нашихъ, великаго государя, дълъ, а промышленныхъ людей у нихъ не будеть, и съ техъ пошлинъ не нилъ. А которые наши, велькаго государя, деревии по той же рачка въ тягла, или на оброка земли и деса, и тами землями и ласома вледать престыяномъ, по прежнему, въ своихъ угодьяхъ, и лъсъ хоромной и дровяной про себя съчь, а на сторому нашимъ, великаго государя, крестьяномъ некому и въ монастырь вкладомъ пашенъ, и свиных поносовъ и всяких угодей не отдавать; а до рыбныхъ ловель по ръчкъ Енцъ и до гостиной возин, что отдано въ монастырь на оброкь для всянаго монастырскаго строенья, нашамъ, веленого государя, крестьяномъ дела кетъ; а впредътой рвить быть всегда на оброкв за монастыремв, а нашинь, ведаваго государя, врестьяномъ тое рачку своею не называть; а владеть на томъ оброге монастырю для монастырского отроенья. безъ перекупки, и деньги платить по вся годы, и въ Каргополъ тоть платежь записывать въ внеги и присылать къ намъ, веанкому государю, въ Москвв, въ новгородской приказъ, съ иными домными и оброчными демьгами, по вся годы; въ тахъ оброчных деньгахъ на стронтель съ братією вельть взять поручную запись въ Каргополь, что виъ съ такъ угодей оброчные деньги платить въ Каргополь, по вся годы, безъ доники.-А прочеть сю нашу, великаго государя, грамоту отдать тое, Коддоверскіе пустыни строителю, или кого они съ сею нашею, вемикаго государя, грамотою въ тебв пришлють, впредь для иныхъ нашихь, великаго государя, воеводъ и приказныхъ людей. Писанъ на Москвъ, лъта 7186, марта въ 12 день. Діакъ Яковъ Кирилювъ. Справиль Ивашко Харламовъ».—Подтвержденіе грамоты: «Лъта 7193 (1685), марта въ 16 день, великіе государи цари и великіе князи Іоаннъ Алексъевичъ, Петръ Алексъевичъ, всея Великія и Малыя и Бълыя Россіи самодержцы, слушавъ сей грамоты брата своего, великихъ государей, блашенные и въчные памяти достойнаго великаго государя, царя и великаго киязи Оедора Алексъевича, всея Великія и Малыя и Бълыя Россіи самодержца, велъли дълать во всемъ по тому, какъ въ сей грамотъ написано, кромъ тъхъ статей, которые новыми ихъ государскими указы отставлены. Діакъ Иванъ Волновъ 6)».

Изъ приведенной грамоты узнаемъ мы още другихъ двухъ настоятелей-строителей Кодлозерской пустыни, монаховъ: Левнія—1664 г. и Корнилія—1678 г. Когда же умеръ основатель, строитель Поліовить — наиъ неизв'ястно. Съ 1678 г. опить настоятели неизв'ястны.

Въ 1721 г. по просъбъ Спасо-Каргопольскаго монастыря архимандрита Госпов Коддозерская пустынь въ числъ прочихъ каргопольскихъ обителей была приписана въ названному монастырю 7), въ въденіи котораго и состояла до 1727 г., а въ семъ году опять получила самостоятельность, согласно волъ царской. На сей разъ сохранился до насъ слъдующій писменный намятникъ:

<1727 г. іюня въ... день по указу Св. Правительствующаго Сунода видепрезидента великаго г-на преосвищеннаго Ософана архіспископа великоновоградскаго и великолуцкаго изъ новгородсвого архісрейского розряду. Въ присланномъ его преосвященнаго архіепископа указв повелено о бытьв по виянному Ея И. В-ства указу наловотченнымъ и безвотчиннымъ монастырямъ и пустынькамъ быть по прежнему особо, и о возвращения изъ настоящихъ въ тв приписныя монастыри и пустыным взятого. И по оному его преосвященства указу каргопольского Спасова монастыря у веларя-монаха Александра и назначея-монаха Антонія з братією Кодлозерскія пустыни казначей-монахъ Тарасей з братією по прежде посланному указу бывшаго новгородскаго архіерен и по переписной инигь 721 году въ той Кодловерсной пустыва во святыхъ церквахъ св. образы съ овледы, и вниги, и ризы, и панинадила, и коломола, и прочее, что въ оной заручной иниги явствуеть, также всякое монастырское строеніе и Digitized by Google заводы приняли въ целости, — все, безъ всякія во всемъ утраты; и впредь намъ вышевменованнымъ на ономъ каргопольского Спасова монастыря на келаръ-монахъ Александръ и казначев-монахъ Антоніи з братією ничего впредь не спрашивать, и другъ на друга ни о чемъ не бити челомъ; а буде ито о чемъ учистъ бити челомъ нли чего искати и тъмъ челобитчикомъ не върить. И о помянутой Кодлозерской пустыни миз означенному казначею з братією но указомъ всякое отправленіе отправляти и отвътствованіе чинить до указу, кромъ оного Спасова монастыря властей з братією. Въ томъ своеручно и росписалися: къ сему росписному Ямецкого волока, Благовъщенской пустыни строитель іеромонахъ Павелъ визсто кодлозерского казначея монаха Тарасія по прошенію его руку приложилъ. Тое жъ пустыни монахъ Конань руку приложилъ в).

Изъ сего однако не видно сколько именно въ Кодловерской пустыми было братів, по подписи же можно понять, что только два человъиз; затъпъ, черезъ 17 и 20 съ лишнить лътъ (съ 1744 г.) видимъ <sup>9</sup>) въ ней опять-таки двухъ и на этотъ разъ уже совершенно безграмотныхъ монаховъ-вазначеевъ <sup>10</sup>): Іоанна и Іоснов; настоятеля, по прежднему, нивакого не имълось. А нвъ сего налодюдства уже можно понять наково было состояніе бъдной, безагодной пустыни!.. Монаки должны были прабътать въ займамъ. Вотъ донавательство: «1749 году августа 1 дня Коддоверской пустыни вазначей монахъ Іоснов, монахъ Іоанев, служебникъ Власъ Козминъ, Григорій Обуховъ, взили взаемъ у врестьянина Ивана Кодловерова денегь три рубли, а въ оныхъ деньгахъ заложили монастырскую пожню на Ямца раки, протяво Исадъ, Большей островъ, и владеть оной до выкупу, а въ намъ плятеть или заводить изъ выше писанныхъ денегъ въ монастырь платеть по 20-ти вопескъ въ годъ; а больши того ни въ какіе монастырскіе подати не спрашивать. Въ томъ и письмо дали. Писаль по прошенію вазначен в братією Тарасова погоста Андрей Девятновъ. Къ сему письму вивсто назначея монаха Іосифа, монаха Іоанна, служебники: Власа Козмина, Григорыя Обухова, по ихъ общему прошенію Иванъ Поповыхъ руку приложиль» 11).

Не имън своимъ настоятелей, ни грамотныхъ монаховъ, которые могли бы отстаивать пустынь въ ея бъдственныхъ случаяхъ, бъдная, всегда безлюдная Кодлозерская обитель вторично лишилась самостоятельности и лишилась въ этотъ разъ навсегда: въ 1748 году опять была приписана къ тому же Спасонаргопольскому монастырю (вийстъ съ другими обителями), въ-

въденім котораго и состояма ровно 17 мътъ, т. е. до самаго упраздненія своего <sup>12</sup>).

Въ 1751 г. въ Кодлозерской пустыне остался только одинъ монахъ, и тотъ престарваний, почему въ январъ 1752 г. состоялся въ паргопольскомъ духовномъ правленін, -- говоримъ правленін, а не въ Спасскомъ монастыръ, потому что и самый монастырь также страдаль тогда, по причина указовъ Петра I, безаюдьемъ: въ немъ едва-едва насчитывалось тогда до 2-хъ монашествующихъ;---итакъ, въ правленіи состоялся «Наказъ витьющемуся въ каргопольскомъ увадъ, въ Мехренскомъ стану, въ Кодловерской пустыва визадчину Андрею Девятнову» такого содержанія: «По справив въ реченномъ каргопольскомъ дуковномъ правленін значится, что въ той Кодлозерской пустыки настоятеля и братів, вроив одного монаха Іоанна, которой имвется весьма дрями и старъ, а промв ево иного нипого не имвется. Отъ чего оная пустыня и Понизовское село инфется безъ присмотру и охраненія. Того ради тебі. Девяткову, въ тей пустынь н въ селъ имъть всеприлъжное и връпкое смотръне и надъ прежними въ той пустыми трудники и работники и надъ крестьяны наврживо жъ наблюдать, дабы въ полищении ничего монастырского не было. А для приходу и расходу висть теба, Девятнову, записныя вниги, въ которыя записывать приходъ и росходъ со всякою справеданностію, а по прошествіи года предъявлять въ реченное духовное правленіе въ счету немедленно. А ежели въъ престыянъ и изъ трудниковъ явится ито въ какомъ подозрвнів, оныхъ при писменномъ извёстім для слёдствія присылать въ духовное правленіе подъ връпкимъ карауломъ, за проводники, немедленно. А для споможенія и всякого присмотру и исправленія опредвлень отъ реченного духовнаго правленія тебь Середь-Мехренской волости поновъ сынъ Оедоръ Динтріевъ, поторой за скорбію въ церковный чинъ неспособенъ; и быть ему при томъ монастыри неотивнно. Тако жъ тебв, Девиткову, за ту пустыню исправлять всякіе указнотребуємым віздомости. А для церковнаго исправленія и мірскихъ требъ исполненія, и надъ вами, Девятвовымъ и Поповымъ по прежде данному ордеру и по нынъшному наказу имъть кръпкое смотръніе церковнаго погоста попу Иродіону Оедорову. И будучи вамъ, Девяткову и Попову при томъ исправленіи поступать порядочно, никому обидъ, и налогъ и непорядочных поступовъ не чинить, и взятивиъ не касаться, подъ жестонивъ наказаніемъ по винъ преступленія. А ежели у вого инвется на той пустынь прежного долгу, то безь дозволе-«XPECT. Tren.», № 9-10, 1885 r. Digitized by G330gle

нія духовнаго правденія того долгу не платить, чтобъ отъ того въ указномъ отправленів не воспослідовало вакія нужды. Генваря... дня 1752 году. Каргопольскій закашикъ предтеченскій гвяменнякъ Василій Гавридовъ» <sup>18</sup>).

Духовное правленіе, приназывая пресладовать тапъ местово полозраваємых врестьянь, повидиному, не имало ниваних опасений на счетъ цалости и неприносновенности монастырскаго имущества, ввареннаго охрана самой братін. Между тама здась не все благополучно обощлось на этотъ счетъ. Вотъ доназательство:

«1755 года авруста 10 дня въ бытность Крестнаго номастыря, господина отна архимандрита Виссаріона на наргопольскомъ Спасскомъ монастыръ явивщейся приписной въ тому Спасскому нонастырю Кодловерской пустыни, отправляющей дьячковскую и пономарскую должности, поновъ сыпъ Осдоръ Диатріевъ сею сважною объявнять: Бывшія де въ тое Коддоверсной пустына монахи Іоснов и Іоанив, изв которыхв Іоснов прощего 1751 въ маію, Іовнеъ сего 1755 годовъ въ февраль месяць, померли. А онъ Динтріевъ въ тое пустыню опредвленъ прошлого 1752 году въ февраль ивсяць. И до опредъденія ево, Динтріева, въ тое пустыню, въ прошлыхъ годахъ, на которого инянио, про то онъ, Динтріевъ, сназать не знастъ, -- оные монахи, невъдомо нанимъ случаемъ и для чего, монастырскіе церковные служащіе ризы кумачные, красные, крестъ благословящей сребрянной подъ золотомъ съ треми намешки, -- съ наковыми милино, о томъ свазать не знастъ, -- да напрестольное Евангеліе, печатное, обложено въ прасновъ бархата, въ средния распятіе, а по углавъ евангелисты сребрянные подъ золотомъ, вывезли изъ тое пустыни разстоянісмъ за 20 версть, Мехренского стану, въ Тарасонской погостъ, первовному старостъ, государственному врестьнимну съ приходскими людьми, а о имянахъ ихъ свазать не знаеть, заложили все въ трехъ рубдяхъ, которые ризы, крестъ и Евангеліе и по нына у нихъ, того Тарасовскаго погоста въ цервви Рождества св. Іоанна Предтечи вивются. Да сверкъ того онт де, монахи, невтромо для наковыхъ нуждъ, съ колоколни взявши два колокола издные, взсоиз наприизръ пудъ отъ шести, вывезии изъ тое пустыни, разстояніемъ за подтора ста верстъ съ лишнивъ, Турчасовского стану, во Владыченскую волость, заложили церковному старость, государственному крестьянину съ приходными людьми, а о имянахъ ихъ онъ, Динтріевъ, сказать не знаетъ, въ тридцати трехъ рубляхъ, которые коло-

нола въ тое Владаченской волости и понына инпастся у первви, на половолив. О демъ сею сваяною онъ, Половъ, объявляетъ, дабы въдая то расхищене, за необъявление ево не воспослъдствовало ему валова по указомъ истязания и наказания, со взысваниемъ одыкъ церковныхъ потребъ; и показалъ сущую правду, подълстрахомъ за ложъ указного питрада и наказания, чему подлежателенъ; въ чемъ при семъ и додинсуется: Къ сей сказии Кодловерской пустыни отправлающей дъяческую и пононарскую должность. Серед-Мехренской волости поповъ сынъ о Осдоръ Динтриевъ руку приложилъ (4)».

Но почему же «поповъ сынъ» не объявиль объ этомъ раць-.

те, не объявить по врайней мъръ при жизни послъдняго моднаха Іоанна, когда виновнить былъ еще на лицо. Повидимому,
и самъ онъ въ этомъ дълъ делено не былъ такъ чистъ, какъ
старается назаться. Это отчасти будетъ видно тоже.

Послъ сдълживато доноса на мертвыха, Пеповъ уполномочевается отъ архимандрита Виссаріона быть уже полнымъ управляющимъ пустыни, следующимъ распоряжениемъ: «1755 г. августа дня Крестиого монастыря по бдагословению г-на о. архимандрита Виссаріона (наргонольского Спасского монастыри из братією обратающемуся въ прицисной из тому Спасокому монастырю Кодлозорской пустыни пономарю Осдору Дмижрісву. Попову быть въ тое пустыни, за невижність въ ней монашествующихъ, для всякаго монастыреваго исправленія и присмотру надъ всвии обывающими въ монастыръ и въ монастырскомъ селъ н и деревняхъ надъ престъпны и бобыли со всякить рачительнымъ исполнениемъ, по силь указовъ, добропорядонно, безъ всякаго урону, и не допущая виного ни до какова расхищения понастырских доходовъ; и півнетва въ тое пустыни ни отъ кого. отинодъ не было бъ: и себя хранить отъ того всегда въ трезвости; и все инфицесся въ тое пустыни наличное, за вънъ что принадлежить, во всепьломъ храненій было бъ... А обывающаго тое пустыне повъренного Андрея Девиткова съ преходными и расходными, бытности ево, внигами для надлежащихъ справовъ выслать въ намъ вонечно наступающаго сентября въ сворыхъ, числежь. Чего ради въ тое пустыни всемъ обывающимъ и монастырских престъяномъ и бобылямъ, при исправление подлежащихъ имъ монастыренихъ работъ, у теба, Попова, быть во всякомъ послушания и поворения, безотроворочно, и безъ въдома твоего нивому, нивуда, ни заченъ не отпучаться. И отпусковъ врестьяномъ и бобылямъ ни на малое время не давать,

н врестьянскихъ дъвовъ и вдовъ за посторонииъ въ запужество, безъ платежа въ монастырь выводныхъ денегъ, не отпущать. И нивакихъ налишнихъ расходовъ, кромъ что во исправденію монастырскому принадлежить, отнюдь не чинить. И какъ хавба, такъ и скота нигде нивакова, и рыбы и прочаго безъ въдома нашего не продавать, но всегда оную во удобное время, удову не упущан, приуготовя соленую и сухую, которан, какъ принадлежить по способности пути привозить въ каргопольской Спасской монастырь, за которую, по усмотрению каковой цаны оная состоить, инвють быть даны деньги, для заводу припасовь во удову оной; и буде для необходимой ввиовой монастырской нужды принадлежить продать и о томъ прежде заблаговремяние, разсмотря въ пользв монастырской, приложа свое мизине, писать къ намъ, и на то отъ насъ ожидать прикаванія, ежели тебъ, Попову, отъ исправленія монастырского самому отлучится въ намъ не способно. А ежели ты, Поповъ, во всянить монастырских исправленіях будень являтися не доброрачителень в запущеніемъ монастырских угодей, земель, свиныхъ покосовъ, рыбныхъ довель до рубки лесовъ нъ расхищению и нь завладению постороннямъ, а котя бы и монастырских престыянъ, да безъ платежа въ конастырь, -- кроив рубки люсовъ про себя, -надлежащихъ доходовъ, и за то тебъ, Попову, учинено будетъчему ты по указомъ подлежателенъ, со взысканісиъ расхищевного и упущенного на тебъ, неотмънно, за несмотръніе твое, въ чемъ ты, Поповъ, и подписною обяванъ... 18)».

Изъ ниже приведеннаго распоряженія архимандрита Виссаріона всплывають нъкоторыя продълки и самого Попова:

«Оедоръ Поповъ! — предписываетъ архимандритъ. — Минувшаго августа дня велъно отъ насъ тебъ быть въ пришесной къ
каргопольскому Спасскому монастырю, въ Кодловерской пустыни, за невивніемъ въ ней монашествующихъ, для всякаго монастырского исправленія добропорядочно, безъ всякаго урону.
о чемъ именно понавано въ данномъ отъ насъ тебъ, Попову,
приказаніи; а обывающаго въ тое пустыни повъренного Андрея
Девятнова съ приходными и расходными бытности ево книгами
для надлежащихъ справокъ выслать къ намъ, которой по высылки твоей сего сентября въ первыхъ числъхъ у насъ явился.
и бытности ево денежные приходные и расходные книги въ Понизовскомъ селъ съ 1752 году по нынъ намъ подалъ, по которымъ и разсмотръніе чинится; а понеже въ нихъ монастаерскою
денеженого и хлюбного приходу и росходу не значится, а замълся

де поными оной за тобою, Поповыми. Того ради оной Девятковъ отъ насъ отпущенъ въ тое Кодловерскую пустыню для всякаго монастырского, и въ Понивовскомъ сель, исправления. Что же ты, Поповъ, по тъпъ ево, Девятнова, янигамъ и по твоимъ оказался въ особомъ монастырскомъ правления и въ содержания приходовъ и росходовъ не подъ въденіемъ ево, Девятнова; своевольно, не такъ, какъ значитъ въ данномъ изъдуковного правденія ему, Девяткову, наказъ, что ты опредъдень въ нему, Девятнову, для споможенія въ присмотръ и исправленія, а не для особого въ монастыръ исправленія и содержанія приходовъ и росходовъ. И канга приходные и росходные однъ нивть сму, Девяткову, а не тебъ, Попову; и потому подлежищь за своеводіе не малому истязанію. Чего ради выше помянутое отъ насъ данное тебъ, Попову, приказавіе и шнурованные, за рукою нашею, женги, для всякаго монастырскаго исправленія и содержанія приходовъ и росходовъ, съ запискою въ одив книги и прочаго ко исполненію отдать оному Девятнову, и самому быть у мего при монастырскихъ исправленіяхъ въ послушанін; и безъ ведома ево ничего собою своеводіємъ отнюдь не чинить; и надлежащіє съ прошлого 1752 году монастырскіе приходные и росходные деньгамъ и клабу венги, навъ ты, Поповъ, въ нему, Девятвову въ споможение опредъленъ, учиня исправно, безъ всякия лии и утайки, какъ нынъ оказалось по записки твоей взято тобою у него, Девятнова, на платежъ двадесятой части и церковной дани 5 руб.; а онъ. Девятковъ, объявляетъ намъ: дано де тебъ, Попову, такихъ денегъ 6 руб., а не 5; также и прочіе несправединости. И по учинени съ тъми вингами и со отпесьми въ платежь первовной дани и двадесятой части, оставя съ нихъ тому Девяткову копін, и съ монастырскими врипостьми, навовы есть, для надлежащихъ справовъ быть тебъ, Попову, въ намъ по первому зимиему пути въ скорости и съ рыбою, какъ показано въ помянутомъ отъ насъ приназаніи, не дожидая по себя нарочно посланных, на твоемъ контъ и подводахъ, неотмънно. А для споможенія у него, Девяткова, при монастырскомъ исправленія вивсто тебя, Попова, впредь быть въ послушанів тое пустыни деревни Кодышь, монастырскому престьянину Якову Кирилову, котораго и обязать надлежащею подпискою, и тое подписку въ намъ же привезть, съ собою вийсти. И посему учинеть непременно; и что учинено будеть, по прибыти своемь въ намъ, объявать обстоятельнымъ доношениемъ. Сентября 7 дня 1755 r. > 16). Digitized by Google

Отъ 122 понбри гого же года Девитновъ писаль архичандрику Виссеріону: ... По прибитін воемъ... у опредъявнивго по разбору поноваря Оекора Попова шиурование виши и даннее ему отъ вашего преподобія для всякаго монастырекого жълеправленія жъ прикаваніе. Л'приняль. И вельно жив ево, Попова, выслать въ вашену преподобно съ рыбою, токко ныяв онан рыба довится, и путь неспособень, а по способности пути онь, Ноповъ, къ вашему препедобію явится. Что же вектно отъ-вашего преподобія мив, нижывитему, въ спомеженіе взять нев понастырскихъ престъпнъ, для пеправленія, дер. Кодыша Якова Кирилова, и обявать ево подпискою, и оной, Кириловъ, мив чижайшему подписки не даль, и для вспоможенія не пошель, і н учинился не послушенъ. И симъ доношениемъ вашему преподобію покорно и ув'ядоминю .. Пов'яренной Андрей Девятковъ»... 17). Отъ 23 ноября того же 1755 г. вторично писано изъ Спасскаго нонастыря о высыдив Кириллова, съ племинивномъ его Алексъемъ Кодловеровыхъ, и самого Помова 18).

По въдомости Спасо-Каргопольскаго монастыря 1756 года значится, что въ Кодловерской пустыни опять было 2 монашествующихъ, казначей іеромонахъ Іоасафъ и монахъ Осодоритъ, и 6 служителей: псаложщикъ вышеупоминаемый Осдоръ Дмитрієвъ—сынъ попа Середо-Мехренской волости Дмит. Полинарнова, 1 сторожъ, 1 хлъбникъ, 1 келейникъ у монаховъ, 1 коровникъ, 1 работникъ. Но монашествующіе Іоасафъ и Осодоритъ жили здась не долго 19); въ 1761 г. ихъ уже не было. А Осдоръ Поповъ по прежнему продолжилъ жить въ Кодловерской пустыни; ему уже въ 1761 г. 20) считается 41 годъ; онъ исполняетъ въ ней уже навначейскую должность, проще—управляетъ всею пустынею 21). Отъ времени управленія его сохранилось до насъ два документа. Первый—прошеніе Снасскаго монастыря архимандриту Осодосію, отъ 29 сентября 1761 года; второй—осмотръ. Приводимъ тотъ и другой.

«Присланной изъ оного (т. е. Спасскаго) монастыря, иншетъ Поповъ, приназаніемъ вашего преподобія ордеръ за подписаніемъ назначен ісроманона Есрена, которой получиль чресъ посланного изъ нашей приписной пустыни работнина Алексія Кудрявцева сего сейтибря 15 числа, въ которомъ веліно по попученія прислать въ Спасовъ монастырь работника въ скоромъ времяни, на місто Алексія Еудрявцева. А показанной Еудрявщевъ отправленъ быль въ работу во оной монастырь до сроку—

октября до 26 числа сего 761 году. И всепокорие, вашего преподобія, прошу-работнива нына послать вспора недосужно, такожде и мев, нижениенованному прибыть недосужно же, понеже имвется нына рыбная довля по первому поставу, - дабы отъ вашего преполобія соблаговодено было уводить до перваго пути-дорога. А понеже работникъ надлежетъ послать во оной Спасовъ монастырь по очереди съ врестьяния Алексви Кодтоверова, съ ево трети, по силадству, понеже владветъ онъ, Коддоверовъ, землею умершаго врестьянина Ивана Кодловерова же; и со оной земли работникъ надлежить. А оной Алексъй Колдозеровъ работника въ силадство не даетъ, такожде и въ нашу пустыню, какъ оброку не платитъ, и здвлья монастырскаго не работаетъ съ оной земли, и меня всячески северными словами ругаеть, и поматерски бранить, и учинился силень. И всепокорне же вашего преподобія прошу, чтобы соблаговолено было послать по обаго Кодловерова нарочно посланнаго, на ево коштв. А вышеобъявленной работникъ Алексий Кудравцевъ свой деревенской участокъ земли не пашетъ, и бросилъ самовольно, и оброку въ нашу пустыню не платить, и отъ всего же монастырского здалья отназался же, и не работаеть. И со оными нанъ ваше преподобіе велите? Такожде и хавбъ, какъ въ нашей пустыни, такъ и въ селъ нашемъ сего 761 году имветца противъ прежнихъ годовъ весьма не доходной, и плохъ, и позябъ ... 12).

Пова шло это донесеніе въ Спасскій монастырь, враги Попова, между тімъ, не зівали. Мы уже виділи, что съ 1755 г. въ Кодловерской пустыни не было даже и монашествующихъ, населеніе ен, значить, не было многолюдно, слідовательно всикій, кто только хотіль, всегда могь вредить ен жителямъ... И злые люди—враги Попова, не преминули воспользоваться этимъ случаемъ. Воть записва!

«1761 году октября 14 дня варгопольского увада, Мехренского стану, Кодловерской пустыни правящій казначейскую должность поновъ сынъ Федоръ Дмитріевъ учиниль сію и написаль записку при священники Середь-Мехренской волости Алекси Дмитріевъ и при ниже писанныхъ свидътеляхъ въ томъ, что сего 1761 году вышеписанного мъсяца октября въ 11 числу въ ночи прищли ко мит Федору въ нелію невъдомын люди, четыре человъка, въ показанную Кодловерскую пустыню, гдъ я, Федоръ, имъю в'женою и в дътьми и съ работники жительство, имъли завязавши лица своя платами, со огнемъ, и взявши меня и в женою моею Ульяною, Ефимовой дочерью; не (о) бычайно съ постейи

выволовли въ съни и при томъ били приготовленными на то дубьемъ и деревянными прутьемъ, снявъ съ насъ платье, нагихъ и требовади съ насъ воровскимъ обычаемъ денегъ. И не стерия мы такого тяжнаго отъ нихъ мученія показали коробью, въ которой у насъ деньги и протчін пожитки вивлись. Изъ той коробки взяли они, воровскія люди им'яющихся монастырскихъ назенных денегь, о которых винню объявлю, когда тв воры сысканы будуть; да сверхъ того серебрянныхъ вещей: три чепочке-двв мужески, одна женска, на твув чепочкахъ 3 креста, двои ушники, шелку разныхъ цветовъ 6 золотниковъ, кокошникъ банчатой съ прозументами золотыми, да винтовки, котелъ, 3 хавба не большихъ, перстень 1, да 3 ставки серебряны 93 ставки, 10 золотивновъ врасной шитной бумаги, зеркало 1. А прилучившіяся туть работники 2 человіка, да Серед-Мехренской волости престыяне 2 же человъпа убояся ихъ, воровскихъ людей, никакой помощи учинить не могли. И пограби тъ деньги н пожитки, тъ воровскія дюди, въ то время закрывщи платы дица своя, и речи голосы свои, затывавше рты платы, пограбыли и ушли, а въ какую волость, про то я не знаю, понеже я нтыти не могъ; работниви и престыяне итыти не силли. Того ради тебв, священнику Алексвю Динтріеву, съ ниже писанными свидетели осмотрить и записать битыя места. И я съ — священнекъ со свидетели осмотрили. По осмотру явилось: у Оедора Попова битыхъ ивстъ по рудамъ, одоло лохтей и на левомъ боку, на спинъ, по объиъ стегнамъ бито знатио тяжелымъ и весьма запухло, на годовы волосы драны, изъ праваго ула отъ давленія по щеки текла вровь. Такожде у жены его Ульянів, Ефимовой дочери, по осмотру нашему явилось битыхъ мъстъ по рукамъ, и по тъду, по спины, и по бокамъ и по ногамъ по объиъ стегнамъ бито знатно тяжелымъ-весьма черно, на головы волосы драны, отъ давленія на выи опухло, у дівой руки указательной перстъ отъ воровскихъ людей, конецъ перста, ногами раступлено. И по объявлению меж, священику, со свидътели отъ него Өедора Попова, что нашей Кодловерской пустыни, дедеревни Кодыта врестьянивъ Степанъ Ивановъ, сынъ Кодловеровъ, да Тарасова Погоста крестьянинъ Герасимъ Акимовъ, сынъ Ереминъ, пришли во мев Оедору въ келію, съ Кодыша, хлъба ъли; и я-Өедоръ ихъ, Стефана и Герасима, въ то время-октябри 10 числа унималь начевать; и онв пошли впредь въ Тарасову погосту за озеро, въ дъсъ, весьма поздо въ мочи въ 11 числу; а погода была весьма дождивая. А пошли въ лесь со

оружьемъ: ,съ винтовие и собаками, а сами говорили, что мы хоша дойдемъ до озера Керковера. И той ночи у меня Оедора воровскіе люди пограбили. И за ними въ погонъ послать было не кого: работниковъ не дучилось, а самъ я, Осдоръ, увхалъ въ Седециую волость для объявленія писиянно на воровскихъ людей въ пограблении. И я, Оедоръ, прижалъ изъ Селециой водости въ пустыню Кодлозерскую октября 14 числа, взялъ Священника со свидетели для осмотру, что была лодка на сей стороны озера переволочена на другую сторону озера, гда дорога ниветь быть въ Тарасову погосту, такожде лыши были на винной дороги отъ лесу въ Тарасову, а ныив имеють при лодии вивств. Такожде пришли во дворъ, что за озеромъ, и во дворъ зашли, и въ хаввъ зашли, осмотрили, что тутъ были люди: огонь въ клава былъ! распладыванъ, окошко заперто, въ окно засунутъ утинокъ (маленькій отрубокъ бревна) и заткнуто около съномъ. И той Кодловерской пустыми жители сказывали, а имяню: Яковъ Кодлозеровъ и работники Савва Кудрявцевъ, Борисъ Обуховъ, что де прежде сего во все дето окошка не были запираны и огницо въ хлъвъ не было. А нынъ по осмотру насъ, священия со свидители, оное во клава окошко заперто, огнищо въ кабет было распладывано, во дворт столит тесанъсвъщо, такожде оставлено во дворъ хлъба врай. Такожде мнъ евященнику и свидътелямъ при сей записки объявили, что де сего же 761 году въ сентябръ изсяцы похвальніе речи говориль той же пустыни деревни Кодыша мев, Ульянів, крестьянинъ Алексий Кодлозеровъ, говорилъ, что де ты, Ульяна, имвешь за собою денегь имого, а что ты безь этого не отдашь. А самъ въ рукахъ держалъ утинокъ уломка батога; а при томъ въ домъ Аленсъй Макаровъ Кудрявцинъ съ женою слышили да Селецкой волости вдова, Петрова дочь. А при сей зацисив свидители были: Яковъ Кириловъ, Алексий Кудрявцевъ, Илья Оедотовъ, съ сыномъ Григорьемъ Кудрявцевы, Василій Кодловеровъ, Савва Кудрявцевъ, Селецкой волости Борисъ Обуковъ, да Середиехренской волости врестьяне Матеей Лукинъ, Герасииъ Соровинъ, въ томъ сію записну написали. Писаль сію записну прошеність священника со свидетели свидетель Матосй Лунинъ своею рукою. Да еще изъ священникъ (и) свидетели видели, что оставлено отъ воровскихъ дюдей въ вельи ево, Оедеровой, древяниви рогатина, ноторан сдълана изъ елеваро пода, подобио, какъ кованы живутъ, изъ желъза сдълана, и угленъ зачернено н травою завеленева, которая имъетъ нынъ на дицо у него Ое-

дора. Дописаль я же Матеей Лукинь. Въ сей запискъ Середьмехренской волости священий Алексъй Дмитріевъ Миссто Свидетелей Якова Кодлозерова, Алексъи, Ильи, сына ево Григоръя Кудрявцовыхъ, Василья Кодлозерова, Саввы Вудрявцова, Селецкой волости Бориса Обухова, Середмехренской волости Герасима Сорокина по изъ общему прошеню и за себя руку приложилъ» 39).

Этимъ печальный событіемъ и заканчивается исторія Код-"доверской пустыньки. Чамъ кончилось оно? найдены им, уличены йи, и получили ли достойную вару виновники, гда доживаль "остатокъ дней своихъ, хотя не старый (41 года), но уботій пономарь Оедоръ Поповъ—къ сожальнію ничего намъ неизвастно.

Оставляемъ эти событія, ничего окончательно не разъясняюінія, а взглинемъ дучте на самую Кодлозерскую пустынь, т. е. ея зданія, имущество, сельское хозийство... благо сохранилась до насъ «Опись, каргопольскаго удзда, Мехренского стану, Коддозерской пустыни, церковнаго старосты бон же пустыни, детревин Кодыша, крестьинина Якова Кирилова, сына Кодлозеротыхъ, коликое число въ той Кодлозерской пуст. имъется церквей, и во оныхъ церквахъ колико образовъ и кингъ, и коликое же число имъется при оной пустыни въ занбарахъ хлаба, всикого скота, — то значитъ няже сего, именно, 1756 году, гейвари 15 дня».

'Тогда въ Кодловерской чустыни было дви церкви:

1) «Церковь Богоявленія Госпойня древянная. Въ ней святых образовъ: изстной образъ Богоявленія Госпойна на краскахъ; на немъ з вънца серебряныхъ, изъ которыхъ одийъ съ цатою; второй образъ междувратной Вогородицы на краскахъ и протчи образы въ той церкви вей на краскахъ. На налои образъ Богоявления Господня; нядничной, на краскахъ; около его окладъ сребрянной; на оноиъ образъ 6 вънцевъ сребрянныхъ, подъ волотомъ. Въ той же церкви паникадило мъйное о шести ручкахъ. Такожде во оной церкви царскія врата на краскахъ. И запрестольные кресты такожде на краскахъ. Да во оной жъ церкви Богоявленія Господня на престоль антимисъ кеткой. Евангеліе напрестольное печатное».

«Вторая церковь Успенія Пресвятыя Вогородицы древнива же, веткая, на съверную сторону повривилясь. А въ той Успенской церкви на престоль антимисъ, Евангеліе напрестольное печатное; мъстной образъ Успенія Пресвятыя Богородицы на кра-

скахъ; на нешъ 3 вънца небольшія, серебрянныя; обравь междувратной Богородины на краскахъ; памикадило мъдное о 42-ти ручнать. Въ оной не церпви на лавой спорона предаль Алексвя человыка Божія. На престоль античесь древней, веткой, ковлеенъ на ветхомъ полотив. Мъстной образъ Алексвя человъва Божія, на краскахъ. Обравъ междувратной Богородицы на краснахь, въ тябяв. Иноностась весь на краскахъ. Въ томъ предълъ на ливой оторонъ образъ Ниволая Чудотворца мирою въ дляну 6 четвертей, въ ширину 1 аршинъ, кругомъ его на поляхъ обложено серебромъ, вънецъ сребрянной, съ цатою; на ономъ вънцъ 5 камией, а какіе, про то неизвъстно. Да на темъ же образв 2 вънца серебрянныхъ же, небольшие съ цатами же; н оное все, какъ вънцы, такъ и цаты и окладъ имъется подъ волотомъ. Панивадило мъдное о 6-ти ручкахъ. А на престояъ Евангелія не вивется. Да въ той же Успенской церкви второй предъль надъ церковными дверьми, вверху, преподобныхъ отепъ Антонія и Осодосія Печеренихъ. Въ одтаръ на престоль антимиса не имъется и нътъ; а вогда оной и нуда утратился — того неизвъстно. Напрестольного Евангелія не имъется. Мъстной образъ Антонія и Оседосія и междувратной Богородицы; оные образы всв на краскахъ».

«При оныхъ выпленисанныхъ перивахъ служащей оловинной посуды: 4 дискоса, 4 потира, изъ которыхъ 1 одовянной, 8 багодцевъ служащихъ, четверы покровы, 3 лжицы оловянные, 4 звъзды медиле, надигь перковнымъ медимъ-три вадила. Ризъ первовныхъ: ризы наичатые зеленой камки, опдечье черного баркоту-веткіе; другія ривы ванчатые, веткіе же. Подризнивовъ три, изъ вогорыхъ 1 крашениной, а 2 портяные. Патрахиль ветхой, черного бархату, пурвицы на немъ небельшие сребрянные, числомъ 14, подъ волотомъ; 2-й патрахиль зеленого баржату ветхой, путвицъ на немъ оловянныхъ 6, да 2 крустальніе; 3-й пагражиль кумачней, ветхой, на немъ пугвицъ одовянныхъ 11. Поручи черной жанки ветхіе, пугвиць на немъ небольшихъ серебрянныхъ 6, подъ золотомъ. Поясъ служащей шелковой, на немъ 4 висти шелковыя. Діяконской орарь черного бархату, ветхой. Двои разы мадые, полотнянные. Укропникъ медной. Инъ вышеписанных служащих 4-хъ покрововъ больших -- 1 имветея битой, изъ малыхъ 4-хъ два покрова, 3 пелены малые, у которыхъ кругомъ окладъ ободранъ; 4-я пелена красной камин, вругомъ ободрана же. Во оной же Кодлозерской пустыни въ полевомъ вибаръ келейныхъ одовянныхъ два блюда, 3-й местяной,

мъдная сковородка, одовянной стоканъ 1, 6 подсвъчниковъ мъдныхъ, щурупчатыхъ, изъ которыхъ у одного—щурупа не имъется, да доманной одовянной рукомойникъ. Да въ той же коробкъ
2 ширинки бълые, подотнянные, кругомъ шито шелкомъ и кисти
шелковые; педенка врашениная же, ветхая, крестъ на ней шитой сребромъ, и кругомъ общито сребромъ же; платъ шелковой
ветхой, мърою въ длину 3 аршинъ съ '/2-ю; бархату зеленого
доскутъ, мърою въ длину 3 аршинъ 6 верховъ, въ ширину 7 верховъ; 2-ой доскутъ чернаго бархату мърою въ длину 1 аршинъ,
въ ширину 8 верховъ; 3-й доскутъ того же черного бархату, мърою въ длину <sup>3</sup>/4, въ ширину 8 же верховъ. Да въ томъ же анбаръ имъется прежней желъзной снасти веретно, жабка, 2 обруча, 2 пятника. Во ономъ вышеписаниомъ анбаръ хлъба наличного, молоченого: 10 четвертей жита, ржи не молоченой въ
кладкахъ 200 суслоновъ, жита не молоченого въ 4 промежнахъ».

«Грамотъ жаловальныхъ—вони съ грамотъ, числомъ десять, жат которыхъ одна грамота передрана пополамъ, и возглавія не мижется, а вто передралъ, про то неизвъстно».

«На половодницы половоловъ малыхъ два воловола, да два потла мъдные, одинъ въсомъ 3 фунта, 2-ой въсомъ фунтъ, да 3-й потелъ 2 фунта».

«Мъденикъ ветхой, въсомъ 5 оун., да 2 безивна, у которыхъ мъдныя гири».

«Да во оной же Кодловерской пустыни, въ церквахъ имъется внигъ, а имяню: Апостовъ старонаречной, печатной, 2 Овтомха печатные, старонаречные, Требнивъ болшой печатной, старонаречной же, Уставъ пищей старонаречной же, 2 тріоди—постная и цвътная, печатныя, старонаречныя же, Служебнивъ печатной, Требнивъ малой, пищей, Каноннивъ печатной, Минея общая печатная, 5 Трефоловевъ печатныхъ, Псалтиръ малая печатная; и оные вниги имъются всъ старонаречные же. Форма печатная же 1744 году, которая имъется бита по 2 мъстамъ, едва и пополамъ не перебита; да печатной же табель 1745 году въ цълюсти».

«Да во оной Коддоверской пустынки хоромного построю близъ церквей 2 келіи—строительская, съ чуданами, 2-я келія казначейская съ чуданами же, которыя им'йются ветхіе».

«На коровьемъ дворъ изба на подваль съ съньми и съ клътъми. Во ономъ коровьемъ дворъ имъется нынъ на лицо скота, дешадей тяглыхъ (рыжяхъ, гиъдыхъ, вороныхъ, саврасыхъ, хромыхъ) 6, жеребятъ (сърыхъ и проч.) 4; оные 2-хъ лътъ. Рога-

того скота: коровъ (красныхъ, ейрыхъ, пестрыхъ, краснопестрыхъ, рогатыхъ и комолыхъ, т. е. съ рогами и безъ рогъ) 6, нетелей (черныхъ, бълыхъ и проч.) 6, 2 порова—небольшія, 2 бычка; въ хлівів телятокъ пятеро».

«Да при ономъ коровьемъ дворъ имъетца вновь построены келья съ съньми, и съ чуданами; ие въ достроини чуданы. Да во оной же Кодловерской пустыни имъетца гумно мостовое, прытое, ветхое».

«Да той же Коддоверской пустыни имъется село въ Тарасовъ погость, разстояніемъ отъ оной пустыни, напримъръ за 20 верстъ. Въ ономъ сель имет на дицо имъется молитвенный домъ; въ немъ образъ Николая Чудотворца на праскахъ, образъ Богоявленія Господия на враскахъ. Хоромного построю—изба на подваль, другая изба сиотская, ветхая, дворъ коровей ветхой, гумно мостовое, при немъ 1 овинъ, все ветхое. Во дворъ скота: лошадей тяглыхъ 6, жеребятъ двультковъ 2, однольтковъ 2; рогатого скота: коровъ 9, поровъ 1, бычковъ 3, нетелей 4, въ хлъвъ малыхъ телятъ числомъ 10; овецъ материцъ 15; ягнятъ малыхъ четверо. Полевой анбаръ ветхой, а въ немъ хлъба: жета 15 четвертей на лицо имъется; невымолоченого хлъба ржи въ 3-хъ нучахъ—300 суслоновъ; жита въ одной вучк въ 7 промежнахъ; овчинъ числомъ 15; шерсти сърой 20 сунт., которая употреблена въ пряжу» 24).

Изъ сего описанія видно, что въ Кодловерской пустыни не было ваменныхъ зданій, даже почти не было зданій прочныхъ, деревянныхъ, кромъ церкви Богоявленія; всв они были веткіе до того, что даже напр. Успенская церковь повриввлась; бъдность иконами, ризами и прочею утварью церковною—поразительна; послідняя состояла преимущественно изъ однихъ доскутовъ (пеленъ), епитрахилей и оловянныхъ сосудовъ; на колокольнів колоколовъ былъ недочетъ; вийсто ихъ висіли ийдные сунтовые котлы;—даже книгъ не было; старопечатныя же и старописменныя вниги доказываютъ, что когда-то жившіе въ этой пустыни грамотные священновноми отправляли богослуженіе «по древнену благочестію...» Изъ всего описаннаго замічательно одно только сельское хозяйство, — если судить по чеслу держимаго скота, простирающагося до 87 головъ,—которое, дійствительно было въ хорошемъ состояніи... И больше ничего!..

Кромъ тъхъ оброковъ — платежей, о которыхъ мы уже упоминали выше, какъ-то: за ръчку Емпу, за деревенскіе участки, Кодловерская пустынь платила еще въ XVIII въкъ: за крестьян-

скіе дворы «съ осин дворовъ-по рублю съ двора», «на подрядъ генеральнаго провівита» (1722 г.) <sup>28</sup>), да «на покупну морокаго провіанта и припасовъ и на другіе къ тому отправленію росходы по полу полтинъ» съ того же «двора» (17 26) ноября того же года поступнао въ уплату..съ 8 дворовъ 8 алвынъ 2 деньти); итого 10 гр. въ годъ; «дервовной дани 73 воп., за десятильници доходы тожъ чесло; вазенныхъ и отвозныхъ (сборщику подъячену) 16 к. и того рубдь 62 коп.; да за двадеситую часть и рождественскій жайбь за нячь четвертей, 3 четвернка, 3 чети деньгами 8 рублевъ, 49 коп.; всего 10 рублевъ 11 коп. 27)»; «съ рыбныхъ доведь 3 р. 601/2 к., да съ вемель Мехренского стану съ Тарасовъ погостъ, 2 руб. 24 кои., въ Церковной погостъ 341/2 г.> 28). Въ состояния де была Кодлозерсивя пустынь сжегодне унлачивать такую огромную по ея средствамъ, сумму, простиравшуюся до 26 руб. 30 кол. въ годъ--- въ сожванию не знаемъ.

Навонецъ въ 1764 г. Кодловерская пустынь въ числъ прочихъ была обречена на упразднение. Прежде всего всемогущая тогдашиня коллегія экономін потребовала отъ всяль монасты-, рей и пустынь, а въ томъ числе и отъ Кодловерской ведомостей денежнаго и клюбнаго прихода и расхода, чтобъ «оназавшійся, какъ объяснивсь она, во вейхъ духовныхъ містахъ денежной суммы остатки въ зачету въ штаты включить въ годовую на сей годъ сумму, а остальную къ воллежской суммъ причислить». Для этого повелела она Св. Синоду, «чтобъ ведомости изо BCBES MECTS UDECARNIA GLIAR BCCCRODERION; BE UDOTERIONE CAYчай грозняясь она донести на линивыхъ тому же Синоду: «а сепретари и привазные служители имають быть оштрасованы», пояснялось въ указв 49). Требреныхъ въдоностей до насъ не сопранелось. Но пова писались эти въдомости, составлялись властями Спасскаго монастыря описи монастырскаго имущества воторое ватых было продано, кромы, конечно, дерковных вещей, вырученныя деньги отданы экономического правленія помощнику Шульгину-прошель годъ-два 30) и тогда тольно, можно сказать, пустынь действительно была управднена, въ полновъ снысла этого слова. «До штатовъ, говоритъ «Исторія Россійской Ісрархінь 1764 г. было за пустынею сею. 18 душъ врестьянъ и 24 (?) будто бы десятины пахотной земли» 31). Черезъ годъ, черезъ два по упразднения въ другия пустыни были уже опредванены бълые «попы съ причетники, но были ли опредвлены таковые въ Кодловерскую, или сразу же была приписана

она въ Тарасову погосту, —въ въдени котораго состоитъ и въ настоящее время, —и тъмъ самымъ обредена, на всегдащиее запуствие, сказать не можемъ.

Теперь въ Кодлозерской пустыни одна деревяниая перковь и 1 житель крестьянинъ; священника нътъ; онъ однажды въ годъ— на храмовой праздникъ 6 января—пріважаетъ для богослуженія изъ сосъдняго Тарасова погоста, за 25 верстъ отъ пустыни.

Такова-то судьба большинства нашихъ монастырей и пустынь!

#### примъчанія.

- 1) Выписка въ нашей библіотекъ. Писцовая же внига есть собственность одного изъ крестьянъ каргопольскаго ужяда.
- 2) Такъ въ синодикъ Ошевенскаго монастыря (см. «ямецкую Благовъщенскую пустынь») и «каргонольцовъ Евения и Александра Оедоровыхъ Насоновыхъ 1757 г.» (крестъянина Надпорожскаго прихода, каргопольскаго уъзда) между прочими извъстными основателями каргопольскихъ монастырей значатся: Сырьенскаго іеромонахъ Кириллъ, Юрьегорскаго инокъ Діодоръ, Кодлозерскаго инокъ Поліевктъ». Въ 1-мъ же синодикъ онъ названъ «священно-инокомъ».
  - <sup>8</sup>) Опись Спасскаго монастыря 1755 года.
- 4) Расписка цъловальника архимандриту Спасскаго монастыря Іоснеу, 5-го апръля 1722 г. въ архивъ сего монастыря.
  - в) Опись Спасскаго монастыря 1755 г.
  - 6) Дополненіе въ актамъ историческимъ, т. V, № 22.
  - 7) Арживъ Спасскаго монастыра.
  - 8) Въ нашей библіотекъ.
- 9) Указъ новгородской консисторіи 1744 г. Спасскаго монастыри аржимандриту Симеону, съ подпискою каргопольскаго узада «поповъ съ причетники и монастырскихъ властей съ братіею» о пріобратеніи новыхъ дароносицъ.
  - 10) Нижеприведенная закладная.
  - 11) Въ нашей библіотекъ.
- 49) Въ архивъ Спасскаго монастыря. Подробности указа приведены нами въ описаніи «Кенскаго монастыря».
  - <sup>13</sup>—<sup>17</sup>) Въ нашей библіотекъ.
  - 18) Надпись на томъ же предписаніи.
  - 19) Въ нашей библіотекъ.
- <sup>20</sup>) Указъ огъ 20 ноября 1755 г. каргопольской, разбора церковинковъ, экспедиція.

- <sup>24</sup>) Прешеніе Попова Спасскаго монястыря архимандриту <del>Ос</del>одосію.
- 29-24) Въ нашей библютекъ.
- 25) Расписка Спасскому монаст. 5 апраля 1722 г.
- <sup>26</sup>) Расписка тому же монает. 25 декабря 1722 г.
- 27) Кантанція Спасскому же монаст. 28 севр. 1761 г.
- <sup>28</sup>) Тоже, 10 декабря 1761 г.
- <sup>30</sup>) Указъ новгородской консисторіи 1764 г. 28 акрада на ими Кодловерской пустыни.
  - <sup>20</sup>) Ук. олонецкой консистор. отъ 5 іюля 1767 г.
  - 31) Yacth IV.

Кариъ Домучаевъ-Васковъ.

17) Обозраніє носканій св. ап. Павка из Кориненнама. Проф. М.

Голубева (887 стр.). Ціна 80 коп., съ перес. 1 рубль.

18) Первый эннуска «Толиованій на Веткій Завёта». Ціна 1 р. 25 к. съ перес. Второй винускъ — цвиа 2 р. съ пересилкой. За оба випуска вийсти ціна 2 р. 50 к., съ нерес. 8 р. 8-й выпускъ, ц. 75 к. безъ нерес. и 1 р. съ нер.

19) Грамота константинопольскаго патріаржа Пансія І въ носковскому нагріарку Никону. Оригинальний тексть сърусским переводомъ и примъчаніями. Изданіе редавціи Христіан. Чтенія. Спб. 1881. Ціна 1 р. съ пересмикою (печатано въ ограниченномъ воличестви эквемпларовъ).

#### продаются еще слъдующія книги:

1) Oct othomenia hecateler elacceveceus et ceclererens по возърживо христанских апологетовъ. Соч. проф. сиб. дух. анад. Е. Лосямина. 1872 г. Цёна 1 р. 25 к., съ пересилков 1 р. 50 к.

2) Исторія санктистербурговой дуковной академін. Сот. И. А.

Чистовича. Цена 1 р. съ пересынов. 3) Журсъ опытной понкологін. Его же. Сиб.2-е изд. 1875 г.Ц.1 р. 25 к.

4) Семейная жизнь въ русскомъ раскомъ. Историческій очеркь раскольническаго ученія о бракъ. Випускъ 1-й (отъ начала раскола до парствованія императора Николая I). Соч. профес. академін *И. Нимскано*. Цёна 1 р. 76 к., съ перес. 2 р. Винускъ 2-й (царотнованіе ниператора Николая I). Цена 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

б) Насконько скорь о русск. расколь. Ею же. Цана 75 к. съ пер.

6) Учебника догини. А. Семпилима. Изданіе 5-ос. Цена 50 к., съ перес. 65 к. При требования не менъе 10 экв. за перес. не прилагается. 7) Исторія воссоединенія западно-русских унівтова старыха времень. Соч. М. О. Коллония (Стр. XI и 400). Цена 2 р. съ перес.

8) Объ амовриемск Кристофора Филамета. Изслёдованів Н. А. Ска-балановича. Спб. 1878 г. Ціна 1 р. 25 к., ск. пересидков 1 р. 50 к.

9) Отношеніе греческаго перевода ЕХЖ толковинков къ еврей-скому маноретокому тексту въ книга пророка Герекін. Изслёдованів И. Якимова. Спб. 1874 г. Ціна 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

10) Догнатическое учение о семи перковимы такиствамы вы твореніях древнійших отцова и писателей церкви до Оригена, включительно. Проф. А. Катанскаю. С.-Петербурга. 1877 г. Ц. 2 р. 50 к. съ пер. (26<sup>1</sup>/2 печ. к.).

11) Изможение вёры церкви армянскія, начертанное Нерсесонъ, ка-еоликосонъ армянскимъ. Проф. *И. Тромиказо*. Спб. 1875 г. Ціна 2 р. съ перес.

12) Историческое обозраніе священ. книга Новаго Завата. Выпускъ первый. Сващ. В. Рождественскаго. 1878 г. (268 стр.). Ц. 1 р. 25 в.съпер.

13) Константинопольскій патріархь и его вивста жада русского.

**держовію.** Соч. проф. Т. Барсова. 1878 г. Ціна 8 р. съ перес.

14) Историческіе, критическіе и полемическіе опиты. Проф. Н. Барсова. 1878 г. (567 стр.). Цана 8 р. од перес. 15) Классификація выводова. Профессора М. Карынскаю. Цана 2 руб.

16) Провохожденіе древне-христіанской базилики. Додента Н. По-

кроесказо. 1 р. 75 к. безъ перес., 2 р. съ пересилкоп.

17) Историческая живучесть русскаго народа и ся культурныя особенности. М. Колловича. 1883 г. Цёна 25 к., съ пересылкой 30 к.
18) Дидактическое вначение священной история Въ круга влементарнаго образованія. Выпускъ 1-й. С. Соллертинскаго. Спб. 1883 г. Цівна

2 p. 25 r. 19) Виссаріонъ Никейскій. Его дантельность на ферраро-флорентійскомъ соборъ, богословскія сочиненія и значеніе въ исторіи гуманизма.

A. Садова. Спб. 1883 г. Ц. 2 р.

20) Инновентій Ворисовъ по новымъ матеріаламъ. Н. И. Барсова. 50 к. съ перес.

21) Вивантійское государство и церковь въ XI в. Н. Скабалановича.

Спб. 1884. Ц. 3 р

22) Исторія Израндьскаго народа въ Египті отъ поселенія въ земль Гесемъ до египетскихъ навней. Соч. экстраорд. проф. О. Елеонсказо. Спб. 1884. Ц. 2 р.

23) Матеріалы для біографів Ивножевтія, архісп. Херсонскаго, язд.

про с. Н. И. Барсова. Выпускъ 1-й Спб. 1884 г. Ц. 2 р.

чискать дувовенства. Такиство брага; понивничного обаус безбрамія; вопросъ в безбримія духоневства. - IV поsupreganin vezonana socome; apreriamenas a genta a so автик; притико протествател го учемы пол пиравлючи ngnom unpom; museule amont apperintered, success appeживадонія и восстання піс образа Вомія съ тольного от тика миката наружнала Бонтарона пов оприсканічії селен віс добрыта дват). (Околеців). П. Шуповоча.... ПІ. Введеніе въ книгу пророка Ісила (У. Рамень вопрось о пременя пророческой даательности Ionas из него-еія съ дрежинь отвесского милаїсять. V, Отмонена между пр. Товачет и Авдією). (Опончавно) А. Покравика 1V. Лиединитрій I, папъ пропаганднеть заченичестве въ Моский (продолжено). Исторово крахоч стор отсле V. Мадопивъстице нападные проповъдиния IV въна. Со. Akapoela Begioganegili; Pancangili, cursusus Epuniment (omuvusie). H. H. Barcesa. VI. Сопременный Западъ иъ религионо-правствонномъ отпошения. Продочных лежно, читывых внорениев сильнив постоив нь «Общестих распространовов резигансконавъ постоят въ «Оощестих распространова результа праветначато призиднейх въ дуж праве зависе первав ръ пользу ведостаточных студентовъ с поторбурство др-кивной завденія. (Чтовіе перво». Западне армітня то. - Процелонденія въровенногодими ворать — Рамулі в голи-цальта протестивникъ ет имъ суплетренной отдочів отъ принославія. — Однисторинної педріятів или встапи крастілисть. — Отношеніе якт въ маукт и голудетту « Культурная борьбы им сопременныхи госумренных -Розрождение выплестна на почек современной кумотроц-Ловена пристапеваго послаганія грандавеннява. — Вросетвенное одражавите сопременного общиства.- Повригуения проступленій. - Анархів на выслен плани: - Плери ванени работна нападной пультеры А. Лонужина : . . . . . . . . VII. Когослужебныя винги православной поркон на китайскомъ номав А. Изаповенато . . . . . . . . VIII Матерівам для меторів Руссияй церкви (1. Посламіє иссловениго патріархи Іоспок за можно потріархи. Існя при переплесній каз его Старицы за Москеу.— 2. Ваданіе патріархи Неконе по Воспросейских можeraspane, 1660 rogy). Hpor. H. Hannsalendaaru. . . 1Х. Подвижники и монастыри правилго савера. Кледа Х. Въ намять семидесятивачильтияти робидем спо. дух. академін, Бабаіотока «вб. дух, виковін; «Багалоги явить печьтимав и рук-писамам библіотова попольной XI Протоподы нагвдзий совъте с-петиро дудожней ABARCSIN SA ISSE - 4 yo. To .....

Печатачи дополночен. 1 обитабря 1985 г. Ордина пол породутелой дудожий плодости Иному Троина

# XPICTIAHCROE TEHE

## 1885.

### НОЯВРЬ - ДЕКАВРЬ.

№ 11—12-й **Прибанленій** въ «Церковному Вёстнику», издаваемому при С.-Петербургской духовной академіи.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. | Imp. Michaelis Palaeologi de vita sua opusculum necnon regulae, quam ipse monasterio s. Demetrii praescripsit, frag- |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •  | mentum.—(Автобіографія ниператора Миханда Палеолога<br>п отрывовъ изъ устава, даннаго ниъ монастырю св. Ди-          |
|    | матрія)                                                                                                              |
| П. | <b>Инновентій, епископъ пензонскій</b> (окончаніе). В. Жил-                                                          |
|    | жжна                                                                                                                 |
|    | (См. на послыдней страницы).                                                                                         |

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Тапографія Є. Елконскаго и Во. Невскій просп., № 134.

1885\_

Редакція просить городскихь и иногороднихь подписчиковь адресовать свои требованія прямо въ редакцію «Церковнаго Вістинка» и «Христіанскаго Чтенія- при С.-Петербургокой духовной академін. Ціна за 52 номера «Церковнаго В'єстика» 1885 г. съ княжками «Христіанскаго Чтенія» (всего-больше 260 нечатных листова) 7 р. с. съ перес. Отдельно: годовое инданіе «Церковнаго Въстника» съ пересилкою 5 р. с.;---Христіанскаго Чтенія» съ «Толкованіями» — 5 р. За границей для всихъ мисть: за оба журнала 9 р., за каждий отдельно 7 р.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ ЖЕ ПРОДАЮТСЯ:

I. Xpectianoxoe Tremie sa 1822, 1828, 1824, 1826, 1827, 1888, 1886, 1889, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 гг. по 2 р. за экземиляръ каждаго года безъ перес. и по 8 р. съ перес. Вилисивающіе одновременно за всё

перечисление 14 годовъ платить безъ перес. 20 р., съ пересников 25 р. II. Жристіанское Чтеніе за 1848, 1856, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1868, 1864, 1865, 1866, 1867 и 1868 гг. по 8 р. за экземпляръ каждаго года безъ нерес. и по 4 р. с. съ пересилкою; за всё 18 годовъ 80 р. безъ нерес.

и съ 85 р. съ пересилкою.

Ш. Христіанское Чтеніе за 1849, 1850, 1852, 1855, 1857, 1870 н 1871 гг. по 4 р. за экземпляръ каждаго года безъ перес. и по 5 р. съ нерес.; за вст витесть 7 годовъ 28 р. безъ перес. и 28 р. съ пересилкою.

IV. Жристіанское Чтеніе за 1872, 1878 и 1874 гг. по 4 р. с. за эк-

земнярь каждаго года безь перес. и по 5 р. съ пересилков.

V. XPECTIANCEGE Tremie sa 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881, 1882, 1888 и 1884 гг. вытоти съ Церк. В. по б р. съ пер., отдильно по 8 р. За вси вынеозначенине годи можно получать журналь и отдёльними книжами по 75 к. безъ перес. и по 1 р. съ пересилков.

Въ «Христіанском» Чтенін» за прежніе годи пом'ящени сл'ядующія бес'яди св. Іоанна Златоуста: а) на кн. Делній св. апостоловъ за 1856 и 1857 гг. б) на посланія въ Ефесинамъ и Колосинамъ—за 1858 г. в) на посланія въ Солунянамъ, къ Тимовер, къ Титу, къ Филимону и къ Евреямъ-за 1859 г.

VI. Откальные веденія:

Весили св. Ісанна Влатоуста:

1) из антіохійскому народу. Ц. 1 р. безь перес. и 1 р. 50 и. съ пер.

2) на Евангеліе Іоанна, два тома (въ каждомъ т. 34 л.). Цъна за оба тома 1 р. 50 к. безъ пересылки и 2 р. съ пересылкор.

3) на разныя м'яста Св. Писанія, три тома (въ 1-мъ и 2 т. 85 г., въ 3-мъ т. 88 г.). Ц'яна за три тома 8 р. безъ перес. и 4 р. съ пер.

4) на разние случан, два тома (въ 1-мъ т. 86 л., во 2-мъ т. 84 л.). Ціна за оба тома 2 р. безъ пересыяви и 8 р. съ пересыявою.

 на 1-е посланіе въ Кориненнамъ, два тома (въ 1-мъ и 2-мъ т. по 25 л., 27 д.). 1 р. 25 к. безъ пересылки и 1 р. 50 к. съ перес.

6) Письма Златоуста (20 л.). 50 к. безъ нерес. и 75 к. съ нересилков. 7) Письма **Осодора Отудита**, два тома (въ 1-иъ т. 20 л., во 2-иъ т. 88 л.). 1 р. 50 к. безъ пересыяви и 2 р. съ пересыявор.

8) Йерковная исторія Евсевія Памфила. 1-й т. (84 л.) 1 р. безъ пересили

и 1 р. 50 к. съ пересиявою; 2-й тожь 2 р. съ перес.

9) Преосвящ. Филарета — Св. подвижници восточной церкви (25 л.). 1 р.

бевъ пересняки и 1 р. 25 к. съ переснякою.
10) Проф. И. В. Челькова—Древнія форми символовъ (18 л.). 75 к. бевъ перес. и 1 р. съ пересников.

11) Митр. Шагуны—Каноническое право (40 л.). 1 р. беза пер. и 1 р.

60 к. съ пересилкою.

12) Пять выпусковь «Собранія древних» литургій». Ціна наждаго отдально 1 р. съ нересилкою, а всехъ вийста 8 р. с. съ нересилкою.

15) Указатем въ Христіанскому Чтемію за 1821—1870 годи. Цана

30 к. безъ перес. и 50 к. съ пересилков.

14) Дополнительный указатель из «Христ. Чт.» за 1871—1880 годы. Цвна 30 к. безъ перес., 50 к. съ перес. А за оба Указателя 75 к. съ перес. 15) Генетическое введение въ правоскавное богосковие. Лекни (во

записямъ студентовъ) прот. О. О. Сидонсказо. Цена 80 к., съ перес. 1 рублъ. 16) Положение о прв и преимуществахь лиць, от нихв

TXS. Libra 80 son. of Google **Фри духовно-учеб?** 

### открыта подписка на 1886 годъ

на издаваемые при с.-петербургской дух. академіи

### "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

V

### "XPMCTIAHCKOE TTEHIE"

(съ толеованіями на Ветхій Завётъ).

«Церковный Вестникъ», вступающій съ 1-го января будущаго 1886 г. въ двънадцатый годъ существованія, будеть издаваться на прежнихъ основаніяхъ и въ прежнемъ направленіи. Въ офиціальной своей части «Церковный Въстникъ» есть офиціальный органъ Свят. Синода и состоящихъ при немъ центральныхъ учрежденій, въ неофиціальной же части онъ -- органъ с.-петербургской духовной академін. Высшее церковное правительство, избравь офиціальную часть академической церковной газеты своимъ офиціальнымъ органомъ для пом'вщенія въ ней своихъ распоряженій и Высочайшихъ повел'єній по духовному вѣдомству, не лишило въ то же время академическую корпорацію возможности въ неофиціальной части той же газеты свободно выражать свои сужденія по церковнымъ вопросамъ, сообщать полезныя для духовенства свёдёнія, а вмёстё сь тёмь давать возможность и духовенству высказывать свои нужды и желанія, дабы такимъ образомъ существоваль взаимный обмёнъ мыслей между людьми духовной науки и дъятелями церковной жизни. Академическая корпорація, въ теченіе одиннадцати лёть, старалась въ неофиціальной части «Церк»

Въсти.» осуществлять идеалъ служенія истиннымъ интересамъ православной церкви на поприщъ духовной публицистики и впредь будетъ, по мъръ силъ, стремиться къ возможно полному его осуществленію.

Несфиціальная часть «Церк. Вісти.» имбеть въ настоящее время следующій видь. Въ ней печатаются прежде всего разнообразныя статьи, посвященныя обсуждению различныхъ церковныхъ вопросовъ, именно: 1) передовыя статьи; 2) корреспонденціи, статьи и сообщенія вившнихъ сотрудниковъ, преимущественно духовныхъ лицъ, и 3) «Мимнія печати свътской и духовной по церковным вопросамь». Для помъщенія различныхъ извъстій имьются следующіе постоянные отдълы: 4) «Лътопись церковной жизни въ Россіи и за границей» представляющая обозрёніе всёхь важнёйшихь событій и движеній вт области религіозной живни; 5) «Лютопись общественной живни за прошлую недолю въ Россіи и за границей», сообщающая свёдёнія о всёхъ важнёйшихъ общественныхъ событіяхъ въ нашемъ отечествё и вит его; 6) «Разныя изепстія и замитки», содержащія разнообразныя интересныя свёдёнія, не укладывающіяся въ вышеозначенныхъ отделахь. Въ видахъ системативаціи и освещенія главивншихъ фактовъ редигіозной жизни печатаются чрезъ опредёленные промежутки времени: 7) «Иностранное обозрвние», группирующее въсти съ православнаго востока и римско-католическаго и протестантскаго запада; 8) обворъ народно-религіовныхъ движеній на православно-славянскомъ ють; 9) «Обозрвние по расколу», знакомящее съ современными движеніями въ расколь. Немалое вниманіе обращено также и на отдылы библіографическіе, которые суть слідующіє: 10) «Обозраніє духовных экурналов»; 11) «Замътки читателя епархіальных выдомостей», сообщающія извлеченіе интереснаго, по преимуществу историческаго, матеріала изъ существующихъ епархіальныхъ въдомостей; 12) «Обозрпніе септских журналов» се стороны статей, представляющихъ церковный интересъ, и 13) «Библіографическія замютки» или обозрвніе вновь выходящих богословских сочиненій.

Редакція им'веть смілость думать, что вышеовначенными тринадцатью отделами неофиціальной части «Церк. В'єсти.» довольно полно обнимаются всі важнівшія проявленія церковно - общественной жизни, преимущественно въ нашемъ отечестві и въ значительной міртівнів его. Однакожъ редакція не намірена уклоняться отъ улучшеній, какія указаны будуть опытомъ и вновь нарождающимися жизненными потребностями, — между прочимъ предполагаеть съ конца текущаго года образовать 14-й отдела, посвятивь его церковно - приходскимъ школамъ. Редакція питаеть увівреннесть, что діятели церковно - пригодскихъ школь — учители, наблюдатели, члены совітовь — примуть живое участіє въ втомъ отділів и, въ интересахъ діла, не сочтуть для себя обременительнымъ поділиться, при посредстві «Церк. Вісти.», своими свідінівми и наблюденіями.

«Христіанское Чтеніе», составляющее прибавленіе къ «Церк. Вёсти.», помѣщаеть разнообразныя, преимущественно ученыя, статьи по всѣмъ отраслямъ богословскихъ знаній. Сверхъ того въ немъ печатаются, съ особымъ счетомъ страницъ, «Толкованія на Ветхій Завѣтъ». Въ 1886 г. будеть продолжаться печатаніе «Толкованія на книгу пророка Исаіи» по рукописи, найденной въ бумагахъ покойнаго профессора И. С. Якимова.

«Церк. Вѣстн.» и «Христ. Чт.» съ «Толкованіями» составять въ годъ болѣе двухсотъ шестидесяти (260) печатныхъ листовъ («Церк. Вѣстн.» 142 л. и «Христ. Чтен.» 124 л.).

Ціна.—Годовая ціна въ Россін за оба журнала 7 р. (сень) съ пересылкою; отольно за «Церковный Вістник» 5 р. (пять), за «Христіанское Чтеніе» съ «Толкованіями» 5 р. (пять). За границей: для всяхъ містъ: за оба журнала 9 р. (девять), за каждый отдільно 7 р. (семь) съ перес.

Подписка. — Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ:

«Въ Реданцію «Церк. Въсти.» и «Христ. Чт.», въ С «Петербургъ». Подписывающієся въ Петербурга обращаются въ контору редакціи (Шлиссельбургскій проспекть, блязь Невскаго монаст., д. № 4, кварт. № 1), гдѣ можно получать также отдѣльныя изданія редакціи и гдѣ принимаются объявленія для печатанія (по 10 к. за 1 етроку петита за объявленіе болѣе 1 раза и 15 к.— ва 1 разь) и для раземлям при «Церк. Вѣсти.» (по 5 р. за тысячу). Можно подписываться сверхъ того въ Петербургѣ при книжи. маг. Тузова (бывш. Караблева), въ Москивъ—при кн. маг. Ферапонтова.



### IMP. MICHAELIS PALAEOLOGI

#### DE VITA SUA

**OPUSCULUM** 

necnon

#### REGULAE

### QUAM IPSE MONASTERIO S. DEMETRII PRAESCRIPSIT

FRAGMENTUM.

Cod. Mosq. f. 440 r.

Κύριε ὁ θεός μου, δοξάσω σε<sup>α</sup> νῦν γὰρ πρόσφορον
 χρήσασθαι τῆ βασιλεία μου ταϊς ὑψηλαϊς Ἡσαΐου ¹) φωναϊς.

εποί βαρπαστα πράλπατα. οτι επελάγριας το, εγερό σου επί π'χριε ο βερό που ρπιμασ το ολοπά σου. οτι εποίμοας επ,

3 τὸν δοῦλόν σου καὶ τοὺς οἰκτιρμούς σου ἐπλήθυνας". τι γὰρ, δέσποτα, τῶν ἐπ' ἐμοὶ παρὰ τῆς σῆς εὐσπλαγχνίας γεγενημέ-

νων οὐ καὶ αὐτὸν τον τῶν θαυμασίων ὑπερβέβηκε λόγον; 4 χερσὶν ίδίαις με ὡς ἀν αὐτίκα γινόμενον τιμήσης, ἐξ οὐκ ὅντων ποιεῖς, καὶ ποιεῖς κατ' εἰκόνα σὴν καὶ ὁμοίωσιν ἐνθείς

ποιείς, και ποιείς, κατ είκονα σην και ομοίωσιν ενθείς στων καὶ πρὸς τὴν σὴν ἐπίγνωσιν ὁδηγὸν, αὐτεξουσιότητι

5 τιμάς, και κατάρχειν πάντων κελεύεις τῶν ἐπὶ γῆς ἡγεμόνα με φύσιν και δντως πρὸς τὴν σὴν μίμησιν τοῦ μόνου

6 θεοῦ καὶ δεσπότου τὸν ἄνθρωπον διαπλάσας. ἀλλὰ ταῦτα μὲν κοινὴ πρὸς τὸ γένος εὐεργεσία, καὶ πᾶς τούτων μετέσχε, καὶ πᾶς ἀντὶ τούτων ἐπιγνώμων ὧν ἄνθρωπος καὶ

34

¹) Jes. XXV, 1. Gen. XIX, 19. Ps. XXXV, 9. Luc. I, 58. «XPECT. Чтен.», № 11—12, 1885 г.

7 εύγνώμων, άνθομολογεῖταί σοι καὶ δοξάζει τὸν κτίσαντα: α δέ μοι διαφερόντως πρὸς τῆς σῆς προνοίας παρά τοὺς ἄλλους υπήρξεν, άμμον θαλασσών καὶ σταγόνας υετου έξαριθ-8 μήσει τις 2) πρότερον, ἢ ταῦτα καταλογιεῖται τοὺς μὲν γάρ των άνθρωπων περιφάνεια γένους χοσμεί τοις δέ πλοῦτος τὸ φιλοτίμημα. ἄλλοι γε μὴν ὅτι παίδων γενναίων ύπηρξαν πατέρες θαυμάζονται· οί δέ, ὅτι παρὰ βασιλεῦσιν ήδυνήθησαν· έστι δε ους και στρατηγίαι και τρόπαια πολέ-9 μων ελάμπρυναν. διμως τοῖς μεν εν τούτων ὑπῆρξε πλεονέχτημα τοῖς δ' ἴσως χαὶ πλείω ἐμοὶ δὲ (τί γὰρ εἰ λέγοιμι τάληθη και α πάντες ζσασιν; οὐ μὲν οὖν περιαυτολογῶν ἐπὶ τούτοις, οὐδὲ τρυφῶν καὶ ἐπιδεικνύμενος, οὐδὲ κατ' ανθρωπον την καύχησιν, άλλ' εν κυρίω ποιούμενος, εί θεοῦ μεγαλεῖα μη χρύπτω σιγῆ, ἀλλ' ἐχδιηγοῦμαι οὐκ 10 είς ἔπαινον ἐμὸν, ἀλλὰ δόξαν τοῦ χτίσαντος) ἀλλ' οὖν ἐπ' έμοι ώσπερ άθρόα πάντα θεός, καθ' όσα άν τις καὶ έλλαμπρύνοιτο ἐπεσώρευσε φέρων.

Π. αὐτίκα δή μοι τῶν γονέων, ὁ μὲν πατ ἡ ρ εἰς βασιλίδας f. 440 v. καὶ βασιλέων γαμβροὺς ἀναφέρει τὸ γένος προγόνους, ἡ δὲ ¹) εἰς βασιλέας αὐτοὺς 'ιώστε μοι θεὸς πόρρωθεν καὶ τὴν κατὰ τὸ γένος λαμπρότητα καὶ τὴν τῆς παρούσης 2 ἀρχῆς κρηπίδα κατεβάλετο πλὴν τοῦ τῶν Παλαιολόγουν γων γένους, τοῦ ἐμοῦ δὴ ἐκ πατρὸς γένους (ἴνα τέως τὸ μη τρικὸν καὶ σαφῶς βασιλικὸν παραδράμω), τούτου δὴ κρόνω, πατρὸς αὐτὴν εἰς παῖδας ἀεὶ μείζονα ἡς παρείληφε κάτωθεν εὐδαιμονίας οἱ τούτου τοῦ γένους καὶ τῷ θεῷ κάτωδος γενέσθαι ὑπῆρξε τῆς παρ ἀὐτῷ κεκρυμμένης ζωῆς ²),— 4 εἰς σοφῶν λόγους καὶ βίβλους συγγραφικὰς παραπέμψομεν αῖ γε οὐ μόνον ἀξιώματα καὶ τιμὰς αὐτῶν καὶ ὡς τοῖς κρα-

a) Sir. I, 2.

<sup>1)</sup> fort. suppl. μήτηρ.

<sup>2)</sup> Col. III, 3.

- βγιλιο, ορος πιβρ αλιφρίας πογεπικορς και σεδαελλίας και τερισμές παραστικούς περισβές-
- 5 άρεστείας άνάγραπτα φέρουσιν, άλλα και θείων οξκων και σεμνείων ίερων και φροντιστηρίων έκδιδάσκουσιν άνεγέρσεις, και κτήσεων άφιερώσεις, και πενήτων προμηθείας, και άσθενούντων επιμελείας, και πανταίων άπόρουν προστασίας.
- Τῆς οὖν εὐκλείας ταἀκης ἐπὶ πολὺ προελθούσης, ὡς εἴρηται, ταῖς ἐφ' ἐκάστφ πῶν ἀεὶ διαδεχομένων ἐπιδάσεσιν, ὁμοῦ δὲ καὶ τῆς εὐσεβείας, ὅ τε μέγας δοὺξ πάππος ἐμὸς, ὅ τε μέγας δομέστὶκος ὁ πατήρ, κληρονόμοι καθ-
  - 2 Ιστανται οίς ὁπάσον τι περιήν τής είς θεὸν έλπίδος καὶ τοῦ ἔρωτος, ὁπάσον δὲ καὶ περιφανείας καὶ δόξης καὶ τοῦ ἐν ἄπασι συγκεχωρηκότος, κὰν μὴ ἔστιν ἐν γράμμασιν ἀναγνῶ-
  - 3 ναι, άλλα πολλοί μέν ίσως έτι περίεισι τῷ βίφ οί καὶ αὐτοῖς ὁφθαλμοῖς έωρακότες, πολλοί δὲ καὶ οί παρὰ τῶν τεθεαμένων αὐτῶν ἀκούσαντες, ὅστ' οὐκ ἀμάρτυρος ὁ περὶ τοὐτων λό-
  - 4 γος, ούδ' άλλως λόγος ένταύδα παρενηνεγμένος δτι μηδέ θέμις πλάττειν έν τοϊς τοιούτοις, διπου καί είς έξομολόγησιν
- f. 441 r. των άνωθεν και ες δεύρο περί ήμας του θεου ευεργεσιών επεμινήσθημεν τούτων, άλλ' ου κατά τινα θρύψιν, ουδε θριάμβου χρείαν και επιδείξεως.
  - IV. πλην έγω τὸν καλὸν καὶ μέγαν τοῦτον διαδεξάμενος κλῆρον, ὁπόσον προῆκον (σὸν δὲ τοῦτο δῶρον, δέσποτα θεὲ, καὶ τῆς σῆς ἀγαθότητος, ἀλλ' οὐκ ἐξ ἡμῶν), ὁπόσον δὴ προῆκον,
    - 3 φιλοστοργότερος εἰ οὲ καὶ τῶν εἰσηγήσεων τῆς μεγάλης

έχείνης φρενός ἀπωνάμην και του μαθητήν άξιον παρ-4 εσχόμην τοῦ παιδευτοῦ, άλλοι λεγόντων έγω δε ώς εἰς μεί-... ρακας ήδη πρώτως παρήγγελλου και δπλα φέρειν ήν ίκανός, ὑπ' αὐτοῦ δὴ ἐκείνου στρατηγείν ἐκρινόμην, ἴνα μὴ ος νωνέμεψε νοσετόρα πετές γιολλοίς έτεσε πρότερον άψαμένων τοῦ πράγματος προύκρινόμην, και πέμπομαι δή έπι τούτφ ε και he εφ προς ο η νο ν κα ήγιον είλε. Αικώλια hen αρν θεώ το δυσμενές και άντικείμενον, νικῶντα δέ και τὰς τοῦ πεπομφάτος, βασιλέως, έλπίδας, ού, γάρ ήν δ. μή τῶν ἀξίων άχουσαι και ήδυνθηναι, ήχουε περιήμων πραττόντων βασιβ λεύς τηνικαύτας έντεύθεν και ώσπερ το φίλτρον έκείνος πολυπλασιάζων και άπανταχόθεν έαυτῷ συνάπτειν ήμᾶς βουλόμενος, και κηδεστής έμος γίνεται, την αύτανεψιάν καί ίσα. θυγατρί στεργομένην : κατεγγυήσας έμοι,: αὐτήν δή ταύτην την τῶν ἐμῶν τέκνων τῶν βασιλέων μητέρα. έντεύθεν στρατηγίαι πάλιν, και άγωνες πάλιν και θεός αύθις εύδοχιμούντας έν πάσε και κατορθούντας δείχνυσιν. ... 2 όπότε και τὸν πρὸς λατίνους ους ἐπι κακῷ τῷ ἐαυτῆς ή βασιλίς έφρούρει τῶν πόλεων έγγειριαθείς πόλεμον, καλ την άντιπέραν της πόλεως 'Α σίαν έχων στρατόπεδον, οὐχ ἔχω είπεῖν ὡς οὐχ εἰς τούσχατον ἀπορίας αύτους ύπο θεώ συμμαχούντι συνήλασα. άπανταχόθεν αύτων ... είργων τὰς ἀποβάσεις, καὶ: τὰς ὁρμὰς ἀναστέλλων, καὶ 3 περιχόπτων τὰς τοῦ ζῆν ἀφορμάς, ἀλλὰ ταῦτα μέν ῆν f.441 v. εως έχεινος ην έν τοις ζωσι, και προύβαίνομεν άπο

δόξης είς δόξαν '), μείζονες ἀεὶ ἐχ μεγάλων γινόμενοι, 4 θεοῦ διὰ τῶν εὐθυμοτέρων ἄγοντος ἐπεὶ δὲ τὰ ρωμαίων κράτη ἐπὶ τὸ ν ἐξ ἐ κ εί ν ο υ μετῆλθε, καὶ τῶν τοῦ φθόνου βελῶν σὸν πολλοῖς καὶ ἄλλοις τοῖς πεπειραμένοις ἐχρῆν καὶ ἡμᾶς πειραθῆναι, πῶς ἐξάντεις ποιεῖ καὶ τότε θεὸς, καὶ πρὸς ἐκ τῆς θλίψεως ταύτης ἐξάγει εἰς πλατυσμὸν ²); σώζει πρὸς π έρ σ ας, ἵνα συντεμών εἴπω. κἀνταῦθα κρατεῖ τῆς

<sup>1) 2</sup> Cor. III, 18.

<sup>2)</sup> Ps. XVII, 19. 20.

5 ἐμῆς δεξιᾶς καὶ μετὰ δόξης προσλαμβάνει με.²), ὑμνούντ ων
ἔτων ἀκούειν ἐκείνων ἔτι καὶ τῶν, τὴν κατὰ τῶν μα σσα γ ε τ ῶ ν ἀντιπαράταξιν καὶ τὴν ὁρμὴν: καὶ τὴν συμπλοκὴν καὶ τὸ κατ αὐτῶν ἀνυποστάτων τέως δοκούντων μέγα
τρόπαιον, ὅπερ οἰχ ἡμεἔς ἐν μέση τῷ π ε ρ σ ι κ ῷ, θεὸς
δι δι ἡμῶν ἱστηαι: πρεσβείας μὲν οὖν τοὐντεῦθεν παρὰ
τὸ γένος καὶ τὴν πατρίδα παρακαλοῦντα (ἐξ ὧν καὶ δυσπλοκὰς ἐπανήκιν, ἡδὸς μὲν αὐτῷ β α σ ι λ ἐ ῦς οὐκ οἶδ'
τὰ ἔτε ἔτερον: ἐπειδή με καὶ παρὰ π ἐ ρ σ α ι ς ὅντα τῷ
σώματι, τὴν ψυχὴν (ὅπερ καὶ ἀληθὲς ἡν, ὑπὸ θεῷ μάρτυρι)
τὸν σκοπὸν ἔχοντος καὶ τὰν τοῦς ἡμετέροις), ἐπ' ἄλλα τοῦ λόγου
τὸν σκοπὸν ἔχοντος καὶ παρὰ πρὸς ἐκεῖνα σπεύδοντος,
δεἔν οἶμαι παραλιμπάνειν.

άλλ' ώς ἐπανήκαμεν, "δεότε ἀκούσατε, καὶ δτηγήσομαι ύμλν, πάντες οἱ φοβούμενοι τὸν θεὸν, ὅσα ἐποίησε τῇ ψυχῆ , μου " 1) ένταυθα γάρ αὐτοῦ τῶν πολλῶν καὶ μεγάλων εύεργετημάτων ό κολοφών ένταῦθα το των άντιλήψεων συμπέρασμα. ώδε των έχειθεν άγαθων ό χρυσούς στέφα-2 νος, τί γάρ γίνεται; βραχώς ὁ μεταξύ χρόνος, καὶ μεθίσταται μέν ο αὐτοχράτωρ Θεοδωρος αἰσίφ τέλει έχμετρήσας του βίου έγω δε (ω τίς αν, χόριε, των σων έξείποι τεραστίων τὸ μέγεθος; τίς ἄν λαλήσοι τὰς δυναστείας σου: άπουστάς ποιήσοι πάσας τὰς πίνέσεις σου; : ) άναλαμβάνομαι 3 είς βασιλέα τοῦ σοῦ λαοῦ παρὰ σοῦ. τοῦτο δὲ δῆλον εναργεί και σαφεί μαρτυρίφι οι γάρ δή συχνή χείρ συν-£.442 r. επιλαμβανομένη και δπλα πτοήσαντα έπι τὰς κεφαλὰς ρωμαίων ήμας έπεβίβασεν· οὐδὲ λόγος πειθοί σύγκρατος εί άχοὰς τοῖς πλήθεσι, τοῦτο μέν δι' ήμῶν, τοῦτο δὲ καὶ διὰ τῶν σπουδαστῶν, ἐμπεσών καὶ μεγάλων ἐμπλήσας ἐλπίδων, 4 έπεισεν έαυτούς ήμεν έγχειρίσαι άλλ' ή ση δεξιά, κύριε,

<sup>3)</sup> Ps. LXXII, 23. 24.

<sup>4)</sup> Ps. LXY, 16.

<sup>2)</sup> Ps. CY, 2.

εποίησε δύναμιν. ή δεξιά σου δφωσέ με 2). και κύριος κατέστην των όλων, ού πείσας, άλλα πεισθείς, και βιασθείς εποίησε δύναμιν. ή δεξιά σου δφωσέ με 2). και κύριος κατ-

VII. τὰ μὲν δὴ μέχρι τούτου, ὡς ἐν τύπο φάναι καὶ ἐκ πολ-2 λων όλίγα, τοιαύτα τὰ παρά θεού καὶ ούτως έχοντα τὰ . δ' έντεῦθεν καὶ πολλοῖς αν οἶμαι συγγράφειν βουλομένοις, την σπουδήν διά τὰ πλήθος νικών δυνάμεις γάρ έν σοί τῷ θεω ήμων εποιούμεν, και αύτος εξουδένους τούς έχθρούς 3 ήμων 1), και ενίκων περί θετταλίαν έτι της άρχης ών έν προσιμίοις τούς τῆς ἡ τραίων ἀρχῆς παλλών ἐτῶν ἀποστάτας ρωμαίους, πολλώ γαλεπωτέρους τών φύσει πολεμίων 4 τοίς ήμετέροις ἐπιφυομένους πράγμασιν, ἐνέκων σύν αὐτοῖς καί συμμάχους αύτοῖς, στρατηγὸν ἐπαγομένους 2) τὸν 'Αχαίας πρίγχιπ α. τίνας σούτους, άλαμανο ός σιχελο ός. ίταλούς τούς έξ 'Απουλίας ήποντας τούς έξ ίαπύγων παὶ Βρεντησίου τοὺς ἐκ Βοιωτίας καὶ Ε ή βοίας και Πελοπονήσου, ού κατά το συμμαχικάν μαλλόν εγνωκότας συστρατεύειν αὐτοῖς, ή τῆς έαυτῶν πλεσνεξίας ένεκεν, καὶ τοῦ κορίους, ώς φοντο, τῶν ἐνθάδε 5 καταστήναι πραγμάτων. Δυ και πολύ μέν το πλήθος καί χρείττον ή άριθμετν ραδίως, μείζον δε ή χατά το πλήθος ή δύναμις. ύπερ δε ταύτα ο κόμπος και το σύν ύπεροψία καί φρυάγματι θράσος, καί τούτων επέκεινα ή δυσμένεια 6 και το καθ' ήμων μίσος. και ώς ένίκων, πριν ή καθαρώς αύτους είς δεσμιστήρια συνελάσαι, άντεπεξήριν σοι τῷ βασιλεί μου θαρρήσας θεφ. και επήριν ύπ' έμε ποιδύμενος τῷ στρατῷ 'Ακαρνανίαν. Αἰτωλίαν τὰ ἐπὶ τοῦ κρισαίου χείμενα χόλπου ύπεποιησάμην χαί την έχατέ-. ραν "Η πετρον και Ίλλυρεων έκράτησα και μέχρις Έπιδάμνου προηκον έπηλθον έτέρωθεν την Φωκικήν \*) πάσαν και Λεβαδίαν γώραν λεηλατήσας, τῆς Καδμείας

<sup>8)</sup> Ps. CXVII, 15. 16.

<sup>4)</sup> Ps. CVII, 14.

<sup>3)</sup> Cod. ἐπαγωμένως.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. φωνικήν.

- 7 ἐπέβην. κάπὶ τῆς 'Αττικῆς αί δυνάμεις ἡμῶν ὡς ἐπὶ τῆς λειψανα τῆς ἐν αὐτῆ τυραννίδος ὅσοι τὸν ποιούμενος, καὶ τὰ πορθμὸν. καὶ Η ελοπονη σον πασαν κατέδραμον, τὴν δὲ καὶ ὑποχείριον ποιούμενος καὶ τὰ κείψανα τῆς ἐν αὐτῆ τυραννίδος ὅσοι τὸν πόλεμον ἄμα καὶ τὰ κείψανα τῆς ἐν αὐτῆ τυραννίδος ὅσοι τὸν πόλεμον ἄμα καὶ τὰς καὶ τὰ
- f. 442 v. ἀνάγκην τῆς ἡπείρου τὴν θάλασσαν ἀνθελέσθαι εἰς οἴκησιν.
  - 8 ἔοικα πολλὰ τῆς τοῦ ὑψίστου δεξιᾶς δι' ἡμῶν ἔργα τῷ τότε καιρῷ καὶ ἐπὶ τῶν ἐλληνικῶν τόπων καὶ ἐτέρωθεν
  - 9 άθρόα γενόμενα παραλείπειν (καὶ γὰρ ἐπειράθησαν ἡμῶν τότε καὶ οἱ ἐν Ε ὑ ρ ώ π η μ ο σ ο ὶ, ἐπειράθησαν καὶ σ κ ῦ- θ α ι· οἱ μὲν συμμάχων καὶ βοηθῶν καὶ—τὸ ὅλον εἰπεῖν—σωζόντων, οἱ δὲ τοὐναντίον ἡττώντων αὐτοὺς καὶ κατα-
  - 10 στρεφόντων καὶ ἀπολλύντων. ἔσχον πεῖραν καὶ πέρσαι, δσοι, πρὸς τὴν ἐσπέραν βλεπόντων ἡμῶν, οὐκ ἔκριναν ἡρεμεῖν ἀλλ ἔρμαιον ἡγήσαντο τὸν καιρὸν, καὶ ἔσχον γε ὡς ὁλοθρευόντων αὐτοὺς καὶ ἀνδραποδιζόντων καὶ κακοὺς κακῶς
  - 11 τῆς ζωῆς ἐξαγόντων). οὐ μὴν ἀναστρεπτέον διὰ ταῦτα· ἀπανταχοῦ γὰρ παραλιμπάνειν ἀνάγκη· ἐπὶ δὲ τὰ ἑξῆς ἰτέον, ταὶ δοῦν το παριέναι τῆ μνήμη.
  - VIII. Κωνσταντινούπολις, ή τῆς οἰχουμένης ἀχρόπολις, τὰ ρωμαίων βασίλεια, ὑπὸ λατίνους ἐγένετο ἀνασχομένου θεοῦ, ὑπὸ ῥωμαίους δὲ πάλιν γέγονε, δι' ἡμῶν αὐτοῖς δι-
    - 2 δόντος θεοῦ · δοξάντων δσοι πρό ἡμῶν ἐπεχείρησαν, καίτοι γ' ἐπεχείρησαν οὐκ ἀγεννεῖ ·) προθομία οὐδὲ μεμπτῆ στρατιᾶ καὶ τέχνη χρησάμενοι, τοξεύειν εἰς οὐρανὸν ἄντικρυς καὶ
    - 3 άδυνάτοις ἐπιχειρεῖν· καὶ τῶν κύκλω πάντων ἐθνῶν ἀντὶ τοῦ πτήξαι πρὸς τοῦτο καὶ ἡσυχάσαι, γνόντα ὡς οὐκ ἀνθρωπίνης ἔργον τοῦτο χειρὸς, τῆς δὲ θείας δυναστείας κατόρ-
    - 4 θωμα, πληγέντων φθόνω και κεκινημένων, πέρσαις περίπου Καρίαν και τὰς Μαιάνδρου πηγὰς και τὴν ταύτη 2) Φρυγίαν συμβαλόντες, παρὰ τοσοῦτον τοὺς ὑποστάντας οὐ

<sup>4)</sup> Sic cod.

<sup>1)</sup> Cod. ἀγεννῆ.

<sup>2)</sup> Cod. τὴν ταύτην.

φθείρομεν πανωλεθρία, παρ' όσους ήμιν έαυτοις είς δούλους 5 έχειν περιεποιησάμεθα. βουλγάρων δ' έτέρωθεν άνθ' ών τῷ πρὸ τοῦ δι' ἡμῶν ἐσώζοντο χρησαμένων ἀγνωμο-- σύνη, καὶ μασσαγέταις δίοδον καταδραμεῖν τὴν ὑφ° · ήμᾶς θράχην δόντων, ἄμα δὲ καὶ αὐτῷν συνεμβαλεῖν ύποστάντων, ού πολλαῖς Βστερον ἡμέραις ἐπταπλασίονα 6 εἰς τὸν κόλπον ἀνταπεδώκαμεν 3). τὸ τῆ θαλάσση χρώμε-- νον άνεκαθήραμεν ληστρικόν, τριήρεις είς τον Αίγαζο ν όσας οὐ πολλῶν ἐτῶν ἐδέξαντο σχεδόν ἐμβαλόντες, καὶ τοῦτο μέγ τὰς ὑπ' αὐτῶν τυραννουμένας τῆς τυραννίδος άνήχαμεν νήσους, τοῦτο δὲ χαὶ τοῖς δι' αὐτοῦ τοῦ πελάγους όπουδήποτε κομιζομένοις ἀσφάλειαν παρεσκευάκαμεν.

7 Ε ὅ βοιαν πολλήν μέν κεκτημένην τήν πεζικήν δύναμιν, πολλήν δε και την ναυτικήν, πλην βραχυτάτης μοιρας την πασαν παρεστησάμεθα· καὶ τὰς ἐξ  $\mathbf{E}$   $\dot{\mathbf{o}}$   $\boldsymbol{\beta}$  ο ί  $\boldsymbol{\alpha}$ ς τριήρεις ἐχούσας στόλου πλήρωμα τοῦ μεγίστου, πάσας πλήν μιᾶς, ἡ τῆς ἡττης γέγονεν άγγελος, ναυμαχία περιφανεστάτη νικώμεν.

τοῦ δὲ Σικελίας ἡηγὸς ἄρχοντος μέν καὶ τῆς ἀντιf. 443 r. πέραν Σικελίας ήπείρου, ἄρχοντος δὲ καὶ 'Ιταλίας τῆς ἀπὸ Βρεντησίου καὶ ἐς Τουσκίαν καὶ ... 2 Φλωρέντιον και αὐτὴν Διγουρίαν ἡπούσης ήδη δέ και των έλληνικων αποπειρωμένου χωρών 1) και συναντιλαμβανομένου των έν Εύβοία λατίνων, συναντιλαμβανομένου τῶν ἐν θ ή βαις, ὑπερμαχοῦντος δὲ και των έν ΙΙ ελοπονήσω του γένους λειψάνων και τούτοις πάσιν ούχ άγεννῶς οὐδὲ ῥαθύμως οὐδὲ μετά φαύ-3 λης συνισταμένου δυνάμεως. δίς μέν και τρίς τούς άπανταχοῦ τῆς Ἑλλάδος παρ' αὐτοῦ πεμφθέντας καὶ οἶς ἐπέμφθησαν, ἀθρόους ἐν Εύβοία νικῶμεν, ἐντολὰς τοῦ πέμψαντος έχοντας ένταῦθα συνεληλυθέναι ώστ' Εδβοια ν 4 ἀφ' ήμῶν ἀνασώσασθαι. νιχῶμεν δὲ κάν τῆ Πελοπονήσω πλειστάκις άνακτᾶσθαι Πελοπόνησον βουλομένους καὶ τοὺς Θηβῶν δὲ καὶ Εὐβοίας ἄρχοντας εἰς

<sup>3)</sup> Luc. VI, 38.

<sup>1)</sup> Cod. χώρων.

ταυτόν μεθ' όσης είγον δυνάμεως γενομένους, νικά τις μοζρα της ημετέρας ναυτικής δυνάμεως, είς γην άποβασα και ιπποιταχίαν αρλαφασα. Φαθ, ο πεν εκείνων θλησκει. ο δέ τοῦτο φυγών, τὸ δεσμώτης γενέσθαι καὶ παρ' ἡμᾶς 5 αναχθήναι ουχ έφυγε. του δέ μνημονουθέντος ρηγος φθείρομεν ύπο συμμάχω θεώ καὶ τὴν είς Ίλλυρικούς προσγούσαν δύναμιν, φρόνημα έγουσαν ούγ όπως τοσούτοις συμμίξασαν όπόσοις δή καί συνέμιξε περιέσεσθαι, άλλά καί πρός δεκάκις τοσούτους. ) Ισχύσαι λαβείν την νίκην ) άρκέσου-6 σαν. άλλ' αὐτὴ μὲν περίπου τὴν παραλίαν φθείρεται : άλλην δὲ μείζονα ταύτης πολλώ και περιφανεστέραν έν μεσογεία τῆς αὐτῆς χώρας κάμπτει καὶ παραδίδωσι ταῖς ἡμετέραις χερσίν 7 ό θεός, μανεκώτερον γάρ ό βάρβαρος φήξ τῆς πρός , ήμας άπτόμενος μάχης, και πάσαν ην άν τις πρός έτερον εκτήσατο δυσμένειαν ελάττω φιλονεικών της έαυτοῦ πρὸς ήμᾶς ἀποφήναι, οὐ μόνον ούχ ἀπηγόρευε διὰ πάσης ήττώμενος προσβολής, άλλα καί φιλονεικότερος ήν πρὸς την άεὶ συμφοράν, καὶ οἰς ἔπεμπε δευτέροις στρατεύμασι τὰ πρότερα ὑπερέβαλλε· τοῦ θεοῦ τάχα ἐπὶ τὴν ἐσχάτην αὐτὸν 8 πληγήν συνελαύνοντος. όθεν και την τελευταίαν έπεμπε ταυτηνί στρατιάν, ένδοξοτάτην γεγονυΐαν άνδρῶν τε πολλῶν καί μαχίμων έπιλογή, περιουσία τε άναλωμάτων, καί ἵππων 9 άφθονία καὶ ὅπλων, καὶ πάσαις πολέμου παρασκευαῖς. ἡ δ' έπηρμένη τοῖς ένοῦσι πλεονεκτήμασιν, έχώρει μέν ἄνω θαλάσσης ήμερησίαν δόδον καὶ ἔτι προσκατελάμβανε δὲ τὴν ένταῦθα πόλιν ἡ ω μαίων, καὶ χάρακα πηξαμένη καὶ περικαθίσασα ἐπολιόρκει καὶ οὐ πρίν ἀπέστη πολιορκοῦσα ἢ 10 τον θεόν αυτήν έκπολιορκήσαι και παραδούναι ήμιν. και ή μέν ούτω πέπονθε. σικελοί δε της λοιπής Ισγύος έχείνου ώς ούδεν ούσης χαταφρονήσαντες, αζρειν ετόλμησαν οπλα και της δουλείας έαυτούς άνειναι ώστ' ει λέγοιμι και την νον έχείνων έλευθερίαν θεόν μέν παρασχευάσαι, δι' ήμῶν

<sup>2)</sup> Cod. τούτους.

<sup>3)</sup> Cod. vix@sav.

- 11 δὲ παρασκευάσαι, τἢ ἀληθεία συμβαίνοντα λέγοιμι. ἐτέρας δὲ νίκας εἰ καταριθμοξιι, ᾶς ἐν Μυσία μὲν τῆς Εὐρώπης ης μετὰ τὰς εἰρημένας βουλγάρους ἐνικῶμεν καὶ τριβαλλούς, ἐν ᾿Ασία δὲ πέρσας, καὶ τούτους κάκείνους πλειστάκις, μῆκος ᾶν γένοιτο λόγου μακρότερον, ἢ f.443 v. κατὰ τὴν παροῦσαν ὁρμὴν τοῦ λόγου.
  - Χ. άλλ' οὖν τούτοις τε πᾶσι καὶ τοῖς τοιούτοις πλείοσιν ἔχει θεὸς τὴν ἐμὴν εὐφράνας ζωήν καὶ προσεχαρίσατό μοι τὴν εὖτεκνίαν, πρᾶγμα πάντων ἀνθρώπων πᾶσαν ὑπερβάλλον
  - 2 εύχην βασιλείς γὰρ προηλθοσαν ἐξ ἐμοῦ ')· καὶ νῦν, ঊ θεέ μου, ὁρῶ βασιλέα τι ὁν, καὶ τὸν ἐξ ἐκείνου καὶ
  - 3 αὐτὸν βασιλέα, καθημένους ἐπὶ τοῦ θρόνου μου ²). τὸν μὲν ἀριστέα καὶ μεγαλόνικον καὶ τῆς σωτηρίας τοῦ σοῦ λαοῦ (δ δὴ καὶ τῶν ἐμῶν ἐπιθυμιῶν ἐστι κεφάλαιον) ὡς οὐδὲ τῆς ἑαυτοῦ ζωῆς ἐξεχόμενον, καὶ ταύτης ὅλον ταῖς φρον-
  - 4 τίσι καὶ ταῖς μελέταις καὶ τοῖς πόνοις γινόμενον τὸν δ' ἐλπίδας οὐκ ἄγεννεῖς εἰς τοῦθ' ήξειν μετ' οὐ πολὸ προϊσχόμενον.
  - ΧΙ. τῶν περὶ ἐμὲ τοῦ θεοῦ μεγάλων οἰκτιρμῶν ταῦτα γνωρίσματα, γεγονότα μὲν καὶ ταῖς τῶν ἄλλων άγίων καὶ προστατῶν ἐμῶν ἰκεσίαις, γεγονότα δὲ μάλιστα ταῖς τοῦ μεγάλου
    - 2 μου προμάχου, τοῦ μυροβλύτου φημὶ Δημητρίου δν οἶδα πρέσβυν ) ἐγὼ πρὸς θεὸν ἀεὶ προβαλλόμενον \*), οἶδα δὲ καὶ παρὰ θεοῦ ἄνωθεν καὶ ἐςδεῦρο ὑπερασπιστὴν καὶ τῆς ζωῆς μου προβεβλημένον καὶ τῆς βασιλείας καὶ τὴν ἰδίαν
    - 3 χάριν ψε ἐναρτῶς παρεχόμενον ἐν γὰρ οὐδέν ἐστι σχεδὸν τῶν τῆς ἐμῆς βασιλείας ἔργων, καὶ μάλιστα ὅσα κοινωφελῆ τῶν τῆς ἡμοο προβερκήμενον και της ρασικείας και την τοιαν
      - και οντως ρασιλικα, εν φπερ επικλησεις ουτος παρειναι, ούκ αἴσθησιν αὐτίκα τῆς παρουσίας διὰ τῆς ἐπικουρίας παρ-
    - 4 έσχετο· παρὸ καὶ τῶν πολλῶν τούτων καὶ μεγάλων ἀντιλήψεων ή μὲν ἀνύμνησις καὶ εὐχαριστία ἐτελεῖτο διηνεκῶς
    - 5 τῷ χριστομάρτυρι παρ' ἡμῶν, ἐχρῆν δὲ ἄρα καὶ τοῖς ἔργοις

<sup>1)</sup> Gen. XVII, 6.

<sup>2)</sup> Ps. CXXXI, 11.

<sup>1)</sup> Cod. πρέσβιν.

<sup>2)</sup> Cod. προβαλλόμενος.

τον εὐγνώμονα \*) παραστήσαι, καὶ βεβαιῶσαι οἶον ἐν βάθει 6 καρδίας τῷ θείῳ Δ η μ η τ ρ ί φ τὸν ἔρωτα τρέφομεν ἄμα δὲ καὶ δι' αὐτοῦ ὥσπερ τὰς ἐντεύξεις, οῦτω δὴ καὶ τὴν ἔργῳ εὐχαριστίαν καρποφορήσαι θεῷ· \*) ἐπειδὴ καὶ ὁπόσα ἄν τις τύχη θεραπεύσας τοὺς δούλους, εἰς ἐκεῖνον καθαρῶς διαβαίνει τὰ τῆς τιμῆς.

- ΧΠ. τοιγαρούν φθάντος εν τοῖς ἄνω χρόνοις Γεωργίου τοῦ μαχαρίτου Παλαιολόγου, πολλοῦ μεν καὶ διαπύρου τὴν εὐσέβειαν καὶ τὸν θεῖον πόθον, πολλοῦ δὲ καὶ τὴν σύνεσιν καὶ ἀνδρείαν καὶ τὴν κατὰ πόλεμον ἐμπειρίαν, ὡς ἔδειξαν οἱ κατ' ἐκεῖνο καιροῦ ἀγῶνες καὶ στρατηγίαι: μεγάλου δὲ διὰ ταῦτα καὶ ταῖς παρὰ βασιλέως τιμαῖς καὶ τῆ σεμνεῖον εἰς ὄνομα τοῦδε τοῦ χριστομάρτορος ἐντὸς τῆσδε τῆς βασιλίδος πόλεως ἐξ αὐτῶν πρηπίδων παντελῶς ἀνθετραι (ἔσικε γὰρ ὁ μυροβλύτης πατρῷος εἶναι τῷ τῶν 4 Παλαιολόγων οἴκω προστάτης)· τῆς δὲ λατινικῆς τυραννίδος ἐξ ἐναντίου τρόπου ἢ ἐκεῖνος ἀνήγειρεν,
  - είς τῆν ταῦτα καθελούσης καὶ κόνιν λεπτήν, ὡς μόλις ἀν 5 ἀμυδρούς τινας τύπους τῶν πρώην ἐκείνων ὁρᾶσθαι, ἡ βασιλεία μου θεοῦ χάριτι καὶ συνάρσει τοῦ θείου μάρτυρος Δη μη τρίου ἀνίστησι τὰ πεπτωκότα ταῦτα καὶ κατεσκαμμέ-
- f. 444.r.να ελευθέρα χειρί και δαπάνη, και είς την έξ άρχης επανάγει
  - 6 εὐπρέπειαν, μοναστήριόν τε ἀναδείχνυσι, καὶ μοναχούς ἐγκατοικίζει πρὸς θεοῦ εὐαρέστησιν κτήσεις τε τούτοις ἀφιεροῖ καὶ προσόδων προστίθησιν ἀφορμάς, ἐξ ὧν ἔχοιεν ἄν δαπανάν καὶ τὰς ἄλάς ἀνάγκας ἀποπιμπλάναι τοῦ σώματος.
  - 7 δύο ταῦτα πληροῦσα ὡς εὐλογώτατα, τῷ τε μάρτυρι τὸν πόθον εἰς θεοῦ δόξαν ἀφοσιουμένη (τοῦτο γὰρ καὶ τὸ πρώτως εἰς ταῦτα κινῆσαν τὴν βασιλείαν μου), τῷ τε μακαρίτη κτήτορι καὶ ἡμετέρῳ προγόνῳ ἀποσβεσθέν ) ἤδη παρ' ἀνθρώ-
  - 8 ποις τὸ μνημόσυνον ἀνανεουμένη. καὶ—τρίτον γε εἰπεῖν—

<sup>3)</sup> Sic cod.; forte τὸ εὕγνωμον εκ conj. Ernstædtii.

<sup>4)</sup> Rom. VII, 5.

<sup>1)</sup> Cod. ἀποσβενθέν.

δή πολλοί τον ἐνάρετον ἐν αὐτῆ μετελεύσονται βίον κάν τούτφ εὐαρεστῆσαι μέλλουσι τῷ θεῷ, πλείους καὶ τοὺς ὑπὲρ αὐτῆς εὐχομένους ἔχοι, πλείους δή διὰ τοῦτο καὶ τοὺς μιαθούς, μεγάλην δὲ καὶ τὴν ἀντίδοσιν. εἰ γὰρ ὀρέξας τις καὶ ψυχροῦ ποτήριον ὕδατος οὐκ ἀπόλλυσι τὸν μισθὸν αὐτοῦ ²), τὸ ἀψευδές φησι στόμα τοῦ ἐμοῦ θεοῦ καὶ σω-

άποχαθίστησι νέαν ή βασιλεία μου την μονήν, ώς αν έπει-

τις καὶ ψυχροῦ ποτήριον ὕδατος οὐκ ἀπόλλυσι τὸν μισθὸν αὐτοῦ ²), τὸ ἀψευδές φησι στόμα τοῦ ἐμοῦ θεοῦ καὶ σωτῆρος, τὸ τοῖς δι' ἀσκητικῆς πολιτείας ἡγαπηκόσιν ἀρέσαι θεῷ ἀφορμὰς πορίσασθαι καὶ παρασκευάσαι ὥστ' εὐμαρῶς ἔχειν ἐπιτυγχάνειν τῆς προαιρέσεως, πῶς ἄμισθον ἔσται παρὰ τῷ λέγοντι, ὅτι καὶ μιᾶς ψυχῆς οὐδ', ὁ σύμπας κό-

10 σμος ἀντάξιος \*); και ούτω μέν και διὰ ταῦτα θεῷ τε και τῷ αὐτοῦ μάρτυρι Δημητρίω τὸ σεμνείον ἡ βασιλεία

11 μου ἀνεδείματο, καί γένοιτο αὐτὸ ταῖς τοῦ καλλινίκου πρεσβείακς παράδεισον χρηματίσαι, φυτὰ τούς ἐν αὐτῷ μοναχούς ὅσπερ ἀειθαλῆ πλουτοῦντα καὶ τίμια, πολλῷ τῷ τῆς

12 άρετης κατά πάσαν ήμεραν βρύοντας τῷ καρπῷ· εἰς δόξαν τοῦ μεγαλομάρτυρος οὐ καὶ τῆ κλήσει τιμάται, καὶ εἰς ἐξίλασμα τῶν πολλῶν μου πται-

13 σμάτων. ἄπερ είκὸς ἢν άμαρτεῖν κάμὲ, ἄνθρωπον ὅντα

ΧΙΙΙ. καιρός δὲ αὐτὴν ἦδη, ἐπειδήπερ καὶ ἀνθωμολογήσατο ¹), καὶ μνήμην τῆς περὶ αὐτὴν τοῦ θεοῦ φιλανθρωπίας, ἀμυβρῶς μεν, πρὸς δύναμιν δὲ ὅμως ἐποιήσατο, καὶ πρὸς τὸν 2 οἰκεῖον μεταβαίνειν σκοπόν. σκοπὸς δὲ αὐτῆ, τῆς ὑπ' αὐτῆς ἐκοιήσατο, καὶ πρὸς τὸν καιδούν μεταβαίνειν σκοπόν.

έν Κων σταν τινου πόλοι άνεγερθείσης ταύτης μονῆς τῷ θείφ μάρτυρι Δημητρίω, τυ πικ ήν ἐκθεῖναι διά-

3 ταξιν. χαθ' ην ύμεζε τε οἱ μέλλοντες ἐν αὐτῆ τὸν ἀσχητιχὸν τρέχειν δρόμον πολιτεύσεσθε, τά τε ὑμέτερα, φημὶ, τὰ τῆς

4 μονής πράγματά τε καὶ κτήματα διοικήσετε. άλλὰ πρὶν ἡ ταύτης ἄρξασθαι, ἐκεῖνο δὴ διατρανοῦν αἰρεῖται ἡ βασιλεία

<sup>. 2)</sup> Matth. X. 42.

<sup>3)</sup> Matth. XVI, 26.

<sup>1)</sup> Cod. άνθομολογήσατο.

μου, ώστε γνώριμον άμα και βέβαιον είναι τοζ πάσιν, δτι παρ' αὐτῆς τῆ τοῦ ἐν μάρτυσι περιβοήτου  $\Delta$  η μ η τ ρ  $\ell$  ο  $\nu$ . τῆδε μονῆ  $\tilde{\eta}$   $\nu$   $\tilde{u}$  τα  $\ell$  και μία γέγονε  $\ell$ δι'  $\tilde{\eta}$  $\nu$  μετά ταῦτα αἰτίαν εἰρήσεται) και  $\tilde{\eta}$  έν τῆ ' $\Delta$  σ  $\ell$   $\alpha$  μεγίστη και σεβα-

- 5 σμία τῶν x ε λ λ ι β ά ρ ω ν μονή, ήτις ἐχ παλαιῶν τῶν χρόνων ἐπ' ὀνόματι τῆς ὑπεράγνου μου θ ε ο μ ή τ ο ρ ο ς τῆς
- Ε άχειροποιή του καὶ δεδόμητακ καὶ τετίμηται καὶ προτεθυμημένων μὲν τοῦτο καὶ τῶν ἐν κελλιβάροις
- f.444 ν. μοναχών συμπάντων καὶ δή καὶ ἰκεσία πρός την βασιλείαν
  - 7 μου χρησαμένων οὐκ άβουλήτου δὲ τούτου καὶ τῇ βασιλεία μου ὑπάρχοντος, ἀλλὰ καὶ αὐτῆς σφόδρα προμηθευ-
  - 8 σθαι καὶ ἔνωσιν δι' αἰτίαν τοῦ μή τι πρὸς τοῖς ἄλλοις καὶ ἀπευκτόν τι παθεῖν τοὺς κελλ: βαρηνούς, καὶ φέρον προφανῶς εἰς τὸν ἔσχατον κίνδυνον, τὴν ἐσχατιὰν τῶν ἡ ω-
  - 9 βαρβαρικαῖς: ὅθεν καὶ οὐκέτι μὲν ἄλλη καὶ ἄλλη ἡ τῶν κελλιβάρων καὶ ἡ ἐν Κων σταντινου πόλει τοῦ μεγαλομάρτυρος Δημητίριου μονἡ; ἀλλὰ μία καὶ Καὐτὴ ἀπόγε τοῦ παρόντος καὶ εἰς τοὺς ἑξῆς ἄπαντας ἔσονται
  - 10 χρόνους καὶ οὐδ' ἀν τὰ κελλίβαρα ἐν μέση τῆ ῥωμαίων ἐπικρατεία γένηται, τῶν ἐγκειμένων ἐχθρῶν ἐπ'
    ἔσχατα γῆς σκεδασθέντων ταῖς τῆς πανάγνου μου θεο μή|τορος προστασίαις, οὐδ' οὕτω διαστήσονται καὶ διαιρεθήσονται-
  - ΧΙΥ. οὖ δὴ χάριν καὶ προαγγέλλει ἡ βασιλεία μου καὶ προσημαίνεται ότι ὁ ὑ πο τ ε τ α γ μ έ ν ο ς τ ὑ π ο ς αὐτῆς, ἀμφοτέρων τῶν μονῶν ὡς μιᾶς ἀληθῶς ἔσται τύπος, καὶ αὐτῷ παραπλησίως ά γ ι ο δ η μ η τ ρ ί τ α ι μοναχοὶ καὶ νους οὖτοι ἢ παρὰ τούτους ἐκεῖνοι τὸ ἀπὸ τοῦδε, οὐδὲ διαφορὰν ἐν αὐτοῖς εἶναι μέχρι καὶ ὁ ν ο μ ά τ ω ν βούλεται καὶ προστάσσει ἡ βασιλεία μου. ἀλλ' ὁ αὐτὸς καὶ εἶς μο-

ναχὸς κᾶν τὰ κελλίβαρα, κᾶν τὴν ἐνταῦθα κατοικῆ τοῦ

άγίου Δημητρίου μονήν, χελλιβαρηνός όμοίως και άγιοδημητρέτης λογισθήσεται, άδιαφόρως αὐτῷ 3 της άφ' έχατέρας μονής παρονομασίας έναρμοζομένης. ὅτε και αύτοις παρά τῆς βασιλείας μου τὰ προσόντα πάντα είτε χινητά είτ' άχίνητα, κοινά γέγονε και ου το μέν έστι χελλιβάρων, το δέ τῆς άγίου Δημητρίου μονῆς, άλλὰ καὶ πάντα τῆς τῶν κελλιβάρων, καὶ πάντα τῆς - 4 άγίου Δημητρίου. χαὶ εἰς ἡγού μενος εν ἀμφοτέραις ) έσται, και ώς μιᾶς των δύο προστήσεται· και ρηθήσεται μεν ο αὐτὸς κελλιβάρων ήγούμενος καὶ ὑπογράψει ήνίκα τούτου δεήσει, ρηθήσεται δε καὶ τῆς τοῦ άγιου Δημητρίου κατά τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ὑπογράψει, χρώμενος τῷ τῆς έκατέρας μονῆς ονόματι ἢ καὶ τῶν ἀμφοτέρων όμοῦ, 5 ότε καὶ ἐφ' οίς βούλεται. διὰ ταῦτα δή καὶ τὸν ἐκτεθησόμενον αὐτῆς τύπον ή βασιλεία μου χοινόν ταῖς μοναίζ ταύταις ποιείται κάν έν τούτω τούνομα της μιάς έμφέρηται οίον δή λέγω τῆς τοῦ άγίου Δημητρίου, όμως τὰ διαταττόμενα ώς πρὸς αὐτὴν λεγόμενα δέξεται καὶ ή τῶν κελλιβάρων, οὐκ ἄλλη τις οὕσα, καὶ διαφερόν-6 τως φυλάξει και φυλάττοιτο ταύτα παρ' ὑμῖν 1) ὡς οἰόν τε άχριβῶς εἰς ἀμφοτέρων βοήθειαν ὑμῶν τε καὶ τῶν ὑμετέρων, 7 καὶ ὑπ' οὐδενὸς μηδέποτε παροφθείη ὡς ἐκ τούτου καὶ ύμας είλιχρινείς και άπροσκόπους τῷ μεγάλφ βήματι παf. 445 r. ραστήναι Χριστού 3), δι' όμᾶς δὲ και την βασιλείαν μου έχουσαν τὸ δικαίωμα τῆς τοιαύτης παραστάσεως καὶ ἐκ τῆς 8 ύμετέρας εὐδοχιμήσεως καὶ γένοιτο οὐτω οἰχτιρμοῖς αὐτοῦ τοῦ μεγάλου θεοῦ καὶ σωτῆρος ήμῶν, ταῖς τῆς ἐνδόξου πανάγνου μητρός αὐτοῦ πρεσβείαις δυσωπουμένου καὶ τοῦ τὸ ίδιον ύπερ αύτοῦ εχχέαντος αίμα Δημητρίου. ῷ καὶ ἡ ρηθείσα μονή άνεγερθείσα παρά τῆς βασιλείας μου τὸ δεύτερον ανατέθειται.

<sup>1)</sup> Cod. άμφοτέροις.

<sup>2)</sup> Cod. ήμῖν.

<sup>3)</sup> Phil. I, 10. Rom. XIV, 10.

### XV. Περί τοῦ ἐλευθέραν καὶ αὐτοδέσποτον είναιτὴν μον ήν:

1 , Απόδοτε, φησίν ό έμὸς Χριστός, τὰ καίσαρος καίσαρι, καὶ τὰ τοῦ θεοῦ τῷ θεῷ $^{\kappa}$  1). καὶ ἡ βασιλεία μου τοίνυν έπειδή το εύαγες τοῦτο σεμνείον τἢ τοῦ θεοῦ χάριτι καταγώγιον άνδρῶν συνεστήσατο, σπουδήν ποιουμένων ἀπολυθηναι των κάτω, προσκολλάσθαι δέ μόνω τω κρείττονι, τω καλλινίκφ μάρτυρι καθιεροί Δημητρίφ, καὶ δι' αὐτοῦ 2 προσανατίθησι τῷ θεῷ, πτῆμα γοῦν ἱερὸν ἡ μονὴ τὸ ἀπὸ τούδε παρά τῆς βασιλείας μου γίνεται. ώστε και έλευθέρα αν είη ἀπό της κάτω δουλείας, κύριον καθαρώς έγουσα τὸν όντα, καὶ τοὺς ἐπὶ γῆς δεσπότας οὐκ ἐπιγινώσκουσα, α ὑ τ οδέσποτος ἄρα τὰ ἐξ ἀνθρώπων αὅτη καὶ αὐτεξούσιος, και οφείλουσα δέχεσθαι ζυγόν άνάγκης ὑπ' οὐδενός. 3 διά τοῦτο οὐδε ἐπάξει τις δυναστείαν αὐτῆ. οὔχουν ὅστις οίδε καὶ φρίττει θεὸν, οὐ καταδουλώσει έαυτῷ ἢ αὐτὴν, ἤ τι τῶν αὐτῆς, οὐχ ἐτέρῳ ὑποθήσει καὶ ὑποτάξει, οὐδέ γε μὴν προσθήσει και συνάψει ου προσώπω κοσμικώ ή πνευματιχώ. οιχ εραλεί πολαστήριώ. οιχ ιεδώ οιχώ. οι ξενωλι. 4 οὐ γηροχομείψ. 2) ούθ' όλως τῶν ἀπάντων τινί ἀλλ' ἔσται γε αὐτὴ καθ' ἐαυτὴν τὸν ἄπαντα χρόνον, καὶ δεσπόσει αὐτὴ έαυτής, καὶ διοικήσει τὰ οίκεῖα πνευματικά τε καὶ σωματικά τῷ τῆς αὐτεξουσιότητος λόγφ, μηδένα τῶν ἔξωθεν ἡχοντα καὶ ἐπιτάττοντα ἢ ἀναχρίνοντα παραδεχομένη, οὐδ' αὐτὸν τὸν 5 χατὰ χαιρούς άγιώτατον πατριάρχην οὐδὲ γὰρ οὖτος ένταῦθα δεσποτείας δντιναοῦν έξει λόγον, οὐδ' εἰσελεύσεται την μονην ἐπὶ ἀναχρίσει τῶν κατ' αὐτην, οὐδ' |αὐτῶν πνευματιχών άλλ' έχων τὸ ὀφειλόμενον αὐτῷ άγαπήσει 6 (τοῦτο δέ ἐστιν ἡ τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ ἐν τοῖς ἱεροῖς διπτύχοις αναφορά και έκφωνησις. δ και αναγκαίως αυτώ κατά 7 πάσας τὰς θείας ιεροτελεστίας ἀποδοθήσεται). αὐτὴν δὲ τὴν μονήν ό την ήγουμενείαν άναδεδεγμένος μετά της λοιπής

<sup>1)</sup> Matth. XXII, 21.

<sup>2)</sup> Cod. γηρωχομείφ.

λαθαύον αφιών και φαφαγες το εγερβεύον αφζοιτο, πολλ λφύ και προκεισονται βουγοίπενοι πολώ φουγερείν θεώ, ομώς και πισο του τομικού τψε βααιγείας που φιαταλίν: Ψ φμ και προασαν, εχοντες φπάρτεύοι κανόνα του μοιλιεου την μαθούσαν αφεγάρτητος φύκεσει φιεξάλειν κατα μαγια φιεξαλωλύς πόρος

άληθῶς ή πρὸς θεὸν ὑποταγή καὶ δουλεία την έξ ἀνθρώ-

ούτω δή και τη γνώμη και πάσι τοις της προαιρέσεως κί-

- πων ἀποσχευαζομένη πᾶσαν ἀνάγχην, χαθαρῶς ἐλευθέρους f.445 v. ποιεῖ τοὺς χεχρημένους αὐτῷ. ἢν χαὶ ὑμεῖς ἀσπάζοισθε τὸν 10 ἀεὶ χρόνον, χαὶ δοῦλοι φαίνοισθε θεοῦ ὥσπερ τῷ φύσει,
  - 11 νήμασι. καὶ τήνδε μὲν τὴν παρ' αὐτῆς συστᾶσαν μονὴν, οὕτως ἐλευθέραν ἡ βασιλεία μου καὶ ἀκαταδούλωτον καθιστᾶτ καὶ εἴη γε αὐτὴν οὕτω διαπαντὸς τηρηθῆναι, μηδενὸς αὐτὴν ἀφαιρεῖσθαι πειρωμένου τὴν ἐαυτῆς δεσποτείαν.
  - 12 εἰ δέ τις ἄρα καὶ τολμήσει, ἐπαρᾶσθαι μὲν οὐκ οίδεν ἡ βασιλεία μου μάλιστα μὲν οὖν καὶ εὕχεται πάντας ἄνθρώπους ἀξίους τοῦ τυχεῖν θείας φιλανθρωπίας ἑαυτοὺς παρασχεῖν.
  - 13 πλην κάν ήμεζς φειδώμεθα, έκεῖνος όστις άρα καὶ εἴη (εἴη δὲ μηδείς) ἴστω τῆ τῶν θεομάχων ὑποκεισόμενος καταδίκη καὶ γε εἰ μη φοβερὸν αὐτῷ τοῦτο δοκοίη, τολμάτω, καὶ χεῖρας κατὰ τῶν ἱερῶν ἐκτεινέτω, καὶ κατατυραννείτω θεοῦ, πρὸς ἑαυτὸν μεθέλκων καὶ δούλην ποιεῖν προαιρούμενος.
- XVI. Περὶτῆς [ἐ] φορείας ήτῆς μονῆς καὶ τίς ἀν εἴη ἔφορος αὐτῆς.
  - 1 'Ως αν δε καὶ άλλως τὸ ἀκαταδούλωτον φυλάττοιτο τῆ μονῆ, ἔτι δε καὶ ἀνεπηρέαστον καὶ τὴν ἐξ ἀνθρώπων αὐτῆ προστασίαν καὶ ἐφορείαν ἐπινοεῖν καὶ παρασκευάζειν

<sup>1)</sup> Quadrati unci [] ubicumque adhibiti sunt, lacunas codicis indicant.

οί βιστεύοντες, οί πλείους δ' ώς έτέρως, άναγχαΐον την βασιλείαν μιου διά τούς άλλως 2) η τὸ δίκαιον έγει ποιείν έθελοντας είς ταύτην έλθειν την επίνοιαν και ζητείν ένταῦθα 4 και την έξ ανθρώπων έπορουρίαν, άλλα τις έκανός αν είη άποσοβείν αὐτῆς πᾶσεν ἐπήρειαν; πόλλος άνθρώπων ώς άληθῶς πλήν τοῦ βασιλέως οὐδείς. τοῦτον γὰρ καὶ Ισγυρόν παρά πάντας εποίησεν ο θεός, ότι και έπι πάντων κατέ-5 στησεν. ο βασιλεύς τοίνυν έφορος έσται, υπερτέρα γειρί πάσης βλάβης αὐτην ἐξαιρούμενος δύναμιν μέν τινα χαριζόμενος τῆ μονῆ πρὸς τὸ μή βλάπτεσθαι δύνεαθαι, μάλιστα οδε αύτην θεφ δανείζων, παρ' οδ κ[αλέλ] αβε την μείζονα· καλ έπιλήφεται, είδως έχ των του θεού μαρποφορείν τῷ θεῷ \*). Β ού μην άλλα και ούτωσι σκοπών ό βασιλεύς δίκαιος αν είη f.4A6r. κατ' εφορείας λόγον κήδοσθαι και διασώζειν αὐτήν εί γὰρ 7 ήμεζι κατ' εύδοκίαν θεοῦ βάσιλεζι όντες δομήτορες αὐτῆς γεγάναμεν, αὐτὸς δ' έχ θεοῦ κληρονόμος ήμῶν γέγονε καὶ διάδογος. ώς δή των άλλων κεκληρονόμηκε, και της έπι τή μονή πηθεμονίας και πτητορικής διαθέσεως κληρονομείτω. και γνησίως ώσπερ ών αύτὸς ό την άρχην άνεγείρας προ-8 ϊστάρδων ένα και τὸν πολύν ἐν Χριστοῦ ἀθληταῖς Δημήτριον εν τε τοις άλλοις οίς άνθρωποι χρήζουσι καὶ μάλιστα ΄ βασιλεύς, μεσίτην ύπερ τοῦ τυχεῖν ἔχοι 1) καὶ πρεσβευτήν, 9 κάν τοῖς πολεμικοῖς ἀγῶσι προασπιστήν. Γνα καὶ θεὸν αὐτὸν άμειβομενον έξοι 5) και άντιδωρούμενον, τά τε άλλα τῶν αλτημάτων αὐτοῦ πληροῦντα καὶ τὴν τῆς ψυχῆς χαριζόμενον σωτηρίαν. δ δή πάντων κρείττον έστι των άλλων καί άνθρώπφ τυχείν εύκταιότατον.

XVII. 'Αλλ' ώσπερ δή περί-των άλλων των τής μονής δείν οίεται ή βασιλεία μου ποιείσθαι διαταγήν, οϋτω δή και περί αὐτής 2 των ένοικείν μελλόντων ποσότητος. οὐ γὰρ δή γε τῷ

<sup>2)</sup> Sic ex conjectura Ernstaedtii. Cod. &\lambda\lambdaovc.

<sup>3)</sup> Rom. VII, 5.

<sup>4)</sup> Cod. Exotev.

<sup>5)</sup> Cod. Efei.

<sup>«</sup>XPEGT. ЧТЕН.», № 11-12, 1885 г.

χόσμιον οίδε, καὶ τὸ μὴ καλῶς δὲ πράττειν οὐκ ἀποφεύγει παντάπααι.

παντάπααι.

παντάπααι.

διά ταῦτα ἐν ταύτη μὲν τῆ μονῆ χυρία οὐση.

- τούτων ίερεζς τρεζς, ώς αν οί μεν δύο τῷ μοναστηρίφ, ό δὲ ἔτερος τῷ μετοχίφ λειτουργῶσιν. ἐπτὰ καὶ δέκα δὲ τούτων τοῦ τόπου τοῦς καὶ τούτων ίερεζς τρεζς, ώς αν οί μεν δύο τῷ μοναστηρίφ, ό δὲ ἔτερος τῷ μετοχίφ καὶ τῷ μετοχίφ καὶ τὸ τούτων ίερεζς τρεζς, ός δν οί μεν δύο τῷ μοναστηρίφ, ό δὲ ἔτερος τῷ μοτοχίφ λειτουργῶσιν. ἐπτὰ καὶ δέκα δὲ δὶς καὶ δὲ ἔτερος τῷ και δὲ ἔτερος τῷ και δὲ ἔτερος τῷ και δὲ δὶς καὶ δὲ ἔτερος τῷ και δὲ δὶς καὶ δὲ ἔτερος τῷ και δὲ δὶς ἐκτὸς δοῦς ἐκτὸς δοῦς ἐκτὸς δὰς ἐκτὸς δοῦς ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς δοῦς ἐκτὸς δις ἐκτὸς ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς ἐκτὸς δις ἐκτὸς δις ἐκτὸς ἐκτὸς ἐκτὸς δις ἐκτὸς ἐκτὸς
  - 9 ἐν δὲ τῷ μετοχίῳ, δ τοῦ δεσπότο υ λέγεται, ὅτι αὐτὸ ὁ περιπόθητος αὐτάδελφος τῆς βασιλείας μου ὁ πανευτυχέστατος μαχαρίτης δεσπότης ἐχεῖνος χύριος Ἰωάννης

<sup>4)</sup> Sic ex conj. Ern. Cod. σχολάζουσι.

εδωρήσατο τῆ τῶν κελλιβάρων μονῆ εἰς μνημόσυνον τῶν γονέων τῆς βασιλείας μου, εἰ δὲ κελλιβαρηνοὶ καὶ ναὸν ψκοδόμησαν καὶ μοναστήριον ἐπὶ τῷ τόπῳ, ἐν δὴ τούτψ καὶ τῷ μετοχίψ αὐτοῦ [εἰς] τὰ φλέθρα, ἐννέα

φρηίφ.

10 ἔσονται μοναχοί. ὧν ἱερεῖς δύο, ὁ μὲν τἢ μητρὶ τοῦ δεσπότου ψάλλων καὶ λειτουρηῶν, ὁ δ ὅ ἔτερος ἐν τοῖς φ λέθροις τῷ μεγαλομάρτυρι Γε-

- 11 εν δε τῷ εἰς τὴν τζύμπαν μετοχίφ μοναχοί τέσσαρες εσονται τούτων lepsòς εἶς.
- 12 εν δε τῷ τοῦ ἀγίου Γεωργίου τοῦ χουπεριώτου τετταρες ἀσαύτως ἱερεὸς πούτων εἶς.
  - 13 ἐν δὲ τῷ τοῦ θεολόγου, ὅπερ ἐντός ἐστι τοῦ κάστρου Βιζύης, μοναχοί δύο τούτων ἱερεὺς εἰς.
  - 14 καὶ ἔτερος μοναχος ἱερεὺς εἶς ἐν τῷ τἢ μακαριωτίσσης, ὅπερ καὶ αὐτὸ περὶ τὴν Βιζύην ἐστὶ μετόχιον.
  - 15 εν δε τῷ τοῦ χηνολάκκου, μοναχεί δύο τούτω [ερεύς είς.
  - 16 και εν δε τῷ τοῦ ραίκτωρος, 1) Εξ. τούτων ίερεὺς είς.
  - 17 και εν τῷ τῆς τίμας, εξ. τούτων ιερεύς είς.
  - 18 ἐν τῷ τῶν πατρῶν μετοχίῳ (ἔστι δὲ ἐν τοῖς πυλοπυθίοις), μοναχοὶ ἔξ΄ ἱερεὺς τούτων εἶς.
  - 19 έν τῷ τοῦ έξαπτερύγου ἐντὸς τῆς Προύσης, μοναχὸς [ερεὺς εἶς.
  - 20 εν τῷ τῆς ἀγίας τριάδος εντός Νικαίας, μοναχοί δύο τούτων ίερεὺς εἶς.
  - 21 εν τῷ περί Προδσαν μετοχίω τῆς καβάλου, μοναχοί τρεζς τούτων ίερεὺς εζς.
  - 22 και έν τῷ ἐκ τοῦ μανικοφάγου, μοναχοί δύο τούτων ἱερεὺς εἶς.
  - 23 εν δε τῷ μο[...]ωρίψ εἰς τὸν ἄγιον Νικόλαον, μοναγοί τέσσαρες ὧν ὁ εἶς ἰερεύς.

<sup>&#</sup>x27;) Sic. cod.

- 24 Èν δὲτ $[\tilde{\phi}]$   $\gamma[...]$ σήνη εἰς τὸν ἄγιον  $\theta$  ε ο λ ό  $\gamma$  ε ν, μοναχοί τρείς. ὧν δ εἰς ἰερεύς.
- 25 καὶ ἐν τῷ πλησίον [...]ου τῆς μανιάδος, μοναχοὶ δύ ο τούτων ὁ ἰξορεὺς ,εἶς,
- 26 τοσούτους δή πάντας [μοναχούς τῆσ]δε τῆς τοῦ ἀγίου Δημητρίου εἴταυν κελλιβάρων (λεγέσθω γὰρ οῦτω διὰ τὴν ἔνωσιν) τάττει καὶ διορίζεται εἴναι ἡ βασιλεία μενυ καὶ τοσοῦτοι
- f. 447 r. δή ἔσονται συναγόμενοι εἰς ἐχατον χαὶ τριώμοντα πρὸς τοῖς ὀχτώ, ὑ[φ' ἔνα πὸν τῆς τοῦ ἀγίου Δημητρίου] εἴτουν χελλιβάρων ἡγούμενον ὑποπαπτόμενοι, ὑφ'[ἔνός τοτοῦ.....] τυ-
  - 27 πικοῦ τῆς βασιλείας μου ἀγόμονοι ἀ γὰρ αὖτη τη [ρεῖ,] ταὖτα καὶ τοῖς ὑπ' αὐτὴνκαὶ μικροῖς καὶ μείξοσι διατάττεται ϣστ[.....] ογο[....] τοῖς γετοχίοις ἀδελφοῖς ἀναγνωστέον τὸ τυπικὸν, το ποικον, πρὸς ποῦτο νιατὰ πᾶν [ἄ]τιοῦν ἀπουθύνεσθαι.
- ΧΥΙΙΙ. ἐπιστήμην ἐπιστημῶν ἐτέροις ἐσέραν ἐπῆλθεν εἰπεῖν καὶ ἀρ(σασθαι. τῶν δὲ [μα]καρίων [τ]κς καὶ θεηγόρων ἀνδρῶν φρονῶν ὡς ἀληθῶς [ὑπ....]ους καὶ λέγων "αὐτη ἄν εἴη, φησίν, ἄνθρωπον ἄγειν, τὸ πολυτροπώτατον τ[....] δὲ δι' ἀρετῆς δηλονότι καὶ τῆς πνευματικωτέρας ἀγωγῆς οὐ βίάζοντα, ἀλλὰ πείθαντα τοῦτο δ' ἄν εἴη λόγου συνδεδραμηκότων καὶ βίου ταῦτα γὰρ μετ' ἀλλήλων συνεζευγμένα πρὸς τὸ 2 πείθειν ἀνωσιμώτατα " ταύτην ἄρα τὴν ἐπιστήμην ἱκανὴν
  - βάλλοι βαδίως ὑμῖν τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ απουδαζομένου καβάλλοι βαδίως ὑμῖν τοῦ καλοῦ καὶ τοῦ απουδαζομένου καὶ

    λρώμενος, τὸν ἡγούμενον ζητητέον καὶ ἐκλεκτέον, δυνατὸν
    ἀμφότερα, βίον τε καὶ λόγον, ὡς ἄν τῷ μὸν εἰς διδασκαλίαν
    κρώμενος, τὸν ἡγούμενον ὑς ἀν τῷ μὸν εἰς διδασκαλίαν
    κρώμενος, τὸν ὁς καράδειγμα προτιθέμενος, ζῆλον ἐμ-
  - 3 τατυγχάνοι· την γ[άρ] τοῦ ὑμετέρου καθηγεμόνος ζήτησίν τε καὶ ἐκλογήν, ὑμῖν καὶ οὐκ ἄλλοις ἐπιτρέπει ἡ β[ασιλεία]
  - 4 μου. ἢν δὴ καὶ ποιήσετε οὕτως παρὰ τοῦ θεόθεν εὐσεβῶς τὰ τῆς βασιλείας διέπειν λαχόντος κληρονόμου καὶ διαδόχου τῆς βασιλείας μου, ὑμῶν δὲ ἐφόρου, τὸ...

RELIQUA NON EXARAVIT LIBRARIUS.

### Автобіографія, императора Миханда Цалеолога, и, отрывовъ изъ устава, даннаго имъ монастырю св. Димитрія.

- I.. Господи Боже мой, прославлю Тя. Воть когда прилично
- 2. парекому мосму величеству, воспользоваться возвышениями словами Исаін: Господи, Бомсе мой, воспою имя: Тера, яко сотвориль вси. на. мий. чудная драга. 1), яко, созвежичиль вси, милость
- З. Тесто на рабо. Тесеме и умножних еси медроты. Теся. Что бо. Владыко, изъ содъянных на мей Теснию благо-
- 4. утробіємъ не превосходить и самый расумъ дивникъв Какъ бы для того, чтобы почтить меня при самонъ мосять появления на свёть, Ты творишь меня изъ несущаго собственными своими руками и творишь по образу Твоему и но подобію, вложивши въ меня вирстъ съ душею, слово и унъ, изобрётатель всего прекраснаго и руководитель къ нознанію
- б.. Тебя: украизень свободникь произволеніемь и повелаваень начальствовать надь всемь, что только есть на вещь, сдалавъ меня повелителемь, по природа и образовань человака
- 6. во истину по нодражанію. Тебъ единому, Богу и Владыкъ. Но это—общее благодъяніе всему, роду, человъческому: всяній во всемь этомь участвуеть, и всякій, за все этом, если
- только онъ понимающій и благоныслящій человінь, призна-7. телень Тебі и прославляєть Создавшаго. Что же касается въ частности того, что я имію сравнительно съ другим,

<sup>1)</sup> Meain XXV, 1.

- благодаря Твоему промышленію; то скорте кто-либо изочтетт 1) песокт морской и домеденыя капли, чтить пере-
- 8. чтеть все это. Въ самомъ дёлё, однихъ изъ людей украшаеть знатность рода; другіе величаются богатствомъ; третьи служать предметомъ удивленія за то, что произвели на свёть благородныхъ дётей; иные за то, что им'ёли силу у царей;
- 9. еще иныхъ прославили военные подвиги и трофен. Но одни обладають однить какить либо изъ этихъ прениуществъ; другіе пожалуй и изекслькими; что же касается женя (почему мив не сказать правды и притомъ всемъ известной? И темъ белье, что, не распространяясь много объ этомъ, не чванясь и не выставлян себя, не по человъку, а въ Госпедъ незагая пехвальбу, я не скрываю величій Вожімъ и разскавиваю не въ собственную похвалу, а во славу Создавшаго),
- 10. новторяю, что касается меня, то, все, чемъ только ктолибо могь бы величаться, Богь собраль для меня какъ-бы нарочито все вивств.
- П. Начать съ моихъ родителей. Отецъ возводитъ родъ своихъ предковъ къ царицанъ и царскинъ затъямъ; а (матъ) къ саминъ царинъ, такъ что Вогъ издалека подготовлялъ для меня и знаменитостъ по роду (фамили) и основу имиъщней.
- 2. власти. Относительно рода Палеологов, моего отновскаго рода (оставляю ужь въ сторонь материнскій лино царскій), если бы кто-либо вздумаль проследить издревле начавшуюся знатность его, знатность съ теченіемъ времени все болье и болье возраставшую, такъ какъ (каждый) отецъ передаваль ее своимъ дътямъ значительно увеличенного сравнительно съ
  - 3. темъ, какою самъ получиль ее (отъ своего отца); равно какъ и то, какъ представители этого рода вивств съ дольнимъ благополучіемъ, прилагали попеченіе и о томъ, какъ жить для Бога; откуда вышло и то, что они сделались соучаст-

<sup>1)</sup> Cmpax. I, 2.

- никами сопровенной вз Немз экизни 1), отсылаемъ къ сло-
- 4. вамъ ученыхъ и лътописнымъ внигамъ: въ этихъ произведеміяхъ записано не только то, какіе они получали чины и мочести, какъ раздъляли съ державными труди правленія, какъ были осипаемы большими богатствами, какими оми явля-
- 5. лись вожнами и полководцами и героями на войнъ, но заключаются поучительныя указанія и на сооруженія божественныхъ домовъ (храмовъ), священныхъ обителей и учрежденій, на помертвованія имъній, на заботливость о бъдныхъ, на
- 6. понеченіе о ненощнихъ, на воддержку нуждающихся всякаго рода, равно какъ и на то, какой они своими благочестивими дізлами приносили плодъ Богу, съ одной стороны провозвіщая ими Подателя, съ другой пріобрітая посредствонъ скоропреходящихъ и тлічныхъ благь блага небесныя.
- Итакъ этой знатности, сильно подвинувщейся внередъ, какъ свазано, благодаря приращеніямъ, которыя каждинъ делались къ получаемому но наследству, равно какъ и благочестія сделались наследниками мой длядъ, ослимій дука,
  - 2. и ной отець, велькій доместика. Сполько у нихъ было надежды на Вога и любви, сколько знаменитости и славы и во всень успеха, хотя обо всень этомъ и нельзя читать въ
- 3. письмени, но, върожено, много още осталось въ живниъ такихъ, которые видъли все это собственными плавами, и много такихъ, которые слышали объ этомъ отъ видъвшихъ, такъ
- 4. что слова (наши) объ этомъ не бездовазательны, впрочемъ они здась высманиваются инмоходомъ: ибо намъ нужды распространяться о всахъ этихъ предметахъ и если я вспомниль объ этомъ во свидательство благоданий Вожихъ къ намъ наначала и до сихъ поръ, то не изъ самеуслаждения какоголибо, и не радв квастовства и чванства.
- IV. А сколько самъ я проуспълъ, принявши этогъ прекрасный



<sup>1)</sup> Kozoc. III, 3.

и великій мребій (это—Твой дарь, Владико Боже, и Твоей благости, а не оть наст!). Повторяю, сканею сань я пре[2 устіль, объ этонь вопіють санн (мон) діля: Не успіль я още выйти вполив и изъ дітскаго восресть, какъ (мой) дядя (это быль присноманятний въ царахъ Ложно, велиши пеня вы царскія налачы, воспитывань и ростиль неми тщательно, какъ снеего родняго; ревную во несть, что касается воспи-

З. танія и науки, бить для моня нёжнёю сакого осца... Инвлекъ им яг пользу изъ респланеній его: неликой: инсене и залвиль ли себя: учениковъ доотойных учичени, нусть свяжуть объ

4: этонъ другіє: А я яниь только вишель въ отроки: и сдіжися скотобень носить оружіє, принцив биль санить ниъ приподнення для компиденній, чтобе: не: скинть, биль предночиень тінв, поторые за много літь ранвию: винись за

Б. это ділю, и било послено на это: И: (вотв) страны, лежащіл на эспату: сопица, увиділи пой побіжданщить съ Вожівії пемощью. (вез): затрудненія: и предитогнін, побіждайщить и падеждін последните: (менл): цари;: пою не было ничего достойнаро: слука и прідтиваю, чего не слишаль би

С. тогда о нашинь ділакь царь. Вслідствіе этого, какь бы усиливає свою любовь и мелаю со всіль оторонь привазать насть къ себі, теотоше номив діластен, видания: за меня . свою назманниці, которую любить викъ редную дочь, ту саную, что сділалась настрью номіь ділей, парей.

У. Отсида снова конандованія, снова бачты и снова, при момощи Бежіей, им оказадить счасимнения и бангоувийшни2. им во всемь. Конда мий моручено было весли вейну и съ ланиментелеми, нетерыхъ на свою біду стереть въ себі мароменующей градь, и ногда а раскинуть двгерь на азіамскоми берегу герода, то, не могу сказать, де какого крайняго затрудненія мих довель кри осдійствія Бежіень, отрівнявая со всіхъ сторонь отступленія, отражая нападенія и 3. пресікая подвозь жизненныхъ припасовъ. Но все это было,

HORR OHE CHIE BY MURRICY: (BO BOO STO BROKE) MIN BOOKOHUJU ome cares 63 cares 1). Her bounkerd hoctorhio arianch вее большими: и большими: это Богь воль насъ внородъ по-4. средствомъ самаро благоскиомнаго содийствія. А нотомъ когда ромойская доржава порошле им със сыну. И когда и намъ наряду со многими другими, искущенными стръдами зависти, принцось подверенуться тому же искушения; то и топда какимь чудеснимь образомъ Вовъ хранить насъ невредимыми, и Бі. вань изводими изватого солобленія, на ципоти<sup>2</sup>). Говоря вратко, спасаеть вы персань; здёсь поддерживаеть руку decuyo moro w so cacrow mpiemaems mena. 3). II. теперь nomino chia canhibate, rabe one: (hepch) bochèbaiote coeboñ строй, стренительный напислы, и рукопалиный бой и великій трофей надъ жассанетами въ то вреил, какъ они казались ненобъдинымы, трофей, который не мы, а Бегь чрезь насъ 6. воздвить въ сановъ центръ Персия. Посла этого: шлются намъ отъ царя посольства и грамоты, пригланаловія воз-7. вразинься, въ своему илемене и въ спочество. (Убраденний нин, а дъйствительно и возвратився, благоовлоню принятий Canhel Morens, Rans H He Shad- Tro, Taki kari off shall, что холо я теновы быль и среди персосы, но душего съ

8. нашими). Не такъ какъ цвы настоящаго слова другая и ене давно отренится къ ней, то все это нужна оставить въ сторожъ.

никъ и съ ромении (что било и върво, Богъ тому свидътекь), благосклонно принятий и членами синклита и всъми

VI. А пакъ скоре ин возвращаемся къ ней, то принципа, услошите и посъм сама, сем болщися Бога, слика сотори думи моей 1). Ибо врась веркъ Его иногихъ и ведикихъ

<sup>1) 2</sup> Kopene. III, 18.

<sup>2)</sup> Hear. XVII, 19. 20.

<sup>2)</sup> Rear. LXXII, 23. 24.

<sup>4)</sup> Hear. LXV, 16.

- благодвяній; здёсь завершеніе заступленій; здёсь золотой вё-2. нець предшествовавшихь благь. Итакъ что случилось? Чрезъ небольшой промежутокъ времени преставляется самодержецъ Осодоръ, достойной кончиной завершивъ живнь. А я? (О, кто нвречеть величе чудесь Твоихъ, Господи! Кто возълого-Aems cumi Teon; chimanti comeopums xeami Teon!  $^1$ )). A 3. возвожусь Тобою въ царя народа Твоего. Это до того ясно, что трудно желать более ясныхь и очеведныхь доказательствь. Ибо не иногочисленная, повсюду собранная и вооруженная рать посадила насъ на голови ромеевъ, ни слово, растворенное убъдительностью для ушей толин, будь то лично чрезъ нась или чрезъ опытныхъ радвльцевъ, и манившее великими надеждами, убъдило ихъ ввъриться намъ. Нетъ, Тооя десница  $\Gamma$ осподи, сотвори силу, десница  $\Gamma$  воя вознесе мя  $^{2}$ ); н сталь я господиномъ всахъ, не убъдивши ихъ, а убъжденный ими къ тому; самъ будучи принужденъ, а не пола-
- VII. Все досель скасанное, сказано какъ-бы для образца и притомъ изъ иногаго макое, и все это было устроено лакъ отъ
- 2. Бога. А то, что случниесь после сого, то, я думаю, трудно онно он описать и многимъ по множеству победъ. Ибо о Тебть Бого нашем сотворихом силы, и Ты Сам уни-
- 3. чимсиль ораги наша 3). Победить я и въ Осссами, находясь още въ преддверін власти, съ давнить теть отложившихся отъ роиейской власти ромессь, гораздо враждебнее,
  - 4. ченъ прирожденние враги, относившихся къ нашинъ деланъ. Вибсте съ нини победилъ и ихъ совзниковъ, вибсте съ ихъ стратегонъ князенъ Ахайскинъ. Какихъ же ето совянковъ? Нъмцесъ, сицилищесъ, итальяниесъ и техъ—которие приши изъ Апуліи, и техъ, что изъ Япилъ и Бриндизи, и

гая никому принужденія.

<sup>1)</sup> IIcaz. CV, 2. 3.

<sup>3)</sup> Hear. CXVII, 15. 16.

<sup>3)</sup> Hear. LIX, 14; CVII, 14.

техъ, что изъ Беотии, и Евбеи, и Аттики, и Пелопожеза, не столько ради союзничества явившихся биться вивсть сь ними, сколько ради собственной керысти и потому, что 5. надъямись сдълаться господажи здъннихъ дълъ. Ихъ было очень иного, такъ что трудно и сосчитать; а ихъ сила пре-BOCKOZEIA E HEE MHOTOTHCHOHHOOTE; BEING MC BOOTO STOTO была ихъ кичливость, вадибиность и хвастивая дерессть и 6. ихъ застарилое къ намъ перасположение и ненависть. И какъ побъдиль ихъ, прежде чень ихъ затиать въ темницы, деранувъ о Тебъ наръ моемъ и Богъ сдълать на нехъ нападенів. И подчинить своей власти войскомъ Акарманію и Этомю, покориль также себь местности, лежания при Крисейскома замию равно канъ и оба Энира; овивдъть и малирівцами; проникъ и до Эпидамия; прещель вдоль и попе-7. регь всю Фомику; опустопивь и страну Левадійскую, добралов и до Кадмен: и въ Аттикъ наши сили располаганесь какъ въ своей собственной страни; процель я Мегару н Портмост, пробржать и вось Пелопонест, одно опустошая, другое подчиняя себь; и остатки тамошней тиранніи ' т. о. техъ, которые небежали войны съ римлянами, а вивств Съ темъ и рученкъ и ножникъ оковъ, заставель ливсто на-8. терика по неволь избрать своимъ жилищемъ мере. Да, нного въ то время дель совершила чревъ насъ десница Все-BHIURRIO, W BL GARRICKHYE MEGTANE H RE ADVINEE: HO & AVNAD 9. все это вивств оставить; но сдвижи тогда противь насъ понитку в находящісся въ Евронъ мизы; сдвала ганже понитку и скиом: первие (нивие въ нисъ своихъ) союзниковы и помощниковь и однить словомь спасителей, а последніе напротивъ (своихъ) побъдителей, сокрупителей и губи-10. телей. Сделали нопитку и персы, которые въ то кремя, какъ взоры наши были обращены на западъ, не разсудили оставаться въ поков, а напротивъ сочли это время благопріят-

нымъ для своихъ целей и добились того, что мы ихъ раз-

- били на голову, наложили окови и злихъ злъ лицили жизни). 1:1. Но и на этомъ невъзя остававливаться, — а необходимо повстадующему и притомъ тамому,. чего инкакъ невъзя обойти воспоменаніемъ.
- VIII. Константиноволь, этога акроновь вседенной, карсивенная отоянца ромесов, бившки подз латиминали, единалась, по Вежію совеновенію, снова неда ромения,—это даль иль Богь
  - 21. чреть насъ. Тъ, которые бринсь за это діло прещде насъ, котя брались за него не беть белгоредной добиссти, и инъя въ своенъ распераменія не неопичное на воемнога испусствъ войско, приходали ит инкан, что сви стріляють въ небо и
  - 3. берутск: за дело невознешное. И когди ист окрестние народи вибого того, чтоби придти от сего вы страхъ и жить спокойно, зивя, что это было делонъ не человеческой руки, а божественнато когущеских устроеність, — были коражени за-
  - 4\ вистью и пришля ва движеніе; то сразившись съ одними изъ нахъ, виение съ перссаем близь Карім и источниковъ Месибра и съпой: Фрими, петому лишь им на предали всёхъ этихъ висскитовъ констиону истребленію, что рашили нъко-
  - Б. торых выстранения среднять светии рабани. Съ другой стороны и болееролее, неторые за то, что ны ихъ свесля, вездали наих неблагодирностью, и открыти массолоном свебодный проходъ для вторженія нь нашу бракоо, мале того даже понотали ниъ въ намаденія, спуста пъскально дней седмери-
  - С. цею во лоно нас воздажаме. 1). Мін проговли хозяйнинавшій их нери ниратеній флоть, намания на Эгейскомы морй на тріпры, которыю оне (пирати) за ніскольно літь предъ тінъ здісь занеси, и тімь съ сдоой етороны ми: освобедили отъ тарашіи сотроны, находившісся нодъ ихъ тирашіей, съ другой насвающимь но тому норю: обенщенили безомасность.

<sup>4) 7 347 00</sup> 

Digitized by Google

Есбею, располагавшую больною сухопутною и морскою силою, покорили есю за исключениемъ весьма невначительной части: и себефекія трінры, соспавлявнія въ общей сложности гро-мадинії флеть, вы въ блистельномъ морскомъ сраженіи побіджли всів, кром'ї одной, которая послужила в'ястищею по-раженія.

- IX. А короля живнийскию, который быль обладателень и противоположнаго Симпий патерина, рявно жакъ и части Итамін, протиранцейся отъ Бриндизи до Пустіи и Флоренціи
  - 2. И саной Летуріи, который интался обладёнь и адлинскими странеми, вступиль въ соглащение съ латиманами, жившини въ Есбет, равно какъ и съ тъин, которые жили въ Сиссет, взяль подъ свою руку и остатки рода (латинскаго) въ Пелопонееть, и возни жин расперядился но кос-какъ и
  - З. не небрежно и ве съ ничтожной силой; дважды и трижды посланных имъ повсюду въ Элгаду, равно какъ и тъхъ, къ послу они били посланы, всъхъ ватъстъ заы небъдили въ Есбею, гдъ они имъли поручение отъ посланнато утвердиться,
  - 4. чтобы сивсти отъ мась Есбею. Победили им и въ Пелопонето иногократно потенияхъ опладеть Пелопонетом: и
    архонтовь Омез и Есбеи, прибыванихъ съ тою же целію со
    вобин свеини силани, победиль одинь отрядъ нашей порской силы, выхадившись на берегъ и давши сраженіе коннице, такъ что ито изъ нихъ умеръ, а кто ударился въ
    бетство, не не избежаль таки того, что быль схваченъ и
  - 5. приведенъ къ намъ. При содъйствіи Божісмъ мы сокрушили и ту силу вышервченнаго короля, которая надвинулась на илирійцею, — силу, имівшую въ помыслахъ не то только, чтобы соединиться съ тіми, съ которыми соединились, но и въ десямь разъ болье достаточную, чтобы быть въ состояніи
  - 6. получить мобъду. Но эта сила была разбита блисъ берега, другую гораздо большую этой и блистательнъйшую Богъ по-
  - 7. биль и предаль въ наши руки въ самомъ центръ страны.

Ибо еще съ большинъ ожесточеніемъ король варвара, встуная въ борьбу съ нами и считая всякую вражду, какую кто либо имълъ къ другому, начтожнёе той, которую самъ онъ обваруживаль къ намъ, не только не унимался, поражаемый при каждомъ нападеніи, но и дізался раздражительнёе отъ постоянныхъ несчастій, и новыя присланныя имъ войска превосходили первыя: какъ будто Богъ началкиваль его на по-

- 8. савдній ударь. Посему и посавднее прислать сюда войско, самое блестащее по количеству мужей и боевых судовь, по избытку принасовь, по обилію пошадей и оружія, и по всёмь
- 9. военных приготовления. Снабженное до преизбытка всыть, ево отправляется на море на разстояние дневнаго плаванія, пристаеть къ находящемуся здысь городу роместь и, высадившись и обложивши городъ, осаждаеть его, и не прежде снимаеть осаду, какъ Вогь въ свою очередь осадиль его и
- 10. предаль наиз. Такъ-то оно пострадало. А сищилиймы, отнесщись съ презраниять къ остальной его силъ, какъ ничтожной, держвули ноднять оружие и освободиться отъ рабства, такъ что если я скажу, что свободу, которую уготоваль имъ Вегъ, уготоваль чрезъ насъ, то скажу изчто согласное съ
- 11. истиной. А если бы я сталь перечислять другія нобівды, которыя послів упомянутыхь вы ееропейской Мизіи нады болгарами и триваллами, а вы Азіи нады персами, и приторы нады тіми и другими иного разы одержали, то объемы слова быль бы гораздо общирніве, чімь это требуется настоящей его цілію.
  - X. Всемъ этимъ и многить тому нодобнымъ Вогъ порадовалъ мою жизнь; даровалъ мив и благочадіе, предметь, превы-
  - 2. шающій всякую молитву всёхъ людей: цари бо изыдоша изъ мене 1). И ныні, о Воже ной! зрю сына царя и того, кто изъ него, тоже царя, съдящихъ на престоль мо-

<sup>1)</sup> But. XVII, 6.

- 3. емт 1): перваго ужъ героя и тріумфатора, не щадящаго и жизни своей для спасенія народа Твоего (что составляеть главную паль и моихъ желаній) и всецало преданнаго забо-
- 4. тамъ, понеченіямъ и трудамъ объ этомъ; втораго, подающаго не малыя надежды на то, что и онъ немного спустя выступить на то же.
- XI. Таковы знаменія великато ко мив Божія милосордія, явменныя на мив по молитвамь и другихъ святыхъ и предстателей монхъ, особенно же но молитвамъ великаго моего
  - 2. поборника, муроточиваго разумъю Димитерія, который быль всегда готовымъ ходатаемъ монмъ предъ Богомъ, котораго знаю за заступника моего предъ Богомъ изстари и до настоящаго времени, ограждающимъ и жизнь мою и царство и
  - 3. явно дарующаго инъ благодать свою; ибо нътъ почти ни одного изъ дълъ моего царскаго ведичества, и особенно изъ тъхъ, что были общеполезными и истинно царскими, въ которыхъ бы, . будучи призванъ, онъ тотчасъ же не далъ бы почувствовать
  - 4. своего присутствія осявательной помощью. Хотя память и благодареніе за эти иногія и великія заступленія постоянно
  - 5. у насъ совершается Христову мученику; но нужно и на дълъ

    звиться благодарныть и удостовърить, какую въ глубинъ
  - 6. сердца питаемъ мы любовь къ божественному Динитрію; и въ то же время чрезъ него, какъ ходатайства, такъ и благодареніе дъломъ ез плодз принести Богу 2); поелику въ концъ концевъ къ Нему возводится честь всего, чъмъ кто либо почтилъ бы Его рабовъ.
- XII. И такъ въ старме годы блаженной памяти Георгій Палеолог, человъкъ знаменитый и огнепальный по своему благочестию и божественной любви, знаменитый и по своему разуму, и мужеству и военной опытности, какъ это показали

.27

T. E

11:

1, 1,

Li

13.5

: 1

Ι.

1.

ī

ξ...

,,

í:

<sup>1)</sup> Hear. CXXI, 11.

<sup>2)</sup> Pana. VII, 4.

бывшія въ то время битвы и конандованія; знаменитый и мочестями, полученными миъ за это отъ царя и преизбыт-

- 2. комъ сели; и такъ сей (знаменитий мумъ) нетимися воздвитнуть съ самихъ основаній божественный домъ и святнище
- 3. во ини сего Христова мученина внутри жарствующаго града (ибо муроточнений быль фанильных патрожеть дома Па-
- 4. леологов); а матинских тиранніх вы противоположность тому, наять онъ воздвитнушь, обратика «все ото мы прахъ и менень, такъ что една пожно было зап'ятить лишь сибин сл'яды
- 5. чего, что туть прежде было: царское нее величество благодатів Бежіей и содъйствічнь бомественнаго нучення Димитрія возстановняю все это падімее и распоменное щедрев руков
- 6. и имдивеніемъ, и привело въ мервоначальное благолівніе, учредило испастирь и носешило монаховъ для благоугожденія Вогу; посвятило имъ стяжанія, присоединило и источники доходовъ, чтобы они имъли изъ чего расходовать и удов-
- 7. летворять всё телесныя нужды, пополняя чрезъ сіе следующее, какъ самое блатословное: и мученику носвящая любовь (что переве всего и побудняю царское мое величество на ето), и покойнаго житгора и предка намето померишую уже у людей на-
- 8. иять возобновдяя, и—скажу ужь и третье—учреждаеть новый царсное ное величество ионастирь и для того, чтобы, поелику иногіе будуть вести нь нешь добродітельную жизнь и тімь благоугождать Вогу, иніть за себя тімь больше молитвен-
- 9. никовъ, тъпъ больше за это и изды, больше и возданія. Ибо если напочешій чашею студеной воды не почубита мяды своєя 1), какъ изрекли неложныя уста ноего Бога и Спасителя, то доставленіе возможности возлюбившимъ подвижническое жительство благоугождать Богу и подготовленіе имъ всего, необходимаго къ тому, чтобы они погли легко выполнять свое произволеніе, развѣ можеть остаться безъ издо-

<sup>1)</sup> Mare. X, 42.

- возданнія у Того, Кто сказаль, что весь мірь недостоинь
- 10. единой человъческой души 1)? Воть почему царское мое вели-
- 11. чество воздвигло это святилище Богу и мученику Его Димитрію. И да послужить оно по молитвамъ добропобъднаго (мученика) расмъ, обладающимъ, въ лицъ своихъ монаховъ, какъ-бы въчно цвътущими и дорогими растеніями, ежедневно прино-
  - 12. сящими обильные плоды добродътели, во славу единаго Бога, во славу великомученика, въ честь котораго оно именуется,
- 13. и во очищеніе многихъ моихъ прегрішеній: поелику и мнъ, какъ человіку съ крайне неустойчивой и измінчивой природой, свойственно было грішить.
- XIII. Такъ какъ мое царское величество искренно исповъдало (все, до него относящееся) и торжественно и по въръ своихъ силъ сотворило память о Божіевъ къ нему человъколюбін;
  - 2. то нора ужъ приступить и къ своей цели. А цель моя состоить въ томъ, чтобы для воздвигнутаго иной въ Константинополъ монастыря во имя божественнаго мученика
  - 3. Димитрія, надать уставный распорядока, по которому вы и инвющіє послів вась проходить въ нень подвижническое поприще будете жить и управлять Вашини, т. е. мона-
  - 4. стырскими дълами и имуществомъ. Но прежде чъмъ приступить въ начертанию сего устава мое царское величество считаетъ нужнымъ, чтобы всъмъ было въдомо и твердо, разъяснить то, что съ монастыремъ пресловутаго въ мученикахъ Димитрія мною соединяется и дълается единымъ (по причинъ, о которой будетъ сказано послъ) и находя-
  - 5. щійся въ Азіи величайшій и честный понастирь Келливаровз, который съ древнихъ временъ построенъ и почтенъ во имя пречистой Богоматери (такъ называемой) Нерукотво-
  - 6. ренной; и по соединени весь переселяется и переводится въ этотъ, съ согласія на то и даже по просьбе къ нашему цар-

Mare. XVI, 26.
 «XPHOT. ЧТЕН.», № 11—12, 1885 г.

- скому величеству всёхъ, находящихся въ *Келамесрах*ъ мона-7. ховъ, не только не безъ соизволенія на это и нашего царскаго величества, но и при сильномъ поощреніи такого дёянія между монастырями и соединенія по той причинъ, чтобы
- 8. келливаринцамъ, живущинъ на пограничной чертъ ромейскихъ предъловъ и подверженнынъ всънъ варварскинъ набъгамъ, не потериътъ между прочими (невзгодами) и чего либо
- 9. возмутительнаго и крайне опаснаго. Вследствіе этого монастырь *Келливаров*ь и находящійся въ *Константинополь* монастырь великомученика *Димитрія* отныть и на всв грядущія времена будуть не двумя различными монастырями, а
- 10. составять одинь и тоть же; даже и въ тоиъ случав, если бы *Келливары* очутились въ самонь центре ромейской державы вследствие прогнания облежащихъ враговъ на крайніе пределы земли предстательствонъ пречистой моей *Богоматери*, оба монастыря не должны быть разлучаемы и разделяюмы.
- XIV. Въ силу этого мое царское величество напередъ объявляетъ и указиваетъ, что подлежащий мой уставъ, долженъ считаться уставонъ для обоихъ нонастирей, какъ бы въ дъйствительности они составляли одинъ нонастирь и дъйствио его одинаково подлежатъ какъ святодимитриевцы такъ
  - 2. и келливаринцы, такъ что ное царское величество желаеть и постановляеть, чтобы впредь ни первые безь вторых, ни вторые безь первыхъ не инслились, и чтобы не было между ними различія даже въ наименованіях; но чтобы каждый монахъ, будеть ли онъ жить въ Келливарахъ, или здёсь въ монастыре святаго Димитрія, въ одно и то же время считался и келливаринцемъ и святодимитріевщемъ, съ привъненіемъ къ нему безразлично наименованія
  - 3. того и другаго монастыря; чтобы всв дарованные имъ отъ моего царскаго величества движимыя и недвижимыя имущества были общими, и не такъ, чтобы одно считалось при-

- надлежащимъ Келливарамъ, а другое монастирю св. Димитрія, но чтоби все считалось собственностью *Келливаров*я и все
- 4. собственностью монастыря св. Димитрія. И игумено пусть будеть одинъ въ обоихъ монастыряхъ и предстоятельствуеть надъ обоими, какъ надъ однимъ; и будеть именоваться онъ и игуменомъ Келливарово и подписываться, гдё это нужно, и игуменомъ монастыря св. Димитрія такимъ же точно образомъ и подписываться, пользуясь наименованіемъ того или другаго монастыря, или обоихъ вийств, какъ ногда ему
- 5. будеть угодно. Посему и импьющій быть изложенным уставт свой мое царское величество ділаеть общить для этихъ монастырей, и хотя бы въ немъ упоминалось имя одного котораго нибудь монастыря, напримітрь св. Димитрія, но цостановляемое, какъ бы для него одного, будеть примінять къ себі и соблюдать во всей точности и монастырь Келливарова, какъ не представляющій собою чего либо отличнаго
- 6. отъ него; и да соблюдается (все) это у васъ, съ возможной точностію къ взаимной выгоде техъ и другихъ, и никемъ
- 7. и ни въ какомъ случав не пренебрегается, чтобы и вамъ чистыми и непреткновенными предстать предз велиним судищемъ Христовымъ 1), а чрезъ васъ и нашему царскому величеству имъть право на такое же предстате и на участе
- 8. въ вашихъ (небесныхъ) почестяхъ. И да будетъ такъ милосердіемъ великаго Бога и Спаса нашего, преклоняемаго на то молитвами преславной (и) пречистой Его матери и проліявшаго за Него собственную кровь Димитрія, которому реченный воздвигнутый моимъ парскимъ величествомъ монастырь вторично посвящается.
- XV. О томъ, что монастырь долженъ быть свободнымъ и самовластнымъ.
  - 1. Воздадите, говорить мой Христось, Кесарева Кеса-

<sup>1)</sup> Филип. I, 10. Pau. XIV, 40.

реви и Божія Болови <sup>1</sup>). Такъ и ное царское величество, поелику сіе свътлое святилище благодатів Вожіей содълано убъжищенъ для мужей, инфицихъ тщаніе отръшиться етъ дольнихъ и приявлиться къ единому Всемогущему, посвящаеть оное добро-

- 2. побъдному мученику Димитрію, в чрезъ него преподносить Богу. И такъ отсель сей монастырь будеть священнымь стяжаніемъ моего царскаго величества, такъ чтобы онъ быль сеободень оть всякаго дольняго рабства, имъя вадъ собой лишь Господа сущаго, и не признавая сущихъ на земль владыкъ, какъ самовластный относительно людей и самоправный и дол-
- 3. женствующій ни отъ кого не принимать ига необходимости. По сему никто да не налагаеть на него своего властительства; никто, кто только признаеть и трепещеть Бога, да не порабощаеть себь ни его самого, ни того, что ему принадлежить, ни другому кому либо да не подклочнеть и не подчиняеть, не присоединяеть и не пріобщаеть: ни мірскому какому либо лицу, ни духовному, ни честному монастырю, ни священному дому, ни страннопріниниць, ни богадъльнь,
- 4. ни вообще кому бы то ни было; но да остается онъ на всё времена само по себть, и да владычествуеть самъ надъсобою, и да управляеть какъ своими духовными, такъ и плотскими дёлами на основъ самоправности, не допуская никому изъ внёшнихъ входить, распоражаться, или судить, ни
- 5. самому селитейшему патріарху, какой въ то время будеть. И сей последній не будеть виёть здёсь никакой власти, не будеть входить въ монастирь для разбора какихъ либо его дёль и даже духовнихъ; но будеть инёть лишь подобающую.
- 6. ому любовь (т. е. возношение и возглашение его имени въсвященныхъ диптихахъ, что обязательно будетъ ему воз-
- 7. даваемо при всъхъ божественныхъ священнодъйствіяхъ). Для управленія же монастыремъ во всъхъ отношеніяхъ будетъ доста-

<sup>1)</sup> Mare. XXII, 21.

- точно мъстнаго игумена съ прочей братіей, которые будуть
- 8. руководиться въ своей дъятельности настоящими правилами моего царскаго устава, съ которымъ и будуть соображаться постоянно; но указаніямъ котораго будуть поступать и въ большомъ и маломъ, кеторому будутъ подчиняться хотящіе работать одному Богу, чтобы ихъ свобода сохранялась чистою
- 9. и нерушимою. Ибо воистину одно только подчинение и служение Богу, съ устранениемъ всякаго принуждения со стороны
- людей, дълаетъ вполнъ свободными посвящающихъ себя такому служенію. Любите и вы но всякое время такое служеніе, и являйтесь рабами Вожіими какъ по естеству, такъ и
- 11. по мысли и по всемъ движеніямъ произволенія. Столь свободнымъ и изъятымъ отъ порабощенія делаетъ мое царское величество устроенный имъ монастырь; и пусть онъ навсенда таковымъ останется, такъ чтобы никто не новущался на
- 12. его самовластіе. Если же кто и дерзнеть на это, подвергать проклятію таковаго не станеть мое царское величество, а напротивъ молится о томъ, чтобы всё люди оказались до-
- 13. стойными получить божественное человѣколюбіе. Но если мы щадимъ, то самъ онъ, кто-бы онъ ни быль (о если бы не было никого), будетъ подлежать осужденію богоборцевъ: и если ему это не страшно, то пусть дерзаеть, пусть налагаеть руки на святыню и противоборствуеть Богу, привлекая къ себъ и ръшаясь дълать его (монастырь) рабомъ.
- XVI. О монастырском попвиительство и кто надъ
  - 1. Для того, чтобы и другить способоть охранить монастырь отъ порабощения и отъ обидъ, не отказывается мое царское
  - 2. величество придумать и устроить для него и человъческое покровительство и попеченіе. Ибо если бы всё люди, какъ знающіе и призывающіе Бога, такъ и трепещущіе Бога, не дерзали ни на что, кромъ дозволеннаго имъ, то, можеть быть, было бы и излишне заботиться объ особой какой либо помощи

3. приношеніе Богу велческихъ: но поелику живущихъ по божественнымъ законамъ мало, а большинство живеть иначе,

ему съ нашей стороны, въ виду того, что онъ есть чистое

- то необходимо моему царскому величеству въ виду техъ, которые хотять поступать иначе, чемъ требуеть справедливость, приступить къ измишлению и къ измеканию и человеческой
- 4. помощи. Но кто изъ людей въ состояни оградить его отъ всякихъ обидъ? Конечно, никто кромъ царя, ибо его Богъ сдълалъ сильнъе всъхъ, поелику и надъ всъми поставилъ.
  - 5. Итакъ попечителенъ будетъ царъ, ограждая его державною рукою отъ всякаго вреда, и силу нъкую даруя монастырю для того, чтобы онъ могъ оградиться отъ вреда, паче же взаниъ оную давая Вогу, отъ котораго принялъдаже большую и еще получитъ, укъя изъ Вожьяго прино-
  - 6. *сить плодь Богу* 1). Впрочень и безь этого царь быль бы въ правъ заботиться объ немъ и охранять его по закону по-
  - 7. печительства: ибо если я по благоволенію Вожію, будучи царень, сдёлался его строителень; а онъ (будущій царь) сдёлань Вогонь нашинь преемниконь и наслёдниконь: то, вийстё со всёнь остальнымь, что оть нась унаслёдоваль, да наслёдуеть и право попеченія о монастырё и ктиторскаго распоряженія въ нень, и да предстательствуеть за него такь же
  - 8. точно, какъ и тотъ, кто воздвигъ его въ началъ; дабы и великаго въ подвижникахъ Христовихъ Димитрія, и во всемъ прочемъ, въ чемъ люди нуждаются и особенно царь, имътъ посредникомъ въ полученіи и ходатаемъ, и въ вражіихъ бра-
  - 9. нахъ поборниковъ: а въ самовъ Богѣ наградителя и воздаятеля, и другія желанія его исполняющаго и спасеніе души дарующаго, — что лучше всего другаго и желательнъе для человъка.

XVII. Но какъ обо всемъ другомъ, касающемся монастыря,

<sup>1)</sup> PEM. VII, 4. 5.

- мое царское величество считаеть нужнымъ сделать распоряженіе, такъ и о самомъ количестеть имеющихъ обитать въ
- 2. немъ. Ибо нельзя допускать скопленія здёсь монаховъ въ неопредёленномъ количестве, такъ какъ ничего хорошаго не выйдеть изъ того, что дёлается безпорядочно и небрежно,
- З. когда сегодия густо, а завтра пусто: но составъ братіи долженъ бить ограниченъ вакимъ дибо твердымъ числомъ для того, чтобы и благочиніе у нихъ во всемъ было и всятьдствіе благочинія все у нихъ благонолучно обстоядо; поелику что не опредъленно, то и не благообразно и отъ безпорядковъ вовсе не ограждено.
- 4. Посему въ этомъ монастиръ, какъ масномъ, мое царское величество опредъляетъ бить тридиати шести братіямъ
- 5. монахамъ, и этого числа никогда не преступать: изъ нихъ пятнадцать, знающіе грамоту и пініе, вийсто всякаго другаго служенія будуть заниматься совершеніемъ церковныхъ
- 6. чинопоследованій и будуть церковниками: а остальные, въ количестве деадщати одного, будуть служить плотскимъ нуждамъ и церковниковъ и своимъ собственнымъ, въ званіи гостинниковъ, келейниковъ и хлебопековъ, смотря по тому, кому какое дело укажетъ предстоятель; и такъ въ этомъ (монастырё) столько (монаховъ).
- 7. Въ принадлежащемъ ему метохъ въ *Опріват* (это монастырь, по древнему наименованію мъста называется *волювыма*, и почтемъ великимъ именемъ *Спасителя* моего Христа), — въ этомъ метохъ и въ его метохъ *Киріотисст*, мое парское ве-
- 8. личество опредъляеть быть двадцати четыреме понахань: семи церковникать, и изъ нихъ тремъ іереямъ, такъ чтобы двое въ монастыръ и одинъ въ метохъ литургисали: а семнадцати, въ качествъ служителей, отбывать всякую службу, какъ внутри, такъ и внъ (монастыря и метоха).
- 9. Въ метохъ называемомъ *Деспотовымъ*, потому что превожделънный брать нашего царскаго величества, всеблагополучнъй-

- шій покойный *деспот* кирь Іоання отдаль его въ даръ конастырю *Келливаров* въ поминовеніе родителей моего царскаго величества, а *келливаринцы* построили храмъ и монастырь на томъ мъстъ,—и такъ въ этомъ монастыръ и въ
- 10. его метох'в въ Флетрахъ, будеть девять монаховъ, изъ которнхъ іереевъ два: одинъ будеть и служить Матери Божіей въ метох'в Деспота, а другой великомученику Георию въ Флетрахъ.
- 11. Въ метохъ, находящемся въ *Цимпанъ*, будеть четыре монаха; изъ нихъ іерей одинъ.
- 12. Въ нетохъ святаго Геория Куперіота тоже четыре, іврей изъ нихъ одинъ.
- 13. Въ метохъ *Богослова*, находящемся внутри города *Вызіи* два монаха: изъ нихъ іерей одинъ.
- 14. И еще понахъ ісрей *один*ь въ метохъ *Макаріотиссы*, который находится около *Визіи*.
- 15. Въ метокъ Хинолакка два монака, изъ никъ iepeй одинъ.
- 16. И въ метохъ Ректора-шесть; изъ нихъ ісрей одинъ.
- 17. И въ истохъ Тими-шесть; изъ нихъ ісрей одинъ.
- 18. Въ метохъ *Патръ* (находится въ *Пилопиоіяхъ*), монаховъ *шесть*; іерей изъ нихъ одинъ.
- 19. Въ метокъ *Екзаптерию* въ *Прузп* монакъ ісрей одинъ.
  - 20. Въ метохъ святой Троицы въ Никев два монаха; изъ нихъ одинъ іерей.
- 21. Въ метокъ *Кавалы* около *Прувы мри* монаха; изъ нихъ іерей одинъ.
- 22. И въ истохъ Маникофача два ионаха; изъ нихъ ісрей одинъ.
- 23. Въ . . . у святаго *Николая четыре* понаха; изъ которыхъ одинъ ісрой.

- 24. Въ ..... у святаго *Богослова три* монаха, изъ которыхъ одинъ iepeй.
- 25. Въ метохъ близъ... Маніады два монаха; изъ нихъ іерей одинъ.
- 26. Вотъ всв (монахи) монастыря св. Димитрія или Келливаровъ (пусть говорится такъ вследствіе ихъ соединенія), которымъ постановляеть и определяеть быть мое царское величество: всехъ ихъ составится сто тридцать восемь, будуть они подчинены одному игумену (монастыря св. Димитрія или Келливаровъ) и руководствоваться (однимъ и темъ
- 27. же) уставомъ моего царскаго величества. Что онъ (монастырь св. Димитрія) соблюдаеть, то постановляется и для всёхъ, находящихся подъ нимъ (монастырей и монаховъ) малыхъ и большихъ, такъ что нужно прочитывать этотъ уставъ братіямъ метохистамъ, и стараться по нему всёмъ управлять.
- XVIII. Наукою наукъ каждый особую называетъ и опредвляетъ. А нъкто изъ блаженныхъ и богоносныхъ мужей мудрствуя какъ во истину... и говоря: "таковою наукою была бы, по его словамъ, наука руководить человъкомъ, по крайнему разнообразію... т. е. чрезъ добродътель и духовное руководство, такъ чтобы онъ не былъ принуждаемъ, а убъждаемъ: а это было бы, когда бы жизнь совпадала съ словомъ; ибо ихъ полная гармонія всего върнъе можетъ убъж-
  - 2. дать". Въ такой добродътели и притомъ въ дестаточныхъ разиврахъ будетъ нуждаться тотъ, кто имъетъ бить игуменомъ и руководить людей дебродътелью, такъ что такого и вамъ, братія, нужно искать и избирать игумена, сильнаго въ томъ и другомъ, т. е. и въ словъ и въ жизни, чтобы, пользуясь первымъ для ученія, а вторую предлагая для примъра, легко внушалъ бы вамъ ревность къ достиженію добра
  - 3. и цъли вашихъ усилій; ибо отысканіе и выборъ вашего игумена вамъ самимъ, а не другому кому вручаеть мое царское
  - 4. величество. Самый же выборь вы производите такимъ обра-

зомъ: у получившаго отъ Бога жребій благочестиво управиять д'влами царства, преемника и насл'вдника моего царскаго величества, а вашего попечителя...

Остальнаго переписчикь не дописаль.

Издаваемый нами памятникъ находится въ греческомъ рукописномъ сборникъ московской синодальной (бывшей патріаршей) библіотеки за № 363 по нынѣшнему каталогу (по каталогу Маттем СССС). Профессоръ Маттеи въ своемъ каталогъ ограничился самой коротенькой замѣткой 1) объ этомъ сборникъ потому, что подробное описаніе его онъ сдѣлалъ въ первомъ своемъ изданіи Новаго Завѣта (Riga, 1782 an.) именно въ предисловіи къ посланію ап. Павла къ римлянамъ (р. 257—262). Но въ этомъ подробномъ описаніи о нашемъ памятникъ совсѣмъ не упоминается. Это даетъ право предполагать, что въ составъ сборника его тогда совсѣмъ не было, и что онъ внесенъ уже послѣ г. Маттеи, но когда и къмъ неизвѣстно 2). Такимъ образомъ ни тъ учение, которые

<sup>1)</sup> Both oha буквально: Cod. in charta bombicina Sec. XIV, foliorum 460. Continet varios virorum libellos. In his etiam a fol. 117. ad 157. Pauli epistolam ad Romanos cum commentario Theophylacti. A principio scholiis Theophylacti multa aliorum, ut Photii et Oecumenii, admissa sunt. Diligenter eum recensui in prima mea N. Testamenti editione ad epistolam ad Romanos p. 257—262. Accurata codicum graecorum MSS bibliothecarum Mosquensium S. Synodinotitia et recensio Lipsiae 1805. p. 225.

<sup>3)</sup> Это впрочемъ не единственный случай. При своихъ занятихъ въ мо сковск. счеод. библ. рукописей инт не разъ случалось встрёчать въ развихъ сборникахъ статьи, не поименованныя въ каталогъ Маттеи, конечно потому, что ихъ тогда на лицо не было. Иногда вто обстоятельство замъчалось и оговаривалось и саминъ Маттеи (Exempli gratia vid. not. i. ad Cod. CCVIII) но чаще оставалось не замъченнымъ. Это значитъ, что при г. Маттеи составъ, по крайней мъръ, нъкоторыхъ греческихъ сборниковъ былъ не совсёмъ тотъ, который существуетъ въ настоящее время. Это между прочимъ нумно сказатъ и о сборникъ за М СССL (363). Въ настоящее время въ немъ находится 447 л., тогда какъ прочессоръ Маттеи насчитывалъ 460. Въ настоящій свой видъ сборняки приведены въ царствованіе императора Наколая I, по повельнію котораго были переплетены въ однообразные команые прочные переплеты, давшіе имъ твердую устойчивость. — По почерку и бумагъ нашъ памятникъ можетъ быть отнесенъ тоже къ ХІУ в., какъ в другіе, находящієся въ сборнивъ пемятники.

нивли подъ руками Notitia codicum, ни тв, которые знакомились съ содержаніемъ Cod CCCL по его описанію въ рижскомъ изданіи Новаго Завъта, не могли знать о существовании этого намятника. Отъ любовнательности же ученыхъ, имъвшихъ въ рукахъ самый сборникъ и даже долго работавшихъ надъ нимъ (какъ это мнъ положительно извъстно), нашъ памятникъ укрывало а) то, что на немъ нёть надписи (ахефалоч), б) что онъ начинается молитвою, в) писанъ связно и неразборчиво и г) чернила по мъстамъ сильно порыжели и бумага преимущественно въ конце рукописи отчасти протердась, отчасти проточена червяни, отъ чего иногія слова или совствить, ими на половину пропали. Значение вствить обстоятельствъ по отношению къ данному случаю инъ пришлось удостовърить собственнить опытомъ. Впервие я познакомился съ Cod. CCCL десять леть тому назадъ, тогда же я обратиль внимание и на этотъ памятникъ, занимающій въ немъ последнее место. Но не видя на немъ надписи, я по первымъ строкамъ молитвеннаго обращенія въ Вогу завлючиль, что нивю дело съ молитвою, предназначенною для церковнаго употребленія, и отказался отъ дальнъйшаго разсиотрънія и тъмъ охотнье, что мелко писанныя и тесно одна въ другой жавшіяся строки съ выцейтшими по инстань буквами разали глаза и отбивали всякую охоту продолжать чтеніе. Посяв этого перваго неудачнаго опита я однакожъ не опускаль изъ виду заинтересовавшаго меня памятника и при дальнъйшихъ своихъ работахъ надъ другими статьями сборника по временамъ повторявъ свой опить и надъ нимъ, но долго съ темъ же результатомъ, и въ виду этого результата намеревался уже совсъмъ отказаться отъ дальнъйшихъ попытокъ. Но когда я совсемъ было уже решиль разстаться и съ неизрестнымъ намятникомъ и съ сборникомъ (такъ какъ все остальное, меня интересовавшее, я изъ него уже извлекъ), миъ пришла счастливая мысль начать чтеніе загадочнаго памятника со второй страницы, на которой текстъ дучше сохранияся, и туть-то я увидьяь сь какинь любопытнымь документомъ я имъю дъло. Съ не малниъ трудомъ я снядъ съ Digitized by Google него копію и въ виду съ одной стороны его важности, а съ другой пенадежнаго состоянія его текста, который чревъ нѣсколько лѣтъ можетъ совершенно выцвѣсть и пропасть, рѣшился издать его въ свѣтъ. Замедленіе же въ исполненіи этого рѣшенія произошло отчасти отъ тѣхъ затрудненій, съ которыми вообще сопряжено ивданіе такого рода памятниковъ, отчасти отъ недостатка времени, почти всецѣло поглощаемаго другими моими занятіями. И тенерь онь не появился бы еще въ свѣтъ безъ любезнаго содѣйствія лицъ, имена которыхъ съ благодарностью будуть названы ниже.

Авторомъ издаваемаго памятника былъ византійскій императоръ Михаилъ VIII Палеологь (1259—1282), основатель династім Палеологовъ. Это одно уже придаеть нашему памятнику особий интересь. Судя по господствующему въ немъ тону, можно съ большою въроятностью предполагать, что онъ собственноручно написанъ, или по крайней мъръ продиктованъ саминъ императоромъ. Это предположение косвенно подтверждается тъмъ а) что Михаилъ Палеологъ былъ человъкъ по своему времени оченъ образованний и б) что свободное отъ другихъ дълъ время особенно подъ старость любилъ посвящать литературнымъ занятіямъ 1) по примъру многихъ другихъ византійскихъ царей.

Время написанія памятника можеть быть довольно точно определено на основаніи дапныхъ, имъ саминъ доставляємыхъ. Императоръ говорить въ немъ о своемъ сынъ и наслъдникъ Андроникъ, какъ

<sup>1)</sup> Современниъ Механла Палеолога, діаконъ великой Константивополь ской цериви, Өеодоръ Метохитъ свидѣтельствуетъ, что Миханлъ подъ конецъ мизии между прочинъ составилъ каноны главнѣйшинъ мучениканъ по какой то особой стихотворной схемъ: пері пе де та телеотаїа тіїє βιωτίїς парахлутурівє ύπὲρ αὐτοῦ κανόνας άριστα ἐμμελεῖς πρὸς τοῦς τῶν μαρτύρων ἐξόχες συντεθεικώς, οὐν ἐστιν εἰπεῖν ὁποῖον ἐκείνφ προσεμαρτύρει διὰ τούτων τὸ εὐσεβὲς, οἶον τὸ τῆς περὶ θεοῦ δόξης πάγιον καὶ ὀρθὸν, καὶ δσον καὶ ἡλίκον τὸ τῆς γνώμης ἰθυτενὲς, καὶ φιλόθεον ῶν ἔνα τῶν πάντων ἀκροτελεύτιον, ἀυταῖς τυγχάνει σχεδιάσας ταῖς ἀκροτελεύτιος ἐκείνε τῶν ἡμερῶν, τῆς αὐτῆς ὄντα συμφωνίας τοῖς προτέροις, καὶ αὐτὰ προσφθεγγόμενον. Georgii Metochitae Historiae dogmaticae lib. 1. cap. 80. p. 106. Patrum nova bibliotheca t. VIII. Romae. 1871. Сохранилесь ли вти каноны до настоящаго времени, мы не виаємъ.

совершенно уже взрословъ человъкъ, и о своемъ внукъ Михаилъ, какъ нодросткъ. Между тъмъ относительно нерваго извъстно, что онъ родился въ 1258 г., сочетался браконъ со своей первой супругой Анной, дечерью Паннонскаго короля, въ 1272 г., вступиль на престоль по смерти своего отца въ декабръ 1282 г. имъя отъ роду 24 года 1). Последній родился не ражее 1273 г. и въ годъ кончины деда могь иметь около 8 или 9 леть. Все эти данныя ведуть къ последникь годамъ жизни Михаила Палеолога. Самымъ же рышительнымь образомь къ этимъ годамъ и даже прямо къ последнему году ведеть упоминание о результатахъ борьбы императора съ Карломъ Анжуйскимъ для сицилійцевъ. Результатомъ этой борьбы было сверженіе сицилійцами ига французовъ въ началь 1282 г. (сицилійскія вечерни 30 марта 1282 г). Правда, во время Сицинійскихъ вечеренъ положено было лишь начало освобожденію Сициліи отъ французскаго ига, действительное же освобожденіе совершилось нъсколькими годами повже, но Михаиль по своимъ отношеніямъ въ Карму Анжуйскому мегко могь принять начальный моменть за окончательный. Такимъ образомъ на основаніи данныхъ, представляемыхъ саминъ разспатриваемынъ паиятникомъ, мы должны отнести составление его ко второй половинъ 1282 г.

Помимо личности автора интересъ, возбуждаемый нашимъ памятникомъ, обусловливается самымъ его содержаніемъ. Разсматриваемый со стороны содержанія, онъ распадается на двё части: въ нервой излагается автобіографія автора, во второй уставъ, имъ составленный для монастыря св. великомученика Димитрія Муроточиваго въ Константинополів. Въ предначертаніяхъ автора главною была вторая часть, первая долженствовала служить чёмъ-то въ родів мотивированнаго предисловія къ ней.

Каждая изъ этихъ частей представляетъ свой особый интересъ. Главный интересъ первой части состоить въ томъ, что она даетъ

<sup>1)</sup> Vid. Possini. Observationum Pachymerianarum ad historiam rerum Michaelis Palaeologi, lib. III, c. YIII—IX.



нъсколько данныхъ для характеристики автора. По господствующему въ ней тону это не исповъдь (за что авторъ не прочь выдать ее, переходя ко второй части), а апологія, изложенная въ формъ молитвеннаго исповъданія предъ Вогомъ великихъ и не неповрзиних благодраній от Него полученних во теченіе всей жизни. Эти благодъянія били такъ обильны и не обычайны и притомъ следовали одне за другими въ такой непрерывной последовательности, что и самъ авторъ пронивается убъждениемъ въ томъ. что онъ и все къ нему относящееся имъють какой-то провиденціальный карактерь, и своимь читателямь старается передать это убъждение. Онъ смотрить на себя какъ на человъка, отивченнаго перстомъ Провиденія еще до рожденія на светь и во всей своей жизни бывшаго лишь орудіемъ и исполнителемъ божественныхъ предначертаній. Такая точка врвнія на свое призваніе, конечно, не могла благопріятствовать ни откровенности, ни объективности въ выборъ и изложение фактовъ этой жизни. И дъйствительно авторъ въ томъ и другомъ отношения крайне разборчивъ и остороженъ. Все, что могло бы разрушить или поколебать фикцію привиденціальности въ собственномъ ли его сознаніи, или въ сознаніи другихъ, имъ тщательно обходится молчаніемъ; такъ напр. онъ умалчиваеть о техь подозреніяхь, которыя высказывали относительно его узурнаторскихъ наклоннестей оба императора и Іоаннъ Дука и Өеодоръ Ласкарись иладшій, и о техъ клятвахъ, которыя съ него тотъ и другой брали для огражденія себя и свеего рода отъ обнаруженія этихъ наклонностей, равно какъ и о соборныхъ ецитиніяхь, угрожавшихь ону отлученіемь оть церкви нарушенія имъ этихъ плятвъ 1). Не обиольнися онъ ни однимъ словомъ ни о заднихъ ходахъ, которыми онъ обошелъ послъ смерти Осодора всь эти объщания и спитими и добился своего избранія въ инцераторы, ни объ осавиленіи Іоанна Ласкариса 2), ни о своихъ уніональныхъ заигрываніяхъ съ

<sup>1)</sup> Acropol. c. 50. 69. Pachym. lib. I, c. 7. Gregora, lib. II c. 8. lib. III. c. 2. 2. 2) Pachym. l. II c. 2. Gregora l. III, c. 3.

римской куріей, кончившихся ліонской уніей 1274 г. За то, съ какою полнотою онъ перечисляеть длинные ряды своихъ подвиговъ и какъ искусно группируеть ихъ, не стёсняясь для полученія желаннаго впечатлівнія на слушателей ни умалять значенія трудовъ и пріобрітеній своихъ предшественниковъ, ни преувеличивать значенія своихъ собственныхъ, ни приписывать себі, или по крайней міріз своей провиденціальностя того, что было сділано другими, какъ напр. отнятіє Константинополя у латинянь въ 1261 г.

При такомъ отношеніи къ фактамъ своей жизни, тв фактическія подробности, въ которыя авторъ входить при описаніи своихъ подвиговъ и пріобретеній, могуть быть принимаемы за достовърныя лишь на столько, на сколько онъ подтверждаются свидътельствомъ другихъ писателей. Справедливость впрочемъ требуеть сказать, что если отбросить тенденцію автора относить все къ себъ и придавать всему провиденціальное значеніе, а обращать вниманіе лишь на фактическую сторону діла, то сообщаемыя имъ подробности не стоять ни въ каконъ противоръчіи съ сообщеніями современныхъ писателяхъ о тёхъ же фактахъ 1). Некоторыми изъ этихъ подробностей пополняются даже свёдёнія, сообщаемыя другими писателями, какъ напр. карта войнъ, веденныхъ Палеологомъ и его полководцами въ нынашней Греціи, могла бы быть пополнена нъсколькими мъстностями, не упоминаемыми у другихъ писателей, равно какъ и карта владеній Карла Анжуйскаго въ Италін, а также и исторія борьбы его съ Миханловъ Палеологовъ. Новы также сведенія, сообщаемыя авторомь о своемь воспитаніи и образованіи. Другіе писатели объ этемъ ничего не сообщають. Теперь этоть пробыть въ жизни Михаила восполняется имъ саминь. Петальный разборь и оценка фактических данныхъ, представляемых автобіографіей Михаила, не входить теперь въ нашу

<sup>1)</sup> Cf. Acropol. c. 46. 49. 65. 70. 71. Pachym. l. I. c. 22. l. II. c. 6. l. IV. c. 32. l. V. c. 8. 9. 10. l. VI. Gregor. l. III. c. 5. l. IV. c. 5. 6. 9. 10. l. V. c. 1. 3. 4. 5. 6.



задачу и потому относительно этой части его труда им ограничиваемся сказаннымъ.

Вторая часть труда коронованнаго автора вызываеть изъ мрака прошедшаго цёлую группу монастирей и метоковъ, давнымъ давно исчезнувшихъ съ лица земли и вийсте съ своими названіями. Здёсь все ново и существенно пополняеть исторію восточныхъ обителей.

О главномъ изъ этихъ монастирей, именно о монастира св. великомученика Димитрія неутомимому изследователю византійской исторін и древностей Дюканжу удалось отыскать у византійскихъ писателей и занести въ свой капитальный трудъ лишь два извъстія-одно найденное у Кодина, другое у Кантакузина. Первый изъ нихъ при перечисленіи царскихъ выходовъ въ разныя церкви н монастыри во дни храмовихъ праздниковъ упоминаетъ между προσμένο ο βείχομε κατά την μνήμην τοῦ μεγάλε Δημητρίε είς την έπ' ονόματι αύτοῦ τιμωμένην σεβασμίαν μονήν τὴν τῶν Παλαολόγων 1), второй-0 глубокой върь, которую съ детства питалъ къ этому святому великомученику императоръ Андроникъ Палеологь младшій (1328—1341), и которую обнаружиль между прочимъ во время похода на Солунь 3). На основани последнято сообщенія Дюканжь сдівлаль--- крайне вирочень не рівшительное--- предположение о томъ, не этимъ ли Андроникомъ былъ воздвитнуть, или по крайней міру возобновлень этоть монастирь 2). Сообщаемыми въ нашемъ памятникъ свъдъніями догадка великаго ученаго устраняется и исторія какъ основанія, такъ и возобновленія монастыря св. Димитрія становится на твердую историческую почву. О дальнъйшей судьов обители никаких свъдъній не имъется. Современный намъ греческій археологь Паспати успаль лишь узнать, что на

<sup>3)</sup> Constantinopolis christiana, lib. IV. c. YI et. XXXIII.



<sup>1)</sup> De officiis, c. XV.

<sup>2)</sup> Βασιλεύς δε (Αμχρομμα» έπεὶ τὰ πρὸς φυλακὴν τῆς ἀκροπόλεως ἐξηρτύσατο ἤκεν εἰς τὴν ἀγίαν σορὸν Δημητρία τοῦ μάρτυρος καὶ μυροβλύτα, ἄμα μὲν προσκος νήσων αὐτὸν (ἦν γὰρ ἐξ ἡλικίας πρώτης τιμὴν ἀυτῶ καὶ πίστιν πλείω ἤ κατὰ τοὺς ἄλλας μάρτυρας παρέχων, καὶ ὥσπερ ἐραστὴς αὐτοῦ ὧν), ἄμα δὲ καὶ τῆς παροῦσης ἔνεκα εὐτυχίας ἀμειψόμενος εὐχαριστίαις. Histor. lib. 1, c 53.

томъ мѣстѣ, гдѣ былъ монастырь и храмъ св. Димитрія, теперь проходитъ желѣзная дорога, и что при раскопкахъ, предпринятыхъ для сооруженія полотна этой дороги, найдены были въ землѣ обломки мраморныхъ колоннъ, капителей и помоста, украшавшихъ нѣкогда этотъ храмъ ¹).

O монастырь *Келливаров* въ Acta et diplomata monasteriorum et ecclesiarum Orientis, ed. Fr. Miklosich et Ios. Müller. Vindobonae 1871 сахранились слъдующія свъдънія.

Монастырь, этотъ называвшійся также монастыремъ Лампонія <sup>2</sup>), находился вийств съ монастыремъ св. Павла Латрійскаго и нв-которыми другими на Латрійской горь <sup>3</sup>) близъ Милета. Когда и квиъ онъ былъ воздвигнутъ не известно, но съ теченіемъ времени достигъ такого благосостоянія, что сталъ оспаривать пальму первенства у старъйшаго и знаменитъйшаго изъ всъхъ Латрійскихъ монастырей, лавры св. Павла <sup>4</sup>) —и притомъ не безусившно. По крайней мъръ изъ грамоты патріарха Мануила I Харитопула отъ 1222 г. мы видимъ, что къ монастырю Келливаровъ позднъе (редостером) перешло не извъстно какъ и почему право архимандрін и экзархів, первоначально принадлежавшее лавръ св. Павла. Въ означенной грамотъ патріархъ возвращаетъ это право лавръ,

Digitized by \$600gle

<sup>1)</sup> Βυζαντιναὶ μελέται. Έν Κονσταντινούπολει. 1877. σελ. 403.

<sup>2) ...</sup>τῆς μονῆς κελλιβάρων ἤγεν τοῦ λαμπονίου. Acta, t. 1. p. 315.

<sup>3)</sup> Οῖτε τῆς τοῦ λαμπονίου μονῆς καὶ οἱ κατὰ τὸ ὄρος τὸ λατρος ἐφησυχάζοντες... ἔρις καὶ ἀμφισβήτησις τοῦ ἡσυχίου κάκεινων ηρεμα πως καὶ ἀναχωρητικοῦ ἐφήπτετο καὶ τὸ συμπαρακείμενον αὐτοῖς ὄρος, μέρος τι ὅλου τυγχανον, δ ἔδὴ κοινῶ ἀνόματι λάτρος καλεῖται. Ibid. p. 313. Ταπα κακά μομαςτώρα cb. Παβά μακομμίσα μα сαμοά вершяна горы (ἐν τῆ κορυφῆ τοῦ θείε ὅρους τοῦ λατρος. p. 317), а монастырь Келинварова на селона ca, το ва накоторыха документака она навываются сосйдения съ Латрійскою горой (ὡς τινες τῶν γειτονούντων τῷ ὄρει καὶ μάλιστα οἱ τῆς μονῆς τοῦ λαμπονίου μαναγοὶ p. 307).

<sup>4)</sup> Монастырь втотъ располагалъ уже значительной недвиживой собствен - ностью при императоръ Львъ Мудромъ (886—911), полученною имъ отъ щедротъ втого государя, и былъ возстановленъ въ правахъ владънія, не извъстно почему и накъ утраченныхъ, императоромъ Исваномъ Ангеломъ (1185—1195), какъ видно изъ документовъ вз ММ XIV и XV, помъщенныхъ въ Аста (р. 323—229).

<sup>«</sup>XPHCT. ЧТЕН., № 11-12, 1885 г.

подчиная ей вивств съ другими и монастырь Келливаровъ <sup>1</sup>). Но, какъ видно изъ другихъ документовъ, Келливаринцы неохотно подчинились патріаршему опредвленію и продолжали оспаривать у лавры это право <sup>2</sup>), пока Михаилъ Палеологъ не присоединилъ ихъ къ монастырю св. Димитрія и вивств съ твиъ не объявилъ обонкъ монастырей *царскими*. Дальнъйшая исторія монастыря намъ не извістна.

Объ остальныхъ, перемисляемыхъ въ уставв Михаила монастыряхъ и метохахъ мы не нивемъ никакихъ сведеній.

Объ этой части разсматриваемаго намятника им должны заивтить, что частныя цифры монаховь въ разнихъ монастыряхъ и метохахъ, сложенныя вивств, въ общемъ итогв дають лишь 117, а не 138, какъ этотъ итогъ подведенъ въ уставв. Эта разность можетъ быть объясняема трояко: или при перечислени монастырей и метоховъ несколько таковыхъ пропущено, или сделана ошибка въ частныхъ цифрахъ монашествующихъ въ отдельныхъ монастыряхъ и метохахъ, или таковая ошибка допущена въ общемъ итогъ. Которое изъ этихъ трехъ предположеній вёроятиве, не беремся рёшить.

Одну изъ особенностей устава Михаила Палеолога составляеть то, что онъ вводить штаты во всё перечисляемые имъ въ уставъ монастыри и метохи. Идея штатовъ не новая въ византійской церковной практикъ. Она была примънена еще Юстиніаномъ I и потомъ Иракліемъ къ влиру великой церкви. Но съ примъненіемъ ея къ монастырямъ и притомъ въ такихъ широкихъ, размърахъ мы встръчаемся впервые въ уставъ Михаила Палеолога.

<sup>1)</sup> Аста, р. 295—298. Лавръ въ этомъ документъ подчиняются слъд. монастыри: τὴν τῶν κελλιβάρων, τὴν τοῦ Μυρσινῶνος, τὴν τοῦ Λυσικοῦ, τὴν τῶν εἰρηνούντων, τὴν τοῦ Κισσῶν, τὴν τοῦ Φαλακροῦ, Βουνοῦ, τὴν τοῦ άγίου Ἰωαννου, ἐτι τὴν τοῦ Ασωμάτου ἤτοι τὸ Βάτιν, τὴν τοῦ ᾿Ασωμάτου, ῆτις ὁ Βαθὺς Λιμὴν ἐπικέκληται, τὴν τῆς Ἱερᾶς ὀνομαζομένην, ἔτι την τοῦ ᾿Ασωμάτου ἤτοι τὸ Περιστέριον. Всѣ эти монастыри были патріаршими или ставропигіальными и подчинялись архимандриту лавры св. Павла, какъ патріаршему экварху.

<sup>2)</sup> См. документы подъ ЖМ Ш и VIII.

Въроятно, разсиатриваемый уставъ представлялъ и нъкоторыя другія особенности; но, къ сожальнію, переписчикъ почему-то не дописалъ текста рукописи 1) и тъмъ лишилъ насъ возможности знать и судить объ нихъ.

Что же касается способа изданія, мы предпочли другимъ способъ изданія принятый для книгъ св. писанія т. е. сплошной текстъ оригинала, представляющій перерывы лишь въ крупныхъ отдълахъ памятника, раздѣлили на главы и стихи для удобства ссылокъ на отдѣльныя его части; г) грамматическія ошибки переписчика болье крупныя оговорены подъ строкой, ничтожныя (т. е. явныя описки), которыхъ впрочемъ въ рукописи весьма не много, исправлены безъ оговорокъ; отъ пунктуаціи подлинника допущены нѣкоторыя отступленія з); вводныя предложенія оскоблены круглыми, а пропавшія слова и буквы прямыми скобками.

Для читателей, не знакомыхъ съ греческимъ языкомъ, приложенъ посильный переводъ.

Въ заключение считаю своей обязанностью выразить глубочайшую признательность и благодарность настоятелю здёшней греческой посольской церкви о. архимандриту Неофиту и профессорамъ В. К. Эрнштедту и В. В. Болотову за πολύτροπον και πολύμορφον συμπράξιν при изданіи памятника.

\*\*\*

<sup>1)</sup> Что онъ дъйствительно не дописаль, кота и виблъ из тому возможность, это доказывается тъмъ, что онъ остановился на половянъ страницы, имъя кромъ того въ запасъ еще бълую страницу.

2) Главы устава намъчены самимъ переписчикомъ рукописи: буквы А (XV), О (XVI), А (XVII) и Е (XVIII)—прописныя и писаны съ начала строки. Заглавіе гл. XV написано на мъстъ самимъ писцомъ; въ началъ гл. XVI—XVIII оставлено свободное мъсто гдъ, очевидно, долженъ былъ показать свое художество миніаторъ. Заглавіе XVI гл. переписчикъ мельчайщимъ почеркомъ записалъ на самомъ нижнемъ крат страницы, но къ сожальнію не сдълаль этого для гл. XVII и XVIII.—Простая последовательность обязала насъ раздълить на главы и сплошной текстъ первой половины (гл. I—XIV).

3) Рукопись не знастъ ни скобокъ ни вопросительного знака (;) и вводныя слова и короткія вводныя предложенія не отдъляєть запятыми.

## Инновентій, епископъ пензенскій

(oxonvanie 1)

III.

Инновентій весьма мало объщаль продолжительной жизии. Его многочисленныя занятія и изумительная діятельность преждевременно истощили его физическія сили. Семь літь неусишнихь трудовъ въ С.-Петербургъ на поприщъ духовнаго просвъщенія окончательно разстроили его здоровье, бывшее слабниъ отъ природы. При этомъ Инновентій, много изнураль себя и аскетическими подвигами. А усидчивыя ученыя занятія еще болье усиливали слабость его организаціи. При томъ однажды съ нимъ быль такой случай. Инновентій занимался приготовленіемъ урока, который ему следовало дать утромъ и заработался до глубокой ночи. Почувствовавъ утомленіе и преодолівваемый сномъ, онъ для того, чтобы скоръе пробудиться и снова принятся за работу, прилегь туть же на каменномъ полу у аналоя (конторки), у котораго занимался <sup>а</sup>). Холодный полъ не далъ ему крънкаго сна. Онъ скоро докончиль свою работу. Неосторожность эта много проснулся и повредила Иннокентію: онъ получиль простуду и безь того уже слабый вналь въ тяжкую бользнь, которая но временамъ подъ дъйствіемъ разныхъ медицинскихъ пособій ослабъвала, а по временамъ подъ вліяніемъ вившнихъ неблагопріятнихъ условій жиз-

<sup>1) «</sup>См. Ж.Ж 7 м 8 «Хр. Чтенія».

<sup>2)</sup> Этотъ случай быль 21-го ноября 1817 года и разскавъ о немъ самого Инноментія намечатанъ въ «Странникъ» (май 1870 г., стр. 428) подъ заглавнемъ «вразумленіе черезъ свічу».

ни, въ какихъ онъ находился, усиливалась и въ концъ концовъ всетаки свела его въ ногилу 1).

Вскорѣ послѣ своей хиротоніи онъ отправился во ввѣренную ему епархію. Онъ очень торопился своимъ выѣздомъ изъ Петер-бурга, потому что на него были возложены особня обязанности, которыя онъ долженъ былъ выполнить на пути, именно въ Москвѣ. Дѣло въ томъ, что въ Москвѣ предназначалась въ это время хиротонія архимандрита Ософила <sup>2</sup>) во епископа оренбургскаго, которая не могла скоро состояться по случаю неожиданной кончины московскаго архіепископа Августина. Для епископской хиротоніи въ Москвѣ недоставало извѣстнаго числа епископовъ, которое и долженъ быль восполнить собою Иннокентій.

Не смотря на то, что стоямо самое ненастное время года, время саной сильной распутицы, Инновентій рішился пуститься въ далекій путь. Это было во второй половина марта. Одинъ изъ воспитанниковъ с.-петербургской семинаріи и учениковъ Инновентія сообщаеть въ своихъ запискахъ дюбопитное сведеніе о токъ, какъ прощался незабвенный для петербургской семинаріи ректоръ со своими питомдами. Священникъ І. Виноградовъ пишетъ въ своихъ запискахъ: "въ одинъ день приходить о. Инновентій въ классъ, въ примътномъ смущенім, въ необыкновенномъ парадів, со всеми орденами и крестами и, окончивъ членъ (membrum) тогдашникъ урокомъ, сквозь слезы сказалъ намъ: симъ членомъ оканчиваются мои уроки, новаго члена начинать не буду, чтобы не оставить голови безъ туловища. Мы остолбеньми отъ словъ его, продолжаеть далве свой разсказь о. Виноградовь, страхь и отчаяніе овладели нами, слезы полились у всёхъ горькія. Прииття все сіе, Инновентій продолжаль къ накъ: да, братцы, учитесь терпънію, я примърз вамз. Если любите неня, благодарите Господа, что меня удажяють, но епископомъ; а по доносу должень быль лишиться званія".

Въ самый день отъезда Иннокентія, утромъ, старшіе воспи-

<sup>1)</sup> Сочин. Инноментія, ч. 1. Спб. 1845 г. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Өөсөндө Татарекій, бывшій архимандритомъ московскаго донскаго монастыря.

танники семинаріи пришли въ нему проститься, получить благословеніе и посмотрѣть на своего добраго ректора въ нослѣдній разъ. Иннокентій, цълуясь искренно и братски съ каждынь изъ воспитанниковъ, между прочинъ неоднократно повторялъ: "Прощайте, братцы, прощайте! Не поминайте лиховъ собаку Иннокентія! Да возьмите на память отъ меня по педарку". Съ этими словами онъ вынесъ каждому по нъскольку книгь, замътивъ про свои сочиненія: "когда сочивите лучше, сожгите сін негодиня". "Я дарю вамъ это въ память иеня и для того, чтобы по времени, сличая свои труды съ монии, могли скавать: воть какъ слабо прежде писали", говориль Иннокентій другимь воспитанникамь, вручая имъ по экземпляру своего сочиненія. "Я вась любиль и желаль осчастливить, но теперь я разлучаюсь съ вами, поручая вась Богу", такими словами закончиль онъ свое прощаніе съ воспитанниками семинарів 1). Вечеромъ того дня, въ который предназначался отъъздъ преосващеннаго Иннекентія изъ Петербурга, къ нему собрались всв его иногочисленные почитатели. Между ними находилось иного знатимкъ лицъ, князей и високопоставленныхъ государственныхъ сановниковъ, туть же было немало и духовныхъ лицъ. Иннокентій, вышедши изъ своей квартиры, въ присутствін всёхъ произнесь модитву, простидся со всеми, всехъ благословиль, особенно много и долго прощался и цаловаль одного князя (въроятнъе всего благочестивато князя П. С. Мещерскаго). Нъкоторимъ изъ провожавшихъ его Иннокентій дариль свои вещи на память. Въ числъ послъднихъ изъ провожавшихъ лицъ подошелъ къ отъъзжавшему опископу и другъ и ученикъ ого инокъ Фотій. Иннокентій не могь дать ему на память о себе ни одной вещи, потому что все, что только онъ предназначилъ роздать, было уже роздано, и на прощаніе сказаль Фотію: "тебів же благословеніе Божіе!" Фотій поклонился своему учителю до земли и, обливаясь слезами, благодариль его за то, что онь отличиль его оть всёхъ другихь и благословиль его не земною какою либо вещью, а благословеніемъ небеснымъ, духовнымъ 2).

<sup>1)</sup> Записки протојерез I. Виноградова. «Русская Старина» 1878 г. Августъ. 563—565. Сочиненія Инноментія ч. 1, XIX. 2) Житіе Инноментія.

Инновентій выталь изъ Петербурга уже съ сильно надлошменнымъ здоровьемъ. Чахотка дівлала свое дівло. Время, избранное Инновентіемъ для своего нутемествія, вытать съ неудобствами, съ нажими приходится встрічаться почти всякому путемественнику, еще боліве усилило болізнь. Инновентій, не добізжая до Москвы, около Твери простудился и занемогъ. "Какая тягость, такъ писаль онъ съ дороги въ Петербургъ, лежить на голові, глазахъ и умів и еще боліве на сердців. Чівмъ благословить Господь настоящій выбедъ, все Ему предаю. Путь до Москвы недалекъ, а смерть еще ближе! Одно прошу и молю Господа, чтобы, очистивъ сколько нибудь противь настоящаго, приняль духъ мой!..... Вчера около вечера въ одной деревнів я, желая встать изъ повозки, не могь держаться на ногахъ и потому на крестьянскомъ дворіз лежаль около четверти часа" 1).

Инновентій прибыль въ Мосиву уже тяжко больныгь и остановижся на Саввиномъ подворъв въ квартиръ преосвященнаго Лаврентія в). Между тыпь ему предстояло въ Москві необходимое участіе въ хиротоніи оренбургскаго епископа. Совсить больной онъ всетаки не хотълъ откладывать дъда и держать въ неопредъленномъ состояни и другихъ, а нотому и ръшился принять участіе въ хиротоніи въ заранье назначенное время, не смотря на всю слабость своихъ физическихъ силъ. "Почти всю недълю лежа въ обморокъ, писалъ Иннокентій изъ Москви въ Петербургъ, въ Успенсковъ колодновъ сыровъ соборъ въ продолжение длинной церемоніи дійствоваль и священнодійствоваль только помощью Вожією. Теперь и нишу ванъ (вхожу не болье какъ на четыре ступени-всегда чувствую обморочный припадокъ), лежа на левомъ боку у преосвященнаго Лаврентія на Саввиновъ подворьв . . . . . Самая дорога, такъ писалъ онъ въ другомъ своемъ письмъ изъ Москвы отъ 29 марта, какъ мъсто искушенія доводила меня до той простоты, где надлежало сознаться, что для человека кроме

<sup>1)</sup> Письма Инновентів въ С. С. Мещерской, стр. 34. срав. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврентій Бакшевскій хирот. 19 янв. 1819 г. въ викарія московскаго изъ архимандритовъ Высокопетровскаго монастыря; 26 октября 1820 г. переведень въ Черниговъ, гдъ и умеръ. Отроевъ, 133—134.

покоя душевнаго и за никъ телеснаго неть ничего дороже на всей земль. Простая солона на деревенскомъ дворикь, успоконвающая меня, казалась мив точно лучше всего на всей земль. Чрезъ силу въ четвергъ выважаль на наречение, возвратился оттуда въ полуобнорокъ. Въ воспресенье служиль въ Успенскомъ соборь, руконолагаль. Единъ Господь даль сили совершеть такое великое дело. Зрители сомиввались, совершу ли я начатое. Я санъ трепеталъ и быль въ полуобнорокъ. По окончании литурги едва добрался до кареты и туть чуть номею, какъ возвратился въ квартиру, гдв и лечусь. Иншу лежа. Пока не выздоровлю, въ Пензу не повду, какъ хотять о томъ судять. Политику, оскорбительную истинъ, надобно отлагать въ сторону. Что нужды если скажуть слово непріятное, только бы не за злонам'вреніе "? Посвящение оренбургского епископа, совершенное въ холодновъ Успенскомъ соборъ, усилило бользнь Иннокентія. Около трехъ мысяцевъ пробольдь онь въ Москвъ и положительно быль не въ состояніи продолжать свой путь. Кроив того Инновентій не нивль въ своемъ распоряжения такихъ денежныхъ средствъ, которыя дали бы ему возможность заняться серьезно леченіемъ своей упорной болъзни. Мало того, онъ нуждался во иногомъ. Положение его въ Москвъ сдължось он вполнъ притическить, если он ому не нодосивла посторонняя помощь въ виде частной благотворительности. И замъчательно, что эта помощь явилась не со стороны духовныхь лиць, какъ следовало ожидать, а отъ людей светскихъ, до того времени лично не знавшихъ Иннокентія. Поэтому совершенно правъ архимандрить Фотій, который делаеть упрекъ членамъ московскаго духовенства въ томъ, что они все оставили Иннокентія страдать и утішенія ему никоего не подавали" 1). Въ письмів въ Петербургь отъ 28 априля Инновентій писаль: "больной обыкновенно слишеть то объ лекаряхъ, то объ лекарствахъ, то объ діств, то о сив, то о пищв, то объ испаринв, а о душв и о Господъ викто викогда ни слова... Благодарю Господа, есть люди не оставляющіе. Одна дама, незнакомая, приславъ вопросъ

<sup>1)</sup> Abrobiorpaeis Coris, RE. II, raaba 11.

о здоровью, присоединила и о нуждахъ въ пище и питіи, а потомъ прислада пакетъ съ деньгами, которато я однако не принялъ. Другая и вамъ знакомая, увидя на мне лежащемъ старенькое и простенькое покрывальце въ вечеру присылаетъ тканьевое, а на другой день прівхавъ, оставляеть пакетъ съ деньгами".

1-го мая Иннокентій писаль въ Петербургь: "Капитолина Михайлевна Мальцова") какъ мать печется обо мив: увидъвъ нъкоторыя мои худости или обыкновенныя вещи, тотчасъ перемънаеть, присылаеть свои, уговариваеть, кроив того посыщаеть каждый день, ординарно присылаеть хлеба и прочей пищи, какая только дозволяется врачами".

Самое живое участіе въ бъдственномъ положеніи Иннокентія принимала графиня Анна Алексъевна Орлова-Чесменская. Лишь только она узнала о болъзни Иннокентія, то сама лично прівхала навъстить его. Во все послъдующее время бользни Иннокентія въ Москвъ графиня Орлова доставляла ему все необходимое для жизни, иного заботилась о его леченіи, приглашала къ нему самыхъ лучшихъ московскихъ врачей и даже дълала для него консиліумъ изъ докторовъ. Общирныя медицинскія средства, какими пользовался Иннокентій, благодаря щедрости графини Орловой, 1)

<sup>1)</sup> Эта г-жа Мальцова въроятите всего есть жена того Ивана Мальцова, о которомъ упоминаетъ въ своемъ дневнить квакеръ Грелье. Последній говорить о семьъ Мальцовыхъ, жакъ семьв отличающейся своямъ благочестіемъ, и кромъ того онъ сообщаетъ, что вта семья находилась въ коротикъ отношеніяхъ съ квягинею С. С. Мещерскою, какъ извъстно, почитательницею Ивнокентія. Очень въроятно, что квягияя Мещерская, узнавъ о бользни Инножентія—въ Москвъ, письменно просила ее принять участіе въ его тяжеломъ моложенів. Русск. Старина» 1874, яяв., 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подвижнеческая жизнь Инноментія и села его проповіди сділали шмя его извівстнымъ въ Россіи и обратили особенное виниміе графина Орлової. Узнавъ о его прійзді въ Москву, она приняла къ немъ живое участіе и такъ увлежлась его благочестіємъ, что и просила его указать ей наставника духовной жизни. Инноментій указаль на Фотія. Жизнь графина А. А. Орловой. Елегина. Спб. 25—26. По разсиззу свящ. Я. Лук. Морошкина, переданному имъ правда со словъ другихъ, графиня Орлова была знакома съ Инноментіємъ еще въ бытность послідняго ректоромъ петербургской семинаріи. Воспоминанія Я. Морошкина. «Русск. Старина» 1876 г. октябрь.

еказали ему извъстную долю пользы. Отъ 12 мая Инножентій инсалъ въ Петербургъ: "на сихъ дняхъ, дней чрезъ семь, хочу потихоньку, оклавшись подушками, пуститься въ дорогу верстъ по шестидесяти на день, шагомъ можно будеть съ помощію Божією двигаться. Что дёлать? Осьмая недёля какъ я въ Москвъ, а истиннаго облегченія не вижу, одинъ Господь...

Отъ 19 мая Инновентій писаль: "вчерашній день съ помощію Вожією въ первый разъ въ подушкахъ прокатывался до: Канителины Михайловны. Сколько любви и услугь въ сей прогулкъ видъль въ Капителинъ Михайловнъ. Ей, какъ мать за дитятей ходить она за мною. Свъжій воздухъ много освъжаеть, и я пребыль нъсколько часовъ въ ся садикъ".

Однако въ общемъ здоревье преосвященнаго ноправлялось очень слабо и выздоровленіе шло очень медленно. Оть 29 мая больной писаль въ Петербургъ: "врачи и я иногда дней пять ожидаемъ возрастанія силь. Только би сказать слава Вогу-кріпость возрастаетъ, силы умножаются, въ то время встретится какое нибудь разстройство, онять полагающее въ постелю: неогда отъ образа нищи, иногда отъ количества, иногда отъ обстоятельствъ вившнихъ, иногда отъ инкарства, а наконецъ сознаться должно отъ моей глупой неосторожности. Нашлась новая благотворительница Анна Алексвевна Орлова-Чесменская... Всв меры употребляю, чтобы на сихъ дняхъ подняться изъ Москвы, хотя всё меня удерживають и заставляють ждать крвности въ силахъ. Високопреосвященный митрополить (Серафинь) быль у меня и хотвлъ писать о моей бользии: требоваль, чтобы я писаль рацорть въ Св. Синодъ о своей болъзни, но я не соглашался, желая поскоръе вывхать. Теперешняя дорога и воздухъ должны подкрышть болье вськъ лекарствъ и лекарей".

Отъ 2 іюня Инновентій писаль: "сь помощію Божіею не смотря на слабость рішаюсь подняться чрезь нісколько дней со врачемь, котораго даеть любезная графиня (Орлова). Врачи не противорічать, совітуя только подкріниться на нісколько дней 1.

<sup>1)</sup> Письма Инновентія въ С. С. Мещерской, стр. 48—51.

5 іюня Инновентій писаль въ Петербургъ: "я третій день квартирую у графини Орловой и собираюсь въ путь. Ныньшній день графиня собираєть врачей для совьта вхать ли инв при настоящей слабости, или еще ждать облегченія. Молю Господа, чтобы внушиль согласіе отправить меня. Одинадцать недёль, почти семьдесять семь дней, ожидая лучшаго каждый день, остаюсь при старомъ, между твиъ какъ искусство врачей остается съ ними и съ ихъ славор. ...

"Графина Орлова дълаеть для меня все что нужно, даже что угодно, а въ иныхъ случаяхъ болье нежели угодно и нужно, но что изобрътаеть ея любовь: она посылаеть, дълаеть, приготовляеть, совътуеть, предваряеть и что она стольке усердствуеть мев незнакомому!"

Во время своей бользии въ Москвъ преосвящениий Инновентій не забываль о своемь любимомь ученик Фотів и время оть времени напоминалъ ему о себъ письмами. Вотъ одно письмо Иннокентія въ Фотію, писанное имъ изъ Москви: прехивсячная моя бользнь многому меня научила: именно есть въ Москвъ истино любящів Госнода. О семъ я радовался до слезъ. Надо мною больнымъ Господь показаль опиты любви евангельской. Чтобы сокращенно сказать вамъ, скажу только, что два мъсяца меня на свой кошть лечили, платили лекарямь за каждый визить по досяти рублей. Каждый день инв присылали клюбь и всю пищу, каждый день посвщали меня и вопрошали о монхъ желаніяхъ, потомъ дали инъ и одъяла и покрывала, и перину и подушки, и чулки, и рубашки, и полотенца, и косынки, и платки, и полукафтанъ, и рясу, и экипажъ, и карету на дорогу и лекаря до Пензы и даже денегь на всю дорогу, да и болье, нежели на дорогу. Господи! Гдв би взять все это, если би Ти не подаль все державною Твоею рукою чрезъ избранныхъ Твоихъ. О, молись со мнею, брать, возвеличить Господа вкупъ! Онъ все подаеть невидино. Влагословляй Госнода" і).

Наконецъ, оправившись нъсколько, преосвященный Иннокентій

<sup>4;</sup> Житіе Инновентія.

9 іюня предприняль путь въ Пенву. Графиня Орлова снабдила его всемъ необходимымъ для пути. Въ распоряжение преосвященнаго отланъ быль покойный и удобный экипажь, дано было нъсколько человъвъ прислуги, поваръ, для сопровожденія его посланъ быть съ нивь до самой Пензы врачь 1). На пути изъ Москвы въ Пензу преосвященный захотель постить свою родину, городъ Покровъ, находящійся отъ Москви въ девяноста верстахъ. Изъ Покрова онъ писалъ въ Москву: "дорога не умножаетъ моей слабости, но кажется облегчаетъ... Воскресенье и понедвльникъ провель я съ натушков. Любовь родительская такъ утешила неня, что спъшиль разлучиться съ родительницею и домашними, дабы совствъ не разслабъть и не лечь въ постелю. Вы повърите, что не смотря на болезнь, я долженъ бросить свои отдыхи, или отдавать ихъ на разныя требованія родныхъ, знаковыхъ, даже на требованія народа, который удивиль меня необыкновенною встрівчею. Въ случав прівзда я дуналь объ отдыхв, но сверхъ чалнія изъ деревень, мимо конхъ я вхаль, народъ выходиль на дорогу спотреть, а другіе бежали въ церковь, чтобы ближе видеть неня, за двъ или за три версти разстояніемъ отъ церкви. Когда же подъехали къ церкви, то не скажу тысячи, а иногія сотин стоями въ ожиданіи, на колокольні звонили во вся, священникъ съ престоиъ на примъцъ церковноиъ стоялъ въ облачени съ прочинъ причтомъ. Скажите, что въ такомъ случав двлать? При всей усталости должно было встать, одеться у кареты, идти въ церковь. Воже мой, какъ почитають и грешниковъ, облеченныхъ саномъ священнимъ, и окаянний Иннопентій долженъ быль благословлять окаянною рукою многія сотни людей, можеть быть праведныхъ, а безчестный по душъ долженъ принимать честь отъ благочестнаго народа! Ахъ, великъ принадлежить и инъ урокъ почти того же содержанія, который повторяль я вань! Въ чести — отъ народа чтобы не забыться и не забыть Господа Інсуса Христа. Я все подробно описываю ванъ для того, чтобы гордость, тая свою инщу, не умножалась самою молчаливостью. Признаюсь

<sup>1)</sup> Автоб. Фотія кн. II, гл. 2.

трудно стоять въ стояь сильныхъ колебаніяхъ самолюбія. Простите, ваше сіятельство, и ищите по прежнему Господа Інсуса Христа, сего желаю и молю. Грёшный Иннокентій.

Во время своего путемествія изъ Москвы въ Пензу преосвященный Иннокентій постоянно сообщаль о своихъ нередвиженіяхъ какъ петербургскимъ, такъ и недавнимъ московскимъ знакомымъ. Изъ города Мурома онъ писалъ въ Петербургъ отъ 13 іюня: "ѣду по двѣ станціи на день—по утру и вечеру, съ трудомъ прибавляю третью. Врачъ, меня сопровождающій, очень усерденъ, благодарю Господа. Путь мой со всѣхъ сторонъ столько обезпеченъ, что мнѣ нужно только сидѣтъ, да покоиться. Прочее все готово. Неспрашиваютъ даже и подорожныхъ денегъ. Одно только предлагается на разрѣшеніе, что приготовить изъ кушаньевъ. А кушанье изготовить сопровождающій поваръ и купить или изъ взятаго устроитъ. — Предусмотрительность и щедрость Анны Алексѣевны обременили меня, судя по моему недостоинству такихъ милостей\*.

Въ половинъ іюня мъсяца преосвященный Иннокентій вступилъ наконецъ въ предълн своей, пензенской, епархін. И въ первомъ же селенін своей епархін онъ принесъ благодарственное молебствіе Всевышнему. 15 іюня онъ писаль въ Петербургъ къ одному хорошо знакомому князю: "на пути изъ Москви въ Пензу я не исполнить вашего совъта. Въ селеніи Кульбакахъ остановился въ крестьянской простой изов, а госпожи Валуевой, къ коей советовади забхать, не было дома. То же случилось и въ г. Арзамасъ. Г. Аннинькова, ждавши меня около месяца, за два дии до пріезда вивхала въ деревню. Пишу изъ г. Саранска, -- это первый городъ Пензенской епархів на пути моемъ въ Пензу. Досель безъ пособія не могу всходить на лістницу, а боліве лежу. Врачь, провожающій меня, смотрить за каждымь мониь шагомь. Онъ-то заставляеть таскать меня изъ карети въ карету и распоряжаеть станціями. Болізнь моя гемнорой и слабость нервическая съ слабостью желудка".

21 іюня преосвященный Инновентій прибыль наконець въ Пензу. Пензенскіе граждане встрітили своего архіерея при самомъ въйздів его въ городъ. Преосвященный, облачась въ храмів св.

Николая, въ сопровождении всего духовенства и народа отправидся въ каседральный соборъ. Радость народа при встръчъ новаго и давно ожиданнаго пастыря была опрачена его крайне бользиеннимъ видомъ. Дъйствительно лицо его отличалось смертельною блъдностию и голосъ его дрожалъ отъ слабости. По совершении благодарственнаго молебствія преосвященный произнесъ къ своей паствъ слово о миръ и заключилъ его пастырскимъ привътствіемъ къ духовнымъ, желая, чтобы они были ему върными сослужителями и помощниками въ дълъ управленія имъ ввъренною ему паствою. Какое впечатлъніе произвела Пенза и ел жители на преосвященнаго Ипнокентія и какъ отнесся онъ на первый равъ къ своему новому положенію, это можно видъть изъ его писемъ.

Спустя три дня по прівздв въ свой епархіальный городъ отъ 24 іюня онъ писаль въ Петербургь къ княгине Мещерской:

"21-е число—я въ Пензъ. Слава Господу Інсусу Христу, слава, слава, прівхалъ благополучно. Здоровье мое сопровождается прежними слабостями; ноги очень слабы — даже до опухоли, но такъ надобно. Моя неукротимая гордость или ревность, смъщанная съ самонадъянностію, открылась бы въ своемъ мъстъ въ полной силь, но теперь нужно смиреніе, ное кротокъ и смирень сердцевъ единственный Наставникъ нашъ.

21-е число—только что взошель я въ покои, встретили меня два любезныя письма ваши. Господи, вздохнувши, сказаль я, какъ Ты милосердъ, что утещаеть тогда наиначе, когда необходимо утешене! Признаюсь, чтене строкъ вашихъ, соединено было со слезами. Некоторыя скорби предварительно приготовили къ этому состояню. О, какъ я люблю читать ваши напоминанія о моихъ грехахъ! Сделайте милость не оговаривайтесь, говоря правду. Ей, не кому сказать, что должно. Еще более люблю, уважаю, благоговыю, когда читаю ваши чувства о Господе Інсусе Христе, они родять умилене скорее, нежели другое что вами писанное. Теперь въ Пенее какъ въ лесу, прошу не прерывать вашего голоса, чтобы слишно было и за полторы тысячи версть о Господе съ вами въ Таврическомъ 1) и вездё пребывающемъ. Повёрьте, что

<sup>1)</sup> Княгиня С. С. Мещерская низла свою квартиру въ Таврическоиъ дворцъ.

въ дълахъ, которыя въ Пензъ, нътъ еще и примътъ о духовныхъ восхожденіяхъ мысленныхъ; не знаю, что будетъ дальше. Вы предварительно жалуетесь на медленность почты — и одинъ разъ въ недълю. Но что намъ нужды? Хотя бы и одинъ разъ въ мъсяцъ. Когда Господу угодно посътить благодатію своею чрезъ мысль или слово, того не ускорить, ни замедлить не можно. Правда, возбужденіе взаимное могло быть скорте въ близости: но на что думать о томъ, чего не благословилъ Господь.

Пензенскія діла, кажется, не такъ велики и важны какъ думалось. Теперь одна трудность—ставленники. Я по слабости служить и посвящать ихъ не могу, а преосвященній шаго Асанасія, просить совіннусь, и потому остаются въ ожиданіи. Помолите Господа, чтобы ускориль облегчить мои слабости! Ждуть біздные нісколько неділь.

Жители пенвенскіе встрітили меня очень хорошо. День въйзда моего прямо съ дороги въ соборъ, быль ясний. Почти по всему городу по тімь улицамь, гді я йхаль, народъ стояль по обіннъ сторонамь, а около собора и въ соборі— собраніе премногочисленное. Тебі, Господи, слава, а не мий недостойному! По вході въ соборь, отпівль благодарственный молебень Господу Богу за Его милосердіе ко мий недостойному и маленькое сказаль наставленіе.

Теперь васъ благодарю за все напутствіе и за Михайлу 1). Онъ въ пути быль моею правою рукою. Докторъ всёмъ распоряжаль и платиль деньги, а Михайла действоваль; не знаю, какъ и чёмъ благодарить его. Я намеренъ отправить его вместе съ людьми графини, а отъ Москвы авось либо онъ найдеть себе по-путчика отправиться къ вамъ. Спросите, какъ же и съ кемъ я останусь? Здесь людей при доме не мало, могу выбрать, да и на что мее много? При случае прошу напомнить преосвященеейщему Филарету, что нужды архіерейскаго дома точно требують вспоможенія. Правда, я къ нему буду писать. Всёмъ вашинъ домашнинь отъ Господа благословеніе да будеть. А я всёхъ прошу похолиться со мною вместе о мне грешнике. Господи, не помяни

і) Это кріпостной человіть князей Мещерскихъ.

гръховъ моихъ, прости ихъ, разръши душу и тъло мое, по крайней мъръ для другихъ жаждущихъ моего разръшенія!

Простите княгиня, надобно еще писать кое къ кому. Я же есмь и всегда пребуду истянно любящій вась, хотя обыкновенною любовію, и преданный вамъ о Госнодъ Інсусь Христь гръшный Иннокентій, епископъ пензенскій и саратовскій.

Въ письмъ въ Москву, написанномъ того же 24 іюня, преосвященный писаль: "Милость Божія наконець допустила меня грешнаго до Пензы. Прямо съ дороги я взошелъ въ ближнюю къ собору церковь, облачился и язъ ней взошель въ соборъ витесть съ духовенствомъ. Здёсь принесъ посильное благодарение Господу Богу за всѣ Его щедроты до пути въ Пензу, на пути и во всѣхъ путевыхъ принадлежностяхъ. Потомъ сказалъ маленькое привътствіе къ гражданамъ. Признаюсь, послів сего довольно чувствоваль усталости. Вся дорога не столько ослабляла, сколько украпляла мон силы; теперь опасаюсь, чтобы не ослабъть, прервавши столь сильное, длинное и невольное движение. Ноги мои еще столько слаби, что нужно более лежать, нежели сидеть. Не утаю и того, что онв пухнутъ. Ожидаю милости Божіей. Павелъ Ивановичъ 1) хлопочеть очень внимательно. На Господа упованіе! Однако и онъ много печется, много послабляеть, гдв можеть. Рука Господня крвиче руки человъческой. Какъ я обрадованъ, что достигь своего гивада! Подобно птицъ безъ пристанища, страннику безъ убъжища, голодному -- безъ пищи, ожидаль я Пензы. Слава Богу, слава Вогу, слава Вогу, дождался! Теперь по крайней мірів въ своемъ місті, а какое мъсто, со временемъ объясню я, или лично скажетъ Павелъ Ивановичъ. Пока довольно одного слова-гаданіе мое сбылось-и все върно объ архіерейскомъ домъ и за сіе благодарю Тя, Господи мой! Нужно смирять человъка, когда бы вознесся или слишковъ скоро успокоился. Вы спрашиваете разръшенія на такое дъло, которое уже разръшели сами. Жребій и преданность боль Божіей, ожидание спокойное, что ни последуеть въ мысляхъ того Іоанна, коего приглашаете къ нему, а не къ своимъ прихотямъ. Есть ли

<sup>1)</sup> Докторъ грасини Ордовой, сопровождавшій Инновентія въ пути до Пензы.

точно съ покойнымъ сердцемъ въ преданности къ Невидимому: ко присущему страшному и премилосердому Вогу, то разръщение уже получено въ самомъ вопросъ. Опасность въ томъ, что духъ маловърный колеблется и вивсто върной преданности Господу увлекаеть къ размышленіямъ человъческимъ, къ невърію и малодушію, къ надъянію на себя, къ страху человъческому.

Внимательные, графиня, смотрите за собою. Непостоянство происходить отъ разсъянности мыслей. Стойте чаще мыслію предъ Господемъ! Держитесь Его на семъ основаніи, лучше многихъ размышленій, по большей части мечтательныхъ".

Пензенская епархія, въ которой суждено было закончить свою многотрудную истинно подвижническую жизнь преосвященному Инно-кентію, принадлежала къ числу самыхъ обширныхъ епархій. Въ составъ ея входили настоящая пензенская и саратовская и части самарской и симбирской губерній. Пензенская епархія открыта была въ 1799 году и до преосвященнаго Иннокентія имъла трехъ епископовъ. Это были: Гаій (1799—1808 гг.), Моисей (1808—1811 г.) и Аеанасій (1811—1819) 1).

Пензенская епархіальная каседра не отличалась особенно счастливымъ подборомъ своихъ духовныхъ владыкъ. Такъ нужно сказать по крайней мъръ относительно ближайшаго предшественника Иннокентія, преосвященнаго Асанасія, который не отличался особенною твердостію и послъдовательностью въ епархіальномъ управленіи. При немъ въ епархіальной администраціи большую роль игралъ презрънный металлъ. Пензенская епархія, одна изъ захолустныхъ, не отличалась благоустройствомъ.

Прежде всего она много страдала отъ бъдности. Въдность пензенскихъ церквей и духовенства была поразительна. Не говоря о другихъ духовныхъ учрежденіяхъ, даже самый центръ епархіальнаго управленія,—архіерейскій домъ, бросался всякому въ глаза своею неприглядностію. Въ письмахъ преосвященнаго Иннокентія

<sup>1)</sup> Гаій Такаовъ, грузинъ, въ 1808 году быль переведенъ въ Астрахань архіепископомъ; Монсей Блевнецовъ-Платоновъ въ 1811 году быль переведенъ въ Нижній-Новгородъ; Асанасій Корчановъ въ 1819 г. быль уволенъ на покой, умеръ въ Пензъ, въ собственномъ домъ, 14 дек. 1825 г. Строесъ. Списки ісрарховъ, 981.

<sup>«</sup>XPECT. ЧТЕН.», № 11-12, 1885 г.

по дробно рисуется эта неприглядность. При этомъ нужно всегда помнить, что Иннокентій быль человікть съ самыми скромными требованіями, отличался невзыскательностію въ самой крайней степени, и если и онъ темъ не менъе высказывалъ жалобы на свое дурное положение, то значить къ тому били уже очень серьезныя причины. "Пензенская моя ввартира, такъ писалъ Иннокентій въ одновъ неъ своихъ писемъ въ Петербургъ, ноходить на шалашъ. Но страннику и того довольно. Вонсисторія кочоть изъ шалаша сделать домъ и имъетъ на то деньги. Вотъ уже и опасность, чтобъ постояный дворъ не превратился въ постоянный донъ, въ любимое жилище. Господи укрвин въ любви ко всемъ! А смотря на развальны трудно было удержаться отъ осужденія и жалобъ". "Меня послами, писаль Иннокентій въ другомъ письмі, тоже адресованномъ въ Петербургъ, въ шалашъ, или въ докъ, похожій на худой трактиръ: у дверей неть ни ключей, ни запоровъ, у шкафовъ, воторые по большой части пообломаны, также нъть ни одного каюча. Обои въ нокояхъ инде оборваны, инде замараны. закопчены. Полы такъ плохи, что когда пойдешь на оденъ конецъ залы, на другомъ поднимаются, скрипятъ. Степла закопчены, н составлены изъ малыхъ и битыхъ влочковъ, а крыльцо... но это вешь не для жилья... Третій этажъ съ полами и потолками провадился отъ дождей, теча была во второй этажъ. Чтожъ нужды? Сперва поропталь, теперь привыкъ, теперь благословляю Господа моего, по немножку поправляю. Въ третьемъ этажъ дълають и поль и потолки, а второй отделивать отложу до удобности и до того, когда и сколько сконется домовыхъ денегь. Точно не имамы пребывающаго града, и Пенза есть путь, только я грешени очень укореняюсь въ ней какъ будто жить вечно. И домъ архіерейскій есть гостиница, гдв были Гаій, Монсей, Асанасій, и теперь ихъ туть нъть и меня также не будеть. Господи, дай симслъ точно всегда мыслить, смотря на неисправности домовыя 1). Такое жалкое состояніе пензенскаго архіерейскаго дома зависьло отчасти отъ нищенскаго казеннаго оклада, ассигновавшагося въ то время вообще на архіоройскія дома. Если эти оклады и теперь очень скудны,

<sup>1)</sup> Письма Иннокентія къ Мещерской, письмо 51, стр. 71.

то въ то время они были еще гораздо скуднъе. Неудовлетворительное экономическое состояние пензенского архиерейского дома зависько ощо и отъ нъкоторыхъ вившнихъ и случайныхъ причинъ. Такъ, напримъръ, гражданское въдомство г. Пензы весьма часто и незаконно подрывало витересы архієрейскаго докоуправленія. М'єстная гражданская власть какъ то вообще недружелюбно относилась къ епархіальной власти и старалась при каждонъ удобномъ случав вредить ей. Самоуправство представителей гражданской власти въ Пензъ въ то время простерлось до того, что она при предшественнивъ Иннокентія, преосвященномъ Аванасів, сумъла отобрать отъ архіерейскаго дома и тоть ничтожный участокъ земли, которымъ владъль долгое время последній. Воть любопытное письмо преосвященнаго Иннокентія, касающееся этого обстоятельства. "Я дерваю", такъ между прочинъ писалъ онъ къ одному близко знакомому лицу въ Петербургъ, "просить земли у всемилостивъйшаго государя для архіоройскаго дома, той земли, коею домъ осымнадцать леть мользовался, лучше сказать, не земли, а перелесковъ. Ибо вотъ исторія, если не скучно слушать. Осынадцать десятинъ поляны или луговъ отмежевано въ перелъскахъ; лугъ или поляна наша, а перелъсокъ казенный. Въ другомъ мъстъ также тридцать двъ десятины, законно принадлежащія архієрейскому дому, отмежеваны — лугь архіерейскій, а перелісокь, разділяющій или пересъкающій поляну, — казенный. Правда, казенными сталь считать форшмейстерь - сталь притосиять и въ травь, когда нарубять дровъ или прутьевъ изъ перелъска, онъ поймаеть, посадить подъ карауль и чего не делаеть! Это началось года съ три назадъ, а прежде архіерейскій домъ пользовался всёмъ всплошь, и домикъ тамъ былъ выстроенъ для прівзда, теперь уже ветхъ, надобно все обновлять, если государь сделаеть милость, возвратить дому владъемое. Простите, что я обременяю васъ... своимъ пустословіемъ. Хотълъ не то писать. Господи прости и это,своя болячка, потому такъ и изъясняется. Кто не человъкъ на землъ-доколъ на землъ?" 1). Миъ извъстны иъкоторые факты

<sup>1)</sup> Письма Иннолентія въ С. С. Мещерской, 70-72.

враждебныхъ отношеній представителей гражданской власти къ містимъь своимъ архіереямъ, отличающіеся такою возмутительною несправедливостью и дерзостью, за которыя долженъ красніть всякій сколько нибудь честный и благородный человікъ. Къ сожалінію я не имъю права обнародовать эти факты.

Преосвященному Инновентію изъ Петербурга посовітовали просить денегь на ремонть архієрейскаго дома и порекомендовали представить даже денежную сміту на необходимыя поправки по дому. "Вы пишете о сміті на домь, такъ отвічаль Инновентій на полученные изъ Петербурга совіты, но какъ мні просить денегь, когда накоплено предмістникомъ десять тысячь? Онъ ихъ копиль для покупки хутора или земли, о коей въ прошедшемъ письмі я писаль къ вамъ, теперь наділось выпросить землю безъ денегь. Куда же употреблю деньги? Чего нибудь одного просить у всемилостивійшаго государя. Да разві Господь не видить и не знаеть, что есть деньги или для земли или для дома? Просить денегь для дома, не дадуть земли, не просить для дома, Господь поможеть выпросить землю. Воть мое разсужденіе. Впрочемъ, что Господу угодно, того и ожидаю, тімъ и буду доволень. Теперь привыкъ я къ ветхостямъ казеннымъ" 1).

На недостатожъ средствъ пензенскаго архіерейскаго дома преосвящен. Иннокентій жаловался не только въ своихъ письмахъ въ Петербургъ, о томъ же самомъ предметв между прочимъ писалъ онъ и въ Москву къ митрополиту Серафиму. Высокопреосвященний Серафимъ сочувственно отвътилъ на письмо Иннокентія и далъ ему практическій совътъ хлопотать о припискъ къ архіерейскому дому какого либо монастыря или пустыни. Письмо митрополита Серафима любопытно не только по отношенію къ личности Иннокентія, но представляетъ и болъе широкій интересъ, какъ матеріалъ для знакомства вообще съ экономическимъ положеніемъ нашихъ епархіальныхъ учрежденій начала XIX въка. Воть это письмо.

і) Письма Инноментія въ С. С. Мещерской, 71-72.

#### «Преосвященнъйшій владыво, 'воздюбленный о Господъ брать!

Обрадовался я, получивъ письмо ваше, изъ коего узналь, что здоровье ваше не мале поправилось. Надъюсь на милость Отца небеснаго, что оно вскоръ и совершенно ноправится. Прому только васъ не вдругъ налегать на дъла, а дълать ихъ исподволь, безъ напряженія силь, доколъ вы не укръпитесь; да и служить не часто, доколъ не пройдеть опухоль въ ногахъ. Укръпившись, можете при помощи Божіей все вознаградить. Берегите себя для блага святыя церкви!

Новоучрежденныя васедры архісрейскія вь сожальнію всь и всьиь очень свудны, какъ мив сіе по переписка съ преосвященными изв'ястно. Нъть ли въ спархіи вашей вакого либо монастыря или пустыни или приходской — съ достаточнымъ количествомъ земли — церкви близъ Пензы? Въ случат нужды можно просить Святъйшій Синодъ о принискъ оныхъ въ архісрейскому дому. Тавъ поступиль валужевій преосвященный Квлампій и тімь привель архієрейскій домь свой въ хорошее положеніе. Близъ Калуги была одна приходская веткая деревянная церковь, коей прихожане не въ силахъ были выстроить вновь каменной. Онъ ее упраздниль, а о церковной земль представиль въ Св. Синодъ, чтобъ она отдана была во владение архиерейскому дому. Св. Синодъ взошель довладомъ въ Государю и Государь привазаль отдать ему землю, которой было девяносто десятинъ мучшей дуговой при ръвъ. Архіерейсвій тверской домъ быль недостаточень. Чамъ было пособить? Не знаю, вавой то преосвященный выпросиль, чтобь въ нему приписань быль одинь монастырь, который нивив довольное количество земли, и чрезь то получаеть ныев архіерейскій домь изрядные доходы. Если и вы употребите сей способъ, то нъть почти сомнънія, чтобъ вы не подучили успъха, и я вамъ совътую употребить способъ сей, а навопленныя предшественникомъ вашимъ деньги беречь на другія нужды. Но и кромю разстройства дому вашего нельзя, чтобъ вы не нашли другихъ еще, можеть быть, больших разстройствь, которыя причинять вамь много жлопота. Здёсь то потребна осторожность и терпеніе! Но епытность ваша, благонамъренность и благодать Божія помогуть вамъ, его я вамъ усердивище желаю.

О себъ сважу вамъ, что мое слабое здоровье, котя и теперь еще слабо, но замъчаю, что оно лучше становиться начинаетъ, нежели каково было въ Петербургъ.

Подворье Троицкое, на которомъ я живу, имъетъ много выгодъ, и покои расположены весьма хорошо. За то въ лавръ премного ветхостей, требующихъ немедленной починки, а денегъ очень мало. Дълъ у меня премного по той наипаче причинъ, что Москва послъ непріятельскаго

разворенія не приведена еще въ надлежащее устройство. У насъ почти непрестанные дожди,—свио погнило, а хлібов бурями повалило. Гивив Божій за гріли наши!

Впроченъ искренивние желея вамъ вовкъ благъ, съ истиннымъ монмъ почтеніемъ и акобовію навсогда пребуду

Ваміего проосвященства возлюбленнаго о Господ'в брата усордивамій слуга, Серафимъ, митрополитъ москововій» <sup>1</sup>).

1819 г. іюдя 21 дня.

Неприглядень быль и пензенскій каседральный соборь. Ни своимъ вибшимъ видомъ, ни внутреннею отдълкою и убранствомъ не отвъчаль онъ своему назначеню каседры епископа. Соборъ не быль даже достроенъ; верхній его этажъ не быль выведенъ до конца. Ризница каседральнаго собора отличалась такою же бъдностію, какъ и весь соборъ. Скудость ея доходила до того, что въ составъ ея принадлежностей находилась одна, и та бъдная, нара дикирій и трикирій. Преосвященный Иннокентій, любившій, не смотря на свою бользнь, часто служить висказиваль жалобы на то, что ему невозможно служить висказиваль жалобы на то, что ему невозможно служить витетъ со своимъ предшественникомъ Асанасіемъ. "Жаль, писалъ онъ въ Петербургъ, у обоихъ архіереевъ одни дикиріи и трикиріи и однъ риниды, въ праздникъ одинъ изъ насъ долженъ сидёть дома за сею малюстью".

Если такова была бъдность каседральнаго собора, то объ уъздныхъ и сельскихъ церквахъ и говорить нечего. Въ нихъ мало находилось внутреннихъ украшеній, церковная ризница состояла изъ
облаченій ситцевыхъ, выбойчатыхъ и другихъ грубыхъ матерій;
чувствовался большой недостатокъ даже въ самыхъ необходимыхъ
для богослуженія книгахъ. "Жаль, что и въ городскихъ церквахъ,
очень мало книгъ, необходимыхъ къ поученію, такъ писалъ преосвященный Иннокентій въ Петербургъ изъ города Петровска отъ

<sup>1)</sup> Подлинное собственноручное письмо и. Сераениа ит епископу Иннокентію принадлежить протоіерею г. Вольска, Саратовской губернік, А. А. Росницкому, а имъ получено отъ своего родственника іеромонаха Аркадія, бывшаго духовникомъ преосв. Иннокентія. Письмо и. Сераения со сивска о. протоіерея Росницкаго напечатано въ Пенасискихъ спархіальныхъ въдомостяхъ за 1868 годъ, № 10, част. неоснијальная, стр. 315—316.

10 августа, не знаю отъ кого сіе опущеніе. Предивстники ли не побуждали, священники ли не котвли или вообще не знали, только скудость достойная сожальнія. Тенерь отнюдь не удивительно, что многія церкви не имбють Библіи. Онв не имбють даже и тьхъ книгь, которыя составляють кругь церковнобогослужебный, а Библія по ихъ мнънію есть такая книга, безъ коей можно обойтись, и дъйствительно безъ коей межно совершать богослуженіе. Причиною поставляется бъдность. Почти всв такъ и отвъчали на мои вопросы. Ризы всего трои или четверы. Изъ нихъ однѣ шолковыя, прочія ситцевыя и вибойчатыя или хоищевыя. Украшенія почти нъть никакого. Странно послѣ сего, какъ священники, когда искали посвященія, издерживали будтобы по триста рублей или боль́е" 1).

Крайняя необезпеченность архіерейскаго дожа и всего состоящаго при немъ служебнаго персонала винуждала епархіальную власть приб'єгать къ налогамъ на подв'ёдомое ей духовенство.

При управленіи цензенскою епархією преосвященнаго Асанасія существовала даже особая такса на ставленниковъ. "Скажу признательно, писаль Инновентій въ Петербургъ въ одному корошо знакомому высокопоставленному лицу, и при моемъ предместникъ много брани со ставленниковъ-именно на лице архіерея при выдачь ставленной граматы-со священника шесть (разумьется рублей), діакона-три, дьячка въ стихарь полтера; съ того же ставленника на ппечихъ-со священника десять, діакона пять, съ дьячка два съ половиною; да еще на престовихъ јеромонаховъ, јеродіаконовъ и прочую архіерейскую свиту: со священника десять, съ діакона пять, съ дьячка-два. Мив хочется прекратить сей поборъ, и оттого все ползеть врозь. Иввчие говорять: одвться нечемъ, изъ свити прислужники просятся прочь. А самъ архіерей різшается распустить и изъ свиты часть и изъ півнихъ часть, рышается также лучше исть хлюбь съ водою, чим держаться такого побора. Устоить ли? Въ первый разъ или въ первый день, какъ онъ решился на сіе, вдругъ присылають пять четвертей ржи-вотъ млебъ, пятнадцать четвертей овса-вотъ кисель, че-

<sup>1)</sup> Письма Инножентія къ С. С. Мещерской, 72-73.

резъ недълю три воза крупъ нуки и овса, еще чрезъ нъсколько дней—два воза овса. Скажите не довольно ли процитанія мив лично съ моими домашними? Такъ Господь строить, Ему единому слава!

Р. S. О ноборѣ прошу не публиковать до времени, такъ заканчивалъ свое настоящее письмо Иннокентій, объ этомъ я князю (т. е. Голицину, какъ министру духовныхъ дѣлъ) еще не писалъ, а только къ митрополиту (Михаилу) и къ тверскому (т. е. архіепископу Филарету), да и то не обо всемъ: о сборѣ на свиту къ нимъ умолчено. Видно и нашего брата архіерея ревизовать не худо".

Поборы открывали собою широкое поле для полученія священства лицами недостойными. Отчасти оттого уиственный и нравственный уровень духовенства пензенской епархін стоядь довольно низко. Преосвященный Иннокентій высказываль горькія жалобы на невъжество своего духовенства. "Просители священиичества и діаконства, писаль онь въ Петербургь, инне не знають, что такое Св. Троина, что такое молитва, о чемъ молиться, что такое символъ върм. Чтоби не согръщить даже предъ судомъ ноей совести, отсылаю учиться, не посвящаю. Такихъ отосланныхъ со времени моего вступленія въ епархіальное управленіе будеть до двадцати и болье. Конечно иногіе издалека пріважали и будуть жаловаться, что такая необычайность заводится, но решаюсь дейпользу душъ христіанскихъ. Молю Господа, чтобы ВЪ полкрышить навсегла, не смотря ни на что, искать истинной духовной пользы-спасенія душь христіанскихь. Господу вручаю и кодю, чтобы сія необработанная нива обработалась сколько нибудь къ славъ Госнода 1).

Не смотря на всю слабость и разстроенность своего здоровья, преосвященный Инновентій діятельно взялся за устройство епархіи. Онъ занялся устройствомъ архіерейскаго дома, лично присутствоваль при испытаніяхъ воспитанниковъ семинаріи, гимназіи и духовныхъ училищъ, осмотрівль всів церкви г. Пензы, отміниль взяточничество и поборы съ духовенства, самъ

<sup>1)</sup> Письма Инновентія въ внягиять Мещерской, 64, письмо 48-е.

лично производиль экзамены ищущимъ священства и проч. Осообенно иного хлопоть доставляли преосвященному ставленении. Пензенская енархія около полугода не нивла у себя архіерея и потому въ ней за это время успъю открыться значительное количество вакансій. При слухів о прівздів новаго архієрея искатели свищенства массами являлись въ каседральный городъ и осаждали просьбами Инновентія. Новый архіорей оказался довольно строгимъ въ выборъ кандидатовъ и производимый имъ экзаменъ отникаль у него массу времени. Кромв того преосвященный затрудиялся даже самымъ посвященіемъ ставленниковъ, нричиною чему служела его бользнь. Скоро онъ ближе познакомился со своимъ предшественникомъ, преосвященнымъ Асанасісмъ, полюбилъ и даже ходатайствоваль за него въ Петербургв. "Прошу, ваше сіятельство, такъ писаль онъ въ Петербургъ въ одному знакомому внязю, посившить присылкою позволенія мосму предмістнику оставаться въ Пензъ, жить въ домъ своемъ, имъя домовую церковь. Онъ мив очень нравится: любезень, не линвъ служить, номожеть, носвящая ставленниковь, и когда же служить? -- но средамъ и нятницамъ, а въ праздники, служу я самъ".

Преосвященный Иннокентій очень любиль служить. При всей слабости своего здоровья не проходило почти ни одного воскреснаго и праздничнаго дня, когда бы онъ не совершалъ божественной литургін. Во время священнослуженія онъ никогда не довво лять поддерживать себя діаконамъ, что, собственно говоря, при его слабости и въскости архіерейскаго облаченія было для него необходино. Ни его немощи, ни продолжительность богослуженія не могли ослабить силы его духа. Онъ съ такить благоговениемъ погружался въ молитву, что ни на что постороннее не обращалъ никакого вниманія. Однажды во время священнослуженія его въ крестовой церкви, после мерувинской песни, слумь о пожаре въ домъ, гдъ устроена была церковь произвелъ сильное волненіе между молящимися, но преосвященный Иннокентій такъ глубоко погрузился въ молитву, что не слышалъ и не заметилъ происходившаго вокругъ него смятенія. - Это было, какъ видно изъ писемъ Инновентія, 7-го іюля.

Въ первыхъ числахъ августа, т. е. немного болье мъсяца по вступленіи своемъ въ ецархіальное управленіе, преосвященный Инновентій предприняль повздку по своей общирной епархін. Этою новадкою онъ отчасти разсчитываль поправить свое здоровье, но главною целію его повздки-било ознакомленіе съ отдаленнъйшими мъстами своей опархін. Главнымъ пунктомъ своего обозрвнія онъ выбраль городъ Саратовъ. На дорогв въ Саратовъ преосвященный останавливался и въ другихъ городахъ, чрезъ которые ону приходилось проважать. Такъ онъ несколько сутокъ провель въ городе Петровске. "Петровскъ, такъ писаль отсюда Иннокентій въ Москву, городокъ небольшой, основанный Петромъ Великимъ, коего доселъ хранится Евангеліе и знамена, взятыя у татаръ или киргизъ. Усердіе къ Господу видно изъ множества церкней. Въ Пенвъ только семь церквей, а здъсь десять, разнина та, что пензенскія дучне украмены и почти всь двухкомплектныя, а здёсь бедность и простота какъ необходимыя спутницы встречають и провожають изъ церкви въ церковь. Влагодарю Господа, что кроткое духовенство не жалобами, но довольствомъ встречаетъ посътителей". Вообще преосвященный остался очень доволень Иетровскомъ. Даже и бъдность церквей и духовенства произвели на него хорошее впечативніе. "Посив петербургскаго богатства, такъ писаль онь въ Петербургь отъ 10 августа, и московской пынности, глазъ успокоивается и не развлекается губернскою простотою и уведною бедностію... Здешніе граждане по усердію къ пастырю своему въ будничный день собрадись въ соборъ и пастырь предложиль имъ поученіе" 1).

22 августа преосвященный Иннокентій прибыль въ Саратовъ и встрічень быль жителями съ восторгомъ. "Собраніе было не малочисленное, такъ писаль онъ немедленно по прійзді своемъ въ Саратовъ, соборъ, его крыльца, притворъ и окна наполнялись зрителями. Послів благодарственнаго молебна въ соборів преосвященный Иннокентій обратился къ народу съ привітствіемъ: "возвеличимъ Господа со мною и вознесемъ имя Его вкупі!" Какъ пастырь онъ приглашаль паству къ благодаренію Господа за Его

<sup>1)</sup> Письма Инновентія въ С. С. Мещерской, 70-72.

благословенія. Благословенія были исчисляемы земния. Произнося слова: "возвеличенъ Госнода со иноп", Иннокентій пришель въ такое умиленіе, въ такой восторгь, что "готовъ быль обнять всвит, чтобы во единомъ союзв возвеличить безпредвлено Великаго". На следующій день преосвященний снова быль въ соборе и привътствовалъ свою наству новить поучения 1). Едва лишь успъль преосвященный прівхать въ Саратовъ и произнести къ саратовскимъ жителявъ два поучения какъ его бользнь усилилась. На третій день своего прівада онъ уже быль въ совершенномъ изнеможенін и болье не вставаль сь одра бользин. Вь Саратовь, танъ сообщаль снь (оть 25 августа) одному знакомому въ Петербургъ, принималь къ себъ дворянство, купечество и духовенство, а на третій день легь въ постель. Въ Саратов'я нашлись благія души, которыя присылають и хавов и кушанья больному. Влагодареніе Богу и саратовскимъ врачамъ"! Двъ недъли проболы Инновенти въ Саратова. Чувствуя всю опасность своего положенія онь, не смотря на все просьби и убежденія остаться въ Саратова, рашился возвратиться въ Пензу. И здась при всенъ сильнъйшемъ развити своей бользни преосвященный не переставаль ваниматься дълами опархіи. Въ это время онъ получиль известіе, что коммиссія духовных училищь наивревается вторично напечатать его Церковную Исторію, и потому онъ принялся за исправленіе сей книги. На замъчанія изкоторихъ лицъ о необходимости отдыха отъ трудовъ, и безъ того уже превышающихъ его силы, преосвященный съ полною покорностію Промислу Божію говорилъ спокойно: "что Вогу угодно, то и будеть! Да будеть воля Его! а

Физическія страданія висколько не затемняли его душевныхъ силъ. Разсудокъ и память не оставляли его до послъдней минуты живни. Лежа въ постеми, онъ всетаки старался отвъчать свониъ знакомикъ на нъкоторыя ихъ письма. Письма Иннокентія, относящіяся къ этому времени, отличаются особеннымъ религіознымъ возбужденіемъ. Въ нихъ видънъ благочестивый подвижникъ, взирающій на свою смерть, какъ на легкій переходъ въ лучшую живнь.

<sup>1)</sup> Письмъ Инножентія из княгинт С. С. Мещерской, письмо 53, 74—76.

Digitized by

Мев нужно, писаль Иннокентій къ княгинь Мещерской от. 29 сентября, очищеніе, коего достигнуть вичемь не можно, как болъзнію. Гордость сердца моего, сомнаніе, неваріе, кака такка оковы, связывая духъ, держать тело въ болезни. Госноди! Не ногу и преклонить чувствъ къ противной сторонъ отъ немощи тілесной, или оть закоснедости греховной. Понолитесь, чтобы Господь самъ, своею силою всемогущею, сиятчить сердце, отверя: двери и взошель какъ Владика сераца, какъ Царь, какъ Търецъ, какъ Богъ! Вы радуетесь слухонъ, что есть акбляй меня. Ей, недостониъ ни дюбви, ни вашей радости. просто. Тяжесть граховная, закрывая свать истинный, держит меня во тыпь и спертной сыни. Не видять моей гнуспости други. а мев она ощутительна". Въ заключение своего письма преосмщенный просить чрезъ Софью Сергвенну Мещерскую княгии Анну Сергьевну Голишну, чтобы она ,оть богатой свеси г нему милости" прислада ону для чтенія сочиненія Фенелона: Точно такинъ же характеронъ отичается и следующее, но счет последнее, его письмо къ княгине Мещерской, писанное вкъ з три дня до своей смерти. "Вы благодарите Господа, писаль от княгинъ Мещерской въ этомъ письмъ, ви благодарите Его з ною бользнь: благодарю васъ, что во истинь ходита. Точно быгодарить надобно Господа за очищеніе прегрышеній. Досель сканную ною душу Господь возбуждаеть къ очищению, и досель ем: столько остается неверія, страстных скверев, что нужно проделжить очищение. Хощу и молюсь, чтобы хотвиие рашилось, чтобы Госнодь своею силом утвердиль и совершиль Его хотвніе: слам: единаго Господа и служить и действовать, и писать, и принимат: писанія, и говорить, и дівлать и знакоиство нивть и босівдовать Прошу и вашихъ на сіе модитвъ; ибо мон дотвнія и моденія оче слабы, столь же скоро прерываются, какъ возвращается привадел: болъзненный...

Господи! Какъ я слабъ! Каждый день решаюсь утвердити: въ наивреніи, и каждый часъ колеблюсь, какъ прахъ, вытреповозметаемый. Не снаю что удаляеть самаго Господа, какъ булт

<sup>1)</sup> Письма Инвокентія къ С. С. Мещерской, письмо 55, 75-76.

насильно. Сознаю здёсь свою тяжесть грёховную и искушеніе вражеє: ибо ничто, кром'є грёховь, не можеть удалить Господа Інсуса". Въ конці этого письма Иннокентій зам'єтиль, что онъ "усталь" 1). Эта усталость спустя три дня см'єнилась для него вычнымъ покоемъ.

Въ то время, когда Иннокентій доживаль свои последніе дни въ Пензъ, въ Петербургъ борьба между двумя направленіями обострялась все болье и болье. Ссылка Иннокентія, хотя и замаскированная, ожесточила не только кружокъ техъ людей, мивнія которыхъ онъ поддерживаль; она вооружила противъ Голицина даже много и таких людей, которые были совершенно непричастны борьбъ. Съ другой стороны и князь Голицынъ былъ крайне возбужденъ дъломъ Инновентія и изливаль свою ненависть не только на него, но и на техъ дицъ, которыя ходатайствовали за Иннокентія предъ государенъ и до извъстной степени достигли своей цъли. Властолюбивый князь не морь простить имъ того, что они вопреки его волъ измънили то первоначальное назначение, какое онъ далъ было, руководствуясь чувствомъ личной мести, Иннокентію. Голицынъ всевозможными мърами преслъдовалъ и заступавшихся за Иннокентія лицъ и особенно нападаль иного на князя П. С. Мещерскаго, служившаго въ несчастію въ его въдоиствъ и занимавшаго здъсь пость оберъ-прокурора Синода. Голицинъ прежде всего сталъ обходить этого князя следовавшими ему по положению наградами и повышеніями. Пресавдуемый князь, находившійся въ постоянной перепискъ съ преосвященнымъ Иннокентіемъ, въ одномъ изъ своихъ писеиъ въ последнему сообщиль ему между прочивъ о неблаговоленін въ себъ княвя Голипина.

«Господь Інсусъ Христось, такъ писалъ Иннокентій, утёшая внязя, да укрёпить вась на пути своемъ, конечно узкомъ и тёсномъ. Мірскія отличія, коими почтены всё окружающіе вась вопреки общему желанію, вась не достигли. Что нужды? Правда, едвали я въ томъ не участвую, ибо вы весьма много принимали во мнё участія. Мой любезнейшій! Обратите и это во благо души вашей! Терпеніе какъ твердыня укрёнить вась предъ Господомъ—въ благодарности и за сіи небесныя милости, а земныя немилости или неблаговоленіе.

і) Письма Инноментія къ С. С. Мещерской, письмо 56, 76-77.

...О внязь! Будемъ молиться, чтобы Господь всёхъ вразумиль нераздёляться, но въ любви идти иъ Нему, чтобы великіе и мудрые съ низвими и глупыми нами соединясь и сердцемъ и духомъ все творили иъ славъ Господа нашего Інсуса Христа».

Конечно нерасположение министра духовных дель къ князю П. С. Мещерскому выражалось не въ одномъ только обхождении его наградами. Могущественный государственный сановникъ всегда имъть въ своемъ распоряжении много средствъ къ тому, чтобы дать почувствовать свою силу и, если нужно, свое неблаговоление своему подчиненному. Здесь прежде всего могли имъть мъсто придирки по службъ, критическое отношение къ умственнымъ и нравственнымъ качествамъ подчиненнаго и др. Одно изъ писемъ преосвященнаго Иннокентія даетъ нъкоторыя черты для характеристики отношеній министра духовныхъ дёль къ гонимому имъ князю.

«Не только им гръшники, писаль Инновентій въ виязю Мещерскому, привованные въ землъ, но и совстиъ землянные, но и проровъ Давидъ BRIOBRICA TO HE LEOTE CHOM: HISCME UCUISACHER 60 NAOMU MOCÜ; TO на мірь: весь день боряху мя врази мои; то на всёхь враговь сововупно: увы мит, яко пришельствие мое продолжися. Да и что слъдовать за подражателями, за врестоносцами ученивами. Самъ Подвигоположецъ врестоносецъ учитель нолился да мимо идеть чаша сія, чаша искушеній, скорбей, трудностей, отъ конхъ онъ тужниъ и сътоваль душею. Ахъ, ваше сіятельство, можно ли въ міръ вла быть безь вла? Тъ ошибаются, которые думають не теснымь прискорбнымь путемь достигнуть царствія. Безъ тосноты и притесненій мы очень широви. нътъ поворности и смиренія истиниаго. Безъ сворбей нътъ истинной духовной радости. Всегда спокойны среди интежа воздвигаемаго на земяъ страстями и проч. не внаемъ и не слышимъ мятежа — слъдственно не тутъ же ли, не вийстй ли съ прочини шунинъ, илтенся, волнуемся, и не помнимъ, и не можетъ разобрать, что такое страстной мятежъ и что сповойствіе. Горе намъ, горе намъ не вающимся и благоденствующимъ нынъ...

Знаю, что духъ развлеченный дълами, неудовольствіями, сустами, немеправностями, неловкостію страждеть, осворбляется. Но скорбь знакъ самолюбія. А это есть корень всяваго зла. Его исторгаеть только державная рука, ибо самолюбіе державствуеть надъ всёмъ человёкомъ,—державная вышняя Господня.

Разсъянность конечно отъ нашей слабости, котерая также родится или отъ любви къ плоти, или отъ любви къ міру, или вообще отъ любви жъ себъ. Жаль, что мы считаемъ разсвинностію двав по должно ств! Они, не разселинестію, но обязанностію нашею будучи поставлены, слагають совокупно крестъ приспособленный раменамъ и силамъ изпимъ. Они, если будамъ стараться поднять ихъ до конца, также обременяють насъ, жажъ веляваго крестоносца; и нужно будетъ просить номощи, дабы кто нибудь песобиль тащить на гору, на то высокое преспанию, гдв оканчивается возможное исполнение должности. О жавъ возможно безъ Госнода что небудь сдваать, чему мебудь сдвааться, или случиться съ нами? И вавъ возножно идти за Нимъ не но слъдамъ Вго? Не думайте князь, что ваша молчаливость есть недостатокь, ваша тихость какъ будто слабость, ваша кротость какъ будто незнанів. Ніть! Въ царствъ Божіемъ это не такъ цънится. Берегите сін дары, они очень иногоцины. Обработывайте ихъ усугубленіемъ. Иусть мірз смпется, пусть презираеть, пусть даже лишають должности! Вамъ свое обработывать надобно. А ваша собственность есть сія, Господь, а по свётскому природа, надёливъ васъ сими дарами, поставила въ вругу такомъ, гдъ бы они могли усовершенствоваться столько, сколько требуеть мъра возраста исполненія Христова.

Вогь мое мивніе гръщное и грубое о вашень положенія. Прошу не оставлять, а почаще навъщать меня вашимь писаніемь. Здёсь такія посъщенія нужны и дороги.

Ксиь съ истиннымъ почтеніемъ и любовію преданный слуга и ведостойный богомолець Инновентій».

По отравда Иннокентія изъ Петербурга почитательница его княгиня С. С. Мещерская близко приняла къ сердцу его дало. Она поставила своею задачею выяснить князю Голицину всю невинность Иннокентія и даже рашилась сдалать попытку отклонить его отъ излишняго и вреднаго поклоненія мистицизму. Вопросъ для нея заключался только въ томъ, какимъ образомъ было бы удобна это сдалать: пригласить ли князя Голицына къ себа или же наоборотъ самой прівхать къ нему? За разъясненіемъ этого вопроса княгиня обратилась къ Иннокентію, тогда еще находившемуся въ Москва, который отъ 15 мая, отвачая на сдаланный ею вопрось, между прочимъ, писаль ей:

«Ни призывать, ни вхать для вразумленія Голицына по моему не должно; а когда получите извъщеніе въ сердцъ, когда Господь благо-словить, то, помолясь, напишите безъ гива, въ присутствіи Господа, со слезами, не о себъ, но объ общемъ благь, о душъ того, который страждеть, и погибнуть можеть, и о душахъ другихъ. Пишите полную

мотину безъ усвченія, но и безъ жару, безъ усилія, безъ волкостей, въ благоговъйномъ покої, нанимите все, что знасте и что Господь ношлеть, и притомъ тогда, когда будетъ отъ Него благословеніе. Причина, ночену совітую писать, а не говорить, есть та, что языкъ трудно удержать отъ ивлишества, воображеніе отъ вспыльчивости и самый духъ отъ ревности пламенной и неуміренной, когда говоримъ. А на письмі можете себя провірить, написавши, положить на нісколько дней и потомъ съ молитвою, въ тишинъ, прочитать, исправить, опять помолиться... Уснікъ не наше діло, а Господне, наше діло свидітельствовать истину во славу Божію» 1.

Точно также княгиню Мещерскую много занимали отношенія Иннокентія къ архіепископу Филарету. Иннокентій, какъ извъстно, убхаль изъ Петербурга нъсколько разочарованнымъ въ нравственныхъ достоинствахъ Филарета. А народная молва, приписывавшая Филарету участіе въ гоненіи на Иннокентія, безпоконла ихъ петербургскихъ знакомыхъ и болье всего княгиню Мещерскую. Добрая княгиня и здъсь выступила въ роли посредницы. Она хотьла заняться разъясненіемъ недоразумьній, возникшихъ между двумя знаменитыми нашими архипастырями. Въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Иннокентію она спрашивала его: ъздить ли ей къ преосвященному Филарету для выясненія возникшихъ недоразумьній? На это Иннокентій писадъ ей изъ Москвы отъ 19 мая слъдующее:

«Бадать ин кь преосвищенному Филарету и образумить ин его въ нъкоторыхъ недоразумъніяхъ? На что, вмъсто отвъта васъ самихъ спрошу, послужить ин то къ славъ Господа Інсуса Христа, по вашему собственному намъренію и усмотрънію, ежели поъдете и будете ъздить? Когда умъ и сердце скажуть вамъ, что вы ничего въ предметъ не имъете вромъ Господа, что для Него единственно ъздите, что хотя бы васъ поносить стали, но и тогда вы не отлагаете и не премъняете желанія и намъренія дълать все для Господа Інсуса Христа, то не только прерывать, или отвътомъ ръшится и другой подобный: ъздить ли къ князю 2)? Здъсь доболь видите нужду другихъ, пользу родныхъ дабы хвалили Господа, или прославленіе нечеловъческаго имени, но точію Господа Інсуса Христа какими бы то ни было устами, дотоль кажется, прерывать не нужно вамъ присовътаннаго.

<sup>1)</sup> Письма Инновентія въ Мещерской, стр. 49-50.

<sup>3)</sup> Т. е. въ Голицыну.

На вторее: вразумлять ин вамъ? По вашимъ слевамъ одно вразумленіе удалось. Хероше онъ не оскорбился и не оскорбится, когда и другое скажете; ибо у него есть намъреніе и желаніе жить для Інсуса Христа. Онъ также непрерывно трудится, чтобы найти Его и предаться Ему всесовершенно, только своимъ путемъ 1). Теперь ваше дъло разсмотръть только свое намъреніе, побужденіе на оное внутрь вашего сердца, искреннее ли, жан гордое и самолюбивое, ноучить и того, отъ носко надобно и другимъ учиться, или точно оно вынуждено глубочайщимъ сожальніемъ, силою, тяготящею сердце къ славъ Господа?

Видите вамъ самимъ разръшить остается...? > 2).

Фотій, считавшій себя всегда ученикомъ Иннокентія, много и горько скорбых о своемъ учитель, что "сей свытильникъ сдвинуть съ своего мыста и сокрыть отъ врага подъ спудомъ, удалень изъ столицы вмысто ссылки въ дальную наству" з). Оставшись въ Петербургы одинокимъ, Фотій старался зорко слыдить за дыйствіями своихъ враговъ мистиковъ и подробно писаль о нихъ въ Пензу къ Иннокентію. Въ письмахъ Фотія, выроятно, было слишкомъ много раздраженія и озлобленія, когда преосвященный Иннокентій счель нужнымъ поумырить пыль своего ученика и указать ему самый вырный путь къ примиренію со врагами.

«О возлюбленный Фотій, такъ писалъ ему Инновентій изъ Пензы, ты еще первый посётиль иеня любовію твоєю въ Пензѣ; продолжи любовь во Господу! Онъ соединить сердца наши, не смотря на далекое разстояніе мѣста. Продолжи очищеніе сердца столь милаго сердцу моему! Не вдавайся въ пренія, моли Господа Миротворца умирить прежде насъ самихъ, наши чувства, нашу жизнь, нашихъ ближнихъ окружающихъ насъ, тогда умиряться начнутъ и дальнія, умирятся и общества немирныя, умирятся и церкви, раздорами раздираемыя. Что наши съ тобою голоса, если не писканія плещущихъ на землё насёкомыхъ? И что наши съ тобою усилія, есть ли не усилія напряженной руки младенца сдвигнуть стёну, состроенную многими вѣками, строимую многими милліонами, поддерживаемую сильными подпорами, хотя впрочемъ стёну Вавилонскую. Принесемъ благодареніе Господу, что доселё терпитъ грёхамъ нашимъ и насъ вразумляеть искать пути истиннаго, учиться оправданіямъ Его» 4).

<sup>1)</sup> Рачь идетъ несомивино о кияза А. Н. Голицына.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма Инноментія къ С. С. Мещерской, стр. 50. 38-е письмо.

<sup>3)</sup> Автоб. Фотія, вн. II, га. 2.

Житіе Инноментія. Русск. Архивъ 1868 г. 944—945.

<sup>«</sup>Христ. Чтен.», № 11-12, 1885 г.

Преосвященный въ своихъ инсьихъ къ внакоминъ неоднократно просить ихъ о тонъ, чтобы они писали ону какъ можно чаще. "Прошу молитвъ вашихъ и писаня, такъ выражается онъ въ одномъ изъ своихъ писенъ въ Петербургъ, признаюсь оно для меня очень полезно. Кажется я ванъ изъяснять сколько и почену. А если не изъяснять, то новърьте: свидътельствоиъ прините то, что почитаю нужнинъ писатъ къ ванъ каждую почту,—изъ Пензи кодитъ одинъ разъ". "Не бойтесь княгиня, писалъ онъ въ томъ же письмъ, что наскучите инъ вашими чувствами, нътъ они инъ много помогаютъ. Ръдко случается читатъ ваши письма сухими глазами. Не хвалитесь тъмъ, что сердце ваше изливается на бумагу. Оно лгать не должно, и скрываться ому значило бы прервать всякое сношеніе съ тъмъ, который весь открытъ, ибо весь въ порокахъ, какъ въ проказъ, весь на языкъ и на перъ—только, а на самомъ дълъ въ глубинъ души пустъ и простъ" ().

Преосвященный Инновентій при всей своей слабости не обременялся письмами и аккуратно отвёчаль на каждое получаемое письмо. Равнымъ образонъ и тв лица, съ которыми вель онъ переписку, старались утышать изгнанника своими многочесленными нисьмами, такъ что, бывши въ Пенев, съ каждою почтою онъ получаль очень иного писемъ. Преосвященный весь день обыкновенно посвящать на занятія по должности, которыхь на его долю выпадало весьма иного. Днемъ, утомившись отъ должностныхъ занятій, онъ не писаль писемъ, а на эту заочную беседу посвящаль большею частію часы ночные. И тогда, когда его бользнь развилась до того, что онъ уже не могъ сидеть, онъ писалъ письма лежа на постели, на кожанной подушкъ. И такинъ образовъ онъ не оставляль нерениску съ своими другьями почти до самой своей кончини. По крайней мере, мне известни некоторыя его письма, писанныя имъ 7 октября, т. е. за три дня до смерти 2). По всему нужно думать, что отъ преосвященнаго Иннокентія осталось множество писемъ. Некоторыя изъ нахъ напечатаны въ настоящее

<sup>1)</sup> Письма Инновентія из Совь С. Мещерской, п. 51, 69-70.

<sup>2)</sup> Накоторыя письма Инноментій во время своей бользии вынуждень быль поручать писать другимъ. Письмо Инноментія въ Мещеровой, стр. 75.

время, но много ихъ и до сихъ норъ сохраняется только въ рукописяхь у разныхъ липъ. Между темъ письма его заслуживають серьезнаго вниманія по ихъ религіозно-назидательному содержанію. Справединео выразвиъ одинъ изъ его почитателей, что для ищущихъ духовнаго сокровнща инсьма его составляютъ самый драгоценный подаровь: это женчужины, изъ глубины благодатнаго моря извлеченныя 1). Но въ письмяхъ Инновентія кром'я религіознонравственных наставленій встрічаются и свіденія, очень интересныя для характеристики религіозко-нравственнаго состоянія пензенской настви, какъ духовенства, такъ и простаго народа. Вотъ что напримъръ разъ писалъ Иннокентій въ письмъ въ Петербургъ недъли двъ спустя (поля 6) по своемъ прівадь въ Пензу. "На сихъ дняхъ ко инв явился Тихонъ Смирновъ, который проповъдуеть всеобщее показніе. Нинів въ великій четвертокъ онь санъ публично въ церкви предъ народомъ съ позволенія настоятеля принесъ покаяніе во всёхъ грёхахъ своихъ, жейаеть (просиль комитеть библейскій), чтобы ихъ напечатали для смиренія его соботвеннаго и во образецъ смиренія прочимъ. Теперь живеть у меня. Онъ изъ монастира Краснослободскаго, пензенской епархіи. Ревность къ проповеданію или распространенію покаянія, иначе обращенія къ Богу, имъетъ непреодолимую силу. Умру, говоритъ, а не отстану отъ своихъ мыслей, отъ даннаго мнв побужденія распространять славу Божію. Онъ семь леть полагаеть временемъ покаянія и потому внушаеть поспъшность, совътуеть завести училища, гдъ бы обучали только страху Божію и благочестію, а не языкань и наукамъ. Жалуется на духовенство, впрочемъ не осуждая, чего крайне боится. Чтеніе и пініе въ храмахъ почитаеть и называеть очень безобразными, вниманія къ читаемому не находить 2). Епархіальныя дела нало оставляють времени для беседы съ Тихономъ, но дотол'в не разстанусь, докол'в Господь не возыметь его изъ рукъ

Digitized by 39 00gle

<sup>1)</sup> Протојерей А. Роскицкий. Странникъ 1868, сент. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О томъ же самомъ предметъ Тихонъ Смирновъ писалъ и въ Москву къ м. Филарету. Письмо м. Филарета къ архимандриту Антонію, намъстнику Троице-Сергісвой давры. № 911.

моихъ. Ръзкая въ немъ ревность немногимъ полюбится, сочтутъ, такъ какъ многіе сочли и считаютъ, сумасшедшимъ. О, какъ бы я желалъ такъ горъть всъмъ сердцемъ, всъмъ духомъ, чтобы воскотълъ лучне умереть, чъмъ умолчать о покаяніи ').

По возвращение своемъ изъ Саратова онъ уже не поднимался съ одра бользни. Ненастная погода скоро наступившей осени усилила его бользнь и ускорила его кончину. Его сили начали бистро упадать. За нъсколько недъль до своей смерти онъ уже билъ не въ силалъ поднять и стакана съ водов, но зато онъ не оставлялъ пера для настирскихъ трудовъ почти до самой кончины. Предъ глазами болящаго архинастиря постоянно находился крестъ Христовъ на особо устроенномъ пьедесталъ. Этотъ крестъ составлялъ даръ графини А. А. Орловой - Чесменской. На крестъ Господнемъ чаще всего останавливалъ свой взоръ преосвященный Иннокентій. При этомъ по лицу его неръдко струились слези, но тутъ же отражалась на немъ свътлая небесная радость, которую онъ сопровождалъ всегда молитвою: "помяни мя, Господи, во царствіи Твоемъ".

За нъсколько дней до своей кончины преосвященеый пожелаль, чтобы его духовникъ находияся при немъ неотлучно. Маститый старець, іеромонахъ Авраамій, весьма уважаемый преосвященнымъ, не смълъ сидъть въ присутствіи его; но болящій святитель упросиль его сидъть у самаго его возглавія. Взаимною бесьдою ихъ, часто за полночь, было слово о безконечной любви распятаго за насъ Господа. Послъ одной изъ бесьдъ преосвященный сказаль своему духовнику: "недавно началь я писать свои мысли при крестъ. Мысли мои не связны; и рука перестаеть служить. Возьми, старець мой, на память эти записки. Онъ плодъ нашихъ съ тобой собесьдованій у подножія достопокланяемой святини". Записочекъ оказалось много. Изъ нихъ сохранились нъкоторыя и до настоящаго времени; а двъ записочки даже изданы въ печати 2). Вечеромъ 10 октября послёдовала замъчательная

<sup>1)</sup> Письма Инновентія въ С. С. Мещерской, письмо 59-60, 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мысля при крестъ, преосвящ. Иннокентія еп. пензенснаго и сарат. «Странникъ» 1868 г.. Сентябрь, 139—141. Сообщеніе протоіерея А. Росинцкаго.

истинно-христіанская кончина преосвященнаго Иннокентія <sup>1</sup>). 13 октабря происходило его погребеніе. И здісь произошло довольно рідкое и любопытное явленіе: предшественникъ преосвященнаго Иннокентія, преосвященный Асанасій совершиль погребеніе своего преемника. При отпівваніи тіла покойнаго, инсцекторомъ пензенской семинаріи Василіємъ Алявдинымъ (впослідствій епископомъ тобольскимъ) была произнесена глубоко-трогательная надгробная річь <sup>2</sup>).

Погребеніе отличалось сколько торжественностью, столько же умилительностію и трогательностію. При совершеніи его общая скорбь народа перешла въ неудержимыя рыданія. Плакали и женщины и мужчины, и духовные и свътскіе, плакали всъ болье или менье знавшіе покойнаго. Въ придъль пензенскаго каседральнаго собора, устроенномъ во имя св. великомученицы Екатерины, въ томъ самомъ мъсть, надъ которымъ утвержденъ престоль, предано земль тьло преосвященнаго Иннокентія 3).

Графина Орлова, съ такимъ рѣдкимъ усердіемъ ухаживавшая за Иннокентіемъ, когда онъ лежалъ больнымъ въ Москвѣ, поставила надъ склепомъ бѣлый мраморный памятникъ. Она же устронила и самую пещеру, послужившую Иннокентію и нѣкоторымъ другимъ пензенскимъ святителямъ усыпальницею. Пещера эта очень небольшая и безъ особенныхъ украшеній. Въ настоящее время благодаря извѣстной всему городу Пензѣ своими щедрыми пожертвованіями на богоугодныя дѣла М. М. Киселевой, эта пещера, послѣ нѣкоторыхъ къ ней пристроекъ, обращена въ церковь. Теперь всякій, посѣщающій эту церковь, легко можетъ видѣть въ лѣвой сторонѣ ея въ углубленіи и мраморный памятникъ, подъ которымъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Житіе Инноментія, составленное Фотіємъ, и живноописаніе его, напеч. въ 1-й части его сочиненій, стр. XXXI,—называють этоть придвлають во ими Казанской Божієй Матери.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подробности ея, написанныя на основанія житія Инновентія, составлен. Фотіємъ, сообщены въ жизнеописанія преосвященнаго, напеч. въ 1 ч. его сочиненій. Спб. 1845. XXVI—XXVII; и у Тронцкаго, 69—73.

<sup>2)</sup> Рачь непечатана въ 1 ч. сочиненій Инноментія, XXVIII—XXXI.

поконтся тело незабвеннаго пензенскаго святителя Иннокентія. Туть же на стене кожно видёть и портреть его.

Не смотря на то, что преосвященный Иннокентій очень недолго святительствоваль въ Пензъ и после его смерти протекло уже около шестидесяти пяти леть, память о немъ все еще жива въ православномъ народе и имя его съ благотовеніемъ чтится и теперь не только пензенскими жителями, но и живущими вдали отъ Пензы. Въ последніе четыре года въ Пензъ замечается особенное чрезвычайное движеніе, тесно связанное съ именемъ Иннокентія.

19 декабря 1882 года, усыпальница преосвященнаго Иннокентія была обращена въ церковь, приченъ хранъ посвященъ св. Евланнію, празднуемому церковію 10 октября, т. е. въ день смерти Иннокентія 1).

Въ прошломъ 1884 году, пензенское епархіальное начальство исходатайствовало у Св. Синода разръшеніе на торжественное отправленіе стольтняго юбилея со дня рожденія преосвященнаго Иннокентія, падавшаго на 30 мая прошлаго года.

По словамъ одного изъ очевидцевъ, ко дию торжества столътняго юбилея Иннокентія, въ Пензу стеклась такая масса народа, въ особенности простаго, что каседральный соборъ, не смотря на его обширность, не могъ вивстить всвхъ желавшихъ почтить намять святителя. Народъ въритъ, говоритъ тотъ же очевидецъ празднованія стольтняго юбилея Иннокентія, въ дъйствительность молитвъ святителя Иннокентія и даже въ чудодъйственную силу, чрезъ него проявляющуюся; народеая молва указываеть даже и факты проявленія этой силы, изъ коихъ нъкоторые засвидътельствованы мъстнымъ гражданскимъ начальствомъ 2).

По случаю юбилея Иннокентія, во всёхъ учебныхъ заведеніяхъ г. Пензы были прекращены занятія, а въ домовыхъ церквахъ

<sup>2) «</sup>Чудесное спасеніе отъ потопленія угодникомъ Божівиъ Инноментіємъ», статья священника І. Благоразумова. Пензенскія Епарх. Вѣдомости 1883 г. № 2, часть неофиціальная. Газета «Востокъ» 1883 г., № 228. «Памяти святаго Инноментія», статья священника Архангельскаго. Пензенск. Епарх. Вѣдомости 1885 годъ часть неофиціальная. № 5.



Исизенскія Епархіальныя Вѣдомости за 1883 годъ, часть неофиціальная,
 2.

учебных заведеній, равно какъ и во веёхъ приходожих, были отслужени заупокойния литургіи и панихиды по почившень видтитель. 29 и 30 ная постоянно, почти не прерываясь, служивих панихиды надъ гробницею Инновентія. Крестьяне несли свои последнія лепты, чтобы возжечь свечу за упокой души благоговейно чтимаго святителя. Многіе изъ няхъ оставались въ Пенза на насколько дней для говенія и причащенія св. тамнъ. 29 шля за всенощнымъ бдёніенъ, а 30 шля за литургіей въ клеедральномъ соборе были прочитани два слова изъ проповедей преосвященнаго Инновентія. По окончаніи литургіи и тормественной шанихиды, съ литією въ самомъ склепе святителя, въ два часа дня въ зала дворянскаго собранія и въ зала городской думы, прочитано было жизнеописаніе преосвященнато Инновентія.

Въ ознаменование и увъковъчение памяти Иннокентия, тогда же предложено было: 1) учредить въ духовныхъ и свътскихъ учебныхъ заведенияхъ г. Пензы, въсколько стипендий имени Иннокентия, 2) открыть просвътительное общество съ наименованиемъ его Иннокентиевскимъ и 3) устроить богадъльно для вдовъ и сиротъ епархіальнаго духовенства съ наименованиемъ ея также Иннокентиевского. Изъ этихъ предположений второе уже осуществилось. Вътомъ же 1884 году, вскоръ послъ празднования столътняго юбился со дня рождения преосвященнаго Иннокентия, въ Пензъ открыто было и начало свои дъйствия "иннокентиевское просвътительное общество пресвятия Богородици").

Не много пережиль преосвященнаго Инновентія и покровитель его петербургскій митрополить Миханль. Съ удаленіемь изъ Петербурга Инновентія митрополить остался совершенно одиновъ.

¹) Столитий юбилей со дня рожденія ночивающаго въ пензенскомъ каседральномъ собори преосвящ. Инноментія, еписмопа пензенскаго и саратовскаго. Пенз. Епарх. В'ядомости, часть неосвиціальная, 1884 годъ, № 10. «30-е мая въ Пензи». Пенз. !Епарх. вид. 1884 годъ, № 12, часть неосвиціальная. Инноментісьское просвитительное общество пресв. Богородицы. Пензенскія Епарх. Видомости 1884 годъ, часть неосвиціальная, № 16.



Заступничество за Инновентія предъ государенъ еще сильнъе вооружило министра духовныхъ дель противь интрополита, Голицинъ теперь на каждомъ шагу старелся вредниь ему. Въ то же самое время князь Голиминъ по прежмену покровительствовиль мискицезму. Въ 1819 году въ С.-Петербургъ быль визванъ католическій пасторь Линдаь, пріобретшій себе навестность своими экзальтированными проповедами. Здесь онъ нашель себе благосклонний присмъ не только у кнази Голицина, то и у самого инператора Александра. Линдаь получиль позволеніе говорить пропов'яди въ нальтійской церкви (при пажескомъ корпусв) и нивль тамъ саний блестящій успахъ. Въ числа слушателей и почитателей Линдля находилось весьма много и православныхъ. Митрополить Михаиль употребиль все свои уснаім къ тому, чтобы удалить Линдля изъ Петербурга. Дъйствительно онъ дестигъ своей цъли: весною следующего 1820 года Линдль подъ благовиднымъ предлоговъ быль вислань въ Одессу. Но усили питрополита Миханда не принесли пользы. На мъсто Линдля въ томъ же 1820 году княземъ Голицинымъ былъ вызванъ изъ Германів другой проповедникъ одинаковаго направленія съ Линдлакъ, это Госперъ. Пріемъ, оказанный Госнеру быль еще благосклониве, а краснорівчіе его еще банстательнее, такъ что жители столици всехъ вероисповълний, не исключая и православнаго, толиами собирались по вечерамъ въ катодическую церковь (на Невскомъ просцекть) слушать его процовъли <sup>4</sup>). Госнеръ утвердился въ Петербургв на долгое время. Митрополить Михаиль рёшился действовать противъ враговъ ихъ же собственнымъ оружіемъ: онъ самъ говорилъ проповеди почти при каждомъ своемъ богослужении и также своимъ краснорвчіемъ привлекаль много народа. Но къ сожальнію такихъ пастырой, каковь онь быль самь, у нась тогда насчитывались единицы. А борьба съ такими силами была немыслима. Митроподить Михаиль обратился къ одинственному, какое находилось въ его распоряженіи, средству- это къ усиленію пропов'єди въ православныхъ церквахъ. Въ этихъ видахъ Св. Синодъ, по его пред-

<sup>1)</sup> Записки В. Намаева. «Въстникъ Европы» 1867 годъ, т. IV, 83. Изъ Записки Н. И. Греча, «Русскій Архивъ» 1868 г., 1404.

ложенію, издаль оть 25 января 1821 года циркулярный указь, въ которомъ предписывалось епархіальнымъ архіереямъ употребить всв зависящія оть нихъ мъры къ усиленію церковной проповъди '). Это было однимъ изъ самыхъ послъднихъ дъйствій митреполита Михаила. 24 марта того же 1821 года онъ скончался—по говору толин—отъ огорченій, причиненныхъ ему княземъ Голицинемъ. Не задолго до своей кончины онъ написалъ Государю, находивимичуся въ то время въ Лайбахъ, письмо, которое произвело сильное внечататьне на послъдняго. Въ письмъ своемъ митреполитъ Михаилъ, откровенно изобразивъ опасности, которымъ подвергается православнал церковь отъ слъпотствующаго министра, въ заключеніе говорилъ: "Государь, когда до васъ дойдеть сіе писаніе, меня уже не будеть на свътъ. Ничего кромъ истины не въщалъ я людямъ; наипаче же теперь, когда въ дъяніяхъ своихъ готовлюсь отдать отчеть вышнему Судін").

Преемникомъ Михаилу назначенъ былъ московскій митрополить Серафимъ, которому, при содъйствій графа Аракчеева, удалось не только свергнуть князя Голицына, не даже уничтожить самое созданное имъ министерство духовныхъ дѣлъ. 15 мая 1824 года князь Голицынъ пересталъ быть министромъ народнаго просвъщенія и духовныхъ дѣлъ и президентомъ библейскаго общества. Министерство народнаго просвъщенія перешло къ А. С. Шишкову. Вътомъ же 1824 году, по иниціативъ статсъ-секретаря Кикина, подвергнута была пересмотру извъстная книга Станевича "Бесъда на гробъ младенца", которая по отзыву разсматривавшей ее коммиссіи, признана вполнъ полезною книгою и даже была напечатава вторымъ изданіемъ по высочайшему повельнію" з).

<sup>1) «</sup>Прав. Обоврвніе» 1866 г., кн. VII, заквтки, 139. «Христ. Чтен.» 1872 г. т. I, 470. Чистовичь. Исторія перевода библін на русскій явыкъ.

<sup>3)</sup> М. Я. Морошкина. «Русскій Архивъ» 1868 г., 1389—1390. И архимандритъ Фотій въ своей автобіографіи (кн. ІІ) говорить, что «немилость царская къ Голицыну явно открывалась за то особенно, что смерть интрополита Миханла также ему принсывали многіе, коего митрополита онъ, Голицынъ, началь гнать за разныя пастырскія внушенія и дійствія въ пользу візры и благочестія».

Записки адмирала Шишкова. Чтенія въ обществъ исторів и древности

Въ следующемъ 1825 году но иниціативе интрополита Серафина составилась особая коминссія изъ столичнаго духовенства подъ председательствомъ епископа ревельскаго Григорія, викарія с.-петербургской митрополіи, для разсмотренія вреднихъ мистическихъ изданій, появившихся въ министерство князя Голицина. Коминссія тянула возложенное на нее дёло разсмотренія вреднихъ книгъ очень долго. И только уже въ 1845 году, после представленія полнаго отчета коминссіи о мистическихъ книгахъ, Св. Синодъ постановиль одни изъ мистическихъ сочиненій, более вредныя, подвергнуть истребленію чрезъ сожженіе, другія, не противныя православному ученію, отобрать и пріостановить ихъ распространеніе въ обществе 1).

B. MMARKES.

## Приложеніе.

Выдержин изъ писемъ ниязи Сергъя Александровича Ширинскаго-Шихимотова (итъ иночествъ јеромонама Аникиты) къ своему брату киязю Алексъю Алексъю

Изъ письма отъ 30 мая 1818 года. «Въ наши времена развыми нововыходящими книгами православіе нашей апостольской церкви хулится и въ членахъ оныя потрясается. Разиножаются тайныя общества разныхъ степеней массонства, которыя всё болёе или менёе стремятся истребить христіанство и замёнить оное сперва естественною вёрою, а потомъ никакою. Несчастный примёръ сего злоумышленія случился на дняхъ у насъ въ корпусё: примёръ ужасный, открывающій меностижими хитрую двятельность массоновъ, мартинистовъ и проч., сплетаемыя ими сёти толь искусно разставляются повсюду, что надобно особенное дёйствіе благодати Господней для избавленія отъ нихъ уловляємаго ими вёрующаго. Домашній нашъ примёръ есть слёдующій. Іеромонахъ нашъ о. Іовъ, познаніями и благими нравами своими всякое почтеніе заслуживавшій, по несчастію познакомился съ людьми сего рода и чрезъ дол-

Россійскихъ. 1868 г., ин. III, стр. 18—19, 53—59. Срави. Чтен. въ общ. ист. и древи. 1861 г. № 2, стр. 201—202. Дозволеніе одной иниги.

<sup>4)</sup> Къ исторіи мистицизма въ Россіи. *Н. Барсова*. «Христ. Чтен.» 1876 г., январь—вевраль, 128—142. Исторія перевода Библіи на русскій ядыкъ, *И. Чистовича*. «Христ. Чтеніе» 1872 г. томъ І, 690—709.

гое время виниая ихъ поученіямъ приведенъ ими быль въ такое жадости достойное состояніе, что почель себя въ духовныхь вещахь совершенно слепотствующимъ и заблуждающимъ, дабы избавиться отъ отчаянія прибъгь въ мартинистамъ просить у нихъ свъта и наставленія на путь истины. Просьба сія, яко плодъ ихъ делговременныхъ внушеній, не осталась безъ исполненія, и 14 сего м'есяца введенъ онъ быль въ ложу и принять въ число братів. Сіе давно ожидаемое виъ благополучіе столько его восхитило, что, чревъ нівсколько дней послів пришедъвъ сумасшествие или паче въ изступление, не могъ сирыть въ себъ вліяннаго въ него духа мартинистовь и обнаружиль оный перуганісмъ святыни въ церкви. Образъ Божіей Матери мъстный на холств писанный проръзаль ножемъ вресть на вресть и на прочись икональ положиль знаменіе своего хуленія. Когда его обыскивали, опасалсь, не жизетъ ли онъ при себъ убійственнаго оружія, найдены у него въ карманахъ всёхъ степеней его масонства знаки, а потомъ въ бумагахъ его между прочимъ подробное описание принятия его въ ложу и переписка съ начальникомъ оной. Самого его отправили въ Невскій монастырь, гдъ онъ нъсколько дней оставался въ своемъ изступленін, но теперь свазывають выздороваль; знави и бумаги препровождены въ его вачальству и какой обороть возьметь его дело, неизвестно. Воть единь нвъ многихъ опытовъ нечестія тайно подрывающаго зданіе вйры. Противъ сего чудовища со славою подвизается писаніями своими внакомый мив по перепискъ нъвто Смирновъ, Степанъ Осодоровичъ, московскій житель, достойный всяваго уваженія и всявой благодарности. Кжели теб'я придется бхать въ Москву, не худо бы оъ нимъ лично познакомиться»...

Изъ письма отъ 30 генваря 1819 года: «Ты помнишь, любезный другъ, посъщавшаго насъ пріятеля Е. И. Станевича и помнишь вонечно, что онъ писалъ внигу духовную. Онъ дъйствительно ее написалъ и доставиль митъ одинъ экземпляръ. Я читалъ ее съ удовольствіемъ сердечнымъ, то удивлясь иногда его глубовомыслію, для вотораго чувствовалъ уже ума моего враткимъ, то плънясь его ревностію по православію. Вся внига его дышетъ сею ревностію и защищеніе нашей церкви видимой отъ нападеній на оную лжемистиковъ было главитышею его цтлію, и онъ достигъ до нее съ торжествомъ, обличилъ вст хитрости противнивовъ и обнаружилъ тайные ихъ козни и вовы на христіанство подъличиною христіанства. Книга сія прошла чрезъ духовную цензуру и Инновентій почтенитыщій утвердилъ ее своимъ подписаніемъ. Но вдругъ врагъ, завидуя добру, воздвигъ на нее гоненіе. Книга сія запрещена; розданные экземпляры, между прочимъ и отъ меня, вст чрезъ полицію отобраны; и сочинитель въ 24 часа долженъ былъ вытхать изъ сто-

лицы, не смотря на больвые его весьма немаловажную. Почтенъйшему Инновентію чрезъ министра духовныхъ дълъ и воминссію духовныхъ училищь объявленъ высочайшій выговорь за пропускъ оной вниги, въ воторой нъвоторыя и те весьма немногія и маловажныя ръченія съ великою натяжкою противники истолковали въ худую сторону. Но всявъ садъ, его же не насади Отецъ небесный, искоренится, и потому будемъ сповойны».

Изъ письма отъ 3 февраля 1819 года: «Почтеннъйшій нашъ наставникъ отецъ Инновентій оставляєть столицу и отправляєтся въ Уфу на престоль святительскій. Другой уже быль туда назначень, но вдругь послівдовало сіе новое назначеніе и сказывають велёно въ теченіи десяти дней кончить посвященіе и отправленіе новаго епископа на енархію. Телико присутствіе его устращаєть противляющихся. На дняхъ поспітиу побывать у него и межеть быть проститься на долго. Феофилакту грузинскому посланъ бізый клобукъ».

Изъ письма отъ 27 февраля 1819 года: «Я сегодия собранся и былъ въ Синодъ въ самомъ присутствім при обрядъ нареченія почтеннъйшаго намего отца Инновентія въ еписьопы, мо только уже не Уфы, а Пензы и Саратова. Господь чрезъ добрыхъ людей навлониль въ нему паки сердце царево. По окончанім враткаго, но важнаго, сего обряда, новонареченный еписьопъ говориль Синоду ръчь, врасноръчивую, духомъ христіанскаго смиренія дышащую, при которой самъ проливаль слезы и насъ всёхъ привель въ умиленіе. Хиротонисаніе будеть въ воскресенье въ Казанской церкви; ежели буду здоровъ, постараюсь присутствовать при семъ священнодъйствіи» 1).

Изъ оамильныхъ бумагъ князей Швринскихъ-Шихилтовыхъ.

# Историко-юридическое значеніе 50-й главы Кормчей.

٧.

### Моторико-юридическое и практическое значекіе 2-й части 50-й главы Кормчей <sup>1</sup>).

Въ исторіи и практикъ русскаго брачнаго права вторая часть 50-й главы Коричей или, что тоже, статья: "о сродствахъ въ тайнъ супружества" имъла и имъетъ значеніе: 1) какъ источникъ права въ собственномъ смислъ, т. е. какъ совокупность извъстныхъ положительныхъ правилъ о различныхъ видахъ родства, составляющаго препятствіе къ браку, и 2) какъ техническое руководство къ точному опредвлению степеней родства во всехъ его видахъ и разнообразныхъ комбинаціяхъ, представляющихся въ жизни и вызывающихъ вопросъ о законной возможности или невозножности брака между двумя данными родственными лицами. Въ томъ и другомъ смыслъ статья эта, какъ происходящая изъ извъстнаго уже напъ греческого источника, весьма близко примываеть въ прежнивъ статьянъ Коричей того же происхожденія и содержанія, но, какъ младшая изъ нихъ, она естественно представляеть въ своемъ содержаніи не мало новаго, что свойственно было греческому брачному праву и каноническому правовъдънію той эпохи, которой принадлежить ея подлинникь, т. е. XVI въку.

¹) См. «Христіанское Чтеніе» 1884 г. № 9—10, стр. 385—416.

#### A.

Старшія византійскія статьи о родствів и свойствів, какть препятствін къ браку, почти всё помещены въ следующей — 51-й главъ печатной Коричей. По своему происхождению онъ принадлежать періоду времени оть половины VIII до конца XI віка. Неудивительно поэтому, если между ними не оказывается полнаго согласія въ установленін крайней границы запрещенныхъ браковъ въ томъ или другомъ видъ родства. — 50-я глава Коричей, обинная собою все юридическое содержание этихъ статей и, въ извъстнихъ пунктахъ, дополняя ихъ новыми опредъленіями и нормани, тъпъ саминъ объединяла ихъ исторически и догнатически. Она давала возможность русской церковной практикъ оріентироваться въ разнообразін нориъ, содержавшихся въ прежнихь разновременныхъ источникахъ брачнаго права, отделять устарилов право отъ дийствующаго, примирять встричающися между ними противоръчія, объяснять однъ нормы другими, словомъ-установлять по каждому данному вопросу искомую долму права. Въ этомъ, на нашъ взглядъ, и состоитъ главное историческое значеніе второй части 50-й главы Коричей, какъ новаго (въ составъ этой книги) источника русскаго брачнаго права.

Чтобы оправдать сейчась сказанное, считаемы нужнымы разсмотрёть содержаніе всёхы пом'ященныхы вы 51-й глав'я Кормчей старшихы статей о родств'я и свойств'я, какы препятствій кы браку, сравнительно сы содержаніемы предпосланнаго имы новаго трактата о томы же предмет'я.

Въ составъ указанной глави входять:

1) Соборный свиток (то́рос συνοδικός) патріарха Сисиннія, изданный 21 февраля 997 года і). Этимъ "свиткомъ" впервые запрещенъ бракъ двумъ братьямъ съ двумя двоюродными сестрами, т. в. въ 6-й степени свойства. Но замъчательно, что славянскій

<sup>1)</sup> Подлинникъ въ асинской Сянтагит, т. V, стр. 11—19. Въ нашей Коричей, какъ и въ изкоторыхъ греческихъ синскахъ (см. тамъ же стран. 19, примъч. 2), «свитокъ» Сисиннія имфетъ другую дату: 6509 (991) г., но какъ въ подлинникъ, такъ и въ славянскомъ переводъ, выставленъ еще индиктъ 10-й, который приходился именю въ 997 году.

переведчикъ "свитка" пошелъ еще дальше, именно прибавилъ въ комбинаціямъ свойства, объявленнымъ въ подлиннякъ запрещенными для брака, еще следующія две, въ которыхъ получается уже 7-я стенень: [вапрещается брать въ супружество] "брату чадома двъна (двумъ двоюроднымъ братьямъ) — тетку и сестричну (племянницу), или стрыеви и сестричищу (дядъ и племяннику) --- двою брата чада (двухъ двоюродныхъ сестеръ) 1). Въ греческой церкви объ эти комбинаціи (или въ сущности одна, только выраженная надвое) всегда признавались разрешенными для брака: такими же признаеть ихъ и 50-я глава нашей Коричей 1). Поэтому проф. Горчаковъ дважды не правъ, если онъ утверждаетъ, что въ славянскомъ переводъ Сисинніева свитка бракъ запрещается только до 6-й степени свойства (стр. 346) и что 50-я глава Коричей съ своими запрещеніями браковъ по родству и свойству идеть дальше всъхъ прежнихъ источниковъ брачнаго права (CTP. 337).

2) Статья, озаглавленная: Того жее собора. По прямому смыслу этого заглавія можно было бы думать, что настоящая статья есть дополнительное опредёленіе того же Сисинніева собора, которему принадлежить и предыдущій "свитокъ". Но въ концѣ статьи находится уже прямая ссылва на этоть "свитокъ" съ эпитетомъ при имени патріарха Сисиннія "покойный" (μακαρίτης). Несомнённо, значить, что это—памятникъ позднёйшаго происхожденія. Подлинникъ его въ извёстныхъ намъ греческихъ рукописяхъ обыкновенно пом'вщается вслёдъ за подобнымъ же сочиненіемъ Димитрія Синкелла, митрополита кизическаго (см. ниже № 5), и при томъ—или бевъ всякаго заглавія, или подъ загла-

<sup>1)</sup> Нужно замътить, что эта прибавка находится уже въ старшихъ славянскихъ спискахъ Сисинніева «свитка», напримъръ, въ извъстной соейской Коричей 80-хъ годовъ XIII въка (Синод. библіотеки № 132, л. 466).

<sup>2)</sup> См. у Властаря второй примъръ 7-й степени свойства, запрещенной для брака (Σύντ. VI, 132) и у насъ въ Приложеніи № I, гл. II, § 45, гдъ дословно повторена комбинація, приведенная Властаремъ, именно: θείος και ἀνεψιὸς δύο πρώτας ἐξαδέλφας ἀκωλύτως λαμβάνουσι—стрый и братаничь двъ первыя стрыйныя сестры, кромъ всякаго препятія, поемлета (и, само собою помятно, наоборотъ).

віємь: Пері γάμων γνώμη συνοδική 1). Візроятно, это заглавів или со обстоятельство, что въ греческомъоригиналъ нашей Коричей статья стояла, съ заглавіень или безь заглавія, всявдь за соборнымъ свиткомъ Сисиннія, и подало поводъ славянскому переводчику приписать ее "тому же собору". Но по своей редаквін, статья не можеть быть принята за определение какого бы то на было патріаршаго собора: это — частное мижніе отдъльнаго канониста, которое по своему слогу и способу аргументаціи большое сходство съ упомянутниъ сочинениемъ Димитрія Синкелла. Авторъ, кто бы онъ ни быль, решаетъ вопросъ о бране въ одной и той же, именю въ 7-й, степени родства и свойства и ръщаеть раздично — на основании внутреннаго различія этихъ двухъ отношеній. Приводимъ греческій текогъ статьи, еще нигдъ не изданный, по рукеписи королевской мюнленской № 380 (XIV в.) паралиемьно съ славянскимъ переводомъ, который самъ по себъ до крайности теменъ и невразумителенъ 2):

Είλετό τις νόμφ γάμου <sup>2</sup>) συνοικήσαι θυγατρί τοῦ δισεξαδέλφου αύτοῦ. πρόδηλον ὅτι τὴν βαθμοῦ εβδόμου ούσαν αυτώ κατά συγ- παθ έςτь, πακο εξαμάτο степене γένειαν λαβεῖν ήρετίσατο. Εἰ γὰρ | τούτμη επού πο τρόμταθ ποώ- βουληθη ἀπαριθμίσασθαι τοὺς | τη μβρόλη. Αμε το χόμεων

Восуот в никто закономи брака сожительницу помти диерь втораго брата чада своеги,

<sup>1)</sup> Cm. Bandini, Catalogus codicum mss. graecorum bibliothecae Mediceae t. I, р. 80. Здась продъ нашею статьею, надписанною, какъ указано въ текстъ, находятся: 1) соборное опредъленіе патріаржа Алексія (см. ниже № 4) н 2) сочиненіе Димитрія кизическаго (№ 5). А въ рукописи мюнженской кородевской библіотеки впереди нашей статьи, не имфющей никакого заглавія, помъщены: 1) томъ патріарха Сисинія, 2) сочиненіе (неизданное) Евставія магистра, по прозванію Ремливина, и 3) упомянутое сочиненіе Димитрія Синкелла съ замъчаніемъ въ оглавленік, что нікоторые приписывають оное тому же Евставію Раманняну (Υπόμημα τοῦ μητροπολίτου Κυζίχου οί δε, τοῦ 'Рωμαίου. πλείονες δὲ τοῦ Κυζίκου λέγουσι, περὶ γάμου). Cu. Hardt, Catalogus codicum mss. graecorum bibliothecae regiae Bavaricae, t. IV, p. 178-179.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) За сообщение копи греческаго текста статьи считыемъ долгомъ выразить нашу благодарность просессору Эрлангенскаго университета д-ру Цану (Zahn).

<sup>3)</sup> Характерное выраженіе: уо́ню үа́ною встрѣчается и въ укомянутомъ сочиненім Димитрія Синкелла. См. Σύντ. У, 354.

βαθμούς, ούτως έρει έμε έγέννησεν ὁ Παῦλος, κακετνον ὁ Μάρχος, και τοῦτον ὁ Πέτρος ίδου τρείς γεννήσεις τρείς βαθμούς ἀπετέλεσαν. Ὁ αὐτὸς Πέτρος έγέννησε και τὸν Ιάκωβον, άδελφὸν τοῦ Μάρχου ὁ Ἰάχωβος έγέννησε τον Ματθαΐου, πρώτου εξάδελφον τοῦ Παύλου τοῦ ἐμοῦ πατρός ὁ Ματθαίος ἐγέννησε τὸν Λέοντα, δεύτερον εξάδελφαν έμου. τοῦ Δέαντος θυγάτηρ ή Μαρία; ην βούλομαι λαβείν, χαὶ ἔστι μοι έβδόμου βαθμού προλαβόντες γάρ ήριθμήθησαν τρείζ, έπηχολούθησαν έτεροι τέσσαρες, ισάριθμοι ταίς εἰρημέναις γεννήσεσι τρείς καὶ τέσσαρες, ἐπτά. Πάλιν βού. λεται Πέτρος άγαγέσθαι έαυτῷ: γυναϊκα Μαρίαν, θυγατέρα ούσαν Θεοδότου, πρώτου έξαδέλφου Θεοφάνους τοῦ Εἰρήνην την ἀδελφην αὐτοῦ γήμαντος φανερόν κάνταῦθα, ότι ἡ Μαρία ἐβδόμου βαθμοῦ ἐστι Πέτρφ, οὐ μέντοι κατά συγγένειαν, άλλὰ κατὰ ἀγχιστείαν.

'Αγχιστεία ') δέ ἐστιν, ὡς τῷ νόμιφ δοχεῖ, οἰχειότης προσώπων ἐκ γάμων ἡμῖν συνημμένη, συγ-γενείας ἐχτός. ''Αρα οὖν ἡ ἀγ-γενείας πολλῷ ἐλάττων τῆς συγ-γενείας' ἐχεῖ μέν γὰρ ἐξ αίμα-

йсчести степени, сице рцы мене роди Павель, и Павла Марко. Марка же Петра- се три рожденін три степени сотвориша. Ton me Hetpz poan lanwea, брата Маркова: Гакших же роди Матоба, перваго врату чада Павлу биу мостоу: Матфей же роди Леонта, вторать Братв чада моеги: Леонтоваже -оп опрох эжо, місьМ-нира MTH, H EETH MH CEAMÁPO CTEL пене прежде во сочтохомъ три, по трехи же посладовавше дрвзін четыре, равночисленыма (чит. равночислены): речеными рожденіеми: трів же и́°четы́ре се́дмь степе́ней. Паки Петра уощета помти севв же-**Ηο**γ ΜάρΙο, <u>Α</u>ψέρι cογψ8 <del>Ο</del>εοдотінив, первам (чит. перваго) брату чада Ософановы (чит. Феофанова), понмшаго Йоня сестроў Нетрову: пава єсть, ійно Марім чедмаго ёсть степене Петрови, не по сродству оўвш, но по близочеству.

Байзочество же ёсть, такоже закономи мнитсм, присвоенте лици вракови нами совокуплиющеесм, ёже ёсть сватовство, сродства кромв. Бай-

<sup>1)</sup> Отеюда текстъ статък находится и въ пергаминномъ рукописи Московской синодальной библютеки № 149, содержащей въ себъ алеавитную Синтагму Властаря (см. л. 378 об.).

<sup>«</sup>ХРИСТ. ЧТБН.:, № 11-12, 1885 г.

τος ή οίχειότης, ένταῦθα δὲ ἀπὸ τοῦ συμβεβηχότος, ήγουν τοῦ γάμου, ώστε εί και τη ποσότητι 1) ισάζουσιν έφ' έχατέρων τῶν θεμάτων οι βαθμοί (έβδόμου γάρ βαθμοῦ καὶ οὖτος κάκεινος), άλλὰ τη γε ποιότητι πολλώ 2) διεγηνόγασι. Καὶ ἐπεὶ τὸν κατὰ συγγένειαν δηδοον βαθμόν είς γάμου χοινωνίαν ό νόμος προσίεται, τὸν δέ χατά συγγένειαν έβδομον ούτε τοίς ἐπιτετραμμένοις συναριθμεί, ούτε τοῖς χεχωλυμένοις έγχαταλέγει 3), ὀρθῶς ἄν τις ποιήσοι, τοῦτον μεν εύλαβούμενος, τον δέ κατά άγγιστείαν εβδομον έπιτρέπων, ώς τῷ κατὰ συγγένειαν όγδόφ ἰσοδυναμούντα, οἶα τοῦ τῆ ποσότητι ἐνδέοντος ὑπὸ τοῦ κατὰ την ποιότητα πλεονάζοντος άναπληρουμένου 4). Καὶ ὁ τοῦ μαχαρίτου γάρ πατριάρχου χυρού Σισιννίου τόμος την χώλυσιν μέχρι τούτου προαγαγών, ίνα δύο πρῶτοι έξάδελφοι δυσίν άδελφαζς μή συνάπτωνται, ἔστη, καὶ περαιτέρω ού προέβη άμεμπτος ούν ό πα ρών γάμος, τά τε άλλα καὶ ὅτι ούδ' ἀπὸ τοῦ τόμου κεκώλυται.

зочество оўво, рекше сватство, велми меньши ёсть сродства: тамо во Ф крове есть присвоєніє, заб же по савчаю, рекше Ф брака, пакоже аще и числоми равни свть обою лицв степени (седмаго во степене й сей й оны), но привлиженість вельти раздыльстаст. Йво по сродству осмый степень на овщение врака пріемлеть законя, по сродству же CEALMATO CTENÉHE HH KB NOBEлиными причитаєти вракоми, ни из возвраненыма прилагаета, Поаво аще накто сотворита, сего оўво стыдысы [,] Ш бай-Зочества [же], рекше й сватства, седмому степени поиматисм повельвам, жкоже й по cpóactes ocmóms paenomorsus, такоже се числома не достигшу наполныему и сродства изовильнымя. И преблженаго во патріарха Сисинім свитоки возвраненім до сего произведа, да два первам брату чада со двъта сестреницами не совоквиметаст, дотоль слово ўста-

<sup>1)</sup> Въ синодальной: туп посотута (предразунавается ката́).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ синодальной: πολλά.

в) Въ синодальной: συγκαταλέγει.

<sup>4)</sup> То есть: седьмая степень свойства, по отношению въ браку, равна восьмой степени родства, такъ что сравнительный недостатокъ въ комичестия степеней родства, запрещеннаго для браковъ, восполняется качественнымъ вначениемъ его, какъ связи кроеной.

ви, и напредь не пойде: непорочени ўво ёсть сей браки й йнакоже, тако Ш свитка не возбранено ёсть.

Общій симсяв этой статьи можеть бить передань въ следующихъ краткихъ словахъ: бракъ, не запрещенный безусловно въ 7-й степени родства, вполив дозволителенъ въ той же степени сеойства, такъ какъ последнее не есть связь кровная, каково родство, да и въ томъ патріарха Сисиннія запрещеніе браковъ по свойству не доведено далье 6-й степени. 50-я глава Коричей, на основанім поздивиних источниковь византійскаго брачнаго права, въ самонъ началь трактата о родствъ, какъ препятствін въ браку, выставляеть уже другія положенія, именю: 1) "Еже оть крове запрещается даже до седнаго степене, и разришается во осмомъ" н 2) "Еже отъ двородныхъ, въ нъкінхъ запрещается въ седмомъ и разръшается въ шестомъ, въ нъкімхъ же разрышается въ седмовъ и запрещается въ шестовъ". Такивъ образовъ бракъ въ 7-й степени родства объявляется уже безусловно запрещеннымъ, а вопросъ о 6 й и 7-й степеняхъ свойства рашично, смотря потому, происходить ли чрезъ бракъ въ этихъ стеценяхъ сившеніе (σύγχυσις) родственных имень, или не происходить: въ первомъ случав бракъ "не бываетъ", въ последнемъ— "бываетъ" 1). Въ частности 50-я глава представляетъ и схему, подъ которую вполив подходить комбинація свойства 7-й степени, признанная авторомъ настоящей статьи разрешенною для брака, именно: "два брата (здёсь: брать и сестра) налую тетку и сестреницу (=двоюродныхъ племянницу и дядю) поемлета" 2).

3) Писаніе патріарха, изложено от Іоанна книгохранителя Іонополита, о поемием вторую брату чада своек

<sup>4)</sup> См. въ нашемъ изданія (Приложеніе I) комбинація двухроднаго свойства №№ 19, 27, 29, 33/31 и 43/41 (бракъ въ 6-й степени «бываетъ»); №№ 10, 29, 36/34, 42/40 и 44/42 (бракъ въ 6-й степени «не бываетъ»); №№ 11, 28, 37/35 и 45/43 (бракъ въ 7-й степени «бываетъ») и №№ 20 и 30 (бракъ въ 7-й степени «не бываетъ»).

²) Тамъ же № 37, 35.

матере и о подобитьми дати[ся] ему запрещении. (Питтахиоч πατριαργικόν έκτεθέν παρά 'Ιωάννου γαρτοφύλακος, 'Ιωνοπούλου, περί τοῦ τῆ δισεξαδέλφη τῆς ἰδίας μητρὸς συναφθέντος, καὶ τῶν όφειλόντων δοθήναι αὐτῷ ἐπιτιμίων) 1). Βη ετοπη "πακαπίμ" coобщается какому-то интрополиту следующее патріаршее решеніе (ψήφισμα) по вопросу о бракъ, заключенновъ въ 7-й степени кровнаго родства: бракъ оставить въ силь, но супруговъ подвергнуть двухлътней епитикін. "Писаніе" сохранилось безь даты и безь имени натріарха. Чижилиъ, вследъ за издатолями дочиской Синтагим, относить оное во временамъ между патріаршествомъ Алексія Студита н Луки Хрисоверга (1043—1156)—на томъ основанін, что окончательное запрещеніе браковъ въ 7-й степени родства, съ требованіемъ, чтобы они были расторгаемы, состоялось только при последнень натріархѣ 2). Мы дунаенъ, что гранота вполн'я приличествуетъ временамъ Алексія Студита (1025—1043): но своему юридическому содержанію она совершенно сходна съ нижеслівдующимъ соборнымъ опредъленіемъ, которое несомнанно принадлежить этому патріарху н редакторомъ котораго, по свидетельству рукописей, быль тоже хартофилаксъ Іоаннъ 3). Съ другой стороны, трудно допустить, чтобы

<sup>\*)</sup> Подминнить въ аени. Синтагить т. V, стр. 92. Гранота начинается собственнымъ именемъ: Λαμπούδιος, откуда въ нашвить рукописныхъ Коричихъ проявощио: «Ламь боуди», а въ печатной поправлено: «Видомо буди».

<sup>2)</sup> Eherecht, s. 38, § 10; cp. Σύνταγμα, τ. V, crp. 92, прим. 1.

<sup>4)</sup> См. Σύντ. V, 36—37. Въ нъкоторымъ рукописямъ актъ этотъ имъетъ такое надписавіе: "Εκδοσις 'Ιωσννου τοῦ μσκαριωτάτου χαρτοφόλακος и наченается датою: Μηνί ἀπρηλλίω έβδόμη, iνδικτιώνος εκτης, ετους σφις προκαθιμένου 'Αλεξίου κτλ. (Bandini, Catalog. codd. mss. graec. t. I, р. 79 п. LXXII; сfr. р. 81 п. LXXXVI). Въ концъ этого соборнаго опредъленія упоминается, какъ совершенно сходная съ нимъ, какая-то «владычняя грамота» (γράμμα δεσποτικόν) иъ авинскому митропомиту Льву: это и есть, по нашему митвію, настоящее «патріаршее писаніе», изложенное картоенлаксомъ Іовиюмъ. Митропомитомъ въ Авинахъ былъ тогда, дъйствительно, Левъ † 1060 г. (см. Антонина архии. «О древнихъ христіанскихъ надписяхъ въ Авинахъ». Спб. 1874, стр. 57). Чижманъ признаетъ грамоту къ нему за императорскую, а не патріаршую (Eherecht, s. 243); но въ такомъ случат она имъла бы при себъ другой впитетъ: веїоч или βασιλικόν, а не деспотіхо́ч. На явыкъ патріаршей канцелярій безпотіхо́ всегда означали: патріархъ и патріаршій. Укаженъ коть на обычный титуль офенціаловъ ведикой церкви: деспотіхої

акть, подобный настоящему патріаршему "писанію", могь появиться послю соборнаго постановленія преемника Алексіева—Михамла Керулларія (1043—1059), который уже рімпительно объявиль бракь въ 7-й степени родства "нечистымъ, кровосийснымъ
и подлежащимъ расторженію" (τῶν δὲ ἐχ πλαγίου συγγενῶν ὁ τῷ
ἐβδόμφ χαταλαμβανόμενος διόλου ἀπείρηται γάμος, καὶ ἀποτρόπαιος
εἴναι λογίζεται... μολησμὸς γὰρ τοῦτο γένους καὶ φθορὰ, καὶ συγγενείας φυρμὸς, καὶ μίξις ἀχόλαστος). Замінательны посліднія
слова "писанія", въ которыхъ, по поводу изложеннаго въ немъ патріаршаго ріменія о бракі въ 7-й степени родства, дается соотвітственное наставленіе и о бракі въ той же степени свойства,
именно:

Δεῖ δὲ εἰδέναι, ὅτι ἐπειδάν οἱ πρὸς ἀλλήλους οἱονεὶ ἔβδομον βαθμὸν ἐπινοούμενον ἐξ ἀγχιστείας σώζοντες συνάπτωνται, τὰ αὐτὰ ἐπιτίμια ὀφείλουσι πρατεῖν τὰ ἐπ' αὐτῶν, ἄπερ ἐν τῷδε τῷ ψηφίσματι εῖρηνται· ἐφ' ἐνὶ μέντοι καὶ μόνφ ἐνιαυτῷ.

Подоваєта же выдати, тако понеже дряга ка дрягу й коже се седть степень развтываети в близочества й туще, рекше в сватства, совоквплюютст вракота, таковат же запрещеніт подобаета й на тыха держати, таже ва сета сяды речена быша: едино ў во токто льто да не гадта тыха

По нашему мивнію, это—поздивишая сходія и самое раннее свидітельство о византійской церковной практиків, начавшей уже распространять (хотя и не рішительно) запрещеніе браковів по свойству даліве тома патріарха Сисинія: 7-я степень свойства приравнивается уже къ той же степени родства, хотя и съ убавленіємів епитиміи за бракъ въ этой степени на одинъ годъ. Замівчательно и совпаденіе настоящей сходіи съ выше указанною славнискою прибавкою къ тому Сисинія.

4) О тожь же возбраненых брацожь— сейчась упомянутов наши соборное опредъленіе патріарха Алексія Студита о бракт въ

άρχοντες, столь часто употребляемый въ актахъ патріархін (См. Σόντ. V, 36, 58, 59 м др.).

<sup>1)</sup> Σύντ. Υ, 41-42.

- 7-й степени родства <sup>1</sup>). Оно издано въ 1038 году и, какъ мы уже замътили, по своему юридическому содержанию вполиъ сходно съ предыдущимъ патріаршимъ "писаніемъ".
- 5) От иныя главы. Подъ этикь заглавіемъ помъщенъ Коричей отрывовъ (начало) изъ сочиненія Димитрія Синкелла, митрополита кизическаго, жившаго въ первой половинъ XI въка 3). Авторъ доказываетъ, что бракъ, заключенний между племянникомъ жены и племянницей мужа (значить, въ 6-й степени свойства), не долженъ быть расторгаемъ. Славянскій переводъ отрывка въ саной важной части своего содержанія отличается крайною текнотою и обилуетъ грубыми ошибками. Важнъйшая, т. е. грубъйшая изъ ошибовъ состоить въ томъ, что вивсто "братанъ (=племяненкъ, сынъ брата) Плотинъ" (собств. имя) напечатано: "братъ по плоти", отчего вся статья получала такой сиысль, будто въ ней рышается вопросъ о бракъ сестры и брата съ дядею и племянницей (т. е. въ 5-й степени свойства), и решается такъ, что бракъ этотъ "никоторое же возбраняетъ правило" з). 50-я глава Коричей возстановляеть подлинный симсиь этой статьи, объявляя бракъ двухъ братьевъ съ теткою и племянницей запрещенныть, а бракъ дяди съ теткою и имемянника съ илемянницей — дозволеннымъ 4).

<sup>4)</sup> Подлененкъ ск. въ асин. Свитагић, т. V, стр. 36—37. Здѣсь онъ не вићетъ даты. Но въ рукописякъ весьма точно указана и дата: 17 (по одному списку 7) апръля 6546 (1038) г., индикта 6. Ск. прямъчаніе въ предыдущей ставъй; ср. Miller, Catalogue des manuscrits grecs de la bibliothèque de l'Escurial, p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подлининъ въ вен. Синтагив, т. V, стр. 354-355.

<sup>3)</sup> Въ одномъ изъ поцитованныхъ уже нами столбцовъ синодальной библіотени (№ 142) статья эта поясняется скемою, изображающею, дайствительно, измую степень свойства, именно: Димитрій и Іоаннъ—братья; Марья и Николай—брать и сестра тругаго рода. Іоаннъ женился на Марьѣ, сестрѣ Николавеюй, а Николай—на Марьѣ, племяница Іоанновой, дочери Димитрія. Сдълавъ добросовъстно роспись этого свойства, дьякъ приводить подъ нею и подлинныя слова Коричей: «аще Маріннъ братъ по плоти (вивсто: «братанъ Плотинъ, сынъ Николая») Іоаннову братанию поимаетъ, сочетавшагося (т. с. Іоанна) съ Маріею, никоморое жее сею не возбраняемъ правило».

<sup>4) «</sup>Два брата простую тетку и сестреницу не поемлють. Степень пятый не бываеть» (схена № 35). «Стрый и братаничь поемлета тетку и сестреницу. Степень шестый бываеть» (№ 43).

- 6) О сочтени степеней. Въ этой стать в слити отрывки изъ двухъ источниковъ византійскаго права-Прохирона (870-878)и Эклоги (ок. 740 г.). Изъ перваго приведены въ секращени двъ глави VII-го титула (1-я и 7-я) — о счислении степеней родства и о томъ, что такое свойство, а изъ Эклоги — 2-и глава И-го титула, где вкратие указано, декуда простирается запрещеніе браковъ въ родствъ, духовномъ и кровномъ, и въ свойствъ. Оба отрывка входили уже въ составъ первоначальнаго славянорусскаго номоканона, какой употреблялся у насъ до второй половины XIII в., именно -- до эпохи полученія митрополитомъ Кирилмонъ II изъ Болгарін новой славянской Коричей того типа, къкоторому принадлежеть и печатная Кормчая. Не тамъ, въ первоначальномъ славянскомъ номоканонъ, отрывки эти являлись още въ видъ двукъ отдъльныхъ статей, каждан съ особимъ надписаніемъ, и представляли полный, котя не всегда правильный, переводъ своихъ педлинниковъ, т. е. указаннихъ мъстъ Прохирона и Эклоги 1). Издатели же нечатной Коричей приняли старинный текстъ отрывковъ уже въ виде одной нераздельной статьи и по списку, сильно искаженному разными ошибками, сокращениями и вставками, почему, въроятно, и не замътили тожества этой статьи съ соотвътственными мъстами уже отпечатаннаго въ предыдущихъ главахъ полнаго текста (правда, въ друговъ переводъ) Прохирона или "Градскаго закона" (гл. 48) и Эклоги—"Главизнъ царей Леона и Константина" (гл. 49). Какъ устарвиая по содержанию и безсинсленная по изложенію, статья "о сочтеніи степеней" едва ли могла имъть когда нибудь и какое нибудь практическое значеніе.
- 7) Уставъ о браимсъ— краткая статья, но всей въроятности русскаго и весьма древняго происхожденія (приблизительно конца XI въка) <sup>2</sup>). Въ ней опредъляется кругъ родства и свойства, запрещеннаго или разръшеннаго для браковъ въ слъдующихъ комби-

<sup>4)</sup> Подробности о первоначальномъ текств этихъ отрывковъ будутъ издомены въ другое время и въ друговъ изстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>, Статья эта находится уже въ извъстной соейской Коричей конца XIII в., по которой и издана мною въ VI томъ Русси. Истор. Библютеки. Тамъ же приведены соображения и о русскомъ происхождения статьи.

націяхъ: 1) внуки двухъ братьевъ (троюродные брать и сестра-6-я стопень родства), или внукъ отъ одного брата и правнука отъ другаго (7-я стопонь) не могуть вступаль въ бракъ, не правнуки оъ объявь сторовъ (8-я степень)--- погутъ; 1) 2) два двопродные брата могуть жениться на двухъ двоюродныхъ сестрахъ (8-я стецень свойства); 3) дядя и племянными могуть вступать въ бракъ съ теткою и племянинкомъ (6-я степень свойства); 4) двухъ родникъ состеръ не могуть ваячь два двопродние брата (6-я степень) 2), ни дада съ насмянивомъ 3), н наоборотъ: два брата не могуть жениться на теткъ и племянницъ (5-я степень): "сей бравъ, справедливо замъчено въ статью объ этихъ трехъ комбинаціяхъ свойства, отдоженъ Сисиннісив патріархонъ"; 5) два троюродине брата когуть ваять двукъ родимкъ сестеръ (8-я степень свойства). Всв исчисления здесь комбинаціи родства и свойства приводятся и въ 50-й главъ Коричей, и наждой изъ нихъ дается TO ME CAMOE SHAVENIE OTHOCHTENEHO ODARA 1).

. Кром'в сейчасъ раземетр'вникъ стетей, входящихъ въ сеставъ 51-й глави печатией Коричей, правижа о родстви и свойстви, какъ прецятствии къ браку, содержатся еще въ "Градскомъ за-

<sup>1)</sup> Въ старшенъ спискъ статъм (см. предыд. примъчаніе) запрещеніе браковъ но родству доведено только до 6-й степени включательно: «внучи того (т. е. двухъ братьевъ)— 6 е коліно: не льзѣ (повматися); 7-е комено м 8-е, мо уже достойно помматися». Но въ поздийшнихъ спискахъ, начиная съ XIV в., которымъ следуетъ и печатная Коричая, является уже другое чтеніе: «вне будетъ единыя страны внукъ, а другія правнува, то ти седное съ шестымъ колівомъ: яедостойно помматися, а токио седное со осьямиъ пониается».

<sup>\*)</sup> Здѣсь необходимо сдѣлать одну поправку. Доказывая въ нашенъ ваданіи статьи ея русское происхожденіе, мы между прочниъ указывали на заивчасную въ ней «сбявчивость въ счетъ степеней свойства, такъ что въ одномъ случат (пун. 3) бракъ между свойственнявами 6-й степени дозволяется, въ другомъ запрещается» (пун. 4). На самомъ дѣлъ статья, хоть и русская, въ точности передаетъ опредъленія тогдашняго византійскаго брачнаго права, по которымъ бракъ въ одной изъ приведенныхъ въ статьт комбинацій свойства 6-й степени дозволялся, въ другой—запрещался.

в) Въ Коричей эта комбинація изложена безсимсленно: «ни сестры и збратаномъ дву сестру пониати»; нужно читать: «ниже стрыю (дядъ) съ брачаномъ» (племявникомъ) и пр. См. въ нашемъ изданіи статьи принфч. 6.

<sup>4)</sup> Cm. Приложение № I, гл. I, §§ 6-8; гл. II, §§ 43/41, 36/34, 35/33 m 38/36.

конъ" или Прохиронъ (Корич. гл. 48) и въ "Главизнахъ царей Леона и Константина" -- въ Эклоге (Корич. гл. 49). Такъ какъ эти два источника старше всвуъ статей 51-й главы (за исключеність, конечно, № 6), то они еще за долго до печатнаго изданія Коричей должны били потерять свое практическое значение въ техъ пунктахъ, относительно которыхъ въ статьяхъ 51-й глави давались уже новыя определенія. Таковы именно законы Прохирона и Эклоги. запрещающіе бракъ въ родствъ кровномъ только до 6-й 1), а въ свойства двухродномъ — до 4 степени включительно 2). Но оставалось еще несколько видовъ родства и свойства, которые были совершенно неизвъстны статьямъ 51-й главы Коричей и значеніе которыхь для брачнаго права определялось только Градскимъ вакономъ и отчасти Главизнами Леона и Константина, именно: 1) свойство, признаваемое въ Градскомъ законъ препятствіемъ къ браку въ следующихъ комбинаціяхъ: а) вотчить и жена пасынка, н б) начиха и мужъ падчерицы, — другими словами (которыхъ Градской законъ еще не употребляеть): свойство трехродное въ первой степени 3); 2) родство духовное, ограниченное въ томъ же

<sup>1)</sup> См. Град. Зак. грань 7, гл. 4 и Главианъ Леона и Константина зачатокъ 2, гл. 2. Въ токъ и другихъ запрещение брака по родству доведено до тромродныхъ братьевъ и сестеръ.

<sup>2)</sup> Закона Град. грань 39, гл. 73 и Главизи Леона и Константина вачат. 2, гл. 2, запрещается бранъ двукъ братьямъ съ двукя сестрами, какъ въ 54 правиль трульскаго собора. Замъчательно, что прос. Горчаковъ, ссылаясь на то же самое мъсто въ Градскомъ Законъ, видить въ немъ запрещеніе браковъ доведеннымъ только до 3-й степени свойства (стр. 346).

<sup>3)</sup> Зак. Град. грань 7, гл. 14 и 15 [не могу пояти] «ни жены сына жены моей, родшагося ей отъ первыго мужа; ня мачеха не возметь бывша мужа дщере мужа ея отъ первыя жены». Главизны Леона и Константина еще не знають этихъ комбинацій свойства трехроднаго. Повидимону, онъ неизвъстны и прое-Горчакову. По крайней мъръ онъ утверждаеть, что въ трехродномъ свойствъ чельзя было жениться на падчерицъ, ея дочери и внукъ, или выходить за мужъ за пасынка своего, его сына и внука» (стр. 349: какъ будто отношеніе вотчима и мачихи къ пасынку и падчерицъ съ ихъ нисходящими, есть отношеніе свойства трехроднаго, а не двухроднаго! И это говоритъ ученый канонисть чрезъ нъсколько страницъ посять упрека епархіальнымъ установленіямъ прошлаго стольтія за то, что они не всегда умъли отличать трехродное свойство отъ двухроднаго.

источникъ восиріенникомъ и его смномъ-съ одной стороны, и воспринятою и ея матерью и дочерью-сь другой і); 3) родство по усыновленію, составляющее, по Градскому закону, пренятствіе въ браку: а) для усыновителя—съ женою, дочерью и внукою усыновленнаго; б) для усыновленнаго — съ натерью, теткою, сестрою, женою, дочерью и внукою усиновителя 1); 4) родство физическое, происходящее отъ виборачнаго половаго союза, вменно: Градскимъ закономъ запрещается бракъ отпу съ незаконнорожденною дочерью н брату съ незаконнорожденною сестрою <sup>3</sup>). Примикая къ этикъ древникъ опредъленіямъ безъ всякаго историческаго посредства со стороны какой инбо младшей византійской статьи того же содержанія, принятой въ початную Коричую, статья "о сродствахъ въ тайнъ супружества" частію повторяеть ихъ буквально, частію изміняють по смыслу позднійшихь источниковь брачнаго права. Вуквально повторены въ стать в постановленія Прохирона (Градскаго Закона) о незаконномъ или физическомъ родствъ 4); изиънены — постановленія объ остальныхъ трехъ видахъ родства. Измъненія состоять не только въ томъ, что статья впервые дала этимъ видамъ родства точныя названія, выработанныя позднівшею византійскою юридическою техникой (свойство отъ трехъ родовъ, родство отъ св. крещенія и родство отъ усыновленія), но и расширила границы ихъ, въ синсле препятствія къ браку, гораздо больше, чтить сколько это сделано въ ней, сравнительно съ прежними источниками, по отношению къ родству вровному и свойству двухродному, именно: 1) "Еже отъ трехродныхъ, сіе въ первома точію степени запрещается по закону (т. е. по Прохирону); обычай убо запрещаеть и прочее, т. е. какъ показывають таблицы этого свойства, до четвертой степени вкаючительно". 2) "Еже отъ святаго крещенія, сіе даже до седмаю степене запрещается

<sup>1)</sup> Зак. Град. грань 7, гл. 28. Въ Главизнахъ Леона и Константина (зачат. 2, гл. 2) въ кругъ духовнаго родства еще не вводится дочь воспринятой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Град. Зак. грань 7, гл. 5, 6, 10, 18, 19 и 23.

<sup>3)</sup> Град. Зак. грань 7, гл. 11 и 17.

<sup>4) «</sup>На единъ отецъ, говорится въ последненъ отделе статьи («о супружестве обще»), можетъ пояти въ жену себе дщерь свою, юже отъ любодения роди».—«Никтоже поиметь сестру свою, отъ любодения рожденную».

от церкве, и разръшается во осьновъ... въ нисходящих точно"... 3) "Подобнъ и сіе, еже отъ усыновленія сродство, запрещается до седмаю степене, якоже и отъ святаго крещенія, въ нисходящих точію".

Таково матеріальное отношеніе статьи "о сродствахъ въ тайнъ супружества" къ старшинъ статьянъ того же содержанія, принятымъ виесте съ нею въ печатную Коричую. До начала нынешняго стольтія, виставленныя въ ней положенія о различныхь видахъ родства, воспрещеннаго для браковъ, безспорно составляли догму нашего брачнаго права. Но уже знаменитымъ указомъ Св. Синода 19 января 1810 года большая часть препятствій къ браку, выводимых 50-ю главою и другими статьями Коричей изъ общаго понятія о родствъ, устранены согласно съ точныть симсломъ каноническихъ постановленій по этому предмету, изложенныхъ въ 53 и 54 правилахъ шестаго вселенскаго собора, а именно: родство кровное и свойство двухродное признаны безусловнымъ препятствіемъ къ браку только до 4-й степени включительно, а родство духовное ограничено, въ томъ же симслъ, только воспріемникомъ, воспринятымъ и родителями последняго; затемъ въ указахъ 25 апреля 1841 г. и 28 марта 1859 года трехродное свойство оставлено съ значеніемъ неустранимаго пренятствія къ браку только въ первой степени. 1). О родствів физическомъ и по усыновленію наши брачные законы вовсе умалчивають. Такова догиа дъйствующаго у насъ права. Если ин сравнимъ ее съ законодательствомъ и каноническими воззрѣніями древней вселенской церкви, безусловно обязательными для каждой церкви помъстной, то она окажется вполнъ согласною съ этими своими первооснованіями только по отношенію къ родству кровному и обоимъ видамъ свойства. Родство же духовное составляеть какъ бы камень преткновенія для нашего церковнаго законодательства и практики. Воть что сказано о немъ въ указъ 19 января 1810 года: "въ разсматриваніи духовнаго родства 53 правиломъ шестаго вселенскаго собора, напечатаннымъ во второй части Кормчей книги, въ чинъ о сродствъ отъ святаго крещенія,

<sup>1)</sup> См. «Христіанское Чтеніе 1884 г. № 3-4, стр. 402-403.

главы 50, где по прочемъ наображено: "Уведекомъ убо, яко въ некінхъ местахъ нецін, иже воспріяща сини отъ святаго и спасительнаго крещенія, сочетаваются въ бракъ съ матерями миъ, уже овдовъвшими, повемъваемъ, да не ктому сицево что бываетъ. Аще же которіи по семъ правиль обличени будуть сіе творити, въ первыхъ убо сицевіи да разлучатся отъ сицеваго супружества, посемъ подлежать епитиміи блудниковъ". Поелику же изъ сего правила видно, что оное заключаеть въ себъ запрещение на вступленіе въ бракъ только воспринимавшимъ дітей отъ святаго крещенія сь матерыми ихъ, а относительно дітей воспринимавшаго съ воспріемленнить ничего въ ономъ не сказано; Коричей же книги во второй части усматривается, что после того правила разсуждвемо было и о семъ обстоятельствъ; то Святъйшій Синодъ, соображаясь съ толковниками (?) последующихъ временъ, полагаетъ, что ежели которую воспрівнеть отъ святаго крещенія, не можеть оную посемъ пояти себъ въ жену, понеже уже есть ему диерь, ниже матерь ея. Что-жъ касается до воспріемника и воспріемници детей отъ святаго крещенія, то разуметь ихъ въ такомъ смысле, какъ показано въ Требникъ подъ правилами о святомъ крещение, т. е. - что между воспріемникомъ и воспріемницей одного и того же дитяти нътъ духовнаго родства, препятствующаго ихъ браку, такъ какъ, по словамъ Требника, "во святомъ крещения единъ довлюеть воспріемникь, аще мужескій поль есть крещаемый; аще же женскій-токмо воспріемница". Трудно представить себ'в законодательный акть такой же важности, какъ настоящій указь, въ которомъ бы содержалось постановленіе, изложенное болье сбивчиво и нелогично. Съ одной стороны, указъ на основании 53-го правила шестаго Вселенскаго собора признаетъ духовное родство между восприемникомъ (мужчиной), воспринятымъ имъ младенцемъ женскаго пола и его матерью, съ другой — въ противоположность общему обычаю приглашать къ воспринятію крещаемыхъ дътей двухъ лицъ разнаго пола, какъ духовных родителей крещаемаго, принимаетъ правило, изъ котораго следуетъ, что воспріемникъ, не одного пола съ крещаемымъ, не есть дъйствительний воспріемникъ и, значитъ, не вступаетъ въ духовнюе родство ни

съ саминъ воспринятинъ, ни съ его родителями. Правда, указъ, впервые приложившій это правило къ рівшенію вопросовъ брачнаго права, пользуется имъ только для того, чтобы устранить препятствіе къ браку нежду воспріемникомъ и воспріемницей одного и того же младенца (что подтверждено и секретнымъ пиркулярнымъ указомъ 31 декабря 1837 года); но позднъйшая практика Св. Синода, засвидътельствованная и всколькими сепаратными (и уже не секретными) его указами, не замедлила вывести изъ того же правила и другія, вытекающія изъ него, логическія последствія, которыя оказываются уже прямымъ противоречіемъ буквальному смыслу и указа 1810 года и 53-го правила щестаго всеменскаго собора. Такъ однимъ указомъ (16 апръля 1874 года за ж 932 — на имя архіепископа подольскаго) разръшенъ бракъ воспріемнику дівочки съ матерью воспринятой; другимъ (31 октября 1875 года за № 2861-на имя архіенискона ярославского) --- воспріемниці мальчика съ отцомъ воспринятаго. Остается только давать разрышенія на браки-воспріемнику съ своею крестною дочерью и воспріемниців-съ своимъ крестнымъ сыномъ, и если бы въ Св. Синодъ стали поступать просьбы въ этомъ синсив, то отказъ быль бы логически невозноженъ, такъ какъ дозволение восприемникамъ, не одного пола съ крещаемыми, вступать въ браки съ родителями этихъ последнихъ необходимо предполагаеть собою отрицание связи духовнаго родства между такими воспріемниками и воспринятыми. Это ли каноническая догма? Не думаемъ. Искать ее нужно въ подлинномъ смыслъ 53-го правила шестаго вселенскаго собора, не полагаясь на выше приведенныя толкованія указа 1810 г. Правило это, запрещая бракъ воспріенниканъ съ овдовъвшини матерями воспринятых детей, разумееть, очевидно, восприемниковъ мужескаго пола, прим же безразлично обозначаеть именемь тагбес, которое равно принадлежить и сыновьямъ и дочерямъ. Правда, въ 50-й главъ Коричей, откуда Св. Синодъ привелъ въ своемъ указъ соборное правило, слово тагос; переведено "сыны", но самъ же Св. Синодъ, соображаясь (якобы) съ толковниками последующихъ временъ, "постановилъ", что ежели которую восприметъ отъ святаго

врещенія, не можеть оную по семь пояти себь вы жену, понежсе уже есть ему дщерь. Не толковники поздивищихъ временъ, а наданный задолго до трульского собора, подъ несомивниямъ вліяність церкви, законъ императора Юстиніана о духовномъ родствъ, какъ препятствій къ браку, ведеть къ такому пониманію соборнаго правила. Воть этоть законь: "Никому не дозволяется вступать въ бракъ съ тою женщиною, которую онъ восприняль отъ святаго крещенія, такъ какъ ничто не можеть въ такой міврів возбуждать отеческой любви и установлять правомърнаго препятствія въ браку, какъ этоть союзь, чрезъ который, при Божієнь посредствъ, соединяются ихъ души". 1) Тотъ же самый мотивъ повторенъ и въ соборновъ канонъ, но уже съ распространениемъ его силы и на родителей воспринимаемыхъ детей. "Поелику сродство по духу важнее союза тель (т. е. брачнаго), то и запрещается воспріенникамъ вступать въ бракъ съ овдовъвшими матерями воспринятыхъ". Приведенный Юстиніановъ законъ сходится съ соборнымъ канономъ и въ томъ отношеніи, что, говоря о воспріемникахъ, онъ разументь собственно воспріемниковъ-мущина. Согласіе въ этомъ пунктъ разновременнаго гражданскаго и церковнаго законодательства указываеть, конечно, на существование обще-перковнаго обычая, который, сообразно съ теми строгими воззреніями христіанской древности на обязанности воспріемниковъ, какія выражены въ сочиненіяхъ, приписываемыхъ св. Діонисію Ареопагиту, требовалъ, чтобы выполнение этихъ обязанностей принимали на себя преимущественно мущины, а не женщины. 2) Впрочемъ и женщины никогда формально не устранялись отъ воспринятія дътей изъ купели крещенія. Замъчательное свидътельство объ этомъ находимъ въ каноническихъ ответахъ Иліи, митрополита критскаго (XII в.): "такъ какъ, говоритъ онъ, воспріемники не

<sup>2)</sup> См. нашъ «Номовановъ при Большомъ Требния», стр. 183, 196.



<sup>1)</sup> Cod. Y. 4. 26. Ea videlicet persona omnimodo ad nuptias venire prohibenda, quam aliquis, sive alumna, sive non, a sacrosancto suscepit baptismate, quum nihil aliud sic iuducere potest paternam affectionem et justam nuptiarum prohibitionem, quam hujusmodi nexus, per quem Deo mediante animae eorum copulatae sunt. То же съ извъстными уже намъ дополнениями повторяють Эклога и Прохировъ.

достаточно знають обязанности воспріемничества, опредъленныя великимъ Діонисіемъ, то мы каждый день видимъ, что и женщины
безраздично призываются къ принятію на себя ига воспріемниковъ. Впрочемъ, согласно съ установившимся здѣсь обычаемъ,
ничто не препятствуетъ, если въ случаѣ отсутствія мужа, воспринявшаго у кого либо перверожденное дитя, жена его восприметъ, по приглашенію родителей, другое дитя въ томъ же самомъ семействѣ" 1). Само собою понятно, что какъ мущина, воспринявшій младенца женскаго пола, становился духовнымъ отцомъ
воспринятой, такъ и женщина, бывшая воспріемницею младенца
мужескаго пола, признавалась его духовною матерью 2).

Итакъ въ законодательстве и практике древней вселенской вознивновение духовнаго родства между восприемникомъ, воспринятывь и родителями последняго никогда не было обусловлено тожевством пола восприемника и воспринимаемаю Тожество это всегда требовалось и требуется, какъ нравственная необходимость, только при крещеніи возрастныхъ, когда уже естественое чувство стыда и приличія не допускаеть присутствованія при обрядів, совершаемом в надъ лицом обнаженнымъ, воспріемника другаго пола. Такъ Апостольскія Постановленія, памятникъ еще твхъ временъ христіанства, когда крещеніе обыкновенно совершалось надъ возрастными лицами, предписывають: "мущину пусть воспринимаеть діаконь, а женщину — діаконисса, дабы совершалось благочестно и благообразно . 3) При из-**ТАИНСТВО** менившихся обстоятельствахъ, когда крещение детей сделалось общимъ правиломъ, а крещеніе возрастныхъ-исключеніемъ, не было

<sup>1)</sup> Σύνταγμα τῶν κανόνων, τ. Υ, ετρ. 380.

<sup>3)</sup> Никить метрополиту Ираклійскому (XI в.) предложень быль вопрось: одна женщина вдова восприняла отъ крещенія Константина; сестра этой женщина кочеть взять за одного изъ своихъ сыновей дочь Константина. Митрополить отвъчаль, что такой бракь не запрещень (Σόντ. У, 442; вопросъ и отвъть помъщены и въ 50-й главъ Коричей, въ концъ отдъла о дуковномъ родствъ). Отвътъ мотивированъ, консчно, тъмъ, что дуковное родство вообще не распространяется на боковыя линіи; но что оно признавалось между воспріемницей и воспринятымъ, это доказывается уже самымъ возникновеніемъ вопросъ.

<sup>3)</sup> Constit. Apostol. lib. III, cap. 16.

повода настанвать на требованін, чтобы воспріенникъ быль одного пода съ крещаемымъ, и, бабъ мы сейчасъ видили, практика восточной церкви VI-XII вв. безразлично допускала мущинь и женщинъ къ воспріятію дітей обоего пола. Но какъ прежде, ни крещеній возрастнихъ, такъ и теперь, при крещеній дівтей, признавался необходимымъ только одимо воспріемникъ, т. е. одю воспріемлющее лицо. Объ одновъ воспріемнив (или воспріємниць) говорять Апостольскія Постановленія и сочиненія, принисиваемы Діонисію Ареоцагиту: одного воспріемника знаеть Юстиніанъ в своемъ выше приведенномъ законъ; одинъ воспріемникъ упомнается и въ древивникъ спискахъ "чиномоследованія" тамисти крещенія. Но такъ какъ эта практика никогда не была формацью возведена въ обще-церковный законъ, то мало по малу ображвался, сначала на западъ, а потомъ и на востокъ, обычай приглашать къ воспринятію одного младенца многихъ воспріемниковь. которые всв принимали одинаково дъятельное участіе въ обряді: всь вмысть держами крещаемаго на одной целенкь, всь отвычал на вопросы священника и потому всё равно признавались восиремниками 1). Не иначе могда смотръть на нихъ и духовивл iepapкоторая потому главнымъ образомъ и возставала противъ этого обычая, что онъ вехъ къ чрезиврному развирению круга духовнаго родства и производилъ затрудненія въ делахъ о заключенін браковъ 2). Окончательная или, по крайней мере, наиболь-

¹) На востокъ обычай приглашать иногихъ воспріємниковъ первоначалью принять быль, кажется, только при крещеніи императорокихъ дътей (ск. Reiskii, Comment. ad Constant. Porphyr. de ceremon. р. 730, ed. Bonn. 1831. Но потокъ онъ мало по малу распространился между византійскими грегалі превмущественно въ тъхъ мъстахъ, гдъ они жили вийсть съ итальящами (на островахъ Средиземнаго моря и въ Италія). Участіе многихъ восприняти одного младенца такъ описывается въ грамотъ натріарля Іеремін ІІ духовенству острова Крита: οἱ (ἀνάδοχοι) θέντες ἐν τινι οθόνις τω παίδα, ἐξ ἴσου πάντες οἱ ἀνάδοχοι βαστάζουσι, καὶ πρὸς τὰς ἐρωτήσεις ἀποκρίνοντι, καὶ ὡς ἀνάδοχοι πάντες λογίζονται ὅπερ ἔνι παρὰ νόμον τῆς ὀρθοδόξου πίστεως και τάξεως. См. приложеніе въ нашему «Номоканову при Большомъ Требишь» № ІУ, стр. 229.

<sup>2)</sup> Тоть же патріархь Іеремія въ своей выше поцитованной грамоті (св. предыд. приміч.), возставая противъ обычая приглашать иногихъ воспрієвниковъ, мотивируєть свою полемину танинъ соображеніснь: έπεὶ жαὶ πνευμιτική συγγένεια ἐκ τοῦ θείου βαπτίσματος γίνεται, καὶ εἰς βαθμοὺς καὶ (πολλά) πρ

принятая форма этого обычая на востокъ и у насъ состоить, какъ извъстно, въ томъ, что воспріонниками являются два лицамущина и женщина, въ параллель плотскимъ родителявъ крещаемаго. Въ этой формъ обычай и въ Греціи и у насъ видержаль многовъковую борьбу противъ него со стороны церковной іерархін <sup>1</sup>). Нівкоторое время онъ пользовался даже формальнымъ привнаність нашего духовнаго правительства. Такъ въ натріаршихъ Требникахъ 1625—1651 года въ чинопоследование прещения принято было следующее правило: "воспріемникомъ у единаго крещающагося вновень не достоить быти, но токио, якоже обычай пріять, мужьску полу и женьску: множае бо тою никакоже" 2). Само собою понятно, что съ этимъ признавіемъ соединялось признаніе и духовнаго родства обоижь воспріемниковъ не только съ воспринятымъ и его родителяни, но и меско собою. Даже греческая ісрархія, которая, сколько нашь извістно, никогда формально не мирилась съ обычною парою воспріемниковъ, все-таки должна была разделять народное возэрение на эту пару, какъ свяванную духовнымъ родствомъ. Весьма сильнымъ выраженіемъ этого возорвнія, какъ ісрархическаго, служить известная 211-я статья греческаго епитамійнаго Номоканона, принятаго и въ нашъ Вольшой Требникъ: "Аще мужъ и жена крестять единому человъку дитя, поволъваемъ ктому не емъситися другъ другу, понеже кумове выпыняются (фисьфій соботехног догісочтаг). Ащо ин совопупятся, нивоть запрещеніе леть 17...; прощаяй же сихь да будеть проклять". Выше приведенное правило первопечатныхъ Требниковъ исключено было въ Никоновсковъ изданіи Требника (1658-9 г.) и замънено въ Іоакимовскомъ Требникъ 1677 г. (л. 27) темъ, которое до сихъ поръ удерживаетъ свое ивсто въ чинопоследовани крещенія и на которое обыкновенно ссылается Св. Синодъ во всвиъ своихъ указахъ о духовномъ родствъ. Сопо-

σωπα άπαραιτήτως χεχώλυνται, χαὶ υίὸς πνευματιχὸς ὁ δεχθεὶς τοῦ ἀναδόχου ὁπάρχει.

<sup>1)</sup> Доказательства изъ источниковъ см. въ нашемъ «Номованона при Большомъ Требникъ», стр. 193, прим. 2.

<sup>2)</sup> Tamb me, exp. 194.

<sup>«</sup>XPECT. TIEE.», N 11-12, 1885 r.

ставляя это последнее правню съ 53-из правиловъ местаго вселенскаго собора. Св. Синодъ такъ аргументируетъ въ пользу дозволенія воспріеннику не одного пола съ крещаенниъ вступать въ бракъ съ твиъ или другинъ овдовъвшинъ родителенъ воспринятаго: "изложенное въ 53-иъ правиле св. вселенскаго собора трульскаго общее положение о значении духовнаго родства, возбраняющаго брачное сожительство нежду воспріемлющими при крешенін пітей и вдовствующими матерями посліднихь, не опреліияеть того, чтобы при крещеніи одного минденци надлежало быть не одному восприемнику" (указь 16 апрыя 1874 г.); а какъ въ Требникъ предъ послъдованіемъ крещенія объяснено: \_единъ довлесть восприемникъ, аще мужескій ноль есть крешаемый, аще же женскій, токие воспріемница", то духовное сродство должно быть признаваемо лишь между родителями крещаенаго иладенца и воспріенлющини онаго лицани одинаковаю съ нимь пола и содержащееся въ 53-иъ правиль шестаго вселенскаго собора воспрещение браковъ между вдовствующими родитедями и восиріемниками ихъ детей должно быть относико жолько къ воспріємникам вих сыновей и къ воспріємницам вих дочерей" (указъ 31 октября 1875 г.). Что во времена трульскаго собора въ перковной практики признавалось необходинимъ присутствованіе при купеле крещенія одного лица, въ качестві воспріемника прещаемаго, это, какъ им видбли, совершенно правильно; но предполагать, что это лицо, по мысли собора, непременно быть одного пола съ крещаемить, не дозволяеть ни буквальный, ни могическій синслъ соборнаго правила, которое, какъ више повазано, знастъ только мушине-восприенниковъ и безразлично допускаеть ихъ къ воспринятію дітей обосю пола.

Итакъ каноническая догма о духовномъ родствъ, какъ препятствін къ браку, по точному смыслу 58-го правила трульскаго собора, должна быть выражена въ следующихъ положеніяхъ: 1) воспріемникъ, какого бы пола ни быль онъ и крещаемый иладенецъ, необходимо вступаетъ въ духовное родство какъ съ этихъ последнимъ, такъ и съ его родителями; 2) бракъ воспріемника съ означенными лицами ни въ какомъ случав не можеть быть доз-

воляемъ. Привести наше церковное законодательство и практику въ полное согласіе съ этою догною и вибств устранить самый поводъ къ дальнъйшимъ коллизіямъ между ними можно только путемъ формальной и решительной отмены обычая, въ силу котораго признается необходинымъ приглашать къ воспринятию детей отъ куполи крещенія не одно лицо, а двухъ — мущину и женщину, которые и разскатриваются котомъ, какъ духовные родители воспринятаго. Словомъ: необходимо издать общій церновный законъ въ томъ синсав, чтобы впредь къ воспринятию крещаеныхь детей быль допускаемь и ватемь вносимь въ метрическую занись о крещеніи только одинъ воспріемникъ или одна воспріемница, смотря по полу крещаемаго. Это последнее требование быле бы несогласно только съ фактическою или, какъ говорять юристы, съ казуальною частію трульскаго канона (casus канона такой: Иванъ крестилъ у супруговъ Петра и Марын сина или дочь, потомъ по смерти Петра женился на его вдовъ Марьъ), тогда какъ разръщение восприемнику не одинаковаго пола съ воспринятымъ вступать въ бракъ съ овдовъвшимъ его родителемъ, -- разръшеніе. эснованное на неправильномъ предположения, что соборъ имълъ въ зиду только случаи воспринятія крещаеннять дітей лицами одного ть ними пола, идеть въ разръзъ ванону въ самой повелительной или установительной его части. Напрасно было бы представлять себь это противорыче только кажущимся и оправдывать нашу (ерковную практику тъмъ, что она имъетъ дъло съ обичаемъ, гостоянно вызывающимъ такіе конкретные случан, какихъ не могъ тивть въ виду шестой вселенскій соборъ. Туть важно не разлипе конкретныхъ случаевъ, а тожество нравственно-религозныхъ ричинъ, произведшихъ и трульскій канонъ и нашъ обичай. Интитуть воспріеменчества создань не церковныть законодательствомь, жизнію христіанскаго ринскаго общества (преинущественно подъ ліяність гражданских законовь объ усыновленіи). Это-инстиуть обычного церковнаго права, въ точновъ и строговъ синсав гого слова. Церковь, привнавая воспринятіе отъ купели крещеія основаніемъ особаго отношенія между воспринимающимъ, восріемлення и родителями посавдняго-отношенія, аналогическаго

родства и производящаго известныя препятствы къ браку. Темъ самниъ давала только свою санкцію уже установившемуся общему христіанскому возвржнію на сущность и юридическое значеніе этого отношенія. И если сначала обичай требеваль только одного воспріемника (преимущественно-мущину), а потомъ, для полюй аналогін духовнаго родства съ плотскить, двоихъ-воспріенника и воспріемняцу, то почему би церковь въ последнемъ случать должна была отрицать духовное родство нежду воспринятымъ и воспримникомъ не одного съ нимъ пола? Мы видели уже, что когла обычай принять эту постеднюю форму, церковь, действительно, внолив усвоила себв выраженное въ немъ общее возврвије, т. е. признала обомат восприниковъ духовинии родителями воспринятаго. Приведенъ еще одинъ фактъ, ножетъ бить, исключительный, но для насъ твиъ болве знаменательный, что онъ принадлежить еще временамъ до трульскаго собора. Византійскій историкъ Проконій разсказиваеть объ извістномъ полководив Юстиніана Велисарін, что онъ вивств съ своею женою Антониною весприняль оть крещенія одного юнаго еракійца, по имени Осодосія н, какъ требоваль общій христіанскій обычай, усыновиль его. Но впосабдствін этоть Осодосій вступнать въ плотскую связь съ своею воспріемницею, что, по вам'вчанію историка, составилю въ глазахъ христіанскаго общества такое тяжкое престушленіе, на которое можеть рышиться только человыкь, нотерявний всякій страхь предъ божескими и человъческими законами 1). Знаменателенъ этоть факть во многихь отношенияхь. Онь показываеть, что и до трульскаго собора бывали случан воспринятія одного крещаемаго двумя лицами, кущиной и женициной, и при томъ --- супругами что, по всей вероятности, имело место въ тель случанть, когда крещаеный быль сирота, или детя неизвестных или нехристіанскихъ родителей и когда, поэтому, съ воспринятиемъ какъ бы по необходимости соединялось и усиновленіе воспринятато. Всего же важнее въ приведенномъ свидетельстве прямое и ясное указаніе на существованіе въ VI въкь общехристіанскаго воззрънія, по

<sup>1)</sup> Cm. Zhishman, Eherecht d. orient. Kirche, s. 263. 266.

которому въ случав воспринятія одного крещаемаго двуня лицами, мущиной и женщиной, оба эти лица считались столь же близкими воспринятому, какъ его родиме отецъ и мать. Иначе и быть не могло. Ибо духовное родство, но общему смыслу церковнаго ученія о немъ, установляется самыма актома воспріятія отъ купели крещенія, а если разъ къ совершенію этого акта допущено не одно, а два лица, то оба въ равной мърв должны быть признаваемы духовно-родными воспринятому.

Если наша церковная практика погращаеть противъ подлиннаго, историческаго и буквальнаго, симсла трульскаго канона — твиъ, что слишкоиъ суживаеть кругъ духовнаго родства, въ симсле препятствія къ браку, то практика греческой церкви вдается въ противоположную крайность, именно, какъ им знаемъ нвъ статьи "о сродствахъ въ тайнъ супружества", распространяетъ духовное родство и на нисходящихъ воспріемника и воспринятаго до 7-й степени включительно. Это распространение было плодомъ неправильнаго толкованія начальных словъ трульскаго канона: "поелику родство по духу важнёе союза толь» (Етегей) μείζων έστιν ή κατά τὸ πνεῦμα οίκειότης τῆς τῶν σωμάτων συναφείας). Выраженіе: "союзь твяъ" греческіе канонисты-практики (а за ними и органы церковнаго законодательства) понимали въ синсав плотскаго родства, и поэтому дали канонической логив о духовновъ родствъ, какъ препятстви къ браку, такое выраженіе: "поемику духовное родство важнье плотскаго, то и запрещение браковъ по этому родству должно останавливаться не ближе той степени, до какой запрещаются браки въ родстви кровномъ", т. е. до 7-й включительно. Но слово συνάφεια, по употреблению его въ источнивахъ византійскаго брачнаго права и въ канонахъ самаго трульскаго собора, никогда не означаеть родства (соуубувіа), а всегда значить: союзь половой и, въ частности, брачный (трул. прав. 3: τούς δὲ γαμετῆ μιᾶ συναφθέντας; πραβ. 13: μηδαμῶς αὐτῶν τὴν πρὸς γαμετὰς συνάφειαν біахобочтес и др.). Соборъ признаеть духовное родство выше этого последняго союза, и потому воспрещаеть бракъ воспріемнику съ овдовъвшею матерью воспринятаго дитяти, какъ прежде Юстині-

анъ, на томъ же основанін, запретиль бракъ нежду воспріеминкомъ и самою воспринятой. Но если принять выше приведенное византійское толкованіе начальных словь канона, то въ ностановленіяхь собора окажется явное противорічіе или, по крайней мъръ. странная несообразность: онъ ставить духовное редство выше плотскаго и, однакожъ, запрещаеть бракъ въ немъ только до второй стенени (между восприемникомъ и матерью воспринятаго), тогда какъ въ сабдующемъ (54) правиль запрещение браковъ въ родствъ плотскомъ доведено до четвертой степени включетельно. Въ подлинномъ смыслъ 53-го правила трульскаго собора получастся золотая середина между крайностями нашей и греческой церковной практики и вибств указывается нормальная граница духовнаго родства, въ синсив преинтствія къ браку: если соборъ запрещаеть бракъ воспріемнику съ матерыю веспринятаго, т. е. во второй степени духовнаго родства, то эта степень должна бы считаться запрещенною и во всехъ другихъ конбинаціяхъ тогоже родства, именно: 1) нежду воспріенникомъ и дочерью воспринятаго или воспринятой и 2) между детьми восприемника и воспринятыми, какъ духовении братьями и сестрами. Таково именно и было последнее слово гражданского византійского законодательства о духовномъ родствъ, сказанное въ извъстныхъ уже намъ постановленіяхъ "Градскаго закона". И нельзя не согласиться, что это слово ниветь за себя полную аналогію сь принятымь церковію и канонически необходимымъ пониманіемъ дальнійшаго постановленія трульскаго собора-о кровномъ родства, запрещенномъ для браковъ. Въ самомъ деле, если изъ двухъ возможныхъ комбинацій этого родства, дающихъ въ боковой линіи 4-ю степень: двоюродные брать и сестра и-двоюродные дёдъ и внука, соборъ прямо наложилъ запрещеніе только на первую, то отсюда ни церковная практика, ни каноническая юриспруденція никогда не выводили заключенія, что двоюродный дёдъ можеть жениться на двоюродной внукъ.

Выше замѣчено, что наши законы, церковные и гражданскіе, ничего не говорять о родствѣ физическомъ (незаконномъ) и родствѣ по усиновленію, какъ о препятствіяхъ къ браку. Не долженъ ле этотъ пробълъ восполняться для церковной практики положеніями,

содержащимися въ 50-й главъ Коричей? Несомнънно, -- по прайней мъръ по отношению къ родству физическому. Все каноническое законодательство о кровномъ родствъ, звирещенномъ для браковъ, мотивировано темъ, чтобы, какъ выразвися трульскій соборъ въ 54-мъ своемъ правилъ, чрезъ браки между близкими кровными родственниками человъческое "естество само себя не смъшивьло". Мотивъ этотъ, конечно удерживаетъ всю свою силу и по отношенію къ родству физическому: ибо естественныя права крови, естественная связь родителей и детей, въ томъ и другомъ родстве одинаково крешки. Поэтому, съ принципальной точки зренія, изложенное въ трульскомъ каноні запрещеніе браковъ въ родствъ (законномъ) до 4-й степени включительно вполнъ идетъ и къ родству незаконному. Такова была постоянная точка зрвнія канонической юриспруденціи, если не положительнаго брачнаго права восточной церкви. Властарь въ своей алфавитной Синтагив церковнаго права, имъя, конечно, въ виду выше указанный общій мотивъ каноническаго законодательства о провномъ родствъ, приписываеть канонамъ и законамъ запрещение браковъ въ незаконномъ родствъ до такой же степени, какъ и въ законномъ 1). То же повторяеть и Пидаліонь константинопольской церкви въ началь приложеннаго къ нему трактата о бракахъ (пері συνοικεσίων) 2). Но положительное византійское брачное право частію изъ нравственнаго гнушенія незаконнымъ родствомъ, частію по очень нятной трудности уловить его начало и проследить распространеніе въ дальнійшихъ степеняхъ, не идеть съ своими постановленіями по этому предмету далее изложеннаго въ Прохирене (нашемъ "Градскомъ законъ") и повтореннаго въ 50-й главъ Коричей запрещенія отцу вступать въ бракъ съ своею незаконнорожденною

<sup>1)</sup> Βιασταρь, ιπτ. ΙΙ, Γι. 17: Οι δὲ περὶ γάμων νόμοι, καὶ οι κανόνες ἐπιγινώσκουσι καὶ τὴν ἐκ πορνείας συγγένειαν, καὶ συναπτομένους τοὺς ἐκ πορνείας συγγενείς, ὡς τοὺς ἐξ ἐννόμων γάμων αίμομιξία περιπεσόντας κολάζουσι. Σύντ. ΥΙ, 439—440.

<sup>2)</sup> Οί περὶ γαμων νόμοι καὶ βαθμοὶ πρέπει νὰ φυλάττωνται καὶ εἰς τοὺς ἐκ πορνείας γεννωμένους παῖδας παιδεύουσι γὰρ οί νόμοι τοὺς ἐκ πορνείας συναπτομένους συγγενεῖς, καθώς παιδεύουσι καὶ τοὺς ἐκ ἐννόμων γάμων συναπτομένους συγγενεῖς Πακαπίσμα, ακκ. 1864 г. стр. 739.

дочерью и брату—съ незаконнорожденною сестрою. Въ эпоху Екатерининской коммиссіи о сочиненіи новаго уложенія Св. Синодъ, смотря конечно на приведенное постановленіе Прохирона, какъ на дъйствующій русскій законъ, предполагаль внести оное и въ новий законодательный кодексь—въ таконъ видъ: "дъти, рожденныя не отъ законной жены, которыя будуть извъстны, должны при браню почитаемы быть въ степеняхъ равно съ законными дътьми" 1). Екатерининская коммиссія, какъ извъстно, не издала новаго уложенія, а та, которой мы обязаны дъйствующимъ сведомъ гражданскихъ законовъ, не нашла нужнымъ или возможнымъ принять законъ, проектированный въ предыдущемъ стольтів Св. Синодомъ. Будемъ надъяться, что этотъ важный пробъль не ускользнеть отъ винианія новой коммиссіи, занимающейся въ настоящее время пересмотромъ нашихъ гражданскихъ законовъ.

Византійскіе заковы о родств'в по усыновленію, какъ прецятствін къ браку до 7-й степени по нисходящимъ линіямъ отъ усыновителя и усыновленнаго, по всей въроятности, никогда не имъли у насъ полнаго дъйствія. Тъмъ не менъе ошибочно было бы думать, вибств съ проф. Горчаковымъ, что эти законы, вовсе "не нивли у насъ практическато приложенія и не могли, по осебенностямъ народнихъ возэрвній, получить значенія и развитія" (стр. 221, ср. стр. 357). Обычай усыновленія или "сынотворенія" несомивно существоваль въ древней Руси и, такъ же какъ и въ Греціи, освящался особыть церковныть чиноположеніемъ 2). Поэтому и дъла объ усыновлени, т. е. всъ вопросы о его значени въ брачномъ и наследственномъ праве, относились къ предметамъ церковнаго ведоиства 3). Изъ допедшей до насъ грамоты митрополита Кипріана (1404 г.) объ усиновленіи вдовою пріемыща видно, что духовная власть, при решеніи вопроса о праве наследованія по усыновленію, руководилась именно Прохирономъ или,

<sup>1)</sup> Наказъ и пункты депутату отъ Св. Синода въ Екатерининскую коммисію о сочиненія новаго удоженія—въ «Христіан. Чтенік.» 1876 г. № 9—10, стр. 261.

Это чинопосивдование до сикъ поръ входитъ въ составъ Требника.

<sup>3)</sup> См. отрывокъ изъ актовъ Собора 1667 г., изданный въ Акт. Экспед. т. IV, № 155.

что тоже. Гранскимъ закономъ і). Отсюда естественно заключить, что и вопросы о значени усыновления, какъ препятствия къ браку, разръщались на основани того же закона. Изивнилась ли и насколько изивнилась эта практика съ эпохи принятія въ початную Коричую статьи "о сродствахъ въ тайнъ супружества", -- отвъчать на это, за неимениемъ положительныхъ данныхъ, довольно трудно. Несомивние только, что общій взглядъ на усиновленіе, какъ источникъ извъстныхъ препятствій къ браку, никогда вполив не терялъ своей силы. Не далее, какъ въ эпоху Екатерининской коммессік о сочиненім новаго уложенія. Синодъ проектироваль такой законь: "которые прінкуть оть постороннихь людей младенцевъ витсто сына или дочери, со оными усыновленными усыновителямъ и рожденнымъ отъ нихъ детямъ въ бракъ не вступать, а далье родства сего не протягать " 1). Дъйствующій сводъ гражданскихъ законовъ знастъ только гражданскія формы усыновленія и не указываеть въ немъ никакихъ препятствій къ браку. Не какъ въ другихъ вопросахъ брачнаго права, такъ и здесь, молчаніе гражданского кодекса не есть прямая отмена существующей канонической нормы, и правы тв писатели, которые утверждають, что для заключенія брака въ ближайшихъ степеняхъ родства по усыновленію (именно-прибавииъ отъ себя-въ техъ, которыя указаны въ выше приведенномъ синодскомъ проектъ общаго гражданскаго закона) требуется разрѣшеніе епархіальнаго архіерея 3).

Еще одно замвиеніе—въ интересь возстановленія уже чисто исторической истины. Вслідь за усиновленіемь, 50-я глава Кормчей говорить еще объ одномъ видів родства, который у грековъ називался абекфотоліа—братотвореніе, у славянь—побратимство. Подобно номоканону при Вольшомъ Требникі (ст. 165), глава Кормчей не придаеть этому родству никакого юридическаго значенія и, въ частности, не видить въ немъ препятствія къ браку. Это, без-

¹) Русск. Истор. Библіот. т. VI, стр. 241—244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. пункты синодскому депутату въ Еватерининской коммисів, изданные въ «Христ. Чтевів» 1876 г. № IX—X, стр. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ смотрять на дъло *Неволинъ* (Ист. Рос. гражд. зак. ч. I, стр. 200, кад. 1857 г.) и *Побидоносцевъ* (Гражд. право, ч. 2, стр. 189, над. 2).

спорно, было отвеною изстариннаго обычая, который у насъ, какъ и въ Греціи, освящаяся чрезъ особое церковное чинопоследованіе. входившее въ составъ и греческихъ и славянскихъ Требниковъ. Проф. Горчаковъ, какъ им нивли уже случай упонянуть выше, издаль въ одномъ изъ приложеній къ своей кингі (Ж II) полный славянскій тексть этого чинопоследованія, темь не менее въ самой книгь онь находить возможнымь совершенно отринать существование у насъ и обычвя и обряда братотворенія (стр. 221 — 222; ср. стр. 357). Если это странное противоръчіе допущено съ тою инслію (нигдь, вирочень, пряне не высказанной), что языческая Русь не внала ни обычая, ни обряда братотворенія и что поэтому упомянутое церковное чинопоследование оставалось въ Требникъ только мертвою буквою, то доказательства противнаго въ обилін найдутся и въ словесныхъ произведеніяхъ народнаго творчества и въ намятникахъ древне-русской церковной письменности. Народныя былины представляють богатырей, вращающихся около Владиніра "красна солнышка", соединенными между собою узами "названнаго братства". Какъ ценилось это названное братство, показываетъ былина про Василису, гдв одинъ изъ богатырой, Данило Денисьевичь, увидавши, что противъ него идеть вивств съ роднымъ и названный брать, Добрыня Никитичь, самь убиль себя съ отчаянія. Новгородскому богатирю Ваські Буслаеву містная былина влагаеть въ уста савдующія слова, обращенныя къ его названному брату-Костъ Новоторженину:

> Гой еси ты Костя Новоторженинъ! А и будь ты мнъ названий брать, А паче мнъ брата родимаю!

Существовали и народные (языческіе) обряды для заключенія этого братства. Наиболье употребительный, по крайней мірті между варяжскими княжими дружинниками, обрядь состоять въ томъ, что братающієся разсіжали себіз ладонь и спускали кровь въ одну ямку, выкопанную въ землі ("мать — сыра земля"). Но бывало и проще: "добрые молодцы", помірившись другь съ другомъ силами и найдя себя достойными быть названными братьями, прекращали

борьбу и-дъгались братьями 1). Такъ именно побратался Васька Буслаевъ съ Костей Новоторжениномъ. Съ обращениемъ Руси въ христіанство, стали входить въ употребленіе другіе, тоже народние, но уже кристіанскіе способы заключенія побратниства: братающіеся или мънялись тъльными крестами, откуда и произошло названіе *престные* братья, или — о четь свидетельствуеть уже нечерскій Патерикъ-приходили въ церковь и клялись предъ храмовою иконою въ неизмънной братской дюбви и преданности 2). Въ оправданіе побратниства, какъ народно-христіанскаго обычая, составлена была какимъ-то книжникомъ изъ народа особая легенда, подъ заглавіемъ: "Указъ о братотворенін, како сотвори Господь братство крестное, еже назватися межь собою братіею всякому православному христіанину<sup>« 3</sup>). Здёсь самъ Спаситель представляется заключившимъ побратимство съ нъкіимъ Провомъ и говорящимъ своему названному брату: "Се убо братство болъ брата рожденнаго! " Есть свидътельства и о совершении надъ братавшимися церкоснаю обряда братотворенія. Такъ въ житіи ординскаго царевича Петра читаемъ, что ростовскій князь (Борисъ) "толико любляше Петра,.. яко владыцю (Игнатію) братати их во церкви", после чего князь не иначе зваль Петра, какъ братомъ, а дети князя-дядею. Житіе прибавляеть, что память объ этихъ отношеніяхъ свято сохранялась и въ дальнейшемъ потоистве Петра и Бориса 4). Отсюда видно, что побратимство, совершенное по церковному чиноположенію, вполнъ приравнивалось къ родству и, значить, должно было въ той или другой мере составлять препятствіе къ браку. Общее указаніе на такое значеніе побратимства находимъ въ одномъ "поучени духовнику", которое помъщалось въ старопечатныхъ Требникахъ съ именемъ св. Григорія нисскаго: здісь плотская связь въ побратимствъ разсматривается, какъ одинъ изъ видовъ кровосившенія в). Въ одномъ, когда-то весьма распространенномъ

<sup>1)</sup> Си. Памятники старинной русск. литературы, вып. І, стр. 125—126.

<sup>2)</sup> Яковлесь, Памяти. русск. литер. XII-XIII в., стр. 124.

<sup>8)</sup> Издана въ Памятн. старин. русск. литерат., вып. I, стр. 123-124.

<sup>4)</sup> Правосл. Собеседн. 1859 г. ч. І, стр. 371-372.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Вотъ подлинныя слова поученія: «Достонтъ вамъ, отцемъ духовнымъ, испытовати исповъдающагося мужа и жену... Да не мовите срамлятися, но

у насъ каноническомъ сборникъ, извъстномъ подъ именемъ "Зинара", побратниство ставится на одну линію съ духовнимъ родствоиъ, и высказывается запрещение одному побратиму и даже его родному брату вступать въ бракъ съ родною сестрою другаго 1). То же, безъ сомивнія, нужно подразумівать о жені, натери и дочери. Изъ соборныхъ статей 1667 г. видно, что къ предметамъ церковнаго въдоиства относились, нежду прочинь, и дъла о брамотеореніи, т. е. всв придическіе вопросы, возникавшіе няъ этого отношенія <sup>2</sup>). Обычай побратимства сталь терять свою силу и значеніе для брачнаго права не прежде того, какъ были приняты у насъ въ составъ Требника извъстный Номоканонъ или Законоправильникъ, а въ составъ печатной Коричей — трактатъ "о сродствахъ въ тайнъ супружества", запрещающіе братотворенія, какъ дело противуваконное. Вскоре после того, именно при натріархе Никонъ (въ 1658 г.), и самый "чинъ братотворенія" исключенъ быть изъ Требника 3). Всего дольше держался обычай побративства между казаками, но и тамъ онъ теперь не служить препятствіемъ къ браку; напротивъ, названные братья, чтобы еще больше скръпить свою дружбу, стараются соединить своихъ дътей бра-А. Павловъ. комъ 1).

(Окончаніе сладуеть).

нстязуйте многоплетенное *провосмишеніе*... Приводить ненавистикть добру діаволь брата съ сестрою, мать съ сыномъ, отда съ дочерью, свекора со снохою, тещу съ зятемъ и два брата съ единою меною и съ бративии чады, и въ пуновствъ, и въ сватовствъ, и въ побратимство». Си. Филаретов. Треби. 1622 и 1633 г., л. 144 об.; Іосноов. Треби. 1651 г. л. 133 об.

<sup>() «</sup>Духовнаго брата своего сестру не ввимати, говорить Зинаръ, ни брата твоего духовнаго брать сестру твою да не вземлеть: брата же глаголемъ духовнаго, мже бысаеть селтыть Есанслість и честныть крестомъ». Посладнія слова ясно показывають, что рачь вдеть не о духовномъ родства отъ крещенія, а именно—о побратимства. См. у Горчакова, стр. 209, примач. 1.

²) Акт. Эксп. т. IV, № 155.

<sup>3)</sup> Но въ Іосафовскомъ Требникъ 1639 г. и Іосифовскомъ 1651 г. «чинъ братотворенія» еще находится (въ первомъ—л. 359 об.—364, въ последнемъ—л. 521—522), хотя въ томъ и другомъ стоитъ на конце и Номоканонъ, запрещающій братотворенія.

<sup>4)</sup> Труды Област. Войска Донск. Статистич. Комит., вып. II, 1874 года стр. 172.

## Современний Западъ въ редигіозно-правственномъ отношеніи.

(Публичныя ленція, читанныя минувшимъ великимъ постомъ въ «Обществъ распространенія религіозно-нраветвеннаго просвъщенія въ духо православной цериви» въ пользу недостаточныхъ студентовъ с.-петербургской духовной академіи) 1).

## **TEHIE BTOPOE.**

Двоякое направленіе богословской мысли на Запада. Крайнее развитіе раціонализма. Раціоналистическія общины въ Англіи. Общины темстовъ я гуманистовъ. Культъ боготворенія человъчества. Община атемстовъ. Характеристика этихъ общинъ. Сліды вселенской мысли на Запада. Православный элементь въ западномъ богословія. Возрожденіе его въ посліднее время. Попытки сближенія съ православною Церковью. Наша задача въ этомъ отношенія.

## $\mathbf{III}$ .

Въ своемъ первомъ чтеніи мы старались показать, какъ западный христіанскій міръ совершенно естественнымъ путемъ пришель къ той анархін въ жизни й мысли, отъ которой въ настоящее время страдаеть его общественный организмъ. Христіанство
въ немъ, благодаря несовершенству своихъ формъ, видимо теряетъ
подъ собой почву. Подъ видомъ такъ называемой культуры на
мьсто христіанства видимо виступаеть его старый противникъ—
язычество, и следы его ясно можно видеть не только въ наукъ и
философіи, новейшія теоріи и системы которыхъ очевидно подновляють старыя теоріи и системы языческаго міросозерцанія, но
и въ государственной, общественной и семейной жизни, гдё на
мьсто возвещенныхъ Христомъ началь любви и самоотверженія все
больше развивается и крепнеть языческое начало эгонзиа и без-

<sup>1)</sup> См. предшеств. кв. Христ. Чтенія.

пощадной борьбы за существованіе. Конечно-христіанство сила и сила непобъдиная, непобъдиная даже въ тълъ несовершенныхъ формахъ, въ которыхъ оно существуеть на ванадъ, и потому, говоря о возрожденін язычества, мы говоримь только о томь, насколько это языческое начало парализуеть благотворное действіе христіанства и на мъсто возвъщеннаго въ моменть рожденія Христова мира на вемят и благоволенія въ человъкахъ поддерживаетъ зло и распаллеть ненависть и вражду. Но въ висшей степени поучительно наблюдать, какъ это явическое начало настойчиво н дереко проникаеть въ ограду именно западнаго христіанскаго міра, въронсповъдния форми которато видино не имъють достаточной крепости, чтобы сдерживать напоръ этого страшнаго врага. Въ настоящій разъ им нивомъ предложить благосклонному вникамію своихъ слушателей несколько инслей въ разъяснение того, какъ эта борьба христіанства съ язичествомъ на западъ проявляется въ области върн, и къ чему она приводить тамъ, где победа остается не за христіанствомъ, и напротивъ какія світлия надежди воскресають такь, гдв христіанство не только торжествуеть надъ своимъ противникомъ, но даже и освобождается отъ несовершенства своихъ западнихъ формъ.

Центральный пункть христіанства, какъ им старались показать въ прошломъ чтеніи, есть идея богочеловочествова. Богочеловъчество есть совершеннъйшее равновъсіе иежду божествомъ и человъчествомъ, иежду небомъ и землей. На этомъ равновъсіи основана вся догматика православной церкви. Тоже равновъсіе должно бить и въ воспріятіи этой идеи, и въ этомъ отношеніи оно является равновъсіемъ между егорой и разумомъ. Тоже равновъсіе должно бить наконецъ и въ жизни, и здъсь оно является равновъсіемъ между закономъ и сеободой. Всякое нарушеніе этого равновъсія и всякое уклоненіе отъ него въ ту или другую сторону есть уклоненіе отъ православія. А такъ какъ западния форми христіанства нарушили это равновъсіе, то онъ перестали быть православными. Въ области богословской мысли онъ нарушили равновъсіе межлу

върой и разумонъ. Римскій католицизмъ, представляя собою ісрархическую систему, созданную на началахъ деспотическаго самовластія римской политики, не съум'яль сохранить этого равнов'ясія и нарушиль законныя права личнаго разума, наложивь на него иго безусловной и потому слепой веры. Протестантизмъ напротивъ, какъ протесть противъ этого ига во имя правъ разума, совершенно естественно уклонияся въ противоположную сторону и, завоевавъ права разука, нарушель права вёры, которая подавляется разумонь. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случав неть того истиннаго равновесія, которое составляєть сущность православія, к савдствія этого одинаково печальны. Въ ринскомъ католицизмі разумъ, не находя себъ законнаго удовлетворенія, бурно возстаеть противъ церкви, нереходя часто въ полное отрицаніе ея; въ протестантивив же, разумъ не находя себв никакого ограниченія въ авторитетъ церкви, неуклонно идеть по пути свободнаго естественнаго иншленія и, не инвя висшаго руководителя въ въръ, естественно приходить къ полному же отрицанию всего, что не укладывается въ рамки естественнаго ума, но что было бы совершенно мысличных и постиженных при участи высшаго органа знаніявърм. Въ томъ и другомъ случав мы очевидно имъемъ дело съ раціонализмомъ, но такъ какъ въ системв римскаго католицизмараціонализить есть лишь грубое отрицаніе положительнаго начала церкви, а въ протестантизив онъ есть естественное и логическое развитие этого начала, то очевидно последняя система представляеть более удобства въ изследовании того, въ какомъ направленін развивается личный разумъ, котда онъ совершенно освобождается отъ руководства церкви, и до какой степени отрицанія върм можеть доходить онь. Въ этомъ отношения достаточной измостраціей могло би служить религіозное развитіе всякой протестантской страны, потому что разлагающее действее протестантскаго начала вездъ сказивается одинаково. Но им предпочитаемъ взять Англію, и именно потому, что въ этой простантской странъ, отличающейся наибольшею свободою уиственнаго развитія, религіозная жизнь представляеть наглядную картину того, какъ протестантизиъ, разъ нарушивъ равновъсіе между върой и разумомъ, съ неудержимою, можно сказать роковою силою увлекается въ мрачную бездну раціонализма, подобно тому, какъ камень, оторвавшійся отъ вершини горы, съ роковою силою увлекается въ пропасть.

Въ религіозновъ отношеніи Англія представляють, вакъ в во иногихъ другихъ отношеніяхъ, веська интересное явленіе. Тутъ ны инбонь дело съ народонъ, отличающимся кренкинъ здражимъ синсломъ и необычайною привляанностью из своимъ историческимъ проданіямъ. Эта національная особенность сама по себ'я должна бы служить вірной гарантіей противъ сектантских увлеченій и удерживать редигіозный синсять народа въ предълахъ должнаго подчиненія авторитету церкви. Но такова закваска протестантизма, что она и въ этомъ здравомыслящемъ народъ производитъ религіозное броженіе, переходящее иногда въ полную распущенность религюзнаго чувства. По оффиціальному отчету 1882 года въ Англіи считалось 186 секть или исповеданій, о бродячемь характер'є которыхъ можно судить но тому, что онв ежегодно нарождаются вновь, чтобы года черезъ два опять исчезнуть и расплиться въ этонь религіозномь моры. Въ мрачномь Лондонь, этонь фокусь всей жизни англійскаго народа, можно видіть такое разнообразів церковно-религіозной жизни, какого не представляеть еще ни одинъ городъ въ мірь. Въ немъ числится полныхъ сорокъ сороковъ церквей, и въ этомъ лабиринтъ храмовъ и молитвенныхъ собраній можно встретить все формы церковно-религозной жизни --- отъ пишной церемоніальности римскаго католицизма и аристократическаго епископализна до нелъпнить и дикихъ вниодокъ такъ называемой армін опасенія "--- вилоть до самаго отрицанія всякой религін и божества. Туть есть напр. секта, которая совершаеть богослужение, не признавая Вога; рядомъ съ ней другая, все богослужение которой состоить изъ изступленнаго повторения иногочисленныхъ "алинуйн" и "слава"; затёмъ шэкеры съ своими фанатическими скачками, а воть и спириты, совершающие въ тем-

ноть свои таниственныя вызыванія умершихь. Въ такъ называемой "скинін" можно видіть, какъ огромное собраніе народа тысячь въ - пять сидить въ благочестивомъ безмолвномъ экстазъ, ожидая соmествія Cв. Духа; гдв нибудь на улицв среди окружающей тишины воскреснаго дня раздается барабанный бой и военная музыка: это армія снасенія военнымъ маршемъ и съ развівающимися знаменами идеть въ атаку на сатану или штурмомъ береть одну нзъ его криностей. Затичь на каждомъ перекрестки можно видить толим народа, и это непременно какіе нибудь бродячіе проповедники-петодисты проповъдують подъ открытымь небомъ. Часовъ въ 12 или въ часъ дня всв улицы запружаются чинными рядами богомольцевь, идущихь сь золотообразными молитвенниками изъ перквей, а вечеромъ уже водворяется та воскресная тишина и то безлюдье, которыми отличается веспресный день въ Лондонъ. Все это показываеть, что англійскій народъ кипить религіознымь чувствомъ, какъ и вообще жизненными силами; но протестантская закваска этой религіозности дійствуєть боліве разлагающимь, чімь созидающимъ образомъ. Правда, онъ имветь сильную и стройно организованную государственную церковь, но и она опирается скорье на національныя, историческія традиціи, чемь на действительно церковно-религіозныя начала, и въ самомъ внутреннемъ міросозерцати ея постоянно происходить брожение, которое лишаеть ее необходимой устойчивости, подваяя ее на партіи, часто враждующія между собою.

Извъстно, какъ образовалась эта церковь. Своенравный деспотъ Генрихъ VIII, этотъ Иванъ Грозный англійскаго народа,
былъ ревностнымъ католикомъ и почитателемъ папы, но стоило
только папъ стать противъ одной изъ прихотей его капривнаго
деспотизна, чтобы онъ изъ защитника папства сдълался фанатическимъ врагомъ его. И римскіе историки никакъ иначе и не объясняютъ происхожденія реформаціи въ Англіи, какъ тъмъ, что
"Генрихъ VIII случайно прочиталъ новое евангеліе въ прельстившихъ его главахъ Анны Болейнъ". Самая реформація только и со-

«XPECT. TIEH.», N. 11-12, 1885 r.

стояда въ томъ, что отвергнуто было главенство нани и мет щено право народному языку въ богослужения. Англійская претостова оставаться католическою, со всёмъ ея церковных стем и богослужебною обрадностью—только съ сохраненіемъ навений самостоятельности; но разъ оторвавшись отъ крівнюй органий римско-католической системи и ставъ на навлонную выстиротестантизма, она неудержимо пошла по этому направленів. Стали протестантскій духъ, и нодъ разлагающимъ візяніемъ его стали вянуть церковныя формы, литургія стала сокращаться и цевчиваться и, наконецъ, получился современный англимет съ его мертвенно-однообразными формами и разъвдающить раціонализмомъ.

Раціоналистическая тенденція особенно резко сказивает: фи полочин. Помовански слаг си-пітски по сходт сен пондо (Broad Church). Основатель ся-нявъстный богословъ-нас Кольриджъ, на піросоверцаніе которато громадное вліяніе !! нъменкій идеализиъ Шеллинга. Изъ сившенія этого ныс идеализна съ англійскинъ эмпиризнонъ образовалось ное церковнорелигіозное міровозэрвніе въ родв мистицизма Д александрійской школы. Оно основное начало христіансты въ божественной импаненціи, идею откровенія раскіх до того, что смотрить на него какъ на постоянный и обще: человвиеству и допускаеть возможность безпредвивнаго раз религіозныхъ върованій. Громадное значеніе эта партія пр библейской экзегетикв и изъ рядовъ ея выходять извысти толкователи Библін и изследователи библейско-научнаго изгу-Rъ этой партін по своинъ возэрвніянъ принадлежаль нект чить и знаменитый декань Станлей, и она вообще оказы: значительное вдіяніе на развитіе богословской имсли въ 🗗 Понятно, такая "широта" богословскаго игросозерцанія не ставляеть достаточной гарантіи для сохраненія ренности въ полете богословской инсли, и ин действите

видимъ, что въ этой именно нартін по преимуществу и живеть церковный раціонализив. Протестантскій духв, найдя здісь себі полный просторь, стремется до конца выразеть свою сущность. Эта партія старается все шире и шире раздвинуть предълы государственной церкви, такъ чтоби въ нее могли входить всв исповъданія и секты, признающія сущность христіанства, то есть върующія во Христа. Съ этою целію она протестуеть противъ обявательности и того символического документа, который служить основой англиканизма, а въ почати высказываются инънія, которыя совершенно выходять за предълн разушной церковности. Въ 1860 году семь известныхъ писателей и между ними пять духовныхъ лицъ вздали сочиненіе, подъ заглавіемъ "Опыты и обозрънія" (Essays and Reviews), въ которомъ доказывалась необходимость полнаго преобразованія въ богословін въ пользу приложенія ноторико-критическаго истода въ области религи, освобождения отъ зверхъ-естественнаго авторитета Виблін и принятія принципа развигія религіозныхъ върованій — вопреки миниой неизмъняемости догнатовъ. Эти возорвнія встретнии сильний отпоръ въ другихъ паргіяхъ, жиенно со стороны членовъ, такъ называемыхъ, "высокой" и "нижой" перкви; но нашлись твиъ не менве ревностине выразители ихъ даже въ средв епископской корпораціи. Колензо напр., прилагая историко-критическій методъ къ изученію Виблін, пришель къ тому убъяденію, что вев подробности пов'яствованія книги Исходъ вызывають на предположенія столь же чудовищныя и нельшыя, какъ было бы нельпо положение въ ариенетикв, что дважды два = иять", и что "нівть ни налівішаго основанія предполагать, будто авторъ Пятокнижія писаль дійствительную исторію, а не повість "). Другой епископъ этой же партін, прилагая остоственно-научный методъ къ изследованію ученія о Промыслів, пришель на своеобразными возврівніями на отношенія Бога къ физическому міру, изъявъ последній изъ-подъ

<sup>1)</sup> Colenso, Pentateuch and Book of Joshua, critically examined, II, crp. 370, 375.

визинія Творца. Когда насонне однажди обратились из нену съ просьбою совершить молебетвіе е дождів, то аркинастирь отназальнив, говоря, что атнесферическія явленія управляются нешанівнними законами природи и что поэтому насоние, если хотять избавиться оть васухи, должин нозаботиться скоріве объ улучивнік системы орошенія нолей....

Этоть раціонализать однако ощо уживается въ предвлахъ неряви, составияя только ся "либеральную" партію. Но очевидно, въ области богослевского міросоверцанія онь ваходить уже такъ далеко, что еще едина шать и-онь станоть въ противорачіе съ существенныть догматомъ христанства --- идеей богочеловачества. Этотъ шагь и сделань унимарызмомь, и магь вполив остественний тамъ, гдв разумъ уме пересталъ сообразоваться съ данными върн. Висно чудо христанства заключается въ саной его сущности - въ идеъ богочеловъчества. Вся полнота и величіе ся погуть быть постигнуты разуновь только при свыть выры. Не коль скоро отвергнуть этоть органь познанія, равунь не можеть восприниметь ед, она кажется ему несообразною съ законами мышленія, а потому нельна. И воть унитаривить отрицаеть возножность этого чуда, отрицаеть божество Христа и вообще отрицаеть Троицу. Естественный равунъ ножеть понять тольке единство Вожества, на этомъ и останавливается унитаризмъ. Христосъ по нему есть сынъ Вожій только въ условномъ смисль, какть и всь люди чада Вожін, только Онь небранный Синь, посланный для освобождения человичества отъ гръха своимъ ученіемъ и примъромъ. Но какъ объяснить ть иногія ивста св. Писанія, въ которнив прямо указивается на божественность Христа, и тв совершения Инъ чудеса, которыя свидътельствують о Его божественновъ могуществъ? -- И объяснять нъть надобности, нотому что (замътьте, какъ одно отрижаніе цъпляется за другое!) Виблію нужно приничать лишь наотолько, насколько она не противоръчить даннымъ науки и исторіи. стовърная же исторія не передаеть намъ ничего о чудесахъ, а наука свидетельствуеть, что они невозножны, такъ какъ-де противоречать

законать природы, -- следовательно, ихъ не било!.. Но какой же симсяв несле этого инветь Проинсяв Вожій, подъ которынь им разунвень известную деятельность Вога въ міра съ целію достиженія извістиную підей вь нень? — И Проимсяь, отвічають, нужно понимать только въ тожь ожисль, что разъ настроенный и пущенный въ ходъ неханизмъ природы, управляясь своими неизмънными законами, неизмънно приводить къ совершенству, и вмъшательство Вожества уже неиномию въ дъятельность этого неханизма. Значить, вся роль Вога ограничилась сотвореніемъ міра и седьной день быль днемь Его абсолютнаго успокоснія.... Воть ужъ до чего докатился оторвавнийся отъ въры камень разуна по прутой наклонности протестантекаго раціонализна! Представителенъ унитаризма въ Англіи въ настоящее время виступаеть блестящій несонивнию даровитий богословъ-писатель Мартино, и въ своихъ последнихъ сочиненияхъ онъ открыто уже высказываетъ, что деятельности Бога нужно искать исключительно въ правильномъ теченім законовъ природы, въ прогрессивномъ развитім исторін и во внутреннихъ чаяніяхъ совести; что Інсусъ есть не что иное какъ продуктъ своего времени и своей страны; правда Онъ безконочно провосходиль своихь современниковь возвышенностью своихъ чувствъ и билъ изумительно одушевленъ любовью къ человъчеству, но подверженъ тъть же ограничениять нашей природы и вообще принадлежаль къ тому же роду, какъ и все знаменитие религозные преобразователи въ исторіи человічества. И нужно замітить, что эти раціоналистическія воззрінія не составляють только особенности отдельных лиць, -- иеть, они составляють уже "вероисповеданіе", составляють своего рода церковь. Въ 1883 году въ Англін унитаризмъ имъль уже 374 прихода, при воторыхъ состояло 382 проповъдника, проповъдывавшихъ отъ имени христіанства отверженіе божества І. Христа.

Но дойдя до этого пункта, составляющаго уже выходъ за предълы христіанства, мысль тьиъ менье могла уже остановиться адъсь, чтобы удержать послъдніе останки христіанскаго міросозер-

цанія. Ніть, она уже стремилась сбросить и эти послідніе останки. И воть действительно, вы среде санаго унитаризма является прогрессивная партія, которая не удовлетворнется и унитаризмомъ. Для нея кажется страннымъ, почему, мысль, какъ произведение свободнаго разуна, должна еще держаться предъловъ пристіанства, то есть обусловливать предали общини признаніемъ Спасителемъ, дотя и въ веська услевновъ синсив, человека - Христа. Нетъ, свободный разумъ требуеть основания такой религии, которая основывалась бы не на тождестви вированій, а просто на согласім религіознаго чувства---какъ чувства. А въ таконъ случав должны потерять свое полное значене всв ввроисповедныя разности, должна основаться всеобщая религія, къ которой би принадлежали всів, у кого есть религіовное чувотво, вто просто въруеть въ Вога и чувствуеть потребность въ Его прославленін. Это уже мензиз, и такую общину основать въ Лондонъ пасторъ Войси (Voysey) подъ названиемъ "перкви теняма". Въ этой перкви, которая къ тому же sa неимъність помъщенія стала совершать свое богослуженіе въ одноть изъ грязненькихъ театровъ, уже ничего не говорится о Христъ и пристіанства, самое христіанство поносится накъ одно изъ заблужденій человіческих и ону приписываются всі бідствія, которын удручено било человечество въ течени его существования, какъ дескать внесенное имъ въронсповъдное различіе подълило чевовъчество на непримиримо враждебныя партін. У нея есть синволь веры, въ которонъ говорится о существовани верховнаго существа, безконечно добраго и справедливато и называемато Богомъ только за неимъніемъ другаго лучшаго термина. Такая религія очевидно имбеть уже веська призрачное существованіе в видимо теряеть всякое значение для правственной жезни. Но основатели общины находять исходь изъ этого затрудненія и въ своемъ символь катогорически заявляють, что религія и не пожеть служить основой нравственности; напротивь сама религія основывается на нравственности, да наконецъ и сама нравственность не имъетъ безусловно-решающаго значенія, такъ какъ некто не можеть погибнуть за свои грвхи навсегда, а всв наконець достигнуть въ высшень существъ святости и блаженства. И воть эта-то община, въ числъ членовъ которой нежду прочинь биль извъстний гео-логь Ляйель, собиралась въ однонъ изъ театровъ, чтоби совершать свое богослужение и при тонъ по новому служебнику, въ который нежду прочинъ вошло чинопослъдование на сожжение тру-повъ, хотя до сихъ поръ правительство и не дозволяло совершить это чинопослъдование. Въ довершение картины нужно прибавить, что это богослужение въ театръ основатель секты Войси совершаетъ въ англикансковъ церковновъ облачении, съ цълю привлечь больше членовъ для новой церкви.

Но тензиъ, какъ ни далеко онъ уходить въ область отрицанія положительнаго содержанія религін, все-таки инветь извъстные догнаты, считаеть обязательнымъ признаніе Бога въ смыслів опредвленной верховной личности. Это очевидно "догиатизив", --- свободный разумъ не можетъ потерпеть такого ограниченія, и воть выступаеть новый прогрессисть, который хотыль бы сделать еще шагь впередъ. Изъ среды общины тенстовъ выдъляется г. Конвей н основываеть новую общину, символь которой состоить просто въ фактъ религіознаго чувства, безь опредъленнаго признанія даже Бога. Въ эту общину входять всь, которые, имъя религіозную потребность, не настаивають на догиать бытія Божія, и въ ней подають братскую руку другь другу пантеисты, повитивисты и всякаго рода скептики. Но очевидно солидарность должна основываться на чемъ нибудь опредъденномъ и положительномъ, и вотъ на мъсто Божества выступаетъ человъчество, которое совершенно заслоняеть собою первое. Туть наконець разунь человіческій, уклонившись отъ возвъщенной христіанствомъ идеи богочеловъчества, постепенно пришелъ въ полному превозношению человъчества на счетъ Явилась община чуманизма, или такъ называемая религія человівчества. Богъ, по ученію этой общины, есть не что иное какъ идеалъ человеческій; онъ имель разныя проявленія въ исторіи человічества и священныя книги разных в народовъ пред-

ставляють собою лишь откровенія этого идеала. Задача религіи состоить въ токъ, чтоби идеаль этоть везможно шире осуществить въ дъйствительной жизни человъчества и тъпъ облагородить, гуманизировать последнюю. Община гуманистовъ собирается по воскреснымъ днямъ для богослуженія, во время которого поются священные грины въ честь идеала человъчества, возносятся модитвы Богу, "существующему въ серднахъ человъческихъ", и предлагаются чтенія, которыя берутся одинаково изъ Виблін, корана, индійскихь ведь, изъ сочиненій Конфуція и даже Репана: преднагается проповёдь напр. о томъ, что снасительнее для человёчества -- аллопатія или гомеопатія, и вообще по подобнить возвышеннымъ вопросамъ. Самая церковь представляетъ довольно чистый заль съ каседрой, надъ которой но ствив значатся волотими буквами виона великихъ гуманистовъ и между ними видивотся имона Сократа, Шексиира, Моисея, Вольтера, группирующися вокругь имени — Інсуса, котораго община считаеть величайщинъ стомъ. Членомъ этой церкви состоить между прочимъ одно изъ свътиль индійскаго буддизма, съ о. Цейлона.

Въ этой общинь однакоже религія человьчества не дестигла своего полнаго развитія и страдаеть теоретической неопредыленностью. Полнаго своего развитія вта религія достигаеть въ общинь позитивностью, которая значительно распространена въ Лондонь и инветь опредыленную внішнюю организацію. Эта община осуществияеть въ себі идею Огюста Конта — основать такую религію, которая была бы свободна не только оть всяких візрованій въ сверхъ-естественное, но и оть всяких богословских воззріній, была бы просто "состояніень духовнаго единства, какъ результата обращенія всіхъ нашихъ мыслей и всіхъ нашихъ дійствій на служеніе человізчеству". И воть является формальный культь боготворенія человізчества. Само человізчество олицетворяется въ виді какого-то высшаго бытія, подъ которымъ мыслится "совокупность всіхъ человізческихъ существъ— настоящихъ, прошедшихъ и будущихъ", но впрочемъ съ ограниченіемъ. Исключаются отсюда

воб такъ называемые "каразиты", не содъйствовавние благу и пользъ человъческаго рода, зато вилючаются ибкоторыя наиболье полезныя животныя. Культь этоть тщательно выработань во всёхъ своихъ подробностяхъ. Онъ ниветъ особое священство, приченъ на каждыхъ 6,000 обитателей должно быть по одному священияму. Онъ имнеть вырабетанное частное и общественное богослужение. Въ домашней жизин предписывается ежедневно прочитывать по особой молетвъ - утромъ, въ полдень и вечеромъ, причемъ содержание этихъ молитвъ заниствовано "изъ эстетической сокровищищи человъчества". Донашній культь состонть изь девяти "соціальныхъ таинствъ": 1) представление, въ которомъ новорожденному иладенцу дается имя--одно въ честь какого нибудь патрона "теоретическаго", другое въ честь натрона "практическаго", а позднъе ребеновъ самъ можеть избрать себв еще патрона "художественнаго"; 2) вступленів, когда ребеновъ достигаеть 14 літь; 3) допущение въ общину, 21 года; 4) назначение, когда человъкъ избираеть себь окончательную профессію, 28 льть; 5) брако— для мужчины въ 29 лътъ и для женщины въ 21 годъ, причемъ вдовы и вдовцы лишаются права на вступленіе въ новый бракъ; 6) зрълость-42 леть, когда человекь достигнеть полнаго мозговаго развитія; 7) отступленів—63 літт; 8) преобразованіе—нічто въ родъ отходной надъ умирающимъ, въ которой священникъ, по заявленію позитивистского катихизиса, "пеніая сожаленія общества Съ слезами семейства, достойно оцениваеть всё заслуги человека, совершенныя имъ къ пользв человвчества"; 9) такиство инкорпораціи, совершающееся семь леть спустя после смерти, когда община приступаетъ къ окончательному суду надъ умершимъ, по обычаю древнихъ египтянъ. Смотря по произнесенному приговору, трупъ или бросають и самый прахъ развъвають, или же съ почетомъ заключають въ священную гробницу съ надписью "по степени прославленія". Самый календарь у позитивистовъ получиль существенное преобразованіе. Годъ разділяется у нихъ на тринадцать мъсяцевъ, которые называются по именамъ великихъ благодъте-

лей человичества-Монсел, Гомера, Аристотеля, Архимеда, Цезаря, ан. Павиа, Кариа Великаго, Данто, Гуттенберга, Шекспира, Декарта, Фридриха II и Виша. Дни недали также носвящени "святывъ" общини человъчества, и вообще весь календарь состоять изъ новихъ святихъ, нежду которими значатся нежду пречимъ Геркудесь, Гарунъ-аль-Рашидъ, св. Терезія, папа Инновентій III, графъ де-Мэстръ. По скромности Контъ не вставиль въ синсовъ этихъ \_святыхъ самого себя, а должно быть по забывчивости совершенно пропустиль I. Христа. Первое опущение вироченъ восполнено его учениками и имя его внесено въ списокъ великихъ святихъ, службу которымъ положено править въ день рожденія и сперти чуть не съ полуелеемъ. Община человъчества имъетъ свей молитвенный домъ въ Лондонъ, въ ужить Chapel street, и такъ 1 января, по календарю общины, торжественно празднуется праздника человичества. Богослуженіе начинается віронсповідной формулой религін человъчества, которая написана золотими буквами на станъ прама н гласить следующее: "жизнь для другаго, любовь къ принципу, порядовъ-основа, прогрессъ - цель . Затемъ делается возгласъ въ родъ такого: "О, верховная сила, которая досекъ руководила твоихъ чадъ подъ другими именами, но которая въ семъ въкъ отпрылась намъ въ собственномъ своемъ лиць, отпрылась на всв времена черезъ служителя твоего Огюста Конта, тебъ им славу возснивенъ" и т. д. И после этого следуетъ нечто въ роде ектенін, причемъ священникъ дъласть возглась и народъ отвічасть ему. Воть образчикъ этой позитивистской ектеніи:

Сеященния говорить: Мы преклоняемся предъ тобою, великое бытіе человъчества, въ благодареніи.

Народо отвичаеть: какъ чада твоего прошлаго.

Священника: Мы покланяемся тобь въ упованін.

Народ: накъ твои служители и дъятели для будущаго.

Священника: Мы желали бы смиренно сообщиться съ тобой въ молитев.

Народа: какъ твои служители въ настоящемъ.

Всп емпств заканчивають ектенію возгласовъ: "Да развивается нашъ культъ и наша жизнь все болье и болье и станутъ достойными твоего имени".

Товорится послѣ этого проповѣдь, читается еще молитва, и служба заканчивается отпустомъ слѣдующаго содержанія: "Да упо-конть васъ вѣра человѣчества, надежда человѣчества и любовь человѣчества, дабы вы познали сочувствіе и имѣли миръ въ себѣ и съ другими, нынѣ и присно. Аминъ".

Но довольно заниматься этой чудовищной пародіей на богослужение, - тыть болье чудовищной и нельной, что оно совершается съ полною серьезностью и своего рода благоговъніемъ. До такой степени безумія можеть дойти человікь, когда онь разь оторвался отъ церкви и какъ осений листъ съ сухаго дерева носится вътромъ жалкаго самоученія. Но и это еще не все. Нашлись люди, которымъ мало отрицанія и въ этой религіи человічества. Правда, туть вполив отрицается Вогь и на ивсто его ставится человвчество (вкупъ съ полезними животными), но все-таки и человъчество представляется въ качествъ какого-то особаго божества. Нужно отвергнуть и это. И воть действительно образовывается еще община, совершенно безъ всякаго Вога. Она не привнаетъ самой идеи Вога н самое имя Вога, на подобіе парижеваго антиденстическаго общества, котъла бы искоренить во всъхъ языкахъ человъческихъ. Эта новая община носить название "британскаго безрелигизнаго союза". Председателенъ его состоить маркизъ Квинсбери, вицепрезидентами считаются Пастерь и Ренанъ, Викторъ Гюго-почетный членъ, а иввъстный атенстъ Бредло, надълавшій недавно столько шума въ англійскомъ парламенть заявленіемъ своихъ атенстическихъ возарьній, является главнымъ глашатаемъ началъ союза и написалъ предисловіе въ литургіи этой безбожной общины, которая сестоить изъ свътской проповъди и соотвътствующихъ гимновъ. Эта община впрочемъ немногочисленна и одинъ путешественникъ, описывая свое посъщение богослужебнаго собрания этой церкви, говоритъ, что онъ

встрътилъ въ "церкви" только трехъ человъкъ, и у нихъ-то не было Бога...

И такъ воть до чего совершенно естественных и логических нутемъ можеть дойти человъкъ, когда онъ, всепъло полагалсь на свой разумъ, пренебрегаетъ светочемъ верн. Стоило ему нарушить возвъщенное христіанствомъ равновъсіе разума и въры, и человъкъ, оторвавшись отъ руководительства церкви, уподобился канню, оторвавшенуся отъ вершины горы и съ ужасающею роковою силою покатился внизъ-въ прачную бездну невърія. Но заивчательные всего, что и въ этой бездин невырія и отрицанія человъвъ вакъ утопающій хватается за соложнику и, отрицая Бога, создаеть накое-то жалкое богослужение, которое служить лишь посившищемъ предъ людьми и преступленіемъ предъ Богомъ. Это яснъе всего показиваеть, что какъ бы глубоко ни падалъ человъкъ въ боздну отрицанія и новърія, онъ но можоть жить бозь религін и если для него нъть Бога-онь видумываеть Его, хотя бы и въ самыхъ жалениъ формахъ. Въ виду этого является попытка основать даже научную религію, въ которой бы истини върм вполнъ замънялись истинами положительнаго знанія. Но увы, н эта научная религія ниветь свои слабыя стороны, которыя лучше всего будуть видин изъ следующаго проекта религи будущаго".

"Эта редигія конечно не будеть признавать откровенія, а следовательно и связанныхъ съ нимъ истинъ о бытіи Бога и безсмертіи души. Если неть безсмертія, то естественно неть и награди или наказанія по емерти; значить неть различія и между гредовностью и праведностью, и правиломъ жизни можеть быть только выгода. Новый символь вёры будеть состоять изъ трехъ членовъ:

1) неть будущей жизни, 2) выгода есть единственное правило жизни и 3) быть можеть есть, а быть можеть и неть личнаго Бога. По своей простоте новый символь вёры гораздо короче стараго и не даеть места для утомительныхъ богословскихъ умозрёній. Новая религія конечно не будеть нуждаться ни въ церквахъ, ни въ священникахъ, и весь культь будеть состоять только въ

томъ, что поеты будуть слагать оди, восиввающія Великую, быть ножеть существующую, а быть ножеть и неть, Первопричину. Но она однакоже будеть содержать въ себв истины, къ развышлению о которыхъ будуть прибъгать люди въ радости и горъ. Истины эти конечно положительно научныя, и име-то будуть люди утьшаться въ горъ, укръпляться въ слабости. Преступникъ, приближающійся нь висьмиць, будеть приготовлять себя къ сперти разимпленіенъ о великой и славной истинъ биномовой теоремы. Священникъ конечно уже не будеть напутствовать его, а придеть какой-небудь ученый филантропъ и прочитаеть опу утешительныя видержки неъ алгебры и угладить ему путь въ парство небытіл искусныть начертаність теоремы Писагоровых штановь. Это такъ благотворно повліяеть на преступника, что онь взойдеть на викафоть съ истиноваучнить спокойствить. Когда человъкъ будеть подвергаться какому нибудь опасному искушению и не въ силахъ будеть противостоять ему, то стоить ему только уединиться въ кабинетъ и немного позаняться размышленіемъ о квадратурѣ круга; это такъ укрвинтъ его, что онъ безболзненно можеть проходить чревъ огненную пещь всякихъ искушеній. Подобное развишиеніе будеть чрезвычайно полезно и въ горести. Напр. у человека умираеть нъжно любиная жена. Онъ знаеть, что никогда больше не увидить ся и что она, вивсто того, чтобы ожидать его въ будущемъ міръ, разложится на свои химическіе элементи. Въ такихъ обстоятельствахъ онъ, возвратившись съ научныхъ, разушестся, похоронъ, уединяется для того, чтобы найти утвшение въ своей религін. Онъ размишляеть объ элементахъ орбиты новой кометы, или сосредоточиваеть свои сердечныя чувствованія на истинь, что сила притяженія обратно пропорціональна квадрату разстоянія. Это скоро утъщить и укрыпить его и онъ вийдеть изъ своего заключенія съ миромъ въ душв. Новая нравственность также будеть отлична отъ христіанской. Отверженіе теорін, что существуєть накой-то грахъ, въ христіанскомъ симсяв этого слова, и принятіе ученія, что выгода есть единственное правило жизни, поведуть въ результатамъ,

при видъ которыхъ совствъ уже не стоить жить въ такомъ обществъ, гдв еще существують христіанскіе предразсудки. Люди будущаю несомивино будуть толковать о нравственности такъ же красно, какъ говорили о ней стоические философи; но если они будуть находить при случай выгоднымъ, повинуясь великому закону борьбы за существованіе, лишеть ближняго жизни съ целію воспользоваться его собственностью, или удобнымъ покончить съ своею жизнью, то наука ничего не можеть возразить противъ этого, а тыть болье разубъдить ихъ. Послъ всего этего ясно, что новая редигія куда какъ будеть дучне христіанства, и ин должин всячески стараться о скоръйшемъ ея введени и распространения. Невъжественные люди и слабыя женщены навърно долго еще будуть держаться иристіанства, но превосходство новой редигін, съ ея научныть утещенить и великинь обытованить вычной смерти, такъ очевидно для всвиъ мыслящихъ людей, что они несомивино съ радостью принутъ новую въру" 1).

Такова "релитія будущаго". Конечно, предметь, затрогиваємый здівсь, слинкомъ великъ и важенъ, чтобы относиться къ нему
вмористически; но самое ученіе и жизнь общинь, съ которыми ин
инбли честь познакомить достопочтенное собраніе, въ значительной стенени оправдывають этоть невинный вморъ. Вообще же можно
только ужасаться при видів той бездны, въ которую падаєть человівкъ—безъ руководства церкви. И нужно сказать, что въ такомъ видів невізріе развиваєтся не только въ Англіи, но и въ
другихъ странахъ Европы. Подобныя же общины существують съ
ніжоторыми видоизміненіями и въ Германіи, и въ Италіи, и во
Франціи. Въ послідней, гдів невізріе нашло себів авторитетнаго
защитника и покровителя въ самомъ правительствів, оно прямо выступаєть съ дерзкимъ вызовомъ христіанству. Тамъ оно не только
теоретическая система, но и практическая сила, и дійствіе его скавываєтся въ коммунистическомъ броженіи пролетаріата и въ холод-

<sup>1)</sup> См. нашу княгу «Жизнь за оксаномъ», стр. 113 и 114.

номъ равнодушін къ висшимъ интересамъ религіи со стороны висшихъ образованныхъ классовъ. Но тамъ же ослабление въры больше всего сказывается и въ нравственномъ растивніи общественнаго организма, отъ котораго уже въеть тивномъ трупа. А гдъ трупъ, тамъ собираются и орин. И почуявъ это равложение христіанскаго общества, орин уже слетаются издалека. Недавно сообщалось извъстіе, что въ Парижъ прибыли изъ Индіи инссіонеры буддизна для обращенія западней Европы, потерявшей въру въ Христа, къ въръ въ Вудду. И говорятъ, что ниссія ихъ въ "столицъ міра" сопровождается значительнымъ успъхомъ. Въ прошломъ году изданъ буддистскій катихизись и онъ бойно раскупается,къ немалому удовольствію папы буддистскаго міра, нъкоего Сумангалы, съ разръшенія котораго учреждена инссія. Встати сказать, что самая инссія вызвана распространеніемъ въ Европ'я научнаго міросоверцанія, весьма близко подходящаго къ буддивну. Оказывается, ученый буддистскій мірь во главів съ Сумангалой съ истинной радостью наблюдаеть съ о. Цейлона, какъ въ Европъ быстро распространяются возврвнія пессимняма Шопенгауэра, дарвинезма и матеріалистическаго пантензма, потому что во всемъ этомъ они видять возвращение заблудшаго европейскаго піра къ истинъ буддизна. Шоненгауэръ, Дарвинъ, Вюхнеръ-это, по возврвнію Сумангалы, передовые прозелиты буддизма въ Европъ, и когда извъстіе о кончинъ первыхъ двухъ долетьло до о. Цейлона, то въ главновъ храже буддизма тотчасъ же была совершена буддистская панихида въ честь того, что такіе великіе люди перешли въ ниреану... (и куда же икъ больше?...). Увы-все это было бы смъшно, если бы не было такъ грустно! Грустно потоку, что все это само собой служить краснорычивымь доказательствомь, что такъ называемое научное міросозерцаніе, девизомъ котораго служить-прогрессь, движение внередъ, - въ сущности пятится назадъ, и вотъ самыя модныя и передовыя наши теоріи и философскія системы оказываются только возвращеніемъ къ тему міросоверцанію, которое, какъ им наивно воображали, осталось уже на тисячи лътъ позади насъ...

Такиить образовть веть въ какое вътвистое дерево вевърія разростается то зерно раціонализма, котерое кроется въ внутренней
сущности системъ западнаго христіанотва. Отъ этого раціоналистическаго равложенія не спасаеть ни р. католицизмъ, ни протестантивиъ, какъ им и старались моказать. Такъ неужели же западний
христіанскій піръ обреченъ на гибель? Неужели христіанство въ
немъ дъйствительно уступить мъсто язычеству? — Нътъ, можно
смъло отвъчать на эти вопреси: нътъ. Христіанство — сила, которая ненобъдниа даже въ тъхъ несовершенныхъ формахъ, въ которихъ оно существуеть на западъ, — но тутъ есть еще одинъ элементъ, который дълаеть эту ненобъдимость еще въроятиъе, и представляетъ гарантію не только ненобъдимости, но и окончательнаго
торжества христіанства надъ вздымающимся на него противникомъ.
Объ этомъ элементъ мы и скажемъ тенерь.

## IV.

Западний христіанскій міръ, какъ мы старались новазать въ первомъ своемъ чтеніи, односторонне воєприняль истину христіанства. Римско-кателицизмъ и протестантизмъ, какъ двё противоположния системы, обё нарушили равновёсіє христіанскаго міросозерцанія, вслёдствіе чего въ нихъ и нельзя искать всей полноты истини христіанства. Одностероннее развитіе на западё сказивалось еще до раздёленія церквей, но оно находило противовёсъ въ цёльности христіанскаго міросозерцанія на востокі, гді последнее вполнів получило вселенскій характеръ. Когда же совершилось это печальное событіе — разділеніе церквей, то западъ, оторвавшись отъ востока, вийстів съ тімъ сорвался съ якоря вселенскаго православія и корабль западной церкви, обуреваемый волнами мірскихъ интересовъ, безъ руля и вітрила ноплиль по безпредільной безднів окезна исторіи, подвергаясь всёмъ случайностямъ такого плаванія и даже опасности кораблекрушенія, которое отчасти и

совершилось на рубежъ XV и XVI столътій. Но отпаденіе западнаго міра отъ вселенскаго православія востока не значить, чтобы съ этимъ отпаденіемъ вивств съ темъ окончательно погибло въ немъ православіе. Предполагать это — значило би предполагать возможность игновеннаго исчезновенія истины тамъ, гдв она до раздъленія церквей успыла настолько укорениться, что производила уже несоинънно великіе плоды — въ видъ высоты христіанской имсли и святости жизни. Въдь западъ имълъ своихъ великихъ богослововъ и подвижниковъ, которые и доселъ составляютъ украшеніе вселенской церкви, каковы блл. Августинъ и Іеронинъ, св. Венедиктъ и др., и невозможно предполагать, чтобы съ раздъленіемъ церквей міновенно окаментла почва, производившая эти превосходные плоды. Въдь раздъленіе, какъ извъстно, совершилось отчасти вследствіе личнаго честолюбія римских папъ, и несомнънно были тысячи и даже милліоны, которые не принимали активнаго участія въ этомъ событім и потому совершенно неповинны въ немъ. Не смотря на раздъление, они несомнънно продолжали жить своими прежними началами, которыми они жили и до разделенія, и, несомивно также, среди нихъ были люди, которые въ мысли и въ жизни осуществляли то вселенское православіе, отъ котораго формально отреклась зап. церковь какъ система. Конечно съ теченіемъ времени церковь, уклоняясь все дальше и дальше отъ православія. своимъ вліяніемъ содъйствовала все большему и большему ослабленію православія и въ техъ личностяхъ, въ которыхъ оно сохранялось какъ остатокъ вселенскаго преданія, но искоренить его совстить было невозможно. Даже если бы оно было искоренено въ сферъ сознательной имсли, оно продолжало бы жить въ области несознательнаго преданія, куда уже не проникаеть никакая внівшняя регламентація. И оно несомнічно продолжало жить на западі, и этимъ только можно объяснить многія явленія въ жизни и исторіи западнаго христіанскаго міра.

Въ самомъ дѣлѣ, изъ исторіи западной церкви мы видимъ, что возвѣщенныя ею антивселенскія начала не сразу были призна-«Христ. Чтвн.», № 11—12, 1885 г.

ны повсюду. Когда уже Римъ совершенно и формально отдълился отъ православнаго востока и когда такимъ образомъ ринская поинтика папства, незаконныя притязанія котораго на главенство въ церкви послужили завершающей причиной разделенія, — когда эта политека восторжествовала окончательно, то все-таки западныя національныя церкви не сразу подчинились римскому самовнастію, а въ теченія еще продолжительнаго времени ведуть противъ него борьбу, отстанвають свою самобитность, и въ этой борьбъ можно видеть только именно протесть противъ того, въ чемъ римская церковь уклонилась отъ началъ православія. И въ области ученія также им видииъ въ западной церкви то и дело вспышки недовольства существующимъ. Наиболее даровитыя личности то и дело возстаютъ противъ папскаго гнета и мертвой подзаконности римской церкви и ищуть исхода для своего религознаго чувства. Всимики эти, правда, получають характеръ сектантства, но въ самомъ протеств ихъ сказывается неясное чувство неправоты западной церкви и исканіе чего-то такого, что, неясно предносясь сознанію, однакоже предполагаеть возможность лучшихъ церковнорелигіозных началь. И чемь больше усиливался гнеть римскаго самовластія, твив чаще становились протесты и твив болье опредъленный характеръ принимали они-въ этомъ именно направленіи. Извъстно, что къ XV въку эти протесты получили уже ясный марактеръ — въ синсяв протестовъ противъ папскаго самовластія. Центромъ протеста становится уже такое вліятельное учрежденіе какъ парижскій университеть, и его ученые Петръ д'Аллын, Іоаннъ Герсонъ, Николай Клеманжъ выступають съ идеями, въ которыхъ ясно сказывается протестъ противъ римскаго католицизма въ пользу вселенскихъ началъ православія. Первый протестуетъ противъ схоластики, второй является сильнымъ поборникомъ идеи, что вселенскій соборъ выше пашы, и третій вопість противь ісрархическаго самовластія и поврежденности церкви. Затемъ протесты принимають еще болье сильный характерь. Въ Вогемін является Гусъ, который явно уже возстаеть противъ наиства и двяъ его

н явно указываеть уже на востокъ, гдф онъ видить вселенскую церковь, сожальеть о токъ, что панскіе плевели заглушили доброе съия, посъянное св. славянскимъ первоучителемъ Месодіемъ, и стремятся возстановить его. Духъ протеста разростается и находить красноречивое выражение въ знаменитыхъ реформаторскихъ соборахъ, и наконопъ въ цъломъ культурномъ направленіи гуманизма, возродившатося на занадъ подъ непосредственнымъ вліяніемъ греческих ученыхь, которые вивств съ классическою ученостью несомнънно принесли и духъ всеменскаго православія. И вотъ все это -содт и смондуб св спонольн потовжвения ониживу сонскотивоторого номъ протеств немецкаго реформатора, и ваглядъ его всецело обращается на востовъ- въ первобитному христіанству. Въ этомъ врутонь повороть сказанась нечальная ошнока, такъ какъ Лютеръ, возмущенный неправдами папства, отвергь всю вообще церковную исторію, даже и ту, которая служняе лишь выраженіемъ истиннаго развитія церковнаго самосовнанія—на вселенских соборахь. н ва ошибку эту онъ поилатился тъмъ, что основанная имъ община не привела къ желанной цели, а только уклонилась въ противоположное оть ринскаго заблуждение. Но протестантивиъ все-таки сослужнить великую церковно-историческую службу. Словивъ могущество папства, онъ образоваль собою противовесь противь римскаго католицияма и такинъ образонъ далъ возножность богословской имсли свободные относиться въ церковно-религовнымъ вопросамъ, и такимъ образонъ данъ быль натеріаль для сравнительно-богословскаго изслівдованія. И это послужило веська сильникь пособіемь къ выясненію истинныхъ началъ церковно-религіозной жизни. Между ринско-католицизмомъ и протестантизмомъ возгорълась ожесточенная полемика. Тщательно взвышены всь возножные доводы за ту или другую стороны. Силы противниковъ оказались равными и понадобился независниый. третейскій судья. Поэтому невольне по многимъ спорнымъ пунктамъ пришлось обратиться къ востоку, и вотъ действительно полемисты той и другой стороны стараются доказать, что востокъ по темъ нии другимъ вопросамъ склоняется на ихъ именно сторону, а не

Digitized by 43+0091C

на сторону противниковъ. Такъ дъйствовали и римскіе и протестантскіе полемисти, и туть невольно об'в стороны фактически признали, что востокъ есть весьна важный критерій въ области богословской мысли. Такой обороть двла вивств съ твиъ заставыль объ стороны ближе вникнуть въ учение и складъ жизна восточной перкви, и истина вселенской церкви, даже въ сл угнетенномъ и бъдственномъ состояни подъ варварскимъ итомъ ислама, не могла не отозваться въ душт многихъ безпристрастимхъ изслъдователей. И съ того времени им видимъ, какъ въ западномъ пристіанскомъ мірів-то здівсь, то тамъ-появилотся богословъ-мыслитель, который, совнавая крайности объихь западнихь системъ, стремится въ ихъ примирению на какомъ нибудь болже широкомъ всеобъемлющемъ началъ, и этимъ началомъ всегла оказивается вседенское православіе. Между многими другими подобными богословами-мыслителями мы укажемъ знаменитаго французскаго епископа Восскоета, немецкаго философа Лейбница, трирскаго епископа Гонтгейна (Фебронія) и многихъ другихъ. Въ ихъ богословін весьна много элементовъ, которые прямо отдають духомъ вселенскаго православія. И въ нов'ятнее время можно много указать на запад'я богослововъ, которые изъ сравнительнаго анализа двухъ противоположных системъ западнаго христіанства приходять въ сознанію ихъ односторонности, и опять чисто логическимъ путемъ доходять до признанія истины вселенскаго православія.

Всѣ эти отдёльные мыслители конечно представляють лишь блуждающіе огоньки православія во тыть инославнаго христіанства на западѣ. Но они важны, какъ показатели того, что элементы православія все еще живы на западѣ и при благопріятныхъ условіяхъ они могутъ развиться и принести богатый плодъ. И нашему времени суждено было представить много данныхъ въ подтвержденіе этого предположенія. Отдёльные огоньки, раздуваемые вѣяніями быстро начавшаго разростаться на западѣ невѣрія, начали разгораться все въ большее и большее пламя; въ виду выступленія новаго врага, угрожавшаго самому христіанству, въ христіан-

скомъ мірѣ явилось сознаніе необходимости такъ или иначе сомкнуться для общей борьбы, и такъ какъ на западѣ не оказалось такого пункта, около котораго можно бы было сгруппироваться, то взоры многихъ обратились опять къ востоку. И вотъ въ теченіи настоящаго стольтія мы видимъ уже попытки сознательнаго и намереннаго движенія къ сближенію съ православнымъ востокомъ. Исторія этихъ попытокъ сама по себѣ краснорьчиво говоритъ о ихъ внутреннемъ значеніи.

Первой наиболье видной и выразительной попыткой этого рода было известное оксфордское движение 30-хъ годовъ текущаго столътія въ Англіи. По своему происхожденію это движеніе было мъстнымь явленіемь и вытекало изъ причинь внутренней жизни англиканской церкви, но по своему существу оно имъло характеръ общеисторическій и отибиало новый фазись въ развитіи христіанскаго самосовнанія на западі. Оно вышло изъ сознанія ненормальнаго положенія, въ которое англиканская церковь поставлена была крайнимъ развитиемъ въ ней идей протестантизма. Когда наиболье серьезные и благомыслящіе члены этой церкви, которымъ особенно дороги были интересы своей церкви и которые хотвли видеть въ ней не просто одну изъ многочисленныхъ протестантскихъ сектъ, а святую, аностольскую касолическую церковь, увидели ту бездну, къ которой неудержимо направляль ее протестантизмъ, то они старались найти исходъ изъ этого положенія и искали средствъ къ оживленію въ англиканской перкви сознанія касоличности. Съ этою цвлю въ оксфордскомъ университеть образовалось особое общество. Какъ серьезные, классически образованные люди, оксфордскіе ученые богословы бозъ труда могли угадать, гдв нужно было искать твхъ началъ каноличности, которыми они хотвли оживить совнание англиканской церкви, и они обратились къ твореніямъ св. отцовъэтой классической литературъ христіанскаго богословія. Началось тщательное изучение этихъ творений, подвергшихся значительному забвенію подъ вліяніемъ крайнихъ идей протестантизма. И трудъ оказался весьма плодотворнымъ. Предъ оксфордскими учеными свято-Digitized by Google отеческая литература открыла необъятный кругозоръ вселенской церкви, и ся начала, столь возвышенныя и великія въ сравненів съ сектантскою узкостью тогданияго античканизма, произвени на **доставрах винакотарново нашим и общитарнов зонакотар** всего движенія. Все движеніе превратилось въ исканіе вселенской церкви, и чанъ дальше оксфордские учение углублялись въ святоотеческую литературу, такь обавтельные становилась для нихъ ндея касолической церкви, въ точновъ символическовъ значени этого слова. Это вполив отразилось на тахъ трактатахъ, чрезъ посредство которыхъ оксфордскіе ученые ділились результатами своихъ изследованій съ обществомъ. Первие изъ этихъ трактатовъ (Tracts for the Times) носять на себь следы нерешительности и традиціонной привазанности къ форм'я англиканизма, но чемъ дальше, твиъ сильнъе выступаеть въ нехъ свободный касолическій элементь, н наконецъ последніе трактаты выражають полную семпатію ихъ авторовъ къ искомой ими касоличности, въ жертву которой они готовы быле принести символические члены англиванской первы. Но найденная въ твореніяхъ св. отцовъ идея касолической церкви была слишкомъ отвлеченна, чтобы можно было окончательно остановиться на ней. Если эта идея истиниа, то она должна быть ровльна, и потому должно необходимо существовать на земле действительное воплощение этой идеи, отсутствие которой было бы нарушеніемъ великаго обътованія о непрекращаемости церкви на земль. Такой путь догическаго иншленія естественно привель къ исканію дъйствительно касолической церкви на земль, вполнъ соотвътствующей началамъ истинной церкви Христовой. И вотъ туть образовалось два точенія богословской мисли, котория подванан между собой оксфордскихъ и другихъ мыслителей, интересовавшихся движеніемъ. По мибнію однихъ, причина зла, удручавшаго англиканскую церковь, заключалась въ самомъ корив реформаторскаго движенія. По ихъ мевнію сама реформація, давшая толчекъ къ отделенію англиканской церкви отъ римскаго католицизма, была роковою историческою ошибкою, и потому-чёмъ скорев возвратиться

къ прежней alma mater, римской католической церкви, твиъ лучше, такъ какъ она, на ихъ взглядъ, досель представляеть наиболье совершенный типъ церкви вселенской или касолической. Какъ повидимому ни несообразно было такое заключение после тщательнаго изученія святоотеческой литературы, но оно вибств съ твиъ было и самое естественное при данномъ состоянім вещей. Римско-катоинческая церковь, съ своею стройною организаціей, выработанностью формъ и ісрархіи, съ своею всемірною распространенностью н обантельною силою своего историческаго прошлаго, при исканіи дъйствительно вселенской церкви скоръе всего могла представиться воображенію оксфордских ученыхь. Если въ этому прибавить общность цивилизаціи, по необходимости связывавшей Англію съ римскимъ католическимъ континентомъ, и историческую разобщенность съ малоизвестнымъ и малокультурнымъ востокомъ, то наклонение части оксфордскихъ ученыхъ въ пользу римской католической церкви станеть естественнымъ и понятнымъ. Но между ними были также люди, слишкомъ дорожившіе благами напіональной и религіозной свободы и глубже понимавшіе процессъ церковно-историческаго развитія, чтобы остановиться на этой мисли. Для нихь также обаятелень быль идеаль единой истинной касолической церкви и они желали найти осуществление его на землъ; но будучи въ то же время болье строги въ разсмотрвни наличныхъ церквей, они не могли сразу отдать свойство истинности и каноличности исключительно какой-либо одной изъ существующихъ церквей. Они видъли, что дъйствительному идеалу касолической церкви не соотвътствуетъ ни одна изъ существующихъ наличныхъ церквей; тъмъ не менъе онъ долженъ же существовать въ дъйствительности, по обътованію Спасителя. Идя такинъ путемъ логического иншленія, эти ученне пришли къ тому выводу, что истинная канолическая церковь не представляется отдельно никакою изъ наличныхъ трехъ главныхъ церквей, взятыхъ въ отдельности, но всеми ими вместе. Касолическая церковь подобна дереву, которое имъя одинъ корень и стволъ, съ развитіемъ и ростомъ развітвияется, такъ что каждая вітвь,

при поверхностновъ наблюдение, представляется не инвющею ничего общаго съ другийн вътвяни; на саномъ же дълъ всь онъ имъють одинь и тоть же основной стволь, питаются одними и твин же соками и имъють одинъ и тоть же жизнений корень. Три главиня церкви-грековосточная, ринско-католическая и англиканская, благодаря условіямъ историческаго развитія обособив**шіяся въ отдельныя общины, суть только ветви одной касоличе**ской церкви. Каждая изъ нихъ, взятая въ отдельности, не составляеть касолической церкви въ собственномъ смысле, а ость только часть ея и притомъ нарушившая чистоту своего первообраза подъ вліяність разныхъ историческихъ и національныхъ элементовъ. Но если взять ихъ всв вивств и посредствомъ известнаго логическаго процесса отвлеченія низвести ихъ на общія начала, съ отвлечениемъ частныхъ національныхъ элементовъ, то эти общіл начала и будуть темъ канолическимъ стволомъ, на которомъ находятся отдельныя церкви, какъ отдельныя ветви одного и того же дерева. Стоило такимъ образомъ признавать эти общія начала, и всякій имъль право на званіе члена касолической перкви и безразлично могь имъть общение въ таниствахъ въ любой изъ трехъ главныхъ церквей. Эту сиблую инсль некоторые пытались лично осуществить на себь, и одинь изъвожаковъ оксфордскаго движеніяизвъстний учений діаконъ Пальмерь нарочно пріважаль въ Россію, чтобы заявить свои права на общение въ таинствахъ русской православной церкви-на томъ лишь основаніи, что онъ, будучи членомъ англиканской церкви, въ то же время есть членъ и той каобщиеской церкви, которая составляеть общую основу всехъ трехъ главныхъ церквей христіанскаго міра. Попытка его, какъ изв'єстно, нотеривла полную неудачу, и первый русскій священникъ, къ которому онъ обратился съ просьбою о пріобщенім его въ таниствъ евхаристін, потребоваль отъ него предварительно отреченія отъ заблужденій англиканизма-къ его великому неудовольствію и смущенію. Въ этомъ же родъ отвътиль ему и Св. Синодъ, давъ оксфордскому ученому понять, что оксфордская доктрина вытекла

не изъ вселенскаго сознанія церкви, а есть простое м'ястное ученіе, явившееся всл'ядствіе особенныхъ исторически образовавшихся условій жизни англиканской церкви, и потому является ученіемъ совершенно чуждымъ духу православной церкви, которая твердо стоить на древнихъ вселенскихъ началахъ и не желаетъ поступаться ими въ пользу какихъ бы то ни было искусственно созданныхъ или м'ястныхъ и частныхъ теорій.

Оксфордское движеніе, какъ извістно, не привело ни къ какому решительному результату. Оно было порывомъ редигіознаго духа къ освобождению отъ растиввающаго церковную живнь протестантскаго индивидуализма; но какъ сильное внутренное движение оно не могло остаться безъ значенія для развитія церковнорелигіознаго сознанія, и важнымъ результатомъ его уже было то, что на западъ пробудилось сознаніе необходимости найти вселенскую церковь и по крайней ибра часть ся стали видеть въ православной грековосточной церкви, на которую прежде смотрели какъ на безжизненный трупъ. Это послужило новымъ побуждениемъ заняться ближайшимъ ея изученіемъ, и начала оксфордскаго движенія не замединие еще съ большею определенностью выразиться въ другомъ движеніи, которое также вышло изъ сознанія неудовлетворенности протестантизмомъ. Это-извъстное англоамериканское движеніе къ сближенію съ православнымъ востокомъ. Движеніе это возникао въ началъ 60-хъ годовъ настоящаго стольтія. Инипіатива его принадлежить американской епископальной церкви, и оно вышло такимъ образомъ изъ страны, гдв протестантизмъ при полной религіозной свободів безпрепятственно развиль свои начала до крайнихъ предъловъ. Результатомъ последняго было крайнее разложеніе церковнорелитіозной жизни, которая потеряла всякую устойчивость и превратилась въ хаотическое брожение сектантства; но вследствіе именно такого крайняго развитія по необходимости должень быль наступить кривись. И онь действительно наступиль въ 60-хъ годахъ, когда вивств съ твиъ привисъ наступилъ и въ общественно-политической жизни страны, выразившись въ бра-Digitized by Google тоубійственной войнь, всявдствіе чего въ сознанін народа явилось желаніе найти какое нибудь крінкое объединяющее начало жизни. Религіозное сознаніе утонилось отъ безплоднаго сектантскаго броженія, оно стало искать белье прочной опори для церковноредигіозной жизни и потому началось зам'ятное движеніе къ церковному объединению. Повороть этоть всего сильные сказался на енископальной церкви, которая божве всых других протестантскихъ общинъ Америки тяготилась вторженіемъ крайняго духа протестантизма и болье всых других сознавала въ себъ идею каоодичности. Оксфордское движение въ свое время отразилось и на ней, и теперь, когда наступнии болье благопріятныя обстоятельства, она сивло виступила съ идеей вселенской церкви. Проповъдники ся съ порковникъ каседръ стали раскривать передъ народнымъ сознаніемъ ту бездну, къ которой неминуемо ведеть протестантизмъ, и призывали къ оживленію вселенскихъ началь, приглашая всёхь объединиться въ одинъ перковный организмъ, какъ въ единой касолической церкви. Въ качествъ тавой церкви хотыв выступить сама епископальная церковь. Но когда она дъйствительно хотъла приступить къ великой церковной инссін и когда вербсила свои силы, то пришла къ почальному сознанію, что она при своей изолированности была совершенно неспособна принять на себя серьезную церковную миссію. Церковнорелигіозныя начала ея были расшатаны и литургія ея подъ вліянісиъ крайняго протестантскаго духа низведена была на степень бездушнаго обряда и потеряла все величе и всю таинственность литургическаго священнодъйствія. Ища поэтому для себя опоры и не находя ся ни въ протестантскихъ общинахъ, которыя сами еще въ большей къръ страдали отъ разлагающаго вліянія религіознаго индивидуализма, ни въ р. католицизмъ, который всю силу своей крвикой организаціи употребляль лишь на дело прозедитизма и захвата, американская епископальная церковь обратилась къ далекому для нея православному востоку, чтобы въ общени съ немъ найти себ'в опору и новыя силы къ возрождению въ себ'в потерянныхъ

началь вселенской церкви. Началась оживленная переписка съ востокомъ, учрежденъ быль даже особий комитетъ для этого, вліятельные члены ел сами предпринимали путешествіл въ Россію и на востовъ, сносились съ св. синодомъ и патріархами, со стороны которыхъ получались выраженія самаго сердечнаго сочувствія въ благому двеженію заатлантической церкви, и вообще казалось, будто великое дело соединения церквей близится къ своему совершению. Но великія историческія дела не совершаются скоро. Нужно предварительно подготовить историческую почву для этого, проложить пути, -- а ни того, ни другаго еще не было, и потому это движение ограничилось только сердечныть обивновь сочувствия къ святому двлу. Но какъ сильное и искрениее движение, оно не могло не повлечь за собою результатовъ, весьма важныхъ для православнаго востока, которые ясные всего сказались въ третьем движение этого рода, именно старокатолическомъ.

Прежнія два движенія выходили изъ нідръ протестантизма, который, быстрво развивая свои начала, скорво вивств съ тыть привель въ сознанію своей несостоятельности предъ лицемъ висшихъ запросовъ церковнорелигіозной жизни. Между тімъ и рим. католициямъ также продолжалъ все больше и больше развивать свои одностороннія начала. Реформація, какъ извістно, инвла важное очистительное значеніе для р.-католической церкви. Предъ лицемъ грознаго движенія, безпощадно обличавшаго ся недостатки и слабости, рим. католицизмъ по необходимости долженъ быль отречься отъ многихъ своихъ крайностей и заблужденій, и въ тридентскомъ соборъ, не смотря на весь его консерватизмъ, онъ является значительно преобразованнымъ въ сравнении съ средневъковымът Темъ не менее сущность въ немъ осталась та же н то продолжана все болье развиваться и въ последующее время. Такъ какъ существеннымъ пунктомъ рим. католицизма какъ церковной системы является ученю о главенствъ напы, то въ этомъ направленін онъ по преимуществу и развивался и, наконецъ на ватикансковъ соборъ 1870 года завершиль это развитие апотрозой Digitized by

наиства, когда онъ провозгласнов новый догиатъ папской непогръшимости. Провозглашение такого догната было логическимъ выводомъ изъ всей предидущей исторіи Латинскаго христіанства; но этоть догиать вь то же время быль настолько сельнымь обличителемъ крайности, къ которой привела рим. католицизмъ односторонность его церковной организаціи, что этой крайности ужаснувись иногіе изь самыхъ преданныхъ и благомыслящихъ людей р.-католической церкви. Эти люди, во главъ съ глубокииъ знатокоиъ церковной исторіи, Деллингеромъ, выразили протесть противъ новаго догната и начане двежено во иня стараю катомицизма, т. е. такого католицизма, въ которомъ вселенскія начала еще не быле иринесены всецьло въ жертву панской системъ. Движение это но своей конечной цели совнало съ теми двеженіями, которыя выходили изъ ивдръ протестантизма и имвли въ виду возстановлеутраченныхъ вселенскихъ началъ, и потому нашло сочувотвенный откликъ на превославномъ востокъ и въ западнихъ невависимыхъ общинахъ. Оно было уже настолько серьовно и выражало такую насущную потребность церковнорелягіознаго дука, что явилась потребность даже открыто предъ цълымъ міромъ выразить въ какоиъ нибудь открытомъ осявательномъ фактв. И вотъ плодомъ этого движенія были навъстине събалы богослововъ разинчныхъ независнимхъ общинъ для совивствато обсужденія важныхъ вопросовъ, выдвинутыхъ напородъ этикъ глубокомитереснымъ движениемъ. Это-извъстныя богословскія конференціи въ Воннъ, которыя въ свое время возбуждали значительный интересъ всемъ образованномъ міръ. На этихъ конференціяхъ впервие въ теченін последнихь вековь православные богословы лицемь къ лицу встратились съ богословани запада въ открытомъ публичномъ собранін, и результаты этихъ собраній веська знаменательны. На нихъ нежду прочить вновь видвинуть быль старий вопрось о Filioque, составляющій главную и существенную догиатическую разность, отделяющую востокъ отъ запада, и при новомъ пересмотре этого великаго догматическаго спора не могла не восторжествовать правда

Digitized by GOOGIC

православнаго востока, которая нашла подтверждение въ новыхъ научных изисканіяхь, веденныхь сь большею критикою и съ большинъ безпристрастіенъ, чънъ это било возножно въ прежнее время. Вопросъ этотъ, нужно сказать, получиль довольно удовлетворительное решение и раньше въ сознании наиболее просвещенныхъ богослововъ запада, и они уже категорически признають, что выражение "и отво Сыма" въ западномъ символъ есть незаконная прибавка и его никогда не било въ подлинномъ греческомъ текств Никеопареградскаго символа върм. Когда въ 1870 году покойный греческій архіенископъ Александръ Ликургь во время посъщенія Англів посътиль между прочинь навъстнаго ученаго епископа линкольнскаго Вордсворта, последній въ честь своего гостя при богослужени прочиталь символь веры по-гречески и конечно безъ Filioque. Строгіе блюстители западной формы подняли шумъ изъза этого и стали обвинять епископа въ наивнъ но достопочтенный опископь сразу утишных всю эту бурю, заявивь, что онъ читалъ символъ въры по-гречески, а въ греческомъ подлини къ его никогда не было выраженія "и от Сына", а стьдовательно онъ и не имълъ никакого права искажать подлиннаго текста чуждой ему прибавной. Сильнее этого трудно было высказать осуждение незаконности западнаго учения о Filioque, и на боннскихъ конференціяхъ это мивніе нашло всеобщее признаніе. Тамъ было признано, что вставка эта въ символъ въры сделана незаконно, самовластіемъ папства, и западные богословы настанвали только на необходимости удерживать ее изъ чистопрактическихъ соображеній, изъ опасенія смутить привыкшую къ ней народную массу, какъ историческую древность наконецъ.

Вотъ къ чему такимъ образомъ совершенно логическимъ путемъ пришла западная богословская мысль. Если въ одномъ направленіи эта мысль, подавленная ложною односторонностью западныхъ въронсповъдныхъ формъ, стремится въ страшную бездну раціонализма и невърія, то въ другомъ направленіи, тамъ, гдѣ она получаетъ возможность освободиться отъ односторонности, она прихо-

деть онять въ тому, отъ чего уклонилась въ періодъ раздаленія церк-BOR. — HOMEOGRETS ES ROMBHARIED ECTREM BOCTOVERSO ROBBOCJARIS. STO несомрънно великое термество православія, тамъ болье великое, что оно вытекаеть его свободнаго признанія истини православія представителями инославнаго богословія! И это торжество тімь болье наумительно и чудесно, что его нисколько не добивалась сама православная восточная перковь. Она напротивъ смеренно устранянась отъ всвуб подобнить западнихь двеженій и виступала только съ своинъ вселенскинъ исповеданіенъ на запроси запада, который, важивъ свои собственным перковно-религозным начала, настойчиво обращается въ востоку, чтобы онъ ему новазалъ свое древнее вселенское исповъдание. И это песлъ того, какъ тотъ же западъ приме врка учверждать, что христіанство окончательно погибло на востокъ, задавленномъ исламомъ, и что русскій народъ, воспривявшій православіе, загубиль его бездушными формами своего національнаго полужническаго культа. На самонь же ділів оба эти обстоятельства послужнии только къ лучшему сохраненію святыхь началь православія во всей ихь неприкосновенной истинности и древней касоличности. Правда, востокъ, лишившись вившней гражданской свободы, ослабыть внутренно, живая работа мысие прекратилась въ немъ, источники творчества изследи. Но если настоящее было прачно и будущее безотрадне, то инсль но известному исихологическому закону темъ чаще обращалась въ прошлому, чтобы въ немъ найти опору для настоящаго. Всябдствіе этого твиъ дороже становились для нея сокровища историческаго прошлаго и темъ съ большею силою она привазивалась къ нимъ. Въ такомъ положении востока недьзя не видеть особеннаго намеренія Проинсла. Цілне віжа исторической жизни безслівдно пронеслись надъ нимъ, но благодаря именно этому застою, востокъ въ неприкосновенности сохраниль для будущихъ въковъ тъ истинныя начала вселенской церкви, которыя ввёрены были ему семью вседенскими соборами и преданість апостольской церкви. Сила этого заивчанія не ослабится и указанісив на то, что правосла-

віе въ русскомъ народів нашло общирное поприще для своего свободнаго дальныйшаго развития. Русскій народъ дыйствительно явился новымъ свободнымъ носителемъ православія и по своему невависимому положению онъ могь дать ему дальныйшее развитие. При такомъ развитіи вселенской иден православія на почві одного народа недалека была бы опасность уклоненія отъ истинныхъ всененскихь началь въ сторону узкаго національнаго піровозарвнія. Но опасность такого уклоненія устранена санинь характеронь укственнаго склада этого народа. Не отличаясь силой укозрительраго импленія и высоко цаня преданіе, русскій народъ приняль равославіе не для того, чтобы развивать, а для того, чтобы транять его отъ вторженія чуждихь элементовъ. Не касаясь теотической стороны православія, онъ развивать по преинуществу навтическое и вившиее благочестие, которое одно било достаточно я поднятия и оживления въ немъ правственныхъ силъ. Такимъ разомъ, какъ греческій востокъ храниль идею вселенскаго праславія въ ся касолической неприкосновенности - по необходимо-. и, всявдствіе тяготвинаго надъ нимъ рабскаго ига, такъ руси народъ въ свою очередь сохраняль эту идею сеободно--- въ силу особенныхъ свойствъ своего національнаго характера. И вотъначала вселенскаго православія были сохранены во всей своей первоначальной пелости до настоящаго времени, когда именно въ нихъ явилась потребность, когда западъ, наживъ свои начала, вновь обратился въ востоку, какъ источнику света пристанства. И замвчательно, что потребность эта на западв явилась именно тогда, когда православный востокъ воскресъ къ новой жизни, когда эллинизмъ вновь возродился къ свободной политической жизни, коггда въ немъ опять началась живая работа богословской мысли; ниенно тогда, когда и другой носитель православія, русскій народъ, быстро развиваясь и зрая уиственно, приступняъ также къ теоретической работь богословского разума и сталь создавать богословскія системы, которыя съ научною основательностью, полнотою и законченностью самостоятельно выражають православное міросо-

зерцаніе. При таконъ состояніи православний востокъ им'єсть уже возможность явиться живнить выразителень своихъ вселенскихъ началь предъ западомъ и сознательно, съ научною обстоятельностью дать отвіть западникъ совопросникамъ о своемъ візрованіи и упованіи.

Такъ дъйствительно и было на бонискихъ конференціяхъ. Такъ западние богослови, встрачаясь лицомъ къ лицу съ представителями православной богословской мысли-какъ греческой, такъ н русской, встратились съ такинъ развитымъ богословскимъ и въроисповеднымъ самосознаніемъ, котораго они и не предполагали въ представителяхъ "пертваго", по ихъ питнію, востока. И наша задача состоить въ томъ, чтобы все больше и больше развивать это самосознаніе и больше воспламенять тотъ священный огонь православной богословской мисли, который такъ долго табаъ нодъ внышней обрадностью, и разработывать сокровища, которыя еще хранятся въ нъдрахъ нашей церкви. Сокровища эти настолько велики. что за ними обращается къ намъ западъ, -- обращается послъ того, какъ въ течене цванкъ стольтій пренебрежительно пъль похоронный гимнъ надъ всемъ востокомъ. Но въ виду этихъ именно обстоятельствъ твиъ страннъе симпать въ нашемъ обществъ голоса, которые говорять: наше спасеніе въ Рикв, или наше спасеніе вообще на западв!.. Жаль, что говорящіе такъ не сознають, въ какомъ противоръчіи стоять они со всемъ ходомъ церковноисторического развитія. Въдь они толкають насъ на западъ тогда, когда самъ западъ уже протягиваеть къ намъ руки и проситъ хоть крохъ изъ техъ сокровищъ, которыми обладаемъ мы. Говорять-нужно соединаться съ Римонъ... Но что такое Римъ въ настоящее время?--Это могущественная организація, которая давно уже перестала быть чисто перковно-религозной общиной. Это бездушная тираннія, которая вся теперь проникнута началами маккіавелевской политики, стремящейся вознаграждать себя за внутренное нравственное оскудение внашними захватами, стремящейся захватывать всеми средствами и все, что попадаеть подъ руку.

И съ такой организаціей намъ рекомендують соединиться. Это соединеніе равносильно подчиненію, а подчиненіе Риму равносильно дуковной смерти, какъ это уже и доказали милліоны нашихъ западныхъ уніатовь. Востокъ знасть ето и не разъ на себъ испыталь всю тяжесть папсинкъ причяваній и папскаго деспетивна. Въ виду этого во всей наготъ вметупаетъ крайняя недъцость распространившихся недавно слуховъ о сношеніяхъ констант. патріарха Іоакима IV съ папой по вопросу о соединеніи церквей. Такое сесдиненіе невозножно и даже нежелательно 1), потому что соединиться съ Римомъ вначить откаваться отъ своихъ историческихъ завътовъ и церковнорелигіовнихъ сокровниць, значить отдать себя и свою свободу въ распоряженіе холодной эгоистической политики папства. И востокъ некогда этого не сдёлаетъ.

Нъть, намъ предстоить другая задача, гороздо болье важная, но которая всецько уснользаеть оть взора нашихъ философствующихъ идеализаторовъ наиства. И задача ота состоитъ въ томъ, чтобы научными и практическими путами поддерживать тъ движенія, въ которихъ виражается тятотеніе независимихъ западныхъ общинъ къ востоку и которыя несомивнио составляють важное знаменіе времени. Движенія эти послів дружнаго и горячаго порыва къ сближению съ востокомъ повидимому ослабъли, но они ослабъли лишь во вившнемъ своемъ проявленіи, какъ ослабъваетъ и всякій вившній порывь посль извістныхь напряженныхь усилій. Внутренняя работа, та стихійная работа, которая и служить основой для вившнихъ движеній, двятельно продолжается. Начала, выработанныя на боннскихъ конференціяхъ, все больше внъдряются въ богословское сознаніе запада и все больше зрѣеть то касолическое самосознаніе, которое и привело къ этимъ движеніямъ. Мы ногли бы подтвердить это положение массой самыхъ свъжихъ фактовъ изъ церковно-религіозной жизни Англіи, Америки, Герма-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ этомъ именно смысле высказался известный аспискій ученый богословъ-просссоръ Д. Киріаку въ своихъ статьяхъ, переведенныхъ въ «Церк. Въсти.» М. 8 и 9 1885 года.

<sup>«</sup>XPECT. Чтен.», № 11-12, 1885 г.

нім и Швейцаріи, если бы не влоупотребили вниманіемъ своихъ достоуважаемих слушателей и безъ этихъ подробностей. Во всякомъ случав рано или поздно развивающееся самосознаніе въ христіанскомъ мірів вновь выдвинеть вопрось о соединеній между собой независниму церквей, —о соедивенін на началахь братской любви н равенства. И им должны содъйствовать достижению этого вожделеннаго момента, потому что это собитіе можеть иметь решающее значение для всего пристинскаго міра. Когда оно совершится и когда невависимыя западныя общины соединятся съ православнымъ востокомъ, то этотъ такъ сказать священный союзъ независимых церквей представить собой такую иравственную церковнорелигіозную силу, нередъ которой содрогнется Римъ. Это будеть новая реформація, но реформація въ основів которой будеть лежать вселенское православіе, и эта реформація, смереть гордыню напства. А когда она смирится, то ин братски протянемъ руку и Риму. Тогда им радостно возсоединимся и съ нимъ, и опять водворится на земль желанный мирь, опять въ христівнскомъ мірь будеть едино стадо и единъ пастырь---но не римскій папа, а--Христосъ!

А. Лопуквиъ.

10 марта 1885 года.

## Сильвестръ Медвъдевъ объ исправленіи богослужебныхъ книгь при натріархахъ Никонъ и Іоакимъ.

«Меретишаго, вреднийшаго и мучительнийшаго, чить ложь, въ мірт между человини обристися инчтоже можетъ».

Медендевъ.

Сильвестръ Медвъдевъ лице не безъизвъстное въ исторіи нашего отечества за XVII столътіе: наши древніе книжники-составители житій возвели его даже въ особое званіе "ересіарха", виновника "новояваьшейся датинской дынящейся главии Аркудіевы нан Медведеви". Такую почетную и громкую известность у насъ на Руси Медвъдевъ получилъ благодаря своему ученію о времени пресуществленія св. даровъ въ таинствъ евхаристіи, ученію, возбудившему жаркія и бурныя пренія, тянувшіяся въ нашей церкви въ XVII столетін чуть не целую четверть века. Медведевъ родомъ былъ изъ Курска и въ мірѣ назывался Симеономъ. Свою служебную карьеру онъ началъ съ чина подъячего и вивств съ Шакловитымъ, съ которымъ такъ тесно связана его последующая судьба, служниъ въ губной избъ, состоявшей тогда въ въдоиствъ приказа тайныхъ делъ. Вероятно еще въ Курске Медеедевъ получиль образованіе. Въ 1670 году онь, будучи по своимъ дівламъ въ Москвъ, видъдся со всеми тогдалними московскими учеными. Леть черезь иять после этого (3 мая 1675 г. онъ быль уже монахъ) онъ устраняется міра и его молвы и принимаетъ монашество, носелившись на жительство въ Молченской путивльской пустыни. Отсюда онъ вскоръ, по настоянію Семесна Полоцкаго и самого паря Өеодора Алексвевича, перешолъ въ Москву въ За-

иконоспасскій монастырь, гдв получиль колью, по приказанію самого царя, "на иныхъ всёхъ богатейшую" и ближайшую къ Синеоновниъ покоянъ, такъ что о Медевдевв впоследстви говорили, будто онъ "купно съ отцемъ Симеономъ въ единой келіи живяще" (Остенъ л. 98) 1). Живя въ Москве въ одномъ монастыре съ Подоцинъ и конечно нодьзуясь его наставленіями, Медведевъ сдедался ревностнымъ ученикомъ Полоцкаго. По словамъ автора книги Остенъ, Медендевъ слушалъ "словеса его (Полоцкаго) латинскія имсли полна суща, не нознавъ лести онаго, прельстися вследъ его мудрованія". После смерти Полоцкаго, Медведевъ написаль ему надгробную эпитафію въ стихахъ, въ которой восхваляль учителя н выставлять его высокія заслуги. Свой поэтическій таланть Медвъдевъ еще обнаруживалъ не разъ, какъ при собитияхъ радостныхъ, каково напр. его "привътство брачное" по случаю бракосочетанія царя Осодора Алексвевича съ Марсою Матевевною Апраксиной 12-го февраля 1682 года, такъ и печальных напр. "о преставленін государя царя и великаго князя Оедора Алексвича... плачь и утешение дванадесятьми виршами, по числу леть его царскаго пресвытлаго величества, еже поживе въ кірв". Въ этомъ случав Медведевь показаль плоды своего ученія у Симеона Полоцкаго, доказалъ, что съмена брошены на хорошую почву и потому не пропали даромъ.

Любонытныя характеристики Медвідева дівлають его противники, составители различных повістей, сказаній и пр... Воть какъ характеризуеть его неизвістный составитель повісти "о новоть растригів, бывшень монахів—Сильвестрів Медвідевів", помінщенной въ книгів Остень предъ словонь патріарха Іоакина, сказаннымъ на соборіз 1690 года, какъ бы вийсто введенія въ это слово. "Въ царствующень градів Москвів баше нійкто образонь монашескимъ оділять, именень Сильвестрів прозвань Медвідевів... иже во вся дни творяще распри и свары и мня себе мудра быти, неукъ сый; языкъ свой изостряще, яко зміннъ, въ устівкъ же его біз ядъ аспидовь полнъ горести и отравы. Злоковарень бо біз отъ

<sup>1)</sup> См. статью Образцова: Кіевскіе ученые въ Великороссія въ «Эпожв» за 1865 г. январь.

юностна возраста и иногорвчивъ и остроглагодивъ и любопривъ уста имъяй бездверна и изъ гортани изрыгающь ядъ дущегубителный всякаго лжесловія и коварства; языкъ же не премодчно блядущъ тодико, яко всему тълу мнитися быти языку. Къ сему же еще оный Сильвестръ у нъкоего езунтскаго ученика (Симеона Полодкаго) пріучися чести латенскія книги. И отъ таковаго оннуъ книгь чтенія и оть наслышанія устоглагольнаго онаго чтенія своего и инихъ латинниковъ обичаемъ новиче и весь онамо уклонися и отступивъ отъ св. церкви и отъ святъйщаго Іоакина патріарха, отщишеся догиаты и преданія святых впостоль и св. отець, сущая по чину восточныя церкви, развратити и въ датинство превратити, еже в содъла бы, аще не бы всемогущая десница Вышняго предварила и злоумышленія его разорила и самого его сокрушила". Патріархъ Іоакинъ въ своемъ поучительномъ словъ на соборъ (январь 1690 г.) противъ кіевскихъ ученихъ сказалъ о Медвъдевъ почти то же самое, только въ болье слабовъ видъ. Составитель другой повъсти о новорастригь Сильвестру Медвудевъ () также выражается о неит очень сильно и даже обвиняеть его въ вломъ намерении противъ некоторыхъ членовъ царскаго семейства и въ намереніи убить самого натріарха.

Нъть сощный, говорить г. Образцовъ 2), что всь эти характеристики Медвъдева составлены подъ вліянісять ненависти къ человъку, неподходящему своимъ образомъ инслей и дъйствій къ тъмъ, кто составиль ихъ. Но и изъ нихъ видно, что такое за человъкъ былъ Сильвестръ Медвъдевъ; что это была натура энертическая, кипучая, не спокойная, съ жаждою дъятельности; человъкъ всъмъ интересовавшійся, желавшій знать все, что дълалось въ обществъ, особенно въ придворномъ міръ, — монахъ только по имени да одеждъ, а самъ страшный охотникъ до мірскихъ событій, текущихъ явленій, даже принимавшій участіє въ нихъ. Очевидно, что онъ любилъ много говорить обо всемъ, что самъ зналъ, и говорилъ, какъ понималъ, не скрывая своихъ убъжденій; а такъ какъ ему случалось получать и отпоръ убъжденіямъ, то онъ лю-

<sup>1) «</sup>Щитъ Върм»; рук. импер. публ. библіотеки, отд. І въ листъ, № 567.

<sup>2)</sup> См. указанную его выше статью въ «Эпохв».

биль споры, которынь и предавался со всемь жаромь увлечения. Влизость къ царскому двору давала ему еще больше самонадъянности, и неудивительно, если онъ иногда дозволяль себъ лишнія, даже и не моваку не всегда простительныя вещи. Видно уроки Полоцкаго, любившаго больше латинское образованіе, глубоко запали въ сердце Медевдева, обратились въ его убъжденія и потому онъ началь уже открыто распространять то, что скрываль или о чемь говориль прикровенно его учитель; отъ того о Медевдевь стали писать и уже простые изъ низшаго класса люди (составители повъстей о Медевдевь).

Что касается словъ составителей повъстей о Медвъдевъ, будто "онъ былъ неукъ, только мня себе мудръ быти", то неть сомивнія, что они составляють чистыйную ложь. Напротивъ Медвьдевъ быль человъкъ очень образованный, хотя пожалуй и односторонне, въ извъстномъ направлени. Онъ хорошо зналъ латинский языкъ и отцы отдавали ему своихъ детей учить датинскому языку 1). Послъ Медевдева осталась богатая библіотека 1), въ которой биле кромъ датинскихъ и другія книги-славянорусскія, польскія и проч. Около десяти леть Медеедевь занималь должность справщика на московскомъ печатномъ дворъ, что также служеть протиет этого мевнія. По отзывань современниковь (Туманскаго записки т. І, 209), Медевдевь не только не быль неукъ, а наобороть быль "чернецъ великаго ума и остроты ученой. Онъ клопоталь объ открыти въ Москве славяно-греко-латинской академін, думая быть ректоромъ въ ней. Перу Медвъдева принадлежить описание перваго стрелецкаго бунта (1682 г.); ему же принадлежеть первое описание книгь. какія были на Руси написаны и напечатаны до него 3).

<sup>1)</sup> См. розысныя дзяв о Оедора Шакловитомъ и его сообщинкахъ. Изданіе археографич. коммиссіи. Т. І. Дзяо о Медиздева Ж XXIX повазаніе павчаго Лаврентія.

<sup>2)</sup> Изъ 603 княгъ; была описана и взята подъ присмотръ; см. Временникъ общества ист. и древи. росс. Т. XVI; см. «Въсти. Европы» 1827 г. № 16.— Часть княгъ въ свиодальной библіотекъ, часть въ московск. семинарім и москов. комитетъ для цонвуры духовныхъ инигъ, а самая большая часть въ московской синодальной типографской библіотекъ. — Чтенія випер. общ. ист. и древи. россійс. 1846 г. № 3.

<sup>3) «</sup>Оглавленіе книгъ, кто ихъ сложилъ».—Ундольскій (чтенія общ. вст. в

Онъ такить образовъ и историкъ и "отецъ сдавянорусской библіографіи", какъ называеть его за носледній, указанний нами, трудъ другой библіографъ В. М. Ундольскій. Изъ этихъ фактовъ видно, насколько справедливи слова составителей повестей о Медеедевъ, что онъ билъ необразованний, неукъ.

Живя въ Москвъ въ Заиконоспасской монастиръ, Медвъдевъ бистро подвигался по гъствицъ служебной ігрархів; вскоръ послъ своего пріъзда сюда—въ Москву, онъ билъ назначенъ строителемъ Заиконоспасскаго монастиря и еще 7187 году назначенъ билъ справщикомъ на московскій печатний дворъ и въ то же время книтохранителемъ того же печатнаго двора. Эту дожность онъ занималь вилоть до 7197 года, когда "ему монаху Сильвестру жалованье на 197 г. не било дано и у книжнаго правленія бити ему не велёно и 197 г. марта въ 12 день по указу великих государей и по благословенію святьйшаго патріарха у книжнаго правленія велёно быть въ справщикахъ на его, Селивестрово, мъсто ігромонаху Тимоеор 1). Этой должности на печатномъ дворъ Медвъдевъ лишился, кажется, по той же причинъ, ради которой постигла его и смертная казнь впоследствіи, т. е. за ученіе о времени пресуществленія святихъ даровъ въ тамиствъ евхаристіи.

По своимъ убъжденіямъ Медвідевь биль латинянивъ и въ возникшемъ у насъ на Руси въ XVII вікті спорів о времени пресуществленія св. даровъ въ таинствів евхаристіи онъ держался и защищаль латинское мивніе. Это мивніе било распространено во всей кіевской Руси и, отстанвая его, Медвідевъ биль внолик убъжденъ, что онъ защищаетъ правое йнівніе отъ нападокъ въ нівкоторомъ смыслів еретиковъ. Какъ видно изъ слідственнаго дівла о ненъ по поводу заговора Шакловитаго, Медвідевъ считаль себя вполнів правымъ; по словамъ его келейника Арсенія, онъ "многожды говориль: напрасно де смутили душу святійшаго па-

древи. росс. 1845 г. № 3) весьма обстоятельно разобраль это оглавленіе со всёми прісмами ученой критики; онъ нашель и доказаль въ труде Медвёдева всё тё качества, какія требуются отъ библіографа: полноту, точность, вёрность указаній и ссылокъ и проч.

<sup>1)</sup> См. приходорасходныя вниги печатнаго двора № 89, 197 года. Прибавиенія въ твореніямъ св. отцевъ 1883 г. т. IV стран. 541.

тріарка, прівкавъ греки; а онъ де святьйшій человыть доброй, a verice mano e pavos cotochobereus no seasta 1). Hootebeerame Модведева, защитниками православнаго мивнія о времени пресуществленія св. даровъ явились, какъ навъство, ученики Енифачія Славинецкаго, изъ среды которыхь по своей учености особенно виделялся неокъ Евфиній. На ихъ сторові быль и катріархъ Іоакинъ, который хотя ничего не писалъ, но ревностно защещаль ихъ. "Они де, говорилъ Медевдевъ, указывая на справника Евфинія и ризничаго Акинфа, -- они де святою душою святвашаго натріарха возмущають и наговаривають о поклонохъ въ CAOBA XDECTOBE 2). Co udefortient by Mockby yeehix prekoby "самобратієвъ Лихудієвыхъ", подучившихъ выснее образованіе въ Венеція и пробывшихъ потомъ около 9 літъ въ Падув, гдв они н получили докторскіе дипломи, -- съ прибитіемъ ихъ нолемика значительно усилилась и приняла гораздо больше размери. Медвідевь всябдь за Симеономъ Полонкимъ, согласно съ лативлянами, утверждаль, что пресуществление св. даровь въ талиствъ обларисти бываеть въ моменть проивнесения священно-служителемъ словь Хреста Спаситоля: прішмите, ядите и пійте от нея вси... Между твиъ греки, а за ними и наши московские учение настанвали на томъ, что слова Христови произносятся только въ знакъ заповеди о таннстве евхаристін, а дары пресуществияются уже о молитев къ Богу Отцу силою заслугь Христовыхъ о ниспослания Св. Духа. Для допазательства справодливости своего инвија Медвадовь написаль сочиненія: "клабъ животный" 3) и "о нанив клаба животнаго" (ноябрь 1687 г.) 4). Лихуды свое опровержение на-

<sup>4)</sup> Розмовныя дала о Оедора Шанловитомъ и его сообщинкахъ. Т. І. Дало о Сильнестра Медвадена № XXVII. Повазаніе Арсенія на допроса 24 сентября.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem. № XXIX. Показаніе пѣвчаго Лаврентія сентября 25.

<sup>3)</sup> По указанію Строева (библіологическій словарь), списокъ его находится въ синодальной библіотекъ между тетрадини № 449 въ 4° на 36 л. Это сочиненіе находится также въ сборникъ импер. публ. библіотеки № 1245 изъдревлехранилища Погодина въ числъ коллекціи Строева (№ 262).

<sup>4)</sup> Списовъ его, находится также въ свиодальной библіотекъ между тетрадями № 436 въ 40 на 710—(Строева библіологическій словарь). Нына находится вивстъ съ непереплетенными сборниками патріаршей библіотеки,—въ приложеніи въ одному изъ никъ. — Впослѣдствіи на допросъ 24 сентября

зывали "Акосъ или врачеваніе, противополагаемое ядовитниъ угрызеніямъ зніевымъ" (въ синодальной библіотекъ нъсколько списковъ). Медвъдевъ противъ этого сочиненія написалъ двъ тетради "извъстіе истинное православнимъ и показаніе свътдое о новоправленіи книжномъ и о прочемъ" и другое съ неизвъстнымъ намъ заглавіемъ 1). Лихуди отвътили Медвъдеву въ 1689 году "по-

<sup>1689</sup> г. Медердевъ говорялъ, что эту иннгу онъ написалъ по указу парицы Соейн Алексвевны и «поднесъ тому второй годъ».—Розмскими дрла о Ословестръ Шакловитомъ. Томъ І. Дрло о Сильвестръ Медердевъ № ХХУ.

<sup>1)</sup> Кром'я того, накъ отпрывается ноъ следствоичаго дела о Медефдева, протавъ Лахудовъ ванисаль вакія-то театрада «дьячевъ Асонасей, что быль у Спаса на дворцѣ». Ровысиныя дѣла о Өедорѣ Шакловитомъ и его сообщинкакъ. Т. І. Дъло о Сильвестръ Медевадевъ М ХХУ. Показаніе Сильвестра Медвъдова 24 совтября. - Въ нисератор, публичной библіотекъ въ токъ же сборвинь (Ж 1245 дл. 88-104), гда и «извъстіе истиное» Медвъдева, находится еще одно сочиненіе, относящееся къ вопросу о пресуществленів св. даровъ въ таниствъ евхаристін-«обличеніе на новопотаецияхъ водковъ, ходишихъ въ одеждахъ овчихъ, внутрь же суть волци и хищищи, кои матери нашел святыя церкви православнымъ чадомъ многія пакости душевредных луковствомъ своимъ наводятъ». Сочинение это написано приверженцомъ датянскаго мевнія о времени пресуществленія св. даровъ въ такиства свхаристія и написано, кажется, противъ сочиненія Лихудовъ «Акосъ наи врачевавіе»... Наши библіографы приписывають Медвідову еще одно сочиненіе съ заглавісит, данными монакоми Евеннісии: «неистовнображаніе на святую восточвую церковь въ дидъ и имени учителей православныхъ-Іоанникія и Софронія Лихудієвъ прененстоваго пакоего безимяння. Но мы, основываясь на его содержанія и слогв, сильно сомивнаемся въ принадлежности этого соченовія Медейдеву и за отсутотність принихь свидательствь или указаній не осидливаецся приписать его Медердеву.-Филареть черниговскій (обворъ духовной литературы изд. 3) приписываеть Медведеву сочинене «тетрадь на Ісенцикія и Соеронія Лихудовъ и списокъ этого сочиненія указываеть въ рукописи москов, патріаршей библіотеки № 346 (по описанію Горскаго и Невоструева—310).—Въ «Обворъ» опечатка вм. № 346 напечатано — 546, потому что въ последней рукописи содержится одинъ только «Остенъ», си. описаніе рукописей отд. ІІ часть 3, Ж. 292 и 310). Но здась этого сочиненія Медвідева нізть, а есть «неистринобрежаніе». Егдо не одно-ни и то же это сочинение съ двуми тодько заглавиямя? Въ паталога российскихъ рукописныхъ княгъ, ваходещихся «въ библіотекъ новгородскаго Софійскаго собора» (маданіе общества древней письменности Ж XII за 1881 г. стр. 8) подъ № XXVII значется— книга сборная, содержащая катьбъ животный Медвадева, Акосъ Лихудовъ и изъятие сокращенное писанное на сто инину Лихудовъ... Но и этой рукописи въ числъ рукоп. новг. Соф. собора, находящихся вына

казаніемъ истини" и, какъ утверждають наши библіографы, діалогами грека учителя къ некоему інсунту 1690 г. ("мечепъ духовний тожь). Эти споры защин синшковъ далоко. Спорели не одни учение, но чуть ин не всв. По показакію певчаго Лаврентія, "къ Медвъдеву пріваживали иногіе знатиные люди и юстинные сотни ... а разговоры до у нихъ бывали о словахъ, Христовыхъ" і). И спорыли не въ тиши только ученыхъ кабинетовъ, но вездъ, даже на площадяхъ. Дъло дошло до того, что люди, сочувствовавшее Медведеву, опасались, чтобы съ нивъ чего не сдълаль патріаркъ, куда либо тайно не сослаль. Поэтому одинъ его другь стрълецкій начальникъ Алексви Стрижевъ (судившійся впосабдствін вибсть съ Медвідевниь за участіе въ діль Шакловитаго) ставиль вы коль'я Медевдева на карауль стредьцовы изъ своего поика съ прямою целью защитить его отъ патріарха 2). Караульнымъ прямо приказано было, если придуть отъ патріарха, не отдавать Медведева и говорить, что за никъ Сильвестромъ есть государево дело (оти караулы началь ставить Стрижевь съ Великаго дня въ количествъ 5-10 человъкъ).

Къ несчастію Медвъдева, судьба ему не благоводила. Онъ принималь участіє въ извъстномъ заговоръ Шакловитаго, этомъ прототинъ тъхъ дворцовихъ переворотовъ, которыми такъ полна наша исторія XVIII в., когда гвардія дълала у насъ правительство. Какъ видно изъ слъдственнаго дъла, Медвъдевъ быль однимъ изъ дъятельнихъ членовъ этого заговора или по крайней иъръ, его считали такимъ. 3) Когда замыселъ ихъ быль открытъ

въ библіотекъ сиб. дуж. академін, не оказадось.—Строевъ въ библіологическомъ словаръ въ числъ сочиненій Медвъдева не указываетъ ни «татради»..., ни «неистовнобрежаніе»...

¹) Розыскныя дёла о Өедоръ Шакловитомъ и его сообщинкахъ, т. І. Дёло о Сильвестръ Медеёдевъ № XXIX—показаніе его 25 сентября.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem. № XXV повазаніе Сильвестра Медвідева 24 сентября.

<sup>3)</sup> Сообщини котили, кака извастно, провозгласить царищей и короновать царевну Сооью. Препятствія ота патріарка они не болись, потому что, кака говориль одниь иза соучастникова Микитна Гладкой, «на патріарка стоило только загричать и она ота страка маста не найдега». Розмсиныя дала о Оедора Шакловитома, т. І. Дало о Сильвеотра Медиадева № XLIII, стр. 620.

и начались розыски (послъ 8 августа), Медвъдевъ сперва жилъ въ Москвъ видоть до 31-го августа, а потокъ, онасаясь, чтобы патріархъ Іоакинъ также бы великому государю на него какихъ либо словъ не принесъ, обжалъ изъ Мескви 1). Его вскоръ же (6-го сентября) хватились и, такъ какъ въ Занконоспасскомъ монастыръ его не оказалось, то велено было найти его. Его искали въ Симоновомъ монастиръ, искали въ вотчинъ (деревия Дрозжино московскаго увзда) Любина Доминна, съ которымъ Медведевъ хорошо быль знакомь, такъ какъ родиной ихъ быль одинь и тоть жегородъ Курскъ; искали его (Медвъдева) и въ другихъ селахъ бливъ Москвы - Козмодемьянскомъ, Ермолинъ и Михайловскомъ. Не смотря на то, что розыски производились тщательно и быстро, его нигдъ здъсь не нашли. Но наконецъ напали на слъдъ Медвъдева. Неизвестно откуда было узнано, что Медевдевь отправился изъ Москвы вивств съ архимандритомъ Донскаго конастиря Никономъ, повхавшимъ на богомодье въ Северскъ, и за ними была послана потоня. Медвідевь, какь оказалось впослідствін, дійствительно 31-го августа вивств съ другими, заившанными въ заговоръ Шакдовитаго, и съ архимандритовъ Донскаго монастиря Никоновъ въ полночь вывхаль изъ Москвы, въ качестве его (архимандрита) свиты. Вхали они мимо Новодъвичьяго монастыря и остановились въ сельцъ Новодъвичьяго монастиря — Микулинъ, въ разстояни семи верстъ отъ Москвы; гдъ, по слованъ Медвъдева, они и предполагали жить до окончанія діла Пітакловитаго 2). Но вскорть же они изивнили свое намерение и 3-го сентября отправились отсюда въ Бизюковъ монастирь, что въ дорогобужскомъ увядъ, въ которомъ (монастыръ) игуменомъ былъ о. Вареоломей, жившій раньше у Медевдева въ Заиконоспасскомъ монастиръ и ваятий оттуда сюда въ игумены. Вхали ови на монастыри и деревни, приписанныя въ Донскому монастырю; а на вопросы постороннихъ: вто вдеть? отвечали: донской архимандрить со свитой. Въ Вивоковомъ монастыръ Медвъдеву пришлось прожить только четыре

<sup>4)</sup> Ibidem. № XXV показаніе Сильнестра Медитдева на допрост 24 сентября.

<sup>2)</sup> Ibidem.

дня. По слованъ Медвъдева, онъ предполагалъ здъсь и остаться жить до окончанія дъла Шакловитаго; по слованъ же его келейника Арсенія, Медвъдевъ изъ Бизюкова монастиря хотіль ізхать къ смоленской шляхть. Но тімь или другимъ планацъ Медвъдева не суждено было сбиться. 13-го сентября въ Дорогобужъ пріфхаль ивъ Москви гонецъ съ приказанісиъ задержать Медвъдева и другихъ, пріфхавшихъ съ никъ изъ Москви; вслідствіе чего они того же числа били захвачени, а 17-го сентября 1689 г. отправлени подъ кенвоемъ ивъ Дорогобужа въ Троицкій монастирь, гдів находился въ то время царь Петръ и гдів производилось слідственное діло о заговорів Шакловитаго.

По прибыти сюда, Медведевь лишень быль образа (иноческаго) и именованія: изъ Сильвестра Медвідева сталь Сенка Медевдь, а 24 сентября подвергнуть быль допросу. На этомъ допросв Медевдевь нежду прочень сказаль, что тетради, которыя инсаль дьячекъ Асонасей о пресуществлении, онъ списаль для себя; а писаны онъ на греческія книги, написанныя на Москвъ гревами, а на патріарха въ ней ничего не написаль". Что касается его, Медевдева, quasi наивренія убить натріарка, то у него, говорить Медвъдевъ, никогда накакого подобнаго умысла не было и ни отъ кого онъ не слыхалъ о наибрения убить или переменить натріарка. Главный виновникъ постигшаго Сильвестра Медвідева несчастія, Шакловитнії, биль казнень еще 12 сентября, но о другихъ замъщанныхъ въ его заговоръ лицахъ слъдствіе тянулось около ивсяца. 30 сентября Медвъдева подвергали допросу по поводу печатныхъ изображеній царевны Софыя, присланныхъ патріарховь Іоакимовь и найденныхь въ келью Медебдева, и тогда же его подверган интей относительно прежникъ вопросовъ, о которыхъ онъ былъ допрашиваемъ и 24 сентября. Медвадевъ опять даль прежнее показаніе, что объ убіснім патріарха онъ никогда и не дучаль; что въ сочиненіяхъ его противности церкви нъть никакой, поелику они писаны противъ греческой церкви, а не русской. Медвъдевъ такинъ образонъ ничего не прибавилъ къ своему показанію отъ 24-го сентября, хотя ему на имтив и было дано 15 ударовъ.

Патріархъ Іоакинъ принималъ дѣятельное участіе въ судьбѣ Медвѣдева.

По его указу (25 сентября) приказано было казначею Пансію Сійскому отобрать письма на русскомъ и иныхъ языкахъ, находящіяся въ пелью Медводева въ Занконоснасского монастырю, н если ихъ немного, то переслать всё къ нему патріарку въ Троицкій монастырь; если же много, то вижсть съ игуменомъ Сергіємъ и монахомъ Іовомъ, что учится въ греческой школь, пересмотреть ихъ (письма), и "которыя письма явятца призичныя ко обличенію воровства и злоначальства Медведева или какія отъ него къ кону такія же и оть кого къ нему явятся письма, отебрать и прислать къ нему патріарху 1). 5 октября 1689 года последоваль приговоръ по делу Медведева: "за воровство и измену и за возмущеніе къ бунту Сенку Медвідева веліно казнить спертію " 2). По словамъ Гордона (въ дневникъ подъ 12 сентября 1689 г.), царь Петръ Алексвевичъ всвиъ влодвянъ котвиъ даровать жизнь и только, по убъждению патріарха, согласнися на казнь троихъ 2). Но приговоръ надъ Медвъдевниъ еще не скоро былъ исполненъ.

Послё окончанія суда по заговору Шакловитаго, Медвёдевь "до пролитія крови быль отдань вь вёчное хранило", заключень подъ стражу въ Троицкомъ монастырё. Послё гражданскаго суда онъ быль еще подвергнуть суду церковному по поводу своего ученія о времени пресуществленія св. даровь въ тамистве евхаристіи. Къ нему въ Тронцкій монастырь были присланы новоспасскій архимандрить Игнатій, игумень Ефремъ и Софроній Лихудъ съ древними книгами для убъжденія его въ неправоте его мнёнія. И Медвёдевъ должень быль сознаться, что онъ ошибался, поносиль защитниковъ православія, "клеветаль на церковь Христову и прислаль "нокаянное отреченіе отъ ереси", оть своихъ убъжденій (декабрь 1689 г.) 4).

<sup>4)</sup> Напечатано въ «Остенъ» и въ «Чтеніяхъ общества исторіи и древностей россійскихъ» 1871 года.



<sup>1)</sup> Ibidem. r. I 829.

<sup>2)</sup> Ibidem. T. I exp. 715.

<sup>3)</sup> Казнены смертію действительно были трое, если не считать Щавловитаго,—Обрасна Петровъ, Кузенка Чернвой и Медвёдевъ. Розысквыя дёла о Өедорё Шакловитомъ, см. въ концё списокъ казненныхъ.

Соборомъ 1690 года (январь), созванных по поводу кієвскихъ ученыхъ и ученія, опреділено "жити ему Медвідеву тамо, идіже повеліно отъ мірности нашея и отъ всего священнаго собора подъ крішкий началомъ у самаго искусніймаго и твердіймаго мужа и свідуща священнаго писанія, въ молитвахъ и постіхъ, во смиреніи и трудіхъ, яковыхъ можно пребывати; со иными же человіжи сходитися ему особно разглагольствовати ничтоже веліти, бумаги и черниль отнюдь не давати 1).

Между сочиненіями Медвідева находится одно, которое мы уже указали, именно "извъстіе истинное православнымъ и показаніе свътлое о новоправлении книжномъ и о прочемъ", о которомъ и будетъ наша річь. Сочиненія Медвідева во всяковь случай заслуживають полиаго вниманія. Тімъ больше вниманія заслуживаеть сочиненіе его именно о столь важномъ вопросв, какъ исправление богослужебенать книгь вы Московскомы царствін" при патріархахы Никоны и Іоакий. Сильвестръ Медвідевъ съ 1679 года по 1689-й (7187-7197), т. е. въ продолжени десяти летъ занималъ должность справщика на московскомъ печатномъ дворъ. Ему следовательне хорошо должна быть извъстна вся исторія исправленія богослужебныхъ книгъ, какъ при Никонъ, такъ и при Іоакимъ; первая потому, что онъ жилъ спустя весьма короткое время послъ самаго событія, вторая нотому, что онъ самъ быль очевидцемъ н отчасти участникомъ; поэтому то его сочинение и важно въ этомъ случать. Сведтнія же, сообщаемыя Медведевымь въ этомъ сочиненін, объ исправленіи богослужебныхъ книгь при патріарх в Никонъ

<sup>1)</sup> Акты всторическіе, т. У стр. 339. Когда казнили Медвадева, мы ве внасить. Въ «Остенъ» чатасить: «за многая бо злодайственная своя умышленія главоусачень бысть въ лато 7198 (1690) въ 11 день. Между такъ 14 января 1691 года онъ еще быль живъ. Этого числа въ нему быль пославъ дьякъ Иванъ Осдоровъ разепросить по ссыскиому далу. См. розмскныя дала о Осдора Шакловитомъ, т. І. Въ собранія разныхъ записокъ и сочиненій, язд. О. Туманскикъ (Сиб. 1787 г.), на посладней страницъ говорится, что въ 200 г. «казневъ на площади въдомой воръ и единомышленнять Хованскому чернецъ Сильвестръ Медвадевъ дъ проповадникъ Васька Иконикъ, такъ же и име товарищи вхъ». Въ обзора духовной литературы (изд. 3), преосв. Филарета говорится, что Медвадевъ казневъ въ 1691 г.

и Іоакнив столь новы, важны и неожиданны, что мы сочли необходимымъ подвлиться ими съ другими.

Это сочинение Медевдева почти совершение неизевстно нашимъ ученымъ, равно какъ и содержаніе его; даже о самонъ существо-Bahih eto shante becena h becena hemborie 1). Hu Филареть Черниговскій, на митрополить Евгеній при перечисленіи сочиненій Медвъдева не указивають этого сочиненія. Одинъ только "труженикъ науки и знаменитый нашъ археографъ П. М. Строевъ въ своемъ библіологическовъ словарв упоминаетъ объ этовъ сочиненіи Медвъдева и указываеть списокъ его. Мив самому это сочинение стало извъстно случайно. Просматривая (въ августь 1884 года) рукописи въ носковскомъ публичномъ и румянцевскомъ мувеяхъ, я ваннтересованся одною, имъвшею въ краткомъ систематическомъ реестръ заглавіе: "извъстіе о новоправленныхъ внигахъ 1689 г." (№ 1325 рукописнаго собранія В. М. Ундольскаго). По ближайшемъ ознакомленіи съ этою рукописью оказалось, что это есть сочиненіе Сильвестра Медвідева "извістіе истинное православнымь и показаніе світлое о новоправленіи внижномъ и о прочемъ". Обратившись за справкой и поверкой своего предположения въ библіологическому словарю Строева, я получиль и подтвержденіе своему интино о принадлежности этого сочинения Сильвеству Медвъдеву и въ то же время узналъ о существовании другаго списка этого сочиненія. Сильвестру Медвідеву, по Строеву, кром'в сочиненій "хавоъ животный", "о маннъ хавоа животнаго" и "тетради церкве святыя отъ возмутителей"... принадлежить еще: "извъстіе истинное православнымъ и показаніе светлое о новомъ правленіи въ Московскомъ царствіи книгъ древнихъ; и чесо ради оно начася? и како и съ коихъ книгъ правити на соборъхъ постановища и съ оныхъ ли правиша? И чесо ради частое въ новоисправныхъ кни-

<sup>1)</sup> Строевъ и достопочтенный Л. Н. Майковъ; —Впроченъ последнену это сочинение было известно не какъ сочинение (Медердева, а какъ сочинение «одного изъ духовныхъ лицъ малороссіанъ», принимавшаго участие въ полемянь о пресуществления св. даровъ въ таниствъ евхаристии. См. его предложение въ засъдании археографич. коммиссии 10 мая 1877 г. издать всъ полемическия сочивения по этому вопросу, появившияся у насъ на Руси въ XVII столътии. Лътопись занятий археографической коммиссии, т. VII, 105.



гахъ сотворися преивнение и твиъ народъ возмутися и имогообразныя разности въ въръ явишася и мнози людіе погибона и погибають? И краткое изъявление о нововыважихь иноземневь и ихъ о неправомъ о пресуществления и лестномъ на смущение превовърнымъ писанін (Написася въ парствующемъ градь Москвъ Снасскато монастыря, яже за нконнымъ рядомъ, строителемъ, а мечатнаго двора справщекомъ монахомъ Сілвестромъ Медведевниъ лета 7197-го мъсяца сентемврія)" і). Въ найденной мною рукописи сочиненія Медвідева "извістіе истинное" изъ собранія Ундольскаго недостаеть вы двухъ ивсталь по листу, вы ивсталь сесьма интересных в важных въ научновъ отношени; поэтому въ невъстю о существования другаго спеска нельзя было не отнестись иначе. какъ съ живъйшею радостью. Но къ несчастію наша радость окавалась преждевременной, такъ какъ отыскать этотъ списокъ оказанось не такъ негко, какъ думалось сначала. Дело въ томъ, что списовъ этого сочиненія Медевдева, по указанію Строева 3), находится въ московской синодальной библіоток в ножду тетрадями M 438 от  $4^{\circ}$  на 23 листах»; но въ настоящее время никакихъ тетрадей въ синодальной библіотекв неть; сивдовательно цитата Строева оказалась безполенной, пришлось ее бросить и отискивать сочиненіе Медвъдева между всеми рукописями библіотеки самому.

Не разумъется у Строева рукопись № 438, потому что она содержить черновой, правленный Евенміемъ, переводъ "Діалоговъ" сочиненія братьевъ Лихудовъ и не только не заключаетъ въ себъ, какъ одну изъ своихъ составныхъ частей, нашего сочиненія, но не имъетъ и какихъ либо признаковъ существованія здёсь когда либо сочиненія Медвёдева "извёстіе истинное".

Нѣть этого сочиненія и въ другихъ рукописяхъ бывшей патріаршей библіотеки, нѣть его и въ различныхъ дѣлахъ столбцахъ и пр..., хранящихся тамъ же. Но, быть можетъ, оно вошло въ составъ т. н. "непереплетенныхъ сборниковъ" московской патріаршей библіотеки? Что оно вдѣсъ могло быть, въ этомъ я убѣдился самъ случайнымъ образомъ. У Строева въ библіологическомъ же

<sup>4)</sup> Библіологическій словарь Строева подъ словомъ Связьвестръ Медвидевъ.

<sup>2)</sup> Ibidem.

словарь значится, что сочинение Сильвестра Медвадева , тетради церкве святия отъ возмутителей и слову Вожію, яко есть и нинъ въ пресуществлени всесильно невърующихъ хитрообразив и неправедно на прелъщение православнаго народа неискуснымъ отъ безымяннаго писанныя" и пр. находится тамъ же въ синодальной библіоток'в между тетрадями № 452 вт 4° на 12 листахь. Это сочинение нашлось въ синодальной библютекъ, именно въ числъ "непереплетенныхъ" сборниковъ, въ непереплетенномъ сборникъ № 5 на ил. 375-386, составляя одну изъ его составныхъ частей 1). Судя но этому примъру, можно бы надъяться найти и наше "извъстіе истинцое" адъсь же въ "непереплетенныхъ" сборникахъ (на нъкоторыхъ тетраляхъ въ неперещетенныхъ сборникахъ до сихъ поръ сохранились прежніе нупера; въ числе ихъ понадаются нумера и близкіе къ нашему). Но его здівсь не оказалось; ин переспотрым всь инвющеся непереплетенные сборники и негде его не нашле. И такъ оставалось вывести заключение, что этого сочиненія Медевдева, бывшаго въ 30-хъ годахь въ натріаршей библіотекъ, въ настоящее время въ ней нъть. Гдъ же оно? куда оно делось? Воть вопрось, занявшій меня после столь неудачныхъ поисковъ сочиненія Медвідева въ патріаршей библіотекъ. Миъ не хотълось бросить дъла на половичъ и хотълось возстановить пробыть въ сочинении Медвидева но списку Ундольскаго. Мон поиски на этотъ разъ не были безуспешны и въ конце концовъ мив суждено было найти этотъ, пропавшій изъ натріаршей библіотеки, списокъ сочиненія Медивдева. Оказалось, что это сочиненіе наъ патріаршей библіотеки было похищено П. М. Строевниъ "знаменитниъ археографомъ и труженикомъ науки". Но не забъгая впередъ, поведемъ ръчь посявдовательно.

Въ началъ нынъшняго стольтія въ патріаршей библіотекъ кромъ рукописей сохранялся еще одинъ сундукъ съ мелкими сочиненіями: грамотами, письмами, столбцами и тетрадями. Въ мартъ и апрълъ 1833 года Строевъ, по словамъ его панегириста и біо-

<sup>4)</sup> Описаніе славянскихъ рукописей московской синодальной библіотеки А. В. Горскаго и К. И. Невоструева т. III, стр. 444—445.

<sup>«</sup>Христ. Чтвн.», № 11—12, 1885 г.

графа Н. Барсукова 1), привель въ порядокъ большой сундукъ съ различными бумагами, остававшійся до сего времени не разобраннямъ. Послъ его "разбора и приведенія въ перядокъ" бумагъ, онъ въ 1884 году при донесеніи синодальнаго о. ризничаго были представлены вивств съ ресстроиъ - перечнемъ ихъ въ московскую контору Св. Синода на просмотръ, какъ вновь найденемя и не внесенныя въ опись. Разсмотрать ихъ — не инвется ли въ числе ихъ "противныхъ вере и правственности" --- поручено было сперва канцеляристамъ конторы подъ наблюденіемъ секретаря; а когда они, продоржавъ тетради около года, за недостаткомъ времени отказались отъ этого, то тотради были отправлены на просиотръ съ тою же целью синодальному ризничему при указе отъ 28 февраля 1835 года. Всё эти рукописи, представлявшіяся въ 1834-1835 г. въ синодальную контору, сохранились до сихъ поръ подъ твин же категоріяни — свитковъ, гранотъ, писемъ, непереплетенныхъ сборниковъ и пр. Говорю всв, потопу что это ясно для всвхъ чревъ сличение реестра ихъ при представлении въ контору съ настоящимъ реестроиъ ихъ. Изъ всего этого видно, что нашъ списокъ пропалъ изъ патріаршей библіотеки до представленія рукописей въ контору. Но въ 1833 г. Строевъ виділь нашу рукопись въ патріаршей библіотек' и откітиль ее, какъ находящуюся тамъ. Ergo-она процала въ краткій процежутокъ времени послъ разбора сундука Строевниъ до представленія рукописей въ синодальную контору.

О страсти неутомимаго труженика науки и неутомимаго собирателя рукописей П. М. Строева присвоивать себв чужія рукописи передается столько разсказовь <sup>2</sup>), что у меня послё того, какъ я пришелъ къ сейчасъ высказанному выводу, невольно закралось подозрёніе въ честности Строева и въ данномъ случать. Наше подозрёніе еще более усилилось по следующему поводу. У Строева и все въ томъ же "библіологическомъ словаръ" сказано,

<sup>1)</sup> Жизнь и труды Строева стр. 257-258.

<sup>2)</sup> И даже печатно было заявлено о семъ Водянсвинъ въ чтеніявъ о. ис. и др. въ замътиъ по поводу описанія рукописей Воскресенскаго (Новый Іерусалимъ) монастыря, состав. о. архим. Леонидомъ.

что черновыя разныя тетради его, письма и выписки (Медвідева) составляють связку въ патріаршей библіотеків между тетрадями подъ № 461 въ 4° л. Но читая одну статью, им встратили заметку, что эти черновыя письма Медеедова находятся въ настоящее время въ числе рукописей М. П. Погодина изъколлекцін П. М. Отроева-- въ рукониси, содержащей въ началь оглавленіе макарьевскихъ Миней, а въ концѣ дл. 188-215 эти черновыя письма Медевдева 1); т. е. рукопись, бывшая въ цатріаршей библютекъ въ числе техъ же тетрадей, какъ и наше сочиненіе Медвідева, очутилась въ коллекцін Строева. Когда ин обратилесь, отискивая свою рукопись, за справками въ коллекців Строева, им били почти уверены, что найдемъ ее тамъ. И надежда насъ не обманула. Действительно нашъ списовъ сочиненія Медивдева "наивстіе истинное", принадлежавшій петріаршей библіотекъ, оказался въ с.-петербургской императорской публичной библютекъ въ числъ рукописей древлехранилища Погодина (Ж 1245) изъ коллекцін Строева. Что эта руконись императорской публичной библіотеки принадлежала прежде натріаршей библіотекъ, что она тождественна съ тою, о которой говорить Строевъ, въ этомъ не можеть быть сомненія. Она имееть тоть же заголовокь, который приводить Строевъ, отличный оть заголовка рукописи Ундольскаго. то же количество (23) листовъ и вообще все те признаки, которыми снабдиль ее Строевъ въ своемъ библіологическомъ словаръ. Сказаннаго я думаю достаточно, чтобы убъдиться, что наша рукопись натріаршей библіотеки была похищена оттуда Строевымъ. Какъ ни старается панегиристь Строева г. Барсуковъ отрицать эту наклонность Строева, но всв его усили въ этомъ отношении напрасный трудъ. Можно много привести примъровъ того, какъ Строевимъ били обкрадиваеми библіотеки. Если би можно било гдълибо найти реестръ бумагъ, хранившихся некогда въ патріаршей библіотекъ въ столь извъстномъ сундукъ, то, я думаю, не малая часть ихъ оказалась бы находящемся нынь "въ императорской публичной библіотекъ въ числъ рукописей Погодина изъ коллек-

<sup>1) «</sup>Христіанское Чтеніе» 1860 г. т. ІІ стр. 483.

цін Строева" 1). И такъ теперь найденъ и другой синсокъ сочиненія Медвідева "извістіє истипное", мы инбенъ слідовательно полный тексть этого сочиненія и моженъ поетому приступить (посліж краткихъ предварительнихъ словъ) къ обозрівнію содержанія его.

Списовъ этого сочинения Медвъдева въ собрании Ундольскаго составляетъ отдъльную тетрадь около 100 листовъ, въ которой кромъ него не содержится никакой другой статън; бывшій списокъ натріаршей библіотеки (на 23 листахъ) въ настоящее время входитъ въ составъ одного сборника нимераторской публичной библіотеки, въ которомъ кромъ сочиненій Медвъдева находятся еще различния раскольничьи и другія полемическія сочиненія; такъ напр. на лл. 58—67 содержится разсужденіе неизвъстнаго "о несогласіи самихъ съ собою новыхъ книгъ і о неправых в них "догматъх и хульных словах";—на лл. 88—104 "обличеніе на новопотаенных волков, ходящыхъ во сдеждахъ овчихъ, внутрь же суть волци и хищницы, кои матери нашея святыя церкви православним чадомъ многія пакости душевредныя лукавством своимъ наводять…" и др. Въ списиъ Ундольскаго въ двухъ мъстахъ (первой

<sup>1)</sup> Не дурной иллюстраціей къ сакту гразбора и приведенія въ порядокъ бумагь, находившихся въ сундува въ погріаршей библіотека, можеть служеть одно письмо митрополита московского Филарета из А. Н. Муравьеву съ заизткою последняго. Въ 1852 г. митрополить Филареть пашеть А. Н. Муравьеву: «невъроятно меъ, чтобы ризначій (ісромонахъ Порепрій) подарелъ Строеву сундукъ хранившихся при ризницъ, котя не вошедшихъ въ опись, бунатъ. Что довърчиво далъ разобрать ихъ, это могло быть». Муравьевь въ пояснение этихъ словъ пишетъ: «извъстный археологъ Строевъ. будучи коротко знакомъ съ ризничимъ синодальной библіотеки въ Москвъ, снольно инв известно, получиль отъ него сундукъ въ полное его распоряженіе со свитнами старыхъ двяъ, которыя не почитали нужными». Строєвъ очень дюбезно воспользовался довфріемъ о. развичаго и, пфроятно, не мало отобрадъ себа рукописей, въ томъ числа и нашу. А ргороз. Такъ называемые непереплетенные сборники патріаршей библіотеки составлены въ 30-хъ годахъ изъ тахъ тетрадей, которыя находились въ сундука. Всахъ сборииковъ 8. Остальные бумаги, находившіяся въ сундука и оставшілся досель въ патріаршей библіотекъ, разивщены подъ различными рубриками писеиъ, жанованныхъ гранотъ, сладствонныхъ далъ и пр. Вса они, равно какъ содержание и непереплетенныхъ сборниковъ, кратко перечисляются въ предисловін въ «указателю патріаршей библіотеки» архии. Саввы. Digitized by Google

части сочиненія объ исправленіи книгь) недостаеть по листу; бывшій синсокъ патріаршей библіотеки имбеть эти недостающіе два листа, но въ то же время не имветь  $^{2}/_{2}$  сочиненія, а только первую его треть. Оно здесь очевидно не опончено. Писецъ прервалъ свой трудъ въ началь предложенія; последнія слова въ этомъ спискъ спъдующія: имъ восхоться, токо сами от себь и твориша. И аще... далье ничего не написано, хотя на той страниць, гдь писець кончиль писать, ивста еще было много, такъ какъ на ней было написано всего только  $7^{4/2}$  строчекъ. Разницы между обоими этими списками нътъ никакой, они почти вездъ буквально следують другь другу, такъ что всехъ разночтеній, и притомъ не существенныхъ, найдется не боле 10-15. Единственная разница между ними только въ заголовкъ; бывшая рукопись патріаршей библіотеки имбеть полный, подробный заголовокъ, тогда какъ рукопись Ундольскаго ниветь его въ сокращени, -тоть, который находится и въ бывшемъ спискъ патріаршей библютеки, но только предъ самымъ текстомъ.

По бывшему списку патріаршей библіотеки онъ такъ читается:

"извъстіе истинное православнымъ и показаніе свѣтлое о новом правленіи въ Московском царствін книгъ древнихъ. И чесо ради оно начася и како и скоихъ книгъ правити на соборвхъ постановища. И с оныхъ правиша? И чесо ради частое в новоисправныхъ книгахъ сотворися преивнение, и тыть народъ возмутися, и многообразныя разности в въръ явишася. И мнози людіе погибоша и погибаютъ. И краткое изявленіе о нововыважих иноземцехъ

А по списку Ундольскаго такъ:

"извъстіе истинное православнымъ и показаніе свътлое о новоправленіи книжномъ и о прочемъ." и ихъ о неправомъ о пресуществленіи и лестном на смущеніе правовърнымъ писанію.

Написася въ царствующемъ градъ Москвъ Спасскаго монастыря, иже за іконным рядомъ строителем, а печатнаго двора справщиком монахом Сілвестром Медвъдевымъ. Лъта 7197-го мъсяца сентеврія.

Бывшій списокъ патріаршей библіотеки находится нынів, какъ мы говорили, въ одномъ изъ сборниковъ императорской публичной библіотеки (№ 1245) на 118—140 листахъ. Первый изъ этихъ листовъ (118) бълый; на второмъ листь (119) находится только сейчась приведенный полный заголовокъ рукописи; а съ третьяго листа (120) после краткаго заголовка, который и въ рукописн Ундольскаго (извъстіе... и о прочемъ) начинается самое сочиненіе. Пропуски, которые находятся въ рукописи Ундольскаго инфится въ рукописи публичной библютеки на лл. 123 об. и лъе, 127 об. и далъе. Что это сочинение принадлежитъ именно Сильвестру Медвъдеву, а не кому либо другому, въ этомъ не можеть быть сомнинія. Не говоря уже о полномъ заголовки по бывшему списку Патріаршей Вибліотеки, кіненичо прямо говорится, что это сочинение написано "Спасскато монастыря, иже за иконнымъ рядомъ, строителемъ, а печатнаго двора справщиковъ монаховъ Сілвестровъ Медведевывъ , говоря объ этомъ, въ самомъ сочинени можно найти много казательствъ въ подтверждение этого положения. Авторъ "извъстія истиннаго" называеть себя также и авторомъ книги "о маннъ хльба животнаго"; эту книгу нъсколько разъ онъ называетъ своей. Напр. въ одномъ мъсть читаемъ: "а нынъ тому сами, яко оными его всемощными словесы пресуществление бываеть, не върують н простый народъ неправеднымъ своимъ о томъ толкованіемъ возмущають, имже на сіе въ книзъ моей, именуемъй "книга о манить жатьба животнаго, еже есть о толь и крози Христость", нало прежде сего от неня написанный", и проч... Сочиненіе "о манив кліба животнаго" принадлежить Сильвестру Медвідеву; слідовательно ещу же принадлежить "извістіе истинное православныць".—Въ другихъ містахъ этого послідняго сочиненія противниками автора выставляются Лихуды, которые (по "извістію истинному") написали противъ автора: "Акосъ". А извістно, что противникомъ Лихудовъ былъ Медвідевъ; извістно, что "Акосъ" написанъ противъ Медвідева. Кажется довольно и этихъ доказательствъ, чтобы съ несомнівнностію утверждать, что авторомъ "извістія истиннаго" былъ Сильвестръ Медвідевъ.

Когда писано это сочинение, объ этомъ им можемъ судить на основание техъ данныхъ, которыя находятся въ немъ самомъ и которыя сообщаются въ полномъ заголовив его, читаемомъ въ бывшемъ спискъ патріаршей библіотеки. Въ самомъ сочиненіи упоиннается вторая недъля Великаго поста нынъшняю 196 (1688) года; въ полномъ ваголовкъ сочиненія сообщается, что оно написано въ сентябръ пъсяцъ 1688 года. Далъе-это сочинение написано Медевдевымъ еще въ то время, когда онъ занималь должность справщика; а навъстно, что съ 197 года, т. е. съ сентября 1688 года, Медвъдевь быль уволень отъ должности справщика и на его мъсто назначенъ другой. Подводя итогъ всемъ этимъ свъдъніямъ, им не ошибенся, если скаженъ, что это сочиненіе Медвъдева, будучи начато въ началъ 1688 года, окончено было въ сентябръ мъсяцъ того же года. Что касается того обстоятельства, что въ концъ сочиненія приложены: 1) письма Мазелы и Кирильскаго кіевскаго монастыря игумена Иннокентія Монастырскаго, полученныя въ Москве въ декабрю 1688 года и 2) письмо Инновентія въ Медвідеву, полученное въ Москві З марта 1689 года, то это нисколько не опровергаеть нашего мизнія о времени написанія сочиненія и объясняется тімь, что они были присоединены въ сочинению уже после написания его и, быть пожеть, по иврв полученія ихъ.

Теперь, покончивши съ предварительными свъдъніями объ этомъ сочиненіи Сильвестра Медвъдева, мы можемъ приступить и къ из-

поженію содержанія его 1). По своему содержанію "извістіе истинное можеть быть разделено на две главныя (если не считать предисловія наи вступленія) и притомъ неравныя части. Въ первой части, меньшей по объему (околе 1/2 всей рукописи), рычь ндеть объ исправленін богослужебныхъ книгь въ Московсковъ царствін при патріархахъ Никон'в и Іоаким'в. Кратко содержаніе этой части сочинения излагается въ полномъ заголовке его по бывшему списку патріаршей библіотеки. Именно: а) по каким причинамъ началось исправление книгъ? б) вавъ и съ важихъ книгъ постановлено исправлять на соборахъ в) съ нихъ ли правили г) почему произошло въ новоисправленияхъ книгахъ частое "премъненіе", благодаря чему "возмутися народъ, явились инотообразныя разности въ въръ и погибли и погибають многіе люди"? Вторая большая часть сочиненія (около 3/3 всего) трактуеть о "нововиважихъ иноземпахъ" самобратіяхъ Лихуденикъ и ихъ ученіи о времени пресуществленія св. даровъ въ таннствів овхаристін. Для насъ мично гораздо большій интересъ представляеть первая часть сочиненія объ исправлени богослужебныхъ книгъ. На этой первой части мы и сосредоточниъ свое преимущественное внижание.

Въ предисловии Медвъдевъ разсуждаетъ о достоинствъ правды и ел высотъ, въ подтвержденіе своей инсли приводя доказательства изв "писанія божественнаго и небъть мудрыхъ человъкъ, аще и еллінскихъ". Во всъхъ дълахъ мірскихъ, говоритъ Медвъдевъ, неправдя, премменіе и ложь мерзки Богу и людямъ; тъмъ болье они мерзки въ дълахъ, "къ славъ Божіей и человъческому думевному епасенію належащихъ". Отъ правды зависитъ благоденствіе и общества и всего государства, какъ утверждаетъ Давидъ (псаломъ 118), Соломонъ, Плято (діалогъ 7 о граждан.) и Аристотель (кн. 4 нравоуч. и кн. 5). "Мерзъймаго, вреднъймаго и мучительнъймаго, чъмъ ложь, въ міръ между человъки обрыстися ничтоже можетъ". Продолжая развивать эту же мысль, Медвъдевъ приводитъ свидътельства Давида (псаломъ 14), мудраго Пітагора и Іоанна святаго. Если лесть поносна влость есть, то чтоже когда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это сочинение Медвъдева совсъмъ приготовлено нами для печати и при первомъ удобномъ случав будетъ напечатано.

она бываеть содвлана умыслив? Назвать ее иначе не можемъ, говорить Медведевъ, какъ діаволскинь семенень, потому что діаволь-отепь джи. Пдоды стараній діавольских до христіанстваидолослуженіе, а въ христіанств'в ереси. Еретики стали растяввать писавіе св. отдовъ, какъ это было доказано на флорентійскомъ соборъ; они заняли даже и епископскіе престолы. Отчего все это? спращиваеть Медведевъ. Не отъ вного чего любо, а отъ того, что инози греки-люди неправедные, сребролюбцы, больше любять можь, чень истину. "Не хотя далее шествовати, заключаеть свое предисловіе Медвідевь, хощу о настоящемь у нась дъев, аще и со жалестію веліею восномянуть, что вынё творится и отвуда началось въ Россіи такое въ въръ развращеніе". Все это случилось у насъ не оть чего имого, какъ оть новыхъ греческих печатных книгь, которыя печатаются въ городахъ датинской вёры и люторской и кальвинской ороси и которыя несогласны съ древними греческими рукописмениями книгами. Вслъдъ за этинъ предисловіемъ Медвідевъ приступаеть нъ боліве подробному наложенію и подтвержденію своего межнія, висказанняго въ концв предисловія, о причин развращенія въ върв въ Россіи, заимствуя факты въ подтверждение овоего мевнія изь оффиціальной исторік нсправленія богослужебных книгь при патріархи Никони, напечатанной въ предисловін въ служебнику 1655 года. Когда возведенъ быль на патріаршескій престоль Никонь, ему "вложися втрудь" разсмотреть св. писаніе; нежду книгани своей патріаршей библіотеки онъ нашемъ соборную греческихъ архіереевъ (константиноп. собора 7101 года) грамоту объ утвержденіи патріаршества въ Россіи, въ которой между прочинъ поручалось русскому патріарху истреблять новины, такъ какъ онъ бывають причиней церковнаго сиятенія и разлученія. Прочтя эту грамоту, патріархъ Никонъ "Въ страхъ великъ впаде, опасаясь: неть ли въ чемъ у насъ русскихъ погръщности сравнительно съ греками. Онъ сталъ тщательнъе изслъдовать это дъло и нашелъ иного несогласнаго у насъ на Руси сравнительно съ греками (а какого несогласія того тамъ (т. е. въ предисловін въ служебнику 1655 года, откуда все это взято) не изъявлено", замъчаеть въ скобкахъ Медвъдевъ, какъ въ литургін, такъ и въ другихъ книгахъ. Посовътовавшись съ царенъ Алексьенъ Миханловиченъ, Никонъ ръшилъ созвать соборъ, который дъйствительно и состоялся въ 1654 году подъ предсъдательствовъ царя Алексъя Миханловича и патріарха Никона и при участіи пяти интрополитовъ—четырехъ русскихъ и одного сербскаго, четырехъ архіопископовъ, одного епископа—Павла Коломенскаго, 11 архимандритовъ и игуменовъ и 13 протопоновъ.

Соборъ 1654 года, какъ извъстно, быль открыть рачью Никона, напочатанною и въ дъяніяхъ соборнихъ и въ предисловіи къ служебнику 1655 года. Медведевъ приводить сполна эту речь Никона и даже дополняеть ее. По поводу заключительных словъ патріарха Некова: следовать не новымъ московскимъ кнегамъ ели древнимъ греческимъ и славянскимъ, Медведевъ замечаетъ въ скобкахъ: "виниай, боголюбезный, правоверный читателю, прилежно, како здв святьйній натріархъ Никонъ древнія греческія рукописи н славянскія харатейныя книги похваляють и съ ними TIMETCH BO BOOKS COLLECTOO HEETS"; a TO BE RHHEARS HOCOLLECTO H то, какъ новое научаеть отринуть, причину, почему такъ должно сдвиать, онъ даеть светную: яко дабы намъ всемъ спасеніе улучити, какъ и св. митроподиты Петръ, Алексій, Іона и Филипиъ. Они, продолжаетъ Медевдевъ, по старниъ харатейнынъ книгамъ право правили истину слова Божія и поэтому и Богу угодили. А после нихъ въ настоящее время некоторые духовные, оставя эти правыя харатейныя древнія книги, которыя сходны съ древними харатейными греческими книгами и по которымъ всё русскіе святне угодили Богу, "возлюбили новыя греческія у німець печатныя вниги и, переводя съ нихъ и притомъ не совстиъ вторно, начали, не исправя, печатать и всявдствіе того одва не вседновною въ книгахъ премънностью православный народъ смущати"; отъ каковаго ихъ смущенія, Богъ въсть, сколько темъ сотъ душъ православныхъ погибло. Но въ повнание совершенной истины они придти не хотять, потому что ихъ сердце омрачилось неразуміемъ, почему Вогъ и "попусти ихъ въ неискусенъ умъ творити неподобная". Древникъ греческикъ и россійскикъ книгамъ, заключаетъ Медвъдевъ, но которымъ спаслись наши святне. "соглашатися не хощутъ,

по новопечатнымъ греческимъ у нѣмецъ книгамъ соглашающееся с ними и имъ послѣдствуютъ".

Медвилевъ далве излагаеть отвить собора на ричь Никона: достойно и праведно исправить словенскія печатныя книги противу старыхъ харатейныхъ россійскихъ и греческихъ книгъ, даби старыя харатейныя греческія и россійскія книги во всякой цізлости пребыди. по которымъ все древніе русскіе святие спасансь";--- говорить о собранін руконисей въ Москву изъ древнихь россійскихъ книгохранетельниць и о сношеніяхь съ константинопольскимь патріархомь. говорить до буквальной точности согласно съ предисловіемь къ служебнику 1655 года. Медейдевь налагаеть даже и содержание ответнаго посланія патріарха константинопольскаго, причемъ дізлаеть различныя заивчанія. Патріархь константинопольскій, говорить Медведевь, въ ответь на посланіе патріарка Никона прислам соборное опредъленіе, въ котором повем ввалось смедовать во всемъ нисаніямъ древнихъ ведикихъ учителей православной восточной церкви, находящимся въ ветхихъ книгахъ-греческихъ и славянских (а не новых учителей, замечаеть въ скобахъ Медведевъ, и не новопечатнымъ у нъмецъ книгамъ) и въ которомъ нохвалялось стараніе патріарха-держаться древности святыхъ отецъ. "а новость всяку отравать". (Зри, богодюбенный читателю, замъчаеть опять въ скобкахъ Медведевь, како всегда древность святая отъ всъхъ хранима и похваляема бяще. А нынъ духовніи наши, ону благонохвалную древность святую оставивше, наче тоя новость возлюбима, яже содъла въ перкви веліе смущеніе и душъ правовърныхъ погубленіе).

Приведя изъ носланія константинопольскаго собора извістіе о постепенномъ устроеніи чина церковнаго, Сильвестръ Медвідевъ, обращаясь къ современникамъ, говорить, что нынішные духовные, считая себя мудрыми и "новымъ у німецъ печатнымъ греческимъ книгамъ послідствующе", презирають старыя правыя греческія и славянскія писменныя книга и многія хулять. Убіляденій противныхъ они не слушають; "самыя правды и сами не знаютъ, только честію своею величаются и, не хотя показать лядямъ ради стыда себів своего невідівнія", повелівають всімъ безъ всякаго разсужденія,

слушать ихъ, и всегда отъ всякой правды, противъ которой не могутъ противиться, защищаются Христовынъ словонъ: слушалй осст — мене слушаета, а отметалися осст—мене отметалися. А въ ченъ должно людянъ слушать ихъ, того они не говорять, и этими Христовыни словани неправедно устращають "неискусныхъ въ разсухденіи" людей. Но духовныхъ, говоритъ Медвідевъ, должно слушать только тогда, когда ихъ слова согласны съ ученіенъ Христовынъ и писаніенъ древнихъ св. отецъ; а новаго ихъ ученія противнаго Христову ученію и писанію и законоположенію древнихъ святыхъ отецъ слушать не должно,—какъ напр. ученія ихъ о времени пресуществленія св. даровъ въ таниствів евхаристін,—
"о ченъ въ книзів моей, именуетьй "книга о манив хліба животнато, еже есть о таль и крови Христові", пространно изъявляется".

Послѣ этихъ словъ Медвѣдевъ возвращается къ начатону инъразсказу объ исправленіи богослужебнихъ книгъ при патріархѣ Никонъ. Царь Алексѣй и патріархъ Никонъ, получивши граноту константинопольскаго собора, прочли ее и, считая недостаточными находившіяся въ Москвѣ рукописи, рѣшили послать на востокъ старца Арсенія Суханова для собранія стареписанныхъ книгъ (По поводу послѣднихъ словъ Медвѣденъ зашѣчаетъ: внишай, читателю, не о новыхъ греческихъ у нѣшецъ печатаныхъ книгахъ промышленіе бяше, с которыхъ бы согласную истину древнихъ святыхъ отекъ познати, но о древнихъ рукописиенныхъ). Воголюбивие начальники Аеонской горы дали Арсенію Суханову около 500 рукописей, изъ которыхъ нѣкоторыя весьма древнія (перечисляются тѣ же, что и въ предисловіи къ служебнику 1655 года),—и крошѣ того нѣкоторыя лица сами отъ себя прислали въ Москву еще "не менѣе двою сотъ книгъ различныхъ древнихъ".

По собраніи рукописей, царь Алексви и патріархъ Никонъ созвали соборъ, на которомъ были 3 патріарха—Никонъ, Макарій антіохійскій и Гаврінть сербскій и другія духовныя лица. На соборъ разсиатривали всъ старописанныя греческія и славянскія книги и нашли, что древнія греческія съ ветхими славянскими во всемъ согласны, а въ новыхъ московскихъ печатныхъ книгахъ въ сравненіи съ древними греческими и славянскими отцы собора на-

медейдевь опять въ скобкахъ замечаеть: ври, православный читателю, пригежно, како на ономъ соборе вси разсмотриша наша
славянскія древнія книги со греческими древними рукописменными
во всемъ согласны быти, а не с новыми греческими у німець печатными кнігами. А послю того собора есть кніги древнік славенскія и треческія оставивше, правили с новопечатных греческих у номець. А тіз кніги с древними греческими и славенскими не согласны. И тізть в мірть ведикій соблазнъ введоща). Посліє
того какть отцы собора пришли къ этому заключенію, оби різшили,
отъ треческихъ и славянскихъ древнихъ книгъ истинное избравше
и исправивъ во всемъ служебникъ, согласивъ его съ древними греческими и славянскими, намечатать его; и не только его, но и вбя
другія богослужебния книги, исправивъ ихъ по древнимъ греческимъ и славянскимъ рукописямъ.

Изъ сего, говорить Медвъдевъ, всякій благочестивни истинный христіанинъ можеть познать правду святую отъ неправды, истину правую отъ прелести. Какъ коварные люди прежде лестными своими словами предстили святвишаго натріарха Никона, начаша самую ему правду объ исправленіи книгъ предлагать; а дізломъ самымъ ино промышлять, хотя всв нашли древнія греческія и славянскія книги правильными и съ нихъ узаконили править. "И та ихъ хитрость непознася, оставивше они греческія и славенскія древнія саныя вниги, начаша правити ст новопечатных д у нъмець греческих книгь". А въ предисловіи книги служебника пишутъ они, что они исправили его по греческимъ и славянскимъ древнимъ рукописямъ и во всемъ согласили и увъщають православный народъ, чтобы онъ вёридъ этой книге, какъ достовърной, и ни въ чемъ не сомнъвался, потому что она исправлена по древниять греческимъ и славянскимъ рукописямъ. "А та книча служебникъ, говоритъ Медвъдевъ, правлена не съ древнихъ греческих рукописменных и славенских, но снова у нъмець печатной преческой безсвидьтелствованной книги: у нея же и начала нъсть и гдъ печатана невъдомо". И когда "по немалыхъ лътъхъ" по указу Государя "ради достовърнаго книжнаго

свидътелства и справки" быль на печатномъ дворъ справщикомъ Асонской св. горы архимандритъ Діонисій, онъ эту "у ивмець печатную книгу служебникъ разсмотря, на страницахъ подинсалъ своею рукою на обличеніе тоя неправыя книги словеса бранная, здъ писати неприличная; а та книга и нынъ обрътается въ книгохранителницъ на печатномъ дворъ".

Эта "греческая у немець цечатная безсвидетелствованная книга, у нея же и начала несть и где печатана неведоно", по которой, по словать Сильвестра Медведева, производилось исправление служебника 1655 года, существовавшая и при немъ, сохранилась и до нашего времени тамъ же, где хринилась и во времена Сильвестра Медведева, въ книгохранительнице печатнаго двора, — въбиблютеке московской синодальной типографіи (№ 81 новый и № 2619 старый). Это есть евхологій, напечатанний въ 1602 году є́ν є̀ті́дсіч παρὰ τῷ 'Аντωνίφ τῷ Πινέλφ '). —У этого ев-

<sup>1)</sup> Изъ сохранившихся до нашего времени въ библіотекъ моск. синодальной типографіи эквемпляровъ греческихъ печатныхъ евхологієвъ это-есть самое старое изданіе. Кром'я этого изданія въ библіотем'я им'яются еще сладующія πаданія свяхологісьть: 1) Εύγολόγιον... τυπωθέν δέ παρά 'Αντωνίφ τῷ Πινέλλφ άναλώμασι τοῖς αύ τοῦ καὶ έπιμελῶς διορθωθεν παρά τοῦ εν ίερομονάγοις ελαχίστου Θεοφάνους τοῦ ξεναπίου έτει... αχιγ. Πομέτουν ημπάκτικ πέτь. Θειθένпляръ съ началомъ и концемъ. Въ конце вклесны 4 листочка, писанимкъ погречески, да въ середив еще два находятся, въ нихъ упоминаются имена раздичныхъ князей и княженъ, Миханив Оедоровича и его дътей. 2) Есуодо. γιον... τυπωθέν παρ Ιωάννου Πέτρφ τῷ Πινέλλφ ἀναλώμασι οῖς αὐτοῦ... και έπιμελώς... Θεοφιλάκτου τοῦ Ιξανφουρνάρου. "Ετεί αχλη. Въ чинь погребенія отитчены иткоторыя прошенія крестами стр. 109 об.—114, 117 и 117 об., 118 οδ., 119 π 119 οδ. 3) Εὐχολόγιον... αγμβ. Η απασεκώ Η Επακεκώ Η Επάς του началомъ и концемъ. 4) Εὐχολόγιον... διορθωθέν δὲ μεταπλείστης ἐπιμελείας παρά Θεοφυλάκτου ίερομονάχου τοῦ Ιξανφουρνάρου, ἐν ἐτὶησιν... αχμη. — Съ началомъ н понцемъ: начисей никакихъ нътъ. Въ началъ приклеены 4 писанныхъ листка изъ посланія из колоссанив, въ конца — о сбора податей. 5) Другой эквенпларъ этого же изданія, принадлежавшій ісродіакону Герману. Съ началомъ и концемъ; написей некакехъ нетъ; въ конце приклеево несколько лестовъ веъ служебника жіевской печати. 6) Еύχολόγιον... έν έτίησιν-1666 года. На 1 л. «сія книга евходогіон ввята носле учершаго справщика ісроноваха Тямовеа, а в книгохранителную полату в правъ напісана въ 207 году». На оборотъ: севходогій серічь служебникъ ісромонажа Тілесса». Съ началомъ и вонпенъ: замътокъ неканекъ на полякъ нътъ. 7) Εύγολόγιον... εν ετίησι... αγπδ. На переплеть: «Евхологіон ростовскаго архісрев Димитріа». Замътовъ нать;

хологія дійствительно "начала ність", ність сорочки или заглавнаго листа и одного листа оглавденія; ність и конца, такъ какъ послідніе листи оторвани. "Везсвидітелствованной" Медвідевъ віроятно называеть ее потому, что она не имість свидітельства, виходнаго листа, виходу (паспорта, какъ называють ністорие любители книжной старины), который обыкновенно находился при книгахъ московскаго изданія и въ которомъ говорилось, что та или другая книга печаталась по указу государя и благословенію патріарха. О мість печатанія этого евхологія узнается ність послідняго листа, наклееннаго на второй половинь переплета; во времена Медвідева этоть листь най быль заклеень или просто на просто Медвідевь не замітиль его.

"Словеса бранныя", которыя написаль на этомъ евхологів архимандрить Діонисій сохранились и до нашего времени. На 4 стр. (на оборотів) въ евхологіи на поляхь имъ было написано: "собакин бля—4—8—50 1) сын, худо, не исправлено, печатал здів". Въ данномъ містів въ евхологіи излагается "уставъ священнеслуженія", причемъ евхологій 1602 года и служебникъ 1655 года не вполнів согласны между собой.

Въ евжологіи (въ чинъ утрени): "всяко диханіе (въ перевод'в). И діаконъ: премудрость прости, услышинь святаго евангелія; іерей: миръ встьм и абіе наносить...

Въ служебникъ <sup>а</sup>): всяко дыханіе. Діаконъ: и о сподобитися намъ слышанію сеятаю евангеліа Господа Бога молимъ.—Людіе: Господи помилуй трижды. Священникъ: миръ вспмъ. Людіе: и духови твоему.—Діаконъ: премудрость прости, услышниъ святаго евангелія.—И священникъ абів наноситъ.

съ началомъ и концемъ. 8) Еὐχολόγιον — 1692 г. Въ библіотекъ значатся они подъ № 2619 старымъ и новыми 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 89.

<sup>1) «</sup>Ради благозвучія, мы буявы замінням числами, которыя (числа) оній (буявы) означають.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Слова, не находящіяся въ евкологів или на обороть въ служебникъ, мы подчерживаемъ.

На 18 стр. (обор.) евхологія начинается отділеніе подъ заγπαβίθης: Σύντομος έρμηνεία περί τοῦ τίνα τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ άγίου άρτου, εν οίς τιθέναι ειώθαμεν τό τε άγιον ποτήριον την σφραγίδος τῆς θηοῦ καὶ τὰς λοιπὰς τῶν άγίον ἐννέα μέριδας καὶ τίνας ἔνεκεν έννέα και ού πλείους η έλάττους τιθέμεθα. Οτροчοκь 6-7 спустя после начала этого отделенія, начинается другая запетка архимандрита Діонисія: "вовсее вракаешъ безушный человіче здів", "до вдв", т. е. де конца отдъленія. На стр. 27 об. евхологія на поляхъ новая замътка: "бридищ" противъ сдовъ: "и діаконъ (после возгласа съ первыме помяни Господи) при дверехъ стоя глаголоть: имрекъ патріарха, митрополита или епископа или втобы быль и прочая". -- Въ служебникъ инъется также, вполиъ согласно съ евхологіемъ, нъть только слова: "епископа". На л. 38 евхологія находится еще одна зам'ятка архимандрита Діонисія: "гаразда бридиш здъ су+20+8+50 сын: не тако надобнъ". Слова эти наименни опять противъ этихъ же словъ въ дитургіи Василія Великаго, приченъ служебникъ съ евхологіенъ опіять сходень за незначительными изивненіями. Воть всв заметки, сделанныя на этомъ евхологів архимандритомъ Асонской горы Діонисіемъ. Кром'в того на первой половин'в переплета крупнымъ полууставныть почеркомъ написано: "Арсенія грека иниха", и неиного ниже тою же рукою: "потребна". После этого отступленія возвращаемся опять къ повъствованію Сильвестра Медвъдева.

Въ служебникъ изданія 7166 года, продолжаеть Медевдевь, не новоду находящихся тамъ словь о св. литургін, что она печатана по уставу константинопольской великой церкви и святой лавры, онъ же архимандрить Діонисій написаль: не хощу мать на велиную церковь и на святую гору Авонскую; "и отъ сего писанія, прибавляєть Медевдевь, явно есть, яко тамо не тако\*. И эта книга и нынѣ въ той же книгохранителницѣ на печатномъ дворѣ \* 1).

<sup>1)</sup> Въ типографской библіотекъ до нашего времени сохранились только два экземпляра служебника 1658 года одинъ съ незначительными корректурными понравками при печатаніи (№ 342), а другой (№ 341) съ слъдующею надписью на 1 л.: «никтоже в церкви более вредить, яко иже, развращениъ

И другія древнія харатейныя славянскія книги, которыя на собор'в были свидітельствованы, что во всемъ гогласны съ древними греческими книгами, и съ которыхъ было постановлено править московскія книги, всё они (древнія славянскія) были чернены противъ невопечатныхъ у ніжецъ греческихъ книгъ. "За гріхи наши, говоритъ Медвідевъ, ті правители книжныя въ такое неразуміе пришли, еже елико выходовъ бяще, то ни единъ съ единымъ во всемъ служебникъ согласенъ показася". И вездіз говорятъ, что они все правили съ древнихъ греческихъ и славянскихъ рукописей; а когда ихъ спращиваютъ: отчего во всіхъ книгахъ "разность многая"? Они отвічаютъ, что въ прежнихъ выходахъ "гораздо ради поспівшенія не осмотривися".

После весколькихъ, несогласныхъ между собой изданій служебникъ былъ разсмотренъ на соборе 7175 (1667) года. Служебникъ 7166 года, говоритъ Медведевъ, былъ на соборе изследованъ и исправленъ "на лучшее украшеніе церкве Божіи въ некихъ чинёхъ церковныхъ, не постигшихъ же исправитися тогда во ономъ служебнике забвенія ради и сокращенія греческаго служебника и скораго деля посшешенія". Медведевъ перечисляетъ и "винь" служебника 7166 года, которыя были указаны на соборе, замиствуя перечисленіе ихъ ивъ предисловія къ служебнику 1667 года, и кроме того приводить оттуда же два увещанія—о новоисправленномъ служебнике, что онъ (служебникъ) исправленъ "не просто и не отъ своего разума, но советомъ всёхъ архіереевъ ова отъ добрыхъ греческихъ переводовъ, ова множае отъ обычаевъ святой восточной церкви, яже за сокращеніе во греческихъ служебникахъ (отъ нихъ же и сей служебникъ исправися) иная и не

жава, вмя святыни или чинъ священства имать. Сограшающабо сего обличитя навтоже дервает и въ обража граж вало простирается, егда за благоговъніе чина грашникъ почитается. Св. Григорій діалогъ в пастырнику». На поляхъ первыхъ лястовъ другая надпись: «книга справщика ісреа Нікифора Сумеонова». Написи, указываемой Медвадевымъ, ни на томъ, ни на другомъ экземпляръ служебника 1658 года натъ; слад. вкаемпляръ служебника 1658 года съ этою написью архим. Діонисія не сохранился до нашего времени.

писана суть, точію на указъхъ обрътаются і). Вслъдъ за тъми увъщаніями, Медвъдовымъ приводятся двъ вищиски изъ дъяній собора 1666—1667 годовъ, одна о новоисправленномъ служебникъ (изъ 24 статьи "книга служебникъ, яко же прежде..."), другая изъ втораго счисленія на л. 6 (сіе наше соборное повелівніе и завъщаніе... мъсяца маіа въ 13 день), такъ называемая клятва соборная і). Приведя эти выдержки, Медвъдевъ говоритъ, что отсюда всякому видно, съ какимъ прилъжнымъ тщаніемъ былъ исправленъ соборомъ служебникъ и какими стращными клятвами было утверждено, чтобы никто не прибавилъ чего дибо въ этой книгъ.

Вывній въ то время начальнекомъ печатнаго двора, Динтрій Ерообевъ Алиазовъ, пиужъ благонестивъ, зная о часковъ и непостоянномъ исправления книгъ и о смущения народномъ всябяствие этого, велель напечатать этоть исправленный служебникь вы количествъ 12,000 зквемпляровъ, чтобы котя эта книга пребыла въ согласін нісколько літь безь изпіненія. Въ таконъ количествъ экземиляровъ было напечатано только пол осмы тетрали, такъ какъ проклятий обсъ чрезъ орудіе свое справщика старца Евениія оному ділу сотвори препятіе". По его промишленію вельно было печатать техъ книгь только 2,400 экземпляровь. . И во онихъ книтахъ, не бояся соборныя клятви своинъ непостоянствомъ, паче же безуміемъ, переправилъ многое и сділалъ 50 четвертовъ". И впоследствін, когда печатался во второй разъ исправленный (соборонъ 1666 — 1667 годовъ) служебникъ (въ количествъ 1,200 экземпляровъ), онъ Евений своими переправками въ немъ сделалъ еще 25 четвертокъ. И эти книги, не боясь страшной соборной клятви, "отъ заручнаго соборнаго справнаго служебника" своею переправкою сделаль разгласны.

Тоть же старець Евений, сочинившій книгу — "чиновникь

<sup>1)</sup> Выписка втого увъщанія продолжается до конца его: «неотступни до конца въка. Авинь». Далье приводится и другое «увъщаніе о томъ же», начинающееся словами: «некощемъ невъдъти о семъ..., все сполна вплоть до конца его... в животъ. Аминь».

<sup>2)</sup> По печатному наданію братства св. Петра митрополита М. 1881 г. листы 15 об.—16 и 6 об—7 об.

архіерейскаго священнослуженія" (въ 7183 г.), сділаль въ нешъ иногія изміненія противъ заручнаго чиновника (патріарха Іоакима и другихъ русскихъ архіереевъ), не смотря на запрещеніе, находящееся въ самомъ чиновникъ (л. 6 и 7), измінять что либо въ немъ.

Въ этой книге въ литургіяхъ св. Златоустаго (на л. 123 и 124) и Василія Воликаго (на л. 200 и 201) "написано світло о поклоненіи на Христовы словеса", т. е. при произнесеніи совершителень таниства Христовыхъ словъ: примите, ядите... и пр. н пійте от нея вси... и пр.; и кто этого не деласть, те все страшными клятвами прокляты. Сами же духовнін, не страшась этой своей клятвы и преступал ее, не почитають Христовыхъ словесъ и поклоненія нискаго и богонадобнаго не творять и не хотять творить. Людянь велять, говорить Медведевь, делять то. а сами не дълають этого и даже поступають напротивъ. Сперва заповъдають во въки хранить то бевъ всякаго изивненія, а потомъ и сами этого не хотять творить и людямъ запрещають дълать это. Что прежде утверждали себь и людямъ ко спасенію, то впоследствии "и собе и людянь поведають быть въ вечную душевную погибель. А кто имъ говорить объ этомъ ихъ непостоянствъ, что они подобными дълами возмущають народъ, того они безъ всякаго разсужденія проклинають, основываясь на Христовихъ словахъ: слушаяй меня... н елика аще свяжете.

Въ следующемъ за темъ продолжительномъ разсуждени Медеедевъ доказываетъ, что архіерен не имеютъ безусловной власти вязать и решить. Если бы архіерен имели такую власть, замечаетъ Медеедевъ, то они всёхъ своихъ сродниковъ и друзей мирскихъ и знакомыхъ обогатили и своимъ разрешеніемъ вселили въ небо и поэтому въ мукахъ были бы только те, которые сродства съ архіерении и милости отъ нихъ не имели. Медеедевъ далее доказываетъ, что кого архіерен праведно на земле не ради своихъ какихъ либо человеческихъ прихотей свяжутъ, тотъ действительно будетъ связанъ и на небе. Поэтому всякому должно бояться справедливой архіерейской клятвы или связанія, а несправедливой не должно бояться, потому что та несправедливая клятва

на нихъ самихъ возвращается, а кого они прокляли, къ тъпъ она "никакоже прикоснется".

Посль этого разсужденія Медведевь опять возвращается къ новъствованию о книгъ "чиновникъ архіоройского священнослуженія". Архіерен, говорить Медвідевь, не обращають вниманія на свои клятви. Это уже было видно изъ сейчасъ представленнаго примъра — о покловъ при произнесени Христовихъ словъ; тотъ чиновникъ архіорейскаго священнослуженія представляеть още другой примъръ нарушенія архіоромии своихъ клятвенныхъ повельній. Въ немъ (архіерейскомъ служебникъ) съ страшными клятвами утверждено, какъ всюду именоваться святыйшему патріарку: "великій господинь святвиній курь Іоакімь, милостію Вожією, патріархъ московскій и всея Россіи"; а теперь патріархъ, "то соборное постановление презравь", пишеть другой титуль: "Іоакімь, милостію Вожією, натріархъ царствующаго великаго града Москвы и всея Россін"; а немного стустя иной: "великій господинъ святьйшій курь Іоакінь московскій и всея Россіи и всехь северныхь странъ патріархъ". Тъкъ явъ, говоритъ Медвъдевъ, сакъ свое соборное постановление пренебрегь и иное, якоже восхоть, постанови.

Подобный же примъръ представляеть еще и "уставъ" типикъ патріарха Іоакима (изд. 1682 года). Въ уставъ ["который
строиль у себя въ дому патріархъ Іоакимъ не одно гѣто и потомъ самъ со всьми архіереями многое время свидътельствовали и
руками своими подписали, что все въ немъ истинно безъ всякой
новшести и того ради вся книги на печатномъ дворъ впредь
повельли печатать съ онымъ уставомъ во всемъ согласуя"] было
написано открывать главы во св. литургіи на молитву Господню:
Отие нашъ; а самъ патріархъ, взирая на нынъщвихъ грековъ,
не хочетъ открывать главы и не открываетъ. И не только это
сдълалъ, но и весь новоисправленный уставъ и соборомъ утвержденный повельль опять вновь исправить и исправленъ; а "какъ
исправленъ, о томъ извъстія не имамы, ибо справщикомъ не являютъ, но держатъ у себе. Въ томъ же новоисправленномъ заручномъ уставъ написанъ указъ всего священнослуженія. "невъмъ

откуды, весма разгласенъ съ уставомъ, каковъ написанъ въ заручномъ соборномъ при патріархахъ служебникъ (въ служебникъ же написано, что переведено съ древнихъ греческихъ уставовъ)". Иное въ этомъ новоисправленномъ уставъ откинуто, иное прибавлено, иное измънено. Если бы кто либо прочелъ хотя бы "одни книги служебники, говоритъ Медвъдевъ, отъ начала правленія всъхъ выходовъ, также и иныя всъ новоисправленныя книги, многая обрълъ бы въ нихъ премъненія, прибавленіе, уятіе".

Всв говорять, продолжаеть Медведевь, что книги правлены съ древнихъ греческихъ и славянскихъ харатейныхъ рукописменныхъ книгъ, а ни одна книга новоисправленая, какъ служебникъ, такъ и другія, не можетъ быть найдена во всемъ согласною съ древними греческими рукописями и съ древними славянскими харатейными книгами, но каждая "имъетъ разгласіе"; и чъмъ да л'ве правять, тыкь больше делають по своимъ прихотямь премъненія и этимъ смущають православный народъ. А въ настоящее время нъкоторые духовные дошли до такого безумія, что утверждають, что и все наши древніи славянскія харатейныя книги неправы, которыя прежде на иногихъ соборахъ были признаны согласными съ древними греческими рукописями. А теперь эти книги тони навывають неправыми, потому что обличають ихъ неправое мудрствованіе. А когда ихъ ("теперешнихъ духовныхъ" спрашивають: оть кого они знають это (что русскія книги неправы)? Они отвъижноть: отъ новыхъ греческихъ ученыхъ і ерокенаховъ Ісанникія и Софронія Лихудовъ. Это и служить для Медвадова. переходовъ во второй части своего изследованія ть пов'єство ванію о Лихудахъ и разбору ихъ ученія о времени пресуществленія св. даровъ въ таниствъ евхаристін.

Медведенъ излагаетъ исторію прівзда въ Москву Лихудовъ, приводить грамоту, данную имъ отъ восточныхъ патріарховъ, и совітуєть остерегаться ихъ и не довірять имъ вполні, такъ какъ они, можетъ быть, подосланы отъ латинянъ или люторовъ или калвиновъ на возмущеніе нашей православной віры, какъ прежде быль подосланъ митрополить Исидоръ. Переходя затімъ къ разбору ихъ ученія о времени пресуществленія св. даровъ въ таинстві овха ри тін, онъ доказываеть, что изложенное ими мивніе по этому вопросу въ ихъ сочинении "Акосъ или врачевание, противуполагаемое ядовитымъ угрызеніямъ зміевымъ", несправодниво, такъ какъ по мивнію Медвідева, св. дары пресуществляются при произнесенів словъ примите, ядите... и пійте от нея вси, а не при произнесеній совершителень таниства молитви: и сотвори убо жатьба сей и пр., какъ утверждали Лихуды. Свое мевніе Медевдевъ подтверждаеть свидетельствами апостола Павла. Василія Великаго Іоанна Златоустаго, Григорія Богослова, Діонисія Ареопагита, Іустина философа, священнопученика Иринея, Кипріана, Кирилла Герусалимскаго, Кирилла Александрійскаго, Григорія Нисскаго, Евсевія, епископа Самосатскаго, Амеросія, Ефрема Сирина, Іоанна Дамаскина, блаженнаго Ософилакта и свидетельствами, взятыми изъ пролога и дълній VII вселенскаго собора. Эта вторая часть сочиненія Медвідева для насъ лично представляеть нало интереса, почему им и считаемъ достатолными сделанныя нами заmbyahia ').

<sup>1)</sup> Изъ этой второй частя мы считаемъ нужнымъ отматить еще одно только замъчаніе Меделдева, брошенное виъ вскользь. Именно въ одномъ мъстъ онъ говоритъ, что не много раньше подачи (а это было на второй недълъ Ведикаго поста 7196 года) Лихудами циревив и царямъ сочинения (въроятиве всего Акоса) «вкъ же совътомъ изданы въ міръ тетрати о пресуществленія и что возобличителная ему» (этому сочивению) Медвъдовъ напишетъ, есля прикажутъ ему Государи пари и Государыня паревна, подобно тому, какъ и на первыя ихъ лжею исполненныя тетрати возобличетелную инагу написахъ-Изъ указанія Строева (библіологическій словарь) изв'яство, что д'якствительно эти «тетреди», не много раньше появленія на свать Акоса пущевныя, существовали; она были написаны отъ неизвастнаго леца и тайно въ россійскій народъ пущены, а Снявнестру Меднадену были доставлены чернаговскимъ протопопомъ Іоанномъ въ ноябръ 7196 года; —оттуда же извъстно также, что «вовобличетелная виъ» или «праведный отвътъ» Медвъдевъ написаль. Интересно знать, накія это разумъются меремя тетради Лихудовъ, на которыя Сильвестръ Медвъдевъ написаль возоблечительную книгу и что это ва возобличителная впига? Сочиневіе Лихудовъ «Діялоги грена учителя иъ невоему інсунту» («мечецъ духовный»—томъ) здесь не могутъ быть подра зумъваемы, такъ какъ это сочинение Лихудовъ, по словамъ Горскаго и Невоструева (описавіе синод. библіотеки отд. ІІ, т. 3 стр. 476), нашисано после сочименія Лихудовъ же «Акосъ», на которое въ «Дівлогахъ» сдалава ссылк :

Въ концъ къ своему "извъстію истинному православнымъ, ильвестръ Медведевъ присоединяеть 3 письма, - одно отъ гетмана ів. Ст. Мазены въ думному дворянину Ө. Л. Шакловитому (прианзительно отъ декабря 1688 г.), въ которомъ Мазена уведомяетъ о получени присланныхъ патріарховъ Іоакиюмъ въ Кіевъ нигь, сочиненіе братьевъ Лихудовь, и что отвъть на это сочинеіе пишеть игумень Кириловскаго кіевскаго монастыря Иннокентій Лонастырскій; другое писько-нгумена Монастырскаго къ гетиану, гто онъ игуменъ читалъ московскія книги и отвёть на нихъ отъ ица всей налороссійской церкви скоро напишеть; въ третьемъ гисьмъ того же нгумена Монастырскаго къ Медвъдеву отъ 9 февраля 1689 года, первый хвалить Медвёдева, увёдомияеть о получени зъ Кіовь , Акоса Лихудовъ и о скорой присылкъ ответа отъ **палороссійской церкви на это сочиненіе, въ которомъ находится** "едина ересь", да "недоуманіе школнов". Этинъ приложеніемъ и оканчивается сочиненіе Медвідева "извістіе истинное православным в и показаніе светлое о новоисправленіи книжномъ и о прочемъ".

Сергій Віложуровь.

И такъ какое же здъсь разумъется сочинение Лихудовъ и явкое сочинение Медвъдева?

## О первоначальномъ обучении Закону Божім.

Его сснова — во вдіяніи окружающей резигіозной жизни. — 2. Подоженіе мелить въ первоначальномъ резигіозномъ обученія. — 3. Методъ и содерженіе начельныхъ катихизацій).

Дитя, принявшее такиство св. крещенія и пребывающее въ благодатновъ общени съ церковію, лишь только начинаетъ сеободно владъть своими членами, пріучается старшими совершать крестное знаменіе. Дитя еще не сознаеть его значенія, но уже начинаетъ чувствовать его силу изъ того благоговънія, съ которымъ его пріучають къ этому дійствію, изъ молитееннаго благоговънія взрослыхъ и т. д. Дитя видить изображенія распятія, священныя вковы, замъчаетъ отношение къ нимъ старшихъ, видить ихъ молитву въ церкви, и въ душе его есспитывается чувство благоговънія и уваженія въ священному, обнаруживающемуся вић его—въ предпетахъ и дъйствіяхъ. Начинающіяся съ 4-хъ-лътняго возраста беседы съ нипъ матери или близкихъ о Боге, событіяхъ священной исторіи и священныхъ предгетахъ находять воспріничивую почву. Съ 4—5 леть легко заучиваются и политвы, конечно простайшія, но ребенока са охотою произносить и непонятныя ему молитвословія, напр.: "во имя Отца...", такъ какъ они уже воспринимаются имъ въ томъ благоговъйномъ настроенін, которое сни вызывають. Вообще, вліяніе окружающей среды составляеть первое религіозное воспитаніе въ первоначальномъ возраств. Въ пособіе этому естественному средству развитія религіознаго чувства ножно рекомендовать наглядныя беседы съ дътьми о предметахъ въры и заучивание наизусть самыхъ простъйшихъ молитвъ. О системъ нечего заботиться; если жизнь не

бъжить отъ церкви и ся установленій, ребенокъ твердо будеть держать въ основъ своего религіознаго чувства въру въ Распятаго и благоговъніе ко всему тому, что ему выдакть за священное: св. иконамъ, мощамъ, св. водъ, артосу, просфоръ и т. д. Вопросы съ его стороны неизбъжны, но до 6-лътияго возраста въ нихъ не предъявляется запроса на отчетливый анализъ и онъ вполнъ удовлетворяется ответомъ: что такой-то предметь "святой", "священный" и въритъ дътскою, неразсуждающею, неанализирующею върою. Съ одной стороны сказывается сродство очищенной св. такиствами и еще неиспортившейся діятской души съ божественениъ, съ другой --- въ этомъ возрасть сильна подражательность и потому могущественна сила окружающихъ принфровъ и впечатавній оть нихь. Въ народной средв естественное религіозное воспитаніе среды совершается не хуже, чімь въ просвівщенной. Примъчая, какъ отецъ кладетъ цередъ божницей и въ церкви земные поклоны, какъ мать теплить свечу передъ иконами, ребеновъ съ благоговъніемъ вглядывается въ лики святыхъ, усвоиваеть окружающіе его благочестивне обычам и мало но малу: неренимаетъ въ себя несокрушимое духовное достояніе народнаго русскаго православнаго склада. У крестьянскаго мальчика нетъ святыхъ книжекъ, картинъ по священной исторіи, но твиъ усерднью онь всиатривается въ церкви въ св. иконы и напечатавваеть въ себъ на нихъ изображенное. Хоть и съ примъсью полурелигіозныхъ объясненій и даже суевърныхъ повърій, но у него является желаемсе благоговъніе и уваженіе къ священному. А это собственно, единственно одно это, и нужно для школы, какъ подготовка къ ея правильному, систематическому религіозному обученію. Самов начальное, дошкольное религіозное воспитаніе, есть воспитаніе чувства благоговънія и уваженія къ священному, пусть даже оно будеть соединяться съ неясными и даже невърными образами. Большею частію передъ законоучителень являются дети неодинаковой теоретической подготовки, за то ихъ правственно - религиозное развитие, если они вышли изъ православной среды, ставитъ ихъ на одинъ уровень религіознаго пониманія, основа котораго лежить въ чувствъ въры, и религіозное обученіе въ школъ кожеть бить единообразнымъ для всъхъ вообще однольтковъ.

Систематическое обучение закону Вожию принято начинать съ изученія молитвъ. Молитва составляєть нервую потребность религіознаго чувства и всего мучне его воспитываеть во всехъ возрастахъ жизни. Молитва есть одно изъ важиващихъ средствъ общенія человіка съ Вогонъ. Кругъ молитвъ ребенка большею частію не сложень, молитва взрослыхь—всь молитвословія и священныя пъсни нашей православной церкви. По содержанию своему всв молитвы представляють изложение священно-историческихъ данных и христіанскаго догиатическо-правственнаго ученія, но не въ собственномъ (или объективномъ) ихъ симсив, а въ првивненів къ религіозно-правственному настроенію вірующаго. Онв всегда виражають извъстное религіозно-правственное чувство, или то дъйствіе, которое историческій и догиатическо-правственный элементы въры должны производить во внутреннемъ душевномъ міръ исповедника христіанской верм. Молитва есть синтевъ священнихъ: факта, догиата и поради въ формъ нравственнаго вывода для души. Отсюда нолитвы такъ доступны религіозному чувству, такъ живо и глубоко действують на сокровенное правственное существо, въ особенности молодой и нежной детской души. Какъ лучшее выражение религіозно-правственнаго настроенія ребенка, съ чувствоиъ благочестія и всепреданности Богу въ основъ, слова молитвы составляють важиващій предметь религіознаго обученія въ первоначальномъ возраств. Люди простие, незнакомые съ объясненіемъ можитвъ, находять себь великое утвішеніе въ одномъ ихъ непосредственновъ буквальновъ синслъ. Задача школы раздълить на ясныя и отчетливыя представленія н привести въ сознаніе то, что само собою, непосредственно дъйствуеть на сердцъ. Стихи и литературныя произведенія также читаются массою съ пользою и интересомъ, но въ школъ они изслъдуются, анализируются. Молитвы тоже составляють поэзію христіанскую, церковную. Выражая собою идеальную христіанскую сторону Христовой візры, христіанское религіовное чувство, которое будеть неразлучнымъ спутникомъ върующаго и въ его небесномъ отечествъ, молитва нуж-

дается въ анализъ своего содержанія или въ указаніи тъхъ основъ, на которыхъ поконтся и изъ которыхъ проистекаетъ христіанское религіовное чувство. А такія основы для нея -- священная исторія, христіанскіе догмать и мораль, и безъ знанія (ихъ) содержаніе молитвъ не можеть быть отчетливо понято и усвоено. Здесь является делемиа. Молитвы нужно изучать прежде всего, и онъ непонятим безъ знаийя общихъ основъ нашей вёры. Слёдовательно, молитвы не могуть быть предметомъ самостоятельнаго изученія по крайней мірів, пока неизвівстны общія основы православной върм. Какъ лучшій возбудитель христіанскаго религіознаго чувства, молитвы могуть быть изучаемы совивстно съ общими основами върм. За это и другое — педагогическое соображение. На первой ступени своего изученія преподаваніе закона Вожія нуждается въ формулахъ, приспособляемыхъ къ объясненіямъ, для заучиванія ихъ (формуль) наизусть, и что же можеть быть въ этомъ отношенін дучше молитвъ? Тамъ, гдв принятые для первоначальнаго изученія молитвы будуть нессотв'ятствовать обязательнымъ для усвоенія религіознымъ истинамъ, можно пользоваться заповъдями, частями символа върн и изреченіями священнаго Писанія. И такъ, каждый урокъ будеть состоять изъ части объяснительной (и собесъдовательной по формь, потому что катихизація обязательна) и авторизованнаго вывода изъ нея, заучиваемаго наизусть.

Исполняя задачу—дать ясность и отчетливость пріобрівтенному дізтьми до школи, нужно начать сь самаго главнаго и въ то же время съ самаго нагляднаго для нихъ, съ того предмета, который лежить въ основъ ихъ религіозно-нравственному существу—съ наученія правильному совершенію и пониманію крестнаго знаменія. Всемощное значеніе крестнаго знаменія "во имя Отца и Сына и Св. Духа", соединяющаго устное исповъданіе въры въ Бога съ дізятельнымъ ея обнаруженіемъ во внішнемъ акті религіозной жизни, ділаеть это животворное выраженіе нашей візры по справедливости самымъ первоначальнымь, важнійшимъ и главнійшимъ предметомъ религіознаго обученія. Въ 7-ми літнемъ возрасть, приблизительно,

у каждаго ребенка уже сложилось какое бы то не было представленіе о Богь, равно и крестное знаменіе вызываеть въ немъ (по большей части безотчетное) чувство благоговънія. Но полное значеніе последняго еще не можеть быть усвоено и 7-милетникъ дитятею и потому следуеть указать въ немъ пока недоступныя дътскому пониманию стороны. Именно, научивъ дътей знаменовать себя крестомъ правильно, съ отчетливниъ и благоговъйнымъ произнесеніемъ святихъ словъ: "во имя Отца и Сина"..., слъдуетъ остановить ихъ внимание на мотивахъ, по которымъ всегда нужно заботиться о правильномъ совершени крестнаго знаменія. Для этого удобно воспользоваться примъромъ. Учитель, напримъръ, радуется, когда дети красиво и правильно пишуть букви; такъ и Богь радуется, когда дети хорошо совершають крестное знамение и правильно произносять священныя слева: "во имя Отца...", но Богь смотрить на сердце. Не достаточно совершать правильное движеніе рукою и върно произносить святия слова. Нужно въ это время думать о Богв, и только тогда крестное знаменіе будеть Ему угодно. Особенно же нужно дукать объ Інсусь Христь, нашемъ Спаситель, Который быль распять и умерь за наши греми на креств. Въ объясненіе последней мысли можно напомнить детямь виденныя ями, особенно въ церкви, изображенія распятія, и разсказать въ общихъ чертахъ объ этомъ событін, съ другой стороны указать понятные, наглядные примъры зла, порока, вообще греховности человъка, и объяснить, при помощи ихъ однихъ необходимость искупительной смерти Спасителя, пока еще не каселсь факта гръхонаденія, наслівдственности грівка и т. д.; здісь необходимо укавать на любовь Божію къ людянъ, Который не пожалёль своего единственнаго Сына, Інсуса Христа и за Его страданія и смерть прощаеть наши гръхи, --- а гръшинь им всь, съ тънъ им рождаемся, -- если мы стараемся не грешить более. Объяснение такого рода своею недосказанностію пробудить въ ребенкъ много вопросовъ (и слава Богу, значить мысль пробуждена), но вивств оно дасть ясное понятіе о любви Божественной къ человіку, придавъ ему, такъ сказать, спеціальный христіанскій характерь (о томъ, что Вогъ любитъ человъка: посылаетъ дождь, пищу, одежду, посы-

даетъ родителямъ маленькихъ дётей и проч. ребенокъ узнаетъ въ домашней обстановкѣ, но гораздо рѣже до школы ему внушается понятіе о связи между обыденною человѣческою порочностію и искупительною смертію Спасителя). Раскрытіе понятія о троичности теперь еще преждевременно, тѣмъ болѣе, что у ребенка есть признаки для отличія трехъ лицъ: отецъ представляется ему въ видѣ старца, какъ онъ рисуется на образахъ; сынъ—Імсусъ Христосъ распятый; Духъ Святый является ребенку подъ своимъ образомъ—голубя. Этого пока и достаточно въ объясненіе молитвословія: "во имя Отца...", которое неизмѣнно, какъ прежде, такъ и теперь, является сознанію ребенка знакомъ благоговъйнаго настроенія, знакомъ механическимъ; такъ какъ, произнося молитвословіе, едва ли какой ребенокъ будетъ его анализировать, если возбуждено его религіозное чувство.

Повторивъ путемъ катихизаціи все пройденное (именю, что нужно правильно совершать крестное знаменіе, ясно произносить молитвословіе и думать при этомъ о Богі и особенно объ Іисусі Христі, возлюбившемъ насъ), можно сосредоточить вниманіе дітей всеціло на Спасителі, заучивъ съ ними молитвословіє: "Господи Іисусе Христе сыне Божій, помилуй мя грішнаго", которое теперь уже не нуждается въ объясненіи и какъ бы вытекаеть изъ предыдущаго. А главный предметь урока, понятіе о крестномъ знаменіи, получить теперь еще боліве полное освіщеніе. Въ заключеніе можно внушить мысль о силі крестнаго знаменія, разсказавъ о видініи царя Константина и его побіді, и преподать увінщаніе совершать крестное знаменіе утромъ, возставъ отъ сна, отходя ко сну, предъ началомъ всякаго діла, проходя мимо храма и особенно въ храмі совершать знаменіе креста благоговійно и правильно, чтобы получить Божію силу и помощь.

Понятіе о крестномъ знаменіи, по важности предмета наполняя собою цілий урокъ по зак. Божію, стоитъ конечно въ нісколько изолированномъ положеніи относительно дальнійшихъ уроковъ, но эта изолированность смягчается тіль, что начиная такъ, начинаютъ собственно не съ обученія закону Божію, но съ религіознаго восинтанія; дітской душі необходимо прежде всего напеча-

табть инсль о Распятомъ, ими дать возможность, приступая къ нзучению религи, возврать на Того, Кто ближе встав въ нашену духовному возрождению и нашей духовной жизни. Въ следующий затемъ урокъ можно перейти къ более отвлеченному повятию о Бога, изображеніямъ наиболее доступныхъ детскому пониманію Ето свойствъ. Богъ такъ добръ и великъ, что этого невозножно выразить; никто не ножеть представить и никакими словами нельзи описать Его величія. Гдв Богь находится и гдв онь живеть? Отивчая на этоть вопрось можно остановиться на словаль модитвы Господней: "Отче нашъ, иже еси на пебесъхъ\*, объяснивъ, что Богъ особенно присутствуеть на небъ, окруженный ангелами и святыми. Въ домашней (вірующей) среді кажані ребенокъ конечно слишаль е небъ, анголахъ и святихъ и школьному обучению остается въ этомъ случав (какъ и во многихъ другихъ) пользоваться готовыми представленіями, связивая съ ними новыя. Объясняя везд'яприсутствіе Вожіе, можно обратить вниманіе на то, что онъ присутствуеть н теперь въ школь, и хотя мы Его не видимъ, но Онъ насъ видить; Онъ находится вездв и все видить, но Его никто не видить, Онъ невидимъ. Отъ этого однако не следуеть специть выводомъ въ понятію о духовности Божія существа. Понятіе о духъ слишкомъ отвлененное понятіе, религіозное же чувство на первыхъ порахъ поддерживается и развивается наглядностію. И что кожеть быть лучше наглядных выраженій священнаго Писанія о Богь, въ которыхъ Ему приписываются очи, уши, руки и т. д. Понятіе о вездъприсутствіи Божіонъ затрогиваеть понятіе о Его всевьдьніи, принимая отъ последняго въ некоторой степени содержаніе, осв'ященіе: Богъ присутствуеть вездів, видя все, санша, зная... Отношеніе всев'ядінія Божія къ нравственному человіческому существу можно выразить такъ, что Богъ знаеть въ насъ все хорошее и худое, видить наши добрыя и дурныя дела. Развитіемъ этой мысли можно приблизиться къ понятію о самовъ глубочайшемъ и сокровенивищемъ божественномъ свойствъ, открытомъ въ Божественновъ откровенін, -- о божественной святости. Владыками міра, напр., признавали своихъ боговъ и язычники, а нъкоторые изъ нихъ возвышались до признанія Божества высочайния ду-

хомъ. Понятіе же святости было чуждо явыческому міру. Оне всецъло кристіанское понятіе и какъ нельзя болье опредъляеть собою и нравственное существо искупленнаго Христовъ и освященнаго Св. Духовъ христіанина. Слова "святой", "праведный", дёти всегда: слишать и произносять сами. Школь предстоять задача перевести въ сознание возбуждаемыя ими неясныя чувства, и достигнуть этого можно посредствомъ примеровъ, познажомивъ, наприибръ, детей съ жизнеописаніями святыхъ (которыми такъ богата наша духовная, церковная литература), особенно описавъ ихъ дътскіе и внешескіе годы--ихъ любовь въ мелитев, послушаніе, доброту и удаленіе отъ порока, и въ сознаніи ребенка намізтятся признаки для определения святости. Ватемъ можно сказать, что святихъ Богъ особенно любитъ, что доброе поведение Ему угодно, а ване поступки Богь ненавидить и огорчается ими, потому что Онъ святой. Но Богь самый святой, Онъ святье всёхъ святыхъ и ангеловъ. Ангелы непрестанно поють предъ нимъ на небъ "свять, свять, свять", въ церкви говорится: ..., Свять : Господь Богь нашь", им молимся: "Святый Воже, святый крачкій..." и пр. Теперь уденится ребенку и понятіе о всев'ядіній Вожісить, въ форм'я самой близкой къ его нравственному существу, именно, что нужно быть добрымъ, не лгать, не брать чужого не только при людяхъ, но и когда никто не видить и не знасть, потому что можно скрыться оть отца и натери, но оть Вога нельвя скрыться и скрыть что либо оть Него, потому что святой Вогь находится всюду, все видить, слышить и знаеть одинаково всё наши действія: хорошія, которыя Ему угодны, и дурныя, которыми Онъ печалится. Связанныя между собою понятія о вездіприсутствін, всевъдъніи и святости Божіей получать теперь и вкоторую ясность для ребенка. Отъ этого общаго понятія о существъ Божіенъ весьна последовательно будеть перейти и къ понятію о духовности Вожія существа. Вездіприсутствующій невидино, слідовательно неимъющій тыла Богь-есть вездъсущій, всевъдущій и святой духь, высшій святыхъ ангеловъ (сравненіе съ нашею душею). Такимъ образомъ, сознаніе духовности Бога пробудится въ ребенкъ не прежде, ченъ онъ ощутить въ себе самонъ обнаружение иравственнаго начала изъ нагляднаго примъра святыхъ и собственнаго поведенія, угоднаго, или противнаго Богу. Теперь отвлеченное понятіе о Богь, какъ духъ, не будетъ одною формою, непредставилою для ребенка, но наполнится опредъленнымъ содержаніемъ, извлеченнымъ, главнымъ образомъ, изъ нагляднаго анализа его собственнаго нравственнаго существа. Теперь можно перейти къ понятію о троичности лицъ въ Вогь.

Уясненіе понятія о трехъ лицахъ Вожества на первыхъ порахъ религіознаго обученія требуется сознательными отношеніеми дівтей къ молитвословію, сопровождающему крестное знаменіе. Но предварительно нужно твердо укранить въ умв детей понятие о единствъ Вожіенъ. Можно указать для этого, напринъръ, на отца въ сенействе, котораго все слушаются, на царя въ государстве, которому повинуется неситтное число подданныхъ. Отецъ въ семейстей и царь въ государстви или въ страни-одинъ, и Богъ одинъ, не два или три Бога, но одинъ Вогъ, Отецъ всъхъ людей и Царь всего міра. Подобнаго Ему и похожаго на Него нътъ никого. У Него есть Сынь, такой же Вогь, какъ и Онь Самъ, и Духъ Святый, тоже Вогъ. Вивств Они навываются Св. Троицею и ин молимся ей, когда совершаемъ крестное знаменіе и говоримъ: "во имя Отца и Сына и Св. Духа". Отецъ, Сынъ и Св. Духъ одинаково святы, одинаково находятся вездё и все видять и знають. Они всегда нераздъльны, какъ одинь и тотъ же единый, истинный Вогь. Оттого они навываются также "Тріодиный Богь". Можно сказать дётямъ, что о "Тріединомъ Вогь" наи "Пресвятой Троиць" они еще иного узнають, что оть Бога Отца, Бога Сина и Бога Духа Святаго ин получаенъ всв блага и нельзя исчислить и выразить, какъ много они сделали для насъ и делають добраго всякій день. Понятіе о личномъ различіи трехъ лицъ Вожестварожденін Сына и исхожденін Св. Духа на первыхъ перахъ різшительно не можеть быть усвоено діятьми и до извістнаго возраста будеть оставаться для нихъ неханическою формулою. Но они поймуть различіе между Отцонь, Сынонь и Св. Духонь, если указать на Ихъ особенныя благодъянія для рода человъческаго, именно, что Отецъ есть Творецъ и Правитель вселенной и сотво-

риль наше тело съ его жизнію и даль нашь душу, чтобы мы думали объ Немъ и любили Его; Сынъ сощелъ съ неба и умеръ за насъ на креств, а Духъ Святый освящаеть насъ, делаеть насъ святыми, добрыми и хорошими. Поставленное такинъ образомъ въ связь съ особеннымъ значеніемъ каждаго изъ лицъ Св. Тронцы для нашего бытія и спасенія понятіе о различіи ихъ будеть основою для всего дальнъйшаго религіознаго обученія, общая цъль котораго — уяснить значение въ домостроительствъ нашего спасения ветхозаветной эпохи-Отца, евангольской-Сына и церковной-Св. Духа. Хотя такое расчленение и отдалить на нъкоторое время понятіе объ общемъ участім лицъ Св. Тронцы во всёхъ важнёйшихъ моментахъ жизни человъка, за то оно дасть отчетливое понятіе о главнівищей, присущей каждому изъ нихъ ділятельности. Ученіе о Вогі (Отпі) какъ Творці и Правителі міра падеть на готовую почву: идея Бога, какъ высшаго существа и творца знакома каждому ребенку еще въ домашней средф. Съ идеей искупленія онъ познакомился при объяснении крестнаго знаменія, а признаки и характеръ освящающаго действія Божія онь уже усвонль въ предъндущемъ урокъ, когда распрывалось понятіе о божественной святости. Ново будеть теперь только соотношение между этими понятиями и особенно деятельностію каждаго изъ божественныхъ лицъ. Для уясненія освящающаго действія Св. Духа следуеть указать на то, что самые маленькія, только что родившіяся діти бывають неосвященныя, и душа ихъ не чистая, грешная, но въ то время, когда ихъ крестятъ, въ нихъ входитъ Святой Духъ и они дълаются святыми и чистыми, после крещенія они бывають подобны ангеламъ и всв поздравляють ихъ съ этою радостію. За всв великія благодівнія Божін нужно помнить, не забывать Бога. Совершая крестное знаменіе и говоря: "во имя Отца и Сына...", нужно вспоминать Бога Отца, насъ сотворившаго, --- Бога Сына, нии Спасителя, насъ искупившаго, и Бога Духа Святаго, насъ освящающаго.

Нужно благодарить Бога и прославлять за эти благодъянія. Молитви: "слава Тебъ Господи", "слава Тебъ Воже нашъ", и "слава Отцу и Сыпу...", "Пресвятая Троице...", "Царю небесный..." «Хряст. Чтки.», № 11—12, 1885 г.

Совствъ иначе ставится дъло при общепринятовъ преподавании закона Вожія. Прежде всего, съ ученіемъ о духовности Божія существа во главъ сообщается почти полное понятіе о Богъ, неръдко выписиваемое дословно изъ катихизиса, безъ всякихъ объясненій говорится объ единствів Его существа, о троичности лиць, личномъ различім между лицами Св. Тромцы-рожденім Сынаи исхождени Св. Духа. Такъ начинаются нередко руководства но закону Божію, и все это иножество главиванихъ религіовныхъ понятій, нуждающихся въ объясненіяхъ неръдко изпагается на подстраничев. Предназначаются подобныя опредвленія для дътскаго усвоенія. Конечно, ребенокъ не въ силахъ понять весь этоть наборь опредвленій и формуль, взятыхь но большей части пословно изъ догивлики. А законоучителю остается буквально выбиваться изъ силъ, чтоби втолковать детямь учение о вечномъ рожденін Сына и исхожденін Св. Духа. Запачательно, что о RDECTHON'S SHAMOHIM HOM STON'S BOBCO HO POBODUTCA, MAN DENS O немъ значительно цовже, и такинъ образомъ уроки по закону Божію теряють свой воспитательный характерь и обращаются въ сухую религіозную доктрину. Вступительныя понятія такого рода даже при надлежащемъ объясненіи задаются цізлію сообщить ребенку заразъ все, что ему следуеть знать о Богь, въ нихъ дается гораздо больше, чвиъ ребенокъ можетъ воспринять въ одинъ урокъ, противъ педагогическаго правила-сообщать заразъ по одной трудности.

Прочные путь постепенный и медленный, но болые основательный; необходима педагогическая, тщательная разработка важныйшихы и глубочайшихы религіозныхы понятій, ихы расчлененіе, анализы, приближеніе ихы кы діятскому пониманію, указаніе вынихы такихы стороны, которыя были бы понятны ребенку изы его собственнаго правственнаго существа и окружающей его религіозной жизни. Религіозное обученіе вы его самыхы отвлеченныхы предметахы необходимо сдёлать предметомы сердца и жизни ребенка.

Священнякъ Сергій Любимовъ.



## Памяти Ивана Степановича Явимова.

Изобиліе мало понятнихъ и не редко совершенно необъяснимихъ словъ, встречаемыхъ въ нашей Библіи (напр. слова: Ашеръ ¹), Астарта ²), Архимагіръ ³), Дубрава ⁴), Дагонъ ²), Кидаръ ⁶), Пеоръ ²), Самесъ в), Семидалъ в), Сикарь ¹о), Филактерія ¹¹), Шары ¹²), Оерафинъ ¹³) и Оареанъ ¹⁴) и др.) представляли для читателя не малое затрудненіе въ отысканіи истиннаго смысла въ книгахъ св. Писанія Ветхаго Завета. Мы не ошибемся, если скажемъ, что не только одни слова, но и цёлыя изреченія въ этихъ книгахъ, остаются не вполнё объясненными и потому не вполнё понятными.

Одною изъ главныхъ причинъ, этого ощутительнаго неудобства при чтеніи Вибліи, было разногласіе въ ел переводахъ и толкованіяхъ. Этого неудобства, отъ недостаточной ясности и опредълительности въ изложеніи библейскихъ текстовъ, не могли отстранить ни многочисленныя изслідованія ученыхъ и епископовъ (напр. св. Августина), ни деспотическія распоряженія знаменитыхъ первосвященниковъ западной церкви (Сикста V, Урбана ІІ и Климента VIII), которые поручали извістнымъ богословамъ и ученымъ экзегетамъ своего времени разсматривать и исправлять текстъ Вибліи съ еврейскаго языка и сличать его съ толкованіями греческими и лучшими латинскими манускриптами.

Мы не будемъ касаться ни исторіи переводовъ Библіи (о чемъ можно найти св'яд'янія между прочинь у Lacomb'a (Manuelle

<sup>1)</sup> Примъч. см. въ концъ статьи.

des sciences ecclésiastiques) на иностранные языки, не исторіи ел переводовъ на русскій языкъ (см. И. А. Чистовича), ни, наконецъ, ел иногоразличныхъ комментарій (начиная съ Акилам, Симмаха, Осодотіона и др.),—им припомнимъ только здѣсь, о тѣхъ иноговѣковыхъ спорахъ, которые возникали въ западной Европъ о преимуществахъ перевода ел съ Вульгаты надъ переводомъ ел съ LXX. Споры эти были рѣшаемы иногими теологами и экзегетами. Достоинства же нашего перевода Библія были опредълены и. Филаретомъ, который сказалъ, "что текстъ семидесяти-толковниковъ далеко превосходитъ Вульгату и древностію и достоинствомъ и употребленіемъ въ христіанской церкви, отъ самаго ел начала".

Мы не будемъ разсиатривать и доказывать особенную важность н лостоинство принадлежащее переводу славянскому Библін, по его происхожденію (такъ какъ это были святительскіе труды Кирилла н Менодія), но въ видъ оправданія собственной ръшимости коснуться библейскаго перевода, им приводимъ слова того же архипастыря и. Филарета, который сказаль (см. "Творенія святых отщест". 1858. книга III, ст. пр. н. Филарета), что "необходино сличение славянскаго перевода Библін съ еврейскимъ текстомъ, не только для ясности, но и для оправданія точности пророческихъ изрвченій". М. Филареть прибавляеть: "даже въ твхъ ивстахъ Ветхаго Завета, которыя Св. Синодомъ исправлены по еврейскому тексту сличение славянского тексто со еврейскимо и эреческимо оказывается иногда необходимыма". Наконецъ, припоминая слова того же высокопреосвященняго, сказавшаго, что не должно поставлять преградъ исполнению повельния Господа нашего Інсуса Христа, сказавшаго: "испытайте писаній" (Іоан. V, 39), мы, сличая тексты, Виблій на разнихъ языкахъ, нашли нассу несогласій въ (изложеніяхъ одного и того же стиха.

Приведенъ для примъра, изъ Библіи на шести языкахъ Hexaglotta 1874 г.), кн. пр. Исаіи гл. III, 19.

На еврейскомъ языкѣ: יְהַלְּצְלוֹת , יְהַלְּצְלוֹת , изъ Виблін на греческомъ "хаі то ха́дена хаі то̀ν хо́оно тоῦ προσώπου αὐτῶν": на латинскомъ: "Et torques, et monilia, et armillas, et mitras;

на англ. яз.: "The chains, and the bracelets, and the mufflers;" на нъмеця. яз.: "Die Kettlein, die Armspangen, die Hauben;" на франц. языкъ: "Les petites boites, les chaînettes et les voiles."

Желая сличить эти довольно разнородныя толкованія одного и того же текста, мы обратились къ нашимъ библіямъ, на церковно-славянскомъ и русскомъ языкахъ, къ цамятникамъ письменнымъ и печатнымъ. При этомъ оказалась значительная разница въ изложеніи того же текста, не только со всёми иностранными, но и между текстами русскими, только изданными въ разное время.

Такинъ образонъ, въ *рукописи XV ст.* (хранящейся въ И. П. Б.) въ кн. *Исаіа* III, 19, говорится:

"И срачицы тънкыя, и крсу личноую. и състроеніе красы славныя. и обручи, и пръстени, и мониста и запястія и художнаа. и оусерязи".

Въ рукописи XVI ст. Острожскаю (хранящейся въ И. П. В.) говорится:

"И срачицы тонкія и красу личную и състроеніе красы славныя, и обручи и перстни, и мониста, и запястія и художныя оусерязи".

Въ *печатной Библіи* (изданіе 1823 г.) читаемъ: "И срачици тонкія, и красоту лица ихъ, и состроеніе красы славныя, и обручи, и перстни, и мониста, и запястія, и художныя усерязи".

Въ печатной Библіи, на русском языкт (изд. 1882 года), читаемъ:

"Серьги и ожерелья, и опахала, увясла, и запястья, и пояса, и сосудцы съ духами, и привъски волшебныя" (кн. *пр. Исаіи*, III, 19).

Все это вибств взятое — и масса для насъ темныхъ или неопредвленныхъ словъ, встрвчаемыхъ нами въ Вибліи, и множество ея текстовъ, весьма часто для насъ непонятныхъ, заставили насъ обратиться къ библіямъ на иностранныхъ языкахъ, надвясь въ нихъ найти для себя удовлетворительное объясненіе. Но, въ представленномъ здёсь одномъ примърв, мы позволили себъ выразить

наню глубокое убъждение въ томъ, что всё пособія, къ которымъ мы прибъгали, были для насъ или неудовлетворительными или безполезными.

Въ этомъ затруднительномъ положение мы обратились за номощію къ профессору духовной академів Ивану Степановичу Якимону, до того совершенно намъ незнакомому человеку, но труды котораго по каседръ свящ. Писанія Ветхаго Завъта, уже нользовались почетною известностію. Какъ тогда, такъ и теперь ин не можемъ вспомнить бевъ особенной благодарности то внимание и ту обязательную готовность подвлиться съ нами своими сведеніями, которыя оказаль навъ покойный профессоръ И. С. Якимовъ, по интересующему насъ предмету. Здёсь им не будемъ утруждать читателя нодробностями устных сообщеній покойнаго, он'в слишкомъ обширны и обстоятельны, но позволимъ себъ привести одинъ приивръ его замвчательной эрудиціи по изученію библіологіи, — прижъръ объяснений его по нашему вопросу. Для читателей журнала "Христіанское Чтеніе" это объясненіе хорошо изв'ястно, оно было впослъдстви напечатано. ("Христ. Чтение" 1883 г. кн. 2, стр. 78-9) Можеть быть, устныя сообщения были несколько короче, чъть они явились въ печати; но содержание этого сообщения было для насъ какъ теперь такъ и тогда вполнъ ясно и удовлетворительно. Вотъ оно:

Гл. III, 19 км. пр. Исаіа. "Серыи, пишеть И. Ст. Якимовъ (слово, которому соотвётствующаго нёть въ грек. слав. текстё), въ евр. текстё нав. словомъ, буквально значащимъ: "кании".
Вёроятно, у евреевъ серьги дёлались изъ жемчужныхъ зеренъ, которыя дёйствительно похожи на кании. Ожерелья (—то ха́веµа—
слово, которому въ славянскомъ переводё соотвётствують два: срачицы тонкія?). И красому (точнёе украшеніе—то хо̀офо) лица
ихъ: этотъ переводъ близко подходитъ къ значенію соотвётствующаго евр. הדעליה (вуаль или опахало, по переводу библейскаго
общ. "головныя украшенія"). И состроеніе красы славныя, буквально съ еврейскаго головная повязка, тюрбанъ, увясла. Обручи—браслеты на руку, запястья (хієбючас) соотвётствуєть
еврейскому почене славным, которыми свя-

зывали браслеть на одной ноге съ браслетомъ на другой, чтобы делать потомъ маленькіе шаги. И перстни (кай та феліа = точне: браслети; верне, что "перстни" есть переводъ греч. кай тоос бактоліоос) не иметь соответствующаго себе слова въ евр. текств. И мониста — бусы, ожерелье. Запястія — тоже, что "обручи" — здесь соответствуеть греческое та перібебіа. И художеныя усерязи — кай та ехотіа; въ русско-еврейск. волшебныя привоски. По смыслу евр. названія, это были амулеты (выделанные изъ драгоценныхъ камней или другаго какого либо высокоценнаго матеріала). Последнее слово стиха по греко-славянскому переводу боле соответствуеть первому русскому: серьги. Въ евр. тексте по русскому его переводу называются еще: поясы — украшеніе девиць, особенно невестн (см. Іерем. ІІ, 32), и сосудци съ духвия".

Этого отрывка изъ толкованій на одну изъ книгь св. Писанія Ветхаго Завета покойнаго И. С. Якимова, думаемъ, будетъ достаточно для того, чтобы для людей не близко знавшихъ покойнаго профессора, вполнъ оцъннть тв сокровища знаній, эрудиціи и таланта, убъжденій, какими обладаль покойный И. С. По справедливому выражению г. Губкинскаго 1), на поприщъ, на которомъ работаль покойный, деятели считаются не тысячами, не сотнями, а единицами. Чтобы опредвлить всю тяжесть потери, которую понесло и ученое общество и наше православное братство, въ лицъ ученаго истолкователя св. Писанія Ветхаго Завъта, далеко еще не вполив истолкованиаго и все еще мало доступнаго для его изученія, достаточно сказать, что труди его были давно оценены не только его слушателями-студентами, товарищами по академіи, учеными нашими ісрархами, но и вовми русскими грамотными людьми, кому близко и знакомо истинное просебщение, основанное на началахъ духовнаго образованія.

Часть трудовъ по изучению подлиннаго еврейскаго текста Веткаго Завъта, въ связи съ греческимъ переводомъ LXX и нашимъ славянскимъ, которая была напечатана въ "Христіанскомъ Чтеніи", представляла собою уже давно богатые задатки для будущаго, что

<sup>4)</sup> Сказавшаго надгробное слово.

ученыя изысканія И. Стец. по части библейской критики и экзегетики, современень коснутся и прочихь книгь св. Писанія Ветхаго Завъта, но, къ несчастію, со смертію нашего неутомимаго и глубоко ученаго труженика, исчезаеть, если не навсегда, то на долгое время, есякая надежда на продолженіе такого же рода трудовь, которымъ посвящена была жизнь И. Ст. Якимова.

#### А. И. Савельевъ.

- ') Сл. Амера, амера, по еврейски הקולא; по мизнію Smitt's (см. Biblical Dictionary, vol. 1, 120), вто енвинійское божество; по мизнію Мунка (см. Palestine, р. 305)—статуя б. Астарты; по мизнію г. Властова (Сеященная митопись, II, 313)—роща. Объ Амера, между прочинъ, говорится: Die Phönizer v. Movers. 1 В, р. 560. Selden. De Diis Syntagma VI, cop. 1, 231; Gesenius Handwörterbuch t. I, р. 162; Wette Biblische Archäologie § 233, § 233; Hitzig Comm. zum Iesaia s. 204. A. Creuzer Biblisches Realwörterbuch t. 1. s. 124 и ми. др. У насъ визсто Амера говорится дубрава.
- <sup>2</sup>) Сл. Астарта (сл. это у насъ встръчестся: вн. Бытія XXIV, 5 (астарова); Іис. Нав. XXIV, 36; 1 вн. Царств XI, 5; 4 вн. Царств XXII, 13 Парал. XXIV, 18). По Деличу (его Assyrische Lesestücke) это сл. встръчается на превняхъ ассирійскихъ намятникахъ, въ видъ идеограмиъ и выговаривается jstar; саменр. ввъзда; въ Real-Encyclop. etc. Pauly's. р. 1916 (1 Bandes, zweite Hälfte); въ journ. Asiatique 1862. р. 377, September, наввано сирійско-еннийскимъ божествомъ. По митнію г. Ш. (см. мурн. Мин. Народи. Просв. за 1881 и 1882 гг.), это было имя богими js-tar; по митнію о. Алекствев (его Церк. Слов. І, 53), былъ кумиръ обожаємый Соломономъ и другими іуденим во избъжаніе излишнихъ подробностей, мы не приводимъ митній ни Мепап'а (Syllab. II, 346), ни Ленормана (Comm. de Berose 118) и др.
- 3) Архиманра (упоминается ръ ин. пр. Данима II, 14; 1 и. Дарствъ XXVIII, 2; 4 ин. Ц. XXV, 10, 18). Это слово у насъ вначитъ начальникъ царсинхъ тълохранителей; у Teseniyca XXXVII, 36 нав. хранителемъ головы (въ Holy Bible, даже назв. «the captain of the king's guard»...); въ Библіи на евр. яв. названъ начальникомъ ръчниковъ (купърът), слово реб табахеіа, сл. хвидейское. Во всякомъ случав, вто слово могло обозначать особую стражу тълохранителей, родъ нашихъ рымдъ, или греч. сфилофобай, или Варачует, или ер. gardes du согря, или перендскихъ амхасканды (амеща сеекта), о которыхъуже говоритъ Геродотъ (ин. III, 70).
- 4) Дубравы (это сл. встрвчается во многекъ мъстакъ нашей Баблін, и, неръдно, подъ различными значеніями, см. Второзакоте XII, 3; кп. Судей VI, 25, 28; 2 Парал. XIV, 3; XXXIII, 3; I кп. Царств XII, 10; III кп. Ц. XVI, 33; XVIII, 19; IV кн. Ц. XVII, 16; XVIII, 4; пр. Іерем. XVII, 2 и др.); это слово, то принимается за священную рому (см. Исходъ XXXIV, 13; Второзакотіе

- I, 21), въ родъ позднайшихъ священныхъ апсовъ Друпдовъ, свящ. боровъ гавянъ и проч.; то сл. Дубрава принимали иногда за идола (см. IV кн. ІІ. 1, 7; XVII, 16; XXI, 7; 2 кн. Пар. XXXIII, 3, 19 и др.).
- і) Далонь (см. кн. Судей XVI, 23; Іис. Нав. XV, 41; 1 кн. Д. V, 2; XII, к др.; Исаія XLVI, 1). Квить объ идолю оплистиминть упоминается въ linschr. и. das alte Test. 69, 74, 85, 96, 271; по сл. Алексвева (кн. Суд. I и І Дар. 1; 1 кн. Макк. 10) въ видъ женщины съ рыбыниъ жвостопъ; Ассирія было бомество въ видъ рыбы (евр. ¬¬¬—рыба). О хранъ Далона 1 кн. Дарствъ V. 2, 3).
- ') Кидарь (кн. Иссодь XXVIII, 4; II Эздры III, 6; Iesek. XXI, 26), такъ головное украшеніе (съ греч. жідар); а въ Holy Bible говорится то: nitre and girdle, то: «remove the diadem»., въ кн. Ezekiel XXI, 26.
- ) Неоръ, Неоръ, подъ втипъ навваніемъ упоминается у Гезеніуса въ II, 1, подъ ¬уъ; также у Movers'a S. 175 и 668, въ ин. De Diis Syr. I, С. 5, 1 85; вто было божество, которое вногда нав. Осюръ или Веель-фоюръ (см. Числа XXV, 3; XXXI, 16; Імс. Нав. XXII, 17; Исал. СV. 28; пр. Осіа 10). Полагаютъ, что вто былъ идолъ, имъвшій сходство съ прівпомъ, а іе (о. Аленсвекъ, его Слов. 1, 125) думаютъ, что онъ имълъ видъ мутина. втомъ, Mudina, см. Kollar'a Staro-italia Slavianska стр. 279, табл. XXII, 5).
- ) Camecs (см. кн. Iuc. Has. XVIII, 17; XIX, 12). Въ нъкоторыхъ старинь документахъ подъ втимъ словомъ ракумъютъ солмие (евр. Wow, schamas shamsi, samas; о чемъ см. Keilinschr. стр. 14, 16, 51, 87, 110, 111, 138; tzsch'a: Assyr. Lesest. р. 7; Menan'a Syllab. I, 192; II, 341, 352. Раумин. Тhe five gr. monarch. vol. 2 р. 246); въ другихъ сочиненияхъ сл. Самесъ стно какъ назв. города (см. Biblia Hexaglotta изд. 1874. I. Nav. XIX, «Еt revertitur de Sared contra orientem in fines Ceseletthabor, по нашему аловъ- Фаворъ).
- ) Семидаль, Семідаль (у насъ упоминается: въ кн. пр. Исаіа І, 13; Іис. кжа ХХХV, 2; ХХХVІІІ, 11; Іезек. ХІVІ, 14; Апокал. 13). Замъчательно сительно этого слова то, что оно то является у насъ (въ Библік нед. г. пр. Исаія І, 13; к въ рукописяхъ), то изчеваетъ (см. Библік нед. г. въ томъ же текстъ гл. І, 13 кн. пр. Исаія). Сл. Семидаль греч. даль, лат. similago, simila, на арамейско-халдейскомъ semida (אקרום) н в означаетъ муку крупичатую; поэтому является непонятнымъ, почему въ пи изд. 1882 г. вто слово пропущено вовсе, котя въ нед. Библік 1823 г. рукописемыхъ (XV ст. и XVI ст.) въ томъ же текстъ кн. Исаіа, о мукъ ничной говорится?
- )) Сикарь (упоминается въ ин. пр. Исаіи XVI, 14; въ Дюян. апост. XXI, Подобное этому слову встрвчается въ древнихъ памятникахъ Египта (см. mots Egiptiens de la Bible. Harkavi), гдв произносится sexer, наёмникъ; у евъ сл. seker (המע)—наемникъ; по Деличу, подобное этому слову, въ клиразныхъ надписяхъ встрвчается сл. zikaru рабъ, слуга, по мивнію

- о. Алексвева (Дерк. Слос. IV. 35), это слово означало убійну; по мизнію другихъ (Ливієва), означало палачэ и пр.
- 11) Оплактерія (упоменаются: въ на. Исході XIII, 16; Второзокоміє VI, 8: у Евані. Матеся XXIII, 5) означало, то знаменіє, то хранилище, то бляху, которую носили еврен на лбу и на лівой рукі; есть мийніе, что это была родь ладовки (amuletum, альбіфаріком) которую носили еврен на шей (ем. Ілscription de Rosette p. 66, 67, Chabas. Les mots égyptiens de la Bible. p. 14. Harkavi).
- 12) Шарь, Шары (упонинается въ не. Судей V, 30; не. Премудр. Соломона XIII, 14; Ісеен. ХХІІІ, 14). Въ библін Нехадіотта это слово встрачается только у евресвъ Эшт; также въ Вультажи, у насъ въ Чет. Мин.; но сообщенію г. Гаркави (Мотя едурт. р. 28), между египетсинии ісротивании, tesher—прасный цвать. У насъ это слово означало краску; откуда шаровный (изображ. прасвами), шародийство (изображеніе красками), шарило (на област. русск. яз.); но указанію прос. В. П. Васильева, бливко къ этому слову подходящее, въ кетайскомъ языка ел. св нли шв краска. Сл. шара означало и краску, цеють и масть (Перк. Слов. Алексаева IV, 305). Сл. шара встрачаєтся и у замади. славявъ (си. Минлошича: Lex linguae Slovenicae. 1850 стр. 199).
- 18) Верафия (упонивается въ кн. Судей XVII, 5; XVIII, 14 21; IV ан. Царств XXIII, 24) означаю куміръ, вдолъ. Въ Hexaglotte Bible, и въ Vetus Test названо вто бомество teraphim: въ библін Graecus venetus (напр. въ кн. Genesis XXXI, 19) назв. Eikovas: въ другихъ мъстахъ (Thesarus lingua Sancta. р. 1322) сл. teraphim'ы смъшвваются съ терапевтами. Въ книга пророковъ на евр. яз. названо: Сърдъ, у грековъ наз. та ферафіч хлі гідома, дерапечес, дерапеіа: medela etc.
- <sup>14</sup>) Оароанъ (упоминается: II ин. Дарствъ XVIII, 17) или тартанъ, по словатъ Шрадера (Die Keilinschr. u. das alte Test. р. 198) провъносится turta-nu, «что соотейтствуетъ одному изъ древнихъ управленій, и ссылается на изреченіе Исаіа (XX, 1), гдъ названо тападаль; въ нашей Библія говорится (II ин. Д. XVIII, 17): «И посла царь ассирійсять Оароана и Равосана и Рапсана \*) отъ Даксиса на Герусалинъ и царю Эзекіи».

<sup>\*)</sup> Рафаки нин Рабсань по словань Шрадера. Въ ассерійскомъ письив знань Sak относится нъ понятію о главномъ лиців, слід. Sak можеть означать начальника, а  $Rab\ sak$  главнаго или верховнаго начальника.

# Подвижники и монастыри крайняго сввера 1).

#### Веретьевская Благовъщенская пустынь.

Веретьевская Благовъщенская пустынь находилась въ олоцкой губерніи, каргопольскаго увада, въ Надпорожскомъ прицв, въ 10-ти верстахъ отъ Каргополя, въ 3-хъ отъ Надпокскаго погоста и въ одной верств отъ деревни Горки и прато берега ръки Онеги, на ровномъ, низвомъ мъстъ, съ съверопадной стороны открытомъ, почему и церкви ея съ этой стоны были видны за нъсколько верстъ.

Вотъ что я могъ узнать о началѣ этой пустыни, о явленной энѣ — причинѣ устройства пустыни, о зданіяхъ и постигшей стынь судьбв, изъ словъ 70—85 тилѣтнихъ старцевъ, изъ разлинъ, по нынѣ уцѣлѣвшихъ, и, наконецъ, изъ немногихъ письнныхъ и печатныхъ памятниковъ.

Икона Благовъщенія Пресвятыя Богородицы, находившаяся Веретьевской пустыни, по народному преданію, была явленя. Объ этой вконт и основаніи пустыни передаль мят загатный пономарь Надпорожскаго прихода А..И. Н., славивйся въ околодит начитанностью и памятью, умершій нісколько тъ назадъ, который слыхаль объ этомъ отъ своего отца, слушшаго въ этомъ приходъ священникомъ около 30 літъ. Потаній читываль описаніе о явленіи вконы на Веретіи, объ троеніи церкви, и о чудесахъ, совершившихся отъ явившейся оны, звиисанныхъ въ особую книгу, хранившуюся въ Веретьевой пустыни.

«Веретіей, Веретейской» называли то місто, на которомъ послідствім явилась икона и была устроена Веретьевская женан пустынь; такъ, т. е. «Веретейской, Веретіей», называли ее впослідствія, такъ называють ее и поныні окрестные жи-

<sup>1)</sup> См. предшеств. жн. «Христ. Чтенія.»

тели.-Однажды врестьянивъ Надпорожскаго же прихода, деревни Кутнева, отстоящей отъ названнаго миста въ одной верств, кодняъ исвать коровъ и, придя на это ивсто, увидаль стоящую на пив икону. (По слованъ другихъ икона явилась на березв). Взявъ ее, принесъ домой и, по крестьянскому обычаю, сохравившемуся у многихъ и до нынъ, держать большую часть обравовъ въ сънякъ, поставилъ ее тамъ. Взошедши въ избу, онъ тотчась же объявиль слепой сестре своей, что «на Веретейве нашель икону»; та стала спрашивать объ иконъ и просить повазать, «хотя пощупать». Брать, чтобъ исполнить желаніе сльпой, пошель въ свим за образомъ, но его уже тамъ не было... На другой день опять пошель онь некать коровъ, опять на Веретін нашель эту икону на томъ же пив и принесь домой, но въ этотъ разъ въ свии ее не поставиль, а проиесъ прямо въ избу, чтобы показать сестрв, которая спросила его: «какая икона»? Онъ отвъчалъ, что не знастъ. Сестра опять спросила: «да вто написанъ-то?!. - Да вто его знаетъ? На ней написано двое: одинъ навъ будто ангелъ-съ крыдьями, а другаго лицо, кажись, женское. — «Такъ видно, Бдаговъщенье»! сказала сестра и, взявъ икону въ свои руки, начала ее целовать и молиться со слезами Божіей Матери и тогда же получила исціленіе-програма... По народному преданію, вкому эту вышепомянутый крестьянинъ три раза приносиль съ Веретін домой, но она все уходила. Послъ последняго принессиія до устройства на Веретіи церкви образъ этотъ, по всей въроятности, находился у того же врестъянина; впрочемъ объ этомъ достовърно никто не знастъ.

Впоследствін, по словамъ того же разскащика, пришелъ московскій купець помолиться предъ новоявленною иконою. Ему
было въ виденій повеленіе, чтобы онъ нашель эту местность,
которан и была ему разсказана, и помолился предъ образомъ
Богородицы, за что разслабленный сынъ его получить исценеміе. Купецъ повеленное исполниль и желасмое получиль. И—въ
благодарность ли за исцеленіе сына, или, быть можеть, исполняя повеленіе, полученное въ виденіи, построиль на месте
явленія иконы, на Веретіи, деревянную церковь, какъ надо полагать, во имя явившейся иконы.

Таково было начало Веретьевской Благовъщенской пустыни. Затъмъ была построена другая церковь Покрова Богородицы, но къмъ и когда—неизвъстно.

Если принять во вниманіе то, что церкви эти были первыя и последнія, существовали съ начала пустыни и до конца ея,

тавъ изъ «Исторія Россійской Іерархія», и изъ словъ разскащива, старива Динтрія (деревни Пидева, надпорожской волости), можно завлючить, что онъ построены не въ одно и тоже время, ибо мертвая исторія пишеть, а живая говорить, что Благовъщенская церковь въ последнее время была уже «обветшавшею», а Покровская—кръпкою.

Давно ди явилась икона Богородицы и устроена Благовъщенская церковь, сряду ли по устройствъ перваго храма собрались сюда инокини, велико ли число ихъ было, и долго ли существовало это братство — ничего неизвъстно. Можно заключить, что братство это было не велико, потому что управлялось строительницами, а не игуменьями; изъ настоятельницъ навъстны намъ только двъ, а изъ сестеръ одна. Вотъ они (!). Строительница схимница старица Густина, неизвъстнаго времени 1). «Настоятельница монахиня Улита», упоминается 1762 года 2).

Изъ сестеръ упоминается, старица Евениія Жаравова 3).

Извівстно также, что еще въ 1714 г. быль уже при пустыни причтъ. Это видно отчасти изъ нижеслівнующей надписи на грамотів каргопольскаго градскаго Христорождественскаго собора преосвящ. Іова, житрополита новгородскаго, Строкинскому, архимандриту Іоаниму: <1714 г. ноября въ 26 день сію грамоту... подаль каргопольскаго уйзда, Веретенскія пустыни, посвищенный дьячекь Іоаннъ Григорьевскій».

По словамъ «Истор. Росс. Іерарх.», Веретьевская пустынь «до 1764 года была» уже «приписною въ варгопольскому Успенскому монастырю <sup>4</sup>); по словамъ же г. Барсова, «она существовала самостоятельно до 1764 г. <sup>3</sup>)». Мы же, вижя у себя подъруками указъ новгородской консисторіи отъ 2 декабря 1762 г., за № 4223, на имя «настоятельницы Веретейской дівичьей пустыни», безъ прибавленія приписной въ Успенскому дівичьему монастырю — «монахини Улиты», должны согласиться съ последнимъ.

Въ 1764 г., по «Ист. Рос. Іер.», Веретьевская пустынь упразднена и обращена въ приходскую церковь, а по словамъ г. Барсова, въ годъ упраздненія «съ землею была приписана въ Над-

<sup>1)</sup> Маный Сунодниъ Спасо-Каргопольскаго монастыря.

<sup>2)</sup> Указъ новгородской консисторіи 2 декабря 1762 г.

<sup>3)</sup> Большой Сунодикъ Спасо-Каргопольского монастыря.

<sup>4)</sup> Yacts III

в) Памяти. кн. Одонец. губ. 1867 г.

порожскому приходу 1)». На этотъ разъ им соглашаемся съ первой и подтверждаемъ темъ, что по словамъ вышепомянутаго разскащика А. И. Н., около того времени въ описываемой пустыни быль «монъ Анива» и «пономарь Оедоръ Оедоровъ»; носледній навестень охотою на вину, для спорейшаго пріобретенія котораго часто переважаль въ саныхъ норогаль ріку Онегу, причемъ, вийсто весда нередно служние сму, если верить скавателямъ, надгробные памятивия, т. е. части престовъ. Послъ этехь свещенно-первовно-служителей владьль уже землею пустымы причтъ Надпорожскаго прихода, впрочемъ, недоляо... Въ 1787 г. Веретьевская пустывь съ землею, по резолюція Веніамина, епискова архангельскаго и олонециаго, была передана въ въдоиство Успенскаго женскаго конастыря 2), богослужение же въ церквахъ ея отправляли городскіе каргопольскіе священники, однако не всегда <sup>3</sup>). Такъ 28 января 1797 г. представлено было току же архіерею «прошеніе отъ находящагося въ числь братетва Спасонаргопольского монастыря священние Стесана Гаврелова, коимъ онъ объявилъ: Сынъ его Данівлъ Стефановъ прошлаго 1795 года въ іюль изсяць произведень на ивсто его, священника, въ полуборскую волость во священия, а окъ священия Гавридовъ по желенію своему определень его преосвященствомъ въ оной Спасо - Каргопольской монастырь въ числе братства, возънивлъ прайнее усердіе потрудиться служеніемъ при церкви, варгопольскаго убяда. Веретіевской пустыни, въ коей напредь сего находился градской Владемірской цереви священникъ Ив. Ивановъ; и вынъ состоить въ той пустынъ священиическое ижего праздно. И просыть определять въ той церкви настоящимъ священиковъ. Приказали: объявить свищенику Стефану Гавридову, что какъ сія Веретіевская церковь состоить при городів и вависить выборь къ сей дериви отъ градскихъ жителей, и потому безъ таковаго выбора къ оной церкви опредалить его не можно. И, какъ извъстно, что онъ же священиять Гавриловъ по городу часто бродить и чинить различные соблазны, нескодственные съ его званіемъ, то настоятелю (Варлааму 2-му) стараться изъ монастыря безъ врайней нужды отнюдъ его неуволять въ городъ, и для удержанія его назначить ему пристойное при монастыръ упражнение 4). Преосв. Веніамивъ замъчателенъ

<sup>&#</sup>x27;) Тамъ-же.

<sup>2,</sup> Tamb-me.

<sup>3)</sup> Укавъ архангельской консисторів 1797 г.

<sup>4)</sup> Указъ отъ 6 февраля 1797 г., нодъ № 237.

между прочимъ тъмъ, что въ 1791 г. 31 октября издалъ указъ, въ которомъ запрещаетъ всъмъ, имъвшимъ къ нему дъло, кланяться ему въ ноги.

Въ началъ XIX стольтія врестьяне деревень Надпорожснаго прихода, находящихся на правомъ берегу ръки Онеги, очень стъсняемые неудобствами весенняго и осенняго сообщенія съ мъстнымъ причтомъ по требонсправленію, подавали епархіальному начальству прошеніе объ открытік въ Веретьевской пустыни особаго причта, съ тъмъ, чтобы изъ нахъ составить особый приходъ, для удобнъйшаго сообщенія; послъдовало ли на это накое-либо ръшеніе или оно уже не застало существованія церняей Веретіи,—неизвъстно.

До роковаго для Веретьевской пустыни 1807 г. были въ ней, вром'в ветхой ограды, слады которой теперь едва-едва заматны, н то только съ юго-восточной сторовы, двухъ-трехъ келій, дворовой и полевой постройки, -- дви деревянныя, по словамъ большинства старожиловъ, шатровыя церкви, съ слюдеными окнами: 1-я, во имя Благовъщенія Пресвятыя Богородицы, по слованъ «Ист. Росс. Iер.», съ траневою, каходившаяся юживе, по разсназамъ престъянина д. П., Дим. 80-ти-латияго старца, дленою съ папертью 10, шервною 4 саженя, какъ видно по фундаменту, выиврянному мной, 2-я-во имя Поврова Богородицы, по «Ист. Росс. Іер.», теплая съ придъломъ Рождества Іоанна. Предтечи, данною 8, шириною 4 саж. У объихъ церквей алтари были устроены полукругомъ. Надъ папертью Покровской церкви, по словамъ 75-ти-лътней разскащены Г., была полокольна. Но по моему мижнію, коловольня стояла отъ Покровской церкви отдально, въ 5 саж. отъ Благовищенской, потому что на сиверной сторови есть признави небольшаго четырекъ-угольнаго, ввадратнаго зданія, которое я принимаю за колокольню.

Здёсь также, по слованъ Д., праздновали, т. е. отправляли богослужение, из которому собирался народъ, Преполовению, Вознесению Господню и Николаю Чудотворцу, но придъловъ въчесть этихъ праздниковъ, въроятно, по тесноте церквей не было. Самый главный и иноголюдный праздникъ былъ здёсь «Богомоленье», совершаемое между Паской и Петровымъ постомъ, но въ накое именно время и накому событю—подлинно неизвёстно. Ужъ не въ Петрово ли заговенье?.. Это предполагаемъ мы на томъ осмование, что въ названный день празднують въ соседней д. Колотове, въ 1½-хъ верстахъ отъ пустыни, безъ всякой часовии и событи, и праздникъ этотъ называется «Лужками»;

нъ нему собирается много народа. — Впрочемъ на Веретію в граздниковъ ходило много усердствовавшихъ помодиться прек дотворной иконой Богоматери.

Но вотъ настала осень 1807 года и-Веретьевская пута окончательно обречена на всесожжение. «Хотя и задоло и: лась молеь въ народъ, -- эдакъ примърно, года за три, - что съ Веретія сгорить! Веретія сгорить! но она все не горыя ? роду и малко было, да что подвлаешь-въдь постояни и дешь у ней стоять да нараулеть?.. Онъ только пріуныль: 1 быть можетъ, нъкоторые и знали посягателей... Крестыя 5 нъшней усачевской и надпорожской волости, каргопола увада, Надпорожскаго прихода, д. Пиддена, Иванъ Иванъ бановъ, Устьволжскаго прихода, д. Ивкиной, Иванъ Им: Крехалевъ, по прозванію Червинъ, и деревии (инсиа дерея пишу такъ, какъ называетъ ихъ народъ-не знаю сущестр ди другія) и д. Стрвдицъ Григорій Нивитинъ Поспедовъ, ве: званію Новожнаовъ», хотя върасколь и не числидись, но шл всь обятатели береговъ ръки Онеги, начиная съ Надперег кончая Бережно-дубровскимъ приходомъ, на протяжени: 100 верстъ, самые рьяные приверженцы раскода, которие. показываеть опыть, часто фанатичные и самыхъ распольня да и въ последнихъ здесь нетъ недостатва... Эти-то лод.: воначально ограбившіе, по народному преданію, самую дрегі шую во всемъ каргопольскомъ убядъ, церковь Нименски: хода, стоящую на острову, и-составившіе такой доходної мысель отъ продажи раскольнивамъ старинныхъ пконъ,-15 липповъ постъ около Николина дия, лишь только выпал: вый сныгь (того года-замычаль разспащикъ-осень быв: ная; сивгъ не падалъ долго) и прівхали ночью въ Верепья пустынь, гда жила тогда только одна старука. Иринья Алека Вешнякова, впосавдствін монахиня Идарія; но ее въ 🎵 дома не было. Прогостивъ въ городъ у родственниковъ двъ и возвратясь въ пустынь, она истопила свою келью. 1 рви безъ ней стояда не топленой, холодной и, чтобы и: ръть, ушла ночевать въ д. Кутнево. Въ эту-то самую ночь: мянутые трое крестынъ, вложились въ церковь и, забрать с по ихъ мивнію, стоющія иконы, въ томъ числь и явленув.: говъщения Богородицы, также всв укращения, подсвъчния пады, однимъ словомъ все, что только привлекало изъ взер Но сколько именно забрали грабителя вещей и каків, велі. книги, сосуды, колокола и ризы, которыя непремяние был-

извъстно, потому что окрестные жители, поголовно приверженные отъ педенъ материихъ къ расколу, какъ не бывшіе при дълъ, незнаютъ, а нъкоторые изъ жителей дер. Пилдева, котя и знаютъ, но не желаютъ разсказывать. Грабители, чтобъ скрыть свой проступокъ, зажтли одну церковь, но которую—неизвъстно, и поспъщно уъхвли въ д. Пилдево. На дорогъ пми было обронено нъсколько иконъ; одна изъ нихъ, величиною съ обыкновенную крестьянскую дверь (т. е. аршина 2 длины и 11/2 ширины), была найдена уже весною, по стании снъга, въ полъ д. Юркина, Надпорож. прих., въ 3-хъ верстахъ отъ Веретьевской пустыни и въ 2-хъ отъ дер. Пилдева, и—представлена въ Надпорожскій погостъ, въ Расправу, а оттуда въ Успенскій женскій монастырь. Но какая вто была икона и есть ли она теперь въ монастыръ, ни монашествующіе, ни настоятельница не знаютъ.

Лишь только начался пожаръ Веретій, тотчасъ увидали его изъ соседнихъ деревень. Огонь показался съ начала въ паперти н на крыльца... Многіе изъ смальчаковъ хотали было бажать нъ нему, но боясь «суда и следствія», невольно останавливались; они знали, что двлу не пособишь, а подъ тогдашній судъ-шемявивъ-попадещь!.. Всвиъ смотрвинить на пожарище жално было церявей Веретьевской пустыни: а спотреди на него и съ удицы и изъ оконъ избъ. Вотъ напр. слова жителей Надпорожскаго погоста: «смотри-ко, Иванушко, Веретейка-та горить!» Такъ говорили въ одной изоб, съ сожалбијемъ и слезами, 7-ми-лътнему мальчику, гостившему у нихъ, - указывая въ овно... Въ другой избъ планали и по временамъ смотръли въ прилубное овно (находищееся въ прилубъ, особой отъ кухни длиной узкой комнатъ), на пожарище: «войъ и другая (цервовь) загоридась! и другая вагоржавсь», говорили. — Церкви Веретьевской пустыен были видны съ Надпорожскаго погоста. -- И тамъ, где вечеромъ возвышались высовіе шатровые храны, въ утру не осталось отъ нехъ и подунстивнинить годовешены! Все пожрадь огоны! испепедиль цериви, ограду и келлін; осталась только одна келья и гумно, которыя, по проществие съ небольшенъ десятилетия, были проданы одному крестьянику д. Колотова. -- Было-ли после пожера тогда ваное нибудь следствіе о причине его, --- неизвестно.

Явленную икону Благовъщенія Пресвятыя Богородицы, какъ древнюю, какъ чудотворную, зажигатели, говорять, продали въ Москву раскольникамъ, за огромную, по тогдашнему времени, сумму. Если же върить словамъ богатой умершей раскольницъ д. Колотова «Авдотьъ Тимофеевнъ», посвященной во всъ ихъ
«Хгиот. Чтен.», № 11—12, 1885 г.

тайны, то названная икона еще до пожара была похищена и продана «по назначенію»; она, говорять, была небольшая, сплошь поврытая женчугомъ. Туда же проданы и прочія иконы. Жемчугь, укращавшій чудотворную и другія иконы, Лобановъ впослідствій продаваль бабамъ и дівкамъ на кокошники и перевязии (головные уборы).

А что дядя Дмитрій! попередило-ли · имъ — этимъ грабителямъ-то?

«Корень вывело!!. У Лобанова корень вывело! ничего не стало», громко восклицаль старикь. — Его говорять посль по-жара Верети-то тром сутки трясло? — «Да этого я не знаю, хотя и рядомъ жиль... Вёдь есть люди, наскажуть. — Поспъловъ, тоть — таки долго хорошо жиль, а вотъ посль сво-то и, посбилкь... Ну, а вотъ Червину-ту, — тому попереднио; смотри ко какъ ево теперь потомии живуть: внуки, да правнуки!.. Позавидуешь» 1)!..

Нынъ на изств церквей стоить изсколько деревьевъ: березъ, одькъ, едей, ива, сосна; они съ свверо-западной сторовы видны версты за двъ; пріятно спотръть на эту темнозеленную купу деревъ, вогда въ нивъ подходишь. Основание перквей сохранидось хорощо, даже ведны еще полурастрескавшіеся камии. жащіе на м'ясть фундамента. На м'ясть Благов'ященской перкви до 1874-75 гг. стояло вакос-то неопределенное деревянное зданіе: станокъ (люсная нюбушка) — не станокъ, конюшня — не конюшня, поставленное сестролюбивыми нгуменьями, въроятно, для предохраненія монахинь въ свиокось отъ дождя, но после уборки свна имвли въ немъ укрывательство и лошади, потому что дверей у этого необывновеннаго зданія не было, и потому, что полъ его быль весь поврыть вонскимь пометомь. На ивств алгарной станы этой же церкви стоить небольшой, старый, деревянный, 6-ти-конечный крестъ. Вотъ дся святыня и устроиство имившней Веретьевской пустыни, и то сохранившіяся лишь до 1874-1875 г.

«Кромъ основанія церквей, видны еще съ восточной стороны чуть-чуть замѣтные слѣды ограды, мѣста зданій, находившихся на юго-западной сторонъ отъ церквей, въ 8 различныхъ мѣстахъ, не въ далекомъ одинъ отъ другаго разстояніи, два колодца, еще не очень засоренные, хотя срубы у нихъ давно уже сгинли; на сѣверной сторонъ въ 5-ти саженяхъ отъ Благовъщенской церкве видны слѣды небольшаго квадратнаго зданія, сажени въ двѣ, которов принимаемъ мы за колокольню. Отъ церквей прямо на

<sup>1)</sup> Разскавъ слышанъ въ 1870 г.

вападъ, во всю поляву, саж. на 100, продегала большая дорога, следы которой еще не совсемъ заросли; изстами существуютъ еще неглубокія канавии; дорога за поляной выходила на другую, идущую изъ д. Горки въ Шальскій приходъ.

Мъсто, на которомъ находились церкви, въ сравнение съ прочимъ, окружающимъ его, возвышенное; послъднее вообще низменно, особенно на южной сторомъ—совершенное болото, имъющее видъ ручья, который, кажется, вкъсь и имъетъ начало, а теченіе — только весной и осенью; на юго-западной сторонъ, саж. въ 50, въ 100 отъ мъста церквей, —мъстность сухая; она прежде пахалась, а теперь покрыта мелкимъ кустарникомъ. Вся, окружающая Веретьевскую пустынь мъстность, состоитъ почти изъ силошной, ровной, огромной поляны—луга, занимая собою пространство въ 20 десятивъ; ею владъетъ наргопольскій Успенскій женскій монастырь; на западной сторонъ ея есть немного сосноваго лъса и мелкаго кустарника; съ восточной стороны, саженяхъ въ 20 отъ основанія церквей, находится мелкій, преимущественно лиственный лъсъ, но онъ уже не принадлежитъ Веретів.

Въ настоящее время, начиная съ 1874 г., всв, болбе возвы шенные и, следовательно, сухія части этой площади разработываются трудами сестеръ женской обители; на нихъ свется хлебъ. Для удобренія пащенъ открыть здесь скотный дворъ, ностроенъ монастыремъ домъ, вирочемъ не на ивств пустыни, а около 1/4 версты отъ нея, въ воторомъ живутъ три старицы — коровницы. Неопределенное зданіе, стоявшее на святомъ мёстъ, укрывавшее людей и лошадей, при постройкъ дома догадались, говорятъ, снести, но на ивсто его не думаютъ еще ставить, хотя накой-либой часовни, отговариваясь немизніемъ средствъ.

К. А. Докучаевъ-Васковъ.

### СОДЕРЖАНІЕ 2-# ЧАСТИ

# XPMCTIAHCKAFO 4TEHIA

**88 1885 годъ.** 

| Приготовление въ Евангелию: іудейскій міръ во                 |                          |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------|
| дни І. Христа (окончаніе)                                     | <b>241</b> —292          |
| дни І. Христа (окончаніе)                                     |                          |
| данное отъ имени петроковского синода 1551 года               |                          |
| (окончаніе). П. Жуковича 50-81;                               | 293-334                  |
| Введение въ нивгу пророка Іондя (окончаніе). А.               |                          |
| Никрасова                                                     | 335-371                  |
| Нвирасова                                                     | <b>99</b> —119           |
| Религіовно нравственное состояніе ивицевъ време-              |                          |
| ни реформаціи, по Лютеру. А. Ласвъвва                         | <b>120</b> —126          |
| Инновентій, епископъ неизенскій (окончаніе). В.               |                          |
| Жилинил                                                       | 571-611                  |
| Малонзвъстные западные проповъдняян IV въка.                  |                          |
| Н. И. Барсова                                                 | 425-449                  |
| Вънокъ на могилу профессора Ивана Степановича                 |                          |
| Явимова                                                       | 207-225                  |
| Подвижники и монастыри врайняго съвера. Кар па                |                          |
| Докучавва-Баскова 226-240; 506-528;                           | 747756                   |
| Лжединитрій I, какъ пропагандисть католичества                |                          |
| въ Москвъ (продолжение) Н. Ливицкаго                          | 372-424                  |
| Современный западъ въ религіозно-правственномъ                |                          |
| отношения. А. Лопухина 450—489;                               | 653 - 690                |
| Богослужебныя книги православной церкви на ки-                |                          |
| тайскомъ языкъ. А. И вановскаго                               | 490 - 502                |
| Матеріалы для исторін Русской Церкви. Прот. П.                |                          |
| Herogabboraro                                                 | 503-505                  |
| Imp. Michaelis Palaeologi de vita sua opusculum necnon        |                          |
| regulae, quam ipse monasterio s. Demetrii praescripsit, frag- |                          |
| mentum (съ русскимъ переводомъ)                               | <b>529570</b>            |
| Историко - юридическое и практическое значеніе                |                          |
|                                                               | 612652                   |
| Сильвестръ Медвидевъ объ исправлени богослу-                  |                          |
| жебныхъ кингъ при патріархахъ Никонъ и Іоакичь.               |                          |
| С. Бълокурова                                                 | 691-727                  |
| О первоначальномъ обученім закону Божію. Свящ.                |                          |
|                                                               | <b>72</b> 8— <b>73</b> 8 |
| Памяти Ивана Степановича Якимова. А. И. Са-                   |                          |
| BEILEBA                                                       | 739 —746                 |
| Въ особихъ приложеніяхъ.                                      |                          |
| Въ память семидесятипятильтняго юбилея спб. дух.              |                          |
| aragemin. A. Pogoccuaro                                       | 129-156                  |
| Протоводы засъданій совъта спб. дух. академін                 | 161—192:                 |
| 88 1883—4 VV. P                                               | 9. 210                   |

minibus, ex edit. Eugenii. Lipsiae. 1768. 1784 (Ar. 6. № 905)<sup>1</sup>).

680. 681. Victoris Antiocheni et aliorum Sanctorum Patrum catena in Evangelium Marci, graece. Ex diversis Codicibus Mosquensibus edidit Matthaei. Accedit Codicum recensio et diversae lectiones, nec non brevis expositio graeca anonymi in Apocalypsin (I—II). Mosquae. 1775. (Акад. 6. № 319).

Edito hoc libro, huic exemplo Matthaei adscripsit diversas lectiones ex Codice vetusto et membranaceo Nicephori Theodoxi archiepiscopi, nec non ex Codice Mosquensi. Exemplum praestans in charta alexandrina.

682. Monogrammata herminevtices librorum Novi Foederis, auctore Beckio. Lipsiae. 1803 (Ar. 6. N. 671).

Inest a pagina 40. accurata notitia Cadicum Graecorum Novi Testamenti, qui adhuc innotuerunt et tractati sunt, ordine alphabetico.

- 683. Griesbachii Commentarius criticus in textum graecum Novi Testamenti <sup>2</sup>). Ienae. 1798 (Ar. 6. N. 1192).
- 684. Chrysostomi Homiliae praestantiores et rariores. Ex graeco interpretatus est latine Matthaei, qui et animadversiones criticas adjecit. Accedit Chrysostomi homilia pro Eutropio. Augustae Vindelicorum. 1799 (Ar. 6. № 278).
- 685. Chrestomathia graeca cum Matthaei notis. Mosquae. 1773 (Ar. 6. № 3217) 3).
- 686. Isocratis, Demetrii Cydone et Michaelis Glycae epistolae 4), graece, cum animadversionibus Matthaei. Mosquae. 1776 (Ar. 6. № 1794).
- 687. Matthaei lectiones graecae Mosquenses ex variis scriptoribus graecis. Tomi II (1). Lipsiae. 1799 (Ar. 6. № 1219).

<sup>1)</sup> На первом ток сохранилась слад. собственноручная надиксь Маттеи: Ab Eminentissimo Archiepiscopo Evgenio hoc exemplum dono accepi d. 28/17 Febr. 1776. Mosquae. C. F. Matthaei.—De Iosepho Bryennio v. Bibl. SS. Sinodi Cod. 297 et 296. На третили ток —другая, также собственноручная: Epistolam dedicatoriam latinam rogatus ab Evgenio Archiepiscopo scripsi. C. F. M.

<sup>2)</sup> Particula in Matth. cap. I—XX.

<sup>3)</sup> На внигъ находится сяъд. надинсь Маттен: «Haec Christomathia repetita est graece et rossice hic Mosquae in typographeo Nowicowii anno 1785». Объ этомъ надамім см. выше, стр. 77 подъ № 379.

<sup>4)</sup> nec non Dionis Chrysostomi oratio Περὶ λόγου ἀσχήσεως.

- 688. Gregorii Thessalonicensis (vulgo Palamae) X. orationes cum singulis Chrysostomi et Amphilochii et c. <sup>1</sup>), ex editione Matthaei. Mosquae. 1776 (Ar. 6. Nº 294).
- 689—691. Euthymii Zigabeni Commentarius in quatvor Evangelia, graece et latine. Ex Codicibus edidit et animadversiones adjecit Matthaei, quatuor volumina (I—IV). Lipsiae. 1792. In charta scriptoria (Ar. 6. N. 323).
- 692. Nemesius Emesenus De natura hominis, graece et latine, ex septem Codicibus et duabus vetustis versionibus latinis edidit et animadversiones adjecit Matthaei. Halae. 1802 (Ar. 6. N. 298).

Accedunt notae editoris Oxoniensis 2).

693. Catalogus bibliothecae Krohnii Hamburgensis, cum variis adnotationibus criticis et cum indice alphabetico. Hamburgi. 1793 (Aπ. 6. № 2782).

#### КНИГИ НАЙДЕННЫЯ СВЕРХЪ КАТАЛОГА, ДОСТАВЛЕННАГО НОМИНССИ.

#### In folio.

- Πάδυλιον ητοι άπαγτες οι ιεροί, και Θείοι κανονες, κατ' εκκλης.
   Εν Λείψια της Σαξώνιας. 1800 (Απ. δ. № 919).
- 2. Πεδακίου Διοσκορίδου Αναζαρβεως περὶ δλης ιατρικής. Coloniae, 1529 (Απ. δ. № Μ. 350) ³).

<sup>1)</sup> Accessit fragmentum Io. Damasceni.

<sup>2)</sup> Βτ καναπό καυτα μα ναστικτό μαστακτό κανοματοκ κάσκομεσο собственноручных ποκάτους Ματτας; приводем одку закачательную нь тома отношенів,
что въ ней Маттах высказываеть свое соображеніе о временя жизня Немезія:
Nemesius haud dubie vixit non ita multo post Evnomium et Apolinarium, quoum opiniones impugnat. Ergo exeunte saeculo quarto et ineunte quinto. Fere
igitur aequalis fuit duobus Gregoriis, Nysseno et Nazianzeno. Ante Iustinianum
Imperatorem eum floruisse, probabile sit ex eo, quod Origenis opinioni de animarum προυπάρξει patrocinatur, quod post decreta Iustiniani contra Origenistas
ansurus non fuisset, cum praesertim ipse esset antistes Ecclesiae. Chr. Fr.
Matthaei. Vitembergae d. XIX. Mart. 1802.

<sup>3)</sup> Graece et latine.—Apud. Ioa. Soterem. Въ монца книги: Hermolai Barbari in Dioscoridem Corollariorum lib. V. Ibidem. 1530. Изданіе рыдчайщее. Черевъ 168 кать это сочиненіе древившико медика снова было издано въ 1698 году Яномъ Антоніемъ Сараценомъ въ знаменитой типографіи издателей-наслідни-

- 3. Αδάμ Ζοιρνοικάβιου Βορούσσου περί τῆς εκπορεύσεως τοῦ Αγίου Πνεῦματος εκ μόνου τοῦ Πατρὸς. Tomi duo, duobus libris. Εν Πετροπολει (въ семинарію № 232) 1).
- 4. 5. Lexicon graecolatinum ex variis auctoribus. Basileae. 1568 (Въ семинарію № 45 при Финаретв).

   In quarte.
- 6.7. Κυριακοδρόμιον εις τας επίστολας τοῦ Παύλου. Αρχ. Νηκηφορ. Duobus libris. Mosquae. 1808 (Βъ семинарію за № 241).
  - 8. Αρχαΐα Αλεξανδρεία. Mosquae. 1803.
- 9. 10. Κυριακοδρόμιον εις Ευαγγέλιον. Αρχ. Νικηφορ. Duobus libris. Mosquae. 1796 (Βъ семинарію № 242).
  - 11. Еллино-россійско-оранцузскій Лексиконъ, соч. іеромон. Досиесемъ. Москва. 1811.
  - Τὰ αρέσκοντα τὸις φιλοσόφοις—Eugenii Bulgari, Viennae.
     1805 (Ακ. δ. № 1487).
  - 13. Στοιχεία γεωμετρίας Eugenii Bulgari. Viennae. 1805. (Ar. 6. № 2105).
  - 14. Περὶ συστήματος του πάντος... Engenii Bulgari. Viennae. (Απ. 6. № 2138).
  - 15. Θεάτρον πυλιτικόν. Manuscriptum (Ag. 6. № 326) 2).

жовъ Андрея Вехелія. Въ этомъ посл'ядиемъ инданіи сд'яланы поясныя изображенія Діоскорида и его комментатора І. А. Сарацена, різанныя на м'яди.

<sup>1)</sup> Въ нашей библютемъ есть, кромъ отосланнаго, еще деа вквениляра втого замъчательного сочинения, изданнаго архіспископомъ Евгенісмъ Булгарисомъ. Изданіе напечатано въ тенографія Инпер. Ахадемія Наукъ, въ бол. листь, въ двухъ квигахъ, еъ водстрочными примъчаніями (у архим. Леонида въ У томъ «Русси. Истер. Виблютеми», стр. 62, прибавлено еще: ез деа столбиа—но вто домию думать невърно). Изданіе это ръдкос. Но одинъ изъ нашихъ виземпляровъ можно счетать особенно ръдкимъ въ виду того, что на немъ, на первомъ чистомъ листъ, сохранилось посвященіе, написанное собственною рукою архісп. Евгенія. Оно написано на латенскомъ языкъ; въ немъ Евгеній обращается къ Импер. Павлу І, которому и посвящаеть свой трудъ. Этого посвященія въ печатныхъ изданіяхъ нътъ; оно написано Булгарисомъ уже по выходъ книги явъ печати, кменно 29-го декабря 1797 года. Посвященіе начинается: Inter fata Polonica...

<sup>2)</sup> Рукопнов въ 4-ку на 449 листахъ, писана прасивою и отчетливою скорописью XVII въка. Самое сочинение раздълнется на 30 главъ; полное заглавие слъдующее: Θεάτρον παλιτικόν ες το όποῖον περιέχεται ἀκριβής συμβουλή τι πρέπει να κάμη και ἀπὸ τι να απέχει ο ηγεμών. На рукописи сокранилась надпись, по которой видно, что она принадлежала иткогда архимандрату Гол-

- 16. Система исконаемыхъ Е. Фишера. Москва. 1811. На русси. и оранц. явыкъ.
- 17. Veterum et clarorum medicorum graecorum varia opuscula. Mosquae. 1808 (Ar. 6. 392).
- 18. De antiquo Basil: Bibliothecae Codice Graeco IV. Evangeliorum observationes criticae. Godofredii Rodii (1750 r.) Goettingae (Ar. 6. N. 1043).
- 19. Theologia dogmatica Crusii. Manuscriptum (Акад. быбл. № 83) ¹).
  - Theologia Moralis. Manuscriptum (Ar. 6. N. 84) 2).
- 20. Theologia dogmatica Iccenii. Manuscriptum (Акад. библ. № 87) \*).
- 21. Miscellaneum. Manuscriptum (Ar. 6. N. 76). 1).
- 22. Über die Bildung zur Poesie und Beredsamkeit auf Schulen, von Ludwig Purgord.

<sup>1)</sup> Рукопись на измециомъ языкъ, въ 4-ку, писана мелкою скорописью прописаго столътія на 341 листъ,—въ корешкъ; она раздъляется по содержавію на 3 части.

<sup>2)</sup> Рукопись также на измецкомъ языка, въ 4-ку, и также писана медкою скорописью XVIII въка;—всего писанныхъ 583 диста.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукопись въ 4-ку, на 398 лист., писана разными почерками. Рукопись представляеть сборникъ по догматич. богословію, церковной исторія и св. Писанію. На корешкъ сохранился ярлыкъ, на которомъ выписано содержаніе рукописи: Nonnen (?) Theologia dogmatica.—Ikenius de Antiquitatibus judalcis.—Venemae Praelect. fin Hist. Ecclesiast.—Saxii Institutiones artis antiquariae.—Nonnen (?) Praelectiones.—Weisseling in epist. ad Hebraeos. Болъе половины рукописи занимаетъ догматическое богословіе—по 288 листъ, затънъсъ 289 л. о древностахъ іудейскихъ (Ехсегрта ех Ven. Venemae), далъе съ 346 л. Institutiones artis antiquariae и наконецъ съ 377 л.—Нейсселинга на посланіе къ Евреямъ. Рукопись кръпкая, въ паписъ.

<sup>4)</sup> Рукопись въ 4-ку, на 194 стр. на изм. языкъ. Въ начавъ два невум. 
диста, наъ которыкъ на первомъ находится слъдующее заглавіе: Die Erklacrung einigen Stellen aus der Heiligen Schriften, а на второмъ—двъ датинскія
выписки изъ Witsii De Prophetis et Prophetiis и изъ Joach. Langit in Medic.
Mentis. Рукопись писана медкамъ въмецкимъ шриетомъ, заключаетъ из себъ
тодковавія нъкоторыкъ мъстъ св. Писанія, заниствованныя изъ разныхъ
авторовъ, и повидимому не окончена. Рукопись правива и чистя, въ папит;
на корешкъ полууставнымъ почерковъ написано: Miscellanea manuscripta.

23. Erläuterungen zum N. Testament (Knittel). Riga. 1775 (Ar. 6. N. D. 60).

In octavo.

- 24. Dialogorum Platonis argumenta, exposita a D. Tiedeman. Biponti.
- 25. Novae ex scriptis s. Ioh. Chrysostomi Eclogae LII graece. Ex recensione Montefalconii et aliorum et animadversionibus, quibus accessirunt variae lectiones variarum editionum. Studio Matthaei 1) (Ar. 6. N. 295).
- 26. D. Pauli duae epistolae ad Corinthios, graece et latine, cum animadversionibus criticis Matthaei. Riga. 1783 (въсеминарію № 10).
- 27. Греческая Христоматія. Соч. Маттен. Москва. 1806 (Ак. б. № 3218) <sup>2</sup>).
- 28. Eclogae' ex variis scriptoribus graecis, editae a C. de Matthaei, duo volumina. Mosquae. 1805 et 1806 (Ar. 6. № 3219).
- 29. Justini Historiae Philippicae ex recensione Graevii, ex edit. Matthaei. Mosquae. 1806 (Az. 6. N. 2228).
- 30. Novum Testamentum graece, ac Synaxaria Evangeliarii ex edit. Matthaei (Vittembergae) 1803. Duo tomi (2 vol) \*).
- 31. D. Pauli Epistolae ad Romanos, Titum et Philemonem, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1782. Duo volum. (Ar. 6. M 92).
- 32. D. Pauli Epistolae ad Galatas, Ephesios et Philippenses, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae.

<sup>1)</sup> Mosquae. 1808. NB. Insunt notae et animadversiones propria editoris. manu adscriptae.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hacrosmee sargasie sheers: Lectiones graecae cum interpretatione latina et vocabularis et animalversionibus partim Rossicis partim latinis.

<sup>8)</sup> Въ библютемъ есть два виземплира этого (изданія—подъ № 90 м 91, и оба—неполные. Это изданіе Маттен вышло въ тремъ томахъ: первый томъ содержить 4 евангелія, съ присоединеніемъ Synaxarium Evangeliarii. Wittenbergae, 1803; второй содержить Дъннія Апостольскія и Соборныя посланія. Сигіае Variscorum, 1804; третьй содержить посланія ісв. ап. Павла и Аножалипсисъ, съ присоединеніемъ въдначать Synaxarium Praxapostoli. Ibid. 1807 (vid. Полхіда іддуляті, sev Varia graeca. Ех осто Codicibus graecis edita a Chr. Fr. Matthaei. Мозquae, 1811. 8°). Особенно замъчателенъ и дорогъ второй вквениляръ нашей библіотели,—подъ № 91, такъ какъ на немъ находится множество замътокъ и поправокъ, сдъланныхъ Маттен собственноручно.

- 1780 (въ семинарію № 10).
- 33. Actus Apostolorum, graece et latine, ex edtt. Matthaei. Rigae. 1782 (Ar. 6. 36 92).
- 34. D. Pauli Epistolae ad Hebraios et Colossenses, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1784. (Az. 6. N. 92).
- 35. Ioannis Apokalypsis, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1785 (Ar. 6. N. 92).
- 36. D. Pauli Epistolae ad Thesalonicenses et ad Timotheum, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1785. Duo exemplaria (одинъ---въ семинарію № 10, другой Ак. б. № 92).
- 37. Evangelium secundum Marcum, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1788 (Ar. 6. Nº 92).
- 38. D. Pauli Epistolae ad Galatas, Ephesios et Philippenses, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1784 (Ag. 6. № 92) ¹).
- 39. Novum Testamentum graecum, ac Synamaria Evangeliarii, ex edit. Matthaei. Vittenbergae. 1803. Duo tomi (въ семинарію № 9).
- 40. Griechisches Lesebuch für Ansänger. Von C. Fr. Matthaei. Wittenberg u. Zerbst. 1791.
- 41. Register der neuen theologischen Bibliothek des Herrn. Ernesti. Leipzig. 1771.
- 42. Griechisches Lesebuch zur die ersten Anfänger. Von F. Gedike. Berlin. 1785.
- 43. Bemerkungen über die Perfektibilität der geoffenbarten Religion (von einem Landpfarrer). Leipzig. 1796 (Ar. 6. N. D. 485).
- 44. Die Briefe der Apostel Petrus, Iohannes, Jacobus und Judas. Von G. Schlegel. Halle. 1783 (Ar. 6. № D. 28).
- 45. Die Anfangsgründe der hebraïschen Sprache. Von J. G. Biedermann. Leipzig. 1775.
- 46. Deutsche Chrestomathie zur Bildung des Geistes und Her-

<sup>1)</sup> Академическій эквемцияръ наданія Нов. Завіта Маттен—въ 12 том. и внигакъ, именю подъ № 92, завітнателенъ и дорогь также по многочисленнымъ поправкамъ на полякъ и завіткамъ, сділаннымъ собственноручно Маттен (о самомъ наданія см. выше, въ нашемъ Предисловія стр. 6, прим. 2).

- zens. Von J. C. König. Nürnberg. 1783 (Акад. б. № D. 1590).
- 47. Griechisches Lesebuch f. Anfänger bebst einer kurzen Grammatik. V. J. Krebs. Frankfurt a M. 1801.
- 48 Beobachtungen und Wahrheiten nebst einigen Lehrsätzen. V. J. R. Forster. Leipzig. 1798 (Ar. 6. № 838).
- J. A. Nösselt's Auszug aus der Vertheidigung der Wahrheit und Göttlichkeit christl. Religion. Halle. 1767 (Ar. 6. № D. 237).
- 50. Zweite Nachricht v. d. Einrichtung in Unterricht Lehrart und Erziehung auf dem Pädagogio zu Kloster Berge. V. F. G. Resewitz. Magdeburg. 1783 (Ar. 6. № D 1458).
- 51. Anleitung zum richtigen Ausdruck der lateinischen Sprache. Von C. L. Bauer. Breslau. 1775.
- 52 Vetustum Ecclesiae Graecae Evangeliarium ¹) ex edit. Matthaei. Lipsiae. 1791 (Ar. 6. № 1218).
- 53. Arcana Bibliothecae Synodalis et Typographiae Mosquensis sacra, relecta ab Athanasio Schiada. Lipsiae. 1724 (Ar. 6. № 2788).
- 54. Antonii Veterani de scribenda historia. Antverpiae.
- 55. Evangelium secundum Lucam, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1786. (Ar. 6. N. 92).
- 56. D. Pauli Epistolae duae ad Corinthios, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Bigae. 1783 (Ar. 6. № 92).
- 57. Evangelium secundum Iohannem, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei. Rigae. 1786 (Ar. 6. № 92).
- 58. Ss. Apostolorum septem epistolae Catholicae, graece et latine, ex edit. Matthaei. Rigae. 1782 (Ar. 6. 1182).
- 59. Evangelium secundum Matthaeum, graece et latine, cum animadversionibus Matthaei Rigae. 1788 (Ar. 6. № 92).
- 60. Animadversiones Fischeri in libr. XVI. epist. Ciceronis.

  Manuscriptum (Ak. 6. N. 383) 2).

<sup>1)</sup> Hourse: Vetustum Ecclesiae Graecae Constantinopolitanae ut videtur Evangeliarium Bibliothecae Ducis Saxo-Gotani. Nune primo totum ad cognoscendam liturgiam graecorum examinavit et cum variantibus lectionibus edd. Ch. Fr. Matthaei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукопись въ 4-ку, на 26 лист. (подр. см. наже).

# MANUSCRIPTS DE LA BIBLIOTHÈQUE DE FEU M-r DE MATTHAEI ').

- I. Apographa in diversis Cdd. Mss.
- 1. Medita expositio perpetua et catena in Evangelium Lucae: ex Codd. quos in mea evangeliorum editione appello D. G. graece, in quarto (Ar. 6. N 69).

Рукопись писана рукою Маттен въ періодъ временя 1772—
1784 гг.; она въ 4-ку, на 178 гг. въ корешк. переплетъ. Въ рукописи два заглавія—общее и частное; первое—датинское на первомъ заглавномъ листъ, — именно: Graeca expositio et catena in Evangelium s. Lucae nondum editae, ex tribus Codicibus vetustis transcriptae; второе—на второмъ чистомъ листъ—греческое, слъдующее (буквально): Λιαφόρων 'Ορθοδόξων καὶ 'Αγίων Πατέρων σειρά τε καὶ μερική ἐξήγησις είς τὸ κατὰ Λουκᾶν 'Αγιον Εὐαγγέλιον. Μετεγράφη ἐκ τριῶν δερματίνων πάνυ παλαιῶν

<sup>1)</sup> Сваданія и замачанія о рукописи—ся содержанія, состава и визшисиъ видъ-будутъ помъщены здъсь, въ самомъ текстъ, вслъдъ за каждою рукописью. При этомъ считаемъ нужнымъ сдадать насколько замачаній о настоящемъ списка этихъ рукописей и объ ихъ каталога. Настоящій списокъ рукописей составлень, какъ видно, самимъ проф. Маттек, но внесенъ въ описываемый нами каталогъ чужою рукою и даже не однимъ почеркомъ, съ неточнымъ заглавісить ихъ и плохою ореографією. Самъ Маттен записываль рукописи свои тетрадими и тетрадками-безъ нумераціи. Онъ раздалиль ихъ на 7 главныхъ отделовъ: первый отдель содержить группу рукописей, подъ названісиъ: Apographa in diversis Codd. Mss., второй—съ названіемъ: Discrepantes lectiones ex variis Codicibus Mss. ad diversos scriptores, третій — подъ ваглавіемъ: Libri ad edendum parati,—четвертый съ названіемъ: Varia philologica critica collectanea, —пятый оваглавленъ: Animadversiones ineditae in varios scriptores graecos,--шестой подъ названіемъ: Apparatus criticus ad N. Test. graecum и наконецъ седьной съ заглавіємъ: Originalia variorum librorum a me editorum. Самый большой отдаль-второй: онь содержить варіанты къ-различнымъ (христіанскимъ и явыческимъ) писателямъ, извлеченные прос. Маттем изъ разныхъ рукописныхъ сборниковъ (Codd. Mss.). Затвиъ у него рукописи двиятся на безчисленныя двиенія и подравдвиенія, такъ вакъ многія рукописи его содержали отрывки и состояли изъ тетрадей и тетрадокъ. Всего въ настоящемъ каталогъ повменовано ихъ до 200, считая по заголовкамъ или названіямъ. Впоследствін рукиписи проф. Маттен были переплетены, приченъ многія тетради соединены въ одну княгу или переплеть и нерадко съ новымъ названісмъ: такихъ переплетовъ, несомивню содержащихъ въ себв автографы Маттен, насчитывается до 133. Они составляють 2-ю часть (и немадоважную) отдела стараго собранія рукописей вкадемической библіотеки.



άντιγράφων τῶν 'εν Μοσκοβία τῆς 'Αγιωτάτης Συνόδου βιβλιοθηκῶν παρὰ ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΥ ΦΡΙΔΕΡΙΚΟΥ ΜΑΤΘΑΙΙ τῆς ἐν Μοσκοβία Αὐτοκρατορικῆς 'Ακαδημίας προφέσσωρος. Содержаніе рукописи: Листы 3 и 4 содержать предвеловіе Маттел Lectoribus doctis et caet., написанное имъ уже въ поздивішее время (января 21 дия 1809 года); далье съ 5-го листа по 175-й идеть тексть тольованія и катень съ многочисленными поправизми въ тексть и на полякъ рукописи, а также разнаго рода критическими замъчаніями; затьмъ, въ конца рукописи, отдально отъ прочаго текста (листы 176—178) накодится прибавленіе (addenda), содержащее ивсколько дополнительныхъ сходій въ разнымъ мъстамь того же Евангелиста Луки. Такимъ образомъ рукопись представляеть вполив законченный трудъ.

Medita expositio et catena in Matthaeum ex tribus Codicibus, quos in mea editione in Evangeliis appellavi E.
 A. D. II. voll. in quarto—graece (Ar. 6. № 68).

Рукопись носить следующее греческое название: Εξήγησις είς τό κατά Ματθαΐον άγιον Ευαγγέλιον έκ διαφόρων συγγραφέων καί сутстрафов. Это заглавие находится въ текств, предъ «Продогомъ», а не на особомъ листъ. Какъ и предидущая, описываемая рукопись-въ 4-ку, писана рукою Маттен въ тотъ же періодъ времени (на об. чистаго д. помъчено: 18 aug. 1783) и состоитъ изъ двухь томовъ: первый-на 168 нум. стран. содержить прологь и толнование на 1-я 14 главъ Ев. Матсен; сторой-на 134 нук. стран. и содержить толнование на остальные 14 главъ. Въ первомъ томъ, на оборотъ перваго чистаго и незанумерованнаго листа находится датинская замътка руки же Маттен о манусериптахъ Москов. Синод. Библіотеки, съ которыхъсписанъ текстъ толкованій, а также о времени сдаданнаго имъ сравненія ихъ (1783 г.). Оба тома-врзпкіе, въ политуръ; кромъ нумераціи страницъ, сделанной самимъ Маттен, оба тома перенумерованы еще по листамъ: въ первомъ-84 л., во второмъ 67 л. На корешев обоихъ томовъ написано: Variorum interpretatio Evangelii Matthaei. Vol. I. II.

3. Euthymii Zigabeni ineditus commentarius in epistolas Pauli ad. Rom. et ad Corinth. I. usque ad cap. XV ver. 36. Graece, in quarto (Ar. 6. № 62).

Рукопись въ 4-ку, на 262 стр., писана плохимъ, но разборчивымъ почеркомъ, бевъ удареній и обозначенія стиховъ; полей

Въ рубописи изтъ, изтъ и заглавиаго листа, а въ самомъ началь перваго листа слъд. надписание: Ерипувіа той втистойом τοῦ μεγάλου ἀποστόλου Παύλου, φιλοπόνως ἐρανισθεῖσα παρά Εὐθυμίου μονάγου του Ζιγαδίνου. Μάλισσα μεν από της έξηγήσεως του έν άγιοις πατρός ήμων Ιωαννου Χρυσοστομου ετι δε και άπο διαφόρων άλλων πατρών συνεισενέγχοντος τίνα χαι τοῦ ταύτην έραмющиемом. Вверху втого заголовиа обозначено: Cod. CCLVIIII, т. е. нумеръ манускрипта Моск. Синод. Библютеви, съ котораго должно полагать списана настоящая рукопись. Содержаніе рувописи составляеть толкованіе Загабена на два посланія апост. Павла-из Римлянамъ полное (съ 1 по 136 стр.) и на 1 посл. въ Корине. неполное-до 36 стиха XV главы (стр. 137-262); объяснение 36 стиха не окончено; рукопись оканчивается недопонченною фразою: оби дубстантац, бизобф, -- затыть тою же рукою написано reliqua desunt. Рукопись врзикая, въ кожаномъ переплетв.

4. Catena inedita in VII. epistolas Catholicas ex vetusto Codice Mosquensi. Graece, in quarto (Ar. 6. N. 70).

Рукопись въ 4-ку; заглавнаго листа въ мей изтъ, но въ начала написано приведенное выше заглавіе съ присоединеніемъ: in Epistolam Iacobi. Рукопись на 35 лист., со многими библіографическими указаніями и критическими замъчаніями на поляхъ; она окончена въ началъ 1775 г., макъ это видно изъ собственноручной помъты Маттен: absolvi d. 9—29 Іап. 1775 (въ компъ послъдняго 35 листа). Рукопись кръпная, въ политуръ.

5. Specimen catenae Graecae ineditae copiosissimae ex quatuor Codicibus ad Ioannis Evangelii cap. I. 11—5 et in totum caput XX. 3 seqq. (Ar. 6. № 72).

Рукопись въ 4-ку, безъ заглавнаго диста, на 25 дист., писана рукою Маттен и содержить отрывки тодкованій отцевъ и писателей церковныхъ на приведенныя въ заглавіи главы Евангелія Іоанна. Отцы и писатели приводятся слідующіє: Іоаннъ Злат., Оригенъ, Өеодоръ Мопсувстскій, Севиръ, Аммоній Пресвитеръ, Василій В., Кириллъ Александрійскій, Фотій, Евсевій Кесарійскій, Аполлинарій. Какъ сказано въ заглавіи, эти отрывки ехолій неизданныя. Съ 1 по 16 л.: Specimena scheliorum ad Іоаппі (сар.) І, 1—5; съ 16 по 23 л.:—ad Іоаппі сар. ХХ. vv. 1, 4, 6, 10, 11, 12, 15, 16 еt 17; съ 23 по 25 л.: Appendia et supplementum. Руконись крінкая, въ политурів.

Maximi Planudis interpretatio Macrebis de somnio Scipionis (Ar. 6. № 367).

Рукопись въ листъ, на 57 листахъ, въ политуръ. Озаглав-Baeres Tarb: M. T. Ciceronis semnium Scipionis et De memoria ificiali fragmentum latine et gracco.-Gracca ex Codice illustris Reiblicae Augustanae additis animadversionibus edidit... He mennous стомъ и незанумерованномъ листъ слъд. надпись, относящанся COCTABY DYNOMICE: Commentarii Macrobii in somnium Scipionis versione Maximi Planudis fragmenta. Accedunt Max. Planudis inpretationes graece typo expressae, duo exemplaria... Дъйствительно и рукопеси находятся дет печатныя тетраде (на греческомъ ыкв)-одна въ 8-ку, съ заглавіемъ: Macrobius in somnium Scionis ex versione Max. Planudis (48 печати. стран.), другая—въ ву съ заглавіемъ: Maximi Planudis Interpetatio graeca (въ 12 печ. ран.). Затычь уже савдуеть самая рукопись въ 27 цестовъ 1 folio), на греческомъ языкъ, съ предисловіемъ на латинскомъ выкъ; на полякъ сдвланы разныя преивчанія, разночтенія и полненія рукою Маттен также на латин. явыка. Въ самомъ энцв ихъ находится савдующее примъчаніе, писанное также yrono Marren: Inter alia in his scholiis aliquis appellat filium sum ustathium. Ab alia vero manu Maximus, ut scholiorum auctor notaіг. — Рукопись првикая, въ политура; въ ней листы перепуаны при переплета, поэтому она вновь перенумерована. В. Кроив упомянутыхъ двухъ печатныхъ тетрадей при рукоиси находится еще отдъльная печатная тетрадь, особо переплеенная (въ политуру), безъ начала и конца (стран. 7-64), съ вглавіемъ: Macrobius in somn. Scip. ex vers. Gr. Max. Planudis;на также съ корректурными поправками.

<sup>1.</sup> Discrepantes lectiones ex variis Codicibus Mss. ad diversos scriptores.

Pyronect въ 4-ну, на 11 иют. греческая, съ слъдующимъ въглавіемъ на 1-мъ чистомъ листь: Variae lectiones ad Pelyaeni itrategmata. На второмъ листь, вверху, помъченъ номеръ поцевса СLXXXVII. Al. CCLXVI и вслъдъ затъмъ описаніе поцевса: Chertaceus, charta vili, charactere minuto, manu Andreae Darnarii, in folio, foliis 270, cum correctionibus marginibus, é libria quondam Pistorii, saec. XVI. bene conservatus, in fine hoc addito.

Συν Θεω περας ειληφεν η παρουσα Βιβλος των Πολυαινου στρατηγηματων εν  $\tilde{\eta}$  βιβλοις. Υπο Ανδρεου Δαρμαριου του Επιδαυριου υιου Γεωργιου εν τω εται ά ' $\phi$  ό. Collatus cum edit. Lugdun. 1589. 16. Opera Casauboni. Polyaeni Strateg. fib. VIII. Текстъ рукописн писанъ въ два столбца и состоитъ изъ поррентурныхъ выписонъ съ обозначениемъ страницъ; рукопись кръпиая, въ политуръ.

- 2. Ex Codici Monachiensi ad Aeliani historiam animalium.
- 3. Variae lectiones ex variis Codicibus, item anecdota et alia, nominatim: A. 1. Variae lectiones ex Codice Helmstadiensi in epistolas omnes Isocratis. 2. In epistolas Socraticorum. 3. Ex Codice Lipsiensi in Pindari Olympiacam primam. Haec tria contutit Iacobus Reiskius. Reliqua omnia a me, Matthaei, collata et transcripta sunt.

Сюда относятся три рукописи: одна подъ № 381 содержить варіанты съ примъчаніями къ 10 впистолямъ Исократа; рукопись въ 4-ку, на 48 дистахъ; въ концъ — Apparatus criticus ad omnes epistolas Isocratis (л. 36—48); въ срединъ два листа (34—35) съ выпискою 10-й впистоли Исократа подъ ваглавіемъ: Ісохратіс Архібарю Лахабатрочю расілет. Вторая рукопись подъ № 377 содержитъ варіанты въ греческимъ ораторамъ Исею и Исократу, съ примъчаніями объ ихъ изданіяхъ, рукопись въ 4-ку, на 30 листахъ. Третья рукопись подъ № 389 (о ней см. имже—подъ лит. D).

B. Variae lectiones Codicis Helmstadiensis ad epistolas Socratis et Socraticorum.

Настоящая рукопись напечатана и издана въ «Поіхіда вддуука» Mosquae. 1811. pag. 273.

C. Variae lectiones ex Codice Lipsiensi ad Aphthonium et ad opera omnia Hermogenis Rhetoris (Ar. 6. N. 402).

Рукопись въ пол-четверть, на 77 лист. Первые два листа (въ 4-ку) содержать Schemata ad paginam Hirmogenes 72. 73; третій листь (также въ 4-ку) содержить Siglae seu abbreviaturae ex нес Lipsiensi Codice; затьмъ на листь 4-къ заглавіє: Variae lectiones ad Aphthonium a pag. 1 ad pag. 45. editionis Portae. Sequuntur variae lectiones ad totum Hermogenem a pag. 49 ad 441. Рукопись содержить варіанты на означенныхъ классиковъ и писана рукою Маттен; въ концъ рукописи (л. 77-й) находится выписка изъ Гермогена о Діонисін Галикарнасскомъ съ не-

изданцымъ толкованісмъ неизвъстнаго автора. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

D. Variae lectiones ex Codice Mosquensi ad Pindari Olympia sub numero 1, ex Codice Lipsiensi—sub numero 2 (Ar. 6. № 389).

Рукопись въ 4-ку, на греческомъ языкъ, писана рукою Маттен въ 2 столбца (всего 13 столбцовъ, а съ заглавнымъ листомъ—всего 5 листовъ). Въ началъ рукописи надписано: Variae lectiones ad Pindari Olympia ex Codice Mosquensi typohraphiae Synodalis num. S. in 4-to ad edit. Неупе. Руковись содержить варіанты по двукъ кодексамъ (Московскому и Лейпцигскому) на 14 одъ Пиндара. Руковись кръпкая, въ папиъ.

- E. Variae lectiones ad Synesium περι ενυπνιών ex duobus Codicibus Mosquensibus.
- F. Variae lectiones ad Plutarchum de descrimine adulatoris et amici ex duobus Codicibus Mosquensibus (Ax. 6. № 392).

Руковись въ 4-ку, на 104 инст. и состоить изъ трехъ свизонъ: 1-я въ обыки. 4-ку (л. 1—77) и заилючаетъ въ себъ: Адпотата in libellum Plutarchi ad audiendis Poetis; 2-я связка—въ
бол. 4-ку и озаглавлявается: Annotata ad Plutarchum de discrimine
adulatoris et amici (л. 80—92); 3-я съ 93 по 104—опять въ обыки.
4-ку, съ надписью: Variae lectiones ad Plutarchi libellum de discrimine adulatoris et amici. Эти двъ послъднія связки относятся къ
вышевынисанной рукописи по Маттеев. каталогу и содержать:
первая изъ нехъ—примъчанія (анішаdversiones) на книгу Плутарха
о различін между льстецомъ и другомъ, а вторая—варіанты (уагіае lectiones); объ писаны собственноручно прос. Маттее—въ
два столбца, но въ первой тексть по преммуществу датинскій,
а въ послъдней одинъ греческій. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

G. Variae lectiones ad Aeschinis Oratoris orationes de falsa legatione et contra Ctesiphontem, cum specimine Codicis. Ex Codice Mosquenei (Ar. 6. N. 380).

Рукопись въ 4-ку, греческая, на 7 листахъ; первый листъ заглавный; на немъ подъ заглавіемъ рукою проф. Маттем помъчено: Contuli d. 

| XXIII | Decemb. 1774 | Januar. 1775; затъмъ на оборотъ того же заглавнаго диста помъщенъ образчикъ (specimen) рукописнаго кодекса Моск. Симод. Библіотеки — въ 10 строкъ. Въ началь (листъ 2) излагаются свъдъвія о Моск. Син. кодексъ, что окъ—

бунавный, въ 4-ку, за № 254, XV въва, на 140 инстатъ. Дакъе слъдуетъ не лишенное интереса замъчаніе Маттен: Нипс ек
моласто Iberorum huc translatum esse, cognosco ex primi folii fronte, ubi legitur: τῶν ἰβήρων. Ibidem etiam reperiuntur haec verba,
ἢν τοῦ ῥασαρίου. In folio membranaceo etiam, quod ante primam orationem Demosthenis insertum est, his legitur, Rasarius. Puto autem
hunc fuisse illum Basarium, qui Oribesii libros latine reddidit. Praeter hunc Rasarium alius etiam hujus Codicis dominus notatur in calce
primi folii, ubi haec leguntur: ἐχ τῶν Μαξίμου ἐπισκόπου χυθήρων.
Веледъ за этимъ замъчаніснъ вышисывается порядонъ ръчей Демосесна и Эскина, накой находится въ самонъ подексъ. Затънъ,
на обор. 2 листа—Variae lectiones ad orationes... въ два столбца
(всего 19 столби.). Руконись писана руком прос. Маттен,—
пръпная и чистая въ папиъ.

H. Variae lectiones ad duas homilias Gregorii Nazianzeni ex pluribus Codicibus Mosquensibus (Ar. o. 376).

Означенная рукопись находится въ одномъ переилеть съ другими рукописями, сорматомъ въ 4-ну — на греческомъ явыкъ, подъ общимъ заглавіемъ: Varia mineris pretii glossaria cum meis animadversionibus, maxime ex Codd. repetitis C. F. M. (см. миме подъ буквою К). Настоящіе варіанты на дві бесіды Григорія Богослова, именно: ad Orationem VI et XLI, составляють 8-ю статью въ рукониси.

I. Specimina duorum lexicorum ineditorum ex Codice Dresdensi et Mosquensi. Accedunt variae glossae seu interpretationes difficiliorum vocabulorum, nominatim: 1. Ex Psello. 2. In Homeri Odysseam. 3. In Hesiodum. 4. In omnes epistolas Pauli Apostoli. 5. Ex Codice Oribasii Mosquensi in Oribasium (Ar. 6. N. 398).

Рукопись въ 4-ку, на греческомъ языкъ, въ 8 дист., писана рукою проф. Маттен. 4-я статья озвидавливается такъ: Λέξεων έρμηνεία τῶν ἐν τῷ ἀποστόλῳ Πάβλῳ ἐμφερομένων. Рукопись состоитъ изъ толкованія сокращенныхъ словъ, встръчающихся въ древнихъ книгахъ. Рукопись чистая и пръцвая, въ пациъ.

K. Varia minoris pretii glossaria cum animadversionibus Matthaei (Ar. 6. 326).

О рукописи съ этимъ общимъ заглавіемъ скавано выше, подъ буквою Н.—Ода главнымъ образомъ состоитъ изъ наскольнихъ дексическихъ выписокъ, писанныхъ рукою Маттен,—именно: 1 выписва: нодъ заглавіємъ: Συναγωγή λέξεων συλλεγεῖσα ἐχ διαφόρων βιβλίων τῆς παλαιᾶς τε φημι γραφῆς καὶ τῆς νεας... καὶ αὐτῆς δήποο τῆς δύραθεν. Α. 2-я выписва мебольшая (въ 9 стровъ) нодъ заглавіємъ: Στίχοι τοῦ Ψελλοῦ πολιτικοὶ ἐρμηνέυοντες λέξεις (л. 4-й). З я: Λέξεις τοῦ Ψαλτηρίου (л. 5 об.—7); 4-я: Λέξεις τῶν ἀποστολιχῶν επιστολῶν (л. 7 об.—8); 5-я: Λέξεις ἐχ τῆς Ησιοδου βίβλου (л. 9—10); 6-я: Λέξεις Ομηρικαί ἐχ τῆς 'Οδυσσείας βίβλου (л. 10 об.—13),—и изъ 3-хъ статей: 1) отрывка изъ греческаго глоссарія неизвъстнаго автора; 2) варіантовъ на двѣ бесѣды Грнгорія Богослова и 3) Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου περὶ τῶν γνησίων βίβλων τῆς θεοπνέυστου γραφῆς. Τακ. οбразомъ въ рукописк подъ № 376 всего 9 тетрадей или рукописей — на 22 листахъ; писана мелкимъ почеркомъ рукою проф. Маттем. Рукопись чистая, въ папев.

L. Varia excerpta libellorum ineditorum ex diversis Codicibus Mosquensibus, nominatim: 1. Ex Codice Mosquensi SS. Synodi num. 314. Sophronii Patriarchae Hierosolymitani de professione verae fidei sev religionis christianae (Ar. 6. Nº 49).

Рукопись въ 4-ку, греческая, на 5-ти листахъ, писана рукою Маттен. Она содержить въ себъ одно только исповъданіе Софронія. Въ началь говорится кратко (15 строкъ) о Софронів; затыть слъд. строка: Аγία τριὰς σῶσον με τόν ταπεινὸν Ἰωαννίχων; противъ этого послъдняго слова на поль находится замътка Маттен: Hic haud dubie scriba Codicis fuit; далье слъдуетъ самое исповъданіе, начинающееся словами: Хрі πάντα ἄνθρωπον ὁμολογεῖν χαρδία καὶ στόματι... Рукопись чистая и кръпкая, въ пашкъ.

M. Ex Codice Mosquensi typograph. Synodalis, num. 10. in quarto: 1) De sudoribus sanguineis Christi. 2. De Petro Fullone, Patriarcha Antiocheno. 3. De Sergio, ejus discipulo.—N. Ex Codice typograph Sinodalis, num. 28. in fol: 1. Gregorii Nazianzeni carmen de genuinis libris Vet. et N. Testamenti, cum interpretatione prosaïca. 2. Amphilochii carmen ejusdem argumenti.—O. Ex Codice typogr. Sinodalis, in fol. num. 30: Collatio fragmenti Dionysii Periegetae cum scholiis (всъ статъм подъ митерами М. N. и О.—въ одной рукописи, подъ № 55).

Рукопись эта въ 4-ку, на 12 листахъ, греческая, писана ру-

кою прос. Маттем. Рукопись свагдавливается такъ: Excerpta quaedam ех срегівиз sanctorum разгим. Извлеченія эти взятля изътрехъ коденсовъ Библіотеки мося. силодальной типограсін—за №№ 10, 28 и 30. Посябдиля тетрадь, содержащая Collatio fragmenti Dionysii, напечатана и издана отдёльно въ 1788 г. (Ак. б. № 3208 ст. 8). Рукопись чистая и ирбикая, въ папиъ.

P. Ex Codice SS. Synod. num. 290: 1. Anonymi de rhetorica. 2. Synopsis τῶν ἡητορικῶν ιδεῶν. 3. Ejusdem duae epistolae (Απ. 6. № 230).

Рукопись въ 4-ку, на 8 лист.—греческая, писана рукою Маттен. Она, содержить въ себъ три вышеозначенныя статьи не-извъстнаго писателя, извлеченныя проф. Маттен изъ моск. синод. манусиринта за № 290. О послъдней стать того же аноника—еъ заглавіемъ duae epistolae—Matten замъчаетъ: Videntur scriptae a rhetore quodam Constantinopolitano ad Georgium Cyprium qui postea sub Andronico Palaeologo factus est Patriarcha Constantinopolitanus. Рукопись чистая и кръпкая, въ паниъ.

Q. Ex Codicibus Ss. Synodal. num. 323 et 324: 1. Epistola Cabasilae (Ar. 6. N. 45).

Рукопись въ 4-ку—въ одинъ листъ и содержить письмо киръ Нилы Кавасилы, митроп. Өессалоникійскаго, къ двоюродному брату своему (πρὸς τὸν αὐτοῦ ἀνεψιὸν) киръ Николаю Кавасиль; оно начинается: Περὶ τῆς ἐννοίας τῶν συγγραμμάτων σου... ¹).— Рукопись въ папиъ.

— 2. Epistola Demetrii Cydone (Ar. 6. N 34).

Рукопись въ 4-ку и также въ одинъ листъ,—содержитъ письмо Димитрія Кидонскаго; оно начинается: Тіриє πάτερ πολλήν \*οιδά σοι χάριν... 2). Рукопись въ папив.

R. Ex Cod. num. 29: 1. Variae lectiones ad cap. I. Levitici. 2. Cod. num. 21: de rebus Atheniensium. 3. De vocabulo ἔστιν. 4. Excerpta ex Ulpi archaelog. 5. Variae lectiones ad prologum Chrysostomi in epist. ad Hebraeos.

6. Ex Cod. 265: excerptum Hyppoliti Chronicis.—S. Ex

<sup>2)</sup> И это писько встрачается въ другой рукописи подъ тажь же № П. 16. В., въ подавиномъ греческомъ и въ перевода на латенскій язмиъ (Ак. 6. № 370. л. 35 и 37).



¹) Это же самое письмо встрёчается еще въ другой рукописи—но мастоящему каталогу № П. 16. В., также въ греческомъ подлинията въ датинскомъ переводе (Ак. 6. № 370, д. 39 и 40).

Cod. 297: 1. Duae orationes Josephi Bryennii. 2. Versus in ejusdem sepulchrum. 3. Variorum, aut varia minora, sed notabilia scholia in Evangelia ex diversis Codicibus, fragmenta ex eodem Codice. 4. Variae lectiones ex Cod. 387 et 339. ad Plutarchi libellum περὶ ἀρετῆς καὶ κακίας. 5. Variae lectiones ex Cod. 217. ad libellum Dyonisii Halicarnassensis de Thucydide. 6 Variae lectiones et scholia ex eodem (cod.) ad orationem funebrem Periclis.—T. Ex Cod. 18: notabiliora excerpta ex vita Theodori Edesseni (всъ статьи подъ литерами В. S. Т.—въ одной рукописи, подъ № 287)

Настоящая рукопись въ 4-ку, на 16 лист., греческая, писана ною Маттен. Перван статьи въ ней Exetpra ex vita Theodori esseni, остальныя въ томъ порядка, какъ показаны въ вышеиведенномъ оглавленіи. Но нъкоторыя заглавія приведены всь неполно; напр. въ № R. 4. полнве такъ: 'Ех той Одитоо ίσες περί την παιτουρίας και γωνέμου της εκκλησιαστίκης ίστορίας περί ερακτήρων σωματικών θεοφόρων πατέρον (εμέσε περεчисияются ьд. отцы: Діонисій, Григорій Богословъ, Василій В., Григорій ассвій, Аванасій Алекс., Ісаннъ Златоусть, Кирилль Алекс., триллъ Іерус., Евстасій Антіох., Тарасій Констант. и Нивиръ Констант, л. 8 обор. — 9); въ № S. 1: Duae orationes Jos. уеппії—ноливе віс της λαμπράν κυριακήν πανηγυρικός, и: περί ε άγίου πνεύματος; въ статьв № S. 3: Notabilia scholia in Evange-... перечисляются отцы, именно: Дамасъ Римскій, Өеофиль севс., Левъ папа, Амеросій и Василій Селевнійскій (л. 17 pp.—14); № S. 5: Variae lectiones... de Thucydide, ποπιπε: περί у Θουχυδίδου ίδιωμάτων.—Рукопись чистая и вринкая, въ папкъ.

U. Ex Cod. 303: Fragmentum ex Glossario Graeco anonymi (Ar. 6. № 376).

Означенная рукопись находится въ одномъ переплетъ съ друми рукописями и по счету 7-я. Она помъчена рукою Маттен въ: Ех Codice SS. Synodi № 303 in 4-to. Тетрадь состоитъ изъ съ листовъ (о самомъ сборнинъ см. ныше подъ лит. Н и к) V. Ех Cod. 221. 1. Hesychii Presbiteri Hierosolymitani oratio in Lazarum. 2. Amphilochii oratio εἰς τῆν μεσοπεντιχοστήν (Ак. б. № 35).

Рукопись въ 4-ку, греческая, на 8 листахъ; последній листъ главный: Hesychii Presbyteri et Amphilochii Iconensis duae oratio-

nes ineditae. Первое слово озаглавливается: Нопубог преоботка Ιεροσολύμων λόγος είς τον τετραήμερον Λάζαρον. Προτεστ πα заглавія, на полъ, рукою Меттен поивчено. Кх Cod. Bibl. Sta. num. 221. in 4-to, qui praesertim in hac oratione multis vitiis est restus. Все слово занимаетъ въ рукописи 7 страницъ (л. 1-4). Съск. 4-го циста—другое сдово: Αμφιλοχίου Επισχόπου Ιχονίου είς т μεσοπεντηχοστήν, και είς τον παράλυτον και είς το μή κρίνει κ бфіу. Рукопись чистая, въ папив.

W. Ex Cod. 279. 1. Oribasii carmen de tuenda vatudine. 2. De mensuris terrae (Ar. 6. N. 172).

Два означенныя сочиненія занимають тетрадь въ 2 лепвъ 4-ку, -- и составляють первыя статьи (л. 1 и 2) въ руковномъ сборникъ подъ заглавіемъ: Varia variorum a Fr. Mutt collecta. Тетрадь эта переплетена вилоть съ другими руконими тетраднии развыми по содержавію въ одинъ переплеть. Озма ный статьи содержать выписки изъ Моск. рукоп. Сборни з № 279,-- нев комкъ первая подъ заплавіснъ: Ех той в βασίου τοῦ Ιατροῦ σοφιστοῦ ὑγιεινῶν παραγγελμάτων (στακοπο ніе),—а вторая изъ того же сборника подъ след. заглани Пері нетрич үйс (о самой рукописи си. ниже — П. 4. лит.!

- 3. Chrysostomi oratio είς τάλαντα (Ar. 6. λε 39). Рукопись въ 4-ку, на 4 листахъ, греческая. Слово Зпуста оваглавливается вдась такъ: Тоб ем аующ жатрос із Ιωάννου αρχιεπισκόπου Κονσταντινουπόλεως του Χροσοστόμου. τὰ μύρια τάλαντα καὶ εκατὸν δηνάρια καὶ περὶ τοῦ μή μνησικπε Рукопись въ папкъ.
  - 4. Gregorii Metropolitae Nicaeae oratio de baptis: dis judaeis.-5. Anonymi oratio contra Romanos de mis, cum duabus similibus demonstrationibus (At.: **M** 33).

Рукопись въ 4-ку, греческая, на 13 листахъ, писака чк: н разборчиво. Первое заглавіе перваго слова, занимающию анстовъ, савдующее: Грηγορίου Μητροπολίτου Νικαίας λόγος δ: λαμβάνων, ότι ου χρή ταχέως έπιτιθέναι χείρα βαπτίζουσαν ραίοις, εί μή τίς αχριβώς τούτους πρότερον δοχιμάσειε; επορε слова, начинающагося съ 10 листа: 'Ανωνύμου λόγος ανατρεπ κός τοῦ ρωμαϊκοῦ δόγματος τοῦ δεῖν γίνεσθαι λέγοντος τζι π άγίων μυστηρίων προσένεξεν δε' άζύμων. Θτο εκοπο οπαιστασερο





ь обор. 12-го листа; затвив следують 'Απόδειξις περί τῆς τὸμης. укопись въ папке,

X. Specimina litterarum aliquot Codicum Mosquensium (Ar. 6. № 404).

Рукопись въ 4-ку, на 10 лист.; 1-й листь содержить вынелинсанное заглавіе. Въ рукописи находятся образцы цвъ ізныхъ кодексовъ Библіотеки москов, синодальной типографіи; ислъ ихъ есть образчики письма изъ манускриптовъ 900 довъ и даже 890 года. Рукопись чистая въ папкъ.

Y. Siglae ex variis Codicibus (Ar. 6. N. 403).

Рукопись въ 4-ку, на 6 листахъ, —первый листъ заглавный. 
гмопись содержитъ въ себв выписки сокращеній (сокращенкъ словъ) изъ разныхъ кодексовъ и особенно изъ кодекса
1 моск. синод. типографія, который, по замвчанію Маттен,
держитъ въ себв посланія. Рукопись писана въ два столбца,
ачала: Siglae ex Cod. Oppiani, затвиъ: Siglae ex Cod. Arati, а
томъ ех Cod. Туродг. № 1. Рукопись крапкая, въ папкъ.

Z. Matthaei animadversiones in orationem Aeschinis in Timarchum (Ar. 6. N. 361).

Рукопись въ дистъ, на 4-хъ дистахъ, греческая, съ датинскими имъчаніями на подяхъ и въ текств послв каждаго выписанго стиха. Рукопись повидимому не оконченная,—кръпкая, въ шкъ.

- A. Notitia Codd. Mss. lectionis Vulgatae N. Testamenti Lipsiensium bibliothecae Paulinae (nume N. 17).
- B. Variae lectiones Codicum Lipsiensium ad latinam vulgatam N. Testamenti (Ar. 6. № 355 и 357).

Двъ рукописи, и объ въ 4-ку. Первая (№ 355) въ 22 листа, орая (№ 357) на 78 листахъ, — объ на латинскомъ языкъ, пины рукою Маттен. Первая рукопись содержитъ варіанты къ тинскому переводу Вульгаты только на одного еванг. Луку: началь, на 1 листъ, находятся выписки манусвриптовъ, съ торыми Маттен свърялъ чтенія. Вторая рукопись содержить кже варіанты къ переводу Вульгаты на 3 евангелист. (Мате., арка и Іоанна) и на Дъянія Апостольскія. — Объ рукописи впкія, въ папкъ.

C. Index lectionum ecclesiasticarum ex Codice Lipsiensi num. 10 (Ar. 6. № 122).

Рукопись въ 4-ку, на 5 листахъ, латинская, писана рукою

Маттев, — оборотныя страницы въ ней чистыя; какъ видно она не докончена; рукопись въ папкъ.

D. Collatio Apocalypseos cum editionibus Complutens. et Erasmi editione secunda, tertia et quinta (Ar. 6. N. 172).

Рукопись въ 4-ку, на 52 инстатъ, писана рукою проф. Маттен. Рукопись сборная, озаглавливается: Varia variorum a F. Matthaei collecta и содержить въ себъ отчасти выписки изъ рукописныхъ сборниковъ Моск. Синод. Библіотеки, отчасти варіанты и преизчанія из разнымъ книгамъ свящ, несанія Новаго Завъта, послужившія матеріаломъ для навъстнаго Маттеевскаго маданія новозаватных вингь. Соотватственно этому рукопись состоить изъ изсколькихъ отдельныхъ тетрадей, каждая съ особымъ содержаніемъ. Первая тетрадь-греческая, содержить стикотворенія Арибазія врача и объ изивреніи земли (си. выше -И. 3, лит. W), и еще стихъ о мерахъ, составленный по подраженію цервовнымъ песнопеніямъ: Ту: б: Ебшхаς сорегшого жт; вторан тетрадь (л. 3-6) содержить схолін на некоторыя изста изъ Дъний и Посланій Апостольскихъ; третья — самая большая (л. 7-40) содержить варіанты и примъчанія на Дъянія Апостольскія; четвертая (лист. 41-45) варіанты и примачанія на слово св. Григорія Навіанзена: Αναστάσεως ήμέρα: наконецъ пятая тетрадь (л. 46-52) содержить статью заглавіе воторой выписано теперь. Она содержить сличение кинги Апокалипсиса по изданіямъ Комплютенскому и Эразмовскому: тетрадь эта въ два столбца, на первомъ-чтение Компл. издания, на другомъ--- чтеніе Эравновскаго изданія; варіанты впрочемъ не окончены. Рукопись въ политуръ, чистая и връпкая, - въ срединв и концв ивсколько чистыхъ листовъ безъ нумераціи. Но при переплета листы размащены не совсамъ правильно: первые 4 листа (съ 3 по 6-й), заключающие дополнение къ варіантамъ вдущимъ въ непрерывномъ порядев по дадьнейшимъ листамъ, помъщены прежде ихъ.

E. Collationes duorum Codicum Dresdensium Graecorum in Apocalipsin et quatvor Evangelia (Ar. 6. N. 354).

Рукопись въ 4-ку, греческая, на 20 листахъ, писана также рукою Маттен, въ два столбца. Первый листъ—заглавный, на которомъ помъчено: Absolvi d. XXI. septembr. 1784. С. К. Matthaei; со 2 по 8 листъ идутъ colletiones на Апокалипсисъ; съ 8 обор. по конецъ — на 4 евангелія ех Cod. Dresdensi. На послъднемъ листъ рукописи, въ концъ, находятся свъдънія о 2-мъ Дрезден-

омъ воденсв, что онъ—пергаменный, въ 4-ку, на 167 листахъ, исанъ въ концв XIII въка неизвъстнымъ писцомъ,—что соенительныхъ частицъ (какъ-то ооу, бе и друг.) въ немъ нътъ,— о онъ хранидся въ Дрезденской царской библютекъ подъ лирами А. R. (sev Augustus Rex) и что навонецъ въ немъ сохранись изображения евангелистовъ и друг. Рукопись чистая и увпкая, въ папкъ.

F. Notitia bibliorum latinorum versionis Vulgatae. Codex hic servatus a Paulo Gregoride Demidov, nunc dono datus est Universitati Mosquensi. Ex eodem hic notantur siglae et discrepantes lectiones ad totum N. Testamentum. Ad quatvor Evangelia etiam alius Codicis diversae lectiones notatae sunt (Ar. 6. No 356).

Рукопись въ 4-ку, на 51 листв, латинская и почти вся пина рукою Маттеи. Рукопись представляеть очень заимчательій трудъ. Она содержить въ себв Variae lectiones ad N. Testaentum Vulgatae versionis по водевсу сохранившенуся въ библюкъ Павла Григорьевича Демидова. Кромъ того этимъ разноеніямъ въ рукописи предшествують замвчанія о самомъ ковсъ, а въ концъ-prologi ad 4. evangelia. На 1 листъ находятся вд. замечанія о подексе, имейно. Въ начале кодекса, замеетъ Маттеи, вложенъ листъ (бумажный) неизвъстного изданія іблін; на немъ находится рисунки, разанные на дерева; въ единъ ихъ указатель (index) самыхъ книгъ, а на мъстъ типоаоснаго обозначенія года и проч. написано: Biblia sacra mascripta и т. д. Саный же водексъ перганенный, въ бол. форму ста, XIII и даже XII въка, украшенъ многими изображеніями волотомъ; страницы раздълены на два столбца; манусиринтъ санъ отъ начала до конца одною и тою же рукою; въ немъ 2 листа. Затъмъ послъ этого описанія манусиринта на обор. го листа Маттеевской рукописи выписанъ порядовъ библейихъ внигъ, на 3 листъ — Siglae ex codem Codice Demidoviano; лье съ обор. 5 листа—Variae lectiones ex eodem Codice и именно: YII. Epistolas Catholicas; обор. 10-го л. Прологъ въ Аповалнису и саный Апокалипсисъ; обор. 14-го по 27 л.—на евангелія; в эти разночтенія снабжены многочисленными примъчаніями поляжь и въ самомъ текств — врасными чернилами. Далве, стъ 28-й-Двянія св. Апостоловъ; листь 34 обор. Prologus ad sistolas Pauli съ такимъ замъчаніемъ Маттен: qui nullam indicem bet in Codice; подобное замечание Маттен относится по мнотимъ изъ посланій Апостока и означаєть, что прологи, находищієся при каждомъ посланів, въ нодевст не озаглавлены; листь 36-й—Посланіе из Римлинамъ; листь 38-й—1-е посл. из Кориноннамъ, съ заивчаніемъ Маттен: haec epistola in Codice habet XIII capita: Nonum caput primum divisum est in duo; листь 41-й обор.—Посл. из Галатамъ; листь 42 — Посланіе из Есессениъ; листь 43—Посл. из Филиппійцамъ; обор. 43 го листа—Посл. из Колоссаниз; листь 44-й — 1 и 2-е посл. из Оессалонивійцамъ; листь 45-й—1 и 2-е посл. из Тимоесю; листь 46—Посланія из Титу и Филимону; обор. 46-го—Посл. из Еврениз. Наконець съ листа 47-го обор. по 51-й—Prologi ad 4. evangelia, между ними: на листь 49—Epistola Eusebii Cassiano fratri и на листь 50— Index: Gratissimo Papae Damaso Hieronimus salutem in Christo (variae lectiones). Рукопись изъ 6 тетрадей, чиствя и пръпкая, въ политуръ 1).

5. A. Variae lectiones ad Theophylacti commentarium in epistolas Pauli ex Codice Augustano et Lipsiensi.—B. Matthaei ejusdem specimen novae editionis.—C. Variae lectiones ad idem opus in ordinem redactae (всѣ три въ одномъ переплетъ подъ № 344).

Рукопись въ дистъ, на 124 дист., писана на сърой буматъ рукою Маттен. Она состоитъ изъ 3-хъ тетрадей и содержитъ въ себъ варіанты къ тодкованіямъ Особилакта на посланіе ац. Павла, извлеченные Маттеемъ изъ кодексовъ Августанскаго и Лейпцигскаго и сличенные по печатнымъ изданіямъ. Это видно изъ слъд. заглавія, находящагося на 2 листъ рукописи: Theophylacti arhiepiscopi Bulgariae commentarius in omnes D. Pauli epistolas, graece et latine.—Post editionem Londinensem et Venetam, adhibito Codice Augustano et Lipsiensi, denuo editit cum animadversionibus criticis. Рукопись раздъляется на двъ половины. Первая половина рукописи, листы 3—86, содержитъ выписки варіантовъ изъ кодексовъ Лейпцигскаго и Августанскаго, о которыхъ

<sup>1)</sup> Есть еще рукопись, содержащая заметии Маттен, извлеченыя изъ рукописнаго Сборника бабліотеки того же Павла Григорьевича Демидова. Рукопись эта озаглавливаєтся: Notitia Codicis Columellae qui nunc servatur in Bibliotheca Pauli, Gregorii filii, а Demidow. Кодевсъ этоть по описанію Маттен—пергаменный, также въ большой сормать, XIV вика, на 264 лист. и содержить XIII инить по сельскому хозяйству. Изъ этого-то кодевса Маттем собственноручно выписаль заметии, снабдивъ ихъ многими примечаніями на полякъ. Автограсъ Маттем въ 4-ку, на 6 листакъ, въ папив; зпачится подъ № 325 того же стараго собранія академическихъ рукописей.

Matter дветь (листь 67-й) след. свёдёнія: «Codex Augustanus A. Онъ писанъ на гладеой бумагь въ 8-ку, 1387 года; годъ этотъ обозначенъ въ самонъ концъ. Кодекоъ содержить въ себъ посланін Павла съ толкованіями Ософиланта на вси посланія кроми въ Фанкону. Во 2-иъ нося. къ Кориновнамъ некоторыя сходін однако завиствованы у Экуковів. Писець быль человъть уче-HAIR H DPRIORELIE; GOST BUREATO COMESHIR, UTO ORT DECORT CTO но о-въ Родось, что съ въроятностію можно заключить изъ заmetric na crp. 653. v. 12.—Codex Augustanus B. cogepmers reme пославія ап. Павла съ схолівни Ософиланта и составляєть дословную переписку перваго коденев: это видно не только изъ одинаковыть чтеній рачей ап. Павла и Ососиланта, но и изъ однахъ и тахъ же приписовъ и приначаній на страницахъ и даже мехописовъ; впрочекъ окъ миветъ и свои особенности, такъ въ началь ость часть предесловія изъ Элуменія, а въ конце посланій Павла и сходій Ософиланта присоединены XVII бесбув Здатоуста... > Вторан подовина Маттеевской рукописи содержить Lectiones variantes Codicum Theophylacti ad Epistolas Paulinas, co иномествомъ примъчаній на полякъ самого Маттен.--Рукопись въ порещиовомъ переплетв.

Variae lectiones ad Septuaginta interpretes Veteris Testamenti ex diversis peregrinis Codicibus graecis (Ar 6. № 337).

Рукопись въ дистъ, изъ 26 тетрадей — въ 200 дистовъ, щисана на разной бумагь и разными почервами - погречески, за искиюченіемъ примъчаній, которыя на датинскомъ языкъ. Рукопись содержить варіанты на свящ книги В. Завіта, извлеченные Маттеемъ изъ разныхъ иностранныхъ кодексовъ. Эти воденсы, числомъ 9, пересчитаны имъ и описаны на первыхъ двухъ листахъ настоящей рукописи, съ следующимъ замъчаніемъ: «Изъ сихъ (9) воденсовъ шесть я свиъ сдичалъ; три остальные одинъ изъ моихъ друзей, который по соседству со мною былъ СВЯЩенивомъ, -- мужъ ученый и тщательный: имъ сличелы два кодекса Псалцовъ и одинъ 12 пророковъ, начатый впрочекъ мною». Коденсы эти принадлежать двумъ библіотекамъ: 4 кодеяса (№ I, II, III и IV) библютени Евгенія тою пробум друкеπισκόπου Χερσῶνος καὶ Σλαβινίου, π 5 (№ Ι, ΙΙ, ΙΙΙ, ΙΥ π V) библіотели Доровея ιεροχήρυχος, έπίχλην Βουλησμάς, τοῦ ἐν Ἰασσι. Но произ этихъ подексовъ въ рукописи есть варіанты и изъ другихъ. Рукопись начинается (листъ 3-4) варіантами на внигу

Екклезівстъ по водексу (№ II) Евгенія и на ки. Пфедь по код. № III; затанъ по кодексу Дорозев: № III — на 12 прорововъ, № 11.-- на Псалиы, № У.-- на 4 км. Царствъ: см. листы 5--- 33; далье, по кодексу Евгенія № I варіанты на 5 княгь Мочсеялисты 33-60, немду последнини листы 41 по 48 содержать варіанты на ни. Бытія по водексу Доровея № 1.-- Яметы 61--68 завиючають варіанты на ни. Псали, по кодексу Bibliothecae Pantinae, Academiae Lipeieusis, sec. XI. in folio. -- Juctu 68-82 coreprats варіанты на вниги: Притчей, Евилезіасть, Піснь Пісней и Іова по кодексу Bibliethesae Dresdensis Electoralis, который, кром'я текста 70-тв, содержить чтенія Аввилы, Симиаха, Осодотівна, м который, по замичанию Маттея, неходился напогда въ Иверскомъ на Асонъ монастыръ. Далье, листы 83-87 содержать варіанты по воделсу № I (перганевный XI в.) на ин. Евинезіасть, отчасти Притчей и Паснь Пасней, съ толкованіями вноимновъ, а также Григорія Нисского, Завтоусть, Евствеія Антіохійского, Дидина, Весниія, Олимпіодора, Полихронія и Евсевів; объ втомъ кодекей Маттен заначаеть, что онь содержить всё заначатель-HERE BADIARTH, & CAMME ROGERCE Socurrissime et pulchre scriptus est. Затинъ, листы 91—123 содержатъ варіанты на разныя **ΕΠΗΓΗ** ΠΟ ΒΟΛΟΚΟΜΉ Δημήτριου Ιερομονάγου τοῦ χαλλιέργου, именно: л. 91. на прор. Іеремів по вод. № II, л. 95. — на пр. Ісвеніная по вод. № III; л. 100.—на пр. Данінаа; 101—на 12 мал. пророковъ по под. № IV; л. 105 — на Псалмы по под. № У; л. 111—123.—на пр. Исано по вод. № І и П. Далве съ листа 124 по 166 следують выписки варіантовь изъ многочисленныхъ водевсовъ Августанской библіотеки на разныя книги свящ. Писанія; при этомъ Маттен предпосылаеть вратиое описаніе наждому водексу, съ разными о нихъ замічаніями. На листв 148 помъщены Notitia Codicum Monachiensium, съ описаніемъ 9 таковыхъ кодексовъ. Наконецъ съ 167 листа следуютъ выписки варіантовъ изъ толкованій отцевъ на разныя книги, именно: л. 167 — на пр. Исако св. Кирилла; л. 173 обор. — на 12 прорововъ его же; л. 179. — на вн. Бытія Іоанна Златоуста; л. 185 — на Псалмы его же; л. 188 — на пр. Исано его же; л. 189 — на пр. Данівла его же; л. 191 — на Псалмы св. Асанасія; л. 198 обор. на ви, Еведевіасть св. Григорія Нисскаго.--Рукопись въ корешковомъ переплетв.

7. Variae lectiones ad XVII. homilias Chrysostomi ex Codice Augustano. 2 (Ar. 6. N. 350).

Рукопись въ листъ, въ двё тетради, — всего писанцихъ 9 листовъ, на сёрой бумагъ, греческая, въ два столбца; — первый листъ заглавный. Рукопись содержитъ варіанты на XVII бесъдъ Златоуста по код. Августанскому № 2 и по печатному изданію Монформа. Рукопись оканчивается 17 бесъдою (εἰς τὴς ξηρανθείσαν συχὴν) съ слѣдующимъ замѣчаніемъ Маттем: Reliqua hujus homiliae indigna judicari examine. Chrysostomus ejus auctor esse nequit. Рукопись въ папкъ.

8. A. Variae lectiones ex Cod. Augustano ad Theophanis Isauri (Ar. 6. N. 363).

Рукопись въ дистъ, на 22 дист.—греческая, въ два столбща, писана проф. Маттен въ 1802 году. Первый дистъ заглавный, на мемъ: Variae lectiones ex Codice Augustauo, secundum Reiserum, рад. 81. пиш. 1 ad. Theophanis Isauri Chronographiam.—Іпсері d. XII. Febr. 1802. На второмъ дистъ, въ началъ, выписано заглавіе книги въ кодексъ. Варіанты Маттен сличалъ по парижскому изданію Гоара 1655 года. Рукопись чистая и кръпкан, нъ пацию.

B. Variae lectiones ex Cod. Augustano praestantissimo ad Georgii Syncelli C(h)ronicon (Ar. 6. № 362).

Рувопись въ листъ, на 6 листахъ въ два столбца, греческая; писана Маттен. Первый листъ заглавный: Variae lectiones ad Georgii Syncelli Chronicon ex Codice Augustano, secundum Reiserum, pag. 81 num. 1; ниже втого заглавна слъд. замътна Маттен: Codex hic et valde praestans et ex eo multa emendari possunt in textu edito. На обор. заглавнаго листа сообщаются свъдълія о самомъ кодемев. При сляченіе Маттен руководился паримскимъ педа-

9. Variae lectiones ex Codice Petropolitano ad Philonem. 4 (An. 5. N. 353).

Рукопись въ 4 тетради, въ листъ, всего 28 листовъ, писана рукою Маттен на синей бумагъ. На 1-иъ чистомъ листъ подъваглавіемъ: Variae lectiones ad Philonem ex praestantissimo Codice Petropolitano Bibliothecae Academiae Scientiarum находится собственноручная помъта Маттен: Mosqua 1806 et 1807. Затъмъ на 2 листъ излагаются свъдънія объ втомъ петербургскомъ коденсъ и выписано содержаніе его (всего 29). О самомъ коденсъ Маттен замъчаетъ, что «онъ—ХІУ въна, in charta bombyeina laevigata, писанъ разными почернами, въ бол. 8-ку,—что онъ одинъ изъ тъхъ манусириптовъ, которые при паръ Алексіъ Михайло-

вичь взяты монахонь Арсеніень изь разныхь асонскихь монастырей, что видно изъ подписи на 1-й страи. 1-го листа имени Арсенія и изъ другой (на 1-й стран. 4-го листа, съ котораго начинается Филонъ) подписи: тоо Ватопатою (имени авоненаро монастыря); далъе, что на 2-й стр. 2-го листа и на 1-й стран. 8-го листа содержится указатель водекса и что наконецъ онъ самъ пронумероваль дисты водекса». Въ заизтив своей на заглавномъ листь Маттен высказываеть, что онь получаль этоть поделеь себъ на домъ, польвовался имъ по ивспольку ивсяцевъ и прилежно сравниваль его съ лондонскимъ изданіемъ Манген. Въ другой занатив (на 2-мъ дистъ, на подъ) онъ говоритъ, что «Коаденевый (Coislinganses) нодеков безъ сомивнія есть петербургскій». Съ 3-го деста вачинаются въ рукописи выциски варіантовъ. Между 2 и 3-из лестами вложена четверка съ заивтками Маттен; такъ на обор. ея пересчитаны имъ изданія, въ которыхъ -говорится объ этомъ петербургскомъ водексъ Филона, именио: Die Bemerkungen über Russland in Rücksicht auf Wissenschaften, Kunst uud Religion. Theil I. Erfurd. 1788. 80; y camaro Marrem: 1) Catena Victoris ad Marcum, vol. II. pag. 124. Mosquae, 1775. 80-2) Notitia Codd, Petrop. 1780, 40. in praefat. pag. 29. Рукопись очень заивчательная, со многими примъчаніями Маттен, въ тенств и на полякъ, -- врвикая и чистая, въ папкв.

Variae lectiones ex Codd. Augustano ad epistolas Basilii Magni. 2 Heft. (Ar. 6. № 346).

Рукопись въ листъ, въ двъ тетради (А и В), на 16 писанных въ два столбца листахъ, руки Маттек. На 1-из чистокъ amento sarassie: Variae lectiones ex antiquissimo et praestantissimo Codice Augustano ad Basilii Magni epistolas. На 2 инств въ началь сообщаются мивнія объ этомъ древивниемъ манусирантв, именно, что въ немъ 317 лестовъ, — что больщая часть его висана на пергамент XI и даже X въна, разными руками. При сличеніи этого подекса Маттен польвовался наданіемъ Гарнера. т. І. Рагіз. 1730.—Настоящая рукопись состоить изъ варіантовъ и приму выписокъ съ замъчаніями Маттен; изъ нихъ одна въ самомъ монца слад. содержанія: Nota. Epistola nona non est Basilii, sed Gregorii Nazianzeni prima. Eam ergo hio comporavi cum edit. Gregor. Basiliae 1550. Fol. ubi legitur pag. 317. ibique inseribitur: Келению прусти (о томъ же см. замътку его на обор. 2-го диста, въ конце 2-го столбца). Руконись чистая и кранкая, въ но-JUTYDĖ.

11. De Codice Vitembergensi Evangeliarii latini versionis Vulgatae (Ar. 6. N 345).

Рукопись въ листъ, на 14 листахъ, датинская, писана рукою Маттен. Первый дисть заглавный, второй начинается описанісиъ настоящаго Витембергскаго манусирнита. Воть это описаніе. «Кодексъ пергаменный на 146 лист. большаго формата, въ два столбца. Заглавія евангельскихъ чтеній писаны киноварью, — внеціалы же (начальные буквы) распрашены виковарью, дакурью и веленою краскою. Самыя чтенія расположены по порядку галиванскаго чина, а не римскаго, которые между собою различаются, такъ какъ римскій начинаетъ порядокъ чтеній отъ Рождества Христова (a nativitate Christi), а 'галливанскій — съ поста (ab adventu). Манускрипть писанъ однимъ писцомъ и повидимому XII въка. Кромъ 146 пергаменныхъ лист. въ немъ есть еще два листа съ надписью поздивищей, но также старинной руки: Evangelium de lancea». Въ рукописи Маттеи выписаны изъ этого древняго кодекса еванг. чтенія на дни недъльные и праздничные въ томъ порядев, въ какомъ ода находятся въ самомъ кодексъ, съ обозначениемъ имени евангелиста, главы евангелія, стиха и даже съ выпискою начала чтенія. Посив выписки сванг. чтеній изъ подексь въ рукописи Маттеи должны следовать Lectiones variantes ex eodem..., но этимъ варіантамъ сделано только мачало.-Руконись чистая и крапкая, въ папев.

- 12. 1. Variae lectiones ad Timaeum Locrum ex Cod. Augustano.
  - 2. ad Aristotelem de mundo ex eodem Codice.
  - 3. ad Lucianum de non temere credendo calumniae et de luctu ex eodem Codice.
  - 4. Ex alio Codice Augustano et ex diversis aliis: a) in Nigrinum; b) Muscae encomium; c) in Heraclem; d) in Bacchum; e) de non temere credendo calumniae; f) vita Luciani; g) ad fragmentum Diodori Siculi; h) ad eam partem Hexaëmeri Basilii M. ubi de natura et proprietate animalium exponit; i) Physiologica, quae vulgo Epiphanio tribuitur, ex Cod. Augustano; k) fabula satiricocomica de mure et fele, ex Cod. Augustano (всъ рукониси въ одной папкъ подъ № 364).

Рукопись въ листъ, на 27 листахъ, греческая; она состоитъ

неть 6 тетрадей по изскольку варіантовъ въ каждой. Такъ первая тетрадь завиючаетъ въ себъ первые три варіанта (на Тимея, Аристотеля и Луціана) по водексу Августанскому № 32 в. b. с.; вторая тетрадь содержить савдующія цять варіантовъ по тому же водексу № 52 d. (листы 7-10); 11-й листъ заключаетъ въ себъ варіанть ad fragmentum Diodori Siculi по тому же водевсу № 52 е.; третья тетрадь л. 12—14 содержить варіанты ad Hexaemeron Basilii M.; четвертая тетрадь завлючаеть въ себв «Физіологію», приписываемую Епифанію: она извлечена изъ одного и того же воденса, гдв и Нехаетегов, и представляеть не варіанть, а полную вышиску всего сочиненія въ 23 главы, съ примъчаніями Маттеи на поляхъ; пятая тетрадь содержитъ сатирико-комическую баснь de mure et sele, nondum edita, ex Cod. Augustano transcripta; она также представляеть полный тексть съ многочисленными примъчаніями Маттен (л. 24 и 25); наконецъ шестая тетрадь содержить въ себъ варіанть въ каталогъ непомъченный, — именно: Varia lectiones a) ad Aeschyli Evmenides и b) ad Evripidis Hecubam, --оба варіанта по двумъ Август. кодексамъ. На рукописи есть дата: D. 10, Febr. 1801. Рукопись чистая и врвикая, въ политуръ.

13. Variae lectiones ad Septuaginta ex Codice Zittaviensi (Az. 6. № 336).

Рукопись на греческомъ языкъ, въ два столбца, безъ полей, въ листъ, на 42 листахъ, писана рукою Маттен. На первоиъ листъ ея слъд. заглавіе: Variae lectiones ex Codice Zittaviensi ad LXX Interpretes editionis Bosianae. Затвиъ следуетъ заметна Маттен, относищанся въ содержанию кодекса: Hic Codex continet omnes libros historicas estque unus ex praestantissimis. O camous водевсь, изъ вотораго сделаны выписки, Маттен говорить сльgyromee: Hic Codex donatus est Bibliothecae amplissimi Senatus Zittaviensis ut ex hac nota, quae in Codice reperitur, discitur: Hoc opus sanctissimum donatur a Iohanne · Tszcischmanno Zittaviense Pastore Neo-Boleslaviae Bohemo-Tentonico 16 Decemb. anno 1620. 973 38ивтка Маттен находится на томъ же 1-иъ заглавномъ листъ, вверху, — а внизу находится другая, въ моторой Маттеи перечисляють когда изъ накой книги субланы выв выписки; отсюдв видно, что выписви начаты имъ 16 нояб. 1801 и окончены 5 іюля 1802 г. Варіанты относятся въ следующимъ внигамъ:

- 1. Изъ ниси чисаъ-а. 2.
- 2. > IEC. Hab.—a. 10 ofop.
- 3. > Судей—л. 14.
- 4. > Руен—я. 18.
- 5. . . Царствъ: 1, 2, 3 и 4-ой-л. 18-26.
- 6. > Парадиноменонъ 1 и 2-ой-д. 27-31.
- 7. > Неомін-л. 31 обор.
- 8. > Эсопри-л. 32 обор.
- 9. > Іудион—л. 33 обор.
- 10. > Товита-и. 34.
- 11. > Эздры-д. 37.

Рукопись кринкая, чистая, безъ покарокъ, въ покитури.

 Variae lectiones ex tribus Codicibus Mosquensibus epistolas Libanii et ad mutuas Libannii et Basilii Magni (Aπ. 5. № 374).

Рукопись въ 4-ку, на 17 листахъ, греческая, писана рукою Маттен. Первый дистъ — заглавный. Рукопись содержить въ себъ варіанты ад ерізтојаз Libanii et Basilii Magni по тремъ Московскимъ кодексамъ. На обор. заглавнаго листа Маттен такъ описываетъ эти кодексы: № 1-й естъ кодексъ моск. синод. типографіи,—онъ въ 4-ку (върнъе въ 8-ку), за № XIII и содержитъ XVII сифиванныхъ писемъ Ливанія и Василія В.; № 2-й естъ первое собраніе кодекса моск. синод. библ. за № СССШ въ 8-ку, съ 283 по 379 л., содержитъ 244 писемъ; № 3-й естъ второе собраніе того же кодекса, писанное другою рукою, съ 379 по 417 л., содержитъ 117 писемъ ¹). Рукопись кръпкая.

15. Variae lectiones. A. Ad epistolas Juliani Imperatoris Basilii M., Isidori Pelusiotae et ad quartam orationem Juliani ex Codice Augustano.—B. Ad tres libellos Luciani, ex Codice Augustano.—C. Item ex uno, duobus et tribus Codicibus Augustanis ad epistolas Phalaridis, Abaridis, Pyptagorae, Bruti, Hippocratis, Histanis, Artaxerxis, Democriti, Chionis et Dioclis Medici (Ar. 6. № 347).

Руконись въ листъ на 13 листахъ, греческая—въ два столбца, писана рукою Маттен. Рукопись раздъляется на двъ тетради—каждая съ особымъ заглавнымъ листомъ; первая (л. 1—7) содержитъ: Variae lectiones ex Cod. Augustano ad epistolas Iuliani Imper., Basilii M., Isidori Pelusiotae (л. 4-й) et in quartam oratio-

<sup>1)</sup> Объ этихъ же трехъ московск. манускриптахъ гораздо подробиве говорится у Маттен въ другой его рукописи (Ак. б. № 348)—см. наже, III. 3.

nem Iuliani; (вторая л. 8—13): Variae lectiones ex duodus Codd. August. in epistolas Phalaridis, Abaridis, Pythagorae et caet. По замъчанию самого Маттен особенно замъчательны варіанты на письма вип. Юліана и Василія Великаго. Въ концъ рукописи Маттен дълаеть такую замътку: Ex istis tribus Codd. tertius hic maxime convenit cum edito Fabricii. Кроит того въ рукописи встръчаются важныя замътки Маттен относичельно самыхъ зипстоль, что итвоторыя изъ нихъ досель не отпрыты. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

16. A. Variae lectiones ad Sextum Empiricum ex Cod. Augustano 1.—B: 1. Variae lectiones in eandem cum animadversionibus. 2. Accurata notitia Evangeliarii graeci in Bibliotheca Gothana. 3. Duae epistolae Demetrii Cydone et una Nicolai Cabasilae cum mea interpretatione latina et cum meis animadversionibus—ex Codice Guelferbytano et Mosquensi. 4. Variae lectiones ad Chrisostomum ex Cod. Augustano. 5. Animadversiones ad homiliam Chrisostomi tom. XII pag. 395 seqq. 6. Notitia Codicis Augustani, cum quo contuli Gregorii libellum de dialectis graecis (Ar. 6. N. 370).

Рукопись въ листь, на 47 листахъ — греческая, съ латинсвими примъчаніями на поляхь и въ текств; рукопись писана рукою Маттен. Она состоить изъ изсколькихъ тетрадей съ отдваьными статьями. Первый листъ ея-заглавный, съ выпискою всвиъ статей рукописи; на второмъ-заглавіе первой статьи: Variae lectiones ad Sexti Empirici Hypotyp. Pyrrhon ex Cod. Aug. съ третьяго листа идутъ самые варіанты и оканчиваются на 9-из листь, съ поивтою: Vitembergae d. XXI. Mai. 1801. Съ 10 листа следують варіанты на 3 книги того же Секста Эмпирика и оканчиваются на 24 листв: оба варіанта по вод Августанскому и по печатному изданію Фабриція (Lipsiae, 1718); промъ того последніе снаблены примечанівни Маттен. Далее, съ обор. 24 листа по 34 идутъ Accurata notitia изъ древизащаго Августанскаго кодекса, содержащаго въ себъ Евангеліарій; статья эта раздвинется на двв: первая (л. 24 об.—29) Notitia ad IV evangelia со многиме на поляхъ и въ текств примечаніями Маттен, вторая (об. 29 л.—34)—содержить Menologium; онъ проварень по изданію Готанскаго Менологія, снабжень многочисленными и важивёшими примвчаніями Маттен, содержить 12 мвсяцевь и начинается сентябрень; оканчиваясь ивсяцемь августомь, окъ

содержить въ себь еще: а) Енаүүекна бийфора (hoc est, замъ-**Μεττεπ**, είς διαφόρους μνήμας καὶ συναξεις καὶ λειτουργίας) π b) Εσαγγέλια της α. έβδομάδος της τεσσαρακοστης είς την παννυуюс. Далже въ рукописи съ 35 по 40 листъ следуетъ тетрадъ съ ивсполькими письмами Димитрів Кидонскаго и Нилы Кавасилы, именно: а) листь 35-епистому той Кибфин; но запъчвнію Меттен письмо это писано Димитріемъ по всей въроятности въ Нидъ Кавасилъ; Маттен снабдилъ его въ настоящей рукописи своей многами критическими и библіографическими примъчаніями, ---а на л. 37 выписаль его въ датинскомъ переводъ: оно напечатано имъ отдъльно-въ первый разъ въ Дрезденъ въ 1789 и потомъ вивств съ датинскимъ текстомъ въ «Поскіда еддукат», Mosquae, 1811, стр. 250-253; b) инстъ 36 содержитъ другое письмо того же Димитрія Кидонскаго ex Cod. Guelferbytano num. 77 (начин τὸν μὲν Ἡσιόδον λόγος αίρεί...): оно также снабжено иногими важными примъчаніями Маттен, съ датинскимъ переводомъ его на листъ 38; с) листъ 39-й содержитъ письмо еессалонивійскаго митрополита Нилы Кавасилы въ двоюродному брату своему Николаю Кавасиль, снабженное также многими изъ Фабриція и др. примъчаніями Маттен, съ латинскимъ его переводомъ на листь 40. Оба эти письма-Димитрія Кидонскаго и Неды Кавасилы напочатаны въ томъ же изданін "Поіх. відуніха" стр. 246. Наконецъ последняя тетрадь содержить въ себе: а) л. 41-42-й-варіанты изъ Август. водекса греческаго Нов. Завъта, содержащаго въ себъ часть евангскія Луки съ катеною Никиты; б) листы 43-46 содержать Animadversiones ad Ioannis Chsysostomi homiliam XI (по Монфовон. изданію, т. XII, стр. 395 и дал.); последній листь 47-й заплючаеть Notitia Codicis Augustani (XV въка), во 2-й половинъ котораго находятся слъд. сочиненія: 1. Anonymi libellum περί συντάξεως; 2. Lexicon Anonymi; 3. Gregorii cujusdam compendium logices; 4. Anonymi fragmentum de interpunctionibus; 5. Maximi Planudis dialogum de grammatica; 6. Ejusdem πέρι συντάξεως τῶν τοῦ λόγου μέρων; 7. Gregorii libellum de dialectia; 8. Anonymi libellus, cujus hic est index: Κανόνες σύν Θεῶ περί συλλαβῶν ἐκτάσεως καὶ συστολῆς διαλαμβάуоутес... Рукопись криная, въ политуръ.

17. A. Index codicum Mss. graecorum Bibliothecae Lipsiensis Paulinae.—B. Index codicum Breslaviensium Homeri (Ar. 6. 321).

Рукопись въ листъ, на 7 лист., писана рукою Маттен и содержитъ а) краткое описаніе 17 рукописныхъ греческихъ сборниковъ Лейпцигской библіотеки безъ нумерація съ выпискою заглавій (indices) ихъ содержанія (л. 1—5). и b) сборниковъ haud dubie Breslavienses, заключающихъ въ себъ творекія Гомера съ нумераціей (л. 6 и 7).—Рукопись пръцка, въ цапкъ.

## III. Libri ad edendum parati.

1. Yariae lectiones ex XXIV. Codicibus Mss. diversarum bibliothecarum ad № 7. Graecum, in folio (Ar. 6. № 340).

Рукопись въ листъ, на 193 листахъ, писана рукою Маттеи. На 1 листь следующее заглавіе: Variae lectiones ad Novum Testamentum Graecum ex XXIV. Codicibus, Monachiensibus, Augustanis, Guelpherbytanis, Dresdensi, Gothano, Zittaviensi et Perillustris Langeri.-Praemissa est istorum Codicum notitia. Accesserunt quoque selecta scholia graeca et nonnullae animadversiones criticae. Be etone оглавленія повазано все содержаніе труда Маттея, приготовленнаго имъ въ изданію. Укажемъ содержаніе по листамъ: листы 2-7 содержатъ замъчанія о вськъ 24 рукописныхъ сборникахъ разныхъ библіотевъ; листы 7 обор.—10 завлючаютъ ecclessiasticorum Codicis 4. secundum ordinem evangeliorum. Съ 11 листа начинаются варіанты на евангелія (Матеея, д. 33 об. Марка, л. 54 об. Луки, л. 84 об. — Іоанна); съ 107 л. по 128-варіанты на Двянія апостольскія; съ 129 л. по 161-й,на посланія ап. Павла (л. 129 й посл. въ Римя., л. 134-1-е в 2-е посл. въ Корине., л. 143-въ Галатанъ, л. 145-въ Есессеямъ, л. 147-й въ Филипійцамъ, л. 149-къ Колосеянамъ, л. 151 об.—1-е и 2-е въ Өессалонивійцамъ, л. 152 об. 1-е и 2-е въ Тимонею, л. 155 об.-въ Титу, л. 156-й-въ Филемону, л. 156-й об. — въ Еврениъ); затъиъ, съ 162 по 170 л. слъдують варіанты на Соборныя посланія в наконецъ съ 171 го-варіанты на Апокалиценсъ. На полякъ рукописи находится множество примъчаній Маттен, а на обор. заглавивго листа находится его собственноручная замътка, въ которой онъ съ глубокою благодарностію вспоменаеть и поименовываеть техь, которые присыдали рукописные сборники (кодексы) изъ своихъ знаменитыхъ библіотекъ. - Рукопись вообще представляетъ высокій и дорогой трудъ ученаго профессора; особенно интересны и звивчательны сообщаемыя имъ въ Notitia'хъ свъдънія о 24 нодексахъ.-Рукопись чисто и хорошо написана, -- въ корешковомъ переплетв.

2. Brevis historia animalium, graece et latine, cum animadversionibus (Ar. 6. N. 214).

Рукопись въ дистъ, на 37 дист. въ нъсколько тетрадей. Первая тетрадь въ 7 дистовъ заключаетъ въ себъ 52 басни (съ 4 й по 56-ю) на греческомъ явыкъ; сяъдующая тетрадь также въ 7 дистовъ содержитъ тъже басни въ датинскомъ переводъ, съ съъд. заглавіемъ: Anonymi scriptoris, qui sub Constantino Monomacho Imperatori Constantinopoli floruit, libellus de animalium quorurdam proprietatibus. Третья тетрадь (дл. 19—26) содержитъ варіанты съ примъчаніями на исторію животныхъ; четвертая (дл. 27—37)—потае, пошіла апіматіим ет index. Рукопись съ большими поправнами и перечеркиваніями, по краниъ она скраплена слъд. подписью: Читалъ проф. Двигубскій; въ срединъ вложены 3 письма изъ Витемберга къ Маттен. Рукопись въ политуръ.

3. Notationes ad epistolas Libanii, Basilii M. et Juliani Imperatoris (Ar. 6. № 348).

Рукопись въ листъ, на 31 листъ, греческая съ датинскими примъчаніями, писана рукою Маттен. Первый чистый листъ носитъ слъд. заглавіе: Notationes ad Libanii, Basilii Magni et Juliani Imperatoris epistolas ex tribus Codicibus Mosquensibus et uno illustris Reipublicae Augustanae. Accedunt animadversiones editoris. На обор. 26 листа—Еріstolae mutuae Libanii et Basilii М. по поденсамъ Московскому и Августанскому; на д. 28-мъ—Ргаеватіо; на листъ 29—варіанты и примъчанія на XI писемъ Юліана и на одно Василія В., на д. 30 об. и 31-мъ—Duae epistolae Juliani et Basilii митиае по Паримскому печатному изданію 1638 г. Рукопись пръпнан, въ политуръ.—Это третья рукопись въ библіотевъ Маттем съ письмеми Ливанія и Василія Великаго: первыя двъ подъ № 847 и 374.

4. Ciceronis somnium Scipionis et de memoria ex interpretatione Maximi Planudis, cum meis animadversionibus (Ar. 6. № 366).

Рукопись въ месть, всего 45 местовъ, въ томъ числъ и заглавные, — писана отъ начала до конца рукою Маттем. Она озаглавливается такъ: М. Т. Ciceronis IV. libelli — De senectute, De amicitia, Paradoxa et Somnium Scipionis. — Animadversiones philologico-critico-historico ethicas adjecit Ch. Fr. de Matthaei. Рукопись содержитъ: местъ 2-й: Fragmenta librorum Ciceronis; местъ 3-й: Animadversiones in librum de senectute; местъ 16-й: Animadv. in lib. De amicitia; местъ 28-й: Animadv. in Paradoxa; местъ 43-й:

Somnium Scipionis. На поляхъ рукописи множество выпосотъ, г торыя составляють дополнение въ тексту. Впрочемъ, послыстатья повидимому неокончена.—Рукопись чистая и крапкы политуръ.

Къ этоку отдълу принадлежать еще слъдующія автогра: Маттен:

1. Variec orationis et homiliae Johannis Chrysostomi annotationibus F. Matthaei et indicibus verborum in attationibus explicatorum (Ar. 6. N. 15).

Рукопись въ листъ, на 152 листахъ, греческая съ дамил ин приизчанівни. Она содержить въ себі нізскольно бесідь за тоуста, съ богатвёшими примвчаніями Маттен из каждой беси съ указателенъ словъ, объясненныхъ въ приначанияхъ. Ри пись раздъляется на три части, каждая съ особымъ загламы листомъ, именно: Первая — Ioannis Chrysostomi libelius Se... nisi e se laedi ejusque pro Evtropio ac de vanitate rerum hanrum orațio. Graece et latine. Denuo recensuit atque additis aii. versionibus et indicibus edidit Chr. Er. Matthaei. Bropas - L. sostomi Orationes II: altera de Pauli contra Petrum disputati altera de gloria ex perferendis miseriis capienda. Graece et Denuo... и проч. какъ въ первой. Третья — Io. Chrvso-Orationes II: altera in illud, habentes eundem spiritum fidei, alter preces dominicas. Gracee et latine. Denuo... m npou. въ концъ рукописи съ 116 листа выписаны еще 4 бесыя Βπατογετα: a) λόγος είς τὸ μὴ φοβοῦ, οταν πλουτήση ανθρωπ δ) περί τῆς τῶν νεκρῶν ἀναστάσεως, Β) ὁμίλια πρὸς τως άπαντήσαντας είς την σύναξιν... τ) όμιλια της βασιλιδος, με νυκτῶν είς μεγαλην ἐκκλησίαν προσελθουσης...; всь эти 4 δετ снабжены также поливёщими примъчаніями и указатыя (л. 137—152). Рукопись врвикая, въ корешковомъ перепат

2. Ιωάννου Χρυσοςόμου λόγος εἰς τό, ὅτι τὸ ῥαθύμος προπ: τοῖς μυςηρίοις κόλασιν ἀφόρητον ἔχει, κὰν ἄπαξ τοῦ ἐκππτοῦτο τολμήσωμεν. Ἐλέχθη δὲ προ έ ἡμερῶν τῆς Χρπτεννήσεως (Απ. δ. № 40).

Рукопись въ 4-ку на 4 листахъ, съ прииъчаніями на волокръпкая, въ папиъ. Она напечатана въ «Lectiones Mosques» Matthaei,—Vol. I. Lipsiae, 1779, ст. 1-я (Ак. б. № 1219).

3. Annotationes ad XXXIV. eclogas Chrysostomi ex Co-Augustano (Ar. 6. N. 349).

Рукопись въ дистъ, на синей бумагъ на 113 дистахъ. Первый листъ содержитъ праткія свъдънія о жизни І. Златоуста, о двухъ поливішихъ изданіяхъ его твореній (Савилія и Монфононов) и замътка о Московской синодальной библіотекъ, заключающей въ себъ свыше 90 кодексовъ Златоуста, изъ которыхъ есть самые превосходные и древнійшіє. На основаніи ихъ, по замъчанію Маттен, можно было бы сдълать новое изданіе, несравненно точные и поливе Монфононовскаго. Настоящая рукопись Маттен представляєть его латинское толкованіе на 34 эклоги или избранныя мъста изъ разныхъ бестять св. І. Златоуста. Рукопись прыцая, въ корешковомъ переплеть.

## 4. Varia variorum (Ar. 6. № 54).

Рукопись въ 4-ку, на 62 инст., по старой же нумераціи руки Маттен—63 листа, но перваго листа, заключавшаго точное заглавіє вниги, нётъ нъ рукописи: его заміниль чистый листь съ повденнёшею надписью: Varia variorum. Рукопись составляеть цільный волюмь и содержить 9 статей, извлеченныхъ проф. Маттен изъ разныхъ рукописныхъ сборниковъ Московской синодальной библіотеки и снабженныхъ примінчаніями. Маттен приложиль въ конців рукописи указатель содержащихся въ ней статей, именно:

- 1) Severiani oratio «'Ανοιγέσθω σήμερον πᾶν στόμα» 1).
- 2) Gregorii Thessolinioensis (Palamae) Dialogus, qui inscribitur Theophanes Ἐπεσκέψο κατὰ σεαντόν (π. 5-2).
  - 3) Scholium Theodori Studitae (x. 24-#).
  - 4) Fragmentum Gregorii Nazianzeni (x. 25-#) 2).
  - 5) Specimen scholiorum in Psalmos (x. 27-#) 3).
  - 6) Interpretatio Symboli (a. 35).
  - 7) Glossarium parvum in epistolas Apostolorum (z. 35).
- 8) Variae lectiones ad Plutarchi libros de placitis philosophorum (a. 41).
- 9) Animadversionum farrago admodo laudatum Glossarium in epistolas Apostolorum (д. 51-й). Всё эти 9 статей напечатаны проф. Маттек во II том'в его «Lectiones Mosquenses». Lipsiae. 1779. Рукопись въ корешковомъ переплетв.
  - 5. Variae lectiones et animadversiones ad libellum Dionysii



<sup>1)</sup> Иначе: Λόγος είς τὰ Θεοφάνια.

<sup>2)</sup> Έχ τοῦ πρός 'αστρονόμους λόγου.

<sup>3)</sup> На первые 13 псалиовъ.

Halicarnassei de Isaeo ex editione Lipsiensi celeberrimi atque doctissimi Reiskii (Ar. 6. № 378).

Рукопись въ 4-ку, на 29 лист., писана рукою Маттен. Она содержить въ себъ главнымъ образомъ примъчанія ученаго Рейске и друг., собранныя прос. Маттен. Въ концъ рукописи приложенъ заглавный листъ: Libellus variarum lectionum e libris cum seriptis tum editis antiquis maxime institutus a C. F. Matthaci. Рукопись въ корешковомъ переплетъ.

- IV. Varia philologica critica collectanea.
- 1. Ad Dionysii Halicarn. epistolam, ab Ammaeum et ad ejusdem vitam Lysiae, Isaei et Isocratis (Ar. 6. N. 385).

Рукопись въ 4-ку, небольшая въ 3 писанныя страницы (а всего 5 четверокъ) съ 3-мя статьями, изъ нихъ 1-я (л. 2-й): Доруборо Адихаруасею пері той архаюм рутором прос Адилаюм оторупратюро — содержить выписку текста 1-й главы, нараграва 1-го; 2-я (д. 3-й): Animadversiones ad epistolam Dionysii Halicarnassensis (неполива страница); наконецъ последняя (д. 5-й): Variae lectiones ad epistolam Dion. Halic. ад Амимаеци (въ однитолько столбецъ). Рукопись недоконченива, писана рукою Маттен, —въ папить.

- 2. A) Animadversiones in libellum Ernesti de Rhetorica.
  - B) Dialecta sev Logica latine scripta (Ar. 6. No. 231).

Рукопись въ 4-ку, довольно объемистая—всего 266 дистовъ на латинскомъ языкъ, писана разными почерками, но чисто и разбирчиво. Она раздъляется на двъ части: первая—Rhetoricae praccepta содержитъ примъчанія на инигу Эрнеста о реторикъ и состоитъ изъ 3-хъ главъ: І. De elegantia (л. 10 об.), ІІ. De ornatu etropis (л. 34 об.), ІІІ. De figuris (л. 62 об.); вторая частъ рукописи — Dialectica sev Logica (л. 93) состоитъ изъ 4-хъ главъ: І. De definitionibus (л. 129 об.), ІІ. De verbis (л. 154), ІІІ. De enunciatione (л. 164), ІV. De syllogismo (л. 189). Рукопись кръпная, въ корешковомъ переплетъ.

3. A) Variorum scriptorum graecorum poëtica et prosaïca fragmenta, ex Codd. ss. Synodi num. 10 in folio, qui Arsenii ineditum Violetum continet (Aπ. 6. № 224).

Рукопись въ 4-ву, всего писанныхъ 51 листь, греческая, чисто и старательно писанная рукою Маттен. Рукопись содержить въ себъ отрывки изъ поэтическихъ и прозаическихъ про-изведеній разныхъ греческихъ писателей, извлеченныя изъ ру-

кописнаго сборника Моск. Синод. библіотеки № 10. Самый же сборника содержита на себі така называемую Ішчаς Арсенія архівнископа монемвасійскаго, что видно иза названія рукописи даннаго Маттен, именно: Διαφόρων συγγραφέων άποσπασμάτα και λείψανα. Ex Codice manuscripto Ἰωνιᾶς sev Violeti Arsenii, Monembasiae Archiepiscopi collegit Cb. Fr. Matthaei. Рукопись начинается выпискою на обор. заглавнаго листа стихотворенія: Είς τοῦς δ. λυρικοὺς ἡρωελεγεῖον, взятаго иза рукоп. сборника той же библіотеки за № 245. Рукопись правика, въ политуръ.

B) Ex eodem Codice variae lectiones ad varios scriptores graecos (Ar. 6. 360).

Рукопись въ 4-ку, на 10 мист. греческая. Она содержить въ себъ варіанты, извлеченные изъ того же кодекса (№ 10) Моск. Син. библіотекв. 2 и 3 мисты содержать варіанты изъ разныхъ греческихъ повтовъ, а мисты 4—10 изъ прозавновъ. На 1-иъ мистъ слъд. заглавіе: Variae lectiones ad varios scriptores graecos ex Arsenii Violeto et excerpta prosaica. Рукопись кръпкая, въ пашкъ.

C) 1: Aristidis rhetoris oratio in Eteonem cum variis lectionibus Codicis Mosquensis (Ar. 6. № 382).

Рукопись въ 4-ку, на 8-ми листахъ, греческая, писана крупнымъ почеркомъ и озаглавливается: 'Αριστείδου 'Ρήτορος είς Έτέωνέα Έπικήδειος (л. 1—6). Рёчь Аристида выписана вполнъ и на поляхъ снабжена варіантами по кодексу московскому и примъчаніями на 6, 7 и 8 листахъ: тъ и другія писаны рукою Маттен. Руковись кръпкая, въ папкъ.

— 2: Item ejusdem oratio Smyrnaïca politica etiam cum eodem Codice collata. Similiter oratio ejusdem Προσφωνητική Σμορναϊκή, eodem modo (Απ. 5. № 227).

Рукопись въ 4-ку, на 15 дист., греческая и также, какъ предшествующая, которой она составляетъ дополненіе, писана одною
и тою же рукою — крупнымъ почеркомъ. Настоящая рукопись
содержитъ въ себъ двъ ръчи Аристида, изъ которыхъ одна озаглавливается: Τοῦ αῦτοῦ (i. e. ᾿Αριστείδου) Σμυρναϊκός πολιτικός,
другая подъ заглавіемъ: Τοῦ αὐτοῦ Προσφωνητικὸς Σμυρναϊκός.
Объ ръчи законченныя. Первая ръчь имъетъ двоякое названіе:
такъ, по замъчанію Маттем ръчь эта in Codice Barrociano (bombycinus XIII aut XIV sacculi) duplici gaudėt titulo: Σμύρνης ᾿εγκώμιον et Σμυρναϊκὸς πολιτικὸς. Ръчь эта произнесена Аристидомъ
по поводу землетрясенія, разрушившаго Смирну (въ 178 г. по

- Р. Хр.), и имъда пъдію свлонить Марка Авредія возстами Смирну <sup>1</sup>). Листы въ рукописи перемъщаны при передстаностоящая пагинація теперь возстановлена и исправледниенно: листы 13, 14 и 15 должны слъдовать за 9, а 10, 1 12 ва 15 (старой нумерація). Текстъ объихъ ръчей снаблез ственноручными примъчаніями проф. Маттеи и особенно варіями по Моск. Кодексу № СССІІІ, листъ 464 слъд. Рукопись пріза въ папкъ.
  - D) Matthaei oratio in aditu muneris rectoris in ils Gymnasio Misenensis (Ar. 6. № 236).

Рукопись въ дистъ, датинская, на 8 дистахъ, писава руг Маттеи. Рукопись содержить въ себъ ръчь, свазанную мен при вступлении въ должность ректора Мизенской гимнай в началъ рукописи Маттен надписалъ карандашенъ оглавлене работно се сопстава собственноручной помъты Маттен (на волимиста) видно, что ръчь сказана быда 10 окт. 1785 года рапись връпкая, въ папиъ.

E) Adnotata ad aliquot orationes Ciceronis.

Настоящая рукопись находится въ одномъ перешеть о: гою, содержащею также праивчанія на ръчи Циперова, руки въ 4-ку (подробнъе см. ниже, IV. 4. лит.L).

- F) Adnotata ad Luciani aliquot dialogos (Ак. б. № 5 Рукопись въ 4-ку, на 32-къ лист., писана на разной бра разными почерками и состоитъ изъ 3 тетрадей. Первый възглавный; затъмъ, листы 2, 3 и 4 содержатъ замъчанія межна печатное изд. Гемстерхузія и Рейтца (Amsterd. 1743); в листь свъдънія о Лукіанъ и объ изданіи его діалоговъ 1 обор. 5-го л. по 28) примъчанія Маттеи на въсколько діалого дальне съ 29 листа—Luciani dialogi mortuorum (безъ конца). В копись иръпивая, въ политуръ.
- G) Adnotata ad aliquot Plinii epistolas (Ак. б. ж. в. Рукопись въ 4-ку, на 29 листахъ, датинская, писава рт. Маттен. Первый листъ—ваглавный; на 2-къ листъ—о Пледо его біографахъ. Рукопись неоконченная,—она содержить примъчанія на 20 писемъ; примъчанія Маттен многочисленния в нообразны. Рукопись кръпкая, въ папкъ.

4. A) Accurata notitia et recensio Codicis Lipsiensis Tradori (Ar 6. N. 324).

<sup>1)</sup> Любкеръ, «Ревльный Словарь илассической древности» (Перев 1811: В. И. Модестова), вып. І. Спб. 1884, стр. 122.

Рукопись въ 4-ку, на 8 кистахъ, греческая, руки Маттеи. Заглавнаго листа нътъ; она содержитъ выписки изъ рукописнаго сборника, содержащаго въ себъ творенія Осодора Студита и хранящагося въ Лейпцигской библіотекъ. Сборникъ этотъ, по замъчанію Маттеи, на пергаменъ, XII или XI въна, на 285 л. (и 6 въ началъ съ индексомъ). Настоящая рукопись озаглавливается такъ: De Codice Bibliothecae Paulinae Lipsiensis Theodori Studitae. Выписки изъ кодекса расположены въ рукопись по листамъ его и снабжены краткими примъчаніями. Рукопись кръпкая, въ папкъ.

B) Annotata ad Ciceronem Oratorem (Ar. 6. Nº 383).

Рукопись въ 4-ку, на 27 листахъ—датинская, писана рукою Маттен. — Рукопись содержить въ себъ чтенія или объясменія Цицерона проф. Эрнеста, что видно изъ надписи Маттен, сохранившейся надъ выписаннымъ заглавіємъ: Ernesti Erklärungen des Oratoris Ciceronis. Рукопись кръпкая, въ папиъ. Въ концъ рукописи Маттен выписать слъдующее наставленіе Эрнеста: In fine lectionis monebat Ernestius ut qui non potest totum librum relegere relegat saltem partem eam, quae a capite 6-to ad quadragesimum pertinet.

- C) Animadversiones ad Ernesti rhetoricam (Ar. 6 № 229). Рукопись въ 4-ку, на 55 листахъ, датинская, писана одною рукою XVIII стол. На 1 ненум. листъ заглавіє: Ad Ernesti Rhetorica, съ прибавленіемъ: Anmerkungen von Morus. Рукопись кръщавя, въ политуръ.
  - D) Annotata ad Lysiae orationes et ad Aeschinis epistolas et orationes (Ar. 6. Né 388).

Рукопись въ 4-ку, на 6 листахъ, писана рукою Маттен. Она содержитъ въ себъ: 1. Notata ad Lysiam (д. 2 и 3), 2. Adnotata ad orationes Aeschinis, д. 4-й (по изд. Вольов, Франко. 1604), 3. Αισχίνου ρήτορος κατὰ Τιμάρχου λόγος (д. 4-й об.), 4. Αισχίνου ρήτορος κατὰ Κτησιφώντος λόγος. На 4 листъ помъчено: 9 рес. 1769. Рукопись кръпкая, въ пациъ.

E) Annotationes in orationes Thucydidis. F) Annotata ad Lycurgi orationem contra Leocratem (Ar. 6. M 373).

Рукопись въ 4-ку, на 121 листъ, писана разными почерками. Она содержить въ себъ объяснение ученаго Моруса (Morus) ръчей Оукидида и ръчей Ликурга противъ Леократа, что видно изъ заголовка: Mori Erklärungen den Reden des Thucydidis und Lycurgi d. Reden (I, II, III) adversus Leocratem. Ръчи Оукидида занимаютъ

первые 60 лестовъ, ръчи Ликурга ванимають съ 62 листа по вонецъ. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

G) Annotata ad Plutarchi libellum de audiendis poëtis (Az. 6. 36 392).

Настонщая рукопись (въ 4-ку) переплетена въ одну съ другими (см. выше: П, 3. лит. F.): она составляетъ отдъльный трантатъ,—на 77 листахъ; въ началъ предпосылается предислоние, въ которемъ кратко говорится: 1. de indole Plutarchi, 2. de seribendi genere ejus и 3. de editionibus hujus libelli.

H) Oratio aditialis, cum primum munus hic Mosquae capessivi (Ar. 6. N 238).

Рукопись въ 4-ку, на 27 листахъ, на латинскомъ языкъ. Она содержитъ въ себъ ръчь, сказанную Маттен при вступления въ дояжность ректора московскихъ университетскихъ гимназій въ іюлъ 1772 года. На заглавномъ листъ рукописи обозначена тема ръчи: De interpretandis veteribus auctoribus. Рукопись кръпкая, въ нашкъ.

I) Notabiliora excerpta ex Artaxerxis animadversionibus et ex Dodwellii. Item ad Heliodorum animadversiones nonnullae. K) Excerpta ex Dionisio Halicarnessensi, Longino et allis rhetoribus graecis (Ar. 6. No. 401).

Рукопись въ пол-четверть и представляетъ черновыя выписки варіантовъ въ разнымъ греческимъ ораторамъ, — всего 64 листа; рукопись въ политуръ.

L) Adnotata ad Ciceronis orationes: 1) pro Quintio, 2. pro Roscio Amerino, 3. pro Roscio Comoedo et 4. in divinationem (Ar. 6. № 372).

Рукопись въ 4-ку, на 36 лист., писана рукою Маттен. Она состоитъ изъ двукъ тетрадей: первая содержить приивчанія на ръчи Циперона, именно: 1. pro Quintio—л. 1—10, 2. pro Roscio Amerino—л. 10—16, 3. pro Roscio Comoedo—л. 16—17, 4. in Divinationem—л. 17. Вторая тетрадь (л. 18—36) содержитъ также приивчанія, но лишь на двів первыя ръчи; здісь обозначень годъ: d. XVII Iun. 1771. Рукопись кріпкая, въ папить.

M) 1. In Sophoclis aliquot tragoedfas. 2. Ad Thucyd. lib. I.—Item ex Maximo Tyrio et Dionysio Alexandrino (Ar. 6. No 394).

Рукопись въ 4-ку, на 6 лист. мелкаго письма, безъ полей, нисана рукою Маттен. Она содержить выписки и примъчанія на трагедін Софокла, именно: на Анкса, Электру, Эдипа Тиранией-

саго, Антигона, Эдина въ Колоніви Филовтета: примъчанія эти ратки и неизвъстно откуда завиствованы (л. 1—4). Затъмъ съдуютъ замътки на первую книгу Фукидида (4—5 л.); далъе 5 об.—примъчанія на Максима Тирскаго (philosophus erat Planicus) по 1 изданію Davisii (Cantabrigiae, 1703), и наконецъ а Діонисія Александрійскаго (л. 6) по древнему изданію Роберта тефана.—Рукомись въ папкъ.

N) 1. Annotata ad Demosth. ex Ulpiano. 2. Ad Homerum (Ar. 6. N. 384).

Рукопись въ 4-ку, на 20 листахъ, писана разными почерками. Гервый листъ—заглавный: Adnotationes ad Demosthenis orationes с Ulpiano Scholiasta, именно приивчанія на І, ІІ и ІІІ Olynthiaca г. 1—14); затвиъ съ 14 об. следуютъ: Adnotata ad Homeri Ilias гарзод. Зі приивчанія заниствованы изъ краткой диссертати Моруса о томъ, что принадлежитъ Гомеру; последняя статья ъ румением—съ 17 листа: Λέξεις εκ τῆς τοῦ ἡμήρου. Рукопись ванкъ.

O) Annotata ad Plutarchi libellum de discrimine adulatoris et amici.

Эта рукопись описана выше-П, 3. лит. Е.

Къ этому IV-му отделу относятся еще след. рукописи Маттеи:

1. De cognoscendis et legendis nobilioribus scriptoribus latinis (Ar. 6. № 235).

Рукопись на датинскомъ явыкъ, въ дистъ, на 17 листахъ, пизана рукою Маттен. Она содержитъ декціи прор. Маттен по истомій римской дитературы, но неоконченныя (всего 51 §). Рукотись въ папиъ.

2. Variae l'ectiones ad Lysiam (Ar. 6. M 375).

Рукопись греческая, въ 4-ку, на 17 листахъ, писана также укою Маттеи. Она содержитъ варіанты ad Lysiam et ad Isaeum г составляетъ черновую работу проф. Маттеи по изданію древнихъ классиковъ. Рукопись въ папев.

3. Virgilii Eclogae (At. 6. № 395).

Рукопись въ 4-ку, на 15 листахъ, датинская, писана рукою Маттен. Она содержитъ въ себъ примъчанія въ 3 эклогамъ Виргилія; рукопись неоконченная, въ папкъ.

4. Excerpta ex Anonymi libello medico (Ar. 6. № 414).

Рукопись на греческомъ языка, въ 4-ку, на 4 листахъ. Она содержитъ извлечения изъ медицииской книги неизвъстнаго автора, заимствованныя проф. Маттеи изъ рукописнаго сборника (XII

въна) Моск. Синод. Библіотеки за № 383 in 8°. Рукопись напечатана проф. Маттен въ 1776 г. въ «Lectiones Mosquenses» vol. I рад. 49. Рукопись въ папкъ.

- Y. Animadversiones ineditae in varios scriptores graecos.
- 1. Fischeri lectiones in Anacreontem in 4 (Ar. 6. Nº 379).

Рукопись въ 4-ку, на 27 лист. мелкаго письма, писана руков Маттен. Первый листь—заглавный: Fischeri, professoris Lipsiensis, lectiones in Anacreontem; 2 и 3 листы содержать: Prolegomena de Anacreonte ejusque carminibus corumque editionibus; затънъ съ об. 2-го листа начинаются оды Анакреона,—всего 65 одъ. Рукопись пръпкая и чистая, въ политуръ. Она заканчивается слъдующею датою: Lipsiae d. 11 April. hor. VII, 1772.

2. Dodwellii annotationes in primum librum Cyropaediae Xenophontis (Ar. 6. No. 371).

Рукопись въ листъ, на 43 дистахъ, писана рукою Маттен. Она состоитъ язъ двухъ тетрадей: первая (д. 1—26) содержитъ дексическія объясненія 6 главъ Киропедіи съ изкоторыми примъчаніями; во второй тетради излагается содержаніе тъхъ же 6 главъ Киропедіи. Рукопись крвикая, въ политуръ.

3. Matthaei animadversiones scriptae: A) In Socratis Evagorum (Ar. 6. N 386).

Рукопись въ 4-ку, на 24-къ лист., датинская, писана рукою Маттеи. Она состоить изъ двухъ равныхъ тетрадей: первая носить заглавіе: Isocratis Evagoras и должна, какъ видно изъ нумераціи оставленной саминъ Маттеи, слъдовать за второю тетрадью, озаглавливающеюся: In Isocratis Evagoram. Первая содержить притическую оцънку и разборъ аргументацій, вторая—приначанія на Эвагора Исократа. Рукопись крапкая, въ пашкъ.

B) In aliquot dialogos Luciani.

Эта рукописная тетрадь въ одномъ переплетв подъ № 387 и описана выше—IV, 3. лит. F.

- С) In Demosthenis orationes Olynthicas (Ак. б. № 225). Рукопись въ 4-ку, на 20 листахъ, датинская, писана рукою Маттеи. Она содержить въ себъ варіанты и примъчанія его къ такъ называемымъ одимпійскимъ рѣчамъ Демосеена. Въ началъ (на 1 листъ) изложены историческія свъдънія, относящіяся до этихъ рѣчей.—Рукопись въ подитуръ.
  - D) In Platonis Criton. E) In Platonis Phaed. (Ав. б. №391). Рукопись въ 4-ку, на 18 листахъ, латинская, писана рукою

проф. Маттен. Она состоитъ изъ двукъ тетрадей и объ представляютъ варіанты и примъчанія первая—In Platonis Critonem, л. 1—11, вторая — In Platonis Phaedonem — неоконченная (л. 12—18). Рукопись въ папкъ.

- F. In Gregorii Nazianzeni orationem: 'Αναστάσεως ήμέρα. Эта рукописная тетрадь находится въ одномъ рукописномъ сборникъ подъ № 172 и подробно описана выше—II. 4. лит. D.
  - G) In Flavii Josephi aliquot loca (Ar. 6. N. 359).

Рукопись въ 4-ку, на 17 листахъ, отъ начала до конца писана рукою Маттен. Первый листъ заглавный: Lectiones et adnotationes ad Josephum Flavium. Въ началъ (на 2 листъ) находятся краткія свъдънія объ Іоснов Флавіъ и объ изданіяхъ его книги, изъ которыхъ какъ на отличное, по мижнію Маттен, указывается на изданіе Haverkampii, Lugduni Batavorum, 1726, in folio. Рукопись кръпкая и чистая, въ папкъ.

H) In Xenophontis memorabilia (Ar. 6. A 397).

Рукопись въ 4-ку, на 91 листь, писана отъ начала до конца рукою Маттеи. Первый листь—заглавный: Adnotata in Xe порнопііз мемогавійа. А. В. С. D. Е. Г. G. Н. І. Настоящими литерами занумерованы тетради самой рукописи и въ порядкъ втихъ литеръ онъ переплетены. Рукопись содержить варіанты и примъчанія, извлеченныя Маттеи изъ разныхъ кодексовъ, къ 3 книгамъ (lib. I, II, III) Мемогавійа Хепорнопіз. Въ среднив рукописи находится 5 чистыхъ листовъ (53—57); на 1-мъ листъ помъчено рукою Маттеи: Num. 17.—Рукопись връпкая, въ корешковомъ переплеть.

4. A) Adnotationes in Xenophontis memorabilia (Ar. 6. N. 396).

Рувопись въ 4-ку, на 32 листахъ, писана рукою Маттен. Первый дистъ заглавный, съ помътою Маттен: Num. 19. Рукопись содержитъ примъчанія къ 4 книгъ Есенофонта и составляетъ продолженіе и пополненіе предшествующей рукописи; на листахъ 14—23 находятся примъчанія къ 3 книгъ Есенофонта. Рукопись кръпкая, въ папкъ.

B) Res universae graecae inde ab initiis Persicae Monarchiae, traditae a Thucydide et Xenophonte (Ar. 6. No. 247).

Рукопись въ 4-ку, на 7 листахъ, писана рукою Маттен. Въ началъ чистый листъ—съ выписаннымъ на немъ заглавіемъ. Рукопись не оконченная; она содержить въ себъ выписки изъ Ксе-

нофонта и изъ исторіи Оувидида (съ обор. 3 л.); подъ выписками оставлено иъсто для примъчаній. Рукопись кръпкая, въ папиъ.

- С) Apparatus criticus ad Isocratis epistolas (Ак. б. № 381). Рукопись съ симъ заглавіемъ составляетъ особую тетрадь, переплетенную въ одну съ другою рукописью—Epistolae Isocratis подъ тъмъ же 381 № и занимаетъ въ ней листы съ 36 по 48. Полное заглавіе слъдующее: Apparatus criticus ad omnes epistolas Isocratis, inest etiam Epistola Isocratis ad Archidamum ex editione Hoeschelii; послъднее находится на листахъ 34—35. И Apparatus criticus и Epistola ad Archidamum писаны рукою Маттен (рук. описана выше, II, 3).
  - D) Mori explicationes orationis Demosthenis pro corona (Ar. 6. № 226).

Рукопись въ 4-ку, на 130 лист. писанныхъ рукою Маттен. На 1 чистомъ листъ заглавіе: Могі Erklärung der Rede des Demosthenis pro Corona. Первые 101 листъ содержатъ: объясненія Моруса на ръчь Демосеена «О вънкъ»; листы 102—104: Adnotata ad Evagoram; листы 105—119: Adnotationes A. Mori ad Demosthenis orationem pro corona; листы 120—130 содержатъ Adnotationes in Demosthenis orationem pro corona quas adscriptas margini editionis A. Mori reperi (id est Matthaei). Рукопись по содержанію очень важная, потому что въ ней, по замъчанію Маттен, находятся многія annotationes singulares et rariores. Рукопись връцкая, въ ворешковомъ переплеть.

5. Matthaei animadversiones ineditae ad Nov. Testamentum graecum et ad alios scriptores: 1) In evangelium Matthaei, 2) in Evang. Lucae, 3) in Evang. Ioannis, 4) in Actus Apostolorum, cum versione (mea) latina, 5) in Septem epistolas Catholicas, 6) in epistolam ad Romanos, 7) in utramque epistolam ad Corinthios, 8) in epistolam ad Galatos, Ephesios et Philippenses, 9) in epistolam ad Colossenses et in utramque ad Thessalonicenses, 10) in epistolam ad Titum et ad utramque epistolam ad Timopheum, 11) in epistolam ad Hebraeos (Ar. 6. № 58) 5). Рукопись въ листъ, на 396 листахъ, изъ нихъ 19 чистые,—

<sup>1)</sup> Nota Matthaei: Evangelium Marci separatim non explicavi, quia simile inter tria reliqua evangelia exsposui. Кром'я того въ рукописи нътъ еще примъчаній на Апокалицись.

отъ начала до конца писана рукою Маттеи. Въ началь, на чистомъ листв, заглавіе рукописи: Matthaei animadversiones ineditae ad Novum Testamentum Graecum. Рукопись представляеть громадный трудъ по филологию-вритической обработив текста новозав. внигъ, состоящей изъ объясненій сдовъ и цвлыхъ фразъ, съ разнообразными и многочисленными примъчаніями. Первые два листа содержать небольшой визоготическій трантать: «De gençalogia Christi» (ad Matth. I. 1-17 et Luc. III, 23-38). 3arbub: g. 3-Matthaeus, z. 56-Lucas, z. 83-Ioannes, z. 119-Actus Apostolorum, z. 183-Epistolae Catholicae, z. 219-Kpistola ad Romanos (et Philemonem ofop. 251 a.), a. 255-in utr. 2. epist. ad Corinthios, a. 309-ad Galatos, a. 312-ad Ephisios, a. 326-ad Philippenses, a. 333—Colossenses, a. 341—in utramque ad Thessalonicenses, a. 350-ad Titum, s. 354-in utramque epist. ad Timotheum, s. 371ad Hebraeos. Передъ наждою вингою предпосывается пратное свъдвніе о писатель вниги, времени написанія и проч. Рукопись крвикан, въ корешковомъ переплетв.

12. Latina interpretatio epistolae ad Romanos, 1 et 2 epist. ad Corinthios et ad Hebraeos (Ar. 6. N. 5).

Рукопись въ листъ, на 107 дистатъ, наъ нихъ 8 чистые. Рукопись состоитъ изъ двухъ половинъ; первая (л. 1—71)—греческая и содержитъ греческій текстъ вниги Двяній апостольскихъ и соборныхъ посланій; въ самомъ текстъ указаны церковныя чтенія по чину восточной церкви. Этотъ текстъ Двяній и соб. посланій напечатанъ целикомъ во ІІ томъ 2 изд. Nov. Тезаменним graece Маттен (1804 г.). Вторая половина рукописи (съ 72 л. по 107) содержитъ Interpretatio a) epistolae ad Romanos, b) epist. 1 et 2. ad Corinthios (л. 82) и с) epist. аd Небгаео (л. 100), т. е. латинскій переводъ означенныхъ посланій. Рукопись крыпкая, въ корешковомъ переплетъ.

13. Mathaei animadversiones ad Homeri Iliados librum primum et tertium (Ar. 6. № 368).

Рукопись въ листъ, на 28 листахъ, писана рукою Маттен. Она содержитъ примъчанія (на латин. языкъ) къ 1 й и 3-й внигъ Иліады Гомера;—особенно богата примъчаніями 3-я внига, начинающаяся съ 22 листа. Особаго заглавнаго листа нътъ;—рукопись начинается разсужденіемъ объ особенностяхъ и качествахъ Гомеровскихъ етиховъ. Рукопись кръпкая, въ папкъ.

14. In Xenophontis Cyroprediam. Adjecit etiam interpretatio latina in Musaei carmen (Ar. 6. № 369).

Рукопись въ листъ, на 10 листахъ, писана рукою Маттен. Особаго заглавнаго листа въ рукописи ивтъ, а въ началъ перваго листа надписано: Іп Мизаеит. Такимъ образомъ рукопись содержитъ онлологическія объясненія на Мусен Грамматика или толнованіе его повим та хав' Нрю хав Леачброч; толкованіе идетъ по стихамъ (всего 341 стихъ), а на поляхъ рукописи помъщенъ латинскій переводъ стиховъ. Въ началъ рукописи находится изсклодько свъдъній о Мусеъ. Рукопись кръпкая въ папкъ. 15. Сісегопів рго Міlone (Ак. б. № 222).

Рукопись въ листъ, на 15 лист. на нъмецкомъ языкъ, писана рукою Маттен. На 1 чистомъ листъ слъд заглавіе: Ciceronis oratio pro Milone germanice versa a Fr. Matthaei. — Рукопись кръцкая, въ папиъ.

16. Animadversiones criticae ad totum Evangelium Matthaei et ad Marci priora capita octo. Insunt etiam separatim notabilia vitia Codicum, versionum, Patrum graecorum et latinorum (Az. 6. № 342).

Рукопнеь въ листь, въ двухь токахъ: первый на 118 листахъ, между ними 6 лист. чистыхъ,-писанъ отъ начала до конца рукою Маттен, съ иногочисленными его замътвами и поправвами на поляхъ врасными и черными чернилами. Рукопись составдаеть собраніе черновых подготовительных работь Маттен во второму налому его наданію Новозаватных вингъ (1803—1807 г.) и содержить а) варіанты и вритическія прим'ячанія на все евангеліе Матося (л. 2-й); b) тоже на первые 8 главъ свангелія Mapra (a. 52-#); c) Notabilia vitia Codicum, versionum et patrum (a. 64-#); d) Vorrede und Noten zur den Paulinischen Schriften (a. 72-й) и наконецъ е) Epistolae Pauli (съ 77 по конецъ); особенно вамъчательна по обработив эта послъдняя часть: она представляеть сводь св. отцевь и толкователей посланій св. ац. Павла. Первый листъ въ рукописи чистый въ след. измецкимъ заглавіенъ: Kritische Anmerkungen zum Matthaeus und Marcus bis zum 9-ten Capitel. Bropos Tont osarabbebeseren: Variae lectiones in quatvor Evangelistas; онъ на 196 листахъ, —писанъ также рукою Маттен съ многочисленными примъчаніями его на подякъ. Оба тома въ корешвовомъ переплета.

Matthaei animadversiones ad quinquaginta praestantiores homilias Chrysostomi ad edendum paratae (Ar. 6. N. 18).

Рукопись въ листъ, на 68 листахъ, греческая, съ латинскими примъчаніями и вся писана рукою Маттен. Она содержить въ

себъ варіанты и приивчанія, какъ помічено въ ватадогі, на 50 нандучнихъ бестать Златоуста, сділанныя проф. Маттен по Манфоконовскому изданію и по Москов. рукописнымъ сборнивамъ. Рукопись состоить изъ 9-ти тетрадей, занумерованныхъ римскими цыфрами. Каждая тетрадь заключаетъ нісколько бестать и при каждой въ заголовет помічены томы Монфок. изданія. На поляхъ рукописи находится множество примічаній, вставокъ и поправокъ также руки Маттен, красными и черными чернилами. Рукопись крізцкая, въ корешковомъ переплеть.

18. Matthaei animadversiones ad quatvor homilias a Monte-falconio primum editas (Ar. 6. N. 17).

Рукопись въ дистъ, на 34 дистахъ, греческая, съ датинскими примъчаніями Маттен. Рукопись содержить въ себъ главнымъ образомъ греческій текстъ 4 бесъдъ Златоуста: на Давида и Сауда, на 23—24 гл. ки. Бытія, на 128 псаломъ и послъдняя на св. Милетія Антіохійскаго; текстъ извлеченъ Маттен изъ развыхъ Москов. рукописныхъ сборниковъ (д. 2—21). Затъмъ въ рукописи слъдують варіанты и богатыя примъчанія Маттен из этимъ 4 бесъдамъ (д. 22—34), а въ началъ—на 1-мъ дистъ находится кратиія замъчанія Маттен какъ о Москов. манусиринтахъ, такъ и о датинскомъ изданіи этихъ бесъдъ Монфокономъ и друг. Рукопись кръпкая, въ корешковомъ переплеть.

19. Matthaei animadversiones ad quatvor Chrysostomi alias homilias cum edito... (Ar. 6. № 351. I).

Рукопись въ дистъ, на 34 листахъ, греческая, съ датинскими примъчаніями, писана рукою Маттен. Содержаніе ен видно изъ слъд. оглавленія (на чистомъ ненумер. листъ): Annotationes ad quatvor homilias Chrisostomi selectas ех omnibus ejus operibus. Послъ перваго нумерованнаго дистъ съ полившимъ заглавіемъ слъдуетъ (на 2-мъ л.) предисловіе Маттен въ читателямъ, далъе (на л. 3-мъ) изъ Монфокона; затъмъ (л. 3—5) а) Argumenta III homiliarum и b) De Chrysostomo otatore; наконецъ (л. 6—37) примъчанія къ 4-мъ бесъдамъ; поелъдніе листы 38—54 содержатъ Addenda et corrigenda... Рукопись составляетъ 1-й волюмъ законченнаго и приготовленнаго къ изданію труда Маттен. На заглавномъ (1-мъ) листъ вимзу находится цензорская помъта: Vidi С. D. Beck Proffessor. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

20. Matthaei diversae orationes et acroases latinae (Ar. 6. № 237).

Рукопись въ дистъ, на 9 дистахъ-датинская, писана рукою

Маттен. Она содержить въ себъ разныя ръчи и чтенія Маттен, произнесенныя и читанныя нить въ аудиторіяхъ въ разное время; на 2-й изъ нихъ помъчене: 18 ест. 1792 сп. Рукопись пръпкая, въ папиъ.

## VI. Apparatus criticus ad N. Testamentum Graecum.

1. A) Variae lectiones ad omnes libros N. Testamenti Graeci (Ag. 6. M. 338).

Рукопись въ листъ, на 635 листахъ, писана рукою Маттен. Громадиан рукопись носить сабд. заглавіе: Variae lectiones N. Testamenti, editi ex codicibus nunquam antea examinatis, adjectis animadversionibus criticis a Pr. Matthaei. Ona cocronta nea naсполькихъ тетрадей-въ листъ и въ 4-ку и раздъляется на двъ части наи подовины: первая подовина (д. 1-465) содержить собраніе рукописных оригиналовъ Маттен, относищихся къ первынь 4 тонань (заключающимь тексть четвероевангелія, напочатаннаго имъ въ Рига, въ 1782-88 гг.) Нов. Завата на греческомъ и датинскомъ языкакъ. Здёсь на наждой тетради находится цензурная подпись: Imprimatur Burscherus. Вторая половина рукописи съ 466 по 635 д. седержить черновыя подготовительныя работы Маттен по обработив остальных инигь Нов. Завата; адась тольно черновой матеріаль, который моска получиль у Маттен окончательную обработку для печатамія (см. другую рукопись его подъ № 71) и вошель въ тоже первое (рижское) изданіе Новоз. книгъ. Рукопись кріпкан, въ корешковомъ переплетв.

B) Notitia locorum N. Testamenti graeci, quae in Praxapostolis et Euchologiis reperiuntur. C) Variae prefationes, argumenta et caet. ad N. Testamentum (Ar. 6. Nº 145).

Рукопись въ большинствъ въ дистъ, на 235 листахъ, на разныхъ язывахъ, писана вся рукою проф. Маттен. На 1 чистомъ дистъ поздиващею рукою написано слъд. заглавіє: Varia scripta variorum a Frid. Matthaei collecta et illustrata. Рукопись представляетъ сборникъ выписокъ и подготовительныхъ работъ проф. Маттен по изданію новозавътныхъ кингъ и изкоторыхъ визегетическихъ трудовъ Византійской богословской письменности въ слъдующемъ порядкъ:

Листы 1—2: Копія (на латинск. языків) съ писька Гентенія

епископу Боладиличного 6 авг. 1548 г. опитан съ печатнаго из-

- Л. 3—11. Предисловіє на латии: языка прос. Матем та догнатическим и экспетическим трудай Евеннія Зигабена,— сюда входать: Ін de. Codicibus Mesquensibus: Panopline dogmaticae Evthymii—я, б.й; Пі. de Codicibus commentarii in Psalmos—я. 8-й об.; Пі. de aliia Evthymiis, quorum sit in Codicibus Mosquensibus—1. 10 об.; два первыя наз этим отвией смобмены общирными выпислами иза разсив/гриваемыха произведеній Евенній и многочисленными персоправним.
- П. 12—21. Richard Simon histoire critique des principaux сопmentateurs de Novem Testament; это—конія съ: 29 главы поименованнаго сочиненія Рашера. Опиона, относящейся въ экогетическимъ трудамъ. Е. Зигабена; она сията съ Роттерданскаго
  издація 1693 года постороннем рукою, но на нойнув сиабмена
  собственнорвинния зам'ятами Маттен, состоящими большею частію изъ выписовъ педавнять м'ять пръ другихъ трудовъ Зигабена.
- габена.

  Л. 20 об.—36, Рядъ выписовъ изъ сочиненій Фабриція (Віві. Graeca—vol. VII. р. 474. Нать. 1727), Ляббе (Ех tomo primo dissertationis historicae in Bellarminum), А. Эрнести (Institut. interpretum N. Т. рагя. П. сар. ТХ § 24), А. Нассельта (de catenis ss. ратгит graecofum. Нагае. 1762. 4. р. 23 вецч.), Гентенія (изъ Предисловія въ его изданію Толкованій Ев. Зигабена на четвероевангеліе—Lovanii 1547) и заснит Миллія (Ехатеп Codicis Evthymii Barocciam вх Prolegomenis ejus in N. Т. а § 1073—1079): вев оти выписки относится отчасти въ экзегетическимъ трудамъ Е. Зигабена, отчасти въ экзегетическимъ трудамъ Е. Зигабена, отчасти въ экзегетическимъ трудамъ
- Д. 67-таб. Notae criticae in contentu.

  Д. 76-тво Болонформу Нострейский Нострействой Варесь инститель въ руконформу перепутанци перепута
- эм. 90-1224. Nov. Testandatum gracos. Ad Colles Mosquenses outiunges Diblothecas Sou Synodis et haperialis... Настоящи авто грастенован работа брос. Марчен по Запув сто изданию нов. Запивана время по запув сто изданию нов. Запивана в по запув сто и по запув сто запув сто запув сто за пув сто запув сто за пув сто за

Digitized 10Google

данная прос. Маттен домашнену учителю своих датей Карлу-Христіану Науку въ отличномъ знаніи и добросовъстномъ преподаваніи имъ датинскаго, греческаго и еврейскаго языка, номъченная 17 апръля 1794 г. въ Виттембергъ, и два отрывав (л. 191—192) изъ двухъ, повидимому, осенијальныхъ домладовъ или ваписовъ прос. Маттен, изъ которыхъ въ одной ръчь идетъ объ одномъ итстъ въ сочиненияхъ Цицерена по изданію Эрнеств, въ другонъ—о значеніи ученыхъ степеней. На осенціальный характеръ ихъ указываетъ обращеніе иъ денану (Decane Spectatissime), встръчающееся въ томъ и другомъ отрывкъ. Послъдніе 12 строкъ, помъщенныя въ конять перваго отрывкъ. Послъдніе 12 строкъ, помъщенныя въ конять перваго отрывкъ на 191 л. и по содержанію и не почерку, повидимому, составляють завлючительныя слова отрывка помъщеннаго на 192 л.

Л. 225—235. Variae lectiones ex Codice Zittaviense ad tres prioreslibros Mosis et Maccabaeorum I, II, III, IV. Эти варіанты—на греческомъ явыкъ и инсаны въ два столбив. Описываемая рукопись Маттен кръпкая, въ корешковомъ переплетъ.

D) Varia specimina Codicum accurate delineata, quae faciunt ad palaeographiam (Ar. 5. N 405).

Рукопись въ 4-ку и содержить 23. образца почерковъ изъразныхъ древийшихъ греческихъ и двухъ трехъ датинскихъ нанусириптовъ разныхъ стольтій; тутъ же на изкоторыхъ находятся и онгурныя иниціалы, какъ напр. на одномъ кодексъ, содержащенъ Апокалипсисъ, гдъ букву А изображаютъ два съ перекрещенными головками голуби (л. 15-й). Къ сожальнію не повазано, изъ какихъ кодексовъ завиствованы образны. На оборотъ последняго листа находится след. надпись: Handschriften zu meiner N. Testament. Рукопись крапкая, въ политуръ.

Е) Scholia graeca ad epistolas Catholicas (Ав. б. № 358). Рукопись въ листъ, на 40 писанныхъ рукою Маттен листахъ, изъ нихъ 28 л. въ налую 4-ку, а остальные въ большую. Так. обрад, въ рукописи двъ тетради: первая на вреческомъ языкъ, содержить варіанты въ греческому текету соборныхъ посланій съ многими приначаніями на поляхъ; кромъ того въ этой тетрадкъ на л. 19, 20, 23 обор. и 24 наподятся приначанія Меттев въ 7 и 8 стихамъ 5 гл. 3-го посланія. Ізанива Богоскова: якъ тріє сумъ свидемельствующім на небеси... Вторая тетрадь содержить одни варіанты въ латинскому (Вульгаты) тексту тъхъ же соб. посланій, а въ конщъ (л. 38-й) варіанты въ нервымъ 9-ма главанъ княги Анокаленскоъ. Рукопись крадкая, въ нашев.

- F) Scholia ad epistolas Pauli Apostoli (Ar. 6. № 342 I). Описаніе этой рукописи си. выше—V. 16.
  - G) Scholia in Actus apostolorum (Az. 6. 36 172).

Рукопись въ 4-ку, подробно описана выше — II. 4. дет. D. Настоящія сходін занимогъ въ ней цесты 7—40.

H) Notitia sic dictarum catenarum in N. Testamentum graecum (Ar. 6. № 343).

Рукопись въ дистъ, на 70 дистахъ, греческая, съ примъчаніями и объясненіями на датинскомъ языка, -- писана рукою проф. Маттен. Рукопись содержить въ себъ вритическія замётки ученаго профассора относительно характера и значения цитатъ изъ свящ. Новозавътныхъ книгъ въ сочиненияхъ разныхъ отцевъ и учителей Церкви. На 1 чистомъ листъ поздивищею рукою дано рукописи следующее заглавіе: Septem excursus de partibus gaecis respectu variantium lectionum in Actus apostolorum; no вдъсь ошибка: всего экскурсовъ 8, а не 7, и катены отцевъ относятся не въ вниге Деяній только, но вообще въ внигамъ Новозавътнымъ. Каждый экскурсъ содержить въ себъ одного отца, именно: 1 экспурсъ объ Асанасів В., 2 — о Ософанв Керанейсвомъ. 3-о Григорів Вегословь, 4-о Григорів Нисскомъ, 5-объ Исидоръ Пелусіотъ, 6-объ Евсевіъ Кессарійскомъ, 7-о Климентв Александрійскомъ, 8-объ Іустинв мученивв. Въ каждомъ экскурст после выписокъ следують заметки проф. Маттен. богатыя учеными примъчаніями и объясненіями. Рукопись кръцкая, въ политуръ.

2. Varia critica ad Novum Testamentum graecum (Ar. 6. N. 341).

Рукопись въ дистъ, на 68 дистахъ, греко-датинская. Какъ видно изъ самаго загдавія, писаннаго также рукою Маттен, рукопись представдяетъ собою сборнивъ черновыхъ притическихъ замътовъ раздичнаго содержанія, записанныхъ имъ при чтеніи разныхъ манусириптовъ Новозав. инигъ, а равно и отеческихъ изданій. Рукопись кръпкая, въ политуръ.

3. Animadversiones ad quatvor Evangelia novae editionis (Ar. 6. No 4).

Рукопись въ листъ, на 152 лист. писана рукою Маттен. Она содержитъ греческій текстъ четвероевангелія съ указаніскъ церковныхъ чтеній (по чину восточной церкви) въ текстъ, варіантами и примъчаніями винзу, подъ строкою. Рукопись представляєтъ черковую, еще не вполиъ оконченную, работу Маттек по

2-иу (критическому) недацію Новано Завита. Рувошись въ корешковомъ перецясть.

4. Variae lectiones ad Nov. Testamentum graceum ex Codicibus Augustanis ex duobus Guelpherbytanis, ex uno Zutaviensi, ex Codice Langeri et ex Monachiensibus (Ax. 6. M. 339).

Рукопись въ листь, на 89 листахъ, въ два столбда, писана рукою Маттен. Она содержить выниски варіантовъ изъ развыхъ греческих манусиринтовъ Нов. Завъта, съ вратвинъ описаніемъ накоторых визы нихы. На 1 циста запатна Маттеп о томы, что разные манусиринты онъ изследоваль по печатному изданию . (Gregorii, Охопіі 1703), а Аповалицсисъ сравниваль съ своимъ изданіснь, что этинь онь занимылся въ Виттембергь, въ теченін 1799—1801 г. Так. обр. этоть трудь его служить подготовительнымъ матеріаломъ для новаго 2 его изданія Nov. Test. graece. Первая тетрадь съ 1 по 43 г. содержить варіанты изъ кодексовъ Августанских» XII-XIV стоявтій: порядва Новозав. внигь въ выпискахъ мать. Вторая тетрадь съ 44 по 64 дисть corepreta Variae lectiones ex Codice Guelpherbytanis: № 13-ad Actus apost., Epistol. Pauli et Catholicas,-No 14-ad IV evangelia (д. 57). Третья теградь описываемой рукописи Маттен содержить Notitia Codicum Monachiensium и состоить изъдвухь листовъ-65 и 66; здъсь описаны 3 водекса-№ 21, 22 и 23. Даяве, четвертая тетраль—я. 67—75 содержить Variae lectiones ex Cod Langeri (XII въкв) № 16: на 68 листъ дод. подробное описаніе этого водевса. Наконецъ последняя тетрадь—л. 76—89 содержить Variae lectiones ad totum N. Testamentum graecum ex Codice Zitaviensi (XIV въна). Объ этомъ манусиринтъ Маттем въ самомъ вонцъ замъчаетъ: In Apocalvpsi hic Codex inter optimos merito refendus est. Рукопись крвикая, въ политуръ.

## VII. Originalia variorum librorum a me editorum.

Original-Abschrift aus z. Moscauischen 2. Cod. des Commentarii Euthymii Zigabeni in quatvor Evangelia. III.
 Voll. in quarto majore gedruckt zu Leipzig 1792. 8°.
 IV Voll. (Ar. 6. N. 63 n 64).

Рукопись-оригиналь въ 4 вингаль, первыя три подъ № 63, четвертая подъ № 64,—всъ въ 4-ку: 113, 58, 72 и (№ 64) 50 дистовъ. Рукопись за № 64 седержить вътсебъ тодвование Зигабена на 26 главу Ев. Матеея, которое Маттен напечаталь въ

лестіопез Mosquenses (vol. I рад. 7—18. Lips, 1779) ранте изданнаго нит всаго толкованія Запабена, поэтому вт. І томі рукониснаго его Original-Abchrift'я этой XXVI гл. натт. Затамъ, 
тъ самомъ монив III тома рукониси надодится след. собственнонучная ношинсь Маттен: Тайти рете́графа кай біфрафаса ката́ то̀
ючато̀ зіх бію усіротра́фо берілатічну та́хи акрібту кай таканту.

трі Хрістіано̀ Фредеріко̀ Матомії, о̀ а̀то̀ Гроіотту вітекої ко́пу тії Овирітунає тії Σабоніяє, то̀ чін біє ёхом тії ім Московія
ті тії Хрістої теммісто укіностті віттакосностті єроніналь
итоф, щимі новкію трібра, тріскандвикіту. Настоящій оригиналь
вдант нить въ Лейпцить въ 1792 году вт. 4 книгать (Ак. б.
в 323). Vid. Поск. єкд. рад. 284, № 38:

2. Original-Abschrift des Boernerischen Codicis der Briefe Pauli Griechisch-und Lateinisch gedruckt zu Meissen in quarto 1791 (Ar. 6, N 10).

Рукопись въ 4-ку, на 99 листахъ и есть автографъ Маттеи. 
Та 1 чистомъ листъ заглавіе: Latina interpretatio epistolarum 
auli praeter epistolam ad Hebraeos. Текстъ — греческій, а надъ 
имъ между линейками, но надъ каждымъ словомъ латинскій 
ереводъ. Рукопись содержитъ всё посланія ап. Павда, за исклюеніемъ посланія къ Евренмъ, котораго нѣтъ и въ самомъ Бэреріанскомъ кодексъ, изъ котораго Маттеи заимствовалъ текстъ. 
укопись сполна напечатана въ Мизенъ и издана отдъльною книою въ 1791 г. (Ак. библ. № 41). Vid. Поск. еλλιν. р. 284 № 30.

3. Original zu Nemesius de natura hominis nebst der raren 
Ausgabe von Antwerpen 1565. 8°. Gedruckt zu Halle 
1802. 8° (Ак. б. № 352).

Рукопись-оригиналь въ листъ, на 155 листахъ, на греческомъ латинскомъ наыкахъ, писана отъ начала до понца рукою Матэн. Она напечатана въ 1802 г. Halae Magdeburicae (Алад. б. & 298) 8° Vid. Поск. аλλην. р. 284 № 41.

4. Original zum Rufus Ephesius aus 2. Handschriften von Moscau und Augsburg gedruckt zu Moscau 1806 8°.

Въ библіотекъ находится тро рукописи Маттен съ именекъ ufus Ephesius: перван за № 223 на 24 лист. собственноручно исанныхъ Маттен; она содержить медицинскія сочиненія Руфа фесскаго и есть поливащій оригиналь печатнаго изданія вызадшаго въ Москвъ, 1806 года (Ак. б. № М. 571) 8°, vid.

Поск. гдду. р. 286, № 50. Вторая рукопись за № 406 на 15 дистахъ составляетъ половину первой рукописи: она содержитъ первую половину труда Руса Есесскаго, обработанную по коденсу Аугсбургскому; третън рукопись за № 407 на 4 листахъ и содержитъ Variae tectiones ad Rufun Ephesium... Объ эти посладнін рукописы въ печатное изданів. Перван и вторая рукопись въ политуръ, а третья въ наниъ.

5. Volständiges Original zu dem XXI griechischen Aerzten aus den Moscauischen Mss. Oribasii gedruckt zu Moscau 1808. 4 (Ar. 6. 408).

Рукопись въ листъ, на 88 листахъ, греческая, съ датвискими примъчаніями на поляхъ, вся писана рукою Маттен. Она содержитъ въ себъ Varia opuscula et fragmenta XXI veterum et clarorum medicorum graecorum, извлеченныя изъ Московскаго рукописнаго сборника съ именемъ собирателя ихъ Орибазія. Рукопись снабжена примъчаніями Маттен и алеавитнымъ указателемъ словъ (л. 71), и сполна издана имъ въ Московъ въ 1808 г.. Въ указатель книгъ, изданныхъ Христіаномъ Маттен (vid. Погх. слокъ рад. 285 № 54), перечислены имена всъхъ 21 врачей. Рукопись въ ворешковомъ переплетъ.

6. Nectarii Brief mit den autographo. Gedruckt zu Moscau 1806 in 4-to (Ar. 6. N. 22).

Рукопись въ листъ, на 9 листахъ вивств съ печатными; въ ней первый листь самый дорогой, такъ какъ онь содержить въ себъ собственноручное письмо ісромонаха Невтарія отъ 1660 г., впоследстін бывшаго патріарха ісрусадимскаго, жъ ісромонаху Териану, впоследствии интрополиту Нисскому. Автограсъ Нектарія по формату въ листь, занимаеть всю 1-ю страницу и переходить на 2-ю гдв занимаеть 10 строкъ (съ подписью: Агуиттиндну), а всего въ немъ 49 строкъ мелкаго и прасивато письма-безъ полей. Этотъ автографъ Нентарія Маттен въ первый разъ издаль, съ датинскимъ переводомъ его и съ ивкоторыми примъчаніями въ нему, въ Москви, въ 1806 г. въ 4-ку (Ак. б. № 2749): эти-то печатные 5 листовъ савдують въ описываемой рукописи за автографонъ. Затимъ Маттен снова пересмотраль автографъ, измениль, переправиль и дополниль прежнія свои примъчанія къ нему и издаль вновь въ своемь трудъ «Поіхіда вдаруна». Мозquae, 1811. рад. 258—272, также съ датинскимъ переводомъ его и съ предисловіемъ. Эта нован работа по изданію автографа Нектарія составляєть последніе 3

иста описываемой рукописи Маттен; они содержать: письмоектарія въ копін, съ новыми примъчаніями въ нему, затвиъредисловіе Маттен въ этому же письму и наконець самое письмоь дативеномъ его переводъ. Въ своемъ предисловіи Маттеж азсказываеть исторію этого автографа. Въ первое пребываніе зое въ Москвъ, около 1778 года, окъ занимался разборомъ реческихъ книгъ изъ библютеки Германа, интрополита Нисскаго, ензвистно, какъ замъчаетъ Маттен, какими судьбами попавних въ Москву. Между этими книгами находилось печатное зданіе-Орега Synesii (Paris. 1553 fol.). Въ этомъ-то энземпляръ, ь вонцё его, между другими письмами Германа, оказалось и нагоящее письмо-автографъ Нектарія, посланное имъ въ Герману въ Египта (haud dubie Alexandria) и саминъ Германонъ помъэнное въ началъ и въ концъ. Далъе Маттен характеризуетъ го самое письмо и отзывается объ немъ съ похвалою, говоря, го соно написано не только элегантно, но и по правиламъ реэрини». Автографъ сохраниися въ описываемой рукописи Матзи превосходно, а самая рукопись връпкая, въ политуръ.

- 7. Original des ersten Theils von meiner 2-ten Ausgabe des Gr. N. Testaments.
- 8. Original zu beyden Theilen der lectionum Mosquensium herausgegeben zu Leipzig, in 8°.
- 9. Original zu den Eclogis aus dem Chrysostomo. Gedrukt zu Leipzig. 1808. in 80 (Ar. 6. M 16).

Рувонись въ дистъ, на 151 дистъ, писана рувою Маттен, съ гъд. ваглавіенъ: Novae ex Ioanne Chrisostomo Eclogae LII. graece. х гесепзіоне Montefalconii et cum ejus, Sauilii, aliorumque animadersionibus. Рукопись напечатана и издана Маттен въ Москвъ, ь 1808 г. Vid. Посх. гадер. рад. 286 № 53. Рукопись-оригиналъ гръплена на 1 дистъ подписью: Vidi. Ітргітациг. Dindorf. Рукопись връплен, въ корешковомъ переплетъ.

Original zu meiner zweiten Ausgabe von der Apostelgeschichte den Paulinischen und Cotholischen Briefen und der Offenbarung. Insunt etiam lectiones ex Patribus graecis (Az. 6. M 71).

Рукопись въ бол. 4-ку, на 611 листамъ, писана почти вен укою Маттен и составляетъ оригинадъ, но не для 2 изданія, інъ сказано въ каталогъ, а для перваго рижскаго изданія его ритической обработки Нововав, книгъ (Vid. Поіх. ελλην. рад. 35, № 18). По своему составу, эта объемистая рукопись есть

начная съ вниги Дений Анестольских въ одина тема всил начная съ вниги Дений Анестольских и кенчая Анекалистсовъ, рукописникъ оригиналога наператанняго Маттен въ Риз (1782—88 г.) критическаго текста Нов. Зав. (этого взданитов V—VII). На инститъ тетрадихъ рукописи вилется нодине: ыс. Вигосьств, ітритическа Вигосьства (имя просессора Лейнилски университета, ноторому Матери посвятиль первый тема види, содержащій ев. Матера). Рукопись кранкая, въ корешатиз переплеть.

11. Original-Zeichnungen zu meiner Ausgabe des Griebsschen N. Testament aus verschiedenen Handschriften.

Рукопись эта, содержащая въ себв образцы почерковъ в разныхъ рукописей, описана выше — VI. 1, лит. D.

12. Original zu 4. Reden des Chrisostomi nebst Abdrud (Ar. 5. M. 352. II).

Рукопись въ листь, на 18 листахъ, писана рукою Матте Она содержить въ себв примъчанія въ 4 бесядамъ Іоанва За: (І, ІІІ, V et VІ). Эти примъчанія послужили Маттем прептомъ ръчи, сказанной имъ въ Виттемберга въ 1795 г. За это бесъдами, занимающими въ рукописи первые 10 имстовъ съ дують примъчанія на другія бесъды, именю: VІІІ, ХІ и ІІ Примъчанія на первыя 4 бесъды намечатаны въ Виттемберга въ 1795 году, отдальною брошнорою Vidi Песх. слд. рад. № 38 1). Рукопись пръйкай, въ политуръ:

Къл этому отдалу принедлежать еще одварющие автогрепров. Мятия:

1. Συνάξαριον του το Εύαγγελίου καὶ που 'Αποστόλου άρχου νον 'από τής κυριακής του παθήκα καὶ καλθηκύ τῷ μεγκα σαββατω, περιέχον καὶ τὸ μηνολόγιον καὶ ἀναγνώσματε Εδιαφόρους μνήμας ἀγίων (Απ. 6. № 112).

Рукопись въ дисть, на 20 листахъ, писана руково пре Маттен. Она содержить сказаніе главань окангельских и асстольских чтеній всего лють видеть съ сборником 12 им сицевъ. Этоть оннансарій напечатань пром. Маттен во 2 с изданіи Nov. Testamentum graecum, именно: синаварій записьский во 1 токъ, а синавсарій апосчольскій во симень калаг

2. A. J. J. J. Barrish Jack Society of Problems of Problems.



<sup>1)</sup> Въ визд. библіотекъ сохранился собствонный Маттев печатина высемаръ втой рачи (Ак. 6. № S. 840. 2): онъ вновь переправлент и дополнент выми приначинами Маттев, оставленными имъ на поматъ инита.

III тома-предъ посланіями ап. Павда. Рукопись въ политуръ.

2. Notitia Codicum manuscriptorum (An. 6. N. 322).

Рукопись въ 4-ку, на 41 листь, инсана рукою пров. Маттен. Она содержить въ себъ описаніе различныхъ рукописныхъ сборниковъ Моск. Синод. библіотени, относлішихся по превмуществу по 2 части Нов. Завъта, т. е. къ Новозав. книгамъ, начиная съ вниги Дъяній апост. по Апоналипсисъ;—на вто содержаніе унавываетъ заголовокъ, находящійся на 2 листь: Notitia reliquorum Codicum partis secundae ab Actis apostolorum ad Apocalipsin. Первая часть описанія Моск. подексовъ, содержащая описаніе втихъ манускриптовъ съ листь, издана проф. Маттен въ Москвъ въ 1776 году; настоящая вторая, содержащая въ большиетвъ манускрипты въ 4-ку, напечатава имъ сполна въ 1-мъ изданіи Нов. Завъта,—въ томъ томъ, гдъ находятся посланія къ Оессал. и къ Тимовею (рад. 181—278). Въ началь и въ концъ рукописи подпись: Імрішаци Вигscherus. Рукопись въ политуръ.

3. Index librorum graecorum a C. Fr. Matthaei editorum (Ar. 6. N 323).

Рукопись въ 4-ку, въ одинъ листикъ (двъ страницы), на которомъ Маттен перечислиль свои труды, изданные имъ по 1781 годъ вилючительно, —всего 13 № №. Маттен неоднократно при изкоторыхъ своихъ изданіяхъ припечатывалъ списокъ или указатель (index) изданныхъ имъ книгъ: такимъ представляется и настоящая рукопись Index librorum... Рукопись въ папкъ.

4. De Dionysio Halicarnassensi disserit et ad audiendam orationem in adeundo munere professoris graecae linguae die IX iul. H. L. Q. C. recitandam humanissime invitat Chr. Fr. Matthaei (Ar. 6. N. 365).

Рукопись въ листъ, на 8 листъ, писана рукою проф. Маттен. Рукопись содержитъ принъчанія на сочиненія Діонисія Галикар-насскаго—Письмо къ Амивю и объ Исократъ, — и составляютъ ръчь проф. Маттен, сказанную имъ въ 1789 г. въ Виттембергъ. Въ томъ же году она была напечатана имъ отдёльною брошюрою (Ал. б. № 3208—9). Рукопись въ папкъ.

## кыннадманан он , атольтан вы кыннарман илин

#### In folio.

- 1—4. Henrici Stephani Thesaurus linguae graecae, cum variis appendicibus. 1572 ¹).
- 19. Florilegium magnum, libris XII. hoc est, sententiae apophtegmata, similitudines et secundum alphabetum. Francofurti. 1621.
- 33. Herodotus, graece et latine, cum animadversionibus et figuris, ex editione Gronevii. Lugd. Batav. 1715 <sup>2</sup>).
- 57. Pauli Aeginetae Medici optimi libri septem (opera omnia), graece. Basil. 1538 3).

#### In quarto.

- 26. Sophoclis fragmentum Clytemnestrae, graece et latine, cum notis Matthaei. Mosquae. 1805.
- 93. Ex tribus voluminibus Musei Dimidoviani unum volumen, cum figuris aeneis.
- 184. Glossaria graeca minora et alia anecdota graeca. Tomi duo ex editione Matthaei. Mosquae: 1774. 1775.

### In octavo.

- 61. Ptutarchi libellus de supersistione, ex editione Matthaei. Mosquae. 1778 <sup>4</sup>).
- 130. Chrestomathia Pliniana cum animadversionibus Gesneri. Lipsiae. 1766.
- 131. Chrestomathia Ciceroniana cum animadversionibus Gesneri et Fischeri. Lipsiae. 1775.
- 192. Plutarchus de ingenuorum puerorum educatione... Argentorati 1775 ').

<sup>\*)</sup> Есть въ библіотекъ—Ак. б. № 1356 (см. выше, стр. 62, прикъч. 1-е).



<sup>1)</sup> Въ акад. библ. есть дублетный эквенпляръ того же года и итста издания, въ 5 томахъ и въ 4 книгахъ, съ помътками на поляхъ: экземпляръ превосходно сохранился (Ак. б. № 2987).

<sup>2)</sup> Есть дублетный экземпляръ (Ак. б. № 3148).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Есть дублетный экземпляръ того же года и жвета издачія, но поступлянній изъ Александроневской лавры: экземпляръ хорошо сохранился (Ак. б. № M. 352).

<sup>4)</sup> Есть настоящій Маттеевскій экземпляръ съ его собственноручною подшисью самилія и года на 1 чистомъ листа (Ак. б. № 1355).

- 264. Variorum apophthegmata, graece et latine, ex edit. Henr. Stephani. 1568 ').
- 288. Ernesti Initia doctrina solidioris. Lipsiae. 1783. cum figuris.
- 304. Platonis Philosophi omnium operum (Biponti, XII volum.)—deficit ultimum volumen 2).
- 350. Facciolati orationes X et caet. Lipsiae. 1725 3).
- 359. Plutarchus de vitiosa verecundia... ex edit. Matthaei. Mosquae. 1777.
- 371. Bröders kleine lateinische Grammatik. Leipzig. 1795.
- 372. Ebendesselben grosse Grammatik. Leipzig. 1795.
- 281. Gottleberi animadversiones ad Platonis Phaedonem... Lipsiae. 1771 4).
- 391. Flori Epitome rerum Romanarum cum animadversionibus Graevii et Fischeri. Lipsiae. 1760.
- 392. Ovidii opera omnia... Lipsiae. 1773.
- 406. Horatii opera... Londini. 1701.
- 435. Observationes in IV. homilias Chrisostomi, Matthaei. Witt. 1795.
- 439. Theophrasti Characteres... Norimbergae 1798 et Halae 1791.
- 440. Theophrasti Characteres... Ienae. 1780.
- 441. Theophrasti Characteres... Norimb. 1802.

Въ концъ настоящаго каталога находится подпись библіогекаря Академін архимандрита Иннокентія, принимавшаго книги, и другая—сдатчика Паульсона—слъдующая «Кромъ сихъ прочіе всъ книги отданы по каталогу. Коллежскій Секретарь Михаилъ Паульсонъ. Іюля 10 дня 1812 года».

¹) Есть—Ак. б. № 2091 (см. выше, стр. 69, примъч. 3-е).

<sup>2)</sup> Есть на инцо всв 12 томовъ-Ак. б. № 1351.

<sup>3)</sup> Есть дублетный выземпларъ того же года и маста изданія и также съ присоединеніемъ другаго сочиненія, именно: A. Buchneri—Orationes panegyricae. 1668. Oliviae.—An. 6. № 1773.

<sup>4)</sup> Есть дублетный экземпляръ—Ак. б. № 3148.

# ОБЪЯВЛЕНІЕ.

Съ Онтября настоящаго года будеть издаваться на сербскоизязые при православной Духовной Семинарін въ Задрів, въ Далмаціи, церковно-литературный журналь "Истина".—Задача журнала—распространять эдравую православную науку въ этопъ последненъ крае православнаго Славанства на занаде, знавонить съ главными собитіями церковной жизни въ православной кірі и чрезъ библіографическія заметки поддерживать духовную связь между православными всёхъ странъ.

Журнать будеть выходить два раза въ месяцъ. Подписная цена для Россів три рубля въ годъ. Гг. подписнавовъ просить обращаться съ требеванілив по следующему адресу: "Redakciji Istine", Zara (Dalmatien).

Редавторъ-Издатель Ісаннъ Вучковачъ.



сія чрезвычайно рідка и для охотниковъ до древности стоить великой ціны. Жаль только, что отъ конца сей книги оторвано типографское устодомленіе о напечатаніи сей книги, заключающее въ себъ и исторію о первоить заведеніи въ Москві типографіи. Но желающій ножеть оное читать въ Бакиейстеровоить. Општи о библіотеки Санкпетербурнской Академіи напеч. 1778. Ввгеній енископъ Старорусскій». Такинь образонть преосв. Евгеній свою запись опибочно положить на другонъ изданіи, которое и въ академическомъ каталогів отнесено месприо къ 1564 году.

Описываеный эвземилярь поступиль изъ библіотеки Соф. Новг. собора; — онъ неполный, въ началь выть нескольких листовь; въ немъ первый листь: «Сказаніе Діяпій» и проч. занумеровань буквою к, за тымь следуеть изображеніе св. Луки. Місяцесловь въ немъ по полноть буквально одинаковь съ місяцесловомъ первопечатнаго и львовскаго апостола. — Экземплярь дов. чиптый, необразанный, въ старинномъ переплеть. Ак. б. № 514.

B также безъ послъсловія (выхода) и безъ нъсколькихъ листовъ въ началь; онъ въ старинномъ (хотя и разбитомъ) переплетъ, съ дубовыми досками обтянутыми черною кожею; на корешит сохранился ярлывъ съ надиисью (старин. почерка): «Апостолъ древлепечатной второй беззаглавного листа». A  $\kappa$ .  $\delta$ . Д. к. N. 8.

18. Псалтирь — въ 4-ку, напеч. въ "Вогомъ спасаемомъ и тезоименитомъ еновомъ градъ Слободъ", въ 1577 году, 4 нен. листа и  $34^{4}$  тетрадей (всего 280 л.).

Подробно у Каратаева I, № 90. Книга напечатана Андроникомъ Тимое. Невъжею. Это еторое въданіе Псалтири того же Андроника Невъжи
м если подъ «Новымъ градомъ Слободою» разумътъ резиденцію царя
Ивана Грознаго, то это—етором инига, напечатанная Невъжею въ Москвъ съ 1568 года,—года возобновленія печатнаго дъла въ Москвъ, нослъ
бъготво первыхъ московскихъ печатниковъ въ Литву отъ клеветъ и гоненій на нихъ въ 1567 году. Первая книга была также Исалтирь, напечатанная Андроникомъ въ 1568 году.

Первые 4 ненум. якста описываемой Псалтири завлючають: «Разумно да будеть, яко начати иноку особь пъти Псалтирь»... (З листа) и изображение ц. Давида. Остальные 276 листовъ, занумерованные тетрадями (З4¹/»), содержать Псалтирь съ пъснями и избранными псалмами, и въмонцъ два листа съ «Послъсловіемъ». Оно начинается на обороть послъдняго листа Псалтири, гдъ и оканчивается словами: «Помяни Господи Давида и всю вротость его».—Печать чистая, по 16 строкъ на страницъ.

Въ нашенъ эквениляръ— въ началъ вшита тетрадь въ 15 нун. листовъ, содержащая «Указъ о повлонъхъ» («Гесподи помилуй» преднисывается говорать деамеды) и «Въдоно буди и о сенъ.... како меще свее престити крестообразно»... (начин... «Воистину не преэръ насъ Господь»...): эти 15 листовъ вной печати— повличайщей.

Онисываеный экзонилярь полный, жерошо сохранивнийся, въ крацкомъ оевременномъ выходу вниги команномъ мереплеть. На нервемъ частомъ листъ неходится соботвениоручися надмись извъстваго библіографа Строева, относящаяся до вставленной выше-уноминутой тетради: «Первые 15 листовъ къ сей книгъ не принедлежать: а остальные изъ другаго изданія поздижимаго, Строевъ, Іюдя 3, 1832». Въ академич библіогекъ единственный эквемпляръ. — Ак. б. № 719.

19. Библія—въ лесть, напеч. въ Острогъ (повельність кн. Конст. Константиновича Острожевиго, въ его типографія Ив. Осод. Москвитинивъ) въ 1580 г. 12 іюля.

Каратаевъ подробно описываетъ эту первую славянскую быблію (І, № 101). Одна и таже Острожская Библів по заглавному листу и выходному делется на деа взданія, вменно 1580 и 1581 года. Счоть листовъ въ томъ и другонъ одинъ и тотъ же, именно: 8, 276, 180, 30, 56 и 78 чистовъ; далъе-одна и таже нелвая печать, одни и тъже заставии и виноварныя заголовки, находящіяся въ четырехо м'встахъ. Между тімь последній 78-й листь (выходной) въ однихь зиземплирахь съ выходомъ: 1580, Was 12 (Rerobue desentiande becema dearb), a be advered-ce выходовъ: 1581, мисяца августа 12 дня, в вроив того, тотъ же 78-й листь по своему содержанию не одинаковъ: издание 1581 года завлючаеть въ себъ небольшое молетвенное воззвание отъ Ивана Оедорова на слав. и греч. явыкахъ, а въ ваданів 1580 года отого воззванія вёть. Каратаовъ справивваеть: «Не вовъочно-было не два педанія этой Библін, или холько одинъ выходной члесть (78-й въ 6-иъ счеть) перепечатань; въ одному в тому же взданію - Затіму приводить нівкоторым разности вь орнанентахь и въ шрефтв (въ накоторыть не-многить масталь) и заключаеть: «Достовърнъе всего то чте въ Острожской типографіи были два мелица шрифта» («Описаніе» взд. 1878 г. І, стр. 194). Относительно шрифта, по замъчанію Гатпука ихъ было отлито для Библін шесть, изъ нихъ два по матрицамъ первопечатныхъ инигъ московскихъ и виленскихъ 1). По замъчанію выслъдователей было два особыя выданія настоящей библім ---1580 m 1581 r. 2).

<sup>1) «</sup>Русск. Въстн.» за 1872 г. т. 99.

<sup>2) «</sup>Древи, и повая Россія», 1880 г. т. XIX, стр. 180: «Трежсотявтіе первопеч. славянер. Библін»—(со снимками) Шляпинна.

Нашъ экземпляръ настоящей Библія— полный, чистый и прекрасно сохранившійся, въ кожаномъ волотообразномъ нереплетв. Въ Акад. библіотекъ единственный; онъ поступиль изъ Кириллобъл. монастыря. — Ак. б. № 1.

20. Библія — въ листъ напечатана въ Острогв, повеленіемъ вн. К. К. Острожскаго... въ 1581 году, 12 августа.

Настоящее изданіе за самымъ малымъ неключеніемъ одинаково съ предыдущимъ изданіемъ 1580 г. (Каратаевъ I, № 102).

Въ нашей библіотекъ десь зивенціяра этого изданія Библіи: Перевей—полный, чистый и превосхедно сохранившійся, въ кръпконъ старинномъ команомъ съ досками переплеть. На первонъ чистомъ листь сохранилась надпись мелкой и красивой скорописи, гласящая, что «Книга Библія печатьная Кирилова монастыря. Літа 3 р. (т. е. 7100—1592 г.). Ак. б. № 2.

Второй энземпляръ—также полный, дов. чистый, но въ началь и концъ листы подклеены,—въ кръпкомъ старинномъ кожаномъ съ досками переплетъ. На об. З листа сохранилась надпись, но неразборчивая, съ обозначениемъ раг года (7163=1655), и другая: «Сия книга глаголемая Библея города Арзамаса пречестивниято диакома Василея Михайлова сына Елизарова. Подписалъ я Василей сию книгу своею рукою дул году апръля въ 26 день».—Ак. б. Д. к. № 712.

21. Служебникъ—въ 4-ку, нацеч. въ Вильнъ "въ друкарни дому Миноничовъ", въ 1583 году, 24 июня, по благословению кіев. митрополита Онисифора. 4 и 297 лист.

У Баратаева I, № 106-й подробно. Онъ между прочимъ замѣчаетъ: <въ этомъ изданіи по накому-то странному случаю на листаль 6, 36, 143, 165, 214 и 253 отпечатана Венеціанская заставка съ буквами Бо (Бомидаръ)»; то же и въ нашемъ экземпларъ. О. архим. Леонидъ объясняетъ этотъ «странный случай» тогдашнимъ обынновеніемъ «перекочевки заставокъ изъ одной типографіи въ другую» 1).

Въ просконидіи настоящаго Служебника упоминаются семе просфоръ. Въ мъсяцесловъ («Святця на все лъто») упоминаются слъд. русскіе святые:

19-го сентября: св. великомуч. россійскихъ Михаила, князя кієвскаго, и <del>Осодора восводы его <sup>2</sup>)</del>.

<sup>4)</sup> Памятники древней письменности IX; «Библіогр. заметка о Служебникакъ вседенской печати XVI века». Спб. 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ московенить изданіямъ Служебника (начиная съ 1-го изданія—1602 года) эти святме значатся подъ 20-мъ числомъ того же мѣсяца.

25-го сентября: Препод. и богоноснаго о. нашего Сергія чудотворца новаго.

5-го ноября: Преп. о. нашего Вардаама Хутынскаго 1).

21-го декабря: Иже во святыхъ о. нашего Петра нов. чудотворцамитреполита святыйшім интрополія рускія.

12-го февраля: ... и вже въ святыхъ о. нашего Алексія архіеписк. Віевскаго и всія руси.

2-го мая: ...и пренесеніе мощемъ святыхъ внязъй рускихъ Бориса в Гайба.

3-го мая: в преп. о. н. Осодосія, перваго начальника общему житію вже вруской земли вгумена честным обители печерьскія.

20-го мая: Обрётеніе мощей, иже во св. о. н. Алексія, нов. чудотворца, архіениск. Кієвъскаго и всея руси.

23-го мая: ... п обрътение толеси св. Леонтія еписк. ростовскаго.

10-го іюля: Преп. в богов. о. н. Антонія первоначальника печерскаго монастыря иже в кневъ.

12-го іюля: и преп. Ольги матере св. Владимера 2).

15-го іюля: Успеніе св. и равнаго апостоламъ вел. вн. Владимера, нареченнаго во святомъ врещенія Василіа, просвётившаго землю рускую св. врещеніемъ.

24-го іюля: Св. прав. страстотерпець боголюбивыхъ князей рускыхъ собою брату по плоти Бориса и Глёба, нареченнаго въ св. крещеніи Романа и Давида.

21-го августа: и преподобнаго отца Авраамія смоленскаго.

Такимъ образомъ въ мъсяцесловъ настоящаго *пересло* виленскаго изданія Слумебника противъ втораго (описаннаго архим. Леонидомъ) естъ разница: въ первомъ изданін подъ 12 февраля упоминается св. Алексій архіеп. кіевскій, чего нътъ во второмъ изданін, и равно въ этомъ нослёднемъ упоминаются подъ 15-иъ апраля виленскіе мученики Антоній, Іоаннъ и Евстафій, чего нътъ въ первомъ изданіи.

Въ Академической библіотекъ этого изданія Служебника деа экземпляра: Персый—полный, дов. честый и крыпкій, за исключеніемъ 4-хъ
листовъ (165—168) очень—ветхихъ, въ старинномъ кожанномъ переплетъ. Кромъ того въ немъ много тетрадей, писанныхъ старинною рукою м
содержащихъ въ себъ молитвы, возситдованія и друг. службы, конечно
ше напечатанныя въ этомъ изданіи. Такъ между 211 и 212 лл. находится тетрадь въ 15 листовъ съ «Возситдованіемъ св. четыредесятницы»;
между 252 и 253 лл.—тетрадь въ 8 листовъ: «Молитвы архиерейским

<sup>2)</sup> Въ Моск. Служебникахъ подъ 11-мъ числомъ.



i) Въ Москов. Служеби.—подъ 6-иъ числоиъ.

предъ службою Івана Златоустаго» и «Чинъ егда влючится вскоре дати причастие», и наконецъ въ самомъ концъ книги тетрадь въ 46 листовъ съ «Молитвами» на всякіе случан и потребы. Въ академич. библіотеки какъ полный енъ единственный экземпляръ; поступилъ изъ библ. Соф. Собора (по указанію Сахарова въ немъ было 2 экземпляра — № 70). Аж. б. № 685.

Второй экземпяръ — безъ начала и конца, крайне ветхій и разбитый: начин. съ 15-го листа и окон. 272-иъ. Настоящій экземпляръ поступиль въ 1879 году въ даръ отъ бывшаго студента академіи г. Юрашкевича. — Ах. б. Доп. кат. № 187.

22. **Сборникъ** "о едіной истеной вере",—въ мал. 8-ю д., напеч. въ Острогъ въ 1588 году.

У Баратаева подробно съ выписками I, № 119, (полный счоть: 6, 240, 70, 24 м 3 листа). Строевъ и другіе называють его Книжичею въ шести отпольних, потому что тексть начинается оглавленіемъ шести сябдующихь отдёловъ или статей, составляющихь содержаніе всего сборника, именне: статьи 1-и: разсужденіе о върв единой (съ 1 по 27 л.); 2-и: «О исхожденіи всясвитаго и животворящаго Духа»... (съ 28 л.); 3-и: «О первенствъ римстемъ» (съ 109 листа); 4-и: «О опръсновахъ и баранку»... (съ 182 листа не 240 включ.,—а затъйъ новый счоть); 5-и статьи: «О премененію дней и празниковъ» (съ 1-го листа по 66-й, на которомъ—внизу выходная лътопись: «написася сія въ лъто... отъ по плоти рождества... афги»); 6-и «О: св. храмъхъ... о иконахъ (съ 1 но 24 листъ).

Посят огнавленія сятдуеть мосяпсловіє, подъ которымъ подписанся: многограмный и хуждшій въ христіанехь убочай Василей. Иня это встречается еще въ двукъ внигахъ Острожского изданія—въ вн.: Казанье: св. Кирилла патр. јерусалимскаго — 1596 года и въ Исалтири Сль. дованной-1598 г. Запетинъ, что въ Предисловіи (настоящаго сборника). въстатъв «О исхождения св. Дука» на обор. 30 листа авторъ иниги говорить о себв и о внигв: «Еднавже не отъ своихъ умыщленій, но отъ нъкониъ трудолюбивыхъ старецъ в дуковномъ любомудрін въспитанныхъ, паче Мазина інова святыя авонскых горы сожітеля, онже отъ божественныхъ писаній і святых богоносных отець вседенских учителей, избравши, будучи у православнаго Государя вел. князя московскаго, написаль протівъ таковаго суемудрія мъковго Николаа нъмца, съ котораго писанія его и мы Божією помощію... еліка сіла вкратців избравшы, здів написахомъ. Конецъ предисловів». По мижнію Востовова, инига написана самимъ иняземъ Константиновъ Острожскивъ, нареченновъ во св. крещени Василиемъ. "Прототина этой книги есть Острожовое же изданіе книжки «О единой

починной православной въръ и св. соборной апостольской Церкви», и печатанной въ 1583 году—для правосл. христіанъ «во утвержденіе с въ въръ и въ предостереженіе отъ предосте, вражія» 1). Въ 1588 года инижица виботъ съ другими брошюрками, напечатанными раг православными, вошла въ составъ сей «Книжицы въ шести отдъще или «Сборника».

Описываеный эвзенциярь—чистый, но неполный—въ нем: етъ: въ началь двухъ листовъ съ оглавленіемъ и одного — перваге п. «Предисловія», а въ вонць—трехъ листовъ; но эвзенцияръ кранкі. пожаномъ переплеть, и единственный въ нашей библіотекъ; онъ вет пиль изъ моск. Публ. Рум. Музеевъ (по Каратаеву—пъна книжки 40: Ак. б. Доп. к. № 339.

23. Статутъ вел. княж. Литовского — въ пистъ, напеч. ! Вильнъ, въ типографіи Маноничей въ 1588 году. Сахар: № 79.

По новъйшей нумерація, хотя неточной — съ пропусками и екстивни въ самой книгъ,—считается всего 554 стран. и еще мемумер. и 63 листа. Баратаевъ I, № 117.

По содержанію внига эта гражданская, а по шрифту—не церейславянская, но внесена въ библіографію вавъ старопечатная. Стажунапечатанъ вурсивнымъ шрифтомъ или по выраженію Сахарова—«упписными буввами»—русскими. Онъ содержить въ себъ законы, дань вняжеству литовскому польскимъ королемъ Сигузиундомъ I-мъ въ 15. и дополненные при его пріемнивахъ до 1588 г.; самые законы въ сътогдащняго (до соединенія Лятвы съ Пельшею) всеобщаго употребяє въ Литвъ русскаго языка писаны были по русски (бълорусски) и первый разъ (1588 г.) на этомъ языкъ напечатаны. Статутъ Литовта такимъ образомъ «есть памятникъ не только литовскаго законодательстъ но и древней русской письменности въ Литвъ и во врей запал-Руси: самый языкъ его ближе подходить въ великорусскому» 3). (т.

Строевъ вследъ за Сопиковымъ упоминаетъ еще объ изданів Лят. скаго Статута на русскомъ же языкъ, вышедшемъ ез 1586 году. Стровъ признаетъ три изданів на русскомъ языкъ, но всъ съ одникъ домъ 1588-мъ. После втого года было много изданів Статута, не учи польскомъ языкъ, изъ нихъ первъйшее и исправиваниее есть из ніе 1614 года, а поздиваниее изданіе—1786 года: оно на излъсма

<sup>1) «</sup>Предисловіе»—л. 5-й.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Журн. Мен. Н. Просв.» 1838 г. № 1—2.

в датинскомъ языкахъ в наполнене «грубыми и вовсе искажающими симсять ошибваня»; от этого изданія одбланть переводт на русскій языкъ въ 1811 году, который и изданъ вийств съ польскинъ текстомъ (Спб. 1811. 4-0 2 тт.). Но такъ канъ въ сомъ посябдиемъ изданім явичось еще болье искаженій, чыть сполько ихъ было въ польсковъ изданія 1786 года: то въ 1828 году Высочайше повелёно сучинить переводъ Латовскаго Статуга на россійскій языкъ съ білорусскаго изданія 1588 г. и напечатать его на трем изывахь: былоруссионь, польскомъ и русскомъ 1). При этомъ Воминссіем, составленном для исправленія отнибомъ, оказавшихся въ Трусскомъ переводъ Литовскаго Статута, напечатанномъ въ 1811 году, предположено: бълорусскій тексть печатать съ' взданія 1588 года, польскій тексть—съ изданія 1614 г., при чемъ из польскому тексту сдълать внизу примъчанія съ поясненіями. Выло ли изданіе Статуга по этой програмив Коминссін-неизвістно; Межовь упоминаеть объ маданія въ 1854 году, но это маданів московскаго «Общества моторія н древи. россійскихъ», которое было помъщено въ жури. этого Общества — во «Временний» за 1854 годъ (ин. 19-я). Это изданіе есть перепечатька Литовскаго Статута 1588 года — безъ всявиль изивненій, но 'и безъ момментарій, безъ предисловія, безъ перевода и безъ сравненія съ Статутами другихъ годовъ 2). О Статутъ и его исторіи подробно въ статьъ Чарнецваго, въ «Віев. Унив. Извёстінкъ» за 1867 годъ.

Описываемый нами экземпларъ — единственный въ нашей библіотекъ — и хотя неполный, не въ виду большой ръдности этой кинги очень дорогой. Онъ начинается съ 44-й; а оконч. 540-ю стр.; — экземпларъ пеступиль изъ Моск. Публ. и Рум. Музеевъ (изъ собранія Норова). По Каратаеву полный экземпларъ стоить 75 руб. — Акад. б. Доп. к. NG 428.

24. Тріодь постная (Іовская) — въ листъ, напеч. Андронивовъ Тив. Невъжею въ Москвъ въ 1589 году. 470 лист. — нуверація внизу — справа. — Каратаевъ подробно: І, № 120.

Это первое изданіе Тріоди постной въ Москвъ. Она начата въ 7096 году декабря 20-го, а окончена въ 7098 году 8 ноября, —при патріархъ Іовъ, —печаталась въ продолженіи одного года и 11 мъсяцевъ.

Изъ «Послъсловія» (начин. «Всяко даяніе благо...») этой Тріоди видно между прочинъ; что печатное дъло тогда не шибко шло и Андроникъ Невъжа высказываеть желаніе, «дабы царство его (царя Феодора Ивановича) исполнялось божественныхъ княгь печатиних»...—Желаніе основанное на

і) «Пояное Собр. Зак. Росс. Имперін•. собраніе 2-е, т. Ш, № 2437.

³) «С.-Петербургскія Въдомости» за 1856 г. № 40.

неудовлетворенности заботъ и хлопоть настера по печатному двлу въпрежнее царствованіе т. е. царя Ивана Грознаго.

Тріодь набрана старынъ шрифтонъ, оттого печать не совсёнь чистая, — по 24 строни на страницё. — Составъ Тріоди слёдующій: 1) съ 1 по 419 л.: «Трипъснецъ съ Богонъ починаенъ о мытарё и фарисен» (Тріодь); 2) съ 420 по 422 листъ: «Подобаетъ вёдати, когда поются трешчы дневній, на оснь гласовъ»; 3) съ 424 по 440 листъ: «Сёдальны отоосмогласника»...; 4) съ 441 по 458 л.: «Житіе и жизнь преп. матери нашел Марін Египетскія» (начин. «Тайну цареву добро естъ такти»...); 5) съ 459 по 468 л. «Повёсть полезна отъ древняго писанія сложена»... (о нашествій на Царыградъ персовъ и варваровъ—три чюда); 6) съ 469 по 470 л.—«Послёсловіе». Здёсь между прочинъ «Твореніе и собраніе» сей Тріоди приписываетси «преп. и бегоноснымъ отцамъ Феодору и Лосифу Студійскимъ».

Въ нашей библіотекъ *четыре* экзенцяра этого въданія Постной Тріоди: *Переній*—полный, чистый и хорошо сохранившійся, въ старинномъ почти созременномъ выходу книги перецлеть, въ комъ съ досками. *Акад. б.* № 580.

Bторой эвзаницяръ—такой же нолный, чистый, въ доскахъ обтянутыхъ черною кожею, съ ийдными наугольниками. Внязу первыхъ листовъ сохранилась старинная надинсь: «Енига Бъмецкаго верху Николы Чудотворца Антонова менастыря».—A $\kappa$ . б. Д. к. J6 241.

Третій экземпляръ—такой же полный и честый, въ старовъ кожановъ переплета, съ въдными фигурными наугольниками на крышкахъ (1-й листъ попорченъ). Аж. б. Д. к. № 242.

Четвертый вкасициръ—также полный,—въ кожаномъ корешка; первые и посладніе листы подклесны. На обор. верхней доски надпись:
«Д. Доловъ крестьянина Сергая Иванова».—Ак. б. Д к. № 243.

25. Апостолъ (Д. и посланія апостольскія) въ листь, напеч. въ Вяльнъ, въ типографіи Маноничей въ 1591 году.

По Каратаеву (І, № 126): 3, 14, 259 ж 1 листь.

Въ «Послъсловів» сказано, что внига «докончана въ дъто отъ воплощенія.. 1591. м. июня 8 дня»... Полный наборъ страницы въ 25 строкъ: изданіе по полнотъ сходно съ Львовскимъ апостоломъ 1574 г. и содержить въ началъ тъже и вътомъ же порядкъ статьи;—отличается отъ него предръчіями (переносами), которыхъ нътъ въ Львовскомъ.

Нашъ эввемпляръ неполный,—въ немъ: 14 и 259 лист., съ недвлеенными листами, дев. ветхій въ кожаномъ съ досками переплетъ. Въбибліотекъ единственный экземпляръ  $A\kappa$ . б. Д. к. № 11.

26. Трюдь цвътная (Говская) въ листь, напеч. Андроникомъ

Тим. Невѣжею въ Москвѣ, въ 1591 году, 236, 81 и 247 лист.

У Каратаева подробно—І, № 127.

Внига начата въ 7098 года, авг. 26-го, окончена въ 7100-мъ ноября 24 дня, — печаталась годъ и 3 мъсяца, — далеко меньше, чъмъ Гріодь Постная 1589 года.

Составъ Тріоди Цвѣтной: начинается съ оборота перваго листа: «Извѣстно же да будеть о еже како пѣтися подобаеть благовѣщеню»... Затѣиь первый счоть въ 236 листовъ заключаеть самую Тріодь Цвѣтную (начинающуюся съ Пятка 6-й нед. вел. поста) до 2-й нед. по Пасхѣ; еторой счоть въ 81 листь — 2-ю и 3-ю недѣли по Пасхѣ; третій счоть въ 247 лист.—съ 4-й недѣли по Пасхи и до нед. всѣхъ святихъ. «Послѣсловіе» на 246 и 247 листахъ. Здѣсь упоминается о праздникѣ чудотворныя пконы Владимірской Божіей Матери, въ первый разъ внесеннаго въ вѣсяцесловъ Апостола 1597 года. «Начата бысть сів книга... влѣто 7098. августа 26 на память св. муч. Авдреяна и Наталів и на соспоминаніе вел. и пресл. чюдеси Пресв. Влад. нашея Богородича о избавленіи русьскія земли ото нашествія бевбожнаго Темирь Аксака»...

Въ нашей библіотекъ дос эвзениляра: Перевой — полный, чистый, преврасно сохранившійся, въ старинномъ, но ветхомъ переплеть. На обор. верхней врышки сохранилась старинная (прасивой скорописи) надпись: «Сія инига Глаголемая Триодь Цвётная Церкви Іакова Апостола что на Яковлеве ульцы а подписалъ тоеже церкви дьячекъ Івашко Архипповъ». Въ академич. библіотекъ единственном какъ полный и прекрасно сохранившійся экземпляръ (по указанію Сахарова въ Соф. соборъ было 4 экземпляра). — Ак. б. Ж 596.

Второй визенциярь—неполный: онъ заключаеть въ себъ вторую половину Тріоди, именно съ 4-й недёли по Пасхъ—247 листовъ, но съ выходомъ и дов. чистый. Переплеть вниги очень древній 20 годовъ— XVII стол., съ мёдными жуками на врышкахъ. На первыхъ листахъ внизу надпись (уставомъ): «Книга Соеви Премудрости Божіи церковная новгородская, а подписалъ по благословенію митрополичю Соевйской ключарь Іосифъ Федоровъ влёто разрабу мамя въ 19 день». На последненъ чистомъ листъ другая (скоронисью): Лёта разрабу генваря въ 11 день починивана внига смя Треодь по приказу великаго Господина преосвященного Квиріяна митрополита навгородцияго и великолуциаго». — Ак. б. Доп. в. № 252..

27. Абайфотту Грамматина доброглагодиваго айдууосйо веч'-

скаго языка... въ 8 ку, напечатана "во Львовъ, вдрукарни Братской. Року 1591". 182 листа, — безъ нумерацім по листамъ.

У Строева въ «Описанія» книгъ *Толстова* № 27 съ выпискою всего предисловія. Сахаровъ № 85. Каратаевъ, І. № 125.

Граниатика эта, какъ гласить заглавны йлисть (5-й), напочатана ко маказанію многоименитому Россійскому роду; она «сложена отъ различных» 
граниатикъ спудейни (студентами) въ Львовской школъ» или братской 1). 
Братство во Львовъ существовало съ давнихъ временъ, но оно особсино 
поднялось и устроилось съ 1586 года, когда постилъ Львовъ антіох. 
патр. Гоакинъ, благословивній устроить при братствъ школу и типографію—первую для общественнаго просвъщенія и образованія, — вторую 
для противодъйствія стремленіниъ папистовъ ввести унію. Однинъ пер 
первыхъ плодовъ этой школы и была настоящая граниатика, которая 
была же и переого кингою напечатанною въ братской типографіи 2).

Описываемая инижив въ магую 8-ю долю,—на двухъ явыкахъ — на греческомъ (лъвая сторона) и на словенскомъ (правая сторона), —съ предръчиями; печать мелкая и тонкая,—киновари иътъ.

На оборотъ перваго заглавнаго листа—въ срединъ гербъ гор. Львова, а вверху его сабдующее четырестищіе:

Знаменіе тезоименитаго князя два градъ сей насть.

Вто же имя по всей европін россійскій родь знасть.

Винтрополін Вневогалицкой славно пребываеть.

Вго же вся окрестная страна обогащаетъ.

Внязу подъ гербомъ съ изобр. дъва другое четырестишіе:

Левъ царствуетъ безсловеснымъ звёремъ вначало.

Словеснымъ же образъ, Христова царства намъ ся показало. Мужайся многоплеменый россійскій народе.

Да Христосъ начало врвпости втебъ буде.

На последнемъ листе подъ моногранмою след. двустиніе—на греческомъ и славянскомъ:

Богу дающу зависть ничтоже возможе.

И не давщу трудъ успъеть начтоже.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На обор. 182 инста напечатано въ вида монограммы Арсечюс. На этомъ основания о архим. Леонидъ составление этой грамматики принисываетъ Арсемию архіен. Елассонскому («О служеби, вилен, печати», стр. 14 съ краткими свадениями о самомъ Арсенів).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Калейдович — Іоаннъ экзэрхъ Болгарскій. — Зубрицкій считаєть первою книгою Календарь Римскій новый, напечатанный якобы въ Львовекой братской типогравін въ 1586 году (Журн. Мин. Н. Пр. 1838 г. № 9-й, стр. 566), но Сахаровъ считаєть Календарь этоть Острожской типогравін и притокъ 1587 года («Обозраніе»... № 78).

На шестомъ листъ находится опредъление граниатики:

«Граниати́ка есть, художества́ учащее насъ умная писати и яко нъ-«кому мърително, или́ числително вещественна, сърасужденіемъ повъ-«дающа.

«Или грамматина есть, художество зрителное и двлателное еже «благо глаголати и благо писати учащее насъ.

«Не всявь бо пишай вый чтяй глаголется граниати́вь, но иже пра-«вызо и предбыть отдавый, правыю убо въеже управити, предбыже въ «еже предбынти.

«Или граниатика есть, искуство притворцехь же и неписателехь яко «на иноже глаголеных» писно, еже являеть твореніе и исписаніе.

«Вываеть же граниати́въ и гранати́ва яже отъ вещи вещественъ и «вещество».

Внига весьма р'ядкая. Нашъ энземпляръ чистый и хорошо сохранавшійся: въ немъ одинъ недостатовъ, именно: первый и два посл'ядніе дисты зам'янены копированными листами. Энземпляръ въ новомъ сафьяновомъ переплетъ. Онъ поступилъ изъ Моск. Публ. и Рум. Музеевъ (изъ собранія Лукашевича); въ академич. библіотекъ единственный эквемпляръ (по Каратаеву ціна 30 р.).—Ак. б. Д. к. № 433.

28. Онтоихъ (Іовскій)—въ листь, напеч. въ Москвъ въ 1594 году, трудани Андроника Типов. Невъжи,—въ 2-хъ книгахъ: 924 и 483 листа.

Подробо описана у Каратаева I, № 131.

Овтоихъ напочатанъ при царъ Осодоръ Іоанновичъ и при персома патр. Іовъ Объ иниги начинаются съ оборота перваго листа, а вопотому и нумерація начинаются съ оборота же листа и уже второю букво б.; затьиъ—въ первой книгь нумерація внизу — справа, а во второй — внизу посрединю. Послъсловіє настоящаго изданія отличаєтся отъ другихъ московскихъ изданій; оно начинается: «Всемогущая и животворящая святая Троице... просвыти разумъ... рабу своему сгоже избра и слеомо святомо помазанному благочестивому царю... Осодору Ивановичю»... и проч.

Въ акад. библютекъ три экземплера этого изданія: Первый—полный и дов. чистый, въ старомъ команомъ съ досками переплетъ.—Внизу 1-й книги по листамъ слъд. надпись: «Лъта ≠зоко (1621 г.). марта въ 19 день въ Московской ублять въ Государеву дворцовую Раменскую волосту вцеркве Сграстотерицамъ Христовымъ Бориса и Глъба ...сию книгу Охтай первого гласа приложила вдова Офимъя Семеновская жена Петровича Осокина по муже по своемъ...» (по указанію Сахарова—№ 91, въ Соф. соб. хранилось З эквемплера)—Ак. б. № 563.

Второй экзеппяръ книгахъ въ четырехъ — (корешкахъ) — также полный и хорото сохранившійся; переплетъ книгъ старинный, современный выходу книги, — съ ийдными фигурными застежками, такими же жувами (4 по угламъ и 1 въ серединй) на верхней крышки. Экземнляръ поступилъ изъ Кирили монастыря. —  $A\kappa$ . 6. № 562.

Третьяю эвзения ра одна первол половина, т. е. 1—4 гласа; — эвзения ръ чистый и вообще хорошій, съ посласловіемъ (недест. впрочень санаго посл. листа 492-го),—въ правивомъ поравлеть.— Ак. б. Д. п. № 146.

29. Василія Велинаго Книга о постинчествів—въ листь, напеч. въ Острогів, въ 1594 году нарта 3 дел. 8 ненум. лист., 160, 292, 142 (всів три счота нумерованные) и 1 листь.

Толст. № 31. Каратаевъ, І, № 132.

Полный наборъ страницы 19 строкъ, шрифтъ крупный съ виноварными заглавіями и такими же начальными буквами, кром'й того есть заставки и фигурные иниціалы; кириловская нумерація винку справа. Книга еесьма рюдкая.—Первые 7 листовъ содержать заглавіе и два предисловія, 8-й листь— изображеніе св. Василія Великого. 160 лист. занлючають въ себ'й предисловіе и «постическія словеса», состоящія въ изложеніи и объясненіи евангельскихь м'йсть, относящихся до показнія и угожденія Богу исполненіемъ запов'йдей.

292 листа содержать постинческое предисловіе и постинческія вопросы съ отвътами, состоящіе изъ 355 главивнь.

142 листа завлючають въ себъ 30 словесъ Василія В. «къ име инеческое житіе постинчьствующим». — Последній листь — выходней, въ ноторомъ говорится, что кинга напечатана повеленіемъ, коштомъ и накладовъ князя К. В. Острожскаго, въ его друкарит. Печатия въ Острогъ
заведена темъ же иссковскимъ первотипографщикомъ Иваномъ Федоровымъ, который съ братіей своею по волъ судебъ не имълъ пребывающаго
града, но перекочевывалъ съ одного лъта на другое, и въ Львовъ въ
1583 году окончилъ свою иногострадальную жизнь.

Въ авадем. библіотекъ *три* экзенцяра:  $\Pi$ ерем $\tilde{u}$ —за исключеніемъ листа съ изобр. Василія В.—полный, чистый и прекрасно сохранившійся, въ старинномъ кръпкомъ команомъ переплетъ; экземцяръ поступилъ изъбибл. Кирил. монастыра.— $A\kappa$ . б. № 86.

Bторой экземпляръ—такой же и также въ старинномъ кожаномъ переплетв; въ началъ и концъ нъсколько листовъ подклеены.— $A\kappa ad$ .  $\delta$ . Д. к. № 729.

Третій экземплярь — неполный, въ началь недостаеть болье 30

астовъ, а въ концѣ—27-ми; въ крѣцкомъ кожаномъ переплетѣ.  $A\kappa$ . б. к. № 293.

30. Евангеліе учительное (по заглавному листу: толковое)— ь листь, напеч. въ Вильнъ, въ типогр. Маноничей въ 1595 г. и 399 лист.

Толст. № 32. Сахар. № 94.—Книга очень рыдкая.

Это изданіе напечатано точь въ точь съ Заблудовскаго 1569 года—по держанію и расположенію, съ тою только разницею, что въ настоящемъ іданіи послё предисловія (на З листе въ вонцё) есть типографское увемленіе, чего нёть въ Заблудовскомъ. Оно состоять изъ 7 строять и ічнается такъ: «Хотящія же прочитати и преписовати сію внигу, плостиви и незаворливи, молимся ны трудившівся»... У Баратаева это риводится въ Заблудовскомъ изданіи 1569 года; но въ нашемъ экземнярё того же Заблудовского изданія этого нёть.

Въ нашей библютевъ *шеств* экземпляровъ этой книги: *Перещі* — полный, недостаеть 1-хъ двухъ дистовъ въ началь, — но дов. чистый кръпкій въ кожаномъ съ досками переплеть. Aж.  $\delta$ . Д. в. № 304.

Второй эквенцияръ—такой же неполный (недост. 1-хъ 2-хъ мест.),—чистый и кринкій, въ кожи, съ досками.  $A\kappa$  б. Д. к. № 305.

Третій эвземпляръ—такой же неполный (недост. 1-хъ 2-хъ лист.); рвые и посл. листы поделены; въ старомъ, кожаномъ съ досками реплеть.  $A\kappa$ . б. Д. к. № 306.

Четвертый экземпляръ—также неполный,—недостаеть 8-им листовъ началь,—последній листь писанный;—экземплярь старый, съ подеенными листами въ старомъ кожаномъ съ досками переплеть. Ак. б. к. № 307.

II ятой—также неполный, подмоченный и съ подклеенными листами оступиль изъ Дух. Ценз. Комитета—въ 1878 году), въ кожъ съ до-ами.  $A\kappa$ . б. Д. к. № 308.

IIIестой эвземплярь—неполный и ветхій, многіє листы въ началь, единь и вонць запънены плоанными, —въ доскахь обтянутыхъ бархамъ.  $A\kappa$ . б. Д. в. № 309.

31. Маргарить (44 поуч. словъ св. Іоанна Златоуста)— 4-ку, напеч. въ Острогъ, въ 1595—1596 году. 8, 330, 1, 03 и 1 лист.

Въ библіографическихъ росписяхъ настоящее изданіе значится нодъ 196-иъ годомъ; между прочимъ въ послёсловім вниги въ лётосчисленім ь сотворенія міра свазано 7104 года, а ото рожедества Христова 195 года іюля 16-го, каковой не соотв'ютствуеть году оть сотворенія Дареж. № 32; Карат. № 125).

Первые 8 листовъ содержать въ себъ предисловіе и оглавленіе; затъмъ инига раздъляется на двъ части:

Первая часть составляеть собственно Маргарить—на 330 листахъ, на последнемъ листе означено: «до вде скончаси кніга словъ, блаш. Ісанна Златоустаго, гляголенаа Маргаритъ», --- содержащій въ себъ 30 словъ, вменно 6 словъ «О непостижемемъ», 6 словъ «На іоудея», 6 словъ «О сераениехъ» (здёсь же на слова прор. Исаін: видпах Господа и о Озін парії), 5 словъ «О богатемъ і о Лазари», 3 слова «О Лавидії и о Саоуль» и 4 слова «О блаж. Іовь».

Вторая часть, посника след. заглавів: «Тогоже блаж. Ісанна Златоустаго въкоторые слова отъ прочыхъ бож. писаній его вабранны, авло душенолезны съ вниманіемъ прочатающимъ --- на 203 лютахъ, состав-дяеть приложение из Маргариту, какъ значится на посл. дисть (203): «Скончашися олова, вже из внизв Маргариту приложии. числома 14. зъто чапенотезни», — именно:

- 1. О оглашения.
- 8. О Раавъ блудинци.
- 2. О показнів.
- 9. О распятін Господам.
- 3. 0 св. врещенів. 10. 0 еже предста Царица. 4. И насади Богъ рай... 11. Въ намять усопинкъ.

- 5. О нукахъ. 12. Похвала о св. Павлъ, и о умиленім и о слевахъ.
- 6. Яко въчна есть мука. 13. О имеучителяхъ.
- 7. О вочеловъчения Господии. 14. О Пречистей Богородици.

Въ изданіяхъ ХУІІ віна содержаніе Маргарита варипруется.—Настоящее издание отпечатано межешть шрифтомъ, тонкамъ и чоткамъ, по 25 строкъ на страницъ, - заглавія и начальныя буквы напочатаны киноварью. Въ началъ на обор. заглавнаго (1-го) леста находется гербъ ки. К. Острожскаго.

Въ нашей библіотекъ три экземпляра: Перевой полный, чистый и хорошо сохранившійся, за исключеніемъ нівскольких листовь, которые подклеены; переплеть недавній, съ свимъ образомъ. Какъ полими экзенпля ръ-въ бабліотевъ единственный (по Каратаеву цъна свыше 35 p.). Ax. 6. № 924.

 $Bmopo \ddot{u}$  экземплярь — неполный, недостаеть 1-го съ заглавіємъ ж гербовъ вн. Остроженого листа; въ старомъ кожаномъ разбитомъ корешив. Эвземпларъ поступилъ изъ Руи. Моск. Музея (изъ собранія Нерова).-Ax. 6. I. B. № 325.

Третій эквенплярь — неполный, есть одна первая половина: 330 нестовъ, но экземпляръ чистый, совершенно новый-въ кожаномъ съ досками переплетв. Внику первыхъ листовъ сохранилась след. надимсь: «По приказу Игумена Варлаама сия книга Маргаритъ послана въ ... монастырь старцу  $\theta$ еофилу».— $A\kappa$ . б. № 133.

32. Отрывовъ изъ вниги Молитвы повседневныя — въ 12 д. л. напеч. въ Вильнъ, въ 1596 г. Пересе изданіе.

Бандтке «Historya drukarn Krakowskich» рад. 148. Въ русской библіографіи не упоминается. Подробное описаніе «Отрывка» въ «Христ. Чтенів» за 1882 г. № 9—10.

Означенный отрывовъ находится при одной изъ рукописей Соф. за № 1094.

33. Апостолъ (Іовскій)—въ листь, напеч. въ Москвъ Андроникомъ Тимоееевниъ Невъжею въ 1597 году. 8, 8 и 302 листа. Нач. 7104. ная 21. Сов. 7105 іюля 4.

Въ описанія инить гр. *Толетова* (стр. 82—84) пов'ящено «Посяв-

Кирилловская нумерація въ 1-мъ счоть слева, во 2-мъ въ срединь, въ 3-мъ справа; печать средняя,—но 23 строки на страниць, съ фигурными заставками предъ Началомъ Двяній и Посланій, съ киноварными оглавненіями; на 8-мъ листь (во 2-мъ счоть) находится изображеніе еванг. Луки, дов. чистой резьбы на деревь; внизу изображенія нацеча. тано от правой руки къ ливой: Андронивъ Тямовеевъ, а ниже—от ливой руки къ правой: Невъжа.

Настоящее изданіе Апостола отличается болье полнымъ ивсяцесловомъ Изъ русскихъ святыхъ унеминаются слъдующіе:

25 сентября: «И преставление препод. о. нашего Сергія чюдотворца».

21 девабря: «Иже во св. о. нашего Петра интрополита» (въ другихъ изданіяхъ: преставленіе и съ прибавною: «новаго чюдотворца всея Русіи», —напр. въ службивив моск. изд. 1602 г. и въ Гермог. Квангелім 1606 года).

12 февраля: «И чюдотворца Алекова митрополита всея Русіи» (въ другихъ поздивищихъ изданіяхъ: преставленіе и проч.).

20 мая: «И обрътеніе честных мощей вже во св. с. нашего Алексвя митрополита всея Русім чюдотворца».

23 мая: «И обратеніе читных» мощей Леонтія епископа ростовьскаго чюдотворца».

9 іюня: «И препод. о. нашего Кирила иже на Белъ езеръ» (въдругихъ: преставление).

15 іюдя: «И оуспеніе равнаго апостоломъ вел. вн. Владимира и самодержца рускія земля».

24 іюля: «И св. новоявленных страстотеривцъ Бориса и Гляба Подъ 2-иъ мая въ выноски (обор. 288 листа) подъ двумя звиздочками значится: «Втой же день святых в отрастотернецъ Бориса и Глъба, слъба іния 24». Въ последующих изданіях Апостола это виличене умя и текстъ подъ 2-иъ же числомъ и. мая.

24 августа: «Пренесеніе честных» мощей, вже во св. с. ме: Петра интрополита всел Русів чюдотворца».

26 августа: «Срътеніе пречистыя вкозы Владимерскія».

По счоту статей, предмествующих тексту, настоящее изданіс авжи отпичается тімъ, что въ него не вощла одна статья имение: «Станіе літь по навращенія св. ап. Павла, изъясняющи время всільтей его и токуду посланія своя писаше». Этой статьи ніть и во раз послівдующих изданіях Аностола. Остальныя статьи ость и въ тепри порядкі, какъ и въ Львовскомъ изданія.

Въ нашей библіотекъ четыре экземпляра настоящаго изданія Апка: Первый экземплярь—полный, хорошо сохранившійся, въ крішт стариняємъ кожаномъ переплеть; поступиль изъ Кирилло-быската монастыря. Ак. б. № 518.

Второй энзенциярь—такой же нолный и хорошо сохрания также въ старинеонъ команонъ переплеть; поступнъ изъ того x  $^{5}$ г ионастыря.—A $\kappa$ . б. Д. н. N2 12.

Третій экзенціярь—такой же; полный,—вь крвиконь стария! переплеть поступиль изъ Кирила. монастыря. Ак. б. Д. к. № 13.

Четвертый экземплярь — неполный, недостаеть одмого послы: листа, — но дов. хорошо сохранившійся, въ старинновъ ком верецт На чистомъ листъ (передъ 2-иъ счотомъ) находится надпись гласи. что книга принадлежала Тихвинскому монастырю церкви чудотвере обрава Одигитрін; экземплярь поступиль изъ библ. Соф. собера, пт.: указанію Сахарова (№ 104) хранилось 5 экземпл. Ак. б. № 517

34. Псалтирь следованная (съ Часословомъ), въ малур чапеч. въ Острогъ, въ 1598 году.

Пояный счоть у Каратаева (I, № 158): 44, 3, 7 и 439 лег п у него же подробныя вышески изъ послёсловія, которое начина: такъ: «До здё, еже по Боз'й, конецъ и съвершеніе пріать випа із Правило истиннаю живота христіанскаю названаа», почет : Каратаева озагдавлена «Правилоть истиннаго живота», а не Правило.—Изданіе очень рёдкое.

Настоящая внига есть сборная; въ началь посль «Предислови» дуеть «Начало вниги» заключающее: «Дневникь или Святим въ ворет и «О новоустроенномъ богор тотивномъ налендаръ», съ ключемъ паски: в дуннымъ теченіемъ (первые три счота).

Двиве Начало самой книги, въ которой содержится: 1. Псили

THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

DAJOF 6/27