

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







HARVARD COLLEGE LIBRARY



## ПРАВОСЛАВНОЕ

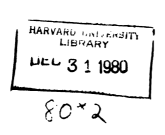
# OBO3PBHIE.

1891.

томъ 11.

МОСКВА. Университетская типографія, на Страстномъ бульв. 1891.

$$\frac{\Delta}{CP}$$
 378.5  $\left(\frac{1891}{T.2}\right)_{J}$ 



Отъ Московскаго Дуковно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Марта 4-го 1891 года.

Ценворь сеящ. Ісаннь Петропавловскій.

Digitized by Google

### ДРЕВНЪЙШІЙ ОБРАЗЕЦЪ

ХРИСТІАНСКОЙ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ АТОМИЗМА -- ТВОРЕНІЕ СВ. ДІОПИСІЯ АЛЕКСАНДРІЙСКАГО «О ПРИРОДЪ».

Это полемическое сочинение весьма важно въ томъ отношении, что написано было противъ атомистическаго міровоззрѣнія Демокрита и Эпикура. Атомизмъ, какъ извѣстно, составляетъ главный такъ-сказатъ жизненный нервъ матеріализма, пользующагося въ наши дни такимъ безграничнымъ кредитомъ и заявляющаго гордое притязаніе на непогрѣшимую истину, якобы столь очевидную, что каждый долженъ признать ее, и только духовный слѣпецъ или закоснѣлый въ своихъ рутинныхъ предразсудкахъ можетъ относиться къ ней съ враждебнымъ чувствомъ и противодѣйствовать ея утвержденю въ сознаніи общества.—Смѣемъ надѣяться, что ближайшее знакомство съ сочиненіемъ александрійскаго учителя церкви "о природѣ (περί φύσεως)" покажетъ намъ, насколько справедливы тѣ, которые считаютъ патристическія творенія "утратившими всякое значеніе и потерявщими всякой интересъ" для настоящаго времени ¹).

Св. Діонисій имъль самыя точныя свъдънія объ атомизмъ и нено представляль себъ то, что опровергнуть поставиль своею задачею.

<sup>&#</sup>x27;) Пособіями при настоящей работів намъ служнян: 1) Рохъ—«Die Schrift des alexandrischen Bischofs Dionysius des Grossen «über die Natur», 2) Диттрихъ—«Dionysius der Grosse» и 3) Форстеръ—«De doctrina et sententiis Dionysii Magni episcopi Alexandrini».

Правда, его изложеніе атомистическаго ученія сжато и кратко, тъмъ не менте оно вполнъ согласно съ тъмъ изложеніемъ, какое можно найти въ любомъ новъйшемъ учебникъ по исторіи философіи °).

жизни изъ чисто естественныхъ причинъ. Вогь почему главное свое вниманје

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Представителями атомистической гипотезы считаются Леввиппъ, Демокритъ и впоследствін Эпикурь. По возоренію последняго, главное мученіе въ жизни составляеть страхь передь богами и загробною жизнью. Средствомы избавить дюдей отъ этого страха должна служить философія, задача которой поэтому состоять въ томъ, чтобы освободить людей отъ въры въ сверхъестественное и сдълать ихъ счастивыми. Эпикуръ смотритъ на философію, какъ на служительницу жизни, онъ ставить задачею ел, чтобы ова сдалала существование человака пріятнымъ и легиимъ, жизнь мерною и спокойною, свободною отъ заботъ и страданій. Для этого прежде всего нужно удалить боговъ отъ міра, нужно, чтобы они не выфшивались и не принимали никакого участія въ ході міровой жизни. Съ другой стороны, и нельзя допустить, чтобы боги были творцами и управителями міровой жизни, какъ то обыкновенно думаетъ простая масса народа. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоить только посмотреть на природу боговъ. Боги---существа совершенныя, вполив счастливыя, довольствующіяся собой и ни въ чемъ не нуждающіяся. Если это такъ (а въ этомъ убъждени всв решительно), то, спрашиваетъ Эпикуръ: зачемъ нужно было богамъ трудиться надъ созданіемъ міра? Для какой надобпости взяли они на себя трудную обязанность управленія міромь? Можеть быть для того, чтобы создать себь жилище? Но это значило бы говорить, что предвъчние жили безъ жилища, по крайней мере, безъ такого, которое было бы достойно ихъ. Можетъ быть они сотворили міръ въ интересахъ людей? Если они двлали это, вивя въ виду некоторыхъ мудрецовъ, живущихъ въ міре, то для этого не стоило создавать міръ; если же они делали это, чтобы создать злыхъ людей. то въ такомъ случат мы превращаемъ боговъ въ жестокія существа. Слідовательно, некакъ нельзя допустить, чтобы твореніе міра было діломъ боговъ. Очень можеть быть, даже несомивнию, что беги существують: народы вовкъ странъ согласно убъждены въ этомъ. Но это-вполив счастливыя существа, стоящія выше всякаго гивва, выше всякаго лицепріятія и выше всего того, что исходить изъ слабости характера, наслаждающіяся абсолютнымъ покоемъ. Несчастія людей не могуть хоть сволько-нибудь тронуть боговь въ ихъ отдаленномъ особомъ жилище (intermundium'h); и обратно, они ничъть не могутъ повліять на человъческое существованіе. Нівть на магін, ни волшебства, ни чудесь, ничего сверхъественнаго. Всв явленія природы идуть въ своемь теченін по вічно-неизміннымь законамъ, и боги некогда на нехъ не действують, даже не могуть действовать. тавъ какъ блаженство боговъ исключаетъ всякую мысль о какой дибо заботъ или трудь; было бы дерзостію со стороны людей, оскорбленіемъ величія боговь, предполагать, что они заботятся о дюдяхь и о всемь мірв. Боговь должно почитать за ихъ совершенство, за то, что они, проводя абсолютно бездейственную, спокойносчастянную жизнь, служать какъ бы воплощениемъ истиннаго идеала философіи. Выходя изъ такого ученія о богахъ, Эпикуръ объясняль всё явленія міровой

Что же такое атомистика по представленію св. Діонисія? Въ противоположность христіанскому воззрѣнію на міръ и ученію нѣкоторыхъ греческихъ мудрецовъ — Платона, Пивагора и Гераклита, которые видѣли во вселенной "одно связное цѣлое (ἐν συναφὲς τὸ πὰν),—по мнѣнію атомистовъ, пишеть Діонисій, "міръ есть безпредѣльное множество; атомисты старались "раздробить сущность

сяь обратиль на философію Демокрита, которая за исключеніемь изкоторыхь частностей сгала собственностию эпикурейцевъ. По Эпикуру, также какъ и по Демокриту, пътъ другой субстанців, кромъ вещества, которое они представляли подъ видомъ однородной, индифферентной самой по себь, матерін, раздъленной на безконечное число безконечно малыхъ частичекъ. Эти частички, составляя основу и сущность всякаго бытія и каждой отдівльной вещи, хотя и оказываются матеріально-протяженными, однако оне неделими, суть атомы. Атомы эти самобытны или въчны и потому неизмъняемы по своей природъ, -- они невидимы, не подлежать чувственному воспріятію, а постигаются только умомь. Тождествевное по своимъ качествамъ (то чесо во), атомы отличаются другь отъ друга величиною (μέγεθος) и формою (σχήμα). Они одарены свойствомъ въчнаго движенія, каковое получили не отвит, напр. не отъ трансцендентнаго мобс, но обладаютъ ниъ въ силу своей сущности и природы. -- Вторымъ припципомъ атомистической философін служить пустота или пустое пространство (то кєчоч), безъ котораго вещество или матерія представляла бы изь себя громадную, неподвижную массу, савдовательно исмыслимо было бы и движение атомовъ. Пустое пространство. такинь образовь, служить у атомистовь необходимымь условіемь бытія и движенія атомовъ и, какъ таковое, оно вграетъ въ деле образования вещей роль не мене важную, чемъ и аточы. -- Двигаясь сами собой по необходимости (κάθ' είμαρμένην, ύπ' άγάγκης), въ безпредъльномъ пустомъ пространствъ, сталкиваясь между собою и преходя въ различныя сочетанія, атомы вроизводять разнообразныя формы вещей и существъ, составляющихъ совокупность міра. На равъединеніи атомовъ нежду собою основывается разрушение міровых вещей и существъ.-Въ приложени въ изъяснению сущности и двательности человоческой души, атомисты также строго держатся своей теоріг атомовъ. По ихъ мевнію душа, какъ и всв вещи вообще, также состоять изъ атомовъ, но только самыхъ скользияхъ, гладинхъ, круганхъ и самыхъ подвижныхъ. Эти атомы, составляющие душу, эти такъ-сказать психические атомы не чувствительны, когда бывають равъединены или со единены въ небольшомъ количестви, но соединяясь въ большія массы, они пріобратають способность чувствовать. Исихические атомы распространены по всему тыу, но въ большемъ количествъ концентрируются въ органавъ чувствъ, гдъ пронсходять ощущенія, въ мозгу-гай возникаеть мысль, а также въ сердпі-гай зарождаются аффекты, въ печени - гдв являются пожеланія. Наши повижнія, по представлению атомистовъ, происходять отъ сопривосновения души въ движучися образамь вейшнихъ предметовъ. Отъ всякаго предмета, прикасамщагося въ нашимъ чувствамъ, отделяются образы (єїошка), которыя, действуя на наши чувства (чрезъ поры, находящіяся въ чувствахъ), пронякають въ нашу душу в

вселенной и представить ее, какъ нъчто "безпредъльное" (апслоу). "непроисшедшее" (атемунтом) и "безпъльное" (апромонтом). Вслывь за этимъ Діонисій ближе опредъляєть взглядь атомистовъ на происхожденіе міра. Онъ указываеть два приндипа атомистической теоріи: "они (атомисты), допускають 1) бытіе атомовь и 2) неограниченное пустое пространство" в). Атомы эти Эпинуръ и Демокритъ признавали первою основою всякой вещи: "оба признавали бытіе атомовъ и считали ихъ основою вещей вследствіе ихъ несокрушимой твердости" 1). Какъ сущность и основа всякой вещи, атомы суть "простыя, недвлимыя, въчныя по своему бытію, безчисленныя по своему количеству, однородныя по качеству, мельчайшія, невидимыя и недвлимыя твла" 5). Опредвливъ свойства атомовъ, Діонисій сообщаеть далье, откуда атомы получили свое названіе. "Именемъ недълимыхъ тыть (ацерф), пищеть онъ-назваль ихъ Діодоръ "); другое имя, говорять, даль имъ Гераклить, который назваль ихъ молекулами (бүког), -- отъ Гераклита это имя приняль также и врачь Асклепій" 7). Признавая атомы за сущности недвлимыя, составляющія основу вещей, Эпикуръ и Демоврить, по Діонисію, не были однако во всемъ согласны между собою. Такъ напр. одинъ считалъ всъ атомы "весьма малыми (єхоχίστας πάσας), тогда навъ другой (Демокрить) полагаль, что нъ-

раждають въ ней представленія, какъ отпечатки этихъ образовъ вийшнихъ предметовъ. Человікъ сознаетъ себя до тіхъ поръ только, пока психическіе атомы находятся въ нашемъ тілів: когда же эти атомы выходять изъ тіла, то наступаетъ смерть, которая однако не можетъ уничтожить и разрушить психическіс атомы, ибо атомъ по самой природіт своей неразрушимъ, — смерть разрываетъ только временную связь психическихъ атомовъ съ атомами тіла. Такова въ общихъ чертахъ атомистическая теорія, разоблачить которую поставляетъ цілію въ своемъ сочиненіи «пєрі фобемс» св. Діонисій Александрійскій.—Подробить съ этой теоріей можно ознакомиться у Zeller'а въ Gesch. der Griech. Philos. Band I, s. 684—782 и Band III, s. 341—421.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Οἱ μὲν ἀτόμους προσείποντες.... καὶ τι χωρίον κενὸν μέγεθος ἀπεριόρισῶν προλαβόμενοι. Praep. evang. гл. 23.

<sup>4)</sup> ἀπόμους δε είναι φασιν άμφότεροι και λέγεσθαι διά την άλυτον στερρότητα., ibid.

<sup>1)</sup> Praep. evang. rs. 23.

Діодоръ ученикъ Евклида Метарійскаго, см. Рута, «Reliquae sacrae», 1818 г. етр. 373, т. 1V.

<sup>7)</sup> Врачъ Аскленій жилъ во время Помиея въ Римъ и находился въ близкой связи съ эпикурейцами. См. Zeller, III, s. 352.

которые изъ атомовъ очень велики (μεγίστας είναί τινας ύπέλαβεν \*). Діонисій знасть также, что Эпикуръ и Демокрить согласно видъли въ атомахъ "тъла недълимыя, по причинъ ихъ несокрушимой твердости", т. е. другими словами говоря, признавали физическую недълимость атомовъ. Другіе же изъ атомистовъ утверждали, что "атомы суть тъла безъ частей, хотя они сами суть части вселенной, изъ которыхъ, какъ недълимыхъ, образовалось все, и на которыя все снова распадается", т. е. нъкоторые атомисты, по Діонисію, признавали математическую недълимость атомовъ.

Указавъ принципы атомистической теоріи, св. Діонисій раскрываеть затымь, какь Эпикурь и Демокрить, выходя изъ указанныхъ принциповъ, объяснями происхождение міровыхъ вещей и явленій. По мивнію атомистовъ, "атомы сами собой (αὐτομάτως), случайно, (ώς έτυχεν) двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались между собою и, по причина неупорядоченнаго и стремительнаго движенія (διά ρύμην άτακτον) и всявдствіе различія по формв, соединялись между собою и такимъ образомъ образовали міръ и все, что въ немъ, и даже остальные безчисленные міры" "). Итакъ, въ силу случайнаго движенія атомовъ въ пустомъ пространствъ произошель міръ видимый и невидимый, солнце, луна, звъзды, міръ растеній, животныхъ и человъкъ. Происшедшія такъ вещи снова распадаются на атомы: атомы недвлимы, изъ нихъ образовалось все и на нихъ все снова распадается". Различіе вещей по качеству, продолжительности бытія и проч., обусловливается, по ученію атомистовъ, различною плотностію соединенія атомовъ и ихъ различіємъ по формъ. Что служитъ напр. причиною кратковременности жизни человъка? "Это, отвътять атомисты, происходить отъ различнаго сочетанія атомовъ, что и служить причиною различія вещей по продолжительности ихъ существованія. Одни твла образовались прочно, ихъ атомы соединились тёсно и они всегда противодействують разрушенію, -- другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ и непрочныхъ сочетаній атомовъ. Однимъ словомъ: одни предметы составлены изъ однихъ атомовъ и такъ, другіе изъ другихъ и иначе" 10).

<sup>\*)</sup> Это утверждаеть также и Стобей, см. Zeller, Band I, s. 708, anm. 3.

<sup>&#</sup>x27;) Praep. evang. ra. 23.

<sup>10)</sup> Ibid. 25 ra. II.

Въ частности человъкъ есть также продуктъ атомовъ. На вопросы: "кто образовалъ тъло человъкъ, прямое и высокое, и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній? откуда человъкъ получилъ свой умъ и познанія?—атомисты отвътятъ, что "изъ неразумныхъ атомовъ".

Наконецъ Діонисій знаетъ также и атомистическое ученіе о богахъ,—что боги эпикурейцевъ суть существа блаженныя, счастливыя, свободныя отъ всякихъ заботъ и живущія въ особомъ пространствъ (intermundium) <sup>11</sup>). Однимъ словомъ—изложеніе атомистической теоріи, сдъланное св. Діонисіемъ, вполнъ правильно и согласно съ тъмъ изложеніемъ, какое мы сдълали выше.

Повидимому только въ одномъ св. Діонисій Александрійскій расходится съ общепринятымъ пониманіемъ атомистической гипотезы Демокрита и Эпикура. Св. отецъ не разъ въ своемъ сочинения говорить, что, по ученію атомистовь, мірь образовался изъ атомовъ "случайно". Такъ въ одномъ мъсть онъ ппшеть: "атомпсты утверждають, что атомы сами собой (αὐτομάτως), случайно (ώς єтихєν), двигаясь въ пустоть, сталкивались между собою « 12). "Демокрить, говорить Діонисій въ другомъ мість, представиль случай господиномъ и владыкою всего, даже божественныхъ вещей, возвъстивъ, что все происходитъ по волъ случая (12). Между тъмъ новъйшіе ученые не хотять согласиться съ этимъ. По ихъ мижнію, случай не имъсть мъста въ атомистической философіи 14). "Демокрить, говорить Веберь, не признаваль случая, хотя и употребляеть иногда слово тохи въ смысль сохуки. По мньнію Вебера словомъ "случай"; Демокритъ обозначаетъ только невъжество людей относительно настоящихъ причинъ явленій; въ природъ ничто не бываеть безъ причины, напротивъ-все имветь свое основание и необходимость " 15). Подобнымъ образомъ разсуждаеть и Швеглеръ: "Демокрить, говорить онъ, какъ и Эмпедокаъ, также поднималь вопросъ о томъ, какая причина того, что атомы движутся, входять въ разнообразныя комбинаціи и производять такое богатство не-

<sup>11)</sup> Praep. evang. rs. 27.

<sup>12)</sup> Ibid. ra. 23.

<sup>13)</sup> Ibid. ra. 27.

<sup>14)</sup> Zeller, Band. I, 717, прим.

<sup>15)</sup> Веберъ, Исторія Европейской философіи, стр. 48.

органическихъ и органическихъ вещей? Такъ какъ Демоврить положительно высказался противъ ученія Анаксагора ο разумь (νούς), то последнею основою явленій осталась для него необходимость, или необходимое предназначение (соступ), которое онъ, какъ говорять, назваль случаемь въ противоположность Анаксагоровой тедеологіп" 1"). "Атомисты, говорить Риттеръ, изъясняли движеніе атоновъ изъ необходимости, которую представляли себъ, какъ безпричинность неопредъленнаго движенія; совершенное безразличіе между этою необходимостію и случаемъ, въроятно, привело историковъ къ той мысли, что Демокритъ все приписывалъ случаю и 12). Итакъ, повторяемъ, Діонисій повидимому навязываеть Демокриту то, о чемъ на самомъ дълъ не училъ этотъ философъ. Но если и допустить, что св. Діонисій въ этомъ случав ошибается, то онъ дъластъ это не одинъ, а вмъстъ съ Цицерономъ и многими другими 16). Недоразумъніе легко объясняется двоякимъ значеміемъ термина "тохи". Если подъ нимъ понимать все, что происходить безъ естественной причины, то необходимо будеть согласиться съ Целлеромъ, что "атомисты весьма далеки отъ того, чтобы признавать случай", такъ какъ они учили (и это было основнымъ тезисомъ философіи), что нътъ ничего въ міръ происходящаго случайно, но все бываетъ по нъкоторой необходимости и изъ опредъленныхъ основаній 18). Какъ общее движеніе атомовъ произошло въ силу естественной необходимости, такъ и каждый отдъльный атомъ въ общемъ паденіи ихъ не могъ занять иного мъста или положенія кромъ того, какое ему пришлось занять. Понимая такъ случай нельзя не согласиться съ Целлеромъ и другими, что "атомистика все производить исключительно изъ необходимости 20; и, въ такомъ случав, утверждение св. Діонисія, что атомисты все производять наъ случая, едва ли можно признать справедливымъ. Если же подъ случаемъ понимать все, что происходить "безъ цвли (какъ часто опредъляетъ случай Аристотель) 21), то св. отепъ оказывается

<sup>16)</sup> Швеглеръ, Исторія философіи, перев. съ нъм. Юркевича стр. 28—29.

<sup>17)</sup> Риттеръ, Исторія философін, стр. 495.

<sup>1&</sup>quot;) Cm. Roch, s. 47, upmm. 3.

<sup>12)</sup> Zeller, Band I, s. 722.

<sup>2°)</sup> Ibid. s. 723.

<sup>21)</sup> Roch, s. 48, npum. 3.

внолив правымъ, такъ какъ понятіе цвли эцикурейцы совсвиъ выбросили изъ своего ученія и были рішительными отрицателями Анаксагоровой телеологіп. Въ этомъ последнемъ смысле понимаеть случай и св. Діонисій, когда онъ неоднократно говорить, что, по ученію атомистовъ, и атомы сами собой, случайно двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались вмъсть и, такимъ образомъ, образовали различные міры". Что именно такъ понимаеть св. Діонисій случай у атомистовъ, это показываеть ясно весь строй сочиненія "περί φύσεως". Притомъ хотя Діонисій и приписываеть случай Демокриту, но въ тоже время онъ знасть, что Лемокрить быль решительнымъ противникомъ случая. "Демокрить, говорить въ одномъ мъсть своего сочинения Діонисій, не зналъ начала п общей зависимости природы сущаго.... поставиль случай господиномъ и владыкою всего, даже божественныхъ вещей; возвъстилъ, что все происходить по воль случая и, при всемь томь, удамиль случай изъ жизни людей, показавъ, что тъ, кои почитають случай, неразумны. В начамь своих "наставленій", по крайней мыры, онъ юворить: "моди создами себъ образь смучая, какь выражение ихъ собственной глупости; разумь и природа опровергають смучай 22)...

Итакъ, св. Діонисій Александрійскій даетъ вполнъ върное и точное опредъленіе атомистической гипотезы. Посмотримъ теперь, насколько состоятельною оказывается эта гипотеза подъ критическимъ перомъ Александрійскаго учителя церкви.

При изложеніи полемической аргументаціи св. Діонисія, мы будемь слёдовать тому порядку, въ какомъ изложена она въ сочиненіи Евсевія "ргаерагатіо Evangelica". а) Опроверженіе атомистическаго ученія о началё міра аналогіей съ происхожденіемъ предметовъ ежедневнаго опыта. b) Необъяснимость съ точки зрёнія атомистической теоріи разнообразія и различія міровыхъ вещей. с) Опроверженіе атомизма указаніемъ на стройность и порядокъ въ универсумів вообще и въ движеніи небесныхъ світиль—въ частности. d) Невозможность объяснить съ точки зрінія атомизма мудрое устройство тілесной и главнымъ образомъ—психической организаціи человъка. е) Несостоятельность эпикурейскаго ученія о богахъ, какъ исходной точки атомистической гипотезы Эпикура.



<sup>22)</sup> Praep. evang. rs. 27.

1. По мивнію атомистовъ, универсъ со всемъ безконечнымъ разнообразіемъ своихъ бытій и явленій возникъ въ силу естественно необходимого движенія и сцепленія атомовъ, --- другими словами міръ образовался самъ собой, безъ всякой цели (случайно), безъ всакой сторонней помощи и содъйствія. Такое чисто механическое возгръніе на происхожденіе міра, по сужденію св. отца не подтверждается аналогіей съ происхожденіемъ предметовъ ежедневнаго опыта. Если мы остановимъ свое внимание на этихъ предметахъ и спросимъ себя: какъ они получають свое бытіе, то увидимъ, что всв они суть произведение человъчеснихъ рукъ, а не происходить сами собой, какъ то должно бы было быть по гипотезъ атомистовъ. Они не только не могуть произойти сами собой, но даже и поддерживать даннаго имъ отъ человъка бытія. Для этого они необходимо нуждаются въ участіи и заботливости человъка, потому что, какъ скоро тотъ или другой предметь обыденной жизни становится ненужнымъ для употребленія и человъкъ персстаеть обращать на него свое вниманіе, онъ начинаеть мало по малу ветшать, разрушаться и, наконець, совствы прекращаеть свое существованіе. Какъ получаеть свое происхожденіе наприм'яръ одежда? Для образованія ея атомы такъ-сказать не слетаются съ разныхъ сторонъ и не соединяются вмъсть, она не сама собой возниваеть, а человъкъ приготовляеть ее для ношенія изъ того нии другаго матеріала. "Когда ткуть платье, говорить Діонисій, то нити не соединяются безъ твача и не вплетаются сами собой въ основу". Не нужна стала человъку сотканная имъ одежда, и она "ветшаеть и превращаетсь въ безпорядочныя дохмотья". Чъмъ объяснить это? Тъмъ, что "мудрая заботливость человъка, которая изобрвла и сохраняла эту одежду, болье ее уже не поддерживаеть". Следовательно, не въ одежде, а въ человеке причина ен происхожденія и существованія. Возьмемъ другой примітръ. Ни одинъ домъ, ни одинъ городъ не возникаетъ самъ собою; стоитъ только каждому посмотръть, какъ строится то или другое зданіе, чтобы убъдиться въ этомъ. Всякій, кто наблюдаль такую постройку, не могъ не замътить, что "камни не ложатся сами въ основаніе и сами не лежать вверхъ, но архитекторъ (токуобомос) кладеть ихъ, каждый камень на свое мъсто". Тоже самое можно наблюдать и при постройнъ корабля или повозки. "Если строится корабль, то киль не ложится самъ въ основаніе, мачта не направляется сама въ середину и каждан изъ балокъ не запимаеть сама своего мъста: когла строится повозка, то бревна не ищуть сами собой мъста и сами не находять его, а въ обоихъ случаяхъ плотникъ размъщаеть ихъ". Когда домъ, корабль или повозка разрушается, то что мы видимъ? "Каждый камень разрушающагося дома падаетъ какъ придется; обломки разбивающагося корабля разносятся волнами, остатки сломавшейся повозки падають на землю". Указанныхъ примеровъ изъ обывновеннаго житейскаго опыта, по Діонисію, достаточно, чтобы видеть всю несостоятельность и нельпость этомистического ученія о самообразованіи міра, Уже по аналогіи съ указанными предметами атомисты должны бы были придти къ тому, вполнъ правильному выводу, что міръ--- эта "роскошная ткань", этоть "великій домъ" не самъ отъ себя получиль начало своего бытія и не самъ сохраняеть это бытіе. "И защитники атомовъ, пишеть Діонисій, должны бы признавать, что ихъ атомы до техъ поръ должны бы безпорядочно блуждать, пока они къмъ либо не были бы упорядочены-пока чья либо рука не стала дъйствовать или направлять ихъ иъ пользв". Между твиъ атомисты утверждають, что "та ткань, которую они сами считаютъ роскошною, образовалась сама собой изъ атомовъ неразумно (атофошс) и беземыеленно (ачалσθήτως)".

Думая такъ, атомисты, по Діонисію, "видятъ невидимое и мыслятъ своимъ разумомъ немыслимое, но не такъ, какъ тотъ, который, получивъ откровеніе отъ Бога, исповъдуетъ: "несодъланное твое видъстъ очи мои" (Пс. 138, 16) <sup>г2</sup>). Т. е. какъ Давидъ, при помощи вдохновенія свыше, видълъ и понималъ то, что непонятно для обыкновеннаго человъка, также точно и атомисты, иронизируетъ св. Діонисій, одни только понимаютъ и видятъ то, что непонятно. для другихъ (самообразованіе міра изъ атомовъ).

Итакъ, положение атомистовъ, что міръ самъ собой произошелъ изъ атомовъ—несогласно съ происхожденіемъ предметовъ обыденной

<sup>23) «</sup>Оратшоа» үйр тас абеатоис екеїчої, каі тас ачойтоис чоєїтшоам, обх онаше екеїчи, ос фамершбем еаитф тойто ийо той беой прос айтом бнодоусії, то акатеруаютом оби йообам ой оффадної нои». Ртаер. evang. гл. XXIV. Это місто взято изъ 137 пс. Но здівсь читаемь: «несоділанное мое (а не «твое»), видість очи твои (ви. очи мои)». Почему произошла перемінна, объяснить трудно. «я удивляюсь, говорить форстерь, чо даже Оригень читаеть то місто такь: «ітрегесции tuum viderunt oouli mei» de princ. IV, 35. См. форстера, «De doctrina et sententiis Dionysii Magni, стр. 25, пр. 7. Ср. Roch, s. 30, апт. І.



жизни. Таково такъ-сказать первое нападеніе на атомистовъ, какое дівлаєть полемисть, подвергая ихъ теорію критическому анализу  $^{24}$ ).

2. Съ атомистической гипотезой Демокрита и Епикура, по инънію св. Діонисія, нельзя согласиться также и потому, что она не въ состояніи объяснить различія между міровыми вещами, предметами и явленіями. Всв вещи и предметы міра произошли изъ атомовъ. Но всв атомы, какъ мы видели, имеють совершенно одинаковую внутреннюю природу, всв они по своей субстанціональности тождественны; различіе между ними только вившнее — по формъ, величинъ, положенію и под. между тъмъ какъ внутренняя природа у всъхъ атомовъ одна и таже. Отсюда и предметы міра, какъ произведение внутренно-нераздичныхъ атомовъ, не могли бы имъть существеннаго различія между собою; но, спрашивается, то ли мы видимъ на самомъ дълъ? Отчего зависить не только внъщнее, по и внутреннее различіе и разнообразіе міровыхъ бытій? "Если всв атомы, разсуждаеть св. отецъ, имъють одну и туже природу и различаются между собою только величиною и фигурою, то какъ происходить то, что изъ нихъ создались существа божественныя ( $\Delta \epsilon \hat{\alpha}$ ), чистыя (ἀκήρατα) и въчныя (αἰώνια), или по прайней мъръ такъ-называемыя существа долговъчныя (ήμακραίωνά ує ката то обты оборабот в произошло все невидимое (боги, демоны, души) и видимое (солнце, луна, звъзды, земля, вода и проч.)? какъ объяснить различіе между существами духовными и матеріальными, органическими и неорганическими и под? Какъ объяснить различіе между существами даже одного и того же царства? Какая, напримъръ, причина того, что изъ животныхъ одни пользуются

<sup>24)</sup> Происхожденіе предметовъ ежедневной жизни, какъ возраженіе противъ атомистической гипотезы о случайномъ самопроисхожденіи міра, выставляль также и Циперонъ. «Могу ин я не удивляться, говорить онъ, слыша то мивніе, будто какія то твердыя и неразділимыя тівла, увлекаемыя ненавістной силой и тяжестью, стремились въ низъ и случайнимъ столкновеніемъ ихъ произведенъ этотъ благо-устроенный и прекрасивій міръ? Если это возможно, то почему не допустить и того, что стоить только высыпать на землю безчисленное множество отлитыхъ изъ золота буквъ латинской азбуки,—и изъ нихъ составятся літописи Еннія? Но не знаю, сможеть ли случай такимъ образомъ сложить хоть одинъ стихъ... Если столкновеніе атомовъ могло произвести пізлий міръ, то почему не можеть оно составить одного храма или дома или города, что было бы гораздо простве и легче»? См. «De natur devrum», сор. 37.



весьма продолжительного жизнію, а на долю другихъ выпаль жребій наслаждаться кратковременнымъ бытіемъ? "Такъ, говорить Діонисій, изъ животныхъ, напримъръ между птицами, нъкоторые живутъ по долгу, каковы: орелъ, воронъ и фениксъ; между земными: олени, слоны и драконы; между водными: киты". Не можеть объяснить атомизмъ и различій въ царстві растительномъ. "Одни изъ деревьевъ живуть слишкомъ долго, напримъръ пальмы, дубы, персики; иныя всегда зелены, которыя одни имвють 14 видовъ, -- другія цвытуть временно и потомъ теряють свои листья". Будучи не въ состояния объяснить различія между предметами міра по продолжительности ихъ бытія, атомизмъ своими недвлимыми, простыми, неизмънными и въчными сущностями не въ состояніи объяснить и повсюду замъчаемаго нами явленія смерти. "Отчего, продолжаєть ставить вопросы атомистамъ св. Діонисій, происходить то, что большинство существъ, родившись и выросши, скоро умираеть, къ каковымъ принадлежить и человакъ, о которомъ говорить св. Писаміе: "смертенъ рожденный отъ жены, коротка его жизнь". Это необъяснимо при атомистическомъ воззрвній на происхожденіе міра.

На вопросъ: отчего зависить безконечное разнообразіе міровыхъ бытій, атомисты могуть отвітить только указанісмъ на различныя сочетанія атомовъ; одни твла, скажуть они, образовались прочно, ихъ атомы соединились тесно и они всегда противодействують разрушеню, другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ и непрочныхъ сочетаній, такъ что рано или поздно разруппаются, -- однимъ словомъ: одни предметы составлены изъ однихъ атомовъ и такъ, другіе-изъ другихъ и иначе".--Но такой отвътъ. по Діонисію, не можеть считаться удовлетворительнымъ, такъ какъ онъ ведеть нь другому вопросу: отчего же зависить различе въ самихъ сочетаніяхъ атомовъ? Почему одни атомы соединились кръпко и тесно, другіе-нъть? "Отчего одни атомы соединились извъстнымъ образомъ для образованія солида, другіе и иначе для образованія дуны, третьи-для образованія звіздъ? почему, напримъръ, атомы солнца не могля бы между собою соединиться такъ, чтобы образовать луну, и наоборотъ; атомы луны-для образованія солнца"? Гдв причина различнаго сочетанія атомовъ, служащаго различіемъ между міровыми предметами? Кто тоть "філокріушу" (распорядитель) который сводить вместе одни атомы такъ, другіе-иначе?

Равличныя соединенія атомовъ произощля или безъ всянаго смыслв (случайно), въ силу того, что атомы суть телесныя и неодушевленныя сущности,--или по необходимости, такъ какъ атомы не обладають разумомъ (они суть алочоі), шли, наконецъ, соединевіе атомовъ произошло по свободному рішенію и соглашенію между ними, если предположить, что они одерены умомъ. Но во вськъ трекъ случаякъ необходимъ такой распорядитель, который упорядочиль бы соединение атомовь, указаль бы атомамь мыста ихъ соединеній съ другими атомами и пр. Въ этомъ, по Діонисію. легко убъдиться на примъръ полководца, управляющаго войскомъ. "Онъ (полководецъ) не предоставляеть воинамъ идти, какъ придется, но конницу ставить на одно мъсто, тяжело вооруженныхъ на другое, метателей коній особо, стрыжовы и метателей пращей тамы, гдъ они надобны, легковооруженныхъ на своемъ мъстъ". Если этого не признать, а согласиться съ атомистами, что атомы сами собой вошли въ различныя сочетанія, безъ води божества стадвивалсь между собою, то въ такомъ случай мы должны приписать атомамъ удивительныя свойства, которыхъ имъть они однако не могутъ. Мы должны будемъ представить себъ такую картину: "друзья привътствуютъ другъ друга, обнимаются и спъщатъ устремиться въ общій домъ; одни сами собой собираются въ солице, другія преобразуются въ миріады звіздъ, чтобы увінчать собою небо, иные собираются для образованія энира. Такимъ образомъ союзы атомовъ сами выбирають себъ жилища и дълять между собою небо"!. Но это очевидный абсурдь.

Итакъ, если атомисты не хотятъ признать сторонняго руководителя въ различныхъ комбинаціяхъ атомовъ, но будутъ упорно отстаиватъ, что атомы при однородности своей внутренней природы сами собой приняли различное соединеніе, то вопросъ: отчего зависитъ существенное различіе между міровыми предметами? останется по прежнему открытымъ.

3. Разнообразное сочетание атомовъ необходимо предполагаетъ содъйствие какой-то другой причины. Таковъ выводъ, къ которому пришелъ св. Діонисій при опроверженіи атомистической теоріи чрезъ указаніе на различіе міровыхъ вещей. Эту мысль св. Діонисій старается подробнъе обосновать и доказать теперь чрезъ указаніе на стройный порядокъ, царствующій въ универсъ вообще и въ движеніи небесныхъ свътилъ въ особенности. Міръ есть

"стройное и связное единство" (є́ν є̀στι συναφєς то πα̂ν). Такимъ онъ представляется намъ (христіанамъ) и мудрѣйшимъ изъ Грековъ—Платону <sup>25</sup>), Пиовгору <sup>26</sup>), нѣкоторымъ онлосооамъ стоической школы <sup>27</sup>) и Гераклиту <sup>28</sup>). Всюду куда можетъ пронивать наше наблюденіе, отъ самаго великаго и до самаго малаго, все по расположенію своихъ частей и связи съ другими предметами устроено въ высшей степени цѣлесообразно. Какъ въ художественномъ произведеніи человѣкъ замѣчаетъ не только красоту цѣлаго, но и совершенство каждой отдѣльной части, наблюдаетъ удивительную соразмѣрность въ самыхъ мелкихъ подробностяхъ и въ самыхъ томчайшихъ линіяхъ: также точно человѣкъ не можетъ не видѣтъ чудной гармоніи въ устройствѣ всего міра, и каждой части его, не видѣть того, что міръ есть ко́оµоς.—Мы наблюдаемъ, напри-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) О взглядѣ Гераклита на міръ, какъ стройное цѣлое см. у Zeller, Band I, ss. 550.



<sup>26)</sup> Платовъ такъ разсуждаеть объ устройстві міра: «Богь есть первая причина всіхъ существь... Восхотівь, чтобы все было добро, онь все ведимое изъ неустроеннаго состоянія привель въ порядокъ, потому что порядокъ дучие безпорядка, и устроиль мірь сей по совершеннійшему, созерцаемому умомъ, всегда одинаковому и візчному образцу, такъ что онь явился прекраснійшимъ отпечаткомъ этого первоначальнаго образца, пребывающаго въ Божественномъ умі (Тимей) Предпославь эти общія понятія, Платонъ въ томъ же діалогі объясняеть численныя отношенія, по которымъ устроень мірь, —краснорізчно и весьма подробно описываеть составъ человіческаго тіла и служеніе членовь его душевнымъ слособностямь, и заключаеть свое изображеніе мірозданія словами: «и такъ мірь, содержащій въ себі все ведимое, есть величайшій, наизучшій, прекраснійшій и совершеннійшій чувственный образь мысленнаго божественнаго первообраза».

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Пноагоръ училъ, что Богъ есть добро, умъ, что онъ есть первоначальная причина согласія, сочувствія и сохраненія всёхъ существь, и первый назваль вселенную «коодос», что значить порядокь, красота,—полагая, что всё существа поставлены въ стройномъ порядке и сгройно украшены по числамъ и разумнымъ законамъ, въ нихъ пребывающимъ. См. Zeller, Band. I. s. 304.

<sup>27)</sup> Изъ нехъ особенно Хризиппъ и Сенека старались ръшить вопросъ о конечномъ и цълесообразномъ устройствъ міра. «Какъ ножны, пишетъ Сенека, дълаются для меча, такъ всё вещи рождени одив для другихъ: растейія и плоды для животныхъ, животныя для людей, напримъръ лошадь, чтобы военть. А человъкъ рожденъ для того, чтобы созерцать міръ. Самый міръ во всей своей совокупности устроенъ для боговъ и людей; все, что въ немъ находится, изобрътено и приготовлено для пользи людей. Онъ есть какъ бы общій домъ боговъ и людей, ибо только пользующіеся разумомъ живуть по праву и по закону. Сісег. de nat. deor. сар. 1 и 2; срав. сар. 14 и 62.

мъръ, то восходъ солица, то заходъ его, то наступлене дия, то ночи; мы знаемъ, что природа то переживаетъ теплое время, то лолодное, то идетъ снъгъ, то дождъ и т. п. Всматриваясь въ это, человъвъ невольно ставитъ себъ вопросъ: отчего и зачъмъ нее это? Естъ ли какая-нибудъ цъль или смыслъ, напримъръ, въ восхожжени и захождени солица,—въ томъ, что идетъ снъгъ, дождъ—или все это бываетъ совершенно безъ пъли, случайно, какъ думаютъ этомисты? Нътъ, "все это дано людямъ для пользования, денъ данъ ин работы, а ночь, облегающая землю, для покоя", отъ различнаго суточнаго движения солица зависитъ смъна дня и ночи,—отъ годоваго его движения—перемъна временъ года. Въ природъ ничего не бываетъ случайно, по все имъетъ разумную цълъ; не безъ цъли идетъ снъгъ и дождъ, но это для того, "чтобы земля для всъхъ живущихъ приносила средства пропятания".

Оть мудраго и цвиссообразнаго устройства всей всеменной, св. Діонисій переходить къ разсмотрънію чуднаго устройства и двеженія небесныхъ світиль. Подобно тому, какъ въ хорошо дисцеплинированномъ войскъ, идущемъ по ровному мъсту, ни одинъ воннъ не забъгаеть впередь, не уклоняется въ сторону и ни одинь не отстаеть, но каждый идеть мернымъ и стройнымъ шагомъ, также точно, говорить Діонисій, "идеть и несокрушимое и неодолимое войско звъздъ, неразрываясь и сохраняя неизмънныя отнощеня, ровнымъ шагомъ, щитъ противъ щита". Каждая эвезда и каждая группа звъздъ "не движется безъ плана, но каждая врашается въ своемъ кругу законосообразно и въ равномъ разетоянів отъ другихъ". Откуда же, спрашивается теперь, такое целесообразное устройство универса вообще и гармоническое движеніе небесныхъ світиль въ частности? "Все это, атомисты, естественно производится атомами, изъ которыхъ все состоить, атомы приносять сивгь, дождь, лето; они же пронзводять и общій стройный плань движенія звіздъ . Но, прежде всего, думая такъ, атомисты, по Діонисію, становятся въ самонротиворъчіе и оказываются дюдьми крайне неблагодарными. вашему мивнію, съ такимъ ироническимъ вопросомъ обращается александрійскій учитель церкви къ атомистамъ, все, чъмъ вы пользуетесь и наслаждаетесь въ своей жизни, произошло изъ атомовъ: то почему же вы не преклоняетесь предатомами и не приносите имъ, какъ владыкамъ, никакихъ плоловъ?

Неблагодарные! изъ многихъ даровъ, получаемыхъ отъ атомовъ, вы не приносите имъ даже начатковъ"? Кромъ того, согласиться съ атомистами, что міръ---этоть стройный гармоническій порядокь и красота, произощель отъ случайного столиновенія атомовъ, это значить производить мірь изъ ничего (ex nihilo), или по крайней мъръ допускать въ дъйствіи болье, чэмъ сколько заключается въ произволящей причинъ. "Можемъ ди мы, спращиваетъ св. Діонисій, думать, что міръ-этоть великій домъ, состоящій дом ж земли и по причинъ величія и полноты названный "космосомъ", приведенъ въ порядокъ безпорядкомъ меупорядоченныхъ атомовъ и, такимъ образомъ, признать, что безпорядокъ есть причина порядка"? Справедливо ли утверждать, что стройное и пълесообразное движение небесныхъ свътилъ произошло "изъ аломовъ не имъющихъ порядка, блуждающихъ, невидящихъ и незнающихъ другъ друга? Развъ два незнакомца могуть идти согласно по одной дорогъ: "еда пойдуть два вкупъ всяко, аще не познають себъ" 20). Сколько бы мы ни старались играть на разстроенномъ музыкальномъ инструменть, мы никогда не съиграемъ на немъ ни одной пріятной для слуха мелодів: также точно "не могуть согласоваться и гармонические ряды небесныхъ телъ посредствомъ немузывальныхъ и дисгармоническихъ инструментовъ".--Да и можно ли, наконедъ, согласиться съ темъ, что небесныя тела состоять изъ атомовъ? Недопускають ли атомисты въ этомъ случав того, что "двдять неділимое, раздагають на части то, что не имветь частей, и не соединяють ли несоединяемое?".

Общее сужденіе Діонисія объ атомистическомъ объясненіи цівлесообразнаго устройства міра изъ сдучайнаго движенія атомовъ то, что оно, какъ и при объясненіи раздичія между міровыми явленіями, ведеть къ совершенному абсурду. Мы должны будемъ признать, что "многочисленныя и разнообразныя группы звіздъ, образовавшихся изъ постоянно расходящихся атомовъ, разділили небесное пространство между собою какъ бы по договору, какъ будто они завладъли какой-нибудь колоніей или большимъ домомъ, при отсутствіи основателя или владыки дома и, мирно условившись между собою, охраняють свои границы отъ вторженія сосідей".



<sup>47)</sup> Au. 3, 3.

4. Указавъ на пълесообразное устройство міра физическаго, св. Діонисій александрійскій переходить теперь нь разсмотранію міра нравственнаго, представителемъ котораго на земав служить человъкъ. Человъкъ — это чудное и прекрасное земное твореніе, по Діонисію, служить рышительнымь и вивств съ тымь самымъ красноръчивымъ доказательствомъ слабости и несостоятельлюсти втомистической теоріи, все производящей изъ однихъ только матеріальных фанторовь, "Если бы, пишеть полемисть, каждый изъ сторонниковъ атомистического учения подумаль о себъ самомъ. кто и откуда окъ, то придя въ сознаніе и разумъ, сказаль бы не атонамъ, а своему Отцу и Создателю: "рудъ твои сотвористъ мя и сознасть мя" 30). Въ самомъ дълъ, не только нравственно-духовная стероне человъка, но и матеріально-физическая организація его. ни въ накомъ сдучав не можетъ быть признана, безъ противорвчія здравому смыслу, произведениемъ атомовъ. Нельзя допустить, что человъческій организмъ произощель случайно, такъ какъ тогда не было бы той чудной гармоніи, какая въ немъ существуєть, но мепремънно оказался бы какой-нибудь излишекъ, или же недостатокъ. А между тъмъ, на какую бы часть человъческого тъла мы ни посмотръли, на внутренніе ли органы, или же на визиція чув--ства-елухъ, вкусъ, арвніе, осязаніе, обоняніе: мы замітимъ, что въ органивит человена "Неть ничего излишняго и ненужнаго, мичего даже повыдимому самаго имчтожнаго, напримъръ волосъ и ногтей, но все служить или для пользы или для прасоты". Каждому члену тъла назначена своя опредъленная двятельность и всв они такъ мудро расположены, что помогають другь другу; каждый отправля свою частную двятельность, служить общимь пользамъ пълего организма. "Голова начальствуеть, и управляеть; вань для полвоводца въ крвпости, такъ для мозга служать охраною органы чувствъ:--глаза смотрять впередъ, слухъ воспринимаеть авуки, вкусъ оприняваеть воспринямаемое, обоняніе выслеживаеть и вывъдываеть, осязание подчиняеть себь все низшее". Равнымъ образомъ и другіе члены тыла даны человъку не безъ акти: "волосы охраняють и защищають голову, руки употреблявотся для работы, ими созидаются разнообразныя вещи, и весьма мудрыя произведенія искусства, плечи служать для ношенія тяже-

<sup>30)</sup> He. 118, 78.

стей, пальцы для хватанія, при помощи послушныхъ ногь мы проходимъ сушу, переплываемъ море и совершаемъ воякія путешествія; и всв другіе члены, сколько бы ихъ ни было, служать для: сохраненія человіческаго организма". Невольно и самъ собою возникаетъ теперь вопросъ: кто же образовалъ такое мудрое устройство человъческаго организма, это высокое и прямое, гармоническое и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній: тьло? Люди необразованные, по мнънію Діонисію, всв убъждены вътомъ, что они суть "произведение высшаго и божественнаго Провиденія и Силы". Точно также и "врачи, которые тщательно изследовали строеніе человъческаго организма и особенно заботливоизучали внутреннія части, приписывали природь божественнуюсущность". Но атомисты безъ сомивнія скажуть, что чукный человъческій организмъ "образовали неразумные атомы". Опровергая такой взглядъ атомистовъ на происхождение человъка, св. Діонисій здісь не считаеть нужнымъ говорить о томъ, что ихъ взглядъ противорвчить догическому закону, по которому въ дъйствін не можеть заключаться болве, чемъ сколько содержится въпроизводящей причинь: объ этомъ онъ говорыть уже при опроверженіп атомистическаго ученія о происхожденіи цълесообразного устройства универса. Здесь же Діонисій указываль на то, что атомистическое ученіе о происхожденій человіческого организма противоръчить опытному наблюдению и здравому емыслу. Опыть яснопоказываеть намъ, что атомы не только не могутъ создать человъна; но даже и вылыпить глиняной модели человыка, ни создать каменной статуп его, ни темъ болъе вылить золотаго или серебрянаго изображенія, такъ какъ пскусство и ловкость, посредствомъ которыхъ созидаются эта изображенія, принадзежать людямъ". Если же это такъ, то, спрашиваеть полемисть, "какъ же могли вознигнуть истинные первообразы, когда даже отображенія и свимки съ нихъ не могутъ явиться безъ участія мудрости"? Да и согласно ли хоть скольконибудь съ здравымъ смысломъ говорить, что человакъ есть произведеніе атомовъ? Не есть ли это самый невовможный абоурдь? Какъ, напримъръ, изъ атомовъ могъ образоваться Эпикуръ? "Какіе атомы, въ какомъ числе и какъ вошли въ лоно матери Епикура? Какъ они соединились, приняли форму, пришли въ движенюи умножились, и после этого накъ изъ нихъ создался Эпикуръ? Какъ случилось то, что один изъ атомовъ сдвлались мясомъ и

жожею, другіе стали носжым? Жака связались еще другіе атомы, чтобы образовать жервы"?

Еще болье невозможными сленовится объяснить съ точии эрфмія атомистической теоріи психическую организацію человыка. "Отиуда облосось получають свой умь, душу, разпудокь"? Изъ атомовы? Но это аначить допускать совершенную разпородность между дійствіємь и причиною. Это вначить признать, что духовное проискодить изъ матеріальнаго, что невозможно. Съ другой стороны: если умь, душа и под. въ человічів произошли оть атомовь, то "не должны ли грени говорить, что они научены поэзіи, музыків, астрономін, геометріи и прочить наукамь не оть боговь, но оть атомовь, которые суть совершенных и мудыя музы"!..

5. Невозможностью объяснить при атомистическомъ взгиндв неихическую сторону человыка св. Діонисій заканчиваеть свою полемику оз атомпотами. Въ завлючение сочинения Діонисій указываеть самую причину (исходный пункть), вынудившую атомистовъ-эминуреймевъ объяснить происхождение универев изъоднихъ естоственно-разических этомовь: онь разоматриваеть атомистическое учение о богахъ и накодить, что оно, какъ и вся вообще атомистическая система, прайме нельно. По возоранию атомистова, міръ со всимъ своимъ безгонечнымъ равнообравіемъ бытій и явленій произошель изь столиновенія этомовь; въ природь нату ничего сперхъестественного, все въ ней идеть по естественно-необходинымъ законамъ. Если текъ, то причемъ же туть могутъ быть боги? Зачемь они аконистамь? И могуть ин атомисты, воли хотять быть последовательны въ своемь учени, такь или иначе учить о богахъ? Боги атомистовъ-атомы, предъ ними и долины превложеться этомисты, ихъ они и должны почитать за Божественныя существа. Демокрить, какь болье или менье последовательный атомисть, дъйствительно, совеймь не котыль признавать боговъ, въ смыскъ существъ "къчныхъ, немянисимыхъ, сверхъсстественных и высених челована" 31). Такими существами ын него были "двигелощіеся въ пустоть и вее произведийе атомы" 22). Демоврить допускаль боговь телько для престой массы народа, танъ какъ она, по своему невъжеству, не въ состояни отръшиться

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Zeller, Band I, s. 756.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ibid., s. 758.

отъ въры въ боговъ <sup>33</sup>). Но Энинуръ въ этомъ отношения далеко расходился съ Демокритомъ. Онъ, какъ мы знаемъ уже, выхода именно изъ своего ученія о богахъ и пришель къ мысли о веобходимости все въ мірѣ объяснять одивми естественными причинами (атомами). По Эпикуру, на боговъ нужно смотрѣть, какъ на существа вѣчныя, безсмертныя, блаженство которыхъ исключаетъ всякую мысль о заботѣ или трудъ,—почему его боги и не могутъ ни сотворить міра, ни оказывать на него то или другое воздѣйствіе; они просто живутъ счастливъйшею жванію въ особомъ міровомъ пространствъ (intermundium).

Думая такъ о богахъ, Епикуръ, по мивнію св. Діонисія, несомивино хотвлъ возвыемть боговъ въ представления людей. Но онъ не достигаеть своей цвин. Наобороть, -- вивсто того, чтобы возвысить ихъ, онъ, самъ того не замъчан, унижаетъ своитъ боговъ.-Боги должны быть существами абсолютно счастивыми, повтому они и не могли сотворить міра, тамъ какъ еслибы они трудились надъ сотвореніемъ міра и заботились о его сохраненіи, то они не наслаждались бы абсолютнымъ повоемъ. Такъ аргументируетъ Эпикуръ. Но, опровергаеть эту аргументацію св. Діонисій, двятельность можеть казаться трудною и разстраивающею счастье только людямъ глупымъ и недъятельнымъ. "Творить, управлять, благодътельствовать, заботиться, пишеть полемисть, можеть быть труднымъ только для неискусныхъ и глупыхъ, для слебыхъ и ланивыхъ, а не для прилежныхъ и способныхъ, мудрыхъ и разумныхъ". Для отихъ последнихъ, напротивъ, не можетъ быть ничего выше, какъ "наслаждаться теми благоми, которыи они приносять ближнимъ"; такіе люди бывають всегда счастливы, такъ какь "они награждаются хвалой и славой за свои труды: иные питал, иные управляя, иные льча, иные служа государству в. Но людьми нанболве другихъ двятельными, служащими на пользу своихъ блиянихъ, должны быть и бывають на самомъ деле онлосовы, которые, по Діонисію, пособенно оказываются счастливыми, такъ накъ посвъщають себя воспитанію людей". Тоть же Демокрить и особенно Эпикуръ, отнимая дъятельность у богоръ, однако же ж сами "не могутъ представить себъ никакого высшаго удовольствія", кромъ "добровольнаго занятія оплосооісй: "Самъ Демокрить ска-



<sup>33)</sup> Zeller, Bandi I, s. 762.

заль, что онь лучше желаеть изыскивать научные принципы, чёмь обладать персидскимъ царствомъ". Итанъ, люди, и особенно философы, въ чемъ Демокрить и Эпикуръ легио могутъ убъдиться на самихъ себъ, "съ дегностію исполняють предпринимаемое и съ удовольствіемъ оканчивають свою работу для доставленія благь людимъ". Какимъ же образомъ, спращивается теперь, "творить, управлять благодетельствовать" и вообще та или друган деятельность невозможна для боговъ? И почему эта двятельность разстранваеть согласіе и блаженство боговь и не доставляеть имь никакого наслажденія? Если люди, по сравненію съ богами существа низшія и несовершенныя, получають наслажденіе оть своихъ трудовъ, то навъже мириться съ этимъ ученіемъ Эпикура, что боги, существа ввиныя и безсмертныя, "не доставляють никому никакихъ благъ и не обладаютъ никакими благами"? Не наоборотъ ли? для боговъ, какъ существъ неизмеримо высшихъ человека, доставлять блага, творить, управлять и под. не только не непріятно и не трудно, а очень пріятно и желательно". Для нихъ "и медленность въ совершени добра-позоръ, какъ объ этомъ говоритъ поэть (Гезіодь) 34) или, какъ еще сильнее наставляеть пророкь, возвъщан, что добродътельныя дъла по истинъ достойны Божества и что провлять тоть, кто мало ценить ихъ с ээ). Итакъ, Эпикуръ, считая боговъ за существа абсолютно недвятельныя и думая тамъ возвысить боговъ, на самомъ дъл унижаеть игъ: приписываетъ имъ то, что служить позоромъ даже для человъка. Дажье, боги Эпинура не суть "податели благь" или, навъ говорить поэть \*\*, "δωτήρες έάων", они "не владъють никакими благами и въ силу своего абсолютного спокойствія не могуть никому бавгодітельствовать. При такомъ предотавленіи о богажь имветь ли какоедебо право Эпикуръ называть ихъ именемъ "Өсоі" Это названіе можно производить отъ двухъ глаголовъ: или отъ, Оесіч"--- бъжеть, нан отъ "Оеїvai"—полаготь, класть, творить. И ни одна изъ этихъ оормъ не соответствуеть богамъ Эпикура. Онъ не можеть произвести то название ни отъ глагода "Осего"---бъщать, тамъ наив его боги пребывають въ абсолютномъ поков; ни отъ глагода

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) «Труды и дии» 480.

<sup>36)</sup> Jep. 58, 10.

<sup>36)</sup> Oqnc. Τ. VIII, 325: « ἔςταν δ' ἐν προθύροισι θοὶ δωτήρες ἐὰων».

"Окії спи полагать и творить, "такъ какъ онъ не приписываетъ свеммъ богамъ никаного труда и никакой работы, коти Осос остъ творецъ и хранитель всего".

Все ученіе эпикурейцевъ о богахъ, во сужденію св. Діонисія, есть не болье, какъ оантастичесній вынысель празднаго воображенія самого Эпикура. "Какимъ образомъ Эпикуръ донажеть, что его боги существують на самомъ дъль, если онъ ниногда не выдаль ихъ творящими? Перешагнулъ ли онъ чрезъ небесный горизонть? переступиль ли чрезъ сокровенную, ему одному только навъстную дверь? увидъль ли своихъ боговъ въ пустомъ пространствъ? Нашелъ ли онъ тамъ вождельное наслажденіе и жизнь и приглашаеть нъ участію въ этой жизни всъхъ, которые должны унодобиться богамъ?«

Наконець ученіе о богахъ, а равно и частое употребленіе клятвъ именемъ Зевса, по мивнію св. отца, Эпикуру нужны были для того, чтобы сохранить корошія отношенія къ жрецамъ и народу. "То извъстно, пишетъ Діонкейі, что Эпикуръ, боясь асикинъ по емерги Сонрата и не желая того, чтобы почитали его за безбокника, какимъ онъ былъ на самомъ дълъ, распускалъ, какъ шарлатавъ, молву о своей въръ въ боговъ, которые на самомъ дълъ для него не существовали".

Итакъ, какъ эпинурейское учене о богахъ, такъ и вся вообще система атомистовъ, по сужденію св. Діонисія влександрійскаго, стредаетъ внутренними противоръчіями и не даетъ удовлетворительнаго объясненія разнообразію міровыхъ предметовъ и явлемій. "Они — атомисты", заключаетъ свою полемику Діонисій, не смотръм умными глазами на небо, и не слышкали выразительнаго гласа внимательнаго созерцателя: "небеса повідають славу Бовію; твореніе же руку его возвіщаєтъ твердь <sup>37</sup>). Они не обращають вниманіе также и на землю, съ раснообразнымъ множествомъ существъ, ее населяющихъ, ибо они узнали бы, что "Господь ка землю приврів, и исполни по отъ благъ своихъ: душу всякаго животна повры лице ея" (Спр. 16, 80—81).

Со всею ръшительностію опровергая древнихъ матеріалистовъ и до очевидной ясности доводя нелъпости атомистической теоріи съ



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) IIc. 18, 1.

точки арвнін восмоютическо-телеологической, св. Діонисій однако же не насагтся гипотелы со стороны онтологической, т.-е. онть не задастся нопросомы: можеть им атомы быть мыслима нами макъ дайствительная, недалимая и простем субстенція вещей? Представимо ли по исихологическимъ и логическимъ заномамъ намито куха пустое безненечное пространство? Мыслимо ли, наконемъ, самодвижене матеріальнаго атома въ этомъ пространствъй? И въ этомъ, по нашему мивнію, состоить главное отличіе Діонисіева опроверженія атомизма оть современнаго за.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Предъ судомъ современнаго философскаго ума атомистическая теорія въ самых своих принцивах оказивается логически несостоятельною. 1) Прежде всего теперь мюлий (дозпако, что можно только предполагать, что матерія въ своемь простейнемы виде должно соотоять изы дискротныхь частиць, которыя при данных средствих науки и существующих условіях природи недоступны дальнаймему разложенов. Но отсюда еще нельзя заключать, чтобы эти дискретдина частицы были на самомъ деле ведёлими: «это доказать наглядению образожь невозможно, потрыу что атомъ, но самой природа своей, не можеть быть подверснуть васладованию-далние оне нан недалнию. Нивакь недави отстранить -оть себя мисци, что варь бы ин била маля данняя частица матерін, она всетави можеть быть разділена на боліве малыя части и такъ даліве до безнонечности. Нельзя представить себе чего-либо простаго и неделимаго, навъ скоро оно вавимаеть какое либо, жоти бы то и самое малое пространство, имветь накую-либе величину. Все вротиженное всегда допускаеть везножность дальнайшаго раздаленія. Простоє ва том'я смідсяй, что оно не состоять уже нев частей, слідов. нев чего-либо движивго по самой природь сврей, никогда на самомъ двив не можеть быть матеріальнымь, если только ми не станемь прадставлять себе матеріальное чемь то не протиженным и не пространственным, а вывств и противоречащимъ собъ. Такинъ образовъ нужно доказаль еще, что атоми не суть наши соботношных повдотявления, но не самона двога существують. Но этого-то атомисты и не могуть викона доказать. Атомъ по самому можную своему есть недвиния частица протяженной матерін, но недвинюють не согласна съ протяжениеть; есле атопъ недалень, то должень быть не протяжень, но тогда опъ не будеть матеглальными эломоми; если же онь матеглалень и потому прогламень, то онь по самой природа своей дважень быть дванить». 2. Не менье протекоръчащень опинивается и другой принципь втомоститеслой теорів-пустое прострометно, отдалянищее атемы. «Есян все отществувощее, по учение влоиметовь, есть матеріальное или вещественное, которое слатается и образуется воз безконечнаго множества атомень, то что же такое мусто, ничень пенаволненное и высь би нематеріальное пространство, вакь не «вичто»? Но можеть ли пустоти, мака шичто, служить препитствинь къ полнему сліжню всель атоновь, и слёд, можно ян принцтв научиймь, положительникь такое «пустое» понявіє, котороє, однаво, служить красугоньнимь намисичь для теорій

Въ объяснение уназанной особенности Діонисісной поления мы должны зам'єтить слідующее. 1) Свое сочиненіе "пері фобеще" св. Діонисій аленсендрійскій писадь юношів Тимовею (Евсевія Ц. И. кн. VII, гл. 26), а это не позволядо автору при разбор'й атонистической гипотезы, самой неоплосоончной изъ всіхъ оплосооскихъ теорій, вдаволься въ метаоническія отвлеченности. Для Тимовея, какъ юноши, была безъ сомнівнія болю понятна космо-

атомовъ, какъ недвлимыхъ основъ матеріи, и необходимымъ условіемъ «движенія» атомовъ? Признаніе абсолютной пустоты между атомами необходимо ведеть въ предподожению такъ-насываемаго дъйствования на разстояния (in distant), не только безъ взанинаго соприкосновенія, но и безъ среди, служащей проводникомъ движенія. Движущія силы природы дійствують или чрезь сопривосновеніе тіль, яли посредствомъ толчка, сообщенного однимъ толомъ другому. Ми не видимъ примера и не можемъ даже вообразить себе, чтобы одно тело могло двикуть другое, дежащее вдали отъ него, или безъ непосредственнаго сближения съ немъ, или бевь помощи какой-либо между-лежащей среды, служащей передатчивомъ дваженія. Но признавая, что атомы отділени другь оть друга пустыми проможутками, совершеннымь «инчто», мы должны будемь допустать странную для матеріальнаго міра возможность дійствовать одному матеріальному вредмету (какъ би опъ маль ни быль-это все равно) на другой безь всякаго носредства и сопривосвовенія, одною такъ-свазать водею иди виутренвимъ стремденіемъ приблезить или отдалить его оть себя». 3) Напонець, и понятіе «самоднижущихся» атомовь овазывается однимъ взъ самыхъ фантастическихъ созданій человіческаго воображенія. «Предположеніе сили движенія, какъ присущаго (имманентивго) свойства атомовъ, которое производять носредствомъ, ихъ разноображные соединены, различныя явленія — это предположеніе переждаеть новыя противорйчія въ атомистической теоріи. Не говоря уже о томъ, что «сила», какъ и «матерія» вообще, есть отвлеченное понятіе или предположеніе, что о силь, отдільно отъ явденій, опыть ничего не знасть и не можеть знагь, —им должни предположеть одно изъ двухъ: или сила обнаруживается въ движения атомовъ, какъ начто накодищееся вив ихъ, или сила неотделима отъ атомовъ, вакъ присущее виъ свойство. Въ первомъ, случав атоми не могутъ быть творческими основами явленій, а служать только обнаружениемь вив ихъ шанодищейся, какой-то другой творческой силы. Второе же предположение противорачить самому (матеріалистическому) понятію объ атемъ, какъ вещественномъ такъ, которое, по самой природъ своей, неділятельно, инерхно, и само по себь не обладеть инкакою самодіятельвою свлою. Такимъ образомъ атоми, какъ тела чеподвижныя мертвыя, не могутъ приводить себя въ движение и служить началами явлений міра. Всявое движение есть «действіе, причина котораго не саларчается въ самомъ веществе, какъ воществе, а, не накодясь въ матерін, опа-эта причина - доджна быть началомъ, отличными от в матерін, силою-сисметеріальною». В. Д. Кудравцеви, «Матеріавист. атомизмъ», въ Прибав. въ Твор. св. Отщеовъ, 1880 г. ч. XXVI.

догическо-телеологическая сторона предмета, нежели отвлеченнотеоретическая. 2) Сочиненіе св. Діонисія мы знаемъ только въ небольшихъ отрывкахъ у Евсевія. Возможно, что въ княгь Діонисія разсматривалась атомистическая теорія и съ отвлеченно-метаонзической или онтологической стороны. Такъ фожно думать на томъ основани, что въ двухъ мъстахъ св. Діонисій, хотя и кратво, высказываеть свое суждение и объ этой сторонв агомистической теорін. Такъ, когда онъ называеть атомистовъ "ої том отомич τομείς και των άμερων μεριςταί", το, πο словамъ Роха, "ясно показываеть твиъ, что атомисты рашаются угверждать то, что на въ какомъ случев не можетъ быть истиннымъ свмо по себв и что говорить противь опытимихь наблюденій, непозволяющихь допустить существованіе атомовъ" 34). Равнымъ образомъ, когда Діониciñ πишеть объ атомистахъ, что они "δράτωσαν τὰς αθεάτους καὶ τάς άνοήτους νοείτωσαν", το οπь, προκοπαθοτь πьмецкій ученый, "двиветь это съ твиъ наивреніемъ, чтобы показать, что атомисты допускають невозможное для мысленнаго представленія,---другими словами возражаеть атомистамъ то, что и въ древнее и въ новое время возражалось имъ, именно: атомъ есть эмпирически недоказанное бытіе и нічто невозможное для намего умопредставленія 40).

Впрочемь, то или другое заставило св. Діонноїя опустить отвисченно-онтологическую сторону предмета, это, во всякомъ случав, ни мало не отнимаеть у сочиненія "пері фоссос" того значенія, какое иміло и доселі виветь оно въ христіанской полемикі противь матеріалистическаго атомизма. Это сочиненіе вполів уновлеть намъ ту противоложность, какая сущеотвуєть между христіанскимъ и матеріалистическимъ міровоззрініемъ. Тамъ візчная матерія нат неділицыхъ атомовъ, здісь—візчный Вогъ; тамъ самодвиженіе атомовъ въ пустомъ пространстві, здісь твореніе по свободной волів Премудраго Творца; тамъ случай и необходимость, здісь всюду ціль и смысль; тамъ человіять оказывается случайнымъ спізиленіемъ матеріальныхъ частипь, здісь онъ сумество разумное, вышедшее изъ рукъ Творца в под:

Поведавъ резкую противоположность между атомизмомъ и хри-



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Poxi s. 49.

<sup>49) 1</sup>bid.

стіанствомъ, св. Діонисій въ то же время не оставляєть своего читателя въ негоумении и нерашительности) относительно того, навому же изъ этихъ двукъ, діаметрально противоположныхъ, міровозэрвий нужно отдеть предпочтение? И, помимо отвлеченнооплософских аргументацій, однимъ космологическо-телеологическоимъ путемъ, св. Дірнесій ясно почазаль всю шаткость атомистическаго зданія, постробиваго на логически-немыслемых началахъ. Онъ ясно, просто и наглядно убъщаетъ читателя, что этомистическая теорія не тольно не даеть хоть сколько-нибудь удовлетворительнаго решенія загадки происхожденія міра, но еще болье запутываеть этогь вопросъ. Есля атомы суть единственно ревльное постоянное и непрекодящее бытье; если каждый изъ втомовъ обладаетъ неизминия свойствами и силами, осли одни только атомы въчны и не тольно служать строительнымъ матеріаломъ, изъ нотораго образовался міръ, но и сами собой" своими собственными сильми создали весь міръ, если, соединяясь между собою, по известнымъ ванонамъ въ непрерывно изменчивой форме то такъ, то иначе, они дали быте всемъ родамъ міровыхъ телъ--солнцу, планетамъ и проч., пронавели органическую жизнь и, нанонець, человава: то что другое можно сназаль въ отвать на это, кромъ того, что сказаль св. Діонисій: "Θαυμαστή ує απόμων ή бинократіс"! Но Діонисій не только распрыль неприложимость акомистической гинотезы из объяснению проискождения универсуме, но и указаль также на те нелепости, нь накимъ необходимо ведеть эта гипотеза. Припомнимы, вы какому выводу приходить св. Діонисій, когда онъ, канъ бы становясь на точку арвнія атомистовъ, пытается: объяснить стрейное движение мебесныхъ свётиль изь случайного столеновения атомовъ, или когда онъ старается представить собъ возможность образованія Эликура изъ втомовъ!

Процью болье, чымъ полторы тыслии лють со времени написамія Діонисієва семиненія "пері фобсос", но оно имветь большую нажность и акаченіе и для настоящего времени. Наше времи скова обратило вниманіе на древнюю, долгое время находившуюся въ забвеніи, акомистическую гипотезу, смова ища въ ней разгадки бытія и сущности міра. Мы говоримъ о современномъ матеріализмѣ, этомъ модномъ міровозарвніи, такъ широко распространившемся благодаря громаднымъ успъхамъ эмпирическихъ наукъ. Подобно Демокриту и Эпикуру, въ наши дни изтерјалисты говорять, что "природа ненавъстны ни Начало премірное, ни дайствія оберхьестественныя; она сама есть начало и воноца всего, сама все 
сездаєть, и все снова береть къ себъ ( ). "Атомъ, говорить одинъ 
изъ самыхъ жарнихъ сторонниковъ иовайшаго матеріалистическаго 
атомивма, есть тоть Богъ, воторому всякое бытіе, нившее и высшее, обязано своимъ происхожденіємъ; омъ не цибеть им начала, 
ни конца своего бытія и вступаєть только въ безпонечномъ теченім временъ въ новыя соединенія, или выходить изъ нихъ, но 
всегда есть непяжимо одинъ и тоть же, одаренный одними и тъми 
же, отъ изка ему присущими; оплами и свойствани ( . ). Очевщно, 
современный матеріализмъ не далеко ушель отъ древняго атомизме. 
Демокрита и Эпикура.

Что же говорять темерь противь атомистического матеріализма? Кром'в указанія на противорічно въ догических принципахъ матеріадизма (о чемь мы товорили выше), ничего прваго въ сравненін съ тымъ, что сназвить св. Діонисій влексанирійскій въ свовить сочинении. Чтобы убъдиться въ этомъ, появоляемъ себъ привести нъсколько выдержемъ изъ сочинений современныхъ претивниковъ матеріаливив.---Главное затрудненіе, въ которому ведеть отомистическо-матеріалистическое объясненіе происхожденія міра и ого явденій, Фабри танъ выражаеть въ одному изъ своихъ "писемъ противъ матеріализма": "Такъ какъ, говоричъ опъ; всяное атомистическое ученіе должно привнавать существенно одинаковыя кочества за вевин атонами, а все существующее вы действительности только нродунтомъ атомовъ, то отнуда же такое громанное равнообразіе существующаго, начиная оть низшихъ отепеней неорганической жизни до человъческаго самосознанія? Еслибы мы на времи даже едълали уступну атомистанъ-видумами бы допустить, что аломы обладають окрытымы сознаниемы, то отчето же такое сознание только въ человъчесной личности бываеть явйствующимъ, а не въ травв, зорив, комняхъ и животнымъ? На это еще никорда не давала атомистика удовлетворительнаго отвёта. Она можеть только сказать, что это происходить отъ особаго рода сочетанія атомовъ. Но какая же причина такого сочетанія? На это до сихъ поръ нътъ

<sup>4)</sup> Boxneps, Zeitschrift für Phil Band. 24., s. 29-30.

<sup>&</sup>quot;) Zeitsch. für Phil. Bd. 24, s. 86

и нивогда не будеть удовлетворительнаго отвъта" <sup>6,2</sup>). Но не тоже ли самое говорить и св. Діонисій, когда довазываеть, что атомистическая теорія, при одинаковой субстанціональности атомовъ, не можеть объяснить безконечнаго разнообразія міровыхъ бытій, напримъръ различія по продолжительности существованія?

Послушаемъ, что говорять другой современный противникъ матеріализма. "Матеріалистическая философія, весьма мало свъдущая въ законахъ природы, удевлетворяются тъмъ, что приписываетъ случаю и нечаннымъ встръчамъ атомовъ ту гармонію и соотвътственность нонечныхъ причинъ, какія насъ перажають въ міръ. Но говорить вмъстъ съ древними эпинурейцами, что атомы, соединялсь другъ съ другомъ въ силу случайно полученного ими (направленія, произвели здъсь растенія, тамъ животныхъ, въ иномъ мъстъ рыбъ, а еще въ другомъ—людей; это въ сущности значить ничего не сказать. Несообразность подобныхъ объясненій или, правильнъе, отоутствіе всякаго объясненія, показываеть лучше всякихъ доназательствъ невозможность устранить изъ вселенной Предусимъривающую Причину" М.). Это же, накъ мы знаемъ уже доназываетъ и все сечиненіе Діонисія "о природъ".

По мивнію атомистовъ, генорикъ Гороманъ, существують безчисленныя, простыя, ввиныя, неквличим твла, которыя сами по себъ абсолютно пусты, неподвижимы, непроницаемы, но которыя, однако, отъ ввиности двигаются въ пустовъ пространствъ, влекутся другъ къ другу и снова разъединяются,—безъ всякой пъли и смысла производятъ законосообразность, гармонію и, не имъя разумности, открываютъ эту разумность. Подобный конгломератъ противоръчій и путан ины трудно найти въ накой-либо другой онлосооской системъ" <sup>45</sup>).

Савланныя нами выдержки изъ сочиненій современныхъ противниковъ матеріализма вынуждають насъ отнести твореніе св. Діонисія александрійснаго "περί φύσεως" къ разряду тёхъ патристическихъ произведеній, ноторыя вѣчно будуть жить въ человъчествъ и никогда не потеряють своего интереса и значенія.

<sup>45)</sup> Гоффианъ Der deutsche Materialismus und die Theologie въ «Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie», за 1864 г. стр. 253.



<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Фабри, «Письма противъ матеріализма», стр. 47—48.

<sup>&</sup>quot;) Поля Жане, «Современный матеріализмъ въ Германів», стр. 94—95.

Въ виду того, что разсмотръннаго нами полемическаго сочиненія "περі φύσεως" нѣтъ на русскомъ языкъ, мы считаемъ не излишнемъ въ качествъ примежни помъстить переводъ этого прекраснаго произведенія древне-христіанской литературы и дать о мемъ краткія исагогическія свъдънія.

Когда и по какому поводу написать св. Діонисій Александрійот точкостію опредвпить едва ли возможно. Съ въроятностію, прочень, можно предполагать, что оно было написано не въ періодь еписасной діятельности <sup>47</sup>) Діонисія, такъ-какъ въ это время александрійская перковь была раздираема многими еретическими и раскольническими смутами <sup>46</sup>), на устраненіе которыхъ св. Діонисій посвящаль все время своей епископской діятельности. Поэтому время написанія сочинскій "жері фожеце" нужно относить къ періоду начежизаторской діятельности Діонисія, т. е. къ 232—247 годамъ.

Столь же трудно рашить: что послужию поводомъ на написанію сочивенія? Можеть быть св. Діонисій въ этомъ случай сийдоваль примару спосто учителя Оригена 4°), т. е. ималь въ виду того же самого Цельса, противъ котораго Оригенъ написаль свое знаменитое "сочиненіе противъ Цельса", и воторый, судя по уназаніямъ Оригена, быль въроятно эпикуреецъ 5°). Но върнве, нажется, думать, что нолемическое сочиненіе "пєрі фібєщь" было вызвано широкимъ распространеніемъ эпикуреизма во время Діонисія и преобладающить господствомъ этого направленія, какъ въ жизни, такъ и въ тогдашней наукъ 5°1). Шировое распространеніе эпикуреизма безъ сомивнія было обязано не столько его научно-философскимъ принцинамъ, сколько тамъ практическимъ интересамъ, которые составляли главную задачу эпикуреизма и которые онъ всюду пресладовалъ. Мы говоримъ о той чисто-практической цёли, которую по возэрёнію Эпи-

<sup>&</sup>quot;) Обстоятельную біографію св. Діонисія Александрійскаго можно читать у Форстера «Dionysius der Grosse von Alexandrin» въ Zeitschr. für die historische Theologie за 1871 г. ss. 43-79.

<sup>47)</sup> Енискономъ Діонисій сділался послі Иракла въ 247 или 284 г.

<sup>45)</sup> Расколъ Новата, ересь Саведлія.

<sup>49) «</sup>Достойнымъ ученикомъ» котораго Діонисія называеть бл. Іеронимъ Catalogus script. cap. 64.

<sup>50)</sup> Cp. Roch. s. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) O vemb cm. Zeller, Band. III, s. 397-398.

нура, должна преследовать онлосооія, по желаніи Эпикура оснободить людей отъ страданій и несчастій и доставить имъ полное спокойствіе и ечастіе. Распространенію эшикурейской оплосовін въ то время способствоваль также и характерь и методь тогдащией науки. Какъ извъстно, Эпикуръ, стараясь все объяслить ивъ чистр естественных основаній и рышительно отрипан все сверкъестественное, особенное значение придаваль наукамъ естественнымъ. Эти науки, казалось Эпикуру, дають возможность объяснить ходь. міровой жизни однимь чисто естественнымь путемь, а не редигіозпотелеологическимъ 32). Но любовь нъ естественнымъ наукамъ, особенно нъ астрономіи и медициив, любовь нъ такъ-навываемому индуктивному методу, который основывается "на предположеніи запонности и необходимости хода міровой живни <sup>5,3</sup>), составляли главную, отличительную черту мауки и образованности третьяго въка 54). Отсюда понятно, что принципы эпикурейско-еломистической оплософін находили себ'в большое сочувствіе въ кругу тогдащнихъ естествоиспытателей, астрономовъ и врачей 65). Несоиначно также и то. что это мірововаржніе было въ значительной итри распространенои въ средъ тогдалиней александрійской христіанской молодежи. Въ виду отого, Діонисій Аленсандрійскій, какъ катехеть христіанской щиолы, въроятно и почеть нужнымъ разоблачить несостоятельность и нельпость этомистического міровозарвнія эпикурейцевы, весьма цълесообразно оставивъ безъ вниманія прямыя возраженія эпикурейцевъ противъ христанства и его Основателя после того, какъ-Клименть и Оригень со всею основажельностію опроверган эти возраженія.

Свое сочиненіе Діонисій посвящаєть юноші "Тимосею" 56) о ноторомь Діонисій говорить въ письмі въ спископу Герману при описаніи своего удаленія изъ Александріи во время гонопія Декія. "Я, пишеть указанному спископу св. Діонисій, выбхаль вмістіє съ дітьми (παίδες) и со многими изъ братій... Я и всі бывшіе со мною были взяты воинами и отведены въ Тапорись, а Тимосея,



<sup>52)</sup> Ланге, «Истор. Матер.» перев, Страх. стр. 97.

<sup>53)</sup> Ibid. cr. 101.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Какъ извъстно, и современный нашъ матеріализмъ обязанъ своему вирокому развитію наукамъ естественнымъ.

<sup>66)</sup> Первов. Истор. Евсевія, вн. VII, гл. 26.

въ то время по усмотрънію Божію съ нами не случилось 57)... Кто были тѣ παῖδες, о которыхъ говорить Діонисій и въ частности, юноща Тимовей, которому написаль Діонисій свое сочиненіе "περὶ фύσεως —это съ точностію неизвѣстно. Рохъ усиленно старается доказать, что это быль сынъ св. Діонисія, рожденный еще до обращенія Діонисія въ христіанство 58). Другіе думають, что это быль юноща, находившійся въ услуженіи у св. Діонисія 51). Но вѣрнѣе думать вмѣстѣ съ Диттрихомъ 60), что Тимовей быль любимый ученикъ Діонисія, вышедшій изъ александрійскаго огласительнаго училища и жившій, вѣроятно, въ домѣ св. Діонисія 61).

Сочиненіе Діонисія "πєρі фо́σєως", какъ и вев другія творенія этого учителя Церкви, не дошло до насъ въ своемъ полномъ объемъ, въ какомъ оно вышло изъ-подъ пера самого автора. Въ томъ видь, въ какомъ это сочиненіе лежить передъ нами въ настоящія минуты, оно представляеть собою небольшой фрагменть, помъщенный въ сочиненіи извъстнаго церковнаго историка Евсевія "Ргаерагатіо evangelica" 62). Дълая перечень сочиненій св. Діонисія Александрійскаго, Евсевій говорить: "есть у насъ много и другихъ обширныхъ его сочиненій, изложенныхъ въ видъ писемъ "о природъ", назначенное для отрока Тимовея" 63). "Я, пишетъ Евсевій въ другомъ своемъ сочиненіи, предложу не много изъ книгъ Діонисія "о природъ", направленныхъ противъ Эпикура" 64). Помъщая затъмъ указанное сочиненіе Діонисія въ своемъ ргаерагатіо evangelica, Евсевій нъсколько разъ даетъ замътить, что онъ приводитъ не все сочиненіе, а заимствуетъ изъ него только нъкоторыя вы-

<sup>57)</sup> Ibid.

<sup>10)</sup> Рохъ, в. 24-25.

<sup>5),</sup> Forster, въ указ. нвм. жур., s. 56.

<sup>• ()</sup> Диттрихъ, в. 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Диттрихъ доказываетъ свое предположеніе многими примѣрами изъ до и нослѣ христіанской исторіи, показывающими, что отношенія между учителемъ и ученикомъ нерѣдко носили характеръ отношеній отца и сына. Такъ онъ ссылается напр. на Александра Македонскаго, который называлъ Аристотеля свочить отцомъ, на Елисея и Илію и др. Слово «подс» значитъ сынъ или дочь въ дальнѣйшемъ, а не первоначальномъ значеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Eusebii Caesar. opera, «Praeparatio evangelica», кн. XIV, гл. 23—27, стр. 321—333.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Церк. Истор. вн. VII, гл. 26.

<sup>&</sup>quot;) Praep. evang. rs. 22.

держии. Такъ напр., сказавъ, какъ опровергаетъ св. Діонисій атомистическое ученіе чрезъ указаніе на стройное движеніе небесныхъ свътниъ, Евсевій говоритъ: "сказавъ это, онъ (Діонисій) и еще другое многое разсматриваетъ, доказываетъ посредствомъ многихъ основаній, частію изъ отдъльныхъ предметовъ универсума, а частію изъ разнообразныхъ твореній въ немъ. Изъ всего этого я еще приведу нючто, чтобы окончить предлежащее сочиненіе" въ на основаніи указанныхъ данныхъ мы должны заключать, что по своему первоначальному объему сочиненіе "πєрі фо́σєшς" было довольно общирно.

Предлагаемъ русскій переводъ этого замізчательнаго творенія св. отца церкви.

I.

1. Есть ли вселенная связное и цълое единство, какъ она представляется намъ и мудръйшимъ изъ грековъ-Платону, Пивагору, стоикамъ и Гераклиту,-или она есть двойство, какъ можетъ быть ктонибудь полагаеть, -- или же она есть безпредыльное множество, какъ думають нъкоторые другіе, которые, благодаря многимъ заблужденіямъ своего ума и по разнообразію значенія названій 66), старались раздробить сущность вселенной и представить ее, какъ нъчто безконечное (ἄπειρον), не происшедшее (ἀγέννητον) и безцваьное (апроубптоу)? 2. Последніе допускають бытіе какихъ-то вечныхъ, мельчайшихъ и безчисленныхъ по множеству тълъ, называемыхъ атомами и (допускають) неограниченное по величинъ пустое пространство; они утверждають, что эти атомы, сами собой (αὐτομάτως), случайно (ώς έτυχεν), двигаясь въ пустомъ пространствъ, сталкивались между собою по причинъ неупорядоченнаго стремительнаго движенія (дій фоциту атактоу) и, всятьдствіе различія формъ, соединялись и сцвилялись между собою, -- такимъ образомъ они образовали міръ и все, что въ немъ, и даже остальные безчисленные и безпредъльные міры. 3. Такое ученіе принадлежить Эпикуру и Демокриту, которые однако не были согласны во всемъ относительно атомовъ, какъ напр. одинъ изъ нихъ допускалъ (Эпикуръ), что

<sup>66)</sup> Πολλαίς τής διανοίας παραφορίς και ποικίλαις προφοραίς δνομάτων.



<sup>44)</sup> Praep. evang. rs. 25.

всв атомы весьма мады (ἐλαχίστας πάσας) и, всявдствіе этого невидимы, другой же (Демоврить) полагаль, что по крайней мірів, нівоторые изъ атомовь очень велики. Но оба согласно утверждали, что атомы тіла неділимы и должны быть признаваемы такими по причинів ихъ несокрушимой твердости. 4. Другіе утверждають, что атомы суть тіла безъ частей, хоть сами части вселенной, изъ которыхъ по причинів ихъ неділимости, образовалась все и на которыя снова все распадается. Этимъ именемъ "неділимыхъ тіль" (ἀμερή) назваль ихъ Діодоръ 62); другое имя, говорять, даль имъ Гераклить, который назваль ихъ молекулами (ὕγκοι); отъ Гераклить это имя приняль по наслідству также и врачь Асклепій 68). Изложивши это ученіе, говорить Евсевій, онъ опровергаеть его многими доводами, а именю такимъ образомъ:

## II.

1. Какъ мы должны будемъ назвать ихъ, если они говорятъ, что случайно (тохпра) произошли мудрыя и потому прекрасныя творенія, изъ которыхъ каждое само по себъ (отдъльно), и всъ вивств казались прекрасными Тому, Кто сотвориль ихъ, ибо сказано: "и видъ Богъ вся, едика сотвори: и се добра зъло (Быт. I, 31). 2. Въдь не одинъ разъ, посредствомъ незначительныхъ, обывновенныхъ и встръчающихся у нихъ подъ ногами, примъровъ (παραδειγμάτων), они могли бы научиться, что никакая полезная и нужная для употребленія вещь (χρειώδες καὶ πρὸς ἀφέλειαν ἔργον), хотя бы она казалась очень незначительною, не являлась безъ помощи искусства (άναπιτηδεύτως) и безразсудно (случайно-συμβάтікως), но рукою человъка создавалась для опредъленной цъли. Когда же она становится ненужною (ахопотом) и безполезною (амиφελές), το разрушается и, какъ попало (ώς αν τύχη), пропадаеть, такъ какъ мудрая заботливость, которая прежде эту вещь сохраняла, болъе ен уже не поддерживаеть. 3. Такъ, когда твуть платье, то нити не соединяются безъ ткача и сами собой не вилетаются въ основу. Но если платье изнашивается (κατατρεβείη), то оно вет-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Діодоръ принадлежаль къ ученикамъ Евклида Мегарійскаго. См. Zell., В. I, s. 529.

<sup>69)</sup> Асклепій, жившій въ Рим'я во времена Помися, Zell. В. III, г. 352.

шаеть и превращается въ безпорядочныя дохмотья. Далве, --- когда строится домъ или городъ, то намни не ложатся сами въ основаніе и не летять вверхъ, но архитекторъ (токооонос) кладеть ихъ каждый камень на свое мъсто; если же они (домъ или городъ) разрушаются, то каждый камень падаеть канъ придется 41). 4. Когда. двиве, строится корабиь, то кизь (τροπίς), не ложится самъ въ основаніе, мачта не направляется сама въ середину и наждая изъ балокъ не занимаетъ свое мъсто. Точно тоже нужно сказать и о постройкъ повозки: бревна не ищуть сами мъста и сами не находять его, а въ обоихъ случаяхъ плотникъ размъщаетъ ихъ. Если же корабль разбивается на моръ, или, если повозка ломается и разваливается, то въ первомъ случав обломви ворабля разносятъ волны, а во второмъ-они безъ всякаго порядка падають на землю. 5. Точно также и атомисты должны бы признавать, что ихъ атомы до техъ поръ безпорядочно блуждають, пока кемъ-либо не будуть управляемы, пока чья-либо рука не будеть двиствовать и направдять ихъ къ пользъ 70). Но они видять невидимое и мыслять своимъ разумомъ немыслимое, однако, не такъ, какъ тотъ, который получивъ откровеніе отъ Бога, испов'ядуеть: "несодыланное твое видесть очи мои" (Пс. 138, 16). 6. Если же они утверждають, что та ткань, которую они сами изобратають, какъ роскошную, образовалась сама собой изъ атомовъ неразумно (άσόφως) и безсмысденно (ἀναισθήτως), то кто можеть признать ихъ справедливыми, слыша о неупорядоченныхъ атомахъ, которыхъ по мудрости превосходить даже паукъ, ибо онъ приготовляеть себв паутину изъ самого себя? 7. Или этотъ великій домъ, состоящій изъ неба и земли и, по причинъ величія и полноты проявляющейся въ немъмудрости, названный космосомъ, -- мы должны признать приведеннымъ въ порядокъ безпорядкомъ неупорядоченныхъ атомовъ и. такимъ образомъ, должны признать, что безпорядокъ есть причина порядка? 8. Какъ могуть быть произведены хорошо опредвленныя движенія и пути посредствомъ неупорядоченнаго движенія? Какъ могуть согласоваться стройные ряды небесных тыль посредствомъ нестройныхъ и немузыкальныхъ инструментовъ? 9. Какимъ обра-

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) 'Αρμόζοι λέτειν αὐτοῖς καὶ τὰς ἀτόμους, ἄρτὰς μενούσας, καὶ ἀχειροποιήτους καὶ ἀχρήςους, είκη φέρεσθαι.



<sup>69)</sup> Καταρριφθείσης δε ως αν παρείκη, κατενεχθείς εκαςος άιεοφάλη.

зомъ, если атомы имъють одну и ту же природу и различаются между собою только величиною и фигурою, --происходить то, что ызъ нихъ создались, какъ хотятъ утверждать то, существа (офиста) божественныя  $(\theta \epsilon \hat{\imath} \alpha)$ , чистыя  $(\hat{\alpha} \kappa \hat{\eta} \rho \alpha \tau \alpha)$  и вѣчныя  $(\alpha \hat{\imath} \hat{\omega} \nu \imath \alpha)$  или, по прайней мъръ, такъ-называемыя существа долговъчныя (й накрайшуй те κατά τὸν οὕτως ὀνομάσαντα), видимое и невидимое (φαινόμενα καὶ άφανή), -- видимое: солнце, луна, звъзды, земля и вода, -- невидимое: боги, демоны и души (что таковыя существують, они (атомисты) не смъють отрицать, хотя бы и желали того)? 10. Какъ происходить то, что животныя и растенія пользуются весьма продолжительною жизнію? Изъ животныхъ, --- напримъръ между птицами, пользуются продолжительною жизнію, какъ говорять, орлы, вороны и фениксы; между земными-олени, слоны и драконы, между водными животными-киты; далве между деревьями,-напр. пальмы, дубы, персики? Изъ деревьевъ одни всегда зелены, кто-то насчиталъ четырнадцать видовъ, другія цвітуть временно и потомъ теряють свои листья. Отчего происходить, наконець, что большинство существъ, родившись и вырости, скоро умираеть, -- къ каковымъ принадлежитъ и человъть, о которомъ говорить свящ. писаніе: "смертенъ рожденный отъ жены, коротка его жизнь" (Іов. 14, 1). 11. Но все это, отвътять атомисты, происходить отъ различнаго сочетанія атомовъ (άλλὰ τοὺς συνδέσμους, φήσουσι, τῶν ἀτόμων διαλλάττοντας), чτο κ служить причиною различія вещей по продолжительности ихъ существованія (αἰτίους γένεσθαι τῆς περὶ τὴν διαμονὴν διαφορᾶς). Одни твла образовались прочно, ихъ атомы соединились тесно и они всегда противодъйствують разрушенію, --- другія, напротивъ, образовались изъ неустойчивыхъ сочетаній атомовъ, такъ что рано или поздно разрушаются, однимъ словомъ-одни предметы составлены чизь однихъ атомовъ и такъ, другіе изъ другихъ и иначе.

12. Кто же распорядитель (ὁ φιλοκρινῶν), сводящій атомы (вивств) и разъединяющій ихъ? Кто одни атомы соединяєть для образовасція солнца, другіе и инымъ способомъ для образованія луны, пные атомы соединяєть для образованія каждой звъзды? Солнечные атомы, соединенные извъстнымъ способомъ и въ извъстномъ количествъ, не годились бы для образованія луны, а атомы луны — для образованія солнца. Арктуръ, хотя и блестящъ, но однако не можеть похвалиться тъмъ, что онъ овладълъ атомами утренней зари, или плеяды—что они имъють атомы Аріона. Прекрасно различиль ихъ

ап. Павелъ, сказавъ: "ина слава солнцу, ина слава лугъ и ина слава звъздамъ: звъзда бо отъ звъзды разиствуетъ во славъ" (1 Кор. XIV, 41). 13. Если соединеніе атомовъ, какъ неодушевленныхъ сущностей, произошло безсознательно (случайно), то они нуждались въ свъдущемъ распорядителъ; если же соединение ихъ, какъ неразумныхъ, происходило безъ свободнаго выбора, какъ бы по необходимости (инстинкту), то во глевъ ихъ долженъ былъ стоять мудрый предводитель; наконецъ, если атомы сошлись вмъстъ и изчали дъйствовать свободно, то какой-либо удивительный художникъ долженъ быль распорядиться ихъ упорядочениемъ и указать имъ мъста. Такъ, полководецъ не предоставляетъ войскамъ идти, какъ придется, но конницу ставить на одно место, тяжеловооруженныхъ на свое, - метателей копій самихъ по себъ, - стрълковъ и метателей пращей, гдв они надобны, легковооруженныхъ на своемъ мъстъ, чтобы одинаково вооруженные помогали другъ другу. 14. Но если думають, что я въ этомъ сравненіи смішиваю великіе предметы съ малыми, то я обращусь теперь къ самымъ малымъ предметамъ.

15. Послв этого онъ пишетъ следующее (слова Евсевія).

## III.

Если атомамъ не было ни указанія, ни опредвленія, со стороны распорядителя, но они вслідствіе безпорядочнаго движенія сами собой размівстились, подобные къ подобнымъ, безъ воли божества, какъ говорить поэть <sup>71</sup>), а въ силу того, что узнавали родственныхъ себі: то по истині удивительно то самоустроеніе (δημοκρατία) атомовъ. Друзья привітствують другь друга, обнимаются и співшать устремиться въ общій домъ. Одни сами собой собираются въ солнце, великое світило, чтобы образовать день, другіе преобразуются въ миріады пламеніющихъ звіздъ, чтобы увінчать все небо, иные соединяются для образованія эвира, чтобы онъ служиль путемъ для звіздъ и такимъ образомъ союзы атомовъ выбирають себів жилища и ділять между собою небо.

16. Потомъ онъ говорить (слова Евсевія).



<sup>&</sup>quot;) Гомера, Одис. XVII, 218.

## IV.

Но эти непредусмотрительные люди не видять впдимаго — какъ много недостветь имъ для того, чтобы видеть невидимое, ибо они, кажется, не обращають вниманія ни на восхожденія, ни на захожденія какъ прочихъ свътиль, такъ и на движеніе солица: не замвчають также, что все это дано людямъ для пользованія своими дълами, именно: день данъ для работы, а ночь, облегающая землю, для покоя, ибо сказано: "изыдеть человъкъ на дъло свое и на дъланіе свое до вечера" (Пс. 103, 23). 17. Они не обращають вниманія также и на другой родъ движенія солица, вследствіе котораго опредъляются времена года, благопріятная погода и правильныя обращенія; по ихъ мивнію, все это естественно производится атомами, изъ которыхъ состоить все. Но хотя эти несчастные люди и не желають этого, однако, какъ върять праведные, "все это сотвориль великій Богь и по его слову положены эти пути" 72). Вы думаете, слепцы, что атомы приносять вамъ снегь и дождь, чтобы затемъ для васъ и для всехъ живущихъ существъ земля приносила средства пропитанія? Вы думаете, что атомы приносять вамъ лъто, чтобы вы наслаждались плодами съ деревьевъ? но почему же вы не преклоняетесь предъ атомами и не приносите имъ жертвъ какъ владыкамъ? Неблагодарные! изъ многихъ даровъ, подучаемыхъ отъ нихъ, вы не посвящаете имъ даже немногихъ начатковъ.

19. Вскоръ затъмъ говорить (слово Евсевія).

## ٧.

Многочисленныя и разнообразныя группы звъздъ, образовавшіяся изъ многоблуждающихъ и постоянно расходящихся атомовъ, раздълили между собою пространства по договору, какъ если бы они завладъли колоніей или большимъ домомъ, при отсутствіи основателя или хозянна дома и, мирно условившись, охраняютъ границы сосъдей отъ вторженія и не позволяютъ переходить эти гра-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) IIc. 103, 53.

ницы, которыя они получили въ началь, какъ будто бы они управлялись законами царственныхъ атомовъ (шотєр ύπὸ τῶν βασιλίδων ἄτόμων νομοθετούμενοι)! 20. Но на самомъ дѣлѣ такіе атомы не начальствуютъ, ибо какъ они могутъ начальствовать несуществуя? Пусть они (атомисты) послушаютъ божественныхъ словесъ: "судомъ Господнимъ дѣла его изъ начала и отъ сотворенія его раздѣли части ихъ: украси во вѣкъ дѣла своя, и начала ихъ въ роды ихъ "з).

21. И немного спустя говорить (слова Евсевія).

#### VI.

Или какое войско настолько благоустроено, чтобы, никъмъ не управляемое, проходило бы по равнинв въ такомъ порядкъ, въ какомъ движутся небесныя свътила, чтобы ни одинъ изъ воиновъ не забъгалъ впередъ, не уклонялся съ пути въ сторону и не отставаль? Какъ въчно идетъ несокрушимое и неодолимое войско звъздъ, не разрываясь и сохраняя неизмъримыя отношенія, равнымъ шагомъ, щить противъ щита! 22. При склоненіи и захожденій пути ихъ становятся невидимыми, но тв, которые постоянно наблюдають ихъ, которые хорошо знакомы съ этими явленіями. знають гдв каждая поднимается. Тв, которые двлять недвлимое, разлагають на части то, что не имъеть частей, соединяють несоединимое и обнимаютъ своимъ умомъ безпредвльное 74), въ состояніи ли сказать намъ, отчего происходить общій планъ движенія зв'яздъ. такъ какъ ни одна группа атомовъ не движется безъ плана, какъ камень брошенный изъ пращи, но каждая движется въ своемъ кругу законосообразно и въ равномъ разстояніи съ другими? Какъ происходить то, что неимъющіе порядка, неодаренные разумомъ п незнающіе другь друга, всв атомы движутся сообща другь съ другомъ? Пророкъ справедливо причисляеть къ невозможнымъ вещамъ, чтобы два незнакомца шли согласно между собою: "еда пойдутъ,

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) «Εἰπάτωσαν οὖν ἡμῖν οἱ τῶν ἀτόμων τομεῖς, καὶ τῶν ἀμερῶν μερισταὶ, καὶ τῶν ἀσυνθέτων συναγογεῖς, καὶ τὰ ἄπειρα περινουντες, πόθεν ἡ κυκλοφορικὴ τῶν οὐρανίων συνοδία καὶ ποριοδία».



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Премуд. І. сми. Сир. XVI, 26.

говорить онъ, два вкупѣ всяко, аще не познають себѣ <sup>25</sup>)? 23. Сказавъ это, пишеть Евсевій, онъ и еще другое многое разсматриваеть, доказываеть еще посредствомъ многихъ основаній частію изъ отдѣльныхъ элементовъ универсума, частію изъ разнообразныхъ твореній въ немъ, а частію также изъ природы человѣва. Изъ всего этого сказаннаго я еще приведу нѣчто, дабы окончить настоящее сочиненіе.

## VII.

1) Ни самихъ себя, ни свойствъ своей природы, они не видятъ, такъ какъ, еслибы каждый изъ сторонниковъ сего безбожнаго ученія подумаль бы о себъ самомь и спросиль бы себя: кто и откуда онъ, то, придя въ сознаніе и разумъ, сказаль бы не атомамъ, а своему Отцу и Создателю: "руцъ Твои сотвористъ мя и создастъ мя" (Пс. 118, 73) и какъ Іовъ исповъдываль бы чудесный образъ своего созданія: "не яко млеко измелзиль мя еси, усыриль же еси мя равно сыру; кожею же и плотію мя облеклъ еси, костьми же и жилами сшилъ мя еси; животъ же и милость положилъ еси у мене: посъщение же твое сохрани мой духъ" (Іов. 10, 10 — 12). 2) Сколько и что (какого рода ποταπάς) за атомы излилъ отецъ Эпикура, когда онъ зачиналъ (άπισπέρμαινεν) Эпикура? И какъ они вошли въ лоно матери его, связались, соединились, приняли форму, пришли въ движение и выросли? И какимъ образомъ малая капля образовала многіе атомы Эпикура, какъ одни изъ нихъ сдълались плотію и кожею, другіе стали костьми, какъ связались еще и другія, чтобы образовать нервы? 3) Какъ образовали они (атомы) всъ другіе члены, различные внутренніе органы, органы чувствъ, словомъ все внутреннее и внишнее, чрезъ что тило становится живымъ организмомъ, въ которомъ нътъ ничего излишняго и безподезнаго, ничего даже, повидимому, самаго ничтожнаго, наприм. волосъ и ногтей? 4) Все служить или для пользы или для прасоты, поелику при созданіи имълась въ виду не только полезность, но и врасота. Волосы служать охраною и защитою головы, а бородаукрашеніемъ философа. Такъ Провиденіе устроило природу чело-

<sup>75)</sup> Amoc. 3, 3.

въческаго тъла изъ всъхъ необходимыхъ частей, оно дало всъмъ членамъ нужную связь и опредълнае ихъ отношение къ целому. 5) И неученые знають по опыту, какое значеніе имвють главные члены: голова господствуеть, --- какъ для полководца въ крвпости, такъ для мозга служать охраною органы чувствъ--глава смотрятъ впередъ, слухъ воспринимаетъ звуки, вкусъ опъниваетъ принимаемое, обоняніе высліживаеть и выв'ядываеть, осязаніе подчиняеть себъ все низшее. 6) (Теперь мы хотимъ представить только вообще главивний изъ произведеній Премудраго, но скоро, если угодно будеть Богу, точные это изслыдуемь, когда обратимся противъ того, который, повидимому, былъ болъе ученъ). 7) Руки употребляются для работы, весьма искусно употребляются они для совершенія всякаго діла, ими создаются всевозможныя вещи и весьма мудрыя произведенія искусства; плечи служать для ношенія тяжестей, пальцы-для хватанія, локти обладають гибкостію, чтобы можно было приближать и отдалять отъ себя предметы. мощи послушныхъ ногъ, мы проходимъ сущу, переплываемъ море и совершаемъ всякія путешествія. Желудокъ есть складочное мъсто для кушаній, изъ коихъ онъ всемь членамь уделяєть сколько нужно и извергаетъ вонъ излишнее. И всъ другіе члены, сколь много ихъ ни есть, служать для сохраненія человъческой храмины. Употребленіе этихъ членовъ у образованныхъ и необразованныхъ одннаково; они только не имфють объ этомъ равнаго знанія: одинъ приписываеть мудрое устройство своихъ членовъ Божеству, которое представляеть Премудрымъ и совершеннымъ, такъ какъ убъдился, что онъ-произведение высшаго Божественнаго Провидения, другой, напротивъ, приписываетъ происхождение достойнаго удивленія творенія—случайной встрічь атомовъ. Врачи, которые точные изследовали это и особенно заботливо изучали внутреннія части, приписывали природъ человъка Божественную сущность. Мы хотвли бы впоследствін разсмотреть это воззреніе, хотя бы то и кратко. Вообще говоря: кто же образоваль такое устройство, высокое п прямое, гармоническое и хорошо приспособленное для чувствованій и движеній? Неразумные атомы, скажуть атомисты. Но атомы сами собою, чрезъ свое соединеніе, не могуть ни выльпить глинянаго изображенія, ни создать каменной статуи, ни темъ боле, вылъпить золотаго или серебрянаго идола. Искусство и ловкость, посредствомъ которыхъ создаются эти изображенія, найдены людьми. Какъ же могли сами собой возникнуть истинные первообразы, когда только отображенія и сколки съ нихъ не могуть явиться безъ участія мудрости? Откуда философъ получиль свой умъ, душу и разсудокъ? Неужели онъ получиль это отъ неодушевленныхъ, не пмъющихъ ума и разсудка, атомовъ? Неужели отъ нихъ у него познанія и ученость? Это похоже на то, какъ по мифу Гезіода<sup>78</sup>), Пандора отъ боговъ, такъ человъкъ получиль свою мудрость отъ атомовъ? Эллины уже должны говорить, что они научены всякой поззіи, музыкъ, астрономіи, геометріи и прочимъ наукамъ не отъ боговъ, но отъ атомовъ, которые суть совершенныя и мудрыя музы, такъ какъ родъ боговъ, возникшій изъ атомовъ, изгнанъ Эпикуромъ изъ безпредъльныхъ міровъ и переселенъ въ неупорядоченную пустоту.

## VIII.

Творить, управлять, благодътельствовать, заботиться и проч. можеть быть труднымъ только для не искусныхъ и глупыхъ, для слабыхъ и лънивыхъ, — къ нимъ причисляеть себя и Эпикуръ, если онъ такъ думаеть о богахъ. Но для прилежныхъ и способныхъ, для мудрыхъ и разумныхъ, каковыми должны быть философы, и тъмъ болъе, конечно, для боговъ, это не только не непріятно и не трудно, но, напротивъ, очень пріятно и желательно. Для нихъ и медлительность въ совершеніи добра — позоръ, какъ объ этомъ говорить поэтъ 77):

«Ничего не откладывай до завтра»:

и затъмъ прибавляетъ угрозу:

«Отвладываніе діла служить позоромь для человіва».

Еще сильнее насъ наставляеть пророкъ, возвещая, что добродетельныя дела, поистине, достойны божества и что проклять тотъ, кто мало ценить ихъ (Iер. 58, 10). 3) Правда, для не опытныхъ и начинающихъ въ какомъ либо искусстве, по причине новизны, непривычности, работа является трудною. Но опытные мастера и особенно художники, исполняють предпринимаемое съ легкостію и



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) См. Boot. Rel. sacrae, т. 1V, 398.

<sup>11)</sup> Гезіодъ, Труды и дни, 407.

удовольствіемъ, такъ какъ они совершають и оканчивають свою работу для доставленія благь людямъ. Самъ Демокритъ сказаль, что онъ лучше желаетъ найти научные принципы, чвиъ обладать персидскимъ царствомъ. И этого желалъ тотъ, кто не имъя принциновъ, стремился за ними, выходя изъ неправильнаго предположенія; тоть, который не зналь начала и общей зависимости природы сущаго, но считаль высочайшею мудростію размышленіе о неразумныхъ и нелепыхъ вещахъ; тотъ, который представилъ случай господиномъ и владыною всего, даже Божественныхъ вещей,возвъстившій, что все происходить по воль случая и при всемъ томъ удалиль случай изъ жизни людей, повазавъ, что тв, кои почитають случай, неразумны. Въ началь своихъ "наставленій", по крайней мъръ, онъ говоритъ: "люди создали себъ образъ случая, какъ выражение ихъ собственной глупости, потому что разумъ и природа опровергають случай, - а они утверждають, что именно тоть всюду господствуеть, который есть величайшій врагь разума, они удаляють совсвиъ размышленіе, а на місто его ставять случай, ибо они не цънять пріятнаго размышленія, но случай, какъ управляющій большинствомъ размышленій (76). 6) Итакъ тв, кои умвють двлать полезныя вещи для жизни, наслаждаются теми благами, которыя они доставляють ближнимъ и наслаждаются хвалой и славой за свои труды: иные, питая ихъ, иные, управляя ими, иные, лъча ихъ, иные, служа государству. Но философы особенно счастливы, ибо они предпринимають воспитаніе людей. Или Эпикуръ и Демокритъ хотять сказать, что они недобровольно осуждены на занятіе философіей? Они не могуть, однако, представить никакого высшаго удовольствія. Но боговъ, о которыхъ поютъ ихъ поэты 71), что они податели всякихъ благь, эти философы такъ презрительно ценять, что они, по ихъ словамъ, не доставляютъ никакихъ благъ и не владъютъ никакими благами. И какимъ обра-

<sup>19)</sup> Γομ. Ομις. VIII, 325: «ἔσταν δ' έν προθύροισι, Θεοι δωτήρες έάων».



<sup>&</sup>quot; «Τῶν γοῦν ὑποθηκῶν ἀρχόμενος λέγει» "Ανθρωποι τύχης εἴδωλον ἐπλάσαντο, πρόφασιν ἰῦίης ἀνοίης, φύσει γὰρ γνώμη τύχη μάχεται καὶ τὴν ἐχ θίστην τῆ φρονήσει, ταὐτην αὐτὴν ἔφασαν κρατεῖν μᾶλλον δὲ καὶ ταὐτην ἄρδην ἀναιροῦντες, καὶ ἀπανίζοντες, ἐκείνην ἀντικαθιστάσιν αὐτης.—οὐ γὰρ εὐτυχῆ τὴν φρονησιν, άλλ' ἐμφρονεστάτην ὑμνοῦσι τὴν τύχην». Упомянутое здѣсь сочиненіе Демокрита не дошло до насъ, см. Roch., 39 s. 1 anm.; срав. Routh, Rel. sacr. IV, стр. 380.

зомъ они докажутъ, что боги существуютъ, когда они не видятъ ихъ въ настоящее время творящими, какъ тъ, которые, исполненные удивленія предъ солнцемъ, лувою и звіздами, вітрять, что боги "веоі" названы такъ отъ "веєї (бъжать), — когда они имъ не приписывають никакого труда и никакой работы, чтобы ихъ можно было отъ " $\theta \epsilon$ іναι" (т.-е. творить) считать богами (поелику богъ-Өсос-есть поистивь творемъ и хранитель всего), - когда, наконецъ, они не приписывають имъ никакого водительства, суда п милости по отношенію къ людямъ, чтобы мы питали къ нимъ стражъ, благоговъніе и покланялись имъ? 9) Или Эпикуръ осмотръвъ весь міръ п переступивъ чрезъ небесную преграду и сокровенную, ему одному извъстную, дверь, увидълъ боговъ въ пустомъ пространствъ и прославиль ихъ великую невоздержность? Неужели, найдя тамъ вожделенное удовольствіе и ставъ ревнителемъ образа жизни, какой проводится въ пустомъ пространствъ, онъ призываеть въ участію въ этомъ блаженствъ всъхъ, которые должны (по его мивнію) уподобиться этимъ богамъ, назначая имъ помвщеніе для блаженнаго пира не небо, или Олимпъ, какъ поэты, но пустоту, -- предлагая имъ амброзію изъ атомовъ и изъ атомовъ же выставляя имъ нектаръ для питья? 10) И онъ особенно въ другихъ случаяхъ, на которые мы здёсь не указываемъ, написалъ тысячи клятвъ и божбы въ своихъ книгахъ; между прочимъ онъ постоянно клянется: "клянусь Зевсомъ!", заклинаеть своихъ читателей и слушателей "богами"! Но самъ отнюдь не боится боговъ, и не уважаеть клятвы, а когда произносить свою низкую, лживую и безполезную божбу, то какъ бы откашливается, отплевывается, искривляеть свое лице или поднимаеть руки. Ибо эти воззванія къ богамъ были у него безсмысленнымъ и безполезнымъ лицемъріемъ. 11) Но извъстно, что онъ, боясь авинянъ по смерти Сократа и не желая того, чтобы они почитали его за безбожника, какимъ онъ былъ на самомъ дълъ, распространялъ, какъ обманщикъ, пустую тень о богахъ, которые на самомъ деле для него не существовали, такъ какъ онъ не смотрълъ умными глазами на небо, чтобы воспринять выразительный голосъ свыше, о которомъ свидътельствуетъ внимательный созерцатель: "небеса повъдаютъ смаву Божію, твореніе же руку Его возв'вщаеть твердь" (Пс. 18, 1). Онъ не взиралъ также своимъ умомъ и на землю, иначе онъ научился бы, что "милости Господни исполнь земля" (Пс. 32, 5) и

"Господня земля и исполнение ея" (Пс. 23, 1). И послъ этого пишетъ: "Господъ на землю призръ (Пс. 101, 20) и исполни ю отъ благъ своихъ; душу всякаго животна повры дице ея" (Сирах. 16, 30—31). Если все это для нихъ не очень ясно, то они посмотръли бы на разнообразное множество живыхъ существъ, живущихъ на землъ, въ воздухъ и въ водъ, и они могли бы узнатъ, что печатъ Господа на создани всъхъ вещей истинна, и все по Его волъ прекрасно вызвано къ бытію.

С. Муретовъ.

1890 г., января 21-го.

# ДУША И ДУХЪ ПО УЧЕНІЮ СВ. АПОСТОЛА ПАВЛА.

Предметь следующихъ разсужденій составить ученіе св. апостола Павла о душъ и духъ или, что тоже, психологія апостола Павла. Но мы стали бы на ложный путь, еслибы вздумали искать въ писаніять апостола Павла психологію совершенно въ томъ же самомъ смысле, въ какомъ она понимается въ настоящее время. Правда, психологія ап. Павла, подобно всякой другой психологіи, въ общемъ смысле этого слова, есть ученіе о внутреннемъ, реальномъ основании психическихъ явленій, наблюдаемыхъ въ жизни человъка, или что тоже, —о духовныхъ силахъ человъка. Но громадное различіе между тою и другою состоить въ томъ, съ какой преимущественно стороны разсматриваются каждою изъ нихъ духовныя силы человъка. Всякая другая исихологія разсматриваеть духовныя силы человъка преимущественно въ условіяхъ, цъляхъ и задачахъ его настоящей временной, съ преобладающими земными интересами жизни. Для своихъ цвлей она только отчасти касается религіозно-нравственныхъ проявленій духовной природы человъка. Всякая другая психологія есть прежде всего психологія метафизическая (въ широкомъ смыслъ этого слова) и сравнительно очень мало иническая. Совершенно обратное тому мы находимъ въ психологін св. ап. Павла. Апостолъ Павель смотрить вообще на чедовъка, преимущественно какъ на существо редигіозно-нравственное; свойства человъческой природы (какъ тълесной, такъ и духовной) раскрываеть настолько, насколько это нужно для его главной пъли-дать понятіе о человъвъ, какъ о существъ религіознонравственномъ. Его психологія иническая и очень мало метафизическая. Метафизическая психологія разрабатывается ап. Павломъ лишь постольку, поскольку она служить подкладкою и основаніемъ его иоического ученія о душть и духть, --его иоической психологіи. Значить, психологія ап. Павла есть главнымъ образомъ ученіе о духовныхъ силахъ и дъятельностяхъ человъка, какъ существа религіозно-правственнаго. И съ трудомъ въ писаніяхъ ап. Павла можно отыскать лишь сравнительно немного указаній на метафизическое ученіе его о душт и духв. Поэтому мы можемъ только въ болте общихъ чертахъ представить метафизическое учение ап. Павла о душъ и дужъ, чтобы развить органически связанное съ нимъ его иоическое ученіе о душть и дужть. На планъ и исходную точку зрвнія для рвшенія поставленнаго вопроса легко наводить чтеніе самыхъ писаній апостола Павла. Зная по Божественному вдохновенію истинную природу человъческаго существа съ ея свойствами и сильми или способностями-съ одной стороны, съ другой-серьёзнымъ образомъ при сильномъ и гибкомъ природномъ умъ, достигнувъ замъчательной выработки языка, апостолъ Павелъ въ своихъ писаніяхъ могъ употреблять, и дъйствительно, употребляль въ самомъ точномъ значении слова для обозначения различныхъ сторонъ духовной природы человъка. Отсюда, - раскрывая смыслъ понятій, для обозначенія которыхъ употреблены апостоломъ эти слова, мы тъмъ самымъ раскроемъ ученіе апостола Павла о душть и духъ, иначе-представимъ его психологію.

Метафизическое ученіе ап. Павда о ціломъ составь человівческой природы въ общемъ сходно съ ветхозавітнымъ библейскимъ. Въ первомъ своемъ посланіи къ Кориноянамъ въ XV гл. апостоль, чтобы доказать возможность воскресенія человівческихъ тіль, раскрываеть, сколько то нужно для его ціли, ученіе о человівческой природів, преимущественно съ одной ея стороны — тілесной. Въ заключеніе онъ замівчаеть: такъ и написано: первый человівкъ Адамъ сталь душею живущею (фохій біба 1 Кор. XV, 45). Эти посліднія слова, очевидно, взяты изъ Быт. ІІ, 7. Значить, ап. Павель удерживаеть тоже возгрівніе на существо и составь человівческой природы, какое иміль и бытописатель. Послідній же частніве такъ училь по этому вопросу: сотвориль Богь человівка, персть (греч. χоῦς), взявши ото земли, и вдунуль ві лице его дыханіе жизни (пуой тіїς бішіс), и сталь человівко душею живущею (фохій бійба).

Бытописатель, значить, признаваль двойственный составь человъческой природы: человънъ есть фихухиоса, потому что его матеріальная субстанція (λούς ἀπὸ τῆς τῆς) одушевлена дыханіемъ живни (πνοή τής ζωής), неходящимъ отъ Бога, самого абсолютнаго Духа. Совершенно согласно и последовательно удерживаеть тоже воззрвніе и апостоль Павель. И по нему первый человькъ-из земли перстный (ёк үйс хоїкос 1 Кор. ХУ, 47), и вев моди, ванъ его потомки, носять образь перстнаго (49 ст.), ибо каковь перстный, таковы и перстные (48 ст.). И по нему, пром'в матеріального тыла, въ составъ человъческой природы входить духь (1 Кор. V, 3, 4, 5; Гал. VI, 8; Рим. VIII, 16), который живеть въ твлъ и одушеваяеть его (1 Кор. II, 11). Значить, и апостоль признаеть точно такой же двойственный составъ въ человъческой природъ, вакъ и бытописатель, что особенно ясно замъчается въ техъ случаяхъ, когда онъ говорить о "плоти" и "духв", какъ субстанціяхъ, изъ связи которыхъ составляется все существо человъка (1 Kop. VII, 34; 2 Kop. VII, 1).

Таково въ общихъ чертахъ метафивическое ученіе ап. Павла о существъ человъка. Оно важно для насъ по выводамъ изъ него; изъ него видно: а) въ основъ человъческой природы лежатъ двъ субстанціи—матеріальная и духовная (σάρξ и πνεθμα); b) духовная субстанція человъческой природы обозначаєтся у ап. Павла понятіемъ—"духъ" (πνεθμα, см. особ. 2 Кор. VII, 1) — и, слъдовательно, понятіе "τὸ πνεθμα"—"духъ"—у апостола Павла по объему должно быть общирнъе понятія— "ψυχή" — "душа", которая, очевидно, не обозначаєть у апостола самостоятельной субстанціи въ человъческомъ существъ. Это послъднее даєть намъ право первоначально остановиться подробнъе надъ раскрытіемъ ученія апостола Павла о духъ, къ которому само собою примыкало бы ученіе его о душть.

Какъ же учить апостоль о духѣ (πνεῦμα), какъ духовной субстанціи? Какія свойства принадлежать ему по апостолу?—Всякій, вто приступаеть къ чтенію писаній ап. Павла съ цѣлію отвѣтить на поставленные вопросы, съ перваго взгляда поражается тѣмъ страннымъ явленіемъ, что въ писаніяхъ апостола вовсе не содержится прямыхъ указаній и опредѣленій природныхъ свойствъ духа, какъ духовной субстанціи человѣческаго существа. На основаніи этого факта, какъ мы увидимъ впослѣдствіи, нѣкоторые нѣмецкіе ученые

даже находять возможнымь утверждать, что Павель совсемь не знаеть ο πνεύμα, какъ сотворенной человической субстанців, служащей высшимъ принципомъ духовной природы въ человъкъ. Не вадаваясь пока полемическими целями, ны скажемъ лишь, что въ писаніяхъ ап. Павда есть прямыя и ясныя указанія на то, что онъ признаеть специончески-человъческій духъ (пуєбща) въ вышеуказанномъ смыслъ (1 Кор. V, 5; 2 Кор. VII 1, Гал. V, 17; VI, 8; Фил. III, 3 и др.). Съ другой стороны, если и правда, что апостоль не даеть прямо и непосредственно опредъленій физическихъ свойствъ духа (πνεύμα), - что совершенно понятно съ точки эрвиія его по преимуществу религіозно-правственной психологіи, — то, однакожъ, несомивино и то, что въ его писаніяхъ можно найти ће нало указаній, хотя и не прямыхъ, на эти свойства. Анализируемъ ихъ точнъе, и мы найдемъ возможность опредвлить метафизическое ученіе ап. Павла о пуєбиа—пдуков, какъ дуковной субстанціи человіческаго существа.

Для нашей цъли намъ представляется наиболъе важными прежде воего указанія, встрічающіяся въ XV гл. 1 Кор. Апостоль говорить здёсь о томъ, что вемное матеріальное наше тело по воскресенім измінится и получить существенно новыя свойства, ибо, говорить онь, "свется тыо душевное" (ощи фихікор), а возстанеть "тыю духовное" (пусинстіко́у, 1 Кор. XV, 44). Это значить, что нашему чувственному матеріальному телу по воспресеніи будуть усвоены новыя духовныя свойства, которыхъ оно въ земной жизни не имъло, --- свойства, значить, принципально принадлежащія только πνεθμα, --- духовной субстанціи человіческаго существа. Теперь, если мы, согласно съ указаніями ап. Павла, скажемъ, какія же именно свойства будуть усвоены воскресшему твлу, благодаря которымъ оно станеть пусицатькой, то мы тыть самымь опредышть, какія существенныя свойства принципіально принадлежать пуєбих или духовной субстанціи человіческого существа. Свойства тіла духовнаго апостолъ опредвляеть чрезъ противоположение его твлу матеріальному. Безъ сомивнія такой пріємъ апостоль употребляеть на томъ основаніи, что признасть дъйствительную противоположность между субстанцією земнаго матеріальнаго тыла (т.-е. σάρξ) и тою субстанцією, принципіальныя свойства которой усвояются воскресшему тълу, т.-е. субстанціей духовной природы человическаго существа или πνεύμα. Таковъ первый выводъ, существенно

важный для нашей цвле, который мы вправь установить на основаніи анализируємаго м'вста: πνεύμα, нанъ духовная суботанція, по -своимъ субстанціальнымъ свойствамъ противоположна матеріальной -субстанцій человіческаго существа или обрі. Изъ этого самаро -общаго, и притомъ болъв отрицательнаго, свойства мы можемъ вывести другія частныя и уже положительныя евойства жуєбию, находя въ тоже время указанія на нихъ прежде всего и въ разбираемомъ мъсть, а затъмъ и въ другихъ мъстахъ писаній апостола Павла. Въ противоположность матеріальному тавиному (фосоτος: 1 Κορ. ΧV, 42. 50; Γαπ. VI, 8) и смертному (θνητός: 1 Κοβ. XV, 53. 54; 2 Кор. IV, 11) твлу, духу принадлежить негльню и - δεзсмертіе (άφθαρσία καὶ άθανασία: 1 Kop. XV, 42. 52-54). Значить, какъ σάρξ, какъ матеріальное, есть принципъ конечности. смерти и разрушенія, такъ, напротивъ того, пуєбща, какъ нематеріальное, духовное, есть принципъ неразрушимости, отрицающей конечность и смерть. Какъ таковой, дукъ (пуєбіна) есть принципъ и источникъ жизни (πνεύμα ζωής) и въ этомъ смысев называетоя духомъ животворящимъ (πνεύμα ζυιοποιούγ: 1 Кор. XV, 45; 2 Кор. III, 6): ояъ есть прежде всего начало, оживляющее человъческое THE (1 Kop. XV, 44, 45 1); PIM. XVI, 4; XI, 3; 1 Oecc. II, 8 2);онъ есть затьмъ принципъ и источникъ будущей живни (Рим, VIII. 6, 13; Tax. VI, 83).

<sup>1)</sup> Въ 44 ст. апостоять говорить о тала душевномъ, т.-е. о матеріальномъ тала, ставшемъ чувственно-живымъ чрезъ ψυχή, т.-е. оживленномъ душею, которая, какъ выяснимъ впосладствін, по воззранію апостояа не есть самостоятельная субстанція, а лишь форма той же духовной субстанціи — πνεύμα, почему, естественно, понятіе ея сливается съ понятіемъ πνεύμα.

Въ 45 ст. апостоль, со словь бытописателя, замъчаеть: «первый человъв Адамъ сталь душею живущею», очевидно, молчаливо признавая и предполагая полный быблейскій разсказь о сотвореніи человъка, на которомъ у Монсея основывается послъднее утвержденіе. А по этому разсказу Адамъ сталь душею живущею потому, что Богь влупуль въ лице его дыханіе жизни, т.-е. сообщиль ему духь, оживотворившій его матеріальное тыло.

<sup>2)</sup> Во всъхъ последнихъ местахъ понятіе души (ψυχή — форма πνεθμο) употреблено въ переносномъ смысле для обозначенія самой жизня, очевидно, на томъ основанія, что оно вменно есть источникъ этой жизни.

<sup>3)</sup> Въ означенныхъ мъстахъ «мудрованіе духовное», жизнь по духу представляется источник мъ въчной жизни. Значитъ, здъсь понятіе πνεθμα употреблено въ переносномъ иническомъ смислъ. Но это не можетъ говорить противъ того, что духъ— πνεθμα—по самымъ своимъ субстанціальнымъ природнымъ свойствамъ

На основанія других уназаній, встрічающихся въ писаніяхь ап. Павла, мы можемь вывести рядь других природных свойствы духа пуєбра, кань духовной субстанціи. Духь (пуєбра) по апостолу есть принципь всвять силь и діятельностей душевной жизни вообще въ томь же смыслів, въ какомь мы понимаемъ ихъ теперь. Именно, духь есть принципь естественной способности познанія (2 Кор. IV, 4; Еф. IV, 18; Кол. II, 18 %), самопознанія (1 Кор. II, 11) и даже богопознанія (Рим. I, 20). Даліве, — духь (пуєбра) есть по апостолу принципь чувствованій и аффектовь (Рим. II, 9; Евр. XII, 3; Еф. VI, 6; Фил. I, 27; Кол. III, 23). — Наконець, духь же есть по апостолу и принципь воли, которую апостоль еъ точки эрінія своей по преимуществу религіозно-правственной немяологія понимаєть въ смыслів естественной способности въ правственной діятельности (Рим. VII). Но повтому мы можемь точнів анализировать понятіе духа только впослівдствій.

Досель мы старались опредълить по возгрвнію ап. Павла природныя свойства духа (πνεῦμα), накь вообще духовной субстаннін человьческаго существа. Такое именно понятіє сь именемъ "духа" (πνεῦμα) соединяется и въ писаніяхъ апостола. Но соединяя съназваніемъ "духа" (τὸ πνεῦμα) общее понятія частныя для обозначенія особыхъ силь и двятельностей духа, употребляя для выраженія ихъ постоянно особыя названія. Именно, для обозначенія такихъ частныхъ силь и двятельностей духа служать у апостола названія ψυχή—душа и еще νοῦς—умъ. Изъ сказаннаго очевидно, что ψυχή, равно какъ и νοῦς—не особыя самостоятельныя субстанціи, а только частныя формы общей субстанціи—духа, отличающіяся отъ него, какъ частныя понятія отъ общаго, поскольку

<sup>&#</sup>x27;) Въ приведенныхъ мъстахъ апостолъ говоритъ объ ос гъпленіи, о помраченім ума, о его ложной надменности, о его колеблиняхъ, иначе—говоритъ о несовершенствъ человъческаго ума, какъ естественной способности познанія. Умъ же- (voo;) по апостолу есть форма пулона, какъ эго будетъ показано внослъдствив-



есть источникь вычной жизни, ибо, несомивано, ногому жезнь по духу и представляется условіємь вычной жизни, что эта последняя «только и можеть быть осуществлена въ дух вин съ духомъ» (Schmidt: «Die Paulinische Christologie in ihrem Zusammenhange mit der Heilslehre des Apostels». Götting. 1870, в. 45), поскольку именно только ему и принадлежать необходимыя для той жизни субстанціальныя свойства.

миенно служать обозначеніями частных силь и діятельностей духа. Теперь мы должны точибе опреділить, вакія же именно частныя силы и діятельности духа означають у апостола—ψυχή, за затіми и νοῦς, который также входить въ понятіє πνεῦμα, какв м ψυχή.

Что въ словоупотребленіи апостола Павля ψυχή и πνεύμα (душа и дукъ) не служать совершенно радиозначущими обозначеніями, и что понятіе фохі, значить, по нозгрѣнію впостола, не совпараєть вполнъ съ понятіемъ пуєбиа, это особенно ясно видно изъ тъхъ мъсть его писаній, гав то и другое названія стоять рядомъ (1 Кор. XV, 44; Фил. I, 27; 1 Оссс. V, 23; Евр. IV, 12), ибо въ этихъ случаямъ пришлось бы видеть странныя и пустыя тавтологіи, если допускать, что то и другое названія равнозначущи. Правда, есть другія маста въ писаніямь ан. Павла, гда фохо и пуєбца употре--бляются безъ различія. Но это, какъ увидимъ, доказываетъ только то, что чот п-не свисотоятельная субстанція, а только форма ея, н потому необходимо въ общемъ смыслъ сливается съ нею въ одно монятіе, а вовсе не то, что сь понятівнь форм не соединяется у BIJOCTOJA HHRAKOTO CHCHMONYCCHARO CRAICIR BE OTIEVIO OTE HOHRTIN пусона. Чтобы опрежвлять этогь носледній смысль слова фохі, мы очевидно должны обратить внимание не на эти изста въ писанияхъ апостола, а на тв, въ которыхъ оно употреблено въ собственномъ специонческомъ смысль. Обозрвніе этикъ масть приводить насъ нъ ограующимъ выводамъ: фод нь писанінхъ ап. Павлаобозначаеть въ собственномъ смысле жизненную силу, принципъ, оживляющій человаческое тало (1 Кор. XV, 44, 45). Отоюда въ переносномъ смысле фин овначаетъ у апостола самую тълесную явань (Рим. XVI, 4; XI, 3; 1 Өесс. II, 8). Но фиду можеть означать твлесную жизнь именно постольку, поскольку последняя мыслится въ состояніи условности, являющейся результатомъ того: что эта жизнь необходимо привязана въ матеріальной телесности. **ψυχή** не сама по себъ есть или производить жизнь, а въ собственномъ смысле есть только жизненный принципъ, оживляющий жатеріальное тало. Отсюда выясняется то тесное отношеніе, въ которое у апостола поставляется фихи къ плоти или твлу (σάρξ или ошиа). Именно, всявдствіе такого предполагаемаго апостоломъ отношенія- ψυχή въ дальнайшемъ переносномъ смысла означаетъ у него принципъ низшихъ душевныхъ селъ, поскольку последнія

для своего проявленія, т.-е. для своей діятельности нуждаются въ посредствъ тълесныхъ органовъ. Отношеніе души нь плоти (шиую къ σάρξ) именно таково, что если не принципіально, то по крайней мъръ на опытъ, скоръе плоть (бар) подчиняеть себъ душу (ψυχή) и налагаеть на двятельность ея силь свойственной ей... плоти, характеръ, чемъ наоборотъ. Вотъ почему у апостола выраженія ψυχικός и σαρκικός обывновенно развновначущи: ψυχικός амбоштос мыслить по плоти (1 Kop. II, 14); чувствованія и афовитны, принциномъ которыкъ служить ψυχή (или καρδία <sup>5</sup>), суть низшаго порядка. - Въ такомъ специоннескомъ смысле форм у апостола характеристически отдичается отъ жуєбию въ тысномъ смысаю. Пуєбна, въ отличіе отъ форм, не служить принципомъ живни дли метеріального теле, и потому не неходится по отношенію из нему вътакомъ твономъ отношенія, даже отношеніе зависимости, въ какомъ стоитъ по отношению къ тълу фихи. Отседа, далье пусона, въ отличие отъ форм, есть принципъ высщихъ духовных силь и двятельностей, которыя не только не стоять въ зависимости отъ плоти (обоб), но носять прямо противоположный свойствамъ плоти харантеръ пусоща есть принципъ евободы. Отсюда пусоща, какъ увидимъ впослъдствін, по преинуществу понимается у апостода, какъ принципъ истинеаго правственнаго сознанія (въ формъ ума-уоо̂с:-Рим. VII, 23. 25) и потинной правственной дъятельности (Рим. II, 29; VII, 6; VIII, 5, 6, 9; 1 Кор. V., 5; 2 Кор. III, 6 и мя. др.). Нановецъ, пусіна, въ отличіе отъ муу , есть плинцепъ только выспихъ религозно-нравственныхъ чувствованій (Рим. XV, 30; 1 Кор. IV, 21; Ес. I, 17).

Общимъ подтвержденіемъ справедивости сдвланнаго нами раз-

<sup>1)</sup> Карбіа въ словоупотребленіи Павла значить почти то же, что и ψυχή, что деказывается сравненіемъ 1 Оесс. III, 13; II, 17 съ Кол. II, 5, гдѣ совершенно въ блюмъ и томъ же смыслѣ противупелагаются отсутствіе тёломъ и присутствіе думою или сердцемъ. Карбіа въ болѣе широкомъ смыслѣ, камется, сеначаетъ падъ би сѣдалище души (Olshausen. «Оризсиlа theologica» «De naturae humanaetrichotomia N. T. Scriptoribus recepta». Стр. 155). Въ болѣе тѣсномъ смыслѣ карбіа и ψυχή различаются тѣмъ, что ψυχή въ собственномъ смыслѣ означаетъ жизненный принципъ, а карбіа—принципъ и источникъ чувствованій (ibid) и вшенно принципъ незшахъ чувствованій въ отличіє отъ пуєснованій.



жить то харантеристическое явленіе, подмівченное Ольсгаузеномь ву что вы писаніяхь апостола, когда різчь идеть о самомы Павлів, Титів и другихь поборникахь Христовой візры, всегда для обозначенія источника ихъ чувствованій и дійствій употребляется понятіе пуєдіда (Рим. 1, 9; 1 Кор. XVI, 18; 2 Кор. II, 12; VII, 18; XII, 18; Гал. V, 25), что и понятно, ибо чувствованія и дійствія этихь людей, всеціло предавшихся дізу своего служенія на пользу Христовой візрів, естественно, были проникнуты религіозно-правственнымы харантеромы, а принцикомы такихы высшихы духовныхы дівятельностей и является но аностолу жуєдіда; напротивы, когда різчь идеть обы обывновенныхы людяхы съ ихъ обычными низшими духовными настроеніями и діятельностями, апостоль употребляеть для обозначенія этихь послівднихь слово фиції или кардіа (Рим. X, 6).

Для полнаго раскрытія и уясненія понятія духа (куєбіда) въ мета-манческомъ омыслів по возарінню ап. Павла—намъ остается опреділить понятіе ума (уобс), какъ частнаго понятія духа.—Что именно слідуеть понимать подъ умомъ въ отличіє отъ духа, для опреділенія этого вей согласно указывають, какъ на кліссическое місто, на 1 Кор. XIV, 14 и дал. Здісь λαλών бія тоб уобс есть очевидно тотъ, который содержаніе сообщаемаго ему божественнымъ Духомъ отпровенія приводить въ ясность разумнаго сознанія 7). Значить, здісь понятіє уобс употреблено для обозначенія разсудочнаго, реолектирующаго сознанія. И: въ другихъ містать писаній ап. Павла, въ которыхъ вотріччествя это полятіє, оно обозначаєть не боліе, какъ форму субъентивнаго сознанія: или чисто

<sup>7)</sup> Мислы авостола въ этомъ мъстъ ясиа. Ръчь идетъ о вреннуществъ дара пророчества предъ даромъ явиковъ (1 Кор. XIV, 1—5; особ. 5, также 19). Асадич еч ташото, воодушевленний духомъ божественнимъ, произвоситъ на незнакомомъ язикъ непонятния слова, смысла которыхъ не сознаетъ ни онъ самъ, ни тъ которые его слушаютъ; поэтому, говоритъ апостолъ, «когда я молюсь на незнакомомъ язикъ, то духъ мой молится, а умъ мой остается бевъ плода: я не могу молитъся совнательно, а могу линъ бевсомительно всъмъ мощиъ духовнымъ существомъ модитвенно устремляться къ Вогу. Совсъмъ нное дъдо, если я буду вророчествовать сознанено: тогда и самъ помолюсь умомъ мониъ (ото тоборю ст. 15), т.-е. съ яснымъ сознаніемъ содержанія молитвы, и другіе, слушающіе меня, будуть наставляться, ибо и у нихъ будеть ясное сознаніе того, что говорю умомъ мониъ» (ст. 19).



<sup>\*) «</sup>Opuscula theologica». «Denaturae humanae trichotomia N. T. recepta», crp. 153—154.

теоретическое сознаніе (Кол. II, 18; Еф. IV, 18; 2 Кор. IV, 4; Рим. I, 20, 28), или же сознаніе болье практическое (Рим. XIV, 5),—даже чисто правственное (Рим. VII, 23, 25), о чемъ подробнье ричь впереди. Отсюда понятными для насъ становятся и транитеты, которые придаеть ап. Памель уму (voûç) когда говорить о его ослышени (2 Кор. IV, 4), номрачени (Еф. IV, 14), надменности (1 Кол. II, 18), колебанінкъ (2 Фесс. II, 2), и когда вообще называеть его неискуснымъ (Рим. I, 28). Понятно для насъ теперь должно быть и отношеніе ума къ духу (voûç къ пуєйщи): если пуєйщи означаеть вою духовную жизнь вообще, служа общикъ ея принципомъ, то уойс означаеть только частную форму рефлектирующаго сознанія;—если пуєйщи есть принципъ истины, то уойс есть форма разсудочнаго познаванія и сознанія ея.

Итакъ, анализируя одно повятіе "духа" (πνεθμα), какъ духовной субстанціи человіческаго существа, мы тімь самымь опреділний мета о изическое учение ал. Павла-и о дунгь (ψυχή) и о дукъ (πνεύμα) — вмісті. Мы виділи, что душа (ψυχή), какъ форма πνεθμα, у апост. Павла означаеть принципъ, оживляющий человъческое тыю, и въ тоже время принципъ низшихъ силъ и дъятельностей; духъ же (πνεύμα), будучи самостоятельной субстанціей духовной природы въ человвческомъ существъ, есть въ тоже время въ формъ νούς принципъ разсудочнаго, реолектирующаго сознанія, а въ строготвеномъ смысле есть принципь вообще высшихъ духовныхъ силь и двательностей. Поскольку жуєбиа понимается въ последнемь омысяв, онь (духъ-пуєбца) возвынаеть человіка надъ всіми прочими существами земнаго міра и приближаєть его въ божественному существу, двлаеть его образомъ Божінмъ (Еф. 17, 24). Нетявніе, безсмертіе, ввиная жизнь, разумность, правственная свобода и совнеть--- всв эти свойства, которыми обладаеть человакъ въ силу того, что въ основание его духовной природы лежить такая субстанція, какъ πνεύμα, уподобляють природу человівческаго существа природь Существа божественнаго.

Свазаннымъ выше мы и могли бы окончить опредъление понятій фоху и пусоща въ метаемзическомъ смыслъ по возэрьню ап. Цавла. Но мы не считаемъ себя въ правъ обойти молчаниемъ возрънія по нъкоторымъ вопросамъ, уже разръшеннымъ нами съ своихъ точекъ эрънія, несогласныя съ нашими. Поэтому, прежде чъмъ перейти къ опредъленію понятій фоху и пусоща въ неическомъ смыслъ

что возгрвнію ап. Павла, сдвлаемъ по поводу несогласныхъ съ наяними возгрвній нъсколько замічаній, которыя найдемъ нужными, чтобы довазать ихъ несостонтельность.

Мы остановимся прежде всего на воззрвнім, которое не отчасти только, въ какомъ-нибуль пунктв, ошибочно понимаеть учение ап. Павла о духв, какъ духовной субстанціи человіческого существа, но отридаеть и самое представление у апостола о πνεύμα, какъ coтворенной человъческой духовной субстанціи, поскольку именно туєбиа опредвинется, какъ принципъ высшихъ духовныхъ силъ и двятельностей, владвя которымь человыть становится подобнымь божественному Существу ). Считаемъ нужнымъ остановиться на этомъ возарвнін, съ одной стороны, потому, что оно находить себъ. какъ кажется, очень большое число защитниковъ среди протестантених богослововъ, что даеть право заключать, что это-не случайное, а потому-мимолетное, явление на всегда широкомъ горавонть литературныхъ мизній, а скорье явленіе, для котерато есть болье внутреннія причены, лежащія, конечно, въ накой-нибудь своеобразной особенности ученія впостола: надъ такимъ явленіємъ стонтъ серьезно призадунаться. Оь другой стороны, воззраніе, о которомъ идеть рачь, въ своихъ последовательныхъ выводахъ разрушаеть всё основы хрйотіанской вёры, искажая въ самомъ корне основной догмать ся-объ искуплении, поскольку отрицаеть возможность участія человіка съ его одними растительными и инэиними душевными силами, въ рвав искупленія. Уже въ виду только этого не следуеть им приложить стараніе — изобличить несостоятельность такого возарвнія?--Мы приведемъ для опроверженія этого возарвнія въ частности мивніе Гольстена и поважемъ несостоятельность тыхь доводовь, которые онь приводить ва подтверящение его.

Пуєбна дубриточ, т. е. естественно-человъческій сотворенный дужь, по мизнію Гольстена, есть тоже, что и пуєбна кобноч (1 Кор. II, 11 ср. 1 Кор. II, 12), т. е. тоже, что и  $\psi$ υχή. Такой  $\pi$ νε $\hat{u}$ μα, жонечно, подпадаеть подъ понятіе духовнаго, но лишь постольку, по скольку всё нематеріальное есть духовное въ общемъ смыслъ слова,

<sup>\*)</sup> Cm.: Usteri. "Einwickelung des Paulinischen Lehrbegriffes". Zurich. 1884. Cmp. 407—415. Vaiss. "Lerbuch der Biblischen Theologie des Neuen Testam", 4 n. cmp. 272 m g. Holsten. "zum Ewangelium des Paulus und des Petrue", orp. 383—391. Herzog und Plitt. "Peal-Encyclop. für protest. Theologie und Kirche". 5 n., cmp. 5 m g.



т. е. поскольку пуєйна не подпадаеть подъ понятіе земной матеріальной субстанціи. Человъческій пуєйна подпадаєть такимь образомъ лишь подъ абстрактное понятіе духовнаго, конкретное осуществленіе котораго представляется лишь въ божественномъ пуєйна. Естественно-же человъческій пуєйна въ своей конкретной опредъленности есть фихі, уойс. Но въ объихъ этихъ формахъ онъ не имъеть събожественнымъ пуєйна совершенно ничего общаго, а есть скоръе прямо противоположное ему. Таковъ пуєйна въ естественномъ человъть. Но что касается христіанина, то онъ имъеть пуєйна Фєой. Пуєйна Фєой есть духъ божественный, бывшій до Хриота трансцендентнымъ человъчеству, но потомъ со времени Христа ставиній имманентнымъ Его послъдователямъ "). Значитъ, пуєйна Фєой є уолкойу є у ірій тожествененъ съ субстанціальнымъ божественнымъ духомъ,—точнъе, онъ и есть именно этотъ божественный духъ, ниспосываемый благодатію Христа человъву-христіанину 10).

На чемъ же основываеть Гольстень такое пониманіе пусіца нъ писаніяхь апостола? Лишь немногія міста нь писаніяхь апостола могуть служить для Гольстена, повидимому, дійствительнымъ подтвержденіемъ справеджности ето пониманія пусіца дубройной, накъпусіца коброй, или, что то же, накъ фихі. Именно: 1) Гольстенъ приводить изъ писаній ап. Павла длинный рядь мість, нь ноторыхъ говорится про пусіца Осой, пусіца Христой, пусіца діроу, суброй су ўціўу 11). Если Гольстенъ на основаніи этихъ містъ утверждееть, что въ кристіанахъ живеть дукь бомественний, подаваемый имъ отъ Бога—во имя Искумителя-Христа, то мы вполніх соглашаемся съ нимъ. Но если Гольстень даліве вавлючаєть, что единственно только такой пусіца въ человіческомъ существів и знаеть апостоль Павель, то мы, кона такое завлюченіе основывается лишь на приведенныхъ цитатахъ, не можемъ принять его, какъ слишкомъ носпівшно выведенное, и будемъ ожидать другихъ



<sup>9)</sup> Holsten. Crp. 383-384; 390-391.

<sup>10)</sup> Гольстевь, видимо, не вризнаеть радіональность того апріорнаго утвержденія, по которому, если возможно обитаніе вь нась (христіанахь) Духа божественнаго, то только подъ тімь условіємь, что вь естественной духовной природі нашего существа есть алементи, сродные съ природою Духа божественнаго, —съ которыми бы Онь (Д. бож.) непосредственно могь соединаться («Theologische Studien und Kritiken» Ackermann. 4 ч., 39 г., стр. 885).

<sup>11)</sup> Holsten. Crp. 385.

подтвержденій. 2) Такимъ яснымъ и неопровержимымъ, по мивнію Гольстена, подтвержденіемъ служить 1 Кор. XV, 44: "ясное выраженіе", говорить онъ 12), "что первому человіну Адаму, человъку въ себъ, принедлежить только ψυχή ζώσα, и только Христуπνεύμα Ζωοποιούν,--и еще болье все міровозэрвніе ап. Павла, коτοροε есть τολικο τολκοβαμίε ολοβι: "ού πρώτον τό πνευματικόν άλλά ψυχικόν, έπειτα το πνευματικόν" все это не служить ли довазательствомъ того, что духъ-пуєбиц-до Христа быль трансцендентнычь, и только со Христомъ сталь имманентнымъ человъческому міру?" Завлюченіе неправильное, нбо мізото, на поторомъобосновывается, понято односторонне, а потому неправильно. Истинный смысль его, сволько онь должень быть раскрыть для нашей прин, тановъ: первый человъкъ, Адамъ, въ отличіе отъ втораго... Христа, не есть духъ-пусо̂на, т. е. чисто духовное существо; но это отнюдь не говорить противъ того, чтобы ему могь принадаежать духъ (пусбио), какъ существення составная часть 12). Выраженіе "челов'якь сталь шихи сійба" не только не говорить противъ того, чтобы человъну могъ принадлежать духъ (πνεῦμα), канъ носитель образа Божія въ человическомъ существи, но сворые говорить именио въ пользу такого предположенія, ибо это выраженіе библейское и по цівлому ходу мыслей Бытописателя приводить къ заключению о такой богоподобной природв человаческаго существа. 3) Если Гольстенъ на основании Рим. VII, 23. 25, гивплоти противополагается не пуебща, в уобс, заключаеть, что, слёдовательно, Павель и совсёмь не внасть о пусона 14), то ны не можемъ признать этого заключенія справедлявымъ, ибо, какъ видели, νούς есть не болье, какъ форма πνεύμα. 4) Наконецъ, самое важное для Гольстена мъсто есть 1 Кор. II, 11 и д. Мы вполит согласны съпониманіємъ этого мъста Гольстеномъ 15). Мы и сами впоследствін будемъ говорить, что пусона ауброного есть въ извъстномъ отно-**Μεμίμ** πνεύμα κόσμου, чτο ψυχικός ἄνθρωπος εστь τοπε, чτο μ σαρκικός, чτο νούς άνθρωπου часто есть τοπε, чτο и νούς τής σαρκός:



<sup>12)</sup> CTp. 324.

<sup>12)</sup> Schmidt. Die Paulinische Christologie in ihrem Zusammenhauge mit der Heilslehre des Apostels". crp. 37.

<sup>&</sup>quot;) Hosten, crp 382-383.

<sup>11)</sup> Стр. 387 и д.

пусіна аубритов есть пусіна кооров, но линь постольку, поскольку онъ есть принцигь навшихъ дупивныхъ саль. Но воть вонросъ: слідують ли остановиться только на этомъ опредъленія пусіна?
Мы не можемъ этого сділать: таное опредъленіе было бы одностороннимъ, а потому и ложнымъ, ибо въ писаніяхъ апостола находятея многія мъста, на основаніи которыхъ мы въ праві понимать
пусіна, навъ принципъ высшихъ духовныхъ саль и діятельностей,
вслідствіе чего пусіна человіческій по естоственной своей природі
становится подобнымъ пусіна бежественному. Не такъ поступаеть
Гольстенъ: онъ утверждаеть, что въ этихъ ийстахъ говорится не
о че звізческомъ сотворенномъ пусіна, а о божественномъ пусіна,
ставшемъ со Христа субъентивно имизиситымъ человіну. Посмотримъ, насколько естественно и правдоподобно изъясненіе этихъ
містъ Гольстеномъ съ его точки эрівнія, и насколько потому основательно его заключеніе.

а) Въ писаніяхъ впостола Павла есть много мъсть, въ которыхъ anoctole, roboda o ceos kie o apectianasa, fobodete udo aveoud μού μπι έμου, πνεθμα ύμων, αποτης προ πνεθμα ήμων (Рим. 1, 9; 2 Kop. II, 13; VII, 13; 1 Kop. XVI, 18; Fax. VI, 18). Ho camony естественному и правильному пониманию здась рачь идеть о духа человъческомъ въ изъясненномъ вами смыслъ слова. По мивнію же Гольстена здась сладуеть разумать дукь Божественный, ставиній вь христіанахъ имманентнымъ человіческому существу. Основаніе для такого своего пониманія Гольстень выводить изъ 1 Кор. V. 4 и Рим. 1, 9: въ этихъ местахъ, по его утверждению, говорится о трансцендентномъ, ставшемъ имманентнымъ въ апостоль Павль, божественномь духь, какь источникь его апостольокой власти и силы 16); следовательно, заключаеть онъ, и во всехъ другихъ мъстахъ подъ поебща следуеть разумьть тоть же божественный духъ, ставшій имманентнымъ христіанамъ. Но несостоятельность такого обоснованія становится очевидною, если обратимъ внимание на одно то, что апостопъ не могъ отождествлять Божественнаго духа, который быль въ немъ, какъ апостолъ, н служиль источникомъ его апостольского достоинства, съ духомъ, присущимъ всемъ христіанамъ, ибо всегда видель въ первомъ совствить особый специфическій пуєбиа (1 Кор. XII, 3—11) 17).—

<sup>17)</sup> Считая неудобнымъ входить въ подробности, мы не ставимъ вопроса о



<sup>&</sup>quot; Стр. 386.

b) Въ другихъ мъстахъ апостолъ Павель противонолагаетъ духъ (πεθμα) πιοτι (σάρξ: 1 Kop. V, 5; 2 Kop. VII, 1) μια τριν (σώμα: 1. Кор. VII, 34). Пониманіе этихъ мість Гольстеномъ совершенно неестественно; ибо какой смысль имело бы такое выражение апостола, какъ: очистил себя от всякія скверны плоти и духа (т.-е. святаго Божеотвеннаго духа, ставшаго субъективно имманентнымь человъку?), или: смедуеть предать сатань кровосмысника во измождение плоти, да дихъ (онить тогь, же святый божественный духъ?) снасенся. Тв же прівны, ноговые употребляеть Гольстенъ для устраненія подобныхъ необразностей, въ родь отрицанія подлинности однихъ мъстъ (напр. 2 Кор. VII, 1) и произвольного •нлологического перетодкованія другихъ (въ 1 Кор. VII, 34 Гольстенъ на мъсто "освященія духа" ставить "освященіе черезъдухъ" 18), по всей справеддивости могуть быть названы ненаучными.-с) Наконепъ, въ иныхъ мъстахъ ап. Павель совершенно ясно противополягаеть духъ Божественный естественно-человъческому (Рим. VIII, 16, гдъ Хріото́с очевидно есть то же, что πνεθμα Χριστοθ въ 9 ст.), очевидно, различая тотъ и другой. Изъясненіе, которое даеть этимъ містамъ Гольстенъ съ своей точки эрвнія 1°), неестественно и могло быть придумано только съ предвзятою цвлью <sup>20</sup>).

На основаніи всего досель сказаннаго мы можемь такимь образомь формулировать выводы касательно воззрвнія Гольстена: Гольстень справедливь, когда онь признаеть πνεύμα ανθρώπου равнымь πνεύμα κόσμου, поскольку тогь πνεύμα есть ψυχή; онь справедливь также, когда признаеть πνεύμα Θεού ένοικούν έν ήμιν (христіанахь); но онь несправедливь, если думаеть, что кромь этого пνεύμα κόσμου и πνεύμα Θεού апостоль не знаеть никакого еще естественно-человьческаго πνεύμα, высшаго πνεύνα κόσμου, — не знаеть πνεύμα въ смысль естественно-человьческой сотворенной



томъ, можно ли еще въ Рим. 1, 9 и 1 Кор. V, 4 съ несомивниостию видътъ указание на духъ божественный, присущій Павлу, какъ апостолу. Замітимъ, впрочемъ, что ниме (напр. Шмидть: «Die Paulin. Christol. in ihrem Zusamm. mit d. Heilsr. des Apost.», 33 стр.) находить болбе естественнымъ разуміть здісь естественно-человіческій духъ.

<sup>19)</sup> Стр. 386.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) 387—388.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Schmidt. Crp. 34.

субстанців духовной природы человіческого существа, какъ принщина высшихъ, однакожъ естественныхъ, духовныхъ силъ и дъятельностей его, — того пуєїна, обладая которымъ человікъ по своей естественной природъ становится образомъ и подобіємъ Божінмъ.

Другое ложное воззрвніе, на которомъ мы должны остановиться, есть то, которое признаеть, что въ писаніямъ апостола Павла содержится ученіе не объ одной духовной субстанціи, а о двухъ, ибо у него, говорять, ψυχή, въ отличіе отъ πνεῦμα высшей—духовной субстанціи, представляется низшею, но танже самостоятельною, субстанціей, которая лежить въ основъ только растительныхъ и чувствовательнымъ дъятельностей. Допуская такое субстанціональное различіе ψυχή и πνεῦμα, находящее себъ основаніе будто бы въ писаніяхъ ап. Павла, заключають, что апостоль признаваль ученіе о трехъ-частномъ составъ человъческой природы (σάρξ, ψυχή и πνεῦμα—три самостоятельныя субстанціи) 21).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Небольшая замітка объ исторических судьбах ученія о трехъ-частномъсоставів человіческой природи въ древненъ мірів выяснить для насъ естественшоє происхожденіе того возгрінія, котороє находить сліди этого ученія и въ писаніяхъ ап. Павла, а вмістів съ тімъ покажеть, каковъ правильний взглядъ должень быть на это возгрініе, который и мы должны принять.

Въ древнемъ греческомъ мірі ученіе о трехъ-частномъ составі человіческой природы было господствующимъ. Его защищали знаменитые греческие философы Писагоръ и Платонъ. Извистно, какое громадное влінніе имила философія Платона на направленіе и характерь греческаго образованія, водъ вліяніемъ котораго воспитывались умы не только греческаго, но и всего образованнаго міра того времени. Неудивительно поэтому, что учение о трехъ-частномъ состави чедовъческой природы со времени Платона стало господствующимъ и вообще распространеннымъ. Оно находило себъ послъдователей также и среди образованныхъ Тудеевъ: Іосифъ Флавій, фарисен и раввини, Александрійскіе образованние Іуден и между вини Филовъ были его ващитинками (Olshausen. «Opusc. theologica: De naturae humanae trichotomia N. T. scriptoribus recepta», crp. 149-150). Toro же возорявія держались пікоторые и изъ Отцовь и учителей Церкви въ первые три выка христіанской эры, напр.: св. Іустинь, Татіань, Приней, Тертуаліань, Клименть Александрійскій (Сильнестръ. Изъ чт. по догмат. богосл.»: Тр. К. Д. Ак. 1883, 1, стр. 218-219). Эти-то Отцы и учители Церкви стремились отыскать следы такого же ученія о трехъ-частномъ составе человеческой природы въ писаніяхъ ал. Павла: желаніе со сторовы такихъ людей найдти подтвержденіе своему напобленному мивнію въ писаніяхъ такого авторитетнаго мужа, кавовъ быль ап. Павель, было желаніемъ вполив естественнымъ. Но воть въ IV в., выходя изъ того же ученія о трехъ-частномъ составів человівческой природы,

Въ подтверждение того, что ап. Павелъ признаваль учение о трехъ-частномъ составъ человъческой природы, приводять два мъста изъ его писаній: Евр. IV, 12; 1 Фесс. V. 23. Въ обоихъ мъстахъ на ряду съ обре (собственно сфиа во второмъ мъстъ и фриој кат риској—въ первомъ) и пусфиа стоить фих п. Въ обоихъ случаяхъ, заключають отсюда, апостолъ описываеть всего человъва, какъ состоящаго изъ трехъ составныхъ частей: обре, фих п пусфиа,—и, если признаютъ, что обре и пусфиа означають каждая особую самостоятельную субстанцію, то не естественно ли признать, что и фих п, третья составная частъ, есть также по представленію апостола особая самостоятельная субстанція. Заключеніе неправильное. 1) Апостолъ могь на ряду съ обре и пусфиа поставить и фих п, нотому что онъ вообще строго различалъ между понятіями фих п пусфиа, хотя это различіе не есть субстанціональное: какъ мы уже видъли, фих означаеть у апостола

развилась ересь Аполиннарія (Olshausen. «Ор theol: «De nat...», стр. 151) Тогда учители Церкви вынуждены были уже безъ предезятой цівли найдти въ висаніяхь ап. Павла подувержденіе или опроверженіе ученія о трехь-частномъ составів человівческой природи, —изслідовать, вы какоми симолів у него различатотся между собою фиху и пусоріа, и это различає съ гочки врінія апостола есть ли субстанціальное. Такое безпристрастноє изслідованіе приведо къ заключенію, что ап. Павель, котя и пользовался терминологіей древнихь и различать между фиху и пусоріа, но это различеніе у него отнюдь не субстанціональное, а потому въ его писаніяхь недкая находить ученія древнихь о трехь-частномь составів человіческой природи.

Изъ этого очерка историческаго развитія ученія о трехъ-частномы состава ченевіческой природи съ цівлью выясненія естественнаго происхожденія занимающаго насъ возервнія мы въ прав'в сділать слідующіє выводы по отношенію въ посліднему. 1) Следы ученія о трежь-частномъ составе человеческой природы въ писаніять ап. Павла находили только тв, которые приступали къ изследованію его висаній съ предвалою точкою зрінія. 2) Ссилка на авторитеть Отповъ и учителей Церкви (первых 3-хъ въковъ) нь подтверждение возграния, которое утверждаеть, что въ писаніяхъ ап. Павла содержится ученіе о трехъ-частномъ составъ человической природы, не имветь значенія, потому что эти Отцы и учители Цервви были предезятыми изследователями писаній ап. Павла, между темь, какъ мы знаемъ, другіе учители Цервви (съ IV в.), которые были безпристрастными чистрователями писарій апостола, не находиле въ нихъ слёдовъ такого ученія.--Осе это, а также и то обстоятельство, что въ настоящее время воззрвніе это вочти не находить себъ защитниковъ, даетъ намъ право, не останавливаясь лолго на критикъ возгрънія, указать лишь исходныя точки зрънія для его опроверженія.

прининиъ жизненный и низинкъ душевныхъ силъ и двятельностей, тогда какъ пуєбим означаеть принципь высшихъ духовныхъ сильи двятельностей, причемъ однаковъ фохо остается лишь формоюπνεθμα, — единой духовной субстанціи человіческаго существа. Съ точки зрвнія такого различенія между ψυχή и πνεθμα смысль приведенныхъ мість вполні сохраняется, и самоє изъясненіе ихъ оказывается совершенно естественнымъ. Въ Евр. IV, 12 апостолъговорить: "живо слово Божіе и дъйственно, ибо проникаетъ всего человъка: всю духовную природу человъка съ ея силами камъ низшими (ψυχή), такъ и высшими (πνεῦμα), равно какъ и всютълесную его природу-не только вившніе органы, но и разнообразныя внутреннія (отправленія) организма". Самое построеніе рвчи въ этомъ мъсть у апостола своръе благопріятствуєть признанію ученія апостола о двухъ-частномъ составъ человъка. Въ греческомъ текств это мъсто читается такъ: ,... деїкуойнечос йхрі μερισμού ψυχής τε και πνεύματος, άρμων τε και μυελών": частида. "те" здъсь указываеть на соединение чрезъ подчинение, —слъдовательно: вакъ въ основъ "бришу каі ичедшу", по сврытой, но легиоподразумъваемой мысли апостола, лежить одна тълесная субстанція, такъ и въ основъ "ψυχής καὶ πνεύματος" лежить также одна духовная субстанція.—Смысть мъста 1 Оссс. V, 23 понятень и безъ разъясненій.—2) Указанныя мъста стоять совершенно одиноко, и на основании ихъ только, игнорируя множество другихъмъстъ, опредълять ученіе апостола о душт и духъ (ψυχή и πνεῦμα), очевидно, совершенно ненаучно. Обращая же внимание на другія мъста въ писаніяхъ апостола Павла, мы приходимъ къ завлюченію, что апостоль быль слишкомь далекь оть того, чтобы смотръть на фихи, какъ на особую самостоятельную субстанцію, которой свойственна только растительная двятельность. а) Часто у апостола ψυχή приравнивается къ πνεθμα, какъ принципъ духовныхъа о о ентовъ и двятельностей (Рим. II, 9 ср. Евр. VII, 3; Ео. VI, 6; Кол. III, 23; Филип. 1, 27). Въ другихъ мъстахъ ψυχή у апостола употребляется въ переносномъ смысле для обозначения целого человъка, и именно тамъ, гдъ мы должны представлять его себъ, ванъ существо самосознательное и свободное (Рим. XIII, 1). с)-Навонецъ, въ иныхъ мъстахъ фихи употребляется у апостола прямо для обозначенія высшаго правственнаго принципа въ человъческой природъ (2 Rop. I, 23; XII, 15; Евр. X, 39; XIII, 17)\_

Распрывши понятія ψυχή и πνεθμα въ мета-онзическомъ смысль, тмы можемъ такъ представлять въ общихъ чертахъ мета-онзическую исихологію ап. Павла.

Въ основъ всъхъ психическихъ явленій, наблюдаемыхъ въ жизни человъка, лежить духъ, какъ самостоятельная субстанція въ человъческомъ существъ. "Какъ πνεύμα божественный есть надъ всъмъ лносящееся, все проникающее и всемъ управляющее, такъ и  $\pi \nu \epsilon \hat{\upsilon} \mu \alpha$ алорыя обнимаеть весь внутренній мірь человіна, давая ему - объясненіе" <sup>28</sup>). Но этоть πνεύμα άνθρώπου обладаеть разнород-. ными по степени совершенства силами и двятельностими: онъ есть принципъ свободы и высшихъ духовныхъ двятельностей, -- онъ есть источнивь объективнаго познанія и субъективнаго сознанія (въ • формъ νοῦς), — онъ же есть и начало животной, растительной жизни въ человъческомъ организмъ, поскольку есть сила, оживотворяющая другую субстанцію (видимо-низицую, какъ не вполив самобытную и самостоятельную) человъческаго существа-плоть (σάρξ) и дъланощая её изъ χούς ἀπὸ τῆς γῆς чувственно-живою. Поскольку духъ пуєбна разсиатривается въ последнемъ сиысле, онъ есть душачисуй. Душа такимъ образомъ обниваетъ собою низшін силы и двятельности человъческого духа, стоящія въ непосредственной связи съ плотію и чрезъ то открывающія возможность вліянія духа  $\cdot$  (πνεῦμα) на плоть (σάρξ) и плоти на духъ; сама же душа, какъ ι помъщенная въ срединъ между σάρξ и πνεύμα, по своему положенію, можеть подпадать вліянію и той и другаго.

Таково метафизическое ученіе ап. Павла о душѣ и духѣ, на которое опирается его нравственное ученіе о душѣ и духѣ. Къ расврытію этого послѣдняго мы и должны теперь обратиться.

Мы видыи, что πνεύμα—духь, отличаемый оть ψυχή, какъ низшей своей формы (т.-е.) πνεύμα въ твеномъ смыслѣ и πνεоμα въ формъ νούς), есть принципъ свободы и высшихъ духовныхъ способностей и дѣятельностей въ человъкъ. Какъ таковой, т.-е. какъ сила, въ которой собственно лежитъ образъ и подобіе Божіе, онъ, естественно, долженъ быть понимаемъ въ ноическомъ смыслъ по возгрѣню ап. Павла принципомъ истинно-правственной жизни человъка, состоящей въ любви къ добру (въ широкомъ смыслъ этого слова) и дѣланіи послѣдняго. Духъ отсюда есть принципъ

<sup>22)</sup> Ackerman.— «Theologie Stud. und. Krit»., 1839, 4 v., crp. 900.

нравственной живни, противоположный другому принципу гръха и всякаго зла,—плоти — обр $\xi$ , или върнъе, — о́диорті́а, живущему въчеловъческой плоти (Римл. VII, 14-25; Гал. V, 17) <sup>24</sup>). Тъмъ не

<sup>23)</sup> По возарвнію ап. Павла во плоти челов'я скрывается положительное влеченіе во зду: «знаю, говорить апостоль, не живеть во мив, т.-е. въ плоти моей, доброе» (Рим. VII, 18). «Всявдствіе этого», продолжаеть апостоль, «несмотря на то, что я желаю добра и стремлюсь въ нему, я, однакожь, далаю не добро, вотерое любию, а ало, которое ненавежу» (ст. 19. 21-22). Но мы не должны упускать вав виду савдующаго замічанія ап. Павла: «осли я ділаю то, чего я пе-ст. 20). Очевидно плоть сама въ себъ не есть зло и не производить его, но гръховное влеченіе и граховное направленіе самой плоти производить ή οίκοθσα èνсубршти циартіа. Такинь образомь, принцивомь гріховной жизни является собственно инпортіа (17. 20 ср. 7. 3. 11). Харё же но впестолу служить только жи-. лищемъ, пригоднимъ органомъ или орудіемъ граховнаго принципа-арартіа (VII. 3; УП, 25, 8 ср. 17, 19). Конечно сорЕ становится таковымъ орудіемъ всябдствіеприсущей ей въ наличномъ состояния природы. Но въ чемъ именно состоитъ сущность такой природы, каковы тё свойства плоти, въ силу которыхъ она ставовится пригодишь орудіемь граховнаго принципа,--апостоль не даеть намъ з знать объ этомъ. Такъ какъ опре оказывается нослушищих орудіемъ греховнаго принципа, то, остественно, этогь последній постепенно укоренившись во плоти, СТАНОВИТСЯ ГОСПОДСТВУЮЩИМЪ ЗАКОНОМЪ ВЪ НЕЙ (Т.-С. ВО ПЛОТИ НАН ВЪ ЧЛЕНАХЪ СЯ: Рим. VII 23. 25). Воть почему во плоти человъка преобладають гръховныя стремленія и сплонности, -- почему и самый «законь плоти» прямо называется у аностола «вакономъ грвха» или «закономъ грвховиниъ», а «жить по илоги или во плоти» — значить «жить по принципу граха или во граха» (Рям. VII, 23. 25; VIII, 1.-2. 4. 5. 8. 9. 12. 13; Еф. II, 3). Изъ сказаннаго открывается нельпость того мевнія, защещаемаго многими протестантскими богословами (Schmidt ... s. 13 и д... Holsten 395 и д.), по которому будто плоть у апостола сама въ себъ есть принципъ зла, по самой природъ своей есть зло. Что апостоль биль далекъ еть подобнаге возарвнія на плоть саму въ себі, это видно, промі того, изв тіхъ многихъ месть его писаній, где говорится, что всякое созданіе Божіе добро (причемъ подъ созданіемъ по вонтексту річи ближайшимъ образомъ разумівется тілю. съ его естественными потребностими и отправлениями: 1 Тим. IV, 4 ср. 3), чтоудовлетворение естественных потребностей тыла въ нравственномъ отношении само по себъ безразлично, не есть ни добро ни худо-вло (Кол. II, 16. 20-23), что тыа наши суть храмъ живущаго въ насъ св. Духа (1 Кор. VI, 19), что твлами нашини такт же, какъ и душами, мы должны проскавлять Бога (Кор. VI, 20). Да, навонець, обращая вниманіе на естественную физическую природу плоти (cάρξ), можно ин отврить въ ея свойствахъ что-либо такое, что должно бы былодълать её принципомъ зла? Такой причиной ссизи физическихъ свойствъ плоти съ ся свойствами, какъ гръховнаго принципа, никто не можетъ указать, потому что ея и ивть совсвиь.

менье остается несомивннымъ то обст ятельство, что нигдъ въ своихъ писаніяхъ апостоль Павелъ не противополагаетъ плоти (σάρξ), какъ принципу мравственной жизни духа, (πνεῦμα ἀνθρώπου), какъ иного принципа нравственной жизни: вездъ плоти противополагается или общее понятіе духа (Рам. II, 29; УІІ, 6; УІІІ, 5. 6. 9; 2 Кор. III, 6; Гал. IV, 29; V, 17) <sup>24</sup>), или же Духъ Божественный, какъ принципъ нравственной жизни въ искупленномъ человъкъ, и νοῦς, т.-е. только честнем форма πνευμα ἀνθρώπου, какъ принципъ нравственной жизни у человъка менскупленнаго. Что же это значить?

Это объясняется тамъ, что по возарвнію впостода господотву-. ющимъ принципомъ, опредвляющимъ нравственную жизнь естественнаго человъка, въ типь всегда является офоб; если же такъ, то дуку (πνεύμα) уже не можеть принадежать значение самостоятельнаго жизненнаго принцина; онъ оказывается лишь формально опредыяющим принципомъ правственной жизии, въ дъйствительности же, въ опытной нравственной жизни, и его собственная дв-· ятельность опредъляется противоположнымь принципомъ-плотью 25). Отсюда повятно, что апостоль могь противопологать духъ и плоть (πνεύμα, σαρξ) въ смысль принциповъ правственной жизни лишь постольну, посвольку понятія дука и щоти берутся чисто какъ абстрантныя, поскольку духъ и плоть мыслятся вив и независимо отъ всякаго отноменія другь нь другу, въ которомъ они всегда уже являются въ опыть 2"). "Духъ (пуєбна амбрыном) есть пранципъ нравственной жизни, противоположный другому принципуплоти"--- ото положеніе мы можемъ и должны поставить, какъ общую формулу для обовначенія нравственнаго ученія ап. Павла о дужь человыка вообще, такъ-оказать, въ касв. Всякій же разъ, ванъ рвнь едеть о противоположномъ плоти (рарк) принципъ, опредвинющемъ правственную жизнь въ опыть, апостоль указываеть

But the transfer of the entropy of the workings.



 $<sup>^{26}</sup>$ ) Пусона здась стоить или въ противоположность траним для обосначения внутренией истанио-правственной жизни, внутренняго служения Богу сердцемъ въ противоположность только внашнему наружному исполнению предписаний правственныхъ и обрядовыхъ-богослужебныхъ, или же въ противоположность плоти (сарE) въ формулахъ: «жить по духу» или «въ духb» въ противоположность «жить по плоти» или «плоти».

<sup>25)</sup> Schmidt, s. 41--42.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ibid., s. 42.

не на пуєбна аубрипов, но или на уоб (форму пуєбна) у неискупленнаго человъка, или на Духъ Божественный—въ искупленномъ Отсюда, чтобы раскрыть нравственное ученіе ап. Павла о духъ, мы, очевидно, должны, согласно съ возгрѣніями ап. Павла, точнъе опредълить въ ифическомъ смыслѣ понятіе объ умѣ (уобс), какъ опытномъ принципъ нравственной жизни естественнаго человъка, затъмъ вынсиять фактическое взанмоотношеніе пуєбна и барі, намъ противоположныхъ принциповъ нравственной жизни въ естественномъ человъкъ, и далъе—уназать на отношеніе пуєбна Оєбб къ пуєбна аубрипов въ человъкъ искупленномъ.

Мы ведвле, что уобс въ метафизическомъ сиысле есть лишь **σ**υрма πνεύμα, служа принципомъ объективнаго познанія и **оорною** субъективнаго сознанія. Этоть же моменть въ понятін уобу остается главнымъ, основнымъ и въ томъ случать, есле понятіе voûç опредвияется въ иническомъ смыслъ, въ смыслъ принципа иравственной жизни. Понятіе уобс въ нонческомъ смысле раскрывается у впостола въ VII гл. посл. въ Римл. Отсюда мы видимъ, что уобс есть противоположный плоти (σάρξ) принципь нравственной жизни (23. 25 ст.). Ему принадлежить: ненавидьть (μισείν имъть отвращеніе) зло (15) и желать (θέλειν) добраго (18. 19. 21), хвалить законъ, потому что онъ добръ (обрасон тф убре — собственно подтверждать законь, соглашеться съ нимъ: 16) и соужлаждаться закону Божію (συνήδεσθαι τῷ νόμψ τοῦ Θεοῦ: 22). Πο нашему мивнію, главнымъ моментомъ въ понятім уобс въ монческомъ смысять, какь оно здёсь распрывается, служить "συνήδεσθαι τŵ νόμψ του Θεοθά π всятьсь затьмъ "σύμφαναι τῷ νόμψ, ὅτι καλος". Что же значить συνήδεσθαι τῷ νόμω τοῦ Θεοῦ? По изъясиенію Меуег'а \*7), "σονήδεσθαι τῷ νόμῳ τοῦ Θεοῦ" точные нужно перекать такъ: "я радуюсь вивств съ закономъ Божіниъ", такъ что его (закона) радость (законъ олицетворяется) есть въ то же время и моя радость. Эта радость (славянся. "соуслажденіе") есть согласіе нравственныхъ симпатій на добро или расположеніе (влеченіе) нравственныхъ симпатій къ добру. Очевидно, въ этомъ моментв въ понятіи νούς (поскольку онъ, умъ, понимается именно какъ способность соуслаждаться закону Божію) преобладаеть элементь чувства (нравственной симпатіи въ добру). Но не очевидно ли, что всякое

<sup>21; «</sup>Comm. an die Briefe an die Römer», 283 crp.



чувство для самого своего возникновенія муждается, какъ въ необходимомъ условін, въ предварительномъ знаніи и сознаваніи предмета, по поводу потораго оно возбуждается? Итакъ, соуслаждение закону Божію предполагаеть уже знаніе объ этомъ законь Божіемъ, сознаніе, что онъ добръ. А уже на этого знанія и служенія непосредственно вытекаеть симпалія жь узнанному закону (συνήбесват), и именно симпетія праветвенная, поскольку самоє чувство соуолажденія закону приводить человіна естественно и непосредственню из необходимости признать, что законъ добръ (обффама) τῶ νόμω, ὅτι καλός, т.-е. "нравственно добръ" "): въ умъ (νοῦς) человъку открывается сознание нравственной пригодности законаи правственная симпатія на нему. Но въ симпатін, поскольну именно она есть правственная, рядомъ съ влементомъ эмоціональнымъ (элементомъ чувства), завлючается и элементъ волевой (элементь практической воли). И дъйствительно, уму (voûs) по апостолу принадлежить "θέλειν άγαθόν" (19) хотиніе, желаніе добра. Однакожъ, это "белегу" ни въ какомъ случав не можетъ обозначать чисто практической, примо дъйственной воли: "то обабу поράκειταί μοι, τὸ δὲ κατεργάζεσθαι τὸ καλόν, οὐκ εὐρρίσκω". Εκπιδω уоос означаль у апостола принципь дъйственной воли, то оставадось бы совершенно непонятнымъ, почему бы нравственныя желавія не переходили въ нравственныя дъйствія? Значить, преобладающемъ, основнымъ элементомъ въ понетіи уобс является разсудочный (алементь познанія и соонанія) и эмоціональный; "бедеіч" же въ уобс есть не болье, какъ желаніе, практическое стремленіе, въ смысяв влеченія, естественно и непосредственно вытекающаго изъ правственной симпати.

Итакъ, носнольку πνεύμα ανθρώπου можетъ быть разсматриваемъ, какъ νούς,—онъ собственно есть въ поическомъ емыслъ принципъ разума и нравственныхъ стремленій: онъ есть принципъ богопознанія (Рим. 1, 20), нравственного сознанія (въ смыслъ способности различенія между добромъ и зломъ) и правственныхъ желаній. Проявленіе природы πνεύμα въ сормъ ума—въ богопознаніи, правственномъ сознаніи и нравственныхъ стремленіяхъ и ссть то, что апостоль называеть νόμος τοῦ νόος (ст. 23).

Но вромъ этого закона ума, скрывающагося въ духъ человъка,



<sup>23)</sup> Schmidt. s 278.

есть законъ грвха, живущій во плоти-вь ея состоянія, вызванномъ и опредъленномъ въ своемъ харантеръ чрезъ паденіе перваго человъка. Требованія закона противоположны требованіямъ закона ума. Отсюда во взаимоотношенім пуєбща и обод борьба, изъ которой и слагается вся нравственная жизнь человака. Результатомъ этой борьбы въ естественномъ человъв является преобладание σάρξ надъ πνε $\theta$ μα, или занона грвха, живущаго во плоти, надъ закономъ ума, предносящимся въ духв человъка. Духомъ своимъ человъкъ желаетъ добра, знаетъ его и стремится осуществить его. Но нравственная воля естественнаго человъка оказывается слишкомъ слабою и недъйственною и, подпадая подъ вліяніе противоположного духу принципа-плоти, обыкновенно исполняеть не тв: требованія, которыя предъявляеть ейдухъ (пуєбна) въ своемъ умъ, а тв, которыя предъявляеть живущій во плоти граховный принципъ-фисотіс. Всявдъ за нравотвенною волею тому же вліянію плоти (σάρξ), или грфховного принципо — άμαρτία, живущого во плоти, подпедають и другія чисто-духовныя силы человіна. Тань, въ области теоретической живни остественный человымь имветь "соомог σαρκικήν" (2 Kop. 1, 12), "σοφίαν άνθρωπίνην" 2") (1 Kop. II, 13), которая, по представлению эпостола, есть то же предъ Богомъ, что гаупость (μωρία: 1 Kop. II, 14; σοφοί κατά σάρκα суть μωροί ανθρωπος ψυχικός 36) есть μωρός: μωρία γάρ αὐτῷ ἐστίν: 1 Κορ. ΙΙ, 14), ибо въ основани мудрованія естественнаго человіна лежить "voûs τῆς σαρκὸς $\alpha$  (Koa. II, 18), τ.-е. умъ, порабощенный плотію. Мудрованіе последнято по апостолу есть глупость предъ Богомъ: это значить, что умь имотекой (νούς τής σαρκός) οκαθывается совершенно неспособнымъ не только къ открытию или познанию выс-шихъ религіозно-правственныхъ истивъ, но даже и въ воспріятію и уразумению ихъ, когда онв сообщаются ему извив. Отчего же νοθς τής σαρκός неспособень нь познанію и воспріятію высшихь нетинь? Оттого, что порабощенный плотію чой обращается моключетельно только въ матеріальному, чувственно-видимому міру-(тф коопф), но только чрезъ внешнія чувства, при посредстве органовъ тъла или, что то же, плоти, получаеть онъ содержание для своего сознанія; всявдствіе этого νούς τής σαρκός бываеть при-

<sup>29) 1</sup> и 2. Выраженія — «άνθρωπίνος» и «ψυχικός» у апостола равнозначущи съ выраженіемъ---«σαρκικός» почему, это увидимъ впоследствін.



высовъ исплючетельно въ чувственному, непосредственному, есте--CTBERHOMY, ILLOTCHOMY SHAUGHID CARTOBL & CLOPE: VOUG THE GUPKÓE, такимъ образомъ, есть софіа коснои (1 Кор. І. 20). Повтому то νούς τής σαρκός (coδοτβεθο άνθρωπος ψυχικός) "οὐ δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος, αδο πνευματικά πνευματικώς άνακρίνεται" (1 Κορ. ΙΙ, 13-14), т.-е. умъ плотекой не можеть понять высшихъ религіознояравственныхъ истинъ, ибо содержаніе последнихъ духовнаго, а не чувственно-матеріальнаго характера. Вивств съ порабощеніемъ плотію и навращеніемъ ума естественнаго человъва, какъ поанавательной силы, извращается и его нравственное сознаніе, котоρομγ αποστοπь ποτομγ πρиπисываеть слабость πлοτи (άσθένεια τῆς оприос Рим. VI, 19), ибо нравственное сознание естественнаго человъва, руководимое его плотскимъ мудрованіемъ, становясь чувственнымъ, въ свободе вившнято закона способно видеть только произволь или свободу гръшить. Въ области практической прав--ственной жизни естественнаго человъка подчинение духа (πνεύμα) грвховному принципу (άμαρτία) видно изъ того, что естественному человаву свойственны и чисто-духовные грахи-вражды, осоры, зависти, соблазва, ереси, раскола и пр. И если апостолъ назвіваетъ эти грвхи двлами плоти (ёруа тіз опркос: Гал. V, 19-21). то, конечно, потому, что плоть служить жилищемъ гръховного принципа, который чрезъ неё, какъ свое пригодное орудіе, обращаеть вов силы человъческаго существа, не только талесно-дущевныя, но и чного-духовныя, на служеніе граку. Понятно, — эти гръжи ближайшимъ образомъ суть продукты воли <sup>20</sup>), но не нравственной воли самой въ себъ, въ ея естественной природъ, а "воли растявнной 29) чрезъ вліяніе плоти, этого орудія граховнаго пранципа.

Итакъ, естественный человъкъ въ опытъ, дъйствительной нравственной жизни, всеилью служитъ закону гръха, не только тълеснодушевными силами, но также и чисто духовными: человъкъ служитъ закону гръха плотію или по плоти, ибо его духъ ( $\pi v \in \hat{\nu} \mu \alpha$ ), умъ ( $vo\hat{\nu}_{\varsigma}$ ) остаются только формально опредъляющими принципами принципами жизни, реально же опредъляющимъ, дъйственнымъ принципамъ оказывается  $\sigma d \rho \xi$ , плоть, которая препобъждаетъ духъ ( $\pi v \in \hat{\nu} \mu \alpha$ ), разумъ и нравственную волю, омрачаетъ ихъ и заста-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) 1 и 2. Завтоусть—«Весёди на пося. въ Гал.», стр. 164.



вляетъ исполнять предъявляемыя ею, въ силу живущаго въ ней гръховнаго принципа, гръховныя треоованія. Понятно отсюда доляно быть, почему апостоль часто употребляєть безразлично выраженія: "κάτα σάρκα" и "κατὰ ἄνθρωπον" или также—"σαρκικὸς" (вакъ и "σαρκινός <sup>21</sup>) и "ἀνθρώπινος" (1 Кор. III, 1, 20; ср. I, 26; 2 Кор. I, 12 и 2 Кор. II, 18; ср. 1 Кор. II, 13; Рим. VII, 14); понятно и то, почему естественный человъть онавывается, по выраженію апостола, "преданнымъ подъ гръхъ", "рабомъ гръха" (Рам. VII, 14 <sup>22</sup>).

<sup>32)</sup> Говоря о рабствъ естественнаго человъва гръху въ силу господства въ немъ σάρξ, какъ принципа правственной жизин, надъ πνεθμα, – внымъ принципомъ тойже жизне, -- им должим предупредить крайніе и неправижные выводы отсюда, Хотя начало грвка и лежить во плоти, точиве въ филотія, однакожь это не звачить, что ощой и есть то, что производить грахь вы челевый и ставить посдедняго рабомъ греха со всеми его силами. Еслиби било такъ, то грехъ собетвенно не принадлежаль бы человоку, какъ самосознательной и свободной личности, а быль бы чимъ-то навязаннымь ему извив (и человикь не быль бы оте вътственевъ за свою гръховность). Между тъпъ апостоль исно доказываеть, чтоонъ призваетъ гръхъ личнинъ деловъ человъка (потому функтителнато за свое. рабстве граху). А таковних граха можеть быть только вы тома случай, если онъ производится собственно человъческою волею, т.-е. исходить изъ дуковной природы человека. «Безъ содействія води», говорить Оома Аквинать, «греха не бываеть; только воля есть то, что можеть его произвести» (Simar. «Di. Theologie des heiligen Paulus», с. 15). «Не плоть, а греховное вроизвененіе растивная воля — источникь граха»: таково общее положеніе, выведенное Зла-



<sup>- 41)</sup> Выраженіемъ «ταρκινός» апостолъ обозначаетъ собственно правственное существо челована въ его естественномъ до-христіанскомъ состоявін, когда преобладающимъ, даже почти исключительно опредъляющимъ ириничномъ правственной жезен-была плоть (σάρξ), вслядствіе чего высшій духовний принцепь правственной жизни (пуєбиа или уобу) обазывался безсильных, недійственнымъ-(Meyer. Comm. an die Briefe an d. Römer. S. 275-276). Выраженіемъ же «баркікос» апостодъ обозначасть преходящее, временное правственное состояніе въ человък в некупленномъ, равно какъ и ненскупленномъ, въ которомъ обоб, въ симств опредвляющаго вринцина иравственной жизин, получаеть времение неревесь надъ πνεθμα (νοθς -- въ неискупленномъ человене и Духомъ Бомественнымъ--въ искупленномъ. - Olshausen. Comm. an die Br. an d. Römer. S. 254 --256). — Съ выраженіемъ «σαρκικός» есть у апостола почти однозначущее выраженіе «ψυχικός»; все различіе состоить лишь вь томь, что выраженіе «ψυχικός» апостоль употребляеть, когда касается теоретической сферы религіозне-иравственной жизин, — религіознаго познанія или правственнаго сознанія, а вираженіе «оприжос» — въ такъ случаякъ, вогда рачь идеть о практической правственной жизни (Olshausen. Comm. an d. Br. 1 Kor.—S. 511 и д.).

Однавовъ, при всемъ рабстве естественного человена гръху и господстве въ его живни соре надъ пусори, последній, понимаємый какъ противоположный плоти принципъ правственной жизни, не остается въ практической правственной жизни неискупленнаго человена рециятельно безъ всяваго значенія. Какъ бы глубоко ни падали въ правственномъ отношеніи силы духа подъ давленіемъ плоти (соре),—какъ бы часто умъ (уоос,—который собственно является

тоустомъ («Бесади на восл. въ Галат.», стр. 164), касательно правственямъвозгрвий апостола Цавла. Если же апостоль вездь въ своихъ писаніяхъ рядомъ съ плотію (σάρξ) ставить грехь (даже чисто-духовный), равно кабъ и наобороть, показывая темъ ихь, если не причинную, то во всякомъ случай самую тесную внутреннюю связь, то это для насъ вполет ясно съ его точке вредія на правственное существо человека. Воля человека, веятая сама въ собе, аботрантно по ея естоственной природе-безь отношения из офой, не межеть быть принцапомъ и источникомъ граха, потому что отнодь не содержить въ себа наклонности во алу; поскольку она имфетъ отношение въ πνεθμα άνθρώπου, въ которомъ дежить уброс той убос, она можеть быть названа принциромъ добра. Но соединенная самою тесною органическою связью съ обрё въ опыте, она подпадаетъ подъ влівніе последней: живуній во плоти греховний вранцина-фрартіа - заставляеть волю отпасть оть ся остественно-добраго направленія в исполнять требованія, предцисываемыя выв. Значить, принциць греховныхь скломносиней дежить въ обру, точиве — въ филотія, источникь же греховных дыйствій — въ водь человька, т.-е. въ духь (пусона) его; въ духь же, стадо быть, и последния причина его подчиненія плоти и служенія граху.

Такъ какъ вози сама не себъ, по своей естественной природъ, не седеранитъ въ себъ навложности ко злу, -- и производить грахъ только педь вліяність прфховилго вринципа, живущаго во плоти, то мы съ точки зрвијя апостола доджим утверждать, что воля въ некоторомъ смисле принуждается греховнымъ принципомъ въ произведению греха и подчинению чрезъ то духа человеческого-плоти. Однакожъ, это принуждение не есть абсолютное, не оставляющее для воли возможности сопротивленія: воля нобуждается, и побуждается, пранда, весьма сильнодъ проповедению граха, --- но это нобуждение не есть все же абсодругое принумденіе;-грахь (а вийсти и подчиненіе духа-плоти, какъ принципу правствечной жезин) остается свободнымъ актомъ воли, или самого же дука. Что именно такова точка зрвнія апостола на отношеніе греховних наклонностей человеческой природи вь свободё воли (--- илоти, какъ вримцина правственной жизни, въ духу, какъ вному принципу превственной жезин), это доказывается тамъ. Что онь не OTOMBACTE BOSNOMHOCTH B AND HOS CEVILOSHRAFO TOMOSÉKA, DE OFO OCTOCTROSSIONE CAстоянів творить добро (т.-е. ставить принципомъ своей превственной дівнедьности пусіна, а не обра: Рим. II, 14-15) и нолучать за то награду въ день откроменія праводнаго суда Божія (Рам. II, 7, 10); — въ тоже время, выходя пръ той мисли, что язычении могуть и естествомъ законное творить, акостоль учить, что жеминики отвітственны предъ Богомь за свои зами діла (Рим. II, 1, 5, 9).

опредълнющимъ принцепомъ правственной жизне у ненокупленнаго человъка) естественнаго человъка ни становился въ опытъ "умомъ LLIOTH", OMHARO, BL MYNE GENOBERS (HMCHHO BL YMB CTO) BCCTAS COхраняется то сознаніе (правда, иногда это сознаніе бываеть макъ бы безсодержательно, — если тольно такъ можно выразиться, т.-е. не сопровождается яснымъ и конкретнымъ представленіемъ внутреннесовнаваемаго, или, — върнъе, — чувствуемаго) истинно-добраго и нравственнаго, отличаемаго отъ всего злаго и безнравственнаго,которое апостоль Павель называеть "совъстью" (очусібноїс, собственно — сознаніе: Рим. II, 15). Значеніе же совъсти въ нравственной жизни таково, что владъя ею, іуден и язычники и до искупленія ділали доброе (Рим. II, 10), — владія ею, "язычники, не имън закона, естествомъ законное творили" (ст. 14). Вирочемъ, совъсть все же не можеть обозначать у апостола вполнъ дъйственной нравственной воли: хотя и возможно, чтобы язычники по временамъ естествомъ законное творили, темъ не мене, принимая во вниманіе, что бываеть, какъ общее и постоянное явленіе въ нравственной жизни естественнаго-неискупленнаго человака, апостоль, отъ лица последняго, долженъ быль свазать: "еже хотети, прилежить мив, а еже содняти доброе, не обретаю: не еже бо хощу доброе, творю, — но еже не хощу злое, сіе содъваю (Рим. VII, 18, 19). Гораздо большее значение ума или совъсти состоить въ томъ, что и естественный человъкъ, сохраняя по возможности совъсть неизвращенною, можеть достигать очень высоваго уровня въ развити правственнаго сознанія, какъ показывають то примвры многихъ великихъ мужей древности. Съ другой стороны, великое значение совъсти выясняется изъ того, что оставаясь болъе нии менъе чуткою даже у самыхъ закоренълыхъ преступниковъ, она шаказываеть нарушителей нравственныхъ требованій жестокими укорами 32). Только лишь благодаря этимъ свойствамъ духа,

<sup>. 35) «</sup>Это угрывскіе совъсти», говорить Эрнесть Навиль, «объясняєть навъ одну нув тайнь Проондінія въ управленія міромъ. Какимъ образомъ поддерживается правотвенний законь? —Много столітій тому назадь поэть Софонль прославляль на асинскомъ театрі этоть високій законь, которий никогда не унитривить забвеніе. И точно — законъ этоть все продолжаєть существовать! Время разрушию троны и республики, хартін и конституцін; но правственний жаконъ отовть непредийъ. А между тібть какой законь быль боліве нарушаєть и отвертаєть, на хавой законь боліве нападаля? И между тівть оть все еще туть съ овощих



частиве, ума и совъсти, возможно было совершение искупления со стороны человіна. Только лишь благодаря тому, что въ человінів неискупленномъ сохранились νούς и συνείδησις, въ смысле принциповъ нравственной жизни, стало возможнымъ, что въ искупленномъ человъкъ на помощь слабому духу, или уму (voûç---сормъ духа), явился новый принципь нравственной жизни,-принципь, гораздо болье дъйственный и въ опытной правственной жизни: это-пусоща Өсой-Духъ субстанціально божественный (Рам. VIII, 9; 1 Кор. II. 12),—частиве, пусона й поу-Божественный духъ третьяго Лица Св. Тронцы (Рим. V, 5), посылаемый въ силу искупительныхъ заслугъ Інсуса Христа и потому называемый пуебща Хрютой (Рим. VIII, 9, 11). Въ какое же отношение становится этогъ пуєбща Χριστού въ πνεύμα άνθρώπου? Какое дъйствіе онъ производить на естественныя духовно-нравственныя силы человыка и навое отсюда значение его въ опытной практической нравственной жизни человъка (искупленнаго)?

Въ сущности-естественныя силы духа человъческого (пусощо άνθρώπου) οстаются тъже и у искупленнаго; однакожъ, благодатію Христа, воздействіемъ Св. Духа оне возраждаются, въ смысле освященія, возвышенія и укръпленія. Такъ принципомъ религіознонравственнаго сознанія въ теоретической области жизни служить αιο πρεжнему νούς; τοπικο эτοτι νούς у искупленнаго не νούς τής σαρκός, какимъ онъ часто бываеть у человъка естественнаго, а уойс Хриотой (1 Кор. II, 16), т.-е. умъ, возрожденный благодатію Христа и постоянно дъйствующій подъ ся вліяність, умъ, владъя которымъ, искупленный (δ πνευματικός) ανακρίνει παντα (1 Кор. II, 15), можеть изследовать все, даже высшія религіоэнонравственныя истины (напр., истину искупленія: 1 Кор. II). "Нашъ νοῦς", какъ бы такъ говорить ап. Павель во II гл. 1 Кор.", т.-е. наша способность познанія, была; если не болве, то во всяномъ случав очень недостаточная и затемненная прежде; вліяніе же πνεύματος άγίου усовершаеть нашь νούς до подобія Христову уобоу; ны взираемъ теперь на Бога и какъ бы проникаемъ въ разумъ Божій духовными очами Христа; наша мысль и наше по-

двуня спутниками: угрызеніем совести, наказывающим совершенное преступленіе, и скукой, этой мстительницей пренебреженнаго добра, поражающей заблудшілся жизни» («Вопрось о зав», Спб.—1871 г., стр. 12—13).



нятіе въ отпошеніи въ Богу и Его намереніямъ стали мыслію в понятіемъ, какія были во Христь въ этомъ отношеніи" 24). Далье въ области практической нравственной жизни принципомъ прежнему остается пусощо-свободно-разумное правственное существо челована; но если у естественнаго челована жубина быль принципомъ нравственной жизни только въ общемъ-абстрактномъ симски, въ опыти же не быль опредывющимъ принципомъ или, есян быль таковымь иногда, такь только въ формв ума ( $vo\hat{v}_{\zeta}$ ),—ея господствующемъ принципомъ въ его живни и двятельности была плоть-обой; то, напротивъ, въ человън искупленновъ дукъ есть преобладающій дійственный принципь правственной жизни (Рим. VIII, 1—14; Гал. V, 25), ибо онъ находится подъ воздействиемъ благодати Христа, вбо всяное движение внутренней жизни искупленного человъка, какъ и всякая проявляющаяся во виз дъятельность его, совершается при содъйствін πνεύματος άγιου: "его сознаніе даеть ему свидетельство є̀ν πνεύματι (Рим. IX, 1), его молитва есть кратегу су пусоцать (Римл. VIII, 15), его радость есть радость є и тує прави (Рим. XIV, 17), его надежда возрастаеть є у δυνάμει πνεύματος άγίου (Рим. XV, 13), онъ говорить и знаетъ Христа є пуєбраті (1 Кор. XII, 3), онъ трудится надъ улучшеніемъ брата є пуєбщать (Гал. VI, 1) ч э э). Вотъ почему человъка, живущаго върою и подъдъйствіемъ благодати, апостоль называетъ "духовнымъ" (пусинатіко́ς: 1 Кор. II, 15; III, 1; Гал. VI, 1); этозначеть, что въ опыть приндидомъ правственной жизни искупленнаго человака является собственно божественный духъ, вступающій въ сверхъестественную связь съ духомъ человъческимъ. Итакъкакъ "духъ живетъ правды ради" (Рим. VIII, 10), то результатомъсверяъестественнаго единенія Духа божественнаго съ человъческимъявляется то, что для человъва становятся не только вполнъ возможными, но и достижимыми тв "добрыя" и "святыя" двав, которыя апостоль называеть "плодомъ духа" (δ καρπός τοῦ πνεύματος: Гал-V, 22, 23 ср. Рим. VI, 22; Фил. I, 11; Еф. V, 9--11), и которыя въ естественномъ состояни человъна представляются только, накъжелеемыя его духомъ, въ опыть же дъйствительной его жизни

<sup>3</sup>º) Veiss. «Lerbuch der Biblischen Theologie des Neuen Testaments», 3 ч.» сър. 360.



<sup>34)</sup> Ackermann. «Theologische Studien und Kritiken», 39 r., 4 v., crp. 397.

сплощь и рядомъ смъняются дълами плоти, — гръха и беззаковія (Рим. VI, 18—22).

Здівсь мы не считаемъ излишимъ сділать слідующаго рода небольшое замічаніе. Ежели апостоль не рідко говорить о водящемь воздійствій Духа Божія на духь человіческій (напр. Рим. VIII, 1—14), то должно остерегаться понимать это воздійствіе въ механическомъ смыслії: нельзя представлять откровеніе истинь уму искупленнаго человіка такъ, что Духъ влагаеть эти истины въ умъ человітва какъ бы какія письма въ приспособленный къ тому ящикъ, "такъ что воспріничивость ума человіческаго въ отношеній къ инспирирующему Духу была накъ бы ящикомъ для писемъ" за); нельзя думать, что духъ искупленнаго человіка направляется Духомъ Божіймъ къ совершенію добрыхъ діль какъ бы такъ, какъ судно вітромъ гонитоя по водів здіть.

Нельзя: нбо подобное пониманіе воздійствія Духа Божія на духъ искупленняго человъча противоръчило бы библейскому учемію о всегда присущей челов'я свобод'я и основанному на попосавдней ученю о заслугахъ и мэдовоздаяніи за лихъ праведнявамъ, -- тому и другому ученіямъ, не отрицаемымъ, а утверждаемымъ самимъ ап. Павломъ (1 Кор. XV, 53; 1 Кор. III, 8 ср.: Сол. I, 3; Евр. VI, 10; XII, 4). Къ тому же, по учению Библи, дукъ человъка по природъ своей подобена Духу Божію; его силы и свойства, следовательно, сродны силамъ и свойствамъ Духа Божія: возножно ле уже поэтому одному механеческое воздъйствіе божественнаго Духа на человъческій?... Правда, послъ паденія человъна подобіе это опрачилось, номеркло, но оно не уничтожилось: сыы духа человъческого остались тъ же, что были и до поденія, н ставъ на дожный путь гръха, онъ лишь ослабли въ отправленін нормальной своей дъятельности, но не линились окончательно способности въ этой дъятельности. А отсюда-не следуеть ли понимать воздъйствіе Духа Божія на духъ человъка — въ смыслъ внутренняго подъема ослабшихъ естественныхъ силъ последняго и утвержденія естественнаго "внутренняго челонівка" (Еф. III, 16) яз свойственной ему отъ природы дорогь, ведущей къ свъту, метинъ и правдъ? Мы должны согласиться, что разумъ не въ со-



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ackermann., ctp. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid., c. 881-882.

стоянів объяснять, какимъ образомъ совершается Духомъ Божімъ этотъ внутренній подъемъ естественныхъ духовныхъ сигъ человъка, утвержденіе и охраненіе ихъ на пути истины и правды, но тъмъ не менъе для насъ должно быть выше всякаго сомивнія то, что человъкъ и при такого рода воздійствіяхъ на него благодати не лишается свободы, но діятельно участвуеть во всемъ, совершаемомъ благодатію въ немъ и чрезъ него: "безъ согласія воли человъческой самъ Богъ ничего не промеводить въ человъкъ, хотя и могъ бы, по причинъ свободы, которою одаренъ человъкъ "\*\*).

Намъ остается упомянуть о борьбъ дужа въ искупленномъ человътъ съ противоположимить ему принципомъ нравственной жизже-плотью. Эта борьба продолжается и въ покупленномъ чело-. выкы, продолжается (Рим. VIII, 5; Гал. V, 17), ибо Христось, искупивши человъта отъ первороднаго гръха. не искупить его отъ следствій граха: по прежнему въ челована наперекоръ духу дыйствуеть обой въ спеціально-Павловомъ смысль, по которому она означаеть вою граховную естественность человаческого супества. Но следуеть обратить вниманіе на то важное различіе, что въ опыть у естеотвеннаго человъка борьба происходять меκαν παστικό (σάρξ) и умомъ (νούς), а у искуплениато между плотью-.. и духомъ, т.-е. Духомъ божественнымъ (πνεθμα Θεού, πνεθμα Χριотой), оживотворяющимъ собою духъ человъческій. Вследствіе этого и результать борьбы должень быть неодинановы: у естественнаго человъка побъждаетъ обыкновенно σάρξ; у искупленцаго, наобороть, победа можеть и должна оставаться на стороне дука (Гал. V, 16, 17): искупленный Духомъ можеть умерщилять двянія илотскія (Рим. VIII, 13).

Но какъ у естественнаго человъка плоть становится преобладающимъ принципомъ не въ силу принудительности, а депускается свободное произволеніе, отчего ему всегда остается возможность слъдовать уму и его дълать опредъляющимъ принципомъ правственной живни: такъ точно и у искупленнаго человъка преобладаніе духа надъ плотью должно быть результатомъ свободнаго акта воли: человъкъ и въ искупленномъ состояніи можетъ имъть уобрато тід спарко (2 Кор. XI, 3 ср. Фил. IV, 7), можеть житьпо плоти (Рим. VIII, 12, 13), можеть слъдовать плоти, какъ опре-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Макарій Егип.: Бесіда XXXVII, п. 10.



дължинему принципу нравственной жизни; чрезъ потерю въры и благодати онъ можеть поэтому становиться оприкос (1 Кор. III, 3).

До сихъ поръ мы геворили о духъ и умъ, или о духъ (пуєщи субрижов), какъ высшей формъ духовной субстанціи въ человъческомъ существъ, отличаемой отъ низшей ся формы—души (ψυχή). Теперь отмътимъ возаръніе ап. Павла съ неической точки врънів и на эту послъднюю форму духовной субстанціи, на ся значеніе въ нравственной жизни человъка.

Изъ сказаннаго выше мы должны видеть, что все правственное возграніе ап. Павла на высшую сторону духовной субстанців человического существа развивается нев той енчной борьбы, которую духъ ведеть съ плотью, или живущимъ въ человъив граховнымъ принципомъ-фисотіс. Что же служить тою вреною, на почвъ - которой сталивногося и борются изъ-за преобладанія дукъ и плоть, эти два противоположные принципа правственной жизни въ человъвъ? Это и есть, по вовервнію апостола, ψυχή. Такое значеніе - души (фруп) въ правотвенной живни вытелесть изъ самой ея природы: душа, какъ мы ракве видым, есть пассивное существо; не будучи самобытною субстанцією, она не можеть имать поэтому ни-, какой творческой активности и всладствіе этого постоянно подвадаєть. подъ вліяніе накой-либо изъ двухъ противоположныхъ субсканцій. . Отсюда, съ неической точки зрвнія, по словамъ Olshausen'a, душъ принадлежить "рецептивная природа"; по его образному выраженію 39), душа наполнена силами світа и тымы, которыя спорять въ ней о господствъ: то получаетъ преобладание сила свъта, то сила , тьмы, и человъкь, такимъ образомъ, въединствъ своего существа : отврываеть борьбу двойотвенныхь борющихся нравственныхь; элементовъ 40). Если теперь получаеть преобладание сила тьмы, т.-е σάρξ, собственно живущій въ ней гръховный принципъ, и вся духовно-телесная жизнь человека въ нравственномъ отношени опре-, двинется этимъ принципомъ, то, само собою понятно, душа всепвло работаетъ гръху. Если же, наобороть, получаетъ преобладание сила свёта: пуєбща является опредёляющимъ принципомъ нравственной жизни,-то и душа, а вивств-и неразрывно связанное съ



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Очень сильно напоминающему собою Оригена: См. Толи, къ Рамл. «Еписк. Эмофана», ч. I, стр. 100 м 101.

<sup>40)</sup> Comm. an die Briefe an die Römer,-5. 251.

нею тело-будуть следовать требованіямъ духа. Что именно таково съ неической точки зрвнія воззрвніе ап. Павла на душу, въ подтверждение довольно указать, съ одной стороны, на то мъсто въ его писаніяхъ, гдв онъ, говоря о язычнивахъ, ниспавинихъ въ работво плоти, замъчаетъ: "и предаде ихъ Богъ въ похотвиъ сердецъ ихъ въ нечистоту" (Рим. I, 24), т.-е. Богъ попустияъ имъ ниоринуться въ "нечистоту" (срамныхъ плотскихъ граховъ: ст. 24, 26-27), потому что сами они возменали того "въ помотъть сердець ихъ" 41),-иначе: потому что душа ихъ, стоящая въ непосредственной связи съ плотью, обратила законныя потребности посявдней въ свои гръховныя похотьнія 42). Съ другой стороны, ображдансь нь искупленнымъ и облагодатотвованнымъ, у которыхъ потому дукъ долженъ господствовать надъ плотію, аностоль призываеть ихъ къ прославлению Бога "теломъ и думою": "прославите Бога въ тълесъхъ вашихъ, и въ думахъ вашихъ" (1 Кор. VI, 20), т.-е. прославляйте Бога не однимъ духомъ (въ подлини: "èv тŵ луебрать броуч»), нан высшими и благородивищеми сначи своей духовной субстанціи, -- а всимъ своимъ существомъ: даже и твломъ, не говоря уже о душть (вли нившихъ силахъ той же единой человаческой духовной субстанціи), которая во всякомъ случав по своей природа выше тала 42), "прославляйте Бога и духовъ вашимъ, и душою, и твломъ",-говорить апостолъ,-и говорить такъ, конечно не по одному тому, что "искупленный" должена прославлять Бога всеми своими силами, всемъ своимъ существомъ, но и потому, что онъ сознаваль возможность-пскупленному (тф пусинатький) человыму, побыдившему плоть, духомъ направлять всы силы его существа на служение Богу: потому δ πνευματικός в

<sup>43)</sup> Впрочемъ, въ данномъ мъстъ апостолъ могъ не говорить о ψυχή потому, что онъ могъ употребять, — и въроятнъе думать, — дъйствительно употребязеть понятіе πνεθμα въ широкомъ симсяъ, по которому оно обозначаеть всю духовиую субстанцію человъческаго существа и, слъдовательно, обинмаеть собою и шоняже чихѝ.



<sup>&</sup>quot;) Мы уже ранве инфан случай замвчать, что у апостола понятіе кардія однозначуще съ понятіемъ фохуї; и въ данномъ мвств это несомивано: тв грвжовния похотвнія, о которыхъ говорить здвсь апостоль, по своему характеру могуть быть относимы только въ низинив силамъ духовной субстанціи, воторня апостоль обыкновенно и объединяєть въ понятіи фохуї.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) См. Толк. на посл. въ Рем. Еп. Өеофана, 1 ч., стр. 99 и 102.

долженъ всецъло прославлять Бога, ибо онъ уже можеть, въ силахъ дълать это.

Остается повидимому непонятнымъ: ежели у апостола форм не • обозначаетъ самостоятельной правственной силы, независимой въ направленіи своей дъятельности отъ того или другаго вліянія на нее πνεύμα и σάρξ, понимаемыхъ какъ противоположные принципы правственной жизни въ человъкъ,-почему же онъ чело-**ΒΈΚΑ, ΒΠΑΖΑΙΌΙΙΑΓΟ ΒΈ ΡΑΘΟΤΒΟ ΠΛΟΤΗ ΜΑΝ ΓΡΈΧΥ (**σάρξ **ΜΜΗ** άμαρτία), часто называеть "душевнымъ-ψυχικός"--- вмѣсто "плотскимъ---σαρкіко́с" (названія, вполнъ понятнаго съ новческой точки зрънія Павла), и когда не прилагаеть этого наименованія къ человъку, въ жизни котораго господствующимъ принципомъ является "духъ-πνεύμα<sup>4</sup>? Нельзя ли выводить отсюда, что-напротивъ, апостолъ понималь подъ ψυχή какую-то особую самодъятельную силу въ человъкъ, враждебную по своему характеру πνεθμα, какъ нормальному принципу нравственной жизни? Противъ возможности такого заключенія ръшительно говорить то, что во всъхъ писаніяхъ Павла нёть не единаго мъста, гдъ бы упоминалось о борьбъ "духа" (πνεῦμα) съ душою" (ψυχή), о каковой апостоль не преминуль бы заметить, еслибы дъйствительно разумълъ подъ фохо своеобразную творчески активную силу, враждующую на "духъ". А что касается допуснаемаго у апостола наименованія "плотскаго" (σαρκικού) человъка душевнымъ" (ψυχικός), то оно будеть вполнъ понятно съ точки зрвнія Павла, если мы обратимъ вниманіе на то, что у него σάρξ въ метафизическомъ смыслъ есть чувственно живая матеріальная субстанція, -- оживленная именно душою ψυχή, -- и потому въ болъе общемъ смыслъ означаетъ всю душевно-тълесную жизнь человъка, -- обнимаеть всв низшія силы душевныя въ ихъ связи нии въ ихъ естественномъ отношении къ телеснымъ органамъ, съ которыми связана ихъ двятельность 44),—такъ что, гдв σάρξ (если удобно такъ выражаться), тутъ же и ψυχή, и гит ψυχή, тутъ же μ σάρξ.

Изъ представленнаго нами нравственнаго воззрвнія апостола Павла на πνεθμα и ψυχή можно видіть, что въ основів его нравственной психологіи лежить понятіє о "духів", какъ основномъ началів правственной жизни въ человіків. "Ψυχή", не имізлъ субстан-

<sup>&</sup>quot;) Symar.— Die Theol. des heil. Paul». c. 36.

ціальной самостоятельности въ человіческомъ существів, не иміветь и активнаго значенія въ нравственной жизни человіка; она является по апостолу только пассивною средою, на которой разыгрывается трагизмъ нравственной жизни человіка,—трагизмъ, вы- текающій изъ борьбы его духа съ привнесеннымъ паденіемъ въ человіческую природу грізховнымъ началомъ— фиортія.—Духъ борется съ противоестественномъ его божественной по началу природі грізхомъ; но разъ павши (въ первородномъ грізхії: Рим. V, 12), силы духа естественнаго человіка оказываются безсильными побороть грізхъ и только, все больше и больше изнемогая въ борьбів, оніз все глубже и глубже погружаются въ пучину грізха: добро проявляется иногда въ природів человіка, но

«Оно какъ слабый плодъ, — обятый при рожденіи. «Иль сгубленный въ цвъту отъ стужи дуновенья» <sup>45</sup>).

И, взирая на себя, принужденъ бываетъ вопить естественный человъкъ: "я сознаю беззаконія мои... они превысили голову мою, какъ тяжелое бремя отяготъли на мив; смердятъ, гноятся раны мои отъ безумія моего. Я согбенъ и совствъ поникъ, весь день сътуя хожу; ибо чресла мои полны воспаленіями, и нътъ пълаго мъста въ плоти моей. Я изнемогъ и сокрушенъ чрезмърно; кричу отъ терзанія сердца моего... Сила моя оставила меня, и свътъ очей моихъ,—и того нътъ у меня (Пс. XXXVII, 19, 5—11). Бъдный я человъкъ! кто избавитъ меня отъ сего тъла смерти (Рим, VII, 24)?" \*).—Такъ, борьба въ естественномъ человъкъ разръшается въ пользу гръха; духъ, какъ противоположное въ себъ гръху нравственное начало, проявляетъ себя время отъ времени только въ сознаніи естественнаго человъка его гръховности, сопровождающимся укорами совъсти,—и въ то же время въ сознаніи нрав-

<sup>&</sup>quot;) Какъ сходны съ этими плачевными звуками ветхаго Давида звуки ветх го язычника: «посёдёли у меня виски, побёлёла у меня голова, погибла сладостнам юность. Нёть ничего отраднаго въ жизни. Часто ведыхаю я, страшась ужасныхъ пещеръ одного тартара (Анакреонъ). Жаловались наши предки, жалуемся и мы в будуть жаловаться наши потомки, что правы навратились, что водворилась испорченность, сътдающая покой сердца (Сенека). Недаромъ одинь только человъкъ встрачаеть слезами свое рожденіе; лучше всего было бы вс родиться, а родившись—скоръе дождаться конца (Плиній)». См.—«Первые дни Хри—ва»—Фаррара, перев. Лопух.—88 г., стр. 22, 30 и 31.



<sup>45)</sup> Навиль— «Вопросъ о зай», 122 стр.

ственнаго безсилія самому высвободиться изъ своего плачевнаго состоянія. Впрочемъ, достаточно и этого сознанія для свидътельства того, что духъ никогда совствить не умираетъ и въ падшемъ гръшникъ, ибо (по образному выраженію), "какою бы завъсою не задергивалось небо предъ очами его совъсти, оно всегда остается предметомъ его стремленій.

«Какъ благо высшее, котораго желаетъ «Духъ его, хоть имени ему не обрътаетъ»... 47).

Но воть на помощь слабому духу человые является спасительная благодать Божія. Остинемый ею, духъ человые оживляется. Снова въ человые возгорается борьба духа со грыхомь; но уже теперь не грыхъ выходить побыдителемь изъ этой борьбы, а духъ, нбо "кто можеть противоустоять противъ Духа Божія?" Лишь бы духъ человые не отвращался отъ призывающей и спасающей его благодати во Христы,—что возможно, потому что свобода всегда при немъ—(Евр. III, 7; IV, 7), а то теперь "силою Возлюбившаго онь можеть преодолывать всякій грыхъ, спорбь и тысноту" (Рим. VIII, 35—37). Такова основная нить нравственной психологіи св. ап. Павла.

C. 0-Bb.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) См. у Навиля стр. 114.

## ВНЪШНЕЕ СОСТОЯНІЕ КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ подъ игомъ турецкимъ въ хіх стольтіи \*\_

Въ 1839 году Махмуда не стало; онъ умеръ 19 іюня, дъятельно приготовляясь наказать неповорнаго египетскаго вассала. нарушившаго права заключеннаго договора. А со смертію Махмуда разрушились и задуманные имъ планы. Его молодой преемникъ по престолу Абдулъ-Меджидъ (1839—1861 г.), не оказался преемникомъ ему по идеямъ и скоро свернулъ съ того пути, по которому шель его отепь. Онь не въ состояни быль оцвнить всего достоинства политики своего предшественника и не постигъ глубокаго смысла его правительственной двятельности. Неэрвлость и (сравнительная) слабость ума съ одной стороны, съ другойчисто стороннія вліянія не позволили ему на первыхъ же порахъ обнять во всей широть той великой задачи, которую съ такимъ пыломъ преследовалъ въ последніе годы своей жизни Махмудъ, а потому и вся дальнъйшая дъятельность Абдулъ-Меджида, какъ сейчасъ покажетъ намъ исторія, была не столько продолженіемъ сколько разрушеніемъ того, что было ранве сделано его отцомъ

Въ самый день восшествія своего на престоль, молодой султань, въ которомъ уже можно было угадывать тихій нравъ и миролюбивыя наклонности, изъявиль желаніе о прекращеніи войны съ-

<sup>\*</sup> См. мартовск. и априльск. внижку «Православнаго Обозрыня» за 1891 г.

-египетскимъ пашею. Но въ пятый день новаго парствованія Порта получила секретное извъстіе о разбитіи турецкой арміи подъ Незибомъ. Оттоманская имперія, такимъ образомъ, осталась безъ армін, безъ флота, безъ денегъ, при семнадцатильтнемъ султань. Нъть сомнънія въ томъ, что Мехмедъ-Али не замедлель бы явиться въ беззащитную столицу и ниспровергнуть правительство, оглучиенное последними бедствіями, если бы оттоманская имперія была тогда предоставлена только своей судьбъ. Но великія державы, между которыми Россія по самому положенію своему имвля особенныя причины предостерегать Востокъ отъ новыхъ потрясеній и въ то же время владъла надежными средствами для укропценія честолюбивыхъ посягательствъ паши, отстранили эти бъдствія и заставили силою оружія смириться непокорнаго вассала. Взамінь этой помощи, которую оказали Турцін европейскія державы, Абдуль-Меджидь, по требованію твуть же державь, ръшился произвесть реформы въ своей имперія.

22 октября 1839 года, т.-е. четыре мъсяца спустя посяв восшествія на престоль Абдуль-Меджида, созваны были въ однев изъ дворовъ стараго сераля, у Глолькане (беседии розъ) все вельможи, всь высшіе сановники, военные и гражданіе, улемы, духовные главы подвластныхъ народовъ и представители всехъ сословій. Лицломатическій корпусь также быль приглашень на это торжество, въ свидетели обязательствъ, добровольно налагаемыхъ султаномъ на самого себя. Султанъ возседаль въ открытомъ віоске въ виду пестраго собранія. Раза-паша, министръ двора, приняль язъ рукъ его Гатти-шериот і) и передаль Решиль-пашь, которому поручено было прочесть его во всеуслышаніе. Грамота эта заключала въ себъ изложение тваъ началь, которыми султанъ намеревался руководиться въ управленіи государствомъ, и ближайщимъ образомъ опредвияла цвиь этого управленія, -- коренное преобразованіе государственнаго права и искорененіе твхъ золь, которыя оть давности и отъ насили вошли въ законную силу. Вотъ эта грамота:

"Весь міръ знаеть, что съ самыхъ первыхъ дней оттоманской монархіи предписанія славнаго Корана и законы имперіи исполня-

<sup>1)</sup> Гатти-шерифъ собственно значитъ — священняя грамота; такъ называется тв изъ султанскихъ повельній (фирмановъ), на конхъ приложена собственноручная подпись султана, каковы манифесты по дъламъ политическимъ и ръшенія по дъламъ особенной важности.



лись честно. Вследствие этого имперія возростала въ силе и величія, равно какъ и благосостояніе всёхъ подданныхъ достигло- крайняго предела. Но вследствіе несчастій постигшихъ имперіювъ теченіи 150 леть и другихъ причинъ, неисполненіе священнаго закона и государственныхъ постановленій изменило прежнюю силу в и благосостояніе въ слабость и бедность, такъ что стало ясно, что государство, неуправляемое законными постановленіями, существовать не можеть.

Поэтому, со дня счастливаго восшествія нашего на престоль, наши мысли были обращены единственно на приведеніе въ цвътущее состояніе областей и доставленіе благосостоянія жителямъ и бъднымъ. Если же обратить вниманіе на географическое положеніе нашего государства, на плодородіе почвы и врожденныя способности жителей, то явно, что при принятіи необходимыхъ мъръ, желаемый результать будеть достигнутъ, при помощи Божіей, въ теченіи пяти или десяти лътъ. Поэтому, уповая на милость Бога и содъйствіе Его пророка, мы признали необходимымъ для управленія государства и областей поставить нъкоторыя новые законы, основными началами которыхъ должны служить какъ безопасность жизни и охраненіе чести и имущества, такъ опредъленіе налога, набора и времени службы войска.

Такъ какъ въ мірв нетъ ничего драгопеннее жизни и чести, товсякій, хотя бы по своей природів не быль силонень нь измінів. увидя однако ихъ въ опасности, прибъгаетъ по необходимости для сохраненія ихъ къ поступкамъ, наносящимъ обыкновенно вредъ пмперів и государству. Напротивъ того, если онъ пользуется безопасностію въ отношеніи жизни и чести, то ясно, что онъ не уклонится отъ правды и его дъйствія будуть направлены къ доставленіюуслугь государству и народу. Подобнымъ образомъ всякій, кто непользуется безопасностію въ отношеніи въ жизни, не заботится ни о государствъ, ни о народъ, и будучи всегда преисполненъ заботъ п тревоги, не обращаеть вниманія на процватаніе государствъ, тогда какъ въ противномъ случав, если онъ пользуется полною безопасностию въ отношении своего движимаго и недвижимаго имущества, то при занятіи собственными дълами и расширеніи круга. своей двятельности для пропитанія, ревность его къ государству и народу и любовь въ отечеству, увеличиваясь со дня на день, будеть несомивно стремиться ко всему полезному.

Что касается опредъленія налога (виргу), то такъ какъ государство нуждается въ войскъ для защиты областей и въ прочихъ необходимыхъ издержкахъ, для которыхъ нужны деньги, доставляемыя налогомъ, взимаемымъ съ подданныхъ, то должно позаботиться объ устройствъ этой части. Хотя съ нъкотораго времени жители нашихъ областей освободились, благодаря Богу, отъ вреда монополій, считавшихся прежде за доходы, но въ настоящее время вредныя начала пльтизамовъ (откуповъ), не принесшихъ никогда полезнаго шода и служившихъ скоръе орудіемъ разоренія, находятся еще въ употребленіи. Это все равно, что поручить правительственныя и финансовыя дела произволу одного человека, или скорее его притесненію и насилію, такъ что если по природе онъ дурной человъкъ, то будеть обращать внимание на собственную пользу и всъ его дъйствія будуть несправедливы и притеснительны. Поэтому, по наложенію на наждаго изъ жителей областей налога, соразмірнаго съ его имуществомъ и средствами, не следуеть брать съ него ничего болже.

Подобнымъ образомъ должно опредвлить и привести въ ясность измержки на армію, олоть и другія потребности, на основаніи опредвленныхъ законовъ, сообразно съ которыми предписывается дъйствовать.

Что касается войска, то на основани вышесказаннаго, оно составляеть одинъ изъ важнъйшихъ предметовъ, и хотя выставлять войско для защиты отечества есть обязанность жителей, но до сихъ поръ, вслъдствіе утвердившагося образа двйствія, не обращали вниманія на число жителей областей и брали съ одной болье, нежели она могла выносить, а съ другой менъе, и тъмъ самымъ причиняли неустройства, оказавшія вредное вліяніе на двла земледълія и торговли. Кромъ того, поживненная служба солдатъ производила отвращеніе и уменьшила народонаселеніе; поэтому необходимо попостановить хорошіе законы для взиманія съ каждой области, смотря по нуждъ, необходимаго числа рекруть, служба которыхъ продолжится оть 4 до 5 льтъ. Однимъ словомъ, если эти законы не будуть приведены въ дъйствіе, то пріобрътеніе силы, благосостоянія и спокойствія невозможно, потому что изложенныя начала служать освованіемъ всего этого.

Процессы виновныхъ будутъ впредь разсматриваемы тщательнымъ образомъ, публично, согласно съ священными законами, и



до произнесенія приговора не дозволяєтся предавать смерти, ни отравлять явно или тайно какого бы то ни было. Не допускаєтся такъ же ни съ чьей стороны самовластное покушеніе на честь и доброе имя другаго.

Всякій будеть владіть и распоряжаться съ полною свободою своимъ имуществомъ; поэтому никто не будеть вмішиваться въ его дійствія; въ случат же, если, примірно, кто-либо совершить преступленіе, то его наслідники, будучи невинны въ его проступкі, не будуть лишены наслідственныхъ правъ чрезъ конфискацію имущества преступника.

Такъ накъ всё подданные нашей имперіи, мусульмане и последователи другихъ исповеданій, сдёлались предметомъ этихъ императорскихъ постановленій, то всёмъ жителямъ нашего государства дарована нами, согласно съ священнымъ закономъ, полная безопасность въ отношеніи жизни, чести и имущества.

Относительно другихъ предметовъ, такъ какъ оказалось необходимымъ установить ихъ по согласію мевній, то члены совъта юстиців, которыхъ число имветъ быть умножено сообразно съ необходимостью, министры и сановники нашей высокой имперіи будуть собираться тамъ въ нъкоторые, имвющіе быть назначенными дни, и будутъ свободно говорить, не удерживаясь ни отъ одного изъ своихъ разсужденій и замвчаній, и необходимыя постановленія, относящіяся до безопасности жизни, имущества и платежа налога, будуть утверждены ими. Объ отдъль же организаціи войска будеть говорено въ совъть, засъдающемъ во дворцъ сераскира. Всякій вновь постановленный законъ будетъ представленъ нашему величеству, чтобы по утвержденіи его и приложеніи вверху императорскаго шифра онъ сдълался навсегда образцомъ для исполненія.

Такъ какъ эти постановленія утверждены единственно для оживленія религіи, правительства, имперіи и народа, то мы обязываемся соблюдать ихъ, принеся въ томъ клятву во имя Божіе въ залѣ священной мантіи (пророка) въ присутствіи всъхъ улемовъ и сановниковъ, которые обязаны будуть дать подобную же клятву. Поэтому визири, улемы, однимъ словомъ, всякое лицо, дъйствующее противно священнымъ постановленіямъ, будетъ предано наказанію, сообразно съ степенью виновности, не принимая въ разсужденіе ни его сана, ни уваженія, ни милости, которыми оно пользуется, для чего собственно изданъ будетъ кодексъ наказаній.

Такъ какъ всв служащіе получають въ настоящее время достаточное содержаніе, твиъ же, которые его не получають, оно будеть назначено, то требуется издать на будущее время строгій законъ для прекращенія противозаконныхъ взятокъ, служащихъ главной причиной паденія государства.

Вследствіе того, что изложенныя постановленія изменять и обновять прежнія начала, наше императорское желаніе должно быть объявлено жителямь нашей столицы, обнародовано во всехъ областяхь нашей имперіи и сообщено всемь посланникамь дружественныхь державь, пребывающимь въ нашей столиць, дабы эти державы были свидетельницами, что эти постановленія пребудуть, если угодно Богу, до окончанія вековъ. Да поможеть намъ Всевышній Богь и да подвергнутся всё действующіе вопреки этихъ постановленныхъ узаконеній Его справедливому проклятію и не найдуть никогда счастія" 2).

Затвиъ быль прочитана публичная молитва; всё присутствовавше произмесли аминь; были принесены многочисленныя жертвы, и самъ султанъ съ гатти-шерифомъ въ рукахъ вошелъ въ тотъ нокой, где хранится Санджакъ-Шерифъ (священное знамя пророка), присягнулъ, возложивщи руку на эту завътную святыню ислама, и за нимъ присягнули всё вельможи, всё министры и всё представители высшей духовной іерархіи ислама.

Трудно было придумать формы болве торжественныя и болве обязательныя для освященія новаго порядка вещей. Еслибы судьба народовъ и царствъ зависвла отъ фразеологіи и отъ торжественности обрядовъ, гюльханейскій актъ открыль бы новую эру благосостоянія для Турціи, какъ это было обящано султаномъ. Въ самомъ двлв, чего можно было желать и требовать лучшаго? Султанъ воспрещаль продажу должностей и льготъ, равно и лихоимство, которое подъ именемъ рюмфета составляло почетное пренимущество власти и восходило даже до престола. Онъ отрекался отъ права произвольныхъ казней и опалъ, равно какъ отъ права конфискаціи имуществъ и отъ всякихъ произвольныхъ поборовъ и налоговъ. Всямъ подданнымъ безъ исключенія даровалась безопасность жизни, чести и имущества; воспрещалось употребленіе яда, кинжала и пытокъ; предписывалось виновныхъ судить публично

<sup>\*)</sup> Гиргасъ,-Права христіанъ на Востокъ, стр. 92-96.



и никого безъ суда не казнить; уничтожались монополіи продуктовъ и отдача вазенныхъ налоговъ и доходныхъ статей въ откупное содержаніе; предписывалась правильная раскладка податей и повинностей сообразно съ средствами каждаго. Другими словами: провозглашалась уже не въротерпимость, но рышительное разенство между христіанами и мусульманами. Указывая на віковыя язвы имперіи и приписывая имъ упадокъ торговли и промышленности, объднение народа и ослабление государства, указывая въ тоже время на преимущества географического положенія края, на богатство его почвы, на способности народонаселенія, султанъ объщаль въ немногіе годы силою своего гатти-шернов достигнуть вожделеннаго благосостоянія, а для этой цели онъ предписываль правительству составить новые законы и издать новыя постановленія, основанныя на новыхъ, указанныхъ въ гатти-шериев началахъ, и на коренныхъ началахъ духовнаго закона, которымъ оправдывались даруемыя султаномъ льготы. Оставалось только ждать этихъ законовъ, чтобы наступила новая эра для милліоновъ восточныхъ христіанъ, и законы эти, действительно, появились.

Въ 1840 году былъ изданъ уголовный кодексъ, которымъ были сиягчены наказанія. Сила обязательности его одинаково принънима ко всъмъ подданнымъ турецкой имперіи безъ исключенія, къкакому бы классу и въроисповъданію они ни принадлемали <sup>2</sup>).

Въ 1843 году по требованію англійскаго посланника Страдоорда. Канинга быль отмінень страшный законь, по которому христіанинь, принявшій исламь, подвергался смерти при возвращеніи его къ прежней візрів. Отміна эта послідовала вслідствіе казни одного молодого армянина Овягана, который по принятіи ислама возвратился въ лоно православной церкви 4).

Въ 1847 г. учреждены смѣшанные суды изъ туземныхъ жителей и иностранцевъ для разбора дѣлъ между христіанами и мусульманами. Свидътельство райи въ отношеніи мусульманина, принимаемое сперва въ смѣшанныхъ судахъ, распространено было и на другія судебныя вѣдомства 5). А въ 1855 году султанъ отмънилъ



<sup>)</sup> Гиргасъ, стр. 96.

<sup>&#</sup>x27;) Ibidem; Шаоссерь, т. VII, стр. 369.

<sup>5)</sup> Γ*upiac*,—cτp. 97.

позорную для христіанъ поголовную подать хараджъ и заміниль ее привлеченіємъ христіанъ къ военной службів.

Но достаточно было заглянуть въ исторію, чтобы видыть, что пресловутый гатти-шерифъ положиль начало не новому порядку вещей, какъ объщано было султаномъ, а новой преобладающей и до сего времени въ Турціи системв торжественныхъ объщаній и обязательствъ. Прежде всего нужно замътить, что самый гаттишериет даже не быль объявлент вит ствит Цареграда и не быль разосланъ по областямъ вопреки прямымъ требованіямъ султана. 29 января 1855 года англійскій ноисуль въ Трапезундв едва могь добиться обнародованія его вь этомъ городів, гдів до того времени никто объ немъ еще и не слыхалъ "). Само собою понятно далве, что и вев законы, появившеся после гатти-шерифа, оставались только на бумагь и никогда не переходили съ нея въдъйствительность 7). Всв злоупотребленія, въками утвердившіяся въ жизни турецваго общества, по прежнему оставались во всей своей силъ, а изкоторыя, напротивъ, получили еще болже широкое развитіе.-Начнемъ съ чудовищной системы ильтиналово или отвупнаго содержанія сборовь и податей, объ уничтоженіи которой торжественно объявлялось гатти-шерноомъ. Откупщики таможенъ, десятины съ полей и другихъ казенныхъ сборовъ, какъ мы говорили раньше, безпощадно грабили народъ, но исправно вносили условленныя суммы въ вазну. Чиновники же, которые теперь заменили прекнихъ сборщиковъ, не менъе ихъ стали притъснять народъ, но въ тоже время грабили и казну, не чувствуя надъ собой прежняго страха безотчетныхъ опаль и коноискаціи и зная, что для наказанія ихъ были необходимы судебныя уливи. Казна лишилась, такимъ образомъ, върнъншихъ своихъ доходовъ именно въ такую пору, когда государственный расходъ вначительно усилился внесеніємъ въ бюджеть огромныхъ жалованій, которыми по смыслу гатти-шерифа были надълены министры, губерлаторы и вся администрація. Посль такой неудачной попытки правительство по необходимости должно было снова обратиться из прежней системъ ильтизамовъ, которая именно съ этой поры распространилась и усилилась еще болье, вопреки гатти-шерноу \*). Точно также не



<sup>&#</sup>x27;) Pichler,-т. I, стр. 451.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibidem,—стр. 453.

<sup>\*)</sup> Базили,-Спрія и Палестипа, т. І, стр. 301.

принесь нивакой пользы и законь объ отмънь поголовной полати и замънъ ея военной повинностью. Не говоря уже о томъ, что хараджъ собранъ былъ съ христіанъ впередъ за нъсколько льть, такъ что распоряжение Порты въ этомъ отношени на первыхъ поражь не могло принести никакой пользы "), законъ этоть совсъмъ остался безъ примъненія. Отъ него осталось отивненіе не самой подати, а только ея стараго названія хараджі, и вивсто дъйствительной военной службы христіанъ правительство наложило на няхъ военную подать не меньшую хараджа, съ именемъ беделіе. Разница вся теперь состояла лишь въ томъ, что эту подать обязанъ быль платеть каждый мужчина христіанинь отъ 14 до 60-ти лътняго возраста, а равно изъ нея не исключались и люди бъдные. Поэтому за дътей и нищихъ, которыя не могутъ уплачивать ее сами, обязаны были платить тв деревни, въ которыхъ они живутъ и изъ которыхъ происходять. Тъмъ болъе долженъ быль остаться въ забвеніи законъ о правъ христіанъ давать въ судахъ свидътельскія повазанія, какъ законъ, не только не находившій для себя оправданія въ мусульманскомъ правъ, но состоявшій съ нимъ въ прямомъ противоръчіи. Разнымъ образомъ всъ правительственныя должности по прежнему оставались исключительнымъ достояніемъ турокъ, а потому и всв порядки управленія оставались неизмінными. Мы уже говорили выше о туредкой администраціи. Взятка и подарокъ-- эти въновыя преимущества власти вкоренились въ административныя нравы края оть сельского старосты до верховнаго визиря; вкоренились въ самое поиятіе народа о власти, не смотря на то, что по смыслу гатти-шернов они замънялись опреденнымъ жалованіемъ отъ казны. Давно замічено, что въ турецкомъ народъ можно найти людей съ честными правилами во всъхъ сословіяхъ, вром'в сословія людей, состоящихъ на государственной службв. Аксіома эта подтверждается и твиъ, что какъ только почетный гражданинъ мопр., или вущецъ, или ремесленникъ, извъстный хорошей нравственностію, сділается правителемъ округа или просто членомъ городоваго совъта (меджлиса), онъ можеть по прежнему быть благонадежнымъ лицомъ въ частныхъ своихъ дълахъ и оборотахъ, но по дъламъ ввъренной ему должности овъ безъ заэрвнія совъсти грабить и народь и казну <sup>10</sup>). Одною развъ без-



<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Березина, - Правоси. церкви въ Турція, стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Базили, ibidem, стр. 302.

нощадною строгостію можно было уничтожить это зло, но новыя человъколюбивыя формы, предписанныя гатти-шенрфомъ, воспрещали строгость. Поэтому въ судахъ все право по прежнему основывалось исключительно на деньгахъ. Христіанинъ, не желавшій или не имъвшій возможности вносить столько денегь, сколько требоваль отъ него судья, становился предъ закономъ безправнымъ.

Но этого мало. Кромв того, что гатти-шернов и следовавшія за нимъ постановленія не принесли христівнамъ ровно никакой пользы, они напротивъ ухудшили ихъ положеніе. Мы неоднократновстрвчаемъ ужасныя картины самаго жестоваго преследованія христіанъ. Нужно только припомнить страшное избісніе христіанъ въ Осссалін, Македонін, Румелін и Болгарін по случаю возстанія ихъ въ 1841 году; распоряжение Ивзета-паши, вопреки гюльканейскому указу, возобновить поносный черный P. на фесахъ райевъ, н устранить какъ иностранныхъ консуловъ отъ покровительства турециимъ христіанамъ, такъ и христіанское духовенство отъ сбора жараджа; избісніе христіанъ въ Манедоніи и Оракіи въ 1848 г., когда турки съ ожесточеніемъ врывались въ христіанскія селенія, грабили, жгли ихъ и т. п., ногда въ городъ Вранъ церкви были всъ разрушены, мужчины перебиты, а женщины и дети отведены въ плень; нужно только припомнить жестокости трапезундского паши. поруганіе христіанскихъ храмовъ, конфистацію православныхъ церковныхъ книгъ и насильное обращение въ исламъ въ Албании, Болгаріи, Босніи и др. 11). чтобы представить себъ, въ какое положеніе поставлено было христіанское народонаселеніе Турція послів новыхъ реформъ. После этого неть ничего невероятного въ томъ, если путешественники, посъщавшіе за это время Востокъ, набрасывають самые густыя твии на свои картины изнемогающей оттоманской имперіи. "Европа не знасть, -- говорить одинь изъ нихъ, что еще въ настоящее время въ Турціи честь каждой христівнии находится во власти перваго попавшагося мусульманина, которому она имветь несчастіе поправиться. Европа не знасть, что турки по произволу могуть входить въ жилища христіанъ и брать тамъ все, что вздумается; что жаловаться для христіанина опасиве даже, чвить просто противиться, и что мальйшее заступничество за несчастнаго райя



<sup>11)</sup> Москвитяцинъ 1855 г. № 3, стр. 87.

есть ил него величайшее благодъяніе" 12). Особенно цвино для насъ свидътельство путешественника Мекъ-Фарлена. Во время своего одиннадцати-лътняго пребыванія въ различныхъ частяхъ имперін, онъ неутомимо самъ переносился повсюду, чтобы собственными глазами осматривать разныя заведенія, узнавать быть народа и знакомиться съ положениемъ вещей; вездъ входилъ въ сношенія съ разными правительственными особами, съ достовърнъйшими и наиболъе уважаемыми людьми всякаго званія, и вообще не щадиль трудовъ, чтобы собирать свъдънія изълучшихъ источниковъ. И что же онъ нашель? По его отзыву мусульманскій народъ не походиль уже на самого себя. "На каждомъ шагу, говорить онъ, замътенъ сильный разгаръ изувърства, а вслъдствіе того гоменія на христіанъ едва ли не жесточайція, чемъ когда-либо; на мъсто прежней нравственной силы (?!)-явный ущербъ правоты и честности; повсюду возрастание адчности, угнетения со стороны пашей и ихъ орудій въ большей степени, чвиъ когда-либо, особенно послъ новыхъ реформъ; совершенное несоблюдение танзимата, а напротивъ того притъснения иновърцевъ, продажничество всвяъ почти мъстъ и званій въ государствъ, увеличеніе преступленій въ Константинополь, разбойничество по большимъ дорогамъ (18) и т. п.

Совершенно одинаково отзывается и другой нашъ отечественный путешественникъ—князь П. А. Вяземскій, посътившій Востокъ въ 1849—50 гг. "Въ Самосъ было на дняхъ большое кровопролите", пишетъ онъ между прочимъ въ своемъ дневникъ. "Жители не довольны управленіемъ Вагоридеса или его повъренныхъ и просили о перемънъ его. Недовольныхъ взяли подъ стражу, нъсколько сотъ человъкъ пришли изъ деревень просить объ ихъ освобожденіи. Ихъ встрътили выстрълами, они на нихъ тъмъ же отвъчали. Завязалась драка. Турецкаго войска было около 2000. Самосцы ушли въ горы. Турки бросались въ греческіе дома и начали ръзать все, что ни попадалось: женщинъ, дътей; ворвались въ перкви, раграбили ихъ, повыкидали всъ образа... Вагоридесъ, повровительствуемый Решидъ-пашею и, пользуясь этимъ покровительствомъ, отягощаетъ народъ большими и беззаконными поборами.

<sup>43)</sup> Въстникъ императорского руссв. географич. общества, 1854 г. кн. 3, стр. 92.



<sup>12)</sup> Современникъ, 1854 г. ч. II, т. 44, стр. 193.

Кажется долженъ онъ взносить въ казну до 400,000 піастровъ, а сбираеть съ него болъе двухъ милліоновъ 1:).

Вмёстё съ этимъ турецкое правительство свободно вмёшивалось во внутреннюю жизнь церкви и деспотически обращалось съ константинопольскими патріархами. Малёйшій капризъ султана или даже его визиря, пустое подозрёніе или матеріальный разсчеть, интриги фанаріотовъ или происки уполномоченныхъ отъ великихъ державъ, все это легко рёшело судьбу патріарха.

Ненавъстно, какъ долго могло продолжиться такое положение дълъ, еслибы оно не было нарушено чисто внашними обстоятельствами. Императоръ Николай I, во все время своего царствованія не перестававшій заботиться о судьбі восточных христіань, рішился вступить въ тайные переговоры съ Портой. Въ 1853 году чрезъ князя Меньшикова онъ предложиль ей знаменитую ноту, заключавшую въ себъ справедивыя требованія въ пользу единовърцевъ на Востокъ. Въ ней онъ настоятельно требовалъ съ одной стороны полной религіозной свободы для греческаго народа и права повровительства Россіи этому народу, а съ другой-полнаго невмвшательства турецкаго правительства во внутрениюю жизнь православной церкви и особенно въ строй ея внутренняго управленія 11). Порта съ своей стороны, подозріввая въ этомъ законномъ требованіи особенную, скрытую политическую цель, решилась его отвергнуть и представить на общее обсуждение великихъ державъ. Али-Памиа въ своей замъткъ къ Лорду Кларендону отъ 13 мая 1855 г. нисалъ: "русская политика, привыкши пользоваться всявимъ оружіемъ, уже много разъ двлала счастливыя попытки вводить въ заблуждение върнъйшихъ и полезнъшихъ союзниковъ Порты подъ предлогомъ религіознаго протектората надъ подданными султану христіанами. Терпимость султановъ-продолжаеть онъ-почти безпримърна въ исторіи. На завоеванныхъ оттоманами территоріяхъ сохранились различные народы съ ихъ національностями. законами и религіями; тогда-какъ особенные элементы народной жизни почти всюду были насильно разрушаемы, они во всемъ своемъ разнообразіи вполев сохранились подъ властію султановъ и ныяв еще охраняются и соблюдаются теми же самыми прин-

<sup>44)</sup> Путемествіе на Востокъ кн. Вяземскаго. Спб. 1883 г. стр. 29.



<sup>43)</sup> Pichler, -T. I, crp. 443-449.

ципами мусульманскаго закона, который такъ часто ложно обвиняли въ нетерпимости. Напрасно—говорить онъ—стараются открыть причину, которая въ такія времена просвыщенія, какъ наши,
могла бы поддержать мысль, что безъ чужой протекціи религіозныя привилегіи оттоманской имперіи не надежны, еслибы не помнили, что заклятый и старый врагъ турецкаго правительства—
Россія съ давнихъ поръ весьма усиленно и счастливо дъйствовала,
чтобы ввести въ заблужденіе Европу въ обсужденіи этого вопроса,
чтобы своимъ чисто-политическимъ цълямъ дать осуществленіе подложными религіознымя предлогами, дезорганизовать оттоманскую
имперію, ослабить ее всъми возможными средствами, уменьшить
ея политическую силу и самой утвердиться въ ея странахъ" 13)...

Результатомъ этого была Вънская конференція (1855 г.), вызвавшая собой знаменитую севастопольскую войну. Великія державы, особенно Франція и Англія, уже давно завистлявымъ окомъпосматривали на вмъшательство Россіи въ дъла Востока и не преминули воспользоваться удобнымъ случаемъ отодвинуть и навъки искоренеть это вліяніе, чтобы самень занять ея місто. Цівль эта была достигнута. Хранителемъ и блюстителемъ мира поставленъ новый тройственный союзъ, завлюченный въ Парижь 15 апрыя 1856 г. между Францією, Англією и Австрією, и заменившій собой старый священный союзъ Австріи, Пруссіи и Россіи. Эти три державы и взяли теперь подъ свою опеку умирающую Турцію, утвердили еясамостоятельное положение въ ряду европейскихъ государствъ, и парижскимъ трактатомъ 18 (30) марта 1856 года съ шумомъ объявили всей Европъ полное оффиціальное преобразованіе турецкаго міра. Онв принуднии Порту согласиться на публикацію новагореформаціоннаго плана, выработаннаго представителями Англіи, Франціи и Австріи сообща съ турецкими министрами и заявили себя поручителями неотложнаго его исполненія. "Его императорское величество султанъ-говорить IX ст. парижского трактатавъ постоянномъ попечени о благъ своихъ подданныхъ, даровавъ фирманъ, коимъ улучшается участь ихъ безъ различія по въроисповеданіямь или племенамь, и утверждаются великодушныя намъренія его касательно христіанскаго народонаселенія его виперін, и желая дать новое доназательство (?) своихъ въ этомъ отношения.



<sup>15)</sup> Ibidem, crp. 449.

чувствъ, ръшился сообщить договаривающимся державамъ означенный, изданный по собственному его побужденію, фирманъ" 1").

Снисходительно принявъ, такамъ образомъ, Турцію въ свою среду, приравнявъ ее себъ и въ одно и то же время оффиціальнымъ международнымъ актомъ признавъ ен безсиліе, вынудившее внишнюю политическую гарантію ен бытія, европейскія государства темъ не мене поручились предъ всемъ светомъ въ правильномъ совершеніи объщанныхъ преобразованій и въ успъхъ турецкаго возрожденія. Торжественное объщаніе Европы должно быть выполнено во что бы то ни стало: этого въ правъ были требовать отъ нея не одни только христіанскіе подданные турецкой имперіи, бывшіе первою жертвою последняго крестоваго похода западныхъ государствъ противъ Росеіи 17), но и Россія, въ пользу Европы и подъ вліяніемъ техъ же объщаній отказавшаяся отъ утвержденнаго за нею цвлымъ рядомъ мирныхъ договоровъ права заступничества за христіанскую свою братію на Востокъ. И дъйствительно, затти-зумаюнз (т.-е. собственноручный декреть) быль торжественно прочитань вы высокой Портв вы присутствін всехъ министровъ и знатныхъ сановниковъ, патріарха, верховнаго развина и другихъ должностныхъ лицъ разныхъ сословій; а для вящшей торженности въ заключеніе молитвою муфтія была призвана милость Всевышняго 16). Воть содержаніе этого знаменитаго и прославленнаго въ свое время гатти-гумаюна:

"По получени моей императорской грамоты да будеть тебь иввъстно, мой великій визирь Мухаммедъ-Еминъ-Аали-Паша, что хотя доставленіе благоденствія всъмъ моимъ подданнымъ, которые поручены мнъ Богомъ, было моимъ первъйшимъ желаніемъ, и что старанія мои, проявившіяся въ этомъ отношеніи со дня моего восшествія на престолъ, благодаря Бога, принесли много полезныхъ плодовъ, такъ-что благосостояніе и богатство моей имперіи и народа увеличиваются съ минуты на минуту; но такъ-какъ я желаю снова подтвердить и расширить новыя благодътельныя постановленія, утвержденныя много до сего времени, чтобы довести до совершенства положеніе, соотвътствующее сану моей имперіи, высо-

<sup>15)</sup> Н. Вессель, Восточный вопросъ. Сиб. 1877 г. стр. 179.

<sup>17)</sup> О подробностихъ севастопольской войны можно найти много спеціальных в насл'ядованій.

<sup>1°)</sup> Pichler, т. 1, стр. 451.

кому и важному мѣсту, занятому ею по справедивости въ средъ образованныхъ народовъ, и такъ-какъ права моей имперіи при помощи Божіей и дружественномъ содъйствіи благорасположенныхъ великихъ державъ, равно какъ вслъдствіе вѣрности и похвальныхъ стремленій всвхъ подданныхъ, снова утверждены извнѣ, такъ-что вѣнъ этотъ будетъ началомъ счастливой эпохи для моей имперіи, и такъ-какъ я желаю, чтобы мѣры, необхолимыя для увеличенія сыы и крѣпости государства внутри, для приведенія въ цвѣтущее состояніе его областей и доставленія полиаго благосостоянія всѣмъ подданнымъ, связаннымъ другъ съ другомъ сердечными узами патріотизма и равнымъ въ моихъ правосудныхъ и милосердыхъ глазахъ, постепенно преуспѣвали, то я повелѣваю привести въ исполненіе слъдующія положенія:

- 1. Права, дарованныя Гюльханейской грамотой и Танзимати-Хейріе подданнымъ всъхъ исповъданій въ отношеніи безопасности жизни, имущества и охраненія чести, снова подтверждаются нынъшній разъ, вслъдствіе чего будуть приняты дъйствительныя мъры для приведенія ихъ въ дъйствіе.
- 2. Равнымъ образомъ подтверждаются духовныя преимущества и льготы, дарованныя какъ моими славными предками, такъ и мною въ послъднее время, христіанскимъ и прочимъ немусульманскимъ общинамъ, находящимся въ имперіи подъ моей властію.
- 3. Впрочемъ, каждая христіанская община, равно какъ общины прочихъ подданныхъ, немусульманъ, должны въ теченіе извъстнаго срока образовать изъ своей среды комиссіи въ патріархіяхъ для разсмотрівнія подъ надзоромъ высокой Порты преимуществъ и льготъ, которыми они пользуются въ настоящее время; реформы, требуемыя временемъ, цивилизаціей и пріобрітенными знаніями, по обсужденіи ихъ комиссіями, должны быть представлены нашей высоной Портв.
- 4. Подномочіе и власть, данныя патріархамъ и епископамъ Мухаммедомъ ІІ и его великими преемниками, будуть согласованы съ новымъ положеніемъ, которое обезпечено за этими общинами моими великодущными нам'вреніями.

По одобреніи правиль, касающихся избранія патріарховь, дъйствующихъ въ настоящее время, они будуть вполнъ и точно приводимы въ исполненіе, согласно съ постановленіями, заключающимися въ патріаршемъ диплом'я объ избраніи ихъ на всю жизнъ.



- 5. Натріархи, митрополяты, архісписьопы, спископы и раввины при избраніи своємъ принесуть присягу согласно съ формою, имъющею быть утвержденной моей высокой Портой и духовными главами различныхъ общинъ.
- 6. Всъ дары и доходы духовныхъ, какого бы рода и подъ какимъ бы именемъ ни были, будутъ уничтожены; вмъсто нихъ будутъ назначены опредъленные доходы патріарху и главамъ общинъ; прочимъ же духовнымъ будетъ назначено, сообразно съ справедливостию, опредъденное содержаніе, смотря по важности занима-емыхъ ими доджностей.
- 7. Впрочемъ движимое и недвижимое имущества христіанскихъ духовныхъ не могутъ подвергнуться никакому ущербу. Управленіе дълани христіанскихъ и прочихъ немусульманскихъ общинъ будетъ ввърено совътамъ, составленнымъ изъ членовъ, избираемыхъ изъ духовныхъ и мірянъ каждой общины.
- 8. Въ городахъ, мъстечкахъ и деревняхъ, жители которыхъ принадлежатъ къ одному исповъданію, не будетъ препятствій никоего рода возобновленію и исправленію зданій, необходимыхъ для исполненія обрядовъ религіи, школъ, больницъ, кладбищъ и прочихъ мъстъ, сообразно съ первоначальнымъ планомъ. Если же будетъ необходимо вновъ построитъ подобныя зданія, то планы ихъ, по одобреніи патріархомъ или главами исповъданій, будутъ представлены высокой Портъ, которая изъявитъ свое согласіе на представленный планъ, и тогда онъ будетъ приведенъ въ исполненіе, согласно съ императорской волей, или въ тсченіе опредъленнаго времени она объяснитъ препятствія, найденныя въ отношеніи его исполненія.
- 9. Въ мъстъ, гдъ находятся послъдователи одного исповъданія, не смъщанные съ другими, явное и публичное исполненіе обрядовъ религіи не нуждается въ различныхъ правилахъ.
- 10. Въ городахъ же, мъстечкахъ и деревняхъ, жители которыхъ состоятъ изъ последователей различныхъ исповеданій, каждая община имъстъ право возобновлять и исправлять свои церкви, больницы, школы и кладбища, согласно съ вышеизложенными началами, въ жаселенномъ ею отдёльномъ кварталъ.
- 11. Если же потребуется постройка новыхъ зданій, то патріархи или митрополиты общинъ испросять необходимое дозволеніе у высовой Порты, которая въ случав, если не будеть никакихъ госу-

дарственныхъ препятствій, даруетъ требуемое дозволеніе. Въ подобнаго рода ділахъ распоряженіе правительственныхъ властей:
будеть безъ всяваго возмездія, и какъ бы ни были многочисленны
послідователи наждаго исповіданія, будуть приняты необходимыя
мітры, чтобы они пользовались полною свободою и безопасностіюпри исполненіи своихъ обрядовъ.

- 12. Всв выраженія, слова и отличительныя проєванія, заключающія униженіе одного изъ классовъ подданныхъ предъ другимъ въ
  отношеніи ихъ исповъданія, языка и народности, будуть навсегда
  уничтожены и вычеркнуты изъ государственныхъ бумагъ. Равнымъ
  образомъ запрещается закономъ употребленіе различныхъ прозвищъ и названій, наносящихъ безславіе и стыдъ и касающихся
  чести какъ между частными лицами, такъ и со стороны правительственныхъ лицъ.
- 13. Такъ какъ всв исповъданія пользуются въ моей имперіи полною свободою въ отношеніи исполненія обрядовъ религіи, тоникому изъ подданныхъ не будеть препятствія въ исполненіи обрядовь его религіи, ни притъсненія въ этомъ отношеніи; никто не будеть принуждаемъ къ перемънъ религіи и исповъданія.
- 14. Такъ какъ выборъ и назначение всъхъ служащихъ и правительственныхъ лицъ моей имперіи зависитъ отъ моей воли, то всъ подданные моей имперіи, къ какому бы исповъданію ни принадлежали, будутъ допущены къ службъ и государственнымъ должностямъ. Они будутъ принимаемы въ государственныя должности по своимъ достоинствамъ и способностямъ, сообразно съ правилами, постановленными для всъхъ лицъ.
- 15. Всв подданные моей имперіи безъ исключенія, при удовлетвореніи условіямъ экзамена и літь, утвержденнымъ правилами объ императорскихъ училищахъ, принимаются въ военныя и гражданскія училища государства.
- 16. Каждая община имветь право учреждать училища для преподаванія наукъ и ремесль съ темъ, чтобы преподаваніе и выборъ учителей въ подобнаго рода общихъ училищахъ состояли подъ надзоромъ смешаннаго совета наукъ, члены котораго назначаются мною.
- 17. Всв торговые и уголовные процессы, имъющіе вознивнуть между мусульманами и христіанами или прочими подданными, не мусульманами, равно какъ между христіанами и подданными дру-



тихъ немусульманскихъ исповъданій будуть предоставлены рашенію смашанныхъ судовъ.

- 18. При ръшеніи процессовъ, засъданія этихъ судовъ будуть публичны; объ тяжущіяся стороны, послъ очной ставки, представять свидътелей, показанія которыхъ принимаются всегда на основаніи клятвы, данной каждымъ согласно съ его исповъданіемъ и обрядами.
- 19. Тяжбы, относящіяся въ гражданскимъ правамъ, будуть разсматриваемы согласно съ закономъ или положеніемъ въ смѣшанвыхъ судахъ областей, округовъ, въ присутствіи областнаго правителя и кади, рѣшенія будуть полагаемы публично.
- 20. Тяжбы по наслъдству и другія между христіаниномъ и подданнымъ не мусульманскаго исповъданія будуть предоставлены, по желанію тяжущихся, на разсмотръніе патріарха или главъ общинь совокупно съ совътами.
- 21. Уголовный и торговый кодексы, равно какъ правила насательно рышенія подобныхъ дыль въ смышанныхъ судахъ, будуть окончены въ возможно скоръйшемъ времени, приведены въ уложеніе и обнародованы на всъхъ языкахъ, употребляемыхъ въ моей имперіи.
- 22. Чтобы привести въ согласіе права человъчества съ правами справедливости, будеть приступлено въ непродолжительномъ времени въ улучшенію въ возможной степени тюремныхъ постановленій, дъйствующихъ въ тюрьмахъ и другихъ мъстахъ, и насавощихся задержанія и заключенія въ тюрьму преступниковъ или людей, заслужившихъ легкое наказаніе.
- 23. Во всякомъ случав будуть совершенно уничтожены въ тюрьмахъ всв двиствія, несогласныя съ утвержденными мною полицейскими постановленіями, каковы всв твлесныя наказанія, муки и
  пытки.
- 24. Такъ-какъ все насильственныя действія этого рода строго запрещены, то всякое правительственное лицо, приказавшее предать нли действительно предавшее кого-нибудь подобному наказанію, -будеть сменено и наказано сообразно съ уложеніемъ о наказаніяхъ.
- 25. Полиція будеть устроена такимъ образомъ, чтобы всв мирные подданные, находящіеся въ столицъ, областяхъ и деревняхъ, пользовались дъйствительно безопасностію въ отношеніи жизни и имущества.



- 26. Такъ-какъ равенство въ налогъ требуетъ равенства прочихъ. повинностей, равенство же правъ налагаетъ равенство обязанностей, то христіане и другіе подданные, не мусульмане, обязаны будутъ, подобно мусульманамъ, подчиниться изданному недавно предписанію о поставленіи своей части войска; но правила о замъщеніи и освобожденіи отъ дъйствительной службы по денежному вознагражденію будутъ сохранены.
- 27. Въ непрододжительномъ времени будутъ составлены и обнародованы необходимыя постановленія объ образв принятія въ ноенную службу подданныхъ немусульманъ.
- 28. Чтобы положить законный порядовь относительно избранія членовъ областныхъ и окружныхъ совътонъ изъ мусульнанъ, христіанъ и послъдователей прочихъ исповъданій и обезопасить прямое выраженіе изъ мивній, при утвержденіи лучшихъ постановленій въ отношеніи ихъ устройства и состава, высокая Порта озаботится прінсканіемь дъйствительныхъ лицъ для надзора за ними и узнанія въ точности ихъ окончательныхъ заключеній и постановленныхъ ръшеній.
- 29. Такъ-какъ законы касательно продажи и владвия недвижимыхъ имуществъ равны для всъхъ моихъ подданныхъ, то иностранцы при подчинени ихъ законамъ имперіи и полицейскимъ городскимъ постановленіямъ и при платежъ повинностей, которымъ подлежать природные жители, будуть допущены ко владвию недвижимымъ имуществомъ, послъ того какъ будутъ утверждены между высокой Портой и иностранными государствами необходимых постановленія.
- 30. Всявдствіе того, что налогь и повинности, которымъ подлежать всв подданные моей имперіи, будуть взиматься единообразно, безь различія ихъ исповеданій и разрядовъ; то будуть изысканы скорьйшія меры для прекращенія злоупотребленій, происходятихъ при взиманіи этихъ податей, въ особенности же десятивъ.
- 31. Система прямаго взиманія налога, какъ скоро можетъ быть постепенно приведена въ двиствіе, замінить начала, по которымъ доходы моего государства отдаются на откупъ.
- 52. Когда же прежній начала будуть въ двиствіи, воспрешается правительственнымъ лицамъ моей имперіи, равно какъ членамъ совътовъ, подъ страхомъ жестокихъ наказаній, присуждать въ свою пользу и даже принимать какое-либо участіе въ откупахъ, по ко-воторымъ торги происходять публично.

Digitized by Google

- 33. Мъстныя повинности будуть опредълены такимъ образомъ, чтобы по возможности не нанести ущерба ни произведениямъ, ни воспрепятствовать внутренней торговлю.
- 34. Для общеполезных в двль будуть назначены приличныя суммы, взимаемыя съ техъ областей и округовъ, которые воспользуются проведенными въ нихъ морскими и сухопутными путями сообщеній.
- 35. Законъ, постановленный въ послъднее время для опредъления бюджета доходовъ и расходовъ моей имперіи, будеть соблюдаемъ въ точности; равнымъ образомъ будутъ приняты мъры къ уравненю содержаній, назначенныхъ служащимъ лицамъ.
- 36. Назначенные мною тлавы каждой общины съ ея депутатомъ будуть созываемы, по особенному распоряжению великаго визиря, для принятія участія въ верховномъ совъть и обсужденія дълъ, касающихся всъхъ подданыхъ моей имперіи.
- 37. Они будуть назначаемы на одинъ годь, и при вступлении въ должность будуть обязаны дать присягу. Члены верховнаго совъта, какъ въ обыкновенныхъ, такъ и чрезвычайныхъ засъданіяхъ, выражаютъ прямо свои мивній и замвчанія, за что они не будуть обезпокоены.
- 38. Постановленія, относиціяся къ подкупамъ, нарушенію законовъ п тиранническимъ дъйствіямъ, будуть приводимы въ исполненіе, сообразно съ узаконенными началами, въ отношеніи всъхъ подданныхъ моей имперіи, къ какому бы классу ни принадлежаль, и какую бы должность ни занималь виновный.
- 39. Съ улучшенемъ монетной системы, будеть обращено внимание на финансы; поэтому будуть устроены банки и другія учрежденія, для которыхъ потребуется назначить капиталы, необходимые для увеличенія матеріальнаго богатства имперіи.
- 40. Для облегченія доставки областныхъ произведеній будуть проведены необходимыя дороги и каналы; всё обстоятельства, препятствующія развитію торговли и земледелія, будуть устранены, и приняты действительныя мёры къ ихъ облегченію. Для достиженія этой цели, потребуется воспользоваться знаніями, науками и средствами Европы; поэтому, по подробномъ изследованіи необходимыхъ меръ, они будуть постепенно приводимы въ исцолненіе.

Ты, мой визирь, обнародуещь этоть императорскій фирмань въ столиць и во всых областяхъ моей имперіи. Ты позаботищься о



принятіи необходимыхъ мъръ для всегдашняго исполненія завлючающихся въ немъ предписаній  $^{19}$ ).

Впечативніе, произведенное появленіемъ этого указа, было весьма разнообразно. Завзятые туркофилы и ярые защитники интересовъ западной Европы встрётили его съ восторгомъ и не находили словъ для его прославленія. За нъсколько дней до парижскаго мира одинъ изъ извъстнъйшихъ публицистовъ Франціи, въ порывъ преэрвнія въ Россіи, сравниваль ее съ Турцією и не сомнъвался сулить последней блистательную будущность: если справедливо-говорилъ онъ — что въ теченіе последняго века Русскіе подвинулись впередъ исполинскими шагами, то еще достовърнъе, что Турція сравнительно сделала не меньшіе успеки". Между темъ другіе люди болве знакомые съ истиннымъ положеніемъ двла и стоявшіе лицомъ кълицу съ дъйствительностію, ничего не ожидали хорошаго отъ турецкаго правительства. Старый дипломать, выжившій весь въвъ свой на Востокъ и постоянно занимавшій въ Константинополь самое видное мъсто-лордъ Редилисъ, временно уважая изъ Турція еще въ 1852 году, ясно провидьль вкравніяся для нея въ ней самой опасности, и съ истинною скорбію о потраченныхъ имъ въ Константинополь трудахъ и времени говорилъ: "я предчувствую, что всв хлопоты мои здвсь окажутся тщетными и что правительство турецкое никогда не выступить на путь существенныхъ преобразованій « 2"). Особенно же мало надъялись получить пользы отъ новаго фирмана сами христіане, уже давно изучившіе своихъ властителей и успъвшіе достаточно узнать ихъ союзниковъ-оранцузовъ и англичанъ, принявшихъ на себя посредничество въ дълъ преобразованія имперіи. На гатти-гумаюнъ они смотрвли, какъ на простой кловъ бумаги, отъ котораго столько же (если только не менъе) можно ожидать пользы, сколько раньше получено и отъ гаттишерифа.

Ближайшая исторія, двиствительно, скоро заставила первыхъ позабыть свой легкомысленный и кратковременный восторгь, и оправдала опасенія последнихъ, быть-можеть даже свыше меры ихъ ожиданій. Мы не станемъ здёсь пересказывать плачевной по-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Pitzipios-bey. Les reformes de l'empire bysantin,—crp. 75.



<sup>17,</sup> Гиргасъ, - стр 98—104. Дъленіе этого документа по статьямъ мы заимствонали иль сочиненія Pitzipios'a «Les reformes de l'empire bysantin».

въсти всего того, чему Европа была свидътельницею на турецкомъ Востовъ послъ изданія гатти-гумаюна. Сочиненія Матье, Убичини, Гильфердинга, Питиппіоса <sup>21</sup>) и др. подробно раскрыли намъ картину быстраго разложенія турецкой имперіи и указали много супцественныйшихь фактовъ, краснорычиво опровергающихъ мечту турецкаго возрожденія. Этоть богатый, общедоступный запась несомивиныхъ и притически оцвиенныхъ оактовъ, значительно при этомъ усиленный двятельностію нашей журналистики, избавляеть насъ отъ труда повторять всемъ известное и пересказывать сотни отдъльныхъ случаевъ и событій этого времени, изобличающихъ все возмутительное безобразіе турецкаго быта, начиная отъ следствія надъ варискимъ пашей до печальныхъ событій, служившихъ окончательнымъ поводомъ къ вратному возстанію. Въ данномъ случав мы считаемъ вполнъ достаточнымъ сослаться лишь на свидътель--ство англійских вонсуловъ, представлявших оффиціальный отчеть -своему правительству о состояній едва живаго, на глазахъ распадающагося турецкаго государственнаго организма.

Въ началъ 1860 года русскій министръ иностранныхъ дълъ, князь Горчаковъ, препроводилъ циркулярную депешу къ великимъ европейскимъ державамъ, поставляя на видъ, что до сихъ поръ не прекращаются тъ несправедливости, на которыя такъ давно роптали христіане въ Турціи, и отъ которыхъ Порта въ продолженіе послъднихъ двадцати лътъ нъсколько разъ въ различные періоды времени объщала ихъ избавить. Въ этомъ циркуляръ, написанномъ въ маъ 1860 г. говорилось слъдующее.

"Вниманіе, возбужденное во всей Европъ обсужденіями восточныхъ дълъ, внушаетъ намъ желаніе предупредить всякое неточное, ложное и преувеличенное толкованіе той роли, которую принялъ на себя императорскій вабинеть, и той цъли, которую онъ задалъ себъ въ этомъ дълъ. Уже болъе года, какъ наши агенты въ Турпім сообщаютъ намъ въ своихъ офонціальныхъ донесеніяхъ о
затруднительномъ положеніи христіанскихъ провинцій, находящихся
подъ властію Порты, въ особеннюсти же Босніи, Герцеговины и
Болгаріи. Положеніе это началось не съ нынъшняго дня, но вмъсто

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ этомъ отношенія особенно цанны для насъ труди Питципіоса, какъ нешосредственнаго очевидца и какъ челов'яка, по самому сврему (ранн'яйшему) положенію близко знакомаго съ исторією того времени.



11 .

того, чтобы улучшиться, какь этого ожидали, оно сдылалось въпоследніе годы еще хуже.

"При такомъ убъждени, употребивъ, съ одной стороны, всевозможныя усилія, чтобы вразумить турецкое правительство относительно важности совершающихся событій, постоянно спобщая ему всв получаемыя нами извъстія о элоупотребленіяхъ мъстныхъ властей; съ другой стороны, истощивъ всв находившіяся въ нашихъ рукахъ средства убъждения, дабы внушить христіанамъ теривніе, мы откровенно и чистосердечно обратились къ великимъ европейскимъ державамъ. Мы объяснили имъ всъ обстонтельства такъ, какъ они были сообщены намъ въ допессніяхъ нашихъ агентовъ; указали имъ на предстоящій кризись; высказали наше убъждение, что отдъльния представления, безплодныя объщанія и облегчительныя мізры не предотвратять его, п что великимъ державамъ необходимо пойти въ соглашение между собой и съ Портой, чтобы сообща принять мъры, могущія положить конець этому опасному порядку вещей. Мы не дълали никакихъ положительныхъ предположеній относительно принятія того или другаго образа двиствій. Мы ограничились только указаність фактовь и заявленіемъ о настоятельной потребности времени. Мы не скрыли того, что по нашему мивнію ясно, какъ день, и не терпить ни мальйшаго отлагательства.

"Прежде всего необходимо немедлению нарядить мъстное слъдствіе, въ которомъ бы приняли участіе императорскіе уполномоченные, дабы провърить истину фактовъ; затъмъ великія державы должны войдти въ соглашеніе между собой и съ Портой, чтобы побудить ее къ принятію необходимыхъ, органическихъ мъръ для дъйствительнаго, серьезнаго и прочнаго улучшенія ся отношеній къ христіанскому народонаселенію имперіи.

"Заключается ли въ этомъ вмѣшательствѣ что-либо оскорбительное для достоинства Порты? Мы не сомнѣваемся въ ея намѣреніяхъ, такъ-какъ изъ всѣхъ державъ она наиболѣе заинтересована выходомъ изъ настоящаго положенія. Будь это ослѣпленіе, терпимость или слабость, но содѣйстіе Европы не можеть не быть полезнымъ для Порты, какъ для уясненія ея понятій, такъ и для подкрѣпленія ея дѣйствій. Можеть ли идти рѣчь о нарушеніи ея правъ, когда мы желаемъ, чтобы ихъ уважали, или о томъ, чтобы воздвигнуть какія-либо затрудненія, когда мы намѣрены ихъ пре-

дотвратить? Согласіе, которое мы желаемъ видыть между великими державами и турецкимъ правительствомъ, должно послужить христіанамъ доказательствомъ того, что на ихъ участь обращено вниманіе, и что мы серьезно заботимся о ся улучшенім. Въ то же самое время оно будеть для Порты нівкоторымъ ручательствомъ за дружественным намітренія державъ, постановившихъ въ числів самыхъ существенныхъ условій европейскаго равновівсій сохраненіе отгоманской имперіи. Такимъ образомъ турецкое правительство должно найти въ этомъ источникъ довітрія и обезпеченія отъ будущаго; христіане же—псточникъ терпівнія и надежды.

"Что касается до Европы, то, научения уроками прошедшаго, она, по нашему мивнію, только въ этомъ правственномъ дъйствіп найдеть гарантів, требуемыя танимь первостепеннымь вопросомь, съ которымъ перазрывно связано ея спокойствіе, п въ которомъ интересы человъколюбія соединены съ питересами политическими. Нашъ августъйшій монархъ никогда не скрываль своего сильнъйшаго сочувствія жь первыма изъ этихъ интересовъ. Его ведичество не желаетъ обременить свою совъсть упрекомъ въ томъ, что онъ остался молчаливымь эрителемь этихъ ужасныхъ страданій, между тымь какъ столько голосовъ возвышались въ другихъ мъстахъ при обстоятельствахъ гораздо менве важныхъ. Сверхъ того ны глубоно убъждены, что такой образъ мыслей долженъ быть нераздельно связань съ политическимъ интересомъ, который Россія, подобно прочимъ державамъ, находитъ въ сохранени оттоманской имперіи.—Надвемся, что всв кабинеты раздвляють высказанный нами взглядъ; но мы убъждены также и въ томъ, что время обольщеній прошло, и что всяков колебаніе, всякая проволочью будутъ имъть серьезныя посавдствія. Мив кажется, что, напрягая всь наши усилія, дабы склонить оттоманское правительство къ принятію такого образа дъйствій, который предотвратиль-бы вев этп случайности, мы даемъ ему этимъ самымъ доказательство нашей о немъ заботывооти и въ тоже время исполняемъ долгъ человъколюбія" 22).

По полученіи этого циркуляра сэръ-Генри Бульверъ, дъйствуя по инструкціямъ англійскаго правительства, составиль цълый листь вопросовъ и разослаль ихъ по всей Турціи къ различнымъ ан-



<sup>22) «</sup>Русск. Вытв.» г. 49.

тлійскимъ консуламъ. Трудно (даже немыслимо) предположить, чтобы эти последніе, т. е. консулы стали преувеличивать несчастное положеніе христіанъ; напротивъ, мы имъемъ всё основанія думать, что никто не изъявиль-бы большей готовности, какъ они, представить доказательства, могущія опровергнуть повазанія русской ноты, если-бы только это было возможно, когда имъ не однажды и различными путями давали чувствовать, что даже правда по этому предмету была-бы "непріятна посольству" и когда прежде нежели они успали отправить свои отваты сэръ-Генри Бульверу, имъ напомнили, чего именно желаетъ въ данномъ случав его сінтельство посланникъ <sup>23</sup>). При всемъ томъ, хотя въ ихъ словахъ и

<sup>23)</sup> Соръ-Генри Бульверъ туть-же вознивль предчувствіе, что простой отвить на его вопросы только подтвердиль-бы до последней безделицы все объяснения русскаго министра, и потому онъ решинся препроводить въ консуламъ, въ одномъ конверте съ вопросами, циркуляръ, въ которомъ намекнулъ имъ, какого рода ответн она желаеть и надвется оть нихь получить. Въ этомъ циркуляре, который однив изъ консуловъ совершенно справедливо называль инструкціей, саръ-Генри Бульверъ между прочимъ говорилъ: «Припоминал жестокую, деснотическую власть нашей, еще не такъ давно свидетельствовавшую въ провинціяхъ, и подкупъ такъ долго господствовавшій между турецкими чиновниками,--къ чему меръдко подаване поводъ сами раджи, подкупавшіе ихъ для того, чтобы успівшнъе дъйствовать одинъ противъ другаго, - слишкомъ много было-бы требовать чистоты и совершенства отъ настоящей турецкой администраціи. - Сверкъ того, преступленія, на которыя указываеть Россія, къ несчастію, существують во всёхъ странахъ міра и повсюду достойны сожальнія. Турецкое правительство всегда этличалось несравненно большею религіозною тершимостью, нежеля многія швъ правительствъ Европы; и не смотря на то, что тамъ, гдв завоеватели исповъдують одну въру, а побъжденине другую, въ началъ всегда бываеть трудно ввести онстему религіозной свободи, эта система савлала въ последнее время очевидиме уситан въ турецкой столица. Всладствіе этого едва-ли можно допустить, чтобы оффиціальные турецкіе чиновники, въ наибольшей части имперіи, совершенно пренебрегали этой системой, которую такъ постоянно и громко провозглащала Порта съ согласія своего государя. - Так. образ., нисколько не отвергая необходемости значительных и коренных преобразованій въ провинціальной администрацін, я въ то же врейя нахожу весьма преувеличенными слова людей, утверждающихъ, будто дела находятся въ несравненно худшемъ положения, нежели следовало бы ожидать при такихъ обстоятельствахъ, и что будто бы облыстные правители и изъ подчинение постоянно действують въ противоположность общей политикф, держаться которой обязалось правительство». Далее Бульверъ весьма знаменательно прибавляеть: «Какъ вамъ известно, правительство ен величества желаеть поддержать оттоманскую исторію; въ случав паденія последней, общій порядовъ на Востовъ быль бы нарушень, что, по всей въроятности, повлекло бы



проглядываеть очевидное сознаніе того, что всякое заявленіе въпользу угнетенныхъ племенъ имперіи было бы непріятно британскому правительству, однакожъ ихъ показанія несомивнию подтверждають между прочимъ слёдующіе факты:

Во-первыхъ. Ни въ уголовныхъ, ни въ гражданскихъ турецкихъ судахъ свидътельство христіанина не принимается. Правда, что въ-Константинополь между мусульманами и немусульманами существуетъ некоторая тень равенства въ этомъ отношения, на которую турки хвастливо указывали путешественникамъ, ограничивавшимся въ своихъ наблюденіяхъ одною столицей; но это еще больше: обрисовываеть въроломство Турціи относительно трактатовъ. Мы видъли, что уже въ 1839 г. Порта заявила себя объщаніемъ сравнять права христіанскихъ свидетелей съ правами мусульманскихъ, такъ что въ гатти-гунаюмъ этотъ важный пункть только повторяется во-второй разъ, и однакожь на вопросъ сэръ-Генри Бульвера: "допускается или не допускается свидътельство христіанъ въ судахъ? Если пътъ, то укажите случан, когда оно было отвергнуто"? г. Абботъ, англійскій консуль въ Монастыръ, писаль: "оно допускается только въ тагкимъ-меджлисв (следственный судъ), где христіанских свидетелей приводять къ присягь, между тымь какъ мусульманъ не заставляють присягать. Я не могу указать, когда и въ какихъ именно другихъ судахъ отвергнуто было показаніе христіанина, такъ какъ вследствіе установленнаго правила не до-

за собою всемірную войну и причинало бы ділый рядь несчастій, которыя, не принеся ни маленшей пользы какому либо классу турецких подданных, повергло бы все человичество въ величайшія бидствія». (Русск. вистн. 1864 г. т. 49, стр. 352-353). Очевидно, что если бы сэръ-Генри Бульверь, действительно, находиль положение Турцін улучшеннымь наи улучшающимся, то бе в всяваго опасенія предоставиль бы консуламь полную свободу въ нав заявленіяхь, не говоря, чего именно онъ отъ нихъ ожидаетъ. Если би Турція въ самомъ деле отличалась такою кроткою «терпиностью» и христіане пользовались бы въ ней сповойствіемъ и полною безопасностію отъ жестовиль притесненій, то носланнику, живущему въ Константинополь, не нужно было бы говорить этого своимъ консуламъ, которие гораздо лучше его должни знать положение христивнъ. Благодаря этой предусмотрительности англійского посланина, им лишились драготанной картини положенія Турцін. Но при такихъ обстолтельствахъ всякое признаніе со стороны консудовь относительно безпорядковь; притесненій и жестокостей, совершенных в чиновпиками турецкаго правительства, получаеть для насъ твиъ большую важность.



пускать свидътельства христіанъ, послъдніе никогда и не осмъдивались представить за себя кого-либо изъ своихъ единовфриевъ иъ качествъ свидътеля".<sup>24</sup>).

На этомъ же самый вопросъ г. Блентъ, консулъ въ Пристинъ. отвъчалъ: "свидътельство христіанъ въ тяжбахъ между мусульманиномъ и немусульманиномъ не допускается въ мъстныхъ судахъ. Но оно допускается въ тъхъ случаяхъ, когда оба тяжущіяся лица немусульмане" <sup>23</sup>).

Майоръ Коксъ, консулъ въ Букарештъ, писалъ: "въ дълахъ между христіамежду христіанами оно допускается, но въ дълахъ между христіапами и мусульманами—нътъ. Это именно одна изъ тъхъ несправедливостей, на устраненіи которой особенно настаиваетъ разумпая часть христіанскаго населенія, хотя она въ то же время сознаетъ, что этотъ вопросъ представляетъ наибольшія затрудненія для оттоманскаго правительства, вслъдствіе глубоко вкоренившагося въ мусульманахъ предубъжденія" <sup>26</sup>). Впрочемъ другіе консулы въ своихъ донесеніяхъ говорятъ, что свидътельство христіанъ въ нъкоторыхъ уголовныхъ судахъ Турціи принимается; но если разсмотръть повнимательнъе, какъ именно оно принимается, то увидляъ, что эти утвердительныя показанія далеко не всегда находятся въ противоръчіи съ отрицательными.

Г. Чарльзъ Бленть, англійскій консуль въ Смирив, такъ отвъчаль на указанный вопросъ сэръ-Генри Бульвера: "вообще говоря, и судя по всему, что я могъ узнать, свидътельство христіанина противъ мусульманина не допускается въ провинціяхъ; но самъ я былъ очевидцемъ только одного подобнаго примъра, а именно, когда въ 1757 году, мъстныя власти въ Айдинъ не захотъли допустить свидътельства христіанина въ процессъ, въ кото-



<sup>\*\*)</sup> Эго и дальнейскій свидетельства англійских вонсуловь мы заимствуемъ прекрасной статьи священника англиканской церкви—В. Дентона, пом'ященной въ 50 том'я «Русскаго В'естинка подъ заглавіемь «Христіане въ Турція», которая составлена имъ на основаніи оффиціальних покументовъ и лячнаго, пенесредственнаго наблюденія. Эта статья главникь о разомь обращаєть на себя вниманіе нолифійшимъ своимъ безпристрастіемъ, поедину и главная ціль ел—показать, что нолитика британскаго правительства была бі песравненно вигодиве для Англіи, еслиби была справедливью и руководствовалась по превиуществу интересами христіановихь народопаселеній Турцін.

<sup>23)</sup> Ibidem,-crp. 81-82.

<sup>34)</sup> Ibidem.

ромъ быль замышанъ британскій подданный. Тогда по распоряженію консуда и смирнскаго паши, къ Айдинъ посланы были губернаторскіе и консульскіе чиновники, которые своимъ совокупнымъ вмышательствомъ достигли того, что съ тыхъ поръ свидытельство христіанъ въ айдинскихъ судахъ стало допускаться. Въ смирнскихъ судахъ свидытельство христіанъ допускается, но во всыхъ тяжбахъ, касающихся домовъ и недвижимой собственности, христіане-иностранцы не могутъ свидытельствовать противъ христіанъ-туземпевъ" 27).

Консуль въ Босна-Сарав, г. Зорабъ писалъ: "въ меджлисахъ христіанское свидьтельство иногда допускается, но большею частію косвеннымъ пли прямымъ путемъ его отвергаютъ, ссылаясь на межеме. Зная это, христіане обыкновенно приводятъ съ собой въ судъ мусульманскихъ свидътелей. Много можно было бы привести случаевъ, когда свидътельство христіанъ было отвергнуто, но для того, чтобы собрать ихъ, нужно время" 25).

Далве. Чтобы оказать покровительство христіанскимъ свидителямъ, Порта согласилась назначать въ меджлисы или мъстные суды христіанскихъ ассессоровъ. Но и это только на бумагь; на практикъ этимъ условіемъ пренебрегали столько же, какъ и другимъ постановленіемъ, въ силу котораго свидътельство христіанина признавалось равносильнымъ свидетельству мусульманина. Съ одной стороны число ихъ было чрезвычайно ограничено, такъ что они не имъли ни мальйшей возможности противиться рышеніямъ сульманскихъ членовъ; а съ другой — эти члены по большей части-безгласныя рыбы и слиное орудіе въ рукахъ своихъ собратій по должности мусульманъ. Вотъ что писаль обь этомъ г. Кальвертъ, англійскій консуль въ Монастыръ: "что касается до христіанскихъ членовъ, то они только для вида заседають въ меджлисахъ, но не смъють опровергнуть им одного мивнія, высказаннаго мусульманскими членами. Мнъ разсказывали, что нъсколько лъть тому назадъ одинъ христіанскій членъ меджлиса въ Монастыръ быль отравлень своими мусульманскими сотоварищами за то, что сопротивлялся ихъ ръщеніямъ ч 29).



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Crp. 88.

<sup>28)</sup> Ibidem

<sup>29)</sup> Ibidem.

Объ этомъ же предметь г. Кальверть говориль въ письмъ изъ-Салоники: "христіане допусваются въ мъстные совъты, но онитакъ малочисленны въ сравненіи съ мусульманскими членами, что, будучи ими запуганы, оказываются на дълъ совершенно безполезными. Они, не справлясь, прикладывають свои печати къ мазбатамъ-(доклады или резолюціи), написаннымъ на турецкомъ языкъ, который ръдкій изъ нихъ умъетъ разбирать; а еслибы даже они и могли понять написанное, то врядъ ли осмълились бы отказать въ своемъподтвержденіи, хотя внутренно, можетъ быть, и не соглашались быс съ содержаніемъ документа" 30).

За нарушеніемъ однихъ условій само собой следовало и нарушеніе другихъ. Очевидно, что до твхъ поръ, пока христіанское свидътельство будеть совершенно отвергаемо или лишено всякагозначенія при рішеніи гражданских діль, между тімь какъ уголовныхъ преступленіяхъ оно положительно воспрещено, для жизни и собственности огромной массы христіанскихъ подданныхъсултана не можеть быть нивакой безопасности. Убійства, сопровождаемыя возмутительными обстоятельствами и совершаемыя среди христіанскаго населенія на глазахъ цвлой сотни очевидцевъ, оставались всегда безнаказанными, потому что свидетельство христіанъ не допускалось въ турецкихъ судахъ. Ясно для каждаго, какую смълость и какое поощреніе для совершенія новыхъ преступленій придавала преступнику такая безнаказанность. Г. Бленть, консуль въ Пристинъ, доносиль въ следующихъ словахъ о трехъ случаяхъ, происшедшихъ по близости отъ его мъстопребыванія: "семнаддать мъсяцевъ тому назадъ одинъ турецкій солдать убилъ старика, работавшаго въ своемъ полъ; единственными свидътелями преступленія были два христіанина; но въ меджлисв не приняли ихъ показаній, не смотря на постановленія каймакама, на которомъ я сильно настаивалъ. Около того же времени одинъ заптій пытался обратить силою въ исламизмъ одну болгарскую дввушку; но такъ какъ она публично объявила въ меджлисв, что ни за что не отступится отъ своей религи, онъ убилъ ее, не выходя изъ дома мудира. Это трагическое происшествіе произвело сильное висчативніе въ провинціи. Меджлисы не допускали по этому двлу ни одного христіанскаго свидетеля и употребляли всевозможныя



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Стр. 84.

усиля, чтобы спасти заптія. Шесть місяцевь тому назадь два албанца напали безь малійшаго поведа на одного болгарина и местоко его изранили. Медились, куда поступило діло, отказался изслідовать его, ссылаясь на то, что не было других свидітелей убійства, кромі одного христіанина" <sup>к1</sup>).

Вследстве той же безнаказанности еще большій просторь, равумъется, являлся для всякаго поруганія чести, какое только можеть изобрести влоба завистливых соседей, корыстолюбіе жадныхъ чиновниковъ и сладострастіе случайныхъ путемественниковъ, принадлежащихъ въ господствующему племени. На всемъ пространствъ турецкой имперіи всь молодыя христіанскія женщины и дввушки составляють законную добычу каждаго бродяги-мусульманина, который по легкомыслію, или съ полнымъ сознанісмъ своей силы, совершенно свободно выказываеть свое пренебреженіе въ святости семейных узъ христіанина, насилуя наждаго члена его семьи; если же оскорбленный отець, мужь или брать вадунають защищать свою честь и честь близкихъ имъ родотвенниць, они подвергаются наказанію и даже смерти. Г. Лонгворть, генеральный консуль въ Бълградъ, бывшій ранъе консуломъ въ Монастыръ, говорилъ: "насильственное похищение кристинскихъ дъвушекъ магометанами есть вопіющее злоупотребленіе, настоятельно требующее пресвченія « ве).

Но это вло оназывается положительно неустранивымъ, если принять во вниманіе следующія слова г. Аббота: "эдесь господствуєть обычай, въ силу котораго всякій молодой мусульманинъ, похищающій христіанну и обращающій ее въ свою веру, освобождается оть рекрутской повинности. Такъ накъ поступокь этотъ считается весьма похвальнымъ въ религіозномъ отношеніи, то онъ и даетъ, въ виде награды совершившему его, право быть уволениямъ оть военной службы" в 3).

Если для того, чтобы избавиться отъ рекрутчины, мущина стоитъ только, согласно съ турецкими законами, похитить и изнасиловать христіанскую женщину, то нечему удивляться, если влосчастная страна изобиловала подобными случаями. Къ тому же стран-

<sup>31)</sup> Crp. 86.

з:) Стр. 88.

зз) Стр. 88.

ное постановленіе, что похититель долженъ обратить въ евою въру жертву своего сладострастія, не представляеть никакого обезпеченія для христіанской дъвушки. Еслибы ей и вздумалось жаловаться въ судъ, то не получила бы никакого удовлетворенія: если она назоветь себя магометанкой, похитителя только похвалять за его доблестный поступокъ, если же она объявить, что осталась христіанкой, турецкій законъ не даеть ей права дълать показанія относительно намесеннаго ей оснорбленія, и такимъ образомъ вътомъ и другомь случав она должна мириться съ своимъ положеніемъ.

Тамъ, гдъ дичная безопасность и честь семействъ находятся въ подномъ пренебрежении, недьзя ожидать, чтобы права собственности пользовались большимъ уваженіемъ и соблюдалась справедливость въ сборъ разныхъ государственныхъ повинностей. Фирманомъ, какъ мы видъли, опять объщано было опредъление единообравнаго налога для всъхъ подданныхъ турецкой имперіи, безъ различія ихъ національности и въропсповъданія, а въ особенности уничтожение ильтизамовъ. Кажется, невозможно болъе явно и отчетливо сознать всю безиравственность этихъ злоупотребленій и выразить это сознаніе въ такихъ живыхъ, яркихъ и справедливыхъ краскахъ, какъ все это сдълало турецкое правительство еще въ гюльканейскомъ гатти-шерифъ, и однакожъ это зло оставалось и после гатти-гумаюна, только гораздо въ большей, чемъ прежде, сыв. Случан притесненія, вызываемыя желаніемъ овладеть собственностію угнетеннаго племени, еще многочисленные убійствъ и насилій надъ христіанскими женщинами, потому что корыстолюбіе гораздо болъе распространенная страсть между людьми, нежели жажда крови, или удовлетворение сладострастия.

Между прочими вопросами, адресованными сэръ-Генри Бульвеверомъ, англійскимъ консуломъ въ Турціи, встръчается слъдующій: "могуть ли христіане владъть недвижимою собственностію на одинаковыхъ правахъ съ мусульманами, и если нъть, то въ чемъ заключается разница"? На этотъ вопросъ г. Кальвертъ, консулъ въ Салоникъ, отвъчалъ: "что касается до пріобрътенія недвижимой собственности, христіанину не дозволено покупать землю, принадлежащую турку" <sup>34</sup>). Но такъ какъ почти каждый акръ земли при-



з") Стр. 93.

жадиежить туркамъ, то запрещение христіанамъ покупать такія земли почти равняется запрещенію вовсе пріобратать, какую бы то ни было педвижимую собственность. Объ этомъ же предметь говориль и г. Зорабъ: "христіанамъ разръщено теперь владъть вемлею, но прецятотвія, встрічаемыя ими при попытив пріобрів--сти ее, такъ многочислевны и непріятны, что немногіе осмъливаются вступать съ ними въ борьбу " 25). Въ чемъ именно состоять эти препятствія, не довводяющія христівнамъ пріобратать вемлю и владеть ею, онъ объясняеть далее въ следующихъ словахъ: вири самой повушив още нътъ загрудненій, христівнивъ можеть безпрепятственно покупать землю и вступать во владение см; но именно тогда, какъ она приведена въ норядокъ, или когда прежній владъецъ преодолълъ денежное затрудненіе, принудившее его къ продажв, вристіанинъ начинаетъ чувствовать безпомощность своего положенія в недобросов'ястность правительства. Тогда прежній владълецъ или его редственникъ начинаетъ приниматъ мары для воовращенія земли оть христіанина, обыкновенно выставлия на видъ одинъ изъ следующихъ доводовъ: или, что будучи не един--ственнымъ владальцемъ земли, прежній собственникъ не имълъ права ее продавать, или, что земля эта, служила пастбищемъ, и потому не могла быть продана; или накометь, что такъ вакъ при передачь вемли не соблюдень быль надлежащій порядовь, продажа должна считалься незаконною. Подъ темъ или другимъ предлогомъ, жрыстіанинъ изъ 20 разъ 19 навърное лишается соботвенности, и должень считать себя счастливымъ, есля вму удается возвратить отданныя за нее деньги" з 6).

Точно также осталось невыполненнымъ и условіе равенства относительно распреділенія податей и повинностей. Объ этомъ предметі находятся слідующія замічанія въ донесеніи г. Кальверта: "государство, цовидимому, ни мало не заботится о томъ, накимъ образомъ собираются его доходы, лишь бы оно візрно ихъ получало... приміромъ тому можеть служить способъ обложенія христіанъ неносредственными податями тотчась по обнародованіи танзимата, изданнаго съ цілью положить конець существующей системів вымогательства. Христіанское населеніе по первому востре-

<sup>25)</sup> Стр. 94.

<sup>34)</sup> CTp. 94.

бованію представило отчеть о точной суммі произвольно взыскиваемых съ него податей, помимо опреділенных закономъ налоговъ, и такъ какъ изъ этого отчета правительство заключило, что христіане нъ состояніи были удовлетворять всімъ предъявленнымътребованіямъ, оно обложило ихъ всею показанною ими суммойкоторую они и платять ему до настоящей минуты... Между положеніемъ христіанъ и мусульманъ, живущихъ въ селахъ, существуетъ тольно отмосительная разница, заключающаяся въ томъ, чтозлоупотребленія сборщивовъ податей и лихоимство полиціи, не говоря уже о грабительстві разбойнивовъ, неоравненно въ большехъразмірахъ и съ большею наглостію совершается надъ христіанами, нежели надъ мусульманами заго.

. Съ тою же целю присоединить свое свидетельство г. Абботъ,. поисуль въ Монастыра: "высказывая мое скроиное мивніе объ этомъ предметь, писаль онъ, я далекь отъ мысли принимать сторону турокъ и оправдывать поведеніе нівоторых турециих чивовниковъ. Въ этой провинціи, какъ и во всёхъ другихъ, сущеетвують общирныя злоупотребленія, но вло, причиняемое ими, тавого свойства, что можеть быть наличено. Вовьмемъ для примира вашу, который, будучи самъ повидимому честнымъ человъкомъ, въ то же время безпеченъ и слабъ, и легко подчиняется вліяніюсвоего безравотвенного кекая или интенданта. Ясно, что последній, имън огромное вліяніе на пашу, который ему вполив довърнися, заставляеть теривть жителей оть его жадности. Затёмъ огрдують бен, эасъдающие въ медилисахъ. Будучи уроженцами тахъ мъсть, гдъ они состоятъ на службъ, и обязанные охранять важные мъстные интересы, они за бездалину готовы потворствовать самымъ беззаконнымъ поступкамъ, если только это приносить имъ какую-либо выгоду; и всябдствіе этого скрвиляють своею печатью рвшенія, въ которых в неть ни малейшей доли справедливости" 18).

То же самое подтверждаеть своимь свидетельствомъ и г. Зорабъ, говоря, что отъ чиновниковъ султана христіанамъ нельзя ждать никакого улучшенія въ своей участи: въ настоящее время притъсненія, конечно, не могуть совершаться такъ явно, какъ нрежде, писаль онъ, но изъ того, что правительственныя лица не имъ-



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Стр 97.

³') Стр. 98.

воть вида притвенителей, еще не сладуеть ванлючать, что христіане пользуются повровительствомъ и хорошимъ обращеніемъ. Наноторая безнавазанность до сихъ поръ дозноляется мусульманамъ, и ответственность за нее, конечно, долина падать на правительство. Хотя эта безнавазанность не даеть возможности обращаться съ христіанами такъ,-какъ съ ними обращались прещде, однако же она несправедлива и невыносима въ томъ смысле, что дозволяеть мусульманамъ разворить христіанъ тяжелымъ лихоимотвомъ. Несправедливые аресты случаются ежедневно, и христіанинъ имъеть мало пансовъ на состраданіе, если его противникъ мусульманинъ зоро.

Еще уступка, требуемая западными европейскими державами отъ султана въ пользу христіанскихъ подданныхъ, состояла въ томъ, чтобы въ армію его привимались какъ мусульмане, такъ и мемусульмане. Державы сознавали, что до техъ, пока кристіанамъ запрещено будеть носить оружіе и вступать въ армію, между тімь жакъ прочимъ подденнымъ Турціи будеть регращено и то и другое, первые естественно останутся въ невыгодномъ положении и всявлетніе своей беззащитности будуть подвергаться нападеніямь. И Порта 27 статьею гатти- гумаюна снова объщала уничтожить это различіе и пополнять на будущее время армію шув всего туренкаго населенія безъ различія въронеповъданія. Извъстивнию нублицисты Франціи по этому поводу громко заявляли свою радость въ дучнихъ органахъ оранцузской печати и, всегда готовые въ самообольшению въ дължъ Востока, смъло предсиссывали единодушное сліяніе встать народностей и встать религій въ рядвать этого новаго образовательнаго учрежденія турецкой армін. на подобіє того, какъ къногда екиное войско оранцузскаго короля способствовало въ постепенному сглаживанию областныхъ особенностей жителей разныхы мыстностей Франціи. Но вяругы, чремы мысколько только мъсяцевъ, въ іюнъ того же 1856 года, христіаме узнаютъ чрезъ своихъ патріарховъ, нарочно призванныхъ въ Порту для выслушанія ся благодотельных распоряженій, что они вновь избавляются отъ слинікомъ будто бы тяжнаго для нихъ бремени, и что все улучшение для нихъ въ этомъ дълъ ограничится возвышениемъ положенной на нихъ денежной подати 40).



зэ) Стр. 99.

<sup>40)</sup> Въсти. Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801-802.

Десятый вопросъ сэръ-Генри Бульвера заключался въ слѣдующемъ: "что предпочитаютъ христіане: вотупать въ военную службу, или платить нодать, доставляющую имъ увольненіе? И что былобы для нихъ полезиве: служить въ арміи, или платить вышеуномянутую подать?"

На это г. Бленть, консуль въ Пристинъ, отвъчаль: "Мивніе нижеподписавшагося таково, что христіане изъ крестьянь, составляющіе большинство населенія, желали бы скорве вступать въ военную службу, чёмъ платить увольнительную подать... Христіанеболье выиграли бы службой въ арміи, нежели уплатой подати <sup>41</sup>).
Далве мы встрвчаемъ отвътъ г. Аббота изъ Монастыра: "христіане желали бы лучіне вступать въ армію, чёмъ вносить увольнительную подать, съ тёмъ тольно, чтобы изъ нихъ составлены
были особые полки, и чтобы они могли также расчитывать на повышеніе, какъ и мусульмане. При такихъ условіяхъ они, конечно,вышерали бы несравненно более службой въ арміи <sup>42</sup>).

Нъкоторые вонсулы въ оправданіе султана говорчли, что при настоящемъ положеніи христіанъ и въ виду терпимыхъ ими несправедливостей, было бы опасно вложить въ вхъ руки оружіе. Но это обстоятельство еще болъе должно было служить побудительной: причиной для западныхъ державъ настанвать на върномъ выполненіи сдължныхъ Портою объщаній. Еслибы ошъ принудали турецкое правительство въ выполненію принятыхъ имъ въ этомъ отношенія обязательствъ, тогда опо само вынуждено было бы прежде всего улучшить бытъ овоихъ христіанскихъ поддавныхъ. Теперь христіанъ не вооружають потому, что вслъдствіе несправедливато съ ними обращемія Порта находить опаснымъ давальнихъ въ руки оружіе. Слъдовательно, настанвая на выполненіи этого условія, западныя державы тімъ самымъ настемвали обы настомъ, чтобы съ ними обращемись справедливо.

Накожецъ и это самое умавное---гатти-гумаюнъ не обезпечилъхристівнамъ свободы религіи <sup>42</sup>). Свобода въроисповъданія ограни--чена почти тъми же стъснительными условіями, воторыя мы встрв--

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Относительно этого предмета сэръ-Генри Бульверъ выразиль положительноемедоверіе, и чрезъ то самое какъ нельзя более доказаль всю недобросовестностьсвоихъ вопросовъ, адресованныхъ къ британскимъ консуламъ.



<sup>41)</sup> Русскій Вістникъ, т. 50, стр. 102.

<sup>42)</sup> Ibidem.

тили въ шеріоть, и примъры насильственнаго обращенія въ турецкой имперіи не ръдки. Сооруженіе зданій, предназначенных для богослуженія и школьнаго преподаванія, употребленіе колоколовъ, устройство религозныхъ общинъ по прежнему обставлены затрудненіями, являющимися въ глазахъ христіанъ живымъ напоминаність завосванія, заставляющимь ихъ видеть въ мусульманахъ враговъ въры. Точно также насильственныя обращенія изъ христіанской въры въ магометанскую, и вынужденное принятіе мусульманской религия для того, чтобы избъжать преследованій и смертиявленія обычныя. Нужно только припомнить, что во время избіскія въ Ливанъ и Дамасив цвлыя деревни, цвлыя сотии мужчинъ, женщинъ и дътей принуждены были перейти въ магометанскую въру для того только, чтобы избавиться оть ужасной смерти; что тысячи людей, погибшихъ въ то время, умерли мучениками за христіанство; что не только мужчинамъ и женщинамъ, но даже дътямъ самаго нъжнаго возраста предлагали на выборъ, смерть или принятіе нагометанской въры, —нужно только припомнить все это, чтобы составить себъ понятіе о наступившей въротериимости и свободъ совъсти и сдълать выводъ вообще о положении всъхъ христіанскихъ подданныхъ Турціи въ этомъ отношеніи. Недаромъ упомянутый нами священникъ англинанской церкви въ своемъ трудв, нсключительно посвященномь инслидованию вопроса о положения христіанъ въ Турція после реворив, по поводу религіозной веротеринмости замвиветь: "когда мы толкуемъ о несовершенстве веры нашихъ братъевъ на Востовъ, когда намъ говорять о ихъ нравственности, то будемъ вспоминеть въ ввиную похвалу имъ, что въ срединъ XIX стольтія отъ пяти до щести тысячь христіанъ ръшились скорви принять смерть, чвить отвергнуться Христа 44).

Воть чемь разрешнико для христіанскаго народонаселенія блистательныя обещанія Порты, съ такою готовностію и легковерностію занесенныя западною дипломатією нь свои протонолы, и коренныя преобразованія управленія, уже столько разь, съ такою нежативною торжественностію провозглашенныя во всеуслышавіе европейсних кабинетовь.

Подобный исходь привго длишевго ряда занонодетельных виру, непрерывная прив которых, въ теченіе привго двадцятильтія, на



<sup>44)</sup> Русскій Вістинкь, т. 50, стр. 105.

первый разъ какъ бы поражаеть наблюдателя всеми вившними признанами последовательности, а самая бунва всегда вакъ будто отличается полнымъ усвоеніемъ современивншихъ началь госудерственной европейской жизни, невольно изобличаеть отсутствие вакихъ-либо внутреннихъ задатковъ успъха, какъ въ свойствахъ самого правительства, такъ и въ харантерв всего гранданского быта и всего общественнаго устройства. Въ самомъ двив, только тогда правительство не достигаеть овоихъ целей въ совершаемыхъ имъ преобразованіяхъ, когда оно само не научилось еще цвиить неприкосновенныя права гражданской личности и не умъеть пользоваться иными побужденіями, кром'в вижщиняго стража, и иными средствами, кромъ одного насилія; когда оно не руководится чистымъ желаніемъ общаго блага, но стремится достигнуть посредствомъ преобразованій однихъ своихъ личныхъ политическихъ цълей. Только тоть гражданскій организмъ остается безчувственнымъ къ улучшеніямъ, вызываемымъ настоятельною необходимостью, который страдаеть неизцілимыми язвами, далеко превышающими мъру предполагаемаго врачеванія и который основанъ на внутреннихъ непримиримыхъ самопротиворъчіяхъ. Таковы, дъйствительно, и были условія турецкой жизни и турецкой реформы.

Прежде всего ни откуда не видно, чтобы само правительство ясно сознало внутреннюю необходимость преобразованія и сознало вивств съ твиъ личную для себя возможность изивнить собственное свое существо, покинуть старыя преданія, примириться съ требованіями возникающей новой жизни, искренно испов'ядать свой гръхъ и преобразовать самого себя, по крайней мъръ въ той же самой степени, въ какой ощущается необходимость преобразованія и всего господствующаго племени. Оно двиствовало съ начала и до конца исключительно подъ вліяність вижшияго давленія; разсыпало объщанія преобразованій и улучшенія положенія христіанъ, прибъгая жь этому дешевому средству для привлеченія себъ, въ минуту грозящей опасности, спасительной помощи той или другой части европейскихъ державъ, даже того или другаго европейскаго банкира. По такимъ мотивамъ былъ изданъ прежде всего гюльканейскій гатти-шернов. Кака мало самь сулгань надвялся на жеможность исполненія этого преобразовательнаго проекта, или, собственно, какъ мало онъ придавалъ ему значенія, это довольно ясно показываеть уже самое предисловіе гатти-шерифа, гдв гово-

рится, что онъ хочеть только возстановить въ теченіе полутораста лътъ прищедшіе въ забвеніе законы Корана, на соблюденіи которыхъ основывается благосостояніе государства. "Каждый знаеть, — начинается гатти-шернов — что въ первыя времена оттонанской монархіи возвышенныя предписанія Корана и законы пиперін исполнялись вірно. Вслідствіє этого имперія возрастала въ силъ и връпости и всъ подавнные безъ исключенія жили въ высшей степени счастія и благосостоянія. Въ теченіе последнихъ полутораста лътъ различные случан подъйствовали такъ, что перестали управляться по священной книгь закова и основывающимся на ней статутамъ, вслъдствіе чего внутренняя сила и благосостояніе пришли къ слабости и оскуденію". Поетому, далее, султанъ предлагаетъ новое управление имперіи и объщаеть всъмъ подланнымъ, къ какой бы религи они не принадлежали, совершенную безопасность въ отношенін жизни, чести и состоянія, ванъ этого требуетъ священный текстъ закона. Нетрудно видъть, какое противоръчіе содержить въ себъ это распоряженіе. Съ одной стороны: "какъ требуетъ текстъ закона", а съ другой: "равенство всвиъ поданныхъ въ отношении безопасности жизни, чести и состоянія". Что-нибудь одно;---или первое, и тогда второе не будеть нивть для себя ивста; или второе, и тогда будеть игнорировано первое. Сами турки едва ди могли при истолкованіи этого закона разуметь христіанъ, и чиновникъ, который сделаль бы это, прямо сталь бы въ противоречие съ яснымъ текстомъ самого гатти-шерифа. Но Порта достигла этимъ своей цъли; она успомонла державы и отстранила по возможности вившательство ихъ въ дела ниперін подъ предлогомъ защиты христіанъ. И уже въ договоръ 13 іюля 1841 г. европейскіе набинеты высказали необходимость независимости и пълости отгоманской имперіи для поддержанія европейскаго равновъсія 46).

Еще менъе значенія придавала Порта своему знаменитому гаттигумаюну 1856 года. Принятая западными державами подъ свою защиту и удостоенная ими почетнаго прієма въ семейный сонмъ свропейскихъ державъ въ то самое время, когда, по единогласному свидътельству лучшихъ изслъдователей, имперія все быстръе и быстръй клонилась къ безвоєвратному разложенію, Порта по тре-



<sup>45)</sup> Pichler, T. 1, CTP. 446.

бованию своихъ покровителей должна была снова объщать всестороннія реформы въ пользу христіанскихъ подданныхъ. Но добившись исключенія Россіи и Пруссіи изъ участія въ этомъ договоръ, она тъмъ свободнъе могла примънить къ дълу обычную свою систему и отделаться одними только посулами. Грамотой изъ Константинополя отъ 15 сентября того же 56 года прямо объявлялось большой глупостью върить тому, что Порта заботится о приведеніи въ исполненіе объщаній гатти-гумаюна 46). Самъ запонодатель, въ угоду Европъ и съ голоса ен лепечущій непонятные для себя звуки о гражданскомъ равенствъ народностей и въроисповъданій, не обольщается пустыми мечтаніями; онъ ищеть лишь притворнымъ согласіемъ усыпить своего докучливаго опекуна, и отъ множества преподаваемыхъ ему мудреныхъ наставленій умветь и старается приложить лишь тв, осуществление которыхъ обвщаеть государству немедленную практическую, вещественную выгоду. Существенное дело или забыто, или искажено: реформапредставляется важною лишь настолько, насколько она способна доставить опустошенному казначейству нъсколько лишнихъ мъшвовъ піастровъ, или султанскимъ питиметрамъ--возможность и случай создать несколько новыхъ должностныхъ кориленій, для раздачи своимъ клевретамъ или продажи ихъ какъ бы съ публичнаго торга.

Танъ понять ими напримъръ вопросъ административной централизаціи, столь плънительный для всякаго невъжественнаго управленія, върнымъ чутьемъ своей грубой природы чующаго въвозможныхъ на этомъ пути перемънахъ обильную жатву ничъмъ не сдержаннаго произвола, безотчетныхъ злоупотребленій и върнаго грабительства, прикрытыхъ блистательною внішнею вывыскою либеральнаго или по крайней мъръ европейскаго преобразованія. Съ 1848 года центральное Констайтинопольское правительство, съ помощью вновь устроеннаго на европейскій ладъ войска, повело окончательную, рышительную борьбу противъ всёхъ мыстныхъ областныхъ аристократій, стараясь такимъ образомъ довершить дело, уже давно начатое Махмудомъ. Эти мусульманскія аристократін, всюду неправильно учтроенныя, были дійствительно тяжельных бременемъ для народа; выборное начало было чуждо этому устройству; одна наслідственность административныхъ званій и



<sup>46)</sup> Ibidem, crp. 453.

власти сколько-нибудь ограждала народъ отъ непосильнаго, чрезмърнаго разоренія, связывая правителей и управляємыхъ котя нъвоторую твнію общихъ выгодь и взаимной ответственности. Теперь во многихъ областяхъ, особенно въ евверо-западныхъ частяхъ европейской Турціи, преобразованіе увънчалось полнымъ успъхомъ; прежине наслъдственные администраторы постепенно сошли со сцены и замънены цълою правильною сътью турецкихъ чиновниковъ. Последніе исключительно зависять оть произвола высшей власти, непрестанно смвияются, и потому съ жадностію, досель безпримърною даже въ Турціи, спышать истощить всы средства местных жителей для составленія себе запаса на черный день, чтобы было чемъ подвлиться съ своими покровителями, чемъ откупиться отъ суда въ случав несчастія, чвить наконецъ вновь купить себъ кормленіе. Невыносимымъ бременемъ легь на народъ этотъ новый административный слой, всявая нравственная связь управляющихъ и управляемыхъ исчезла; погасла последняя надежда и на эаступничество сулгана, такъ долго еще не покидавшая народъ и подчасъ успъвавшая даже возбуждать его въ дружному, веливодушному стоянію вооруженною рукою за права центральной власти, когда последнія слишкомъ явно попирались местною знатью 47). Теперь райя узналь, что кругомъ его нъть никого промъ враговъ, и что изъ дальняго Цареграда ему не ожидать уже защиты, а развъ новаго налога, или новаго еще жесточайшаго сборщика этого последняго. А между темъ блистательная Порта не удовольствуется этой побыдой; ей мало полнаго покоренія себы **мъстныхъ** властей мусульманскихъ, такъ долго и такъ успъшно противъ нея бунтовавшихъ. Съ одной стороны она неуклонно начала преследовать дипломатическимъ путемъ мысль, уже прежде на конференціяхъ выраженную ся уполномоченнымъ, о привлеченіп подъ свою руку всёхъ лицъ, пользующихся на основани давнихъ капитуляцій съ европейскими державами правомъ суда и подвівдомства европейскимъ консудамъ; она предъявляда, на основаніп объщанныхъ мнимыхъ реформъ, право на отмъну этой, какъ бы осворбительной для нея привилети, и съ неограниченною наглостію указывала Европв на ея соботвенные обычан, на ся всеобщее земское законодательство, недопускающее никакихъ изъятійн подсуд-



<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Особенно въ правленіе Махмуда II-го.

ности. Съ другой стороны Порта стала простирать святота тотвенную руку и на исконныя, историческія права восточной церкви и, прилагая къ нимъ тъже общія начала европейскаго гражданскаго права, стремилась сосредоточить въ нечистыхъ рукахъ своихъ всю государственную власть церкви, объщалась ваять церковь и клиръ на казенное свое иждивеніе, улучшить церковно-гражданскій судъ и взойти такимъ образомъ съ православною паствою въ непосредственныя гражданскія отношенія.

Это новое притязаніе, о которомъ до восточной войны не было и помину, родилось лишь въ 1856 г. и впервые высказано въ 4 и 6 статьяхъ гатти-гумаюна. Въ ноябрскомъ опрманъ 1857 года Порта сдълала еще одинъ дальнъйшій шагь на этомъ важномъ и опасномъ пути: "севтская и судебная власть греческаго патріарха,—гласилъ опрманъ—будеть на всегда уничтожена" 48). За тъмъ опрманъ объщалъ созвать чрезвычайное собраніе знатныхъ Константинопольскихъ грековъ и опредъляль правила, по которымъ сама Порта, вмъсть съ созваннымъ сходомъ, избереть 20 лицъ, которымъ поручится составленіе новаго положенія.

Не говоря о сущности и подробностяхъ новаго предложеннаго Портою учрежденія, страшно подумать объ одной этой нъжной заботливости турецкаго правительства, объ этомъ предупредительномъ вниманіи его къ пользъ церкви, къ выгодамъ православной паствы, къ преобразованію церковныхъ отношеній, опредъленныхъ въками. Безъ сомивнія и здёсь, какъ и во всёхъ другихъ случахъ, Порта руководилась исключительно своими личными разсчетами, а никакъ не желаніемъ общаго блага и дъйствительнаго улучшенія въ образъ своего управленія.

Но съ другой стороны, еслибы турецкое правительство и искренно желало выйти изъ своего затруднительнаго положенія и дъйствительно захотьло произвести ивкоторыя реформы въ государственномъ устройствъ и перемъны въ положеніи христівнъ, то эта задача оказалась бы для него ръшительно неисполнимой; осуществленію ея непреодолимо и притомъ равносильно воспротивились бы тъ самые элементы, на которые оно призвано воздъйствовать, и тъ, которые могли бы служить ему орудіями для достиженія этой пъли.



<sup>&#</sup>x27;\*) Pichler, т. I, стр. 452.

Мы уже видым раньше, что въ основани всего устройства туредваго государства лежить божественный законъ-Коранъ. Въ немъ не существуеть обычнаго въ пристіанских государствахъ раздъленія между каноническимъ и гражданскимъ ваконами, въ немъ парствуеть полное смъщение семымъ разнообразныхъ элементовъ частной и общественной живни: религи, морали, гражданскихъ и уголовныхъ законовъ, религіозныхъ обрядовъ и полетическихъ установленій. Вой эти элементы славаются въ безразличную массу совътовъ, приказаній, восторженныхъ восклицаній, фидософскихъ умозавлюченій, историческихъ приміровъ, перемінивающихся между собою безъ всянаго порядка. Въ тъхъ же релиrioshbix's shurax's, by hotophix's trakty order o penurioshbix's omobeніяхъ, праздникахъ, постахъ и т. п., говорится также о куплъ и продажь, о наследствахъ, объ отношения въ немагомоганскивъ народамъ, называемымъ райсй, и о налогахъ на нихъ. Всв эти опредъленія имъють исключительно религіозный карантерь, строго основываются на Коранъ или на мнимыхъ устиму изреченияхъ Магомета и его блимайшихъ пресминковъ. Но что такое Коранъ н какую силу инвють его "священные" законы?

Коранъ выражееть собой послышною волю Бога; существенныйтий члень матометаженого символа въры составляеть убъждение. что важдое отдвивное слово въ Корань было продинтовано Магомету саминъ Богомъ чрезъ ангала Гаврінда именю на арабскомъ языкь. Ибнъ-Кладрунъ, признанный авторитель мусульманокаго міра особенно по части исторія, пишеть: "изъ вовиъ божеотвенныхъ книгь Коранъ-одинствения, которой текотъ, слова и оразы сообщены пророку со вив-сторонным голосома; сововиъ иначе было съ Пятопнижіемъ, съ Евангеліемъ и съ другими божественными внигами; проровамъ или писателямъ ихъ сообщения двлались въ формв идей 144). Такое же воззрвніе проводится и въ самомъ Коранъ. Въ 75 суръ напримъръ Богъ представляется говорящимъ такъ: "не шевели ты, Магометъ, явыкомъ, чтобы заучивать отвровенія, приносимым тебъ Гавріиломъ, пока онъ не окончить свонхъ сообщеній; ты можешь спокойно довіриться своей памяти, потому что воспроизведение Корана въ твоемъ умв и настава нія тебъ въ истиниомъ его чтеніи мы всецько принимаемъ на себн; п



<sup>&</sup>quot;, Хрис. Чт. 1882 г. т. I.

если мы повторимь тебь тоже самое языномы анела, ты должены записать это слово (т.-е. не избытать повтореній) и потомы наше же діло изъяснить тебь сообщенное" 50). На Бораны поэтому всякій мусульманних смотрить, какь на совершенно внішнее для Магомета или "абсомотнийшее отпровеніе", при ноторомы самы пророкь быль только страдательнымь, нассивнымь органомы передачи.

Отсюда, никавое уклоненіе отъ предписаній Керена, касающихся мельчайшихъ отношеній государотвенной и частной жизни, ще только невозможно, но даже и немыслимо. Насколько у насъ неиыслимо, чтобы даже самый тираниическій властелинь могь отивнить праздникь воскресенія или Пасхи, настолько же въ странахъ ислама невозможно, чтобы какой-нибудь властединь или какое-либо правительство могло устранить напое-либо изъ предписаній шеріэта, такъ глубоко вторгающихся въ живнь. Мусульманскій государь есть настоящій блюститель религіи, болье всего обязанный заботиться о ен защить и сохранении. Его права и обязаности "священный законъ" описываеть следующимь образомь: "верховный глава мусульманъ долженъ исповъдывать учение Корана, долженъ быть совершеннольтень, въ здравомъ умъ, мужескаго пола и человънъ свободнаго состоянія. Онъ есть хранильще священнаго кодекса и стражь каноническаго закона... Ему воспрещается дълать самомальйшую перемъну въ какой бы то ви было части ваноническаго (т.-е. гражданскаго) устройства, тамъ болве такую перемъну, которая по самому характеру своему или по цала должна отравиться на состоянів народа, т.-е. слугь Божінхъ, ввъренныхъ его заботамъ и покровительству" 51). Значить, верховный глава мусульманъ всегда подъ закономъ и никогда не выше его. Повиновеніе ему обязательно до тахъ лишь поръ, пова онъ сообразуется съ шеріэтомъ, или священнымъ закономъ. Съ той минуты, какъ только онъ преступиль законъ, отказъ ему въ повиновеніи составляеть не только право, но и прямую обязанность подданныхъ. Въ этомъ случав ненарушимую святость определений закона охраняеть могущественныйшая и богатыйшая корпорація улемовъ, долгь и интересъ которой противостоять введению какихъ бы то



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Корант (переводъ съ французск. изданіе Николаева) стр. 437—438.

<sup>&</sup>lt;sup>э1</sup>) Христ. Чт. 1882 г<sup>.</sup> т. І.

ни было реформъ, рекомендуемыхъ по временамъ "благосклонному вниманію султана" Европейскими правительствами. Представителю этой корпораціи шейх-уль-исламу или великому муфтію принадлежить привилегія скрѣплять государственные авты своей фетвой или священнымъ "exequatur", какъ удостовъреміемъ, что актъ согласенъ съ священнымъ закономъ и потому обязателемъ 52). Безъ этого священнаго полномочія никакой законодательный актъ, нивакой правительственный договоръ не имъетъ силы. И если султанъ воспротивится рѣшенію муфтія и станетъ упорствовать въ своемъ противленіи, онъ можеть быть низложенъ посредотвомъ фетвы того же муфтія.

Поэтому толковать о реформахъ, которыя будто бы самъ султанъ своею властію м ожеть произвести и темъ улучшить положеніе своихъ христіански хъ подівнныхъ, значить не понимать истиннаго положенія вещей. Никакія реформы такого рода невозможны. Еслибы шеріэть по отношенію въ христіанамъ постановляль только то, что постанованоть законы въ христіанскихъ государствяхь объ отношени господствующаго въроисповъдания къ другимъ, т.-е. опредвлять бы только извъстныя религіозныя отношенія, не касаясь остальныхъ гражданскихъ, то конечно вся гражданская жизнь должна бы была подлежать особымъ гражданскимъ законамъ, подлежащимъ измъненію и преобразованію. Но дьло въ томъ, что шеріэть вторгается, какъ сказано сей-часъ, во всв отношенія гражданской жизни: онъ постановляеть исключительно мусульманскій принципъ, какъ основу для всего зданія государства, и изъ него съ догическою последовательностію выводить все остальныя отношенія. Какимъ образомъ напримъръ возможно освобожденіе христіанъ отъ поголовной подати? Какъ только последніе перестали платить спеціально назначенный на нихъ налогь, они теряють на основаніи религіозныхъ предписаній всякое право на терпимость и существованіе. Точно также и въ судебномъ отношеніи реформы тогда только были бы возможны, еслибы опредвление суда принадлежало гражданскимъ законамъ; но оно подлежитъ тому же шеріэту и судьей обыкновенно бываеть вакое-либо духовное лицо, которое, дъйствуя по предписанію религіозныхъ законовъ 50), не можетъ

<sup>3)</sup> Правда, это воспрещение постановлено не Кораномън не первыми четырыма



<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Христ. Чт. 1878 г. т. II, стр. 431—432.

принимать свидьтельства христіанина нротивъ магометанина. И вообще какую бы сторону въ отношеніяхъ мусульманъ къ христіанамъ мы ни взяли, повсюду встрачаемся съ жегазнымъ кольцомть ислама, неподвижно сковывающимъ всв разъ установленныя релитіозныя и соціально-политическія отношенія, и не допускающимъникакого преобразовательнаго, обновляющаго вліянія.

Следовательно, чтобы получить возможность улучшить положение христіанъ, нужно было устранить двиствіе "божественнаго" закона и замвнить его другими, болве разумными и гуманными началами. Вотъ почему Махмудъ ІІ-й, одушевленный истиною любовію и попеченіемъ о благь своего отечества, рышыся въ конць концовъ порвать всякую связь съ Кораномъ и перейти на сторону другой половины подданныхъ. Онъ видъль скорую и неизбъжную погибель государства, поконвшагося на неподлежащихъ измененю мусульманско-религіозныхъ принципахъ, и потому съ твердой волей готовиль коренную реформу государственнаго права. Онъ не провозглашаль никакихъ теорій, не дълаль торжественныхъ обътовъ, подобно гюльханейскому, не издаваль законовь, которые въ такомъ изобилін появлялись въ правленіе Абдула-Меджида, потому что исполненіе ихъ въ Турціи, какъ мы сейчасъ видели, немыслимо; но последовательными распоряженіями, а еще более личнымъ своимъ примъромъ и дъйствіемъ укрощаль самоуправство и готовиль элементы гражданскаго порядка, основаннаго на равенствъ подданныхъ предъ закономъ и на ответственности липъ, облеченныхъ властію. На этомъ же основаніи и Абдулъ-Меджиду предложено было точно такое же средство и условіе для сохраненія турецкаго государственнаго единства. Это средство почти одновременно предложено авторомъ "реформъ въ византійской имперіи" и неизвъстнымъ сочинителемъ замвчательнаго письма критянина къ своимъ соотечественникамъ по поводу извъстныхъ событій въ Критъ. Питципіосъ требуеть обращенія главы правовіврных въ віріз исповъзуемой лучшимъ большинствомъ его подданныхъ. Неизвъстный критянинъ обращается съ тъмъ же убъжденіемъ къ тъмъ изъ сво-

халифами, законы которыхъ имфютъ обязательную силу наравить съ Кораномъ Законъ воспрещающій свидітельство христіанъ, изданъ гораздо позже, при Дакасскомъ халифъ Омаръ II (Гиргасъ, стр. 70), но оно сословіемъ законоучителейъ включено было въ каконическое право.



наб соотечественниковъ, предки которыхъ случайно приняли законъ Магомета подъ вліяніемъ первыхъ впечатльній турецваго завоеванія. Оба согласны въ томъ, что продолженіе государственной мизни Турціи возможно лишь при освященіи ея христіанскимъ началомъ,—"la christianisation du gouvernement turc", какъ выражается Питципіосъ 54); что при совокупномъ существованіи ислама и христіанства тамъ только можеть водвориться прочная въротернимость и гражданское равенство, гдв господствующею върою является христіанство, ибо исламъ по существу своему не примирнется ни съ тъмъ, ни съ другимъ изъ этихъ началь. Но что возможно было для Махмуда, то невозможно стало для Абдулъмеджида.

Когда для спасенія государства предстоить необходимость кореннаго переворота въ мысляхъ, въ чувствахъ, въ нравахъ и законахъ, единственное въ тому средство-власть деспотическая, каково бы ни было ея проявленіе, монархическое ли, или республиканское. Поэтому-то Махмудъ стремнися прежде всего къ неограниченной власти и, какъ говорится, напроломъ шелъ чрезъ всв препятствія нъ своей цъли. Онъ не обращалъ вниманія, если мустій не давалъ ему фетвы своей 55) и преспокойно задущиль дерзкаго монаха, ръшившагося открыто обличать его въ безбожничествъ 54). И лъйствительно, въ рукахъ этого государя, одареннаго твердою волею. права самодержавія служили въ укрощенію правительственнаго своеволія, столько же какъ и народнаго фанатизма. Но вибств съ Махмудомъ сощи въ могилу всв его грандіозные планы. Обманутый своими министрами, его молодой преемникъ осудилъ самого себя на совершенное безсиле и предоставиль бездарнымъ, корыстнымъ, невърнымъ временщикамъ судьбу государства и династіи. Не даромъ редакторъ гюльканейского манифеста Решидъ-паша пробыль столько леть зрителемъ конституціоннаго права въ Парижъ и въ Лондонъ. Онъ хорошо постигъ, какое приложение можетъ имъть оно въ Турціи, и весьма ясно доказаль это изданнымъ имъ гатти-шерифомъ. Ближайшимъ правтическимъ последствіемъ этой конституціонной пародіи было усиленіе министерской власти въ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Pitzipios, crp. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Pichler, crp. 444.

<sup>45)</sup> Ibidem, crp. 445.

ущербъ власти монаршей, которая обращалась въ орудіе того язъ министровъ, чьи способности, чье пронырство могли завладътъ пружиною управленія и вліяніями, обступающими султана. Султанъ, какъ известно, клятвенно отказался отъ права произвольныхъ казней и опаль, отъ права конфискаціи имущества. Ето же, какъ не вельножи и министры, были подтверждены султанской опаль? По истребленіи наслідственных Деребеевъ султаномъ Махмудомъ въ Турціи и не оставалось другой аристократіи, кром'в служебной; между Турками ръшительно нътъ другихъ богатствъ, кромъ тъхъ, какія всякій наживаеть по мітрів средствъ на службів. По старому государственному праву состояніе, нажитое въ казенной службъ, могло быть по произволу султана описано въ казну и султанъ считался даже законнымъ наследникомъ лицъ служебныхъ. Гюльханейская же присяга султана освободила временщиковъ отъ постоянно висъвшей надъ ихъ головой угрозы; теперь они сповойно могли наслаждаться добромъ, нажитымъ всякими беззаконіями. Правда, власть министровъ подчинялась законнымъ ограниченіямъ, но на нихъ же было возложено и составление новыхъ законовъ, которыми надлежало осуществить прекрасныя теоріи султанскаго манифеста и отъ нихъ же, следовательно, зависело поставить себя въ такое или иное положеніе. Такимъ образомъ, помышля только о своихъ личныхъ выгодахъ, о безопасности своихъ особъ и нажитыхъ богатствъ, министры Абдулъ-Меджида воспользовались слабостію своего государя, чтобы публичнымъ актомъ ограничить единственную въ имперіи власть султановъ, "которая могла бы возродить царство, следуя тому пути, какой быль избрань высокимь умомъ и жельзною волею Махмуда" 57).

Вотъ причины, по которымъ всё обещанія Порты, вызываемыя необходимостью и силою самыхъ обстоятельствъ, оставались мертвой буквой, никогда не восходя на степень действительныхъ преобразованій. Всё наши соображенія надеемся вполне подтвердитъ и обзоръ следующаго царствованія, правленія султана Абдулъ-Азиса (1861—1876 г.), второго сына Махмуда, ибо одне и теже причины влекуть за собой одинаковыя и следствія.

Султанъ Абдулъ-Азисъ-шли въ 1861 г. извъстія изъ Константинополя—не похожъ на своего предшественника, извъженнаго ни-

<sup>57)</sup> Базили «Сирія и Палестина», т. II, стр. 17.



чтожнаго Меджида. По обычаю азіатсявхъ правительствъ, въ которыхъ на первомъ планъ стоитъ не открытая борьба мивній, а личныя интриги и борьба между личными интересами придворныхъ, Абдулъ-Азись до вступленія на престоль жилъ въ уединеніи, почти въ изгнаніи, и умъ его озлобленъ, говорили, противъ всёхъ, стоянихъ на высшихъ степеняхъ управленія въ Турціи и противъ всего порядка этого управленія; онъ не похожъ на брата: дъятеленъ, практиченъ и ръшителенъ. Онъ изъявилъ твердую ръшимость править страною самъ, произвесть большія сбереженія, и уже началь съ того, что распустиль свой гаремъ <sup>58</sup>).

По всёмъ подобнымъ слухамъ европейская публика стала ожидать, что въ Турпіи произойдеть вскорт въ своемъ родъ петровекая реформа. Австрійскіе, французскіе и въ особенности англійскіе журналы, въ силу того страннаго логическаго пріема, который состоить въ прославленіи возрожденія Турпіи для того именно, чтобы ноддержать въ ней status quo,—провозгласили на этоть разъ съ особенной увъренностію и торжественностію, что новая эра дляоттоманской имперіи положительно наступила.

Нужно сознаться, что эти ожиданія иміли ніжоторую долю осмовательности. Абдулъ-Меджидъ, оставляя вивств съ земнымъ поприщемъ ворина правленія, предъ самою смертію испов'ядаль предъ братомъ всв свои грахи и сдвлалъ ему политическое завъщаніе. Онъ объявиль, что государство находится въ самомъ затруднительномъ положеніи, и что онъ самъ, хотя желаль устроить благоденствіе своихъ подданныхъ, но по несчастію не имъль достаточной твердости, чтобы противиться дурнымъ советамъ.--.,Я быть очень молодъ, прибавить онъ,-когда наследоваль моему отцу, и не имълъ ни малъйшей опытности,-вотъ мое главное несчастіе. Что касается до тебя, любезный брать, то ты уже въ аръломъ возраств и достаточно опытенъ, а потому можешь предохранить себя отъ дурныхъ совътовъ. Исправь мои ощибки, выполна мои наивренія, -- я прошу тебя объ этомъ. Исправь благополучіе моихъ бедныхъ подданныхъ. Считей всехъ ихъ, безо размичя, своими дътьми. Устроивъ ихъ благоденствіе, ты возвратищь государству прежнюю силу и блескъ " 59).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Вестникъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.

<sup>57; «</sup>Моск. Вѣдом.» 1861 г. № 142.

Чето еще нужно было молодому правителю, чтобы тотчасъ же певступиени на престоль взяться за переустройство государства и исправить всё ошибки своего предшественника? Могь ли кто лучшеначертать для него программу правленія, какъ не старшій брать, въ концё концовъ самъ постигній причину безплодности своей двадцатильтней деятельности? И не нри такихъ ли же благопріятныхъ условіяхъ вступиль въкогда на престоль его отець—Махмудь II? Действительно, вскоре после своего восшествія Абдуль-Азисъ издаль прокламацію следующаго содержанія:

"Именитый визирь мой, Могеммедъ-Эминъ-паша.

Вступивъ, по высшей волъ верховнаго Властелина вселенной, на тронъ моихъ достославныхъ предковъ, я утвердилъ тебя за върность и мудростъ въ высокомъ званіи великаго визиря, и равнымъ образомъ утверждаю въ должностяхъ прочихъ министровъи сановниковъ моей имперіи.

Объявляю во всеобщее свъдъніе, что величайшее желаніе моесостоить въ томъ, чтобы увеличить съ помощію Божією благоденствіе государства и упрочить счастіе вськи монки подданныхъ безг размичія. Я утвердиль вполив всв основные законы, которые до сихъ поръ были изданы съ цвлію достигнуть этой благодатной ивли и обезпечить вевмъ жителямъ моихъ владеній жизнь, честь н пользование собственностью. Нашъ священный законъ, который есть сама справедивость, составляеть вивств съ темъ основу **мрочности** и вдіянія нашей имперіи, и его божественныя правида. руководять нась на пути ко спасенію. Поэтому хочу, чтобы обращали величайшее внимание на все, относящееся нъ администрации. Ноддержание и увеличение славы и благосостояние всъхъ государствъ зависить отъ повиновенія каждаго жителя существующимъ законамъ и отъ заботливости всъхъ, и малыхъ и большихъ, не переступать за черту своихъ правъ и обязанностей. Пусть же знаютъвов, что каждый, следующій этимъ путемъ, сделается предметомъ моей попечительности, и пусть выдаеть всякій, кто уклонится отъ этого пути, что онъ непременно подвергнется наказаніямъ, которыя заслужить. Решительно предписываю всемь улемамь, чиновникамъ и должностнымъ лицамъ по разнымъ отраслямъ общественнаго управленія, чтобы они исполняли свои обязанности съполнымъ прямодушіемъ и върностію.

Великія діла въ государствахъ совершаются только при помощи Боніей, при единодушіи, постоянныхъ и просвіненныхъ усиліяхъ всіхъ сановниковъ и должностныхъ лицъ. Только придерживаясь этой прочной основы, т.-е. дійствуя воб общими силами и добросовістно, мы можемъ упрочить правильность и порядовъ во внутреняей и оннансовой администраціи нашего государства; съ моей стороны, я посвящу этому ділу всю мою заботливость и непрерывную бдительность.

Такова моя твердая воля, таковы мои повельнія. Объявляю также, что, желая благоденотвія моимъ подданнымъ, я не допущу между ними никакого различія, и что тв няъ жителей моей имперін, которые принадлежать къ иной религіи, или къ иному племени, найдуть у меня одинаковую справедливость, одинамовую постоянную заботливость объ ихъ счастіи.

Мысли мои ежеминутно будуть заняты постепеннымъ развитемъ многочисленныхъ пособій, каними Богь надълиль наму имперію, истиннымъ преуспъяніемъ намего благоденствія, следствіємъ этого развитія подъ сънію моей верховной власти, и независимости моей общирной державы <sup>60</sup>).

Такимъ образомъ новый султанъ своимъ указомъ признавалъ обязатемьность всёхъ ранивишихъ постановленій Абдуль-Медкада, а слёдовательно и силу гатти-гумаюна 1856 года. Это ясно омъ заявиль еще ранве при представленій ему оранцузскаго посла г. Лавальета. Когда этотъ последній проивнесъ рачь, въ которой, напомнивъ, что покойнымъ султаномъ, несмотря на чрезвычайныя затрудненія, въ какихъ онъ накодился, наданъ гатти-гумаюнъ, выразиль надежду, что новый султанъ не оставить недовершеннымъ этого славнаго дъла, Абдуль-Азисъ отвъчалъ: "самое пламенное желаніе мое состоитъ въ томъ, чтобы увеличить благоденствіе всёхъ моихъ подданныхъ, мусульмаять и христіанъ безъ разничія, развить и распространить, съ помощію Бомією, всё льготы, которыя даровали имъ мой отецъ и братъ. Я докажу это на дълъ, и надъюсь, что мои усиля въ этомъ отношеніи будуть оцъмены" и пр. 61).



<sup>••) «</sup>Моск. Вѣдок.» 1861 г. № 148.

<sup>41)</sup> Ibid. Ne 150.

Всего естественные было теперь ожидать, что Абдуль-Азисъисправить ошибии своего брата, допущенныя имъ по неопытности, и неуклонно пойдеть по върной дорогь отда. Нужно было
предполагать, что онъ тотчасъ же начнеть борьбу съ тъми въковыми причинами, отъ которыхъ главнымъ образомъ зависътъ
упадокъ имперіи и отъ которыхъ зависъта вивств невозможностьея пересозданія и обновленія. Но недолго продержались эти ожиданія, и восторгь, возбужденный въ первые дни, скоро испарился.
Правленіе Абдуль-Азиса не принесло христіанамъ ни мальйшей
пользы, хотя повидимому носило на себъ всъ следы прогресса и
либерализма и клонилось согласно его первоначальному намъревію ко благу и улучшенію участи всъхъ подданныхъ безъ исклюкенія.

- Разсмотримъ новую систему въ устройствъ управленія, которому главнымъ образомъ посвящено было царствованіе Абдула-Азиса и которая надвлала столько шуму въ лагеръ отчаянныхъ туркоонловъ и западно-европейскихъ публицистовъ. Въ 1864 году произопыв реформа въ устройстве провинціальных учрежденій и въ системв вилаетовъ и введено новое административное двленіе имперіи. До того времени она разделялась на эйялеты (губернаторства), ливы или санджани (уводы) и казы или нахін (станы или волости). При новомъ раздъленіи на виласты (генераль-губернаторства) некоторые изъ нихъ совпали съ прежними эйндетами, а нъкоторые образовались изъ частей разныхъ эймлетовъ. Вилаеты подраздалялись на санджави (губерніи) и казы (увяды), состоящіе изъ нівскольних общинь. Начальнику вилаета, который называется вали, поручены всв отрасли местной власти: собственно ваминистративная, очнансовая, полинейская и приведеніе въ исполненіе рашеній судовъ. При вали состоить административный советь, въ которомъ, вместе съ гланении чиновниками генеральгубернаторства и президента судовъ, засъдають еще 6 членовъ изъ мъстныхъ почетныхъ жителей, именно 3 мусульманъ и 3 немусульманъ. Въ санджавалъ, на которые дълился вилаетъ, администрація устроена по тому же образцує при начальника санджака также состоить совъть управленія, въ которомъ заседають главные чиновники, а также мусульманскія и немусульманскія высшія духовныя лица и 4 члена выборные, изъ которыхъ двое мусульманъ и двое немусульманъ. Судебною частію въ санджант завъдуетъ кади; въ гражданскомъ и уголовномъ судъ санджака — 6 членовъ, также на ноловину мусульманъ и немусульманъ. Наконецъ и при начальникъ казы или уъзда естъ совътъ управления изъ 3 съборныхъ членовъ, въ число которыхъ допускаются немусульмане "").

Воть въ общекъ чертахъ новое образование областныхъ управденій въ Турціи. Можно ди требовать отъ нихъ что-дибо дучщаго? Но ничто они въ сравнении съ новъйшей реформой въ организацін высшаго управленія. Въ 1868 году султанъ совершиль поводку по Европъ и по возвращении его въ Константинополь Порта признала нужнымъ представить западнымъ державамъ свидетельство, что путешествіе оказало на него благое вліяніе, еще болье укръпивъ султана въ его реформаторскихъ предпріятіяхъ. Съ этою цвлію учреждень быль государственный совтть, который нъкоторые западно-европейскіе цублицисты приняли такъ сочувственно, что выставляли его даже ванъ начало введенія въ Турцін представительнаго правленія. Государственный совъть существоваль въ Турціи и до того времени, но онъ соединялся съ совътомъ юстиціи, такъ что быль не только законодательнымъ, но и высшимъ судебнымъ мъстомъ, которому спеціально подлежали преступленія государственныя, влоупотребленія высшихъ правительственныхъ лицъ и разсмотръніе смертныхъ приговоровъ по уголовнымъ дъламъ всякаго рода. Притомъ же членами его были исвлючительно государственные министры. Новое учреждение государственнаго совъта отдълило его отъ верховнаго суда и дало ему иное распредъление и иной составъ. Государственный совъть, въ его новомъ видъ, сталъ имъть слъдущія обязанности: приготовленіе и обсужденіе вськъ законодательныхъ проектовъ, ръшеніе споровъ, возникающихъ между разными управленіями, и недоравумъній между властями административой и судебной, разсмотръніе представленій, поступающихъ отъ генеральныхъ сов'ятовъ виластовъ, наконецъ обсуждение всехъ вопросовъ, которые вносятся въ государственный совъть по особымъ султанскимъ указамъ. Въ составъ его теперь входили (по равной половинъ) представители мусульманских и немусульманских населеній турепкой имперіи. Наконецъ, въ обнародованномъ 2 декабря 1875 г. опрманв судеб-



<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) «Вестинкь Европы» 1868 г. т. VI, стр. 806.

ной и административной реформами объщано: единообразіе системых взиманія податей и выборъ сборщиковъ ихъ самимъ населеніемъ; предоставленіе ръшенія тяжебъ между турками и христіанами гражданскимъ судамъ; право избранія населеніями членовъ судовъ и т. п.

Нельзя не признать, что организація правительственных учрежденій Турцін весьма либеральна: въ ней допущено на разныхъ степеняхъ-начиная съ высшаго государственнаго совета и до увздныхъ учрежденій-выборное начало и проведено равенство между мусульманами и немусульманами относительно выборныхъ должностей. За этимъ нововведенісмъ сами собой должны были скрыться и всв другія злоупотребленія со стороны турецких властей въ отношении къ христіанамъ, какія предполагаль уничтожать гатти-гумаюнъ. И однекожъ самыя достовърныя показанія свидьтельствують, что оть этого ръшительно не было проку и допущеніе христіанъ во всв правительственныя учрежденія не принесло желаемой пользы. Съ одной стороны число ихъ было чрезвычайно ограничено 63), такъ что они не имъють никакой возможности противиться ръшеніямъ мусульманскихъ членовъ; а съ другой -они сидять въ совътахъ управленія безъ всякаго голоса. Списки избираемыхъ проходять чрезъ нъсколько инстанцій, изъ которыхъ важдая исключаеть часть представляемыхъ; въ результать въ совъть санджана или вилаета попадають только тъ, кого тамъ угодно видъть турецкимъ начальникамъ. Ничего нътъ удивительнаго, если у такихъ членовъ-христіанъ мусульманскій начальникь береть ихъ печати и прикладываеть къ протоколамъ, невыгоднымъ для христіанскихъ подданныхъ 64). Поэтому всв злоупотребленія, какими преисполнено отношеніе мусульманских властей къ христіанамъ, всякаго рода притесненія и насилія, на которыя обречены были последніе съ первыхъ дней турецкаго господства, оставались во всей своей силь, и отъ объщаній гатти-гумаюна по прежнему оставались одни лишь пустыя слова.

<sup>&</sup>quot;) «Въстникъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.



<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) На 40—50 государственных членовъ совъта назначено только 13 немусульнанъ, именно: 4 армянъ-католиковъ, 4 грека, 1 армянняъ-грегоріанецъ, 1 маронитъ, 1 болгаринъ и 2 еврея. Разумъется и эти немусульнане избрани прениущественно изъ банкировъ и подрядчиковъ, служащихъ Портъ. Восино-стат-сбори. 1868 г. Вип. II, стр. 244.

Чтобы не утомаять читателей перечнемъ отдывныхъ оактовъ, которыми изобилують вев наши періодическія изданія, мы считаемъ достаточнымъ и на этотъ разъ обратиться въ отвывамъ нанболъе расположенныхъ къ Турціи представителей Европы, именно британскихъ консуловъ, до последняго времени систематически поддерживавшихъ и защищавшихъ порядки турецкаго управленія. Англійскій вице-нонсуль Малингь въ донесеніи къ туркофильскому министерству Биконсоильда писаль: "употребленіе церковныхъ колоколовъ, которые такъ любятъ христівне, абсолютно воспрещено въ мъстностяхъ съ смъщаннымъ населеніемъ. Построеніе церквей, въ которомъ иногда ръшительно отназывають безъ всякаго резоннаго основанія, встречаєть огромныя затруднемія, когда въ сосъдствъ находятся магометанскія поселенія; въ такихъ случаяхъ обывновенно цвлые годы проходять въ исходатайствованіи разрівшенія и полученіе его обходится весьма недешево... Религіозныя церемоніи и даже погребеніе христіанъ нерідко вызываеть со стороны ознатиковъ магометанъ самыя грубыя выходки, такъ что только долготерпъніемъ христіанъ, которому научила ихъ безпомощность въ судв, можно объяснить себв, почему эти выходии не ведуть нь опаснымь вспышнамь... Въ присутственныхъ мъстахъ и въ судебныхъ камерахъ нагометанскіе чиновники и судьи дозволяють себъ по отношенію въ христіанамъ самыя грубъйшія ругательства, которыми такъ изобилуеть турецкій языкъ 65).

Другой консуль объ этомъ же предметв писалъ: "въ моемъ округъ существуетъ около 1500 лицъ, которыя магометане только по имени и христіане по привязанностямъ и убъжденіямъ, но которыя вынуждены публично выражать свою преданность пророку. Нътъ ниваного сомнънія, что еслибы здёсь существовала свобода въры, эти лица съ радостію вышли бы изъ своего вынужденнаго фальниваго положенія" \*\*).

Въ англійской "Синей книгь"—въ отдъль озаглавленномъ: религіозныя преслъдованія въ Турціи (издана въ 1875 г.) сообщалотся слъдующіе сакты, удостовъренные англійскимъ посломъ при оттоманской Порть: "Порта рышительно отказала въ разрышенія устроять христіанскія школы; запрещаеть обнародованіе Библій



<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) «Христ. Чт.» 1882 г. т. I, стр. 711-712.

<sup>44)</sup> ibidem, crp. 712.

на турецкомъ языкъ; и въ прямое нарушение гатти-гумаюна не только детей мусульмань, но и детей языческих родителей, если они крещены даже въ младенчествъ, не признаетъ христіанами, а магометанами, ссылаясь при этомъ на свой священный законъ" (17). Почти буквальное повтореніе словъ перваго консула мы встрачаемъ въ дипломатической нотв графа Андраци, адресованной отъ имени великихъ европейскихъ державъ Портъ предъ послъднею нашей войной. Такъ въ ней между прочимъ говорится: "неодновратно Европа должна была заниматься ихъ (христіанъ) жалобами и средствами къ ихъ прекращенію. Гатти-гумаюнъ 1356 года явияется однимъ изъ плодовъ заботливости державъ. Но даже на основаніи этого самаго акта, свобода испов'яданій ограничивается такими статьями, которыхъ дъйствіе поддерживается со строгостью, вызывающею ежегодно новыя столкновенія. Сооруженіе зданій, предназначенныхъ для богослуженія и школьнаго преподаванія, употребленіе колоколовъ, устройство религіозныхъ общинъ — еще обставлены затрудненіями, являющимися въ глазахъ христіавъ живымъ напоминаніемъ завоеванія и укореняющими въ нихъ впечатленіе, что они живуть подъ игомъ рабства, которое они имъють право и долгь свергнуть"... А между темъ, по мненію этого дипломата, религіозная свобода служить базисомъ, на которомъ только можеть быть построено политическое существование разныхъ народовъ туредкой имперіи. Безъ нея невозможны никакія права ни для христіанъ, ни для евресвъ. "Поэтому — продолжаеть графъ Андраши, положение двлъ,... при коемъ возможно совмъстное существование народностей, которыя недавно еще боролись съ такимъ ожесточениемъ другь противъ друга, можетъ быть обезпечено лишь въ томъ случав, если христіанская религія будеть поставлена по праву и на дъл въ совершенно равное положеніе съ исламизмомъ, и если она будеть торжественно признана и уважаема, а не только терпима, какъ это происходить въ настоящее время. Воть почему державы - поручительницы должны, по нашему мижнію, не только потребовать у Порты, но и получить отъ нея, какъ первой и главной уступки-полной и совершенной свободы въроисповъданія " 66).



<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Ibid., crp. 712.

<sup>60) «</sup>Церков. Вѣстник.» 1876 г. № 5.

Другія свидетельства говорять, что показанія христіанъ противъ мусульманъ на судъ не принимаются. Англійскій консуль Рассомъ, другъ извёстнаго туркофила Лайярда, занимавшаго постъ англійскаго посла въ Константинополь предъ последнею войной, пишеть: "двъ вещи немыслимы, невозможны для магометанина, это встать при приближении христіанина и принять въ мехмехъ (на судъ) показание отъ христіанина противъ магометанина во. Подтверждение этому представляеть и таже знамежитая нота графа Андраши. Въ ней между прочинъ говорится: "равенство предъ закономъ ясно возвъщено гатти-гумаюномъ и освящено занонодательствомъ. Это безъ сомивнія и является причиною того, что о немъ не упоминается въ недавнихъ актахъ султана. Но этотъ принципъ, будучи обязателенъ по праву, еще не получилъ общаго примененія во всей имперіи. Было бы важно, следовательно, принять практическія міры къ тому, чтобы на будущее время христіане не могли опасаться отказа имъ въ правосудін" 70).

Изъ этихъ показаній англійскихъ дипломатическихъ агентовъ. которые до самаго последняго времени обнаруживали наибольшія симпатів въ господству Туровъ, ясно обрисовывается положеніе христіанъ въ царствованіе Абдуль-Азиса. Лишенные самаго главнаго-свободы въроисповъданія и права свидътельства на судъ, они само собой понятно, оставались необезпеченными и во всехъ другихъ отношенияхъ. Болъе всего и теперь бросалось въ глаза неравенство ихъ съ мусульманами въ отбыти государственныхъ повинностей. Христіане по прежнему платили постыдный хараджь за право носить на своихъ плечахъ голову, вивсто личной военной службы 71) Замъння караджъ новымъ именемъ — беделіе, правительство раньше опредълило, что онъ будеть взимаемъ со всъхъ немусульманъ въ возрасть отъ 14 до 60 льтъ, и это уже очевидно указывало, что беделе есть ни что иное, какъ таже поголовная подать, потому что нельзя серьезно говорять о военной повинности съ 14 или 60 лътнихъ. Теперь же беделе сбросиль съ себя

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Турецкое правительство теперь признало, что (какъ выражено въ меморандумъ Фуада-паши 15 мая 1867 г.) «христіане выказывають перасположеніе къ военной служб<sup>5</sup>». Въсти. Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.



<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) «Христ. Чт.» 1882 г. т. I, стр. 711.

<sup>70) «</sup>Церкови. Вѣсти.» 1876 г. № 5.

веякую маску, сталь взиматься даже съ детей, начиная съ трехмъсячнаго возраста и, такимъ образомъ, отмъна хараджа осталась только на бумагъ 72). Вивств съ этимъ христівне испытывали на себъ всъ результаты старинной системы ильтизамовъ, только въ большихъ, сравнительно съ прежнимъ, размърахъ. Тяжесть ея уведечивалась съ одной стороны самимъ правительствомъ, съ другой способомъ ея выполненія. Когда султанъ Абдулъ-Азисъ съ большою пышностію путешествоваль по Европъ, то на поврытіе издерженъ этого путешествія наложена была на всв провинціи еще экстраординарная пошлина. Подать при этомъ повысилась съ десятой до восьмой части продуктовъ, и хотя она была наложена какъ чрезвычайная набавка, однако не была сията и после, и восьмина осталась обынновенной податью 71). Кром'в этого самый сборъ едвали не съ каждымъ годомъ ухудшался и становился болье ственительнымъ для христіанъ. Откупивъ десятину, спаги съ пълыми ватагами слугъ и лошедей отправляются въ селенія, отданныя самымъ закономъ ихъ хищничеству, и живутъ у крестьянъ на даровыхъ квартирахъ, сколько имъ вздумается. Визиты ихъ иногда бывають такъ дороги, что бъдные крестьяне бывають принуждены занимать за громадные проценты у этихъ же непріятныхъ гостей самыя средства, чтобы удовлетворить ихъ непомернымъ требованіямъ. Случается, что эти требованія заключають въ себъ требованіе жены, или дочери, или сестры хозяина, которому, танимъ образомъ, остается выбирать одно изъ трехъ: сопротивленіе. взятку и подчиненіе. Такъ-какъ для перваго онъ не имветь оружія в совершенно безпомощень въ присутствіи откупщика десятины и его вооруженных провожатых, то о сопротивлени не можеть быть и рачи, если только онъ не успаль куда-либо скрыться. Подчинение ему противно нравственно, и онъ даетъ взятку, занявъ нногда на это денегь за непомерные проценты у своего притеснителя. По закону откупщики десятины должны присутствовать сами при молотьбъ хлъба и, смършев его, опредълить точную десятину. Но эту узаконенную обязанность они ръдко исполняють. Слишкомъ безпечные для того, чтобы исполнять свой долгъ самимъ. и слишкомъ подозрительные, чтобы довърять это подчиненнымъ,



<sup>12)</sup> Ibidem,-crp. 801-802.

<sup>13)</sup> Церкови. Въстинкъ 1876 г. № 48.

они самопроизвольно опредъляють количество десятини, которое естественно очень много превышаеть ея двйствительную величину, твиъ болве, что самый сборъ опредълялся до жатвы <sup>74</sup>). И бъдный райя лишонъ всякой защиты. Теоретически онъ могъ жаловаться правительственнымъ чиновникамъ; но эти чиновники состоять въ союзв съ откупщикомъ десятины, который часто—подставное лицо только, изъ-за котораго грабитъ и мучитъ христанскихъ поселянъ вліятельный членъ управленія.

Еще менъе оказало успъховъ турецкое правительство въ дълъ уравненія гражданских правъ своих подданныхь. Османы опять оставались сравнительно съ христіанами влассомъ привилетированнымъ, а последніе по прежнему стояли въ положеніи безправныхъ иноземцевъ. Самое главное — это то, что всв правительственныя должности исключительно сосредоточивались въ рукахъ мусульманъ и слишкомъ ревниво охранялись отъ занятій ихъ христіанами. Даже сами константинопольскіе фанаріоты увидали себя вытасненвыми, вопреки давнему обычаю и ясно выраженному постановленію гатти-гумаюна (ст. 14), изъ лучшихъ и выгоднайшихъ должностей, административныхъ и дипломатическихъ, которыми прежде такъ щедро награждала ихъ Порта. Уже Питципіосъ съ трудомъ припоминаль имена трехъ или четырехъ изъ нихъ, еще сохранившихъ высшія служебныя должности 35), теперь же совству были устранены. "Ни къ какой должности, дающей жалованье, -- писаль англійскій випе-консуль Малингь, -- христіанскіе подданные не допускаются въ містных учрежденіях з 76). За немногими фанаріотами осталось уже одно только вліяніе на двла церкви, и то постоянно угрожаемое ежедневно разростающеюся ненасытностію турецкихъ сановниковъ и алчнымъ ихъ повывомъ нъ систематическому вмешательству всюду, где только можетъ представляться случай нь личной корысти.

Такимъ образомъ, обремененные правительственными налогами и еще болье отягченные жадностью откуптиновъ податей, не находя никакой защиты въ судахъ, гдв свидвтельство ихъ положительно не принимается; обманутые въ своихъ ожиданіяхъ султаномъ,



<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Вестивкъ Европы, 1868 г. т. VI, стр. 801.

<sup>75)</sup> Pitzipios,—«Les reformes de l'empire bysantin»,—crp. 79.

<sup>14)</sup> Христ. Чт. 1882 г. т. І, стр. 712.

объщавшимъ имъ повровительство и нивогда не сдержавшимъ своего объщанія, христіане по прежнему находились въ отчаннномъ положеніи и видъли кругомъ себя только горькіе признаки увеличивающагося зла; здъсь невольно приходятъ намъ на память безсмертныя слова одного англійскаго консула: "попытки наши преобразовать Турокъ напоминаютъ мнъ старую исторію о людяхъ, которые пытались отмыть Негра до бъла. Турокъ никогда не былъ, не будетъ и не можетъ быть ничьмъ другимъ, кромъ варвара <sup>77</sup>).

Тв же британскіе консулы, свидвтельствами которыхъ мы сейчасъ воспольвовались, при своей природной такъ-сказать наблюдательности уопъли върно подмътить и причины указаннаго явленія. Англійскій консулъ Стюартъ, откровенно заявляя, что "всъ международныя обязательства, дававшінся Портою относительно своихъ внутреннихъ реформъ, никогда и не начивали приводиться въ исполненіе,—точно будто ихъ и не было", въ поясненіе этого приводить слъдующія соображенія, которыя ему не разъ приходилось слышать отъ правовърныхъ мусульманъ: "Богъ, даровавшій намъ эти страны, можетъ, если Ему угодно это, дать намъ и средства сохранить ихъ. Будь-что будеть, а мы должны исполнить заповъди пророка. Въ то же время должны, пока можемъ, соблюдать съ гяурами приличія и въжливость, объщать имъ все и твердо увърять, что объщанное исполнимъ. Обманъ по отношенію къ гяурамъ—вещь законная" 76).

Другой англійскій консуть пришеть къ следующимъ выводамъ изъ своихъ иноголетнихъ наблюденій надъ магометанскимъ строемъ жизни: "никогда не должно опускать изъ виду, что Коранъ есть вивств и религіозный, и политическій кодексъ. Всё мусульмане такъ смотрять на него, и потому нельзя ожидать, пока ихъ вера такъ тесно соединена съ ихъ національною политикою, чтобы они пожертвовали первою въ пользу последней. Ихъ политику можно коротко определить такъ: сохраненіе веры въ ея чистоте чрезъ изолированіе и уединеніе себя; возвращеніе странъ подпавшихъ подъ власть христіанскихъ государствъ, и искорененіе народовъ и племенъ, которые, отказываясь платить дань за право жизни, темъ самымъ ставять себя по предписанію пророка въ положеніе от-



<sup>77)</sup> Русск. Въсти. 1868 г.—стр. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Христ. Чт. 1882 г. т. I, стр. 715.

крытаго возстанія и потому повинны смерти. Образованные и терпиные изъ магометанъ постараются конечно смягчить эти предписанія ссылками на другія м'яста Корана и гадиса; тімть не менье означенныя предписанія составляють непреложные догматы почти 200,000,000 современныхъ мусульманъ" 7»).

Консулъ Рассомъ, слова котораго мы привели выше, говоря о медозволеніи христівнамъ давать свидътельскія показанія на судъ, замічаеть: "это догматы въры для мусульманина и такое положеніе не измінится, пока весь строй магометанскихъ вірованій не уничтожится и не замінится другимъ. Я указываль на эту несправедливость докторамъ мусульманскаго права и они объяснили мий: указанныя убіжденія суть основные догматы нашей візры; и еслибы его величество султанъ пожелаль установить что-либо противное, магометанское населеніе отказало бы ему въ повиновеніи; при этомъ они прибавили, что такой шагь со стороны государя вызваль бы возстаніе « \*\*0\*\*).

Насколько справедливы подобныя свидътельства, можно убъдиться фактами. У насъ подъ руками имъется весьма любопытный документь, характеризующій собою отношенія правовърныхъ къ султану и показывающій, какъ внимательны они ко всъмъ дъйствіямъ послідняго, какъ чутки ко всіму, что такъ или иначе идетъ въ разрізть съ ихъ религіозными убъжденіями. Мы имъемъ въ виду воззваніе, подписанное представителями всіхъ четырехъ суннитскихъ толковъ, шейховъ—профессоровъ и высшихъ классовъ города Дамаска къ жителямъ "Хамы", другого мусульманскаго города въ Сиріи и найденное въ конців іколя 1876 года. Вотъ его содержаніе:

"Съ самаго начала царствованія покойнаго султана Абдуль-Меджида христіане стали уклоняться отъ точнаго соблюденія священнаго права, переходить границы и переступать узы, наложенныя на нихъ съ дровивійшихъ временъ саминъ владыкою правовърныхъ Ималюнъ-Омаромъ-бель-абъ-Хаттабомъ. Они возъимъли нечестивое намівреніе уподобляться мусульманамъ и сравнивать себя съ мими даже по предметамъ, всеціло нарушающимъ предписанія візнаго права по отношенію къ вимъ и оскорбляющимъ достоинство правовърныхъ. Такъ напримітръ правовърные должны теперь вста-



<sup>19</sup> Ibidem.

<sup>\*\*)</sup> Ibidem, crp. 711.

вать при входе того или другого лица изъ неверныхъ, и последніе оспаривають у мусульманъ ихъ исключительное право на управленіе ими и т. п. Съ техъ поръ, отъ малего до великаго, носледователи Ислама стали претерпевать оснорбленія на оснорбленіями. Христіане явно стремились занять положеніе мусульмань в сравнять себя съ ними, не зная того, что Исламъ задумываль очистить свою страну оть нихъ, на что онь имвиъ и имветь всв завонныя основанія: Во-первыхъ, провъ, имущество, честь христіанъ сделались достояніемъ правоверныхъ съ того самаго дня, когда первые перестали платить хараджь. Во-вторыхъ, множество фете, данныхъ нашими имамами въ Индіи и Бухаръ, не только строго воспрещають намъ дозволять христіанамъ усилиться, но повелъвають еще ослаблять ихъ всевозможными средствами, напримъръ вырубкою изъ садовъ деревьевъ, уничтожениемъ на этихъ деревьяхъ плодовъ и т. п. Въ третьихъ, последователямъ Ислама воспрещается оказывать христіанамъ какія-либо почести: давать имъ подарки, вставать при входе ихъ и вообще оказывать имъ какой бы то ни было почеть, который могь бы поднять ихъ духъ и вовбудить въ нихъ чувство самоуваженія, согласно изръченію владыки предшествовавших и следующих за нимъ (Мухаметомъ) посланниковъ Божінхъ, которое гласить: "Да провлянеть Богъ того, кто облечеть ихъ (т.-е. христівнъ и евреевъ) одеждою славы". Въ четвертыхъ, свидетельство христіанъ не дозволнется даже противъ Нусерійцевъ, тогде какъ свидетельство последнихъ противъ нихъ дозволяется по его же (Магометову) слову: "невърующіе всв составляють одно" (следовательно, изъ нивкопоставленных христівне стоять ниже другихъ, по крайней мъръ, Нусерійцевъ). Въ уставв Накшибенди <sup>81</sup>) есть много другихъ весьма енльныхъ основаній для истребленія христіанъ. Но мы туть довольствуемся приведеніемъ вамъ непреложныхъ словь Всемогущаго (въ Коранъ). "Не дружитесь съ невърующими и возбуждайте между ними вражду и невависть до последняго дня суда".

"Итакъ общество правовърныхъ, послъдователи Ислама, пробудитесь отъ вашего сна, положите предълъ повлонению Кресту на тъхъ священныхъ мъстахъ, которыя составляютъ наше исключительное достоянье, сдълайте такъ, чтобы впредь не упоминалось на

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Накшибендъ-духовный мусульманскій ордень персидскаго происхожденія.



этикъ местахъ и имя кристіанъ. Мы укостоверничсь отъ намихъ дуповныхъ владыть и почтенныхъ представителей мъстной власти, что госудерство невърныхъ Франковъ, ослабленное нами въ врымокой войнь, теперь не въ состояни предпринять противъ насъ что-нибудь, а поэтому теперь овмое бизгопріятное время для поголовнаго ихъ истребленія и доставленія тамъ Исламу полнаго торжества. Въ настоящее время им совершение въ правъ истребить и уничтожить ихъ, потому что они явно стели нарушать наци права и привидегіи. Если же мы не воспользуемся тенерешними благопріятными обстоятельствами для нетребленія ихъ, то они мало по малу возьмуть надъ нами перевесь и въ конце кондовъ отнимуть у насъ нашу землю и насъ самикъ уничтожатъ. Иман все это въ виду, мы вощии въ тайное спошеню съ органами правительства, и внивнувъ въ истинное значение происходившихъ въ прошломъ году въ Константинополь событій, рышились действовоть внергически; мы узнали, что большинство министрова изъ истинных мусульманъ собради тайный советь и на немъ решили убить султана Абдулъ-Азиса и произвести поголовное истребление дристинъ, такъкакъ Азисъ уклонялся отъ предписаній Ислама (превоябрія). Онъ держаль въ своемъ дворив произведения живописи (что строго носпрещено имать), надаваль на себя подарки (ордена) Франковъ 81), на которыхъ были знаки глуровъ, и совержелъ много другилъ претивозавонных вещей, оскорбляющих достоинство главы мусульманъ и халифа-наслъдника посланника Божьяго. Судя по его противозавоннымъ поступвамъ, нужно думать, что онъ замыщидать предаль мусульманъ и сдвлаться хореджитома 8°).

"Всятьдствіе этого, еще два года тому назадь, явнокорые изъ министровь, законовідовь и вліятельных видь столицы: соединилноь между собою для совершенія вышеупомянутаго діла, а имещю: убить султана и его сообщинковь и провозгласить на его місто брата его, который одинаковаго мивнія съ нами и намітрень возвратить Исламь къ прежней его славі, христіань же къ прежнему увиженію, а если возможно, то и совершенно уничтожить пхъ.

<sup>•• )</sup> Такъ напримъръ 17 апръдя 1871 г. судтану пожадованы были нашимъ имвераторомъ бридлантовые знаки ордена св. Андрея Первозваннаго. См. Москов. Въд. 1871 г. × 91.

<sup>\*)</sup> Хореджитами при Мухамедь и первыхъ четырехъ халифахъ назывались отступники отъ Ислама.

Привести же христіанъ въ прежнему униженію или совершенно уничтожить ихъ непремінно нужно, потому что въ противномъ случай они непремінно будуть служить для насъ постоянно помів-хою при отврытомъ нашествій противъ насъ Франковъ, которые и теперь, какъ и всегда, возбуждають ихъ противъ насъ и посівають между нами и ими раздоръ 84).

Посяв этого, когда магометанское народонаселеніе такъ сильно было наэлектризовано, что даже видимое, кажущееся только улучшеніе въ судьбі христіанъ вызывало въ нихъ страшный взрывъ оанатизма, если мальйшее и ни на чемъ не основанное подозръніе къ двятельности султана вызывало ослещенныхъ и грубыхъ фанатиковъ на самый дерзкій поступокъ — посягнуть на его жизнь, то о вакомъ-либо дъйствительномъ улучшении въ отношении христієнь не можеть быть и ръчи. Подобныя явленія ръшительно убъщають, что вов объщанія Порты не болве, какъ заученныя дипломатическія фразы, которыкъ султаны никогда не могутъ, если бы даже и захотвии, превратить въ факты. Преобразование Турции на европейскій ледъ будеть со временемъ пом'вщено въ новой исторіи западной Европы въ тоть же разрядь нельпыхъ идей, въ который въ среднихъ въкахъ помъщается исканіе оплосооскаго камня и жизненнаго элексира. Развъ только неограниченная власть верховнаго правителя могла противостать уназаннымъ препятствіямъ, но ея въ Турців по прежнему не было и следа 85). И намъ кажется, что гораздо болве нужно удивляться тому, какъ фанатическая масса мусульмань, предводительствуеман подобными вождями, какъ составители вышеприведеннаго воззванія, не ръшилась на поголовное истребленіе христіанъ; канъ священный законъ ислама не выказаль всю свою жизненность и силу? И это несомивнио было бы, еслибы не встръчалось вившняго препятствія со стороны европейскихъ дер-

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Абдуль-Азись не только не освободиль себя отъ вліянія слишкомъ усиливфейся за предмествовавшее царствовавіе бюрократів и не изм'вниль безпорядочной системы внутренней организація, а напротивь еще бол'ве запутался въ ту пепроницаемую паутину, изъ которой не могь освободиться его брать, и на первихъ же порахъ оказатся безсильнымъ сознать и усвоить новый, провозглашенный законъ свободы и равенства, а т'ямъ бол'ве дать ему живое практическое осуществленіе въ жизни подвіластныхъ ему народовъ.



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Брошюра «Изкоторые отрывки объ отношеніяхъ между мусульнанами и не мусульнанами»—стр. 8—11.

жавъ, еслибы эти последнія, и особенно Россія, не сдерживали по временам в ныма ревнителей пророка; несомитило, говоримъ было бы, по врайней мъръ въ тъхъ областяхъ имперія, которыя по своему положенію дальше отъ центральнаго правительства и народонаселеніе конхъ особенно могло "служитъ помъхою при открытомъ нашествіи еранковъ", или, выражалсь современнымъ политическимъ языкомъ, народонаселеніе которыхъ стоитъ въ самой тъсной связи съ еваснъйшимъ врагомъ Турціи — Россіей. Такой именно опасности и подвергалясь самые блезкіе язмъ по въръ и языку нагреды славянскіе.

Объемъ нашей статьи не позволяеть нашь изобразить подробно всть бъдствія и страданія, ванія переносили несчастные славяне. Каждая странива изъ исторія особенно 75—77 годовъ переполнена самыми ужасными нартинами диваго звърства и безчеловъчія со стороны турокъ, и потому въроятно потребовалось бы написать не одну книгу, чтобы пересказать печальную повъсть всего того, чему такъ недавно намъ пришлось быть свидътелями на турецкомъ Востокъ. Мы позволимъ себъ (въ виду именно этого) воспользоваться вратиимъ общикъ итогомъ, какой сдъланъ быть прежде всего самими славянами-страдальцами, а затъмъ и посторонними, даже (вообще то) нерасноложенными къ нимъ наблюдателями.

Изъ всёхъ христівненихъ подданныхъ Турцін народы Боснін и Герцеговины по пренмуществу несли на себе всё тяготы мусульманскаго ига. Достаточно прочитать нёсколько тенлыхъ и правдивыхъ словъ г. Гильфердинга, описавшаго въ своихъ путенисствіяхъ ноложеніе этихъ областей, чтобы видёть, въ какомъ состоямін находилось христіановое народонаселеніе ихъ въ царствованіе Абдулъ-Меджида. Но судьба его нисколько не улучшилась и съ воцареніемъ Абдулъ-Азиса, хотя повидимому омъ особенно обратилъ свое вниманіе на более угнетенныхъ христіанъ Боснін и Герцеговины <sup>66</sup>). Христіане по прежнему тершёли столь тяжелых

<sup>66) 10</sup> іюля 1861 года, была педана слідующая прокламація въ Бигакі на проатскомъ языкі:

<sup>«</sup>Каждая деревня можеть выбрать одного или двухь старшинь, которые будуть мною привнани и утверждени; равнимь образомь дозволено, чтобы вы, какь и эсь подданные султана, строили церкви съ колоколами; не хочу дозволить, чтобы зашти носелялись въ вашихъ домахъ, и предписываю устроить для нихъ особия жилища; хочу, чтобы немедленно были введены въ силу мъры, условленыя по

пресивдованія и обиды со стороны турепких властей и санатичесной черни, что должны быле повидать свои родныя земли и спосывся бърствомъ въ сосъднюю Черногорію. Въ половинъ же семидесятыхъ годовъ звёрства турокъ въ этихъ странахъ превосходели вев границы. Канъ велики были страданія православныхъ, можво судить: по следующему отрывку телеграммы, посланной представителями бооняковъ въ 1875 году верховному визирю для передачи сулгаму. до служа котораго она, конечно, никогда не докодила. "Мы, бъдныехристівне-купцы, земледельцы, монахи и полы Босніи, просимъдать намъ свободу, при которой мы могли бы жить, такъ какъдолве мы не въ состоявін жить въ страхв и мученін. Мы, купаы, потеряли всякую торговлю и на насъ смотрятъ какъ на бунтовщиковъ, почему и отнимають селою все наши товары, наши домазаняты безетыдными солдатами, незамами, редифами и бани-бузуками, которые многихъ изъ насъ убивають безнаказанно на улиць; вев тюрьмы переполнены нами, гдв мы претеривваемъ всякія мученія... Мы, крестьяне, терпимъ всякія насилія оть агь, бетовъ, заптієвь и баши-бузуковь, поторые уводять нашь скоть, отнимають нашихъ лошадей и отбирають последнее имущество, такъчто теперь мы лишены всего; судьи, которымъ мы примосимъ жалобы, сажають нась за это въ тюрьму... Мусульмане решились насъ уничтожить. Мы, попы и монахи, не можемъ служить въ нашихъ храмахъ, такъ какъ и тамъ турки насъ убиваютъ" \*7).

Почти въ тъхъ же выраженияхъ написанъ былъ въ половинъ сентибря того же года герцеговинскими инсургентами длинный снисокъ жалобъ, который они вручили представителямъ великихъ державъ, изъ нотораго мы опить узнаемъ, что всв объщания Порты и въ частности фирманъ, данный султаномъ Босни и Герцеговинъ въ 1861 году, принесли только одно зло и нослужили причином почти поголовнато истребления христинъ этихъ провиный. "Истиню, заключаютъ свою просъбу герцеговинцы, объдный мародъ нашъ достоинъ сострадания отъ всвять тъхъ, у кого естъчувство гуманности, и нъкотораго усилия помочь ему въ его пла-

о: 81). «Церкови. Въстиявъ» 1876 г., № 2.



враниному согласію землевладёльцевъ съ арандаторами и одобренныя депутацієююсть боснійских в землевладёльцевъ... Хочу позволить вамъ покучать земли». «МосктВід.» 1861. г., № 164.

чениомъ положеніи—въ его постывномъ рабствъ; среди несъ постоянно слышны врини: "Господи, пошли намъ смерть!" 88).

Приводемъ еще отрывовъ изъ воззванія, съ которымь христівне Боснів в Герцеговины обращались въ англійскому народу, прося его сжалиться надъ ихъ бъдственною участью и не поддерживать болье туровъ. "Братън вигличане! Умолнемъ васъ выслущать насъ навануна рашительных событій. Вы уже такъ давно свободны, что быть можеть самое слово "рабъ" непонятно для васъ, поотому вы и забыли о насъ, изнывающихъ въ рабстив. Васъ должно охватить омеравніе при однихь разонавахь о жестокостихь турокь. Трудно повърить, чтобы изувърство могло доходить до такого изступленія, а между тімь воть уже 500 літь, кань мы выносимь надъ собой господство изувъровъ. Что бы едълали вы, англичане, еслибы вто-либо коснулся вашиль семействь? На что бы рышились вы, еслибы вамъ пришлось существовать подъ въчнымъ страхомъ, въ ввиной тревогв, соли турокъ можеть во всякое время отнять у васъ женъ и дочерей, насиловать ихъ и безчестить въ вашемъ же присутствін?... Ни жизнь, ни имущество его не обезпечены. Турки глумятся надъ нимъ, позорять его семейство, насилують его жену и дочерей, заставляють его всть мясо своихъ двтей, кадвчать его и сажають на коль. Мать сербянка никогда не знасть, родить и оне спокойно, потому что турин постоянно режуть и убивають беременных женщинь. Вамь подобныя изувърства покажутся невъроятными, вы не повърите инъ, а экономучный сербъ должень все это видеть предъ собою и терпеть. Мы хотимъ существовать, вакъ мирвый, трудолюбивый и способный къ прогрессу вародъ, а турокъ давить насъ и не нозволяеть намъ даже ноднять головы. Мы свемъ, а турки жиутъ; мы трудимся, работвемъ, а турки събдають плоды нашихъ трудовъ, и уничтожая наше добро, резва израдиа бросского намъ кости, какъ голоднымъ исамъ, чтобы мы не умеран отъ изнуревія и не аншили ихъ этимъ наиникъ рабочикъ рукъ. Что же дъластъ турециос правительство, несущее въ отношения въ намъ обязательства? Оно поэволяетъ масъ душить, преследовать, позорить и убявать. Турку все дозволено, онъ все можеть, наму же остается только рыдать и сто-**≡atb...** <sup>4 89</sup>).



<sup>58)</sup> Ibidem, Na 48.

<sup>\*\*;</sup> Ibidem, Ne 31.

. Едва-ли нужно что нибудь прибавлять из этимъ простымъ и безъискусственнымъ, но въ тоже время глубоко-трогательнымъ и прочувствованнымъ словамъ. Едва-ли можно ярче изобразить картину страданій несчастныхъ "райи" Босніи и Герцеговины. Положевіеихъ ясно рисустся въ этихъ даже отрывочныхъ оразахъ. Намъостается только провърить ихъ свидетельствами лицъ постороннихъ, не заинтересованныхъ въ судьбъ несчастныхъ славянъ н потому вполев безпристрастныхъ къ нимъ. Недостатка въ такихъсвидетельствахъ нетъ. Даже тъ лица, которыя по мивнію самихъстраждущихъ славянъ были первыми сторонниками и защитииваму турецкихъ интересовъ на Востовъ, даже ови вполнъ подтверждають всв жалобы райн и готовы во всемь винить турецкую администрацію и весь государственный строй имперів. Турецкія жестокости убъднам ихъ, что въ Европъ есть признанием политичесвая держава такого характера, что злодбянія противъ человівческой природы составляють необходимыя и нормальныя обнаруженія еясуществованія. Графъ Андраши въ своей нотв утверждаєть, чторайя Босніи и Герцеговины (Болгарія не входила тогда въ счеть) "находится подъ гнетомъ тяжелаго работва", которое ставить ихъ въ положение "рабовъ"; что Порта обывновенио всегда нарушала. самыя торжественныя объщанія, такъ что ей нельзя больше върить; и что поэтому "совершенно необходимо, чтобы великія державы настояли на исполнении актовъ... Словомъ, чтобы ихъ двятельность была основана на фактахъ, а не на программахъ" 90)

Еще болье подтверждаетъ истиму жалобъ нашихъ собратій адресъ, поданный англійскому министру лорду Дерби депутацією, во главъ которой находился Брайтъ. "Двадцать льтъ прошло съ твхъ поръ, какъ параженій траккатъ гарантировалъ "цьлость отгоманской имперіи" и какъ гати-гумаюнъ 1856 года провозгласилъ раженство предъ закономъ вевхъ подданныхъ Порты, безъ различія религіц и національности. Въ теченіе втихъ двадцати льтъ правительство султана не подвергалось опасности иностраннаго вывінательства и получило отъ Европы въ ссуду около двухъ сотъ милліоновъ сунтовъ стерлинговъ. Не смотря на все это, цълость оттоманской имперіи въ настоящее время признана мнимою, а поддержва со стороны Англіи имъла въ результать лишь объднъніе в



<sup>90)</sup> Ibidem, № 48.

обнищание многихъ англійскихъ семействъ и еще принче заковала подвластныхъ Порть христіанъ въ цени работва. "Турція" и "турки"-не тожественныя понятія, ибо Турція есть государство. населенное многими племенами, принадлежащими къ различнымъ въроисповъданіямъ. Еслибы Англін оказывала помощь Турцін, то не было бы нинавихъ справедливыхъ причинъ въ жалобамъ, на томъ основанія, что въ этомъ случав были бы приняты во винманіе интересы всёхъ классовъ народонаселенія. Но, оказывая поддержку туркамъ, Англія поддерживала только права господствующаго племени, находящагося тамъ въ меньшинствъ, предоставивъ христівнъ, изъ которыхъ состоить большинство туренкаго насевенія, жестокому и возмутительному деспотизму, поворящему наше просевщенное время и въ конце концевъ вынудившему этихъ несчастныхъ взяться за оружіе для защиты своей семьи, чести и жизни. Въ теченіе последнихъ дваддати леть Порта неоднократно издавала реформы, но султанскіе указы съ объщаніями кристівнамъ равноправности досель оставались безъ действія. Впрочемъ иначе и быть не могло, такъ какъ религіозныя и соціальныя ученія исламизма стоять въ полномъ противорвчік съ началами христіанства. и примънение одной и той же системы въ обоимъ въроисповъданіямъ въ дъйствительной жизни совершенно невозможно. Магометвискій законъ, основанный, какъ и должно быть, исключительно на корань, неизмънимъ и непреложенъ, а его догматы совершенно противоположны гражданскому и религіозному равенству христіанскихъ подданныхъ мусульманской державы. Заковъ Корана дозводяеть христіанину сохранять свою жизнь и имущество лишь при условіяхъ несовивстныхъ съ равноправностью всехъ классовъ населенія предъ закономъ, такъ какъ эта равноправность въ дійствительности не только противна тексту самого Корана, но даже духу всего магометанскаго законодательства. Равноправность между христіанами и мусульманами повтому невовможна. Султанскіе "гатти", съ объщаніями реформъ, могуть быть обнародованы снова, но реформы твиъ не менве никогда не будуть исполнены" 11).

Вследъ за боснявами и герцеговинцами скоро той же, если только не вдвое худшей участи, подвергся и болгарскій народъ. Шайки переселившихся къ туркамъ черкесовъ и не менее дикая вольница,



<sup>\*1)</sup> Ibidem, Ne 28.

носящая названіе баши-бузуковъ, получивъ приказаніе отъ правительства немилосердно промолжать истребленіе христіянъ <sup>12</sup>), бросились от огнемъ и мечемъ по сотнямъ болгарскихъ селъ и съ ожесточеніемъ предались неистовому звірству. Большія тысячи мирныхъ жителей въ короткое время преданы самымъ ужаснійщимъ видамъ смерти и кровь ихъ по напрасну вопіяла къ турецкому правосудію, ни мало не смущавшемуся заступничествомъ за христіанъ долготерпівливой Европы <sup>12</sup>). Ужасающій нидъ массы труповъ и развалинъ прежнихъ жилищъ вызываль невольное бівство въ уцівлівшемъ населенія, оставшемся въ полномъ смыслі слова безъ крова и безъ нуска хліба.—Воть содержаніе воззванія болгарскаго центральнаго благотворительнаго общества въ Бухаресть къ русскому народу:

"Братья! Мученія, претерпъваемыя болгарами на Балканскомъ полуостровъ, такъ велини, что нътъ возможности икъ описать. Какъ Русь накогда опустошали монголы, такъ, и даже несравненно больше, опустошають нашу страну турки, черкесы и баши-бузуки. Прекрасныя и богатыя поля, восхищавшія путешественниковъ, стройныя села и города, построенные съ большими усиліями, представляють теперь лишь груду развалинь, среди которыхъ еле бродять полумертвыя голодный толпы стариковь и женщинь безъ крова и защиты. Каждый день умирають сотии безпріютныхъ, и никто не можеть помочь горю! Поля запущены и раззорены, хлабъ гвість на норив, запасы истопцились... Приходится въ отчаннів намъ ждать только голодной смерти. Прекрасные сады, роскошь и богатство жителей Балкана, теперь сравнены съ землею, все имущество разграблено, последния нопайка насильственно исторгается грабителями изъ кармана беззащитныхъ, и если не оказывается уже ничего у отраждущаго-его въшають. А звърства, совершаемыя чериссами и баши-бузуками, превосходять даже времена янычарства, времена аденихъ и невообразимыхъ мученій болгарскаго народа, всеми оставленняго въ жертву дикому и необузданному варвару. Нать существа выше восьмильтняго возраста, не обез-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Щадились только красявия, молодыя женщины в дъвицы, но для того, чтобы подвергнуться участи горшей, чемь смерть, потому что ихъ насиловани и потомъ продавали какъ товарь по 5—6 піастровь (30 коп.).



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) «Церк. Вѣстн.» 1876 г., № 30.

чененного предъ глазами связаннаго и мучимого отпа, мужа, брата... Нать матери, не оплакивающей своихъ датей... Нать челована, не потерявного того или другого; нать, наконець, человака, не думающего: вотъ завтра и меня изрубять, новасять, распилать пилою на двое или не посадять на воль. Какъ святые мучении теривли и переносили намогда самыя ужасныя страданія, такъ и имина теринить и переносили невообравимо страциныя пытки и злоданія дикого варвара: насъ распинають, изразывають на маленькіе иусочки, самають на коль и подмитають костерь подъчимь, вырывають изъ утробы матерей младенцевъ, подбрасывають ихъ и налету ударомъ сабли рубять на двое, или же ловять на питыки, продають молодыхъ давушекъ и мальчиковъ въ рабство и заставляють принять магометанство. И все это совершается на глазахъ, если не по ирикаранію цивилизованной Европы, той Европы, которая столько вановъ борется за свободу" <sup>у 4</sup>).

Тоже самое повторяеть болгарскій меморандумъ, преставленный лорду Дебри двумя болгарскими делегатами при петиціи из королевъ Викторіи и сообщенный вивсть съ тьмъ представителямъ прочихь великихъ державъ. Въ этомъ документь, точно также говорится, что подъ предлогомъ возмущенія, имівшаго своимъ источникомъ невообразимыя злоунопребленія и невароятныя притвененія, но во всякомъ случав ловко преувеличенняго и искусно эксплуатированнаго, турки набросились на болгарскую націю и пожелали достигнуть ея полнаго истребленія. Діло баши-бузуковь, вооруженныхъ по повельнію турецкаго правительства, не имало иной пъти. И вотъ, избіеніе массами тысячъ невинныхъ и мирныхъ жителей, общіє грабежи, сожженіе деревень, оскверненіе нерквей и училиць, насилія, обращеніе силой въ исламизмъ, полищеніе женящить, яввиць и мальчиковъ, неслыханныя оскорбленія, аресты сотнями мициыхль преступниковъ, тяжкія цепи, невообразимый нытки въ тюрьмать, системетическое преследование пикольныхъ учиней, осворбленія, наносимыя почтеннымь овященнявамь и отцемъ семействъ и т. п. -- всеми этими действіями турецкое прарительство заблагоровсудило дать почувствовать болгарской націи вліжніе новой эры, отпрывавшейся для имперіи »5).



<sup>&</sup>quot;) Ibidem, Ne 32.

<sup>25)</sup> Ibidem, 34 40.

.. Насколько върно эти картины изображають собой дъйствительность, достаточно прислушаться нь голосу носторониях наблюдателей, не только не имъвшихъ повода преувеличивать двло, 🌢 напротивъ имъвшихъ всъ побуждения сирывать правду и смятчать дъйствительность.-Какъ извъстно, англійское правительство упорно отридало неистовства турокъ въ Болгаріи. Однако посланный имъ для следствія секретарь англійскаго посольства въ Константинополь Берингъ принужденъ былъ въ своемъ отчетв, весьма сиягченномъ, признать, что не менъе 12,000 болгаръ умеривлено турнами ""). Въ "Кельнской газетв", отличающейся своими туркофильскими возарвніями и непріязнію къ славянскому движенію, подъ заглавіемъ "возстаніе въ Болгаріи" напечатанъ длинный равсказъ ея спеціальнаго корреспондента, сопровондавшаго Беринга въ его повздкв по Болгаріи. Объемъ корреспонденціи не позволяеть намъ привести ее приномъ, и потому мы ограничиваемся сообщеніемъ изъ нея только ивкоторыхъ выдержень, дающихъ общее понятіе о томъ, что творилось въ это время въ Болгарія. Подъважая нь селенію Батаку, корреспонденть быль поражонь представивнеюся ему картикою разрушенія. На встрівчу къ намъпишеть онъ-выступива толпа людей, которые, взявъ нашихъ лошадей подъ узцы, новели ихъ чрезъ все селеніе. Во многихъ мвстахъ я видель женщинъ, сидевнихъ на земле, которыя, склонивъ голову на грудь, рыдали, стонали, метались изъ стороны въ сторону, сопровождая вопли свои нескончасными причитаміями, надрывавшими сердце. Передъ ними, изъ подъ земли, высовывались черена, руки мин ноги, составлявшія кос-гдв собранные остатки ихъ истерванныхъ дътей. Одна изъ нихъ причала: "Боже милосердый! у меня было пять детей, пять препрасивищихъ детей; теперь они всв убиты, ихъ негь уже на сееть; я оставась одна, — что мив дълать?" Нъноторыя изъ нихъ ползали между грудами обгорълыхъ и разрушенныхъ строеній, разворачивали каменья и вытаскивали изъ-подъ нихъ кое-какіе уцъгьвиніе помитки, а иногда и обгоръдые трупы своихъ родственниковъ. Всюду слышни были стоны, вопан и плачь. Жители повели насъ къ небольшому: колму, дорога нъ которому была усъяна дътскими черенами и членами. На вершинъ холма лежало въ кучъ до 150 скелетовъ, между которыми нъкото-

<sup>•</sup> Очевидно, эти показанія стоять далеко ниже дійствительности.



рые были въ платъяхъ. Видъ этой груды человическихъ костей провзводиль потрясающее впечатленіе; но еще ужаснее было слушать разсказы о совершенныхъ варварствахъ. Послъ того какъ селеніе было ограблено и сожжено, изверги привели на вершину холма встать захваченных ими женщинь и девущемь; снями съ нихъ то, что было на нихъ ценного, некоторыхъ раздели до нага, отрезали ниъ уши и носы, выдавнии имъ глаза и затъмъ убили ихъ и бросили. Прибъжали потомъ голодные псы и принялись рвать мясо и глодать кости избіенныхъ мученицъ. Мы спустились съ холма и направились из мельницв. Здвсь мы увидели толстое окровавленное бревно, на которое несчастныя жертвы мусульманскихъ неистовствъ клали свои головы, чтобы кровожадные изувары могли легче отрубать ихъ. По дорогь въ церкви, справа, слъва, лежали кучи ногъ, рукъ, женскихъ головъ съ длинными, по большей части темнорусыми волосами и отрубленными ушами. Вся эта масса чедовъческихъ остатновъ предалась быстрому разложению и заражала воздухъ нестерпимымъ трупнымъ запахомъ. Батакская сельская церковь обнесена каменною оградою. Пространство между нею и оградою было, по крайней мъръ, на три сута вышины завалено мертвыми телами, среди которыхъ местами лежали каменныя плиты. Самая церновь, полуразрушенная и законтывшая отъ дыма, была наполнена внутри обгоръвшими человъческими скелетами; на ствиахъ же были видны следы крови. "Всюду кровь, всюду следы ужасающихъ варварствъ! восклицаетъ корреспонденть и разскавываеть затемь все, что было передано ему оставилимися въ живыхъ Болгарами 97).

Вотъ какова была жизнь несчастныхъ славянъ Константинопольской церкви по ихъ собственному описанію и по описаніямъ другихъ, даже заклятыхъ враговъ православнаго Востока. Она текла ръками слезъ, ручьями крови по трупамъ несчастнаго населенія, по развахинамъ городовъ и селъ, освыщаемая заревомъ пожаровъ, оглащаемая воплями несчастныхъ жертвъ изступленнаго •анатизма. Это была не жизнь, а какая-то адская вакханалія, въ которой дикія человъческія страсти соревновали въ энергіи разру-

<sup>&</sup>quot;) Граждание 1876 г. № 82. Почти тожественное описаніе болгарских ужасовъ ділаеть и корреспонденть англійской газети «Daily News», точно также вздившій по слідами Беринга. См. Церк. Вісти. 1876 г. № 31.



шенія съ слёпыми силами стихіи. Крики ярости и озлобленія смішивались съ вошлями отчаннія м мольбы, адскій хохоть съ предсмертными стонами. Точно предъ изумленнымъ міромъ развернулся во всю свою необозримую ширь страшный свитокъ пророка Ісзекімля, въ которомъ кровавыми буквами написаны были: рыдаміс, жалость и юре. И между тімъ, пока одна часть населенія переживала всё эти ужасы, тонула въ собственной своей крови и слезахъ, другая съ трепетомъ смотріла на страшную картину разрушенія и адскихъ истязавій, ожидая своей очереди.

Россія, конечно, не могла безучастно смотръть на страданін своихъ единовърцевъ и единоплеменцивовъ. Ен прямой долгь и нравственная обязанность было взять на себя трудъ умиротворенія Востока и облегченія участи страдальцевъ; безъ ся участія и вившательства двло объщало привести къ самымъ жалкимъ и плачевнымъ результатамъ. Отъ 4 ноября 1876 года государственный канцієръ въ депешъ въ графу Шувалову (для передачи лорду Дебри) писаль между прочимь по этому вонросу: "Оба кабинета (англійскій п русскій) согласны въ необходимости возстановить миръ на Востокъ и сохранить его для Европы, ноложивъ предълы плачевному состоянію Турціи. Лордъ Дебри признасть такь же, какь и мы, что для достиженія твердаго и продолжительнаго умиротворенія необходимо улучшить истиннымъ образомъ положение христіанскихъ подданных султана, посредствомъ преобравованій дійствительныхъ и практическихъ. Овъ равномърно признаетъ, какъ и мы, недостаточность преобразованій на бумага и непабажную необходимость гарантій по пхъ исполненію.

Мы расходимся въ мевнін только относительно средствъ къ осуществленію этой цвли, общей для цвлой Европы. Лондонскій кабинетъ хотвлъ было это согласить съ буквою постановленій, заключенныхъ въ другія времена, въ другомъ цоложеніи, съ другими мыслями, не принимая во вниманіе истекшія двадцать лють и принесеннаго ими тяжелаго опыта.

Этотъ опытъ доказалъ самымъ очевиднымъ образомъ, что дъйствіе европейскихъ державъ въ Турціи обрекло само себя на безсиліе постановленіями 1856 года, и что Порта этимъ пользуется для увъковъченія порядка управленія, разорительнаго для нея и для ея христіанскихъ подданныхъ, бъдственнаго для всеобщаго мира, возмутительнаго для чувства человъчности и совъсти христіанской



Европы;—порядка, которому Порта следуеть въ течене двадцати леть съ уверенностно въ полной безнаказанности.

Нъскольно разъ великія державы были вынужжены отступить отв втихь постановленій, вміншваясь непосредственно въ діла Турпін, а вменно въ Сирін, соединенныхъ княжествахъ, Сербін и Кандін, причемъ ихъ дійствіе получало результаты частные и временные.

Но основный причины зла, существуя постоянно и обобщаясь, неминуемо должны были рано или поздно привести из тамъ посладствіямъ, воторыи императорскій кабинеть не переставаль, въ продолженіе двадцати лать, указывать предусмотрительности Европы.

Нынъ свиявтельство фантовь неопровержимо. Никогда еще дипломатія не волновалась такъ много вокругъ вопросовъ восточныхъ, какъ въ предолженіе истекшаго года; инкогда еще Европа не была ими болъе смущена, болье угрожаема въ своемъ сповойствіи, свопхъ пользахъ и своей безопасности. Никогда еще тъ насилія, которыми Турки отивчали на примирительныя усилія Европы, не были болъе гнусны, не совершались въ болъе общирныхъ разиврахъ, никогда они не обнаруживали болъе наглядно глубокую и неиспълимую, бездну зла, которое разъвдаетъ Турцію и ставить въопасность сповойствіе Европы...

Необходимо выйти изъ этого безвыходнаго круга и признать, что независимость и неприкосновенность Турціц колжны быть подчинены гарантіямъ, требуємымъ человъколюбіємъ, христіанскимъ чувствомъ Европы и общимъ спокойствіемъ.

Порта первая нарушила принятыя ею на себя договоромъ 1856 г. обязанности предъ своими христіанскими полданными. Европа имъетъ право и долгъ предписатъ Портъ тъ условія, единственно на которыхъ она можетъ съ своей стороны согласиться на поддержаніе политическаго status quo, созданнаго упомянутымъ договоромъ; а такъ какъ Порта не нъ состояніи ихъ исполнить, то Европа имъетъ право и долгъ занять ея мъсто настолько, насколько это необходимо для обезпеченія исполненія этихъ условій.

Россія менъе, нежели каждая изъ другихъ державъ, можетъ согласиться на возобновеніе опыта тъхъ палліативовъ, полумъръ и мечтательныхъ программъ, которыя привели къ печальнымъ послъдствіямъ, находящимся у всъхъ на глазахъ и отражающимся на ея собстномъ спокойствіи и внутреннемъ благосостояніи. Но если она



болве непосредственно, болве сильно заинтересована, чтобы положить этому конецъ, посредствомъ улучшеній двиствительныхъ и твердо гарантированныхъ, твиъ не менве она считаетъ этотъ вопросъ имвющимъ всеобщее значеніе, требующимъ согласной воли всехъ великихъ державъ, чтобы разрвшить его миролюбиво" \*\*) и т. д.

Результатомъ этой депеши была Константинопольская воноеренція уполномоченныхъ шести великихъ державъ Европы, длившаяся полтора мъсяца и пришедпая къ слъдующему соглашенію.
Оттоманское правительстно береть на себъ отвътственность за совершеніе всякаго насилія противъ христіанъ не только въ Босній,
Герцеговинъ и Болгаріи, но равномърно и въ Эпиръ, Фессаліи, на
островъ Критъ и пр. Трактаты, признававшіе за Турціей званіе
европейской державы, объявлены прекратившими свое дъйствіе, и
Европа признана отнынъ свободною отъ всякой обязанности охранять существованіе территоріальную неприкосновенность мусульманскаго государства. Упорство Турціи, доведенное до едва въроятныхъ предъловъ, принудило такимъ образомъ представителей
западныхъ державъ сдъвать шагъ равносильный объявленію ея смъ
закона.

Но Порта отвергнула всё рёшенія Константинопольской конференціи, и Россія снова должна была обратится къ державамъ съ циркулярной депешей, съ цёлію узнать миёнія ихъ относительно дальнейшаго веденія восточнаго вопроса, чтобы совместно и мирнымъ путемъ придти къ его удовлетворительному рёшенію. "Отказъ Порты удовлетворить желанінмъ Европы—писалъ государственный канплеръ отъ 19 января 1877 г.,—вводить восточный кризисъ въ новое положеніе...

...После дипломатических усилій, продолжавшихся боле года и свидетельствующих о степени важности, придаваемой великими державами делу умиротворенія Востока, о ихъ праве обезпечить это дело, въ виду общихъ выгодъ, и о ихъ твердой решимости достигнуть этого путемъ общеевропейскаго соглащенія, кабинсты вновь оказываются въ томъ же положеніи, какъ при начале этого кризиса, ныне принявшаго еще боле тревожный характеръ вслед-



<sup>\*\*)</sup> Голосъ, 1877 г. № 10.

ствіе пролитой крови <sup>33</sup>), крайняго возбужденія страстей, повсемістнаго разрушенія и невозможности опреділить, когда окончится столь біздственное положеніе діять, тяготівніщее надъ Европой и справедливо смущающее общественное минніе и правительства; Порта ни во что не ставить ни свои прежнія обязательства, ни долгь, лежащій на ней, какъ на членів европейскаго союза, ни единодушныя желанія великих державь. Положеніе діять на Востоків не только не приблизилось къ удовлетворительному разрішенію, но даже ухудпилось, продолжая угрожать спокойствію Европы и тревожить чувства человіческія и совість христіанских народовь.

Въ этихъ видахъ Его Императорскому Величеству желательно, прежде чъмъ опредълить свой послъдующій обзоръ дъйствій, узнать, жакъ полагаютъ поступить вабинеты, съ которыми мы старались до сего времени и впредь желаемъ, насколько это будеть возможно, дъйствовать сообща 100).

Полтора мѣсяца спустя Россія уполномочила извъстнаго представителя ея на Востовъ генерала Игнатьева лично съ тою же щълю отправиться ко дворамъ заинтересованныхъ вопросомъ державъ. Результатомъ его дипломатическаго путешествія былъ извъстный лондонскій "протоколъ", который представляеть собою засвидътельствованіе согласія державъ относительно необходимости для Турціи осуществить реформы и улучшить участь своихъ христіанскихъ подданныхъ. "Державы, предпринявшія сообща умиротвореніе Востока и способствовавшія въ этихъ видахъ созванію жонференціи въ Константинополь, признають, что самый върный



<sup>\*\*)</sup> Къ этому времени съ особенией силой стали снова раздаваться по всемъ свениямъ Евроин малоби несчастнихъ славянъ на звёрство Турокъ. Одна изъ такихъ малобъ была нередана (нёскольне поздийе) боснійскими депутатами и русскому министерству иностранныхъ дідъъ. Вогъ ся подлинный тексть: «священники не повидаютъ днемъ своихъ жилищъ, такъ какъ рискуютъ жизнію. Въ церковъ мы ходимъ лишь по ночамъ и хоронимъ своихъ покойниковъ тайно; погребальним процессіи подвергаются нападеніямъ, гробы опрокидываются, тіла бросаются въ грязъ. Жизнь наша отъ колибели до могили есть рядъ мученій и страданій. Мы засмимень, онасаясь, что не проснемся на другой день. По приказанію Дервинънами, поседенія на Коссовомъ полі были сожжены, разграблены и уничтожены; 121 село стали добычей пламени, 19 церквей были опустошены, около 300 селеній ограблено и болів 2,000 человікъ либо убито, либо отведено въ неволю». Церк. Вісст. 1877 г. № 14.

<sup>100)</sup> Цврк. Ввст. 1877 г. №

способъ из достиженю предположенной ими цвли состоить, прежде всего, въ подрержание столь счастливо установившагося между ними согласія и въ новомъ совмъстномъ утвержденіи принимаємаго іми совокупнаго участія— въ улучшеніи судьбы христіанскаго населенія Турціи и въ реформахъ, имъющихъ быть введенными въ Босніи, Герцеговинъ и Болгаріи, и которыя Порта приняла подъ условіємъ самостоятельнаго ихъ примъненія.

...Есть основаніе надъяться, что Порта воспользуєтся настоящимь успокосніємь для того, чтобы внергически примънить мъры, долженствующія принести дъйствительное улучшеніе въ положеніи христівнокаго населенія,—улучшеніе, единодушно сознаваемое крайне необходимымь для спокойствія Европы, и что Порта, вступивь однажды на этоть путь, пойметь, что ея честь и польза требують добросовъстного и неуклоннаго по нему слъдованія...

Если бы державы еще разъ ошиблись въ своихъ ожиданіяхъ и положеніе христіанскихъ подданныхъ султана не было бы улучшено въ той мъръ, чтобы предотвратить возвращеніе тъхъ усложненій, которыя періодически нарушаютъ спокойствіе на Востокъ, въ та-гомъ случав онъ оставляютъ за собой право разсудитъ совмъстно о тъхъ мърахъ, которыя онъ признаютъ наиболье дъйствительными для обезпеченія благосостоянія христіанскаго населенія и выгодъ всеобщаго мира 101).

Россія, неувлонно стремясь въ своей возвышенной пъли упрочить часто угрожаемый европейскій миръ и мирнымъ путемъ улучшить горькую участь славянь, такимъ образомъ еще разъ прибъгла къ мирному способу дъйствія для осуществленія своихъ истинно гуманныхъ стремленій. Но Порта, подстрекаемая и поддерживаемая тайной интригой, и имъя въ виду то, что уже иъсколько разъ она бознаказанно отвергала предложеніе и совъты европейской дипломатіи, и теперь не хотьла знать ни о какомъ вмъшательствъ иностранныхъ державъ въ ея внутреннія дъла, даже въ такой до пославдней степени смягченной формъ, какъ оно представляется въ протоколь: "Императорскій кабинеть — нисаль канцлеръ въ циркуляръ россійскимъ посламъ отъ 7 апръля 1877 года — тщетно исчернываль всё имъвшіяся въ его власти средства, чтобы при содъйствіи великихъ державъ Европы достигнуть прочнаго умиротворенія

<sup>101)</sup> Прибавл. въ № 66 Правит. Въст. 1877 г.



Турцін. Всв предложенія, последовательно сделанныя Порта, по установившемуся между кабинетами соглашенію, встратили съ ея стороны непреодолимое сопротивление. Протоколъ, подписанный въ Лондонъ 19 марта, былъ послъднимъ выражениемъ совокущной води Европы. Императорскій кабинеть предложиль его какь крайнюю попытку въ примиренію... Отвазъ Порты и побужденія, на которыхъ онъ основанъ, не оставляють никакой надежды на то, что она приметь въ уваженіе желанія и советы Европы, и не дають ниваного ручательства въ томъ, что предложенныя для улучшенія участи христіанскаго населенія реформы будуть введены. При такихъ обстоятельствахъ попытки въ примиренію теряють всякую въроятность успъха и остается одно изъ двухъ-или допустить продолжение положения дълъ, признаннаго державами несовмъстнымъ съ ихъ интересами и съ интересами Европы вообще, или же попытаться достигнуть путемъ понуждения того, чего единодушилля уснаія кабинетовъ не успъли получить отъ Порты путемъ убъяденія. Нашъ августвишій Монархъ рышиль принять на себя совершеніе діла, къ выполненію котораго вмісті съ нимъ онъ приглашаль великія державы. Онъ даль своимъ войскамъ повельніе перейти границу Турціи" 10?).

Такъ отврылась русско-турецкая война, тянувшаяся отъ 12 ацрвля 1877 до 19 февраля следующаго года и заключившаяся знаменитымъ Санъ-Стефанскимъ договоромъ, чрезъ который Россія преследовала две пели: определить точнымъ образомъ спеціальновоенные пункты, разръшенные въ предварительныхъ условіяхъ мира только въ общихъ чертахъ, и связать Турцію извъстными обстоятельствами предъ Россіей относительно техъ основаній, на котовыхъ должна была отсель поконться организація Балканскаго полуострова. Пронякнутый чувствами солидарности съ Европой, нашъ вабинеть согласился на созвание конгресса, дабы упрочить умиротвореніе Востова санкцією велиних державъ. Онъ первый поддержаль идею собранія представителей кабинетовь, чтобы придать вопросу большее значение и ръшениямъ Европы большую обязательность. Исторія скажеть свое слово о томъ, насколько Берлинскій конгрессъ оправдаль эти ожиданія, насколько широки были его замыслы и до какой высоты доходили его сужденія; она покажеть,

<sup>192)</sup> Церк. Вадом. 1877 г. № 15.

съумъли ли участники его отръщиться отъ экономическихъ заботъ и завистливаго соперничества, однимъ словомъ она распростъ, насколько нашли отголосокъ въ этомъ собрани великодушныя чувства России, запечатлънныя русскою кровью. Мы ограничимся только констатированиемъ ближайшихъ результатокъ конгресса.

Турки потеряли свое владычество на большей части Балканскаго 'полуострова. Боснія и Герпетовина изъяты изъ подъ въдънія турепкой администраціи и избавлены оть ея злоупотребленій. Болтарія въ свверу отъ Балканъ организована въ видв отдельнаго автономнаго княжества, связаннаго одною только данью. Большая часть южной Болгаріи, подъ названіемъ восточной Румеліи, соединена въ одну провинцію съ административною автономією и губернаторомъ изъ христанъ, подъ контролемъ Европы. Вибеть съ тыть LXII-й статьей протокола обезпечивались права и всыхъ христіанских в народовъ Турціи. "Такъ какъ блистательная Портаговорится въ этой статьв-выразния твердое намерене соблюдать принципъ религіозной свободы въ самомъ пировомъ смысль, то договаривающіяся стороны принимають къ сведенію это добровольное заявленіе. Ни въ какой части оттоманской имперіи различіе въроисповъданія не можеть подавать повода кь исключенію кого-либо или непризнанію за къмъ либо правоспособности во всемъ томъ, что относится до пользованія гражданскими и политическими правами, доступа къ публичнымъ должностямъ, служебнымъ занятіямъ и отличіямъ, или до отправленія различныхъ свободныхъ занятій и ремеслъ. Всв будуть допускаемы безъ различія въроисповъданій свидътельствовать на судахъ. Свобода и внъшнія отправленія всяваго богослуженія обезпечиваются за всёми, и нивакія стесненія не могуть быть делаемы въ ісрархическомъ устройствв различныхъ религіозныхъ общинъ и въ сношеніяхъ ихъ съ ихъ духовными главами" 107).

Несправедливо было бы преувеличивать значение этихъ результатовъ. Они далеки отъ того, на что Россія имъла право разсчитывать послъ столькихъ жертвъ и столь славной войны; они даже не вполнъ соотвътствуютъ и интересамъ Европы, которые выиграля бы больше, если бы восточный кризисъ кончился болъе радинальнымъ способомъ. По Берлинскому трактату получили по-

<sup>103)</sup> Полный тексть берлинского трактата см. Церк. Вест. 1878 г. ЖЖ 30 и 31.



литическую свободу отъ турецкаго ига только славянскіе народы; весь же греческій міръ Константинопольскаго патріархата остался въ той же зависимости и въ томъ же тяжеломъ рабствъ, въ кавомъ онъ былъ и раньше. Правда реформаторское движеніе, которое подъ вліяніемъ Митхада-паши искуственно вызвано было въ Турців и которое окончилось обнародованісмъ пресловутой турецвой конституціи 23 декабря 1876 года, останавливало на себъ есобенно лестное и благосклонное вниманіе поклонниковъ Турціи. Некоторые изъ нихъ (напр. известный французскій оріенталисть Убичини, англійскій писатель туркофиль Джемсь-Бекерь) брали даже на себя трудъ довазывать поливншее согласіе новой оттованской конституціи съ ученісмъ Корана и писали, что "благодътельное" значение турецкой конституции гарантируется именно твиъ, что она нисколько не противоръчитъ Корану, въ которомъ по ихъ словамъ не только не заключается ничего такого, что не допускало бы введенія между мусульманами конституціонныхъ учрежденій, или не могло бы быть согласовано у нихъ съ существованісить парламента, но, напротивъ, совершенно ясно выражены всь основные принципы конституціонных государствъ, будеть ли то монархія или даже республика 104).

Забывая, что оттоманскую конституцію придумала турецкая диплометія въ минуту крайнихъ политическихъ затрудненій, съ цълію отвести глаза Европы отъ неслыханных жестокостей надъ христіанами, повлонники турецкой конституціи не хотять обратить вниманія на вопіющее противорвчіе магометанскаго закона основнымъ началамъ права, на которыхъ зищется истинная гуманность и справедивость. Если вонституція действительно обезпечиваеть равенство всвхъ подданныхъ государства предъ закономъ, безъ различія ихъ народности и въроисповъданія, то она составляеть самое ръзвое противоръчіе всему, что составляеть внутреннюю сущность мусульманства. По основнымъ принципамъ своимъ мусульманство нисколько не возвышается надъ духомъ самой узкой въроисповъдной исключительности. Всъ его "либеральныя" правила предписываются почти исключительно въ отношеніи въ однимъ мусульманамъ. Турецкая конституція, не допуская въ силу основныхъ ученій Корана, одинаковыхъ съ турками правъ христіан-

<sup>144)</sup> Церк. ВВст. 1876 г. № 31.

екихъ подданныхъ Порты и не признавая даже ихъ свидътельства на судъ, тъмъ самымъ подрываетъ всякое практическое значение свое въ интересахъ благоденствія подвластныхъ Турціи подданныхъ—немусульманамъ. И поэтому конституція не только не могма привести улучшенія въ положеніе христіанъ, но напротивъ, ограничивая формольно верховную власть государства представительствомъ фанатическаго народа и лишивъ ее возможности дъйствовать самостоятельно (въ чемъ мы видъли раньше необходимое условіе для возрожденія и преобразованія государства), она скільта теперь это улучшеніе рашительно невозможнымъ. Доказательство этому — возстаніе въ греческихъ провинціяхъ Фессаліи и Эпиръ въ 1878 году. Воть съ какимъ воззваніемъ обратились осъсмійскіе горои освобожденія къ своимъ соотечественнивамъ — залинамъ:

"Посяваній часъ пробиль! великая борьба, которая велась жа Востокъ, приближается въ своему концу. Всъ прочія племена (т.е. славянскія), находящіяся подъ кгомъ, видять сіяніе независимости своей: мы только оставались равнодушными зрителями, не нарушая спокойствія Европы; отъ нея ожидали мы освобожденія отъ страшныхъ ужасовъ, которые по сіе время терпъли. Въ то время какъ мы, слушая совъты Европы, оставались спокойными, оттоманское правительство обнародовало конституцію, ноею буджо бы даровало намъ равенство правъ, но въ тоже время поставило насъ подъ исключительное въдомство беговъ, албанцевъ и зейбековъ... И воть 8 мъсяцевъ мы испытываемъ страданія, которыя въ печати опубликованы эдешними представителями державъ. Честь наша осквернена, имущество наше разграблено, церкви наши разрушены и святые сосуды проданы и продаются! Мы все это терпъли, ожидая помощи отъ цивилизованныхъ народовъ, но конференція состоялась и никто объ насъ не подняль голоса, какъ будто бы мы не терпвли последствій худого управленія турецкаго правительства. Переговоры о миръ ведутся, а о насъ ничего не гаворится; напротивъ неизбъжнымъ результатомъ, будетъ въчное наше иго н переселеніе въ намъ туровъ изъ имвющихъ быть освобожденными турепвихъ провинцій побращий.

Воть несомивние слабыя стороны Берлинского трактата. Боль-



<sup>105) «</sup>Церкови. Васти.» 1878 г. № 9.

шая половина Фессаліи и часть Эпира на основаніи этого трактата перешли во владініе греческаго королевства, но мы привели сейчасть этоть примітрь, какъ доказательство того, насколько вообще улучшилось или могло улучшиться положеніе христіанъ, оставшихся подъ турецкимъ владычествомъ, и послів столь прославленной оттоманской конституцін.

Съ другой стороны, какъ бы не были несовершенны результаты Берлинскаго конгресса, оня все-таки представляють новый шагъ по прежнему пути, шагъ весьма важный, хотя и пріобретенный дорогою цаною. Трактать 1856 года, этогь памятникъ политичесинкъ страстей, которыя вызвали несправедливую войну и такой же мирь; этоть акть, который поставиль Россію въ положеніе, некостойное великой державы, и который связываль въ теченіе 22 леть руки какъ Россіи, такъ и Европе, обезпечиваль, какъ мы видыл, турецкому правительству полную безнаказанность и вызывать постоянные безпорядки, послужевшіе, между прочимъ, причиною и последней войны; этоть трактать, который всеми нарушался, отъ котораго отревались даже его создатели, не существуеть больше. Побъдоносныя русскія войска разорвали его; Бер**минскій** конгрессъ вычеркнуль его изъ исторіи, и Россія пріобрвиа полное право блюсти за результатами своихъ усилій. Она можеть быть убъядена, что въ лътописяхъ всемірной исторіи діло ея заслужить славную страницу, что несмотря на временныя препатетвія, пораждаемыя отрастями, пороками и слабостями людей. человъчество идеть по тъмъ же неуклоннымъ цълямъ, которыя нредначертаны ему Провиданіемъ. Освободивъ славянъ отъ турециаго ита, Россія рано или поздно освободить отъ него и весь христіанскій Востокъ, сокрушить ужаснаго тирание и изгонить его съ благословенныхъ береговъ Европы. Положимъ, что Турців и безъ того не миновать своей судьбы; этотъ разбойничій станъ расположняем не на своемъ мъсть и волны прогресса, рано или новию, смоють его съ лица Европы. Европъ суждено быть мъстомъ развитія христіанской цивилизаціи. Все, что не принадлежить из христівнскому міру, линено жизни и движеніл, осужденона застой и упадовъ; все то, что чуждо христіанству, враждебно вивств съ твиъ и европейской цивилизаціи. Таковъ приговоръ исторіи надъ государствами, построенными на началахъ ислама и основавшимися на европейской почвъ. Мавры, утвердившіеся въ

Испанін, развили здесь утонченную культуру, поезію, искусствая и были, можно сказать, благодътелями страны; но они исповъды-. вали исламъ и это ихъ погубило; ихъ культура пришла въ упадокъ и они исчезли. Утвердилось другое мусульивнское государочвона берегахъ Геллеспонта, но и оно не принесло съ собой имчего;: кром'в смерти и разрушенія; въ начал'в нынівшняго столітін, вымъмы видьли, оно быстро влонилось въ упадку и теперь, можно смезать, доживаеть свои последніе дни. И при всемъ томъ Россія должна однавожь предупредить эту медленную, естественную смерть. Дело въ томъ, что заживо разлагающийся организмъ Турцін заражаетъ своими ядовитыми міазмами здоровые члены, полные жизен и велинихъ надеждъ. Въковой опытъ убъдилъ насъ, что турецкое управленіе разрушающимъ образомъ двиствуєть на культуру; гдвоно утверждается, тамъ земледвле и промышленность падають, плодорожная страна превращается въ безплодную и безлюдную пустыню, на мъ-. ств цвитущихъ городовъ и деревень появляются жалкія развалины. Въ половине прошлаго столетія между Константинополемъ и Смирной находилась самая плодородная мъстность и чрезъ нее продегаль тракть, усвянный по сторонамь болье, чемь 200 населенныхъ мъстъ. Въ 18:4 году англійскій ученый Модденъ провхаль по этому тракту и нашель его совершенно пустыннывъ:--ни одного населеннаго мъста, ни одного клочка обработанной земли... На островъ Критъ были вогда-то сотни городовъ съ густымъ населеніемъ; теперь тамъ можно встрітить очень немного городисьюи самое скудное населеніе. На знаменитомъ Кипръ, славившемся жевбомъ, виномъ и металлами, съ миллоннымъ населеніемъ, теперь едва насчитывается тридцать тысячь жителей, земледьне и винодъліе въ пренебреженіи, почва перестала быть плодородной, народъ подавленъ и разоренъ 106). Отсюда прямая задача Россін.... не дожидансь естественной смерти страдающаго заразительной болъзнью организма, удалить его, и чрезъ то спасти народы отъ: смерти и цивилизацію отъ разрушенія. Когда можеть и должна: осуществиться эта великая задача, мы сказать, разумьется, не можемъ, потому что пророческаго дара въ себъ не имъемъ. Нъвоторые историки 107), на основаніи закона исторической преем-

<sup>167)</sup> Напр. бывшій профессоръ московской л. академів И. И. Соколовъ, ныят новгогородстверскій епископъ Сергій, въ своей статьть: «Когда и какъ можетъ совершиться" окончательное освобожденіе восточныхъ христіанъ». «Страненкъ» 1883 г. т. П.



<sup>106) «</sup>Церков. Въсти.» 1877 г. № 46.

ственности и естественной необходимости явленій, а еще болье на основаніи движущей этимъ закономъ провиденціальной идеи, смотря въ посліднемъ случав на исторію исключительно, какъ на проявленіе Божественной и чудесной силы, управляющей судьбами человъческими чрезъ избранниковъ своихъ, опредвляютъ, что окончательное освобожденіе восточныхъ христіанъ можетъ совершиться непремівню въ правленіе нынів благополучно царствующаго Императора Александра III. Не иміз основанія опровергать этого благочестиваго пророчества, и еще меніе иміз основаній защищать и подтверждать его, мы съ своей стороны только можемъ высказать искреннее и чистосердечное пожеланіе, чтобы оно исполнилось и не осталось пустымъ лишь предположеніемъ, чтобы подобныя, соображенія нашихъ ученыхъ оказались мудрой и непреложной истиной.

Д. Динтровскій.

## СЛОВО

ВЪ НЕДЪЛЮ КРЕСТОПОКЛОННУЮ, ПРОИЗНЕСЕННОЕ СИНОДАЛЬНЫМЪ-ЧЛЕНОМЪ, ПАВЛОМЪ, АРХІЕНИСКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ И СВІЯЖ-СКИМЪ, 24 МАРТА 1891 ГОДА ВЪ КАЗАНСКОМЪ КАФЕДРАЛЬНОМЪ-БЛАГОВЪЩЕНСКОМЪ СОБОРЪ.

> «Иже хощеть по мив ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой и во-Мив грядеть» (Марк. 8, 84).

Какихъ великихъ подвиговъ требуетъ отъ насъ, братія и сестры, заповъдь Господня о вресть! На вакія лишенія, скорби, страданів призываеть она всехъ насъ. Отверинуться себя: -- дегво ди это? Это значить не только отказаться оть всёхъ греховныхъ пристрастій, отъ всехъ своихъ страстей и греховныхъ наплонностей, отложить первый образъ жизни ветхаго человака, истявающаго въ обольстительныхъ похотяхъ (Ефес. 4, 22; Кол. 3, 9), но и пожертвовать для Господа, для Христа добрыми, законными, святыми сами въ себъ - расположеніями и отношеніями, пожертвовать любовію жь родителямъ, и детямъ, братьямъ и сестрамъ, если расположенія и отношенія эти и любовь оказываются несовивстиными съ любовію во Христу, колеблющими ее, отвращающими отъ Него (Мате. 10, 35-38). Это значить пожертвовать всемь своимъ существомъ, своею жизнію, всеми силами и стремленіями своего духа, своего ума и своей воли, какъ скоро они возстаютъ противъ ума Христова, противъ познанія Божія (2. Кор. 10, 5) ж воли Божіей, или когда и при невинности этихъ стремленій, слава

Божія и благо общее требують отреченія оть нихъ для Христа. Взять преста свой:-- легно ли это? Съ именемъ преста, съ понятіємъ и мыслію о немъ всегда соединяется мысль о страданіи тяжномъ, -- о страданіи, подобномъ тому, которое претериваенъ распятый на креств. Потому взять на себя кресть свой, обыкновенно слагающійся нев трудовь и подвиговь своего служенія, нев. лишеній, скорбей, біздствій и страданій, ниспосылаемых Промысломъ Божіниъ на долю каждаго изъ насъ, и изъ подвиговъ самоисправленія и самоусовершенія, значить безропотно обречь себя на всъ труды, лишенія, скорби и подвиги, предопредъленные намъ. Промысловъ Божінвъ, и безропотно нести, распять плоть со спірастями и похотями (Гвл. 5, 24). Саподовать за Христомь, итти постопамъ Его въ своей жизни: легно ли это? Путь, которыхъ шелъ Спаситель нашъ, былъ путь отъ Виоліема до Голговы. Этопуть, усвянный терніями, даже острыми вамнями уничиженія, липеній, скорбей, страшных в страданій, умаснійшей, мучительнійшей смерти. Какъ стращио вступить на путь, подобный пути Христову! Канъ тямело, болъзненно итти по стопамъ Христовымъ! Великихъ. подвиговь требуеть ота насъ Христова заповадь о крестоношевін! На ужасныя лишенія и скорби обрекаеть нась она..

Да, заповъдь о врестоношени тяжва. Но если заповъдь эта полезва, благоплодна, спасительна; если только при исполнени ез межно вести жизвъ истинио добрую и полезную, жизнь истино христіанскую и наслідовать спаселіе візчное, а нарушеніе ея грозить візчною погибелію: то, не омотря на всю трудность этой заневізди, мы должны безропотно подчиниться ей и во всей точности исполнять ес. А заповіздь о крестоношеніи именно танова. Толькоисполняющіе замовіздь эту, только идущіе путемъ крестнымъ во всюсвою жизнь, по приміру Христову, могуть совершать діла истинно полезныя, спасительныя, и подражая въ своей жизни Господу нашему Інсусу Христу, войти въ царство Его, во славу Его.

Единородный Сывъ Божій, Богь—Слово, для спасенія міра, явиль самоотверженіе безграничное, истинно Божеское. Божественное метмомаміе. Бога—Слова, по истинь, есть проявленіе самоотверженія безпредыльнаго, съ которымъ не можеть итти ни вънамое сравненіе всякое другое, самое великое самоотверженіе. Сынъ Вожей—Стинь Длевы быветь. Сынъ Божій оставляеть небо и нисходить на землю. Царь вселенной—Богь принимаеть образь раба,

двлается подобнымъ человъкамъ, (Филип. 2, 7), становится подданнымъ царя злодъя Ирода, Императора язычника римскаго Кесаря, Богь-Царь вселенной оставляеть Свой небесный, высовій и превовнесенный престоль (Иса. 6, 1), и родившись въ вертепъ, полагается въ ясляхъ, повитый бъдными пеленами. Владыка всей. твари подчиняется всемь условінмь жизни тварей своихъ, людей, со всеми лишеніями, скорбями ея, и безропотно несеть бремя этой жизни болве тридцати трехъ лвтъ. Онъ смиряетъ Себя, бывъ ко--слушнымъ даже до смерти и смерти крестной (Филип. 2, 8). Онъ для нашего спасенія, претерпъваеть поруганія, оплеванія, біснія, заушенія, бичеванія, кресть, смерть, и погребеніе во гробъ, претерпъваеть мученія Владыка твари оть преступной твари. Какое самоотвержение! Что въ сравнении въ самоотвержениемъ Христовымъ самое полное самоотвержение человъческое, отвержение отъ всего своего существа, отъ твла и духа своего для Господа? Тоже,: что капля воды въ сравнении съ океаномъ, песчинка въ сравнении съ примъ мірозданіемъ. Даже менре... Можно зи сравнивать я соразмърять конечное, ограниченное съ безконечнымъ, съ безграничнымъ. Но какъ же и многоцины, безцины плоды самоотвер-: женія Христова! Какъ велики, спасительны последствія Его! На земль является совершенный человычь-Богь во плоти, (1 Тим. 3, 16), Богочеловъкъ. Является Богомладенецъ Інсусъ; является. отрокъ и юноша, -- Богочелованъ; живетъ съ людъми мужъ--- Бого-человъкъ, достигающій мъры полнаго возраста богомужнаго, богочеловъческаго и даеть намъ спасительный, совершеннъйшій образъ жизни человъческой во всъхъ ен возрастахъ, своими божественными стопами отпечатываеть путь, которымъ мы должны етте ко спасеню. Онъ своею жизнію выясняеть намъ, чамъ должны быть мы въ наждомъ возрасть своей жизни и до накихъ безграничныхъ предъловъ должно доходить наше самоотвержение на вобхъ стадияхъ нашего жизненнаго пути по ученю Христову, по св. закону Его, по святому примъру Его, и дъластъ возможнымъ для насъ спасительное странствованіе по юдоли земной.

1) Превъчный Богг, воплотившись и вочеловъчившись, является на земль, вакь отроча младо, является въ видъ безпомонивого, слабаго младенца. Богг.—Слово добровольно нъмотствуеть до времени; держащій все словомъ силы своей, (Евр. 1, 3), содержащій все дланією своею носится руками своей Пречистой Матери и прі-



емлеть попоченія о себ'в оть миниаго отца своего Іосифа. Своимъ пречистымъ человическимъ духомъ пріемля сокровища премудрости и святости отъ своего Божесваго естества, Онъ для наученія насъ послушанію какъ Отду Небесному, такъ и родителямы: земнымъ, подчиняется руководству не только Божію, но и своей Пречистой Матери и мнимаго отда, повинуется имъ (Лук. 2, 51), и по слову ввангельскому, действуя такъ младенець Інсусъ возросталь и укрыплялся духомь, исполняясь премудрости; и благодать Божсія были на Неме (Лук. 2, 40). Какъ велика была эта премудрость еще въ дътскомъ и отроческомъ возрасть Інсуса, -- это повазали беседы девнадцатилетняго отрока Інсуса въ храме Тез русалимскомъ съ учителями Гудейскими. Пришедши вивств съ родителями въ Герусалимъ на праздникъ Пасхи и, отпраздновавъ праздникъ, Онъ отсталъ отъ нихъ и остался въ Герусалимъ, когда они направились въ свой городъ Назареть. Не нашедши Его въ пути среди родныхъ и знакомыхъ, они возвратились въ Герусалииъ, нща Его. Здесь, после треждневныхъ поисковъ, они нашли Его въхрамъ, сидящаго посреди учителей, слушающаго ихъ и спрашивыющаго ихъ. Всъ слушающие Его дивились разуму и отвътамъ Ею (Лук. 2, 40-47). Туть отрокь Інсусь не только открыть предъ всвии торжественно премудрость Свою, премудрость Божественную; но и исповедаль предъ своими родителями и своими собеседнивами, что Онъ Сынъ Отца Небеснаго, и что призвание Его быть въ томъ, что принадлежить Отцу Его. Когда Матерь Его сказали: Ему: Чадо! что Ты сдълаль съ нами? Воть Отець Твой, ж л съ вемикою скорбію искали Тебя: Онъ сказаль имь: зачьмь было вамь искать Меня? или вы не знали, что мню должно быть въ томъ; что принадлежить Отцу Мосму? (Лук. 2, 48, 49). Такъ Онъ сознавать и исповъдаль, что Онъ есть Сынъ Отца Небеснаго. Но родители не поняли сказанных Имг словг, (2, 50), и продолжали руководить Его только какъ Сына человическаго. Что же дылеть, ванъ поступаетъ отрокъ Інсусъ? Онъ, сознавая Себя Сыномъ: Вожівиъ, Богоиъ, безгранично превосходя ихъ разумонъ и премудростію; самоотверженно подчиняется условіямъ жизни человіческой, въ которыя Самъ себя добровольно поставиль. Онъ пошель съродителями своими, и причисля въ Назареть; и быль въ повиновении у нист (Лук. 2, 51). Былъ въ повиновеніи у родителей Сынъ Отца Небеснаго, Богъ Творецъ, Владыка міра вочеловачившійся. Подчинялся руководству родителей людей Богъ премудрый, всесовершенный, принявшій на себя образъ раба. Какое смиреніе, самоотвержение безпредъльное. Но вакою высотою нравственною оно являлось предъ очами Бога и людей! Какъ божественно высокимъ являяся предъ всеми смиренный отрокъ! Інсусь преуспъваль въ премудрости и возрасть, и въ мобы у Бога и человькогь, (Лук. 2, 52), замъчаеть св. Евангелисть. Затъмъ и преисполненный премудрости и святости, Онъ, до тридпатилътняго возраста, живеть въ безевстности, даже повидимому сокрываеть отъ посторонняхъ взоровъ сокровища своей премудрости и святости, которыми потомъпоражаеть, какъ чемъ-то неожиданнымъ, Тудеевъ и своихъ соотвчественниковъ назарянъ, во время своего общественнаго служенія, Како Онг знаеть Писаніе неучившись? (Іовн. 7, 15), говорили о Немъ Іудеи. Откуда у Него такая премудрость и сими? Не плотниковь ли Онг сынь? Не Его ли мать называется Марія, и братья Его Іаковь, и Іосій, и Симонь и Іуда? (Мато. 13, 54-55),--съ изумленіемъ спрашивали сами себя, слыша Его Божественное учение и видя Его чудеса, соотечественники Его — Назаряне,. очевидно, прежде не замъчавшие въ Немъ высокихъ совершенствъ Его. Для большаго еще проявленія смиренія в самоотверженів Своего, Господь Інсусъ Христосъ, Сынъ Архитектона Небеснаго, Творца и Создателя вселенной, является міру въ скромной дольсына тектона земнаго, занимается ремесломъ плотника, раздълян трудъ плотничій съ мнимымъ отцемъ своимъ Іоснфомъ и съ братьями своими. Трудится Онъ, несомивино, съ полнымъ усердіемъ и искусствомъ, съ любовію къ труду, трудится до пота и усталости, постовняю переносясь мыслію оть занятій тектонских въ планамъ домостроительства спасенія человіческаго, по устройству великаго дома Божія, великаго парства своего, Святой Своей перкви. И навая бездна смиренія и самоотверженія! во все время воспитанія Свеего и пребыванія въ безвістности, Інсусъ, не тольно отрокъ и поноша, но уже и мужъ, очевидно, не обнаруживаетъ на малъйшаго неповиновенія своимъ родителямъ, ни малейшей попытая къ несвоевременному устраненію ихъ руководства, къ несвоевременному проявлению своей полной самостоятельности, къ несвоевременному рашительному откровенію своего Божескаго достоинства. в своего призванія. Не обнаруживаеть Онъ ни малійшей подытки къ уклоненію отъ того крестнаго пути, который быль предувазанъ

Ему Отцемъ Небеснымъ въ этомъ возрасть. Именно тотъ путь полнаго самоотверженія, крестоношекія, который предуказанъ былъ Ему Отцомъ Небеснымъ въ періодъ воспитанія Его и пребыванія Его въ безвъстности, былъ путетъ неуклоннаго шествія Его къ своему совершенству. И Онъ, живя такъ, явился истинно-совершеннымъ, вполнъ пріуготовленнымъ къ тому высокому служенію, къ которому Онъ былъ призванъ и на которое Онъ вступалъ въ тридцатильтнемъ возрасть. Самъ Отецъ Небесный засвидътельствоваль объ истинно-божественной, вполнъ благоугодной Ему жизни Господа Інсуса въ этотъ неріодъ ея, изрекши при крещеніи Его: Ты Сынъ Мой возмобленный; въ Тебь Мое благоволеніе (Лук. 3, 22). И люди увидъли Его, когда Онъ явился предъ ними съ своею проповъдью, полнымъ благодати и истины; узнали славу Его, какъ славу Единороднаго отъ Отца (Іоан. 1, 14).

Темъ же путемъ самоотверженія и крестоношенія, которымъ merь и Господь нашъ Інсусъ Христосъ въ дни своего воснитанія и пребыванія въ безвъстности, должны идти и всь христівне во дни дътства, отрочества, юности, вообще въ періодъ своего воснитанія, къ умотвенному и правотвенному совершенству. Только шествуя благимъ престнымъ путемъ, они могутъ воспитаться правильно, приссообразно и потомъ быть вполет добрыми и нотезными двятелями на разныхъ поприщахъ общественнего служенія. Питомцы, врестоносцы, съ первыхъ дней дітства сомоотвержение воздерживаются отъ капризовъ, прихотей, дурныхъ намонностей, отъ грубости и непослушанія, безпрекословно повинуются своимъ родителямъ и воспитателямъ во всемъ не тольно за гивеъ, но и за совъсть (Римл. 13, 5) и, по любви къ нимъ, подчиняются добрымъ внушеніямъ ихъ. Что же бываеть плодомъ этого крестоношенія? Дети, отроки и юноши начинають преуспъвать постепенно въ доброй жизни, пріучаются въ сдержанности, самообладанію, нь воздержанію, нь благовоспитанности, нь благочестію, къ сострадательности, къ милосердію, къ кротости, къ почитанію родителей и всякой власти, нь достохвальному и разумному послушанію, вообще ко всёмъ добрымъ правиламъ, навыкамъ, дъйствіниъ, составляющимъ совершенство человъка и уподобляясь въ жизни своей, младенцу, отроку и юношъ Богочеловъку, приготовиноть себя въ доблестной, честной, святой двятельности. Питомпы-крестоносцы, сознательно и самоотвержение отвращаются

Digitized by Google

отъ пристрастія нь игрань и забавань, оть пристрастія неумъреннаго, страстнаго, соединеннаго съ уклоненіемъ отъ ученія, отъ добрыхъ занятій и отъ всяваго труда, и посвящають при необходимомъ отдыхъ все время свое изученію наукъ, искусствъ, ремеслъ, веобще обучению и образованию. И вотъ питомпы-врестоносцы развивають правильно свои душевныя и телесныя силы, обогащають себя разнообразными знаніями, потребными въ жизни, и вотупають въ жизнь людьми умственно эрвлыми, сведущими, способными понимать запросы и требованія жизни и, удовлетворян имъ, вносятъ въ сокровищинцу жизни многоценныя сокровища двлъ многополезныхъ, благихъ. Питомпы-крестоносцы отвращаются своеволія и самочинія въ своей діятельности, чуждаются непрошеннаго руноводства людей сомнительнаго, а темъ более явно вреднаго направленія, осуждаемыхъ родителями и воспитателями ижъ, набъгають вреднаго, растиввающаго умъ и сердце чтенія, и вполнъ подчиняются, и въ дълъ и въ знаніи, руководству родителей н законныхъ учителей и воспитателей своихъ. И какія благія, и для воспитывающихся, и для общества, последствія влечеть за собою такое воспитаніе. Воспитывающіеся получають твердое, нравильное и доброе направленіе, при которомъ они являются въ жизнь добрыми, полезными, благонамъренными и честными людьми, истинными христіанами и выдерживають безтрепетно и побъдоносно бури самыхъ разнообразныхъ искущеній для ихъ ума и убъжденія, и для ихъ воли съ ея правилами. И такая постановва воспитанія обязательна не только по отношенію къ дътямъ, отрокамъ и юношамъ, но и по отношенію къ питомдамъ болье зрвлаго возроста. И для нихъ обязательно послушаніе и самоотверженіе, какъ условія добраго воспитанія. Пова они питомцы, пова они учатся, они находятся въ состояніи пъстунства, должны быть подчинены попечителямъ и домоправителямъ до срока, назначеннаго властію (Гал. 4, 2). Они подобны совершенивнимъ организмамъ, долго аръющимъ для достиженія полнаго, всесторонняго своего развитія и потому требующимъ продолжительнаго, самаго тщательнаго ухода за собою; но зато, въ состояни здоровой зрълости, организмы эти поражають своею красотою, а при порть своимъ безобразіемъ. Подобно высшимъ организмамъ, питомцы высшихъ учрежденій требують продолжительнаго, тщательнаго воспитанія для всесторонняго своего развитія, при правильности вотораго они будуть

услаждать всвять правственною красотою. По высоть своихъ дарованій и талантовъ, они готовятся въ высшимъ служеніямъ, требують продолжительный шаго внимательный шаго руководства, для сохраненія ихъ отъ нравственной и умственной порчи, твиъ больевредной и онасной, чвиъ они даровитве и талантливве, и чвиъболве шировимъ и высовимъ вругомъ они могутъ въ последствіи или вредить, или приносить польву. И если эти питомцы, отрекаясьотъ своеволія и самочинія, самоотверженно относятся съ послушаніемъ въ своимъ руководителямъ, повинуются имъ, и по ихъ указаніямъ, развиваются въ добромъ направленін, трудолюбивонаучають свои науки не по гнилымъ мнимо-научнымъ книгамъ, а по руководствамъ и пособіямъ истинно-научнымъ; то они дълаются. людьми резумными, мудрыми, многосевдущими и вполев полезными въ областяхъ своей дъятельности. Пополеновенія ихъ къ самочиню, возбуждаемыя неразумною гордостію, неразумными помыслами о своемъ высовомъ якобы развитіи, увлоненіе ихъ отъ самоотверженія и послушанія уже въ достаточно зрідомъ возраств, строго изобличаются божественнымъ самоотвержениемъ Господа нашего Іисуса Христа, во время своего воспитанія, повиновавшагося родителямъ, и до тридпатилътияго возраста, въ состояніи. безвъстности, не отвергавшаго ихъ руководства, и продолжавшаго преусиввать въ той мудрости, въ которой воспитывали Его Богъ-Отецъ и земные родители. Великую ли послъ сего жертву принесуть зралые питомцы своимъ самоотверженнымъ послушаніемъ своимъ воспитателямъ? Что ихъ жертвы въ сравненіи съ безграничною жертвою Христова самоотверженія? А врестоношеніе ихъ, по примъру Христову, во время воспитанія принесеть и имъ, и церкви, и государству обильные, многоцінные плоды, сділаєть ихъ достойными, добрыми двлателями.

Но какую печальную картину представляють ть дъти, которыя не воспитываются по образу Христову, отвращаясь самоотверженія и крестоношенія! Капризные, лънивые, непослушные, только и думающіе объ играхъ и забавахъ, и ради ихъ оставляющіе ученіе, буйные, сварливые, драчливые, срамящіе себя мелкими, а иногда и крупными кражами, и у родителей и у чужихъ, денегъ на лакомства, игры и забавы,—дъти и юноши, питомцы—не крестоносцы ростуть ни къ чему негодными людьми, невъждами, своевольными, тунеядцами, ни родителямъ, ни властямъ непослушными



и составлають истинное горе для родителей, бремя для всехъ властей и обществъ. Многіе изъ нихъ уже въ детстве гибнуть; внусивъ мало запретнаго меда умирають (1 Царств. 14, 43), умирають подобно чахлымъ цевтамъ. Остальные гибнуть въ жизни арвлой, презпраемые встии, тяготящіе встиь, бременящіе землю и оскорбляющіе небо своими пороками и преступленіями. Еще ужасные ты литомцы, которые иногда уже въ довольно эреломъ возраств, а иногда и въ возраств незрвломъ, начинаютъ предаваться мирю въ больших. Эти питомцы часто становятся позоромъ для воспитывающихъ ихъ заведеній, истинными бичами овоего отечества. Начиная свою шру въ больших, они большею частію подражають большимъ въ дурномъ, зловредномъ. Они избирають въ образцы для себя часто отребіе міра, людей развращенныхъ, негодныхъ. И вотъ, по примъру ихъ, а часто и подъ ихъ руководствомъ, они начинають бродяжничеть, пьянствовать, развратничать, мощениичать, и мало по малу дълаются людьми, "исполненными всякой меправды, блуда, лукавства, корыстолюбія, злобы, зависти, убійства, распрей, обмана, злонравія (Римл. 1, 29), словомъ, людьми нетерпиными, врайне зловредными. А иные дозволяють себъ имру въ чольших и еще болье гибельную. "Злоръчивые, клеветники, богоченавистники, обидчики, самохвалы, гордые, изобрътательные на зло, непослушные родителямъ, безразсудные, въроломные, непримиримые немилостивые (Римл. 1, 36), они горделиво воображають, что доросли до мудрости мужей государственныхъ, преобразователей царствъ. Они самонадъянно и дерзко составляють, или заимствують у другихъ враговъ порядка и благосостоянія царствъ и народовъ адскіе планы переустройства государствъ, составляють заговоры, прибъгаютъ для достиженія своихъ цълей, къ насилію, къ кровавымъ мврамъ, не останавливаются даже предъ цареубійствомъ. Злосчастные люди! Сыны погибели! За всв труды и затраты на ихъ воспитаніе и образованіе, за всь попеченія о нихъ, они платять черною неблагодарностію Царю, государству, церкви и губять и чебя и другихъ своею преступною дъятельностью. Неръдко они чами гибнуть, подвергаясь тяжкимъ карамъ, продолжительнымъ заключеніямъ, тяжелымъ принудительнымъ работамъ, позорной вполив заслуженной смерти. Но прежде чемъ постигаетъ ихъ заслуженная кара, часто жертвами ихъ злодъяній падають истишные слуги царя; жертвою злодъйской руки сдълался даже благостивищій

царь Освободитель. Да, уклоненіе отъ крестоношенія по примъру Христову приводить не къ добру, а къ гибели. Притомъ уклоняющіеся отъ крестоношенія, Христомъ заповъданнаго, недостойные питомцы крестоношенія все-таки не избъгають: они сами сооружають себъ свои собственные кресты,—кресты подобные тому, который приготовить для себя разбойникъ, распятый ошуюю Христа.

2) По вступленіи на дъло общественнаго служенія роду человъческому, Господь Інсусъ Христосъ продолжаль итти путемъ самоотверженія и крестоношенія, еще болье усиленнаго. Какіе труды понесъ Онъ, какимъ скорбямъ, лишеніямъ, огорченіямъ, гоненіямъ подвергался Онъ, возвъщая міру Свое Божественное ученіе! Онъ обходиль грады и веси, населенные чадами Израиля, терпъливо перенося зной, жажду, голодъ, усталость; Онъ и день и ночь училь людей истинъ Божественной, Закону Божію, спасительному пути. Нивакія труды и лишенія не ослабляли Его ревности, не отклоняли Его оть своего спасительнаго труда. Враги истины Божественной хулили Его и ученіе Его; но Онъ, не смущаясь хулами ихъ, неустанно возвъщаль Божественное слово. Онъ совершаль великія благодътельныя чудеса, исцъляль больныхъ, прокаженныхъ, хромыхъ, слъпыхъ, глухихъ, разслабленныхъ, бъсноватыхъ, даже воскрешаль мертвыхъ (Мате. 11, 5; 4, 24; Марк. 1, 32). И какъ же благодарили Его за благодъннія? За благія дъла свои Онъ встръчаль, вивсто благодарности, вражду, ненависть, влохуденія. Оно изгоняеть бъсовь не иначе, какь силою вельзевула, - князя бъсовскаго, (Мато. 12, 24): говорили богохульники. Онъ жилъ святвищею жизнію, простираль Свою любовь на всехь, всемь благотвориль, а противъ него строили ковы, замышляли убить Его. И тъмъ больше возвышалась слава Его, какъ премудраго учителя, великаго чудотворца, благодетеля народа, темъ ожесточеннее делалась ненависть къ Нему враговъ, тъмъ настойчивъе искали они Его погибели. И что же Христосъ? Устрашала ли Его вражда нечестивцевъ? Ослабъвала ли св. ревность Его о спасеніи людей? Нѣть, Онъ безтрепетно, ревностно продолжаль возвёщать людямъ Свое Божественное ученіе и совершать спасительныя чудеса. Не умаляла высоты многотруднаго и спасительнаго служенія Его и жажда славы человъческой. Нъть, славы Своей, славы отъ людей (Іоан. 5, 41) Онъ не искаль; Онъ искаль славы только пославшаго Его Отца; о ней только заботняся (Іоан. 7, 16—18). Накакія почести и блага мірскія не обольщали Его, не влекли Его къ себв и не отвленали отъ спасительнаго служенія Его. Предъ самымъ вступленіемъ Его на поприще общественнаго служенія діаволь покусился искусить Его, возбудить въ Немъ тройственную похоть, - похоть сластолюбія, корыстолюбія и гордости житейской; но искуситель быль посрамленъ и побъжденъ. Господь Іпсусъ Христосъ отвергъ плотскія удовольствія, съ пренебреженіемъ отказался отъ поклоненія діаволу изъ-за обладанія всъми царствами міра и отъ чудотвореній тщеславныхъ (Мато. 4, 1-10),-восторжествовалъ надъ искущениемъ и искусителемъ. Онъ уклоншися и отъ избранія на царство, когда толиы народа, пораженныя особенно напитаніемъ пяти тысячъ чедовъкъ пятью хлюбами и двумя рыбами, вознамърились сдълать Его царемъ (Ioan. 6, 5-15). Уклонился отъ царства земнаго, потому что не для земнаго, мірскаго царствовавія прищель Онъ на землю, а для основанія на ней царства небеснаго. Такъ Господь Інсусъ Христосъ неуклонно шель путемъ самоотверженія и крестонощенія во дни общественнаго служенія Своего, не отклоняясь отъ Своего спасительнаго служенія ни мірскими удовольствіями и земными благами, ни злохуленіями, гоненіями, и смертельными опасностями, ни мірской славой и почестями. Онъ вев Свои помыслы, труды и силы посвящаль своему спасительному двлу, въ него вложилъ всю Свою душу, - неустанно училъ людей истинъ и правдъ, располагалъ ихъ къ благочестію и святости и словомъ и примвромъ Своимъ, благотворилъ имъ, и Своимъ ученіемъ и чудесами воспитываль въ нихъ въру въ Него, какъ въ обътованнаго Спасителя міра, въ Единороднаго Сына Божія, въ истиннаго Бога. И какъ возвышенны были жизнь и дъла Его во время общественнаго служенія, какъ достойны были они Единороднаго Сына Божія, — это показаль Отець Небесный, торжественно назвавшій Его Сыномъ Своимъ возлюбленнымъ, предъ концемъ общественнаго служенія Христова, во время преображенія Христа на горъ Оаворъ. Сей есть Сынь Мой возлюбленный, въ Которомь Мое благоволеніе; Его смушайте (Мато. 17, 5): возглаголадъ Отепъ Небесный. Невозможно свидътельство о божественномъ совершенствъ Богочеловъка и величіи совершенныхъ Имъ подвиговъ, — высшее свидетельства Озворскаго.

Подобенъ пути Христову долженъ быть и путь жизни каждаго нетиннаго христіанина, по вступленіи его на поприще общественнаго служенія. Каждый истинный христіанню и въ это время долженъ пати неуклонно путемъ самоотверженія и крестоношенія. И подъ этимъ тольно условіємъ онъ можетъ совершать и совершаеть дъла полезныя, благотворныя, часто великія и делается благодетелемъ людей. Заботясь объ исполнении только своего долга, онъ влагаеть всю душу въ дело своего служенія, посвящаеть ему вев силы, знанія, вей труды свои, п-сь полнымъ успахомъ и пользою исполняеть обязанности своего служенія, даеть діламь правильное направленіе, совершаеть въ области своего служенія благотворныя преобразованія, даеть всему быстрый ходь. Ничто не отвлекаеть его отъ трудовъ и подвиговъ его служенія. Забавы, развлеченія, удовольствія, -- неумфренныя, вредныя для двла, -- онъ презираеть; ворыстныя цвли и двиствія ненавидить, гнушается ихъ; злорьчіе. непріятности, интриги, направленныя противъ него, опасности. угрожающія ему за честную, трудолюбивую двятельность, не смущають его, не ослабляють его двятельности, энергіи; даже смертельныя опасности, самая смерть не путають его, не заставляють его сложить руки, и бездъйствовать для отвращенія опасности, вогда нужно подавлять эло. Нътъ, ничто не останавливаетъ его благотворной двятельности; онъ готовъ всемъ, даже жизнію, жертвовать для общаго двла и блага, и нередко падаеть подъ ударами интригь и ковъ вражескихъ, подвергается временному безслежію, даже гибнеть отъ руки враговъ; но съ пути чести и правды не сходить, свой долгь исполняеть неуклонно. Какь велики, благопотребны, полезны для общаго блага подобные врестоносцы! Ими именно, при помощи Божіей, устрояется благо, утверждаются мегущество, сила, благосостояніе народовъ, царствъ, св. церкви. Они вносять порядокъ, твердость, благой успахъ, благопотребную быстроту въ дъятельность общественную, государственную, церковную; они воспитывають и подготовляють къ честной и полезной дъятельности будущія покольнія, образують какъ бы школу для приготовленія добрыхъ общественныхъ двятелей, обезпечиваютъ благо общее не только въ настоящемъ, но и въ будущемъ. Какъ высоко и благотворно служение этихъ крестоносцевъ, идущикъ въ своей двятельности по стопамъ Христовымъ! Это-достойные люди,

полезные люди! Они достойны имени чадъ Божінхъ! Они служатъвеликую службу во славу Божію, во благо людей.

Какъ напротивъ жалки, презрънны, зловредны тв люди, которые въ своей служебной дъятельности уклоняются отъ врестоношенія. по примвру Христову и проходять небрежно и нечестно поприще своего служенія. Лурно воспитанные, они дурно и служать. Больше любя забавы, развлеченія и удовольствія, чемъ служебный трудъ, они самую ничтожную долю времени употребляють на дъла служебныя, двая притомъ все авниво, небрежно, вяло, неумвло. Часто портя дело своею небрежностію и неумелостію, развращая своимъ примъромъ, если они начальники, своихъ подчиненныхъ, и пріучая ихъ къ небрежной службъ, — они почти все время свое тратятъ на забавы, увеселенія и удовольствія, и адесь проявляють и живость, и искусство, и энергію. А въ дълахъ — застой, отъ котораго страдають часто важные интересы общественные, государственные, церковные. Страдая корыстолюбіемъ или нуждаясь въобильныхъ средствахъ на дорогія увеселенія и удовольствія, уклоняющеся отъ добраго крестоношенія двятели часто предаются лихоимству, хищеніямъ, разнообразнымъ здоупотребленіямъ. Расхищаются ими банки и казнохранилища, пускаются по міру жертвы хищеній; широкою рікою разливается лихоимство, хищничество, мотовство, подъ вліяніемъ такихъ діятелей. Уклоняющіеся отъ христіанскаго крестоношенія общественные двятели часто не стольно служать, сколько подслуживаются и выслуживаются: двнають все только напоказь, предо очима точно работают (Ефес. 6, 6), для полученія наградь и повышеній, интригують, пресмыкаются предъ высшими, а въ дълахъ допускаютъ застой, непорядки, злоупотребленія, и своимъ вреднымъ вліяніемъ и примъромъ развращають темъ более широкіе круги, чемъ выше и вліятельные положение ихъ. О, какъ много терпитъ и страдаеть дыло отъ двятелей, уклоняющихся отъ добраго крестоношенія въ своемъ служеніи! Какъ много зла всемъ причиняють они! А крестоношенія-то они все-таки не избъгають, какъ бы ни желали этого. Они сами сооружають себъ кресты, подобные кресту разбойника. распятаго ошуюю Христа. И увеселенія, и удовольствія причиняють огорченія, скорби, иногда бъдствія великія; неръдко они оплачиваются развореніемъ, безчестіемъ, смертію. И корыстолюбіе. жищеніе обрекають человъка на большіе жлопоты, непріятности. опасности, покрывають имя человъка позоромъ, подвергають страшнымъ карамъ, низвергають человъка въ пропасть погибели. И честолюбіе сопряжено съ большими хлопотами, заботами, огорченіями, часто завершается такими тяжкими паденіями, послъ которыхъ певозможны бывають возстанія людей, разбитыхъ, сокруппенныхъ при паденіи и тълесно и духовно. Все это — развъ не кресты? Кресты, и кресты ужасные, причиняющіе страпиныя мученія и страданія, и—въ тоже время кресты разбойничьи,—кресты, подобные кресту разбойника, распятаго ошуюю Христа. Не лучше ли, не разумнъе ли, не налагая на себя самодъльнаго креста, каждому благопокорливо взять и возложить на себя кресть, предназначенные ему Господомъ, и съ нимъ на раменахъ своихъ идти во слъдъ Господа Інсуса Христа? Кресты, Богомъ возложенные на людей, и благопокорливо возлагаемые ими на себя, — кресты спасительные, и потому, при всей своей тяжести, вождельные...

3) Самое усиленное крестоношеніе Христово началось со времени преславнаго преображенія Христа на Өаворъ, получило свое наибольшее напряжение во дни страданий Его и завершилось крестною смертію Его. Возвъстивъ дюдямъ Божественное ученіе Свое, совершивъ безчисленное множество великихъ, спасительныхъ чудесъ, — Господъ нашъ Інсусъ Христосъ пріуготовзялся въ величайшему двлу своего служенія, къ искупленію рода человъческаго Своими страданіями и смертію, Своею безприною провію. Въ это время и слово, и гъло Его становится наиболъе ръшительнымъ. Притчи Его дышать строгими обличеніями вождей и учителей израильскаго народа, грозять имъ гибелью за упорную ненависть къ истинному Мессін-Інсусу Христу, за ръшимость убить Его. Обличительныя рачи Его, обращенныя къ фариссямъ, пламенны, соврушительны, а беседы съ учениками, особенно прощальная беседа съ ними, божественно умилительны (Мато. 23, 1 — 39; Іоан. 13 гл. 31—17 гл. 26). Все ръшительные и рышительные открываеть Онъ, что Онъ обътованный Христосъ-Сынъ Божій. Онъ соверпласть величайшее чудо, --- воскрешаеть Лазаря. Онъ торжественно, вавъ Царь Изранцевъ, вступаеть въ Герусалемъ, возсёдя на молодомъ ослъ (Мато. 21, 1-11);--принимаеть отъ народа, и даже отъ дътей привътствія, подобающія Мессіи (Мате, 21, 8, 9, 15, 16). Принимаеть царскія почести Іисусь,-прежде устранивнійся оть царснихъ почестей, конечно имъвшихъ другой смыслъ и характеръ.

Digitized by Google

Онъ являетъ Себя Владыкою храма, изгоняетъ изъ него продающихъ и покупающихъ (Ме. 21, 12, 13). Торжественно, подъ заклятіемъ первосвященническимъ, Опъ исповедуетъ Себя Христомъ, Сыномъ Божимъ предъ первосвященниками и старцами, предъ всъмъ синедріономъ (Мато. 26, 59 — 66). Исповъдуетъ Себя Царемъ предъ Пилатомъ (Іоан. 18, 33 – 37). И все это дълаетъ Онъ съ явною опасностію для Себя. Вообще всъ слова и дъла Інсуса Христа въ послъдніе дви земной жизни Его навлежають на Него страшныя опасности, явно обрежають Его на смерть, и однако Онъ, не стращась никакихъ опасностей и смерти, говоритъ и двиствуеть такъ, какъ требовали того воля Отца Небеснаго и домостроительство нашего спасенія, какъ требовало того Его служеніе. Враги Его окружають Его, какъ хищные волки незлобиваго Агица, ловять каждое слово Его, чтобы исказить и перетолковать слова Его и тъмъ погубить Его; а Овъ бевстрашно бичуетъ ихъ лицемъріе и пороки, обвиняетъ ихъ въ измънъ Богу и Христу Его, гровить имъ за то гибелью и больше и больше распаляеть ихъ злобу и ненависть къ Нему. Они ненавидять Его за чудеса, привлекающія нъ Нему народъ, накъ къ Мессін; а Онъ, какъ бы вызывая ихъ на борьбу, совершаеть, вблизи Герусалима, величайшее чудо, воскрешаеть изъ мертвыхъ Лазаря, и разъяряеть ихъ. Они замыслили обвинить Его въ богохульствъ, въ самозванствъ, въ ложномъ будто бы присвоенін Имъ Себъ имени Сына Божія, Христа, Царя Израндева;---а Онъ и въ притчахъ, и въ ясныхъ словахъ, и словомъ и дъломъ, торжественно возвъщаеть, что Онъ Сынъ Божій, Христось, Царь Израилевь, совершаеть даже торжественный царскій входъ въ Іерусалимъ, принимаеть царскія почести, и тъмъ дветь имъ оружіе противъ Себя. Онъ подъ присягою исповъдуетъ Себя Сыномъ Божіимъ, Христомъ предъ цълымъ синедріономъ (Мато. 26, 59-66), Онъ свидътельствуеть предъ Понтіемъ Пилатомъ доброе исповъданіе (1 Тим. 6, 13) и твиъ Самъ произносить недь Собою смертный приговорь, и после тяжкимь страданій умираєть на кресть. Такь, когда настало благопотребное время для ръшительнаго исповъданія Своего спасительнаго призванія и божескаго достоинства, и для совершенія искупленів людей врестною смертію Богочеловъка, — Онъ безтрепетно, безъ всякаго уклоненія, не боясь смерти, исповъдуеть Себя Христомъ и претеривваеть страшныя страданія и смерть. Величіе последняго

подвига Христова засвидьтельствоваль Богь Отець гласомъ съ неба: и прославиль и еще прославлю (Іоан. 12, 28) имя Мое; засвидьтельствоваль, въ мгновеніе смерти Его, величіе сей смерти раздраніемъ завъсы въ храмъ на двое, сверху до низу, землетрясеніемъ, распаденіемъ намней, воскресеніемъ многихъ тълъ усопшихъ святыхъ, и явленіемъ ихъ многимъ во святомъ градъ (Мато. 27, 50—53) и наконецъ воскресеніемъ и вознесеніемъ на небо Самого Інсуса Христа. Хриотосъ Інсусъ смірилъ Себя, бывъ посмушнымъ даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Богь превознесь Его и далъ Ему имя выше всякаго имени, дабы предъ именемъ Інсуса преклонялось всякое польно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ и всякій языкъ исповъдаль, что Господъ Інсусъ Христосъ во славу Бога Отща (Филип. 2, 8—11). Таковъ плодъ крестоношенія для Інсусъ Христосъ превознесенъ; міръ спасенъ.

И для каждаго истиннаго христіанина, живущаго не краткое время на вемлю, и идущаго путемъ крестоношенія христіанскаго, можеть наступить и наступаеть время усиленнаго крестоношенія: Это бываеть тогда, когда, съ одной стороны, самъ христанинъ достигаеть въ мару полнаго возраста Христова, и пріобратаеть важный авторитегь среди своихъ ближнихъ, и когда, съ другой стороны, въ опружающей его средь начинаеть гордо поднимать свою голову умственное растивніе, когда разрушительныя ученія и правила начинають колебать и разрушать всв основы и устои доброй нравственной-общественной, государственной и церковной жизни, когда начинають ставить мервость запуствия на мъств святомъ. Тогда истинный крестоносець по примвру Христову долженъ возвышать и обыкновенно возвыщаеть свой могучій голось противъ зловредныхъ ученій и правиль и всею силою своего ума, знанія, опытности, авторитета умственнаго, правственнаго и служебнаго вооружается противъ нихъ, старается положить предълъ распространенію ихъ, и легномысленно увлекающихся ими вразумить, а распространителей ихъ обличить, посрамить и обуздать. И какъ побъдоносна часто бываеть борьба престоносцевъ благихъ съ врагами истины и добра! Они разоблачають всю ливость и гибельность зловредныхъ ученій и правиль, всю гнусность и низость правственную проповъдниковъ ихъ, раскрывають опасности, угрожающия съ ихъ стороны обществу, государству, церкви, - опасности и бъдствія

часто непоправимыя, не представляющія добраго просвіта и въ будущемъ, обіщаніемъ котораго враги добра часто увлекають неопытныхъ на пути погибельные; и добрые крестоносцы вразумляють, отрезвляють многихъ, спасають оть гибели массы. Не будь ихъ, — добрыхъ врестоносцевъ, не будь ихъ противодійствія влу, зло широкою різкою разливалось бы повсюду, и потопило бы давно и общества, и государства, и пом'єстныя церкви, въ крови человіческой. Добрые крестоносцы своею благою діятельностію останавливають разлитіе зла; они часто съ такою ревностію и самоотверженіемъ охраняють благо общее, что своею собственною, мученическою кровію останавливають пролитіе потоковъ крови своихъ ближнихъ! Добрые крестоносцы! Истинные друзья и благодітели рода человіческаго! Божественный Крестоносецъ Христосъ не постыдится называть ихъ братьями (Евр. 2, 11), соділаєть ихъ сынами Божіими.

Какое было бы счастіе для общества, государства и церкви, еслибы всв безъ изъятія люди возрастные, особенно престарвлые, отличающіеся высовимъ умомъ, общирными знаніями, авторитетомъ, были добрыми врестоноспами, мужественно боролись съ умственнымъ и нравственнымъ растивніемъ, охватывающимъ окружающую ихъ среду! Къ несчастію, многіе изъ людей даже престарълыхъ, умныхъ, многосвъдущихъ, по развращенію своего ума и испорченности сердца, -- сами бывають проповъднивами и распространителями ложныхъ, развращающихъ ученій и правилъ. Такую возмутительную роль играеть у насъ одинъ талантливый писатель, расходующій свой таланть въ последнее время на писаліе виить богохульныхъ, безбожныхъ, развращающихъ; онъ не тольно не хочеть и не можеть вразумлять другихь, но и самъ ни чёмъ не вразумляется, и своею дъятельностію внушаеть омеравніе въ себъ. Другіе старцы—сыны въка сего, не имъя никакихъ убъкденій твердыхъ, больше всего ищуть популярности именно въ средъ недостойной, малосмысленной и развращенной, и не только не обращаются въ ваблуждающимъ съ словомъ вразумленія, но и потворствують и покровительствують ихъ заблужденіямъ и испорченности. О, какіе злодви, гнусные злодви всв эти люди, уклоняющісся отъ истиннаго врестоношенія и другихъ отвлоняющіе отъ него!... Всв они однакожъ крестоносцы; но крестоносцы, сооружающіе для себя кресты, подобные кресту разбойника, распятаго

ошуюю Христа. И кресты ихъ несомнённо даже тяжеге и ужасне креста разбойника-богохульника, тяжеге и ужасне настолько, насколько ужасне грёхъ людей, убивающихъ души человеческія, грёха, убивающихъ тела человеческія.

Мы, братіе и сестры, живемъ во времена тяжелыя, требующія отъ истинныхъ христіанъ особенно усиленнаго врестоношенія. Умственное и нравственное растивніе у насъ страшно сильно и усиливается все болье и болье. Возлюбимъ святое крестоношеніе! Ополчимся всь и съ оружіемъ креста вступимъ въ брань съ ложью и зломъ, въ брань съ учителями ихъ, и съ исконнымъ лжеучителемъ и вождемъ лжеучителей – діаволомъ. Постараемся воспитывать детей въ истинно-христіанскомъ духв, воспитывать въ нихъ истинно-христіанскія убъжденія и характеры. Потщимся всв идти крестнымъ путемъ, по примъру Христа, въ своей жизни и дъятельности,постараемся постоянно жить и дъйствовать по-христіански. Безтрепетно, не стращась никакихъ опасностей, будемъ возвышать свой голосъ противъ лжи и порока, и словомъ и дъломъ обличать ихъ и располагать всёхъ къ истине и добру. Божественный Крестоносецъ Христосъ не оставить насъ безпомощными и дастъ намъ силы побъждать зло и насаждать и укръплять добро, во славу Божію и во благо ближнихъ. Аминь.

## ПРАВОСЛАВНО-КАӨОЛИЧЕСКАЯ ВОСТОЧНАЯ ЦЕРКОВЬ \*.

Предметь моей настоящей лекціи есть Православно-канолическая перковь, обыкновенно называемая греческою церковію, и на страницахъ ея послідняго англійскаго историка Д-ра Ниля оказывается слідующее краснорівчивое резюмо современнаго состоянія этой церкви:

"Простираясь отъ Охотскаго моря до дворцовъ Венеціи, отъ ледяныхъ глыбей, ударяющихъ о Соловецкій монастырь до дремучихъ боровъ Малабара; обнимая тысячи языковъ, народностей и нарвчій, но связуя ихъ въ одно цёлое золотымъ звеномъ той же въры; принося страшную жертву въ сотняхъ литургій, но принося ее одному и тому же Богу и съ тъми же обрядами; удерживая патріаршіе престолы свои въ тъхъ же самыхъ городахъ, въ которыхъ были они въ то еще время, когда ученики названы были христіанами, прежде всего въ Антіохіи, и когда Іаковъ, братъ нашего Господа, скончалъ свое теченіе въ Іерусалимъ; подавляемая почитателями лже-пророка, какъ нъкогда поклонниками ложныхъ боговъ;—она и теперь, какъ искони, сложна въ своемъ устройствъ и пріемахъ, но проста въ своей въръ, неудобонятна для внъшнихъ, но удобовразумительна для ея собственныхъ чадъ, широко раскинута въ своихъ вътвяхъ и жестоко преслъдуема врагами, подобно

<sup>•</sup> Переводъ менцін, прочитанной магистромъ Н. Орловымъ въ недёлю Православів (вербное воскресеніе на Западѣ) 10—23 марта 1891 года въ залѣ этическаго Общества въ Лондонъ.



ея Божественнымъ основаніямъ, но все-таки и нынѣ остается тѣмъ, чѣмъ она съ такимъ увлеченіемъ любитъ называть себя—единою, единственною, святою, касолическою и апостольскою".

Во времена давно и, какъ теперь повидимому, кажется на всегда минувшія, таже самая церковь обнимала также и весь извъстный тогда западный мірь; но въ ть же времена даже и папы учили и писали, что "многіе изъримскихъ первосвященниковъ были еретиками" (папа Адріанъ VI) и что "въдълахъ въры последній мірянинь имветь точно такой же голось, какь и высшій члень ісрархін" (папа Николай I въ посланіи въ Фотію, патріарху Константинопольскому); такъ какъ опредвление и выражение этой въры не зависить оть отдельных личностей, какь бы высоко оке ни были поставлены или отъ вакого-либо числа ихъ, какъ бы велико оно ни было, но отъ церкви въ ен приостности. Въ тр отделенныя времена закваска раціоналистическая еще не посмъла проникнуть въ единое стадо Христово, и первыя попытки усвоенія ложнаго ученія містной церкви воему тілу были уничтожены въ сомомъ зародышть папою Львомъ III, который приказаль выразать символъ, въ его первоначальной, единственно признанной и позволительной формв, на серебрянныхъ доскахъ. Ядъ однакоже не быль уничтоженъ и гангрена распространилась съ такою быстротою, что скоро самъ Римъ перемънилъ пову и содъйствовалъ своимъ, и тогда уже ногущественнымъ вліяніемъ распространенію заблужденія. Прошло ровно десять віновъ съ тікъ поръ, и ныні, --- когда всявдствіе непрерывной двятельности этой закваски, одна часть на Западъ дошла до обоготворенія одного человъка во главъ цълаго общества (римскій католицизмъ), другая до такого же почти обоготворенія важдой отдальной личности (протестантизмъ), хотя ни та ни другая не рышаются открыто отвергать Христа, третья болье логическая отрицаеть Христа всецьло (унитаріанизмъ), а въ остальной, четвертой-преобладають крайній скептицизмъ и невъріе выть ничего удивительного, что "твердость стоянія" со стороны деркви въ томъ, что было предано ей искони, становится совершенно непонятною для западнаго ума, что на ея постоянство здёсь смотрять какъ на окаменълость, а древнее учение и нъкогда общая въра считаются трудно понимаемыми... Моею задачею сегодня будеть употребить всь усилія, чтобы сделать для вась понятнымь руководящій духъ и основные принципы той церкви, быть хоть недостойнымъ членомъ который и самъ считаю за свое счастіе.

Что такое церковь? Въ весьма почтенномъ сочинения, -- этомъ неисчерпаемомъ рудникъ всякаго изучающаго священное писаніе. воторое озаглавливается: "Полный сводъ (concordance) Ветхаго и Новаго Завъта, магистра Александра Крюдена" и о которомъ втолибо и изъ васъ, въроятно, слыхаль, "твло" опредвляется какъ "церковь Божія, твердо соединенная со Христомъ и въ своихъ членахъ Духомъ, върою, любовію, тапиствами, словомъ и служеніемъ, которые, подобно венамъ и артеріямъ вътвив, служать для соединенія членовъ со Христомъ и между собою, равно накъ и для сообщенія значенія и питанія отъ главы каждому отдъльному члену этого мистическаго тъла". Что не можетъ не броситься въ глаза. православному христіанину въ этомъ, иначе замічательномъ и прекрасномъ, опредъленіи, это довольно формальный и діалектнческій методъ, съ которымъ связи, объединяющія тело въ одно пвлое, раздроблены здвсь и пріумножены. Въ предложенныхъ авторомъ цитатахъ, т.-е. 1 Кор. 10, 17, Еф. 4, 16 и Кол. 1, 18, изъ всвять шести упоминается только любовь. Между темъ въ 12-й главъ 1-го посланія въ Кориноянамъ дъятельность отдъльныхъ частей въ одномъ теле описывается съ большею полнотою и подробностію. Изъ этого описанія открывается съ несомивнною очевидностію, что церковь должна быть органическимъ, живымъ твдомъ, что его члены кръпко связаны между собою и дъйствуютъ гармонически, и дабы не было раздъленія въ тыль. Не можеть глазъ сказать рукъ: ты мнъ не надобна; или также голова ногамъ: вы внв не нужны. Напротивъ члены тела, которые кажутся слабъйшими, гораздо нужнъе. И которые намъ кажутся менъе благородными въ твлъ, о тъхъ болъе прилагаемъ попеченія... Богь соразміриль тіло, внушивь о менье совершенном большее попеченіе... дабы члены одинаково заботились другь о другь. Посему страдаеть ли одинъ членъ, страдають съ нимъ всв члены; славится ли одинъ членъ, съ нимъ радуются всв члены" (1 Кор. 12, 21-26). Нельзя не допустить, что это было не однимъ лишь уподобленіемъ, когда Христосъ, после самой последней вечери своей на земль съ учениками, говориль имъ танъ (Іоан. 15, 1-6): "Я есмь истинная виноградная доза, а Отецъ мой Виноградарь. Всякую у Меня вътвь, не приносящую плода, онъ отсъваетъ: и всякую приносящую плодъ, очищаеть, чтобы болье приносила плода. Вы уже очищены чрезь слово, которое Я проповыдаль вамь. Пребудьте во мив, и Я въ васъ. Какт сътовъ не можето приносить плода сама собою, если не будете на лозъ: такъ и вы, если не будете во Мив. Я есмь Лоза, а вы вътви: кто пребываеть во Мив, а Я вънемъ, тотъ приносить много плода; ибо безъ Меня не можето дълать ничею. Кто не пребудеть во Мив, извергнется вонъ, какъ вътвъ, и засохнетъ. Единственнымъ условіемъ пребыванія на этой небесной лозъ и единственною заповъдью Христа было: "любитъ другъ друга", точно также, какъ и Онъ возлюбиль насъ, т.-е. не словами, а самымъ дъломъ, ибо Онъ тотчасъ же прибавляетъ, "нътъ больше той любви, какъ если кто положитъ душу свою за друзей своихъ" (Іоан. 15, 12, 13). Тоже самое должно было быть отличительною чертою послъдователей Христа: "Потому узнаютъ всъ, что вы Мои ученики, если будете имъть любовь между собою". (Іоан. 13, 35).

Следовательно единственная достаточная и действительная связь, которая соединяеть тело въ одно целое, есть любовь 1). Не удивительно, что св. Павель такъ восторженно, но опять таки не въ онгуративномъ только смысле, пишеть о любви: "Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я—медь звенящая, или кимваль звучащей. Если имею даръ пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, такъчто могу и горы переставлять, а не имею любви,—то я ничто... Любовь не превозносится, не гордится... не ищеть своего... все покрываеть, всему верить, всего надвется, все переносить. Любовь никогда не перестаеть" (I, Кор. 13, 1. 2. 4. 7. 8).

Такимъ образомъ, въ этомъ живомъ, духовномъ организмъ можно различать: 1) Христа—главу, о коемъ св. Петръ, почти въ тотъ самый день, когда это тъло Христа было запечатлъно изліяніемъ св. Духа, который имълъ пребывать въ немъ навсегда,—свидътельствовалъ, подъ вдохновеніемъ свыше, что "нътъ другаго имени подъ небомъ, даннаго человъкомъ, которымъ надлежало бы намъспастись (Дъян. 4, 12); 2) Духа Божія, животворящаго Духа истины, который одушевляетъ и направляетъ его, о коемъ св. Павелъ

<sup>1)</sup> Я отнюдь не намерень утверждать, что неть надобности ни въ вере или таниствахъ, ни въ слове или служени; но все они имеютъ врементий характеръ. Придетъ время, когда мы будемъ видетъ лицемъ къ лицу. И будемъ ли мы тогда любить мене и перестанемъ ли быть членами?



засвидътельствовалъ: "всъ дары (даже въру) производить одинъ и тотъ же духъ (1 Кор. 12, 9. 11); и 3) членовъ -- свободныхъ разумныхъ существъ, взаимною связью между которыми служитъ никогда не измъняющая, никогда не перестающая любовъ.

Внутреннъйшее, тъснъйшее единеніе этого духовнаго организма, какъ и вообще все относящееся до Божественныхъ таянъ, можетъ бытъ только предметомъ въры '); но изъ предшествующаго вытекастъ: 1) что церковь должна быть единою и можетъ бытъ только единой, обнимая все человъчество — какъ тъхъ, которые уже окончили свое земное теченіе, тъхъ, которые еще продолжаютъ бороться за свободу и истину во Христъ, такъ и тъхъ, которые еще имъютъ родиться. Слъдовательно, она невидима даже во всемъ, что касается внутренней дъятельности Духа, и однакоже не можетъ не быть видимою и наблюдаемою въ той взаминой связи, которую Христосъ называлъ отличительною чертою христіанина, т.-е. въ любви съ ея проявленіями въ общемъ символъ и литургіи.

- 2) Церковь должна быть также свята, по причина единственной ея Главы, а равно и одушевляющаго и всепроникающаго Духа, и, однакоже, въ частныхъ своихъ членахъ можетъ допускать вса несовершенства, присущія земному человаческому существу, причемъ совершенство членовъ не зависить отъ индивидуальныхъ усилій и стоптъ въ прямомъ пропорціональномъ отношеніи къ степени ихъ единенія съ цальновъ.
- 3) Далве, истина, яже во Христь, должна была быть открыта съ искони во всей своей цвлости и никогда не можетъ разниться, какъ самъ Христосъ вчера и днесь, тойже и во въки, и Богъ Духъ Святый, не онъ Себя говоритъ, но говоритъ только то, что слышитъ (Толк. 16, 13).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въра есть всегда результать откровенія извъстваго и признаваемаго за таковоє. Она есть созерцаніе невидимаго факта, какъ проявившагося—въ видимой формѣ. Она не простое върованіе или логическое убъжденіе, основанное на выводахъ, но нѣчто гораздо высшее. Она не есть акть одной лишь познавательной способности, въ ен отдъльности отъ другихъ, но —акть всѣхъ способностей ума, предоженнаго и увлеченнаго до самой крайней степени живою истиною откровеннаго факта. Въра не мыслится или чувствуется только; но такъ-сказать мыслится и чувствуется въ одно и то же время; короче, она не простое въдъніе, но званіе и жизнь.



4) А потому, церковь должна наконець, содержать въ себъ полноту благодати, достаточной не только для спасенія душь и усовершеній человъчества, но также и для сохраненія отпровенной истины въ чистоть, нерушимости и полноть, черезъ всъ понольнія, какь свыть, какь мірило, накь судь, такь что она дійствительно можеть быть столномь и утвержденіемъ истины (1 Тим. 3, 15).

На обладаніе всеми этими овойствами, какъ то: единотвомъ, святостію, касоличностію и апостоличностію, православно-касолическам восточная церковь заявляеть, какъ явствуеть изъ Д-ра Ниля, свои притязанія, и, съ вашего позволенія и любезности, и намереватось войти въ некоторыя подробности относительно этихъ четырехъ категорій и темъ дать вамъ возможность понять, что церковь разуметь подъ этими терминами.

1) Единство должно быть двиствительнымъ и органическимъ, совитестнымъ съ совершенною свободою и истинною жизнію, а не вившнимъ только и механическимъ, равносильнымъ безжизненности и смерти. Песчинка не становится новымъ существомъ отъ громадной кучи подобныхъ же песчинокъ, точно также какъ и кирпичь отнюдь неизміняется и не удучшается оть міста въ стінь, даваемаго ему каменьщикомъ; но всякій атомъ, ассимилируемый живымъ организмомъ, становится нераздвльною частію этого организма и самъ получаеть новый смысль, пріобратаеть новую жизнь. "Возлюбимъ другъ друга, да единомысліемъ исповъмы" взываеть къ намъ наша церковь въ литурги, это и есть ея девизъ. Точно также, какъ самъ Христосъ не оставался на землъ. чтобы вліять однимъ лицемъ своимъ и присутствіемъ, а напротивъ предоставиль образование для себя инаго духовнаго тыла духовному же воздъйствію инаго - Утвшителя, -- и наша церковь не сооружаеть, подобно тому, какъ царства міра сего обнаруживають наклонность и дъйствительно воздвигають, видимые критеріи единства,-въ формъ ли то человъка, какъ бы высоко ни стоялъ онъ. или же въ видъ книги, какъ бы священна ова ни была, провозглашая, что одного признанія этихъ вившихъ знаковъ совершенно достаточно для единства, какъ бы ни много разнился кто-либо въ своихъ взглядахъ по другимъ пунктамъ, или какъ бы ни различно понималь ито данную книгу. Она никогда не можеть дать своего согласія на насилованіе свободы совъсти, или даже и подумать объ учрежденін инквизицін; ни сицилійскихъ вечеренъ, ни варооломе-



евскихъ ночей нельзя отыскать на странивахъ ся исторіи (Деканъ Стандей, декпін о восточной церкви); точно также она никогда не допустить и мыслеть объ унівтскихъ церквахъ, или не станеть обходить море и сущу единственно затвив, чтобы быть въ состояніи сказать только, что открыла еще одного прозелита. — Она едино тело и единъ духъ. Единство ето должно, конечно, обнаруживаться вившнимъ образомъ въ проявленіяхъ принципа единства, и оно выражается, но не въ одномъ языкъ, а въ догматахъ, исповедуемыхъ на тысяче наречій всемъ теломъ,-въ таниствахъ, признаваемыхъ и содержимыхъ всеми, даже въ обрядахъ, ибо сім последніе суть не что иное, какъ выраженіе отношенія общества къ исповедуемымъ всеми догматамъ. Ни одна ветвь нашей церкви какъ бы велика и значительна она ни была, никогда не предпринимаетъ ничего важнаго и не вводитъ ничего новаго, не посовътовавшись прежде съ другими вътвями и не получивъ на то ихъ согласія. Свидетельствомъ этому можетъ быть вся ея исторія, начиная съ вопроса о времени празднованія пасхи, проходя черевъ всю эру соборную и доходя до нашихъ собственныхъ дней. Поэтому греческая церковь не знасть церкви въ церкви, т.-е. учащей церкви пастырей и церкви овецъ 3). Я не хочу утверждать этимъ, чтобы въ нашей церкви не было различія между духовенствомъ, т.-е. тъми, которые призываются на всецълое посвященіе себя служенію тамиъ Божімуъ (1 Кор. 4, 1), и мірянами; но одно не говорить другимъ: "я не нуждаюсь въ тебъ". "Епископъ въ одно и то же время есть и учитель и ученикъ своего стаде" (Иннокентій). Въ двиахъ веры патріархи могуть погрещать и действительно были еретиками; могуть быть и были вразумляемы простыми мірянами. Въ самомъ двав, только чиствишій раціона. лизмъ можеть не признавать никакого другаго способа поученія, кромъ ученія словомъ. Последнее само по себе не учить; поучительна жизнь, и ея наставленія краснорфчивфе цфлыхъ томовъ словъ. - Поэтому, опять, наша церковъ не прерываеть общенія съ отпедшими, вмъстъ съ послъднимъ клочкомъ земли, брошеннымъ на ихъ могилу, и не берется располагать другими мірами, преждеоременно помъщая однихъ на небо, а другихъ въ какое то промежуточное мъсто, прежде чъмъ тотъ, кому предоставленъ весь



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Весьма поучительное разграниченіе!

судь, не явится, чтобы воспользоваться своимъ правомъ. "Богъ не есть Богь мертвыхъ, но Богь живыхъ (Мо. 22, 32), вси бо тому живи суть", и наша церковь подсерживаеть и повельваеть продолженіе внутренныйшаго общенія въ молитвы 4), -- этомъ сладчайшемъ общенім душъ и верныйшей лествице, возводящей къ небесамъ- въ отшедшимъ, возлюбленнымъ или почитаемымъ, и за нихъ. Наша перковь двлаеть это, однакоже, не въ утилитарномъ, раціоналистическомъ духъ рабства, но въ духъ братской любви, увъренней во взаимности; и двлаеть это опять вовсе не потому чтобы не считала великаго искупленія вполив достаточнымъ для спасенія, или же допускала такъ-называемыя сверхъдолжныя діла и заслуги, но потому, что она совершенно чужда земному начелу quid pro quo, и православный, въ своемъ доверіи действенности молитвъ друзей, пока они остаются въ живыкъ, не забываетъ, что удаленіе отшединхъ есть только иная форма отсутствія.--Но, между твиъ какъ эти проявленія единства не могуть не обнаруживаться вивлинимъ образомъ, отдельные члены не судять своихъ братьевъ, и община относится въ нимъ снисходительно, иногда даже до слабости; она не испытуетъ сердецъ и не отказываетъ въ видиномъ своемъ общенін раскаянію, хотя бы только чного наружному. Того, который не принадлежить ей, видимая церковь вовсе не судить, пбо "своему господеви стоить или падаеть (Римл. 14, 4), а отступниковъ ода просто пабвгаеть — какъ тавихъ, которые сами себя отствають оть общенія. Далье, такь какь тайныя связи, которыя могуть соединять единую церковь съ человичествомъ, находящимся вив ея нъдръ, остаются совровенными: то мы не имвемъ ни права, ни желанія обрекать на въчное осужденіе всьхъ тьхъ, которые видимо не принадлежать церкви, — твиъ болве, что такое предположение было бы въ прямомъ противорфчіи съ милосердіемъ Божіимъ. ловической воли.

2. Такимъ образомъ, Христосъ есть отъ въчности единственное праведное осужденіе гръха; Онъ одинъ представляють мърило для всякаго созданія, и вотъ почему Ему данъ весь судъ, какъ Богъ Духъ Св. повъдаль это намъ. Но Христосъ есть въ тоже время безпредъльная любовь Отца, а потому Онъ есть также и спасеніе, единственно

<sup>4)</sup> Молитва—постоянная, непрерывная – есть какъ бы кровь, циркулирующая вътівлі; она составляеть жизнь тівла и есть выраженіе самой жизни; это—глаголь любви, відчное дыханіе Духа Божія.

возможное для грешниковъ. Божественная природа не можетъ допустить граха, тамъ болъе, что и самъ грахъ есть добровольное удаленіе отъ Бога; но любовь Христова не повидаеть твари. Христосъ соединяется со всявимъ, кто не отвергаетъ Его, Онъ береть на себя всякій гръхъ, вановъ бы онъ ни быль, и переносить наказаніе за грвиъ, т.-е. смерть; но этимъ же средствомъ одержана и побъда. Съ другой стороны, такимъ же точно образомъ, какъ Христосъ, чрезъ соединение себя съ несовершенною и виновною тварію, содвивися отвітственнымъ за грівхь, грішнивь можеть содвиаться причастникомъ въ совершенстве своего Спасителя. Такимъ образомъ, всякій, кто не отвергается Христа, примиряется съ Богомъ; и всякій грешникъ становится сыномъ Божінмъ. По\_ этому, Христосъ есть въчная побъда Бога надъ зломъ; Онъ же представляеть единственное исконное осуждение гръха и въчное спасеніе всякаго гръшника, не отвергающаго Его. Такимъ образомъ Богъ благоваволелъ повъдать намъ, что правда Отца проявилась въ свободномъ совершенствъ возлюбленнаго Сына Его, а безпредъльная любовь Отчая обнаружилась въ свободной любви Агипа Божія, закланнаго за братьевъ. Все здісь діло свободы: какъ праведность Христа, которая осуждаеть насъ, такъ и любовь Христа, которая спасаеть нась темь действительнымъ и неизреченнымъ единеніемъ, къ коему Онъ допускаетъ насъ. Такимъ образомъ, между темъ какъ въ борьбв противъ аріанизма церковь утверждала, что въ міръ разумныхъ существъ ничто не можеть равняться Богу въ нравственномъ совершенствъ, а противъ несторіанцевъ и евтихіанцевъ, — что Богъ и человъкъ настолько подобны, что Богь могь содълаться человъкомъ, --- она съ особенною силою напоминаетъ намъ и вменяетъ въ непременную обязанность каждому христіанину — никогда не довольствоваться какою бы то ни было близостью къ совершенству, но постоянно и всеми силеми стремиться къ достиженю совершенства безусловнаго. Такимъ образомъ, хотя безусловно святы въ этомъ тълъ (въ церкви) ен Глава Інсусъ Христосъ и полнота благодати, сообщаемой Святымъ Духомъ, — уже самое стремление въ совершенству со стороны отдельныхъ личностей и поместныхъ церввей отражаеть блескь этой святости по всему тылу и очищаеть несовершенства другихъ въ глазахъ Того, Кто и намеренія целуеть и Кто всегда готовъ пощадить девяносто девять гръшниковъ за одного праведника.



3) Истина есть сама-чистота и святость и потому могла быть сообщена не отдъльнымъ личностямъ или какому-либо числу ихъ, но первы-этой чистой и непорочной невысть Христовой-вь ея цвломъ. Но церковь есть живое органическое тело; следовательно все то, что было ей сообщено, должно было по необходимости быть усвоено (ассимилировано) ею, сдълаться плотію оть плоти, и костію оть востей этого тела. Танимъ-то образомъ можно сказать, что посланіе и Евангеліе писали не св. Павелъ или св. Іоаннъ, но сама церковь; она именно избрада первыя изъ целой массы другихъ писаній. Если даже предположить совершенно невъроятный случай полной утраты всего текста, церковь въ состояніи воспроизвести его, точно такие, какъ она могла существовать и до принятія или усвоенія писаній, потому что она сама или, говоря точніве, Богь Духъ Святый писалъ книги ея рукою или же предалъ ихъ словомъ ея усть. И писаніе и преданіе 5), конечно, преданіе догматическое, суть одно и тоже проявленіе Духа Святаго лишь подъ различными вившними формами, такъ что одно есть не что иное, какъ писанное преданіе, а другое — живое писаніе. Каково же должно быть отношеніе отдъльныхъ членовъ, какъ бы высоко они ни стояли, къ ученію всего общества? Оно не можеть быть ниванимъ другимъ, промъ смиреннаго подчиненія и послушанія, хотя бы уясненіе или изложеніе этого ученія происходило отъ новообращеннаго или же простаго діакона. Такъ, въ Антіохів, передовой въ избранномъ стадъ учениковъ Христовыхъ впаль въ заблужденіе, грозившее опасностію всему будущему христіанской свободы, и возсталь снова не черезъ что-либо иное, какъ именно чрезъ смиренное послушаніе голосу св. Павла, который быль тогда лишь новообращеннымъ. Такъ-называемые преемники перваго, повидимому, не въ состоянія понять даже того, въ чемъ собственно состояло величіе св. Петра. Этоть примъръ даеть намъ возможность уразумъть должное отношеніе каждаго изъ апостоловъ въ церкви апостоловъ, а следовательно и отношение каждаго върующаго къ церкви во всъ въка. Такъ, на первомъ никейскомъ соборъ, св. Аванасій, тогда еще простой діаконъ, несъ на своихъ плечахъ всю тяжесть защиты

<sup>\*)</sup> Еслибы не было преданія, то и Писаніе не могло бы существовать: самый ванонъ есть продувть преданія; Писаніе не могло бы сохраниться, или же было бы ложно понято и извращено, еслибы не было того живаго глагола преданія, которымъ руководить всегда присущій Св. Духъ истины.

13\*

истины противъ могущественныхъ приверженцевъ Арія и одержалъпобъду. Откуда эта разница между соборами, изъ коихъ нъкоторые извъстны подъ именемъ вселенскихъ, а другіе или не считаются столь важными, или же называются прямо ложными, еретическими соборами? Происходила ли она отъ числа епископовъ или отъ вліятельности представителей? Отнюдь неть. На первомъ никейскомъсоборь присутствовало всего 318 представителей, между тымы кажы на такъ-называемомъ полу-аріанскомъ (въ Римини) насчитывалось свыше 500 членовъ, на сторонъ которыхъ, притомъ, были и сила и такъ-называемая интеллигенція. Это церковь въ ея пелости дала свое согласіе на завлюченія перваго и утвердила ихъ, отвергнувъ решенія втораго, какъ еретическія, причемъ согласіе всего тела было ручательствомъ за присутствіе Св. Духа на первомъ соборъ, т.-е. "гласъ народа --- гласъ Божій" въ самомъ возвышенномъ н чистомъ значеніи этого выраженія. Вотъ почему церковь, со временъ апостольскихъ, всегда предпосылала тъмъ ръшеніямъ и закаюченіямъ, къ которымъ приходили соборы, следующую сормулу: лизволися Духу Св. и намъ" (Дъян. 15, 28). Къ чему опять каждый соборъ подтверждаль опредъленія свояхъ предпісственниковъ, какъ не въ доказательство того, что сама церковъ, чрезъсвоихъ представителей, свидетельствовала о своемъ участия и согласіи? Следовательно, сами соборы не привнесли ничего новаго, вромъ того, что уже было, по крайней мъръ прикровенно и въ зародышь, извъстно и чему учила церновь. Возьмемъ слово опообоюс. Находится ли оно въ писаніяхъ? Его нигде нетъ. Какъ же принимають его и ть, для которыхъ буква писанія есть альса и омега, начало и конецъ? У насъ - это слово самой церкви, постоянно стремящейся выразить то, что накогда: не можеть быть соотвътственно выражено: слово человъческое ръшительно не въ состоянія ни опредълить, ни описать какъ Бога, такъ и Боони сами въ себъ, въ своей сущности. жественнаго, какъ Воть это-то постоянное стремленіе, которое составляло, ставляетъ и всегда будетъ составлять задачу цервви и которое такъ не точно называють развитіемъ — только и можно находить въ исторіи церкви; но имъ-то однимъ и должна удовлетворяться ненасытимая жажда чего-либо новаго CTOроны столь измфичиваго и постоянно измъняющагося въческаго разума. Оно же представляеть весьма шпрокое поле

для проявленія силь человіческихь способностей въ изслідованія и уконенія. И церковь не только дасть свою санкцію на эти усилія, но и пользуєтся результатами этихъ трудовъ единичныхъ умовъ, если только оные совивдеють съ ея собственными взглядами и если она находить уместнымъ или благовременнымъ усвоить ихъ. Выражение "Слово" не встръчается ни въ вакой другой книга Новаго Завата, хотя вполна соотватствующія ему выраженія находятся почти во всёхъ ихъ; но оно употребдено въ первомъ же стихв Евангелія отъ Іоанна, накъ извістно, одного изъ поздивишихъ произведеній апостольской эры, и это выраженіе было усвоено церковію, потому что оно представляло въ болъе сжатомъ и ясномъ видъ идею церкви. Такія выраженія, какъ въчное рожденіе, въчное исхожденіе, Троица, Лица и проч. появляются и входять во всеобщее употребленіе только мало-по-малу; но такого рода прогрессъ не переходить за предълы аналитической терминологіи и вовсе не можеть быть принимаемъ въ смысль развитія ученія, которое остается всегда однимъ и темъ же. Былъ только одинъ великій день Пятидесятницы, когда Богь Духъ Святый, Тотъ утъшитель, который имъль научить церковь всему и воспомянуть ей все, что Христосъ говориль своимъ ученикамъ,-который имълъ наставить ее на всякую истину и быль свидътелемъ Христу,--когда Онъ снизошель на техъ, кои пребывали соединенными въ любви въ молитев и въ повлонении, и спустился въ весьма знаменательной формв огненныхъ языковъ, чтобы пребывать навсегда въ церкви; а потому намъ кажется высокомърно-гордымъ, даже болъе -- богохульнымъ ожидать другаго такого же дил. Это значило бы отвержение обътования, что церковь никогда не будеть покинута, и было бы опять равносильно гръху противъ Духа Святаго. Извращенность человаческаго ума, въ его раціоналистической гордости, не можеть идти далье теперешняго: онъ готовъ върить во всякое другое, будь оно личное, индивидувльное откровеніе, лишь бы не то, которое было дано церкви п воторало совершению достаточно для всего, яже нь животу и благочестію.

4) Такимъ-то образомъ соединенная, святая и канолическая, цервовь съ самаго великаго дня пятидесятницы обладаеть избыткомъ всяной благодати для своей высокой и великой миссіи. Для своей внутренней жизни и дъятельности она имъетъ таинства—то



самое ощутительное проявление божественной благодати, вакоетолько можеть быть даровано небомъ земль; ихъ семь по числу и они остаются во всей своей первобытной апостольской чистотв. Въ то же самое время для техъ, которые находятся вив ея недръ, которые, какъ выражается св. Павель, не разумъя праведности Божіей, и усиливаясь поставить собственную праведность, не покорились праведности Божіей (Рим. 10, 3), она есть зеркало, въ которомъ отражаются ихъ уклоненія съ праваго пути, и можетъ еще оказаться свътомъ и образцемъ для однихъ и судомъ для другихъ. Танимъ образомъ, между тъмъ какъ въ одномъ исповъданіи, которое такъ много заботится о пріобрътеніи встми возможными средствами наибольшаго числа членовъ, есть наплонность прибъгать даже къ насилію въ дъль прозелитизма; между тымъ нанъ въ другихъ обществахъ возрожденіе, сообщаемое въ врещенін, преувеличивается до такой степени, что въ другихъ таинствахъ не оказывается никакой надобности, и въ сил; контраста ведеть иныхъ въ другую врайность совершеннаго отрицанія всяваго возрожденія, наша цервовь въ особенности настаиваеть на томъ, что на крещеніе следуеть смотреть, какъ на поливищее торжество человъческой свободы, когдо крещаемый возвъщаетъ свою готовность въровать отъ всего сердца своего, т.-е. предать себя всецью дъйствію спасающей благодати, которая открываеть ему дверь въ новозавътную церковь. Потому-то тотчасъ же послъ врещенія всегда совершалось и совершается другое таинство-возложенія рукъ, которое съ незапамятныхъ временъ было замъненопомазаніемъ мура, освящаемаго одними епископами, и въ которомъ преподаются дары, необходимые для члена рода избраннаго, царственнаго священства, народа святаго (1 Петр. 2, 9), т.-е. родъпервой степени въ церкви. Это-то таинство превращено въ конфирмацію (у протестантовъ въ экзаменъ, не имъющій смысла) и совершается черезъ нъсколько лъть послъ крещенія. Итакъ, что второе врещеніе? первое, значить, недостаточно? Въ нашей церкви мъсто втораго врещенія занимаєть таниство покаянія, и, съ ея точки зрвнія, не трудно понять необходимость такого таниства. Смиреніе и самоосужденіе во власти каждаго члена, но благодать разрашающая находится въ церкви и ею ввъряется строителямъ тавиъ Божінхъ, которые, посредствомъ этого таниства, снова вводять въ стадо техъ, кои въ раскаянія сердечномъ считають себя

недостойными оставаться членами святаго тела. Посмотрите же, въ какое мірское орудіе испов'ядная будка превращена римскими католиками, и замътъте вполиъ естественное отвращение протестантовъ, отвергающихъ это таинство совершенно, да и нужно ли имъ оно, когда у нихъ всякій индивидуумъ представляеть изъ себя церковь !! — У насъ, конечно, не можетъ быть и рѣчи о дълахъ удовлетворенія, такъ какъ эпитиміи суть не что иное, какъ дисциплинарныя и такъ-сказать діэтетическія предписанія. Теперь легко понять, почему это тамиство предшествуеть тамиству евхаристія, въ которой человъкъ вступаетъ въ наитъснъйшее соединение со Христомъ и дъйствительно и истинно причащается тълу и крови Христа. Какъ овеществлено это тапиство въ томъ исповъданіи, которое лишаетъ мірянъ чаши, и какимъ одухотвореннымъ и, такъ сказать, вспареннымъ оказывается оно въ другихъ обществахъ! Какъ будто бы пасхальный агнецъ не быль на столько же хорошимъ символомъ, если нуженъ только одинъ символъ! Въ этомъ случав на Западв открыто царствуеть чиствишій раціонализмъ съ своими вопросами атомистической химіи. Наша церковь никогда не могла задаваться вопросомъ о томъ отношеніи, въ какомъ стоять въ евхаристіи элементы къ тілу Христа, такъ какъ она знаеть, что божественное дъйствіе въ таинствахъ не ограничивается наружными, вившними вещами, но пользуется элементами, какъ посреднивами между Христомъ и церковію. Только върою и молитвою (не удивительно, что последняя отвергается одинаково и римскими католиками и протестантами) церкви въ ея цізломъ совершается таинство и присходить твлесное соединение ея членовъ со Христомъ, въ оправдание достойно причащающихся и въ осужденіе другихъ. "Не вы Меня избради, но Я призвалъ васъ", сказаль Спаситель своимъ ученикамъ, и Богъ Духъ Святый чрезъ своего апостола (Павла) заявиль, что "безъ всякаго прекословія меньшій благословляется большимъ" (Евр. 7, 7). Такъ всегда учила и дерковь. Она не начинаеть съ несовершенства, чтобы достигнуть совершеннаго состоянія; ея точку отправленія составляють совершенство и всемогущество, которыя привлекають нь себъ несовершенство и слабость. Поэтому, полнота правъ церкви, которыя Христосъ передаль своимъ апостоламъ, всегда пребываетъ на вершинъ ісрархіи. Только спископами поставляются низшіс чины, и въ этомъ заключается значение ихъ должности и ея неизмфри-

мая важность, темъ более, что только чрезъ еписноповъ церковь на земль удерживаеть, черезь всв покольнія, свою связь сь ея божественнымъ Основателемъ; черезъ нихъ она чувствуетъ себя непрерывно-возводимою къ Тому, чьи руки возложены были на Его апостоловъ. По той же самой причинъ церковь признаеть ихъ ръшенія въ вопросахъ дисциплинарныхъ, предоставляеть имъ право и честь объявлять ея рашенія касательно догматовъ, хотя и удерживаеть за собою суждение о томъ, въ точности ли засвидътельствованы ими ея въра и преданіе, на нихъ же главнымъ обравомъ она возлагаетъ поучение и наставление, хотя и не лишаетъ никого изъ своихъ членовъ права слова предоставляемаго Духомъ Святымъ, ему же хощетъ. Но все это, очевидно, состоитъ въ тъсной связи съ јерархическими должностами и вовсе не зависить отъ моральнаго совершенства индивидуумовъ, стремиться къ достижению котораго есть прямая обязанность каждаго члена и которое потому не можеть составлять ничьей личной привилдегін. На папу съ его притязаніями отнюдь нельзя смотрать какъ на епископа, и значить, онъ посвящается тами, которые стоять недвиврамо ниже его. Кто же станеть, после этого, упрекать пресвятеріанъ? Что еще видимъ мы, какъ неизбъжное послъдствіе отверженія священотва какъ таинства? Болье 700 женщивъ — священниковъ въ Америкъ, а между тъмъ онъ держатся только Библів и, кромъ ен, ничего не признають!... Гдь же посль этого св. Навель съ его "а учить жене не позволяю, ни властвовать надъ мужемъ, но быть въ безмолвін" (1 Тим. 2, 12)? Еслибы возложеніе рукъ въ таинствъ священства прекратилось, то прекратились бы и всв другія таниства (кром'в крещенія), и родъ человіческій лишился бы всякой благодати, ибо тогда вся церковь сама провозгласилабы, что она отвергнута Христомъ. "Не такъ было въ началъ", сказалъ Спаситель нашъ: "Богъ сотворилъ мужа и жену (не мужчину и женщину). Для мужа его жена не есть одна изъ женщинъ, точно также какъ и для жены мукъ ея не одинъ изъ многихъ мужчинъ; для четы весь міръ остается безъ различія пола. Въ этомъ-то и заключается разница во взгляде на брать, проповедуемомъ нашею церковію и другими христіанскими испов'яданіями. Бракъ не есть ни договоръ, ни долгъ, ни узаконенное рабство; онъ есть органическое и следовательно взаимное единеніе двухъ чадъ божінкъ. Онъ есть таинство и тайна. Церковь никогда не допускаеть развода ново-крещаемых съ ихъ (прежними) женами. Отвергнувъ савраментальный характеръ брака, протестанты вынуждены были допустить свободу развода и такимъ образомъ превратили брачное сожительство въ узаконенное прелюбодъяніе; а римскіе католики, недопускающіе вовсе развода, даже и въ случаяхъ прелюбодъннія, низвели его въ рабство. Идея органическаго и взаимнаго единенія, т.-е. внутренней святости брачнаго состоянія утрачена въ обоихъ случанхъ, такъ какъ, съ христіанской точки арвнія, прелюбодъяние есть смерть брака, точно также какъ разводъ узаконенное прелюбодъяніе. Въ таинствъ елеосвященія церковь такъ свазать производить судъ надъ земнымъ составомъ человъка п или псприяеть его, когда всф другія средства оказываются напрасными, или же дозволяеть смерти разрущить этотъ составъ вакъ уже болъе ненужный для видимой церкви и для неизслъдимыхъ путей Божінхъ. Таинство это отнюдь не есть у насъ последнее помазаніе и не можеть породить "особый народь" съ его чудесными исцвленіями, какъ эта секта появилась въ средв протестантовъ, всявдствіе отверженія посявдними сего тамиства.

Таково ученіе церкви о таинствахъ и-вотъ до чего довело то, что римская церковь нъкогда забыла о томъ, какъ неизбъжно необходима любовь, и самовольна привнесла въ символъ ничемъ неоправдываемое нововведеніе, безъ того, чтобы коть опов'встить о посавднемъ свою сестру, въ то время великую, восточную перковь, и такимъ образомъ подразумъвательно поступила съ нею какъ съ стадомъ нлотовъ, не заслуживающихъ ни малъйшаго вниманія. Братоубійца Каннъ тоже когда-то отвівчаль, что онъ не стражъ своему брату... Разъ, однакоже, часть какого-либо твла присвопваеть себв такое право, такую особенную привидегію благодати Духа Святаго, то неизбъжнымъ послъдствіемъ для сего тъла можеть быть только одно, а именно: возмущение въ самой этой части до тъхъ поръ, пока мельчайшія отдъльныя частички не присвоять себъ того же права... Обоготвореніе папы (или-не лучше ли сказать 8 таинство, въ силу котораго онъ становится божественнымъ оракуломъ?), съ цълю предотвратить или остановить этотъ процессъ разложенія не приведеть, мы позволяемь себъ думать, въ желаемому результату. На этомъ-то и основывается наша твердая увъренность и вождельнивищее христіансное упованіе, что наши братья на западъ почують наконець, до какихъ абсурдовъ они, конечно, совершенно ненамъренно и неумышленно дошли.

Digitized by Google

Но что же церковь дълала на своихъ соборахъ и въ своемъ символъ? Не доказывають ли они, что истина не была всецвлооткрыта изначала? Отнюдь нъть. Что церковь двлала на своихъ соборахъ и въ своемъ символъ, было только лишь болъе ясное и опредъленное, въ виду особенныхъ обстоятельствъ, засвидътельствованіе той візры, которую она всегда знала и въ сжатомъ видів исповъдывала. Такъ она поступала въ своихъ въроопредъленіяхъ противъ ересей, волновавшихъ христіанскій міръ до VIII в.: аріанства, македоніанства, несторіанства, евтихіанства и пр. Новый вопросъ началъ сельно волновать церковь, а именно: благоговъйное пользованіе иконами (священными изображеніями) было допущено церковію съ незапамятных временъ, но народное невъжество превратило почитание въ повлонение. Неразумная и страстная ревность нъкоторыхъ побуждала церковь осудить самый обычай, что было бы равносильно поливищему лишенію всякой свободы. Но церковь, какъ живое тело, одушевляемое Духомъ Святымъ, имъетъ право прославлять величіе Божіе словомъ, звукомъ и изображеніемъ; она и объявида полную свободу богопочитанія надъ вакимъ бы то ни было символомъ, какой можеть быть внушень единодушию христіанъ любовію.—Такимъ образомъ между темъ какъ другіе соборы спасли христіанское ученіе, последній (2-й Никейскій) спась свободу христіанскаго чувства.--Навонецъ, въ совершенно недавнемъ прошломъ, протестуя, черевъ восточныхъ своихъ патріарховъ, противъ извращенія непреложнаго Божественнаго закона, въ силу котораго смерть есть наказаніе за грахъ, -- того закона, который возвъщенъ быль нашимъ прародителянъ и который проявился и въ Успеніи Божіей Матери, между тімь какь тогдашній папа (Пій IX) намъревался провозгласить, что она родилась свободною отъ гръха, ваша Церковь объявила, еще за долго до провозглашенія догмата о наиской непогръщимости (который быль тогда еще только въ зародыше и о которомъ можно было еще свободно разсуждать), что въдъніе божественной истины даруется только взаимной любви христіань и не импеть никакою другаю блюстителя или руководителя, кромъ этой мобы. (Спыслъ окружнаго посланія восточныхъ патріарховъ, 6 мая 1848 г. См. § 17).

"Сія въра апостольская, сія въра отеческая, сія въра православная, сія въра вселенную утверди"!—вотъ формула, какую перковь, въ настоящій именно день (замъчательное, хотя, можетъ быть, ж случайное совпаденіе), во храмахъ восточныхъ заключаеть свое исповъданіе въры, такъ какъ этоть день посвященъ воспоминанію торжества христіанской свободы, достигнутаго на 2-мъ Никейскомъ соборъ, и я не могу не отозваться на этотъ голосъ и не сказать аминь!

Охотно признаемъ мы, а иногда даже и слишкомъ поспъшно усвояемъ результаты великихъ подвиговъ западнаго ума и духа въ дълахъ міра сего; но въ дълахъ въры Востокъ остается и до сихъ поръ, какъ всегда былъ, источникомъ и колыбелью всего, что есть чистъйшаго, высшаго и небеснаго. Какъ ни унизительнымъ можетъ это показаться надменному духу Запада, онъ все-таки наконецъ и по необходимости обратитъ свой взоръ на Востокъ и пойметъ значеніе поговорки:

Ex oriente lux!

## ПОВИНОВЕНІЕ \*.

Какъ дъти послушния. (1 Петра 1, 14)

Нъсколько дней тому назадъ, братіе, мы узнали, что въ Мексикъ среди нашихъ войскъ свиръпствуеть съ необычайной сплою желтая лихорадка. Едва это извъстіе дошло до Франціп, какъ пълая группа сестеръ милосердія отправилась для ухода за больными солдатами. Сдвлалось это очень просто, безъ шума, безъ порывовъ энтузіазма, но безъ твии колебанія. Это не исключительный факть; нельзя не удивляться, какъ легко и скоро католическое духовенство умъетъ найти во Франціи такихъ самоотверженныхъ людей, которые готовы отправиться въ самыя далекія страны и выполнять тамъ самыя опасныя миссіи. Идеть ли двло объ уходь за больными съ отталкивающими и отвратительными или заразными бользнями, хотя бы для этого нужно было похоронить свою молодость подъ мрачными сводами госпиталя, и католическому духовенству стоитъ только сделать выборъ между многими лицами, желающими взять на себя эту обязанность; нужно ли отправиться въ Китай, въ Японію, въ Сіамъ, чтобы проповъдывать Распятаго, п миссіонеры явятся сотнями.

Такъ вотъ, если спросить католика, откуда истекаетъ этотъ дужъ дисциплины даже въ самомъ рвеніи, то онъ не колеблясь отвътитъ, что причина такой выдержки коренится въ обътъ повиновенія. Я бы могъ, братіе, изслъдовать внутренніе мотивы и нрав-

<sup>\*</sup> Изъ Бејсье.

ственную ценность такой самоотверженности, но въ данномъ случать предпочитаю обратить ваше внимане на васъ самихъ и спросить: вы, призванные къ свободе, умъете ли вы повиноваться? Твердо ли держитесь вы объта, даннаго вами если не передъ людьми, то предъ Богомъ?

Апостоль Петръ въ приведенномъ мною текстъ ставить руководящимъ правиломъ христіанина повиновеніе и опредъляєть его простымъ и вмъстъ съ тъмъ очень яснымъ понятіемъ—послушаніемъ дътей. Разсмотримъ же объ эти мысли: сначала причины, побуждающія насъ къ повиновенію, затъмъ свойства, какими должно обладать христіанское послушаніе, и въ заключеніе поговоримъ о томъ, какое дъйствіе производить оно на жизнь.

Почему должны мы повиноваться? Прежде всего потому, что повиновеніе есть всеобщій, Богомъ изволенный законъ, отъ вліянія котораго не избавлено ничто сотворенное. Разумъ говоритъ мив, что всякое созданное и зависимое существо должно служить своему Творцу, и въ самомъ дълъ опытъ показываеть, что нъть въ міръ ничего такого, чтобы стояло вив цвлей повиновенія. Отыщите-ка какое нибудь не повинующееся существо! Въ соеръ матеріи вы не найдете ни одного атома, независящаго въ каждый моменть своего бытія отъ какого-либо общаго закона, и если бы это было иначе, то міръ представляль бы наъ себя хаось. Тоже самое мы видимъ и въ человъческомъ обществъ: оно можеть существовать исключительно благодаря тому, что все составляющие его члены нодчиняются темъ или инымъ частнымъ обизанностямъ, имеющимъ своей общей цалью гармонію цалаго. Всё эти разнообразныя понятія: сила, необходимость, инстинкть, выгода, гражданскій законь, честь, правственный законь, все это двигатели (отчего бы и не сказать властители?) которымъ каждый изъ насъ такъ или иначе повинуется. Повыновение требуется на нижнихъ ступеняхъ общественной лестнецы, нужно и доказывать это? оно необходимо и на высшихъ ступеняхъ ея. Чъмъ выше поднимается человъкъ, твиъ большую отвътственность онъ береть на себя, а что же такое значить быть ответственнымъ, какъ не повиноватьсн?

Законъ повиновенія —божественный законъ, и ничто не можетъ ускользнуть отъ него. Вотъ напримъръ человъкъ, стремящійся къ свободнымъ развлеченіямъ. Долгъ тяготитъ его; мысль быть кому нибудь подвластнымъ невыносима ему; опьяненный желаніемъ не-



зависимости онъ хочеть сойти съ обычной дороги, стать самому себъ господиномъ, творить только собственную свою волю. Онъ воображаетъ себя свободнымъ, а между твиъ онъ можетъ-быть рабъ того самаго общественнаго мивнія, которымъ онъ пренебрегаетъ, можетъ быть для того-то онъ и раздражаетъ это общественное мивніе, чтобы оно заговорило о немъ! Но допустимъ, что онъ избъжаль этого ига, и проследимъ дальше путь этого человека, объявляющаго себя свободнымъ отъ всякаго долга и такъ громко говорящаго о своей независимости. Увы, едва онъ ступить насколько шаговъ по жизненной дорога, какъ на встрачу ему подвернется какая-либо страсть и скажеть ему: "иди за мною", м онъ пойдеть; "повлонись",--и онъ повлонится; "унизься",--и онъ унизится. И только тогда, когда эта страсть поведеть его туда, куда бы онъ вовсе не хотвлъ идти, когда она сломить его энергію, парализуеть его волю,--лишь тогда онъ пойметь, что онъ--рабъ, что онъ только перемънилъ добровольное подчинение обязанностямъ на рабское повиновеніе страсти, доводящей до униженія.

Все это такъ потому, что нельзя избъжать божественныхъ законовъ: рано или поздно, но они отомстять забывающему ихъ.

Такъ вотъ Богъ, сотворивши насъ, повелълъ намъ повиноваться; къ Нему непосредственно должно бы было относиться всяческое повиновеніе, и тогда всюду бы царила гармонія. Согръшивши, человъкъ нарушилъ эту гармонію, онъ отложился отъ Бога, но тъмъ не менъе не избъгнулъ необходимости повиновенія. Онъ перемънилъ господина-вотъ и все. Одни, подобно животнымъ, повинуются только необходимости или инстинкту; холодъ или гододъ говорить имъ: "работай"! и они работають; сила говорить имъ: подчиняйся!-и они подчиняются. Другіе, болье развитые, повинуются общественному мизнію: они совершають то или иное дъйствіе, потому что люди считають, что оно должно быть совершено. Такой культь, представляющій начто крайне презранное въ своей вульгарной формъ, на болъе высокой ступени является уже блестящимъ вультомъ чести. Третьи, стоящіе еще выше, накодятся въ подчинении у идеи долга. Но истинный долгь немыслимъ безъ Бога, налагающого и обязывающого, онъ тогда — тяжелый мъдный кумиръ на глиняныхъ ногахъ. Наконецъ на самомъ верху нравственной сферы мы находимъ людей повинующихся милосердію, но что же было бы милосердіе, еслибы оно не истекало отъ

Бога дюбви? Только христівнинъ повинуется тому, Кто есть истина, правда и любовь. Это ваше преимущество, братіе! Вы не служите болье страстямъ, кумирамъ или безжизненнымъ абстракціямъ, вы служите прямо Богу; вы одни, могу свазать, достигаете изтинной пъл вашего существованія, ибо вы одни отвъчаете наизреніямъ Создателя, помъстившаго васъ здъсь, на земль. Господь восхотвлъ увънчать матеріальное твореніе. Довольно существъ повиновалось Ему безвольно; нужно было существо, которое бы свободно отвъчало на Его любовь, свободно творило волю Его. Такъ вотъ величіе христіанина и состоить въ томъ, что оно отвъчаеть этому назначенію; потому-то душа христіанская и важиве милліоновъ міровъ. Господь светь ихъ въ безграничности небесъ, какъ ничтожную пыль, и они безвольно повинуются безусловнымъ законамъ, а душа христіанская добровольно повинуется Богу, котораго любить. Итакъ, напоминая вамъ, что вы созданы для повиновенія, я напоминаю все величіе и всю славу вашего призванія. О, какъ бы желаль я вложить эту мысль въдушу самого смиреннаго христіанина среди всекъ васъ, слушающихъ меня! Какъ бы желаль я заставить его понять, что выполняя свою жизненную задачу, какъ бы мала, неблагодарна и жалка она ни казалась ему, они преслъдуеть высшую идеальную цъль жизни! Брать мой! въ обширномъ единствъ творенія, представляющаго собою какъ бы дворецъ Предвъчнаго, ты занимаешъ иожеть-быть самое незамътное и незначительное мъсто, такъ что порою тебъ приходить даже на умъ: "знаетъ ли меня Господъ"? Да, братъ, онъ знаетъ тебя гораздо лучше, чъмъ великихъ земли сей, наполняющихъ міръ ипумомъ своей славы, но работающихъ сусть, ибо не для Господа предназначаются всв ихъ усилія. Онъ знасть тебя, Онъ любить тебя, Онъ одобряеть и поощряеть твою борьбу, твои усиля, твои жертвы. Ты счастливъ, ибо помимо міра и господъ земныхъ повинуещься Господу господствующихъ.

И не одно это должно быть причиною вашего повиновенія, братіе! Вы—христіане, а что такое христіанинь, какъ не человить, искупленный Інсусомъ Христомъ? Понимайте это слово "искупленный" въ его самомъ простомъ и вмъстъ съ тъмъ торжественномъ и трогательномъ значеніи. Господь искупиль васъ. Вы были виновны, осуждены и удалены отъ Бога, но вы върусте, что ради васъ, для того чтобы вырвать васъ изъ этого ужаснаго



положенія, быль совершень 18 віновь тому назадь подвигь безмърной любви и самоотверженія. Вы въруете, что ради васъ-Сынъ Воевышняго сталь человъкомъ, ради васъ извъдаль Онъ вов немощи и скорби человвчества вплоть до осуждения в разъединенія съ Отцомъ. Вы въруете, что вы были предметомъэтой жертвы, что кровь Христова текла ради вашего очищенія. Такъ вотъ, искупленные Інсусомъ Хрпстомъ, вы не принадлежите себъ болъе. Вы сдълались собственностью Божіею по вавъту, подписанному Сыномъ Предвъчнаго своею кровію. Пусть ндуть мимо подножія креста къ своей погибели тв, которые имвють пригазаніе читать на немъ только слово "прощеніе", не желая видіть слова "повпновеніе"! Тоть же, кто приближается къ Распятію съ разстроганной душой, читаеть на немъ законъ, болъе священный, духовный, неизгладимый, чемъ тотъ законъ, который начертала рука Предвичнаго на Синайскихъ скрижаляхъ. Все Евангеліе глаонть о повиновеніи. Повинуйся! говорить намь совъсть; повинуйся! повторяеть намъ необычайное зрвлеще Сына Божін, воплотившагося, страдающаго и научающаго повиновенію всёмъ темъ что Онъ терпить; повпнуйся! глаголегь намь свитая жертва, стенящая за насъ на кресть; повинуйся! вопість намъ кровь, текущая по Ен неповинному челу. Повинуйся! Братіе, чему же научились вы у подножін креста, какъ не повиновенію? Что это за въра, если она одив пустыя слова? Ужасная мысль! Евангеліе говорить: Въруй и спасещься: можно въровать и погибнуть.

Итакъ мы должны повпиоваться, но какимъ образомъ?

Есть три и только три способа повиновенія: повиновеніе изъза выгоды, повиновеніе изъ подъ страха и повиновеніе по любви; есть повиновеніе наемника, раба и ребенка. Вы знаете, какото повиновенія требуетъ отъ насъ апостолъ Петръ, но мит нужно поговорить и о первыхъ двухъ категоріяхъ повиновенія, ибо наемники и рабы могуть встрътиться всюду, да и кто мит поручится, что ихъ итть и сейчасъ вь этомъ храмъ?

Несмотря на страпную противоположность, лежащую между духомъ разсчетливости и духомъ Евангелія, повиновеніе христіанское часто смітивали съ повиновеніемъ наемника, служащаго Богу, чтобы получить вознагражденіе. Воть, наприміть, вы указываете мий на человітка, жизнь котораго внішнею суровостію

поражаеть васъ. Вы невольно восклицаете: "какая святость жизни"! Но подойдя ближе и взглядъвнись, вы замъчаеть, что въ его душъ нътъ ни искорки истиниой любви. Спрашивается, достоинъ ли такой человъкь царства небеснаго? Нътъ, кътъ! Небо не покупается ни деньгами, ни заслугами по разсчету, небо есть удълъ любящихъ сердецъ. Какое значеніе имъють самыя необыкновенныя дъянія, самое строгое подвижничество, даже раздача своего имънія бъднымъ и отданіе тъла своего на сожженіе, если нътъ въ сердцъ любви? Нътъ, мы смъло можемъ сказать: царство небесное не для наемниковъ, Богъ не желаеть повиновенія, тайная цъль котораго выгода! Повиноваться единственно для того, чтобы заслужить спасеніе, естъ върнъйшее средство погубить себя, ибо это значить простирать свой эгоизмъ до лойа Божія.

Ты думаешь, брать мой, что ты далекь оть подобнаго искущения; искупленный Інсусомъ Христомъ, ты ждешь спасенія оть милости Божіей, а не ради только своихъ добрыхъ дълъ; никогда не приходило тебъ въ голову такъ-сказать купить небо, и велико было бы твое изумленіе, еслибы кто-нибудь сказаль тебъ, что и вътвоемъ сердцъ есть еще остатки разсчетливости наемника.

Къ сожальнію, я видыль другихъ людей, которые точно также, какъ и ты, вознегодовали бы при подобнаго рода предположеніи, но вотъ внезапно волны несчастія обильно проливались на нихъ, испытанія одно за другимъ посвіщали ихъ. Что оказалось тогда въ сердцахъ, повидимому столь приверженныхъ Богу? Что исходило нвъ усть, нъкогда такъ охотно прославлявшихъ любовь Его? Хорошо еще, если это не были восклиданія открытаго возмущенія, а только ропоть или по меньшей мъръ горькія желанья унынія, утомленія и тоски. "Такъ ли Ты насъ вознаграждаещь? Такъ ли Ты цвиниь нашу любовь и наше усердіе?-- воть что въ сущности говорять эти гивным сердца Господу. Гдв же кроется причина этого ропота, какъ не въ обманутомъ разсчетв? Они охотно служили бы Богу, но лишь подъ условіемъ счастливой жизни, все равно какъ Евреи следовали за Інсусомъ, чтобы насытиться. Но воть счастье исчеваеть и тогда они негодують, возмущаются и не могуть простить этого Богу. Какъ же назвать это, какъ не разсчетомъ наемника? Какъ опредълить эту разсчетливую надежду слуги. воторый въ исполнени долга ищетъ прежде всего вознаграждения? Увы! Этотъ разсчетъ прониваетъ во многихъ върующихъ, онъ

вторгается даже въ сердца твхъ людей, которые придають особенное значеніе благодати, онъ проскальзываеть, какъ змівя, въ глубочайшіе тайники человъческаго сердца. Пусть же каждый наблюдаеть ва собою и спрашиваеть себя, не отогръль ли онъ эту змівю въсвоей груди.

Хотя христіанинъ повинуется и не для того, чтобы получить за эту награду, но не следуеть думать, что христіанское повиновеніе не заслуживаеть награды, но Евангеліе говорить объ этомъ такъ прямо и ясно, что невозможно никакое сомевніе. Я знаю, что есть много такихъ ревностныхъ спиритуалистовъ, которые охотно согласились бы безусловно отделить идею блаженства отъ идеи добродътели, чтобы такимъ образомъ сдълать послъднюю еще болье суровой и великой. Но не такъ полагаетъ Тотъ, кто знастъ, что мы изъ себя представляемъ: Інсусъ Христосъ никогда не побуждаеть нась нь жертвь, не указывая вь тоже время на вознагражденіе жертвы — награду, и все Его ученіе по этому поводу можеть быть охарактеризовано словами, съ которыхъ начинается нагорная проповъдь: блаженны плачущіе. Плачъ-это жертва, блаженство — это награда. Да, у Бога върности есть вознаграждение за всъ скорби, и не только въ день великаго обновленія на небесахъ, но и здёсь на земле посылаеть Онъ избраннымъ тихія и глубокія, какъ любовь Его, радости. Если вы не въдаете ихъ, браже, значить вы недостаточно были послушны. Идите и спросите о нихъ не твхъ христіанъ, счастливая жизнь которыхъ никогда не приходила сквозь горнило испытанія, но техъ, чье счастье тысячу разъ разбивалось въ дребезги, чья жизнь была игрушкой безжалостной судьбы. Эти последніе скорее скажуть вамь, что повиновеніе приносить съ собой свою награду, что по словамъ апостола Павла-и во время скорои можно преизбыточествовать радостью.

Но если Господь не желаеть, чтобы Ему служили наемники, то тъмъ болъе не желаеть онъ повиновенія раба. Повиновеніе, вызываемое страхомъ, пассивное повиновеніе безъ вдохновенія и любви не имъеть пъны въ Его глазахъ.

Рабское повиновеніе,—какъ легко было бы Богу получить его! Стопло бы Ему ударить съ небесъ громомъ и молніей, поразить мятежниковъ непреодолимой очевидностью чудесъ и подавить ихъ ужасомъ. Кто сталъ бы тогда противиться Ему? Нашлось ли бы тогда настолько безумное существо, чтобы вступить въ откры-

тую битву со Всемогущимъ, одно слово Котораго иожетъ ввергнуть человъка въ бездну въчнаго несчастія? Такимъ способомъ Богь могъ бы покорить себв всякую мятежную волю, но Онъ не скъдаль этого, но Онъ не восхотыль этого. Что представляеть собою все откровеніе, какъ не исторію воззваній Бога къ свободному повиновенію Его твореній? Какой-то древній поэть въ изящныхъ образахъ говорить, что бури, вздымающія волны океана, имъють своей цвлью образованіе драгоцвиной жемчужины, развивающейся на див моря. Гораздо съ большимъ основаниемъ можно сказать, что всв планы Провиденія, какъ они являются передъ нами въ писаніи, всв угрозы Его, наказанія и испытанія имвють своей цалью вънецъ творенія, торжество божественной любви,—я хочу сказать, христіанскую душу, свободно посвящающую себя Богу. Въ сущности все Евангеліе, эта удивительная тайна униженія, смиренія и распятія Сына Божія, --- ничто иное какъ самое торжественное и глубоко трогательное воззвание къ нашей свобода. Всв мы видимъ на кресть ть слова, которыя видьлъ на немъ основатель Моравской церкви: "Воть что Я сделаль для тебя, а ты-что ты сделаль для Меня?" Скажемь же безь колебанія: въ присутствін распятія рабское повиновеніе ничто иное какъ насмышка.

А между твмъ, кто не слыхалъ, что такое повиновеніе проповъдуется во имя Евангелія! Кто не знаетъ, что идеаломъ повиновенія считали пассивную покорность, т.-е. такое положеніе, когда человъкъ становится бездушнымъ трупомъ въ рукахъ тъхъ, кто имъ управляетъ? Кто не знаетъ этого машинальнаго благочестія, всъ заранъе намъченныя ступени котораго обязательно долженъ пройти христіанинъ, каково бы ни было внутреннее состояніе его духа? Такой человъкъ ожидаетъ преуспъянія и жизни только отъ внъшняго вліянія священныхъ обрядовъ, отъ соприкосновенія со священными предметами и отъ тщательнато выполненія всявихъ эпитимій. Какое противоръчіе! Какое богохульство! Нътъ, не въ этомъ заключается повиновеніе: Господь ищетъ прежде всего сердецъ, любящихъ Его, и кровь Сына Его текла не для того, чтобы создавать авгоматовъ или рабовъ!

Многіе высоко цвиять тв результаты, которыхь достигаеть слвпое повиновеніе; многіе говорять, что оно совершаеть чудеса. Мы согласны, — слвпое повиновеніе въ самомъ двіть является страш-

Digitized by Google

нымъ орудіемъ успаха. Посмотрите, чего достигаеть оно на война. сосредоточивая по мановенію одного человіна въ извістномъ місті непреоборимый натискъ сотни тысячъ содать. Всъ деспоты понимали могущество слепаго повиновенія и стремились на достиженію его болве чемъ нь чему-либо другому. И все-тани я снажу, что мев становится страшно, когда человъкъ восхваляеть и добивается, хотя бы даже съ дучшими намереніями и для прекраснейшей цван, такого повиновенія, какого не желаеть самь Богь. Вы мив унажете на громадную силу, которую даеть для созиданія благаго слепое послушаніе, -- но неужели вы никогда не думали, что оно съ такою же точно силой можетъ вести ко зду и при томъ безъ малышаго угрызенія совысти, потому что всякая отвытственность съ повинующагося слагается на повелъвающаго. Воть передъ вами двъ личности XVI въка. Онъ уходятъ изъ исповъдальни съ кротостію на лиць, со спокойнымъ сердцемъ и со взоромъ, пристально устремленнымъ на ожидающее ихь дело. Одинъ, заранъе обреченный на мученичество, отправляется въ Японію, чтобы пропов'ядывать тамъ Распятаго,---вы уже готовы прославить его героемъ, а другой вдеть въ Голландію, чтобы убить Вильгельма Модчаливаго (Оранскаго). Какъ же не ужасаться при мысли, что въ сущности эти два человъка стоятъ одинъ другаго: и мученикъ, и убійца-оба только повиновались.

Если мы предположимъ даже, что слъпое и безвольное повиновеніе служить исключительно хорошимъ дъламъ, то святость цъли все-таки не должна заставить насъ забывать, сколько гибельнаго и смертоноснаго можеть заключаться въ средствахъ, и когда я вижу, какъ это страшное орудіе, —подчиненіе, —заглушаеть на своемъ пути вств добровольные благіе порывы, этоть пышный расцевть человъческой души, — я осуждаю его, какъ орудіе смерти. Нъть, даже для служенія истинъ религіи нельзя ломать человъческой души и доводить ее до такой пассивности! Если мы и часто видимъ нынъ, что насильственное послушаніе, опирающееся на монашескіе объты, совершаеть дъла, заслуживающія нашего уваженія и удивленія, такъ это потому такъ, что подъ вліяніемъ общественнаго мнтнія, просвъщенія и свободы, оно не можеть бытъ ръзко направлено въ сторону, противоположную добру и милосердію. А на этомъ пути къ нему приходять на помощь живыя силы

**му**ши, такъ что оно у избранныхъ превращается изъ пассивнаго въ добровольное \*.

Такимъ образомъ, братіе, мы должны съ той же энергіей отбросить въ сторону повиновеніе изъ подъ страха, какъ мы осудили новиновеніе изъ разсчета. Богъ, какъ я уже замітилъ, не хочеть, чтобы Ему служили рабы или наемники. Кло же будеть служить Ему? Апостоль отвівчаеть на этоть вопросъ: "Діти".

Дъти! Это простое слово заключаеть въ себъ удивительно глубокій смысль. Оно все охватываеть въ занимающемъ насъ вопросв: безусловную зависимость нашу отъ Бога, святое уваженіе и ивжную любовь. Оно напоминаеть намъ все, что обязываеть насъ повиноваться и исключаеть всякій разочеть и рабокую покорность, которыя могли бы примъшаться къ нашему повиновенію. Дъти Божіи, — мы утратили нъкогда этотъ лучшій и славнъйшій титулъ. Если мы вновь получили на него право, то лишь по благодати. Вновь даровать его намъ могь только Інсусъ Христосъ, только Его великан жертва могла намъ возвратить это названіе. Такимъ образомъ, это слово напоминаетъ намъ все важное и трогательное въ Евангеліи. Я не стану говорить вамъ, братіе, сколько нъжности и святости должно лежать въ отношеніяхъ дътей къ Отпу: время торопить меня нъ исполненію другихъ обязанностей, и я сившу сказать вамъ: вы, называющіе Бога отцемъ, откинувшіе прочь отъ себя разсчеты наемника и страхъ раба, -- вы, дъти Божіи, умъете ли вы повиноваться?

Но прежде чёмъ продолжать далёе, я ставлю себё вопросъ, вполнъ-ли мы поняли все значение этого слова? Подъ нимъ мы всегда подразумёваемъ действие; но деятельность—это одна сторона повиловения, теритение — вотъ другая сторона его, самая важная для многихъ и самая трудная для всёхъ.

Мы легко въримъ, что дъйствіями своими мы служимъ Богу, жодить, говорить, работать,—вогь для насъ средства къ повиновенію. Но ждать, оставаться въ бездъйствіи и терпъть— это нажется намъ тяжелъе смерти. Что за грубая ошибка нашего плотскаго ума, который цънить лишь то, что можетъ быть видимо и въвънеме! Какъ будто бы внутренняя работа, происходящая въ

<sup>\*</sup> Всв находищіеся здівсь намеки на вредъ безусловнаго повиновенія касаются католическам монашества, а не православнаго. Ред.



нашей душть, имъетъ меньшую цънность, чъмъ та матерія, которую приспособили къ употребленію наши руки, чъмъ то разстояніе, которое прошли наши ноги, чъмъ то множество словъ, которыя произнесли наши уста! Братіе, повиновеніе Богу заключается столько же въ терпъніи, сколько въ дъятельности. Вселенской церкви нужны столько же больные, сколько и миссіонеры; ея воля обязательна и тогда, когда она приказываетъ намъ молчать, и тогда, когда повельваетъ говорить, и когда она пригвождаетъ насъ къ одру бользии, и когда посылаетъ на бой съ язычествомъ.

Жизнь христіанина нервяю сравнивается въ Писаніи со священной войной,—такъ вотъ въ организованномъ сраженіи не всвойска исполняють одну и ту же роль. Если одни полки двинутыпрямо на непріятеля и въ самомъ пылу схватки могутъ проявить свою кипучую отвагу, то другіе часто по цвлымъ часамъ должны оставаться подъ смертоноснымъ огнемъ непріятельской артиллеріи. Неподвижно стоять они съ оружіемъ въ рукахъ, не имъя возможности пустить его въ дъло, и смотрятъ, какъ вражескія ядра пролагають кровавыя борозды въ ихъ рядахъ. А къ вечеру истомленые этимъ ужаснымъ огнемъ, они не получатъ блестящихътрофеевъ побъды и ихъ имена не будетъ повторять толпа среди именъ твхъ, кого она восхваляетъ.

Но кто осмълится сказать, что ихъ роль въ сраженіи была легка? Наобороть, на такой пость выбираются всегда наиболье стойкіе и дисциплинированные полки, потому что оть молодыхъ солдать можно ожидать пылкаго энтузіазма и неудержимаго натиска, необходимыхъ для того, чтобы опрокинуть непріятеля, но одни ветераны могуть оказать спокойное твердое мужество, пренебрегающее безвъстной смертью. Въ жизненной битвъ происходить тоже самое. Если однихъ Господь ставить на передовые посты, призывая ихъ къ борьбъ, шумъ которой найдеть себъ отголосокъ въ исторіи, а другимъ Онъ повельваеть ждать и терпъть въ молчанів и кажущемся бездъйствіи, то все же тъ и другіе вмъсть способствують побъдъ, и всъ одинаково содъйствують планамъ Предвъчнаго.

Такъ вотъ, братіе, вы, призванные для совершенія той или иной задачи, умъете ли вы повиноваться?

Я прямо скажу, что думаю: изъ всёхъ добродетелей более всего нуждаемся мы ныне въ повиновени. Я мало склоненъ къ разнымъ

неопредъленымъ обобщеніямъ, при посредствъ которыхъ стремятся взвалить на нашу эпоху всъ слабости и пороки, но ужъ если замътно въ наше время вообше ослабленіе того или другаго качества, то именно чувства сознанія обязанностей. Рабскаго повиновенія у насъ хоть отбавляй, но свободнаго повиновешія долгу, повиновенія Божественной волъ—воть чего намъ не хватаєть. Да и могло ли бы это быть иначе въ наше время, когда такъ-называемые серьёзные умы осмъливаются утверждать, что идея Бога была до сихъ поръ чистымъ препятствіемъ къ свободному развитію человъчества?

Таково направленіе эпохи. Поставьте же сюда одну изъ тъхъ натуръ, для которыхъ возстание имветъ какое-то тайное, соблазнительное притяжение, и представьте себъ, какъ сильно будеть ея искушеніе. Да, братіе, есть ужасныя минуты, когда самовластіе гордости пробуждается въ нашей душь съ необычайной силой. Тогда весь нашъ внутренній міръ какъ бы составляеть заговоръ для сопротивленія Богу. Воображеніе бродить безъ пути, преследуя въ туманной дали свои дерзкія грезы, страсть просыпается, какъ дикій звірь, требующій корма, разсудовь хочеть всімь верховодить, воля не можеть выйти за предвлы потребностей своей собственной личности. Кто не знаваль этого времени страшной борьбы? Тогда-то изъ глубины нашей гордости восходить въ Богу ропотъ, перевести который въ слова не осмвливается нашъ языкъ; тогда мы готовы свазать Господу: зачемъ Ты сотворилъ меня христіаниномъ? Зачвиъ Ты вложилъ въ меня эту безпокойную совъсть, не дающую мив ни минуты отдыха? Зачемъ Ты поставиль на моемъ пути Голгооскій кресть, который является мев въ глаза укоромъ, когда я заблуждаюсь? Зачемъ въ то время, когда другіе идуть беззаботно и весело повинуясь прихотямъ сердца, зависти глазъ и жизненному тщеславію, Ты создаль меня такъ, что я сознаю ясно, въ чемъ сущность этихъ удовольствій, и уже не могу участвовать въ нихъ безъ угрызенія совъсти, а нахожу въ самовъ наслажденіи, доставляемомъ ими, горькое сознаніе ихъ суетности?

Тавія мысли, братіє, бушують въ душт нашей. мысли, выражающія собою одно ужасное богохульство: жестокій Богь! зачтив Ты спась меня?

Вы, опустившіеся въ эти пропасти гордости, чувствовавшіе въ это время какое-то наводящее ужасъ наслажденіе въ роді: того,



какое иногда испытываеть человъкъ при головокруженіи; вы, слышавшіе въ себъ трепеть этого голоса, зовущаго къ возмущенію изъ страха передъ всякаго рода ярмомъ, — идите къ Богу Евангелія и спросите Его, какое повиновеніе налагаеть Онъ на васъ.

Но гат вы найдете Его? Въ Назаретв, повинующагося, какъ слуга; въ Геосиманскомъ саду, восклицающаго: "но не какъ Я хочу, а какъ Ты"; на Голгоов, испивающаго за всвъъ насъ горькую чащу страданія. Идите къ Нему, гордые гръшники, и осмъльтесь спорить съ Нимъ о вашихъ правахъ. Жалуйтесь на то, что вамъ приходится повиноваться, что вамъ надо нести свой крестъ, когда Онъ былъ пригвожденъ къ своему; жалуйтесь на то, что вамъ приходится терпъть, когда Онъ терпътъ до смерти и какъ бы къ награду за такое терпъніе и повиновеніе долженъ былъ воскликнуть: "Боже мой, зачъмъ Ты оставилъ Меня".

Но не велико число людей, доходящихъ до открытаго возстанія: немногіе люди осмъливаются вызывать Бога на споръ лицомъ къ лицу. По большей части мы уклоняемся отъ Него инымъ способомъ, а именно: мы повидимому подчиняемся власти Его, мы исповъдуемъ служение Ему, но предоставляемъ самимъ себъ только выборъ того или другаго способа служенія. Въ средъ церкви есть много христіанъ, желающихъ служить Богу, но по своему произволу, и приносящихъ въ жертву свои наиболъе близкія обязанности обязанностямъ воображаемымъ, тристіанъ, творящихъ свою собственную волю подъ покровомъ воли Божественной. Они часто настойчиво преследують известный плань, твердо сложившійся въ ихъ головъ, и тогда считають ни во что и наблюденія братьевъ своихъ, и указанія обстоятельствъ, и самыя очевидныя знаменія, которыми Господь помогаеть нашей слабости, а затымъ оправдывають свое поведеніе, ссыдаясь на водю Божію. Водя Божіяудобное слово для оправданія всёхъ нашихъ желаній, но за то оно и возбуждаеть проническую улыбку на губахъ скептиковъ. Братіе, остережемся профанировать такія выраженія, будемъ воздерживе на языкъ, остережемся принимать за Божественное наште наши собственныя фантазіи или увертки нашего лукаваго сердца, нбо, обольстивши самихъ себя, мы отдаемъ то, что для насъ свято, на справедливое посмъяніе.

Въ самомъ дълъ, накое смъшное зрълище представляетъ изъ себя христіанинъ, носящій одежду послушанія, и пренебрегающій са-



мыми ясными, самыми очевидными естественными обязанностями! Тогда, чаще всего для того, чтобы заглушить упреки совъсти, онъ удвонваеть вившнее рвеніе, его пыль выражается въ шумныхъ протестахъ и имя Вичнаго столь же часто звучить на устахъ его, сколь далеко отстоить оть него воля Господия. У меня сердце сжимается, когда я подумаю, канъ часто встрвчаются подобные съты. Въ этой манерв хитрить съ Богомъ есть начто глубоко прискорбное. Такъ ли дъйствуетъ любовь? Развъ любящему сердцу пріятенъ обманъ, развъ оно предложить его Богу подъ видомъ върности? Братіе, совъсть ваша есть гласъ Божій, я не могу повърить, чтобы она молчала въ танихъ случаяхъ. Надо слушаться ее. Безъ этого не говорите болве о повиновеніи и берегитесь, какъ бы вамъ не стать подобными тому сыну, который сказаль отпу: "я пойду въ твой виноградникъ", и не пошель. Берегитесь же, чтобы иытари и погибшія женщины не опередили вась въ царствъ небесномъ.

Мить остается указать еще на одинъ соблазнъ, который я считаю темъ боле опаснымъ, что онъ происходить не отъ нашей гордости и не отъ нашего природнаго лукавства, а преимущественно касается натуръ наиболе прямыхъ и искреннихъ.

Разбирая рабское подчиненіе, я сказаль уже, что повиновеніе прежде всего должно быть внутреннимъ и добровольнымъ, и что всяваго рода дъйствіе, не вызванное свободнымъ движеніемъ любви, не ниветь значенія предъ Богомъ. Но воть каное следствіе можно вывести изъ этого: когда Господь призываеть насъ къ повиновенію, мы ожидаемъ, что насъ подтолкнеть на это нъкоторое внутреннее движеніе, и если оно не ощущается нами, то мы отказываемся повиноваться. Сойдемъ на реальную почву и разъяснимъ это примърами. Богъ повелъваетъ намъ молиться, но сердце наше холодно, мы говоримъ: наша молитва будеть пустой формальностью, и не модимся. Богь поведываеть намъ читать слово Его, но сердце наше вяло, Библія ничего не говорить ему, и мы не читаемъ Св. Писанія. Богь повельваеть намъ открыто исповъдывать въру вашу, но сердце наше не ощущаеть значенія божественной дъйствительности, наши слова, еслибы мы стали свидътельствовать о въръ, не соотвътствовали бы тому, что мы чувствуемъ въ далный моменть, и потому мы молчимь. Богь повельваеть намъ посъщать бъдныхъ и больныхъ, но сердце наше черство, мы принесли бы имъ пустыя и избитыя угъщенія, а потому мы и не-

Вотъ гдъ вроется, братіе, опасность для насъ, совнающихъ, что рабское повиновеніе не имъетъ цъны въ глазахъ Божіихъ. Я могу сказать, что часто христіанская жизнь, полная силы и рвенія, разбивается объ этотъ подводный камень.

О, конечно, сердце наше должно было бы всегда съ любовью и съ радостью исполнять волю Божію. Но вы прекрасно знаете, что это не всегда такъ. Какъ же поступать въ такія минуты? Оставаться бездвятельнымъ? Боже васъ сохрани! Надо повиноваться, братіе, повиноваться со емиреніемъ, повиноваться безъ увлеченія, безъ энтузіазма, безъ пыла усердія, но все-таки повиноваться. Какъ, скажете вы мив, развъ повиновеніе безъ усердія не представляеть нѣчто вполнѣ безплодное и даже достойное посмъянія? Нѣтъ, братіе, если оно искренне, оно все-таки будетъ принято. Такое направленіе воли, хотя въ немъ и нѣтъ внутревняго пыла, все же остается знаменіемъ того, что наша жизнь обращена къ Богу.

Бывають дии, когда ни одно дуновеніе вътра не шевельнеть парусами корабля и не зарябить поверхности океана; тогда суда поневолъ остаются безъ движенія, но по тому направленію, куда обращены ихъ носа, вы можете опредълить, идуть ли они назадь нь отечеству или удаляются оть него нь безвыстнымь берегамь. Точно также въ житейскомъ море для христіанина бывають долгіе дни, когда ни одно дуновеніе свыше не слетаеть на душу его, но темъ не мене она должна быть всегда обращена въ Богу. чтобы нервый вътеръ понесъ бы насъ по пути повиновенія. Было бы безуміемъ принять за руководящее правило жизни сердечное влеченіе; нашъ принципъ-долгь, ибо долгь существуєть во всякое время. Въ самомъ дълъ, послъдствіями такого гибельнаго правила было бы то, что наша жизнь подпадала бы поочередно подъ мимодетныя вліянія то добра, то зла, что ей не хватало бы выдержанности, а следовательно силы и стойкости, что вся наша деятельпость дълилась бы на періоды рвенія и унынія. Сегодня напримъръ у насъ наплывъ усердія, и храмы наши полны, дары изобильны, бъдные любимы, а завтра, въ день унынія, Евангеліе для насъ-гласъ вопіющаго въ пустыни, наши діла мертвы, нашв бъдные въ пренебрежении. Не будемъ обманывать себя: все должно

совершаться по правиламъ. Жизнь христіанская тоже, что проточная вода: заилючите ее въ тъсное и глубокое русло, и она понесеть въ даль и жизнь и изобиліе, приводя въ движеніе самые тяжелые механизмы; но заставьте ее течь по рыхлой песчаной почвъ, и она скоро исчезнеть или образуеть какое-нибудь заразивительное болото.

Итакъ, должно повиноваться во всякое время: въ день испытанія также какъ въ день счастія, должно повиноваться со слезами, если вы не можете исполнять этого съ радостью, должно повиноваться съ унымыть сердцемъ, если недостаеть рвенія и готовности. Да и кромъ того, кто поручится, что это повиновеніе, вначаль пассивное и безрадостное, не обратится впоследствии по мелости Божіей въ радостное исполненіе воли Его? Если любовь есть источникъ повиновенія, то нельзя ли также сказать, что и повиновеніе иногда можеть быть источникомъ любви? Опыть подтверждаеть это. Сколько разъ вы начинали какое-либо доброе дъло съ неохотой, даже съ тайнымъ отвращениемъ, и оканчивали его со слезами признательности на глазахъ! Сколько разъ вы становились на колени, повтория слова молитвы, но въ сердие вашемъ не звучало искренняго отклика на нее: сердце это было жестко какъ камень, и воть, какь бы подъ ударомъ жезда Монсея, изъ этого камия брызнула живая вода, и вы поднялись съ колънъ утъщенные молитвою. Вотъ плоды повиновенія, воть чего достигаеть оно при благословеніи Bosiems.

Еще одно, послъднее слово. Это слово я обращаю къ тъмъ, кто еще не обладаетъ истиной, но ищеть ее. Если меня спросятъ, какое лучшее средство для пріобрътенія въры или для ея укръщенія, то я, не колеблясь, отвъчу: повиновеніе. Повинуйтесь голосу долга и этотъ голосъ, вначалъ холодный и сухой, будетъ мало-помалу пріобрътать все болъе нъжные оттънки, станетъ наконецъ живымъ, и вы узнаете въ немъ голосъ Божій.

Одинъ знаменитый писатель, несчастный сынъ скептическаго въка, а именю Руссо, по горькому опыту понималъ вліяніе дъятельности на въру. "Если ты хочешь върить въ Бога, говорить онъ, живи такъ, чтобы постоянно имъть нужду въ Его существованіи". Это глубоко върная мысль ничто иное какъ эхо словъ Спасителя: "кто хочетъ творить волю Божію, познаетъ, что Мое ученіе исходить отъ Бога".



Итанъ вы, колеблющіеся и сомнівающіеся, повинуйтесь, и вы увъруете. Повинуйтесь прежде всего правственному ученю Евангелія, о святости вотораго свидетельствуєть ваша совесть, и вы увъруете во Христа. Повинуйтесь истинъ и истина просвътить васъ. Безъ этого вы тщетно будете разсуждать, постоянно ища истины и не находя ея, тщетно будете вавъщивать на въсахъ разума противоноложные аргументы. Только тогда одна изъ чашекъ въсовъ склонится на сторону положительной въры, когда вы бросите на нее свое повиновеніе. Живите же такъ, чтобы вамъ нужна была въра въ то, что правосудіе, святость и любовь Божін-дъйствительность, и вы будете въровать. Чэмъ болье жертвъ истинъ принесете вы, твиъ дороже вамъ станеть она. Откажитесь для нея оть мишурнаго блеска обманчивой сусты и ваши прозравшія очи съ восторгомъ будутъ созерцать чистое сіяніе ея. Отнажитесь для нея отъ грубыхъ плотскихъ наслажденій, отъ дурныхъ радостей гордости, отъ соблазнительныхъ иллюзій себялюбія и вы найдете въ ней вознаграждение, о которомъ вы и не подозръваете. О, божественная истина! Ты скрываешься отъ гордаго разума, потому что онъ ищеть въ тебв только пищи для своей любозметельности, ты остаешься для него непроницаемой тайной. Но темъ, кто хочетъ слышать голосъ твой, чтобы последовать за нимъ, - тъмъ, ито призываетъ тебя, чтобы повиноваться тебъ, ты разоблачаещь себя, ты являещься все болье и болье великой, прекрасной, достойной поклоненія, и всь жертвы, требуемыя тобою, составляють нечто передъ тъмъ чистымъ, глубокимъ, безконечнымъ блаженствомъ, которымъ ты наполняещь сердца!

## НА ДЕНЬ 29 АПРЪЛЯ 1891 ГОДА.

Еще недавно Русь святая авковала: Богъ чудомъ спасъ Царя и всю Его Семью, И съ новой селою въ часъ въра возсіяла, Лучами озаривъ страну родную всю. И каждый годъ въ тотъ день торжественный и славный Народъ предъ алтаремъ творить земной поклонъ, Молясь о томъ, чтобъ жиль для насъ Отецъ Лержавный. Чтобъ Богь берегь и впредь великій русскій тронь! И всемогущій Богь моленьямъ нашимъ внемлеть: Онъ снова мелость намъ наглядно проявилъ-Вездв, среди людей, злой умысель не дремлеть, И страшный вновь ударь Россіи всей грозиль. Нашъ Царь-Отецъ и съ Нимъ народъ нашъ стомилльонный Съ любовнымъ трепетомъ на родинъ следилъ За Цесаревичемъ, который, пораженный, Чуть было не погибъ въ странв, гдв Опъ гостилъ. Но не усивль злодей вторично замахнуться, Желая саблею Наследника сразить, Какъ палочный ударъ заставиль пошатнуться Безумца, мнившаго Царевича убить. Ликуеть нашь народь, анкують села, грады-Царевичь нашь спасень!-всв снова въ храмь спешать. И память навсегда-Георгій, принцъ Эдлады! О подвига твоемъ вса свято сохранятъ.-Господь-Создатель нашъ, къ Тебъ мы въ неба сволы Моленья снова шлемъ, творя земной поклонъ: Пошли Царю-Отцу счастивой жизни годы Храни, благослови великій русскій тропт!

Н. Юхновскій \*.

<sup>\*</sup> Изъ «Варшавск. Днев ».

## о клятвъ и присягъ

противъ современныхъ отрицателей ея і).

Клятва есть удостовъреніе въ истинности сказаннаго или въ исполненіи объщаннаго, соединенное съ благоговъйнымъ призываніемъ самого Бога во свидътели истины и въ каратели лжи и обмана. Когда же клятва дается по установленной церковью и государствомъ формъ и съ соблюденіемъ предписанныхъ ими обрядностей, она получаетъ названіе присяги. Употребленіе религіозной клятвы и присяги, допускаемое всъми главными христіанскими исповъданіями въ несомнівню уважительныхъ случаяхъ и требуемое въ такихъ же случаяхъ государственной властью въ странахъ христіанскихъ, упорно отвергалось и отвергается весьма многими сектантами какъ на западъ Европы, такъ и у насъ, равно какъ людьми, не признающими не только христіанства, но и всякой религіи, не допускающими самаго бытія Бога или Его промышленія о міръ и жаждущими полнаго разрыва между церковью и государствомъ.

Обращаясь къ инострандамъ, мы находимъ среди нихъ цълый рядъ сектантовъ радіоналистическо-мистическаго направленія, не-

<sup>1)</sup> Положенное зайсь было публично прочитано авторомь вь Казани въ зайв Городской Думы, 7 апр. 1891 года, въ видахъ усиленія средствъ Общества вспомоществованія недостаточнымъ (своекоштнымъ) студентамъ мізстной духовной академія. За недостаткомъ времени ніжоторыя мізста въ изложенномъ были опущены декторомъ во время чтенія.



допускающихъ нивакой религіозной влятвы и присяги и ни въ ванихъ случаяхъ. Изъ сентантовъ этого рода укажемъ лишь на важиващихъ, существующихъ по настоящее время и отчасти виввшихъ вліяніе на происхожденіе и образованіе отечественныхъ севть того же направленія. Это, во-первыхъ, вальденсы, родоначальникомъ конхъ быль Вальдезій, ліонскій гражданинъ, жившій во второй половинъ XII въка. Всв вальденсы, на какіе частные толки они ни разбились, сходятся, между прочимъ, и въ ръшительномъ отрицаніи религіозной клятвы и присяги. При этомъ въ оправдание свое они ссыдаются главнымъ образомъ на слова нашего Спасителя о клятвъ. Затъмъ, къ ръшительнымъ же противникамъ влятвы и присяги относятся анабаптисты. Начавши разрушительное для церкви и государства ученіе свое пропов'ядью о безполезности врещенія дітей и о необходимости новаго врещенія для верослыхъ, вожди этехъ сектантовъ скоро пришли, вивств съ отрицаніемъ всяваго церковнаго и государственнаго авторитета, и въ отвержению влятвы и присяги. Не менъе, чъмъ указанные сектанты, возстають противъ употребленія влятвы и присяги и меннониты, колонін конхъ существують не только въ Швейцарія, въ Германіи, во Франціи и въ съверной Америкь, но и въ Россіи, куда они были приглашены еще Екатериной Великою въ видахъ улучшенія хлібопашества и скотоводства въ Новороссіи и гді опи не перестають пропагандировать свои сектантскія идеи. Наконецъ, нельзя не упомянуть о квакерахъ, досель не малочисленныхъ, осфбенно въ Англіи и Америкъ, не разъ посъщавшихъ Россію, подолгу проживавшихъ въ ней и дъятельно агитировавшихъ въ пользу своего ученія. Фанатичнымъ противникомъ клятвы и присяги отврыто заявиль себя еще основатель квакерской секты Георгъ Фоксъ. Приглашенный въ судъ за нарушение церковнаго благочиния, онъ явился къ судью въ камеру въ кожаной щалко на голово и на требование судьи принять присягу настойчиво ответиль: "знай, мой другъ, что присяга — здо, и я не присягну ни за что". Но если одни изъ иноземцевъ отвергають религіозную клятву и присягу во имя своихъ сектанскихъ религіозно-правственныхъ воззрвній, то другіе отвергали и отвергають ее на основаніи своихъ односторовнихъ философскихъ взглядовъ, не мирящихся а) или съ признаніемъ христіанства богооткровенной религіею, б) или съ допущеніемъ бытія личнаго Бога и Божественнаго промышленія. Люди этого, направленія, возставая противъ религіозной жлятвы, отстанвають такъ называемую гражданскую клятву, подъ которозо они разумъють овидетельствование истиниости сказаннаго и объщаннаго совъстью, честью и т. под., находя такое овидътельствование достаточною для государства гарантією надлежащаго исполненія гражданиномъ его обязанностей. Подъ давленіемъ антирелигіозныхъ ндей въ Западной Европъ въ нъкоторыхъ государствахъ цли уже отменена религіозная присяга, или за ея отмену ведется энергическая агитація даже нікоторыми и изь государственных мужей. Такъ, напримъръ, въ 1882 году во Франціи депутатъ Роже внесъпредложеніе объ удаленія изъ формулы влятвы имени Божія. По этому, поводу министръ юстиціи Гумберть, желая угодить радивальной партіи, внесъ съ своей стороны предложеніе, по воторому гражданамъ должна быть предоставлена свобода употреблять, поихъ личному усмотрънію, или полурелигіозную клятву: "клянусь предъ Богомъ и людьми", или же совершенно мірокую: "объщаюсь своей честью и своей совъстью". Но такъ какъ въ палатъ большинство членовъ-атенсты, то 24 іюня 1882 г. большинствомъ-324 голосовъ противъ 90 голосовъ признана была общеобязательною следующая формула: "клянусь своей честью и своей совестью". Въ Даніи, по поводу первоначальнаго отказа еврейскаго летератора Брандеса отъ принятія релагіозной влятвы при вступленіи въ парламенть, партія радиналовъ обрадовалась представившемуся случаю и внесла предложение о замънъ религиозной клятвы гражданскою. Однако, королевское правительство и представителя еныхъ партій энергично возстали противъ принятія предложенія объ отмънъ религіозной клятвы. Министръ-же юстицін прямо назваль безуміемъ предложенное радикалами. Попытки добиться введенія гражданской клятвы не разъ заявляли себя въ самой Англіи.

Что касается нашего отечества, то и въ немъ немалочисленны секты, учене коихъ характеризуется, между прочимъ, и ръшительнъйшимъ отрицаніемъ религіозной клятвы и присяги. Въ оправданіе своего отрицательнаго отношенія къ ней и наши сектанты, подобно западнымъ, ссылаются на слова І. Христа и ап. Іакова о клятвъ и на соединенное съ религіозной клятвою въ государственно-сбщественной жизни, по ихъ мивнію, зло, какъ то: суды, войны и проч. Изъ отечественныхъ сектантовъ, безусловно отвергающихъ религіозную клятву и присягу, также укажемъ лишь на

главивищихъ. Къ нимъ принадлежатъ прежде всего духоборцы, родоначальникомъ воихъ былъ Силуянъ Колесниковъ, а затъмъ сродные съ ними по своему ученію молокане. Рашительными же противниками религіозной клятвы и присяги выступили и послъдователи новаго сектанскаго ученія, изв'ястнаго подъ именемъ тундизма. Какъ извъстно, церновная и гражданская власть въ последнее время весьма озабочена противодействиемъ этому новому сектанскому движенію, грозящему принять широкіе разміры и несомивнио вредному. Къ прискорбію, у насъ начали чаще и чаще повторяться случаи отказа отъ присяги даже со стороны лицъ, принадлежащихъ къ православной церкви или, по крайней мъръ, почему-то не нашедшихъ нужнымъ формально выйти изъ ней. Укажу хотя на ивкоторые случан этого рода. Такъ, ивсколько летъ тому назадъ, въ одномъ изъ увздныхъ городовъ тульской губернін происходило засъданіе отдъленія окружнаго суда. Назначено было къ судебному разбирательству одно изъ угодовныхъ двлъ съ участіємъ присяжныхъ. Въ списокъ последнихъ вошель и гр. Л. Н. Толстой. Онъ, однако, отказался, -- какъ сообщали въ свое время газеты,--отъ принятія присяги на томъ основаніи, что она несогласна съ его религіозными убъжденіями, каковыхъ, замівчу, у него ивть и которыя недопускаются самой сущностью его ученія. Судъ оштрафовалъ гр. Толстаго ста рублями за его уклоненіе отъ исполненія обязанностей присяжнаго, значащагося православнымъ. Въ 1887 году, -- какъ сообщалось въ газетахъ, -- отназался на судъ отъ принятія присяги извъстный нашъ натуралисть, профессоръ петербургскаго университета, Н. П. Вагнеръ, объявивъ себя, однако, принадлежащимъ къ православной церкви, какъ будто бы она противница присяги. Въ 1890 году одинъ изъ петербургсвихъ чиновниковъ, тоже принадлежащій, по его словамъ, къ православной деркви, будучи призванъ къ отправленію обязанностей присяжнаго засъдателя въ судъ, отказался отъ принятія присяги по установленной формв, за что и быль оштрафовань ста же рублями. Нельзя не указать и на то, что газета Новости открыто приняда тогда сторону этого чиновника, восхваляя его за честность и весьма прозрачно наменая на необходимость отмъны и у насъ религіозной клятвы. По поводу случаевъ отказа отъ присяги православными намъ удалось узнать следующія разсужденія людей, представляющихся безпристрастными судьями. "Человъкъ, по ихъ

словамъ, долженъ говорить правду свободно, изъ-ва преданности и любви нь самой правдь. Вести людей нь этой прин должны и перковныя, и государственныя, и всь другія учрежденія. Между тыкь, присяга, говорять, идеть какъ разъ противъ этой цвии и препятствуетъ ея достиженію, ибо пріучаеть людей говорить правду изъ-за страха предъ наказаніемъ, хотя бы и посылаемымъ отъ Бога. Зачемъ, говорять, приводить въ присяга людей, хотя и принадлежащихъ въ православной церкви, но въ тоже время считающихъ несогласнымъсъ своими убъжденіями принятіе присяги? Такой человъкъ, ръшившись отказаться отъ ней, въ самомъ лучшемъ случав подвергается, по нашему законодательству, или довольно крупному денежному штрафу, или тюремному заключенію на извъстный срокъ. Но въдь это, говорять, заставляеть недостаточныхь по своимь матеріальнымь средствамъ людей или понести новыя лишенія, если не отрываться отъ неотложныхъ двлъ для пребыванія въ тюрьмъ, или отступаться отъ своихъ убъжденій и насиловать свою совисть. Наконецъ, справедливо ли, спрашивають, поступаеть государство, когда пользуется церковными міврами для своихъ не церковныхъ півлей? Воть какого рода ръчи раздаются по поводу отказовъ со стороны православныхъ отъ присяги.

Какъ изволите видеть, дозволительность религіозной клятвы и присяги оспаривается и отрицается съ разныхъ сторонъ и по различнымъ причинамъ. Между тъмъ православные христіане, получившіе достаточное образованіе, еще въ отроческіе годы свои узнали, что "позволено и должно намъ въ важныхъ и необходимыхъ случаяхъ, по требованію законной власти, употреблять клятву и присягу съ благоговъніемъ и твердымъ намереніемъ не измънять ей", какъ говорится въ катехизись высокопреосвящ. Филарета. Съ другой стороны, законодательная власть безусловно требуеть отъ православныхъ гражданъ религіозной клятвы или присяги въ весьма многихъ случаяхъ и придаетъ ей весьма важное значеніе. Въ недавнее время последовало даже новое узаконененіе, по которому должны приносить особую присягу и лица, избранныя въ церковные старосты. Все это, вмъстъ взятое, сообщаеть вопросу о влятва и присяга необычайную важность и близкій каждому интересъ. Само собою разумъется, нътъ возможности обсудить его въ настоящей краткой рычи съ той обстоятельностью, какой онъ требуеть. Обстоятельность эта тэмъ бо-

. Digitized by Google

тве невозможна, что разнообрасный по образованію составъ моихъ почтенныхъ слушателей обязываетъ меня заботиться о возможнопопулярномъ изложеніи, которое требуетъ разъясненія даже и не
особенно трудныхъ сторонъ дъла. Повтому намъ хотьлось бы
лишь намътить болье правильное, по нашему крайнему разумьнію,
рышеніе труднаго и сложнаго вопроса о влятвъ и присягь. Предварительно изложимъ положительное библейско-церковное воззръніе
на клятву и присягу, а затъмъ подвергнемъ посильному разбору
возраженія, какія высказываются противъ него.

Издагать библейскій взглять на клятву только на основанім свангельских и апостольских израченій и данных обходя свидательства ветхозав'ятных внигь Свящ писанія, было бы неправивнымы какы потому, что въ этих внигахъ излагается, какы и въ новозав'ятных, Богооткровенное же религіозно-правственное ученіе, что засвид'ятельствовано самимы Спасителемы (Лук. 24. 27 и др.), такы и потому, что большинство сектантовы, отвергающихы нлятву и присягу, въ принцип'я не отрицаеты значенія свид'ятельствы и ветхозав'ятныхы книгы Свящ писанія. Главное же д'яло — вы томы, что основательно разсуждать объ отношеніи І. Христа кы ветхозав'ятному возар'янію на клятву можно только тогда, когда обстоятельно выяснено это возар'яніе. Спрашивается: что же именно говорять эти книги касательно употребленія клятвы и присяти?

Прежде всего наше внимание невольно останавливается на слъдующемъ факть особенной важности. По изображению ветхозавътныть внигь Свящ, писанія самь Богь представляется употреблявшинъ влятву особенно въ случаяхъ установленія зав'ятовъ съ людьми. Изъ многихъ случаевъ употребленія клятвы самимъ Богомъ достаточно указать и на одинъ. Такъ, въ библейскомъ повъствованіи о принесеніи Исаана въ жертву находимъ несомнънный примъръ клятвы Божіей. Когда Авраамъ самоотверженно доказаль свою полную преданность Богу, то услышаль оть Него следующее: "Мною клянусь, что такъ какъ ты не пожалель сына твоего, единственнаго твоего, для Меня, то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу свия твое, какъ звъзды небесныя и какъ песокъ на берегу моря, и овладъеть съмя твое городами враговъ своихъ; и благословятся въ съмени твоемъ всъ народы земли за то, что ты послушался гласа моего" (Быт. 22, 16-18). Если обратимъ вниманіе на сущность этого обътованія, то поймемъ, почему Господь употребилъ влятву. То, что предсвазываль Богь, должно было осуществиться лишь въ отделенивйшів времена. Въ наличныхъ обстоятельствахъ и условіяхъ для тогдашняго человъка не существовало ничего, что могло бы говорить объисполнимости столь необычайнаго обътованія, какое изръчено Богомъ. Для ограниченной мысли людей, въ тому же нравственношаткихъ, обътованіе Божіе могло назаться и маловъроятнымъ, в едва-ли осуществимымъ. Въ виду этого необходимо было, чтобы радостная пророческая въсть Божія имъла не только для Авраама, но и для его потомковъ наибольшую достовърность и убъдительность. Чтобы разсвять весьма возможныя въ людяхъ сомивнія, или укръпить въ нихъ довъріе къ сказанному, Господь благоволиль употребить влятву изъ снисхожденія къ ихъ духовной немощи. Но чъмъ же другимъ, какъ не самимъ Собою, могъ влясться Богъ? Выше и важиве Его ничего ивть во вселенной, такъ какъ она-Его же твореніе. Свидетельствуясь самимъ Собою, Господь этимъуказываль условіе осуществимости Своихъ обътованій въ собственной же природъ Своей и Ея свойствахъ, т.-е. въ Своемъ всевъдъніи, въ Своей благости, въ Своемъ всемогуществъ и въ неизмъняемости Своихъ ръшеній. Но коль скоро самъ Богь употребляль клятву, то не могъ Онъ не дозволить употребленія ея и людямъ въслучаяхъ особенной нужды. Среди людей она неизбъжна по разнымъ причинамъ. Во-первыхъ, повелъвая призывать Себя во свидътели истины и каратели лжи и обмана, Господь чрезъ это открываль людямь для ихъ же собственнаго блага возможностьсообщать своимъ показаніямъ и объщаніямъ наибольшую степеньдостовърности и неизмънности, чтобы, такимъ образомъ, наилучше открывалась истина въ дълахъ, возбуждающихъ споры и сомнънія, чтобы быстрве прекращались возникшія между людьми несогласія. и тяжбы, чтобы въ государственной и общественной жизни людей меньше нарушалось правосудіе и чтобы люди имъли наиболье сильное побуждение въ надлежащему исполнению лежащихъ на нихъобязанностей и данныхъ ими обътовъ. Во-вторыхъ, повелъвая людямъ въ потребныхъ случаяхъ свидътельствоваться самимъ Со-. бою, какъ всевъдущимъ, вездъсущимъ, всемогущимъ и праведнымъ Судією людскихъ дъйствій и словъ, Господь чрезъ это, съ одной стороны, указываль людямь чтить выше всего послушание и върность истинному Богу, а, съ другой стороны, располагаль людей

жъ тому, чтобы они и нивогда не забывали своего общенія съ Нимъ, свакъ источникомъ добра и блага для нихъ. То, что такъ нужно было людямъ, Господь и благоволилъ установить между ними, какъ мрямое выраженіе Своей святой воли.

Потому-то мы и видимъ, что религіозная влятва, какъ объ этомъ -свидетельствують ветхозаветныя вниги Свящ. писанія, употреблялась въ избранномъ народъ Божіемъ со временъ патріархальныхъ, -будучи, очевидно, не только освящена примъромъ самого Бога, употреблявшаго клятву, но и прямо завъщана, разръщена. Такъ, напримъръ, Авраамъ, отправляя довъреннаго изъ своихъ слугъ найти достойную невъсту сыну своему. Исааку, требуеть оть посыдаемаго влятвы Господомъ неба и земли въ томъ, что онъ не возыметь Исаану жены изъ хананеевъ, а отправится на родину господина своего и оттуда возьметь жену сыну его, какую укажеть Богъ (Быт. 24, 2 — 4 и 37 — 41). Патріархъ же Іаковъ береть жиятву съ сына своего, Іосифа, въ томъ, что последній погребеть его не иначе, какъ въ землъ ханаанской, въ заранъе приготовленной Іаковомъ усыпальниць (Быт. 50, 5). Клятвенное же объщание береть и Іосифъ съ сыновей своихъ въ томъ, что они перенесутъ останки его изъ Египта, когда настанеть опредъленное Богомъ время для отшествія израильтянь изь земли чужой (Быт. 50, 25).

Со времени же Моисея и чрезъ него Господь уже прямо узаконяеть употребленіе религіозной влятвы въ особенно уважительныхъ случаяхъ. Господа Бога твоего бойся, Ему одному служи, къ Нему прилъпись и Его именемъ клянись, заповъдуеть Всевышній табранному народу Своему (Второз. 6, 13). Со времени Моисея религіозная клятва узаконяется и въ дълахъ судебныхъ, когда только она одна могла удостовърить чью-либо невинность или виновность. Такъ, если кто-нибудь отдалъ ближнему своему на сожраненіе что-либо изъ своего имущества, но оно пропало, а виновникъ похищенія не отыскивается, то хозяннъ дома обязанъ быль удостовърить свою невинность присягою. Вотъ что говорится объ этомъ во 2 книгв Моисея: "если кто отдасть ближнему своему осла, или вола, или овцу, или какой другой скотъ на сбереженіе, а онъ умреть, или будеть повреждень, или уведень, тавъ что никто сего не увидить, клятва предъ Господомъ да будеть между обонии въ томъ, что взявшій не простеръ руки своей на собственность ближняго своего, и хозяннъ долженъ принять, а тотъ

не будетъ платитъ" (22, 10-11). Равнымъ образомъ, и въ случав предполагаемой измены мужу со стороны желы, когда не былона лидо безопорныхъ доказательствъ ея виновности, а между тъмъсуществоваль достаточный поводь къ подовржніямъ, мужу предоставлялось право требовать отъ своей жены, чтобы она приняла формальную присяту предъ священникомъ въ томъ, что совершенно неповинна. Священникъ поставлялъ ее, по выраженію прор. Моисея, предъ лицо Господа и бралъ съ нея торжественную влятву (Числ. 5, 12-22). Формальная же клятва требовалась на судв отъизрандьтянъ и въ нъкоторыхъ другихъ случаяхъ, какъ это видноизъ следующихъ словъ: "когда кто согрешить противъ ближнягосвоего, и потребують отъ него клятвы, чтобы онъ поклядем, и для влятвы прійдуть предъ жертвенникь Твой, тогда Ты усльнив съ неба и произведи судъ надъ рабами Твоими. Обвини виновнаго, возложивъ поступокъ его на голову его, и оправдай праваго, воэдавъ ему по правдъ его (3 Цар. 8, 31-32).

Изъ обрядностей, сопровождавшихъ принесеніе торжественной клятвы, нельзя не указать по крайней мірт на слідующів. Такь, напримъръ, клянущійся поднималь правую свою руку кверху, въ въ направлении къ небу, къ престолу Того, Кто призывался во свидътели истины и въ каратели лжи и намены. Поднятие правой руки кверху при произнесеніи клятны изв'єстно было среди евреевъ со временъ патріархальныхъ и указано было, очевидно, самимъ Богомъ. Такъ, когда Авраамъ воввращалъ Лота и его согражданъ изъ плена, въ который они взяты были еланскимъ царемъ и его союзниками, то содомский царь вышель на встречу Аврааму, чтобы упросить его возвратить ему пленныхъ, имущество же взять себв. Авраамъ отвътиль следующее: "поднимаю руку мою въ Господу Богу Воевышнему, Владыкъ неба и земли, что даже нитки и ремня отъ обуви не возьму изъ всего твоего" (Быт. 14, 21 — 23). Что Богъ собственнымъ примъромъ своимъ освятиль и узакониль этоть обрядь, видно изъ следующихъ Его словъ, сказанныхъ израильтянамъ чрезъ Моисея: "введу васъ въ ту землю, о которой я, поднивъ руку Мою, клялся дать ее Аврааму, Исааку и Іакову, и дамъ вамъ ее въ наследіе" (Исх. 6, 8). Нельзя не указать и на следующее. Когда давалась клятва на суке, то постановлено было, чтобы формула присяги произносилась самимъ свищенникомъ. Присягавшій же свидьтельствоваль свое принятіе присяги произнесевіемъ словъ: аминь, аминь и т. п. Такъ, напримъръ, когда давала присягу женщина, обвинявщаяся въ супрумеской невърности, то священникъ произносилъ слъдующія слова: "если ты измънила мужу своему и осивернилась, то да предастъ тебя Господъ проклятію и клятвъ въ народъ твоемъ" и проч., послъ чего обвиняемая произносила: "аминь, аминь" (Числ. 5, 20—22).

Изъ различныхъ важныхъ случаевъ, когда у евреевъ по праву употреблялась религіовная клятва, следуеть указать таковые. Присягою подкрыплялось обыщаніе подданнической вырности верховной власти въ техъ случаяхъ, когда клятвенное заверение было особенно нужно. Такъ, когда Давиду съ преданными ему людьми пришлось спасаться быгствомь оть опасности, угрожавшей со стороны сына его, Авессалома, поднявшаго знамя мятежа и бунта, то и некоторые изъ чужеземцевъ изъявили желаніе разделить съ Давидомъ его участь. Однакожъ, Давидъ согласился на это только тогда, когда вліятельнъйшій изъ нихъ, именно Еооей, далъ следующую клятву: "живъ Господь и да живеть господинъ мой, царь! Гдв бы ни быль господинь мой, царь, въ жизни ли, въ смерти ли, тамъ будеть и рабъ твой" (2 Цар. 15, 18-22). Нельзя умодчать и о следующемъ. Мать царя Охозіи, Гонолія, по смерти его задумала истребить весь царскій родь, чтобы завладеть для себя престоломъ и царствовать безопасно. Между твиъ, Гонолісвой дочери удалось скрыть въ надежномъ убъжнить Іоаса-сына покойнаго царя. Убійцы никакъ не могли отыскать наследника, и онъ остался живъ. По достижении имъ надлежащаго возраста священникъ Іодай принядъ на себя заботы и рискъ возвретить престолъ зановному наследнику. Со всехъ техъ, кто долженъ быль участвовать въ исполнении этого замысла, Іодай въ самомъ храмв взялъ торжественную клитву въ томъ, что они свято выполнять его порученія и распоряженія (4 Цар. 11, 1-4). Цари еврейскіе въ особенно важныхъ случаяхъ обязывали всъхъ своихъ подданныхъ къ принесенію присяги. Такъ, напримъръ, благочестивый царь Аса, ниспровергши явыческіе храмы и жертвенники, распространившіеся въ стран'в, благодаря отпаденію его парственныхъ предпиственниковъ отъ Богоотировенной религіи, ръщился утвердить ее среди своего народа. Для этого онъ повельлъ всему народу своему принести торжественную клатву въ неизменной верности

Ісговъ. "И влялись, -- повъствуеть Бытописатель, -- Господу громогласно, и съ восклицаніемъ, и при звукъ трубъ и роговъ. Радовались всв іуден сей влятвъ, потому что отъ всего сердца своего клядись и со всемъ усердіемъ взыскали Господа своего" (2 Паралицъ. 15, 8 — 15). Во время Ездры и по его повельнію должны были принести торжественную влятву начальствующіе надъ священниками, надъ левитами и надъ всвиъ израилемъ въ томъ, что они оставять незаконное сожительство съ иноплеменницами, вносившее смуту и вредъ въ національно-религіозную и бытовую жизнь евреевъ (1 Ездр. 10, 2, 5). При завлючении договоровъ и союзовъ съ иноземными народами также извъстны случаи требованія и отъ нихъ формальной влятвы вождями и царями еврейскаго народа. Такъ, напримъръ, жители Гаваона должны были, въ лицъ начальниковъ своихъ, повлясться, по требованію Іисусэ Навина, въ томъ, что они, по заключении союза съ израильтянами, отнюдь не поступять съ ними въроломно и свято выполнять данное объщание (Іис. Нав. 9, 15).

Такимъ образомъ, не подлежить ни мальйшему сомнъню, что влятва и присяга, по соизволенію и установленію самаго Бога, употреблялась евреями во вст времена ихъ исторической жизни, начиная съ временъ патріархальныхъ. Верховный царь еврейскаго народа, Господь Богъ, возбранялъ лишь следующее. Во-первыхъ, евреямъ воспрещалось влясться ложно. "Не влянитесь, говоритъ Богъ, именемъ Моимъ во лжи" (Лев. 19, 12). Во-вторыхъ, запрещалось евреямъ влясться именемъ ложныхъ, языческихъ божествъ и вообще чвиъ-либо подобнымъ. Обращаясь къ еврейскому народу, Господь говорить чрезъ пророка Іеремію: "какъ Мив простить тебя? Сыновья твои оставили Меня и клянутся теми, которыене боги (5, 7). Наконецъ, не дозволялось евреямъ обращать влятву именемъ Божіимъ въ обыкновенное, привычное дъло. "Не обращай въ привычку употреблять въ влягвъ имя Святаго" (Інс. Сир. 13, 9), внушалось евреямъ всегда. Но Веткій Завъть заключасть въ себъ не только ясныя свидътельства касательно богоучрежденности влятвы и присяги среди евреевъ и относительно ея употребленія у нихъ во всв времена. Ветхій Завіть содержить въ себъ пророческія предсказанія касательно того, что религіозная влятва будеть имъть мъсто и въ благодатномъ царствъ I. Христа. Такія пророчества мы находимъ въ боговдохновенныхъ писаніяхъ

пророковъ: Исаін (65, 16) и другихъ. Изъ книги же пророка Іереміи видимъ, что Богъ, объщая принять современемъ и язычниковъ въ лоно святой Своей церкви, говоритъ и о нихъ, какъ объ имъющихъ клясться именемъ Его самаго (12, 16).

Ветхозавътныя пророчества этого рода прежде всего исполнились на самомъ основатель христіанской церкви, Господв нашемъ І. Христь, и на Его апостолахъ. Что Спаситель неодновратно свидътельствоваль истинность Своей проповъди ссылками на Отца евоего небеснаго, т.-е. въ сущности влялся Имъ, такъ какъ влятва н есть, между прочимъ, указаніе на Бога, какъ на свидътеля начией правдивости, это не подлежить ни малейшему сомнению. Разумъя собственно человъческую природу Свою, Спаситель говориль, что свидетельство Его о самомъ Себе еще не есть окончательное доказательство истинности Его словъ, а потому не разъ и ссылался на свидътельство о Себъ Отда своего небеснаго (Ioan. 5, 30-32). Что, затъмъ, означаетъ, когда Спаситель часто указываль на то, что Онъ пришель въ мірь и учить во имя Своего Отца Небеснаго (ст. 43)? Въдъ это тоже влятва своего рода. Но въ нашемъ вопросв имъетъ весьма важное значене въ особенности слъдующій фанть. Когда I. Христосъ на первосвященническомъ судъ не отвъчалъ на предлагавшіеся Ему вопросы, не смотря на всь обвиненія, какія взводились на него людьми съ продажной совъстью, и несмотря на всъ требованія сказать что-либо въ свое оправданіе, то первосвященникъ обратился къ Нему съ следувощими словами: "заклинаю Тебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ин Христосъ, Сынъ Божій (Матв. 26, 59-63)? І. Христосъ не только не сказаль первосвящимику, что последній поступасть не хорошо, прибъгая къ такому способу получить отвътъ, а, напротивъ, отвъчалъ: "ты сказалъ" (ст. 64), т.-е. І. Христосъ принять присягу и подъ присягою показаль, что онъ действительно есть Мессія, единородный Сынъ Божій. А что Спаситель въ отвътъ своемъ выразилъ принятіе присяги, оспорить этого никакъ нельзя. Слова первосвященника заключали въ себъ обычную у евреевъ влятвенную формулу. Отвътъ же Спасителя, выраженный словами: ты сказаль, означаеть то, что Онь, Спаситель, свидътельствуеть истинесть Своихъ словъ именю этимъ илятвеннымъ призываніемъ самаго Бога во свидетели. Мы уже знаемъ, что именно такъ давалась присяга на суде обвиняемыми. Ответь ихъ на завленательныя слова судьи, выраженный словами: или аминь. или да будеть такь, или ты сказаль, означаль принятие присяги, т.-е. формальное засвидътельствование истанности своихъ словъ именемъ самаго Бога. Что касается апостоловъ, то величайшій изъ нихъ. именно св. ап. Павелъ, неоднократно призываеть въ посланіяхъ своихъ самого Бога во свидътели истиниости своихъ словъ. Такъ, напримъръ, въ своемъ посланія къ Римлянамъ, вынуждаясь возможно болье увърить ихъ въ своей любви въ нимъ и въ своей заботливости о нихъ, Апостолъ говорить: "свидетель мит Богъ, которому служу духомъ моимъ въ благовъствования Сына Его, что непрестанно вспоминаю о васъ" (1, 9). Во второмъ своемъ посланіи нъ Коривоннамъ Апостоль этоть, чтобы окончательно разсвять ихъ недоумънія касательно причинъ неприбытія своего въ Коринов, пищеть: "Бога призываю во свидетели, что, щадя вась, я досель не приходиль въ Кориноъ (1, 23). Въ посланіи къ Фидиннійцамъ, чтобы наиболье ободрить и утвшить ихъ, св. ап. Павелъ говоритъ: "Богъ свидътель, что я люблю всъхъ васъ любовію І. Христа" (1, 8). Мало того изъ посланій того же Апостола можно видеть, что и самые первые хриотівне прибегали въ клятет въ случаяхъ необходимости. Въ посланіи въ Евреямъ воть что, между прочимъ, пишетъ св. ап. Павелъ: "люди клянутся высшимъ, и клятва во удостовъреніе оканчиваетъ всякій споръ" (6, 16). Слово: влянутся (описопол) и въ греческомъ текств стоять въ настоящемъ времени. Апостолъ, однако, не нашелъ нужнымъ оговориться, что изъ этихъ людей, употребляющихъ клятву, исключаются лишь христіане, а это непремінно онь едіпаль бы, еслибы неупотребление клятвы составляло одну изъ отличительнайщихъ особенностей христіанъ. Затвиъ, въ первоиъ своемъ посланіи къ Тимонею, въ числъ разныхъ гръщниковъ поставляя и клятвоприступниковъ, ап. Павелъ уже темъ самымъ говорить, что съ его точки зрънія благочестивая клятва непреступна и что среди христівнь она употреблялась въ случаяхь особенной нужды. Да и что невъроятнаго въ этомъ, когда самъ І. Христосъ и ап. Цавелъ употребляли клятву?

Обращаясь въ твореніямъ учителей и отповъ православной церкви и къ соборнымъ ея постановленіямъ, мы можемъ найти весьма много увъщаній и призывовъ къ правдивости въ словахъ и поступкахъ, къ избъганію клятвы именемъ Божіимъ въ обывновен-



ныхъ случаяхъ и отношеніяхъ жизни и къ недопущенію недостойныхъ христіанина клятвъ, но не найдемъ прямаго запрещенія истинно-религіозной клятвы и присяги въ обстоятельствахъ особенной важности. Сперва скажемъ касательно клятвы не по требованию власти. Замъчательно, что, напримъръ, апостольскій мужъ. Варнава, предостерегаетъ первенствующихъ христіанъ лишь отъ ложной клятвы. Въ одномъ месте овоего посленія говорить онъ севдующее: "каждый изъ вась да не любить влятвы ложной", а въ другомъ мъсть посланія замьчаеть: "не употребляй понапрасну имени Господня". Это внушение исходить оть того апостольского мужа, который не разъ повторяеть следующее навидание: "менавидь все неугодное Богу". Не ясно ли, что по выгляду этого перковнаго писателя клятва, употребляемая въ важныхъ случаяхъ, отнюдь не есть дело не христіанское? Настойчивыя внущенія св. Іоанна Златоуста не клясться, на ноторыя любять ссылаться противники клятвы и присяги, относятся тоже только къ элоупотребленіямъ клятвою. Антіохійцы, современники этого св. отда, по его собственнымъ словамъ, такъ пристрастились къ влятвъ, что безъ употребленія ея не могли и бестьдовать между собою. До чего пристрастились люди того времени къ влятвъ, это видно и изъ следующихъ словъ св. Григорія Богослова: "если они скажутъ накое-нибудь слово, не подтвердивши его клятвою, то стыдятся своихъ рвчей, какъ чего-то неполнаго . Въ виду такого злоупотребленія влятвою представляется совершенно понятнымъ, почему нъкоторые изъ церковныхъ писателей столь энергично высвазываются противъ ея употребленія. Тъмъ не менье, и изъ ихъ словъ никакъ нельзя выводить того заключенія, будто бы религіозная выятва совершенно неумъстна въ случаяхъ особенной важности. Говорить, будто бы наприм. св. Іоаннъ Златоустъ совершенно отрицаль употребление влятвы, все равно, что говорить, будто бы Тертумміанъ совстви отвергаль принятіе христіанской присяги по требованію законной власти. На самомъ же дълв первенствующіе христівне должны были избъгать принятія только современной имъ присяги. У Тертулліана же указывается и настоящая причина этого. "Мы, говорить онъ, не клянемся геніемь императоровь и не божимся демонами, чтобы не воздать имъ чести, подобающей единому Богу... Божиться во имя техъ, которыхъ мы отвергии, не означало ли бы явнаго преступленія, забвенія въры и одобренія идо-

доповлоиства"? Изъ этихъ словъ Тертулліана ясно видно, что онъ отнюдь не отрицаеть клятвеннаго призыванія имени истиннаго Бога въ потребныхъ случаяхъ, но только находить страннымъ требовать языческой влятвы отъ христіанъ. Что касается церковныхъ постановленій въ отношеніи къ клятвъ, то во всъхъ ихъ, гдъ о ней идеть ръчь, ясно предполагаются законность и дозволительность ея въ особенно уважительныхъ случаяхъ. Такъ, напримъръ, наказаніе, назначаемое клятвопреступникамъ духовнаго сана 25 правиломъ апостольскихъ постановленій, неоспоримо свидетельствуеть о дозволительности влятвы въ особенныхъ случаяхъ. Еслибы составители Апостольскихъ постановленій видели во всякой клятвъ нъчто антихристіанское, въ такомъ случав они подвергли бы навазанію уже за самое употребленіе влятвы. Такъ какъ, напримъръ, смиреніе есть добродътель, то развъ можно не порицать гордости или самомивнія? Клятва благочестивая следов. есть несомнино-доброе дило, коль скоро осуждаются и наказываются противныя ей дъйствія. На 4-мъ вселенскомъ соборъ, именуемомъ халкидонскимъ, отцы собора постановили потребовать отъ египетсних епископовъ, чтобы они дали клятвенное объщаніе разъяснить, почему они медлять подписать посланіе св. Льва, папы римскаго, въ Флавіану. Это требованіе клятвы, исходившее отъ отцовъ вседенскаго собора, ясно говорить о томъ, что они считали ее вполнъ христіанским дівломъ въ особыхъ случаяхъ. Наконецъ, тотъ фактъ, что клянущихся языческими клятвами подвергаеть церковному отлученю 94 правило 6 вселенского собора, бывшого въ Константинополь въ 680 году, опять-таки свидътельствуеть о дозволительности истинно-христіанской влятвы въ уважительныхъ случаяхъ.

Какъ видимъ, православная церковь, совершенно согласно съ ветхозавътнымъ и новозавътнымъ библейскимъ взглядомъ на клятву и присягу, дозволяла ее прежде и дозволяетъ теперь, коль скоро въ клятвъ и присягъ есть настоятельная надобность. Значитъ, сектанты ложно утверждають, будто бы клятва, какъ якобы антихристіанское дъйствіе, стала входить въ употребленіе у христіанскихъ народовъ лишь съ 4-го въка по Р. Хр., когда государственная власть, въ своихъ интересахъ, находила нужнымъ ввести употребленіе присяги, а представители церковной іерархіи, будто бы, изъ-за угодничества предъ этой властью не только разръщили съ своей стороны введеніе присяги, но и изобръли фальшивыя осно-

ванія для допущенія вообще религіозной влятвы. Во дъйствительности же оказывается, что не было ничего подобнаго тому, на что указывають севтанты: религіозная влятва, какъ Божественное учрежденіе, есть изначальное и всегдашнее явленіе въ ветхозавътной и новозавътной церкви. Что же касается употребленія христіанской присяги въ области государственно-общественной жизни, то, конечно, оно могло начаться только тогда, вогда христіанство схълалось государственной религіею, а не раньше. Однако же, основанія для введенія религіозной присяги были не измышлены, а даны въ ветхозавътномъ и новозавътномъ ученіи о клятвъ.

Почтенные слушатели не могли не видъть, что, приводя библейскія свидътельства въ пользу употребленія религіозной клятвы, я обощелъ совершеннымъ модчаніемъ слова о ней І. Христа, сказанныя въ Его нагорной проповеди, и слова ап. Іакова, высказанныя въ его посланіи. Разсмотреніе этихъ словъ, превратно истолковываемыхъ сектантами и гр. Толстымъ для ихъ спеціальныхъ цвлей, относимъ ко второй половинъ нашего чтенія, которая посвящается разбору возраженій, дълаемых противъ употребденія религіозной влятвы. Но прежде, чёмъ займемся этимъ разборомъ, изложимъ самыя возраженія. Нужно отдать справедливость гр. Толстому: онъ не безъ нъкотораго мастерства изложилъ то, что обыкновенно говорилось и говорится разными сектантами раціоналистическо-мистического направленія противъ клятвы и присяги. Поэтому, приведу изъ сочиненія этого писателя: B $\imath$  чем $\imath$ моя въра сполна его ръчь объ этомъ важномъ предметь. Знакомство съ подлинными словами гр. Толстаго о клятев и присягв и сопоставление этихъ словъ съ нашими замъчаниями противъ нихъ далуть, полагаю, возможность всякому безпристрастно видеть, на чьей сторонъ-правда.

Исходнымъ пунктомъ и якобы основаніемъ разсужденій гр. Толстаго о клятев и присягь служать следующія слова Спасителя: "вы слышали, что сказано древнимъ: не преступай клятвы, но исполняй предъ Господомъ клятвы твои. А Я говорю вамъ: не клянитесь вовсе: ни небомъ, потому что оно – престолъ Божій, ни землею, потому что она — подножіе ногъ Его, ни Іерусалимомъ, потому что онъ—городъ великаго Царя, ни головою своею, потому что не можешь ни одного волоса сделать белымъ или чернымъ. Но да будетъ слово ваше: да, да; нътъ, нътъ; а что сверхъ этого,



то отъ лукаваго" (Мато. 5, 33-37). Приведя эти слова Спасителя, гр. Толстой говорять следующее: "Место это при прежникь чтеніяхъ всегда смущало меня своей ясностью, простотою и легкостью. Рядомъ съ правилами, значение и глубина которыхъ ужасали и умиляли меня, вдругь стояло правило, для меня столь ненужное, пустое, легиое, которое ни для меня, ни для другихъ, повидимому, не имъло никакой цены. Я и безъ того не влялся ни Іерусалимомъ, ни Богомъ, ни другимъ чвиъ-нибудь, и это не стоило мив никакого труда. Кромв того, мив казалось, буду ли я нлясться или нътъ, это ни для кого не важно. Желая найти объясненіе этого правила, смущавшаго меня своей легкостью, я обратился къ толкователямъ, и на этотъ разъ они помогли мет. Вев толкователи видять въ этихъ словахъ подтверждение третьей заповъди Монсен не влясться вовсе именемъ Божінмъ всус. Кромъ того, говорять толкователи, запрещеніе Христа не влясться не относится къ той присягь, которую дветь наждый гражданинъ предержащей власти. Толкователями подбираются, затымь, тексты Свящ. Писанія, но не для того, чтобы подтвердить прямой сиысль заповъди Христа, а для того, чтобы доказать, что бываеть и нужно, и можно не исполнять ея. Говорится о томъ, что самъ Христесъ утвердилъ клятву на судъ, когда на слова первосвященника: "завлинаю тебя Богомъ живымъ" Онъ отвъчалъ: "Ты сказалъ". Говорится, что ап. Павелъ призываеть Бога во свидътельство истинности своихъ словъ, а это-де есть клятва. Говорится, что клятвы были предписаны закономъ Моисея и что Господь не отмънилъ этихъ клятвъ. Говорится, что отменяются лишь клятвы пустыя, фарисейскія, лицемърныя. Понявши смыслъ и цвль этихъ толкованій, я увидыль, что предписаніе Христа касательно клятвы совсвиъ не такъ ничтожно, легко и незначительно, какъ это казалось мив сначала, когда въ число клятвъ, запрещенныхъ Христомъ, не поставляль я и государственной клятвы. И я спросиль себя: да не сказано ли здесь то, что воспрещается и та клятва, которую изъ всвиъ другихъ клятвъ такъ старательно выгораживаютъ церковные толкователи? Не запрещается ли туть присяга, та самая присяга, безъ которой невозможны ни дъленіе людей по государствамъ, ни военное сословіе? Солдаты это-тв люди, которые выполняють всякое насиліе и которые сами себя называють присягою. Присяга эта нужна для удержанія того страшнаго зла, какое производится насилими и войнами. Христосъ, продолжаеть гр. Толотой, должень быль связать: "вы никому не присягайте". Онъ пришель уничтежить зло. Между темъ, еслибы клятва не была устранена Имъ, накъ много еще зла оставалось бы въ міръ! Не видъть же зда этого не могъ Христосъ. Вотъ онъ и сказалъ: "Я говорю вамъ, что вы никакъ не должны клясться". Выражение это темъ болве не должно быть различно толнуемо, что въ заключение его прибавлено: все, что потребуется отъ тебя сверхъ отвъта: да или мъть, все это отъ зла. Да если учение Христа состоить въ томъ, чтобы всегда исполнять волю Божію, то накимъ же образомъ чедовънъ будетъ клясться въ томъ, что онъ будетъ исполнять волю человъна? Воля Божія не всегда же совпадаеть съ человъческой волею. Это-то и говорить Христосъ въ томъ же самомъ мъстъ: лты не долженъ влясться и головою своею, ибо не можешь сдълать ни одного волоса былымь или чернымъ". Тоже говорится о выятий и въ посланіи Ізнова, при чемъ апостоль указываеть и то, почему не должно влясться. Клятва, по его словамь, сама по себъ кажется не преступною, но чрезъ нее люди подпадають осужденію, а потому не следуеть никакъ влисться" (5, 12). Можно ли ясные этого сказать то, что говорять Христось и апостолы? Главное же препятствіе къ тому, чтобы понять запрещеніе Евангеліемъ всявой влятвы и присяги, состоить въ томъ, что мнимохристіанскіе учители съ необычайной дерзостью заставляють люлей клясться на самонъ Евангеліи и саминъ Евангеліемъ, т.-е. заставляють делать то, что противно Евангелію. Какъ придеть въ голову человъку, котораго заставляють клясться крестомъ н Евангеліемъ, что кресть потому и свять, что на немъ распять Воспретившій влясться и что присягающій целуеть въ Евангеліи, быть можеть, то самое мёсто, какъ святое, въ которомъ ясно и опредъленно сказано: "вы нивакъ не должны влясться"? Но эта дерзость, говорить гр. Толстой, уже не смущаеть меня. Я ясно вижу, что Христомъ высказана ясная, опредъленная, исполнимая заповъдь: ты никогда, никому и ни въ чемъ не долженъ клясться. Всякая клятва измышлена людьми для зла".

Все, что свазано здѣсь гр. Толстымъ о клятвѣ и присягѣ, сводится къ слѣдующимъ положеніямъ: во-первыхъ, будто бы І. Христосъ долженъ былъ отвергнуть ветхозавѣтное дозволеніе клятвы; во-вторыхъ, будто бы принесеніе І. Христомъ присяги на судѣ



не имъетъ нивакого поучительнаго значенія для христіанъ; вътретьихъ, будто бы за буквальнымъ смысломъ словъ І. Христа и ап. Іакова о клятвъ не слъдуетъ искать инаго смысла; въ четвертыхъ, будто бы отрицаніе клятвы требуется ради устраненія злавъ міръ; наконецъ, будто бы присяга нельпа въ силу невозможности выполнить ее. Всъ эти положенія и разсмотримъ еъ обстоятельностію, требуемою значеніемъ вопроса о клятвъ и присягъ. При этомъ, уяснится нами и истинный смыслъ словъ Спаситель и ап. Іакова о клятвъ.

Утварждать, будто бы І. Христосъ не могь не отвергнуть ветхозавътнаго ученія о влятвъ, значить забывать или ложно истолковывать следующія слова Его о Себе: "не думайте, говорить Онъ, что Я пришедъ нарушить законъ или пророковъ: не нарушить пришель Я, но исполнить (Мато. 5, 17). Сдова эти сказаны І. Христомъ въ нагорной же Его проповъди, что весьма важно. Примирима ли съ этими словами Спасителя мысль, будто бы Онъ долженъ былъ отмънить ветхозавътное ученіе о влятвъ? Если, какъ мы видьии, и по Моисееву законодательству, и по ученю ветхозавътныхъ пророковъ, благочестиван клятва есть дъло вполнъ Богоугодное, а потому дозволительное, то, значить, Господь I. Христосъ, совершенно воспретивши клятву, отнюдь не восполниль бы, не усовершиль бы 2) предписанного въ Ветхомъ Завъть, а. напротивъ, отмънилъ бы <sup>2</sup>). Коль скоро Спаситель право Своего ученія поставили лишь восполненіе или усовершеніе ветхозав'ятныхърелигіозно-правственных предписаній, то въ отношеніи нь влятвъ Онъ мого а) или изменить форму ея выраженія, т.-е. клятвенную формулу съ обрядностями, сопровождавшими какъ ея произнесеніе, такъ и принятіе, б) или ограничить употребленіе клятвы болье тъсными, сравнительно съ прежнимъ, предълами. Ссылка на то. что І. Христосъ отмъниль же ветхозавътный обрядовой законъ, ничего не доказываеть въ настоящемъ случав. Клятва въ своей сущности не есть какой-либо обрядъ. Потому-то пророки (наприм. Даніндъ) сколь ясно предсказывали объ отминеніи обрядоваго закона, столь же ясно предсказывали, какъ мы видели, касательно-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вь греческомь текств стоить катайоваг, что значить отменить, уничтожить.



<sup>2)</sup> Въ греческомъ тексть слоить папровом, что значить восполнить, добести до конда, усовершить.

употребленія благочестивой клятвы и въ благодатномъ царствв І. Христа. Изъ того самопротиворфчія, въ какое поставиль бы Себя Спаситель отминениемъ клятвы, гр. Толстой усиливается вывести Его, увъряя, будто бы Онъ, Христосъ, разумълъ подъ завономъ не Моисеевъ писанный законъ, а законъ естественный. заложенный въ нашу правственную природу и потому въчный. Но такъ понимать законъ, о которомъ говорить І. Христосъ, значить не обращать никакого вниманія на слова Богочеловъва или не понимать ихъ яснаго подлиннаго сиысла. Когда въ Евангеліяхъ идетъ ръчь о законъ и пророкахъ, то вездъ разумъется весь составъ боговдохновенныхъ книгъ Ветхаго Завъта, а отнюдь не нъкоторыя только изъ нихъ. Что это такъ, видно изъ слъдующихъ словъ Спасителя: "законъ и пророки до Іоанна, а съ сего времени царствіе Божіе благоваствуется" (Лук. 16, 16). Съ другой стороны, когда въ Евангеліяхъ встрвчаются указанія только на законъ, а о пророкахъ умалчивается, то всегда разумъется подъ этимъ закономъ не иное что, какъ писанный Моисеевъ завонъ. Изъ многихъ доказательствъ этого приведемъ хотя одно. Такъ, нъкогда подошелъ къ I. Христу одинъ изъ законниковъ и, искушая Его, спросиль: "Учитель! Что мив двлать, чтобы наслъдовать жизнь въчную"? На этоть вопросъ Спаситель отвъчаль вопросомъ же: "въ законъ что написано? Какъ читаешь"? Законникъ сказалъ: "возлюби Господа Бога твоего всвиъ сердцемъ твоимъ и ближняго своего, какъ самого себя". Спаситель замътилъ на это: "правильно ты отвъчалъ; такъ поступай, и будещь жить" (Лун. 10, 25-18). Что здёсь идеть рёчь о писанномъ законе, а не о внутреннемъ, это знаетъ всякій, читавшій третью и пятую книги прор. Монсен, излагающія, между прочимъ, именно эти заповъди (Лев. 19, 18. Второз. 6, 5). Но коль скоро Спаситель разумъль подъ закономъ письменный законъ, то Онъ, по собственнымъ Его словамъ, не могъ нарушить и заповъди этого закона о вынтвъ, такъ какъ, насколько имъется въ виду ен сущность, она относится не въ обрядамъ, а въ религіозно-правственной жизни человъка.

Рашительно несогласимо отрицаніе І. Христомъ клятвы и съ тамъ, что самъ Онъ употребиль клятву даже на суда. Нужно вдуматься въ смыслъ и значеніе этого факта, чтобы видать, къ кавимъ антихристіанскимъ выводамъ ведеть мысль, будто бы І. Хри-

стосъ отрицаль всякую влятву, какъ зло. Еще пророкъ Исаія, озаренный Духомъ Божіимъ, предсказывать, что І. Христосъ не совершить никакого граха и что изъ усть Его не выйдеть никавого предосудительного слова (53, 9 и друг.). Тановъ и на самомъ дълъ былъ нашть Спаситель. Не папрасно же Онъ говориль самымъ завишимъ врагамъ Своимъ: "кто изъ васъ обличитъ Меня въ неправдъ" (Іоан. 8, 46)? Не напрасно же Онъ часто ссылался на Свою жизнь и Свои двла въ доназательство Своего божественнаго посланничества и Своей богочеловъческой природы (Лук. 7, 22-23). О безгръшности І. Христа говорять и боговдохновенные апостолы (1 Петр. 2, 22-23). Но какъ же вяжется съ безмърной чистотою и высотою нравственнаго характера Спасителя тотъ факть, что Онъ Самъ клядся на судв, хотя, будто бы, и воспре-- палъ всякую клятву, какъ зло? Необходимо допустить что-нибудь одно: а) или то, будто бы І. Христосъ говорилъ одно, а двлалъ другое, б) или то, что Онъ отнюдь не отрицаль употребленія влятвы и присяги въ надлежащилъ случаяхъ. Первое предположение разрушаеть все христіанское ученіе о Богочеловінь, основанное на словахъ же І. Христа. Впрочемъ, гр. Толстой, судя по его Краткому изложению Еваниелія, скажеть, что І. Христосъ скорбыть же почеловъчески предъ Своими крестными страданіями и что следовательно Онъ не чуждъ быль свойственныхъ людямъ слабостей. Да, Христосъ скорбълъ и, скажу, скорбълъ такъ, какъ, конечно, не скорбълъ ни одинъ человъкъ въ міръ. Но спрашивается, чъмъ вызывалась эта скорбь? Это была святьйшая изъ святьйшихъ скорбей, вызванная глубокных сознаніемъ встхъ нравственныхъ язвъ и гръховъ человъчества, всей безмърности вины людей предъ Богомъ и всего ужаса оставленія виновныхъ карающимъ Богомъ. - Это была, значить, скорбь не боязни дичныхъ страданій и мукъ. Потому-то Христось и говориль плакавшимь о Немъ женщинамъ: "днери Іерусалимскія! не плачьте обо Мив, но плачьте о себв и о детяхъ великъ" (Лук. 23, 28). Но еслибы даже спорбь Христа предъ крестными Его страданіями и смертью была пвыраженіемъ одного страха предъ ними, чего, однако, допустить нельзя въ виду -обнаруженнаго Спасителемъ безпримърнаго терпвнія среди ужасныхъ мукъ (Лук. 23, 34), то въдь содрогаться предъ страниными пытками и назнями не значить обнаруживать именно нравственную слабость. Страденія въ человъчесномъ міръ, какъ послъдствія

гръха самихъ же людей, конечно, представляють собою нъчто ненормальное. Не твиъ болве ин этой ненормальностью должны были быть и были страданія для Богочеловівва? Какъ же могь Онъ не чувствовать этой ненормальности страданій и не возмущаться духомъ предъ предстоявшими Ему мувами-плодомъ зла и гръха! Въ этомъ сказывалась безяврная чистота нравственнаго характера І. Христа, а не что-нибудь другое. Нравственная слабость допустима тогда только, когда І. Христосъ, съ одной стороны, училъ бы, что клятвы никогда и нивакой не должно быть, а, съ другой, влялся бы Самъ по первому требованію власти. Это действительно было бы выражениемъ нравственной слабости. Стало быть, если І. Христосъ употребиль на судъ клятву, то отнюдь-не вслъдствіе правственной шаткости, такъ какъ она не была Ему свойственна, какъ безгръшному, высказывавшему истину и творившему добро, не смотря ни на какія противодъйствія и угрозы. Гр. Толотой опустыв изв виду то весьма естественное соображение, что еслибы Спаситель дъйствительно доступенъ былъ хотя бы и временной нравственной слабости, то именно вследствие ея-то Онъ и не присягнуль бы на судь, т.-е. не подтвердиль бы илятвою того, что Онъ-воплотившійся единородный Сынъ Божій. Подтвердить это клятвою для Него значило прямо обречь Себя на всв ужасы крестныхъ страданій и мучительной смерти, какъ это и случилось въ дъйствительности. Лишь только І, Христосъ клятвенно исповъдаль Себя Мессіею и Сыномъ Божіимъ, первосвященникъ разодралъ одежды Свои и сказаль: "Онъ богохульствуеть; на что еще вамъ свидътелей? вотъ, теперь вы слышали богохульство Его. Какъ вамъ кажется? Они же (т.-е. члены верховнаго іудейскаго судидища) сказали въ отвътъ: повиненъ смерти" (Мато. 26, 63-66). А если все это несомивино, то, значить, Спаситель потому тольно и принесъ присягу на судв, что признавалъ клятву, согласно съ ученісмъ Ветхаго Завъта, вполив добрымъ далонъ въ накоторыхъ случаяхъ, но не дурнымъ.

Такимъ образомъ, уже то одно, что І. Христосъ, по Его соботвеннымъ словамъ, пришелъ не нарушить, а исполнить "законъ и пророви" и что Онъ присягнулъ на судъ, заставляеть не видъть въ еловахъ І. Христа о влятвъ отрицанія ен. Это же говорить и о томъ, что за буквальнымъ смысломъ словъ Спасителя: не каямитесь вовсе, но да будеть слово ваше: да или мъть мы обязаны,

вопреми мивнію сентантовъ и гр. Толстаго, искать инаго, внутренняго сиысла. Требуя отъ христівнъ, чтобы они буквально понимали эти слова, сентанты и гр. Толстой обнаруживають чрезъ это лишь крайнюю свою тенденціозность и даже просто недобросовъстность. Для всякаго, основательно знакомаго съ сущностью ученія сектантовъ, безусловно отридающихъ клятву и присягупредставляется вполев очевиднымъ, что клятва и присяга отвергаются ими единственно въ силу предваятыхъ ихъ возарвній: религіозныхъ и нравственно-соціальныхъ, и что они хватаются за буквальный смыслъ словъ Спасителя о клятвъ лишь для подкръпленія Его авторитетомъ своихъ антибиблейскихъ взглядовъ на государство, на государственно-общественныя власти и проч. Сами же по себъ слова Свящ. Писанія и подлинный ихъ смыслъ имъють для однихъ сектантовъ слишкомъ мало значенія, а для другихъ-въ сущности никакого. Возьмите хотя бы штупанстовъ. Болье прявые и откровенные изъ нихъ не ственяются говорить о себъ, что "они въруютъ не по словамъ и стихамъ Писанія, а руководятся въ въръ своей внушеніями Духа Божія", будто бы непосредственно учащаго ихъ. При такомъ надменномъ и мечтательномъ возарвнін на себя самихъ развів можеть иміть для штундистовъ вакое-дибо обязательное значение не только буква Свящ. . Писанія, но даже и подлинный смысль его? Въ своихъ бестдахъ съ православными, желая отстоять свои превратныя религознонравственныя возгрвнія, они большей частью настанвають на аллегорическомъ толкованіи мість Свящ. Писанія, открывающемъ широкій просторъ всякимъ измышленіямъ. Разсуждая же о клятвъ и присягь, они хватаются за буквальный смыслъ словъ І. Христа . объ этомъ предметв, вакъ за болве удобный для нихъ. Это развв не есть тенденціовность и плутовство своего рода? Что насается въ частности гр. Толстаго, то всякій толковый знатокъ его бого-. словско-философскихъ произведеній очень хорошо въдаеть, что этоть писатель отвергаеть клятву и присягу также только вследстве своихъ пантенстически-соціалистическихъ своеобразныхъ Такъ, всякому извъстно, что Л. Толстой не признаетъ не только промысла Божія, но и бытія личнаго Бога. Спрашивается: какъ же онъ сталь бы признавать клятву именемъ Божіемъ? Какъ ом ясно и сильно не говориль I. Христосъ въ пользу признанія влятвы . и присяги, для гр. Толстаго все это — звукъ пустой. Съ другой

стороны, этоть писатель въ принципъ отвергаеть всякій государственно-общественный союзь и всякое начальствованіе, какь и большинство сектантовъ дълають тоже. Спрашивается: о какой же присять можеть быть рачь съ точки зранія гр. Толстаго? Отвергая клятву и присягу только по указаннымъ причинамъ, гр. Толстой, однако, не только самъ хватается исключетельно за букву изреченій І. Христа о клятвів, но утверждаеть, будто и нивто другой не въ правъ поступать иначе. Не очевидно ли, что это продылывается съ исключительно пропагандисткими цылмии, а отнюдь не въ интересахъ правильного пониманія словъ Спасителя? Это твиъ несомивниве, что вогда ядеть у гр. Толстаго ръчь наприм. о божественной природь І. Христа или о загробной участи людей, онь уже отбрасываеть буквальное толкованіе евангельских словь и вдается въ самый искусственный изъ искусственныхъ аллегорязить въ изъяснении ихъ. Но коль скоро сектанты и гр. Толстой выступають защитниками буквализма лишь ради задвихъ цвлей, а не по требованію истины и существа діла, то слідовать имъ было бы величайшей ошибкою. Кто стоить за буквальное пониманіе словъ І. Христа о клятвъ, тоть долженъ буквально же понимать и слова Его въ нагорной же проповъди о небъ, какъ престоль Божіемъ, о земль, какъ подножів ногъ Божінхъ, о бревнь въ глазу и проч. Но если сами севтанты и гр. Толстой не двлають этого, хотя и должны бы дълать, то менъе всего можеть это дыять православный христівнинь, знающій, что истинный смысль словъ І. Христа должно изъяснить не иначе, какъ сопоставляя ихъ съ другими Его словами, иногда съ теми или иными местами Ветхаго Завета, а иногда даже съ сущностью всего Его ученія, какъ оно понимается въ исторически-несомивнномъ церковномъ преданів. Спрашивается: что же собственно говорить I. Христосъ словами: "не клянитесь вовсе, но да будеть слово ваше: да, да; нъть, Phys. "?

Въ этихъ словахъ І. Христа, прежде всего, вниманіе православныхъ толкователей обыкновенно останавливается на выраженія: вовсе (ὅλως). Выраженіе это понимають разные толкователи различно. Такъ, напримъръ, одни изъ нихъ усвояють греческому слову: ὅλως значеніе: всячески, какъ ни прималось, и понимають всю ръчь І. Христа о клятвъ въ смыслъ дозволенія клясться не вначе, какъ только именемъ Божівиъь. Другіе придають слову: δλως значеніе: вообще, обыкновенно п видять въ рвчи І. Христа σ влятвъ безусловное запрещение ея, но только въ частной нашей жизни, а не тогда, когда требуеть ен перковная или государственнообщественная власть, ноей нужно повиноваться. Третьи, наконепъ, какъ наприм. высокопреосвящ. Никаноръ, слово: όλως видимо понимають въ значеніи: никогда и находять въ ръчи Спасителя о клятвъ указаніе совершенной ненужности ея, но только для нравственно-совершенных, отличающихся всегдашней правдивостью. По нашему крайнему разумънію, всъ эти мятнія страдають односторонностью, не исчерпывають глубокаго смысла словъ Богочеловъва и даже ведуть къ нъкоторымъ неудобнымъ выводамъ. Такъ, представители и защитники перваго мижнія правы, понимая слово: башь въ значени всячески, како ни пришлось и относя это слово въ клятев небомъ и тому подобными предметами, но они почему-то не объясняють того, не заключается ли, по ученю Спасителя, въ предложенных Имъ словахъ: да или мътъ какого-лебо свидътельствованія Богомъ? Представители же втораго мижнія, логическа разсуждая, не въ состояніи объяснить, почему же употребляль ап. Павелъ клятву вовсе не по требованію какой-либо власти. Наконецъ, сторонники третьяго метнія не только ставять ученіе І. Христа въ сущности въ чисто-отрицательное отношение въ ветхозавътному дозволению клятвы, но и не могутъ предложить вполнъ резоннаго объясненія, почему же влядся и присягаль Самъ Богочеловъкъ, совершенвъйшее изъ совершенныхъ Существо? Представителямъ этого мивнія остается сказать, что І. Христосъ влядся, какъ имъвшій діло съ подзаконными людьми. Но такое объясненіе относилось бы только къ подзаконной обрядовой сторонъ клятвы, но не въ ея сущности, свидътельствованию самимъ Богомъ, и не проливало бы ниваного свъта на смыслъ и значение словъ:  $\partial a$  иле мють, предложенных Христомъ. Главная причина недостаточноств этихъ мивній, кажется, заключается въ томъ, что представителя ихъ, справедливо придавая важное значеніе слову: δλως, не останавливались, однако, на другихъ особенностяхъ греческаго текста, трактующаго о клятий, а, затымь, опускали изъ виду одну весьма существенную цваь кантвы, установленной Богомъ еще въ патріаркальныя времена. Попытаемся восполнить этоть пробыть и чрезъ то по возможности всирыть весь глубовій и подлинный смысль рвчи Спасителя о клятвв.

Клятва, навъ и другія различныя установленія Веткаго Завъта, нивла, между прочинъ, своей цвию мріучимь человька, часто звбывающаго о Бога и живущаго виз внутренняго общенія съ Нимъ, станить себя ностоянно не только въ своихъ словахъ и двлахъ, но и въ своихъ мысляхъ, чувствованіяхъ и желаніяхъ, предълицо и судъ вездъсущаго, всевъдущаго и праведнаго Бога. Между темъ, еврен настолько опускали изъ виду эту высокую пвль клятвы, что стали изобретать одна за другую такія клятвенныя формулы, ноототе атважи эция онжом во в право возможно чаще избътать этого внутренняго благочестиваго поставленія себя предъ дицо и судъ Бога, даже и при произнесении формальной клятвы. Съ другой сторовы, оврисен, употребляя даже и законную клятву, все дело поставляли во вижшнемъ упоминании имени Божия, а не во внутреннемъ и живомъ поставленіп себя предъ лицо и судъ Господа. Танимъ образомъ, и въ этомъ случав фарисеи уклонялись отъ того, ради чего, между прочимъ, заповъдана была клятва. Прищедши не разрушить, по восполнить и усовершить и ветхозавътное ученіе о клятвъ, Спаситель внушаеть людямъ, чтобы они въ благодатномъ царствъ Его, царствъ тъснъйшаго общенія человъка съ Богомъ, сполна осуществляли то, къ чему стремилось вести людей въ ветхозавътныя времена формальное свидътельствованіе именемъ Божіниъ, т.-е. формальная клятва. Истинные христіане должны постоянно ходить предъ Богомъ, т.-е. постоянно ставить себя предъ лицо и судъ Бога во всехъ своихъ мысляхъ, чувствованіяхъ, жеданіяхъ, дъдахъ. Коль скоро люди будуть находиться въ такомъ непрестанномъ живомъ общени съ Богомъ, то наждое: да христіанина и каждое: ими будеть говориться предъ все испытующимъ Богомъ и во имя Его, а следовательно получить значение истин-HOM KISTRIJ.

Что Спаситель въ словахъ: да им мътъ предлагаетъ истиннымъ христіанамъ клятвенную формулу, а не иное что-нибудь, это видно нажъ изъ всего логическаго хода рвчи, такъ и изъ особенностей выраженія мысли Спасителя въ греческомъ текстъ. Въ рвчи І. Христа о клятве разсматриваются клятвенныя выраженія, унотреблявшіяся евреями. Запрещая эти выраженія, Спаситель предлагаетъ иныя. Какія же: клятвенныя или неилятвенныя? Такъ какъ двло илеть о клятвенныхъ выраженіяхъ, а Христосъ не пришель отмънить клятву, то предлагаемыя Имъ слова суть, конечно, клятвен-

ныя слова. Замечательно, что Спаситель нигде, где у Него идетъ рвчь о клятев, не противопоставляеть, какъ это ивкоторые воображають, Своихъ словъ ветхозаветной заповеди: клянись истинмымь Боюмь, а противопоставляеть Свои слова незунтски-уклончивымъ клятвамъ небомъ и прочими предметами и вообще фарисейскому формализму въ отношеніяхъ къ Богу. Поотому, не очевидно ли, что, предписывая говорить только да или изьта, Спаситель имъетъ въ виду именно внутреннее поставление себя человъкомъ предъ лицо и судъ Бога даже и безъ формальныхъ указываній на это? За справедливость этого мивнія говорять и филологическія соображенія. Замвчательно, что въ греческомъ текств предъ догос (слово) стоитъ членъ. Что же это означаетъ? Конечно, только то, что I. Христосъ предлагаеть не иное что-нибудь, а прямо влятвенную формулу, единственно умъстную среди тъхъ людей, которые находятся въ непрестанномъ внутреннемъ общения съ Богомъ. Стало быть, слова Спасителя съ греческаго языка следовало бы для напбольшей точности перевести такъ: да будеть клятвенног слово ваше: да или нътъ.

Нужно ли после этого распространяться о томъ, что нъ указанномъ же смысле должно понимать и следующія слова ап. Іакова: "не клянитесь ни небомъ, ни землею и никакою другою клятвою, но да будетъ у васъ да, да и нетъ, нетъ" (5, 12)? Какъ І.

Христосъ, такъ и апостолъ Іаковъ одинаково допускаютъ клятву.
Однакоже, по ихъ ученію, среди истинныхъ христіанъ, внутренно
никогда не прерывающихъ, при благодатномъ содействіи, своего
общенія съ Богомъ, клятва выражается иначе, чемъ она выражалась въ ветхозаветное время среди благодатно невозрожденныхъ
людей. Здёсь формально произносилось имя Божів для удостоверенія въ истинности сказаннаго и въ исполненіи обещаннаго. Среди
же истинныхъ христіанъ, благодатно обновленныхъ и невозвращающихся къ прежнему духовному состоянію, всякое да и всякое
мють должно говориться и говорится предъ лицомъ Бога и во имя
Божів, а следов. имъетъ смыслъ и значеніе клятвы.

Но если принять предлагаемое не шаблонное, а своеобразное и, какъ думаемъ, единственно-правильное истолкование словъ І. Христа и ап. Іакова о клятвъ, въ такомъ случаъ не лучше ли думатъ, будто христіанивъ никогда не вправъ употреблять формальную клятву, соединенную съ вившнимъ призываниемъ имени Божія? Что



такъ нельзя думать, это видно уже изъ употребленія клятвы не только ап. Павломъ, но и Самимъ I. Христомъ. Однако, этотъ вопросъ требуеть особаго разъясненія.

Предлагая Свою заповъдь о клятвъ, восполнявшую и усовершавшую ветхозавътное возэръніе на нее, Господь І. Христосъ и этимъ, какъ и всей нагорной проповъдью, указываетъ людямъ религіозно-правственный идеаль, кь возможному осуществленію коего въ своей жизни они должны непрестанно стремиться. Что Спаситель имълъ въ виду именно идеальное состояніе людей, это доказывается не только сущностью самой заповъди Его о клятвъ, выполнимой лишь христіаниномъ, достигшимъ высокой степени религіозно-правственнаго совершенства, но и теми словами І. Христа, какія свазаны вслідъ, между прочимъ, и за різчью о клятвів. "Будьте совершенны, говорить Онъ, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный" (Мато. 5, 48). Но люди развъ достигали или достигнутъ когда либо всв безъ исключенія такого религіозно-правственнаго совершенства, какое предпоставлено имъ въ качествъ идеала? На недостижимость идеала указываеть въ последнее время самъ гр. Толстой, раньше съ настойчивостью толковавшій о легкости исполненія нравственныхъ требованій 1. Христа. Спаситель же прямо и ясно учить, что люди и въ грядущія времена будуть исполнены зла также, какъ они были исполнены зла раньше и во время Его земной жизни. Современникамъ Своимъ Онъ говорияъ: вы злы (Лук. 11, 13), а касательно дурнаго нравственнаго состоянія многихъ и въ гридущихъ покольніяхъ Онъ предсказываль притчею Своей о плевелахъ и пророчественной рачью Своей о посладнихъ судьбахъ человачества... Всякій знаеть, чімь выражается правственная испорченность людей въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ. Среди нравственноиспорченных в людей царствують эгоизмъ, соединенный съ причиненіемъ обидъ и вреда другь другу, борьба за обладаніе матеріальными и другими вижшними благами жизни, взаимная недовърчивость, подозрительность, обманы разнаго рода и тому подобное. А если все это неоспоримо, то для наилучшаго подтвержденія истинности сказаннаго людьми и для наибольшаго завъренія въ исполненіи объщанного ими является необходимымъ какое-либо изъ наиболъе энергическихъ и върныхъ средствъ. Самымъ удовлетворительнымъ и естественнымъ изъ нихъ, при всеобщей въръ людей въ Бога, нашего нравственнаго Законодателя и Судію, является формальное,



слышимое вспыми, свидътельствование самимъ Богомъ. При господствъ въ міръ зла съ его проявленіями: недовъріемъ, подозрительностью и прочимъ такая формальная клятва обязательна даже и для тъхъ, кто самъ, произнося: да или иптъ, можетъ говорить и говоритъ только одну истину.

Когда нужно дозволять себв употребленіе формальной религіозной клятвы, это прекрасно указано самимъ Спасителемъ и апостоломъ Павломъ. Господь І. Христосъ всегда говорилъ людямъ лишь одну истину и посвятиль Себя всецьло на служение благу людей. Усвоеніе Его ученія и полная преданность Ему были бы и для современниковъ Его, какъ и для всёхъ другихъ людей, источникомъ и условіемъ ихъ временнаго и въчнаго блага. Что касается апостола Павла, то и онъ, благовъствуя о Распятомъ и Воскресшемъ и объ Его волъ, возвъщалъ тоже одву только истину и служиль несомновному благу людей. Между томь, большинство ихъ, ко вреду для себя самихъ, не довъряло не только апостолу Павлу, но и самой воплощенной истинъ — І. Христу. Воть почему Онъсамъ, а по Его примъру и апостолъ Павелъ, ссыдаются на самого Бога во свидътельство истинности Своихъ словъ. Ради того же, чтобы и въ особенно-торжественныя минуты Своей земной жизни, предъ Своими крестными страданіями и въ виду Своей смерти, засвидътельствовать, въ интересахъ людей и царствія Божія, о Себъ, какъ объ истинномъ Мессіи и Сынъ Божіемъ, и чтобы чрезъ то положить конецъ и мальйщимъ сомнъніямъ въ неизмънности Своего ученія о Себь, Господь І. Христось не только не противится принятію присяги, но тотчасъ же даетъ клятву, лишь только она была предложена. Въ этомъ дъйствіи Спасителя снова обнаружилось, что Онъ не только училь любви къ Богу и ближнему, но самъ былъ воплощенной любовью къ Отпу Своему небесному и на людяма. Воть ва этой любви на двлу царствія Божія на земль и нь людямь заключается указаніе и для каждаго христівнина, вогда онъ не только можеть, но и обязань, какъ частный человыкь, клясться, а, какъ гражданинъ государства, присягать. Когда интересы правды и добра и благо общее требуютъ . формальной влятвы и присяги, всякій христіанинъ обязанъ поклясться или присягнуть, явно призвавъ самого Бога во свикътели своихъ словъ или произнесши предписанную законной властью формулу присяги и облобызавши св. кресть и св. Евангеліе. Это

будеть не кошунствомъ надъ ними, какъ увъряеть великій кощунственникъ-графъ Толстой, а напротивъ, благоговъйнымъ чествованіемъ Спасптеля и точнымъ исполненіемъ Его ученія о клятвъ. І. Христосъ учить насъ не словомъ только, но и жизнью, и двйствіями Своими. Въ чемъ мы можемо подражать Ему, въ томъ и обязаны подражать. Не самь ли Спаситель сказаль намь: "ученикъ не выше учителя и слуга не выше господина своего. Довольно для ученика, чтобы онъ быль, какъ учитель его, и для слуги, чтобы онъ быль, кань господинь его" (Мате. 10, 24 - 25)? Одинъ изъ непосредственныхъ учениковъ І. Христа, ап. Петръ, тоже говорить каждому изъ насъ объ І. Христь, что Онъ, Христосъ, оставиль намъ примъръ, чтобы мы шли по следамъ Его (1 п. 2 гл., 21 ст.). Отказывающіеся оть клятвы и присяги, очевидно, попирають эти слова І. Христа и Его апостола, горделиво поставляя себя выше даже самого Богочеловъка. Не чудовищно ли это? Ссылка нъкоторыхъ на то, что Спаситель, какъ Богочеловъкъ, могь каясться и Богомъ, а мы, будто бы, не имвемъ на это права, будучи "смертными существами", просто наивна. Клянясь Богомъ, мы тыкь предъявляемъ не какія-либо свои права на Него и Ему, а, напротивъ, выражаемъ свое совершенное подчинение Ему, какъ вравственному Законодателю и Судів. Вудучи "смертными существани", мы уже по этому-то и побуждаемся къ свидетельствованію самимъ Богомъ болве, чемъ "Несмертный", свидетельствовавшійся Богомъ лишь ради насъ и изъ-за насъ.

Равные сектанты и ихъ подражатели, отрицающие клятву и присяту на основани буквальнаго смысла словъ I Христа и апостола Ізкова, оказываются величайщими фарисеими, хотя и мнять себя духовными христіанами. Какъ древніе фарисеи на основаніи буквальнаго смысла Моисеевыхъ предписаній касательно субботы попирали величайщую изъ заповъдей, заповъдь о любви и милосердіи, за что столь сильно обличаль ихъ Божественный Учительнобви (Лук. 6, 7 — 9), такъ и сектанты съ ихъ подражателями изъеза буквальнаго смысла словъ Христа о влятвъ попирають заповъдь Его любви къ Богу и къ людямъ, безусловно отрекаясь отъ клятвы и присяги, хотя бы отъ этого косвенно, но жестоко, и мострадаль кто-нибудь изъ ближнихъ. Затъмъ, какъ древніе фарисеи превозносились своей чистотою и святостью вслъдствіе лишь вывшняго соблюденія ими буквально понятыхъ предписаній закона

Digitized by Google

Монсеева, такъ и сектанты именують себя духовными, т.-е. настоящими христівнами, противонолагають себя намъ и презрительно смотрять на насъ, между прочимъ, потому только, что они выполняють букву сказаннаго Христомъ о влятвъ. Ссылки сектантовъ и ихъ подражателей на то, что они и безъ клятвы роворять правду, лишь еще болье рисують ихъ настоящими фарисеями. Еслибы они не были этими фарисеями, то никогда не забывали бы следующихъ глубово справедивыхъ словъ апостола Іоанна: "если говоримъ, что не имъемъ гръха, то обманываемъ себя самихъ, и истины нътъ въ насъ" (1, 1, 8). Что сектанты обманывають себя самехъ и что въ нихъ нътъ истины, это очевидно даже изъ слъдующаго: они часто не только намеренно извращають смыслъ неудобныхъ для нихъ мъстъ Свящ. Писанія или какъ бы не замъчають ихъ, но и учать другь друга тому, навъ наилучше обманывать церковныя и государственныя власти въ тахъ или другихъ случаяхъ. Объ обманахъ же въ торговав и въ тому подобныхъ дълахъ уже не говоримъ. Но что же? Эти-то люди говорять о своей правдивости и ею, между прочимъ, прикрываютъ свое отреченіе отъ клятвы! Наконецъ, еслибы не настоящими фарисеями были разсматриваемые сектанты и ихъ подражатели, то они поняли бы, что наша личная всегдашняя правдивость, еслибы она была и несомивниою, не даеть намъ никакого права отказываться отъ клятвы и присяги въ потребныхъ случаяхъ. Въдь другіе люди не только не обязаны считать насъ правдивыми, если не имъютъ неоспоримыхъ доказательствъ этой правдивости, но часто лишены самой возможности знать о ней. А если это такъ, то отказываться отъ клятвы подъ предлогомъ нашей правдивости значить не только по-фарисейски выставлять свою правдивость, но и по-фарисейски же бросать надменный укоръ другимъ за ихъ, быть-можеть, мнимую линвость. Спаситель, сама воплощенная Правдивость, поступаль не такъ и чрезъ то заповъдаль и всвиъ христіанамъ подражать Ему.

Желая во чтобы то ни стало защитить свое произвольное отрицаніе клятвы и присяги, сектанты указывають на то, что по словамъ Спасителя, все, что сверхъ да или нъть, происходить отъ лукаваго (Мате. 5, 37), равно накъ на то, что по словамъ апостола Іакова, имая клятва подлежить осужденію (5, 12). Грасъ же Толстой въ заключеніе своей ръчи о клятвъ увъряють, будто бы,



по словамъ Христа, оормальная религіозная влятва измышлена для вла. Только преднамърсеный буквализмъ въ истолковании словъ Спасителя о илятий заставляеть сектантовъ столь превратно разумъть смысять словъ: от муканаго. Греческое слово: почпрос двяствительно значить вакь дурной, злой, такъ и лукавый. Но что же изъ этого савдуеть? Конечно, отнюдь не то, будто бы формальное призываніе Бога во свидътеля истины и въ каратели лжи и обмана есть эло. Если у исгиннаго христівнина каждое  $\partial a$  или мъто, по учению Христа, есть своего рода несомивнияя клятва, какъ мы видвли, и если такая клятва должна быть удвломъ истиннохристіанскаго общества, то, спрашивается, какъ же можетъ быть вломъ въ сущности эта же самая клятва, но, ради требованій правды и добра и въ видахъ блага людей, ставшая очевидною и для постороннихъ лицъ, не въдающихъ того, внутренно поставляеть ли себя предъ лице Божіе произносящій: да или нють? Несомивнею, и эта формальная клятва, какъ наружное проявленіе внутренней, есть добро. Говоря же, что эта формальная клятва происходить отъ дурнаго, отъ злаго, или отъ лукаваго, І. Христось указываеть этимь только на то, что истинных христіанъ въ формальной влятвъ вызывають недовърчивость, подозрительность и вообще эло той среды, въ которой живуть и двиствують такіе христіане. Следуя странной логиве сектантовъ, мы должны были бы назвать зломъ даже совершенный Спасителемъ подвигъискупленія человіческаго рода. Відь все то, что І. Христось благоволить сдвлать для человвчества, вызвано со стороны людей ихъ гръховнымъ состояніемъ и царствующимъ среди нихъ здомъ. Что васается графа Толстаго, то онъ въ завлючительныхъ словахъсвоихъ о`клятей извратиль смыслъ словъ Спасителя неправильныть переводомъ ихъ съ греческаго явыка. Слова: от лукаваю въ греческомъ текств выражены такъ: ѐк той почирой. Предлогъ: €к въ соединения съ родительнымъ падежемъ значить ото, изо-за, по причинь, но отнюдь не для, какъ это выходить по графу Толстому. Потому, греческія слова: ек той почорой по славянски переведены: ото непріязни, по русски: ото мукаваю, по латыни же: a malo. Но воль скоро доказано, что графъ Толстой не умъль или не котвлъ правильно передать слова І. Христа съ греческаго -лекста, то само собою разрушается и тотъ выводъ, какой онъ сдвдалъ на основани превратнаго перевода. Ни сколько не основательные представляется ссыява сектантовы и графа Толстаго и на слова апостола Іакова. Какъ овидытельствують и тексть, и контексть, мыслы апостола Іакова состоить вы слыдующемы: если вы, вмысто того, чтобы внутренно всегда поставлять себя вы присутстве Бога, станете для наибольшаго удостовыренія вы сказанномы вами полагаться лишь на наружное призываніе имени Божія, то легко подпадете осужденію. Спрашивается: развы есть здысь хотя бы намекъ на то, будто всякая клятва есть зло?

Графъ Толстой, однако утверждаетъ, будто І. Христосъ долженъ быль видеть въ клятей не иное что, какъ зло, такъ какъ присягающіе якобы производять всякія насилія. Этими словами нашть писатель обнаруживаетъ истинную причину, по которой онъ отрицаеть клятву и присягу. По взгляду графа Толстаго, настоящее, коренное эло человъчества, кромъ недостаточности средствъ къ удовлетворенію животныхъ потребностей человака, состоить въ наказаніяхъ виновныхъ правительствомъ, въ войнахъ и т. п. Этотъ-то взглядъ свой графъ Толстой, подобно многимъ сектантамъ, усиливается усвоить и Спасителю. Но, само собою разумъется, Інсусъ Христосъ безконечно глубже и правильные понималь истинную природу зла, чъмъ эти люди. Настоящее зло, корень и источникъ всякаго другаго зла, Спаситель поставляль въ отпаденіи человівна отъ Бога и въ предпочтительномъ служении людей эгоистическимъ и животнымъ ихъ инстинктамъ и вождельніямъ. Истинеое зло, по ученію Спасителя, есть нравственное эло, гивадящееся въ душв человъческой, а всякое другое эло есть уже плодъ этого эла (Мате. 15, 19). Это производное ало, т.-е. различныя физическія страданія, лишенія и бъдствія человъческой жизни, равно какъ разныя сворби. одними людьми причиняемыя другимъ, не составляетъ для людей, по ученію Спасителя, главнаго зла, котораго они должны бояться болье, чымь гивздящагося въ собственной ихъ душь. Потому-то I. Христосъ и говорить наждому изъ насъ не иначе, накъ слъдующее: не бойтесь даже убивающихъ тъло, души же немогущихъ убить, а наиболье бойтесь того, кто можеть душу погубить отторженіемъ ея отъ Бога и отъ истинко-человъческой живни (Лук. 12, 4 и др.). Но влятва и присяга разви могуть накъ пибудь отторгать челована отъ Бога и отъ истинно-человаческой жизни? Напротивъ, клятва-то и говоритъ человъку о томъ, чтобы овъ жиль въ общении съ Богомъ и ставиль выше всего интересы истины

и добра. Кто разумветь истинный смысль клятвы и присяги и даеть ихъ отъ всего сердца, тотъ не только не решится сознательно причинить вредъ чьей-либо душъ, но не позволить себъ выйти изъ предвловъ христіански-обязательнаго и въ отношеніи въ матеріальному благосостоянію людей. Но если наприм. отъ правильнаго свидетельского показанія чьего-либо на суль и пострадаеть кто-нибудь, то въдь причиною этого страданія будеть не присяга, но а) или совершенное человъкомъ преступленіе, б) или не совершенство уголовнаго кодекса, къ улучшению котораго обивываеть у насъ и присяга... Въ отношении иъ судебнымъ наприм. процессамъ неужели нужно желать, чтобы люди лгали нъ своихъ показаніяхъ во избъжаніе кому-нибудь причинить вредъ? Въдь отъ лжи-то и обмана зависить большая часть людскихъ страданій. Поэтому, поскольку присяга на судъ обязываеть свидътелей къ правдивости, а всехъ судей-къ правосудію, она есть благо, но отнюдь не эло. Далъе, что касается наприм. войнъ, то онъ были бы гораздо ръже и несравненно менъе кровопролитны, чъмъ это было и есть, еслибы всв властители народовь и воины лучше помнили и наиболъе свято соблюдали то, къ чему обязываетъ присяга. Не было бы, затымъ, кражъ, убійствъ частныхъ и тому подобнаго зла, еслибы граждане свято соблюдали объть повиновенія законамъ, воспрещающимъ разныя преступленія. Словомъ: сама по себъ присяга не только не есть эло, но, напротивъ, представляеть собою одно изъ могущественивищихъ средствъ нь борьбъ со зломъ, если только она свято соблюдается къмъ бы то ни было изъ давпихъ ее.

Уже и изъ этого видна неправильность, наконець, и той мысли графа Толстаго и его единомышленниковъ, будто бы давать присяту значить отказываться оть исполненія воли Божіей и обязываться исполнять волю человъческую. Замътимъ, однако, и слъдующее. Еслибы мы и допустили, что отъ православнаго христіанина могуть потребовать чего-либо, явно противоръчащаго правильно понятымъ требованіямъ воли Божіей, то въдь онъ всегда можетъ, по примъру апостоловъ, сказать: "судите сами, справедливо ли предъ Богомъ слушать васъ болье, нежели Бога" (Дъян. 4, 19). Твердо, но вротно заявивши это, истинный христіанинъ лучше теривливо перенесеть назначенную ему кару, чъмъ нарушить ясное требованіе воли Божіей. Но подобные случаи не мы-

слимы тамъ, гдъ правители помнятъ и свято блюдутъ данную ими въ свое время клятву предъ Богомъ чтить и соблюдать учение и уставы церкви. Ссылка графа Толстаго на то, что I. Христосъ воспрещаль клисться головою нашею, тоже начего не говорить противъ клятвеннаго завъренія именемъ Божідмъ. Кто клядся головою своей, тотъ дъйствительно обнаруживалъ этимъ странную увъренность, будто бы онъ абсолютный властелинъ своей головы. Ничего подобнаго нътъ въ клятвенномъ призываніи имени Божія. Туть, напротивъ, мы выражаемъ свою абсолютную зависимость оть Бога и сами отдаемъ себя Его праведному изволенію и суду. Что же касается той мысли графа Толстаго, что объщать чего-нибуль подъ присягою нельзя, такъ какъ мы не можемъ ручаться ни за одно мгновеніе дальнъйшей нашей жизни, то эта мысль скорье наивна, чъмъ серьёзна. Кто же не знаеть, что люди дають свои объщанія условно, т.-е. если они будуть живы и не лишатся возможности исполнить объщанное? Следун прихотливой логике граса . Толстаго, мы не должны были бы не только объщать чего-либо правительству подъ присягою, ио и объщать наприи. чрезъ нъсколько минуть зайти къ кому-либо изъ нашихъ знакомыхъ.

Такимъ образомъ, вопреки увъреніямъ графа Толстаго и его единомышленниковъ, для отрицанія клятвы и присяги нътъ ни мальйшихъ слъдовъ основаній ни въ отношеніи Спасителя къ ветхозавътному религіозно-нравственному ученію, ня въ принесеніи самимъ І. Христомъ присяги на судъ, ни въ надлежащемъ пониманів
словъ І. Христа и апостола Іакова о клятвъ, ни въ отношеніи
присяги къ существующему среди людей злу, ни въ чемъ-либо
другомъ, на что ссылается въ частности графъ Толстой. Напротивъ, какъ положительныя свидътельства Библіи, учителей церкви
и ея постановленій, такъ и безпристрастный разборъ возраженій,
дълаемыхъ сектантами и графомъ Толстымъ противъ употребленія
клятвы и присяги, одинаково приводятъ насъ къ тому убъжденію,
что и формальная религіозная клятва вполнъ Божественное установленіе и безусловно обязательна для всякаго христіанина, формально не вышедшаго изъ состава членовъ православной церкви.

Однако, мы не исполнили бы всей, взятой на себя, задачи, еслибы не сказали хотя нъсколькихъ словъ касательно того, не лучшели поступила бы государственная власть, коль скоро предоставила бы гражданамъ употреблять, по личному усмотрънію каждаго изъ нихъ,

ту или другую клятвенную формулу, или, по крайней мёрё, установила бы чисто гражданскую клятву даже безъ упоминанія о Богъ?

По нашему крайнему разумънію, если датскій министръ юстиція ивногда назваль верхомъ безумія требовать введенія одинановой для всехъ гражданской клятвы, то нужно назвать еще большемъ безуміемъ предоставленіе наждому избирать клятвенную формулу по его личному вкусу. Допустить это -- значило бы со стороны государственной власти и государства наложить убійственную руку на самихъ себя. Никто изъ допускающихъ законное и необходимое существование государства не станеть отвергать невобъжности употребленія, въ области государственно-общественной жизни, такой клятвы, которая служила бы въ глазахъ вождей ен достаточнымъ ручательствомъ, или гарантією, за исполненіе всъми гражданами вовложенныхъ на нехъ обязанностей и данныхъ ими самими объщаній. Но развъ мыслима такая гарантія, когда наждый избираеть ее по своему личному вкусу? Она еще можеть имъть важное значеніе для избравшаго ее, но ръщительно не въ состояніи имъть каного-либо смысла для другихъ людей, съ своей точки зрвнія придающихъ значеніе лишь какъ разъ противоположной гарантіи. А если это безспорно, то, значить, въ государственно-общественной соеръ надежною гарантією для правительства и для большинства его гражданъ можетъ быть только такая гарантія, которая считается ими вполнъ достаточною съ исо точки зрвнія, а не меньшинства. Отсюда то и проистекаеть необходимость въ установленів не только болье или менье общеобязательной клятвенной формулы, но и наиболъе обезпечивающей исполнение всъми гражданами ихъ обязанностей и объщаній.

Таковой клятвенной формулою, разсуждая безпристрастно, можеть быть только религіозная клятва. Ниято не станеть оспаривать того, что для истинно-религіозныхъ людей нравственныя требовния теряють характерь человіческой условности и произвольности и выботь, какъ выраженіе воли Божіей, абселютно-высокую цівну и абсолютно-обязательную силу. Не безъ причины же многіє представители самыхъ противоположныхъ другь другу философскихъ направленій должны были признать, что руководство въ жизни религіозными мотивами наиболье располагаєть людей къ выполненію правственныхъ требованій и что наибольшее довіріе возбуждають

въ насъ къ своимъ показаніямъ и обвіцаніямъ истивно-релагіовные люди. Для примъра укажемъ лишь на Спенсера и на Адама Смита. "Иден, возбуждаемыя и освящаемыя религіею, говорить первый изъ нихъ, вліяють на наши поступки гораздо сильнъе, чъть что нибудь другое". "Религія, по замъчанію втораго изъ нихъ, укръпляетъ естественное чувство долга. Вслъдствіе этого глубоко религіозные люди, продолжаеть онъ, вообще снискивають наибольшее довъріе. Мы предполагаемъ постоянно, что они заинтересованы лишнима, сравнительно съ другими людьми, побужденіемъ къ исполненію своего долга". Изъ этихъ словъ Спенсера и Адама Смита ясно слъдуеть, что религіозная влятва, соединенная оъ призываниет самого Бога во свидетели истинности нашихъ повазаній и объщаній и въ каратели лжи и обмана, является наилучшею гарантіею для правительства и его подданныхъ въ исполненіи каждымъ изъ нихъ своего долга. Тотъ фактъ, что и принимающіе религіозную влятву нер'вдко оказывались и оказываются овльшивящими, ничего не говорить въ принципъ противъ ней: Фальши и обмана, скажемъ, было бы еще больше, еслибы эти люди клялись лишь своей совъстью, честью и проч. То, что намъ приходилось слышать отъ служащихъ въ судебномъ въдомствъ, вполнъ подтверждаеть свазанное выше. Оказывается, что принятіе присяги наприм. свидетелями на суде имееть въ общемъ поразительное вліяніе на правильность ихъ показаній. То, что человъкъ скрываль или передаваль неправильно до принятія присяги, онъ исправляль вследь за ея принятіемъ. На вопросы же судей, откуда такое разноръчіе въ показаніяхъ, свидътели часто прямо заявляють, что въдь они влялись предъ Богомъ, а потому для нихъ нравственно уже невозможно говорить ложь или умалчивать объ истинв.

Спрашивается: не странны-и, после этого, являются те правительства, которыя, внявши требованіямъ горсти неверующихъ людей сравнительно съ массою верующихъ, совсемъ и для всехъ отменяють религіозную клятву? Отменять религіозную клятву значить не только прямо возводить какъ бы въ норму безхристіанственность и атензмъ, но и колебать основы нравственной и гражданской жизни. Нравственная жизнь людей можеть быть здравою и прогрессивно развивающеюся лишь тогда, когда она исходить

муь христіанскихь: религіозныхь: началь: и опирается на религію b); А если правда, что правильная нравственная живнь немыслима: когда она оторване отъ христіанскихъ религіозныхъ ед нечаль; мотивовъ и цълей, то можетъ-ли быть ръчь и о надлежащемъ направленіи и теченіи самой гражданской жизни при такомъ условів? Полагаться только на засвидетельствованія совестью и честью истинности показаній и исполненія объщаній въ дълахъ государственно-общественной важности странно уже по следующим причинамъ. Отвергающими религіозную влятву являются прежде всего или чистые матеріалисты, или такъ-называемые монисты; непризнающіе въ мір'в ничего, кром'в случайнаго сочетанія и слепой игры матеріальных элементовъ съ присущими имъ силами. Но жто же изъ способныхъ въ догическому мышлевію не понимаеть; чио для этихъ людей, если они последовательно разсуждають; не долино въ сущности быть ни истиннаго, ни ложнаго, ни добраго, на завго и что для нихъ совъсть и честь должны быть лишь пустыми звуками? Затемъ, едва ли идеальна и надежна совъсть токо, кто, имъя всю возможность хорошо ознажемиться даже съ крискіанствомь, тімь не меніне не только отрищаеть эту высочайщую цав религій, но даже отвергаеть бытіс вичнаго Бога и Его промысль. Едва ли идеально и надежно, навонемь, чувство чести въ томъ человъкъ, который не хочетъ вовдавать должнаго чествованія не тольно І. Христу, но и вообще Bory.

Само собою разумъется, нисколько не говорить противъ законности и благостворности унотребленія религіозной клятвы въ дължъ гражданскить и ссылка на то, будто бы такая клятва заставляеть людей говорить правду только изъ-за стража предъ наказаніемъ свыше и прецятствуеть быть правдивыми лишь въ силу любви къ истинъ. Въ этомъ возраженіи опускается изъ виду, вопервыхъ, то, что любовь къ истинъ воспитывается и утверждается въ падшемъ человъкъ отнюдь не безъ вліянія и стража предъ канить-либо наказаніемъ за ложь, а во-вторыхъ, то, что истиню бояться

<sup>4)</sup> Это обстоятельно разъяснено въ сочинении моемъ: *Резилюзность — основа* и *опора правственности* (Москва, 1889 г.). Несоглашающиеся съ нами благоволять, если имъ угодно, опровергнуть сказанное нами. Пока же это не сдълано,
им находимъ свой взглядъ единственно-правильнымъ....

Бога значить въ сущности бояться лии и любить больше всего истину, ибо Богь есть самъ воплощенияя Истина. Но этимъ еще не исчерпывается несостоятельность этого возраженія противъ употребленія религіозной клятвы. Разсматриваемое возраженіе опускаеть изъ виду, что правительство, требующее присяги въ видахъобщаго блага, не въ состояніи знать, что наприм. Ивановъ мів Кариовъ расположены говорить и непремѣнно станутъ говоритьодну истину по причинѣ ихъ личной любви къ ней.

Затвиъ, представляется несостоятельного и ссылка на то, что, облемвая присягать и техъ православныхъ; которые считають присягу несогласною съ своеми убъжденіями, правительство этвизпоставляеть ихъ въ больное затруднене, а въ случав ихъ отназа. отъ присяги-даже въ весьма тяжелое положение. Не странно ле винить правительство изъ-за такихъ православныхъ? Правительство призываеть къ присяга православныхъ потому только, чтоправославная церковь вполев допускаеть клятву и что не двоедушные сыны этой церкви должны смотреть на присягу глазами своей благодатной матери. Что же васается сектантовъ, прямо отрицающихъ присягу и клятву, правительство въдь не привлекаетъ шиъ къ ней. Значить, вина — не правительства, а самихъ православныхъ, если ови териять за свое лицедъйство, т.-е. за то, что оормально не объявивши о своемъ выходь изъ состава православной деркви, тамъ не менье не хотять принимать присяти. Тотъ, кто выше всего ставить свои убъжденія, лучше согласится повредить наприм. своей карьерв, чемъ оставаться въ, числе сыновъ православной церкви, отвергая въ тоже время религіозную клятву вопреки водь Основателя этой перкви и учению Его 5). Правительство ли виновато въ томъ, что эти люди платятия за свое досельшнее обманывание правительства? Если нужно, по какой-то странной догика, винить правительство изъ-за подобныхъ фарисеевъ, то нужно винить правительство и за то, что оно требуетъ-

Transfer to



отъ чиновника, состоящаго на государственной службь, исполнения возможеннаго на него долга. Сущность двла одла и та же. Коль чиновникь, пока дебровольно не оставиль службы, обязань святе выполнять сопряженных съ нею обязанности, такъ и православный гражданить, пока онъ оормально не вышель изъ состава православной церкви, съ точки зрвнія государственной власти обязань принимать и присягу, назначенную для православныхъ въ государстве съ преобладающимъ православнымъ населеніемъ. Въдь не обязано же правительство двлать накія-либо изъятія изъ обицикъ установленій въ пользу разныхъ мичных убъжденій разныхъ граждань. Тогда, какъ выше мы видъли, не могло бы быть ръчи им о какой гарантіи для правительства въ исполненіи гражданами ихъ обязанностей, и государство распалось бы. Да и какъ правительство узваеть объ этихъ убъжденіяхъ?!...

Наконецъ, что касается мысли о недозволительности для государства пользоваться церковными мёрами для своихъ нецерковныхъ целей, то и эта мысль, на нашъ взглядъ, несостоятельна. Еслибы возражение говорило, что государство не должно нользоваться дерковными средствами для достиженія какихъ-нибудь прямо антихристіанских далей, противъ этого возраженія нельзя было бы и говорить. Но неужели для церкви, носительницы истины, любви и добра, являются совершенно посторонними предметами правдивость людей, торжество справедливости, противодвиствіе преступленіямъ, добросовъстное исполненіе каждымъ его гражданськаъ обяванностей и тому подобное, для обезпеченія чего государство ввело присягу? Съ другой стороны, въдь и государство должно, подобно церкви, имъть въ виду, поскольку это возможно для него, высшіе духовные интересы своихъ гражданъ и всячески содыйствовать людямъ въ осуществлении ихъ человъческаго назначения, какъ справедливо говорять объ этомъ многіе юристы, какъ напр. Францъ и другіе. Графъ же Толстой въ Посмословіи къ Крейцеровой Сонать своей выразился даже, что единственный смыслъ существованія правительства состоить въ заботв о нравственномъ благосостояніи своихъ гражданъ. А если въ этомъ есть значительная доля правды, то зачемъ же воздвигать какую-то непроходимую пропасть между государствомъ и церковью? Очевидно, что тв, кто хочеть, чтобы государство не пользовалось церковными средствами и чтобы церковь съ своей стороны совершение замкнулась въ свою

ссеру отв государственных интересовь, забывають следующую простую истину. Гражданивъ государства, будучи не на словахътольно православнымъ христіаниномъ, не можеть не заботиться о наибольшемъ благотворномъ вліяніи церкви на государственнуюжизнь.: Равнымъ образомъ, и истинный пастырь церкви, будучи уже новтому и добрымъ гражданиномъ государства, не можеть не озабочиваться хорошимъ строемъ и направленіемъ государственнойжизни. Совершенное размежевание областей церковной и государственной, столь желательное многими нехристіанами и атенстами, есть вещь въ сущности мечтательная и неосуществимая. Завладъвши правительственной властью, мечтающіе теперь о свободной деркви въ свободномъ государствъ, коль скоро они не будутъ христіанами, вмісто предоставленія церкви свободы дійствій стануть лишь вредить и бороться съ нею на каждомъ шагу. Исторія и современное наблюдение подтверждають это сотнями самыхъ краснорвчивых фактовъ... Конечно, тогда будеть повсюду отменена и религіозная клятва, но воть въ чемъ вопросъ: устоить ли государство подъ натискомъ разбушевавшихся антигосударственныхъ. элементовъ, не морализуемыхъ и не сдерживаемыхъ великою нравственною селою, какую представляеть собою Христова перковь? На этотъ вопросъ отвъчу чудными словами нашего Божественнаго Учителя о безразсудныхъ людяхъ, построившихъ домъ свой на цескв: "и пошель дождь, говорить Спаситель, и разлились реки, н налегли на домъ тотъ; и онъ упалъ, и было паденіе его великое" (Мато. 7, 26-27). Неужели же и мы будемъ такими безразсудными людьми?!...

A. Fycess.

6-е апръля 1891 г.

## УЛЬТРАМОНТАНСКАЯ ПАРТІЯ

И ГАЛЛИКАНСКАЯ ЦЕРКОВЬ.

Прежде чъмъ излагать самый споръ между ультрамонтанскою партіей и галликанской перковію, нужно показать тъ причины, вслъдствіе которыхъ появились въ западномъ міръ христіанства эти двъ партіи противоположныя одна другой, показать мотивы, которыми руководилась перковь галликанская въ своей протестаціи противъ апостольскаго престола и которые вызвали, какъ оппозицію ей, ультрамонтанскую партію.

Приступан къ изложенію причинъ, мы можемъ наметить самый моменть такъ-сказать начальнаго появленія галликанизма. Исторія церкви излагаеть, что пока папы не выдавали себя слишкомъ энергично, смъло за прямыхъ преемниковъ апостола Петра, пока не выставляли въ своемъ лицъ прямыхъ, непосредственныхъ на**мъстниковъ Іисуса Христа** на землъ, передавшаго будто бы имъ вев свои права и Божескія и человіческія, пока они открыто не присвонвали себъ высокихъ привилегій, пока всь епископы считали себя равными по правамъ своего служенія, исключая нівкоторыхъ каседръ, которымъ придавали высшее право чести, какъ напр. римская, константинопольская и др., дотоль мы видимъ на всемъ христіанскомъ мірт единую, святую и соборную церковь, дотомъ мы видимъ какъ на Востокъ, такъ и Западъ, единство въры, единетво любви и тождественность самой церковной дисциплины; пререканія и несогласія въ делахъ веры и юрисдикціи были чужды этого бражского единенія. Но вотъ на этомъ мирномъ, свътломъ фонт является темное пятно; римскіе епископы подстреваются честолюбивыми видами. Въ нъдрахъ римско-католической церкви исторія представляеть намъ двъ сильныя партіи, въ продолженіе многихъ въковъ враждующія другь противъ друга, это — галинанская церковь и ультрамонтанская партія. Что служило поводомъ и причиною такого явленія въ западномъ христіанскомъ міръ, и что составляло предметъ въковыхъ споровъ между ними, —вотъ вопросы, разръшеніе которыхъ составляеть предметь настоящаго изложенія.

Исторія галиканской церкви показываеть намъ, что главными и существенными мотивами ея протеста противъ апостольскаго престола были тв привиллегіи, которыя съ теченіемъ времени присвоены были папству-это главенство, непогращимость и другія привиллегіи, вкупъ дисгармонирующія съ духомъ, направленіемъ и всвиъ складомъ ея жизни, и прямо служившія къ разрушенію ея основныхъ принциповъ. И дъйствительно, въ основныхъ началахъ своихъ она далеко расходится съ папствомъ. Обратимся въ исторіи ея и покажень первое время ея существованія. Христіанская церковь между Галлами основана и распространена была греческими христівнами Малой Азін. Первыми епископами, какъ извъстно, были св. Повинъ и св. Ириней, епископы люнскіе, ученики св. Поликарпа смирискаго, который, посылая въ разныя мъста проповъдниковъ Евангелія, послужиль основанію христіанства не только въ Галліи, но и даже въ Германіи и Британіи. Галликанская церковь, въ началъ своего существованія имъя гревовъ епископовъ, безъ сомивнія имвла и греческое богослуженіе. Въ лицъ этихъ предстоятелей своихъ она признавала накъ древнюю практику церковную, такъ и близость свою по духу въ церкви восточной, чувствовала тотъ дукъ любви и единенія между предстоятелями церкви, коими вездв отличалась восточная церковь. После по обстоятельствамъ времени и своимъ местнымъ условіямъ она сблизилась съ римскою церковію (и приняла ел языкъ въ богослужение), -- но всегда была върна своимъ прияципамъ древности и чужда ультрамонтанскихъ предразсудковъ. Такъ, когда Франки поворили Галлію и приняли христіанскую въру, по вліянію римской церкви, галльская церковь болье и болье начала сближаться съ нею, какъ самою важною и авторитетною на занадномъ горизонтв, и навонецъ окончательно слилась съ незе, чесле продолжительной борьбы тогда, когда честолюбіе римскихь опископовъ мотивировало отделеніе западной оть восточной церкви, и за ней всего западнаго христіанскаго міра. Но память минувшаго времени ен такъ-сказать воспитанія подъ рукою восточной церкви, духъ христіанской свободы и независимости, ивкогда воодушевлявній галликанскую церковь,—свободы, какъ сильнаго симптома ихъ маніональности, чуждавшейся и нетеритвшей, какъ насилій и притяваній, такъ рамокъ, въ которыя хотвла и старалась ее поставить римская церковь,—никогда не были совершенно подавлены въ практикъ ея: она всегда относилась и чувствовала себя въ отношеніи къ апостольскому престолу болье или менъе свободной.

Поэтому-то мы и встръчаемъ галликанизмъ, какъ оппозицію, какъ антагонизмъ папскимъ стремленіямъ и притязаніямъ, именно тогда, когда начинаетъ выдаваться съ своими претензіями на великіе и высокіе предикаты папство, когда оно старается затемнитъ встять и все, и открыто заявлять себя источникомъ и виновникомъ встять правъ и всякой юрисдикціи на землъ.

Восьмой въкъ-какъ время появленія галликанизма, намъчаеть намъ исторія церкви (по случаю вившательства царей въ двла церковныя и папъ въ дела светской власти явилась партія, кототорая въ одно и тоже время спорила и противъ царей въ пользу свободы церкви и противъ папъ въ пользу законодательства первыхъ въковъ). Такимъ образомъ честь и потомъ власть римскаго енископа канъ будто все росла и росла постепенно, доколъ не сдълалась величественнымъ и гордымъ деревомъ съ претензіею всвяъ покрывать своею тенію. Къ тому же въ последствіи времени являлись на римскомъ престоль честолюбивыя, смылыя, рышительныя личности, которыя готовы были употребить и действительно употребляли всв возможныя мёры, всв изысканныя средства къ тому, чтобы оправдать цван своихъ менве рвшительныхъ предшественниковъ, достигнуть самой апогеи величія на землю, все концентрировать въ своихъ рукахъ, и однимъ словомъ или подписомъ своего имени рашать везда и во всемъ и производить судъ и юрисдивнію. Изъ таковыхъ наиболее замечательныхъ своимъ честолюбіемъ исторія представляєть намъ Николая I 1), Григорія VIII 2)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пана Григорій въ своемъ dictato прямо утверждасть: напа непогращимъ



<sup>4)</sup> Папа Николай торжественно высказаль, что папа не только первый епископъ ъъ мір'в, но и монархъ церкви,—его каоедра—центральный пунктъ.

(Гильдебрандъ). Въ эпоху Карломановъ мы встрвчаемъ въ исторім, что Пипинъ облекаеть папу Стефана III властію феодала надъ 22 городами, Карлъ принимаеть корону изъ рукъ папы, преемникъ ето идуть по его следамъ и въ случае споровъ обращаются зарешеніями къ апостольскому же престолу. Тогда папы смотрятьна себя какъ на раздаятелей коронъ, примирителей спорящихъ в судей даже светскихъ государей. Отсюда весьма естественно, что они решаются сконцентрировать въ своихъ рукахъ и власть всякуюкакъ перковную, такъ гражданскую.

Пользуясь всемірнымъ значеніемъ Рима, его соціальнымъ и гражданскимъ бытомъ римскій первосвященникъ начинаетъ провозглашать себя выше всъхъ какъ по чести, такъ и по правамъ, даетъ знать, что онъ высшій и единственный представитель на землъ невидимой главы Христа, что онъ глава церкви и выразвтель суда Божескаго и человъческаго и т. п.

И факты церковные и обстоятельства гражданскія благопріятствують этому властолюбію и честолюбію ихъ. На Востокъ сильный потокъ ересей, расколовъ побуждають восточныхъ епископовъ обращаться къ римскому епископу за совътами и согласіемъ, римскій императоръ переселяется на Востокъ и тъмъ какъ будто ослабляеть связь христіанскаго Запада съ Востокомъ; бытъ и власть римскаго епископа становится изолированнъе, самостоятельнъе. Къ довершенію своего честолюбія римскій епископъ получаеть въ собственное, феодальное владъніе нъсколько городовъ съ Равенною, бывшею столицею императоровъ.

Итакъ эти усвоенныя папами прерогативы—глава, непогращимый, источникъ всякой власти, абсолютный судья всахъ, — вотъ мотивы, которые были причиной, что галликанская церковь возвысила свой голосъ, явилась противодъйствующею папскому престолу относительно этихъ качествъ, свойственныхъ Божеству.

Къ тому же явилось много подложныхъ сочиненій, между прочимъ, такъ-называемые лженсидоровы деклетаріи, утверждавшіе, что издревле римскимъ первосвященникамъ предоставлено было право юрисдинціи надъ всёми епископами, — стягивавшія, такимъ образомъ, всё процессы судебные къ римскому апостольскому престолу— всё judicia diffinitiva.

отлучаеть царей, разрішаеть подданнихь, одна глава вселенной, онь не водлежить суду, а судить всіхъ...



Такимъ образомъ это положеніе апостольскаго престола, девивомъ котораго было приказывать и требовать исполненія,—положеніе папства, тъсно вязавшееся съ стъсненіемъ правъ другихъ перквей и лишеніемъ ихъ автономіи, естественно, должно было встрътить, и дъйствительно встрътило въ галликанской церкви самые сильные, энергичные протесты противъ пентрализаціи Рима. Самыя авторитетныя и высокія личности, каковы Вали, Агобардъ и Гинкмаръ, возвысили свой голосъ въ пользу древняго права. Папство ръшилось поддерживать свои претензіи, и отсюда открылся первый споръ между галликанскою церковью и папскимъ престоломъ.

Такимъ образомъ на почев запада явился и организовался такъ называемый галликанизмъ, вообще извъстный подъ именемъ галликанской церкви—въ противоположность клерикальной партів, съ особенной несогласной съ духомъ папства доктриной. Исторія представляєть два фазиса галликанизма—старый или средневъковой и новый, нъсколько отличающійся одинъ отъ другаго по духу и направляеніи, въ слъдствіе требованія обстоятельствъ современнаго положенія дъль какъ въ папствъ, такъ и въ государствъ, но въ существъ дъла—того и другаго девизъ одинъ и тотъ же — это свобода правъ церкви отъ насилій и притязаній папскаго престола. Особенно сильно и ясно выразилось это стремленіе галликанской церкви въ самостоятельности и независимости со времени деклараціи 1682 года, въ въкъ Людовшка XIV.

Покажемъ для болъе точнаго опредъленія различіе между двумя галликанскими направленіями. По своему началу галликанизмъ есть не болье, какъ реакція противъ сильнаго напора папской системы и деспотизма апостольскаго престола въ управленіи частными перквами, реакція въ пользу древняго перковнаго права; такъ какъ власть, бывшая прежде не болье какъ только привиллегіею римскаго епископа, теперь, по плану клерикаловъ, обращена въ полную абсолютную юрисдикцію въ отношеніи къ другимъ перквамъ. Такимъ образомъ въ галликанской церкви два основные пункта нужно отличать; это 1) доктрина догматическая, относительно теоріи власти перковной, и 2) доктрина собственно практическая—доктрина юрисдикцій и дисциплины. Доктрина догматическая, формулированная въ 4 членахъ деклараціи 1682 года, болье принадлежетъ новой партіи галлинанизма. Сущность ея такова: пол-

нота власти церковной заключается въ общемъ твлъ пастырей перкви, а не въ одномъ панъ. Эта доктрина съ такою ясностыю не выдается въ галликанизмъ древнемъ или средневъковомъ. Вотъ первое различіе между тъмъ и другимъ галликанизмомъ, изъ ко-ихъ новый считаетъ доктрину означенной деклараціи своимъ основнымъ принципомъ.

Что же насается независимости власти свытской, это ученіе было усвоено во Франціи средневыковой теоріей галицизма. Въ средніє выка рызко протестовали противъ ныкоторыхъ папъ, которые хотыли, по силы Божественной институціи папства, имыть право верховенства и надъ государствами, и старались распространить его и на Францію, какъ на другія страны, считавшіяся въ начествы леновъ апостольского престола, каковымъ никогда не было французское государства, какъ говорить объ этомъ и Инновентій III: гех francorum in temporalibus superiorem neminem recognoscit. Это второе отличіе галликанизмовъ.

Древній галликанизмъ, имъя спеціальною цълію защищать права соборовъ провинціальныхъ и выборовъ, и стараясь удержать въ границахъ древняго каноническаго права спорную юрисдикцію папъ, на самомъ дълъ спорилъ за свободныя институціи, при которыхъ легко возможна была свобода церкви отъ деспотизма властей политическихъ и ея истинная независимость. Между тъмъ новый, споря, подобно древнему, о выгодахъ церкви французской съ конкордата 1516 года, въ слъдствіе измъненія отношеній властей политическихъ къ папскому престолу, долженъ быть сражаться болье за порабощеніе церкви, чъмъ за свободу ея.

Это третіе различіе между теоріями галливанизма.

Такимъ образомъ при этомъ кажущемся различіи той и другой теоріи галликанской церкви очевидно, что въ томъ и другомъ фазись ея преслідуется одна существенная и главная ціль — это: древняя юрисдивція и въ слідствіе этого свобода церкви, одни и тіже выражаются мотивы къ этой оппозиціи папской системъ, одинаковая энергія къ пораженію усвоенныхъ папами прерогативовъ и защить своей независимости.

Видя и встръчая такую постоянную оппозицію со стороны галликанской церкви, и престоять апостоянскій неоставался въ состоянім имерціи и покоя. Въ защиту и подкръпленіе его привиллегій является и дъйствуеть съ неменьшею энергіею и искусствомъ партія



влерикаловъ, извъстныхъ подъ общимъ именемъ ультрамонтанъ. Она же по духу и направленію своей доктрины изв'ястна подъ именемъ школы абсолютистовъ. Ультрамонтаны представляють въ себъ вообще ярыхъ приверженцевъ папскаго престола, составивъ сильную защиту его и упорную оппозицію стремленіямъ галликанской церкви. Тажимъ образомъ на почев западной церкви явились двв партіи съ діаметрально противоположными тендендіями и идеями. Девизъ галликанской церкви, какъ мы видъли, это свободное подчинение и выполнение древней юрвединции церкви: совершенно противоположенъ девизъ ультрамонтанства — это сивпое, безаппеляціонное, безпрекословное, безъ всякихъ критическихъ взглядовъ, подчинение власти римского еписнопа, слъпая въра въ его всемірное значеніе и ръшительное отреченіе отъ разуна н свободы. Великими выразителями идей ультрамонтанства являются ученыя личности западной церкви, каковы Перронъ, Бел**мярминъ**, Торквемада и основатели новаго ультрамонтанства Іосноъ **Леместръ и Ламення** <sup>3</sup>).

. Итакъ, намътивъ главные штрихи партій галликанской и ультрамонтанской, перейденъ теперь нь изложенію самыхъ споровъ ихъ.

Главный и существенный пункть, бывшій предметомъ споровъмежду этими сильно-дъйствующими партіями на западъ, и пункть, возводимый ультрамонтанской стороною въ самой глубокой древности христіанской эры—это главенство папы, его абсолютная, чистая монархія. Поклонники папизма всего усилениве и энертичтве старались защищать этогь главный свой догмать. Сущность этой теоріи такова: "папа—глава церкви. епископъ вселенскій, глава въ смыслів абсолютномъ, всякій епископъ есть только легать отъ ребра его и викарій апостольскаго престола, ему принадлежить приматство какъ чести, такъ и юрисдикціи; онъ слідить ва всімъ теченіемъ діль церковнымъ, онъ высшій церковный законодатель, высшій соборовъ, и иміветь даже право измінять соборныя постановленія". Таковъ общій очеркъ теоріи ультрамонтанства о главенствів римскаго епископа.

Правда, что представители школы абсолютистовъ часто говорять,

 $<sup>...^3</sup>$ ). Объ ихъ ультрамонтанствt говорить одинь французскій писатель (см. «Христ  $V_{T^*}$ » 1861 г., стр. 89—90).



что монархія папская ограничена аристократіей и даже демократіей. Но участіе, макое аристократы и демократы принимають въ церкри, оставляеть въ рукать папы всю силу духовного владычества. Бел**инримить**, глава школы Италійскихъ абсолютистовъ говорить: правда, авостоды получили свое апостольское и епископское достоянство не отъ Петра, а отъ Самого Христа, но это сактъ необывновенный и лично-относящійся только къ нимъ; въ последствік времени все стадо зависить отъ одного папы, который по своей воль можеть вязать и рышить. Также рышительно говорять объ этомъ Торквемада и другіе, которыхъ миннія приводить кардиналь Люцерие: "нъкоторые думають, говорить онь, что св. Петръ одинъ былъ постановленъ Христомъ, а другіе ацостоми постановлены были уже ап. Петромъ, такъ что апостольство и есископство непосредственно происходять оть св. Петра и только посредственно отъ самого Христа. Но очевидное противоръчіе этого мивнія словамъ Божінмъ побуждало многихъ даже сторожниковъ ультрамонтановъ относиться къ этому не съ полною върою 5).

Такимъ образомъ адеиты школы абсолютистовъ говорять, что вся юрисдинція вившняя, по праву Божественному, исключительно и единственно зависить отъ апостольскаго престола <sup>6</sup>). Власть эту составляють: ученіе, власть законодательная, административная и судебная. Правда, эта школа не отвергаєть и не можеть отвергать, что постановленіе епископовъ было, съ основанія церкви и въ продолженіи болье тысячи льть, предоставлено соборамъ провинцівльнымъ, митрополитамъ, патріархамъ, но эта дисциплина существовала, по ея мивнію, только по согласію и благоволенію папства; и потому въ различныхъ преобразованіяхъ древней дисциплины и въ потерь правъ нъкоторыми членами ісрархіи, она котъла видьть только возстановленіе исключительныхъ правъ апостольскаго престола <sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Въ XIV в. Папы потерявля поражение въ своихъ честолюбивыхъ замыслахъ и притазанияхъ въ борьбъ со свътской властию. Франция, подъ рукой эпергичнаго короля Филиппа Красиваго, успъла остановить притязания чуждой ей пап-



<sup>4)</sup> Беллярминъ, de Romano Pontifice, Lib. I. Cap. 5.

<sup>4)</sup> de Romano Pontifice Lib. IV, Cap. XXIII. Сида же можно отнести знаменитмя личности ученыхъ партін удьтрамонтановъ, Орзи, Балдерини и Миккаредли. Папа Бенедиктъ XIV признаетъ эту теорію только согласною съ разумомъ и авторитетомъ. (Sur lu declaration du clerge français p. 19).

<sup>&#</sup>x27;) de Romano Pontifice, Lib. IV cap. XXII.

Такимъ образомъ единственный источникъ поставленія еписвоповъ и власти управленія—няв ли соборовъ, на соборахъ ли, цапа, который дъластся абсолютнымъ монархомъ, главою, единственнымъвиновникомъ юрисдикціи епископовъ; онъ выше дисцинцивернимъзаконовъ; онъ можетъ только по своей совъсти давать и отрицать ваноническую институцію, распространять или ограничивать авторитетъ епископальный, поставлять вновь епископовъ, переводить, судить, подозрівать, низлагать даже безъ причины. (Этоть вопросъбыль предметомъ изслідованій на Тридентскомъ Соборю).

Здёсь очевидно вяжутся два вопроса: означенный вопросъ о поличеть папской юрисдикціи и вопросъ о поставленіи епископовъ; приведень слова Беллярмина, и увидимъ, какъ онъ рішаеть его въ нользу ультрамонтанства. Онъ тімъ, которые возражають ему, что если всё епископы должны были посвящаемы папой, то было бы много такихъ, которые не должны считаться истинными епископами, особенно въ Африкъ и Азіи, потому что они не были поставлены папой, отвічаеть: что невозможно, чтобы римскій епископъ самъ непосредственно поставляль епископовъ, но что для этого достаточно посвященія посредственнаго чрезъ патріарховъ и архієпископовъ. Іпітію Petrus (Maret 13).

И чемъ дальше, темъ сильнее укреплялась и развивалась эта теорія папства сторонниками ультрамонтанства. Этому содействовали, какъ выше мы показали, невоторые подложные документы, между прочимъ, лженсидоровы девреталіи,—развитію ея много послужилъ монахъ Граціанъ, провозгласившій папство абсолютнымъ, сравнивавшій папу съ Богомъ, и даже искажавшій въ пользу его 34 правило Халкид. собора.

Ея развитію много послужиль своимь авторитетомъ папа Григорій VII Гельдебрандъ, такь что выраженіе вязать и рышить

ской власти. Следствіяни чего исторія предотавляєть намъ пленъ Авиньововій («Прав. Обозр.» 1872. окт.). Почему папы, въ техъ видахъ, чтобы какъ-нибудь воддержать свое значеніе и вёсь въ мизній народномъ, пускаются въ различныя политическія интриги, съ униженіемъ своего авторитета входять въ соглашенія съ нарями, и результатомъ этого являются ассогов или конкордаты (каковыхъ особенно много было въ XVI в. во Францій и др. государствахъ). Таковъ конкордать, имъющій отношеніе къ галинканской церкви, Льва X и Франциява I, давній начало новому галинцазму. Вслёдствіе чего всё права переходять въ руки римскаго двора и государства, такъ что борцы за церковь начали считаться матежинками (Hist. de l'Eglise, Guettee. Т. 8. р. X—XV).



одълалось для папъ смельить лозунгомъ, угрозою самимъ королимъ. Имена преемниковъ его Александра III, Инновентія III, - У, Бонифатін VIII и Льва X, на этомъ пути занимають весьма важнее мъсто. Бонисатій напр. такъ выразился: "папа какъ въ шкатулив въ груди своей носить всв законы". Такимъ образомъ въ періодъ времени отъ IX до XIV в. папскій престоль концентрируеть въ своей власти источникь всехъ правъ церковныхъ. По формуль средневъковой, папа быль прежде Summus rector ecclesiae, теперь въ немъ, въ его верховенствъ сосредоточивается полнота власть, plenitudo potestatis. Еписконы призываются имъ in partem sollicitudinis, но не in partem potestatis. Какъ Божественная власть относится въ своему созданію, или власть императора въ проконсудамъ, такъ, по ученію Оомы Аквината, власть палы относится въ всякой другой власти въ церкви. Основа власти-это делегація; епископы только слуги,—вся ихъ власть вытекаеть изъ ванства, какъ изъ источника своего. (Прав. Обозр. 1872. окт.).

Высота папскаго престола, какой достигаеть онъ въ средше въка, была поводомъ къ тому, что Римскіе схоластики провозгласнии, что надъ папой нътъ суда ни человъческаго ни божескаго, у самого Бога съ папой одна мысль, одно опредъленіе, одна воля, и ему нужно върить болье, чъмъ свидътельству Слова Божія.

Людовикь XIV, когда Франція претендовала сама предписывать заноны народамъ, а не принимать отъ другихъ, побуждаемый обстоятельствами времени и духомъ напскихъ притяваній, созываеть въ Парижь въ 1682 году главныхъ представителей оранпузскаго клира-галликановъ, дорожившихъ свободой національной церкви и нетериввшихъ папскихъ населій. И этотъ соборъ оранцузскихъ клириковъ, подъ предсъдательствомъ Бассюста, прововглашаеть торжественно свою любимую теорію о свободь своей церкви и независимости ея отъ римскаго первосвященника въ отношенія первовной дисциплины (Труд. Кіев. Акад. 1868, 2). Тогда традиців Галликанской церкви еще болье санкціонируются въ своемъ авторитеть. Французскіе короли, вопреки стремленіямъ папъ, подъ іш legati получають право бенеонцій съ нькоторыхъ церковныхъ доходовъ. 4 члена деклараціи составляють вънець Галликанской цернви, наносять смертельный ударь претензіямь римскаго престола и составляють существенный девизь, какь бы символь Галликанской деркви. Бассюстъ и Парижская Сарбонна являются сильными оп-

позвторами тенденціямъ папства. Какъ на примъръ этой оппозиціи, именно вакъ смотръда французская церковь на отношенія свои въ нанскому престолу, можно указать на санть столкновенія во время Климента VIII и Генриха IV (въ нач. 16 в.)—(см. Guettee Т. 9. р. 492). Беллярминъ кажъ и всъ другіе привнають идею абсолютнаго подчиненія папскому престолу, представляя папскую власть монархією абсолютною, чистою, единственным в источником в всякой юрисдикціи. Онъ говориль, что все нужно признавать, что издаеть папа, потому что все безусловно хорошо, истино... Ламменесъ, попирая традиціи церкви французской, хотьль привить юному клиру духъ теократів и абсолютизмъ. Въ своемъ трудь, надъ которымъ онъ трудился двъ-трети своей жизни, онъ выразиль весь свой геній, вообще основу ультрамонтанства выводиль изъ видимыхъ конституцій государственныхъ — Англійскихъ и Французскихъ. Его цваи были концентрировать все духовное верховенство въ римскомъ понтифексв.

Были соборы, которые подтверждали это върование въ папское достоинство; изъ таковыхъ замъчательны соборы Латеранскіе. Самъ Беллярминъ въ своихъ аргументаціяхъ ссылается на 15 соборъ Латеранскій (154 Maret). Такъ онъ говоритъ, что по декрету 15 Латеранскаго собора касательно правь папы въ отношеніи къ соборамъ безразсудно поддерживать верховенство собора надъ папой, и что напротивъ верховенство папы надъ соборомъ есть истина върная (Maret 154). Въ этомъ отношеніи достаточно упомянуть о соборахъ Флорентійскомъ и Триденскомъ, догматизировавшихъ эту теорію главенства и возведшихъ ее на степень догмата римской перкви.

Этому содъйствовали кромъ внъшнихъ обстоятельствъ столкновеній папскаго престола съ государями, оканчивавшихся въ средніе въка въ пользу папства, и внутреннее состояніе: римскій епископъ присвоилъ себъ право принимать аппелляціи, оправданное и утвержденное соборомъ Сардикійскимъ (Маг. 19), что по его хитрой системъ прямо направлено было къ тому, чтобы усилить власть и значеніе папства. Кромъ того въ древней церкви новопоставленный епископъ, особенно западный, считалъ долгомъ извъстить о своемъ поставленіи римскаго епископа, пользованивно усиливали это право. Этому много помогали въ дни славы

панства различныя наказанія, напр. интердикты, надагаемые папой какь на частныя лица общества, такъ и на цізыя государства Отлученные лишались причастія, и недопускались даже въ храмъ, прекращалось богослуженіе, церкви запирались, мертвые оставались безъ погребенія, не совершалось ни одного таниства. Это было причиной всеобщей скорби и ужаса. Тогда открывалось всеобщее возстаніе противъ заслужившей и бывшей виною личности; даже свиые государи иногда спішили къ папів съ смиренной просьбой снять его интердикть, изъ опасенія, чтобы нелишиться своей короны. Примітръ Генриха IV показываеть, что они по усвоенной и распространившейся среди общества власти разрішали даже подданныхъ отъ присяги, и все приходило въ исполненіе и рішалось по ихъ слову.

Въ такомъ духъ и направлени весьма рельеоно папа изображается въ теоріи, изложенной Маретомъ (р. 275, 276, 277), гдъ, какъ преемникъ Петра, онъ управляетъ епископами, представляется отцомъ всъхъ върныхъ, стражемъ въры и дисциплины церкви, учителемъ всъхъ христіанъ, не имъющимъ никакой границы на землъ или среди народовъ, виновникомъ новыхъ законовъ, высшимъ собора вселенскаго, основаніемъ церкви и центральнаго единства, и дъйствующимъ, какъ говоритъ Бассюстъ, avec la force du tout.

Къ довершенію всего выходить на сцену, по р'вшенію папсваго престола, со всіми ужасами жизни и смерти кровавая, жестовал инквизиція—этоть крайне деспотическій бичь папы, разившій всімль и каждаго, если только воля ісзуита хотіла кого поразить.

Такими доводами ультрамонтанство старалось обосновать, усилить свою любимую теорію главенства папъ, показать его власть, показать, что оно есть, дъйствительно, монархія единственная, абсолютная, чистая, высшая всъхъ властей, какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ. Но вотъ эта-то мрачная картина ихъ усилій хитрости и показала всему міру его несостоятельность, несообразность съ духомъ церкви, явила міру лишь верхъ честолюбія и власти засъдающихъ на папскомъ престоль, и всъ увидъли, что это неболье какъ заблужденіе. Эта-то картина такихъ крайнихъ истязаній папства и открыла, что все зло въ жизни западныхъ христіанъ въ абсолютизмъ папскомъ. Тогда всъ сознали, что необходимо сдълатъ преобразованія, возвысить епископальную систему, совсьмъ поглощенную апостольскимъ престоломъ. Такимъ образомъ начинается

общая реакція противъ пацства. И эта общая оппозиція паповому, престолу разрішаєтся соборами Констанскимъ и Базельскимъ (въ. XV в.). Они возстановляють въ церкви порядокъ и миръ. Родъ. человіческій, говорить Мареть, никогда не будеть иміть возможность отнестись съ достаточно благодарностію къ этимъ св. собраніямъ, которыя показали все то, что можеть быть сділано для реформы и востановленія неизмінной церкви.

Знаменитые свътила собора Констансного, Петръ Айли и Іоаннъ Герсонъ смъло отрицаютъ чистую, абсолютную монаркію папства. И неоспоримо, что эта доктрина, такъ много надълавная шуму въ западной церкви и причинившая столько ала западному кіру, разбиралась представителями собора со всею подробностію и строгостію. И знаменитые декреты относительно власти церковной, обнародованные въ четвертой и пятой сессіяхъ, очевидно были составлены подъ вліяніемъ этихъ знаменитыхъ личностей собора-(рад. 133. 134—Магеt.)

Эти декреты, обязывая папу не обявляться отъ законнаго общаго собора, во всемъ томъ, что относится къ опредъленю върът, какъ необходимое следстве, исключають абсолютизмъ понтисекса римскаго. И таковъ основной девизъ этого собора: "авторитетъ собора выше папы, всъ ему должны повиноваться, онъ можетъ судить всёхъ и самого папу".

И этоть духъ антипанства переходить и на оранцузскую почву. Галликанская церковь, также часто терпівшая насилія в притязанія со стороны панскихъ сторонниковъ, выходить на свою сцену, и подымаєть сильную оппозицію. Въ клирів ся возникаєть сильнійшій антагонизмъ панской теоріи. И воть съ 15 віка двіз школы—школа абсолютистовъ и школа противная начивають очень явно и открыто свои дійствія, такъ что всіз великія имена теологовъ подходять подъ рамку той или другой изъ этихъ двухъ сторонъ. И ультрамонтанскій догмать главенства панскаго становится первымъ предметомъ споровъ.—Однимъ изъ самыхъ вліятельныхъ и сильныхъ выразителей антагонизма въ панству, и вполить достойнымъ соперникомъ Беллярмина, является ученый Бассюсть.

Такимъ образомъ клиръ галликанскій, вопреви развившейся теоріи

<sup>\*)</sup> Сюда можно отнести инквизиціи и преимущественно Варооломейскую ночь и другія злодійства, благословляемыя папами.



главенства папы, руководясь практикою древней церкви, отвергавшей всякія главенства въ лицъ человъческомъ, говорилъ, чтовысшая власть въ церкви заключается не въ единоличности римсивго епископа, но въ универсализмъ церковномъ, въ единодушномъсогласіи пастырей церкви—епископовъ всъхъ, и что всъ епископъъравны между собою по власти епископской.

Но исторія церкви показываеть, что гаминанская церковь ж въ другомъ своемъ фазисв существованія возставала противъ вмешательства папскаго престола; въ средніе въка ратуя за свободу и независимость свою, она обличала назаконныя притязанія папъ. указывала на древность церковную, и говорила, что это эло прившедшее въ ограду западной церкви, есть зло вымышленное, несообразное ни съ практикой, ни съ канонами и постановленіями церкви. Всв епископы, какъ преемники апостоловъ, равны между собою, есть только первенство чести-это факть историческій; но нъть первенства юрисдикцін-это вымысять честолюбія папскаго. Спаситель призываеть своихъ учениковъ, говорить намъ св. Лука, и избираеть изънихъ 12, которымъ даетъ имена апостоловъ. То же повторяетъ и св. Іоаннъ. И Самъ Спаситель подтверждаеть это, когда назначаетъсвоихъ учениковъ въ миссію, которую Онъ получиль оть Отца: какъ меня послалъ Отецъ, такъ и Я посылаю васъ. Онъ ко всёмъапостоламъ обращаеть эти возвышенныя слова, которыя выходятьизъ его Божественныхъ устъ, свои повельнія, которыя внушаетъ имъ, объщанія, которыя они слушають: "идите, научите, крестите вся языки (Мате. XXVIII, 19, 20). То же впоследстви было и съ апостоломъ Павломъ. И мы не считаемъ необходимымъ, говорить Мареть, представлять здесь свидетельствъ преданія въ подтверждение этого происхождения, непосредственно божественнаго, той полноты власти апостоловъ, которая объединиется въ первенствъ апостола Петра. И вообще духъ системы, которая не останавливается ни предъ какимъ абсурдомъ, можеть толькотворить такую химеру постановленія апостольства чрезъ св. Петра. Такимъ образомъ, и исторія дальнъйшаго теченія церкви Божіейна земль вполив оправдываеть первоначальный принципъ власти епископовъ и отношение ея къ римскому епископу,--и ясно и рельесно опровергаеть всю аргументацію клерикальныхъ партій. И это историческое доказательство существованія въ церкви власти епископовъ, отличной отъ власти, принадлежащей папъ, но незавысящей отъ его главенства можеть быть проведено съ очевидно-<пто и ясностію.

Со стороны французскаго вира этотъ протесть выражался часто. Сюда можеть относиться борьба галликанскихъ епископовъ съ папами въ 12 въкъ; сюда же можно отнести споръ напы Адріана съ кипромъ французскимъ и Фридериксомъ королемъ, (король потребовалъ себъ дохода съ церквей и монастырей (Т. 5. р. 314 —318), — прагматическую санкцію Людовика VII, вынужденную притизаніями Климента IV, — санкцію, въ которой онъ заявляетъ, что епископы должны быть поставляемы соборомъ сообразно съ правилами и практикой церкви, —и вообще это время антогонизма напскаго было выраженіемъ и симптомомъ жеданія показать папъ, что онъ неже соборовъ, и что епископы равны по праву юрисдикція. Въ 15 въкъ со временъ Франциска 1, заключившаго съ напой конкордатъ, является съ сильными протестами этого Сарбонна или парижскій университетъ.

При этехъ крайнехъ обстоятельствахъ, такъ сельно принежаношихъ папскую систему о главенствъ и юрисдикців, въ XVI в. отврыть быль Триденскій соборь. Руководимый папой, онь вполнъ люслужель его целямь и ндеямь, падавшую систему его главенства свова провозгласивъ и узаконивъ своими постановленіями. Теорін абсолютистовъ здёсь велись съ величайшимъ жаромъ, съ своей стороны и епископы французскіе не находилноь въ положенін бездвятельномъ, но большинство взяло верхъ и провозгла-CESO: summus pontifex simpliciter et absolute est supra ecclesiam universam et supra consilium genitate, в такинъ образонъ обновило средневъвовую систему папства (Прав. Обозрвніе 1872. окт.). Но это ръщение собора встръчено было всеобщей оппознцием, и щен влера галликанскаго теперь начали выражаться сильнее и ясие. Онъ отказался обнародывать декреты этого собора, какъ несогласные съ практикой перковной и могуще служить соблесномъ для върувощихъ и быть вредными для свободы церкви галдиванской «Т. III, р. 32). По его ндев, по замъчанію Марета, постановленіе епископовъ чрезъ папу могло быть только условіемъ, а не неточникомъ епископской юридикціи. Въ сущности юриедикція канъ папъ, такъ и епископовъ одна и таже, такъчто высщан ворисдивція папъ дана имъ только подъ условіемъ ихъ выбора чрезъ кардиналовъ. Но никто при этомъ никакъ не пред-

Digitized by Google

ставлять, чтобы власть папы истекала отъ нардиналовъ. Почему очевидно, что постановленія епископовъ чрезъ папу и папы чрезъ кардиналовъ есть только условіе, но не источникъ юрисдикців епископской. И чъмъ дальне следимъ мы за исторією, тъмъ живъе и ясите выражается съ одной стороны желаніе и стремленіе защитить свои иден и теоріи, съ другой антаговивмъ и противодъйствіе, съ защитою своихъ правъ.

Такимъ образомъ исно рисуется нашему сознанію несостоятельность и противорічне теоріи ультрамонтанской, ложность претензіи дать папів то, чего на самомъ ділів нівть, и такимъ образомъноставить его выше самихъ соборовь вселенскихъ. И теологи, внакомые съ древней практикой, не дають ему этихъ привилегій, хотя приписывають ему вліяніе на церковныя діла.

Со стороны удьтрамонтановъ въ XVII в. являются новыя и сильныя личности въ защиту папской системы. Такъ дъйствовалъ сильно ісзуитъ Сантерелли, напечатавшій въ 1626 году въ Римъ книгу "о ереси, расколь и отступничествь". Книга была написана въ самомъ ультрамонтанскомъ духв. Онъ, напримъръ, говорилъ, что "совершенно разумно и необходимо для блага государства, чтобы былъ одинъ верховный монархъ, который бы могъ исправлять недостатки и нечестіе царей и имъть верховный судъ. Папа и есть верховный государь. Онъ можетъ наказать императора и короля ва ихъ нечестіе, потому что онъ имъетъ верховную и абсолютную власть".

Но эта книга подверглась интердинту со стороны оранцузской Сарбонны, ноторый осудиль ее, и предаль парламенту на судъ самыхъ ісзунтовъ, распространявшихъ ее. Замъчательный процессъ суда, вполнъ выражающій ісзунтскую житрую и лукавую душу, можно читать въ Правосл. Обозр. 1866 г. (Т. 1. ст. Ісзунты, Guettée T. X, 136. 137, 140).

Правда, положенія проводниковъ ультрамонтанства Іосифа Де-местра и Ламенно выскавываются какъ то неясно, нервшительно, даже иногда съ противоръчіемъ самимъ себъ,—именно: то они утверждають въ одно время, то вдругъ отвергаютъ, но основная идея, проводимая ими въ теорінхъ, одна и таже—главенство папы или монархія чистая абсолютная, такъ что вслъдствіе этого самыя личности, которыя составляли реакцію, составляли для нихъ непримиримыхъ враговъ и вызывали на всякія недостойныя выходкъ. И это особенно ярко отражалось въ духъ и направленіи Де-Местра.



воть краткое резюме его положеній: "такъ какъ никогда авперкви не было особато состава лиць, которыя бы иміли право управлять ею подъ какой-либо формой избирательной или наслідственной, то очевидно, что управленіе ся есть очевидно монархическое, и всякая другая форма должна быть исилочева" (рад. 310, Maret.). Такія же идем проводить и Ламенна. Онъ хотіль концентрировать все главенство духовное въ одномъ понтифексів Рима. Но, идя къ этому результату, онъ показаль лишь истиниое невідівніе постановленій Евангелія и вполнів извратиль доктрину клира франпузскаго, Бассюста и его школы. Авторитеть св. Петра и его преемниновь — воть пункть, оть кетораго или къ которому онъ сводить свои тенденціи, и изъ этого стараєтся, нивстів со воїми католиками, вывести монархію чистую — приматство, универсальность, полноту его юрисдикціи <sup>9</sup>).

Обратимся въ клиру галливанскому и посмотримъ, что онъ дълаеть въ этоть періодь времени для подкравленія своихъ идей. Мареть открываеть сильное противорвчие тенденціямъ ультрамонтанства, -- онъ говорить, что для того, чтобы увършться въ ихъ понтрадикцін, должно необходимо сказать, что высочайшія слова, обращенныя въ собранію апостольскому, дають другимъ апостолемъ не другое что, какъ только право повиновенія Петру. Но по существу словъ Інсуса Христа и фантовъ еваничльскихъ, ито можеть отрицать, что апостолы не участвують въ высочайщихъ правахъ? Установленіе церкви апостольской перешло кажь образець и въ последующую церковь. И клирь французскій, въ согласіи съ традиціями древними и универсальными, никогда не допускать монорхін чистой и абсолютной въримскомъ еписконъ, --- донтрины его сами собой наносять удары адептамъ ультрамонтанизма. И воть какъ символъ галиканской церкви, какъ одинъ изъ сильнийшихъ протестовъ галленанской церкви и сельных ударовъ систем' напской-ото появленіе знаменитой деклараціи 1682 г., составленной главными представителями французскаго клира и утвержденной Людовикомъ XIV. Эта декларація, въ главу поразившая ультрамонтантство въ самой сущности, сувлалась объектомъ поношеній самыхъ сильныхъ и страст-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какъ на примъръ страстваге увлеченія сторенняковъ пакства, можно увазать на аббата Шампвалона, который, защищая предъ Сорбонной свои текисы, высказался совершенно антихристіански: Папа на этой землѣ выше Інсуса Христа. (Histoire... Guettée. T. IX, p. 542).



ных со стороны удьтрамонтановъ. Мы выше сдедали неслольно указаній на нес. При всемъ томъ мы далеки отъ того, чтобы донустить, что доктрина, утверждаемая ею, заслуживаеть анасематствованій Ламення. Разсматривая первый членть ея съ точки эртнія своей системы теомратической, онъ обвиняеть ее въ политическомъ атензив. Но туть лишь вядна его недобросовъстность и желаніе навратить истиный смыслъ ея. Содержаніе ея совсёмъ чуждо этого. Разсмотримъ ее, чтобы точите и опредълените высказать направленіе и духъ галликанской перкви, и ея отношеніе къ апостольскому престолу.

Показавъ въ первомъ членъ, что св. Петръ, его преемники, викаріи Інсуса Христа и вся церковь имъетъ отношеніе и власть Божественную только въ предметахъ духовныхъ, въ дълахъ спасенія, а никакъ не въ предметахъ свътскихъ и гражданскихъ, и что свътская властъ въ своей области есть властъ самостоятельная, декларація во 2 и слъдующихъ членахъ имъетъ въ виду собственно дъятельность и сферу церковную.

И. Полнота власти, которую св. престоль апостольскій и преемники св. Петра, викаріи Інсуса Христа, имъють относительно дъль духовныхъ, таково, что, не смотря на то, девреты св. собора констанскаго, выработанные въ сессіяхъ ІV и V, одобренные св. апостольскимъ престоломъ, утвержденные въ практикъ всей церковію и римскимъ епископомъ, и правильно сохраняемые во все время церковію галликанскою, остаются во всей своей силъ и дъйствительности. И церковь французская не одобряеть мити тъхъ, которые усиливають значеніе этихъ декретовъ или ослабляють, подтверждая, что авторитеть ихъ не быль какъ слъдуеть утверждень, потому что они не были одобрены и явились во время схизмы.

III. Тавимъ образомъ нужно съ пользою употреблять власть апостоловъ, слъдуя канонамъ, даннымъ Духомъ Божіммъ, и освященнымъ общимъ уваженіемъ всего міра: правила, правы, обычам и конституція, правилы въ царствъ и церкви галликанской, должны имъть свою омлу и дъйствіе, и обычан нашихъ отцевъ должны оставаться испоколебимыми. Отъ величія св. апостольскаго престола зависитъ, чтобы законы и обычаи, утвердившіеся съ согласія его и церкви, не были игнорированы.

IV. Хотя папа имъть бы главное участіе въ вопросахъ въры, и декреты его касаются всъхъ церквей, и каждой церкви въ частности, но его судъ не считать таковымъ, чтобы не могъ быть

отнъпяемъ (irreformobile), если только не было туть согласія церввя (Maret, pag. 348).

Очевидео, что эта декларація вполив клонилась къ тому, чтобы жодорвать самый коронь главенства римскаго епископа, и вполив гарантировала свободу и независимость галливанской церкви отъ ультрамонтанских злоупотребленій папским авторитетомъ. Для всяваго, ято изучиль традицін нашей цервви, говорить Мареть, и николы Парижской, тожественныя съ древнею традицією, для всякаго внимательного въ писаніямъ отцевъ нашихъ и особенио Бассюста весьма ясно, что эти последніе три члена подтверждають только ограничительное положение монархии церковной или римской. Девреты констанского собора не утвердили абсолютного главенства папы въ отношения въ папъ. Папа сохраняетъ въ соборъ и относительно собора всв права своего приматства. Эти права не выдають его за абсолютного руководителя собора и его сужденій (но все-таки онъ отнесся, какъ мы видели, съ величайщимъ уваженіемъ въ авторитету римскаго епископа). 4-й членъ прямо постановилъ, что сужденіе папы далается сужденіемъ церковнымъ только тогда, когда на это есть согласіе всей церкви или первыхъ пастырей. Таково кратвое изложение доктрины девларации. При ограниченномъ характеръ монархіи церковной, папа не имветь абсолютнаго главенства въ отношенія къ епископамъ. Они нивють свои права, выходящія изъ писаній Божественныхъ, и выраженныя ясно въ жизни церкви и въ исторія соборовъ. Естественно, эти несогласныя съ притязаніями напства положенія декларацін не могли пройти модчаніемъ среди общества ультрамонтановъ. И вогь является на сцену Іоспеъ де-Местръ и Ламена, эти основатели новаго (moderne) ультрамонтанизма-и ванъ видван уже, съ сильнымъ антагонизмомъ возставоть противъ этого, доходя даже до извращенія доктрины декларащін (р. 350, Maret). Вопрени всему эти два человъка, одаренные великой интеллектувльной силой, видять спасение для церкви только въ абсолютизмъ самомъ крайнемъ (Maret, р. 354). И Бассюстъ становится предметомъ нареканій со стороны де-Местра, изливающаго на него всю свою злобу, называя его величайшимъ противникомъ жетинной теологіи, самымъ страшнымъ антагонистомъ римскаго абсолютизма 10). Воть краткій обзоръ этихъ споровъ, изображенный

<sup>14)</sup> Какъ на выражение этой борьбы ультрамонганства съ галликанствомъ, можно



Маретомъ. Ультрамонтаны говорять: преемство напъкончется только съ міромъ. Преемство, полнота, универсальность духовной юрисдивцін, всегда будуть принадлежать папамъ. Престоль апостольскій всегда будеть основой и центромъ универсальной церкви. Галликанизмъ отвъчаетъ: папа не составляетъ всего епископства, и его частная церковь — универсальной церкви. Абсолютное главенство дано, обътованія самыя высочайшія соединены съ твенымъ единствомъ папы и епископовъ, церкви римской съ церквами частными. Результать этого-то высочайшаго единства-тоть, что должны быть взаимныя отношенія и вліянія папъ и епископовъ и обратно. Папа получиль право и обязанность утверждать своихъ братьевъ въ въръ. Но если онъ върно не исполняеть этой обязанности, въ жевъстныхъ опредъленныхъ случанхъ онъ могъ быть обличаемъ епископами, какъ Петръ апостоломъ Павломъ. Но если онъ не признается въ этомъ и остается въ ереси, онъ можеть быть осуждень общимъ соборомъ, и тогда новый папа избирается для церкви (pag. 328, Maret.).

Наконецъ соборъ Ватиканскій—это поздавйшее явлене въ міръ католическомъ—также составлень быль какъ опповиція знаменнтой деклараціи парижской, слишкомъ дистармонирующей со всъмв основными принципами папской системы. Школа абсолютизма или ультрамонтанства и вдъсь съ такою же силою проповъдуеть догматъглавенства или абсолютной монархіи, какъ мы видъли и прежде. Нътъ выше папы—воть любимый ея лозунгъ.

Теперь перейдемъ къ другому догмату, къ теоріи папской ве-

Второй пунктъ, бывшій предметомъ спора между противниками это непогръщимость римскаго епископа, – пунктъ имъющій самую

указать еще на сворь Белляринна съ Гунлломъ Балклай. Велляринна старается распространить власть маны и на светскія дёла, — Барклай напротивь находить въ этомъ прерогативъ папы источникъ и причину ересей, бывшихъ въ западномъ міръ (Histoire de l'Eglise—Guettée, T. X., р. 10, 11). Еще можно указать на споръ Едмон. да-Ряшеля съ Дукалемъ (ibidem, р. 13—26), и на появленіе въ пользу ультрамонства кинги Деплисъ-Морнау, противъ которой Сарбовна вооружилась строгой цемвурой (ibidem, р. 12). Еще достойно замъчанія собраніе клира Франціи въ 1681 году, направлявшее свои усилія къ ниспроверженію папской системы и къ защить свободы галликанской церкви, гдв весьма важную роль играетъ Гербесъ, имъвшій противника въ Давидъ (Guettée, II, р. 55—62).



сильную связь съ первымъ. Въ своихъ видахъ и цвляхъ и этотъ пункты ультрамонтане усиливаются отстанвать съ жаромъ, хотя еще болье отличаются при этомъ схоластикой и вообще стараются поставить его какъ можно тверже. Если папа глава церкви, то, по ихъ заключеню, онъ долженъ быть и непогръшемъ. Ибо если что виветъ дерковь, то следовательно виветь и папа, какъ глава ея, и непогръщимость есть необходимый результать ихъ системы. Следовательно его монархія, ванъ монархія непогрышимая, должна быть абсолютная, недълимая, чистая. Появленіе этой теоріи непогръщимости должно быть одновременно появлению мысли о главенстве папы. Лействительно, теорія ультрамонтанская такъ и ведеть его начало, и вездь. гдъ только говорится о главенствъ, тамъ уже идетъ ръчь и о непогръщимости, такъ что абсолютная чистая монархія тоже, что отвывная личная непогрышимость. И вся таже аргументація, накую ны приводили со стороны римской церкви въ пользу главенства папы, приводится ею и въ пользу непогрешимости. Въ міре западномь этогь вопрось одинь изъ самыхъ важныхъ, говорить Мареть, какіе нація призваны разрішать. Въ церкви непогрішимость есть необходимый аттрибуть верховной власти, она есть одна изъ ея отличительныхъ, существенныхъ прерогативъ. А потому, если папа есть глава церкви, намъстникъ Хрпстовъ, то очевилно владветь непогращимостію абсолютно, лично. Но система такой непогращимости, какъ факта, слишкомъ несообразнаго съ общечеловъческими понятіями слабости и гръховности человъческой, въ своемъ развити въ западномъ міръ, сознавалась несостоятельною и ошибочною даже со стороны добросовъстныхъ представителей римскаго престола. Такъ Иннокентій III, IV 11) Николай VI и Бенедикть шли прямо и открыто вопреки этой притязательной теоріи, выражающей верхъ честолюбія человіческаго, придающей человыху Божественное свойство, и сознавались, что они, по общему удьлу людей, могуть подвергаться ошибкамъ. Воть напр. папа Адріань VI 12), избранный въ 1522 году после Льва X, какъ выражался: вполет достоверно, что верховный первосвищенникъ можеть погръщать даже въ предметахъ, касающихся въры, научая



<sup>11)</sup> Cm. pag. 139. Maret.

<sup>12) «</sup>Прав. Обозр.» 1868. Ноябрь, стр. 281.

ереси своими постановленіями и декретами, такъ какъ много было первосвященниковъ еретиковъ <sup>12</sup>), каковымъ недавно оказался Іо-аннъ XXII, который публично внушалъ, возвъщалъ и приказывалъ всему міру держаться заблужденія <sup>14</sup>).

Но это нисколько не останавливало развитія догмата; для людей честолюбивыхъ и корыстныхъ эти заявленія были только эхомъ въ пустынъ. И вотъ мы видимъ средневъковыхъ богослововъ, усердно и съ энергію подвизающихся на поприщъ защиты въ пользу и подкръпленіе папскаго абсолютизма. Бернардъ, Анзельмъ и Оома Аквинать являются ярыми защитниками и поклонниками какъ главенства, такъ и этой пресловутой теоріи римской. Между ними Оома напрягаль всв усиля доказать ее научнымъ путемъ, и говорить, что папа непогращимъ и есть абсолютный учитель и правитель церкви... И его доводы такъ были сильны, что папа Іоаниъ сочель его ученіе откровеннымъ и удостоиль его даже канонизаців. Туть явился еще Триденскій соборь на помощь, санктизировавшій этотъ прерогативъ папства своимъ авторитетомъ. Во времена реформалін въ области защиты непогращимости папъ являются таже ученыя личности, котерыя трудились и въ пользу главенства ихъ. Извъстная уже намъ, почтенная и авторизованная личность — Беллярминъ много трудится для папскаго престола и въ этой теоріи. "Всв католики согласны, что римскій первосвященникь, разсматриваемый, какъ частный учитель, говорить Белляриннъ, можеть погръщать въ универсальныхъ вопросахъ права, и-касающихся въры и правовъ, и это онъ можеть допустить по невъденію, какъ свойственно и др. ученымъ". Но вопросъ въ томъ, какъ узнать, когда онъ говорить какъ частный учитель, и когда какъ учитель и пастырь всвиъ христіанъ, потому что, по мивнію какъ его такъ и др., какъ лицо общественное, онъ непогръшимъ; онъ немедленно продолжаетъ: папа, если смотръть на него, какъ личность общественную, непогръшимъ, потому что онъ, въ соборъ ли, внъ ли собора, когда возвъщаеть свое мивніе, всегда выражаеть его после зрылаго обсужденія, посл'є серьезныхъ изсл'єдованій вопросовъ, и всегда совътуется съ учеными, окружающими его, такъ что послъ сего

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Папа Павелъ IV такъ же прямо заявилъ: я несомиваюсь, что мы подвержены заблужденіямъ.



<sup>13)</sup> Сюда можно отнести Гонорія.

невозможно, чтобы папа допустить неправильное ръшеніе. Ибо Богъ, всегда желающій окончанія дъла, подаеть всъ средства необходимыя для достиженія этого, и никогда не допустить его сдълать невърныя опредъленія (Магет. р. 65, 66, 67). Отсюда онъ и выводиль такое завлюченіе, что обязательность ръшеній соборовъ зависить единственно отъ одного папы, а не отъ папы и собора вывсть (68). Такимъ образомъ по Беллярмину непогръщимость— неотъемлемая привиллегія папы, какъ и его главенство въ церкви.

Это сама по себъ сбивчивая и самими ультрамонтанами неодинаково аргументируемая теорія породила новую теорію въ свое доназательство. Такъ выродилась теорія ex cathedra, которан по видимому имъетъ цълію прикрыть противорвчивыя, взаимно опровергающія одно другое мивнія, и свазать нівчто въ подтвержденіе, что папа непогращимъ тогда, когда говорить ex cathedra. Въ трудахъ вардинала Люцерне, напоминающихъ системы Кануса и Орзи, есть краткое и ясное изложение этой доктрины католической (Маград. 212 — 222). Главная суть изложенія состоить въ томъ, чтобы доказать, что когда папа говорить ex cathedra, говорить непогрешимо, и когда онъ говорить просто, то можеть впасть въ ошибку. Это раздъленіе не имветь основанія ни въ писаніяхъ, ни въ обътованіяхъ, данныхъ Симону Петру; оно неизвъстно было всей древности. Сами теологи ультрамонтанскіе несогласны между собою и двлятся на различные лагери въ этомъ отношеніи. Однимъ словомъ, это дъленіе, еслибы было установленнымъ, должно бы быть извъстно всёмъ вёрнымъ. Туть главнымъ образомъ нервшенъ вопросъ: когда онъ говорить, какъ частное лицо, и вогда какъ личность общественная, какъ глава церкви; или иначе: когда онъ говорить просто, неоффиціально и когда говорить ехcathedra. Оставшись нервшеннымъ, этотъ вопросъ естественно долженъ быль породить различныя мивнія, — такъ сами римскіе богословы высказали такую мысль, что для опредвленія ех rathedra нужно тоже ex cathedra, и такимъ образомъ, очевидно, придется вращаться въ логическомъ кругу, какъ въ какомъ-либо лабиринтв. И это увърение Беллярмина, говоритъ Маретъ, было чистымъ паралогизмомъ, истиннымъ petition de principe (Мар. 211). Достойно замъчанія еще свидътельство Самарина по этому вопросу (Іезунты и отношеніе ихъ къ Россіи стр. 363).

Хотя очевидна противоръчивость теоріи и аргументаціи ея, но савная страсть не останавливаеть ученых в папистовъ продолжать признаніе ея. И воть снова являются защитники ея въличностять Де-Местра и Перроне. Правда, знакомись съ ихъ взглидами и ихъ разборомъ этой теоріи, встръчаемся тоже съ раздичными противоръчіями; тоже заивчается какое - то колебаніе, нетвердость въ убъжденияхъ и доказательствахъ, но тъмъ не менъе страсть и желаніе ихъ отстоять эту теорію оть своихъ враговъ, укръцить ее въ умахъ народныхъ и распространить въ върованіяхъ преданныхъ ватоликовъ, очевидно и рельефно представляется. Де-Местръ напр. всю силу аргументаціи своей въ пользу этого догмата западной церкви видить въ связи его самой тесной съ первымъ догматомъ главенства и духовной власти, такъ что. по прямому его логичному заключению, выходить, что если папа гдава перкви, то онъ долженъ быть и непогращимъ 15) Іоспоъ Де-Местръ обвиняетъ Бассюста въ намъреніи унизить непогръшимость (326). Только изъ этой теоріи могли выродиться подобныя выраженія, особенно часто употреблявшіяся средневаковыми писателями въ порывахъ преданности престолу: декреты цапъ также авторитетны, непогръщимы, говорить Кардиналь Торквемада, какъ и слова Библін; они даже выше Св. Писанія, у него одна мысль съ Богомъ и т. п. Картанъ говоритъ, что слова папы нужно принимать за слова Божіи, онъ выше Іеронимовъ. Августиновъ и Григоріевъ (Maret, р. 5). Другой знаменитый теологъ римской церкви. Перроне говорить объ этомъ предметь съ большею нерышимостівь и колебаніемъ, такъ что его слова рышительно нисколько не могутъ • говорить въ пользу папской догмы о непогращимости абсолютной чистой, личной, а скорве могуть служить доказательствомъ противнаго (Mar. 273).

Это само по себъ, какъ видъли, неосновательное и ведущее къ многимъ противоръчіямъ ученіе, естественно, не могло соотвътствовать направленію и духу галликанской церкви. Если гдъ, то здъсь духъ свободы въ върованіяхъ, стремленіе отстоять любимый лозунгъ своей перкви—свободу и независимость, открылся во всей силъ. Правда, что главенство и непогръщимость находятся въ самой тъсной связи, и такое заключеніе ультрамонтанское —

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Подробные о теоріи можно читать у Maret. р. 305—324.



логически върно. Эти два прерогатива папской системы, взятые вибств, очевидно гармонирують одинь съ другимъ и поддерживають. И потому галмивискій клиръ, доказывая дожь и неслыханное нововведеніе въ папской системъ первой догмы, естественно, долженъ быль отвергнуть и вторую теорію, какъ еще болъе, какъ видъли, отличающуюся несостоятельностію и дожнымъ направленемъ — теорію, которая и самихъ поклонниковъ папства ставила въ безвыходное положеніе.

И воть на почев Франціи открылась самая сильная оппозиція; голосъ противъ женогръщимости сильно раздался въ обществъ галлинановъ. Мы его слышимъ и въ собраніяхъ церковныхъ, и въ ворпораціяхь ученыхь, оъ трона кородей и оть частныхъ личностей. Тъже историческія доказательства въ опроверженіе этой теорін, какъ и въ отношеніи первой доктрины, приводятся сторовниками галаннанизма. Она, говорить Мареть, быда отвергнута въ коменсь церковномъ, и явилась лишь въ 12 въкъ съ одобренія папы Римскаго. Довольно для этого указать знаменятый декреть Si Papa. Къ этому еще прибавимъ слова Граціана, которыя не оставляють ниваного сомивнія относительно автора декрета. Посла того нанъ онъ привель посланіе Папы Льва Великаго относительно подчиненія, какое должно оказывать римскимъ первосвященникамъ, онъ завлючаетъ следующимъ вомиентаріемъ: "эти слова должны быть приняты, вакъ ръшенія и постановленія, потому что въ нихъ нетъ ничего противнаго ни предшествующимъ декретамъ папъ, ни постановленіямъ первви" (Магет, р. 128). Не будемъ повторять, что сами папы (нъкоторые) сознавались въ возможности впадать въ ошибки. Но неизлишне будеть присоединить къ этому, что въ средніе въка не встии признавалось истинною эта теорія папская. Акты всехъ средневековыхъ соборовъ, начиная съ перваго Латранскаго до Вьенскаго, самые истинные свидътели той традиціи, которая (признавая монархію ограниченною) не принимаеть непогръщимости (Маг. рад. 132). Знаменитые соборы, Базельскій и Констанскій, отвергнувшіе папство, какъ абсолютную монархію, завідывавшую безотчетно юрисдивціей, равно отвергии и теорію непогръшимости папъ, и это такъ повліяло на адептовъ папскихъ, что они ръшились чернить знаменитыхъ представителей собора Петра Айли и Герсона, выдавая ихъ за изобрътателей погръшимости папы, и вообще нътъ оскорбленій,

какимъ бы они не подвергали память этихъ великихъ личностей. И очевидно только игнорирование предшествующею историею <sup>16</sup>), только страсти могли выражать такія несправедливыя обвиненія.

Извъстная уже намъ знаменетая декларація 1682, въ главъ съ свомъ почтеннымъ представителемъ Басюстомъ, въ IV членъ оченьрельефно выражаеть свой протесть противь непогращимости папъ абсолютной, чистой и личной, выражаеть ясно при этомъ, что вепогръшимость прямо и единственно можеть только обусловливаться согласіемъ папъ съ церковію, и въ этомъ согласіи заключается весь авторитеть церкви со всеми ея божественными аттрибутами. Такъ читается IV членъ декляраціи: "хотя папа имветь главное и представительное участіе вь вопросахъ касающихся візры, и декреты имъють отношение но всемъ церквамъ и каждой церкви въ особенности, но его суждение не можеть оставаться неизивинымъ, если только не было на это согласія церкви". Вотъ то направденіе, съ какимъ клиръ францувскій относился иъ апостольскому престолу. Приведемъ слова самого Бассюста, какъ болве ясное выраженіе и такъ-сказать поясненіе смысла декларація. "Мы хотимъ снять поврывало съ опредъленія деклараціи клира французскаго, т.-е., будто епископы французскіе не сдвивли никакого постановленія противъ непограшимости папы, о чемъ разсуждали весьма оживленно въ школахъ. Они далеко себя держали отъ этихъ стремденій и споровъ школы. Будучи внимательны къ они желали обосновать на принципъ то, что-оставляя въ сторонъ этоть схоластическій и софистическій вопрось, каковымь быль представленъ онъ, -- всв теологи католические соглашались признать, чтобы декреты апостольского престола не были принимаемы въ смысле неизменных и не имели полной своей силы и авторитета прежде согласія на то церкви. Когда этоть принципъ быль поставленъ, то вопросъ о непогръшимости очевидно сдълался вопросомъ

<sup>16)</sup> Прежде нихъ былъ декретъ Граціана, Canon si Рара, доктрины Иннокентія III и IV, знаменитые акты предшествующихъ соборовъ и особенно Базельскаго. И вообще сильная оппозиціи сложилась противъ системы папъ. Было общее стремленіе къ децентрализаціи. Всюду заявлялось какъ о независимости и самостоятельности національной церкви, такъ и объ уничтоженіи непограшимости. Принятъ мары противъ папскаго абсолютизма, эти соборы осудили и папскую непограшимость, называя ее заблужденіемъ времени. Папы, подобно всякому человаку, мотутъ пограшать, говоритъ Баз. соборь.



спекулятивнымъ и къ ръшеню совершеню безполезнымъ. Если котятъ изъяснить въ этомъ смыслъ декларацію влира оранцузскаго; то я убъжденъ, что епископы не поставятъ этому никакого препятствія (Маг. р. 330—331).

Въ этомъ случав мы можемъ указать еще на одинъ факть изъ 17 стольтія, показывающій, какой взглядь имела галликанская церконь на теорію непограшимости. Доминиканцы предъявляють тезисъ, которымъ поддерживалось предположение, касающееся непогръщимости папы въ дъл въры. Но Вердюнъ, первый президенть парламента, запрещаеть имъ держаться этого тезиса. Они обращаются къ канцлеру Силлери, но и онъ также запрещаетъ разсуждать объ этомъ. Парламенть и Университеть не хотыли, говорить Геттэ, чтобы на доктрину церкви французской смотръли какъ на что-либо спорное при вопросв о непогръщимости. Вердюнъ не удовлетворился этимъ и поручилъ Ришеру обличить ложь мивнія ультрамонтанскаго. И воть получается какой результать: юрисликція церковная принадлежить существенно церкви всей; папа есть chef minister (въ противоположность chef absolu, который есть Інсусъ Христосъ), и имъетъ вліяніе только на частныя церкви. Но это приматтво не даеть ему непогръшимой власти составлять каноны, что составляеть принадлежность соборовъ. Іпсусъ Христосъ молился за св. Петра, чтобы въра его не оскудъла, но это обътование ходатайства относится къ св. Петру и не можетъ служить доказательствомъ непогрещимости его преемниковъ (Guettée, X, 17, 19).

Такимъ образомъ, очевидно, что церковь галликанская смотръда на догматъ римскій о непогръшимости, какъ на заблужденіе, новизну вредную для перкви, что она считала эту теорію несообразною съ духомъ истины, и представителей ея не болье, какъ дерзкими узурпаторами, присвоивающими себъ, что принадлежитъ всей цернви, руководимой духомъ Божіимъ. При всей шаткости папской

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Дъйствія Бассюста казались опасными ультрамонтанамъ, такъ какъ онъ очень ясно предъ целниъ міромъ выставляль истинную правку. Почему они ръшаются замарать его репутацію; и вотъ является изъ ихъ дагеря квига de l'Eglise gallicane, въ которой они съ фданиъ сарказмомъ возстають какъ противъ него, такъ и противъ французскаго клира. Никогда, говоритъ Маретъ, доктрина Бассюста не представлялась въ такомъ ложномъ видъ,—никогда большихъ оскорбленій не было дълаемо клиру французскому (Maret. р. 332).

системы, при всей несостоятельности ен догматовъ, о воторыхъ нами сказано, римская курія не хочетъ отказаться отъ этихъ прерогативъ, такъ дорогихъ для нея, въ ен собственныхъ планахъ, и вотъ является современный намъ Ватиканскій соборъ. Сильнодъйствующая всегда ультрамонтанская партія и здъсь не оставляетъ своей энергіи, и здъсь употребляетъ всъ усилія, чтобы любимын ен идеи подтвердились и санктизировались собраніемъ отцевъ. Но всегдащнее общественное инъніе о несостоятельности и ложности ихъ и здъсь, какъ и всегда, сильно возставало.. Особенно сильными противниками заявили себя Деллингеръ, Шульди и др.,—короче вся ученая интеллигенція. Съ своей стороны подала сильныя голоса противъ этого и Франція съ своимъ клиромъ, приводя всъ доводы въ подтвержденіе своихъ мнъній, о которыхъ нами уже указано.

На чемъ основывали ультрамонтане свою систему главенства и непогрёшимости апостольскаго престола?

Теологи-ультрамонтане, желая доказать авторитеть и силу своихъ аргументацій въ пользу догматовъ своей любимой системы, и тъмъ усилить значеніе ихъ въ глазахъ членовъ церкви, обывновенно стараются найти основы имъ 1) въ св. писаніи, 2) въ св. преданіи. Прежде чёмъ приступить къ самому изложенію текстовъ священныхъ, бросимъ общій взглядь на методъ, какой употребляють они при этихъ изследованіяхъ основаній, и какой должно употреблять, какъ болве серьезный и сообразный съ духомъ Слова Божія, и върнъе преслъдующій цъль .. Такъ ультрамонтане, не находя вполев достаточныхъ и вполев ясныхъ аргументацій своимъ тезисамъ, обывновенно дъйствуютъ такимъ образомъ: берутъ отальные тексты изъ Божественныхъ писаній въ потвержденіе своего тезиса, руководясь своей своеобразной логикой обосновывають на нихъ свои мевнія, нисколько не заботясь о сопоставленіи мъстъ аналогичныхъ, о сравнении съ изъяснениемъ церкви и историческими опытами. Отсюда натянутость, извращение истиннаго смысла-естественные результаты ихъ неестественной логики. Не таковъ долженъ быть методъ истолкованія смысла св. писанія на самомъ дълъ. Для того, чтобы найти истинный смыслъ священныхъ текстовъ, нужно брать ихъ не изолированно, а въ согласіи съ другими аналогичными, нужно изъяснять тексть, опредвляющій божественный авторитеть церкви, только сообразно съ общимъ върованіемъ церкви; при этомъ необходимымъ критеріумомъ, нромъ метовъ собора, долженъ быть историческій опыть. И нашъ метокъ изъясненія, скажемъ словами Марета, по самому существу своему есть методъ соотношенія и сопоставленія священныхъ текстовъ, методъ провърки результатовъ, полученныхъ чрезъ законъ и общій характеръ постановленій церкви и чрезъ уроки опыта (Maret. p. 74). Приступая къ изъяснению самыхъ текстовъ, въ подтверждение приматства апостольскаго престола и его Божественныхъ привидлегій, ультрамонтаны обывновенно приводять слъдующія слова, сказанныя Спасителемъ аностолу Петру: "ты еси Петръ и на семъ камени созинду церковь Мою, и врата адова не одольють ей, и дамъ ти влючи царства небеснаго" (Мате. XVI, 16-19). Сторонники папскаго престола, взявши эти слова въ томъ видь, какъ мы привели ихъ, и стараются на нихъ обосновать свою систему главецства. Эти слова, какъ они говорять, ясно и положительно переносять на Петра и его преемниковъ авторитеть приматства и универсальность юрисдинціи, выраженныя подъ символомъ ключей данною, властію вязать и рішить, — власть, которая заключаеть и утверждаеть власть законодательную, юридическую и административную. По извъстному уже намъ методу они не сопоставляють эти слова съ другими, болъе ясно и рельеоно выраженными словами Спасителя; они не хотять провърить себя снесеніемъ мість, гді Спаситель ясно говорить всімь апостоламь, вакъ равнымъ: якоже Меня послагъ Отецъ, и Я посылаю васъ,примите Духъ свять, имже отпустите..., — кто же желаеть быть высшимъ, да будетъ всъмъ слуга. И такимъ образомъ по ихъ логикъ и выходить такъ: Інсусъ Христосъ даль верховную власть только апостолу Петру, прочіе апостолы были ниже его и какъ бы въ подчинении. Отсюда завлючають, что Божественный учитель, передавая Петру и его преемникамъ юрисдикцію первую и универсальную, которая не менъе власти царей, вивств съ тъмъ предъ всъмъ родомъ человъческимъ представляетъ въру Петрову, какъ первое основание церкви въчной и непоколебимой никакими силами заблужденій и зла. Получивши эту власть, ап. Петръ перешель въ Римъ, какъ одинъ изъ самыхъ важныхъ городовъ; и по его смерти вся его власть перешла на преемника, его римского епископа. И сторонники папской системы всячески стараются отстоять этоть по ихъ мивнію важный аргументь. Они не заботятся объ томъ, --

дъйствительно ли эти слова Спасителя говорять только въ пользу Петра и преемника его, и установляють ин монархію чистую, недвлимую, абсолютную, какъ хочетъ школа абсолютистовъ? Смотръль ли самъ апостолъ на эти слова, накъ торжествевное облечение его высшей властию и преимуществами предъ другими святыми апостолами? И какъ ихъ понимала древняя церковь? Они не занимаются ръшеніемъ подобныхъ вопросовъ. Такъ знаменятый поборнивь папства, Іезунть Перроне, нисколько не волеблясь, прямо говорить, что этими словами Спаситель передаль права и верховную власть апостолу Петру, и говорить: "сугубымь иносказаніемъ основнаго камня и ключей Інсусъ Христось, очевидно, покавалъ, что Онъ верховную власть надъ церковію, которую имвлъ своро создать, вручиль апостолу Петру и поставиль его въ видимой церкви своимъ намъстникомъ. Ибо что значитъ основание въ зданіи вещественномъ, то будеть означать Петръ въ строеніи духовномъ. т.-е. въ церкви. Основаніемъ поддерживается и украцияется пълое зданіе. Следовательно, тоже самое имълъ быть въ перкви и апостоль Петръ, поелику на немъ, какъ на твердомъ основани, должна утверждаться вся церковная власть и вся сила ея законовъ. Тоже усматривается и изъ другаго, употребленнаго въ семъ мъсть Інсусомъ Христомъ иносказанія илючей. Ибо по обычаю всъхъ народовъ, особенно еврейскаго, ключи служили символомъ врученія кому-либо верховной власти надъ домомъ или государствомъ, смотря потому, отъ кого они вручаются, что подтверждають многія мъста Св. Писанія (Ис. 22, 22. Апок. 3, 7). Следовательно, Інсусъ Христосъ, объщая вручить апостолу Петру ключи церкви своей, твмъ самымъ объщалъ поставить его верховнымъ правителемъ ея, облеченнымъ полною властію вязать и ръшить все, что будеть ему угодно, т.-е. издавать законы, воздагать на подчиненных обязанность выполнять оные, наказывать преступниковъ, словомъ, делать все, что онъ почтеть нужнымъ для благал пользы церкви, по обстоятельствамъ мъста, времени, лицъ и событій (Perrone, Prolect, Theol. T. posterior. p. 885, 886. См. Акд. Востоковъ, объ отн. Р. Ц. къ др. Хр. Церквамъ ч. І, стр. 45).

Но очевидно, это фикція, заблужденіе, заключающее въ себъ очень сильныя противорфчія. Такого прямаго рфшительнаго вывода никогда не можеть сдфлать здравая логика. Сопоставленіе этого ифста съ другими мфстами Св. Писанія весьма ясно говорить противъ этого, какъ мы уже видъли. Напротивъ мы видимъ, что Спаситель всегда признаетъ впостоловъ равными. Такъ когда матъсымовей Заведеевыхъ, Іакова и Іоанна, просила Его, чтобы онъ посадилъ одного изъ сыновей ея по правую сторону, а другаго на лъвую, мало того, что произошло волиеніе среди кружка апостольскаго и недовольство этой просьбой, самъ Спаситель прямо отвергъ просьбу, какъ несогласную съ духомъ и цалію учениковъ Его. Такимъ образомъ приведенныя выше слова нисколько не говорять въ пользу теоріи монархизма, потому что власть вязать и рашить, т.-е. власть законодательная, юридическан и административная, какъ полномочіе проповади, дана была также и другимъ апостоламъ и ихъ преемникамъ, въроятно, безъ всякаго ущерба для приматства ов. престола.

И вообще въ Св. Писаніи нельзя найти даже намека, чтобы апостоль Петръ быль и назывался главою цереви, вселенскимъ епископомъ, представителемъ Інсуса Христа; а тъмъ болъе нельзя найти и такого мъста, гдъ апостоль Петръ выражаль бы свои претензіи на это именно въ смыслъ римской церкви. Власть, спустя уже нъсколько въковъ, была измышлена съ подведеніемъ для видимой основы словъ Христовыхъ безпримърною дервостію ультрамонтановъ и была измышлена именно въ видахъ частныхъ и корыстолюбивыхъ. Върованіе церкви и традиціи отеческія никогда не выражали и не раздъляли такихъ мнъній и не придавали подобнаго смысла изреченіямъ Господа.

Обънсиям эти слова, св. отцы и учители церкви подъ камнемъ разумъютъ: или Самого Інсуса Христа, котораго исповъдалъ Петръ, какъ Сына Бога живаго (Блаж. Августинъ, Т. V, Pars. I, соl. 290), Кирилъ Александрійскій (орр. Т. II, р. 460), или непреодолимую, и кръпкую въру Петра, его исповъданіе (Св. Амвросій de incarnat. сар. V, Св. Златоустъ, hom. 64 in Math. t. VII, р. 786),—или же наконецъ Петра, то какъ образъ единой церкви (Св. Кирилъ въ книгъ о единствъ церкви, р. 195, Блаженный Августинъ и друг.), то какъ представителя апостоловъ вмъстъ и наравнъ со всъми ими (Оригенъ Соммент. Т. XII, р. 524 in Маth., Кипріанъ Ерізт. 27 Василій Великій и друг.). Но ни одинъ не объясняєть именно въ смыслъ католическомъ, что апостолъ Петръ послъ Інсуса Христа есть единый основный камень и полновластная глава видимой церкви. Наконецъ мы не видимъ объясненія и вы-

раженія этихъ словъ и въ самой практикі церковной. Апостолы, передавая свою власть преемникамъ и т. д., никогда не выражали этой мысли о первенстве кого-либо. Такимъ образомъ истинное понятіе опредъленій церкви, опыть віновь, идея, самыя достойныя мудрости Божіей, показывають, что нать нужды искать въ этихъ Вожінкъ обътованіяхъ, данныхъ Св. Петру и его преемникамъ, выраженныхъ сими словами: Ты еси Петръ... и главенства, и монархін непогръшниой, абсолютной, римскаго приматетво. Они толькопоказывають, по словамъ Марета, венное продолжение престола апостольскаго, первой основанной церкви, -- что преемство епископское останется навсегда въ истинъ касолической и не можетъ быть прервано невърностію частныхъ папъ. Спаситель Інсусъ Христосъ указываеть, скажемъ словами Марета, върное средство достойновыполнять свою высоную задачу (обязанность), и даеть правоприглашать въ важныхъ обстоятельствахъ въ собрание еписконовъ. Онъ оставляеть во власти дерковной надежное лекарство противъ заблужденій и возможныхъ паденій невърнаго папы (р. 85). Такимъ образомъ въра можетъ погибнуть въ напъ, но нигогда не уничтожится въ папствъ-въ церкви всей. Итакъ, очевидно воженъ выводъ ультрамонтанъ изъ этихъ словъ. Въчность, непоколебимость епископства церкви римской — воть ясные выводы, которые вполив гармонирують съ совокупностію священныхъ текстовъ, съ истинною потребностію церкви и съ историческимъ опытомъ.

Очевидна нестостоятельность и запутанность перваго доказательства, приведеннаго ультрамонтанскою партією въ пользу главенства напскаго престола; обратимся теперь къ другому тексту, составляющему замвчательный діалогъ между Учителемъ и первымъ апостоломъ. Такъ у Ев. Іоанна въ 21 гл. 15 — 17 читаемъ: Іисусъ говоритъ Симону Петру: Симоне, сытъ Іонинъ, любишь ли ты Меня более, чъмъ они? Онъ отвътилъ ему: да, Госноди, ты знаешь, что я люблю Тебя. Іисусъ сказамъ: паси овцы моя... паси агицы моя... овцы моя. И вотъ школа абсолютнетовъ, по своей пресловутой логикъ, не соображаясь съ обстоятельствами, предшествовавшими и послъдовавшими этому діалогу Іисуса съ Петромъ, прямо категорически утверждаетъ на основамін этихъ словъ главенство Петра. Изъ выраженія: паси овцы воя, паси агицы моя... она, не колеблясь выводитъ, что Спаситель, говора эти слова, тыть самымъ подтверждаль его приматство и его преемниковъ, тормественно утверждаль его какъ главу земной перкви, съ универсальной юрисдинцей въ отношени енископовъ и пресвитеровъ, пастырей и верныхъ. Ибо она подъ словами Спасители "овды и агиды" именно разумветъ два класса общества христіанскаго, пастырей и пасомыхъ. Странная, очевидно, логика! Очевидно нельзя ни изъ чего выводить подобной идеи въ словахъ Спасители и делать подобныхъ выводовъ. Но сторонники папства ни чъмъ не останавливаются, лишь бы скольконибудь обосноваться. Достаточно здвсь указать опять на того же Нерроне, который, котя съ противоръчемъ себъ, старается вывести отсюда главенство Петра и его преемниковъ, выставляя восточный обычай называть царей пастырями, указывая на пастушескую жизнь напр. Авраама и ветхозавътную синагогу (Prolect. Teolog. I. Perrone. Т. II, р. 887, 909).

Но очевидно трудно видеть въ этихъ словажь Божественныхъ при такомъ спокойномъ изображении пастыря идею власти абсолютней и безграничной. Этого вопервыхъ ненидно изъ самого коптекота ръчи, вовторыхъ изъ того состоянія душевнаго, накое выразилось у Петра въ следствие замечаний Спасителя. Оснорбе же Петро-что было бы совершенно неумъстно съ той обстановкой, въ какую ставять Петра католики, какъ главу церкви. Ни самъ онъ никогда не высказываль подобныхъ претензій, ссылалсь на эти мъста, ни вся христіанская церковь, какъ и отцы и учители, никогда не выражала подобных в идей при разборв этих в словъ Спасителя, обращенныхъ въ Петру. Это уже поздвийшее явление въ жизни запада, измышленное для защиты системы вымышленной. Приведемъ напр. смыслъ 34 правила апостольскаго: между епископами всякой страны долженъ быть первый епископъ, но не въ смыслв главенства и абсолютной власти; безъ него ничего не нужно дельть, но и онъ ничего не долженъ творить безъ согласія общаго.

Въ основание папской непогръщимости—этой неотемлемой эмблешы папскаго достоинства, римско-католические ультрамонтаны приводять слова изъ ръчи Спасителя Петру, сказанныя ему предъ страданіями: Симоне, Симоне—сатана просить васъ съять, какъ пшенипу,—Я же молился о тебъ, да не оскудъеть въра твоя (Лук, 22. 32). И эти слова считаются однимъ изъ классическихъ мъстъ, какія они приводять въ подтвержденіе своего догмата. Его приводили въ



защиту и древніе ультрамонтане, его же—и новые—включая сюдаи Ватиканскій соборъ. Здёсь высшее выраженіе папской непогрёшниости, по ихъ мнёнію. Спаситель, говоря эти слова, очевидно, хотёлъ надёлить Петра, и въ линё его и его преемниковъ, этимъ прерогативомъ. Confirma fratres tuos—ясное повелёніе Спасителя, и ясное доказательство вмёстё съ приматствомъ Петра и его преемниковъ и абсолютной, личной непогрёшимости, потому что предсказано: не оскудёеть вёра твоя.

Но само собою очевидна несостоятельность словъ, взятыхъ изодированно, вив контекста рвчи и безъ соотношенія съ другими словами писанія. Слова Божественныя свидетельствують, что Спаситель предвидълъ паденіе Петра и молился за него, чтобы его въра не погибла при этомъ — напоминалъ ему объ обращении и далъ ему миссію и повельніе утверждать братьевъ своихъ. Но нто можеть доказать, что онъ здёсь возвышенъ до достоинства главы сонма апостоловъ и верховнаго правителя? И нъкоторые писатели папства сознаются въ томъ, что онъ быль не болве какъ частный человъкь. И лучшіе изъ сторонниковъ папства соглашаются, что привилегія, данная Римскимъ первосвященникамъ, по силъ молитвы I. Христа, состоить въ томъ, что папа, какъ папа, не можеть учить вопреки въры (см. Беллярминъ de Rom. Pontitice. Mur. 90), и что впаденіе папъ въ ошибки, заблужденія, даже ереси — явленія возможныя и гсторическія, и исторія церкви вполнъ оправдываеть этоть факть. Неоспоримо то, что римскіе епископы не всегда содействовали утвержденію своихъ братьевъ въ въръ. Такъ Виргилій своимъ посланіемъ, которое онъ долженъ быль осудить какъ нечестивое и еретическое, утвердилъ ли братьевъ своихъ въ въръ? Гонорій, Евгеній, Либерій, Іоаннъ VIII — и др. утверждали ли братьевъ своихъ въ въръ? Эти слова не ясно ли говорять въ пользу той истины, что Спаситель въ своей молитвъ вовсе не имълъ цъли утвердить непогръщимость преемниковъ въ отнощени исполнения обязанностей, касающихся вёры? Отсюда нёть никакого права изъ этой молитвы Спасителя выводить теорію непогръшимости абсолютной, личной римскаго первосвященника.

Такимъ образомъ очевидно, что эти слова, приведенныя въ пользу системы непогръшимости папства ультрамонтанской партіей, представляють намъ совершенно аналогичныя смыслу первыхъ словъ, Петру сказанныхъ: Ты еси Петръ...



Усиливансь утверждать свои теоріи главенства и непогращимости папы, ультрамонтане вмёстё съ тёмъ старались находить осмованія имъ и въ писаніяхъ отцевъ и учителей, выписывали различныя отдельныя места съ полнымъ стараніемъ применить ихъ из своимъ тенденціямъ. Итакъ здёсь вопросъ собственно въ томъ: отцы и писатели первыхъ десяти въковъ допускали ли и представляли ли, какъ общую доктрину, главенство и непогръщимость отдыльную, абсолютную, личную, римского первосвященняка или другими терминами, - монархію чистую, недвлимую, абсолютную? — Нужно при этомъ заметить, что сами более честные теологи нтальянской школы согласны, что эти доктрины не выражаются яснымъ образомъ и формально въ писаніяхъ отцевъ первыхъ въковъ, но вмъсть съ тьмъ утверждають, что они содержатоя въ нехъ прикровенно, проблематически. По мивнію этихъ теологовъ, отцы положили первыя посылки, которыхъ непогръщимость абсолютная, отдъльная, личная и монархія чистая и абсолютная папы служать логическими следствіями, необходимымъ развитіемъ. Таково признаніе Mazzarelli (de auct. Rom. P. см. Mar. 10).

Разберемъ же нъсколько такихъ мъстъ, чтобы повазать, что они неприложимы въ данномъ случать. Первый текстъ, накой они представляють, это текстъ св. Иринея. "Тъ, которые хотятъ знать истину, должны разсматривать преданія апостоловъ, объявленныя во встать Церквахъ, и мы можемъ исчислить самихъ епископовъ этихъ перквей... но какъ это будетъ очень долго, то укажемъ на преданіе, хранящееся въ первви римской, какъ извъстную встать и основанную двумя славными ап. Петромъ и Павломъ". И потомъ, перечисляя самихъ папъ—съ св. Петра до Елевоерія, своего современника, онъ продолжаеть: "этимъ порядкомъ и чрезъ эту преемственность преданія въ церкви св. апостоловъ и проповъдь истины достигла даже до насъ. А это върный знакъ, что эта самая животворная въра, которая съ апостоловъ до нашего времени сохранилась истинною" (Магет. 109. 110).

Отсюда завлючають римско-католическіе ультрамонтане, что св. Ириней за епискономъ римскимъ, преемникомъ Петра, признаетъ особое преимущество, истинное принципатство въ церкви универсальной, и церковь римскую считаетъ истинною хранительницею въры подъ властію ея епископовъ, и всё върные должны находиться въ общени съ этою церковію. И эта пресметвенность ученія, первосвященства, т.-е., древность, непрерывность, и суть признаки истинной въры. Но теперь само собою представляется вопросъ: утверждають ли слова Иринея любимую идею напства, что епископъ римскій есть глава въ церкви и монаркъ абсолютный? утверждаеть ли онъ, что въ цериви рамской накогда не будеть противоръчій, и что следовательно ея преданіе инкогда не нужно провърять преданіемъ епископовъ вселенской церкви? Очевидно нътъ; -- это уже ясныя натяжки западныхъ людей; по всей въроятности онъ не имълъ даже и мысли о власти и привилжегіяхъ, накія будуть находить въ его рвчахъ, и конечно, какъ видно, всегда понималь и почиталь авторитеть церкви универсальной. Не будемъ далъе подробно излагать мивнія св. отцевъ, на которыхъ они ссылаются, -- скажемъ тъ общія мысли ихъ, обличающія лешь одну измышленность со стороны ультрамонтановъ. Такъ Тертулліанъ абсолютное правило въры полагаеть не въ ученів одной вакой-либо церкви, но въ ученіи всёхъ церквей апостольсвихъ (Маг. 113). Кажется болье благопріятствуеть ихъ теоріямъ свидътельство св. Кипріана, называющаго церковь Петра новію принципальною, откуда выходить единство священства. Но нав его слова нельзя выводить абсолютной непогращимости каждаго напы и абсолютной монархів. Следующія слова его: Разtores sunt omnes, sed grex unus ostenditur, qui ab apostolis omnibus unanimi consensione pascatur, объединяя власть управленія цервовью въ рукахъ всвхъ аностоловъ, не исключая и Петра, естественно никакимъ образомъ не могуть примирены быть съ взглядами приверженцевъ папской системы 18).

Еще важиве оппозиція теоріи папотва со стороны самыхъ римскихъ епископовъ. Кажется всего естестненніве, если на ихъ оторонів истина и правда, римскить епископамъ защищать своя права, всюду пропов'ядывать, что они некогр'яцимы и каждый изъ никъ есть глава церкви, но мы убъкдаемся въ совершенно противномъ. Всіз истинные епископы Рима еще боліве, чізмъ другію настыри в учители, удерживались отъ указаній на Божественныя права своего перховнаго престола 10). Сторонники ультрамонтанъ, правда, ищуть

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Сюда можно отнести Целестина, Льва, Агафона, Николая, Адріана въ ихъ носланіяхъ къ соборамъ или по случаю соборовъ (Mar. 121).



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Сюда можно отнести и свидѣтельства приводимыя римскими католиками или др. писаній Отповъ—св. Амвросія, Іеронима, Августина, Петра Хрисолога.

въ ихъ твореніяхъ свидетельствъ въ пользу своихъ теорій, Но вов ихъ свидетельства инсколько не говорять въ пользу этого. Говоря о приматствъ и непоколебимости св. престола, они въ то же время нанакъ не подтверждають системы непогръщимости и монархіи абсолютныхъ; напротивъ, вов они ясно говорятъ, что ученіе, выдаваемое папами, доляно быть обсуждаемо соборами и принимаемо не прежде, какъ по изследовании его и съ согласия многахъ. Укажемъ для примъра на папу св. Льва. Онъ утверждаетъ. что Спаситель имвиъ особенную ваботу о Петръ; о въръ его Онъ молится, что нужно понимать въ томъ смысле, что положеніе всіхъ будеть болье твердымъ, когда духъ представителя непобъдимъ будетъ. Итакъ въ Петръ сосредоточено значение общее, такъ что Божественная благодать чрезъ него перешла и на велхъ апостоловъ (Mur. 123). Очевидно эти слова св. Льва недають гарантін доводамъ и заключеніямъ ультрамонтанъ для основанія теоріи, потому что онъ ясно признаеть въ соборв судь болве авторизованный, чвить судъ папы одного. Ut pleniori iudicio omnis error possit aboleri (Mar. 122).

Итажь со стороны школы ультрамонтанской одна недобросовъстность, открывающаяся въ нарушени истинаго смысла приводимыхъ текстовъ и мъстъ отеческихъ, можетъ выводить изъ нихъ то, что они выводятъ, и приводить къ такимъ возмутительнымъ результатамъ: папа глава церкви, единственный источникъ Божественной юрисдикціи и выше соборовъ, его слово—Божіе слово, потому что онъ есть непогръщимая личность.

Такимъ образомъ очевидне несостоятельность и запутанность аргументации со стороны школы ультрамонтанъ въ пользу своихъ теорій—все обличаеть въ ней новизну и вымышленность ея доктринъ и ставитъ ихъ въ тотъ логическій кругъ, изъ котораго они не могутъ выдти, не пожертвовавъ нъкоторыми своими теорілими, и потому постоянно будутъ находиться въ томъ положеніи, которое Маретъ прекрасно выразитъ словами: "petition de principe".

Выходя изъ принциповъ своихъ о главенствъ и непогръщимости, естественно, ультрамонтаны должны были придти и къ присвоеню папамъ свътской власти, какъ необходимому естественному результату. Необходимо, говорять они, чтобы для тишины церковной и спокойствія народовъ былъ одинъ глава, а такъ какъ папа есть единственный на землъ представитель Бога и единственный источ-



нинъ всякой власти непосредственно отъ Бога, и вивств глава. вселенской цервви непогращимый, а всь прочія власти происходять отъ Бога только чрезъ него, то очевидно, что папа есть абсолютный монаркъ, съ правомъ суда кавъ надъ духовными властями, такъ и надъ свътскими. Онъ есть центральный пунктъ, а всв въ отношении нъ нему не болве, ванъ только вассалы. Въ средніе въка такъ и было <sup>20</sup>). Папа распоряжался всемъ и всеми. Его интердикты, разръшенія подданныхъ летьли всюду на неповорныхъ, его слово вевхъ заставляло смиряться и преклоняться предъ нимъ. А страшныя пытки инквизиціи?!... Сколько пролито крови по воль этого совершителя безкровной жертвы и владыка міра?!... Ультрамонтанская партія не задумывается и при этомъ. Она такъ тесно вяжеть его съ главенствомъ и непогръшимостію, что вездь, гдъ ограждаеть тв его прерогативы, старается проводить и эту идею. Таково главное ея положеніе: "Папа есть преемникь апостола Петра и видимый наместникъ Іисуса Христа на земле, и царствуетъ съ Евангеліемъ въ рукахъ, а потому всявое покушеніе на отнятіе его власти есть уже дело святотатственное".

Но очевидно ложное и намышленное притязаніе на права, несообразныя съ властію духовной епискода, очевидное вижшательство въ область совершенно чуждую, естественно должно было возбудить оппозиціонное настроеніе умовъ, естественно должно было распрыться предъ глазами людей. Величайшія біздетвія, причиненныя этимъ посягательствомъ на чуждыя права западному міру, возбудили общую реакцію противъ папства. И воть церковь галдинанская съ особенною силой возстветь противъ этого, распрываеть совершенную новизну этой теоріи, объявляеть предъ цвлымъ міромъ все зло абсолютизма папскаго и несообразность какъ съ исторією церкви, такъ и съ практикой церковной. Никогда въ церкви, говорить она, не было ничего подобнаго, ни Самъ Спаситель не высказываль подобныхь притязаній (такь напр. слова: парство Мое нъсть отъ міра сего), и апостоламъ не заповъдаль управленія людьми, канъ свътскимъ владътелямъ, и практика церковная не выражала сего; напротивъ мы видимъ изъ исторіи, что епископы

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Воть форма, выдуманная и введенная въ употребление Григориемъ VII въ XI в., форма присяги, которую долженъ былъ давать каждый государь при своемъ въбрания: «какъ ленникъ св. Истра, клянусь въ върности и повиновения папъ» (Flery—Histoire Ecclesiastique 46. Стр. 83.



всегда считали себя равными по власти и обличали техъ, которые ваним либо путями старались пріобрасти власть надъ другими. Такъ обличень быль Павель Самосатскій, когда вздумаль образовать общество, въ которомъ началъ распорижаться канъ неограниченный владътель; такъ обличены были Винторъ и Стефанъ, когда выразили претензів на абсолютное управленіе нъкоторыми церквами. А каноны церковные--это самая сильная оппозиція притязаніямъ папства. Такъ въ 8 прав. 3 всел. собора, между прочимъ, прямо сказано: да не вкрадывается подъ видомъ священнодъйствія надменность власти мірскія. И въ апостольскомъ правиль сказано: епископъ, или пресвитеръ, или діановъ да не прінисть на себя мірскихъ попеченій. А вначе да будеть извержень оть священнаго чина (6 пр.). И римскіе папы не признавали этого своимъ необходимымъ прерогативомъ и принадлежностію престола. Весьма ясный отвъть на это можно видеть въ лице папы Григорія Великаго въ пославіи къ константинопольскому патріарху Іоанну Постичку, когда тоть приняль титуль вселенского, въ посланіи къ патріархамъ антіохійскому п александрійскому, и императору Мавринію; еще тоже повторяєть папа Левъ IX патріарку константинопольскому въ 1054 г., гдв онъ, вакъ и Григорій, востаєть противъ наименованія вселенскими патріарховъ, называя его чудовищнымъ титуломъ, а что сказалъ бы онъ после сего о папе — государей... (Flery, Liv. LX, ch. 4). Вспомнимъ еще монаха Бернарда, въ XII в., писавщаго къ папъ Евгенію III: "не докажуть, я думаю, никогда, говорить онъ, чтобы какой-либо изъ впостоловъ сидълъ и судиль людей, опредвляль границы, или раздвляль область земли... Эти двла имвють своихъ судей, т.-е. царей и властителей земли: для чего же ты простираещь серпъ свой на чужую землю? (О современномъ состояніи папства подъ № 32 стр. 92). Такимъ образомъ очевидно, что это не было признаваемо, какъ законное. Только Триденскій соборъ, въ XVI в., утвердилъ за папой значение главы вселенской церкви и свътскаго властителя. Припомнимъ здъсь знаменитую декларацію галликанской церкви 1682 года, какъ самое ясное выраженіе мавнія ея, и сильную реакцію и оппозицію притязаніямъ палства. И воть первый ея члень, направленный прямо противъ этой противозаконной и антихристіантной теоріи: "апостолу Петру и его преемникамъ, намъстникамъ Христовымъ, дарована отъ Бога власть надъдълами, принадлежащими нъ духовному и въчному блаженству, а не надъ мірскими, свътсними и временными дълами, поелику Господь сназалъ: царство мое нъсть отъ міра сего; воздадите убо Кесарево Кесареви, и Божія Богови (Мате. XXII 21). Такимъ образомъ короли и князья, по Божественному распоряженію, не подчинены никакой церковной власти; ихъ нельзя отръщить отъ должности ни непосредственно, ни посредственно, и поданные никогда не могутъ быть освобождены духовною властію отъ законной присяги въ върности своимъ законнымъ государямъ. Такое ученіе необходимо для общественнаго спокойствія, полезно для церкви и государства и согласно съ ученіемъ Слова Божія и мнъніями св. отценъ церкви". Таново общее выраженіе и общій взглядь галликанской церкви на свътскую власть римскихъ епископовъ.

Не смотря на то ультрамонтаны стараются украпить свою теорію еще ссылкою на древность, обычнымъ и извъстнымъ явленість въ древней практикъ церковной. Они твердо настаивають, что ап. Петръ, князь и глава апостоловъ, дъйствительно, передалъ свою власть своимъ преемникамъ. Болъе ясной и очевидной она становится съ 9 въка; особенно когда извъстны уже были декреталін, о наследовании подлинности которыхъ не слишкомъ заботились, которыя прямо и ръщительно выразили, что папа — глава периви, его волею собираются соборы, онъ ръшаеть всъ дъла и не-подлежить никакому суду; въ средніе же въка эта теорія принимаеть чудовищные размвры... И вотъ тутъ-то выдумано и придумано было все, что только можно было выдумать въ подтверждение ея. Отъ того и писатели и ученые сторонники папства среднихъ въковъ-говорять объ этомъ самымъ решительнымъ тономъ. Бернардъ, Анзельмъ и Оома Аквинать представляють намь въ своихъ личностяхъ знаменитыхъ нопуляризаторовъ этой теоріи. "Папа глава церкви, преемникъ ап. Петра, намъстникъ Христовъ", это любимыя ихъ идеи. Въ 14 в. является еще эдикть въ подтвержденія этого, собраніе каноновъ монаха Граціана, написанное въ томъ же дукв и съ твиъ же желаліемъ подтвердить авторитегь прежнихъ и авторизовать папу главой церкви вселенской (какъ говорить ученый Торквемада)...

Споры между ультрамонтанской партій и галливанской церковію не ограничивались одними догматическими теоріями; они простирались и на самую практику церковную. Вившняя сторона богослуженія, бенефиціи церквей и монастырей были также предметомъ распрей и споровъ между этими двумя партіями. И это, по нащему мивнію,



должно быть необходимымъ результатомъ споровъ догматическихъ. Церковь рямская, въ видакъ болбе наглядкаго единенія церквей по усвоенному ею праву главенотва и непогранимой виновницы всэхъ законовъ, старалась и въ галинанской церкви установить обрядъ богослуженія совершенно согласный съ своимъ, --- какъ глава перван м абсолютный-напа считаль себя неограниченнымь владыной нады встви бенефиніями и имъніями монастырей и церквей. Но мерконь галликанская, относясь нь нему, какъ тольно нъ старшему, съ уваженіемъ и слыовательно не вступая съ нимъ въ рышительный разрывъ, въ тоже время дъйствуя свободно въ отношении ультрамонтанских догматовь о главенстве папы какъ духовномъ такъ и свътскомъ и непогръщимости его, естественно хотъла дъйствовать самостоятельно, хотела отстанвать свою независимость и свободу и въ этихъ отношеніяхъ-какъ относительно богослуженія, такъ и имуществъ церковныхъ. Въ первомъ она руководилась ивлями національными, т.-е. чтобы удержать свой языкъ, болье понятный и распространенный среди народа, во 2-хъ она дъйствовала по такъ-называемому праву (ius Legale), по которому права бенеенцій перешли въ руки государства. Знамежитый Геттэ мредставляеть намъ этотъ споръ въ своей исторіи францувской перкви.

1) Въ вопросъ о литургів сущность спора состояла въ томъ, какую литургю употреблять въ галликанскихъ перивахъ, --- римскую наи другія, напр. парижскую. Сторонники ультрамонтанства настанвали на томъ, чтобы введена была дитургія римская. И воть виновинкомъ этого раздора можетъ быть въ этомъ случав въ вонцъ XVI в. признанъ епископъ Анжеръ. Каноники его аббатотва, обязанные служить въ двухъ церквахъ две различныя литургін, и обременяясь этимъ, просидн его позволить ввести одну римскую литургію. Въ сосъдствъ съ ними бывшіе напелланы, которые держались другой литургін, по антипатін къ каноникамъ не хотвли измінить этого. Подущенный канониками, епископъ однажды въ праздникъ Пасхи далъ приказъ, чтобы они совершили римскую литургію. Противъ этого распоряженія капеліаны подали протесть, и по изследованіи дела парламенть осудиль епископа сказавь, что онъ долженъ соблюдать литургійный обычай церкви до техъ поръ, чока царь не разръщить измъненія.

Танимъ образомъ сторонники галлинанизма, выразителемъ которато нвляется защитительная ръчь Сарвина, настаивали съ своей стороны, что епископъ не имъетъ права своимъ собственнымъ авторитетомъ измънять литургію безъ согласія капелы, и что Пій V, издавая книги новой литургіи римской, желалъ, чтобы и древнія литургіи были уважаємы. Почему Анжеръ, если и хотълъ, по Сервину, допустить измъненіе вакона въ своей епархіи касательно литургіи, долженъ быль предварительно войти въ соглашеніе съвапельой.

Въ началь XVII в. пъкоторые епископы заявляли себя стороннинами единства литургійнаго, и архіопископъ Ембрюмъ предложильсобранію 1605 года оказать помощь изданію книгъ литургіи римской. Но когда по напечатаніи ихъ оказалось, что въ нихъ не упоминается имя царя, вопреки ръшенію собранія 1605 молиться за него, а только упоминалось имя пацы, то парламентъ отъ лица вранцузской церкви даль ръшеніе 1606 г., въ которомъ повельть встять предстоятелямъ молиться за царя и наложилъ интердиктъ ята вст экземпляры, гдт не было его имени.

Что могло быть причиной волненій и споревь по поводу литургій? Отвітомъ можеть служить то, что въ средніе віжа они наполнены были смісью легендь, апокрифическихъ отрывковъ и ніжоторыхъ другихъ боліве или меніве смінныхъ обычаєвъ. Вслідствіе чего всіми признавалось нужнымъ въ началь XVII в. пересмотріть литургійные служебники (rituel). Въ Римі исправлялась римская литургій и всів церкви, которыя не имізли литургій и не могли сами составлять новыхъ іннигь, приняли ее. Въ большей части Франціи начали измінять своп литургіи постепенно, чтобы не затронуть чувства народа, который смотрівль на реформацію книгь какъ на реформацію религіи. И въ XVII в. явилась новая парижская литургія, послужившая основаніємъ для литургіи другихъ церквей Франціи.

Всявдствіе этого споръ и открылся. Ультрамонтанство настанвало на повсюдномъ однообразіи летургіи, и следовательно на введеніи новой римской литургіи. "Явились, говорить Геттэ, эксцентричные и мало образованные писатели, которые начали осмъивать парижскую реформу литургіи, и выдавать новое право, которое назвали литургійнымъ, чтобы уничтожить законъ, который даваль право епископамъ давать литургію своей церкви сообразно съ настроенностію душевною, нравами и обычаями народа, ввъреннаго ихъ заботамъ. Но ихъ притязанія были безсильны и ихъ оскорбленія, нанесенныя французской церкви или епископамъ реформаторамъ литургіи, пали на нихъ всей своей тяжестью" (XII, 29).

Во главъ противниковъ литургійной реформы сталь аббать Жерангерь, провозгласившій реформу литургій ересью и реформаторовъ епископовъ еретиками.

Наконецъ представителями въ этихъ спорахъ являются съ одной стороны знаменитый поборникъ правъ галликанской церкви Бассюстъ и съ другой стороны Лангветъ. Споръ возникъ по слъдующему случаю. Бассюстъ на ряду съ другими епископами хотълъ составить для своей церкви литургію, но Лангветъ восталъ противъ этого. Будучи оспаривяемъ Бассюстомъ, онъ издалъ противъ него три пастырскихъ посланія (mandenents), въ которыхъ старался унизить его,—съ своей стороны не замедлилъ и Бассюстъ, и отвътилъ ему тъмъ же, давая знать, что онъ, какъ епископъ, имъетъ право въ своей епархіи на это.

Вся суть спора состояла въ томъ, что Лангветъ настанвалъ на единообразіи литургій во всёхъ церквахъ католическаго міра. Бассюсть въ отвёть ему доказывалъ необходимость разнообразія литургій, и въ подтвержденіе своихъ мивній ссылался на исторію всёхъ церквей Востока и Запада, имінощихъ разныя литургіи, утверждая, что это разнообразіе есть психологическая нужда и требованіе, а мивніе Лангвета выдаваль за новизну. И вообще, по мивнію Бассюста, нельзя безъ стісненія и нанесенія ущерба истинів ввести единство молитвы въ отправленіи однообразной литургіи <sup>21</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Историвъ Геттэ подобный же споръ представляеть и равее, по случаю вышейшаго служебника епископа Алеты, отличнаго отъ римскаго служебника. Епископъ Тулонскій осудиль его, потому что его служебникъ быль несогласень съ римскимт. Но за него вступился епископъ Понти: «Вы осудили чистую дисциплину діоцеза, говорить онъ епископу Тулонскому,—позвольте мив сказать, что вы первый епископъ міра, который думаеть, что обычай и соблюденіе перемоній, молитвь и дисциплины перковной, должны быть униформенны, и выставляеть примёръ папы Павла V, о которомъ уже упоминали, указываеть на универсальность церквей Востока и Запада и на перковь французскую... Это различіе дисциплины, обычаевь и привычки никогда не приводили къ схизмѣ, и наши отцы очень далеки были отъ мысли, что опасна эта практика, которую они авторизировали во всёх ь странахъ» (XI. р. 46).

И Бассюсть вышель побъдителемь изъ этого спора и совершенно отвергь мижніе Лангвета, или лучше ісауитовъ, представителемь которыхъ онъ быль.

П. Вопросъ о Ius regale возникъ именно отъ того, что папы стали неумъренно пользоваться правами такъ-называемыхъ бенефицій. По заявленію ультрамонтанской системы, папа въ качествъ непогръщимаго главы церкви имълъ полное право распоряжаться доходами церквей и монастырей (аббатствъ), и потому для поддержанія себя и своей куріи онъ получалъ эти доходы,—и это особенно усилилось въ средніе въка, когда самая обстановка папскаго двора, пышная, какъ владътельной особы, абсолютнаго монарха, требовала огромныхъ расходовъ; каково время папъ Николая I, Григорія Гельдебрандта и другихъ. Въ такомъ же духъ и съ такими же претензіями они смотръли на церковь галликанскую, и во время своего вліянія какъ на народъ, такъ и государей давали полный просторъ этому своему праву, такъ что иногда самыя кантными.

Естественно ультрамонтанская система въ этомъ отношени должна была встрътить противодъйствіе со стороны галликанской церкви. Какъ и всегда, она явилась теперь съ стремленіемъ къ реформъ. Какъ на чуждыя сферы духовной, всегда противныя ея духу притязанія панской куріи, она стала смотръда непріязненно. Укажемъ здёсь на примъръ папы Паслалія II, во время его пребыванія въ монастыръ св. Діонисія въ 1107 г., приведенный Сугеріємъ, архіепископомъ парижскимъ. "Онъ (папа), говоритъ Сугери, оставить потомству единственный достопамятный и небывалый у римлянъ примъръ, ибо не только не требовалъ, какъ этого боялись, ни золота, ни серебра, ни драгоцънныхъ камней, принадлежавшихъ монастырю, но даже не удостоилъ ихъ взглядомъ".

Любостяжательность и притязанія папъ были неръдкими поводами къ столкновеніямъ ихъ съ французской короной, защищавшей галликанскую церковь. Самый благочестивый изъ царей, признанный римской церковью святымъ, Людовикъ IX, и тотъ открыто порицалъ папъ за эти раздоры. А ограниченіе правъ папства на бенефиціи особенно сильно выразилось въ такъ-называемой изданной этимъ королемъ прагматической санкціи, которая, какъ явное выраженіе его негодованія на оскорбленія какъ церкви, такъ и народа, составляеть сильную и первую формальную оппозицію папству. Такъ въ 5 чл. ея говорится: мы не хотимъ, чтобы налагали денежныя взысканія и весьма тяжелые поборы, которые церковь римская налагала и можеть налагать на церковь французскую, и которыми наше королевство сильно истощено,—никакъ не хотимъ, за исключеніемъ какого-либо важнаго повода, благочестивой или крайне неизбъжной необходимости, притомъ по свободному и точному согласію нашему и церкви".

Въ 14 столътіи замъчателенъ въ этомъ отношеніи споръ Фиинина Вадуа съ Бенедиктомъ XII. Этотъ папа собирадъ престовый походъ и приглашаль Филиппа принять въ немъ участіе. Филиппъ Валуа, не имъя достаточныхъ своихъ средствъ къ выполненію предпріятія, согласился лишь тогда, когда папа обнадежиль его субсидіями изъ бенефицій чрезъ возвышеніе налоговъ на именія цервовныя. Всявдствіе сношеній Филиппа съ воролемъ англійскимъ походъ не состоялся, и папа отказалъ ему въ субсидіи. Заслуживаеть замъчанія его отвъть Филиппу, въ которомъ онъ говорить, что лэти десятины объщаны были тебъ только для св. войны, въ противномъ случав ты, сдъдавшійся виновнымъ въ грвхв, заслужиль наказаніе, и какое мивніе составится о тебв, мив и апостольскомъ престоль? (6 т. 464). Филиппъ не останавливается на этомъ; пользуясь общимъ настроеніемъ умовъ противъ папскаго деспотизма, въ 1334 году онъ издаетъ ordonance, въ которомъ присвояеть себв такъ называемое La Regale philippine.

Въ XVII въкъ это право гедаве еще болъе укръпляется, и тогда прерывается почти вся связь бенефицій съ римскимъ дворомъ. Вопросъ о бенефиціяхъ сильно тревожитъ ту и другую сторону,— и наконецъ парламентъ въ 1608 г. то droit regale, которое распространялось только на нъкоторыя бенефиціи и по которому нъкоторыя привиллегированныя церкви и аббатства оставались свободными отъ этого обязательства, распространилъ на всъ церкви царства безъ исключенія (9 т. 540).

Наконецъ самымъ важнымъ памятникомъ этого droit regale служитъ извъстная намъ декларація временъ Людовика XIV, когда вполнъ и безапелляціонно всъ бенефиціи сдълались достояніемъ общимъ государства.

По обозрвню спора между ультрамонтами и галликанами весьма естественно приходишь къ следующимъ завлюченіямъ. По теоріп 20\*

ультрамонтанъ, папа есть глава церкви, высшій соборовъ, единственный виновникъ каноновъ, и надъ собою не имветъ суда на земль. По теорін галликанской церкви, какъ ограниченный властію епископовъ и подлежащій ошибкамъ и заблужденіямъ, и слъдовательно нисшій соборовъ, онъ не имветь абсолютнаго права издавать каноны церковные и подлежить суду церкви. Ультрамонтанеговорять, что папа одинъ имъетъ право и особенныя привиллегін созывать соборы, председательствовать, издавать каноны, закрывать соборы и подтверждать ихъ, следовательно онъ имееть власть надъ соборами (и Беллярминъ, какъ на основной базисъ, указываеть на соборъ латеранскій). Но всь теологи, знакомые съ древнею практикой и болъе или менъе добросовъстно относящіеся нь двлу, приписывають эту привиллегію только церквиколлективно (collective), оставляя пап'в вліять на церкви частныя (distributive); и вообще этого права нельзя вывести ни изъ писанія, ни поъ преданія церкви. И Беллярминъ и за нимъ-Торквемада выражаются, что если папа не желаетъ созыватьсоборъ, соборъ не можетъ собираться безъ днего, (Mar. 156); но въ тоже время и самъ сознается, что въ иныхъ случаяхъ епископы могуть собираться и безъ папы, даже противъ папы, что они петинные судьи на общихъ соборахъ, а не просто совътники (Маг. 159), и истинный декреть только тоть, который утвержденъ общимъ собраніемъ. И даже допускаетъ, что оно иногда пожеть даже противиться папскимъ декретамъ, что онъ выражаетъ ясно въ следующихъ словахъ: licet resistere Pontifici invadenti animas, vel turbanti rempublicam, et multo magis si ecclesiam destruere videtur; licet, inquam, ei resistere non faciendo, quod iubet, et impediendo ne exequatur voluntatem suam. Non tamen licet eum judicare, vel deponeve, quod non est nisi superioris (Bellarm. Libr. II, cap. 29).

Папа есть будто абсолютный виновник канонов. Правда, что теологи ультрамонтанскіе не простирають его абсолютизма на правила въры и законы Божественные, но только на каноны, касающіеся дисциплины церкви, въ отношеніи къ которымъ они хотять сдёлать его всемогущимъ, но какъ явленіе позднее, именно возникшее въ XII в. естественно оно должно было встрътить себъ оппозицію. И вотътоть же Граціанъ, котораго мы видъли защитникомъ теоріи папства, является здёсь сильнымъ противникомъ. Воть его слова: "какъ 1и-



сусъ Христосъ, виновникъ и учредитель закона, хотвлъ лучше покоряться закону, такъ и верховные первосвященники должны оказывать уважение къ канонамъ, ими ли составленнымъ, или другими: съ ихъ согласія (Маг. 182). Самые отцы западные возстають противъ этого. (Маг. 184, 189).

Наконецъ самый необходимый результать ультрамонтантской системы—именно ученіе, что папа не подлежить никакому суду на земль, есть очевидное противоръчіе, заключающее само въ себъ опроверженіе.

Ультрамонтаны основывають это мивніе на следующемъ правиль, находящемся въ актахъ собора de Sinuesse.

1) Primus sedes a nemine judicatur.

Но очевидно это правило не поддерживаетъ теоріи абсолюти-«товъ, тутъ слъдуетъ ръшить — вселенская церковь или соборъ приняли ли это правило? И кому неизвъстно, что не всъ соборы могутъ считаться съ авторитетомъ вселенскимъ?

2) Они приводять въ доказательство различные тексты, которые, какъ говорять, осуждають всякое изследование декретовъ папскихъ. Эти тексты заимствованы у различныхъ папъ—Бонифація І, Инновентія І, Бонифація ІІ <sup>22</sup>), Геласія <sup>23</sup>) и Николая І. Но на это достаточно сказать, по замечанію Марета, что соборы вселенскіе выяснили это, подвергая юридическому изследованію многіе декреты и решенія римскихъ епископовъ. Сами теологи римской школы неколеблясь подчиняють папу суду собора, когда онъ впадаеть въ ересь (Картанъ и даже знаменитый Беллярминъ 202).

Наконецъ извъстный декреть Si Рара подчиняеть его, въ случат ереси, суду соборному (Mar. 208).

Въ заключение сдълаемъ краткій выводъ изъ сказаннаго, чтобы видъть, въ какомъ отношеніи къ православной церкви стоить та и другая сторона.

Изъ всего вышесказаннаго слъдуеть, что та и другая партія, какъ ультрамонтаны съ своими теоріями главенства папы, такъ и галы-

<sup>23)</sup> Такъ и Геласій: св. престоль имъетъ право судить всю церковь, такъ что уже никому недозволено послъ осуждать его мысль (Мат 200).



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Вотъ слова Бонифатія II: никогда не было допущено, говоритъ онъ на соборф римскомъ, чтобы снова возбуждать вопросы, уже решенные ан. престоломъ (Mar. 199).

кане, далеко стоять не на истинной почев, та и другая далеко уклонались отъ того прямаго пути, который намеченъ, какъ руководительный, Божественнымъ Законодателемъ Інсусомъ Христомъ, раскрыть св. апостолами и утверждень практикой церковной. Такъ римская церковь съ своими сторонниками - ультрамонтанами, проповъдуя и усердно отстаивая свои вымышленныя и ложно усвоенныя привиллегін апостольскаго престола-въ теоріяхъ о главенствъ, непогръщимости и свътской власти римскихъ епископовъ, глубово извращаеть самую ясную и естественную заповъдь Спасителя, завъщавшаго тому быть слугой, кто хочеть большимъ быти, -- слова апостола Павла, говорящаго, что Христосъ есть глава церкви и Спаситель твла,-перковное преданіе, всегда считавшее пастырей церкви равными. Съ своей стороны и церковь галликанская, возставая противъ этихъ прерогативъ папства, и въ тоже время не дълаяръшительнаго разрыва съ папствомъ, находится въ какомъ-то неопредъленномъ положеніи колебанія, и, скажемъ съ прор. Иліею, хромаеть на объ плеснъ и не даеть надежды къ сближенію съправославіемъ.

Церковь римская въ своей практикъ слишкомъ усердно проповъдуетъ ритуальность, слишкомъ удаляетъ себя отъ единенія съ другими перквами, гдъ бы слъдовало ей искать новаго животворнаго духа, дышетъ сильнымъ антагонизмомъ ко всему, что замъчается ей со стороны другихъ церквей; по ея дилеммъ, все, что отвиъ, противозаконно, ложно и не заслуживаетъ значенія, и вообще она отличается замкнутостію, исключительностію. Съ своей стороны и церковь галликанская, преслъдуя соблюденіе древнихъ правъ церкви, затмила ихъ въ своей области, перемъшала съ новыми началами, новыми пдеями утилитарности, единя слишкомъ тъсно съ духомъ своимъ гражданство и правительство, и такимъ образомъ далеко перешла тъ границы, которыя стоятъ между церковью и государствомъ, чрезмъру отдавшись въ эту послъднюю область.

Римская перковь въ лицъ своихъ ультрамонтанъ заглушаетъ въ своихъ членахъ всякій духъ стремленія къ истинъ, всякое свободное изслъдованіс, вотъ ея девизъ: "сказано папой, и върь безпрекословно", отрицаетъ всякое стремленіе любви и единенія съ другими братьями во Христъ — христіанами. Съ свой стороны и перковь галликанская съ своимъ прогрессивно-либерельнымъ на-

правленіемъ въ религіозныхъ мивніяхъ далеко уклонилась отъ того духа консервативнаго, какимъ дышала древняя галльская церковь и накой составляеть отличительную черту православной церкви. Наконецъ, церковь римская есть въ собственномъ смыслъ церковь папская, церковь французская — есть церковь болъе государственная, тогда какъ церковь восточная, истинная хранительница писаній и преданій, въ собственномъ смыслъ есть церковь Христова.

E. A.

## PBUB

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО И КОЛОМЕНСКАГО, ПРИ ВСТРЪЧЪ ИХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЫСОЧЕСТВЪ, ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ СЕРГІЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА И СУ-ПРУГИ ЕГО ВЕЛИКОЙ КНЯГИНИ ЕЛИЗАВЕТЫ ӨЕОДОРОВНЫ ВЪ УС-ПЕНСКОМЪ СОБОРЪ, 5 МАЯ 1891 ГОДА.

### Благовърный Государь!

Нѣкогда пророкъ Самуилъ, по повелѣнію Божію, пришелъ въ градъ Виолеемъ. Старѣйшины града, не вѣдавшіе цѣли его пришествія, узнавши о семъ, пришли въ ужасъ и, встрѣчая его, со страхомъ вопрошали его: миръ ли входъ твой, прозорливче? Миръ,— отвѣчалъ въ успокоеніе ихъ пророкъ Божій.

Встрвчая Тебя, Великій Князь, и Благовърную Супругу Твою, мы не имъемъ нужды съ трепетомъ вопрошать Тебя: миръ ли входъ Твой? Приходишь Ты къ намъ по изволенію Благочестивъйшаго Монарха нашего, Августьйшаго Брата Твоего, сердпу Котораго особенно близка Первопрестольная столица Его, приходишь, дерзаемъ помышлять, и не безъ собственнаго Твоего соизволенія. Ты — нашъ отъ чрева Матери Твоея. Благочестивъйшая Матъ Твоя, имя которой и до сего дне устами всъхъ православныхъ Русскихъ произносится съ благословеніемъ и благоговъніемъ, еще до рожденія Твоего посвятила Тебя особому покровительству великаго предстателя предъ престоломъ Божіимъ за Русскую землю, Преподобнаго и Богоноснаго отца нашего Сергія, давши обътъ назвать Тебя его именемъ. Въюныхъ лътахъ Твоихъ, для укръпленія Твоего далеко не кръпкаго здоровья, родители Твои посылаютъ Тебя въ предълы Москвы,

руководясь при семъ не столько благопріятными для здоровья естественными условіями, которыми она едва-ли и обладаєть сравнительно съ другими болье благопріятными мъстностями обширной Имперіи, сколько твердою върою въ помощь Царицы Небесной и небеснаго предстателя предъ Богомъ за Царственную семью Преподобнаго Сергія. И молитва въры не посрамила молившихся съ сердечною върой и кръпко уповавшихъ на милость Божію. Перешедшее къ Тебъ по завъту Матери Твоей любимое Ея помъстье, не въ далекомъ разстояніи отъ Москвы, еще болье сблизило Тебя съ Москвою. Ты сталъ чрезъ это однимъ изъ передовыхъ владътелей недвижимой собственности въ московской области.

Обитатели первопрестольной столицы еще задолго до назначенія Твоего къ намъ, не имъя никакихъ опредъленныхъ данныхъ, чувствомъ сердца заранъе предопредъляли быть Тебъ среди насъ руководителемъ и направителемъ общественной жизни. Пріурочивая къ тому или другому времени исполненіе своихъ сердечныхъ желаній, они, несмотря на ошибочность своихъ преждевременныхъ предположеній, не теряли надежды и даже увъренности, что рано или поздно желанія ихъ сбудутся. Отказываюсь изображать тъ радостныя чувства, которыми исполнились сердца ихъ по полученіи изъвъщенія объ исполненіи ихъ завътныхъ желаній: изображеніе ихъ словомъ едва-ли доступно и болье меня сильнымъ въ словъ.

За симъ радостнымъ извъстіемъ послъдовало другое, отрадное мя всъхъ истинно православныхъ Русскихъ, а для жителей первопрестольной столицы сугубо радостное извъстіе о присоединеній тебя, Благовърная Великая Княгиня, къ православной церкви Христовой чрезъ св. муропомазаніе. Горячія благодарныя молитвы ко Всевышнему вознесены были во всъхъ церквахъ первопрестольной столицы тотчасъ по совершеній радостнаго сего событія, еще болъе сблизившаго съ нами Тебя, какъ присную всъмъ намъ по въръ.

Съ сердечнымъ восторгомъ встрвчая Тебя и Благовърную Супругу Твою, усердно молимъ Всевышняго, да благословить входъ Твой къ намъ миромъ, къ утвшенію Возлюбленнаго Монарха Нашего, на радость Тебъ и Августвишей Супругъ Твоей, на благо и счастіе первопрестольной столицы.

# РВЧЬ

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО, ПРИ ВСТРЪЧЪ ИХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ, БЛА-ГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА АЛЕК-САНДРОВИЧА И БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ФЕОДОРОВНЫ ВЪ УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ, 18 МАЯ 1891 ГОДА.

#### Благочестивъйшій Государь!

Первопрестольной столицѣ обычно съ сердечнымъ восторгомъ встрѣчать Вѣнценосныхъ Монарховъ при каждомъ посѣщенів. Но нынѣшнее Твое посѣщеніе особенно знаменательно и отрадно для насъ.

Для древле-престольнаго града, въ которомъ отъ авть древнихъ всв царственные предки Твои вънчались на царство и воспринимали священное муропомазаніе для прохожденія великаго своего къ Богу служенія, Ты изволиль назначить руководителемъ и направителемъ общественной жизни Августъйшаго Брата Твоего. Съ сердечною радостію приняла Москва въсть сію, не безъ основанія усматривая въ семъ изволеніи Твоемъ особое благоволеніе Твое къ древле-парствующему граду. Съ какимъ благоговъйно-благодарнымъ чувствомъ къ Тебъ встрътила Москва Августвимаго Брата Твоего, о семъ лучше можеть повъдать Самъ Онъ. Нывъ, срътая съ сердечнымъ восторгомъ Тебя и Благочестивъйшую Супругу Твою, не можемъ не выразить предъ Тобою радостныхъ чувствъ, исходящихъ отъ благодарныхъ сердецъ за милости являемыя Тобою намъ, смиренно вознося молитвы во Всевышнему, Имъ же царіе царствують, да укръпить царство Твое и даруеть намъ свыше силу быть достойными Твоихъ милостей.

Невыразимый ужасъ объядъ сераца всъхъ върноподданныхъ при пъсти о смертельной опасности, угрожавшей Первенцу Твоему. Надеждъ всей Россіи. Пораженные симъ ужасомъ, многіе потеряди даже способность върить чудесной милости Божіей, явленной во спасеніи драгоцънной жизни Наслъдника Цесаревича, предполагая, что извъстія о семъ сообщаются только для успокоенія върноподданныхъ. Тъмъ горячье были благодарныя молитвы ко Престолу Всевышняго, когда разсъялись всъ сомнънія. Благодарно исповъдуя чудодъйственную милость Божію, молимъ безмърное и неизреченное милосердіе Отца Небеснаго, да и впредь охраняєть Тебя и Царственную Семью Твою на всъхъ путяхъ жизни отъ всякаго злаго обстоянія ко благу и счастію многихъ милліоновъ Твоихъ върноподланныхъ.

Благодътельныя послъдствія отеческой заботливости Твоей о величіи и славъ Россіи и мудрыхъ Твоихъ мъропріятій ко благу и счастію Твоихъ върноподданныхъ становятся очевидными и такъсказать осязаемыми и для непосвященныхъ въ подробности многосложнаго государственнаго управленія. Не могутъ не признать и невольно признаютъ это и люди науки, и практическіе дъятели, опибочно державшіеся прежде инаго направленія и мечтавшіе достигнуть величія и благоденствія Россіи другими путями, а недоброжелатели и враги наши, съ завистію смотрящіе на прямой путь, на который поставлена Тобою Россія, предсказывающіе гибель ея на семъ пути, какъ бы ни извращали Твои мъропріятія ко благу ся, безсильны совратить насъ на другой путь.

Да не смущается, Благочестивъйшій Государь, сердце Твое никакими пререканіями, откуда бы ни исходили они, Твоимъ благимъ намъреніямъ.

Надъ Тобою благословение Всевышняго, обращающаго *стро-*потная въ правая и острая въ пути владки, за Тобою милліоны
Твоихъ върноподданныхъ, готовыхъ идти по указанному Тобою
пути не только по долгу, но и по влеченію сердца.

Господь да сохранить вхождение Твое къ намъ и исхождение Твое отъ насъ.

### PBHB

ПРЕОСВЯЩЕННАГО ВИССАРІОНА, ЕПІІСКОПА ДМИТРОВСКАГО, ПРИ ОТКРЫТІИ ФРАНЦУЗСКОЙ ВЫСТАВКІІ ВЪ МОСКВЪ, 29 АПРЪЛЯ 1891 Г.

Милостивые государи! Распорядители выставки пригласили насъ благословить открытіе ея. Нельзя не выразить глубокаго сочувствія тому, что они признали нужнымъ церковное благословеніе для двла чисто житейскаго. Ибо и житейскія двла должно творить съ мыслію о Богъ, главномъ виновникъ благоуспъшности ихъ. Выставленныя здёсь произведенія человеческого труда въ области искусствъ, ремеслъ и промышленности свидетельствують о великой силь человыческого ума. Человыкь поставлень волей Творца во главъ земныхъ тварей. Данная ему власть надъ тварями не совству утрачена человтномъ и послт гртхопаденія. Міръ живыхъ и неодушевленныхъ существъ доселв служитъ его нуждамъ, приносить ему дань, какъ царю своему. Время не только не умаляетъ, а скорве увеличиваетъ его владычество надъ природой. Съ каждымъ годомъ, съ каждымъ, можно сказать, днемъ расширяются предвлы его владычества, успъхи его въ употребленіи ея силь п средствъ для его потребностей. Правда, дъятельность его, направденная къ этой цъди, въ большинствъ случаевъ не можеть равняться производительнымъ силамъ природы. Пчела, шелковичный червь производять изділія, подобных в которым в человінь не въ силахъ произвести. Полевыя лиліи, по слову Христа Спасителя, такъ великолъпны, что п Соломонъ во всей славъ своей не одъвален такъ, какъ всякая изъ нихъ. (Мато. 6, 23). Но все, что дъ-

лается силами природы, какъ бы ни было прекрасно и совершенно, двлается по однажды навсегла установленнымъ законамъ, по однажды искони заведенному порядку. Прогрессъ здёсь немыслимъ. Прошло нъсколько тысячельтій со времени сотворенія міра, пройдеть быть-можеть еще несколько сотень тысячелетій, но ни пчела не сдълалась и не сдълается умнъе и искуснъе въ произведеніи сотовъ, чемъ было въ начале міра, ни цевты не сделались и не сдълаются красивъе и благоуханнъе, чъмъ въ настоящее время. Сумма удовольствій, доставляємых зредищемь земной природы въ настоящее время, не превышаеть мары ихъ въ началь міробытія. Не такова дъятельность человъка. Усивки ея въ покореніи природы его власти, въ извлечении изъ нея всего, что нужно для его вившняго благосостоянія, съ теченіемъ времени становятся болве и болъе поразительными. Нашъ девятнадцатый въкъ далеко опередиль въ семъ отношеніи въка минувшіе, а въкъ двадцатый, навърное, превзойдеть его. Есть чъмъ хвалиться, есть поводъ гордиться. Но напрасно сыны въка хвалятся успъхами въ изобрътеніи житейскихъ удобствъ до забвенія, Кому они главнымъ образомъ обязаны этими великими успъхами. Напрасно думають, что обязаны ими однимъ собственнымъ трудамъ, единственно своей предпріничивости и изобрътательности. Напрасно теряють изъ виду, что всякое даяніе благое и всякій дарь совершенный, по слову апостола Іакова, исходить от Бога, Отца свътов. Къ числу этихъ благихъ даяній и даровъ относятся успъхи ума человъческаго въ области искусства, ремеслъ и промышленности. Ибо и самый умъ человъка, гордящагося этими успъхами, есть даръ Божій. Отецъ свътовъ при самомъ сотвореніи человъка озариль его светомъ ума, даровалъ ему способность при помощи этого света познавать истину, открывать и изобрётать все, что можеть споспъществовать его благосостоянію. Стало-быть не себя одного чедовъкъ долженъ почитать виновникомъ успъховъ въ дълахъ житейскихъ, но преимущественно Господа Бога, отъ котораго принялъ даръ ума. Итакъ удержись отъ самохвальства сынъ въка сего: "хвалящійся о Господъ да хвалится", исповъдуя свою зависимость отъ Него во всвят отношенияхъ. Что ты имвешь, чего бы не получиль? А если получиль, что хвалишься, какъ будто не получилъ? (1 Кор. 4 и 7). Сознание того, что мы всемъ обязаны Господу, должно располагать насъ въ смиренію предъ Нимъ, а отнюдь не въ гордости и похвальбъ. Желательно думать, что распорядители этой выставки проникнуты тъмъ же сознаніемъ и смиреніемъ предъ Господомъ, если ръшились испросить благословеніе Господа на ея отврытіе чрезъ насъ, служителей православной цервви. Тавъ и всегда долженъ поступать христіанинъ. Все, что ни дъласть, онъ долженъ дълать во славу Божію, за все Бога благодарить, на всъ дъла свои испрашивать благословеніе Божіе. Итавъ да пребудеть благословеніе Божіе на отврывающейся выставкъ, да будетъ при помощи благословенія Божія достигнута благая цъль выставки — сблизить два народа въ области промышленности и торговли, и чрезъ то укръпить мирныя и дружелюбныя отношенія между ними.

### 9. IIPECCAHCE.

Христіанская литература понесла тяжелую утрату въ лицъ скопчавшагося 8 апръля французскаго писателя — богослова Эдмонда
Прессансе. Заграничная печать различныхъ направленій единодушно высказала чувства скорби по поводу утраты этого талантливаго
писателя и честнаго общественнаго и церковнаго дъятеля. Изъ
числа этихъ отзывовъ, съ разныхъ сторонъ характеризующихъ
литературную и общественную дъятельность Э. Прессансе, сочиненія котораго пользуются извъстностью и въ русскомъ обществъ \*,
считаемъ не лишнимъ привести слъдующій отзывъ англійскаго
журнала "Christian World" \*\*, въ которомъ дается краткая характеристика разносторонней дъятельности почившаго писателя.

"Вълицъ Э. Прессансе сошель въ могилу человъкъ, о которомъ можно сказать, что всъ оракція его согражданъ соединились въ чувствъ удивленія ему, но что Франція въ настоящій часъ кажется совершенно неспособна снова дать такого человъка. Читатели "Христіанскаго міра" знаютъ нъсколько по его статьямъ о блестящемъ, широкомъ и благородномъ умъ этого человъка. Но въ тоже время они не знаютъ всей широты и многосторонности его ума, всей важности и разнообразія тъхъ услугъ, которыя онъ оказалъ странъ и міру въ теченіе его удивительно полной жизни. Немногіе люди

\*\* Заимствуемъ его изъ основаннаго Э. Прессансе журнала «Revne chrétienne, майская книжка котораго вся сполна посвящена личности его почившаго основа-

теля и талантливаго сотрудника.



<sup>\*</sup> На русскій языкъ переведено его сочиненіе: «Іисусъ Христосъ и Его время»; кром'я того въ Православномъ Обозрівній въ разное время были напечатаны переводы его статей: «Древній міръ и христіанство» (1861 г.); «Римскій вопросъ во время первой имперія» (1869 г.); «Сверхъестественное предъ судомъ сов'ясти-(1865 г.) «Религіозная политика въ Пруссія (1874) и др. мелкія замітки, какъ вапр. отзывъ его о Кельнскомъ старокатолическомъ конгрессія (1872 г.).

играли столь разнообразныя роли. Но то, что насъ особенно поражаеть въ настоящія минуты, эта неизмънность его характера, проявившагося во всъхъ этихъ роляхъ. Былъ ли онъ проповъдникомъ на канедры евангелической церкви Тэбу, или патріотомъ, подвергавшимъ опасности свою жизнь во время войны 1870 года, чтобъ помочь раненымъ, или политическимъ дъятелемъ, произносящимъ одушевленную ръчь на трибунъ сената, или историкомъ, вносящимъ въ отдаленное прошлое свътлый лучъ своихъ знаній и воображенія,— онъ всегда былъ однимъ и тъмъ же. Мы всегда находимъ въ немъ соединеніе полной искренности, горячаго энтузівзма и непоколебимой въры.

Едва-ли можно найти более поразительный примеръ того вліянія, какое можеть производить благородный и чистый характеръ на людей самыхъ противоположныхъ убъжденій, какъ то положеніе, которое занималь во французскомъ сенате Прессансе. Что касается убъжденій,—то глубокая пропасть раздёляла его отъ двухъ партій въ этомъ собраніи. Отъ правой стороны, состоящей изъ клерикальныхъ реакціонеровъ, его отдёляль его непоколебимый протестантизмъ. Отъ левой, состоящей почти изъ однихъ свободныхъ мыслителей, его отдёляло его евангелическое христіанство. Но едва ли быль еще человёкъ, котораго бы съ такимъ уваженіемъ равно слушала и та и другая партія. Католики и свободномыслящіе равно чувствовали, что они имёють дёло съ человёкомъ полной искренности и совершеннаго безкорыстія, который ничего другаго не желаль и не искаль, какъ блага своихъ современниковъ.

Его жизнь, сказали мы, была удивительно полна. Происходя отъ древняго гугенотскаго корня \*, онъ, какъ молодой человъкъ, имъль неоцинимое преимущество находиться подъ вліяніемъ одной изъ наиболье благородныхъ личностей, порожденныхъ въ настоящій въкъ континентальнымъ протестантизмомъ. Мы говоримъ объ Александрв Винэ. Окончивъ свои занити въ Парижв, Э. Прессансе поступиль въ 1842 г. на богословскій факультеть въ Лозаннь. душой котораго быль Винэ. Тв, которымъ хорошо знакомы сочиненія этихъ двухъ писателей, могутъ всюду примътить вліяніе учителя на умъ ученика. Швейцарскій профессоръ въ одно и то же время быль и превосходнымъ критикомъ, слово котораго пользовалось авторитетомъ въ передовыхъ литтературныхъ кругахъ Франціи, и докторомъ богословскихъ наукъ, сочиненія и проповъди котораго были главнымъ двигателемъ религіознаго пробужденія въ его отечествъ. Въ молодомъ Прессансе онъ нашелъ вполнъ сочувствующій ему умъ, который въ позднійшемъ покольній выполниль туже двояную роль. Покинувъ Лозанну, Прессансе расшириль свой умственный горизонть, непрерывно продолжая свои занятія въ



<sup>\*</sup> Онъ родился въ 1824 году.

Гамъ и Берлинъ, гдъ онъ познакомился съ Толукомъ и Неандеромъ. Въ 1847 году онъ посвятилъ себя на служение церкви въ качествъ пастора церкви Тэбу, въ Парижъ, гдъ голосъ его не умолкалъ почти до смерти. Въ 1854 г. онъ сдълался редакторомъ журнала "Revue chrétienne", религіознаго ежемъсячнаго органа евангелическихъ церквей во Франціи.

Во время страшной годины (1870) и следовавшей за ней, когда Парижь быль предань ужасамь Коммуны, онь отметиль себя геройскими трудами на пользу раненых и больных, организуя кружки помощи и подвергая опасности свою жизнь на поле войны. Его сограждане ознаменовали свою признательность его деятельности и личности, выбравь его членомъ національнаго собранія 1871 г.—знакъ доверія къ нему, который быль повторяемъ, пока онъ не быль избрань пожизненнымъ членомъ сената.

Нельзя дать лучшаго понятія о томъ, какъ пользовался Прессансе своимъ политическимъ вліяніемъ, какъ указавъ на одно изъ его последнихъ дель, имеющихъ общественный интересъ, которыя его занимали. Мы хотимъ сказать о томъ крестовомъ походъ, во главъ котораго онъ сталъ - какъ въ странъ такь и въ сенатъ, -- противъ той безиравственной литературы, волны которой разлились въ настоящее время во Франціи подобно опустошительному потопу. Онъ употребиль все свое красноръче противъ этого зла и на законодательной трибунь и въ передовыхъ домахъ Франціи; результатомъ этого было то, что онъ могъ представить петицію съ 33,000 подписей, въ которой просиль правительство принять необходимыя репрессивныя меры. Дай Богъ, чтобъ намъ позволено было прибавить, что его благородныя усилія произвели то двйствіе, котораго онъ желаль! Въ настоящее время власть зла слишкомъ усилилась, приливъ безправственности и безстыдства продолжаеть подниматься, а правительство довольствуется притворною дъятельностію, представляющей собой обманчивую картину лицемърія, надъ которой издъваются спекуляторы въ области безнравственности.

Какъ авторъ, онъ воздвигъ себв достойные вниманія памятники въ области исторіи и христіанской апологетики. Его тадпит ориз безспорно есть его "исторія первыхъ въковъ христіанской церкви" (Histoire des trois premiers siecles de l'Eglise chrétienne), по отношенію къ которой его "Апостольскій въкъ" (Age apostolique) и "Древній міръ и христіанство" (Ancien monde et le Christianisme) являются какъ бы оторванными аванъ-постами. Этихъ сочиненій достаточно, чтобъ утвердить за нимъ репутацію блестящаго и солиднаго историка. Каждая страница даетъ доказательство шароты его возарвній и тщательной обработки фактовъ. Это былъ предметь, гдв его философскій взоръ, христіанскій энтузіазмъ, его та-

дантъ живописнаго изложенія нашли себ'є наибол'є широкое при-

Онъ показываеть намъ исторію медленнаго приготовленія міра къ принятію Евангелія,—онъ переносить насъ изъ героическаго въка церкви къ тъмъ временамъ, когда она начинаетъ бороться съ тонкостями греческой и восточной онлосовіи и въ этой борьбъ составляетъ члены ея "Върую", и эта исторія, обогащенная перлами живописнаго изложенія и замъчательно очерченными образами святыхъ и мучениковъ, поучаетъ насъ и приковываетъ въ себъ въ тоже время. Между этимъ сочиненіемъ и сочиненіемъ Неандера есть существенная разница, какъ между произведеніемъ нъмецкаго ума и произведеніемъ ума оранцузскаго: первое, всегда тщательно обработанное, многословно до скуки; второе сжато, полно мъткихъ штриховъ и всегда интересно.

Размёры нашей замётки позволяють только упомянуть о такихъ его сочиненіяхъ, какъ "Исторія ватиканскаго собора" (Histoire du Concile du Vatican), его философскій трудъ "les origines", гдъ онъ мастерскою рукою трактуеть вопросы, которые ставить передъ христіанскимъ мыслителемъ нашихъ дней антропологія и онзикопсихологія, — или эта интересная монографія о "Церкви и французской революціи" (L'eglise et la Revolution française). Болье прилично подробные остановиться на его "жизни Інсуса Христа". сочинения, популярность котораго доказывается его семью издаліями. Здъсь напрашивается сравнение между его сочинениемъ и другими сочиненіями о жизни Христа, которыя дала нашему покольнію Франція—сочиненіемъ Э. Ренана и недавно изданнымъ сочиненіемъ знаменитаго доминиканца о. Дидона. Сочиненіе, вышедшее изъ-подъ пера блестящаго литератора, — который смотритъ на исторію христіанства, какъ на предметь, на которомъ онъ можеть свободно выводить узоры своихъ граціозныхъ романовъ, — даеть намъ Христа, отвъчающаго взглядамъ французскаго сантиментаниста, который отвергаеть духовное и сверхъ-естественное. Второе сочинение-есть защитительная рачь адвоката, который долженъ защитить христіанство, а болве всего-догматы Вативана. Между этими крайностями можно поставить трудъ Прессансе. Всюду онъ обнаруживаеть человъка XIX въка, съ жаромъ ищущаго истину, проникнутаго духомъ свободнаго изследованія, но въ тоже время и ученика, върующаго, что Іисусъ есть Сынъ Божій и что върующіе въ Него именемъ Его имъють жизнь въчную. Утвинительно видъть, что въ наши дни въ скептической Франція жизнь, завершенная на Голгоов, еще производить могучее впечатльніе и что сочиненія двухъ богослововъ, протестанта и католика, которые старались върно воспроизвести ее, встрътили восторженный пріемъ.

Необходимо сказать нъсколько словъ о положении Прессансе въ церкви. Онъ принадлежаль къ франціи свободной церкви франпузскаго протестануизма и энергично ратоваль за откаленіе перкви отъ государства. Въ тоже время онъ совершенно не сочувствоваль нападеніямь крайней лівой партін, которая силилась опустошить католическую церковь. Убъжденный протестанть, онъ твиъ не менве признаваль все, что есть христіанскаго и хорошаго въ католицизмъ. Въ богословін, если воспользоваться англійской терминологіей, его часто обозначали именемъ либеральнаго евангелика. Съ непоколебимымъ постоянствомъ исповъдуя всъ основныя ученія, на которыхъ въ теченіе въковъ держится перковь. чтобъ въ нихъ находить свою пищу, его умъ всегда быль открытъ ля всего, что изысканія современной науки могуть привнести въ вопросы объ авторитеть и библейской критикь. Онъ отвергаль теорію Госсена о полной богодухновенности какъ ръшительно неоправдываемую. Его взгляды на этоть вопрось приближаются къ тыть, какіе недавно изложены въ Lux mundi.

Какъ проповъдникъ и ораторъ, онъ увискать и очаровывалъ. Въ продолжение одного или двухъ лътъ, когда рововая болъзнь, которой предстояло положить предълъ его жизни, уже поразила его голосовые органы, его голосъ сдълался хриплымъ и успъхъ его слова конечно понивился. Но даже тогда, — можемъ сослаться на личный опытъ, — было ръдкимъ преимуществомъ слышать его. Разъ онъ начиналъ говорить, его блъдныя черты оживлялись, его взоръ металъ огненные взгляды, онъ казалосъ забывалъ свою физическую немощь, построяя фразу за фразой: факты и доказательства стройно группировались какъ подъ привычной рукой совершеннаго артиста, и каждый отдълъ заканчивался всегда мъткимъ и блестящимъ очеркомъ. Объ немъ говорили, что его слово проникаетъ до суставовъ и до мозга костей.

Невозможно изучать жизнь этого великаго человъва, не обращая вниманія на свътлыя свойства ума и сердца французскаго, когда они просвътлены и вдохновлены истиннымъ христіанствомъ. Счастлива Франція, если Э. Прессансе, уходя со сцены, оставилъ послъ себя людей, образованныхъ по его образцу, людей,—которые, при ръдкихъ и разнообразныхъ талантахъ, будучи французами по строю ихъ ума, тъмъ не менъе были бы далеки отъ всякаго суевърія, часто примъшивающагося къ религіи въ ихъ отечествъ, и посвящали бы всъ силы души преуспънію царства Божія"!

θ. Π.

## извъстія и замътки.

## ОПРЕДЪЛЕНІЕ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

(Отъ 10—13 мая 1891 года, № 2,013).

О высочайше утвержденныхъ 4 мая 1891 г. правилахъ о школахъ грамоты.

По указу Его Императорскаго Величества Святвйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложеніе г. синодальнаго оберъ прокурора, отъ 8 мая сего года, за № 2132, о томъ, что по всеподланныйшему докладу, опредыление Святыйшаго Синода отъ 13-15 февраля 1891 года, за № 394, съ правилами о школажъ грамоты, Государь Императоръ, 4 текушаго мая, Высочайше соизволить правила сін утвердить и опредъленіе Святвишаго Синода повельть исполнить. Справка: Святьйшій Синодь 13—15 февраля 1891 года опредвлиль: выработанныя училищнымъ при Святыйінемъ Синодъ совътомъ и разсмотрънныя министрами Народнаго Просвъщенія, Военнымъ и Внутреннихъ дълъ правила о школахъ грамоты, по подписании ихъ Синодомъ, повергнуть чрезъ синодальнаго оберъ-прокурора на Высочайшее Его Императорскаго Велечества воззрвніе и утвержденіе, и предоставить оберъ-прокурору испросить Высочайшее соизволение на введение сихъ правиль въ дъйствіе во всъхъ епархіяхъ, кромъ Рижской и Великаго Княжества Финляндского, гдв начальныя школы православного населенія имъють особое устройство. Приказали: Въ 13 день іюня 1884 года Его Императорскому Величеству благоугодно было утвердить правила о церковно-приходскихъ школахъ, коими православному духовенству предоставлено открывать сін школы повсем'вство для обученія подростающаго покольнія истинамъ въры и нравственности христіанской, подъ кровомъ Церкви Православной и въ духв всецвлой преданности Престолу и Отечеству. Приходское духовенство, съ чувствомъ глубокаго благоговънія внявъ Всемилостивъйшему Царскому Слову, выражавшему надежду, что "духовенство оважется достойнымъ своего высоваго призванія въ этомъ важномъ двав", потщилось по мврв силь своихъ оправдать возлагавшуюся на него надежду. Въ теченіе минувшаго шестильтія оно отпрыло и поддерживаетъ около девяти тысячъ школъ церковныхъ въ мъстахъ наиболъе населенныхъ и болъе другихъ нуждающихся въ средствахъ для народнаго просвъщенія. Школы эти, связанныя не

раздъльно съ церковью и съ ученіемъ православной въры, находять живое сочувствіе въ народь, который видить въ нихъ надежное средство для религіозно-нравственнаго воспитанія дітей, составляющаго твердый оплоть противъ вторгающихся извив въ темную крестьянскую среду различныхъ лжеученій. Сочувствіе свое крестьяне выражають посильными матеріальными пожертвованіями на устройство и содержаніе школь и вознагражденіе учащихъ. Добрые плоды, которые уже успъли отчасти принести церковноприходскія школы своимъ благотворнымъ вліяніемъ на учащихся. мало-по-малу привлекають внимание къ нимъ образованнаго общества, и многие изъ землевладъльцевъ и лицъ служебнаго сословия приходять на помощь духовенству при открытии школь. Несмотря однако же на значительное распространение церковно-приходскихъ школъ и ожидаемое умножение ихъ въ будущемъ, школы эти свониъ количествомъ не въ состояни удовлетворить нужде въ обучении всему сельскому населенію. Въ небольшихъ поселкахъ и малоподныхъ деревняхъ школы эти, при всей своей сравнительно съ другими начальными народными училищами, дешевизив, двже при безплатномъ труда церковныхъ причтовъ, часто не по сплажь мелочисленному населенію. Въ такихъ поселкахъ, по большей части удаленныхъ отъ приходскихъ храмовъ, духовенство устрояетъ піколы грамоты, предоставленныя правилами 18 іюня 1884 года псилючительному попеченю его и завидыванію. Выработанныя для сихъ школъ училищнымъ совътомъ при Святъйшемъ Силодъ, разсмотрънныя подлежащими министерствами и одобрежныя. Святъйинить Синодомъ "Правила о школахъ грамоты" 4 тенущаго мая, Высочание утверждены Ов радостію прісмыя Высочаниес Государя Императора утвержденіе правиль о шновахь грамоты, какъ новый знакъ державнаго довврія къ православному духовонству, Святыйшій Синодь уповость, что школы сін подъ непосредственнымъ руководствомъ приходскихъ священниковъ, послужать однимъ нэъ благонадеживищих и благоусившивищих средствъ, нь распространемию грамотности и основныхъ истинъ въры и въ небольпихъ поселенияхъ нашего отечества, Полуная имив правидьное. устройство, школы грамоты становятся надежною первою ступенью для дальнъйшаго народнаго образованія. Святвишій Синодъ надвется, что приходское духовенство, въ теченіе истекціаго шестиводствомъ своихъ архипастырей, народному просвъщеню въ духъ периви православной, потщится, съ помощью Божіей, о повсемъстномъ открытии школъ грамоты для распространения и утвержденія въ православномъ народь церковнаго просв'ященія и истиннаго благочестія. Да почість благословеніе Божіе на сихъ раз-садникахъ народнаго образованія и да усугубить Господь силы всяхъ въ нихъ труждающихся. всяхъ въ нихъ труждающихся.

#### ПРАВИЛА О ШКОЛАХЪ ГРАМОТЫ.

(Высочайше утверждены 4 мая 1891 г.).

- § 1. Школы грамоты суть школы начальнаго обученія, открываемыя въ приходахъ городскихъ и сельскихъ, а равно и при монастыряхъ.
- § 2. Всё школы грамоты, какъ существующія уже, такъ и вновь открываемыя, подлежать исключительно вёдёнію и наблюденію духовнаго начальства. Попеченіе о школахъ грамоты въ приходахъ и руководство оными возлагается на мёстныхъ священниковъ, или на тв лица, кои будутъ назначены для сего епархіальнымъ архіереемъ. Отвётственность за православно-церковное направленіе школы во всякомъ случать возлагается на приходскаго священника.
- § 3. Школы грамоты могуть быть учреждаемы членами причтовъ, монастырями, благотворительными учрежденіями, однимъ или нівсколькими прихожанами, сельскими и городскими обществами в земствомъ.
- § 4. Мъстные прихожане, мелающіе открыть на свои средствашволу грамоты, обращаются за совътомъ и указаніями въ приходскому священнику, на обязанность вотораго возлагается пріисканіе для отпрываемой школы благонадежныхъ учителя и понечителя и забота о снабженіи ся необходимыми руководствами и учебными пособіями. Вет могущія вознивнуть между приходсянмъсвященникомъ и устроителями школы недоразумънія разрышаются утвущьють отдъленіемъ спархіальнаго училищнаго совъта, по довладу мъстнаго о. наблюдателя.
- § 5. Лица и учрежденія, не принадзежащія къ приходу, желающів открыть одну или ивсколько шноль грамоты въ приходу, обращаются со своимъ предложеніемъ или въ уведное отдъленіе епархівльнаго училищнаго совъта, или къ ивстному свищенимку, и сообщають при этомъ, гдъ и на накія средства предполагается отврыть школу.
- § 6. Въ школахъ грамоты обучаютъ священиям, діаконы и другіе члены причта, а также свътскіе учители, избираемые изълицъ православнаго исповъданія, благочестивой жизни и знакомыхъ съ предметами начальнаго обученія. Избраніе учителей для школъграмоты предоставляется учредителямъ оныхъ по соглашенію съприходскимъ священникомъ.
- § 7. Лица, имъющія свидътельство на званіе учителя, допускаются къ учительству въ школъ грамоты по удостовъреніи въ нравственной ихъ благонадежности, съ доведеніемъ о семъ до свъдънія уъздаваго отдъленія спархіальнаго училищнаго совъта.

Digitized by Google

- § 8. Если избранное священникомъ или указанное учредителями школы лицо не имъетъ свидътельства на званіе начальнаго учителя или учителя церновно-приходскихъ школь, то священникъ предварительно удостовържется въ знаши имъ молитвъ, священной исторіи, краткаго каткизиса и прочихъ предметовъ обученія въ школѣ грамоты, и если избранное священникомъ или указанное учредителями школы лицо окажется достаточно свъдущимъ въ Законъ Божіемъ и въ прочихъ предметахъ школы грамоты и нравственно благонадежнымъ, то приходскій священникъ дастъ такому лицу письменное разръшеніе на вступленіе въ должность учителя, о чемъ и доноситъ увадному отдъленію епархіальнаго училищнаго совъта. Лица, допущенныя къ учительству въ школахъ грамоты, на основаніи сего управиль, не пользуются льготой по 63 ст. уст. о воинской повинности.
- § 9. Учители школъ грамоты, имъющіе свидътельства на званіе начального учителя или учителя церковно-приходской школы, пользуются всёми присвоенными симъ званіямъ правами и освобождаются отъ отбыванія воинской повинности по 63 ст. уст. о сей повин., съ тёмъ чтобы въ теченіе пяти лёть со времени зачисленія ихъ въ запасъ, уёздныя отделенія епархіальныхъ училищныхъ совётовъ представлями о таковыхъ учителяхъ въ подлежащія по воинской повинности присутствія удостоверенія въ томъ, что означенные учители школъ грамоты не оставили соотвётствующихъ званію занятій.
- § 10. Приходскіе священники ходатайствують предъ увадными отдъленіями объ утвержденіи въ званіи попечителей школь грамоты твъх лицъ, кои устроили таковыя школы, или оказывають имъ содъйствіе своими матеріальными средствами, а общества и учрежденія, открывшія школы грамоты, сами избирають изъ своей среды попечителя школы. Попечители школы грамоты утверждаются въ семъ званіи епархіальнымъ архіереемъ, по представленіямъ увздныхъ отдъленій епархіальнаго училищнаго совъта.
- § 11. Попечители школъ грамоты, вмъсть съ приходскими священиками, заботятся: 1) объ устройствъ удобнаго школьнаго помъщенія и о доставленіи классныхъ принадлежностей, 2) о своевременномъ, по мъстнымъ условіямъ, началь швольнаго ученія и о возможно исправномъ посъщеніи школы учащимися, 3) о своевременной и исправной выдачъ учителю положеннаго вознагражденія и 4) о возможно исправномъ посъщеніи храма Божія учащимися, съ каковою цълью въ отдаленныхъ отъ церкви деревняхъ можетъ быть учрежденъ добровольный нарядъ очередныхъ подводъ.
- § 12. Попечители школъ грамоты изъ врестьянъ пользуются пренмуществами, предоставленными должностнымъ лицамъ волостнаго и сельскаго управленія (пн. 1 и 2 ст. 124 полож. о крестьянахъ 19 февраля 1861 года).



- § 13. Попечители школъ грамоты, опазавшие особое материальное и нравственное содъйствие преуспъянию означенныхъ шислъ, по засвидътельствованию о семъ членовъ уведныхъ отдъленій, лично обозръвавшихъ школы, и на основани журнальныхъ постановленій сихъ отдъленій, могутъ быть представляемы епархіальными шреосвященными къ почетнымъ наградамъ.
- § 14. Предметы курса школъ грамоты составляють: Законъ Божій (краткая Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завъта и Краткій Катихивисъ), церновное пъніе съ голоса, чтеніе перковнославянское и русское, письмо и начальное счисленіе.
- § 15. Преподаваніе въ школахъ грамоты производится по руководствамъ, учебнымъ пособіямъ и вообще внигамъ, указаннымъ Святъйшимъ Синодомъ и училищнымъ при Святъйшемъ Синодъ совътомъ. При названныхъ школахъ, по мъръ средствъ, составляются учительскія и ученическія библіотеки изъ книгъ, одобренныхъ и допущенныхъ училищныхъ совътомъ при Святъйнемъ Синодъ.
- § 16. Въ наждой пислъ грамоты должна быть классная кнага. въ которую учитель вносить имена и фамили учащихся, отмъчаеть пропущенные ими урови, съ объяснениемъ причинъ таковыхъ пропусковъ, и ведеть запись содержанія преподаваемыхъ уроковъ. Въ эту же книгу священникъ, попечитель и наблюдатель, отъ времени до времени, вносять свои замъчанія объ успъхахъ учащихся и вообще о ходъ школьнаго обученія.
- § 17. Опредъленіе учебнаго времени въ школахъ грамоты въ теченіе года и составленіе расписанія недвльныхъ уроковъ для сихъ школъ возлагается на убодный отделенія епархіальныхъ училищныхъ советовъ.
- § 18. По окончаніи учебнаго года, священникъ, совывстно съ учителемъ и попечителемъ школы и по возможности, въ присутствін сельских властей и родителей учащихся, производить испытанія всемъ ученикамъ школы грамоты. Удовлетворительно выдержавшіе экзамень ученики и ученицы школь грамоты получають удостовърение въ знани ими пройденнаго курса, за подписью приходскаго священника, попечителя и учителя школы, съ приложеніемъ церковной печати. Увздныя отдыленія заблаговременно снабжають приходскихъ священниковъ бланками означенныхъ удостовъреній. Удостовъренія сін никакихъ правъ по отбыванію воинской повинности получившимъ ихъ ученикамъ не даютъ. Для полученія свидътельства на льготу по отбыванію воинской повянности ученики швогь грамоты могуть быть подвергаться испытанію въ экзаменаціонныхъ коммиссіяхъ духовнаго въдомства наравив съ ученинами церковно-приходенихъ школь (Собр. Узок. и Pacn. Ilpasum. 1889 roga N. 31, ct. 272).

- § 19. Для успъщнаго хода учебно-воспитательной части въ школахъ грамоты, приходскимъ священникамъ вывилется въ обязанность возможно частое посъщение ихъ.
- § 20. При посъщени школы грамоты священникъ испытываетъ учащихся въ пройденномъ, наблюдаетъ за преподаваниемъ учителя и ведетъ бесъды по предметамъ Закона Божія. Особенное вниманіе со стороны священника должно быть обращено на церковновоспитательную сторону школъ грамоты, какъ то: благоговъйнос чтеніе молитвъ въ школъ, посъщеніе учащимися храма Божія въ воскресные и праздничные дни, внъклассное чтеніе книгъ и брошюръ назидательного содержанія.
- § 21. Предъ началомъ и при окончаніи учебнаго года совершаются молебствія, на кои споевременно приглашаются сельскія власти и родители учащихся.
- § 22. Въ праздничные и воскресные дни предоставляются учителю устроивать вечернія чтенія въ школ'в для учащихся и ихъродителей. Чтенія эти сопровождаются півніємъ молитвъ и церковныхъ півснопівній и производится по указаніямъ и подъ руководствомъ приходскаго священника.
- § 23. Везлагаемыя сими правилами на увздныя отдъленія сиархісльных училищных соввтовъ обязанности по завідыванію школами грамоты въ тіхъ увздахъ, гді таковыя отділенія сию не открыты, возложить временно, впредь до открытія сихъ отділеній, на спархіальные училищные совты.
- § 24. Выешее управленіе всёми школами грамоты и распоряженіе отпускаємыми на ихъ содержаніе суммами принадлежить Святвішему Синоду, который, въ развитіе настоящихъ правиль, имветь издавать особыя постановленія.

#### ОБЩЕЕ ГОДИЧНОЕ СОБРАНІЕ

БРАТСТВА ПРЕПОДОБНАГО СВРГІЯ И ВОПРОСЪ О ПОМОЩИ БЫВШИМЪ ВОСЩИ-ТАННИКАМЪ МОСКОВОКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

2 мая 1891 года въ зданіи московской духовной академіи, въ Сергієвомъ Посадь, состоялось общее годичное собраніе Братства преподобнаго Сергія для вспомоществованія нуждающимся студентамъ и воспитанникамъ означенной академіи. Въ 4 часа пополудни въ академической церкви совершена была о. ректоромъ академій архимандритомъ Антоніемъ (Храновицкимъ), въ сослуженіи ректора вифанской духовной семинаріи архимандрита Антонія (Коржавина), инспектора академіи архимандрита Петра, ректора московской духовной семинаріи протоіерея Н. В. Благоразумова и другихъ лицъ



изъ академическаго духовенства, панихида по усощимъ членамъ Братства, при пвніи хора студентовъ анадеміи. По окончаніи панихимы всв присутствовавшіе въ периви, а равно и другіе члены Братства какъ изъ служащихъ при академін, такъ и изъ представителей московскаго духовенства, перешли изъ церкви въ актовую залу и тамъ послъ обычной молитвы, приступили въ занятіямъ, намвченнымъ въ опубликованной предъ тъмъ программъ ихъ. Занятіями руководиль председатель совета Братства, заслуженный ординарный профессоръ академіи В. Д. Кудрявцевъ-Платоновъ. Въ числь присутствовавшихъ на собрании изъ московскихъ братчиковъ, кромъ о. ректора семинаріи, были: профессоръ московскаго университета протојерей А. М. Цванцовъ-Платоновъ, редакторъ "Дътской Помощи" протојерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ и священникъ Ваганьковскаго кладбища В. А. Быстрицкій. Собраніемъ прежде всего выслушанъ былъ прочитанный севретаремъ отчетъ за 1890 годъ. Изъ чтенія его оказалось, что Братство въ отчетномъ году имъло свыше 300 лицъ въ составъ своихъ членовъ; что съ одной стороны оно пріобрело въ числе пожизненныхъ членовъ своихъ преосвященивищаго Виссаріона, епископа дмитровскаго, а съ другой стороны потеряло между прочими пожизненнаго почетнаго члена своего, преосвященнъйшаго Алексія, архіспископа литовскаго, бывшаго съ 1880 по 1885 годъ предсъдателемъ совъта Братства, и что 26 сентября означеннаго (1890) года исполнилось 10 леть со дня отврытія Братства въ 1860 году, по поводу чего казначеемъ Братства профессоромъ И. Н. Корсунскимъ была составлена историческая записка, напечатанная въ приложени къ отчету за 1889 годъ. Въ отношении въ движению сумиъ Братства за отчетный годъ произошли следующія перемены: вое сумны къ началу 1890 года состояли изъ 36.000 рублей "/" бумагами и 2.956 р. 33 к. наличными деньгами; къ тому въ теченіе 1890 г. на приходъ поступило 3.200 p. <sub>00</sub> бумагами и 8.020 p. 58 к. наличными деньгами; а въ расходъ за тоже время употреблено 2.900 р. о/, бумагами и 8,524 р. 96 к. наличными деньгами, при чемъ собственно на студентовъ употреблено 5.186 р. и на окончившихъ курсъ воспитанниковъ 292 р. 60 к. Затемъ къ 1 января 1891 года состояло 36.300 руб. % бумагами и 2.451 р. 95 коп. наличными деньгами, въ томъ числъ запаснаго 36.050 р. % бумагами разныхъ наименованій и 366 р. 65 к. наличными (остальное принадлежало къ расходному капиталу). Выслушавъ отчетъ, собраніе постановило утвердить его. За отчетомъ следовало чтеніе доклада ревизіонной коммиссіи, разсматривавшей приходо-расходныя книги Братства за 1889 годъ и провърявшей кассу Братства, при чемъ номмиссія нашла все веденіе денежныхъ двлъ правильнымъ и формальную постыновку денежной отчетности упрошенною до возможной степени. Собраніе постановило докладъ принять въ свідінію,

а членовъ коммиссіи благодарить. Далве происходили выборы предсъдателя совъта Братетва, его товарища, одного члена совъта, севретари и членовъ ревизіонной коминсоіи, по истеченіи опредъденного уставомъ срока ихъ службы. При этомъ единогласно избраны и на следующій срокь те же лица, какія служили и досель, а именно: предсъдателемъ — прочессоръ В. Д. Кудрявцевъ, товарищемъ его — московскій протоісрей П. М. Волхонскій, членомъ совъта-профессоръ П. И. Цвътновъ и членами ревизіонной коммиссін — священникъ Сергієво-Посадской Рождественской церкви М. П. Багреновъ и просессоры вивдемів: Ан. П. Смирновъ и В. А. Соколовъ. Только секретарь доцентъ М. Д. Муретовъ отназался оть должности по выслугь уставнаго двухлетняго срока. На его мъсто ивбранъ былъ помощникъ секретаря совъта и правленія академін Н. Д. Всвхсвятелій. Кром'в того, по предложенію председателя, въ почетные члены Братства избранъ былъ казначей доцентъ И. Н. Корсунскій за многіє труды, понесенные имъ въ пользу Братства въ теченіи семи лють бытности его въ должности казначея (съ 1884 г.), и особенно за трудъ составленія исторической записии по поводу десятильтія Братства. Затвиъ, сумма на пособія студентамъ (въ особенныхъ случаяхъ) и окончившимъ курсъ воспитанникамъ, назначаемая съ 1887 года, постановлениемъ настоящаго собранія оставлена прежияя, т.-е. въ 500 р.-- Но главнымъ и болье всего интересовавшимъ братчиновъ предметомъ ванятій собранія 2 мая было разсмотрвніе проекта нікоторыхъ московсних членовь Братства объ устройства дала вспомоществованія бывшимъ воспитанникамъ академін. Вопросъ объ устройствъ этого дъла вознивъ еще въ 1889 году, когда на собраніи воспитанциковъ московской духовной академін изъ лицъ московскаго духовенства и преподавателей московскихъ учебныхъ заведеній, бывшемъ 1-го октября въ зданіи московской духовной семенаріи, въ память совершившагося тогда 75-автія академіи, предложено было предпринять что либо въ пособіе тамъ изъ бывшихъ воспитанниковъ академін, которые по какамъ бы то ни было несчастнымъ обстоятельствамъ попадають въ безпомощныя и безвыходныя положенія, лишаются служебныхъ занятій и необходимыхъ занятій и необходимыхъ средствъ иъ жизни, не имъють опредвленнаго пріюта, подвергаются неизлачинымъ бользнимъ и т. п. Такіе нестастные и прежде бывали едва не въ наждомъ вкадемическомъ курсв: въ последнее же время, когда изъ оканчивающихъ курсъ академін очень многимъ приходится оставаться безъ мъсть въ продолжении ивскольких дать, едва-ли не нужно опасаться съ наждымъ годомъ большаго и большаго увеличения числа этихъ безприотныхъ скитальцевъ. Мысль о необходимости накой-либо помощи такимъ несчастнымъ въ собраніи 1 октября была принята съ сочувствіемъ и для разработки проекта устройства дала таковой помощи была

избрана коминссія изъ пяти лицъ: протоівреевъ А. М. Иванцова-Платонова, Г. П. Смирнова-Платонова, А. С. Ильинского и священиковъ А. Г. Полотебнова и А. А. Доброгорского. По составленін коммиссією проекта онъ быль представлень на разсмотраніе высокопреосвященный паго Іоанникія, митрополита московскаго, покровителя Братотва (по § 3 устава сего последняго). Одобривъ пъль проекта и основныя мысли его, архипастырь изъявиль жеданіе, чтобы онъ быль обсуждень въ собраніи возможно большаго чесля бывшихъ воспитанниковъ анадеміи въ Обществъ любителей духовнаго просвъщени и въ согласи съ членами Братства, живущими въ Сергјевомъ Посадъ и состоящими при самой академіи, преслъдующими, по §§ 1 и 2 устава Братства, ту же пъль, къ которой стремятся и радъющіе о бывшихъ воспитанникахъ академін московскіе братчики. 1 октября 1890 года, въ обычномъ собраніи бывшихъ воспитанниковъ акалемін въ московской семинарія была сообщены основныя мысли проекта, выработаннаго означенною номинссіей, была открыта подписна на кыло помощи бывшимъ воспитаннинамъ академін, при чемъ собрано до 1000 р. и рвшено 15 октября соввать въ обычное мъсто собранія Общества любителей духовнаго просвыщенія, московскую епархіальную библютеку, возможно большее число бывшихъ воспитанниковъ академін для обсужденія проекта. Состоявщееся означеннаго числа собраніе пришло въ сущности въ той же основной иысле-организовать дело помощи бывшимъ воспитаннивамъ въ ближайшемъ союзв съ Вратетвомъ преподобнаго Сергія, существующимъ при вкадеми съ 1880 года. Но что касается до вопроса о практическихъ способахъ осуществиенія этого дваа, путемъ ли расширенія дъятельности самаго Братства преподобнаго Сергія въ пользу бывшихъ воспитанниковъ академии, съ ивкоторыми перемънами въ организаціи его совъта, съ нъкоторыми изміненіями и дополненіями въ его уставъ и съ перенесеніями общихъ собраній Братства изъ Сергієва Посада въ Москву (какъ значится въ проектв коммиссіи подъ буквами а, b, с) или образованісмъ въ Москвъ особаго отделенія Братства преподобнаго Сергія, также въ башжайшемъ союзв съ Вратствомъ, но съ особеннымъ уставомъ и особенного организацією управленін (канъ значитен въ проектв подъ литерою д), - относительно этихъ предметовъ присутствовавпими въ собрани высказываемы были разнообразныя мивнія, я въ заключение постановлено: обсудить еще разъ этоть вопрось въ собранія московских братчиков въ спарківльной библіотекв съ участіємь членовь совъта Братства, состоящаго при академін н по возможности другихъ членовъ владемической корпораціи въ первыхъ числахъ января 1891 года, ногда будутъ имъть болье свободы и удобствъ для того и московскіе и сергісво-носадскіе братчики; и о семъ, испросивъ благословение высокопреосвящен-

найшаго интрополита Іоанникія, увадомить предсадателя совата Братства, профессора академін В. Д. Кудрявчева. На пригласительное съ такимъ увъдомленіемъ письмо протоіерея А. М. Ивандова-Платонова В. Д. Кудрявцевъ отъ 29 декабря 1890 года отвъчалъ письмомъ, въ которомъ, отвазываясь самъ по домащимъ обстоятельствамъ присутствовать на январскомъ собраніи и поручая представительство отъ совъта Братства вазначею послъдняго профессору Корсунскому, изложилъ свои основныя мысли по предмету проекта московскихъ братчиковъ. Эти мысли легли въ основаніе разсужденій по вопросамъ, оставщимся не разръщенными на собраніи 15-го октября, бывшихъ на собраніи, состоявшемся 2 января 1591 года въ залъ епархівльной библіотеки, при участіи двухъ представителей отъ анадемическаго совъта Братства, членовъ совъта профессоровъ: Д. Ө. Голубинскаго и казначея И. Н. Корсунскаго, и въ присутствіи значительнаго числа московскихъ братчиковъ. Во время этихъ разсужденій члены академическаго совъта Братства дълали нужныя разъясненія по вопросамъ, насавшимся примънимости желаній московскихъ братчиковъ въ требованіямъ устава и практики лъть предшествовавшихъ. На собрании ръщено было, согласно главной мысли письма В. Д. Кудрявцева, двиствовать на почвъ устава съ расширеніемъ лишь нъкоторыхъ пунктовъ его въ примънени въ наиболъе существеннымъ желаніямъ московскихъ братчиковъ. Въ такомъ смыслъ, съ распрытіемъ необходимыхъ подробностей, составленъ былъ и протоколъ собранія 2 января, и однимъ изъ составителей его протојереемъ А. М. Йвандовымъ-Платоновымъ 20 января привезенъ въ Сергіевъ Посадъ и читанъ былъ въ собраніи членовъ совъта Братства въ зданіи носковской духовной академіи, при чемъ находились: о. ректоръ авадемін архимандрить Антоній, о. инспекторъ академін (нынъ ревторъ висанской семинаріи) архимандрить Антоній, предсыдатель совъта Братства профессоръ В. Д. Кудрявцевъ, члены совъта прооессоры: Д. О. Голубинскій и П. И. Цвытковъ, казначей и секретарь. Такъ какъ для большинства изъ нихъ мысли протокола были въ значительной мъръ новостію, то настояла нужда подвергнуть его болье обстоятельному обсуждению въ одномъ изъ послъдующихъ засъданій совъта Братства, что и сдълано было въ концъ марта, при чемъ подробности доклада общему годичному собранію 2 мая по предмету содержанія проекта и протокола поручено было наложить предсъдателю совъта профессору В. Д. Кудрявцеву. Мизиіе последняго по предмету проекта и протокола, приготовленное въ началь мая, также какъ и протоколъ собранія 2 января, читалы были на собраніи 2 ман. Йсходя изъ мысли, одобренной и собраніемъ 2 января, о томъ, чтобы въ осуществленій желаній московскихъ братчиковъ по возможности держаться на почвъ устава, В. Л. Кудрядцевъ не могъ найти все въ проектъ и протоколъ со-

гласнымъ съ уставомъ, а иное въ немъ находилъ практически неудобонополнинымъ. Желая однаво по прежнему содъйствовать осуществленію основной мысли проекта и протокола-устроить двло помощи бывшимъ воспитаннивамъ академін, онъ предложилъ общему годичному собранію следующія меры: 1) открыть со дня настоящаго собранія въ приходо-расходныхъ княгахъ Братства особый счеть сумыт, назначаемых исключительно на пособія бывшимъ воспитанникамъ анадемін; 2) эти суммы образуются: а) изъ единовременныхъ пожертвованій и постоянныхъ ваносовъ съ особымъ назначеність на помощь бывшить воспитанникамъ академіи. Для составленія капитала съ подобнымъ назначеніемъ предложить членамъ Братства обозначать опредъленно, для какой цели должны быть употребляемы членскіе взносы ихъ — для помощи недостаточнымъ студентамъ или бывшимъ воспитанникамъ академіи. Въ посылаемыхъ разнымъ лицамъ и учрежденіямъ подписныхъ листахъ, согласно съ желаніемъ московскихъ братчиковъ, можно сдълать двъ соотвътствующія графы, объяснивъ подъ чертою листа, что сочувствующія Братству лица могуть вписывать свои взносы въ ту или другую графу. Пожертвованія же и взносы безъ опредъленнаго назначения причисляются къ общему капиталу Братства; b) изъ указанныхъ въ § 9 устава сборовъ огъ устройства публичныхъ чтеній и духовныхъ концертовъ, устранваемых в съ спеціальною цвлію образовать фондъ для пособія нуждающимся бывшимъ воспитанникамъ вкадемін; с) изъ отчисленія въ означенный фондъ единовременныхъ пособій изъ расходныхъ суммъ, назначасмыхъ на вспомоществование недостаточнымъ студентамъ академіи, въ количествъ, опредъляемомъ каждый разъ общимъ собраніемъ Братства (§ 2 в). Такое отчисленіе согласно § 2 устава можеть имъть мъсто только "при значительномъ расширении средствъ Братства" и по покрытій вськъ расходовъ, обозначенныхъ въ томъ же \$, подъ лит. а) и в); 3) пріємъ, расходованіе и повърка особаго фонда для вспомоществованія бывшимъ воспитанникамъ академіи производятся въ точномъ смыслъ съ нынъ дъйствующимъ уставомъ Братства (§§ 10, 11, 16, лит. e) ж) § 24 лит. а) г) e) §§ 33, 34);— 4) въ виду заявленной членами коммиссіи для разработки вопроса объ организаціи помощи бывшимъ воспитанникамъ академіи готовности живущихъ въ Москвъ братчивовъ — "служить Братству преподобнаго Сергія не только увеличеніемъ сго матеріальныхъ средствъ, но и болъе дъятельнымъ участіемъ въ осуществленіи цвлей Братства — заявленіемъ мивній, исполненіемъ порученій по дъламъ Братства" и т. п. (проекть коммиссія 3), предложить живущимъ въ Москвъ членамъ Братсква образовать изъ своей среды коммиссію для означенной пъли. Въ составъ этой коммиссіи могли бы входить не только пожизненные и дъйствительные члены, но н члены соревнователи, которые, не обязываясь членскимъ взносомъ, оказывани бы свое содъйствіе Братству своими трудами по дъламъ Братства (уставъ § 5 лит. г). Предметами занятій этой коминосін, согласно уназаніямъ проекта, могли бы быть: а) обсужденіе м'яръ на намлучней организаціи помощи бывщимъ воспитанникамъ анадемін; б) изысканіе средствъ для увеличенія постояннаго фонда и расходнаго капитала въ пользу нуждающихся воспитанниковъ академіи при помощи міръ, указанных въ проекть коммиссіи (отд. 2) \*. Къ этимъ мърамъ могла бы быть присоединена организація публичных чтеній и духовных концертовь об спеціальною цілію помощи бывшимъ воспитанникамъ академін; в) собраніе достовърныхъ сведеній о нуждающихся бывшихъ воспитанникахъ московской духовной академіи и доставленіе этихъ свёдёній въ совёть Братства съ инвніемъ о размірахъ помощи, какая можеть быть оказана имъ. Подобнаго рода указанія и свъдънія съ благодарно-стію будутъ принимаємы совътомъ Братства, которому по § 24 устава его "принадлежить обсужденіе просьбъ о вспомоществованіи и назначении размъровъ его". Всъ эти мъры, предположенныя досточтимымъ предсъдателемъ совъта Братства, были съ благодарностію приняты собраніемъ и одобрены, при чемъ въ составъ коммиссій, означенной въ п. 4 этихъ мъръ, туть же избраны были следующія лица: членъ совета Братства, ректоръ московской духовной семинаріи протоіерей Н. В. Благоразумовъ, пожизненный членъ Братства профессоръ московскаго университета протоіерей А. М. Иванцовъ-Платоновъ, протоіерей Г. П. Смирновъ-Платоновъ, пожизненный членъ Братства протоіерей А. Ө. Неврасовъ, пожизненный членъ Братства священникъ В. А. Быстрицкій и дъйствительный членъ Братства инспекторъ московской духовной семинаріи А. И. Цвътковъ. Затъмъ о. А. М. Иванцовъ-Платоновъ, заявивъ, что подписка на устройство дъла помощи бывшимъ воспитанникамъ академіи, открытая 1 октября 1890 года, нынъ достигла уже цифры 3.900 р., изъ собранной имъ по сей подпискъ денегъ тотчасъ же передалъ казначею Братства 2.900 р. процентными бумагами и наличными деньгами. Итакъ добрая мысль и горячее желаніе московскихъ братчиковъ—помочь бывшимъ востанникамъ академіи осуществляется; діло ихъ увітчалось успіхомъ. Отнынъ горькая нужда бывшихъ воспитанниковъ академіи, нахолящихся по какимъ бы то ни было причинамъ и обстоятельствамъ въ несчастномъ положеніи, можеть быть услаждаема по мірь воз-



<sup>\*</sup> Въ указанномъ мъстъ проекта коммиссіи исчисляются такія мѣры: а) особыя подписки на собраніяхъ въ праздникъ 1 октября (— день открытія академіи; б) обращеніе съ просьбами о пожертвованіяхъ и къ не присутствовавшимъ на итихъ собраніяхъ; в) вліяніе настоятелей московскихъ церквей на прихожанъ съ цълію расположенія ихъ къ пожертвованіямъ такого рода; г) подобное же дъйствованіе воспитанниковъ академіи и въ другихъ мъстахъ Россіи.

можности помощію, исходящею отъ знавомаго имъ источника, отъ икъ аlma mater, при чемъ въ Москвъ собственно съ просъбане о помощи они могутъ обращаться въ членамъ вышеозначенной коммиссіи. И дай Богъ успъха въ саможъ практическомъ осуществиеніи этого добраго дъла! (Моск. Церк. Впд.).

#### отъ редакціи.

Печатая съ настоящей книжки "Опыты сочиненій" Высокопреосвященнаго Макарія, митрополита московскаго, писанные имъ въ то время, когда онъ проходилъ курсъ ученія въ семинарів и академіи, мы исполняемъ этимъ завѣтное желаніе приснопамятнаго іерарха. Цѣль, съ которою эти сочиненія были собраны самимъ авторомъ и съ какою печатаются теперь, достаточно выяснена имъ въ предисловіи. Мы сохранили и заглавіе, данное имъ своему сборнику въ 1862 году, когда онъ состоялъ епископомъ Харькоскимъ. Настоящіе "Опыты" доставлены намъ достоуважаемой Е. Н. Булгаковой, вдовою покойнаго брата его прот. Казавскаго (въ Петербургъ) собора Александра Петровича Булгакова, которой принадлежатъ и подстрочныя примъчанія. Мы надъемся, что читатели вмѣстѣ съ нами раздѣлятъ чувство благодарности къ Е. Н. Булгаковой за доставленные ею памятники свѣтлаго ума почившаго архипастыря.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго комитета печатать дозволяется. Москва-Мая 27-го 1891 года,

# ОПЫТЫ СОЧИНЕНІЙ

# CEMNHAPCKIE И АКАДЕМИЧЕСКІЕ,

# МАКАРІЯ,

ЕПИСКОПА ХАРЬКОВСКАГО и АХТЫРСКАГО,

вывшаго

Михаила Булгакова.

**МОСКВА.**Университетская типогрась, Страстной бульварь.
1891.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго комитета печатать дозволяется. Москва. Апрёля 15-го 1891 года.

Цензоръ селщ. Іоанна Петропавловскій.

Digitized by Google

#### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Въ началъ 1862 года я вздумалъ разобрать мои безчисленныя рукописи, накопившіяся впродолженіе моей училищной службы, чтобы ненужныя изъ нихъ и пустыя предать огню. Въ числъ этихъ рукописей попались мнъ нъкоторые, давно уже забытые мною, опыты моихъ сочиненій, семинарскихъ и академическихъ, приковавшіе къ себъ все мое вниманіе. Однимъ изъ нихъ минуло не менте двадцати, другимъ болте двадцати пяти лътъ. Я съ любопытствомъ началъ перечитывать ихъ.... и вспомнилась мнт — моя юность, мои наставники и товарищи, моя семинарская и академическая жизнь, Бългородъ и Кіевъ, и многое, многое дорогое, невозвратимое.... И ръшился я сохранить для себя эти скудные опыты, какъ единственные памятники моей протекшей молодости. Думаю, что чрезъ десять, двадцать лътъ, если я столько проживу, они сдълаются для меня еще любопытатье и драгоцтвнтве.

Туть едва ли десятая часть того, что мною было сочинено впродолжение моего воспитания: потому что и въ семинарии и въ академии мы обязаны были сочинять не менъе двухъ задачекъ каждый мъсяцъ, а иногда по три и по четыре. А кромъ того здъсь нътъ ни одного моего опыта, написаннаго въ низшемъ отдълении семинарии; но находятся только опыты, писанные въ среднемъ и высшемъ отдълении семинарии впродолжение четырехъ лътъ и потомъ писанные въ низшемъ и

высшемъ отдъленіи академіи также впродолженіе четырехъ льтъ. Надобно добавить, что я всегда принадлежаль къ числу самыхъ исправныхъ и аккуратныхъ учениковъ и студентовъ.

Можеть быть, послё моей смерти, эти юношескіе мои опыты, эти первыя пробы моего пера попадутся въ руки кого либо другаго.... Не найдеть ли онъ здёсь чего либо даннаго для заключеній о состояніи нашихъ семинарій и академій въ тридцатыхъ годахъ настоящаго столётія?

Макарій, Епископъ Харьковскій.

Харьковъ. 1862.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

#### 1. ОПЫТЫ СЕМИНАРСКІЕ.

#### А. Въ среднемъ отдъленіи:

- 1. Разсуждение о возможности метафизики.
- II. О правъ естественномъ, какъ сущности практической философіи.
- III. Критическое изследование превосходства греческой философии предъ варварскою.
- IV. Discours sur le tombeau d'un compagnon.

#### Б. Въ высмемъ отделеніи:

- V О важности для человъва познанія о Богь.
- VI. Какъ Богъ приготовляль родъ человъческій къ принятію Мессіи?
- VII. О необходимости таинствъ, какъ средствъ къ полученію благодати.
- VIII. О необходимости пришествія въ міръ антихриста.
  - ІХ. Позволительно ли христіанину искать честей и достоинствъ?
  - X. О высовомъ достоинствъ пастырскаго служенія и о проистекающихъ оттуда особенныхъ обязанностяхъ пастырей.
  - XI. Спасутся ли язычники, невърующіе въ І. Христа?
- XII. Unde persuademur de integritate et plenitudine S. Scripturae?

#### 2. ОПЫТЫ АКАДЕМИЧЕСКІЕ.

#### А. Въ низшемъ отдъленіи:

- XIII. Какое понятіе о Богѣ имѣли греческіе философы отъ Өалеса до Сократа?
- XIV. О главныхъ недостатвахъ философіи Платона.
- XV. Отъ чего произошелъ и что выразилъ собою эклектизиъ, бывшій въ первые въка христіанства?

- XVI. Есть ли нужда раздълять духъ и душу, какъ особыя части человъческаго существа?
- XVII. Есть ли въ мірѣ и частный Промыслъ, или только одинъ всеобмій?
- XVIII. Смерть старда отшельника (стехотвореніе).

#### В. Въ высшемъ отделенія:

- XIX. Нужна ли наука Богословія при Свящ. Писаніи?
- XX. Нужно ли и ночему, при опредъленін и утвержденіи догматовъвъры, кромъ св. Писанія держаться и предавія?
- ХХІ. Историческія довазательства божественности религіи Мочсеевой.
- XXII. Такъ-называемыя метафизическія свойства существа Божія могутъ ли быть предметомъ нашего подражанія?
- XXIII. Изъяснение 33-го Псалма отъ 1-го стиха по 12-й.

# I. ОПЫТЫ СЕМИНАРСКІЕ.

#### Разсуждение о возможности метафизики 1).

Невозможное не существуеть, и существовать не можеть. Следовательно все существующее должно быть возможно. А посему разсуждение о возможности метафизики, которая имветь подлинное бытие, по впдимому весьма странно. Это значить сомневаться въбыти того, что предъ глазами. Только о несуществующемъ прилично вопрошать: возможно ли оно? Но довольно вспомнить, что всё последователи Канта отвергають бытие метафизики, и мёсто странности заступить необходимость разрёшить вопросъ: возможна ли сія наука?

Въ самомъ дълъ, можетъ быть, она имъетъ только мнимое бытіе можетъ быть, она дъйствительно невозможная. Ибо назвать ли ее наукою о томъ, что существуетъ въ опытъ? она перестанетъ быть особою наукою и сольется съ физикою; назвать ли ее наукою о сверхъ-опытномъ? и тогда откроется ея невозможность: ибо не всякое ли наше познаніе проистекаетъ изъ опыта? Сколько бы кто ни доказывалъ, что есть познанія высшія, познанія чистаго ума,—все наконецъ долженъ согласиться, что въ сихъ познаніяхъ участвуетъ опытъ. Опытъ первоначально намекаетъ на истину; опытъ подаетъ первый поводъ къ дальнъйшимъ изслъдованіямъ. Говорять, что нашему уму врождены идеп, которыя не имъютъ

<sup>1)</sup> Вверху первой страницы какъ этого, такъ и другихъ сочиненій паписано имя сочинителя: ученикъ философіи Миханлъ Булгаковъ. Въ оригиналів предъ заглавіемъ «Разсужденіе» находится рецензія о. ректора Курской семинарів арх. Елиндифора (бившаго ректоромъ съ 1832 – 1836 г.). О принадлежности рецензій именно о. ректору Елиндифору можно предполагать на основаніи сходства почерка рецензін съ почеркомъ писемъ его, находящихся въ бумагакъ покойнаго митрополита Макарія и напечатаннять въ «Правосл. Обозрівніи» въ 1888 г. № 1. Рецензія такая: «Сужденіе довольно глубокомысленно и израженіе правильно и ясно Прілятно читать такія сочиненія. 14 февр. 1834 г.



нужды въ опытв, и посредствомъ коихъ мы познаемъ сверхъопытное. Но сія истина окружена какимъ то непроницаемымъ мракомъ. Идеи врождены; но гдъ причины ихъ постепеннаго развитія? Опыть не имъеть на нихь вліянія, сверхъ-опытное также удалено отъ нихъ 2). Идеи врождены; почему же следы ихъ существованія незамічены въ какомъ нибудь невіжді, но только въ умахъ, просвъщенныхъ высшими науками 3). Отчего многіе философы прежде Платона не имъли почти никакого понятія ни объ идеяхъ, ни о существованіи ихъ въ человъть 1)? Что врождено, то должно принадлежать всемъ людямъ. Всякъ чувствуетъ и уверенъ, что онъ имъеть свободу; но не всякъ чувствуеть и увъренъ въ томъ, что у него есть какія-то идеи. И такъ, напрасно кажется утверждають, что умъ есть совокупность идей, не пріобратаемыхъ, но влагаемыхъ въ него самою природою; сіи идеи, кажется, суть одни слова безъ всякаго значенія. Не будь видимой природы, не будь опыта; — человъкъ никогда бы не пріобрълъ понятія ни о Богь, ни о духахъ. Сего мало. Кажется, что человъкъ только въ кругу другихъ людей и при ихъ содъйствіи раскрываетъ свои способности, которыя врождены ему отъ природы. Пусть онъ возростать наединь, безъ сообщенія съ другими; -- тогда и на природу смотря, онъ ничего не увидить. Не зная, какъ первоначально приступить въ разсматриванію природы, и не понимая даже самаго себя, онъ не только не будеть ощущать въ себъ существованія идей, которыя знакомы немногимъ, но едвали замътить бытіе самого разсудка, въ существования коего все вообще увърены. И такъ если и есть въ человъкъ идеи, то нужно думать, что овъ пріобратаеть ихъ отъ другихъ. А следовательно она не врождены ему, но приходять отвив, изъ опыта. Если же единственный источнивь нашихъ познаній есть опыть, и если идеи, которыя должны возноситься надъ всёмъ видимымъ, не имеють действительнаго бытія: то сверхъ-опытныя познанія не существують. Следовательно и метафизика, какъ система сверхъ-опытныхъ познаній, невозможна. Воть возраженіе, которое можеть родиться при первомъ взглядь на метафизику.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На поляхъ поивтка рецепрента: «темно»!

з) Помътка рецензента: «правда ин»? -

<sup>4)</sup> Помътка рецензента: «о категоріях» до Канта не витля понятія: нельзя ли сомнъваться въ ихъ существованів»?

Но имъетъ ли сіе вовраженіе неопровержимую твердость? Не имветь. Предъ светомъ зараваго разсудва оно должно изчезнуть, подобно легкой тени.. Неоспоримо, что главное начало всехъ нашихъ познаній находится въ опыть, но отсюда не вытелаеть еще необходимость отвергать существование идей, на которыхъ совивщають въ себъ 3) познаніе сверхъ-опытнаго. Начало и основаніе нашихъ познаній находится въ опыть, но построеніе, развитіе и усовершенствованіе оныхъ въ умв, въ его идеяхъ. Такъ взглядъ на міръ внушаєть мысль о его Творцъ; но эта мысль не есть еще познаніе о Богь, а только начало или лучше поводъ къ сему познанію. Умъ, обращая вниманіе на сію мысль, углубляется въ свои идеи, находить въ нихъ неопровержимыя доказательства на оную, и такимъ образомъ образуетъ прочное и основательное познаніе о Богь. Далье, можеть ли въ опыть что нибудь вполнъ соотвътствовать познанію необходимости какого-либо предмета. Опыть только говорить, что извъстная вещь существуеть. но говорить и онъ, почему?-показываеть и онъ нашему разсудку необходимость ея существованія? И такъ если изъ опыта мы не можемъ узнавать необходимости существующего: то значить, что въ нашей душт есть какая-то высшая сила или способность, непріобратаемая отвив, но врожденная, которая безъ пособій опыта разсуждаеть о возможномъ и необходимомъ; значитъ, что въ нашемъ умъ есть идеи, безъ которыхъ мы видъли бы только, что вещи существують, не зная ничего о ихъ существованіи. Дъйствительно, безъ идей мы ни о чемъ не могли бы даже разсуждать, видели бы только самую малую сторону предмета, и ввирая на вещи поверхностно, не примъчали бы между ними такиственной связи; имъли бы только частныя познанія, но не могли бы возвыситься къ общему. Опытъ дъйствуетъ на чувства посредствомъ отдъльныхъ явленій; посему и познанія изъ него проистекають только частныя. Общее, поелику для нашихъ чувотвъ не существуетъ въ оцыть, есть уже плодъ дъятельности ума. Когда мы идеально построяемъ весь міръ, разсматриваемъ его, какъ начто палое, и судимъ объ немъ со стороны возможнаго и необходимаго: то отъ опыта ли зависить такое сужденіе; можемъ ли мы видеть въ немъ что нибудь на сіе похожее? И такъ идеи есть у всякаго, и сомивь

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рецеиз. поправлено вийсто: «совийщають въ себи», «основывается».



ваться въ ихъ существовани столько же нельпо, какъ невърить бытію предметовъ, ими познаваемыхъ ").

Оть чегожь и для идей, которыхъ предметь вышеопытное, нужны намени опыта? Отъ того, что умъ, заплюченный въ тъль, не можеть прямо созерцать своими вдеями невидимыхъ предметовъ. Онъ такъ отягченъ оковами плоти, что ему непременно нужно, хотя однажды, получить отъ инуды <sup>?</sup>) намекъ на истину, которая въ немъ сокрыта и какъ бы подавлена, нужно, такъ сказать, пробудить усыпленныя въ немъ идеи и заставить ихъ дъйствовать. И это нимало не унижаеть ихъ достоинства. И такъ, хоти начало повнаній въ опыть; но идеи тъмъ не менье врождены намъ. На вопросъ 8): отъ чего онъ развиваются, когда на нихъ ни что недъйствуеть, ни опыть, который, такъ сказать, останавливается на разсудкъ, ни сверхъ-опытное, удаленное отъ человъка? Можно прямо отвъчать: отъ собственной ихъ дъятельности. Для развитія только, или лучше, для измененія предмета недействующаго нужно вліяніе другихъ вещей; но существо, имъющее собственную двятельность, само чрезъ себя можеть изминяться, или развиваться. Следовательно развитие идей нимало не опровертаетъ мысли ни объ ихъ врожденности, ни объ ихъ существовани. Если иден врождены: то почему дъйствіе ихъ не усматривается въ невъждахъ, а только въ образованныхъ? Но у невъждъ непримътно почти и следовъ разсудка; ужели и изъ сего следуетъ, что человекъ не имъеть разсудка?

Отчего многіе философы не иміли даже поннтія объ идеяхъ, и не примічали ихъ въ себіт? Не дальновидность человіческаго ума, который часто не усматриваеть того, что близъ него находится, причиною сему. Отъ ней-то зависить, что не всякъ ") увітренъ въ бытіи того, что ему врождено.

Наконецъ, если человънъ, отъ самой колыбели возросшій наединъ, безъ другихъ людей, непримъчаетъ въ себъ идей, равно накъ и другихъ способностей: то значить, что идеи не врождены, а пріобрътаются вмъстъ съ прочими способностями при пособіе другихъ — изъ

<sup>6)</sup> Рецеиз. поправлено вывсто: «познаваемых», «выражаемых».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поправ. реценз. «виѣ».

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Это слобо поставл. рецензен.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Поирава. реценз. «всякой».

опыта. Но сіе возраженіе маловажно. Челов'ять, возросшій наедині, есть младенець; всё способности находятся въ немъ въ спокойствіи. Онъ не знасть, накъ ими пользоваться. Покажите ему средства; онъ заставить способности свои дійствовать, и будеть попостепенно развивать ихъ. Благоразумно ли было бы смотря на безмолвіе младенца сказать, что человінь не можеть говорить. Равнымъ образомъ, не примічая никакихъ идей въ нев'яді, возросшимъ наедині, нелізпо заключать, будто и всі люди не имізоть идей. Иден, хотя и врождены, однакожъ требують обработыванія. Нев'яда не обращаєть на нихъ даже вниманія. Какъ же имъ обнаружиться? Но више въ обществі людей, челевінь даже вногда невольно заботится о разкрытіи идей. И такъ, сколько бы ни было возраженій протист 10) врожденности идей, по крайней міррів 11) нівкто не можеть лишить нась увіренности въ существованіи ихъ 12).

Но если есть идеи—познающія, то должны быть и предметы, ими познаваемые. Ибо невозможно представить, чтобы Творець сообщиль человъку способность познавать предметы, которыхъ вовсе нъть. Если же есть и познающее и познаваемое: то могуть и должны быть плоды ихъ взаимнаго дъйствія, то-есть познанія. Слъдовательно метафизика, какъ наука, или какъ система познаній сверхъ-опытныхъ, возможна.

Почему же, спросять, въ метафизикъ много вопросовъ трудныхъ, неразръшимыхъ? По естественной необходимости. Природа человъческаго ума такова, что онъ постепенно увеличиваетъ свои познанія. Многое, прежде темное, теперь прояснилось. Слъдовательно съ продолженіемъ времени умъ успъеть разръшить непонятные метафизическіе вопросы. Съ другой стороны человъкъ есть существо сотворенное и ограниченное, низшее между другими разумными тварями. Ему, безъ сомнънія, должно знать менъе тъхъ существъ, которыми наполнено неизмъримое пространство, находящееся между имъ и его Творцемъ. Таковъ всеобщій законъ природы.

<sup>12)</sup> Помътка реценз.: «Врожденность идей, какъ полныхъ понятій о внутренней природь вещей, не можеть быть доказана».



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Слова эти реценз. зачервнуты, а поставлены слѣдующія: «хотя еще нельзя доказать».

<sup>11)</sup> Слова эти поставлены реценз.

Философы, отвергающіе возможность метафизики и существованіе идей! Откажитесь на время отъ своихъ метафизическихъ познаній: что тогда будеть мудрость ваша? Уничтожьте въ себъ идеи—сіи главныя пружины умственной дъятельности, много ли останется у васъ познаній? Не согласитесь ли послъ сего вы сами признать не только возможность, но и самую необходимость метафизики <sup>13</sup>)?

II.

#### O правъ естественномъ, нанъ сущности практической философіи 14).

Сущность предмета есть начто первое и основное въ его природъ, — это совокупность его существенныхъ и отличительныхъ
черть, дающихъ ему въ ряду другихъ предметовъ опредъленное
бытіе. Слъд. сущность науки должна состоять въ извъстномъ ея
содержаніи и изложеніи. Ибо чъмъ другимъ, какъ не опредъленною
матеріею и формою, одна наука отличается отъ прочихъ? Значитъ:
часть науки не составляетъ сущности всей науки 15). На какомъ
же основаніи естественное право можно назвать сущностію практической философія?

Въ самомъ дълъ, какое содержаніе практической философія? 1) Развить всеобщія понятія о дъйствіяхъ человъка, о законахъ, съ которыми должны быть сообразны сіи дъйствія и о слъдствіяхъ сообразности и несообразности дъйствій съ законами (правственная метафизика); 2) далье: объяснить возможныя для человъка обязанности въ отношеніи его къ Богу, самому себъ и ближнимъ (право естественное) и 3) наконецъ показать способъ, какъ исполнять сіп обязанности (этика), — вотъ задача практической философіи, вотъ ея содержаніе и вмъстъ ея раздъленіе самое обыкновенное и самое, кажется, лучше. Ибо другія дъленія этой науки, болье дробныя, какъ напр. на екклезіастику, политику и проч., существенно будуть

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) За сочиненіемъ слідуеть такая рецензія, віроятно преподавателя: «Видна сила разсудка: хорошо».

<sup>14)</sup> Ученикъ философіи Михаилъ Булгаковъ. Рецензія тою же рукою, какъ и предъ первымъ разсужденіемъ: «Похвально усиліе доказать данный предметь». 11 дек. 1834 г.

<sup>15)</sup> Помътка тою же рукою: «справеданно совершенно».

относиться къ той части, гдв говорится о должностихъ человека въ возможныхъ для него отношеніяхъ. След. правтическая оплософія состоить изъ трехъ частей: нравственной метафизики, естественнаго права и етики. А посему не одна какая-либо изъ сихъ частей, но всь вивств онв должны составлять сущность науки, ими образуемой. По какому же исключительному праву только вторая между ними можеть присвоить себв название сущности всей науки? Сія непонятность сама собою объяснится, какъ скоро мы обратимъ вниманіе на то, чвиъ должна быть наука, и чвиъ, единственно, должна опредвляться сущность ея содержанія. Наука имветь цвлію представить въ раздвльныхъ и ясныхъ понятіяхъ избранный ею предметь. След. она должна быть правильнымъ спискомъ сего предмета; или, лучше, должна быть самимъ симъ предметомъ, только существующимъ идеально-въ мысляхъ. А посему сущностію науки должна быть сущность самаго ен предмета. Теперь что-предметь для практической философіи? Человъческая свобода въ своей дъятельности. Въ чемъ сущность этой свободной дъятельности? Въ главивишихъ обязанностяхъ человъка въ отношении его къ Богу, самому себъ и ближнимъ. Эти же самыя обяванности человъка, только изображенныя отвлеченно - въ понятіяхъ, должны составлять сущность и практической философіи. Но онв во всей своей своей обширности и объемъ, обыкновенно излагаются въ естественномъ правъ. Слъд. сію отдъльную часть практической философін по справедливости можно назвать ея сущностію.

Съ другой стороны вникните въ самое опредъленіе, въ самую пъль практической оплософіи,—и вы непремънно придете къ тому же заключенію. Научить человъка стремиться къ добру и удаляться отъ зла, вотъ главная пъль ея и вмъстъ самое върное ея опредъленіе. Но сіе опредъленіе, сія цъль собственно оправдывается только въ одной ея части—естественномъ правъ. Ибо здъсь единственно преподаются для человъка правила дъятельности, правила любить добро и отвращаться зла, тогда какъ въ остальныхъ частяхъ практической оплософіи вы тщетно стали бы искать подобныхъ правиль. Ибо есть ли дъйствительно въ нравственной метафивить какія-либо наставленія хорошо дъйствовать? Но вмъсто отвъта спросимъ: общія понятія о свойствахъ добродътели и порока, о принадлежностяхъ закона, о сущности наградъ и наказаній, тоже ли для человъка, что опредъленныя правила дъятельности.

Здѣсь заключается отвѣть на первый вопросъ. Равнымъ образомъ разсмотрите науку о приложеніи нравственности къ опыту—стику, вы увидите, что и сія часть практической философіи не раскрываеть никакихъ законовъ, направляющихъ нашу свободу къ одному добру; но только показываетъ способъ, какъ съ большимъ удобшимъ покоряться симъ законамъ. Слъд. она служитъ только какъ бы дополненіемъ естественному праву, въ которомъ излагаются самые сіи законы. Итакъ естественное право, вполнѣ выражая сущность предмета практической философіи, и одно удовлетворяя ея опредъленію и цѣли, очевидно, составляетъ самую сущность практической философіи.

Но чтобы еще болье довазать и объяснить, что естественное право достойно называться сущностію практической философіи, вникнемъ въ понятіе о самой сущности. Сущность предмета есть совонущность естественныхъ его свойствъ, отмичающихъ его отъ прочихъ вещей. Слъд. по отнятіи сущности предметь не можеть быть твиъ, чвиъ есть; или, иначе, безъ сущности предметъ вовсе не можеть существовать. Приложите же сіе понятіе о сущности вообще-къ практической философіи. Отнимите у сей науки первую часть ея-мегафизику нравовъ; останется ли она темъ, чемъ есть? Безъ сомивнія, останется. Практическая философія есть наука человъческой свободы, руководствующая ее къ добру и уклоняющая отъ зла. Но эти руководства для свободы, эти правила для своихъ обязанностей вы всегда найдете только въ одной части практической философін-естественномъ правъ. Такъ къ чему же, скажутъ, метафизика нравовъ занимаетъ мъсто въ практической философіи? Метафизика нравовъ есть собственно онтологія практической философіи. Она развиваеть только общія понятія этой науки, и есть, можно сказать, только введеніе въ сію науку, а не самая наука. Она исключительно существуеть, кажется, для однихъ учащихся, чтобы для лучшаго уразуменія практической философіи ознакомить ихъ съ предварительными понятіями сей науки прежде вступленія ихъ въ область самой науки. А для того, кто не обучается практической философіи, но только хочеть найти въ ней наставленія для своей дівятельности, метафизика правовъ совсівмъ не нужна. Сльд. она не есть необходимая часть практической философіи въ достижение ея цали-научить человака быть нравственно-добрымъ.

•Очевидное слъдствіе: ,она не составляєть сущности практической философіи. Или уничтожьте етику; уничтожится ли вывств съ нею и самая практическая философія? Нівть, и въ семь случав сія последняя останется верна своему назначеню - предложить человеку правила для его дъятельности. Ибо въ ней сохранится еще естественное право-наука объ обязанностяхъ человъка. Для чего же етика-въ практической философія? Для того, чтобы, такъ-сказать, дополнить и расширить естественное право, чтобы показать, какъ законы дъятельности, заключающеся въ сотественномъ правъ, придагаются нь самой деятельности. След. етива есть накъ бы следствіе естественнаго права, безъ вотораго, какъ безъ основанія, она невозможна; и потому не можеть иметь съ нимъ равнаго достоинства. Итакъ, если съ уничтожениемъ етики практическая философія уничтожиться не можеть; явлый знакь, что первая не есть сущность последней. Но исключите изъ практической оплософіи естественное право,-н ова уже не будеть философіею практическою. Лишившись части объ обязанностяхъ человъка, самой необходимой и существенной своей части, въ которой одной, такъ-сказать, она изрекаеть людямъ уроки нравственности, чемъ она восполнять сію потерю? Чвиъ, канъ наука, имъющая предметомъ-изложение правиль для руководствованія человівческой воли къ одному добру, она оправдаеть тогда овое опредвленіе? Метафизикою нравовъ? Но какое вліяніе на нравственность могуть имъть голыя и безкизненныя понятія о различій дійствій человіна, о сущности завоновъ, о свойствъ наградъ и наказаній? Етикою? Но что пользы научать человъка, какъ исполнять законы, не показавши ему самыхъ законовъ? Отсюда довольно оченидно, что безъ естественнаго права какъ метафизика нравовъ, такъ и стика, ни мало не имъютъ селы и важности въ составъ практической философіи. Метафивика нравовъ, излагая общія понятія о нравственности и законахъ, приговляеть практическій умъ къ основательному наученію естествемнаго права. А етика, основываясь на законахъ двятельности, содержащихся въ естественномъ правъ, распрываеть тому же уму способы, какъ исполнять ихъ. След. первая какъ бы втекаетъ въ естественное право, последняя изъ него вытекаеть; первая существуеть для него, и безъ него безполезна; последняя на немъ основывается, и безъ него невозможна. Значить оно есть ихъ сущность, а онв - его принадлежности; оно безъ нихъ существовать

можеть, а онъ безъ него нътъ. Вотъ все, что даетъ естественному праву преимущество называться сущностию практической омлософи.

Но здёсь необходимо возникаеть вопросъ: на какомъ твердомъоснованіи науку о возможныхъ обязанностяхъ человека мы называемъ естественнымъ правомъ? Не есть ля это етика, какъ некоторые ее называютъ (Карпе)? А посему не етика ли составляетъсущностъ практической оклосовія?

Въ такомъ случать стоить только правильные разобрать названія: сихъ наунъ, и все объяснится. Етива, судн по самому ся наименованію, означаєть науку о правахь. Но что такое правы? Этоне вакіе-либо нравственные законы, существующіе въ душть; это извъстный образъ человъческихъ дъйствій, обнаруживающихся во внв. Напротивъ что такое право природы? Есть право, по которому природа требуеть отъ насъ извъстныхъ дъйствій. Значить оно не закиючается въ нашихъ поступкахъ, но есть только требованіе, начало ихъ; а посему оно-то и есть совокупность тахъ законовъ, которые какъ бы врождены нашему уму. Теперь какъприличные, или какъ должно назвать науку о законахъ дыятельности человъна въ отношеніи его нъ Богу, самому себъ и ближнимъ; етикою ли или естественнымъ правомъ? Неоспоримо: последнимъ именемъ. Задача этики-не раскрывать нравственные законы. но покозывать способъ, какъ осуществить ихъ во нравахъ. Такимъ образомъ естественное право опять удерживаетъ за собоюправо быть и почитаться сущностію практической оплософіи. А впрочемъ какъ бы то ни было, какимъ бы именемъ ни называли науку объ обязанностяхъ человека, етикою ли, естественнымъ ли правомъ, или еще какъ иначе, все дело въ томъ, что сія, а не другая часть практической философіи, должна называться сущностію всей науки.

Но сущность науки не ограничивается однимъ ея содержаніемъ; наука, какъ наука, должна имъть систематическую форму. Слъд. естественное право, какъ сущность науки—практической философіи, должна быть еще изложена въ систематическомъ порядкъ. Иначе кто даеть намъ право сущностію науки называть сборъ мыслей, смъщанныхъ, неопредъленныхъ, разнородныхъ мыслей? Итакъ, будучи отдъльною частію практической философіи, имъетъ ли естественное право полное достоинство систематической науки? Отвътъ на сей вопросъ долженъ быть утвердительный. Ибо что требуется для системы науки? 1) Единичное начало, которое бы обнимало

собою весь предметь науки, которое было бы началомъ главнымъ, основнымъ и первымъ; 2) единство предмета, въ следствіе коего въ изложение науки не входило бы ничего посторонняго, не относящагося нь ен предмету, и наконець 3) логическая последовательность, т.-е. чтобы истины науки одна изъ другой вытекали самымъ естественнымъ и очевиднымъ образомъ, чтобы главныя части ся имъли тъснъйшую, необходимую между собою свявь, и проникая, такъ-сказать, себя вванино, сеставляли бы собою одно, если можно сназать, органическое целов. Но все сін требованія въ составв естественнаго права удовлетворяются совершенно. Ибо здесь на основани известняго начала деятельности человеческой, начала общаго, содержащаго въ своемъ вародашть возможность всего развитья науки — опредвленный предметь — нравственность человъва -- распрывается и манагается въ такомъ строгомъ, естественномъ порядкъ, что три части этой вауки объ обязанностяхъ человъез къ Богу, самому себъ и ближнимъ нимакъ не могутъ обойтись одна безъ другой, но необходимо одна другую предполагають, и одна на другой основываются. Такъ естественное правониветь всв существенные признаки системы.

После сего не излишне для большей ясности все сизванное повторить въ пратиихъ словахъ. Естественное право, а) распрывая самую сущность предмета правтической овлосооти, b) вполне оправдывая одникъ собою ен опредвление и цель, с) будучи вакъ бы основаниемъ для прочихъ частей ен, которыя сами по себе безъ отношения къ нему не имеютъ никакой силы въ составе науки, и d) наконецъ, имен все принадлежности науки систематической, можетъ и должно быть названо сущностно всей практической оплософіи 10).

## III.

Критическое изслѣдованіе превосходства греческой философіи предъ философіею варварскою 17).

Природа въ образовани существъ всегда действуетъ одинаково. При всемъ, такъ сказать, приливе и отливе разнообразныхъ формъ,

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ученика философіи Миханла Булгакова. Рецензія тою же рукою, какъ я 2\*



<sup>16)</sup> За сочинениемъ следуетъ такая рецензія, вероятно преподавателя: «основательно».

въ которыхъ проявляются безчисленныя недвлимыя какого-либо рода, между ними всегда остается что-то постоянное твердое, чтото общее и неизминое, составляющее изъ нахъ одно цилое. При всемъ различім жизни и діятельности этихъ неділимыхъ, при всей неодинаковости ихъ характеровъ и направленій, законы, опредъдяющіе поддинность ихъ бытія для всёхъ ихъ одни и те же. Оттого человъвъ-всегда человъкъ. Въ какой бы странъ міра ни произвела его природа-подъ мрачнымъ ли небомъ полюсовъ, гдв все объемлеть какая-то безжизненность, мертвенность, или въ обяльныхъ разсадникахъ жизни-подъ свътнымъ небомъ экватора; вездъ окъ, какъ существо чувственное, подчиненъ законамъ рожденія, возрастанія н смерти, какъ существо духовное, запонамъ усовершенія своего ума и своей свободы. Следовательно какъ тоть, ито существоваль за нъсколько въковъ прежде, такъ равно и тоть, кто выступаеть на поприще жизни теперь, или будеть существовать по прошествін цількь тысящельтій, находясь подь вліяніемь однихь и тахь же законовъ человъческой природы, должны совершать одинавій процессъ въ развитіи своихъ умственныхъ способностей. Итанъ если человъчество можетъ подвигаться впередъ только соединенными усиліями недвлимыхъ, а каждое недвлимое необходимо обязано начинать путь своего образованія съ самаго начала, и такимъ образомъ какъ бы снова проходить то же самое поприще, которое уже неодновратно пройдено другими: то несправедливо думають, будто человъчество, подобно одному недълимому, постепенно растеть, переходя изъ одного возраста въ другой, болве зрълый и полный-вырываясь изъ пеленъ младенчества на свободу цвътущей юности, и отсюда медленно вступая въ область зрвлаго мужества; и значить, покольнія последующія ни чемь не могуть быть выше, превосходите поколтній, имъ предшествовавпихъ. Но эти мысли, сколько ни върны сами въ себъ, не осуществляются въ жизни человъчества. На самомъ дълъ оно, дъйствительно, близится къ чему-то лучшему, совершеннъйшему: это оттого, что въ цвлое человвчество привходять постороннія причины, усворяющія ходъ образованія частей его -- недалимыхъ. Оставьте младенда самому себъ, какан участь должна его постп-

предъ первымъ разсужденіемъ: «весьма благодаренъ и гебѣ за постоянную и успѣтную твою тщательность». 27 апр. 1835.



гнуть? Но пусть онъ хранится подъ присмотромъ своей матери, и нъжныя ея заботы разовьють въ немъ зародышъ едва начинающейся жизни. Юноша, предоставленный водительству одной природы, безъ сомивнія, медленнъе будеть двигаться по пути умственнаго усовершенствованія, нежели юноша, руководимый и поддерживаемый другими; но оба они должны остаться позади того, воторымъ управляеть наставникъ опытный, благоразумный.

Введенные въ незнакомый для нихъ міръ, въ міръ пустый, ненаселенный, первобытные люди не имвля для себя другихъ учителей, кромъ природы, ими еще непонимаемой, и собственнаго ума, вовсе неразвитаго. Неудивительно после сего, если они, действуя безъ всякой сторонней помощи, были такъ далеки отъ истины, если ихъ познанія представляють теперь сборъ уродивыхъ мыслей, смъсь полунстинъ съ самыми чудовищными баснями, не основанными ни на какихъ цачалахъ. Но самын эти полуистины служили основаніемъ къ дальнійшему усовершенствованію человъчества-въ поколъніяхъ грядущихъ. Мгновенно, такъ сказать, завладъвши умственными плодами своихъ предшественниковъ, человъвъ не имълъ уже нужды снова наченать самъ утомительнаго пути пройденнаго ими; ему оставалось идти далъе-съ того мъста, где они остановились. И такимъ образомъ человеческія познаніявъ началъ едва замътный ручесть, сливаяся ни пути своемъ съ другими безчисленными ручейками, и принимая въ свои издра цъзые обильные потоки, по мъръ удаленія отъ своего начала болье и болье расширялись, и, протекци общирнъйшія долины многихъ въковъ, наконецъ образовали то великое море, въ которомъ нынъ погружается умъ новъйшихъ мыслителей. Теперь понятно, отъ чего оннософія грековъ гораздо чище и возвышенные оннософіи варваровъ, тъхъ самыхъ варваровъ, которые предупредили ихъ своею жизнію въ мірв. На этомъ основанін, пе оскорбляя человъчества-безъ излишней хвалы для первыхъ и безъ обиды для последнихъ, обратимъ критическій взоръ на ихъ философіи, чтобъ увидеть превосходство одной изътнихъ предъ другою.

Именемъ оплосовіи варварской означаются умствованія всяхъ твхъ, древнъйшихъ—азіатскихъ народовъ, которые существовали на землъ до появленія грековъ. Таковы; индъйцы, китайцы, халдеи, персы, тибетцы, египтяне и европейскіе скандинавы.

Разсуждая о Богь, мірь и душь человьческой-главныхъ предметахъ всякой философіи, индейцы везде заблуждали. Богъ, думали они, есть свъть, котя умный, но свъть, накъ видно, не духовный, а матеріальный, свыть, заключенный въ міры, какь въ своемъ твав или одеждв, котя міръ, по ихъ мивнію, сотворенъ, и савдодовательно было время, когда ихъ Богъ былъ безъ твла. Допуская въ одномъ Богъ тромчность подъ именемъ Брамы, накъ Творца міра, Сиви, какъ Бога всеразрушающаго и Вишну какъ всевозраждающаго, они выражали этимъ самыя грубыя понятія. Тройственность божества у нихъ означала три элемента матеріи: землю, воду и огонь. Очевидная смешенность и неопределенность понятій о Богъ. Непонятно, какимъ образомъ Богъ, будучи въ своей единичности только свътомъ всепроникающимъ, и принимая на себя видъ троичности, вдругъ дълелся для нихъ и землею, и водою, и огнемъ. Ученіе о происхожденіи міра у нихъ также нельпо: матерія творить другую матерію. Одно только пространство создано Брамою; все прочее провзощие одно отъ другаго; пространство произвело воздухъ, отъ воздуха родилась вода, отъ воды земля. Душа человъческая, по словамъ иль, есть одна изъ твхъ духовъ жизни, которые, какъ искры изъ огня, истекають изъ огненной сущности Бога. Потому ей и свойственно обращение съ этимъ Богомъ, въ которомъ ода съ прочими существами поконтся, и къ которому возвратится по окончанім періода: своей жизии. Опять непонятность и противоръчіе уму, который нивать не можеть допустить нивакого эманатизма, темъ более грубаго, каковъ онъ у видъйцевъ. Касательно нравственнаго ученія индъйцевъ можно сказать, что оно нъсколько чисто. Тъло они назывели теминцею души и заващимъ ея врагомъ. И оттого-то научая презирать жизнь и смерть, жизнь потому, что все въ ней и доброе и худое, случающееся съ человъкомъ, есть только мнимое, сонъ, мечта,--смерть, потому что она есть переходъ въ жизнь истинную; они говорять, что эта загробная жизнь для тахъ только есть жизнь лучшая и истинная, которые здёсь постоянно побъядали тело свое трудами и воздержаніемъ, и такимъ образомъ успъли къ ней пріуготовиться.

Варварская философія изъ своего единства въ индъйской философіп, представляющей первое ея рожденіе, перешла въ послъдствіи въ двъ противоположности: въ реализмъ и идеализмъ. Пер-

вый быль господствующимь между халдеями и персами; последній явился и раскрылся у народовъ тибетскихъ. Хадкен думали, что Богъ ихъ Белг, разсвищи на двъ части Оморому-богино ему совъчную, произвелъ танить образоить небо и землю, а потомъ, вогда тело самого его, по отевчени ему, неизвестно кемъ, головы, упало на землю, изъ каплей его собственной крови образовались людя—сь умомъ божественнымъ. Незавидный жребій быть богомь у халдеевъ. Лишиться головы, чтобы такимъ образомъ создать что-нибудь, это непонятно, ужасно, и вивств даже для человъка унизительно. Между тъмъ съ другой стороны главиего Бога своего халден называли царемъ вселенной, душею разлитой по всему міру, источникомъ низшихъ боговъ, демоновъ и героевъ. Этимъ они противоржчать прежнему овоему учению о двухъ совъчныхъ Божествахъ. Къ особенностялъ, ихъ оплосооствованія относится учение о судьбъ (fatum sie dictum Astrologicum seo Chaldaicum), по воторому все, происходящее на земль, зависить отъ теченія небесныхь тыль, и каждый человысь киметь свою собственную звызду, производящую своимъ вліянісмъ различные меревороты въ его жизни. Такое ученіе о судьбъ, осмъпваемое встин, не заодуживаеть важе опроверженія.

У персовъ верховнымъ Божествомъ почитаемо было солице, нии небескый огнь, изъ котораго будго бы произоших два другія противоположныя божества: Ормузда-начало свёта и счастія, и Аримана, источникъ мрака и всехъ золъ въ міре. Этотъ Ариманъ, поврывая все своимъ мракомъ въ продолжение трехъ тысящельтий, умертвиль какого-то Абудада, взъ котораго Ормуздъ произвель всв существа. Постоянная борьба между Ориувдемъ и Ариманомъ прекратится навонецъ побъдою перваго надъ последнимъ, который по этому, переселившись въ царство своего побъдителя, прославить его. Міръ сдвивется ввинымь оть мощнаго слова Ормуада, имъющаго воскресить мертвыхъ, и Ормуздъ тогда уже одинъ будеть властвовать надь всемь міромь. Читая эти мизнія персовъ, невольно приходинь въ мысли: откуда умъ ихъ могъ почернать такія странныя мысли 18)? Ужели онъ имъль какія-нибудь основанія мыслеть обо всемъ такъ, а не вначе? Ніть, здісь вовсе невидно следовъ ума, - это оден дикія мечты дикой и необузданной фантазін.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Слово «мисли» реценз. зачеркнуто, а поставлено «сужденія».

Изъ реализма халдейско-персидского возникъ у египтявъ матеріализмъ. Можеть ли умъ допустить, что Божество разлито повселенной, что всв части міра суть вакь бы части, или истеченія самаго божества? Можеть ли онь допустить этоть грубый, рышительный пантеизмъ, котораго болъе грубымъ нельзя даже представить? Но египтяне признавали это несомивненимъ. Прилично ли человъку обожать какія-нибудь матеріальныя звъзды, какихъ нибудь подобныхъ себъ людей, и не только звъзды и людей,.. но даже полезныхъ и вредныхъ животныхъ, и, что еще хужепредметы фантастическіе. Но философія египтянъ повельвала это наждому. Впрочемъ съ теченіемъ времени ихъ мысли о божествъ довольно измънились, и виъсто безчисленного множества боговъ у нихъ явились только три бога, какъ три -- единственныя начала вещей: Озирись, Изида и Тифона; первый — вачало действующее; вторая-начало страдательное или матерія; последній-начало зла и всего худшаго въ міре. Такимъ образомъ изъ одной невыпости египтине переходили въ другую. Не нужно говорить о переселеніи душъ, которое вивств оъ прочими народами они признавали за истину, равно какъ о томъ времени, по прошествій котораго это переселеніе должно оканчиваться, и наконецъ о томъ мисть, куда онв по окончании періода своего переселенія должны возвращаться, -- эти мысли такъ неосновательны и нельны, что при самомъ поверхностномъ на нихъ взглядь нельзяихъ не отвергнуть.

Обратимся теперь въ другую сторону оплососии варварской, и посмотримъ на идеализмъ тибетцовъ. Бытіе безчисленныхъ міровъ до образованія видимой вселенной, міровъ, какихъ-то идеальныхъ, не сотворенныхъ во времени, но сущестновавнихъ отъ въчности — безъ всякой первоначальной причины; обитаніе на этихъ мірахъ какихъ-то безтълесныхъ Ламевъ, также въроятно въчныхъ, безначальныхъ, духовъ, жившихъ однимъ созерцаніемъ небеснаго; далъе жалкое низверженіе этихъ Лагіевъ изъ въчныхъ міровъ на вновь сотворенную землю, и ихъ облеченіе въ земныя тъла; потомъ въ слъдствіе внушенія ими отъ земныхъ плодовъ, помраченіе естественнаго ихъ сіянія, распространеніе между ними смерти и пресъченіе ихъ рода; наконецъ соществіе на землю безчисленнаго множества душъ—совершенно безъвсякой цъли принявшихъ земныя тъла, и въ послъдствіи, ненавъвсякой цъли принявшихъ земныя тъла, и въ послъдствіи, ненавъ

стно, гдѣ дѣвавшихся: пбо только двѣ изъ нихъ, будучи различнаго пола, имѣли цѣлію произвести, и дѣйствительно будто бы произвели родъ человѣческій, — всѣ эти возвышенныя, чисто идеальныя мысли тибетцевъ можно отнести къ тѣмъ нелѣпымъ, чудовищнымъ баснямъ, какія только котда-либо способно произвести сильное, необузданное воображеніе дикаря, лишеннаго здраваго мышленія.

Этогь идеализмъ тибетцевъ у китайцевъ переродился въ идеальное ученіе о нравственности, которая такъ высока и медоступна, что могла бы служить образцемъ даже подвижнической жизни. Конфуцій, этотъ добрый геній китайцевь, первый прояснившій ихъ въру понятіями болье върными, правственное ученіе, имъ выдуманное, первый основаль на началамь твердыхъ, сообразныхъ съ. здравымъ умомъ практическимъ, и Кимии, содержащія его ученіе, почитаются еще досель у китайцевь священными, такъ что заключающіеся въ нихъ законы и даже маловажныя правила обязанъ. исмолнять всяній, кто хочеть жить безпорочно и свято. Теоретическое ученіе китайцевъ не заслуживаеть никакого вниманія. Вотъ оно: основнымъ началомъ всего существующаго было ничто, нан пустое пространство, которое составляеть вмёсть и последнюю цель всехъ вещей, т.-е. все, произшедшее изъ начего, должнон обратиться въ тоже ничмо. Это основное существо, которому равны всь, вмъсть взятыя, изъ него произшединя существа, есть существо самобытное и совершеннийшее, но, къ несчастию, лищенное не только всякаго ума, но даже и силы, и въроятно, для полнаго своего блаженотва, въчно бездъйственное, въчно покоюшееся. И что же? Бъдному человъку, одаренному умомъ, суждено, чего бы то для него не стоило, непремънно уподобиться этому непонятному-высочайщему Существу: въ этомъ все его назначеніе. Удивительная премудрость! Мы не въ силахъ къ ней воявыситься. Умъ теперешняго человъчества такъ слабъ, что не въ состояния даже представить, какимъ образомъ начто можетъ сотворить нечто, и какъ что-нибудь само собою можеть превратиться въ нуль? Но у древнихъ такія представленія были самыя легкія и обыкновенныя. Нашему ограниченному уму опять нажется непонятнымъ, чтобы существо духовное имъло своею единственною цълію уподобленіе существу бездушному, или еще непонятиве, чему-то несуществующему. Но въ умъ древнихъ подобныя мысли роились почти безпрестанно и притомъ въ безчисленномъ количествъ.

Остается последній элементь философіи варварской, — это мудроствованія скандинавовъ, или кельтовъ. Знать, что какой-нибудь Одинь быль единственнымъ вождемъ известнаго азіатскаго народа, н сравнивать, даже смешивать его съ своимъ Богомъ Алфидуромъ; быть уверену, что этоть самый Одинъ быль человеномъ какъ п все прочіе, и вместе отцемъ и творцемъ вселенной, ноторому будто бы противоборствуетъ злой богь Локе; это такія необъятныя идеи, какія только могли помещаться въ головакъ однихъ мудрецовъ скандинавскихъ—Друшдовъ. Дальнейшее развитіе ихъ ученія, где разъясняется онончаніе борьбы Одина съ Локе, участь, ожидающая умирающихъ и различныя ен измененія, — это развитіе такъ у нихъ глубоко, такъ таннотвенно, что нельзя постигнуть даже буввальнаго его смысла.

ЖНо нь чему трудиться надь тымъ, что не по сидамъ для ума здраваго, для чего внимательно разсматривать предметы, которые только портять зрвніе, ослівпляють взоры? Итакъ оставимъ оплососкій міръ варваровъ, гді все для насъ такъ непроницаємо, такъ таинственно, и такъ мрачно, какъ мраченъ самый быть сихъ народовъ. Перейдемъ лучше въ область оплососій греческой; тамъ все доступиве, все ясніе для нашего взора. Но чтобы слишкомъ не утрудиться надъ разсматриваніемъ безчисленныхъ ея нартинъ, разсыпанныхъ въ такомъ разнообразіи по всей ея обширности, проходя ее, мы будемъ останавливаться лишъ на тіхъ изъ нихъ, которыя по своему превосходству и очаровательности достойны особенваго любопытства.

Итакъ оставимъ безъ вниманія онлосоою греческихъ поэтовъпервыхъ учителей и основателей народной въры: въ ней тъже непонятныя тайны, и таже недосязвемая высота, ноторыми отличается верварская оплосооія. Поэтическая оплосооія грековъ не
болье, какъ совонупность обветшалыхъ преданій народныхъ. Собственно же оплосооія греческая начинается съ Оплеса — перваго
изъ семи мудрецовъ древности, и рядъ оплосооовъ такъ называемыхъ стихійно-физическихъ или іонійскихъ представляеть первыхъ
воздълывателей оплосооской почвы въ Греціи, которые, бросивши
въ нее первыя съмена своей мудрости, дальнъйшее ен улучшеніе
и обработну оставили рукамъ кръпкимъ и мужественнымъ умамъ
трудолюбивымъ и искуснымъ, которые бы, собравши плоды посъянной ими мудрости, для большаго ен разумноженія, умъли употре-

бить имъ на новый, болье пространный и надежныйшій посывъ. Өалесъ началомъ всвхъ вещей почиталь воду, но началомъ не двиствительнымъ, а страдательнымъ, началомъ, изъ котораго Богъ обравовать все. Гераклить въ противоположность Оалесу полагаеть это начало въ огнъ. Какъ тоть, такъ и другой принимаемыя име вачала вещей называють вмёсте и цёлію ихъ; и какое употребленіе въ развитіи своей системы Фалесь ділаеть изсь воды, замвчая ее повсюду разлитою, называя всепроницающею, составляющею живнь и основу всего существующаго, такое же точно Геракмить дълветь изъ своего огня. Онъ у него рождветь міры, -самъ рождансь въ нихъ, и есть то самое, что въ вещахъ называется самостоятельнымъ, (noumenon) постояннымъ, неизманнымъ. За неме следоваль Анаксаюрь, который первый допусталь высшій Умг, господствующій надъ вселенною. Основываясь на неоспоримой истинь: мя ничею не бываеть ничего, онъ увидыть себя въ необходимости, для объясменія мірозданія, предположить бытіе отъ въчности основной матеріи міра, которую онъ полагаль въ атомахъ-въ частидахъ малыхъ и однородныхъ. Давши этимъ атомамъ, съ начала находившимся въ смъси, направление враждебноевыслий Умъ, по его мивнію, первый виновникъ порядка въ міръ, произвель такимъ образомъ вещи чрезъ соединение однородныхъ и чрежь разлучение разнородныхъ атомовъ. Какъ судить объ этихъ философакъ? Безъ сомвънія, ни одинъ изъ никъ не постигь истины, не увидыть ее въ ея настоящемъ свъть: по крайней мъръ въ ихъ учени уже почти невидно следовъ техъ нелепостей, которыми наполнены и переполнены всв философемы варваровъ. Здесь уже начинаеть действовать разсудокь. Сь великимъ хотя трудомъ освобождаясь отъ народныхъ предразсудковъ, и впервые пробиваясь сквозь покровы чунственности, онъ начинаеть судить уже не безъ основаній, ищеть ихъ вить себя-въ природъ; и хотя не вовсе постигаеть ихъ, однакожъ начинаеть ими руководствоваться. Оплесь, Герандить и Анансагорь заблуждали въ своихъ мысляхь, но заблуждали уже не какь варвары безъ всякой причены, но на извъстныхъ началахъ, которыя имъ казались неоспориными, и въ которыхъ они моган отдать отчетъ накъ себъ, такъ и другимъ. Они заимствовали ихъ изъ природы вещей; и достойны уваженія потому, что безъ всякихъ пособій сами изъ себя развивали рядь мыслей, основанных на собственных доказательствахъ, есло невполнъ истиныхъ, по крайней мъръ истиныхъ логическиесть, безъ сомнънія, и въ ихъ системахъ странныя басни: и они должны были заплатить дань своему времени; но число этихъ басенъ въ сравненіи съ мыслями, сколько-нибудь доказанными, весьма незначительно.

Приблизимся тенерь въ математико-практической школь пиоль горейцевъ, и разсмотримъ ея основныя истины. Руководствуемая на пути своемъ человъкомъ дарованій великихъ, однимъ изъ тъхъ возвышенныхъ умовъ, которые невольно заставляють повергаться предъ собою своихъ современниковъ, быстро увлекая ихъ своею необычайностію, человъкомъ, въ воторомъ, думали, есть что-то особенное, Божественное, толпа пинагорейскихъ оплосововъ, върная направленію своего учителя, какъ происхожденіе міра, такъ и все, въ немъ находящееся, старалась объяснить сообразно съ выдуманною имъ теорією числь. Міро, съ важностію говориль Пиоагоръ ученикамъ своимъ, міръ, повторяли безчисленные ученики его безчисленнымъ своимъ слушателямъ, "міръ есть система численныхъ отношеній". Все отъ въчности произошло изъ единаю; и какъ первое число служитъ основаніемъ безконечной численности, такъ первая единеца составляеть основаніе безчисленнаго множества вещей. Посему все состоить изъ множества единицъ; или числа суть начало вещей. Такое ученіе о міръ, основанное на геометрическихъ тонкостяхъ, сколько съ одной стороны непонятно, столько же съ другой несправедиво. Чтобы ни разумым пинагорейцы подъ своимъ четома и нечетома, изъ которыхъ образовалась вселенная; но допустить это образование вселенной отъ въчности совершенно не основательно. Бога писагорейцы почитали въчною источною Единицею, -- это, по ихъ мивнію, душа міра, всепроникающая и всеоживляющая. Сущность и самволь ея. огонь; святилище и престоль-солице, изъ котораго разливается по всему пространству міра ея Божественная села. Ближайшія в какъ бы непосредственныя истеченія Божества суть духи добрые и влые, героп и всв человвческія души, которыя потому суть чесла самодвижущиеся-природы Божественной, огненной, эфириф. Кто не видить здвеь грубыхъ погрешностей? Богъ есть чистая матерія, и душа наша таже матерія: ибо она часть Его существа. И подобныя нельпости были почитаемы за истину? Какъ слабъ, какъ недалекъ и близорукъ умъ человъка даже въ лучшихъ проявленіяхъ своей дъятельности. Нравственная сторона пвоагорензма весьма замівчательна по своей чистоть. Доброділь, учили писогорейцы, есть гармонія человіческой природы, согласіе всіхъ мыслей и дійствій человіна съ законами візчной Мудрости, которая прилична только Богу, и къ которой человінь долженъ стремиться; т.-е. ціль человіна—уподобленіе Богу. Для усовершенствованія въ правственности человіну необходимо самосознаніе, самоочищеніе, самоуглубленіе, и въ слідствіе сего необходимы молитвы, помощь Божія и геній хранитель. Порочные по смерти будуть мучиться въ тартарів; добродітельные, живя вмісті съ Богомъ, будуть непрестанно ему уподобляться. Чистая высокая нравственность: и она-то — прекрасный цвіть, укращающій мрачный, безжизненный остовъ писогорій.

Рядомъ съ этою философіею шла въ Италіи пдеалистическая школа древенкъ слеатикот, школа, которая, приганившись къ отвлеченному понятію о въчномъ, безусловномъ бытін, о реальномъ единствъ всего существующаго, слила Божество съ міромъ, и почитала все существующее въчнымъ, неизмъннымъ: ибо ничто, по ея ученю, не можеть произойти ин изъ начего, на изъ чеголябо. Но эта школа, управляемая впрочемъ сивлыми предводителями, то отрицавшими дъйствительное различіе видимыхъ предметовъ, то довазывавшими невозможность движенія тель, то наконець отвергавшими самое существование чувственнаго міра, хотя проходила свое поприще, опирансь повидимому, на твердыхъ и неоспоримыхъ началахъ, не восторжествовала своимъ ученіемъ, п скоро пресъвлась, -- обывновенный удъль тыхь, которые возстають противъ очевидной истины, и хотять ее опровергнуть. - Подобной участи подверглась школа атомистико-механическая. Емпедокал, Лежиппа и Демокрить, главные представителя этой школы, производя все изъ атомовъ, усматривая во всемъ атомы, объясняя жизнь и смерть вещей соединениемъ и раздълениемъ атомовъ, самую душу почитая сочетаніемъ круглыхъ, огненныхъ атомовъ, вездъ и всегда разсуждали объ однихъ атомахъ и потому имъли слишкомъ мало послъдователей; такъ что ихъ атомы, какъ бы по своей малости и незначительности, должны были остаться вовсе незначительными на саномъ двлв по смерти своихъ защитниковъ. Перейдемъ въ школъ софистовъ, которая по причинъ своего во всемъ сомнънія, породила изъ себя многихъ явныхъ проповъдниниковъ невърія и нечестія. Называя себя людьми, которые одим способны савлать мудрепами вовхъ, къ нимъ приходящихъ, соонсты старались научить своихъ слушателей съ равнымъ усилемъзащещать каждое изъ противоподожныхъ мевній, и такимъ образомъ при помощи нъкоторыхъ хитрыхъ оборотовъ, ослъпляя своего противника, приводить его въ замъщательство. Одни изъ вихъ-(Протагорь) отвергали истинность человических повнати, допуская только истинность относительную; другіе (Горгій) учили, что существованіе вещей одинъ праврамь, что нать начего, а если и есть что-нибудь, то не можеть быть познано; третіе (Камсій) кричали: нёть другой истины кроме пользы, ниой добродетсяя кроме. хитрости, инаго права кромъ права сильнаго и процавола властителя; наконецъ были и такіе (Продикь и Критій), которые осмъливались говорить, что самые боги суть тольно произведение или пылкаго воображенія, или пользы и благоразумія политики. Какихъ плодовъ можно было ожидать отъ такого ученія, проповъдуемаго публично-на торжищамъ и въ собраніямъ, въ ствиамъ и за ствиами школы, ученія всвии уважаємого, которое глубоко падая въ души юношей увлекало ихъ духъ и заражало сердце, и потому вело ихъ прямо въ бездну безбожія и пороковъ.

Но въ это время изъ мрака распространявшейся безиравственности и безбожія возстаєть мужь великихь добродьтелей, провозглащающій рышетельнымь тономь бытіє Бога, одного высочайщаго Бога; является Сократь — и ничтожность сооногическихължемудрованій начинаеть мало-по-малу обнаруживаться предь взоромь тыхь самыхь людей, которые восхищались и стремительно увлекались ими; является Сократь, — и, вкореняя въ сердць своихъслушателей все доброе и совершенное, благородное и прекрасное, дылестся возстановителемь, или, точите, основателемь гораздо высшаго образованія Грековь. Какъ оплосоот здраваго смысла, Сократь училь о Богь, о природь души и ея безсмертів, о сущности добродьтели и счастія—такъ здраво, такъ основательно, что его бесьды съ ученивами можно почесть бесьдами христіанива, просъбщеннаго свътомъ Откровенія.

Изъ такой школы, какова была Сократова, естественно было ожидать появленія какого-либо ума великаго, и дъйствительно изъея съмянъ возникъ и разлился цвътъ греческихъ оплософовъ—

Платонъ. Онъ первый изъ древнихъ мыслителей обращаетъ вни-

маніе на умъ въ человъвъ—святилище идей, и основываетъ на нихъ свою систему; первый разграничиваетъ познавательныя наши способности и соединяетъ нравственность съ умозръніемъ. Водясь твердыми началами въ познаніи Бога, міра души человъческой и устройства гражданскихъ обществъ, онъ первый отличается строгимъ перядкомъ, полнотою и единствомъ въ изложени своихъндей, — и созидаетъ систему идеальной оплосоо правильную, отчетливую, оригинальную.

Люди всегда учатся одни у другихъ: духъ одного большеючастію навъ бы передивается въ другаго, и живеть въ потоиствъ даже по удаленіи своемъ изъ этой жизни; такъ и геній Платона не пересталь обитать между людьми съ его смертію; онь накъбы отразнися и снова родился въ возвышенной душт ученика его --Аристотеля, хотя здёсь избраль себё путь уже совершенно другой и даже нъсколько противоцоложный первому, переселившись изъобласти отвлеченных в идей въ страну чистаго эмпиривна. Утвердивши, что одинъ опытъ есть единственный источникъ человъчесних познаній, Аристотель сділался отцемъ въ послідствін разумножившагося племени Емпиривовъ, и потому названъ философомъ разсудна. Не совежиъ чуждый, подобно своему учителю, нвкоторыхъ заблужденій, иногда даже грубыхъ, особенно въ своихъ понятіяхь о мірь, онь системетическимь развитіемь своихь философсиять имолей и строгимъ рвзграничениемъ составныхь частей ондософіи, которая является у него чамъ то цалымъ, органическимъ, по всему праву заслуживаетъ преимущественное уваженіе предъ всеми древними систематиками. Его Логика, та самая, которая съ такимъ удивительнымъ авторитетомъ царствовала во вськъ училищахъ въ продолжени среднихъ въковъ, эта знаменитая Логика, сосредоточивающая въ себъ, по мивнію Схоластиковъ, сущность всей человъческой мудрости, всъми ими съ энтузіазмомъи изучасная и едва необожаемая, такъ полна, такъ совершенна, по признанію самого Канта, что не требуеть ничего для своего улучшенія, и двиствительно, ни одинъ мыслитель изъ древнихъ п новъйщихъ не могь прибавить къ ней ничего новаго. Самая ондософія практическая, которая до Аристотеля излагалась только въ отрывнахъ, является подъ перомъ его въ первый разъ въ видъ довольно обработанномъ, систематическомъ. Такимъ образомъ еслибы соединить идеальную оплосоою Платона съ эмпирическою

Аристотеля: то изъ гармонического ихъ сліянія, и изъ строгаго сорасположенія ихъ частей, могла бы образоваться одна полная система оплософіи самой естественной, всесторонней и въ своемъ родъ единственной.

Перейдемъ (несколько впередъ) къ школемъ Пиррона и Епикура. Пирронъ, будучи однимъ изъ тъхъ жалкихъ людей, въ которыхъ природа какъ бы ненарочно зароняетъ искру сомнъній, современемъ обхватывающую пламенемъ всю ихъ думу, всв свептическія мивнія, какъ бывшія прежде него, такъ и имъ саминь выдуманныя, привель вь порядовъ. На чемъ, спрашиваль онъ самъ себя, мы можемъ основываться въ своихъ сужденіяхъ о томъ, что истанно и ложно, въ чемъ добро и зло? Не на чувственныхъ представленіяхъ, ибо онв у вськъ различны; не на сущеніяхъ разсудка. или принятыхъ положеніяхъ: изъ нихъ ивть ни одного такого, котораго противоположное не было бы столько же основательнымъ; не на мивніе людей мудръйшихъ: ихъ очень мало и нътъ причины довърять имъ. Итакъ, дабы достигнуть спокойствія душиисточника всякой философіи, будемъ, говорить онъ, лучше оставаться въ недоумени, придерживаясь въ своей деятельности общепринятыхъ мевній и правиль, и не станемъ произносить ни надъ чъмъ ръшительнаго приговора. Но вев эти положенія Пиррона вовсе несправедивы: несправедиво, чтобы у людей чувства были такъ различны, какъ онъ ихъ себъ представляетъ, несправедливо, чтобы каждая изъ противоположныхъ мыслей нашего ума была въ то же время одинакова върна; несправедиво наконецъ, чтобы люди неопытные не должны были върить наставленіямъ благоразумныхъ. Опыть увъряеть, что чувства у людей почти всегда одинавовы; умъ доказываетъ, что въ немъ есть начала несомивнныя, аксіоматическія, которыхъ противоположныя понятія ни подъ какимъ условіемъ не могуть съ ними сравняться въ своей истинности, и которыми, накъ путеводными звездами, онъ руководствуется въ безпредвивной высоть своихъ углубленій; наконецъ самая природа располагаеть невъжду поучаться отъ мудрецовъ.

Что васается Эпикура, то его ученіе, хотя и поздивішеє въ Грецін, было гораздо хуже многихъ ученій прежнихъ, если даже не всъхъ. Эпикуръ, повидимому, узналъ, въ ченъ главивйшая пъль человъка, и къ чему должна вести его оплософія: но понятія объ этой пъли у него самыя ложныя и грубыя, и средства для ея до-



стиженія, имъ предложенныя, самыя низвія, самыя невыгодныя для нравственности. Цізь эту онъ обозначаль счастіємъ человівка, но счастіємъ, состоящимъ въ безскорбной, безбоязненной и безпечной жизни (indolentia), а средствами къ ней почиталь одви чувственныя наслажденія и постыдныя удовольствія. Оттого система его, подрывающая самыя основанія нравственности, недопускающая безсмертія, Провидінія въ мірів, какъ истинъ опасныхъ для пріятныхъ наслажденій жизни, отвергающая даже бытіе Бога, или если соглашающаяся на бытіе боговъ, то боговъ недіятельныхъ, живущихъ въ междуміріяхъ (in intermundiis) и выдуманныхъ имъ, по замівчанію Цицерона, для забавы, для позора и изъ угожденія народу, — представляєть изъ себя что-то чудовищное, нечеловіческое, что-то такое, на что человічество, умітющее цізнить свою духовную природу, не можеть смотрізть безъ явнаго отвращенія, безъ опасенія неисцізльнаго яда для всякой нравственности.

При жизни Эпикура начинала уже процевтать въ Гредіи школа стоическая, основанная въ Афинахъ. Предположивъ себъ цълію раскрытіе и усовершенствованіе нравственности, она впрочемъ нивла и свое теоретическое ученіе, но это ученіе было сборомъ ошибочныхъ мыслей и опасныхъ предположеній. Въчное существованіе матеріи, сліяніе Бога съ міромъ, какъ души съ теломъ, въ видь художественнаго огня, всеобразующаго и всеоживляющаго, отня впрочемъ разумнаго, всемъ івъ природе распоряжающагося сообразно съ извъстными цълями; царствование въ міръ судьбы (Fatum stoicum), по которой вся природа есть необходимая, роковая связь причинъ и дъйствій; смертность души и даже самого Бога, — вотъ плоды глубокихъ изследованій и соображеній Стоиковъ. Другая сторона вхъ ученія, -- ученіе правственное, основанное на двухъ главныхъ положеніяхъ, что человъвъ долженъ стремиться въ совершенству, т.-е. въ Богоподобію, и что это самое его главныйшая цвль, его благо и истинное счастіе, имфеть многія качества ученія чистаго, достойнаго природы человіна; между тімь какь ученіе о твердости, равнодушім и нечувствительности, съ какими, по ихъ мивнію, должно сопротивляться обыкновеннымъ несчастіямъ, болъе идеально, нежели сколько человъкъ въ силахъ осуществлять его.

Сдълаемъ теперь последній шагь—кь школе новейшихъ акаде-

оіи. Скептицизмъ—вотъ отличительный ея характеръ; она всъми силами вооружалась противъ школы стоической, противъ ея догматизма. Скептицизмъ новъйшихъ академиковъ тотъ же, какой у Пиррона,—та же недовърчивость чувствамъ, то же неуваженіе къ сужденіямъ здраваго ума, такое же презръніе ко всъмъ мивніямъ мудрецовъ, и все это основано большею частію на Пирроновыхъ доказательствахъ. Не станемъ разбирать этихъ доказательствъ: они уже опровергнуты.

Воть все, что заключають въ себв системы варваровъ и Грековъ. Теперь извъстны различныя ученія каждой ихъ нихъ; извъстны основныя мысли, въ различныхъ видахъ раскрытыя, и если не вполев, по крайней мврв достаточно обнаруживающія намъ характеръ философін какъ греческой, такъ и варварской. Какія же отсюда должно вывесть следствія, какой судь на основаніи всего этого должно произнести надъ варварскою и Греческою философіями? Первой ли или последней изъ нихъ принадлежитъ преимущество предъ другою? Напрасно бы мы стали усвоивать его первой, напрасно бы вздумали даже сколько-нибудь сравнивать ее съ последнею, она такъ чудовищна, такъ несовершенна! Ее нельзя назвать философією разсудка, или ума: въ ней не видно никакихъ следовъ ихъ. Она не более, какъ философія, если можно такъ сказать, одной чувственности, одного воображенія. Древніе Варвары не знали нашей логики; имъ неизвъстно было, какъ совершаеть нашъ умъ процессъ своего мышленія, какимъ образомъ онъ составляетъ понятія, образуеть изъ нихъ сужденія и выводить оттуда заключеніе; имъ даже и въ голову не приходило, что въ насъ есть какіе-то постоянные законы мышленія, какія-то начала познанія первыя и несомивиныя, которыя поддерживають умъ на всъхъ путяхъ его изследованій; они не понимали, что не всяная мысль, рождающаяся въ душъ, можетъ быть истинна; не могли постигнуть, какъ много нужно для полнаго познанія даже маловажной истины, какому строгому испытанію, какой, такъ сказать, перегонив должно подвергнуться всякое мивніе, объявляющее притязаніе на степень истины. И потому-то они мыслили, сами не сознавая своего мышленія; потому-то они выдавали за несомивниое все, что только успъвало, какимъ бы то ни было образомъ, занять ивсто въ ихъ голове, ни мало не заботясь о томъ, что очень многія причины, даже въ собственномъ умі ихъ, видимую имъ

нетину часто превращали въ грубую ложь. Окруженные со всъхъ сторонъ величественными видами разнообразной природы, природы еще юной въ своей дъятельности и цвътущей всею жизнію силъ своихъ, первобытные варвары столько плънялись безчисленными ея врасотами, такъ поражались огромностью размёровь, въ накихъ она представляла имъ нъкоторыя свои произведенія, наконецъ столько удивляемы были ея богатствомъ, неистощимостію даровъ ея, благотворительностію, съ какою она являлась къ нимъ въ каждое время года, что, погрузившись вполнъ въ природу внъшнюю, какъ бы не имъли времени позаботиться о своемъ духъ, усовер**менствованіи** твхъ великихъ его способностей, какими одарило его высочайшее Существо. Они любили наслаждаться видомъ природы, искали картинъ, для возбужденія своего удивленія къ ея величію и могуществу; но не знали, гдъ нужно искать этихъ картинъ, забыли, что въ нихъ самехъ есть нечто такое, что можеть заставить удивляться природа гораздо болье, нежели вса, вмысть соединенные, пявнительные очерки міра внішняго, съ такимъ разнообразіемъ и въ такомъ множествъ разсыпанные по всей земной поверхности; что обитающій въ нихъ духъ болье неистощинъ въ чудесахъ своей природы, болье обширенъ въ своихъ размърахъ, нежели все видимое, матеріальное, не могли представить, что ничто не въ состояніи сообщить имъ понятіе о всемогуществъ Всесотворившаго въ такой степени, въ какой они получили бы его, углубляясь въ свою духовную природу, понятія, отъ котораго въ природъ вившней они находили только слабые оттвики. И оттого то занятые одною природою вившнею, всегда полные однихъ только представленій чувственныхъ, -- съ воображеніемъ, разгоряченнымъ необычайностію вившнихъ впечативній, набросанныхъ въ него въ самыхъ гигантскихъ размърахъ, они и самую свою философію наводнили накими-то странными чудесами, которыя навъ бы невольно порождало изъ себя ихъ воображеніе, изумленное огромностію твореній, вездъ видъвшее что-то необыкновенное, новое и чудесное. Оттого-то если и есть въ ихъ оплософемахъ сколько-нибудь върныя мысли и отвлеченныя понятія о Богв, о происхожденіи міра и проч., то всв они представлены въ самыхъ грубыхъ, чувственныхъ формахъ. Что же представляетъ намъ философія греческая? О, эдесь совсемъ другой міръ, другіе виды, другое небо; здесь вы же найдете уже ни одной мысли, брошенной просто, бозъ основанія, ни одной даже погръщности, чъмъ-нибудь недоказанной. Уродливыя мечтанія испорченной фантазіи адісь уже не иміють міста. Вмъсто диваго воображенія, проявлявшагося во вськъ ученіяхъ варваровъ, въ философіи греческой попеременно являются господствующими то разсудовъ, то умъ; и съ самаго Оалеса до поздивишихъ академиковъ, -- въ этомъ длинномъ ряду философовъ вы невстрътите ни одного, который бы не имълъ извъстнаго начала для своихъ умствованій, и не предложиль себ'в опредвленной цівли. Ни въ одной системъ Грековъ вы не найдете той совершенной безотчетливости, съ какою пускали на воздухъ свои пустыя мысле мудреды варварскіе. Самоотчетливость, если не полная, за то основанная на самосознаніи, соединенная съ большею или меньшеюсамостоятельностію и независимостію отъ народныхъ преданій в предразсудновъ, принадлежить наждому греческому философу. Съ другой стороны самый образъ варваровъ излагать свои мысли безъ связи, безъ порядка, кое-какъ собранныя, но не сплавленныя въ одноцвлое, разбрасывать на картинв различныя краски безъ вкуса,какъ-нибудь, у греческихъ философовъ вовсе измънился. Опредъденное начало философствованія, безъ сомнівнія, различнаго достоинства, извъстное раскрытіе изъ него мыслей, болье или менье гармонирующихъ между собою; наконецъ избранная цъль, такъили иначе достигаемая, --- вотъ форма, общая системамъ греческой философіи, являющаяся то грубою и некрасивою, то полною и даже совершенною въ некоторыхъ изъ нихъ. Этотъ методъ изложенів мыслей явно обличаеть въ каждомъ греческомъ оплосооб присутствіе ума, болье или менье свытлаго, болье или менье развившагося, того самаго ума, который никакъ не можетъ терпъть ничего разнороднаго, множественнаго, разбросаннаго въ смъси, въ безпорядкв, - который все любить приводить въ единству и созерцать единымъ,---любитъ разнообразныя свои мысли при всей ихъ необъятности подводить подъ одинъ обзоръ, находить между ними общій центръ, въ которомъ всв онв сходятся, и изъ котораго расходятся по различнымъ направленіямъ, и наконецъ излагать ихъвъ самой тесной, естественной связи въ виде научнаго органическаго тъла, въ которомъ всв члены, различно переплетаясь между собою, другь друга поддерживая, взаимно подбляясь между собою совами, образують одну жизнь, одну силу, одно существо. Такое превосходство Греческой философіи естественно могло пріобръств

ей, какъ и двиствительно пріобрело, уваженіе у потомства. Тогда, вакъ чудовищныя грезы варваровъ, иронически, можно сказать. называемыя философіею, погибли вмёстё съ ихъ проповёдниками, или остались въ кругу того народа, въ которомъ онъ породились, въкоторыя системы Грековъ, перенесенныя съ отечественной почвы въ другія земли, переходя изъ въка въ въка, съ жаромъ изучаемыя нъкогда пълыми сотнями мобителей мудрости, распространяють еще и теперь дальнъйшіе свои отростки въ нъкоторыхъ новъйшихъ умозрвніяхъ. И съ полною уверенностію, можно сназать, пройдутъ въи, возсіяєть въ полномъ свётё просвёщеніе между людьми; но и тогда системы Платона и Аристотеля, равно какъ разговоры Сократа, не потеряють своей цены въ глазахъ отдаленнаго потомства. Своръе новъйшіе Канты, Фихты и Шеллинги лишатся уваженія между будущими повольніями разборчивыхъ любомудровъ. нежели Платонъ и Аристотель останутся въ пренебрежении и забвеніи. Первые явились въ свъть образованности, когда путь оидосооствованія быль уже такь пробить многими предшественниками; последніе жили въ веки, когда просвещеніе еще младенчествовало, и вступивъ на стезю къ возвышеннымъ умозрвніямъ — первые безъ всякаго вожатая, кромъ собственнаго Генія, должны были медленно — съ трудомъ пробиваться между узкихъ ущелій и непроходимых топей. Первые-философы более смелые и легкіе въ своихъ полетахъ, но слишкомъ идеальные; и потому, съ перваго раза, увлекая за собою, они мало доставляють существенной пищи любознательному уму; последніе — более твердые и тяжелые въ своихъ порывахъ,--и потому болъе близкіе къ дъйствительности, которая и должна быть единственнымъ предметомъ изысваній фи-ДОСОФСКИХЪ °).

IV.

## Discours sur le tombeau d'un compagnon.

Le tombeau est un de ces symboles mysterieux, que la nature présente à l'homme afin qu'il résléchisse et qu'il y approfondisse sans

ЭЗА сочиненіемъ слідуеть такая рецензія, віролітно, преподавателя: «виглядъ на предметь вірный и світлый, сужденіе основательное, языкъ правильный и жрасивый; вообще сочиненіе ділаеть честь сочинителю».



rien y deviner jamais. C'est un symbole tant plus important et sérieux, tant plus imcompréhensible qu'il est placé sur les limites des deux mondes. La main artificielle de la nature semble y unir et exprimer par des signes secretes tous les mystères de ces mondes. Comment donc la nature veut-elle, que nous soyons à regarder le tombeau où eut mis notre prochain? Est-ce que à l'entourant les larmes aux yeux nous nous désolions et nous plainions de notre sort? Point. C'est être mécontent de la loi sacrée et naturelle, c'est y résister que de déplorer le trépas de quelqu'un. Et si la faiblesse de notre nature, la tendresse de notre coeur nous font quelquefoisrépandre des larmes sur le sépulcre de nos amis; le sain esprit ne peut pourtant ni l'appouver, ni le permettre. Et plutôt il n'y convient pas d'en faire à nous, aux Chrétiens, qui si vraiment et si copieusement sommes instruits de notre sainte Religion, qu'après la mort il y a une autre vie, la plus belle et la plus délicieuse. Non!.. La nature nous appelle au tombeau afin de nous instruire le plus, c'est à dire pour nous y montrer en petit, mais assez expressifs ses mots tout ce qui nous est le plus proche. Auprès du tombeau on est à la moitié du voyage, qu'on fait du premier jour, et c'est pourquoi d'ici, que d'un autre endroit, il est possible de regarder tant ce que l'on a déjà traversé et ce que l'on va traverser désormais.

Approchons donc, chers compagnons, de ce tombeau, qui renferme en soi les restes fragiles de notre existence, et l'environnons non afin de verser des larmes, mais pour lire chacun, selon notre possible, de secrets hieroglyphes, que la nature a tracé sur ce tombeau, pour entendre dire de saintes leçons de vie et d'autres vérités sublimes à ce silencieux et immobile corps, duquel éloquence parait si pénétrante à l'ame, qui la veut ouïr. L'entendons donc de plus en plus, l'entendons en place de pleurer ce, que l'on fait ordinairement. Car si quelqu'un est obligé, c'est nous particuliérement disciples de la Vérité Céleste, consacrant tous nos jours à la comprendre, ainsi qu'a certains de ses affaires bienfaisantes, nous conservons au dedans le repos dans tous les extrémités, quelles qu'elle fasse devant nos yeux. La mort est si rare, mais c'est pourquoi les leçons sont plus precieuses, plus salubres. Rien, peut être, ni notre propre sagesse, quelle qu'elle soit, ni celle des autres, ni les instructions de la nature exterieuse-est si fort à nous tirer de l'oubli de nous mêmes et des ténèbres de malefice, que nous laissons nous entourer, que le tombeau affligeant du trépas. Plus étonnant notre ésprit, plus étonnant notre coeur, que tout ce que nous appercevons jamais, il nous rappelle involontiérement, en nous même nous fait rentrer en notre âme et méditer l'avantage et l'avantage ce qui nous appartient le plus.

Mais après nous avoir donné tant d'avantage, tant de leçons de vie de ce tombeau si silencieux, souhaitons d'avantage à celui qu'il nous cache, souhaitons du bien éternel à notre cher compagnon, de nous desuni par la mort, et en lui disant dernier adieu, ne regrettons, que de ce que cette fleur, jeune et enchanteuse, est si de bonne heure fanée. Hélas! Mourir c'est une destinée à tous; mais mourir au commencement de sa vie, sans la savoir encore, sans y jouir assez, mourir dans la jeunesse fleurissante, où l'amour de vivre est ordinairement si enflammé, si insatiable et l'envie de mourir si profonde et si infinie, oui... mourir dans cet âge d'or... oh! se peut-il un autre malheur, qui soit si effrayant, si illimite? Adieu donc, cher condisciple, pour la dernière fois; adieu! notre bien aimé, digne objet de nos regrets, une fois pour tous; adieu à toujours.

γ.

## **О** важности для человъка познанія о Богъ <sup>го</sup>).

Нельзя безъ удивленія видъть, какъ человъкъ не умъетъ цънить познанія о Богъ. Люди, которые какъ бы для того и рождаются, чтобы всю жизнь кружиться въ вихръ заботъ, и не имъютъ времени опомниться отъ своего круженія, эти грубыя существа <sup>21</sup>), подавивши въ себъ всъ высшія, благородныя стремленія въ самомъ зародышть, озабочиваясь только тъмъ, что необходимо или полезно на избранномъ ими поприщъ,—и будучи всегда заняты чъмъ-нибудь земнымъ, всегда наполнены какимъ-то туманомъ,—эти люди почитаютъ себя какъ бы въ правъ не жертвовать времени на прі-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Вивсто словъ: «эти грубыя существа» поставлено рецензентомъ: «которые», а тв слова зачеркнуты.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ученика богословія Миханла Булгакова. Помізтка тою же рукою, какъ предъвачаломъ предшествующихъ сочиненій: «произнести при собраніи 11 апрітля 1836».

обрътеніе познанія о томъ Существъ-внъмірномъ, котораго нъть въ вругу ихъ двятельности. Но пусть бы такая холодность въ Богопознанію усматривалась въ одномъ тольно влассв людей мадообразованныхъ и осустившихся заботами и попеченіями житейскими. Самые образованные, согрётые свётомъ науки, тв самые, которые мыслить и познавать признають для человъка необходимымъ, и потому стараются удовлетворить этой необходимости, почти также мало имъють ревности познавать Божество. Какъ немногіе изъ посвятившихъ себя наукамъ занимаются Богословіемъ! Ограничиваются самымъ поверхностнымъ изученіемъ истинъ религін, а другія науки изучають во всю жизнь. Не жальють силь и трудовъ для познаній какихъ-нибудь мелкихъ и незначительныхъ, а познаніе высшее — начало и основаніе встхъ прочихъ знаній будто не стоить и половинныхъ усилій. Строеніе вселенной хотять объяснить, а на Того, отъ котораго оно зависить, не обращають должнаго вниманія. Думають постигнуть мудрые законы творенія, а законодателя — Творца оставляють въ забвеніи. Человъкъ, ты существо духовное, -- ужели не находишь для себя особенной важности въ познанія Существа, т.-е., духовивйшаго? Тебв суждено жить въ этомъ міръ, быть членомъ извъстнаго общества, — и въ этомъ отношенін развів не промиваеть на тебя особенной благотворности познаніе Міроправителя, Царя всъхъ царствъ?

Земля-страна вовсе чуждая для человъка. Это иноземная школа, въ которую Отецъ небесный только на время посылаетъ двтей своихъ для того, чтобы они, поучившись великой наукъ жить, снова возвращались къ Нему на свою родину. Тъло — это колыбель, въ которой душа человъка обитаеть только до извъстнаго времени, пока, перешагнувъ предълы младенчества, разорветь свои пелены, сбросить съ себя оковы и воспарить въ міръ высшій. Такъ дъль здъшней жизни заключена въ жизни будущей; наше назначеніе здісь-приготовляться для вічности. Вы живо чувствуете это назначеніе п, желая приготовить умъ свой для загробной будущности, устремляетесь нь наувамъ. Труды ваши увънчиваются успъхомъ. Вы разрубили Гордіевъ узелъ въ природъ, совлекли съ нея тапиственное покрывало, увидели ее во всей наготе, разсмотрвли весь составъ ея; все ея строеніе. Зоологія, ботаника, минералогія, химія, зоотомія и всё прочія естественныя науки извёстны вамъ въ малъйшихъ подробностяхъ. Пусть вы знаете всъ

дарства природы такъ же твердо, какъ знаете свое существованіе. Но знаете ли вы, что при разлукъ съ тъломъ однажды навсегда вамъ должно проститься и со всею природою? Огонь, который обжовить нашу планету, нъть сомнънія, измънить ее совершенно. На ней не будеть болъе теперешнихъ животныхъ и растеній, которыя, подвергшись разрушительному действію пламени, потеряють свою самобытность и сольются съ целостною массою земли; не будеть болье твхъ предметовъ, около которыхъ вы всю жизнь такъ ревностно трудились. И какое-жъ тогда вы сдълаете употребленіе изъ вашихъ познаній, если даже промысль опять поселить насъ въ обновленныхъ телахъ на этой же самой земле, только похожей на свътлое небо, а не нашу мрачную глыбу, которрю теперь мы называемъ землею? Что останется изъ вашихъ обширныхъ сведеній, кроме печальнаго воспоминанія о напрасныхъ трудахъ? Вы посвятили себя хирургіи: эта наука, по вашему мивнію, самая необходимая, и потому вы занимаетесь ею со рвеніемъ 22). Но разрушится ея предметь; вмъсть съ нимъ должна рушиться и она. Вы сбросите съ себя тело; должны, хотя противъ воли, бросить, т.-е., и ее, должны погасить въ умв познанія, такъ дорого ему стоившія. Ибо если человъкъ и будеть иметь тыло въ жизни будущей; но къ тому твлу уже нельзи будеть приложить вашихъ познаній. Такь всё науки, которыми человъкь здъсь занимается, не перейдутъ съ нимъ туда, всъ оставять его за могилой, кромъ одной,--и эта одна есть Богословіе. Ей только онъ будеть учиться цвлую ввиность. Тамъ въ царствв духовъ всегда и вездъ предъ нимъ будеть одинъ только безконечный Духъ, и его уму нечего будеть познавать, кромв этого Духа 23). Итакъ если вы въ краткій періодъ вашего существованія на земли успъли пріобръсть нъсколько познаній о Богь: то вы трудились не напрасно. Ваши познанія объ этомъ Существъ шатки и даже невърны,--вы ихъ усовершите и пополните; правильны и основательны,--это зародышъ для того древа, которое должно рости и развътвляться чрезъ всю въчность. Такимъ образомъ познавіе о Богъ особенно важно для человъка потому, что оно одно, если можно

<sup>23)</sup> На полякъ отчеркнуты рецензептомъ две строки и поставлено: «такъ ли»?



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Помѣтка рецензента: «многіе ли занимаются этою наукою, и почему тобою обращено особенное на нее вниманіе?»

такъ свазать, есть познаніе духовное, которое никогда для него не разрушается, одно есть познаніе ему родное, съ которымъ онъ, какъ духъ, будеть жить до самаго конца своей безконечной жизиш. И для этого-то собственно познанія, кажется, данъ человіку умъ <sup>24</sup>), а не для прочихъ, — съ которыми онъ ознакамливается только на малое время.

Въ міръ духовномъ такъ же, какъ въ міръ физическомъ, прикосновение существа къ какому-нибудь предмету невольно оставинеть въ немъ сивды того предмета. Огонь разрушаеть, смола чернить соприкасающееся тело; напротивь другія вещества сообщають ему бълкну, придають особенныя силы и твердость. Душа наша соприкасается съ предметами посредствомъ мыслей, но эти мысли оказывають на нее такое вліяніе, какъ бы соприкасался въ ней самый мыслимый предметь. Ибо мысли наши не суть что-нибудь пустое, но имъютъ свою реальность, подобную той, какую имъеть самая душа. Потому-то когда мы долго бываемъ заняты чэмъ-нибудь низкимъ, противуестественнымъ, озабочены изысканіемъ средствъ для удовлетворенія порочнымъ стремленіямъ, порывамъ своихъ страстей: тогда самая душа наша омрачается и унижается въ своемъ существъ: тускавють ея способности, слабъють силы. Мысля постоянно о земномъ, житейскомъ, мы оземленяемъ и свою душу. Математикъ, страстно любящій свою науку, нередко лишается ума, и бредить ея истинами: это отъ того, что его умъ отъ долговременнаго упражненія сділался самъ реальною математикою, а его мысли обратились въ математическія исчисленія. Значить, онъ не лишился ума, но только памінши его видь, оставивъ на немъ неизгладимую печать того предмета, который такъ долго лежалъ на немъ. Теперь всякъ можетъ видътъ, какое дъйствіе на душу можеть произвесть мышленіе и познаніе о Богъ. Этимъ мышленіемъ мы или сами живемъ въ Богъ, п живемъ ревльно, или въ себя низводимъ Его. Только въ томъ и другомъ случав мы вивств съ Нимъ, близъ Него, осяваемъ Его. Привосновеніе Божества нь нашей душт необходимо должно обозначаться въ ней самыми ръзкими чертами: на ней долженъ остаться отсвъть Божественнаго свъта; ея природа должна сдълаться гораздо чище,

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Реценз. отчеркнуты три строки на поляхъ и поставлены следующ, слова: «в другія познанія ни чуть не напрасны и неизлишни».



духовнъе, божественнъе. Богъ—не какое-нибудь существо слабое, сотворенное; а потому и привосновеніе Его, самое малъйнее, уже не такія произведеть дъйствія надъ чъмъ-либо, какія производять существа обыкновенныя. Какъ же высоко можеть возвыситься и облагородиться духовная природа человъка чрезъ долговременное и постоянное упражненіе въ познаніи Духа всъхъ высочайшаго!

Разсмотримъ теперь частиве вліяніе этого познанія на каждую порознь составную часть нашей души: умъ, волю и чувство.

Въ міръ умственномъ познаніе о Богь есть солнце, которое уму доставляеть свъть, а прочимъ поэнаніямъ сообщаеть бытіс, жизнь н свъжесть. Безъ этого свъта умъ не могь бы видеть ничего: мракъ облегалъ бы для него весь міръ; тотъ же мракъ препятствоваль бы ему видеть и самого себя. Что значить эта безчисленность сіяющихъ точекъ на небесномъ сводъ? Изъ накихъ бездиъ произошли эти огромныя массы, плавающія въ воздушныхъ пространствахъ и куда въ такомъ порядкъ текуть опъ одна за другой? Гдъ причина такой измъняемости въ видимыхъ явленіяхъ? А самый человъкь?--откуда онъ взялся, и какая пъль его жизни? - все это и многое другое было бы загадкой, неразръшимою загадкою для ума, еслибы онъ ввдумалъ погасить въ себъ всякое знаніе о Богъ. Это знаніе прочимъ познаніямъ сообщаеть бытіе, жизнь и свъжесть. Ибо мірь познаній строится по образцу міра дъйствительнаго - иначе это тоть же самый существующій міръ, только существующій въ идеяхъ. Но какъ въ мір'в двиствительномъ одна вещь зависить оть другой, действіе предполагаеть основаніе своего бытія въ своей причинь, и такимъ образомъ въ безконечность, до самой последней, или лучше, первой причины всего существующаго: такъ точно и въ міръ познаній одно познаніе опираетси на другомъ, выведенное следствіе указываеть на свое начало, которое такъ же подъ собою имъетъ новое; цвпь такихъ началъ доводить наконець до последняго, основнаго начала, изъ котораго вытекаеть, и которымъ поддерживаются всв последующія. Это начало есть мысль о Богв. Уничтожьте, если возможно, въ вашемъ умъ это начало; съ нимъ вмъсть рушится и все зданіе вашихъ познаній, подорвутся всв науки, — и во-первыхъ философія. Умъ безъ познанія о Богв не можеть удовлетворительно ръшить ни одного вопроса о мір'в и челов'як'; следовательно космологія и психологія одолжены своимъ сущеотвованіемъ собственно этому познанію. Тъмъ болъе безъ него невозможна оплософія нравственная, которая есть не что иное, какъ Богопознаніе практическое. Что же теперь сказать о прочихъ наукахъ — дътяхъ оплософіи, когда самая мать ихъ живеть и питается одною только идеею о Богъ?

Нравственные законы, говорять, врождены человъку, но они врождены только потолику, поколику врождена ему мысль о Существъ высшемъ. Умъ изрекаеть эти законы, умъ управляеть дъятельностію челов'яка. Но отвуда онъ почерпаеть ихъ, чемъ онъ водится самъ при этомъ управленіи? Онъ водится идеею о Богъ. и изъ ней же почерпаеть всв уроки, всв законы для жизни. Угдубляясь въ отношение человъка къ Богу, какъ Учредителю, Правителю и Судіи нравственнаго царства, умъ извлекаеть отгуда многоразличные законы, такъ что каждое Божественное свойство есть новый, неисчерпаемый источникь такихь законовь. Но вивств съ законами знаніе о Богъ даеть человъку и всв возможныя побужденія къ выполненію оныхъ. Безконечная благость и безконечная правда Божія—какія спльнейшія п действительнейшія побужденія къ добродътели! Любовь къ намъ Отца небеснаго, явленная въ нашемъ искупленіи, та любовь, которую умъ представить, а языкъ выразить не въ состояніи-можеть ли быть для насъ еще что-нибудь спльнийшимъ побуждениемъ къ угождению нашему Отцу? О! кого не подвигнеть къ добру все это, того не подвигнеть ничто, хотя бы весь міръ приняль на себя этоть трудь. Итакъ безъ знанія о Богъ невозможны ни законы нравственности, ни побужденія. Но законы - основаніе всего нравственнаго зданія, а побужденія-сплы, действующія надъ построеніемъ и усовершеніемъ этого зланія.

Чувство обнаруживается въ человъкъ особенно стремленіемъ къ чему-то лучшему, жаждою счастія и блаженства. Но гдъ найдетъ онъ это блаженство, это желательное счастіе, чуждый всякой мысли о Существъ существъ? Въ познаніяхъ ума? Но эти познанія, лишенныя главной своей опоры, только болье растравять его жажду. Ибо, что, кромъ одного безпокойства и тяжкихъ томленій, можно навлечь изъ познаній самыхъ шаткихъ и нимало неудовлетворительныхъ? Не прольеть ли на него особеннаго спокойствія и блаженства чистая нравственность, та самая нравственность, которая безъ признанія Царя правственнаго міра вовсе невозможна?

"Но правственность и умъ съ своими познаніями почти не доставляють никакого блаженства и темъ, которые исповъдують Божество". Пусть будеть такъ; за то чего стоить для нихъ одна надежда на загробную жизнь, —жизнь, растворенную всеми возможными блаженствами, сладкая надежда, которою здёсь дышать и восхищаются ихъ души? Но и она—последній якорь на бурномъ океанъ жизни, последній ангель – утъшитель, единственный другь для душъ, растерзанныхъ тщетнымъ исканіемъ покоя, и она не имъеть мъста тамъ, где нъть религіи. Нътъ Бога; нътъ и бессмертія: а отсюда какая надежда?

Такъ важно познаніе о Богъ для человъка—существа духовнаго: но оно важно для него и какъ для существа, предназначеннаго жить въ этомъ міръ, быть членомъ извъстнаго общества.

Бъды въ ръкахъ, бъды отъ разбойниковъ, бъды отъ сродникъ, бъды оть языкь, быды во градыхь, быды вь пустыни, быды вь мори, быды во ажебратіи 25), — воть краткій и вмъсть полный очеркь бытія человъческаго въ здъшнемъ міръ. Да, чего ужаснаго не случается въ нашей жизни? Мы богаты и славны: счастіе въ нашихъ рукахъ; мы забавляемся имъ, и какъ будто какимъ-либо волшебнымъ талисманомъ привлекаемъ къ себъ взоры всъхъ и почтеніе. Внезапно оно вырывается изъ рукъ нашихъ и улетаетъ; съ нимъ вмъсть удстаеть отъ насъ и всеобщее уважение. Мы имъемъ нъжнаго друга — услажденіе нашей жизни. Его существо слилось съ нашимъ, душа перелилась въ нашу душу, сердце срослось съ нашимъ сердцемъ: мы съ нимъ-одно, дышемъ однимъ, стремимся къ одному. Смерть вдругь отвимаеть у насъ это сокровище, отрываеть эту половину отъ нашего существа, безжалостно раздираеть наши сердца, которыя такъ тъсно соединились одно съ другимъ. Наши силы кръпки и свъжи, наше здоровье процвътаетъ: нътъ ни малъйшей тъни слабости. Мгновенно бользнь постигаетъ насъ, и мы на одръ смерти. И мало ли другихъ безчисленныхъ лишеній и бъдствій, пресладующих насъ оть колыбели до гроба? Во всахъ этихъ случаяхъ, гдв искать отрады бъдному человъку, подъ жестокими ударами рока? Тогда какъ весь міръ противъ него, на кого онъ долженъ надъяться, кого просить о помощи и защить? Если для него есть Богъ; если онъ знаеть это Существо, правя-

<sup>25 2</sup> Корин. 11, 26.

щее міромъ, — правосудное и вмѣстѣ всеблагое: то у него есть источникъ отрады и успокоенія. "Промыслъ знаетъ мою участь, и не попустить ей угнетать меня выше силъ моихъ", — вотъ его бальзамъ для раны сердца. Но если Богъ, по его мнѣнію, одно пустое слово: то ему недолго сопротивляться непріязненному жребію: онъ непремѣнно падетъ и погибнетъ подъ его тяжестію.

Для благосостоянія общества или государства необходимо вопервыхъ должное соотношение между членами частныхъ семействъ, во-вторыхъ законная подчиненность гражданъ начальству, наконецъ справедивое уважение подданныхъ къ особъ государя. А за этимъ само собою последуетъ и благоволение въ государству со стороны Того, въ рукахъ котораго всв судьбы царствъ. Но нътъ Бога, невозможна и нравственность, а безъ нравственности какое повиновеніе, какая любовь дітей къ родителямь? Первые, обремененные тяжестію пороковъ, естественно должны подавить въ себъ всякое природное чувство, последніе своимъ распутствомъ скорфе возбудять въ дътяхъ презръніе и стыдъ. Нътъ нравственности; сабдовательно нельзя ожидать правосудія отъ судей и правителей. Чего же ожидать и отъ гражданъ, кромъ одной ненависти къ такимъ правителямъ? Нътъ Бога; следовательно и цари — не отъ Бога. Не за что, значить, питать къ нимъ особеннаго почтенія, когда и мы могли бы быть царями, еслибы человическій произволь избраль насъ. Нътъ Бога-Судіи нравственныхъ существъ, нътъ п безсмертія. Следовательно человекь сотворень только для настоящей жизни. Какой же хаосъ дъйствій долженъ произойти изъ этого хаоса мыслей! Самолюбіе и эгоизмъ, ничъмъ необузданные сделались бы тогда пружиною деятельности всехъ и каждаго. Тогда люди бросились бы другъ на друга, какъ яростные львы, съ намереніемъ вырвать изъ чужихъ рукъ те сокровища, которыя такъ заманчивы для жизни. А далье? Та самая борьба, которую они употребили бы, какъ средство усладить свою пріятную жизнь, это самое усердіе къ жизни только скорве отравило бы ее, или совсъмъ преждевременно пресъкло.

Такимъ образомъ познаніе о Богв обнимаеть человъка со всъхъ сторонъ. Оно—необходимый элементь для его существованія духовнаго; необходимая же опора для существованія тълеснаго, общественнаго. Безъ него невозможны познанія, невозможна нравственность, невозможна надежда. Оно одно есть познаніе родное

нашему духу—ввиная его собственность. Имъ же облагораживается и возвышается самая духовная природа наша. Въ немъ и изъ мего нашь покой, наше утвшение среди житейскихъ волнъ, отсюдато проливается свътъ одинокому путнику на призрачномъ пути жизни. На немъ же держатся и процвътаютъ и цълыя государства. Оно слъдитъ человъка во всъхъ его состоянихъ, во всъхъ переворотахъ его жизни, вездъ его поддерживаетъ, вездъ услаждаетъ. Пустъ же теперь наждый, кто только способенъ мыслить и чувствовать, пусть скажетъ по внутреннему убъждению ума и сердца: можетъ ли быть для человъкъ еще что-нибудь важнъе этого познания, безъ котораго человъкъ не есть человъкъ? \*6).

## VI.

Какъ Богъ приготовлялъ родъ человъческій нъ принятію Мессіи 27)?

Первосозданный человъть, представитель неба на земли, и какъ бы намъстникъ Бога въ видимомъ царствъ природы, падаеть съ своего царственнаго престола, и въ этомъ падении теряетъ все первобытное свое величіе, славу и блаженство, и низвергается со всъмъ своимъ потомствомъ въ бездну погибели. Жалкая участъ царя земли невольно пробуждаетъ сострадательность въ сердпъ избравшаго и помазавшаго его на это царство. Изъ устъ Творца своего несчастный слышитъ обътъ о его возстановлении, слышитъ, повторяетъ эти сладкіе звуки чуднаго голоса и утъщается ими. Но смотрите, какъ всемощный Благодътель выполняетъ свой обътъ. Проходитъ пять тысячъ лътъ съ половиною, и тогда уже совершается это таинственное возсозданіе міра. Такъ ли прилично дъйствовать Всемогущему, котораго каждая мысль есть самое дъло, коего одно слово произвело вселенную? Великою жертвою едино-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ученика богословія Михаила Булгакова. Пом'ятка тою же 'рукою, какъ предъ началомъ предшествующихъ сочиненій: «произнести при публичномъ ислиманін. 2 іюл. 1836».



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) За сочишенить следуеть такая рецензія: «обиліе мыслей основательныхъ и возвышенныхъ, ясность и связность въ изложеніи и выразительность въ израженія заслуживають полное одобреніе. Есть вирочемъ выраженія не такъ точвия и чистыя».

роднаго Сына своего Богъ хотвлъ показать людямъ свою безконечную къ нимъ любовь. Но за чемъ эта жертва принесена такъ поздно, уже тогда, когда целые миллоны людей низошли во адъ. вавъ жертвы въчной смерти? Почему бы этому солицу, имъвшему влять въ человъчество новую жизнь, не взойти на горизонть съ самаго утра человъческаго существованія, а не въ поддень? Сынъ Божій ужели не могь явиться въ міръ въ началь льта, а не тогда, егда уже пріиде кончина льта? (Гал. IV, 4), Не могь, заставляетъ отвъчать премудрость Божія: иначе Онъ бы явился прежде надлежащаго. Пытливость человеческая, желающая хотя отчаств постигать тайны судебъ Божінхъ, проникаеть и въ эту тайну промысла, по которой обътованный Спаситель явился на землъ по истеченіи многихъ тысячь льть посль паденія прародителей. Много предположеній сдылано для объясненія этой тайны; но всь они сосредоточиваются въ томъ, что нужно было приготовить родъ человъческій къ принятію Мессіи.

Что Богъ приготовляль къ сему іудеевъ – этоть избранный народъ свой, это для всякаго очевидно и не подлежить ни мальйшему сомненію. Но что сказать о язычникахъ, и следовательно о прими розв человраескому. Язычники составляли почти все человъчество, заселяли почти весь тогдашній міръ. А Богь такъ мало, кажется, занимался ими. Онъ какъ бы вовсе забыль ихъ и оставиль на произволь судьбы. Ни одинъ свътлый, отрадный дучъ не слеталъ въ нимъ съ высоты небесъ, чтобы разсъять мракъ невъдънія и заблужденій, въ которомъ они находились. Ни одинъ посланникъ небесный не приходилъ къ нимъ возвъстить волю небеснаго царя, предположившаго призвать ихъ въ чудный свой свъть. Это ли приготовление срътить Того, который какъ бы отчуждился отъ нихъ, и котораго увидъть когда-либо они не могли имать даже надежды? Въ одной только Тудев, на горизонтъ самомъ ограниченномъ, сіяло солнце въчнаго Бога. Тамъ только оно освъщало и вело людей къ тому, чтобы они были готовы п способны принять въ свои руки изъ рукъ Отца небеснаго Его единороднаго Сына. Но іуден-не капляли ли въ океанъ всего человъчества, или, по крайней мъръ, не мальйшая ли это поъ всъхъ ръкъ, вливающихся въ этотъ общирный океанъ? Вотъ вопросы, воть недоумънія, съ перваго взгляда представляющіеся довольно затруднительными, но въ самомъ дълъ легко разръщаемые. Будто промыслъ можетъ дъйствовать на людей только средствами высимии, чрезвычайными, какъ Онъ дъйствовалъ на евреевъ? И не всегда ли Онъ дъйствуетъ въ міръ средствами болъе естественными? Такъ, не однихъ іудеевъ, Богъ приготовлялъ къ принятію Мессіи и язычниковъ, приготовляль ихъ средствами естественными.

Первое изъ этихъ средствъ былъ самый умъ. Существо разумное, человъкъ все принимаетъ только по убъждению своего ума. По сему Богъ и употребилъ умъ, какъ надежнъйшую и почти единственную пружину въ дълъ приготовления язычниковъ къ принятию Спасителя мира. Свойство ума мыслить и познавать. Онъ мыслилъ, познавалъ и велъ людей прямо ко Христу. Мыслилъ о самомъ себъ, мыслилъ о свободъ, мыслилъ о чувствъ, смотрълъ на природу, смотрълъ на жизнь обществъ, и видълъ, что все это повреждено, что все это требуетъ исправления отъ того Художника, которымъ первоначально все устроено.

Мысля о самомъ себъ, умъ видълъ, какъ шатки, какъ ничтожны всь его познанія. Нужно знать всю силу стремленія ума къ истинъ, чтобы вполнъ постигнуть, какъ много обращала его къ Богу недостаточность его познаній. Долго скованный сномъ безсознательности, человъкъ вдругъ пробуждается, смотритъ, и этотъ первый вворъ на себя и природу уже нудить его къ изслъдованіямъ. Ему хочется узнать самого себя, хочется разгадать свое существо, свое начало, свою прив. "А это что вир меня, отъ меня отдъльное, спрашиваеть онъ невольно, что это? какъ существуеть? откуда взялось"? И эти желанія знать себя и міръ въ немъ непреодолимы. И этимъ 'сильнымъ, непреодолимымъ порывамъ язычникъ ни мало не могь удовлетворить. Полному чувствомъ своего безсилія, что же оставалось ему среди томленія и тоски, какъ не ожидать сторонней, высшей помощи? Хорошо теперь намъ-христіанамъ покоиться на лонъ своей святой въры. Она успованваеть нашъ умъ, и насъ не мучить эта тревожная тоска о знаніи, которая такъ тяготила язычниковъ. Еще прежде, нежели успъваетъ развернуться цвътъ нашего сознанія, этотъ цвъть въ самомъ зародышть своемъ уже напитанъ живою влагою откровеннаго ученія. И потому-то, сколько ни безжизненны наши собственныя познанія, мы спокойны: віра заміняеть намь все.

Но язычникъ не имъль этой въры. Онъ нуждался въ ней, нуждался въ помощи отъ Бога.

Чувствованіе такой же нужды въ высшемъ пособіи пробуждаль въ немъ и взглядъ на свободу. Совъсть еще свътила, котя ея свять быль подобень мерцанію догорающей лампы, то вспыхивающей, то вдругъ готовой погаснуть. И при этомъ свъть умъ достаточно могь видеть всю гнусность человеческих поступновы; но вмъсть видъль и то, что ему самому не исправить поврежденной свободы. Казалось, эло было ея стихіею, безъ которой она не могла даже дышать: такъ глубоко она была погружена въ этой опасной стихіи. H, говорить христіанинь вмість съ апостоломь, не то дълаю, что хочу, а дълаю, что ненавижу, и хотя желаніе добра во мни есть, но чтобы сдплать оное, того не нахожу. Ибо добра, котораго хочу, не дълаю, а дълаю зло, котораго не хочу (Рим. VII, 16). Но христіанинъ знасть, что ему дарованы силы благодати, которыми онъ можетъ успъть во всякомъ добръ. А у язычника не было этихъ силъ, и чувство своего безсилія невольно обращало его къ небу, откуда слабый смертный въ тысныхъ обстоятельствахъ, какъ бы по инстинкту, ждетъ себъ помощи.

Чувство у язычника было изнурено, мертво, лишенное своей пищи—надежды. Дорогая надежда! тобою мы и живемъ... Промедшее для насъ не существуетъ, настоящее одинъ мигъ, а въ будущемъ наше все. Изъ среды бурь и непогодъ настоящей жизни сладко христіанину обращать взоръ на загробную тишину и усповоеніе. Для язычника безсмертіе было тайною, въ которую онъ едва дерзалъ приникать. Жизнь его текла, подобно бурному потоку, со всёхъ сторонъ открытому для яростныхъ вётровъ. Ему нуженъ быль якорь, нужна надежда, которая для души есть тоже, что якорь върный и твердый (Евр. VI, 19).

Послѣ горькихъ размышленій о жизни человѣка въ самомъ себѣ, о жизни его ума, свободы и чувства, размышленіе о жизни его внѣшней пролагало для ума новую дорогу ко Христу. "Все вокругъ такъ уныло, такъ мрачно. Горизонтъ покрытъ трозными облаками. Тучи носятся надъ головою, сгущаются болѣе и болѣе. Я слышу раскатъ грома ужасный. Вижу огненный разливъ молніи по небосклону. Скопившаяся въ высотѣ влага обрушивается на меня. Негдѣ укрыться отъ бури одинокому страннику. Я одинъ въ пустынѣ безъ пріютнаго крова. Гроза свирѣпѣетъ, разгорается и

низвергается на землю въ стремительныхъ потовахъ водъ. Облитый этими водами, поверженный на вемлю, я дрожу. А въ сердцъ холодный страхъ леденить мою кровь. Ужели не пройдуть эти тучи, и солице не возсіяєть обогръть меня? О, возсіяй, возсіяй скорье. великое светкло дня, мне тяжко, холодно мне подъ этимъ мрачнымъ небомъ; разсви тучи, согръй меня, и дай налюбоваться твоею ясною улыбкой". Такъ бъдствія жизни заставляли язычника ждать восхода вачнаго Солнца. Воть какь умъ могь располагать язычниковъ ть ожиданію Мессіи. Чёмъ более онъ развивался: твиъ ощутительные для него становилась нужда въ небесномъ пособін. Посл'я многихъ в'яковъ, взошедши на высшую степень своего совершенства, онъ въ высшей степени почувствоваль и эту нужду. Впрочемъ одного ума недостаточно было, чтобы совершенно вгриготовить язычниковъ къ принятию I. Христа. Это средство нервое и основное. Показывая людямъ ихъ слабость, оно заставдяло ихъ ждать высшей помощи; но не могло опредълить, какъ эта помощь будеть подана. Надобны были другія средства.

Самое многобожіе язычниковъ, которое, повидимому, такъ было невыгодно для будущаго Мессін, Богъ обратиль въ Его пользу Не станемъ говорить, что многобожіе можно назвать выродкомъ ума, сознавшаго безсиле человъва и нужду въ высшемъ пособіи: не получая этого нособія отъ одного божества, онъ выдумываль другое, третіе и далве; и что следовательно каждый Богь язычника служиль ему какъ бы символомъ Мессіи-Спасителя. Многобожіе готовило людей въ Мессіи и другимъ образомъ. Язычники не знали счету своимъ богамъ. Этимъ такъ искусно воспользовался апостоль Павель: аншяне! сказаль онь въ Ареопагв, обходя и обозръвая ваши святыни, я нашель жертвенникь, на которомь написано: неизвъстному Богу. Сего-то, котораго вы, не зная, почитаете, я проповъдую вамь (Дъян. XVII, 23). Каждый богь у нихъ имълъ множество дътей. По сей въръ они брали идоловъ у побъщенных народовъ и присовокупляли къ своимъ, почител все это одною семьею; по той же въръ они обоготворяли героевъ, прославившихся чудесами силы или искусства, думая, что это, точно боги, сходившіе на землю. Теперь когда І. Христосъ явился на землъ во всемъ блескъ своихъ чудесъ, язычники, какъ бы сроднившіеся уже съ мыслію о нисхожденіи боговъ на землю, легко могли принять Его, могли признать въ Немъ Сына Божія, хотя

на первый разъ въ томъ неправильномъ разумъ, какъ они понимали дътей Божескихъ. Это средство ничуть не недостойно Бога. Нужно было, чтобы язычники только приняли І. Христа; а послъ они уже могли узнать лучше, кто Онъ таковъ и чей сынъ. Не еслибы у язычниковъ не было многобожія, еслибы они не върили, что ихъ боги иногда являются между людьми, то какъ бы они могли повърить І. Христу—человъку, будто бы Онъ Сынъ Божій?

Мученія и смерть Мессіи разрушили бы ихъ въру въ Него. Своего бога на креств они не могли представить. Богъ предвидълъ это, и заблаговременно, сколько возможно, пріучиль ихъ въ мысли, что Спаситель постраждеть. Къ этой цвли они ведены были ихъ жертвами, которыя они приносили своимъ богамъ. Жертвы, по ихъ мевнію, съ одной стороны умилостивляли боговъ, съ другой очищали ихъ отъ гръховъ. Проповъднику Евангелія нужно было объяснить язычникамъ необходимость смерти Христовой. Какъ же бы онъ внушиль и объясниль эту необходимость, еслибы язычники были вовсе незнакомы съ жертвенною кровію? Теперь когда всеми приносились жертвы, какъ необходимыя средства къ очищеню гръховъ, мысль, что всеобщее примиреніе Божества съ человъчествомъ должно совершиться какою-либо жертвою, была имъ знакома, какъ бы родная. Когда явился Христосъ, какъ жертва умилостивительная, закланная на креств: язычникъ не могъ уже такъ много соблазняться, сколько бы соблазнился, еслибы къ этому ужасному явленію не быль приготовлень своими жертвами. После этого нужно ли долго изследовать, почему жертвоприношенія такъ всеобщи и древни, и откуда они воспріяли свое начало? Нътъ сомнънія, что они ведуть свое начало отъ первыхъ падшихъ человъковъ, кои научены имъ были изъ высшаго откровенія, и что Богъ употребилъ ихъ, какъ средство приготовленія людей къ принятію всемірной жертвы І. Христа.

Таковъ быль планъ приготовленія язычниковъ. Богъ уміль извлечь для нихъ пользу даже изъ того, что у нихъ было пагубивипимъ. Такъ двиствуетъ Онъ и всегда въ природів поврежденной, извлекая изъ всякаго зла какое-нибудь добро. Тамъ, гдв оканчивалось приготовленіе человічества къ принятію Мессіи средствами естественными—у язычниковъ, оно начиналось средствами сверхъестественными у іудеевъ. Этимъ-то и можно разрішить то недоумівніе, почему не всіз язычники вмітстів съ іудеями удостоены

высшаго водительства Божія. Потому что нужно было испытать мапередь средства естественныя, а потомъ уже прибавить къ нимъ чрезвычайныя, которыя всегда наполняють и довершають то, что медостаточно совершено первыми. Къ последнимъ, можно сказать, Богъ вынуждается крайностію тогда, когда естественнымъ образомъ немьзя чего-нибудь достигнуть. Достойно ли бы теперь было Его премудрости, еслибы въ приготовленіи людей къ Мессіи, Онъ ограничился однимъ сверхъ-естественнымъ своимъ дъйствованіемъ, тогда накъ и изъ обыкновеннаго ряда вещей могъ извлечь для своей цъли столько годнаго? Поэтому, когда у язычниковъ устроялось приготовление естественными средствами, Онъ пополняль п совершаль оное у іудеевь непосредственною своею силою. Итакъ нриготовление язычниковъ и іудеевъ-не два совершенно различныя приготовленія, но двіз части одного и того же дізла. Чрезвычайнымъ приготовленіемъ іудеевъ пользовались, и какъ опыть показалъ, совершенно воспользовались и язычники. Для того, чтобы свъть истиннаго боговъдънія оть іудеевъ разливался и на язычниковъ, они поселены были какъ бы въ средоточіи тогдашнягоміра; для этой же, безъ сомивнія, цели они въ плененіи ассирійокомъ и вавилонскомъ разсъяны были между язычниками.

Естественныя средства показали язычникамъ, что должна быть: номощь съ неба, долженъ сойти на землю самъ Богъ, накъ говориять Сократь. Но накъ Онъ явится? когда? въ какомъ мъсть? вамъ узнать Его? этого уже не могли сказать средства естественныя. Воть Богь и восполняеть самъ этоть недостатовъ. Овъ даетъ іудеямъ сначала обътованія, въ которыхъ увърнеть, что Мессія произойдеть оть ихъ племени, потомъ воздвигаеть целый рядь пророковь, которые уже ясно определявоть время и место Его рожденія, описывають Его харантеръ, дъла и многія обстоятельства жизни, воздвигаеть вивств цвлый. рядь прообразовъ Мессін - эти въ лицахъ пророчества, гдв обътованный Избавитель обовначался уже самыми върными и ръзжими чертами, видивлен въ малайшихъ подробностяхъ. На основани этых обътованій и пророчествъ и самый законъ, данный евреямъ Богомъ, былъ имъ пъстуномъ во Христа. Законъ нравотвенный, обнаруживавшій имъ ихъ духовное безсиліе, и тогда же грозивийй омерчио, заставлять ихъ всегда помнить объ обътованномъ Мессіи и съ нетеривнісиъ ожидать Его пришествія. Занонъ гражданскій, выражавшій особенную близость іудесть къ Богу, подкріплять и усиливать ихъ надешды на несомивнисе пришествіє въ міръ сына Ісговы. Наконець законъ обрядовый, состоявшій изъ жертвоприношеній, символически представлять имъ великуюжертву І. Христа. Столько обітованій и пророчествъ! Такъ ярко въ нихъ охарактеризованъ Мессія! Могли ли іудеи не узвать Его? Правы ли, если не приняли?

Два чувства раждаются въ душъ по обозрвніи этого веливагоплана приготовленія рода человъчеснаго нь принятію Мессін: чувство изумленія къ премудрости Божіей, и чувство благодарностинь безнонечной благости. Пусть бы Богь даль людямъ обътованія и пророчества о Мессін, и вдругь же послаль своего Сына. Поданнымъ признакамъ они, безъ сомивнія, угадали бы Его и приняли. Но чтобы изъ этого вышло? Вышло бы то, что люди, неубъдившись напередъ въ своемъ безсили, обольщенные послъдующими успъхами своего ума, начали бы сперва сомивваться: полнобыло ли необходимо пришествіе на землю Мессіи? И, воврести дозрћимъх ивтъ, не могли ли они сами пособить своему горю? Не прошло ли бы оно какъ-нибудь само собою? А потомъ, быть можеть, отвергии бы и вовсе эту необходимость. Или пусть бы Богьне употребыть высшихъ средствъ приготовленія, а доказаль бы только людямъ въковыми опытами всю крайнюю нужду въ Егопомощи: принесло ли бы ожиданный плодъ такое приготовление? Къ этимъ бъднымъ тварямъ явидся бы ихъ Творецъ, чтобы извлечь ихъ изъ бъдственнаго ихъ состоянія. Но какъ бы они смотрвии на это тело, во всемъ подобно ихъ телу, на это рождене чудное, непонятное, на эту безпріютную жизнь подъ тучами воеобщей ненависти хулы и поруганій, а еще болье на эту поноснуюсмерть, смерть какъ здодвя преступника? Повърши ди бы они, чтобы этогь человань, висящій на креста, быль ихъ Богь, когораго всемощная любовь къ немъ свела на землю для облеженствованія ихъ? О! ність, они не узнали бы Спасителя, и Его вочеловъченіе, Его святая жизнь съ святьйшею смертію остались быв для нихъ безплодными. Но Мессія предвозвъщенъ и предобразеванъ, какъ жертва искупительная: и люди, сроднившеся уже съ этою мыслю, съ благоговънемъ добывають кресть своего Спасетеля. Планъ велекій, вполев достойный премудраго Художника, устрояющаго наше спасеніе, достойный безпредвльной къ намълюбви Отца небеснаго, по которой Онъ съ людьми, какъ отецъ съ дътьми, бесъдуетъ, даетъ имъ утъщительные объты, изрекаетъ мудрые законы для жизни, беретъ ихъ какъ бы за руки, ведетъ изъ въка въ въкъ и приводитъ прямо къ Источнику жизни — Христу, у нотораго жаждуще, послъ долгаго путешествія по знойной пустынъ, наконецъ утоляютъ свою томительную жажду. О глубина премудрости и благости Божіей! Преклонимъ предъ нею кольна душъ и тълесъ нашихъ, емлемся за крестъ своего Спасителя всею пръпостію въры, да не вотще будеть въ насъ толикое Божіе смотръніе и попеченіе о нашемъ спасеніи 21).

#### VII.

### О необходимости таинствъ, какъ средствъ къ полученію благодати \*\*).

Человъкъ существуетъ. Богъ, ближніе, онъ самъ,—вотъ три предмета, для которыхъ онъ существуетъ. Любовь къ Богу, любовь къ ближнимъ, любовь къ самому себъ—три первоначальныя основы его дъятельности, въ слевъ Бога, въ благъ ближнихъ и собственномъ благъ—главная цъль всъхъ его обязанностей. Итакъ таинства, кажется, излишни. Но Богъ установилъ ихъ. Значитъ, Богъ какъ будто не премудръ. Пятно на Его славу. Такъ отвергаютъ таинства. Но вмъстъ съ ними отвергаютъ и свое спасеніе. Безъ таинствъ для человъка недоступна благодать. Безъ благодати невозможна добродътель. Безъ добродътели—нътъ надежды на въчноблаженную жизнь. Жалка участъ отвергающихъ таинствъ.

Таинства суть средства въ получению благодати. Нужно убъдиться въ ихъ необходимости, чтобы принимать ихъ, чтобы пользоваться ими не безъ сознания, по одному только обыкновению, но съ полною увъренностию въ ихъ значимости. Въ этомъ собственная польза каждаго.

<sup>\*\*)</sup> Ученика Богословія Михаила Булгакова. Помітка тою же рукою, какъ передъ началомъ предшествующихъ сочиненій: «Произнести при собраніи, 16 септября. 1886».



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) За сочиненіемъ сдідуеть такая реневоїя: «съ удовольствіемъ прочитаво сочиненіе сіе здравомысленное и языкомъ выравительнымъ изложенное».

Таинства возбуждають въ человъкъ въру—пріемлющую благодать; объясняють и облегчають для него самое полученіе благодатныхъ даровъ и дъйствія сверхъестественной силы дълають въ немъ удобнъе, ощутительнъе.

Безконечна любовь безконечнаго существа. Но кто болье испыталь ее, какь не человъкъ? Для него, можно сказать, Богь пожертвоваль всемь, какъ Богъ, своимъ безпредельнымъ величісмъ, будучи въ образъ человъка, самою жизнію. Для него Онъ сквлаль все, что только Всемогущій могь сділать для возстановленія своей свободной твари. А отъ него Онъ не потребовалъ многаго. "Только въруй въ Меня, сказалъ Спаситель, человъку, Имъ уже возсозданному, и обильныя струи Моей благодати рівкою прольются въ твою мирную душу; Я самъ довершу въ тебъ, начатое Мною, дъло твоего спасенія; въруй-и, какъ цвъть весенній, ты обновишься, и просветивешь, какъ солице, предъ лицемъ Отца небеснаго". Не много нужно человъку для полученія благодатныхъ даровъ; но трудно для него выполнить и это не многое. Въровать во Христа-но что такое въра въ умъ человъка? слабый младенецъ безъ силъ, безъ жизни. Сомивнія пеленають и связывають его во всю жизнь, и не дають ему стать твердою ногою на примрачномъ пути въры. Жалкій младенецъ долженъ или возрасти, укръпиться въ силахъ и разорвать свои оковы, или остаться въ нихъ навсегда, и рано ли поздно ли проститься съ жизнію. Таковъ умъ человъка. Долго борется онъ съ самимъ собою, долго не знаеть, на что рышиться; видить ясность извыстной истины, чувствуеть силу ея доказательствъ и почти върить ей, почти убъжденъ въ ней; но тень сомитий близка, вотъ она омрачила его взоръ; вотъ онъ уже не видить того, что такъ недавно видълъ. И снова небосклонъ проясняется, и снова набъгають тучи. Нуженъ случай особенный, когда въра могла бы одержать рашительный перевъсъ надъ сомивніями; когда человъкъ могъ бы самъ увъриться, что онъ дъйствительно въруетъ, могъ бы запечатлъть свою въру предъ Богомъ и своею совъстію, чтобы уже нивогда отъ ней не отказываться. Этоть случай и представляють таинства. Приступая къ немъ, человъкъ знастъ, что надобно имъть въру; ръшившесь принять ихъ, ръшается въровать; принявши, убъждается, что онъ върный, чувствуетъ, что онъ заключилъ договоръ съ Інсусомъ Христомъ, получилъ отъ Него печать христіанина, отъ которой отказываться уже поздно.

Видали ли вы, какъ бурный вихрь кругить пылинку, какъ разъяренныя волны мчать и ломають малую вътвь, оторванную имп отъ родного кория; какъ дымъ разсвевается и изчезаеть въ воздушномъ пространствъ; какъ наконецъ свътлый дучъ солнца, упадая на черное твло, поглощается имъ и уже никогда не отражается? Такъ вихрь житейскихъ попеченій кружить человіка на зыбяхъ жизни; такъ грозныя волны своенравной судьбы уносять и разбивають его о скалы бъдствій; такь онъ-одинь среди огромнаго міра разливается и изчезаеть въ безконечномъ количествъ окружныхъ предметовъ; такъ лучи солнца правды, чистый образъ Божества поглощается и утопаетъ во мракв зла и пороковъ. И емули сберечь въ своемъ сердце твердую веру, ему ли всегда помнить своего Спасителя и свое спасеніе, когда озабоченный тысячею нуждъ, потерявшись въ мір'в суеты, онъ не имъетъ времени даже опомниться: вогда, разбитый бурею бъдствій, какъ въ забытьи, онъ только и знаетъ, что гоняться за призракомъ мірскаго счастія, --а о счастім візчномъ и не вздохнеть; когда предавшись гнуснымъ порокамъ, онъ только обожаеть свои низкія страсти, а о Богъ и не подумаеть? Нужно что-то особенное, гдъ человъкъ разсвянный мыслями по всему протяженю безконечной природы, могь бы собраться, т.-е. въ одну точку; гдв забывши все житейское, весь міръ, самое тыло, вспомниль бы только одного Бога, видьять бы одну въчность, одну безпредъльность и себя-мальйшій атомъ, теряющійся въ этой безпредъльности. Нужны таинства, извлекающія человъка изъ вихря дольней сусты, и поставляющія его на свытломъ рубежь неба. Здъсь увидить онъ одно небесное веливое, божественное, и въ немъ невольно пробудится святая жаждакъ святому, невольно воскреснеть въра въ живаго Бога, живящаго вськъ върныхъ дарами благодати,-въра, прежде подавленная мірскими помыслами и заботами.

Жить въ пространствъ и времени человъкъ созданъ съ пространствомъ и временемъ въ умъ. Формы эти—первыя условія всёхъ предметовъ, существующихъ въ природів; эти же формы нервыя условія и всёхъ предметовъ, существующихъ въ умів чемовъка. Внъ ихъ какъ въ первой, такъ и въ последнемъ ничего невозможно. И это потому, что ограниченъ человъкъ, ограниченъ и природа; а пространство со временемъ—необходимыя принадлежности и следствія ограниченности. Безпредъльный только существуеть бевъ и вив этихъ качествъ всякой предвлыности. И такъ человъку естественно, необходимо мыслить и познавать подъ фор мами проотранства и времени. Прибавьте нь этому нерадение его въ образования своихъ высщихъ способностей, въ которыхъ тамиственно завиты высовія истины неба, его привязанности къ земль, его порабощение чуветвенности, и вы поймете, вы неудивитесь, какъ онъ иногда дерзаетъ сомнъваться въ бытіи сверхъчувственнаго міра, въ бытін самого Бога. Канъ бы онъ ни старался утончить, возвысить свой умъ, а для него никогда недоступно познаніе невидимаго, просто потому, что онъ неспособень этого представить. Здравое соображение опытныхъ истинъ доставить ему въру, даже твердую въру въ сверхъ-опытное; но не больше вакъ только въру. Теперь можеть ли человъкъ представить себъ, что такое благодать, которую онъ долженъ просить отъ Бога? А, не представивши, нельзя пожелать; нельзя безъ желанія при свободной воль и получить ее. Какъ далье онъ узнаетъ, что по его въръ благодать уже излита въ его сердце? А это знать необходимо, чтобы, приявши 'невидимую сверхъ-естественную силу, возыметь рвинимость при ен помощи двиствовать свято: иначе, она оставить дедяное сердце, несогратое огнемъ любви къ добродатели, и вакъ легкій не примътный паръ, снова улетить къ своему источнику. Воть здёсь-то и помогають человёку талиства. Онъ увёренъ что, пріобщаясь таинствамъ, онъ пріобщается благодатнымъ дарамъ св. Духа, съ которыми ему легко успеть во всякомъ добре; увъренъ, и эта увъренность сыльна пробудить въ немъ стойкое воодущевленіе употребить полученные дары для пріобратенія варнаго блага. Благодать, какъ сила духовная, можеть перелиться только въ душу. Она умирить, успоконть ее. А въ теле по прежнему будуть бущевать свирыпыя волны неистовых страстей. Велика ли отсюда позьза? Нужна и тълу своего рода благодать, которая бы утишила въ немъ всв бурные порывы плоти. Тогда удобиве будеть небесной благодати действовать въ человень, в устремлять его всемъ существомъ къ одному добру. Въ таниствахъ человекъ получаетъ т.-е., двойственную благодать---какъ для души, такъ и для тъла. И, получивши, освъжается весь, весь-въ цъломъ составъ чувствуетъ новыя силы и кръпость, и весь, камъ цвътъ къ содиду, весь обращается къ Богу, согръвшему и воскресившему его.

Человыть сомнывается въ необходимости таниствъ. Неудивительно. Онъ сомнъвался и въ бытіи міра, его овружающаго, даже въ своемъ собственномъ существованіи. Однакожъ міръ по прежнему міръ, и человътъ-все человътъ. Точно такъ же необходимы и таниства, какъ бы ихъ ни отвергали. Богъ можетъ безъ всякихъ чувотвенныхъ знаковъ дъйствовать на человъка своею силою? Точно Онъ могъ создать я міръ одинъ духовный безъ матеріальнаго, могъ совдать и человъка безъ тъла. Но сотворилъ и матерію для міра, и тело для человека. По той же таинственной премудрости Ему благоугодно было, чтобы и самая Его благодать являлась людямъ въ приличномъ себъ тъль-въ таинствахъ. Онъ знаетъ дучше насъ, какъ Ему дъйствовать. Нътъ, человъкъ, тебъ не переиначить своими сомивніями существующаго порядка въ мірв, не перемудрить тебъ Бога-премудръйшаго. А лучше подивись Его премудрости, всенаидущимъ образомъ къ твоему благу устрояющему, постагодари Его слагость за священныя таинства, возраждающія тебя, подкръпляющія усовершающія, и спъщи со страхомъ и любовію пользоваться ими со).

#### YIII.

## О неебходимости пришествія въ міръ Антихриста \*.

Мрачно было начало христіанства; мраченъ будетъ и послъдній періодъ его бытія на землъ. Черныя тучи гоненій встрътили это солние при первомъ его восходъ надъ туманною землею; тысячи жертвъ принесены были въ жертву смерти при насажденіи этого древа жизни въ области смерти, и ръки крови увлажили его корень, напоили первые его ростки. Подобные громы разразятся надъ христіанствомъ и въ концъ въковъ, кровавое зарево, бороздимое страшными молніями, снова обагрить его горизонтъ, и адскій вихръ гоненій снова пронесется по всему христіанскому міру. Непреложенъ глаголъ Спасителя, предсказавшаго объ эти бури своему

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) За сочинениемъ следуетъ такая рецензія: «Зредость и возвышенность сумденій, ясность, чистота и выразительность израженія заслуживають особенное одобреніе».

<sup>\*</sup> Ученика богословія Миханла Вулгакова.

земному царству. Первая изъ нихъ уже миновалась, можно ли сомнъваться и въ последней?

Не удивительно, если вемля такъ враждебно встрътила христіанотво-невъдомаго ей гостя, коего родина-небо: такъ принимаютъ на землъ все не земное, все высокое, небесное, святое. Но отъ чего же она повторить свою враждебность и при прошаніи съ этимъ Гостемъ, когда онъ такъ долго гостить у ней, что какъ бы уже свыкся, сроднился съ нею? Непонятно, кто деранетъ возстать противъ христіанства, когда всё народы будуть подъ его знаменами? Отнуда возмется этоть человько беззаконія, описанный апостоломъ, сынг погибели, противящійся и превозносящійся выше всего, называемаго Богомь или священнымь, этоть беззаконникь, коего пришествие по дъйствио сатаны будеть со всякою силою, знаменіями и чудесами ложными, и со всякими беззаконными обольщеніями пошбающихъ? (2 Сол. 2, 4, 9). Інсусь Христось и впостолы сказали только, что явится предъ кончиною міра Антихристь, а почему? объ этомъ ни слова. Ни слова потому, безъ сомивнія, ять ответь начего особенно назывательного иля нравственности, а только пища для одной любознательности. Все внать любопытно; но должны ли были Інсусъ Христосъ и апостолы высказать людямъ все, для нихъ любопытное? Пусть умъ самъ попытается разръшить вопросъ о необходимости явленія на земли Антихриста и выскажеть свои соображенія о предметь столько ыя него любопытномъ.

Антихристь явится въ міръ. Его явленіе должно совершиться по общимъ законамъ міра, по тъмъ законамъ, по которымъ раждается и живетъ всс существующее въ міръ. Мы развертываемъ сводъ законовъ природы, и на первой страницѣ въ таинственномъ іероглифъ, начертанномъ рукою Законодателя—Творца, отгадываемъ первый, основный ея законъ: все въ міръ естъ сочетаніе противоположностей. Постараемся объясниться. Какъ произошелъ міръ? Всемощный изрекъ всемощное: да будетъ; бездны ничтожества отозвались на этотъ голосъ, и явилась вселенная. Мыслъ Бога о міръ высочайшая реальность; бездны небытія—ничто. Связь этихъ двухъ противоположностей произвела міръ. Какъ міръ существуєть? Сообразно двумъ противоположностямъ, участвовавшимъ въ его произведеніяхъ, два въ немъ главные элемента, такъ же противоположные: духъ—какъ бы представитель высочайшей реальности—

мысли Божественной, и матерія—какь бы представительница ничтожества. Духъ, подобно своему Первообразу, стремится въ безпредъльность; матерія преграждаеть ему путь, -- начинается борьба, длится,... и изъ этой сильной, но согласной борьбы духовности съ матеріальностью являются всё существа міра, и на этой то борьбё премудро замышлена и держится вся жизнь вселенной. Не одно вещество производить явленія въ вещественномъ мір'я; а силы, духовныя силы, всегда действующія въ этомъ веществе. Какъ частиве существуеть мірь матеріальный? Сила притягательная и отторгательная, въчно борющіяся, и никогда не разнимающіяся, составляють жизнь какъ цельныхъ тель міра, такъ и всехъ порознь предметовъ на землъ. Подобныя же силы служать основою жизни и міра духовнаго. Умъ сила притягательная, а воля отторгательная. Волею человъкъ разсъевается по предметамъ міра его окружающимъ; умъ какъ бы ограничиваеть это разсвяніе воли, опредъляеть ея стремленія, направляя ихъ къ тімъ именяю, или другимъ предметамъ. Самое существо человъка состоитъ изъ двухъ противоположностей, -- души и тыла, и въ постоянной борьбъ духа съ плотію завлючается вся его д'яятельность. Такъ сочетаніе и борьба противоположностей есть всеобщій законъ, по которому развивается жизнь во всёхъ ея степеняхъ отъ послёдняго минерала до благородивишихъ духовъ, отъ песчини до огромивишихъ тваъ, до цвавго состава міра. Гдв противоположности враждебиве, гдь ихъ борьба сильнее, тамъ и жизнь является более деятельною, болве полною. Приложимъ этотъ законъ въ нашему двлу. Извъстно, что міръ преобразится, обновится. Это обновленіе міра будеть не что иное, какъ ръшительная побъда и торжество добра надъ зломъ: нбо стисти, зараженныя тлетворнымъ дыханіемъ человыва-грыннива, раскалившись растають, земля 31), оскверненная его безваконіями, и вст дтла на ней сюрять; и сама тварь, подверженная имъ суетъ, освободится изъ рабства тяънія въ свободу славы чидг Божімка 32). Решительна будеть победа добра надъ зломъ; необходимо должна предшествовать и ръшительная борьба. Ратоборцемъ со стороны добра явится І. Христосъ — самовъчное Добро. И зло должно выставить лучшаго своего подвижника, въ которомъ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) 2 Петр. 3, 10.

<sup>33)</sup> PHM. 8, 21.

бы оно могло какъ бы воплотиться со всею своею силою и дъйствовать со всеми ужасами. Антихристь явится предъ кончиною міра, какъ само зло воплощенное, дабы употребить последнее и крайнее противоборство добру.

Родъ человъческій, а вивств и весь міръ не остаются на одной н той же степени бытія, но безпрестанно развиваются въ своихъ силахъ и жизни. И чрезвычайныя явленія, всеобщіе перевороты въ мірв не совершаются безъ предварительнаго приготовленія: они совершаются тогда, когда весь міръ, и особенно міръ нравственный, станеть на такую степень своего развитія и совершенства, что будеть уже готовъ къ принятію оныхъ. Такъ обътованный отъ въка Избавитель міра явился на земли тогда, когда естественныя силы человъва достигли полнаго своего развитія, когда умъ его сдвавль самыя напряженныя усиля въ изследовани истины и въ открытів средствъ къ нравственному исправленію, и когда люди при этомъ полномъ развитіи естественныхъ силь своихъ, увидении крайнее свое безсиле, возжелали и готовы были принять вожделвинаго Спасителя. Равнымъ образомъ и кончина міра — этотъ ужасный перевороть должень последовать тогда, когда міръ будеть нъ нему готовъ. Кончина міра есть какъ бы смерть его. Естественная смерть обывновенно следуеть тогда, когда жизненныя силы, развиваясь въ безпрестанной двятельности, наконепъ всв истощатся подобно вакь свытильникь погасаеть тогда, когда елей весь истощается. Предъ первымъ пришествіемъ Господнамъ на земню истощены всв усилія, открылась вся полнота живни и двятельности естественныхъ только силь человъка. Теперь по приместви въ міръ Спасителя человінь дійствуєть, сопутствуємый благодатію Божественного. И добро, подкръпляемое благодатию, по закону усовершимости постоянно болье и болье развивается, спъеть, и должно наконець предъ концемъ міра достигнуть полнаго своего развитія, и принести самый эрвлый плодъ полнаго совершенства, дабы быть достойнымъ занять місто въ чертогів небесной жизни. Но вивств съ темъ, какъ развивается и растеть добро, спреть и возрастаеть и зло: подобно вакъ твиь неразлучно следуеть за теломъ, и чемъ болье тыло освыщается, тымь ощутительные становится тынь. Преды концемъ міра добро достигнеть полнаго своего развитія и совершенства: равнымъ образомъ и зло откроется во всей своей сила, во всвхъ возможныхъ видахъ, истощатся всв его попытки противъ добра: и тогда последуетъ смертъ его — окончательное разрушеніе его могущества и уничтоженіе бытія въ мірт. Какъ же
можетъ открыться окончательная зредость зла? Не иначе, какъ
въ лиць беззаконнейшаго человыка, который унотребитъ всё возможныя усилія противъ праведниковъ, дабы отвлечь ихъ отъ Христа.
Эту мысль представляетъ апостоль Павель во второмъ своемъ
посланіи къ Солунянамъ. Онъ говоритъ, что тайна беззаконія
уже дъется (2 Сол. 2, 7), что зло растетъ и спреть, и что когда
оно достигнетъ своей зредости, тайна эта откроется. Канъ же откроется? Тогда явится беззаконникъ, зло воплощенное, вооруженное
во всякую силу, и знаменія, и чудеса ложныя, его же Господь Іисуст убіеть духомъ устъ Своихъ, и упразднитъ явленіемъ пришествія
Своето (8, 9).

Духъ злобы-источникъ всякаго зла въ людяхъ тогда особенно дъйствуетъ противъ нихъ, когда видитъ въ нихъ что-нибудь достойное его зависти. Тяжко было ему смотръть на блаженство перваго человъка, и онъ употребиль всю хитрость и коварство, чтобы исторгнуть изъ неопытныхъ рукъ это сокровище. Онъ успъль въ этомъ: человъкъ, внявъ его обольщенію, съ высоты райскаго блаженства низвергся въ бездну золъ всякаго рода. Безпредъльная любовь Божія милосердуеть о падшемъ, и исхищаеть его изъ бездиы погибели. Потокъ спасительной Божественной благодати съ высоты небесь изливается на землю, и въ религіи Христовой люди принимають отъ небеснаго Отца новую жизнь и блаженство. Опять зависть возгораеть въ сердце исконнаго врага человековъ. Онъ рвизется, во чтобы то ни стало, истребить христіанство въ самомъ его зародышъ. Огнь гоненій со всъхъ сторонъ объемлеть малое стадо Христово; со дня на день увеличивается, разгорается. Но напрасно: этоть огонь не истребляеть, а только очищаеть, укръпляеть и разширяеть христіанство. После всехъ усилій отчаянныхъ, но тщетныхъ, скрвиивъ сердце, діаволъ какъ бы умолжаетъ, но его злоба и въ тишинъ дъйствуетъ. Онъ не престаетъ резными тайными средствами увленать върующихъ въ свои пагубныя свти. Такъ онъ дъйствуеть и теперь, и дъйствуеть весьма успъшно. Окончательный періодъ существованія міра будеть для него уже последнимъ временемъ его торжества. Людямъ готовится самая блестящая, завидная участь: въчное блаженство. Ужели же злобный завистникъ потерпитъ, чтобы не собрать последнихъ своихъ силъ, и не устремиться со всъмъ адомъ на христіанъ, дабы если не всъхъ, по крайней мъръ, нъкоторыхъ изъ нихъ лишитъбливкаго счастія? Какъ же ему удобнъе дъйствовать для достиженія такой своей цъли? Върнъйшаго успъха въ семъ случав онъ можетъ ожидать тогда, если на человъковъ будетъ дъйствовать чрезъчеловъка же, имъ одушевленнаго и вооруженнаго во всю его адскую силу. Итакъ Антихристъ явится предъ кончиною міра по усилю и устроенію отъ діавола. Эту мысль подтверждаетъ такъ же апостоль, когда говорить, что пришествіе Антихриста будетъ по дъйству сатапину (2 Сол. 2, 9).

Господь попустить это пришествіе съ одной стороны для достойнаго приготовленія праведниковъ къ блаженству, имъющему открыться по концъ міра, а съ другой для оправданія праведныхъ судовъ своихъ не только предъ человъками и ангелами, но и предъ завистниками и врагами блаженства человъческаго.

Блаженство праведникамъ уготовано на небесахъ Господомъ самое высокое, блага неизреченныя, радости нескончаемыя. Награда воздается по мірт подвиговъ и трудовъ. Поэтому человінь, чтобъ быть, сколько для него возможно, достойнымъ блаженства небеснаго, долженъ предъ открытіемъ онаго понести всв возможные труды, испытать всв роды искушеній, выдержать самую сильную борьбу со стороны враговъ, чтобы по слову Спасителя, нуждою восхитить вънець славы въ парствіи небесномъ. А для сего и попустить Господь явиться лютому звирю, сыну погибели, беззаконнику, который воздвигнеть на избранныхъ самую жестокую брань, дабы среди огня этой брани спио, дрова и тростіє сгоръго, а злато, сребро и каменіе драгоцънно (1 Кор. 3, 12) очистилось, и содължнось достойно войти въ создание небеснаго чертога. Сверхъ сего дело спасенія человеческаго, отчасти совершенное уже и совершаемое на земль, а окончательно имъющее совершиться І. Христомъ при конца міра, свидательствуется не одною вемлею, но и небомъ: на него взираютъ п ангелы и духи отверженные. Когда придеть пора окончательного совершения спасенія: не естественно ин будеть І. Христу оправдаться и засвидьтельствовать предъ цвлымъ міромъ, что Его подвиги, подъятые для спасенія людей, не напрасны, что плоды Его трудовъ, которые Овънамеренъ собрать на последнемъ суде, действительно эрелы? Не естественно ли Ему тогда повволить, т.-е. торжественно испытать

# ПРЕДАНІЯ НАРОДОВЪ

О ПЕРВОБЫТНОМЪ СОСТОЯНІИ И ПАДЕНІН ЧЕЛОВЪКА И ИХЪ ОТ-НОШЕНІЕ КЪ ХРИСТІАНСКОМУ ДОГМАТУ.

У всехъ народовъ живо более или менье ясное воспоминание о прежнемъ счастивомъ блаженномъ состояніи ихъ родоначальнивовъ, о райской жизни и такъ-называемомъ "золотомъ въкъ". И это воспоминание не есть простое воспоминание о прошедшемъ счастивомъ времени, подобное тому, какъ старый земледвленъ съ сожальніемъ вспоминаеть о времени, дававшемъ обильную жатву,льсопромышленникъ о старинныхъ льсахъ, рыболовъ о прежней счастивой рыбной ловяв и вообще всякій о томъ, что въ старину и люди были проще и жизнь лучше и счастливве настоящей. Во вевкъ этихъ случаяхъ прошедшее не представляется абсолютно счастивымъ временемъ, напротивъ восхваляющій, напримвръ, старину, не можеть не упомянуть о той простоть, которая часто доходила до цинизма, онъ даже упрекаетъ старину за это, отдавая преимущество предъ ней настоящей жизни. Между тъмъ въ преданіяхъ народовъ о райской жизни и о золотомъ въкъ нравственное совершенство. абсолютная невинность, истинно блаженная и счастивая жизнь составляють существенную основу. Рядомъ съ этимъ воспоминаніемъ въ устахъ всёхъ народовъ сохранилось преданіе о потерв райскаго блаженства и замень золотаго века другимъ худшимъ въкомъ, послъ чего явились отведствія, скорби этой жизни и самъ человъкъ сталъ несчаститйшимъ изъ всъхъ существъ вседенной, изъ "всъхъ тварей, которыя дышатъ и подзають въ прахъ, какъ говорить Кроносъ у Гомера '). Вотъ эти-то преданія народовъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка, въ связи съ ихъ отношеніемъ къ христіанскому догмату о свободномъ паденіи праотцевъ Адама и Евы въ раю, и составляють предметь нашего изслъдованія.

Дъло въ томъ, что въ преданіяхъ народовъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка невольно слышится отголосовь того разсказа, который мы читаемъ во второй и третьей главахъ книги Бытія. Если Бытописатель говорить намъ о первобытномъ блаженномъ жилищъ человъка въ раю и при томъ подъ особеннымъ водительствомъ и попеченіемъ самого Бога, а потомъ далве разсказываеть, какъ чрезъ жену, соблазненную змісмъ, было потеряно нашими праотцами это блаженное жилище и блаженная жизнь, то эти же традиціи мы находимъ и въ преданіяхъ народовъ. Если, далье, Бытописатель грыхъ первыхъ людей полагаеть въ преслушаніи воли Божіей, въ ихъ гордости, то таковъ же гръхъ палшей четы (жены) и по сказаніямъ твуть или другиуть языческихъ народовъ. Скажемъ болъе, -- въ языческихъ преданіяхъ мы встръчаемъ часто тъ же частности, какія мы видимъ у Бытописателя, именно рай съ четырьмя раками и двумя особенными, выступающими изъ рода другихъ деревьями, — запрещенный плодъ, вкушеніе плода женою, обольщенною зміемъ, увлеченіе женою въ тоть же поступокь мужа, ощущение обоями стыда и страха предъ Богомъ, изгнание ихъ изъ рая и обреченіе на трудъ, бользнь и смерть и проч. И теперь самъ собою возникаетъ вопросъ, чемъ объяснить это сходство преданій народовъ: Индейцевъ, Персовъ, Китайцевъ, Грековъ, Римлянъ, жителей Африки, Америки и друг. съ преданіями избраннаго Богомъ народа еврейскаго, которыя записаны богодухновеннымъ писателемъ Моусеемъ? Не заимствовали ли свои сказанія Ингайцы, Персы и другіе народы у Бытописателя, какъ это допускали и признавали нъкоторые изъ древне-дерковныхъ апологетовъ; или же можеть быть наобороть Бытописатель взяль свои сказанія о первобытномъ человъть у Индъйцевъ, или у Персовъ, какъ это утверждають въ порывъ увлеченія нъкоторые изъ писателей прошедшаго въка 2)? Съ другой стороны, если несомнънно, что сказа-

<sup>2)</sup> Съ этимъ обоими взглядами мы встретимся ниже.



<sup>&#</sup>x27;) Иліада XVII; 446 ст.

нія языческих в народовъ имбють характерь мина, то нельзя ли видіть въ сказаніи Бытописателя такой же минъ, тімъ болье, что наприм. Канть, Шеллингь, Гегель, Шлейермахерь, Шиллерь и друг. смотрять на сказаніе Бытописателя какъ на символическій минъ, а не на историческое событіе?

Поэтому мы и думаемъ сопоставить преданія народовъ и особенно Индвицевъ, Персовъ и Египтянъ, въ томъ самомъ видъ, въ какомъ они дошли до насъ въ священныхъ книгахъ браманства, нарсизма и Египтянъ, съ сказаніемъ Бытописателя и изъ этого сопоставленія дать такой или иной отвътъ. Чрезъ это сопоставленіе ръшится и вопросъ о характеръ сказанія Бытописателя, т.-е. считать ли описываемое Моусеемъ сказаніе о первобытномъ состояніи и паденіи человъка за историческій фактъ или нужно видъть въ немъ мисъ.

Но мы не ограничимся анализомъ преданій только индъйскихъ, нерсидскихъ и другихъ древне-историческихъ народовъ; мы думаемъ анализировать саги другихъ народовъ: Грековъ, Германцевъ, саги и некоторыхъ некультурныхъ народовъ Америки и Африки. Разборъ сагъ этихъ народовъ имъетъ важность и значеніе по нашему мивнію въ томъ, что они своимъ существованіемъ дають важное довазательство достовърности библейской истины. Общій голось человъчества есть непревлонное для нашего духа убъждение въ истивъ. Положение это подтверждается многими учеными и даже такими, какъ Булянге, который всецью занять мыслію подорвать авторитеть христіанства и его воззрвній на мірь и человівка. И онъ сознаеть всеобщность голоса относительно извъстнаго предмета за несомивиный признавъ истинности его. "Въ преданіяхъ человъческихъ, говоритъ онъ 3), надобно принимать за фактъ то, что признается истиннымъ всёми вообще". Поэтому-то весьма важны какъ для историка, такъ и даже болъе для богослова эти преданія, давая ему немаловажный аргументь въ довазательству богословской истины. А между темъ преданій о первобытномъ состояній и паденій человъка весьма много, какъ увидимъ, у народовъ не только древнихъ, но и новыхъ, и едвали не у всёхъ народовъ.

Цатать у О. Николя. Размышленія о божественности религіи христіанской стр. 324.



: Съ другой стороны въ планъ нашего сочиненія войдеть и онлософскій взглядь на происхожденіе зда въ мірів. Этоть взглядьесть своего рода преданіе, которое тоже говорить намъ о падемін, только о наденім такь-сказать домірномъ, о паденіи духовъ вовремя ихъ жизни въ надзвіздномъ мірів, съ которымъ, т.-е. паденіемъ, связано, какъ слідствіе отъ него, твореніе настоящаго міра и человізна. Мы разумівемъ религіозно-философское ученіе о паденім духовъ, проповіздуємоє жрецами въ Индіи, Египтів, потомъученіе греческихъ философовъ, кончая Платономъ, о предсуществованіи душіъ и ихъ паденіи, то ученіе, которое нашло себів отголофокъ и послівдователей въ средів христіанскихъ писателей.

: Посяв сопоставленія преданій народовъ о первобытномъ состоявіи и паденік человъка съ сказаніемъ Бытописателя о томъ жепредметв и, доказавши чрезъ это самостоятельность и историческій характеръ сказанія Моусея, мы коснемся и вопроса, чёмъ объяснить общее сходство сказаній всёхъ народовъ съ сказаніемъ-Бытописателя.

Анализъ преданій о первобытномъ состоянія и падемія человъва. ны начнемъ съ преданій Индъйцевъ. Правда, необходимо бы начать съ преданій семитскихъ народовъ, какъ-то: Ассиріянъ, Вавидолянъ, Финикіянъ, съ народовъ живущихъ вблизи и смежно съ Іудении и народовъ, отличающихся своею древностію. Но орелигіозныхъ воззрвніяхъ этихъ народовъ мы знаемъ весьма мало и притомъ изъ отрывочныхъ указаній Библіи и такихъ же свидьтельствъ греческихъ писателей и въ частности Бероза. Но греческіе писатели не могуть отнестись къ этимъ сказаніямъ прямо, безъ тенденцій; повъствун о тъхъ или иныхъ сказаніяхъ семитскихъ народовъ, они невольно, незамътно для самихъ себя, припиоывали этимъ народамъ то, чего на самомъ дълв не было у нихъ. Потомъ археологическія изследованія объ этихъ народахъ еще далеко неполны и постоянно измъняются подъ вліяніемъ новыхъ открытій. И если новъйшія раскопки близъ Мосула, гдь найдены остатки громадныхъ дворцевъ ассирійскихъ царей Санхериба и Ассурбанапала и въ последнемъ многочисленные остатки древней библіотеки Ассурбанапала, если эти остатки дали громадный матеріаль для изученія жизни древнихь Ассиріянь; то все-таки, несмотря на тщательное изучение ихъ, не дано еще точнаго знанія о нравахъ, образъ жизни, върованіяхъ Ассиріянъ, въ частности и о

разбираемыхъ нами преданіяхъ. Смить, одинъ изъ чиновниковъ британскаго музея, приводить тексть одного довольно хорошо сохранившагося фрагмента, привезеннаго имъ изъ Ассиріи. По его мивнію, отрывовъ повъствуєть о провлятія за гръхъ, хотя, совнается Смить, "въ ръчахъ боговъ тексть пока еще теменъ". На первой сторонв мы находимъ рядъ рвчей касательно новосозданнаго человъка; но каковъ быль поводъ къ произнесению этихъ ръчейопредвлить невозможно. Очевидно одно, что первобытная чистота человъка была очень высока, такъ какъ человъкъ, "помъщенный въ собраніе боговъ, радуеть ихъ сердце"... Обратная сторона этого фрагмента, прямо, не говоря о самомъ паденіи человъка, начинаеть съ того, что человъкъ паль и перечисляеть тъ бъютвія, которыя обрушились на человъка по его паденіи. Но указаніе на первобытное состояние человъка не имъетъ особеннаго значения. Это общее выражение: "человъкъ, помъщенный въ собрание боговъ, радуеть ихъ сердце" можеть напоминать общее всемь народамь древности преданіе о золотомъ въкъ. Что же насается проклятій ва грехъ, то Деличъ въ своихъ объяснительныхъ приивчаніяхъ къ изследованіямъ Смита замечаеть: "въ отрывке о проклятіи послъ гръхопаденія ни одна строка перевода, предложеннаго Смитомъ, не можетъ имътъ претензій на полную правильность; поэтому слишкомъ поспъшно бы было строить какія-либо опредъденныя заключенія на томъ необыкновенно темномъ текств" 4).

Начавши съ индъйскаго народа, мы у каждаго народа будемъ разсматривать прежде всего сказанія о рав, затымь о золотомъ въкъ, наконецъ о паденіи съ его послъдствіями.

И хотя всимъ извъстно сказаніе Бытописателя о райской блаженной жизни нашихъ праотцевъ въ раю и потерв этой жизни чрезъ гръхъ праотцевъ, который легъ на все его потомство и принесъ въ міръ все зло какъ нравственное, такъ и физическое, но мы приведемъ это сказаніе, какъ оно записано въ книгъ Бытія, тъмъ болъе, что сказаніе Бытописателя будетъ служить для насъ путеводною нитью, ключемъ, который дастъ намъ возможность проникнуть во внутрь лабиринта языческихъ сагъ и миновъ.

<sup>&#</sup>x27;) Chaldeische Genesis въ нъмецкомъ переводъ Делича 1876 г. стр. 30.



I.

Изъ всёхъ арійскихъ племенъ ранее другихъ выступають наспену исторіи индейцы. Первоначально они вмёстё съ прочими арійскими племенами жили на открытыхъ равнинахъ средней Авіи при источникахъ Окса и Аксарта, къ сёверо-западу отъ теперешней Индін, за хребтомъ Гималайскихъ горъ. Но после и ранее другихъ всёхъ арійскихъ племенъ они оставили эту мъстностъ и спустились на юго-востокъ, за хребетъ горъ, въ страну "семи рёкъ", т.-е. въ мёстность около Инда и пяти рёкъ нынёшняго Пенджаба вмёстё съ рёкою Гаггаръ.

Этотъ народъ называетъ свою райскую гору — Меру. Она дежитъ, по върованію ихъ, по направленію Гималайскихъ горъ на западной сторонъ ихъ. Въ Магабаратъ ) райская гора Меру описывается слъдующимъ образомъ: "естъ прекрасный и высокій горный хребеть по имени Меру. Масса высокая и священная! Отъ полной блеска поверхности спицъ солнце бросаетъ свои лучи въ отдаленнъйшія страны. Золотомъ одъто (bekleidet) удивительное жилище Девъ ) и Гандарвъ (превозносящихъ геніевъ). Мерзостные драконы охраняють этотъ горный хребетъ, они страхомъ удерживають гръшника, который приближается къ нему. Бока хребта покрыты травой небеснаго происхожденія и мысль смертныхъ не достигаетъ его пробивающихъ облака вершинъ. Онъ украшенъ прекрасными деревьями, свътлыми прозрачными ручейками и со-

<sup>4)</sup> Девы (блестающіе, свътлые, прекрасные)—бога Ведь — это силы и явленія природы, которыя особенно ощутимы для народа пастушескаго, съ его открытоюнепосредственно связанною съ природою жизнію.



<sup>&</sup>quot;) Магабарата есть одна изъ важивйшихъ поэмъ древняго міра. Въ предисловім своемъ она названа «океаномъ мысли и чувства» и это названіе внолив вридичествуєть ей. Въ ней разсказывается о борьбв за господство двухъ парственныхъ родовъ, двоюродныхъ братьевъ Курунтовъ и Пундунтовъ. Но разсказъ этотъ объ этой борьбв составляетъ только основу поэмы. По поводу этого разсказа поэмъ передаетъ всв героическія преданія древней Нядів, всю мудрость временть минувшихъ. Это энциклопедія всвхъ событій и ученій, ей предшествовавшихъ. Вст героическія легенды, древнія Веды, личность Рамы и даже ноздивйшая философія вошли въ нее въ видѣ эпизодовъ. Очевидно, пфлыя въка и покольнія работали надъ ея составомъ. Хрисаноъ, Религіи древняго міра въ ихъ отношеніи къ христіанству. Т. 1, 180—181 стр.

всвять сторонъ раздается стройное и гармоническое пъніе птицъ". По Пуранамъ 7), священнымъ книгамъ втораго ранга, на немъ находятся четыре (ръки) пруда, наполненные молокомъ, масломъ, свернувшимся молокомъ и сиропомъ. Отъ него на всв четыре стороны свъта текутъ четыре большихъ источника именно: Гангъ изъ коровьяго рыла на югь, Сить изъ головы слона на востокъ, Барда маъ головы тигра или льва на съверъ и наконецъ Хаксъ изъ лошадиныхъ усть на западъ <sup>в</sup>) <sup>в</sup>). На всв четыре стороны гора заканчивалась золотымъ, серебрянымъ, мёднымъ и железнымъ цоволемъ 10), солице, мъсяцъ и звъзды вращаются вокругъ нея. Эта міровая райская гора, которую населяють боги и духи и которая имъеть семь или восемь оттънковъ, лежить въ центръ земли и есть блестящій золотомъ путь земля; вокругь нея земной міръ, раздівленный на семь или восемь поясовъ или острововъ. Внизу подъ ней находится преисподняя, съ такими же семью или восьмью оттвиками, какъ и на самой горъ Меру. Въ самомъ низу преисподней, какъ бы въ противоположность самой вершинв Меру, гдв живеть богь Индра, покоятся древніе, вверженные богами въ пропасть, --- змви, которыя, такъ какъ онв внесли въ міръ всв бедствія, стали міровыми змѣями 11). Такимъ образомъ райская гора, по представленію индійцевъ, обнимаеть собою весь міръ отъ его верха до его низа: она касается своей вершиной небесъ, а своей нижней частью она достигаеть преисподней.

Въ этомъ преданіи о рав важную сторону для насъ представляєть указаніе на присутствіе въ раю боговъ, указаніе на четыре ръки, на міровыхъ змів весшихъ зло въ міръ, на охрану дра-

<sup>. 1)</sup> Cp. Asiat. Originalschr. 1, s. 91 ff. У Люкева въ его сочинения: Die Traditionen des Menschengeschlechtes oder die Uroffenbarung Gottes unter der Heiden. Crp. 78.



<sup>7)</sup> Древи ва масла 18 книга, какъ и вообще поздиватал литература Инхін, представляють собою уже вырожденіе древняго философскаго духа страны и ея поэзін и отличаются фантастичностью образовъ. Хрисанев, 181 стр.

в) Въроятно скаламъ по мъсту ихъ расположения приписывался такой видъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нѣкоторые хътять видѣть въ рѣкахъ Ситъ-Гоанго, которая течетъ въ Китаѣ, а въ Бардѣ-Енисей въ Сибири. Lüken.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Цоколь—архитектурный терминь, которымъ обозвачается въ архитектурносиованіе здавія, облицованное вли обложенное снаружи тесапнымъ камнемъ, мраморомъ и чугуномъ, какъ здёсь золотомъ, серебромъ, м'ядыю и жел'язомъ.

вономъ, а это все нъкоторымъ образомъ указываетъ на сказаніе Бытописателя.

Въ Ведахъ, которыя заключають въ себъ первобытныя върованія и представленія индейпевъ и суть первый историческій намятникъ, -- въ частности въ Гагуръ-Ведъ встръчается сказаніе о трехъ эпохахъ или періодахъ бытія міра и человъка. Изъ нахъ первая эпоха носить название Satro-эпоха совершенства, когда люди были совершенными по душв и по твлу, остроумными, безстрастными и свободными отъ всвуъ твлесныхъ недостатковъ. Второй періодъ-Родшась, эпоха омраченія, когда въ средв людей стали появляться непостоянство, надменность, ложь, чувственность и т. д., а вывств съ этимъ явилось множество бользней. Третій періодъ-Тамасъ, эпоха помраченія, когда размножилось зло, распространились бользни, пока наконецъ человъческій родъ не впадаетъ въ душевное и телесное страданіе. Въ этомъ процессв постененнаго разложенія принимаєть участіє и сама природа, изміняясь въ своей доброкачественности въ худшую сторону. Въ въкъ преобладающого Satro, когда господствовало согласіе съ девами, добрые девы были побъдителями, а элые — асуры побъжденными. Тогда какъ въ последній періодъ господствующаго Тамасъ, когда люди следовали своему произволу и похоти, побъдителями были асуры, а побъжденными — девы 12). Позднайшіе индайскіе браманы учать уже о четырехъ различныхъ въкахъ, какъ это со всею ясностію высказано въ законъ Ману 13). Первый въть "Крита" "въть истины", когда добродътель (въ формъ вола) ходила на всъхъ четырехъ ногахъ, именно: истины, раскаянія, любви и милостыни. Онъ равнялся 1.728,000 человъческихъ годовъ, состоящихъ изъ 360 дней 14). Второй въкъ, равняющійся 1.296,000 человъческихъ годовъ. Третій "въкъ трехъ жертвенныхъ огней". Въ этотъ въкъ добродътель теряеть уже одну ногу. Третій выть въ 864,000 человыческихъ

<sup>14)</sup> Нівто Бео доказаль, что числа, когорыми индійцы опреділяють свои міровые періоды, составляють плодь чисто одного воображенія; онів основаны на нівкоторых в астропомических в догадках в заимствованы вийсті съ самою астрономією оть китайцевь. Геттингерь, Апологетика христіанства II, 192.



<sup>12)</sup> Ajur-Veda. У Вуттве-Исторія язычества, стр. 417-418.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Книга закона Ману представляеть собой неприведенное въ систему собраніе древижь законовь, припадлежащихь развымъ временамъ и развымъ лицамъ. Появленіе ихъ относится къ 7 или 6 столетію до Р. Хр. Хрисаноъ 1, 178.

годовъ-Дванара (Dwapara) "въкъ сомивнія", теперь добродітель теряеть другую ногу и волочится уже на двухъ. Навоневъ четвертый въкъ-Кали "въкъ гръха", когда добродътель стоитъ на одной нога и человакомъ овладавають суста, жадность, окупость. Такить въкомъ представляется настоящій выкь и таковымъ онь буеть впредь до разрушенія міра или до міроваго пожара, послі чего наступить новый блаженный въвъ. Первый въвъ быль санымъ счастинвъйнимъ въкомъ для человъка, въкомъ блеженства, вые точные, выкомы раздолья, какь это видямы мы описанія его. У Страбона, въ письмъ Онесинрита философа приводится разсказъ Камануса объ этомъ счастливомъ, раздольномъ въкъ. "Прежде нъ древности, говорится тамъ, все было полно вайцевой и ячменной муки, какъ теперь полно все пыли, источники текли одни водой, другіе молокомъ, равнымъ образомъ одни медомъ, другіе виномъ, третьи масломъ. Но отъ насыщенія люди пали въ своевольство и Зевсь за ихъ поступокъ уничтожиль все, едблавъ и самую жизнь трудной для нихъ 15). Въ этотъ золотой въкъ, во время жизим перваго человъка Ямы 16) сына Vivasvan'а или Имы (у персовъ) люди не знали ни голода, ни болъзни, ни смерти; имъ неизвъстны были ни засухи, ни бури, ни недогоды, тогда не дули знойные вътры пустынь и были счастливы всъ живыя и не живыя существа. Яма быль близовь въ Божеству и находился съ имъ въ непосредственномъ обращении 17). Достопримъчательно въ втихъ сказаніяхъ указаніе на нравственное совершенство перваго въка, на сладость жизни и близость перваго человъка къ Богу.

Такъ описывается жизнь дюдей перваго счастиваго, золотаго кака. Но этотъ счастивый въкъ смъняется другимъ, менъе счастивымъ, наконецъ третьимъ и четвертымъ, въ которые постепенно и прогрессивно идетъ упадокъ добродътели, такъ что въ концъ концевъ въ четвертомъ въкъ господствуетъ одна свобода и рас-пущенность правовъ.

Переходя къ преданіямъ индъйцевъ о паденіи человъка, мы остановимъ свое вниманіе на одномъ встръчающемся въ Ведахъ гимиъ,

<sup>17</sup> Lassen, Indische Alterthums-Kunde B. 1, s. 517. Windischman, Zoroastrische Studien s. 19.



<sup>16)</sup> Srabo XV, 8, у Люкена 89 стр.

<sup>16)</sup> Яма въ тоже время есть богь подземнаго царства, богь смерти.

который своимъ содержаніемъ и своимъ тономъ и духомъ напоменаетъ намъ, хотя и слабо, псалмы Давида. "Мудры и величественны дъла того, кто создалъ въ виде свода необъятную твердь. Онъ воздвигъ пространное, чудное небо. Онъ простеръ звъздный сводъ и землю, отдъльно другь отъ друга. Скажу ли я объ этомъ моей собственной душъ? Какъ я могу достигнуть Варуны? Не погнушается лв онъ моею жертвою? Когда я увижу мой духъ спокойнымъ и примиреннымъ съ нимъ? Я вопрошаю тебя, о Варуна, когда явится у меня желаніе признать свои гріжи? Всів мудрецы говорять цяв одно и тоже: Варуна прогивванъ тобою. Не за древній ли это грвить (?) о Варуна, хочешь ты погубить твоего друга, который всегда тебя прославляеть? Возвівсти мнів, всесильный Господь, о моемъ освобожденіи отъ грвха и я скоро обращусь къ тебв со славословіемъ. Изреки мив освобожденіе отъ греховъ нашихъ отцевъ (?), равно вакъ и отъ тъхъ, которые мы совершили въ собственномъ тълъ; освободи меня, о царь, какъ вора, который съълъ украденный имъ скотъ, освободи меня, какъ освобождають теленва отъ веревки. Это было не нашимъ собственнымъ дъломъ, о Варуна; это произошло невольно; это было отравленное ядомъ влеченіе (?), это была страсть, рокь, отсутствіе размышленія. Старикь имъетъ наклонность развращать юношу; самый даже совъ приводить нь преступленію "18). Нівкоторыя черты этой замівчательной въ своемъ родъ молитвы прямо быють въ глаза. Въ ней молящійся, при полномъ и живомъ сознаніи святости божества, и грвховности человъка упоминаеть о какомъ-то гръхъ отцевъ и просить свое божество отпустить ему этоть гръхъ, а вивств и гръхв его собственные, которые онъ совершиль невольно, по какому-то роковому влеченію, порабощающему его волю. Півнеть Ведъ склоненъ, какъ видимъ, оправдать свои грвхи, извинить себя въ своихъ собственныхъ гръхахъ, которые онъ совершилъ невольно... "Уже здёсь, замечаеть Эбрардь, у котораго мы заимствовали этоть гимнъ, --- видимъ первый, хотя еще и слабый зародышъ того извиненія гръха, которое должно привести къ разнузданности и помраченію Богоповнанія и въ заключеніе всего къ пантензму. И само собою возникаетъ вопросъ, что это за гръхъ отцевъ, который ле-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Эбрардъ. Апологетика. Научное оправданіе христіанства<sup>1</sup> Въ нереводѣ протоісрея Заркевича, т. 2, стр. 19—20.



жить на всемъ потомстве, который сознается всеми и который разумъетъ здъсь молящійся? Отнуда потомъ произошло отравленное ядомъ влечение ко гръху? И не будетъ кажется ошибки, если допустить, что молящійся разумель здесь грехь перваго человека, въ которомъ согръщило и все его потомство, гръхъ праотцевъ въ раю, тотъ самый грахъ, о которомъ и Бытописатель говорить въ третьей главъ своей книги. И дъйствительно, среди индъйцевъ много преданій о печальной эдемской катастрофъ. Въ самыхъ же Ведахъ говорится, что Яма, первый человъкъ, сдълался ослушникомъ божественныхъ вельній, вследствіе чего и обрушились на родъ человъческій и на всю землю всь бъдствія и страданія настоящей жизни. Міровой порядокъ разстроился и жизнь человъка сталя рядомъ несчастій, біздъ и болівней, который заканчивался неумолимой и неизбъжной смертію". Это, кажется самое древнее преданіе о паденіи человъка, хотя оно и обще, потому что имя Яма, своимъ сходствомъ съ персидскимъ именемъ Інма, которымъ названъ первый человых золотаго выка, указываеть, что оно, а винсти съ нимъ и самое преданіе относится по своему началу къ тому періоду времени, когда индівицы и иранцы составляли еще одинъ народъ и жили вмъстъ. Но въ приведенномъ преданіи ничего не говорится о самомъ актъ паденія перваго человъка; здъсь главнымъ образомъ выступаютъ на видъ только следствія паденія. И другая сага индайцевъ вакъ бы восполняетъ пробалъ. Она приписываеть паденіе уже не Ямь, а Брамь, тоже первому человыку, и самый факть паденія представляєть такимъ образомъ: "чтобы искусить Браму, перваго человъка (богъ) Шива бросаеть цветокъ дерева kaldeir 10). Брама, желая быть равнымъ Богу и на огненномъ безконечномъ столбъ подняться до высоты Бога, взялъ цвътокъ и цвътокъ доставилъ ему то, что онъ дъйствительно уподобился Богу. Но Богь въ его безконечности повазался ему страшнымъ и Брама подпалъ проклятію, такъ что изъ Brahmapatam быль свержень въ пропасть, где онь, по одному сказанію, должень постоянно въ течени милиона лътъ каяться и послъ за свое расканіе быть снова помилованнымъ". Но не одинъ Брама участвуеть въ актъ паденія; преданіе говорить, что первая жена, которая произопла изъ тъла Брамы, склонила послъдняго ко гръху и вслъд-

<sup>19)</sup> Индейской смоковинцы, которую видейцы считають за райское дерево.



ствіе этого Брама долженъ быль потерять свое тіло, въ вогоромъ онь согрішиль и которое теперь стало туманомъ и мракомъ, т.-а, тіломъ смерти и отверженія 20). Въ этомъ разоказів о паденіи перваго человіна, накъ его представляєть сейчась приведенная сага, такъ-сказать выпуклую сторону, характерную сторону составляєть указаніе на высокоміріе Брамы и взятіе ниспосланнаго Шивою растенія, потомъ обольщеніе женою мужа и смерть, какъ слідствіе паденія.

Но кто такая супруга Брамы? Это-богиня Сарасвади, которая индвидами считается праматерью человического рода. Она называется "первой женой" или родительницей (Bhawani) 21). Она живеть въ раю (на индъйской горъ Меру), гдъ сидить на недоступной вышинь этой райской горы и какь такая она часто называется Парвади (Parvadi), т.-е. "рожденная въ горахъ" или "богиня горы" или Дурга (Durga), т.-е. "трудно достигаемая". О ней разсказывается, будто она въ началь побъдила змія, злаго демона Mahishasava, наступила своей ногой ему на голову и отшибла последнюю. И индъйцы върують, что въ концъ опять, такимъ же образомъ явившись, она истребить знаго демона и потомъ перенесеть господство надъ міромъ съ Брамы на древняго бога Индру 22). Но какъ падшая жена она называется индейцами "Кали" (госпожей надъ въкомъ гръха) и считается страшнъйшимъ существомъ, виновницей смерти, всвхъ бъдствій и всьхъ бользней настоящаго въка. И ей поэтому приписывались предикаты: страшная богиня, краснозубая, разорительница, великая богиня смерти 23). Ея господство, по мивнію инувицевъ, обончится вмъсть съ концемъ настоящаго въка, въка такъ-называемаго Kalijugam, когда она сама умреть. И послъ ея смерти ничего не останется, кром'в самаго лучного въ ся существъ, именно кости, которую Шива 24) ея супругъ возьметь себъ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Шива тоже первый человікь, только въ боліве раннемь періоді до его плотской жизни его супруга Бгавани еще соединена съ нимъ, какъ геркафродить



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ср. Majer Mytholog. Lex. 1, s. 274 ff. У Люкена 90 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ подательница жизни Бгакани изображалась полною ивжности вь липь, вдущей верхомъ на волу; змвя была ожерельемъ, а на лбу блестящій полужесяпъ и была надижа: добрая, возвышенная госпожа, достопочтенная, небесная, безподобная. Illustrirte Mythologie von Goll's s. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Majer 1, с. s. 571—572, у Люкена 91 стр.

<sup>23)</sup> Illustrirte Myth. Goll. 248 crp.

и: повъсить себь на шею, потому что кость эта ему принадлежитъ ж отъ него взята <sup>25</sup>). Въ чемъ же собственно заключается тотъ прилъ, къ которому склонила она своего мужа, на это, кажется, увазываеть следующая сага. У наждаго народа встречается сказаніе о страшномъ и нечестивомъ родь исполивовъ и вездь происхождение ихъ всецью обусловливается падениемъ первыхъ людей, накъ следствіе своей причиной. Родоначальникомъ исполемовъ у ниващевъ считается Кассіанъ, сынъ Брамы, или собственно самъ Брама, накъ первый человать, но уже падшій. Его супруга Дитипрематерь этого рода исполиновъ. Она-та же, что и выше названная Кази и, какъ мать исполиновъ, извёстна подъ именемъ Кали Лурга<sup>за</sup>). Дити суждено было стать матерью исполиновъ за то, что она сама пала, предавшись чувственному вождельнію, и въ этоть поступонь увлекла своего мужа. Немедленно послъ самаго акта паденія она почувствовала стыдъ за свой поступовъ и тутъ же увнала о своемъ несчастномъ удълъ родить двухъ близнедовъ, нечестивыхъ исполиновъ. На этомъ основании и говорится, что эти оба исполина произоным всявдствіе провыятія въ рако. По этому сказанію, какъ видимъ, самый актъ паденія заключается въ плотскомъ совокупленіи цервой четы, что мы встрвчаемъ въ сагахъ и другихъ народовъ, что повторилось и въ средв некоторыхъ древнихъ христіанскихъ еретиковъ: анкратитовъ 27), манихеевъ 28) и другихъ еретиковъ постъдующаго времени.

Наконецъ разсказъ о паденіи или точнъе о слъдствіяхъ паденія привязывается, если не непосредственно, то посредственно къ Пурушъ первочеловъку, который предшествуетъ Брамъ и Шивъ, такъ что послъдніе вмъстъ съ Вишну считаются его сыновъями. Въ одномъ древнемъ комментаріъ на книгу закона Ману говорится, что Богъ создалъ изъ земли перваго человъка Пуру или Пурушу и потомъ даль ему жену. Оба они питались исключительно только отъ плодовъ земли и не употребляли въ пищу того, что имъло жизнь 2").

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Индэйцы говорять, что первые люди употребляли въ пищу плоды, которые сами собой выростали изъ земли. Diodor. 3, 38. У Люкена 92 стр.



<sup>(</sup>Mannweib). Но какъ супруга Брамы, въ болве поздвемъ періодѣ, она отдвлена отъ Шивы и является болве съ именемъ Кали, злой жены.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Majër 1, с. s. 195. Люкень 65.

<sup>24)</sup> Luken 92 crp.

<sup>41)</sup> Clem. Strom. III, 12, 13.

<sup>26)</sup> Augustin, de morib, Manich, c. XIX.

Отъ этой первой пары произошли четыре касты: браманы, кетри, судра и вайсіа. Но эти, живя первоначально по предписаніямъ своихъ родителей, скоро позабыли свой долгъ: между ними стали являться зависть, убійства, родилось желаніе возвыситься нядь Богомъ и чрезъ это все они навлекли на себя гиввъ Бога. Богъ за это истребиль ихъ и съ этимъ вибств окончился первый въкъ. Во второй въкъ Богъ создалъ Браму, Вишну и Шиву, а Брама создалъ Ману, потопнаго патріарха, отъ котораго потомъ произошель человъческій родъ <sup>20</sup>). Въ этомъ разсказъ, какъ видимъ, сущность гръхопаденія состоить уже въ всеобщемъ забвеніи долга различными кастами, слёдствіемъ чего явились въ міръ зависть и убійства (чъмъ между прочимъ и обусловливалась необходимость книги законовъ Ману).

Таковы преданія индъйцевъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка. Но рано, благодаря влиматическимъ условіямъ страны, пробудившаяся философская мысль пропов'ядывала и о паденіи высшихъ духовъ, живущихъ въ надзвиздномъ міри, и съ этимъ актомъ паденія, вакъ его следствіе, связывала начало и конецъ настоящаго міра. Ниже мы воснемся того, насколько это паденіе духовъ н именно духовъ необходимо было для всей пантеистической системы и какъ это ученіе о паденіи духовъ вытенало изъ ихъ общаго принципа; а теперь приведемъ самое учение объ этомъ паденіи, какъ оно признается индейцами и какъ оно описывается въ отрывкъ, приведенномъ въ Энциклопедіи аббата Минье 21) изъ Шастан-Брамы (ученія Брамы). Вічный въ соверцаніи своей сущности, говорится тамъ, ръшиль по исполнени временъ сообщить свою славу и свою сущность существамъ, способнымъ наслаждаться и раздвлять его славу и блаженство. Этихъ существъ еще не было; Въчный восхотъль, и они явились, онъ образоваль ихъ отчасти изъ своей сущности способными въ усовершенствованію, но и съ возможностію потерять эту способность. Онъ создаль сначала Браму (Brahmâ), Вишну и Шиву, потомъ Магазуру или Магадеву

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Migne. Encyklop. des Relig. T. 1, p. 191. Сравн. Windischman. Soroastrische Studien стр. 589—599. Здёсь приводится фрагменть Голуэлля, который онъ нашель въ прошломь столетии. Строгая критика отвергаеть подлинность этого фрагмента, но сущность его—продукть индейскаго міросозерцанія.



<sup>36)</sup> Asiat. Originalschr. 1, s. 436 ff. ibidem.

и все воинство ангеловъ. Онъ поставиль Браму княземъ воинства. ангельского и своимъ помощникомъ... Онъ разделилъ ангеловъ на отряды и поставиль надъ важдымъ изъ нихъ начальника. Радость в гармонія царствовали вокругь престола Въчнаго; но воть завасть и ревность овладели Магазурой и другими предводителями ангельских отрядовъ. Они забыли свои обязанности, оставили дослушаніе, коимъ были обязаны своему Создателю и отказались повиноваться Вишну и Шивъ. Они говорили другь другу: мы хотимъ господствовать. Подобное честолюбивое желаніе они вдохнули огромному числу ангеловъ, кои и удалились вийсти съ ними отъ престола (Всевышняго) Ввчнаго. Богь, прогивванный преступленісмъ бунтовщиковъ, после безполезной попытки обратить ихъ къ своимъ обязанностямъ, повелълъ Шивъ изгнать ихъ съ неба и низвергнуть ихъ въ непроницаемый мракъ, гдв они должны испытывать въчныя мученія". Но это приказаніе было исполнено не вдругь. Противъ бунтовщиковъ посланъ былъ во главъ оставшихся върными своему творцу ангеловъ Индра. Послъ столътней борьбы Суры (добрые духи) были побъядены Магазурою, превратившимся въ вола, и были прогнаны въ ихъ небесныя жилища. Тогда продолжала борьбу богиня Бгавани или Дурга. Съвши на тигра и вооружившись мечемъ, копьемъ и проч. она побъдила предводителя злыхъ духовъ во всёхъ формахъ, какія онъ ни принималь на себя, и наконецъ отрубила ему голову своимъ мечемъ. Изъ обезображеннаго туловища является новая форма и вступаеть въ бой. Но богиня побъждаеть и эту. Злые духи были наконецъ осуждены на въчныя мученія 32). Въ то время, какъ отверженные духи толимись въ непроницаемой тьмъ, въ безднъ (abime) духи, оставшеся върными своему Творцу, не переставали умолять его, чтобы онъ оказалъ падшимъ милость и состраданіе. Вѣчный быль тронуть ихъ мольбами и даль падшимь духамь возможность возвратить свое прежнее достоинство, -- впрочемъ все таки это зависвло отъ ихъ собственной воли: потому что путь къ этому ихъ возврату состоить въ покаяніи и тяжкихъ испытаніяхъ 33). Именно. чтобы дать возможность отпавшимъ отъ него духамъ снова воз-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Новицкій. Постепенное развитіе древнихъ философскихъ ученій въ связи съ религіозными върованіями. Ч. 1, стр. 162.



<sup>32)</sup> Migne. Encyclop. des Relig. F. § 1, p. 312.

вратиться въ нему, а чрезъ это уничтожить навсегда всякое здо въ міръ, Безконечный создаль видимый міръ чрезъ своихъ первыхъ властодержавцевъ. Этотъ созданный міръ является съ пятнадцатью странами очищенія (именно земля съ 7 и подземный міръ съ 8 ступенями; 8-я же ступень земли есть совершенство в потому не принадлежить къ очищающей ступени и называется Bobuns <sup>24</sup>) и только прошедшій эти ступени очищенія доходить до высочайшаго совершенства.

Впоследстви изъ браманства, съ логическою впрочемъ потребностью, выродилась новая секта, извъстная подъ именемъ буддезма, основателемъ которой считается нъкто Шакъя-Муни, насванный мудрецомъ Буддою. И въ этой секть, которая съ теченісмъ времени становится большимъ религіознымъ обществомъ, самостоятельной религіей, сохранились сказанія о первобытномъ состояній и паденіи человъка и самый актъ паденія приписывается человъку. Сага разсказываеть такъ: "изъ-за паденія Тегра, духа высшей страны, возникли шесть родовъ живыхъ существъ въ трехъ мірахъ, т.-е. на земль, на небь и въ подземномъ мірь. Вынцомъ, преимущественнымъ созданіемъ явъ всыхъ существъ, быль человъкъ и онъ, какъ превращение и измънение Тегра, былъ безсмертенъ. И коти люди жили на землъ, однако они далеки были отъ матеріи. Пищей для нихъ служила не простая, обывновенная земная пища, но чистая пища, называемая Chamadhi. Ихъ рожденіе, такъ какъ еще не было родоваго или половаго различія между людьми, было чрезъ эманацію. Чтобы видеть, люди не нуждались ни въ солнов, ни въ мъсяцъ, но видъли все при посредствъ собственнаго освъщенія всего. Тогда даже не употреблялось самогоамени "человъкъ", но общимъ именемъ было "живое существо". Но после "живое существо" нашло соблазнительный родъ пищи, такъ-называемый Erdbutter (земляное масло), вло отъ нее и другіе носледовали его примеру. Тогда исчезла пища Chamadhi. По вкушенін пащи Erdbutter она потеряли всякую возможность ходать на небо, (вмъсто рая) сосланы были на землю и ихъ собственное сіяніе обратилось въ тьму. Это потомъ послужило началомъ возникающаго зла, заключающагося въ помраченія души". Далье разсказывается, что люди, чрезъ глубокое паденіе дошли до чувствен-



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Lüken 93 стр.

ной любви, а потомъ по пріобратеніи собственности, до спора, до драки и до скупости <sup>3</sup> ). Такимъ образомъ перемана одного лучшаго состоянія на другое богае или менае худшее обусловливалось вкушеніємъ со стороны челована соблазнительнаго рода пищи, — въ этомъ выпуклая черта саги, которая должна обращать на себя наше вниманіе.

б) Въ родствъ съ индъйцами и одного съ ними племени аріевъ были персы. Они занимали горную возвышенность, замкнутую пограничными горами, которая простиралась отъ долины Инда на востокъ до ръкъ Тигра и Евфрата на западъ, и отъ океана и Персидскаго залива на югъ до Каспійскаго моря и степей Окса на съверъ.

Этотъ народъ называетъ свою райскую гору "Альборджъ" и о ней Зороастръ очень часто упоминаетъ въ своихъ Зендскихъ книгахъ. "Она выросла, какъ говоритъ Бундегешъ з"), въ 800 лътъ: именно въ 200 годовъ она выросла до луны, въ слъдующія 200 г. до сферы солнца, въ дальнъйшія 200 — до звъзднаго неба и наконецъ еще въ 200 л. до высшаго безначальнаго свъта. Около нея, къ тому же изъ нея, какъ отъ корня ростки, выросли другія горы въ числъ 2244 горъ з"). Ея мъстоположеніе на срединъ земли з"), въ седьмомъйпоясъ. Она, выходя изъ глубины земли, поднимается въ вышину, какъ дерево, корни котораго глубоко вросли въ землю зву и тамъ въ вышинъ соединяется съ небомъ мо), и послъднее поэтому какъ бы опирается на нее. Отъ вершины ея выходитъ съ особеннымъ величіемъ, какъ герой побъдитель, солнце и мъсяцъ, вертятся вокругъ нея и освъщаютъ весь міръ мі). Отъ нея выходятъ четыре большихъ ръки, которыя наполняютъ всю землю.

<sup>35)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бундегешъ принадлежить къ поздибйшей священной литературѣ персовъ, написана на новомъ языки и содержить въ себи космологію и вообще подробное изложеніе догматическихъ возгриній Зороастровой религів. Ми пользуемся ею въ переводи Виндишмана Zoroastrische Studien по переводу Клейкера Zend-Avesta.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Zoroastrische Studien, Windischman. crp. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Zend-Avesta v. Kleuker т. 3, стр. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ibidem, crp. 71.

<sup>40)</sup> Ibidem, crp. 73.

<sup>41)</sup> Zend-Avesta Kleuker II, ctp. 383 u 384.

Изъ нихъ двъ находятся на съверъ, именно Аргъ, текущій ближе къ западу и Фекъ къ востоку; а другія двъ: Адрунзиръ и Пуша идуть кь югу и последняя соединяется съ первой 42). Источникъ Адрупзиръ, прославляемый Зороастромъ, вытекаеть изъ-подъ трона Ормузда и есть святой и чистый источникъ 45). Въ немъ и напоенное имъ растеть дерево безсмертія, священная, былая, плодопосная Гома, которымъ первобытные люди жили и который обожали. Всякій, пьющій совъ этого дерева, ділался безсмертнымъ п при всеобщемъ воспресеніи сокъ этой уничтожающей смерть Гоны снова дасть жизнь всемъ мертвымъ. Оно окружено множествомъ цвлебныхъ растеній, свмена которыхъ положены въ немъ, и есть среди нихъ царь 4.). Ариманъ, страшный врагъ Гомы, положилъ жабу въ устье ръки, чтобы она испортила эту священную пищу; но Ормуздъ опустиль туда десять рыбъ, девять изъ которыхъ навсегда окружили это дерево безсмертія, а одна, десятая, по имени Avez съла на голову этой жабы и постоянно ведеть борьбу съ последней 43). Эта священная гора, где восходять солнце, луна, где протекаетъ источникъ Адруизиръ, есть тронъ Ормузда 40) и жилище блаженныхъ и чистыхъ духовъ. Въ Іешти-Рашнераств говорится "призови истиннаго (Изеда-Рашнераста) духа покровителя, находящагося на возвышенной Альборджи, на которой живеть воинство достославныхъ феруеровъ, гдф нфтъ ни ночи, ни мороза, ни жара. ни разложенія (Faulung), плода смерти, ни сотвореннаго девами зла. гдъ нъть смълаго врага (Аримана), съ которой я повелъваю постоянно нисходить звездамъ, солнцу и луне 47). "Хвала тебе и слава, первому небесному Изеду-Митръ, читаемъ въ Іештъ-Митръ. возвышающемуся на ужасной Альборджи... первому жителю высокой, золотой, чистой, окруженной всеми благами горы. На этой высокой горъ, его тронъ, находится изобильная паства, благотвор-



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) У Люкена 71 стр. Люкенъ между прочимъ замѣчаетъ, что надъ рѣкой Адрунзиръ и Путигъ, которыя текутъ въ Сирія, какъ говоритъ Бундегентъ, съ полной вѣроятностью можно разумѣть Тигръ и Евфратъ, о которыхъ упоминается въ Библін.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Zend-Avesta, Kleuker I, стр. 163—159.

<sup>44)</sup> Ibidem III, crp. 105.

<sup>45)</sup> Zend-Avesta Bundehesch, crp. 18.

<sup>46)</sup> Ibidem, II, crp. 383.

<sup>47)</sup> Zend-Avest von Kleuker II, crp. 245.

ная вода умножаеть стада" 46). Или далее въ 12 карде читаемъ: "хвала Митръ хранителю, котораго великій Ормуздъ создалъ на Альборджи посредникомъ и во спасеніе безчисленныхъ феруеровъ земли. Тамъ на Альборджи нътъ ни темной ночи, ни холоднаго, вътра, ни жары, ни разложенія, плода смерти, ни зла, — творенія девовъ: куда не долженъ возвышаться врагь (Ариманъ) какъ господствующій внязь; тамъ ходить великій внязь солнце-этоть поставленный надъ всеми Амшаспанди-источникъ мира и жизни 40). И Митра называется поэтому княземъ Альборджи 30), первымъ жителемъ высокой золотой горы, чистой и окруженной всеми благами, гдв находятся луга изобилія. Объ этомъ прекрасномъ міств, объ этой прекрасной горъ Альборджъ, самъ Ормуздъ такъ говоритъ Зорозстру: "я сотворилъ мъсто прелести и изобилія, какого никто не можеть сотворить; и если бы эта страна радости не вышла оть меня, то никакое существо не могло бы сотворить его. Эта страна называется Eeriene Vedjo, т.-е. истый Eeri или по новому выраженію Иранъ, и была прекрасиве чвить весь міръ. Нигдв ивтъ подобной предести этой страны удовольствій. Это первое місто благословенія и изобилія, которое я Ормуздъ создаль безъ всякой нечистоты, было Eeriene Veedjo " 51).

Подобно пидъйцамъ и персы имъли сказаніе о четырехъ въкахъ. Въ первый въкъ, какъ говорять ихъ священныя книги, который продолжался 300 лътъ, въ міръ не было зла и Ормуздъ, принципъ добра, господствовалъ надъ всъмъ. Во второй въкъ выступаетъ Ариманъ, злой принципъ, и происходитъ борьба между Ормуздомъ и Ариманомъ. Послъ этой борьбы, съ чего начинается третій въкъ, они раздъляютъ между собою правленіе и царствуютъ совивстно, рядомъ другъ съ другомъ. Но въ четвертый въкъ Ариманъ опять будетъ побъжденъ Ормуздомъ; добро восторжествуетъ надъ зломъ и тогда будетъ общій міровой пожаръ. Первый въкъ былъ въкомъ счастія, золотымъ въкомъ. "Первая земля, разсказываетъ сага, которую сотворилъ Ормуздъ, была мъстомъ прелести и изобилія и называлась чистымъ Ираномъ, гдъ Зороастръ соб-

<sup>44)</sup> Ibidem, crp. 222.

<sup>(9)</sup> Ibidem, crp. 226-227.

ью) Ibidem, стр. 231.

<sup>51)</sup> Stifelbagen. Theologie der Heidenthums, crp. 516.

раль живыхъ существъ 3:). Тамъ господствоваль Джемшидъ, овъ же древній Гима, первый царь, Отецъ народовъ и сынъ Vivanchao. Онъ золотымъ плугомъ пахалъ землю. При его княжении даже и звъри не умирали, не было недостатна ни въ водъ, ни въ плодоносныхъ деревьяхъ, ни въ пищъ. Люди этого въка питались одними продуктами земли, не употребляли въ пищу даже молока. Въто время не было между людьми ни господства, которое впереди и взади, вдали и вблизи съ жестокостью повельвало, тогда не былони нищаго, ни плута, который соблазняеть къ служению девамъ, не недруга, не жестоваго теранна, притесняющаго людей, ни терзающихъ зубовъ. Женщины, чрезъ которыхъ Ариманъ погубиль царскій родъ, не господствовали въ это время 51). Тогда не было ни мороза, ни жара, ни старости, ни смерти, ни страсти, творенів девъ 54). Джемшидъ и первые люди (Pischdadier или допотопные отцы, подобные индъйскимъ Pitris или праотцамъ) обожали Гомудерево жизни и получали отъ него все въ такомъ количествъ, сколько бы хотвлось.

Но злой духъ Ариманъ, какъ при сотворени міра и человъвъ вредилъ своею дъятельностію, такъ и по созданіи въ исторін человъна съ самыхъ первыхъ дней его существованія не переставалъвліять на него враждебно. Первая пара Мешіа и Мешіане, какъ созданіе Ормузда, должны были тяготъть къ нему своею мыслію и чувствомъ и дълать достойное Бога Ормузда. И въ началъ они дъйствительно были чисты и невинны и ихъ удъломъ или предназначеніемъ было небо. Но Ариманъ былъ силенъ, чтобы къ добру примънить зло, онъ овладълъ ихъ мыслію, соблазнилъ сначала Мешіане, женщину, а потомъ Мешіа, послъ чего тоть и другов стали дарвандами, злыми, гръщными. Этотъ фактъ паденія первой четы описывается въ книгъ Бундегешъ и, какъ увидимъ, съ поразительными сходствами съ библейскимъ сказаніемъ о гръхопаденів-

Изъ правой стороны первовола, убитаго Ариманомъ, явился Каймортъ. Но и последній быль убить. По смерти этого осталось на земле его семя. Изъ этого семени, после того накъ ово



<sup>52)</sup> На основанін редигіозных книга Персы подагають этоть чистый Ирана въ средний Адьбарджа, райской горы.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Zend-Avesta don Kleuker II crp. 307-308.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem I, стр. 92.

было очищено на теченіи солнечнаго свъта, произошла первая чета. Мешіа и Мешіане, отъ которой произошель человъческій родъ. Добрый духъ (Ормуздъ) сказалъ къ нимъ "вы люди, вы отцы всехъ жителей міра; вы сотворены мной чистыми и совершенными духами; выполняйте предписанія, имъйте въ головъ добрыя мысли и говорите хорошія, добрыя слова, будьте добродетельны, и не приносите жертвы девамъ". И первоначально они выполняли свое назначеніе: ихъ слова не расходились съ деломъ. Они ходили вместв и ихъ первымъ словомъ было: Агура сотворилъ воду, землю, растенія, солице, луну, звізды и вообще все доброе и чистое. Но впоследстви врагъ вошелъ въ ихъ мысль и оснверниль ее и они стали говорить: Ариманъ сотворилъ воду, землю, растенія, звіврей и все другое. Эти слова были сказаны по желанію девъ. Агроманью отняль у нихъ радость и присвоиль ее себв. Чрезъ это нечестивое слово они и сами стали нечестивыми и ихъ души до конца временъ обречены были на жизнь въ аду. Въ продолжении 30 дней они ходили безъ всякой пищи и въ грязномъ платъв. Послв же вышли на охоту и, нашедши одну бълую кову, сосали ен молоко, что стало любимой пищей для нихъ. И Мешіа говорить къ Меннане: "я радовался, когда еще не пивалъ молока, но теперь, когда его пью, для меня еще больше радостей. Я еще не ъдалъ никакой болве пріятной пищи, чвить молоко и, когда пью его, то чрезвычайно подкрыпляюсь". Это второе ихъ нечестивое слово послужило ко вреду для ихъ тълъ и чрезъ это вкушеніе молока они потеряли сто блаженствъ, которыми до сего времени пользовались. По прошествіи 1000 дней и ночей Мешіа и Мешіане встрътили тучнаго, бълаго барана, убили его и добыли чрезъ треніе двухъ деревъ, чему ихъ научилъ Изеды, огня. Разръзавши животное на три части, одну часть подняли къ небу и сказали: эта часть яцатамъ. Придетвиная птица каркасъ унесла ее. Одвишсь въ шубное платье, пошли на охоту за дикими звърями, изъ шкуръ которыхъ шьется платье. Вырывая на поль яму, они натоленулись на жельзо и изъ него сдвавли топоръ. Последнимъ обтесали дерево и сдълали себъ деревянный шалашъ. Этимъ поступкомъ они снова нанесли себъ вредъ и девы стали сильнъе. Между самими людьми послъ этого явилась зависть: одинъ пошелъ противъ другаго, дрались, выдрали себъ волосы и изодрали лицо. Тогда девы изъ глубины возвышають свой голось: "вы, люди, принесите жертву девамъ,

когда въ самихъ васъ лежитъ зависть". Мешіа выступилъ впередъщ вылилъ по направленію къ съверу обращенное въ сыворотку молоко. Послъ этого могущество ихъ еще увеличилось. Мешіа п Мешіане въ продолженіи 50 льтъ не имъли страсти къ совокупланію, и еслибы они сококупились, то не родилось бы отъ нихъдътей. Въ концъ 50 года явилось у нихъ желаніе произведенів потомства и прежде у Мешіа, а потомъ у Мешіане 35).

По этой сагв паденіе первой пары заключается въ томъ, чтоподъ вліяніемъ влаго начала Аримана была преступлена первая заповъдь признавать творцемъ всего Ормузда. У Мопсея паденіе представляется мгновеннымъ: жена, по сказанію его, послушалась змън, посмотръда и вкусида отъ плода. Но отцы церкви замъчають, что первые люди прежде подвлались нечистыми въ мысляль. Это же видимъ и у Персовъ: первая чета Мешіа п Мешіане сначала живеть хорошо, думаеть о Богь накъ о Владыкъ всего. Новскоръ Ариманъ перемъняеть ея мысли, люди начинають думать что земля, солнце и все прочее есть дело Аримана, а не Бога, вотъ паденіе мысленное, которое не замедлило обнаружиться вовив. Такъ первая чета пошла на охоту и вкусила животной пищи молока, вывето прежней чистой воды, растительной пищи-плодовъ, принесенныхъ девами, и въ концъ концевъ принесли жертву девамъ. Здесь съ актомъ паденія ставятся въ связь и половыя отношенів между Мешіа и Мешіане и если связываются не вакъ причина, товакъ следствіе. Ариманъ является виновникомъ греха людей, онъгубитъ человъка, который жилъ невинно и былъ нетлъневъ. Отгого персы и въровали, что чрезъ гръхъ перваго человъка распространилась между людьми смерть 56).

Но Арпманъ, стремленіе котораго пстребить царство Ормуздане могъ окончательно уничтожить человъческій родъ, созданный Ормуздомъ. Первая чета и послъ паденія остается живой, а отънея размножается потомство. Мы приведемъ здъсь взглядъ персовъна рожденіе человъка и на природу послъдняго, чтобы сказать нъсколько словъ о слъдствіяхъ паденія. По Зендъ-Авестъ происхожденіе перваго человъка бываетъ такъ, что путемъ естественнаго рожденія образуется только тъло изъ всъхъ матеріальныхъ стихій



Windischman, Zoroastrische Studien 581-583.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Zend-Avesta. Kleuker. I 24.

и его живая дуща, нившее живненное начало, а разумный духъ человъка, соединяющійся съ толомъ и низшей душой, есть одинь изъ небеоныхъ феруеровъ, или въ началв міра созданныхъ духовъ,--мысль чисто пантенстическая. Эти небесные духи, предсуществуя въ надзвъздномъ міръ какъ самостоятельныя свободныя существа, въ часъ рожденія нисходять на землю и соединяются съ твломъ, чтобы свершить путь испытанія и способотвовать Ормузду побъдить Аримана и разрушить его царство 37). Когда тъло человъка образуется въ утробъ матери, говорится въ зендекихъ книгахъ, тогда душа входить въ него съ неба и управляеть этимъ твломъ, пова оно живетъ. Но когда твло умретъ, то оно примъпивается къ землъ, а душа снова возвращается въ міръ духовъ, въ жилище божественнаго свъта" 58). Такимъ образомъ человъкъ по своей духовной природъ есть небесный феруэръ и какъ такой онъ является чистымъ, безъ всякой порчи существомъ, сыномъ свъта и добра, неба и блаженства. Въ персидскомъ учении слъдовательно не можеть быть и ричи о первородномъ гриж, о всеобщей порчи природы; зло и посли паденія человика остается чимъ то постороннимъ для человъка, не проникаетъ въ его природу, не порабощаеть съ роковой необходимостію ин тыв ни души. Во всвиъ зендскихъ священныхъ сказаніяхъ, замечаеть Роде, нетъ ни одного намека на такъ-называемый "первородный грвхъ". И если христіанинъ просить Бога омыть его водами крещенія отъ первороднаго гръха, если древній индеецъ, какъ мы видели, молить свое божество отпустить ему гръхъ его отцевъ, помочь ему въ уничтожении его влечения ко гръху, то персъ могъ просить божество помочь ему въ борьбъ съ Ариманомъ противъ постоянныхъ возней последняго, ничего не упоминая о какой-то прирожденной слабости, склонности болье ко гръху, чъмъ къ добру. Это характерная черта ученія персовъ о человъкв, которое идеть въ разръзъ съ христіанскимъ взглядомъ на человъка, какъ на существо падшее, во гръхъ зачатое въ утробъ матери и съ гръхомъ родившееся.

Въ Азін встръчается еще народъ, ръзко отличающійся отъ прочихъ народовъ – это китайцы, народъ древней цивилизація и куль-



<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Bundehesch no Krenkepy XVII Rode 165, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Rode стр. 394.

туры. Житель "срединной имперін", "цвътъ всего человъчества", китаецъ давно остановился на мысли, что онъ, первенецъ между народами, не нуждается въ развитіи дальнъйшемъ, а потому остановился на той ступени историческаго развитія, на которую еще давно въ древности всталъ, и не дълаетъ новыхъ шаговъ впередъ, отчего ихъ цивилизація сохранила почти одинъ и тотъ же характеръ. Следствіемъ того было и то, что онъ замкнулся въ своей жизни, отдълилъ себя отъ всехъ древнихъ другихъ народовъ и отдался замкнутой жизни.

Катайцы полагають свою райскую гору въ средин горы Куеньлюнь, лежащей на западной части сввернаго Китая, гдв прежде въроятно жили ихъ предви "Въ срединъ горы есть ходъ, гав постоянно дуеть тихій зефирь и движеть листья преврасныхъ деревьевъ-"тонговъ" (Tong - райское дерево или дерево жизни), которыми быль окружень этоть садь. Этоть прелестный и волшебный садъ находится подлъ закрытой двери неба. Воды, перевивающія его, истекають изъ одного желтаго источника, который называется источникомъ безсмертія и тотъ, кто пиль отъ него, никогда не умираль. Источникъ этотъ раздвляется на четыре раки, --одна изъ нихъ течеть на съверо-западъ, другая на юго-востокъ, третья на югозападъ и наконецъ четвертая на съверо-востокъ. Эти четыре ръки суть источникъ Бога-Духа (Tischin — высочайшій духъ), который все орошаеть ими. По другому древнему китайскому писателю, по Chai-hai-ling въ саду растуть чудныя деревья и протекають чудные источники. Онъ называется запертымъ, скрытымъ, висящимъ садомъ цвътовъ... Изъ него вышла жизнь и онъ есть путь къ небу. Отъ плодовъ одного тамошняго дерева исходить сохранение жизни. Одна древиня глосса на это мисто называеть это дерево "деревомъ жизни" 59). Эта священная гора "гора жизни" и гора смерти послъ паденія людей была жилищемъ Фога и Сангоанга, жизнь которыхъ преданія относять вь золотому віку. Объ этомъ золотомъ въкъ у китайцевъ встръчаемъ сказанія, которыя передаетъ Тшаунгтзе. "Тогда, говоритъ онъ, путешественникъ не вступалъ на покатость горы (следовательно, еще не жили въ долинахъ, но жили на верху райской горы) и моряки не вздили по равнинамъ міроваго

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Memoires concernant l'histoire, les sciences etc. des chinois par les Missionaires de Peking T. I. c. 106 y Люкена стр. 72.



моря. Повсюду все само собой росло и для всякаго существа вездъ быть домъ. Звери паслись по всей земле, птицы кучей летали со всъхъ сторонъ и всякаго рода плоды произростали отъ самой земля. Человъть жиль среди звърей, универсь быль его семействомъ. Тогда преуспъвали въ добродетели безъ всякой помощи со стороны знанія и жили невинно, не ощущая илотскихъ возбужденій. Инъ и Янгь т.-е. мужскій и женскій принципь жизни, нии мужчина и женщина жили въ полной и совершенной гармоніи между собой. Духи не вредили имъ, и всъ времена года были упорядочены. Ничто не могло вредить имъ, ничто не могло наносить смерть. Хотя человъкъ въ то время и обладаль знаніемъ, но ему не представлялось случая сделать изъ него те или иныя приложенія. Это состояніе называлось великимъ единствомъ" 60). Нъкто Смить въ своемъ сочинении подъ заглавиемъ: Ur-offenbarung, oder die grossen Lernen des Christentums nachgemiesen in den Sagen und Urkunden der altesten Völker vorzuglich, приведши сказанія о рав и золотомъ ввкв, замвчастъ: "я не знаю, наша священная книга говорить им о первобытномъ состояніи человъка яснъе и опредъленеве, чвиъ китайскія книги. И какъ велико ихъ согласіе! Онъ разоказывають о состояніи невинности, въ которой жиль человъкъ, о прекрасномъ садъ, въ которомъ онъ обиталъ, о плодахъ жизни, объ изобиліи и плодородін почвы" "1). Но мы приведемъ еще преданіе, въ которомъ описывается согласіе и стройность, царившія въ природе въ золотой векь: "въ начале, говорится въ И-кингъ, небо и земля занимали мъсто себъ приличное, - земля подчинялась небу, небо защищало землю. Было постоянное и пріятное согласіе между твиъ и другимъ. Годъ проходиль безъ непостоянства временъ, которое замъчаемъ теперь; порядокъ временъ не нарушался, они составляли какъ бы одну въчную весну. Не было ни разрушительныхъ дождей, ни грома, ни стремительныхъ вътровъ. Элементы, образующие матеріальныя вещи, находились въ полномъ согласіи; всъ части вселенной сохраняли неизмънное единство; солнце и мъсяцъ безъ мрака и пятенъ блистали чистымъ и яркимъ светомъ, пять планеть неотступно следовали ихъ теченію. Человъкъ, обитавшій въ столь великольнномъ міръ, ничего ни



<sup>6°)</sup> Mem. chin. t. I, p. 107—Люкенъ 97.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) crp. 201.

видълъ противнаго своимъ желаніямъ; внутренно соединенный съ верховнымъ разумомъ, во вив проявлялъ справедливость, не имъя лжи въ сердца, вкушалъ чистую и спокойную радость, поведене его было просто и безъискуственно. Небо помогало человъку увеличивать добродетель; земля сама собой приносила обильные плоды и темъ доставляла ему пріятную жизнь. Живыя существа не вивли страха смерти, твари не вредили другъ другу, даже жили въ дружбъ; человъкъ не наносилъ вреда животнымъ, съ своей стороны и посафдиія были безвредны для него. Человъжь обиталь въ мъсть наслажденій, въ жилище безсмертныхъ 61). Но этотъ векь величайшей чистоты, совершенной добродътели, когда человъть обладель счастіемъ, когда его душа, чуждан обмана лии, наслаждалась невыразимыми удовольствіями, когда не было ни бользии, ни бича (несчастія ни смерти) "") сміняется другимъ віномъ-віномъ всякаго рода несчастій, обрушившихся на чоловіна, віжомъ гріжа, нравственной порчи, за его гръхъ. "Неумъренная отрасть въ знанію, говорять Saai-nan-tse, замъчательный писатель одной древней школы, ввергла людей въ несчастія и въ погибель". И въ следъ за этимъ грехомъ, по словамъ другаго писателя Лопи, человъку пришлось вступить въ борьбу съ дикими звърями, птицами, насъкомыми и змъями. "Едва только человъкъ достигь знанія, какъ вов твари сдълались враждебны ему, въ одну минуту небо измънилось и самъ человъкъ сталъ не тотъ". Но что это за знаніе, которымъ обусловливается паденіе человъка? Личность Фоги представляеть собою поздивнивато, падшаго человъка, какъ индъйскій Брама представляется плотскимъ, гръшнымъ первымъ человъкомъ. Между тъмъ \* о Фогъ говорится, будто онъ изобрълъ знаніе Киа - т.-е. объ Инъ и Янъ, о мужскомъ и женскомъ, и изобръдъ его не самъ собой при своихъ способностяхъ, не самостоятельно, но по указанію одного дракона вышедшаго изъ глубины: "драконъ научилъ его этому знанію " "4). Это-то знаніе, внушенное Фоги дракономъ и заключающееся въ знаніи объ Ингь и Янгь, и послужило быть можеть паденіемъ для Фога, причиной всьхъ бъдствій пастоящей жизни ").



<sup>62)</sup> Diction, relig. Betrant p. 234-Sainet t. I p. 153-154.

<sup>63)</sup> Mem. chin t. I p. 107 Sainet t. I. p. 83.

<sup>&</sup>quot;) Majer Mythol. Lex s. v. Sol-li-ukeus 98.

<sup>66)</sup> Ibidem.

Кромъ того среди китайцевъ мы находимъ указаніе въ частности на женщину, какъ виновницу паденія, на первый источникъ и корень встхъ золъ, по словамъ одной глоссы. Такъ въ Шикингъ, киигъ повзіи, пъсней нравственно-практическаго карактера, встръчаемъ такое мъсто: "наши несчастія давно начались; міръ гибнеть, преступление распространяется, подобно фатальному яду; няти гръха натянуты со всъхъ сторонъ и не видно избавленія. Мы имъли нъкогда счастливыя поля, нивы, жена лишила насъ ихъ; все было намъ подчинено, жена же подвергла насъ рабству; что она ненавидить — это невинность, а что любить — это гржкъ. Мужъ мудрый воздвигаеть оградныя стены (вокругь грама), но женщина, которая хочеть все знать (сравни что выше сказано о страсти въ знанію, какъ причине паденія), разрушаеть зихъ. О какъ она просвътилась! Это птица, крикъ которой смертеленъ, она болтлива, она ластияца, по воторой сошли все наши бъдствія. Наша гибель не отъ неба, но жена причиной ея. Всв несчастные, не слушающіе уроковъ мудрости, подобны этой несчастной. Она погубила родъ человъческій: сперва было заблужденіе, а потомъ преступленіе. Она ни однажды не пришла и не сказала: что я сдълала? Отъ чего это поражаеть тебя небо? Почему это небесные духи болье не содъйствують тебь? Жена! ты искала того, чего должна была бъжать, и потому что ты оставила меня, котораго должна бы любить; поэтому пришли на тебя всв роды зла. Нътъ болъе чести и стыда, человъкъ погибъ и вселения клонится къ разрушенію... Человъкъ не имъеть уже того, чъмъ владълъ онъ до паденія. Онъ ввергъ и всёхъ дётей въ свое несчастіе. О небо! ты одно и единственно одно можешь подать врачевство. Изгладь пятно отца и спаси потометво  $u^{-66}$ ).

Среди другихъ народовъ восточной Азіи очень рано распространнися буддизмъ, который подобно мухамеданству въ Африкъ вытъснить древнія національныя саги. Только среди синфоговъ, динаго народа въ восточной Азіи, мы встръчаемъ нъкоторыя саги, именно, будто они имъютъ свое происхожденіе отъ горы Мијоі Sirgra (ее они представляли лежащей на границахъ съ Китаемъ, въ своемъ прежнемъ отечествъ), орошаемой священной ръкой Sri Lohit. Тамъ они будто бы были безсмертны, вращались по пла-



<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Smitt. указанное сочиненіе, стр. 116—117.

нетамъ и въ чистотъ обожали высочайшее Существо. Но съ тъхъ поръ какъ они сощли въ равнины, стали гръшными и смертными, иными существами, чъмъ прежде <sup>67</sup>).

Приведемъ еще космологію бурять, живущихъ на Байкальскомъ озеръ въ Сибири: "въ началъ земля была пустынна и ни къмъ не занята и была наполнена съдаго цевта водами, надъ которыми лежали птицы. По повельнію Бога водяная птица Anhirta, погрузивши въ воду свой клювъ, вынула изъ нен маленькій кусокъ красной земли. Последній, брошенный на воду, образоваль пену, а после сушу. Потомъ Богъ произнесъ слово, чтобы сотворены были звъри и прежде всего явилась собака съ гладкой, безъ волосъ кожей. Наконецъ Богъ сотворилъ людей. Сначала онъ образоваль тело человека, отличающееся своей красотой и свободное отъ болъзней. За душой же онъ пошелъ на небо, предоставивъ храненіе тъла человъка собакъ. Но издавна, еще до первовремени Бога существоваль злой врагь Enlung или Ablihu. Этоть, исполненный желаніемъ видеть тело чудной врасоты и чуждое болезней, въ отсутствіе Бога подкрался къ собакв и убъждаль ее дозволить ему коснуться и погладить прекрасное существо. Но собака оставалась върнымъ стражемъ и сразу увидала обманъ. Злой духъ, не достигши своей цвли, полный гивва и досады на собаку, ушель на свверъ, откуда после этого подулъ столь сильный ветеръ, что собака вынуждена была състь на корточки. Воспользовавшись этой удобной минутой, злой врагь подскоччль къ твлу и оплеваль его ""). Когда Богъ по возвращении своемъ нашелъ тело человека оскверненнымъ, то онъ не восхотыть дать твлу прежней его красоты, но только выворотиль наружу внутренность человъка (указаніе

<sup>68)</sup> Почти подобную сагу встречаемъ у казанскихъ черемисъ. По словамъ ъжнихъ черемисъ, когда Юмо (одинъ изъ добрыхъ боговъ ихъ) сотворилъ тело перваго человека и отошелъ въ другое мёсто для творенія души, оставивъ при теле чернаго пса, какъ хранителя, Кереметъ, злой богъ и меньшій братъ Юма, не замедлилъ воспользоваться отсутствіемъ Юмы, и для того, чтобы склонить на свою сторону пса, охраняющаго человеческое тело, произвель такой холодъ, что песъ едва не замерзъ; а когда Кемеретъ снабдилъ его густой шерстью, то несъ въ благодарность ему допустилъ его до тела. Тогда Кемеретъ плюнулъ на тело человека, чемъ положилъ въ немъ греховное начало. «Вёсти. Европ.» 1880 г. 9 кв. стр. 169. Вотяки. Бехтерева.



<sup>67)</sup> Luken, (Tp. 100.

на наготу после паденія человена) и вложиль туда душу. Но зародышь болевни и смерти остался тогда въ человене. Зерно саги составляеть указаніе на источникь зла какъ въ природе такъ особенно въ человене, именно возводить причину зла не къ Богу, существу доброму и въ планахъ котораго—одно добро и красота, но къ другому, самостоятельному влому началу, стремящемуся уничтожить или по крайней мере ослабить добро въ міре.

Въ Африкъ мы встръчаемся съ древнъйшимъ народомъ, среди котораго, по неисповъдимымъ судьбамъ Провидънія, проветь нъснолько лътъ Богоизбранный народъ еврейскій, гдъ родился и воспитался богодухновенный писатель Моусей, вручившій намъ божественныя письмена. Мы разумъемъ египтянъ, этотъ знаменитъйшій народъ, на который еще издавна обращены были вворы многихъ народовъ и въ особенности грековъ и римлянъ, отечество которыхъ называють страной мудрости и чудесъ. Къ сожальнію до насъ не дошли священныя книги этого народа о ихъ религіозчыхъ догматахъ и всъ свъдънія объ умозръніи и міросозерцаніи египтянъ приходится брать изъ греческихъ и римскихъ писателей.

Первочеловъкомъ или Адамомъ-Кадмономъ у египтянъ былъ Ментъ (Юпитеръ Аммонъ) или Пта (Гефестъ). Но не этимъ макрокосмическимъ существомъ, а Озирисомъ и Изидою, какъ первой парой, египетская мифологія начинаєть свою первоисторію. При Озирисъ, сынъ Аммона, и Изидъ былъ золотой въкъ. Они родились въ раю, который находится по мнънію египтянъ въ Аравіи, въ ихъ первоизчальномъ отечествъ. Этотъ рай есть островъ, окруженный священнымъ источникомъ Третономъ. Съ другой сторовы – крутая года, на которую былъ только одинъ входъ. Въ раю находятся роскошные и обильные прітами луга; въ раю деревья съ въчными цвътами и плодами, здъсь—источники, текущіе по всъмъ странамъ міра «»), наполненные пріятною водою. Здъсь живутъ Макгоріег (безсмертные), тогда какъ на чудныхъ цвътахъ раскинули свой лагерь нимфы (небесные духи) 70) Такъ описываєть рай

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Diodor 1, 15, 3, 68 у Luken'a стр. 16. Достопримъчательна сага по Аполлодору (1, 6, 3). Именно Тифонъ (здъсь онъ заступаетъ мъсто падшаго злаго человъка) былъ преслъдуемъ Зевсомъ, вплоть до горы Nysa. Тамъ его обманула богиня смерти. Она убъдила его въ томъ, что онъ будетъ сильнъе, если вкуситъ отъ плода бренности, и онъ вкусилъ.



<sup>69)</sup> Такимъ образомъ и здось четыре райскихъ источника, соответственно четыремъ странамъ міра.

Діодоръ. Рожденный и воспитанный тамъ Озирисъ открыль виноградное дерево и другіе плоды, между тёмъ какъ его сестра и супруга изобрѣла пшеницу и ячмень — пищу для людей. Озирисъ состроилъ золотой храмъ и такимъ образомъ доставилъ людямъ счастливое золотое время. Но желая найти бевсмертіе (и Изида считалась изобрѣтательницей питья безсмертія), Озирисъ оставляетъ Египетъ и путешествуетъ по всѣмъ землямъ (яснѣе объ этомъ говорится: "за свое стремленіе къ безсмертію онъ изгнанъ былъ изъ страны или мѣста блаженства и счастія и вынужденъ былъ обходить вокругъ черезъ всѣ земли). Наконецъ онъ былъ схваченъ злымъ деспотомъ Тифономъ и убитъ <sup>71</sup>); такъ окончился золотой вѣкъ,

Но пантеистическій складъ религіознаго созерцанія перенесъ автъ паденія человъка на паденіе духовъ и самое начало и бытіе человъческаго рода поставилъ въ прямую зависимость отъ этого последняго акта. Въ начале всего существующаго, по возэреніямъ египтянъ, было не произшедшее и неподлежащее чувствамъ, а потому сокровенное и невъдомое божеское существо Амунъ. Это первосущество, въ самомъ себъ содержащее зародыши будущаго міра, это божество и вивств міръ, распадается на четыре міровыхъ божественныхъ начала — Кнефъ (перводухъ), часто называемый танже Амунъ-Кнеоъ (откровенный духъ), Нейтъ (первоматерія, называемая великою матерью и матерію боговъ), Севехъ (первовремя) и Пашть (первопространство). Изъ этихъ божественныхъ началь, чрезъ внутренное ихъ развитіе въ поридки времени проистекаетъ множество остальныхъ стихійно -- планетныхъ египетскихъ божествъ-демоновъ, населяющихъ атмосферное пространство и обравующихъ землю. Въ перводревнія времена, когда землю населяли боги и демоны и еще не было человъческаго рода, было золотое время совершеннаго блаженства, когда на землъ еще не было нп зла, ни бъдствій и повсюду царила гармонія. Это было время господства Оксана-Агатодемона. Но счастливыя времена окончились. По мъръ того, какъ увеличивалось продолжение міра, все болье и болъе выступала злая сторона въ существъ первовремени. Нужно заметить, что первовремя, Севехъ, есть существо не только производящее, но и разрушающее, и какъ причина разрущенія, онъ есть



<sup>11)</sup> У Люкена § 24.

винованить всякаго зла въ міръ. При началь міра въ Севехь болье обнаруживалась его производящая творческая сила, а потому онъ ничего не разрушалъ, а исключительно только созидалъ. Но чъиъ древиве становился міръ, чемъ дальше и дальше шло время, темъ сильнъе и сильнъе выступала другая зловредная разрушающан сила первовремени. И если прежде время все созидало, то теперь оно начало разрушать все, а творческій духъ, чрезъ усиліе и подъ вліяніемъ Себа-Кроноса, укръпившагося и усилившагося въ міръ н старавшагося предвосхитить себъ власть надъ міромъ, прекратиль свои дъйствія и теперь уже не стали являться новыя покольнія. Стараясь разрушить все, что было сдълано прежде, онъ посъялъ вражду между духами и разделилъ весь высшій духовный міръ на два враждебныя другь другу лагеря. Присоединившись къ отпалшимъ духамъ, опъ вступилъ въ борьбу съ Оксамосомъ и его сторонниками, добрыми духами и богами. Победа была на стороне последнихъ; Себъ быль побежденъ, низринутъ вместе съ своими привержендами въ Нилъ, а наконецъ и въ Тартаръ, въ то время какъ побъдители боги и духи вошли на небо. Но творческій духъ, чтобъ дать возможность падшимъ духамъ возвратиться въ первобытное состояніе, ръшиль образовать земныя тыла и въ нихъ заключить обольщенныхъ и падшихъ духовъ. Находясь въ этихъ твлахъ, падшіе духи должны были примести покаяніе за свой гръхъ и снова достигать своей первобытной чистоты. Это определение вержовнаго Божества исполнили боги Горъ-гать и Горъ-зефъ; первый приготовиль земную матерію, изъ которой вторый образоваль тыль людей. Такъ произошелъ человъческій родъ. Такимъ образомъ душа человъческая, по взгляду египтянъ, есть не что иное какъ когда-то, въ древнія времена падшій духъ и, какъ такая, она предсуществуеть оть выка, сначала какь чистый духъ, который потомъ за свой грвиъ облекается плотию. Со смертию человъка, когда низшія его стороны разрушаются, она возвращается въ свое небесное отечество; это ученіе о предсуществованіи духа перешло потомъ иль Египта въ Грецію, гда нашло себа многихъ последователей-(Эмпедокав, Пиовгоръ, Платонъ).

У народовъ свверной Африки, а равно какъ и у большей части внутренно-африканскихъ народовъ распространилось мухаммеданство, которое вытеснило и изгладило изъ памяти народа многія древнія преданія. Этимъ между прочимъ и объясняется тотъ фактъ,



что африканскіе негры бъдны сагами изъ первовременъ. Однако у негровъ еще можно найти нъкоторыя саги о прежнимъ счастливомъ времени и о потеръ его чрезъ гръхъ.

"Послъ творенія Богь показаль людямь, какь заниматься хозяйствомъ, строить дома", такъ разсказывають негры, живущіе внутри Африки. Люди, по волъ Бога, должны были жить мирно другъ съ другомъ, не должны были воровать и убивать одинъ другаго. Иять дней должны были работать, а шестой праздновать. Въ этомъ праздничный день не должно было дълать пирушекъ и предаваться супружескому сожитію, но должно исключительно молиться и поститься. Затемъ люди не должны мучить вверей, наступать на пресмыкающихся гадовъ и тъхъ и другихъ лишать жизни. Сами люди были безсмертны, звъри же были предназначены къ смерти; впрочемъ виной этого была лягушка. Богъ повельлъ дакрурамъ (т.-е. людямъ) состроить гору и одинъ изъ людей сталь княземъ горы. Позднъе люди забыли божію заповъдь, не храниле праздники, мучили и убивали животныхъ, презръзи цъломудріс, вели междуусобныя драки и не редко одинъ убиваль другаго. Разгивванный богъ опредвлиль имъ за это погибель: ниспослаль съ неба огонь и уничтожиль все-людей, животныхъ и растенія. Чрезъ этотъ огонь измънился и самый видъ земли и потомъ образовалась новая гора. Онъ сломаль верхушку горы Тильмани (тупой конусъ на югъ отъ Тумаля) и обломкомъ убилъ толну людей. Вся земля стала пустымъ, ненаселеннымъ погорълымъ мъстомъ и въвымъ осталось только одно существо, князь горы, который за свою безпорочную жизнь быль пощажень богомь. Богь Тиль второй разъ предпринимаетъ твореніе людей и животныхъ. Онъ остановился въ лесу и прокричалъ: Ombo Abnatum Dgu т.-е. человъкъ духовное дитя. Тогда вышла козуля и лизала ноги богу. Богъ ласково сказаль ей: "встань и иди прямо". И теперь, когда козуля встала, звъриная ея форма исчезла и явилась необыкновенно красивая девица, которую богь назвать Маріамь. Богь благословить ее и чрезъ это она родила четверыхъ дътей-пару бълыхъ и пару черныхъ. Когда эти дъти выросли, то богъ повелълъ, чтобы двое одного цевта женились" (Въ Gai лумають, что богь Тиль выртзаль объ надволенныя чашки Маріамы и изъ правой сотворыть бълую, а изъ лъвой черную нару). Къ первымъ т.-е. бълымъ онъ сказалъ: "вы идите внизъ (на съверъ), и эти потомъ были прародителями арабовъ, а къ чернымъ сказалъ: вы идите вверхъ (на югь). При этомъ новомъ творенін богъ сотвориль звірей смертными, а людей безсмертными. Но когда среди последнихъ распространилось пренебрежение къ заповъдямъ бога, послъдний снова сошель съ неба и ходя по берегу услышаль кваканіе лягушки. И эта лягушка съ покорностію встала передъ нимъ и сказала: о Тиль! почему мы невинныя животныя, не причиняющія никому страданій, должны умирать, а жестокій человъкь жить"? "Ты права, сказаль Тиль, всв люди заслужили смерть. Но я болве не хочу истреблять ихъ огнемъ и теперь они должны будуть умирать". И съ техъ поръ люди стали смертными и сама Маріамь умерла, доживши до глубокой старости". Въ этой сагв Юмаловъ ръзко указывается на двоякое твореніе человъческаго рода и во второй разъ человъкъ не творится изъ земли, но приходить изъ лъсу, чъмъ сага напоминаетъ сказаніе персовъ и, какъ увидимъ ниже, германцевъ и грековъ. Людямъ обоего творенія приписывается факть паденія съ его последствіями, и достопримечательно указаніе на дягушку, которая, подобно библейскому зміно, была въ нівкоторомъ родъ виновницей человъческой смерти. Съ недавниго времени стала извъстной сага негровъ альткорабрезовъ — живущихъ на западномъ берегу Африки. "Abasi J'bum, всемогущій богъ, сотвориль всв вещи, которыя существують во всемь мірь, но не было на земль только человъка, который жилъ вмъсть съ Абазомъ вверху, въ небесномъ градв (въ раю). Нъкогда Atai (женская половина Абаза) сказала къ Абазу: "сотворенныя тобой вещи хороши... Тамъ земля, которую ты торопливо расшириль, здесь же, где мы живемъ, небо. Но тому, что ты сотвориль на земль, недостаеть головы и только человыть могь бы устранить это". На это Абаза сказаль; если я ссажу на землю людей, то человъкъ, живя тамъ, будетъ равняться со мной и скажетъ: я подобенъ ему, я знаю все, что произошло". Жена сказала на это: человъкъ не дерзнетъ на это, я буду господствовать надъ нимъ. Абази согласился, хотя замітиль, что предполагаемое можеть случиться: онъ взялъ человъка--мужчину: "мужчина долженъ жить на земль: сказаль онъ, и когда настанеть время ёды, то должень подняться на небо, чтобы эдесь взять себе пищу" (онъ заповедаль муж-

<sup>&</sup>quot; У Люкена § 25.

чинъ не заботиться о шищъ, такъ какъ въ противномъ случав человъкъ не станетъ ходить на верхъ и позабудеть своего бога). Атан сказала Абази: "не хорошо жить человъку одному, ему нужна женщина". Тогда Абази ссадиль на землю женщину, но предостерегь ee nicht brauchen mit Manne dieselbe Matte. Мужчина и женщина жили въ дружбв и, когда наступало время объда, входили на небо. Атаи обратилась къ женщине съ вопросомь: "скажи ине, подруга: земля, на которой вы живете, прекрасна, но почему вы бездъятельны? Вы вдите пищу, которая не принадлежить вамъ и которую вы не добываете своими руками". Женщина отвъчала: справедива твоя речь, но Абази заповедаль намъ не искать себе пищи, въ противномъ случай позабудемъ Абази и прогивнимъ его. Подруга отвъчала: "Абази нисколько не прогиввается на это и даже ни слова не скажеть вамъ". Затъмъ дала женщинъ топоръ огонь, съмена и плоды и научила ее строить Ямсъ. Пища произросла въ изобили. Въ полночь мужчина поднялся отъ своего ложа и приблизился къ женщинъ. Абази разгиввается, сказала последняя; "неть, не разгиввается, ответиль ей первый, онь уже долженъ разгиъваться: его заповъди уже нарушены, когда мы обдълывали почву, позволимъ себъ презръть и остальную его заповъдъ". И вотъ въ объденный часъ люди болъе не ходять въ городъ Абази и они дълаются супругомъ и супругой. Абази сказалъ мужу: гдв твоя жена? Она больна, отвъчаетъ мужъ, ибо онъ не хотълъ сказать: она беременна. Въ этотъ же день Абази сказаль Атаи вотъ что я сказалъ, то и случилось. Не позабылъ ли человъвъ моего?! Оставь ихъ, сказала Атан — я буду заботиться о нихъ": она послала смерть. Пришедшая смерть умертвила родителей, дътей же оставила живыми. Дети жили вместь, но только почему-то въ несогласіи и безспокойствіи и споръ. По воль Атаи возникли споры между ними; явилась смерть и всякое эло. Однажды случилось, что старшій сынъ и младшая дочь разспорили съ младшимъ сыномъ и старшей дочерью. Первые взяли всв книги и саги своихъ родителей и ушли въ отдаленнъйшее скрытое мъсто — лъса. Последніе же взяли секиру и кирку и ушли въ чащу леса. Они сожигали люсь и оть дыма сделались черными, тогда какъ старшій сынъ и его дети остались белыми 73).

Англійскій путешественникь Смить нашель много сагь о рав

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Ausl. 1859 Nro 48. S. 1182-1135. у Люкена 120-121 стр.



и блаженной жизни человъка въ немъ на золотомъ берегу у негровъ Фанти (fanti). Фанти утверждаютъ, передаетъ онъ, что человъкъ сотворенъ не такимъ, какимъ теперь является, и въ началъ послъ творенія онъ былъ поселенъ на высокомъ и соотвътствующемъ его нуждамъ мъстъ, но что Богъ послъ измънилъ это состояніе, чтобы научить человъка смиренію. Смитъ нашелъ много и другихъ сагъ. Именно будто Богъ въ началъ сотворилъ и бълыхъ и негровъ и неграмъ первымъ предоставилъ выборъ между двумя дарами: золотомъ и знаніемъ. Когда же они выбрали золото, то за свою жадность они стали недостойными Бога. Эта сага встръчается у живущихъ во внутренней Африкъ и сродныхъ съ неграми Фанти негровъ Ашантовъ Aschantis <sup>24</sup>).

Теперь переходимъ къ преданіямъ европейскихъ народовъ и главнымъ образомъ грековъ, римлянъ и германцевъ. Мы начнемъ съ греческаго народа, у котораго міровыя саги соотвътствуютъ ихъ нравственно-эстетическому чувству, по крайней мъръ по своей внъшней формъ. У грековъ извъстна гора Атласъ, около которой вертится небо подобно тому, какъ около индъйской райской горы Меру вертятся солнце и луна. Она касается неба и какъ бы подпираетъ его и какъ такая есть міровая и райская гора. На ней существуетъ садъ, извъстный подъ именемъ сада гесперидовъ 75), гдъ чудныя деревья съ золотыми плодами, гдъ росло:

«Много деревь плодоносныхь, вытвистыхь, широковершинныхь Яблонь и грушь и гранать, золотыми плодами обильныхь, Также и сладкихь смоковниць и маслинь роскошно цвытущихь. Круглый годь тамь и вь холодную зиму и въ знойное лыто Видини были на вытвяхь плоды; постоянно тамь выяль Теплый зефирь, зарождая один, наливая другіе; Груша за грушей, за яблокомь яблоко, смоква за смоквой, Гроздъ пурпуровый за гроздомъ смылися тамь, созрывая. Тамь разведень быль и садъ виноградный, богатый; и грозды Частью на солнечномъ мысты лежали, сушимые зноемъ, Частью ждали, чтобъ срызаль ихъ съ лозь виноградарь; иные Были давимы въ чанахъ; а другіе цвыли, иль осыпавъ Цвыты, созрывали и сокомъ янтарно-густымъ наливались 14).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Эги стяхи Гомера (Одиссея VII, 114—126) признаются за описаніе раз и 24\*



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) У Люкена § 26. У Люкена можно читать много и другихъ сагъ, которыя мы не приводемъ, чтобы не утомить читателя.

<sup>&</sup>lt;sup>7\*</sup>) Геспериды назывались пріятно поющими и такимъ образомъ представляютъ собою та же самыя существа какъ гандавры индайцевъ, нимфы египтянъ.

Этоть садъ окружонъ ствною и оберегаемъ драконами, чтобы кто не вошелъ въ него и не сорвалъ плодовъ его. Даже Геркулесъ, когда пошелъ за яблокомъ изъ этого сада гесперидовъ, самъ не могъ войти во внутрь его, но получилъ яблоко чрезъ Атласа. Эти яблоки-брачный подарокъ богинъ Геръ (первой женъ), когда она въ началъ временъ сочеталась бракомъ съ Зевсомъ. И Гера посадила стражами драконовъ, такъ какъ геспериды пытались сорвать яблоки 77). Такимъ образомъ только безсмертнымъ богамъ (т.-е. безгрышнымъ и безсмертнымъ существамъ перваго времени) принадлежаль этоть садъ съ его драгоциными плодами и только боги могли всть ихъ пріобратая себа чрезъ это безсмертіе. Поэтому и Геркулесъ герой не осмълился удержать ихъдля себя, но подарилъ ихъ богинъ Анинъ. Около сада или въ немъ жили, или, какъ представляли греки, живутъ благочестивые и праведные перволюди атлантиды или гиперборейцы (имя это значить: живущій на съверъ), которые при постоянномъ солнечномъ освъщения, при счастливомъ и благопріятномъ климать не знали ни раздора между собой, ни бользни, ни ранней смерти, почему онв и назывались Macrobier или "долго живущіе". Они воздерживались отъ вкушенія мясной пищи, а питались плодами. При нихъ постоянно жили боги солнца Аполлонъ и его сестра Артемида (какъ и на индъйской райской горъ Меру жилъ Индрадухъ свъта и богъ солица 78). Эта премірная гора съ ея садомъ гесперидовъ и святыми гиперборейцами греками первоначально представлялась лежащей на съверъ, гдъ было первоначальное жилище грековъ 7") и въ частности на Кавказъ, гдъ въ скалъ былъ прикованъ Прометей, первый человъвъ и братъ Атласа, помогшаго Геркулесу, когда этотъ шелъ за яблокомъ изъ сада гесперидовъ. Поздиве же, когда греки достаточно познакомились съ свверомъ.

<sup>&</sup>quot; Пелазги, по древнему преданію грековъ, прибыли въ Грецію съ сѣвера изъ Оракіи и сначала поселились въ Осссаліи и уже отгуда заселили остальныя части Греціи (Всемір. истор. Шлоссера стр. 83).



св. Іустиномъ мучен. въ приписываемомъ ему сочинении: «Увъщание въ грекамъ». См. сочин. св. Іустина философа и мученика въ русскомъ переводъ свящ. Преображенскаго, Москва 1864 стр. 78.

<sup>17)</sup> Serv. ad. Ving. Aen. 4. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Diodor 3, 54 sqq Plin. Hist. № 4, 12. Apollod. Bibl. 2, 5, 11. ed. Heyne Pausan. 1, 18; 5, 7; 10, 5. У Люкена сгр. 74.

ене находили своей райской горы, то перенесли ее со всеми ея жителями на западъ. Остаткомъ же міровой горы на севере остается только Олимпъ, жилище боговъ.

У грековъ мы встрвчаемъ сказанія о пяти векахъ. Объ этихъ въкахъ Гезіодъ \*0), мысль котораго имъла нравственно практическое направленіе, говорить: "когда явились боги и смертные люди, то безсмертные боги, живущіе въ Олимпійскихъ чертогахъ, ниспослали золотой вътъ словеснымъ людямъ. Кроносъ держалъ спипетръ, будучи еще обладателемъ неба и, какъ всв боги, люди жили безпечно, свободно отъ бъдствій и печали и бользненныхъ мукъ старости. Постоянно при своихъ рукахъ и на своихъ ногахъ они жили средь радостныхъ пиршествъ и въ въчномъ блаженствъ и и умирали какъ бы отягченные сномъ. Земля сама собой и въ изобиліи приносила плоды и зерновый хльбъ, а люди охотно и мирно двлились между собой драгоценностями. Когда земля соврыла этоть золотой родъ въ своихъ нёдрахъ, то люди сдёлались добрыми демонами, обитающими на земль, хранителями смертныхъ людей<sup>\*1</sup>). Затымъ обитатели одинескихъ чертоговъ создали другой, худшій, чъмъ первый, серебряный въкъ. Люди этого въка были ниже и по сановитости твла и по дарованіямъ души. Дети въ продолженін ста лъть находились подъ опекой своихъ заботливыхъ матерей и отъ нихъ питались. Достигши же зрълаго возраста, по безумію своему не наслаждались долговременною жизнію, питали другъ къ другу вражду, не чтили боговъ, не приносили, вопреки долгу и обычаю, жертвъ блаженнымъ. И сынъ Кроноса (т.-е. Зевсъ) разгивванный на то, что они не воздавали чести небожителямъ, сирылъ ихъ подъ землею. То были подземные святые втораго ранга. Послъ этого отецъ боговъ создалъ изъ дерева ясень третье племя людей, въкъ мъдный, ни въ чемъ не подобный въку серебряному. Одаренные громадной силой, кръпкіе, свиръпые и грубые, одътые въ мъдные доспъхи и съ мъдными оружіями въ рукахъ, люди этого въка сами себя въ своихъ междоусобіяхъ истребили и были низведены въ пространное жилище холоднаго Эреба. Когда земля сокрыла и это третье племя, Кроносъ со-



<sup>• ••)</sup> У Гомера, болве древняго писателя, чёмъ Гезіодъ, мы почти не встрвчаемъ преданій о первобитныхъ дюдяхъ.

<sup>\*1)</sup> Hesiod. Труды и дня. 96 f.

едалъ четвертое покольніе людей <sup>62</sup>), отличающихся правосудіемъ, мужествомъ, то былъ родъ героевъ, полубоговъ. Наконецъ послъ того, какъ этотъ родъ славныхъ героевъ погибъ отчасти въ сраженіи при семивратныхъ Опвахъ, а отчасти при Троъ и занялъ острова блаженныхъ за глубокодоннымъ океаномъ, гдъ плодоносная земля въ теченіи года трижды приносила сладкіе, какъ медъ, плоды, наступилъ жельзный въкъ, въ которомъ и самъ поэтъ, къ своему неудовольствію, жилъ, когда развратные люди днемъ и ночью несутъ бремя трудовъ, разврата и заботъ <sup>83</sup>).

Приведемъ еще сказаніе Платона о праотцахъ человъческаго рода. "Богъ, говорить онъ въ Политикъ, былъ ихъ (праотцевъ), стражемъ... они имъли обиліе плодовъ, получаемыхъ ими отъ деревьевъ и другихъ растеній не чрезъ воздѣлываніе полей, но земля сама предлагала ихъ имъ. Нагіе и безъ ложа, жили они большею частію подъ открытымъ небомъ, потому что благорастворенность годовыхъ временъ не причиняла имъ накакого недуга, а роскошная трава, возникавшая изъ земли, предлагала имъ мягкое ложе с. Между животными прежде не было дикости, ни пожиранія другъ друга; войны и раздоры въ то время вовсе не были извъстны людямъ, и много другаго замъчательнаго можно было бы привести изъ этого порядка вещей. Таковъ былъ образъ жизни жившихъ подъ владычествомъ Кроноса заправность подъ владычествомъ Кроноса в праветны в подъ владычествомъ Кроноса в праветны в подъ владычествомъ Кроноса в праветны в подъ в праветны в подъ в праветны в подъ в подъ в праветны в подъ в праветны в подъ в подъ

Перипатетикъ Дикеархъ говоритъ о золотомъ въкъ: "первые люди, находившеся въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ къ богамъ, наслаждались самою счастливою жизнію въ самомъ совершеннъй-шемъ состояніи; поэтому тотъ въкъ по справедливости названъсолотымъ въкомъ \*5).

Въ разныхъ сагахъ Грековъ мы находимъ разсказъ о гръхопаденіи людей. Прежде всего и ближе всего мы находимъ этотъ разсказъ въ исторіи Кроноса и титановъ, представителей перваго въка. Этотъ первый человъческій родъ представляется нечестивымъ родомъ, который, по словамъ Гезіода "простерлъ руки, чтобы въ

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> () <sup>в</sup> () Геттингера Апологія христіанства ч. II стр. 250.



<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) По общему ходу и соотвътственно металламъ послъ мъднаго долженъ бы наступить желъзный и послъдній въкъ, но Гезіодъ встагляетъ сказанія своего гремени о герояхъ, отдъляя ихъ отъ того воинственно грубаго покольнія, которое принадлежало мъдному въку.

<sup>•</sup> Hesiod. ibidem.

кичливости беззаконничать". Началась борьба Зевса <sup>86</sup>) съ Кроносомъ и титанами и побъда, благодаря Прометею, <sup>87</sup>) была на сторонъ Зевса. Кроносъ и Титаны были низвергнуты въ глубокій тартарь. Кроносъ или первый человъкъ снова вошелъ въ мплость и жилъ на островъ блаженныхъ.

Если Кроносъ олицетворяетъ собою Адама, то Деметра есть образъ Евы. Она, еще не падшая, живеть на Олимпъ, среди боговъ, подъ именемъ Ре, а какъ падшая (Персефона) п по паденіи скорбящая о своемъ небесномъ отечествъ, она принадлежить подземному міру.

Но совершениве и поливе сага о Прометев, который первый изъ смертныхъ вышелъ изъ повиновенія богамъ и который первый открываеть собственно человъческую исторію. Воть въ чемъ заключалось неповиновеніе богамъ со стороны Прометея. Когда могущественный Зевсъ одержаль побъду надъ отцомъ своимъ Кроносомъ и когда жилищемъ боговъ сдълался высоковершинный Олимпъ, тогда боги пожелали отдълиться отъ людей и установить, вакія почести воздавать должны люди безсмертнымъ за ихъ благодъяніе. Боги и люди собрались на совътъ. Зевсъ взялъ на себя двло боговъ, представителемъ со стороны людей былъ Прометей. Разумный и хитрый Прометей, понадъявшись на свой умъ, ръшился перехитрить Зевса, мудръйшаго изъ боговъ. Онъ, убивши большаго быка и разрубивши его на части, предоставилъ небожитямъ выбрать ту часть, которую они желають для будущихъ жертвоприношеній. Эти части онъ предварительно вложиль въ див кучи. Въ одной кучв онъ сложиль куски мяса и съвдобныя покрытыя жиромъ внутренности, плотно прикрывъ все это кожею жертвеннаго животнаго, а сверху положилъ желудовъ животнаго, самую худшую часть. Въ другую кучу искустно сложилъ кости, покрывши оълосивжнымъ блестящимъ жиромъ. Такимъ образомъ онъ придалъ лучшей части неворачный, а худшей-красивый видь. Всевыдущій Зевсъ, отецъ боговъ илюдей, прозръдъ обманъ и смъясь сказалъ: "Могучій сынъ Япета 85), върный другъ мой! Какъ не равно сораз-

<sup>\*\*)</sup> Какъ у персовъ Джемшидъ или Інма, такъ у грековъ Прометей, будучи



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Зевсъ, какъ и другія божества, являются у Грековъ съ двоякимъ характеромъ. Онъ съ одной стороны высочайшій богъ, правитель всего міра, а съ другой слабый національный богъ Грековъ.

<sup>87)</sup> Проинфейс — многозаботиный. Хрисанов. Истор. древ. рел. т. II 492 стр.

мъряещь ты части". Прометей думаль, что удалась его хитрость, и съ улыбкой молвиль: "досточтимый и величайшій изъ безсмертныхъ боговъ Зевсъ! Выбери часть, которая тебъ люба". Разгив. ванный Зевсъ съ умысломъ выбраль худшую часть-кости, чтобы иметь поводь смирить людей, которымъ мысливь злое (?). Объими руками сняль онь блестящій жирь и увидя былыя кости и убъдившись въ хитромъ обманъ, сказалъ съ гитвомъ: "по истинъ, другъ сынъ Япета, ты великій знатокъ въ коварстві; ты не разучился обманывать". Раздраженный коварствомъ Прометея Зевсъ скрылъ огонь отъ смертныхъ. Но Прометей не остановился предъ этой мврой одимпійскаго Зевса. Желая вторично обмануть отпа боговъ. сынъ Япетовъ совершаетъ необычайное дъло. Презирая законъ п власть боговъ, онъ хитростію похищаеть огонь съ Олимпа изъ Зевсова дома и приносить на землю людямъ имвющуюся искру (схороненную въ тавющейся форуловой тростинкв). Но огонь былъ похищенъ не на радость и счастье, а на пагубу какъ Прометею. такъ и всему его роду. Вторично осворбленный громовержецъ такъ говорить Прометею: сынъ Япетовъ, хитръйшій изъ смертныхъ! ты радуещься, похитивъ огонь и коварно обманувъ меня. Знай, что это воварство обратится на пагубу тебъ, равно и племенамъ, грядущимъ по тебъ. Чтобы отметить за такое хищничество, я пошлю имъ гибельный подарокъ, которымъ всв они будутъ прельщаться во глубинъ души, сами питая страстную любовь къ собственному бичу! Окончивши эти слова, отецъ боговъ и людей велеть искуснику Гефесту создать изъ воды и земли чудную двву, голосомъ и силою подобную людямъ, лицемъ же безсмертнымъ богинямъ. Всъ боги поднесли подарокъ этой прелестной и злокачественной красавиць, почему и названа она "Пандора", одаренная "всвии" богами. Гериесъ по воль Зевса ввель чарующую двву въ домъ Эпиметея в Прометей предостерегаль брата, чтобы онъ не принималь никакого дара отъ боговъ, дабы оттого не произопло какого горя людямъ. Но Эпиметей забылъ объ этомъ предостере-

<sup>• 3)</sup> Это двойникъ Прометея, тотъ же первый человъвъ, только дишившійся свътлаго ума и теперь названный Эпиметеемъ, неразсудительнымъ братомъ Прометея. Огюстъ Николя, Размышленія о божественности религіи Христіанской, книга 2 стр. 199.



первыми людьми, суть въ то же время и сыновья изв'ястных отцевъ, и первыми людьми, такимъ, образомъ какъ персовъ такъ и грековъ являются дв'я личности.

женін и приняль роковой дарь. Онь вступиль съ дівою въ бракь н она сдълалась праматерью всъхъ женъ на землъ. Только послъ Эпитемей узналь, какое зло онъ приняль въ свой домъ. Отсюда произопио его имя, значущее: кто узнаеть посля, узнаеть очень поздно. До тъхъ поръ люди, свободные отъ страданій, заботь и смертоносныхъ болъзней, жили блаженною жизнію, но жена сняла съ сосуда горя великую крышку и освободила изъ него всв бъдствія, которыя распространились потомъ между людьми на землъ. Только на див сосуда осталась одна надежда: по воль Зевса, Пандора быстро захлопнула крышку. И съ той поры безконечный рой бъдствій носится надъ смертными, горе и скорбь наполняють и сушу и море. Бользни приносять людямь много горя и скорую смерть \*0). Дагве о Прометев преданіе разсказываеть, какъ онъ, прикованный по воль Зевса нь скаль въ скиеской пустынь, мучился въ продолжении нъсколькихъ тысячельтій, причемъ его сердце разстерзываемо было орломъ, пова наконецъ, искупленный Геркулесомъ, не былъ освобожденъ отъ оковъ 1). Вотъ миоъ о Прометев. Не можемъ не замътить, что подъ оболочкой этого миоа скрывается мысль о гръхопаденіи. "Какъ ни странно преломляются здъсь лучи высшаго познанія и первоначальнаго преданія, какъ ни разнообразными красками они окрашены, однакоже и при всемъ этомъ они довольно прозрачны для того, чтобы можно было узнать ихъ первоначальный видъ". Обманъ при жертва и сладующее затамъ похищение огня служить весьма выразительными образами той незапамятной вины, которая въ народныхъ сагахъ стоить въ началь исторіи. Человыть, который какъ твореніе, обязанъ всымъ своииъ бытіемъ Творцу, вмісто того, чтобы приносить ему жертву, старался присвоить ее самому себв и не принесъ Ему въ жертву своей самолюбивой воли, такимъ образомъ онъ обманулъ въ томъ, что принадлежало Богу.

Около Прометеевой саги существовало и еще въсколько сагъ древняго происхожденія, которыя выставляють другихъ личностей какъ первыхъ людей. Таковы саги о Форонев Аргивянинв, Пелев и другихъ. О нихъ разсказывается не только то, какъ они обращались среди боговъ и были близки къ нимъ, но и какъ они ос-



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Труды и дни 39-91 Теогонія 510-616.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Döllihger. Heidenthum und Ludentum crp. 270.

корбили боговъ и за это были ввергнуты въ подвемный міръ. Особенно достопримъчательна сага о Танталъ, первоцаръ и родоначальникъ пелопидовъ въ Пелопонесъ. О Танталъ разсказывается, будто онъ, будучи любимцевъ боговъ, такъ-сказать сотрапезникомъ ихъ, нъкогда похитилъ у нихъ питье безсмертія, въ наказаніе за то ему суждено было, находясь среди воды, ощущать страшную жажду и изнуряться ею. Здъсь мы между прочимъ видимъ указаніе на питье безсмертія, которое будто бы, добавимъ къ этому, Зевсомъ дано было человъку, но отнято за гръхъ и передано змъю 92).

Съ раннихъ поръ Греція имъла международныя сношенія съ Востокомъ и въ частности сношенія съ Египтомъ. Неизбъжнымъ следствіемъ этихъ сношеній быль обмінь идей, касающихся какъ соціальной, такъ и умственно-религіозной жизни. Впрочемъ уваженіе къ древнеклассическому міру Еллиновъ и высокимъ плодамъ ихъ мудрости такъ проникаетъ сознаніе некоторыхъ ученыхъ, что они единодушно стараются выдълить развитіе греческаго редигіознаго и особенно философскаго созерцанія отъ связи съ культурой Востока. Но кажется болье данныхъ къ тому, чтобы допустить воздействіе восточныхъ идей на кругь народныхъ верованій и на развитіе философской мысли въ Греціи. По крайней мъръ съ несомивниостію извъстно, что первые греческіе филосовы явились не въ Аоинахъ и не на греческомъ полуостровъ вообще, а въ Малой Азіи, въ городахъ, куда особенно направлялся притокъ разныхъ національностей съ ихъ разнообразными міровозэрвніями, гдв следовательно быль большій обмень мыслей, чъмъ въ другихъ мъстахъ Греціи. Кромъ того и для самыхъ Грековъ, какъ это можно сназать о Оалесъ, Пиоагоръ, Геродотъ. Платонъ,-Востокъ и Египеть издавна были страной, куда считалось необходимымъ отправиться съ чисто-научными цвлями, чтобы ознакомиться съ ихъ высокими въ то время религіозно-философсками идеями. Конечно не самая философія грековъ, какою знаемъ ее съ именами техъ или другихъ философовъ, составляетъ заимствование съ Востока-а религиозно-философския идеи, которыя ясно или смутно переходили въ греческое сознаніе, пробуждали въ грекъ



эг) У Люкева 108 стр.

любознательность, философствующую мысль. Востокъ только такъ сказать наталкиваль грека на мысль, указываль ту сферу, на которую греческій геній должень обратить свое вниманіе въ дальнъйшемъ, предоставивъ ему полнъйшую свободу и самостоятельность. И дъйствительно грекъ, заимствованши тъ или другія идеи съ Востока, переработываль ихъ соотвътственно общему міросозерцанію, такъ что эти заимствованныя идеи, вошедщи въ тъ или другія философскія системы, становились собственно греческими.

Къ числу идей, перенесенныхъ съ Востока на греческую почву. нужно отнести идею о демонахъ и духахъ, населяющихъ воздушнопланетное пространство и имъющихъ близкую связь съ человъческимъ родомъ, частиве учение о предсуществовании и падении духовъ, послъ чего, какъ слъдствіе, явился человъческій родъ. Очень рано мы встръчаемъ это учение среди грековъ. Еще Пивагоръ училь о предсуществованіи душь "") и вивств съ темь о паденіи чистыхъ духовъ 34), хотя это ученіе у Пиоагора не было такъ развито, какъ это мы видимъ у другихъ философовъ. За Пивагоромъ это ученіе повториль Эмпедокль. Онъ также какъ и Пивагоръ упоминаетъ о первобытномъ времени, когда только любовь оживляла первобытно-совершенный міръ. Но это состояніе нарушено вторженіемъ ненависти и по приговору боговъ блаженные демоны, сдълавшіеся нъкогда виновными въ убійствъ или въ клятвопреступленіи и нарушеніи долга, изгнаны въ чувственный міръ, гат должны пережить многотрудный путь жизни, переходя чрезъ различныя смертныя существа. Полное же развите этого ученія ны находимъ у Платона. Въ духъ своего учителя Сократа этотъ "философъ идей" обращаетъ свою философскую мысль по преимуществу на самопознаніе, на самую мыслящую личность, изслівдуеть все содержание человъческого духа. По взгляду Платона человъкъ, совиъщая въ своемъ существъ разумъ и его идеи, а съ другой стороны кругъ чувственно-тълесныхъ явленій, возпроизводить въ своемъ составъ весь міръ, является высшей формой въ



<sup>&</sup>quot;) Ясное свидътельство относительно пноагорейскаго ученія о предсуществованін душь встрівчается у Максима Тирскаго. П. А. Милославскій. Древнеявическое ученіе о странствованіяхь и переселеніяхь душь и слідн его въ первые візаухристіанства. Казань 1873 г. стр. 207. Примічаніе.

<sup>&</sup>quot;) Ibidem.

міръ. А потому Платонъ обращаеть особенное вниманіе на изслъдованіе природы человъка и дълаеть его центромъ всей своей оплософіи.

Человъкъ состоить изъ души, которая весьма подобна божественному, безсмертному, мысленному, неразрушаемому, всегда тожественному, - и тъла, всегда подобнаго смертному, немысленному, разрушвемому. Души людей существовали прежде, чёмъ начали существовать въ образъ человъка и существовали безъ тълъ, но имъли разумъніе \*5), и созерцали прекрасное, доброе само въ себъ и всякую сущность <sup>96</sup>). Но гдв же они существовали въ періодъ ихъ домірнаго бытія? Въ своемъ первобытномъ состоянія, составляя часть міроваго духа, души пребывали въ премірномъ пространствъ, въ царствъ въчныхъ и неизмънныхъ идей, гдъ истина и бытіе совпадають въ полную гармонію божественной жизни. Онъ жили въ надзевздномъ мірв, на зевздахъ, наслаждаясь тамъ истиннымъ и высочайшимъ блаженствомъ въ сообществъ боговъ въ созерданіи истинно сущаго, къ которому они должны стремиться по своей природь. Но кромъ стремленія въ божественному, въ блаженной жизни въ созерцании идеальнаго міра душа обладаеть еще стремленіемъ къ земному, смертному, чувственному. Такая двойственность стремленій души обусловливается самымъ происхожденіемъ души. Она не есть чистая эманація Божественнаго разума (νοῦς), но будучи твореніемъ высочайшаго Бога, она въ тоже время есть твореніе и боговъ сотворенныхъ и поэтому стремится къ чувственному смертному. Вследствіе этой двойственности стремленій въ душв естественно должва быть борьба: разумъ, божественное начало въ душъ стремится подчинить себъ смертное начало, стремленіе въ чувственному, стараясь обуздать и укротить его; съ своей стороны и чувственное начало души стремится подчинить себъ разумъ, взять надъ нимъ перевъсъ и господство. Въ послъднемъ случать душа повергается въ чувственность и по неизбъжнымъ законамъ извергается изъ міра идеальнаго въ міръ матеріальный, воплощается и съ этого момента въ душъ разумъ изнемогаетъ подъ самою чувственностію. Въ Федръ Платонъ описываетъ состояніе души, весьма наглядно изобразивъ природу души уподобленіемъ



<sup>36)</sup> Федонъ въ переводъ Карпова 2-я часть стр. 92.

<sup>16)</sup> Ibid. crp. 87.

последней колеснице, запряженной парой коней и управляемой возничимъ. "О душъ боговъ, говоритъ Платонъ, можно сказать, что и кони и возничій вполнъ хороши, въ другихъ же душахъ только отчасти: одинъ изъ коней хорошъ, другой дуренъ. Посему работа возничаго крайне трудна и безпокойна. Попробуемъ теперь, продолжаеть онь, показать, отчего некоторыя существа называются смертными, а другія-безсмертными. Всв души заняты попеченіями о неодушевленных вещах и странствуют по небу въ разныхъ формахъ. Если душа совершенна и окрылена, то она паритъ къ вышинъ. Но душа, потерявшая свои крылья, падаеть внизъ, пока не зацвиится за что нибудь твердое, въ чемъ и поселяется. Она получаеть бренное жилище, которое, по причина бытія въ ней душы, кажется самодвижущимся. Душа въ двоемъ съ этимъ жилищемъ носить название животнаго и смертнаго. Покажемъ теперь, всявдствіе какой причины душа теряеть свои крылья? Въ природъ крыльевъ лежить поднимать тяжелыя тела вверхъ къ обители боговъ. Крылья болъе всъхъ членовъ тъла причастны божеству. Божественное въ себъ прекрасное, мудрое, доброе и все тому подобное. Этимъ-то и питаются и растуть крылья души, разрушаются же они отъ предметовъ противоположныхъ названнымъ. Самое стремленіе души къ божественному Платонъ олицетворяетъ подъ образомъ путешествія боговъ и съ ними душъ, раздъленныхъ на 12 сонмовъ, въ высшія небесныя сферы для созерцанія сущаго въ себъ самомъ "7). Великій вождь Зевсъ, читаемъ въ Федонъ Платона, оставиль на небъ центральное жилище Весты и вдеть первымъ на крылатой своей колесниць на праздникъ и пиръ подъзенить небеснаго свода; за нимъ следують низшіе боги, сопровождаемые подобно Зевсу героями и геніями (т.-е. душами), ъдуть они вверхъ подъ высшее пространство небеснаго свода по наклонной плоскости. Колесницы боговъ, послушныя имъ, катятся ровно и гладко; боги, достигнувъ вершины неба, становятся на ней и, вращаясь вивств съ орбитою, созерцають истинно сущее и наслаждаются ими до тъхъ поръ, пока вращающаяся орбита не придетъ



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Илатонъ почти буквально повторяеть мионческій образь души подъ видомъ возничаго изъ индъйской катака-упанишады, а подъ видомъ пернатаго существа изъ парсійскихъ представленій. П. А. Милославскій. Указанное сочиненіе стр. 201 приміч.

въ прежнее положение. Послъ сего боги отправляются домой. Такова жизнь боговъ. Колесницы же героевъ катятся съ трудомъ, потому что конь, причастный злу (т.-е. низшая сторона души) не будучи хорошо вскормленъ возничимъ, какъ-то тяжелъ, порывается и тягответь къ землв. Поэтому только наилучнія души, подражая богамъ, успъваютъ подняться до того, что головы ихъ выходять за небесный сводь (т.-е. возносятся въ міръ, мыслимый только идеями ума, коими души связаны съ истинно сущимъ) и увлекаются орбитою; но онъ безпомощныя конечно съ трудомъ созерцають сущее; другія же то поднимаются, то опускаются и, насилуемыя конями, иное видять, иного же не видять. Души, хотя отчасти созердавшія истину, остаются до другаго круговращенія безопасными и если всегда могуть дълать тоже, то никакой вредъ не приражается къ нимъ. Нъкоторыя же души, не смотря на всъ свои усилія, никакъ не могуть подняться вверхъ, но подвергипсь какому нибудь бъдствію, помрачаются забвеніемъ и зломъ, такъ что отяжелевають, роняють перья и падають стремглавь на землю, причемъ попирають и давять другь друга. Многія изъ нихъ двдаются кальками, вообще становятся непосвященными въ созерданін истинно сущаго и идуть питаться пищею мивнія, ввроятнаго. Упавшія на землю души погружаются въ матерію, облекаются въ тъла и одушевляють послъднія.

Изъ этого такъ-сказать аллегорически - миоическаго описанія путешествія душъ въ верхнія области видна та мысль, что души въ своемъ домірномъ существованіи тяготьють къ созерцанію истинно-сущаго, стремятся къ богоподобію. Но не всь имъють одинаковыя силы къ этому; часть ихъ при всемъ страстномъ желанів подняться на высоту, увидьть тамъ поле истины, откуда заимствують они надлежащую пищу, и гдв особенно крылья питаются, не имъють достаточныхъ силъ къ этому и потому, обремененные пороками и забвеніемъ, теряють крылья и падають на землю, гдв должны совершить одно рожденіе въ тыль (γενεσις μία). И самое довременное паденіе этихъ душъ такимъ образомъ состоить въ недостаткъ силъ, въ неспособности познать божественное видять, а иного не видять. Этимъ душамъ предстоить выборъ или стремиться



<sup>&</sup>quot;) Döllinger. указанное сочинение стр. 288.

къ богоподобію, или же отдаться чувственности. Паденіе ихъ такимъ образомъ заключается въ ложномъ выборъ.

Следствіемъ паденія душъ и увлеченія чувственнымъ является, какъ сказано, воплощение ея. Такимъ образомъ происхождение существъ на землъ Платонъ соединяеть съ идеей переселенія душъ изъ частей міровой души въ ряды твореній, когда душа, сама по себъ божественная, одаренная истиннымъ знаніемъ, самостоятельная и свободная въдъйствительности, является слабой, чувственной, вовлеченной въ бъдствіе, во зло, теми тревогами, желаніями, страстями, которыя возникають для нея изъ владычества чувственнаго принципа. И на настоящее состояніе души онъ смотрить какъ на состояніе ненормальное, когда она заключена въ твле какъ темниць, которое задерживаетъ ея стремленіе къ міру идей. Какъ такая, т.-е. заключенная въ тълъ, къ тому же несвободная, слабая, и въ нъкоторомъ родъ злая, она должна бороться съ чувственностію, стараться всячески поработить ее требованіямъ духа и чрезъ это самой сдвлаться чистой, справедливой и богоподобной. Средство къ этому онъ указываетъ въ философія, где духъ, сознавши свое "я", свое высокое происхожденіе, очищается отъ всякой чувственной примъси, возвращается къ себъ, снова достигаетъ свободы и и покоя, коихъ онъ лишился погрузившись въ матеріальную сферу ".). Только души истинныхъ философовъ по смерти снова окрымются т.-е. совершенно освобождаются отъ чувственности, не имъя къ ней даже ни мальйшаго пристрастія, —легко возносятся въ сродный человъку міръ идеальный, возвращаются въ первобытное состояніе блаженной жизни съ богами. Открывая такимъ образомъ путь на небо только душамъ истинныхъ философовъ, которые доходять до познанія чистой идеи души, ея раздъльности съ твломъ, Платонъ какъ разъ приходитъ къ положеніямъ индейской философіи, по которой познаніе независимости души отъ тыла освобождаеть первую отъ грвха.

Ученіємъ Платона о душѣ мы заканчиваемъ преданія грековъ о первобытномъ состояніи и паденіи человѣка.

Римская поэзія съ восторгомъ воспоминала о томъ блаженномъ состояніи человъка, о томъ золотомъ въкъ, когда "правда была въ



<sup>&</sup>lt;sup>ээ</sup>) Исторія философіи, Швеглера. Вып. I, стр. 95.

великомъ почтеніи". Мы приведемъ сказанія Овидія, — римскаго писателя—(въ переводъ Глоріантова) о четырехъ въкахъ: "первый въкъ на землъ былъ золотой въкъ, когда честность и справедливость были чтимы добровольно, безъ всякаго принужденія и закона. Не было еще наказанія и страха, на прибитой мъди еще не читались угрожающія слова и грозныя оковы еще не связывались изъ твердой мъди. Покорная толпа еще не трепетала предъ взорами своего судьи. Люди пользовались безопасностію безъ всявихъ карательных в мъръ. Сосна еще не падала подъ ударами топора, чтобы видеть чужія страны и съ своихъ горъ не спускалась на прозрачныя волны; люди не знали никакихъ береговъ, кромъ своихъ, города еще не опоясывались крутыми рвами. Не было ни прямой мідной трубы, ни изогнутых рожковь (употребляемых в для военныхъ сигналовъ), ни племовъ, ни мечей; безъ употребленія военной силы народы жили съ безопасною душой, проводя время въ спокойствіи. Дівственная (свободная отъ службы) земля, которой еще не трогали граблями (употребляемыми въ садахъ для разрыхленія земли) и которой еще не наносили раны сошники, сама собой давала все (нужное человъку). Люди довольствовались пищею, которая родилась безъ всякаго ухода, собирали древесные плоды и землянику на горахъ, ягоды ежевики, растущія среди твердаго терновника, и жолуди, каків упадають съ развъсистаго дерева Юпитерова 100), весна продолжалась непрерывно и тихіе зефиры своимъ тайнымъ дыханіемъ ласкали родившіеся безъ съминъ цвъты, невоздъланная земля приносила скоро овощи и поле безъ подновленія желтьло тяжеловъсными колосьями, даже цълыя ръки молока, ръки нектара проходили на землъ, и желтый медъ капалъ съ зеленъющаго ясеня.

После того какъ Сатурнъ 101) (въ царствованіе котораго на земле былъ золотой векъ) былъ отправленъ въ мрачный тартаръ и надъміромъ воцарился Юпитеръ, наступило новое поколеніе серебрянаго века, который былъ хуже золотаго, но драгоценне века жел-



<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Римляне лучшія деревья и растенія посвящають богамъ, именами послынихъ называя ихъ.

<sup>10.1).</sup> Сатурнъ быль очень близовъ съ греческимъ Кроносомъ и позднве быль отожествленъ съ нимъ. О Сатурнв сага разсказываетъ, будто онъ, высадившесь изъ лодки на берегъ Италіи, пришелъ въ Лаціумъ, быль первымъ царемъ и въ свое царствованіе развиль выросшихъ изъ деревьевъ дикихъ Аборигеновъ (Люкевъ).

той міди. Юпитеръ сократиль время прежней весны и разділиль годь на четыре пространства (времени): зиму, літо, не равную (по температурів и потому опасную для здоровья) осень и кратковременную весну. Съ этого времени воздухъ (въ літнее время) сталь накаливаться отъ сухаго жгучаго зноя, (а зимою) отъ дійствія вітровъ приціпились и повисли ледяныя сосульки. Туть люди въ первый разъ вошли въ дома. Домами имъ служили пещеры и частые, густые кустарники и связанныя лыкомъ хворостины. Туть въ первый разъ Церерины (т.-е. хлібныя сімена) стали засываться землею на длинныхъ бороздахъ и подъ тяжестію ярма заревізми волы".

Послъ этихъ наступило третье покольніе мъднаго въка, которое было суровъе предъидущаго по своимъ душевнымъ, качествамъ, хотя еще и не было злымъ. Послъднее покольніе изъ твердаго жельза. Въ этотъ въкъ изъ худшей, (чъмъ мъдь) жельзной жилы сейчасъ же и начинаютъ вторгаться въ міръ всъ преступныя дъйствія, исчезли стыдъ, правда и честность, мъсто которыхъ заняли обманъ, коварство, злоумышленіе, насиліе и преступная страсть къ наживъ ...

До временъ Юпитера 102), говорить другой римскій поэть—Виргилій, никому не отсчитывали золота владвльцы земли; имъ не нужно было отмвчать или отдвлять межой свое поле. Все и вездв находилось въ готовности; земля сама собой производила все въ такомъ изобиліи, что никто ни въ чемъ не нуждался" 10 ::).

Эти приведенныя сказанія о въкахъ едвали были произведеніемъ собственно римскаго народа. Находясь подъ сильнымъ вліяніемъ со стороны грековъ, заимствуя отъ нихъ какъ философскія, такъ и религіозныя идеи, Римъ былъ зависимъ отъ нихъ и въ своихъ поэтическихъ произведеніяхъ. Римскія музы, собственно говоря, греческія музы, вдохновлявшія поэта. Овидій такъ-сказать отголосокъ Гезіода, Энеида Виргилія—копія Гомеровой Одиссеи и Иліады. Правда, все заимствованное у грековъ запечативно у римлянъ особеннымъ имъ свойственнымъ характеромъ, но по своимъ основнымъ стихіямъ и духу не имъ принадлежало и не ими выработано. Поэтому, какъ въ преданіяхъ о первобытномъ состоянія

<sup>102)</sup> Юпитеръ считался царемъ серебрянаго въка.

<sup>10</sup>s) Virgil. Georg. lib. 1.

человъка, о золотомъ въкъ римляме не были оригинальными, такъ таковы же они и въ сказаніяхъ о потерѣ золотаго въка. И здёсь они только повторяють то, что свазаль Гезіоль въ своемь мисъ о Прометев. "Дерзскій сынъ Япета, говорить напримъръ Горацій въ третьей своей одъ, противъ воли Юпитера (греческаго Зевса. который впоследстви тоже быль отожествлень съ Юпитеромъ) высшаго бога преступнымиъ обманомъ похищаеть съ неба огонь и передаетъ народу. Какъ только пламя однажды было извлечено изъ своего воирнаго вивстилища, бользненная немощь, съ целою стаею неизвъстныхъ дотолъ бичей, охватила землю и смерть, прежде по необходимости поздняя и медленная, ускорила свои шаги 104). Знаменитый мыслитель древности Цицеронъ, стремившійся разрівшить многознаменательную проблему человъческого духа о причинь золь, существующихь въ мірь и человіческомъ родь, говорить: "заблужденія и бъдствія жизни человъческой у древнихъ прорицателей или истолкователей, обязанныхъ изъяснять таниства божественныя новопоступающимъ, послужили основаніемъ къ тому ученю, что человыть рождается въ такомъ состоянии бъдности и немощи только для заглажденія великаго преступленія, совершеннаго въ высшей жизни, и мев кажется, что они тамъ видвли что то истинное. Поэтому я соглашаюсь съ мивніемъ Аристотеля, что мы осуждены нести навазание подобное тому, какому подвергались несчастные, попадавшіеся въ руки разбойниковъ Этруріи: живые люди были связываемы лицомъ къ лицу съ мертвыми тълами, то же совершается и съ нашими душами въ соединении ихъ съ нашими твлами ч 105). Такимъ образомъ Цпцеронъ видить причину тяготьющихъ надъ человъкомъ бъдствій въ великомъ преступленіи, бывшемъ еще въ высшей жезни, хотя и не указываеть такъ-скавать сущности, содержанія самаго преступленія.

Такъ скудны и такъ несамостоятельны преданія римлянь о первобытномъ состояніи и паденіи человіка. Средп нихъ мы не встрівчаемъ даже общаго всімъ культурнымъ народамъ древности представленія о рай съ его плодами или питьемъ безсмертія, съ его чудесными деревьями и знаменитыми ріжами. Впрочемъ можетъ быть и въ этомъ случаю, т.-е. въ представленіи о рай римляне



<sup>104)</sup> Цитать у О. Ниволя 197 стр.

<sup>103)</sup> Ibid. 204.

следовали за гренами, какъ они следовали за ними въ своемъ предотавленія объ адв, который они полагали подъ землей; по крайней мъръ это можно сказать о нихъ, посль того какъ они подпали подъ вліяніє греческаго народа и греческих идей. Что же васастся до древнихъ преданій этрусковь, латинянъ и самнитовъ, изъ смъписнія которыхъ въ носледствін образовалось населеніе Рима, то мы не имъемъ нивакихъ свъдъній о нихъ въ данномъ случав. И едва ли они, вытвеменныя греческими преданіями, оставили по себв накой-либо следъ. Могло случиться съ ними тоже самое, что случилось съ преданіями народовъ Европы, потерявшихъ религіознуюособенность чрезъ введение греко-римского культа, съ преданіями, о воторыхъ почти вовсе не осталось свёденій. Могло это случиться особенно потому, что большая часть народовъ Италіи принадлежала къ такъ-навываемой пеласгической или греко-латинской отрасли индоевропейской семьи народовъ, составляя одну племенную группу съ древними греками, а следовательно имели если не одинаковыя, то весьма близкія преданія, которыя после весьма легко могли слиться съ преданіями грековъ, не составляя чего-нибунь среднято третьяго.

На очереди после греновъ и римлянъ народъ германсий, жившій северне первыхъ. И среди этихъ народовъ мы находимъ смазанія вавъ о рав, счастливомъ состояніи людей, такъ и о потере его и замене другимъ худиммъ. Только здесь эти сказанія отличаются чудеснымъ, миенческимъ характеромъ, отчего представляють особенную трудность для разбора ихъ.

Райское мъсто у германиевъ называется Асгардъ - "садъ боговъ". Этотъ "садъ боговъ находится въ срединъ міра Тамъ въ
саду въ преврасномъ городъ Вингольсъ (Wingol—домъ радости),
гдъ у Одина собрались храбрые герои — живутъ боги. Тамъ естъ
долина Idavoler (поле Идъ), гдъ на лугахъ боги находили золотыя
дощечки. Тамъ-священное дерево, по имени Игдразилль (Iggdrasill),
а подъ нимъ священнъйшія мъста боговъ, гдъ послъднія ежедневно
чинятъ судъ. Это дерево міровое дерево,—его вътви на весь міръ
и возвышаются до небесъ. Три его корня простираются широко;
изъ подъ корней вытекаютъ три источника: Urdhar, Мішіг и
Huergelmir. Около источника Urdhar живутъ Nornens 1000) женщи-

 $<sup>^{106})~</sup>O$  такъ-называемихъ норнахъ разсказывается, будто овъ придетаютъ ко $25^{+}$ 



на колдуньи и Lichtelten (ангелы). Около корней дерева въ источникъ Huergelmir лежитъ и его гложетъ виъя Nidhoggr 107), но выше, на его вътвяхъ сидитъ всевъдущій орель (въ противоположностъ злому духу—духъ свъта, подобный Аполлону и Индръ). Вътвями этого дерева питается коза Гегидрунъ; изъ ея вымени вытекаетъ такъмного 108) молока, что его вдоволь достаетъ для сингвацевъ. На асгардъ есть яблоки безсмертія, ихъ вдятъ боги (почему они и не старъются), а богиня Идунъ хранитъ ихъ въ одной коробкъ. Тольно однажды похитилъ ихъ изъ асгарда исполинъ Фіассъ 100) (подобно греческому Геркулесу).

У германцевъ есть преданіе о золотомъ въкъ; это преданіе съ преданіями о паденіи человъка сохранилось въ Эддахъ. "Въ началь, говорится въ новъйшей Эддь, посль того какъ быль созданъ Асгардъ, отецъ всъхъ и первый правитель сидълъ на судейскомъвресле, чтобъ направлять рокь людей и снабжать нужнымъ совътомъ при устройствъ города (Асгардъ). Его первымъ дъломъ было то, что на полъ Идъ (Idafeld), которое было въ срединъ города, была состроена зала, где было 12 месть для боговъ (12 Асъ) в тронъ для отца вселенной. Это - превосходное и огромное жилище и въ целомъ снутри и снаружи такое же, какъ светлое золото; это масто называлось "землей радости" (Gladsheim). Тамъ люди выстроили другое жилище для богинь, преврасный "городъ врасотъ" (Wingolf). Тамъ выстроили кузницу, сдълали молотокъ, клеши, наковальню и другіе инструменты и потомъ ковали золото Вся домашняя утварь и конная сбруя были савланы изъ золота. И этоть выкь-быль золотымь выкомь, который пропаль благодаря прибытію женщинъ, пришедшихъ изъ страны Йотуны (Iotunheim) « 110). Но что за женщина была это и накимъ образомъ она-

всикому человіку въ чась его рожденія и опреділяють его жизнь. Одні назыних произошли оть боговь; другія оть змін, третьи оть крокодиловь. Швенкь — въ указанномъ ниже сочиненія 29 стр.

можно думать, что этоть змёй, находящійся въ глубинё, есть ничто нное какъ древній міровой змей, который быль прогнанъ ботами во мракъ.

<sup>100) (</sup>Стифельстонъ).

<sup>100)</sup> Damesaga 12, 14, 24—у Люкена стр 73—74 cpas. Müthologie der Griechen, Römer, Aegypter, Semiten, Perser, Germaner von Konrad Sehnenck's В. 8 a 25.

<sup>119)</sup> Dămesaga 12—у Люкена стр. 110 срав. Schwenck's въ указан. соч. В. 6. сар. 23, 24, 25. Такимъ образомъ счастіе первыхъ людей, по вовербнію герман-

была причиной потери блаженного въна — сага не говорить объ

Древній писатель Саксъ грамматикъ передаеть свідінія о первой четь, Одинъ и его супругь Фриггь, а вивств съ этимъ даеть намь возможность видеть, какъ древніе германцы представляли себъ фактъ гръхопаденія чрезъ Фриггу. "Цари, разсказываеть онь, съвера приказали художнику слить изъ золота изображение Одина, который тогда считался за бога во всей Европъ, и увъ**тавши его руки кольцами, послали ему въ даръ Константино**поль 111) (Асгардъ). Одинъ обрадовался подарку. Но золото такъ сильно бросилось въ глаза его супругв Фриггв, что она пожертвовала своей невинностью одному неважному лицу, чтобы получить очаровательный золотой нарядь. Стыдь и бъдствія сильно подъйствовали на Одина и онъ удалился изъ Константинополя (Асгарда) с. Кромъ того Саксъ разсказываеть, будто и самъ Одинъ, чтобы овладъть дочерью съвернаго царя, предался колдовству и за это былъ выключенъ изъ списка боговъ и объявленъ опальнымъ. Но поздиве онъ былъ снова помилованъ 112).

Такимъ образомъ сильная страсть къ золоту первой жены и преданность демонскому волшебству были причиной изгнанія Одина изъ Асгарда 111).

Сказаніями германцевъ мы и заканчиваемъ перечень преданій жителей Европы. И этого достаточно, чтобы видіть, насколько и въ какой формів распространены въ Европів разбираемыя нами. преданія.

<sup>111)</sup> Что касается до того, почему германцы фактъ паденія первыхъ людей виділи въ волшебствъ, то причина этого заключается въ ихъ взглядь на волшебство. Всъ дикіе народы, не исключая и нашихъ родичей славянъ, объясняли колдовство того или иного лица связью его съ духами преисподней. А потому очень естественно, что и германцы искусство чаръ и ворожбы перенесли на первыхъ людей въ вхъ паденіи видъли именно этотъ распространенный и гръховный фактъ, въ которомъ человъвъ приходить въ близкую связь съ злыми духами и позабываеть Бога. Извъстно, что и германцы волшебство ставили въ связь съ злыми духами.



цевь, состояло въ изобиліи золота. Тоже можно видіть и въ сагахъ скиновъ, которые были родственны германцамъ. Люкенъ стр. 110

<sup>111)</sup> Саксъ грамматикъ указываетъ Асгардъ Одина въ Константинополъ.

<sup>112)</sup> Saxo Grammat ed. Steph. p. 13 y Люкева 111 стр.

Въ заключеніе приведемъ преданія американскихъ народовъ, того міра, который до новыхъ временъ находился въ совершенной неизвъстности и стоялъ отдъльно отъ всёхъ более или менъе культурныхъ народовъ древняго міра. Саги этихъ народовъ (а сагъ въ этой земле оказалось более, чъмъ гдълибо въ другомъмъстъ) 114) въ виду этой изолированности самой страны особенно важны, потому что представляютъ неоспоримое свидътельство того, что преданія первооткровенія нъкогда были общимъ достояніемъ всёхъ народовъ, всего человъчества, которое въ этомъ отношеніи представляетъ одно цълое.

Алеуты, живущіе на островахъ между Америкой и Азіей, народъродственный съ полярными жителями Азін, какъ съ эскимосами и гренландцами Америки, разсказывають: Богь, создавши ихъ острова, довершилъ свое дело населеніемъ на нихъ людей, которые были безсмертны. Состаръвшись люди восходили на высокую гору; тамъ бросались съ нея въ озеро, изъ которыго потомъ выходили сильными и снова молодыми 115). Между тъмъ богъ очаровался и плънился одной земной женщиной, которую и взялъ себъ въ жены. Эта въ дружеской беседъ сдълала упрекъ своему мужу въ томъ, что онъ, создавая Алеутскіе острова, сдълалъ большую ошибку—создалъ много горъ и мало лъсовъ. Богъ, прогнъванный этимъ неосторожнымъ упрекомъ жены, убилъ брата ея и съ этого времени всъ люди стали смертными 114).

Жители Гренландіи разсказывають, какъ это передаєть Кранць, следующее: первый человекь назывался Каллакъ (Kallak). Онъ произошель отъ земли; а его жена—изъ его большаго пальца. Отъ нихъ произошли все люди. Смерть принесла въ міръ женщина, а потому о ней говорили: "да умреть эта, а вместе съ ней получать тоже место и подражающіе ей 117).

Въ томъ и другомъ сназаніи виновницей смерти людей, какъ видимъ, выставляется женщина, которая по последнему сказанію взята отъ мужа, взятаго изъ земли. Въ этомъ—важная для насъ сторона саги.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Cranz. Historie von Grönland 2 Aufl. Barby und Leipzig 1770 Bd 1, s. 262 у Люкева стр. 125.



<sup>114)</sup> O. HEROES II, 211 crp.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Это нісколько напоменаєть напъ кетайскій ноточникь безспертія, находящійся на райской горі, пьющій изь котораго не умираль.

<sup>114)</sup> У Люкена 124—125 огр. Р. Мысль 1881 г. № 6 стр. 326.

Извъстный почти всемъ путешественникъ Франкцииъ въ описаніи своего втораго путешествія по полярному морю передаеть саги видъйцевъ гундорипповъ (Hundsrippen). "Первый человънъ называется Чаневи (Tschepiwih). При немъ на земяв было изобиліе средствъ для пропитанія и онъ произвель потомогво, которому даль двоякій родь плодовъ: черный и былый, запретивъ вкушать отъ первыхъ. Потомъ отлучился на долгое время, сдълавъ больнюе путешествіе, чтобы привести въ міръ солице. Дъти его, во время его отсутствія, оставались еще послушными ему: вли исвлючительно бълые плоды и истребили ихъ всв. Когда же отепъ ихъ путешествовать во второй разъ, чтобы привести на землю солице, то они, сильно проголодавшись, не выдержали заповади отца и за отсутствіемъ бълыхъ плодовъ вли черные плоды. Чапеви, возвратившись, былъ сердить на нихъ и объявилъ имъ, что въ будущемъ земля станетъ приносить имъ дурные плоды и сами они будуть подвержены болванямь и смерти; и тотчась же эта участь постигла ихъ 118). По извъстіямъ того же Франклина гундоринны говорили, оудто ихъ первый человъкъ Чапеви жилъ до тъхъ поръ, пока совстви не износилось его горло 11").

На западъ въ съвероамериканскихъ городахъ свободы (Freistäten) распространенъ миеъ о старой женщинъ бабушкъ (alten Frau Grossmutter), которая, будучи прогнана съ неба, образовала землю и внесла на нее всякаго рода зло. Ирокезы и гуроны называють ее старой бабушкой (Ataentsik). Они разсказывають о ней слъдующее. Въ началъ, до происхожденія земли существовало шесть человъкъ (въроятно три пары), отъ которыхъ произошли три рода ирокезовъ и гуроновъ—родъ волка, медвъдя и черепахи. Такъ какъ тогда не было земли, то они блуждали въ воздухъ. Женщина находилась на небъ и одинъ изъ шести (Hoguaho—т.-е. волкъ) долженъ былъ отправиться туда. Птицы на своихъ крыльяхъ несли его на мъсто. Здъсь онъ ждалъ у дерева, пока женшина по своему обыкновенію не пришла къ близь лежащему отсюда колодлу

<sup>\*\*\*)</sup> Franklin 1 с. s. 208 у Люкена 127. Сказавіе даеть указавіе на то, что богізнь в ранняя смерть—есть поздвійшее зло.



<sup>148)</sup> Franklin, Zweite Reise an die Küste des Polarmeres in den Jahren 1825, 26 m 27. Aus dem Enge Weimar 1825 s. 300 y Люкева 126. Klemm, Cultur Geschichte II, 156—157 P. Мисць 1881 г. № 6, стр. 826.

почеринуть воды. Лишь только она явилась, Hoguaho вступиль съ ней въ бесвау, предложиль ей подарокъ изъ жирнаго медвъдя и она вла. Господинъ неба, разгивнавшись на нее за этотъ ся поступовъ (за ввушение медвъжьяго мяса), прогналь ее съ неба н свергнуль внизь. Въ то время какъ ей упасть черепаха подхватила ее на свою спину, а ръчная выдра и рыбы вынесли наъ воды илъ и образовали изъ него маленькій островокъ, а потомъ образовалась и вся земля въ томъ видь, въ какомъ она теперь. Женщина первоначально получила двухъ дътей, изъ которыхъ одинь, который имвль кровопролитныя оружія, умертвиль другаго ненивющаго вреднаго оружія. Затвив она родила другихь детей, отъ которыхъ произошли остальные люди 120). "Если предположить, замвчаеть Люкенъ относительно этой саги, что небо есть рай, то мы имвемъ здвсь поразительно сходную съ библейской традицію о паденін первой жены. Но подъ небомъ, продолжаєть онъ, разумъется не что иное какъ рай; это вытекаетъ изъ того, что по преданію дикихъ женщина бабушка и теперь господствуеть какъ королева въ землъ праотцевъ (Ekennanne) или въ раю; тамъ среди прекраснаго поля-ея чудно-убранное жилище, куда приходятъ души умершихъ и дають постоянные танцы 121).

Изъ среднеамериканскихъ сагъ мы приведемъ сагу Мексиканцевъ, у которыхъ испанцы находили извъстную степень культуры, хорошо устроенные города, развившуюся религю.

Мексинанцы представляють себъ рай высочайшей горой, на которой покоятся облака. На ней жиль духъ воды Flalok, называемый поэтому господиномъ рая. Оттуда онъ посылаеть дождь, чтобы орошать землю 122). Тамъ находилось и питье безсмертія. Первымъ человъкомъ быль Кветцалкоатль 123) Quetzalcoatl, который быль

<sup>123)</sup> Этому первому человъку въ Холуль (Cholula), гдъ онъ господствоваль, была



<sup>120)</sup> У Люкена стр. 128.

<sup>121)</sup> Ibidem.

<sup>121)</sup> Здёсь же въроятно Мексиканцы полагали свое дерево жизни, которое многократно находять изображеннымъ на древних монументахъ, южиће отъ Мексики и которое называлось Топа coquahuilt т.-е. дерево нашего твла. Это дерево постоянно изображалось въ формъ креста, на вершнить котораго сидить птица. Когда испанцы нашли въ Мексикъ этотъ крестъ, то, говорятъ, поклонились ему, и первые миссіонеры думали, что ап. Оома проходиль по Америкъ и проповъюваль тамъ христіанство. Люкенъ стр. 78.

первожредомъ и первокоролемъ, и при немъ въ Мексикъ былъ блаженный въкъ. Здъсь въка, нужно замътить, раздвляются не по отношенію къ металламъ, какъ у Грековъ, Римлянъ и др. но въ соотвътствін водь, воздуху, земль и огню. Сначала по сагамъ Мексиканцевь быль въкъ воды, въ концъ котораго человъческій родъ погибъ чрезъ потопъ. Второй въкъ быль въкомъ земли, который окончился вивств съ погибелью исполиновъ и людей чрезъ землетрясеніе. Третій въкъ быль въкомъ воздуха и окончился бурей-Четвертый и последній векь, продолжающійся и теперь-векь огня, который окончится чрезъ огонь 124). Первый въкъ или время Кветцальковтив Мексиканцы рисують самыми привлекательными красками и едвали уступають въ этомъ случав Индвидамъ, у которыхъ первый въть быль въкомъ раздолья; земля, говорять они, при Кветцальковтив была весьма плодородна, колосья были величиной и по въсу съ человъческій трупъ, а хлопчатая бумага расврашивалась сама собой. Множество птицъ оглашало воздухъ своимъ пъніемъ и украшало красотой своихъ перьевъ. Всв подданные Кветцалькоатла были богаты. Это быль въкъ Сатурна, замъчаеть историвъ Мексиви. Но Fezcatlipoca (большой духъ) захотвлъ выгнать даря изъ земли. Съ этой цълью онъ далъ ему питье, которое подавало ему безсмертіе, но вмість съ тымь возбуждало въ немъ неизъяснимую страсть къ путешествію. Такъ исчезъ Кветцалькоатль, а вивств съ нимъ и счастливый въкъ. Но прежде чвиъ уйти и исчезнуть, Кветцальковтиь разрушиль свою золотую палату, превратить плодоносныя деревья въ сухой кустарникъ и вськъ првилят плипр заставите сопластвовате сма и аставите его своимъ пъніемъ во время пути 121). И Мексиканцы ожидали возвращенія Кветцальковтля, а съ нимъ вивств и счастливаго въка.

У Мексиканцевъ встръчается сага о первой женъ, напоминающая собою сагу Ирокезовъ. О происхожденіи жены разсказывается слъдующее, причемъ сюда же вплетается разсказъ и объ исполинахъ: Ксолотль (Xolotl), первоисполинъ и первочеловъкъ, произо-

<sup>125)</sup> Clavigero stor del M. tom. 2 р. II у Льжена 131 стр. Сказавіе о путешествін Кветцалькостья напоминаєть сказавіе египтянь о путешествін Озириса.



посвящена самая высочайшая въ Мексикъ пирамида, какъ изображение райской горы. Люкенъ стр. 75.

<sup>124)</sup> По нівкоторымъ сагамъ первый вівть быль вівть земли, а второй воды; но какой вівть первый, какой второй—для насъ безразлично.

шель оть первой пары (Ometenktli и Omecihuati), поторая жыла въ небесномъ раю, но съ наступленіемъ настоящаго въка была выгнана оттуда на землю. Онъ восхотълъ совдать родъ человъческій и съ этой цілію и прежде всего изъ кости одного челована создаль мать человъческого рода, которая была назвала Cihuacohuatl (женщина со зміей) или Quilatzli или Fonacacihua 126) (женшина отъ нашего тъла). Она была матерью друхъ братьевъ близнеповъ и въ Мексикъ она весьма почиталась и считалась богинею райскаго Бога. Въ то же время она обладала совершенно другими вачествами подобно индъйской Кали и Бгавани и была падшей Евой, какъ и самъ Xolotl представляетъ собою падшаго Адама и есть тоже самое существо, что и Ometenctli, одидетворяющій собою Адама до паденія. По върованію Мексиканцевъ тотъ в другая пали въ раю и при томъ чрезъ обольщение змвя, за что и были прогнаны на землю. На это указываеть самое имя женыжена со знаніемъ, и съ другой стороны обрядъ очищемія 127), при воторомъ жредъ молить бога, чтобы онъ уничтожиль произшедшій до сотворенія міра гръхъ дътей и даль виъ новое рожденіе 126).

Изъ сагъ южно-американскихъ жителей приведемъ только нъкоторыя, такъ какъ остальныя всё почти въ сущности сходны съ приводимыми: жена почти вездё выступаетъ виновницей потери первобытнаго счастливаго времени; есть, хотя и темное, указаніе на плодъ дерева, вкушеніе котораго вызвало гить Творца.



<sup>126)</sup> Мексиванскіе іероглифы, укращающіє храмы этихъ народовъ, изображали ее разговаривающею съ зміею и съ стоящими вокругь нея сыновьями близнецами, различный характеръ которыхъ отмъчался различными красками; одинъ изънихъ намъревается убить другаго. Въ послъднее время, замътимъ кстати, близь одного города Пенсильваніе открытъ памятникъ, доказывающій, что въ этой части Америки было распространено преданіе объ Адамт и Евъ. Разразилась стращивы буря близь Броуневиля въ западной части Пенсильваніи и вырвала съ кормень огромний дубъ. Съ паденіемъ его открылась поверхность камия, величивою около 16 квадр. футовъ. На этой поверхности выръзаны многія фигуры и между ним двъ, представляющія изображенія человъческія—мужа и жены, —посреди ихъ лерево; жена держить плодъ въ рукъ. На остальной части камия выръзаны олень, медвъди и птицы. Дубу этому было по крайней мъръ 500 или 600 лѣтъ. Поэтому надо полагать, что фигуры были выръзаны за долго до открытія Америки Колумбомъ». Такъ говорить отчеть объ этомъ открытів у. О. Николя П стр. 212.

ческихъ народовъ.
120) У Люкена 132 стр.

"Амадивана (Amalivaca), первый человых, говорять Таманахиры (Таманасніеген), живущіе въ Гуинъ,—сотворивши міръ, сначала жилъ въ немъ и хотълъ сдълать ръку Ориноко такой, чтобы всегда и нисколько не утомиялесь можно было плавать по ней. Но проживши при ней долгое время, отъ оставиль ее и отплыль въ Каноть, на другую сторону моря, откуда онъ пришель. При своемъ отъъздъ онъ обратился къ Таманахирамъ и говорить уже измънившемуся покольнію: "вы измъните кожу". Подъ этими словами онъ разумълъ, говорять Таманахоры, то, что наши предки не умирали, но постоянно молодъли, измъняя кожу, подобно тому какъ измъняють кожу змъи и кузнечики. Одна старуха, съ удивленемъ выслушавши это, сказала: "охъ, зачъмъ она позволила себъ слушать то, чему не върштъ". Это такъ разгнъвало Амаливака, что онъ ясными словами сказалъ: "вы должны будете умирать. Но повърь старуха, мы не умирали бы 129).

Юкары въ Боливіи разсказывають: одна молодая женщина посмотръда въ дъсу на дерево Уле (Ule), воторое красовалось цвътами. Она окрасила его рокомъ (Rocu) и дерево превратилось въ мужчину, котораго она избрала своимъ возлюбленнымъ. Они были счастливы, пока Уле не былъ растеревнъ однимъ Ягауромъ (Iaguar). Но супруга нашла разбросанные члены мужа и они снова ожили. Сынъ Уле <sup>130</sup>), по имени Тири (Tiri) создалъ изъ пальца своей ноги перваго человъка Кару (Caru). Когда последній вкусилъ земляной ометашки (Manibuch), которая выросла на могиле его умершаго сына, то Тири сказалъ: такъ какъ ты оказался непослушнымъ и пожралъ своего сына, то какъ самъ ты, такъ и всъ люди должны быть смертными и повесете страданія и труды <sup>131</sup>).

По одной сагв Перуанцевъ Конъ (Con), духъ безъ твла и костей, образовать міръ, въ конців всего человіна, которому даль всякаго рода пищу и удовольствія. Но человінь оскорбиль Конга и за это быль наказань тімъ, что у него была отнята пища и земли стала пустынной. Самый человіческій родь быль измінень



<sup>129)</sup> Эта сага была разсказана нѣкоему Гили (Gili), который 18 лѣтъ прожилъ между тамошними дикарями. У Люкена 184 стр.

<sup>120)</sup> То-есть самъ Уле во второй эманація, по замічанію Ликена.

<sup>\*\*4)</sup> У Люкена 135 стр.

нъ черныхъ звърей, и тольно уже сынъ Конга создаль настоящій родъ 132).

Этими сагами заканчиваемъ перечень преданій о первобытномъ состояніи и паденіи человъка. Дальнъйшее приведеніе сагъ можетъ только утомить читателя или будеть служить пищею для простаго любопытства, но не послужить въ уясненію истины. Кажется и приведенныхъ сагъ достаточно, чтобы видъть, насколько распространено среди язычниковъ преданіе о первобытномъ состояніи и паленіи человъка.

## II.

Отношеніе преданій народовъ о первобытномъ состояніи и паденіи человъка къ христіанскому догмату.

а) Вопросъ объ отношения язычества въ христіанству возникъ съ первыхъ въвовъ христіанства, проходить чрезъ всё 18 столетій и доходить до нашего времени. Христіанскіе апологеты и учители церкви, раскрывая и защищая предъ язычествомъ и его философіей христіанское въроученіе, снова наталкиваются на этотъ вопросъ. И принимая во вниманіе тоть знаменательный фанть, что ап. Павель приводыль во свидетельство своей истины слова языческих в поэтовъ 100), никакъ не ръшались и даже не могли сказать, что язычество представляеть собою совершенное и полное заблуждение, лишено всякой истины и съ этой стороны является діаметральною противоположностію христіанству. Они сознавали и утверждали, что и среди заблужденій язычества по временамъ свётили лучи того свёта истины, который никогда всецью не оставляль человыка (Іоан. І, 5). Поэтому старались отыскать въ язычествъ, въ его мизахъ, легендахъ, а по преимуществу въ языческой философіи черты первоотвровенія и находили ихъ. Такъ Іустинъ мученикъ, какъ мы видели выше, въ описаніи Гомеромъ сада Алкиноева видълъ изображеніе

<sup>133)</sup> Делн. 17, 28 ст. Апостоль, говоря, что мы о Боге живемъ, денжемся и существуемъ, добавдяетъ: якоже и нъчыи ото вашихъ книженикъ рекома: сего бо и родъ есмы. Это выражение взято имъ изъ поэта Арата и Клеаноа.



<sup>132)</sup> Ibidem I36 crp.

рая. У Гомера же онъ находить преданіе о созданіи человъка изъ земли 174), о ниспаденіи съ неба діавола 175) о столпотвореніи Вавилонскомъ 186). Съ особенной кажетен любовію онъ останавливается на сочиненіихъ Платона оплособа и въ нихъ находить много библейскихъ истинъ: истину единства и въчности Бога, идею воскресенія тъла и даже истину о Св. Духъ 137). Св. Особить, епископъ антіохійскій (ІІ въка), указываль на одно мъсто изъ Сивилиныхъ книгъ, гдв находится преданіе о столнотвореніи Вавилонскомъ, о смъщеніи языковъ и разстяніи народовъ. Клименть Александрійскій (ІІ в.), Оригенъ (ІІІ в.), Евсевій Кесарійскій (ІV в.) также указывали много библейскихъ истинъ въ языческой филособіи и въ этомъ видъли доказательство истинюсти всего христіанства.

Но чемь же они объяснями оходотво некоторыхь философскихъ истинъ съ истинами Библіи, техъ или другихъ языческихъ преданій съ преданіями древняго іудейства? Почти всь они утверждали, будто находимыя среди философовъ истины и среди языческихъ народовъ преданія, сходныя съ истинами Библіи, были заимствованы отъ евреевъ или черезъ устную передачу или изъ книгъ ихъ. Такъ Іустинъ Мученикъ, послъ того какъ привелъ изъ Гомера описаніс сада Алкиноя, замъчаетъ: "эти слова не представляють ли яснаго подражанія описанію рыя у пророка Моисея? Если кто также обращаеть вниманіе на столпотвореніе, посредствомъ котораго люди того времени мечтали устроить себъ восходъ на небо, то найдеть у того же поэта аллегорическое подражание сему" и потомъприводить мъсто изъ Одиссен 188) (XI, 313 — 316). Платона оплософа во всемъ его учени, даже и въ томъ, гдв онъ изображаетъ Зевса вздящимъ по небу на быстрой колесницъ, -- онъ считаетъ носледователемъ Монсея и пророковъ, у которыхъ онъ будто бы заимствоваль свое ученіе 124) и все различіе, какое замічается



<sup>134)</sup> Сочиненія св. Іустина философа и мученика, — въ переводъ Преображенскаго. Москва 1864 г., стр. 81.

<sup>134)</sup> Тамъ же, стр. 78, 79.

<sup>136)</sup> Тамъ же.

<sup>137)</sup> Тамъ же, стр. 82-83.

<sup>138)</sup> Увъщаніе къ гренамъ, въ переводъ Преображенскаго, стр. 78.

<sup>139</sup> Тамъ же, стр. 81-84.

между писанівми Моисея и Платона (т.-е. мивніями Платона, которыя близко подходять къ истижь) объясняль темъ, "что философъ худо понять то, о чемъ говорить законодатель і удейскій " 140). Тертулліанъ писаль: "кто изъ поэтовъ, кто изъ софистовъ не черпаль изъ источника пророковъ? Откуда и философы утоляли жажду своего ума"? И на это отвъчалъ: "вое, что есть оноснаго въ законахъ древнихъ законодателей языческихъ, все произошло отъ закона Мопсеева, которому они подражали". Клименть Александрійскій во многихъ мъстахъ своихъ сочиненій старается доказать, что языческіе писатели и въ частности Пивагоръ и Платонъ многое залиствовали изъ писаній Монсея и пророковъ. Это особенно замітно въ Платонъ, и Климентъ навываетъ его оплософомъ изъ евреевъ (εξ εβραίων) или философомъ еврейскимъ 141). Оригенъ и Евсевій считали Платона подражателемъ Моисея, называли его Моисеемъ говорящимъ по гречески. Отцы и учители деркви указывали и на ть лица, которыя входили въ сношенія съ іудеями, и на ть мъстности, въ которыхъ происходили эти смощенія. Амвросій Медіоланскій говориль: "нельзя думать, чтобы Пивагоръ и Платонъ, будучи въ Египтъ, не извлекли изъ св. книгъ многихъ мнъній, которыми они обогатили и украсили свои творенія: извъстно, что первымъ дъломъ Платона, по пришествіи въ Египетъ, было ближе ознакомиться съ книгою Бытія Монсея, его законами и предскаваніями пророковъ" 142). Евсевій Кесарійскій увіряль, что Пиоагорь, посъщая Египеть, быль въ сношения съ пророками, въ то самое время, когда іуден были сосланы въ Вавилонъ и Египеть 142). По свидътельству бл. Августина и Іеронима быль тамъ и Платонъ 144). а по словамъ Климента Александрійского онъ учился у Іезекіндя 145). Блаженный Өеодорить, ссылаясь на свидетельства Поронрія, Нуменія, Плутарха п друг. утверждаеть, что древніе философы Пиевгоръ, Овлесъ, Платонъ путешествовали въ Египетъ пользовались уроками не только египтянъ, но и іудеевъ 146).

<sup>144)</sup> Theodor. Opp. Tom. II, Serm. I de fide. Тамъ же.



<sup>140)</sup> Apolog II, р. 93. «Христ. Чтен.» 1853. ч. II, стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Clem. alex. Admonit. ad gent. p. 46. A. B. Padag. lib II p. 150. «Христ. Чтен.» 1853 г. ч. II, стр. 282.

<sup>142)</sup> Ambros. in Psalm CXVIII serm. II not. 5, 13. Тамъ же, стр. 284.

<sup>143)</sup> Praepar. Evang. lib. IV, p. 471. Tant me, ctp. 277.

<sup>144)</sup> De civit. Dei lib. VIII, cap. XI. Hieron. opp. tom III, p, 5. Tamb me.

<sup>144,</sup> Clem. alex. Strom. p. 304. Tamb me.

Къ концу среднихъ въвовъ съ началомъ процевтанія плассичесваго изученія и когда были открыты новыя части свъта и новые народы, снова возникъ вопросъ объ отношени между язычествомъ и христіанствонъ. Въ ръшеніи этого вопроса держатся направленія и дука св. отцевъ и учителей церкви: все сходство языческихъ истинъ съ христіанскими объясняется заимствованіемъ отъ іудеевъ. На языческіе мисы теперь смотрять съ точки зрвнія древней эвгемерической шволы 147). Такъ нъкто Воссій, ученый того времени, и Бохарть пытались найти въ разсказъ о Бахусъ исторію Монсея, а Гурть хотыль видьть жену Монсея Санфору и сестру Маріамъ въ разныхъ языческихъ богиняхъ, вакъ самого Моисея въ языческихъ богахъ и законодателяхъ: Ороев, Вулканв, Зороастръ. Сопоставляли Сатурна съ Адамомъ, Януса и Прометея съ Ноемъ, Плутона съ Івфетомъ, египетскаго Тифона съ Огомъ, царемъ васанскимъ (Люкенъ указ. соч. стр. 7 срав. Хрисаноъ I, стр. 33). Это направленіе, выводящее всв миоы изъ Отпровенія, потомъ впадаеть въ крайность и почти приходить къ тому, что все язычество переносить въ христіанство. Въ противоположность этому направленію волтеріанцы и энциклопедисты старались перенести все христіанство въ язычество и ученіе перваго вывести изъ ученія втораго. Такъ нъкто Волней (Volney) въ своемъ сочиненіи подъ заглавіемъ "Рупны" мало того, что христіанскіе книги счель по ихъ достоинству и высоть ученія одинаковыми съ священными книгами языческихъ народовъ Востова, но даже и личность Христа и Его двинадцать учениковъ выдаль за мионческихъ личностей. Но Волней, кажь ни унижаль христіанство съ его Основателемъ, однако не осмъдился сказать того, что сказаль после англичанинъ Гольвель (Golwell). Этоть, занимаясь переводомъ многихъ письменъ съ санкритскаго языка, до того увлекся индейской религіей и ея въроученіемъ, что объявиль браманизмъ основной религіей, первоисточникомъ для всекъ остальныхъ религій, не исключая и христіанотва, и глубоко вършть, что всв религін, какъ выродившіяся изъ браманизма, возвратятся снова въ лоно своей матери, и возсіяеть

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Евгемеръ (за 300 л. до Р. Хр.), имя которато носить цвлая школа, видѣлъ въ мнеахъ указанія на какія-либо знаменитыя или памятныя для народа личности — на царей, полководцевъ, мудрецовъ, — которые по смерти удостоены отъ своихъ современниковъ божескихъ почестей, а затѣмъ поэтами воспѣты въ качествъ боговъ.



одна первоистина. Подобная же мысль была высказана въ Германіи братьями Шлегель (Schlegel), съ жаромъ занявшимися изученіемъ индъйской литературы 144).

Въ новъйшее время при болъе точномъ изучени древнихъ религій и ихъ священной письменности индоманія ослабъла, но была высказана мысль, будто язычество вознивло само собой, вив первооткровенія, изъ началь самой духовной природы человіна. При этомъ одна партія ученыхъ утверждаеть, что каждый народъ создаеть свою собственную минологію, примънительно къ своему національному характеру и условіямъ своей страны. Другая же партія ученыхъ старается всь минологія поставить въ зависимость одна отъ другой, греческую напримъръ отъ египетской, а эту отъ индъйской и т. д. Но объ эти партіи сходятся въ главномъ своемъ основаніи, на которомъ зиждутся чхъ теоріи, аменю - объ признають, что начало всякой мысли есть миоъ, поэтому исторія всвять народовъ начинается миномъ. И это направление въ послъднемъ крайнемъ своемъ пункте какъ разъ приходить къ взгляду Волнея: теперь не только всякое начало свътской исторіи, но даже начало священной исторіи вмъсть съ Божественною личностію Христь сводится къ мину. Противъ этого крайняго направленія возстаетъ партія ученыхъ 144), особенно изъ среды католиковъ, противопоставляющая ему ученіе о первооткровенін, какъ началь всяхъ религій и доказывающая превосходство древняго іудейства и христіанства предъ язычествомъ.

Такимъ образомъ по вопросу объ отношеніи язычества къ христіанству высказывались различныя мивнія, а съ этимъ вивств ео ірѕо различно решался вопросъ и объ отношеніи языческихъ преданій о первобытномъ состояніи и паденіи человека къ христіанскому догмату. Теперь невольно возникаєть вопросъ: на чьей же стороне правда? Частиве— не могъ ли въ самомъ деле Бытописатель взять свои сказанія о человеке у другихъ народовъ и потомъ передать ихъ въ письменахъ своему народу, темъ более если обратить вниманіе на то большое сходство, какое существуєть между его традиціями и преданіями другихъ народовъ? Ответь будегь видень изъ анализа приведенныхъ преданій народовъ и сказанія Бытописателя.

<sup>149)</sup> Шпигель, Стольбергь, Виндишмань, Зеппь, Люкень и др.



<sup>148)</sup> Люкенъ указ. соч. стр. 8.

Свящ. Бытописатель въ началь своей книги писаль исторію всего человъчества. Упоминаемые имъ Адамъ и жена его Ева суть родоначальники всехъ людей одиналово какъ евресвъ, такъ и язычниковъ; равно какъ всв допотопные и частію послепотопные патріархи суть патріархи всёхъ народовъ. Онъ повествуєть, что прежде Адама на вемлъ человъкъ не бяще дълати ю (Бытія 2, 5) в до сотворенія Евы Адаму не обрътеся помощникъ подобный ему (-20), что нарече Адамь имя жень своей жизнь, яко та мати естьх эсивущих (3 г. 20). Съ этой первозданной четы Монсей начинаеть и родословную книгу Бытія человака (5 г. 1, 2 ст.). Здесь такимъ образомъ Бытописатель является такъ-сказать универсальнымъ. Онъ ясно указываеть и то время, когда зараждаются отдывныя націи съ отдывною жизнію, когда евреи дылаются особымъ народомъ, отличнымъ отъ другихъ народовъ, и уже послв этого описываетъ жизнь исключительно евреевъ, говоря о другихъ народахъ настолько, насколько они имвли отношенія въ іудеямъ. Впрочемъ высказывались и высказываются сомивиія относительно такого пониманія разсказа Бытописателя. Дівлять библейскую исторію творенія человіка на два отділа соотвітственно двумь будто бы совершенно отдельнымъ и различнымъ по содержанію разсказамъ. Именно первая глава иниги Бытія содержить въ себъ будто бы исторію сотворенія язычниковъ, а вторая глава съ 4 ст. излагаеть исторію евреевъ. Созданные въ шестой день недъли одновременно съ животными будто бы были другія лица, а не Адамъ и Ева, такъ какъ Бытописатель не называетъ первыхъ никакими именами; Адамъ же и Ева были созданы впослъдствіи, -- о чемъ разсказывается во 2-й главъ, почему и явились родоначальниками только одной особенной отрасли человъчества 150). Не останавливаясь долго на

<sup>160)</sup> Въ 1655 г. вышло сочинение подъ заглавиемъ «Systema Theologicum ех ргаеааамитагиш hypothese» въ которомъ авторъ его нѣкто Лапейереръ съ твердостію полнаго убѣжденія предлагаетъ гипотезу существованія рода человѣческаго до Адама. Въ XVIII въкъ вопросъ о единствъ (человѣческаго рода былъ серьезно возбужденъ фелософами матеріалистической школы и ниѣлъ яраго, докодящаго часто до наглости противника Вольтера. Въ настоящемъ столѣтіи этотъ вопросъ внезанно возникъ у американскихъ славистовъ. Здѣсъ даже возникла борьба, которая длилась въ теченіи 20 лѣтъ между невольническими и свободними штатами, и эта борьба, замѣтимъ, окончилась съ оружіемъ въ рукахъ. Рабовладъльческіе штати приняли теорію множества первопачальныхъ видовъ и

на разборъ этого мивнія, мы заметимъ, что изъ сличенія разсказа Бытописателя въ 1-й главъ о создании мужа и жены съ разсвазомъ во 2-й главъ о создания Адама и Евы становится несомиъннымъчто св. Бытописатель подъ первосозданнымъ мужемъ и женою, о которыхъ говорить въ 1-й главъ, разумълъ никого-либо иного, какъ только Адама и Еву, и что разсказъ 2-й главы есть пополнение и болье подробное уясненіе разсказа 1-й главы. Для большей убъдительности сошлемся на суждение по этому вопросу одного изъ древнихъ самыхъ знаменитыхъ знатобовъ и толбовниковъ слова Божія, св. Василія Великаго; онъ говорить: "иногда говорится намъ (въ писаніи) вообще, а иногда повъствуется подробно, какимъ образомъ, что произошло. Такъ точно выше (въ 1-й главъ Бытія) сказано только о томъ, что сотворилъ Богъ, но объ образъ сотворенія умодчано, а здісь (во 2-й главі) показано и то, кажь сотвориль. Ибо если бы свазано было только просто: сотвори (человъка), то можно бы было подумать, что сотвориль такъ, какъ звърей, какъ растеніе, какъ траву. Потому то, чтобы остеречь тебя считать себя за одно съ дивими и безсмысленными животными, Слово (Божіе) для обозначенія особенности по отношенію въ тебъ употребленнаго художническаго дъйствія Божія и выразилось: взяль Бого персть от земли. Тамъ сказано только, что сотвориль, а адъсь и накъ сотворияъ: "взялъ персть отъ земли и создалъ собственными своими руками" 151).

И на основанія сказанія Бытописателя какъ древне-іудейская (Тов. 8, 16; Премудр. Сол. 10, 1) такъ и новозавѣтная перковь (Лук. 3, 38; 1 Кор. 15, 47), признавали, что весь родъ человѣческій произошель отъ одной четы—Господь отъ единыя крови со-твориль есть весь родъ человычь жити по всему лицу земному

<sup>151)</sup> Слово объ устроенін человъка. Хр. Чт. 1841 IV 7. При разсмотрънін повъствованія о шестидневномъ гвореній вообще и человъка въ частности, замъчаеть Курцъ, въ нашемъ умъ возникаеть множество вопросовъ, ръшенія которыхъ мы напрасно бы стали искать въ самомъ повъствованіи, котя оно недольно вызываетъ ихъ, Такъ ири сообщеніи того необычайнаго, возбуждающаго величайшее вниманіе факта, который повъствователь надагаеть въ І гл. 26 ст., при той торжественности, съ какою онь говорить о созданіи человъка, при томъ наконецъ



утверждали ее доводами подигенистовь. Въ 1844 г. даже министръ иностравнихъ дълъ въ Соединенныхъ штатахъ старался доказать коренное различіе человъческихъ группъ (Меньянъ).

(Дѣян. 17, 26).—А апостолъ всеобщность между людьми гръховности и смерти объясняетъ внутренней зависимостію всего рода человъческаго отъ своего единственнаго родоначальника; единъмъ человъхомъ (т.-е. Адамомъ, Римл. 5, 14) иръхъ въ міръ вниде и пръхомъ смерть, и тако смерть во вся неловъки вниде, въ немъ же вси сопръшиша (Римл. 5, 12)—говорить онъ. И отцы и учители цериви поэтому такъ выражались, что отъ плоти Адамовой происходятъ воъ къти 132), что всъ по преимуществу отъ Адама получають естество, и чрезъ преемство этого естества отъ одного на всъхъ распространяется и преемство гръха 153), что въ каждомъ изъ насъ есть Адамъ, бывъ въ немъ

высокомъ значенін положенія и цівлей, которыя указываются первозданному Адаму, ми въ правъ ожидать, что повъствователь съ особеннить вниманіемъ остановится на разъяснения вопросовъ, какъ, гдъ, изъ чего и под.; однако же мы встръчаемся съ бросающеюся въ глаза краткостію и недостаточностію разсказа, каковое обстоятельство можеть быть объяснено лишь предположениемь, что предъ умственнымь взоромь повъствователя предносились при изложении первой главы планъ и содержаніе второй. Да, повъствованіе о сотвореніи человька, который представляется царемъ и властелиномъ всей твари, заключениемъ и винцомъ всего созданнаго, является въ первой главъ неяснымъ по сравнению съ повъствованиемъ о предшествующихъ делахъ творенія. Человекъ сотворень, но неизвестно: где и изъ чего? О растеніяхъ изв'ястно по крайней мірів, что они вызваны творческимъ словомъ изъ земли, что каждому животному назначена мёстопребываніемъ та стихія, съ которой оно-животное болве сродно. Ничего подобнаго не сказано о человака. Мы не знаемъ, поставленъ ли онъ въ какое-либо существенное отношеніе къ предшествовавшимъ ему созданіямъ, имветь ли онъ что либо общее съ ними, или совершенно различенъ отъ нихъ? Изъ земли онъ, или съ неба? Человъбъ долженъ населить всю землю, но не извъстно, гдъ жилъ онъ впервые, откуда разлились по всему міру земному волны челов'яческих племень? Челов'якь богоподобень, но на чемъ основано его богоподобіе? Ему указана великая задачагосподствовать надъ всею землею и надъ всемъ на ней находящимся, но гдв и вавъ начато имъ осуществление этой задачи и начато ли действительно? Человъкъ-образъ Бога и Его представитель на землъ, но въ какомъ отношении стоитъ онь къ Богу и Богь къ нему? Всв эти и подобные имъ вопросы невольно вознивають вь умв внимательного читателя первой главы, но въ ней напрасно сталь бы онъ искать отвъта. Однакоже взамънь того всь они разръшены въглавъ 2-й пачиная съ 4-го стиха. Это свидетельствуеть, что составитель первой главы составиль и вторую и что эту последнюю онь имель вь вилу, излагая содержание первой. Цитать въ Чтеніи въ общ. Любит. дух. просвіт 1872 г. кн. 8 стр. 36-38. Опыть Православнаго Догматическаго богословія Е. Сильвестра т. ІІІ стр. 292.



<sup>152)</sup> Кипріанъ Epist. 59 ad fidum.

<sup>183)</sup> Амвросій. Apologia David II с. 12, п. 71.

<sup>184)</sup> Ibidem.

обольщены и осуждены, подобно тому какъ въ новомъ Адамѣ— Христъ оправданы и спасены 155).

Но язычники и ихъ писатели въ своихъ преданіяхъ и сказаніяхъ насались исключительно своего прошлаго. Язычникъ мало знасть и не хочеть знать другаго народа и его называеть "варваромь". Онъ отвергаетъ всякую свою кровную зависимость отъ другаго народа, но довазываеть свою національную самостоятельность. Въроятно вследствіе этого въ преданіяхъ у наждаго народа явдяется свой родоначальникь и онъ поселяется въ той странь, гдв первоначально жиль этоть народь и откуда вышель потомъ. Индъйцы и китайцы, напримъръ, не были первыми поселенцами своей страны. Индія, еще до появленія индійцевъ, отъ которыхъ и получила свое названіе, была заселена необразованными народами другаго происхожденія, языка и нравовъ. Индійцы же пришли въ страну поздаве съ свверо-запада. И живя среди первыхъ жителей страны, они считали себя особымъ, нисколько не родственнымъ съ прежними поселендами народомъ. Тоже можно свазать о витайцахъ, родоначальники которыхъ прикочевали въ Китай изъ горъ Куенъ-Луня, о персахъ и другихъ народахъ.

Но втоже эти первые родоначальники той или другой нація? ваковы они по своей природъ? Первые люди въ преданіяхъ изычниковъ являются въ разнообразныхъ видахъ и нъсколькихъ повтореніямъ. Съ этой стороны они різжо отмичаются отъ Адама в Евы, о которыхъ говорить Библія, какъ о праотцахъ всёхъ народовъ. У Бытописателя, проповъдующаго строгій монотензиъ, одного Бога какъ евреевъ, такъ и язычниковъ, первый человъвъ представляется человъкомъ въ собственномъ смыслъ этого слова, тварью и созданіемъ рукъ Божінхъ. Природа его, его силы, энергія и двятельность-чисто человвческія и вращаются въ твхъ сферахъ, которыя только человыку доступны. Между тымь первый человыкь по преданіямъ язычниковъ, прежде всего-строго первое существо, первенецъ природы и какъ такой онъ стоитъ на верху всёхъ существъ и является микрокосмическимъ Адамомъ-Кадмономъ, ввъ котораго уже потомъ развивается вся жизнь природы. Поэтому онъ стоитъ выше всвхъ твхъ боговъ, которые суть или обоготворенныя силы природы, или возведенные на степень боговъ героя;



<sup>188)</sup> Ириней, Иларій, Августинъ.

н выше него только ть боги, которые суть чистые духи. Теперь нонятно, почему первый человъкъ, какъ Адамъ-Кадмонъ, быль для явычника богомъ, мало даже этого-отцемъ боговъ. Какъ Адамъ-Кадмонъ, изъ вотораго развилась вся природа, овъ быль въ представленін язычника, если не творцемъ, то устроителемъ вещественнаго міра. Теперь, значить, должень быть новый первый чедовъкъ, который быль бы человъкомъ въ собственномъ смыслъ, съ человъчесной природой? Двиствительно, въ преданіяхъ язычниковъ мы видимъ и другаго первочеловъка. Но и этотъ первый человъкъ второй эманаціи не заступаетъ мъсто собственно человъка. И только уже въ третьей эманаців и, часто происходя отъ втораго первосущества, является собственно человъкъ съ полной человъческой природой. Такимъ образомъ, по языческимъ предаміямъ существовало три родоначальника, три первыхъ человъка: 1) Адамъ-Кадмонъ, таковы Пури или Пуруша индійцевъ, Памку китайцевъ, Менть или Пта египтянъ, Бури германцевъ, у Персовъ-первоволъ: 2) человъвъ безъ половаго различія или такъ называемый гериаородить (Mannweib), каковы Кайморть персовъ, Шява индейцевъ, Протогоносъ оронновъ и Платона и др. и наконецъ 3) собственно человъкъ, прямой родоначальникъ людей-Мешіа и Мешіане персовъ, Брама и Сарасвади индійцевъ, Озирисъ и Изида египтянъ, Одинъ и Фригта германцевъ.

Уже изъ этого виденъ миоическій характеръ первыхъ людей, по преданіямъ язычниковъ; а потому совершенно невъроятно, чтобы Бытописатель, у котораго въ разсказъ первый человъкъ является чисто-историческою личностію, заниствоваль свое сказаніе у язычниковъ. Скорве наоборотъ въ основъ всъхъ мионческихъ личностей лежить историческая личность библейскаго Адама. И дъйствительно, исторія библейскаго Адама просвічиваєть въ миническихъ разсказахъ о первосуществахъ и она-то главнымъ образомъ и влівла на развитіе макрокосмическаго перваго человъка. Такъ Адамъ, по Библіи, сотворенъ ранъе, чъмъ жена его Ева и нъвоторое время существоваль одинь. И въ язычеснихъ космогоніяхъ первоначально одно существо - первенецъ природы. Изъ ребра Адама творится затемъ Ева; следовательно отъ Адама происходить родовая противоположность, женское начало. И язычнивъ зналъ перваго человъка какъ существо двухнолое, въ которомъ и мужское и женское начала первоначально смъщаны, а потомъ уже распадаются на родовыя половины.

Digitized by Google

Затьмъ, первые люди третьей эманаціи, люди съ чисто человъческой природой, хотя они и возведены на степень боговъ,--двоятся, какъ бы раскалываются на двв или несколько самостоятельныхъ частей. Это новая черта, отличающая первыхъ людей явычниковъ отъ библейскаго Адама и Евы. Библейскій Адамъ есть строго единичная личность и до паденія добрый, безгръшный, чистый, безсмертный, по паденіи же гръховный, испорченный, заразившій гръхомъ и все свое потоиство и смертный. Такова же и Ева. До паденія они жители рая, а по паденіи они вив рая, и последній для нихъ совершенно недоступенъ. Между темъ въ преданіяхъ народовъ мужъ и жена въ одно и тоже время являются в добрыми, и злыми. Какъ добрые, они суть боги высшаго неба, а вакъ гръховные и злые существа-боги подземнаго міра, и это въ одно и тоже время и въ одинъ и тоть же моменть. Такъ индъйская Бгавани, она же Сарасвади и Парвади, живеть въ раю, но нажъ падшая, называемая Кали, живеть въ преисподней и смертна. Одинъ и Фригга германцевъ суть боги небеснаго рая и вивств проклятыя существа подземнаго міра, предводители адокаго полка духовъ. Индъйскій Брама и Кассіанъ-одна и таже личность, но въ ихъ равличныхъ и даже противоположныхъ характерахъ. Особенно эта двойственность часто и резко бросается въ глаза въ преданіяхъ о первой женъ, воторая живеть и на высшемь небъ, и въ подвемномъ міръ, въ одномъ случав безсмертна и юнодъвственна, а въ другомъ смертна и похотлива.

Теперь нъсколько словъ о раз и золотомъ въкъ, какъ ихъ рысуютъ намъ языческія преданія.

Во встхъ явыческихъ преданіяхъ рай ръзко выдъляется изъ окружающихъ его странъ. Онъ, по преданіямъ язычниковъ, находится или на высокой горъ, у индійцевъ, персовъ, китайцевъ, грековъ, германцевъ и др. или на островъ среди общирнаго океана, у тъхъ же грековъ, только въ болъе позднюю эпоху ихъ исторію. Такимъ образомъ рай былъ или міровой горой или священнымъ островомъ. При этомъ язычниками рай всегда представлялся лежащимъ въ той странъ, гдъ первоначально жили и откуда вышли ихъ предки. Такъ пидійская міровая гора—Меру находится на съверо-западъ отъ Индіи близъ Гималайскаго хребта; персидская Альборджъ и китайская Куень-Лунь лежатъ въ странъ, гдъ прежде обитали и откуда прикочевали тъ и другіе. Понятно, это обуслов-

ливалось твиъ, что преданія язычниковъ въ силу ограниченнаго взгляда последнихъ на исторію человечества, тесно связывались исключительно съ ихъ національностью, съ ихъ племенемъ и были ихъ собственными преданіями, подобно тому, какъ ихъ боги были богами исключительно ихъ, а не другихъ народовъ. Райская гора представляеть центръ всей земли. На ней живуть боги и геніи, пользуясь теми благами, накими рай изобилуеть. Между прочимъ онзическія блага и составляють существенную принадлежность рая, отличительное его качество въ ряду другихъ окружающихъ его странъ. И преданія языческія говорять главнымъ образомъ объ этихъ вившнихъ благахъ рая, причемъ воображение явычника, доходящее до детски забавнаго, рисуеть рай самыми такъ-сказать испещренными красками. Райская гора, возвышаясь надъ всеми другими горами, достигаеть до облаковъ, касается неба и какъ бы служить путемъ нь небу. Она укращена траной небеснаго происхожденія, прекрасными деревьями, програчнійшими ручейками и въ добавовъ въ этимъ предестямъ оглашается стройнымъ гармоническимъ паніемъ птипъ. По бокамъ обита поколемъ, отчето представляется светлой, блестящей. Ея реки полны молока, вина, масла, меда; ея луга, гдв живуть нимоы, дають обильную паству, а земля-обильную жатву. Мало того, здёсь есть особенныя деревья, плоды или сокъ ноторыхъ обладають свойствомъ обновлять человъка, доставлять ему безсмертіе, лишь только онъ будеть питаться ими. Эти особенныя чудныя деревья охраняются приставленными къ немъ драконами, дабы вто-либо изъ людей не похитель плодовь ихъ, которые назначены собственно богамъ. Въ раю особенные чудесные источники, погружение въ воду которыхъ или простое питье ея давали человъку безсмертіе, обновляло организмъ и возстановляло силы. Даже влимать рая быль особенный: не было ни зноя, ни мороза, ни вредныхъ, ни разрушительныхъ вътровъ и проч.

Не то мы видимь у Бытописателя и вообще въ христіанскомъ ученіи. Моусей, говоря о раз и блаженной жизни въ немъ первыхъ людей, обращаеть главное вниманіе на ту близость челована нъ Богу, по воторой Богь быль Воспитателемъ, Учителемъ, Отцомъ челована, а челованъ ученикомъ, сыномъ, находящимся подъ опекой своего Отца,—укавываетъ на особое промышленіе Бога о челованъ. Богь самъ насаждаеть для новосозданнаго челована рай,

самъ вводить его въ рай и насади Господь Бого рай во Едемъ на востоиться и введе тамо человтка, его же созда (Быт. 2, 8),приводить предъ него всёхъ тварей, чтобы онъ даль имена имъ (Быт. 2, 19), Творить ему помощницу, ходить и беседуеть съ ними, ниспосываеть имъ благодать. Правда, и рай язычниковъ населенъ богами; но это еще не указываеть на близость последнихъ нь человъку и не можетъ строго говоря напоминать Мочен о близости человъка къ Богу въ рав. Дъло въ томъ, что боги язычниковъ, населяющіе рай, не кто другіе, какъ люди вовведенные на степень боговъ или олицетворенныя силы и явленія природы; высочанщій же Богь, накъ напримъръ индейскій Парабрама — или высочайшіе небесные духи, какъ амшаспанды персовъ,--не живуть въ раю, но обитають въ сеерахъ неба, совершенно отдъльно и отчужденно отъ жителей рая. Близость перваго человъи въ Богу, по Бытописателю, была главнымъ, можно сиазать первымъ и основнымъ блаженствомъ человъка; съ этимъ блаженствомъ человъка связывались и имъ обусловливались остальныя какъ духовныя, такъ и физическія блага. А потому, останавливая свое вниманіе на близости перваго челов'я къ Богу, Мочсей весьма кратко говорить о рав; указывая его мветоположеніе, онъ почти ничего не говорить о вившнихъ физическихъ благахъ рая, только навывая рай раемь сладости. Въ его писаніи рай по своимъ благамъ почти не отличается отъ остальной земли, гдв было вся добра зпло (Быт. 1, 31). Отличие его только въ томъ, что въ немъ были два дерева, имъющіе особое назначеніе для перваго человъка-дерево жизни и дерево познанія добра и зла. Даже эти два дерева, по своему существу, по своимъ естественнымъ свойствамъ не были сверхъестественными, такъ-сказать чудными деревьями, -- какъ объ этомъ и учить христіанская церковь. Это были обыкновенныя по природа своей деревья, съ обыкновенными естественными плодами, но только съ этими двумя деревьями соединялись и притомъ чисто вижшнимъ образомъ въ одномъ случаж божественная благодать, обновляющая и украпляющая силы первобытнаго человена и въ тоже время предохраняющая тело его отъ всякихъ непормальныхъ его состояній-утомленія, бользней и разрушительныхъ недуговъ (Быт. 3, 22),—а въ друговъ-опредвденная заповъдь, исполнение которой утверждало человъка въ добръ, возращало его познаніе добра, а нарушеніе которой опытно знаномило человека со эломъ. Эти деревья, говорить бл. Өеодорить. выросии изъ земли, следоветельно по природе своей они сходны съ прочими растеніями. Какъ дерево креста есть собственно дерево и именуется спасительнымъ ради спасенія, пріобратаемаго отъ въры въ силу онаго, такъ и сіи дерева произрасли изъ земли, но но Божію опредвленію одно изъ нихъ названо деревомъ жизни, а другое названо "древомъ разумътельнымъ добраго и лукаваго, потому что при последнемъ древе произошло ощущение грека и его насался предложенный Адаму подвигь; древо же жизни предлагалось ванъ бы въ награду соблюдшему заповъдь. Танъ и патріархи давали наименованіе мъстамъ и кладезямъ; иной кладезь называли владевемъ виденія (Быт. 16, 14) не потому, что дароваль онъ силу прозрвнія, но потому, что при немъ явился Господь всяческихъ... Такъ быль владезь клятвенный, потому что при немъ давались влятвы. И холиъ названъ свидътелемъ не потому, что холиъ былъ одушевлень, но потому, что въ семъ мъсть заключены взаимныя условія. Такъ и врещеніе именуется водою живою не потому, что вода крещенін имъетъ иную природу, но потому, что чрезъ воду сію Божественная благодать даруеть вычную жизнь. Такъ и дерево жизни названо по Божественному опредълению о немъ и древо повнанія наименовано такъ ради происшедшаго при немъ ощущемія гръха, ибо неизвъдавшие дотолъ опытно гръха и потомъ вкусившіе запрещеннаго плода, какъ преступившіе заповідь, почувствовали уязвленіе совъсти" 1:6).

И по отношении къ самой цвли, которою обусловливалось самое существование рая, можно видъть различие между сказаниями Моусен и язычниковъ. По Бытописателю рай не болъе какъ средство для лучшаго, болъе или менъе легкаго выполнения человъкомъ своего предназначения. Украсивши человъка Своимъ образомъ, Богъ этимъ самымъ предъуказывалъ человъку и особое въ ряду другихъ тварей предназначение. По волъ Всеблагаго Творца человъкъ былъ призванъ къ высокому завъту съ Богомъ, а потому его и главнымъ назначениемъ было—поддерживать этотъ завътъ и пребыватъ неизмънно върнымъ ему. Поэтому Іисусъ Христосъ, пришедшій въ міръ возстановить падшаго человъка, все дъло своего искупленія

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>) Твор. св. Отцевъ томъ 26 стр. 33—34. Чтенія въ общ. люб. дух. Просв. VIII стр. 48, 49.



направлять нь тому, чтобы разорить средоствие ограды, отдыявшей человъка отъ Бога, и чтобы привести его къ миру и единенію съ Богомъ (Іоан. 17, 21; Ефес.2, 14; 2 Кор. 5. 19). Съ другой стороны какъ надъленный умомъ, свободной волей и перстнымъ тыломъ, человъкъ долженъ былъ развивать свои богоподобныя свойства - умъ, волю и сердце,--и чрезъ это ближе и ближе приближаться въ своему Первообразу, быть совершеннымъ якоже Отець его небесный совершень есть (Мв. 5, 44),--должень быль преображать и усовершать тело свое, чтобы оно изъ перстнаго и земнаго созрвло и пришло въ состояніе духовнаго и небеснаго (1 Кор. 15, 44-49). И воть, чтобы легче и удобиве человывь могъ выполнить свое предназначение, благій Богъ нарочито насаждаеть для него рай и вводить его туда. Следовательно, заменимь встати, насажденіе рая было дъйствіемъ особаю смотрънія Божія. Дъйствительно, въ рако сладости все способствовало человъку въ выполнении имъ высокаго своего назначения. Кругомъ обезпеченный въ своей жизни, слъдовательно свободный отъ такъ-называемой борьбы за существованіе, человъкъ могь сосредоточить свою мысль исключительно на Бога и на познаніи Его; къ тому же и самая прекрасная природа, его окружающая, заставляла его мыслію своею благоговъйно подниматься въ Всесовершенвъйшему Художнику міра и всепьло отдаться заботв о поддержаніи завьта съ Нимъ. Здёсь же были всё средства для человёка къ развитію его, еще совершенно цъльнаго, непомраченнаго, но небогатаго знаність истины ума, -- его добраго, но еще неокръпшаго въ добръ сердца. Здъсь наконецъ были и всъ средства къ упражнению и развитио человъкомъ своихъ тълесныхъ силъ, къ постоянному подкръплению и освъжению ихъ. Не то мы видимъ въ языческихъ преданіяхъ. Рай язычниковъ есть страна простыхъ, пожалуй, даже безпъльныхъ и прихотливыхъ удовольствій, место вечной неги и роскопи. недоступныхъ однаво смертнымъ дюдямъ, а преднавначенныхъ богамъ и народнымъ героямъ. Для живущихъ въ раю, кажется, не было никакой иной цели, какъ только въ мабытив наслаждаться тъми благами, которыхъ преисполнена была ихъ страна. Другой цълг рая даже и не могло быть, потому что язычники, когда "осустались въ умствованіяхъ своихъ и омрачилось неразумное ихъ сердце, когда измънили славу нетлъннаго Бога въ подобіе образа тлъннаго человъка и птицъ и четвероногихъ и гадъ" (Римл. 1, 21-23) не

были въ состояни дойти до представленія высшихъ цілей, цілей идеальныхъ. Въ данномъ случай мы исключаемъ группу философовь съ идеальными цілями, съ высокими возэрініями на жизнь, такъ-какъ такихъ лицъ было очень немного и по отношенію ко всему язычеству они составляють самый незначительный процентъ. Естественно теперь, что если язычникъ им'яль ціли жизни такъскавать чувственныя, — наслажденіе, то и рай для него быль исключительно чувственнымъ, полнымъ всевозможнаго рода физическихъ благъ; и самое назначеніе рая состояло по его взгляду—въ доставленіи обитателю въ немъ полной и обильной сладости.

Анализируя сказанія языческихъ народовъ о золотомъ въкъ, мы и здъсь находимъ разницу между ними и повъствованіемъ о блаженномъ состояніи нашихъ праотцевъ въ раю. Уже выше мы сказаль, что Моусей-бытописатель полагаеть главное блаженство перваго человъва въ близости послъдняго къ Богу, въ его сыновней предвиности своему Отпу, въ правотв предъ нимъ. Когда же духъ человъка находился въ полномъ повиновеніи Богу, своему Начальнику, тогда и физическая природа была въ надлежащемъ подчиненін законамъ и требованіямъ духа: тыло было послушнымъ органомъ и гармонически настроеннымъ орудіемъ для выполненія требованій духа. Оттого первые люди и бъста оба нача и не стыдастася: етыдъ начинается тамъ, гдв плоть отрешается отъ власти дужа и возстветь противъ последняго. Тогда и вся природа не могла быть враждебною человъку, который, по воль Творца, быль господиномъ ея, - но со всёми своимъ царствами: животнымъ, растительнымъ и ископаемымъ служила ему, какъ своему царю и владынъ. Такимъ образомъ главное, самое первое и основное блаженство едемского жителя было нравственное, духовное, внутреннее, съ которымъ связывалось, какъ следствіе съ своей причиной, блаженство внишнее, чувственное, такъ-сказать физическое 157). Самь человъкъ въ этотъ блаженный періодъ своей жизни былъ болье или менье совершень и по своему уму, и по своей воль.

<sup>161)</sup> Вытописатель и въ другихъ своихъ книгахъ ставить вившнее благосостояне въ зависимости отъ послушанія Вогу. Да послужиши Господу Богу тео-ему: и благословлю жлюбь твой и вино твое и воду твою и отвращу болюзнь отъ вась. Не будеть безчадень ниже неплоды на земли твоей, число дией твоихъ исполняя исполня (Исх. 28, 25; ср. Лев. 26, 3 и слъд. стих.), — говорить онъ евреять отъ лица Самого Бога.



Его чистый, свътный, еще непомраченный умъ могъ дать имена встить скотамъ, встить звърямъ земнымъ и встить птицамъ небеснымъ и притомъ дать такія имена, которыя вполив соответствовали природе различныхъ животныхъ и ихъ главнымъ свойствамъ, не смотря на то, что они были даны вдругь, при одномъ взгляде на того, кого человъкъ нарекалъ. Его воля была чиста, невинна, права нредъ Богомъ. Однаво не должно представлять себъ Адама и жешу его абсолютно совершенными какъ въ умственномъ, такъ и нравственномъ отношенін; ихъ умъ долженъ быль развиваться и усовершаться и для развитія его требовались время и занятія, икъ воля должна была постепенно връпнуть въ добръ, далъе и далъе отстраняться отъ зда. "Наддежало, говорить св. Ириней, чтобы человъть прежде всего получиль бытіе, получивши возрасталь, возрастая мужаль, мужая укрыплялся, укрыплялсь усовершался, усовершаясь прославлялся, прославляясь удостоявался видеть Бога" 158). Между твиъ золотой въкъ народовъ быкъ главныма образомъ въкомъ раздолья, нъги, роскоши, забавъ, въкомъ полной овободы нествененности, когда жизнь не знала нивакихъ "сдерживающихъ дегальныхъ границъ". И въ этомъ заключалась вся его отличительная и характерная черта, въ этомъ вся его, если такъ можно выразиться, блаженственность. Человъка этого въка сама мать природа делветь, въ избытив и сама собой доставляя ему вев удобства жизни; и человеку оставалось только пользоваться всеми благами, съ беззаботной душой жить средь редостныхъ пиршествъ, не задавая себъ вопроса и даже не думая о томъ, достойно или недостойно, заслуженно или незаслуженно пользуется онъ этою заботою своей матери-природы. И самая природа въ этоть вывь была чистой, плодовосной, полной до избытка однихъ благъ. Впрочемъ золотой въкъ былъ и въкомъ нравственной чистоты, совершенства, добродътели. Тогда не было ни обмана, ни лжи, ни взаимныхъ убійствъ, ни плута, ни недруга, ни тиранна. притвеняющаго людей, ни войнъ; тогда царила полная безопастность и патріархальность жизни. Но что это за добродътель, что это за нравственность, отличающая людей перваго золотаго въка отъ людей втораго, менъе совершеннаго въка? Эта добродътель-

<sup>160)</sup> Irin. contr. haeres. VI cap. XXXVIII. Правосы догмат. Богослов. Мажарія т. 2 стр. 155.



вобродетель естественная, ото-совершенство, вложенное въ самую природу человъка. Нравственность тогдашнято человъка не есть **правственность** въ собственномъ смысле этого слова, т.-е. нравственность, вытеквющая изъ свободной человъческой воли, пріобрътаемая путемъ долгой борьбы съ влеченіями во злу, соединенная съ саможертвованіемъ. Эта нравственность есть простое детскибезвинное состояніе, когда человъкъ поступаеть добродътельно, не еознавая этого или выражаясь языкомъ саги "безъ всякой помощи со стороны знанія". Такой правственности по крайней мірт требуеть оть человака китайскій мудрець Коноупій, поставившій своей задачей проповъдывать и возвратить потерянный золотой въкъ. Или эта нравственность есть нравственность необходимая для вившией общественной гражданской жизни, необходимая для пріобретенія земныхъ благъ. Такова, кажется, правственность у людей въ царствование Джемшида или нравственность сатурничеснаго въка. Такимъ образомъ это нравственность естественная, необходимая, всецью обусловливаемая принципомъ пользы. Дълая такое замъчание относительно нравственности язычниковъ, мы не думаемъ совершенно подрывать значенія ея; напротивъ сознаемъ, что и естественная нравственность имжеть свою цёну предъ Богомъ (Римя. 2, 10) и золотому въку отдаемъ преимущество предъ остальными въками, потому что во время его была всеобщая и абсолютная правственность. Мы стараемся показать и доказать, что золотой въкъ народовъ по своей такъ-сказать моральной сторонъ не таковъ, какимъ былъ въкъ праотцевъ въ раю до ихъ паденія: последній выше перваго настолько, насколько нравственность его выше правственности того... Затемъ весьма трудно и даже невозможно опредълить съ точностію, падаеть ли въ представленіяхъ язычниковъ золотой въкъ на райскую жизнь. Можно предположить, что золотой въкъ китайцевъ и египтянъ былъ и въкомъ райской жизни. Но этого совершенно нельзя сказать о золотомъ въкъ персовъ. Какъ видъли, золотой въкъ, по сказаніямъ персовъ, быль въ парствованіе Джемпида или Інны. Но Джемпидъ или Інна выступають на сцену после того, какъ среди распространившагося отъ Мешіа и Мешіане покольнія увеличилось почитаніе дововъ 159), слъдовательно является гораздо поздиве паденія первыхъ людей. И

<sup>159)</sup> Хрисаноъ, упомянутое сочинение ч. І стр. 567.



Дженшидь или Інма выступаеть вакь распространетель и утвердитель въры въ Ормузда, поволебленной дъйствіями Аримана и его
дововъ. Нельзя съ точностію свазать и того, быль ли золотой вънъ
вмъсть и въкомъ райской жизни въ представленіяхъ нидъйцевъ,
грековъ, римлянъ и др. народовъ. Рай и золотой въкъ въ сказаніяхъ этихъ народовъ стоятъ какъ-то отдъльно, особняюмъ. По
крайней мъръ изъ свазаній о томъ и другомъ, какія мы нашли,
нельзя видъть, чтобы рай и золотой въкъ были одновременными
и совмъстными; напротивъ саги о раз стоятъ совершенно отдъльно
и независимо отъ сагъ о золотомъ въкъ, отчего и райская жизнъ
представляется отдъльной отъ жизни золотаго въка. Эта неопредъленность еще ръзче бросается въ глаза, когда совершенно не находимъ никакого указанія на то, были ли жители рая жителями и
золотаго въка.

Сопоставляя наконецъ преданія народовъ о паденіи человъка съ разсказомъ Бытописателя о томъ же предметв и вообще съ жристівнскимъ догматомъ о грахопаденін перваго человака, мы и въ этомъ случав заметимъ большую разность между теми и другими. Миоичность и неопредвленность однихъ, точность и историчность другаго; — воть что ръзко бросается въ глаза. Бытописатель своемъ разсказъ о гръхопаденія Адама и Евы является въ выстией степени последовательнымъ всему сказанному прежде. И прозлос Бого еще ото земли всякое древо красное во видинии и доброе во сньдь: и древо жизни посредь рая и древо, еже выдыти разумытельное добраго и лукаваго (2 гл. стехъ 9). И заповыда Господь Бого Адаму, глаголя: ото всякаго древа, еже во раи, спидію сипси. Отъ древа, же, еже разумъти доброе и мукавое, не снъсте отъ него; а въ онь же аще день снъсте от него смертію умрете (-17 стих.). Змій же бъ мудрыйшій всьхь звърей, сущихь на земль ихь же сотвори Господь Богь. И рече змій женть: что яко рече Богь: да не ясте отъ всякаго древа райскаго; И рече жена змію: отъ всякаю древа райскаго ясти будемь; отъ плода же древа, еже есть посредъ рая, рече Богь: да не ясте от него, ниже прикоснетеся ему, да не умрете. И рече змій женть: не смертію умрете. Въдяще бо Богь, яко въ онь же аще день снъсте отъ него, отверзутся очи ваши и будете яко бози, въдяще доброе и мукавое. И видъ жена яко добро древо въ сиъдъ и яко угодно очима видъти и красно есть еже разимъти: и вземин от плода его яде: и даде мужу своему съ собою и ядоста (3, 1-7). Читая этогь разсказьо паденів Адама и Евы, невольно представляещь себъ, будто писатель этого разсказа въ моменть грахопаденія праотцевь какь бы стояль поодаль и наблюдаль за двиствіями искусителя и искупівемыхъ, -- такъ онъ естественно и точно передаеть разсказъ. Съ другой стороны поражаешься той глубиной мысли, которая заключается въ его разсказъ, какъ бы этогь разсказъ его и ни представлялся на первый взглядъ на него наивнымъ. Мочсей гръхопаденіе первыхъ людей полагаетъ въ преступлени послъдними заповъди Божіей: от древа же, еже разумьти доброе и лукавое, не снысте от него. Богъ, надвливши человъка всеми благами, въ то же время даль человъку определенную заповы, соединенную съ опредъленнымъ наказаніемъ за нарушеніе ся. Запов'ядь нужна была для челов'яка. Челов'якь вышель наъ рукъ Творца съ свободной волей и съ чистымъ и добрымъ серддемъ. Но его свободная воля и чистое сердце еще не установились въ одномъ направленіи, не окрыпли въ добры и нуженъ быль чедовъку подвигъ, гдъ человъкъ, дъйствуя долго по одному опредъденному правилу, пріобръталь бы опредъленный навыкь и укръплялся бы въ немъ. И воть ему дается заповъдь и притомъ такая, которая какъ нельзя болъе соотвътствуеть его духовнымъ силамъ и его окружающимъ условіямъ. Ему дается запов'ядь самая легкая, вполнъ удобоисполнимая при его неразвившихся еще окончательно силахъ. Ему дается Богомъ заповъдь не въ абстрантной формъ,напримъръ: "вы не смъйте ненавидъть Меля, или вы не смъйте думать и говорить, что злой духъ сотвориль васъ и вемлю": это было бы для нихъ, какъ говоритъ Эбрардъ, пустымъ звукомъ, безъ смысла, (подобно тому, какъ еслибы номаду степи Гоби, который ничего не знаетъ о моръ и плаваніи по нему на корабляхъ, дали запрещеніе: ты не смей плавать по морю). Ему дается заповедь конкретная и притомъ взятая изъ той области, изъ тъхъ отношеній, которыя были извъстны человъку, именно изъ отношеній чедовъка къ видимой природъ, такъ какъ въ то время еще не развились семейныя и не существовали государственныя отношенія,заповъдь пріурочивается въ невкушенію плодовъ одного дерева. Заповъдь нужна была для человъка съ другой стороны и потому, чтобы последній, после того какъ онъ получиль несметное число даровъ, могъ съ своей стороны представить залотъ своей върности Богу.

Въ преданіяхъ народныхъ нътъ прямаго указанія на эту райскую заповъдь, необходимую для перваго человъна. Правда въсказаніяхъ персовъ первымъ людямъ Мешіа и Мешіане дается Ормуздомъ заповъдь: "вы люди, говоритъ Ормуздъ, вы отцы всъхъжителей міра, вы сотворены мною чистыми и совершенными духами; выполняйте предписанія, имъйте въ головъ добрыя мысли, произносите добрыя слова, будьте добродътельны и не приносите жертвы дэвамъ". Но этотъ единственный среди древнихъ преданій разсказъ можно объяснить заимствованіемъ отъ евреевъ, тъмъболъе что персы все свое ученіе о человъкъ, какъ оно изложено въ книгъ Бундегешъ, заимствовали отъ евреевъ.

Первымъ виновникомъ гръхопаденія нашихъ прародителей у Бытописателя выставляется змій, но вмій особенный, - діаволь, что подтверждается словами самого Інсуса Христа, наименовавшаго діавола "человъкоубійцею искони" (Іоан. 8, 44), а также ап. Іоанна, ясно называющаго того велинаго дракона или древняго змівя, который искушаль человъка, діаволомъ, сатаною, обольщающимъ вселенную (ап. 12, 9). Діаволь, воспользовавшись зміємь, который превосходить смысломъ всёхъ другихъ зверей вакъ орудіемъ, чрезъ него вступаеть въ бесъду съ женою, существомъ слабымъ и скоро колеблемымъ, и старается прежде всего возбудить въ ней сомивніе въ върности самой заповъди, которой жена лично не слыжала. Какъ только онъ увидълъ возможность продолжать осуществленіе своего злаго плана, то переходить къ отрицанію самой заповъде Божіей, обвиняеть передъ Евой во яжи самого Законодателя, выставляя Его завистникомъ и недоброжелателемъ людямъ, и тутъ же ни мало не медля присоединяеть объщание чудной будущности, когда сами люди станутъ богами. Предъ последнимъ обещаниемъ слабая женщина не могла устоять, въ ней съ возникшею преступною мыслію сказались похоть плотская, похоть очесь и гордость житейская; она преступила заповедь, склонивъ потомъ къ этому и мужа своего. Но таже жена и тоть же мужъ, обладая свободной волей, могли противостоять кознямъ діавольскимъ, могли остаться въ той преданности своему Творцу, къ какой призваны и въ какой предъ этимъ были. Къ этому они имъли и всъ средства, даже благодатную помощь Божію, которая впрочемъ не ственяла ихъ свободы. Такимъ образомъ другая и главная причина происхожденія гръха въ первыхъ людяхъ заключается въ нихъ самихъ, именно въ нхъ свободъ.

Самовольное паденіе первыхъ людей повлекло за собою пагубныя последствія. Прежде всего наши праотцы потеряли чрезъ грехъ божественную благодать, чрезъ которую Богъ жиль въ нихъ,--были отчуждены отъ Бога. По сназанію Бытописателя Адамъ и Ева, по своемъ гръхопадени услышаста глась Господа Бога ходяща въ ран пополудни, и скрыстася, Адамь же и жена его, от лица Господа Бога посредь древа райского (III 8). Это прямо указываеть, что они вследъ за паденіемъ далеки стали отъ Бога, отчуждивши себя какъ отъ Него Самого, такъ и отъ Его щедро изливавшейся на нихъ благодати. Тутъ же выполнилась надъ ними и угроза Бога: въ онь же день сивсте от него, смертію умрете-они умерли душевно, живя пока телесно. Умъ ихъ, постоянно созерцавшій Бога, помрачился: они потеряли даже мысль о вездъсущемъ Богв, нашедши возможнымъ гдв-либо укрыться отъ Него; свободная ихъ воля преклонилась болье но злу, чемъ къ добру и они вместо прежней сыновней любви встретили явившагося имъ Бога съ рабскимъ страхомъ и на призывъ Его ихъ къ покаянію стали преддагать дукавыя оправданія, слагая свою вину то на змія, то другь на друга, то отчасти на самого Бога, (Быт. III 10-13). Съ растройствомъ духовныхъ силъ неизбъжно последовало разстройство и въ тълъ: оно обнаружило преобладание надъ духомъ и въ немъ самомъ сказались бользни, скорби, изнеможение и смерть. Наконецъ по гръхопадении прародители потеряли и свое господство надъ природой: ея различныя стихіи вступили съ ними въ борьбу, земля потребовала отъ нихъ усиленныхъ трудовъ, чтобы достать имъ себъ пропитаніе, -- явилось физическое зло. И изгнанные изъ рая праотцы почувствовали силу и важность ихъ гръха и единственной утьхой ихъ оставались слова милосердаго Бога: "свия жены сотреть главу змія". Такова сущность сказанія Бытописателя о паденіи первыхъ людей.

Что же мы видимъ въ языческихъ сказаніяхъ о паденіи человъка? Читая преданія народовъ о паденіи перваго человъка совершенно недоумъваешь, въ чемъ язычникъ полагалъ сущность или содержаніе перваго гръха. Какъ видъли, въ сагахъ о гръхопаденіи каждое преданіе выставляетъ свое особое содержаніе перваго гръха. Такъ по индійскимъ преданіямъ первый гръхъ людей состоялъ въ своеволіи, которое обнаружили люди перваго въка, — сага, какъ видимъ, говоритъ обще и неопредъленно, —во всеобщемъ забытіи

долга различными кастами, -- опять обще и неопредъленио и предполагаеть уже существованіе касть, — въ стремленіи людей подняться до высоты Бога, въ плотскомъ совокупленіп первыхъ людей. По преданіямъ китайцевъ первый грэхъ состоявь въ стремденіи человъва къ знанію (напоминаетъ собою стремленіе первыхъ дюдей Бытописателя въ знанію добра и зла, но по Бытописателю это стремленіе первыхъ людей соединяется съ желаніемъ ихъ быть равными Богу:)-по преданіямъ египтянъ-въ стремленіи въ безсмертію, - грековъ-въ жертвенномъ обманв Прометеемъ Зевса и въ похищении первымъ огня съ неба и т. д. Съ другой стороны не знаешь, кто первый виновникъ гръха. Въ однихъ преданіяхъ виновникомъ перваго гръха выставляется самъ Богъ, какъ напримъръ Шива-индійцевъ, Ариманъ-персовъ, Зевсъ греновъ; въ другихъ самъ человъть помимо побочныхъ причинъ, но въ этомъ случаъ въ немъ еще до паденія предполагается знаніе добра и зла, слъд. ало еще до паденія человъка существуєть въ немъ и притомъ ме потенціально, какъ возможность во злу, котораго онъ еще не знасть. а реально. Коль скоро такъ, то значить зло существуеть оть самого творенія человъка и какъ таковое оно отъ Бога-первопричины всего. Только въ преданіяхъ китайцевъ указывается на дракона, который, вышедши изъ пропасти, научиль людей пагубному и преступному знанію. Какъ видимъ, и съ этой стороны предаміе витайцевъ ближе всъхъ преданій другихъ народовъ подходить въ библейской традиціи, разсказывающей о змів, первомъ виновникъ вла въ міръ. Наконецъ изъ преданій не видно, кто же собственно согращаеть или точные вто первый изъ людей согращиль. Каждое преданіе, хотя бы это было даже у одного и того же народа, выставляеть свое лицо, какъ перваго виновника грвха. Такъ преданіяхъ индъйцевъ такъ-сказать первограшниками являются Брана, Яма, сынъ Брамы Кассіапъ, — въ преданіяхъ грековъ — Титаны, Танталь, Прометей и другіе, въ преданіяхъ персовъ-Мешіа и Мешіане, а можеть быть и Джемшидь и. т. д. Недоумъваешь потомъ, ито же первый изъ пары т.-е. мужъ или жена согрвшиль первымъ. Преданія народовь въ этомъ случав говорять весьма неопредъленно; только въ преданіяхъ китайцевъ есть прямое указаніе на жену, какъ на первую виновницу зла въ міръ. Вся эта неопредъленность, ръзко быющая въ глаза, нъкоторымъ образоиъ свидътельствуеть о мноичности упоминаемыхъ въ преданіяхъ лицъ. Въ самомъ деле, чемъ инымъ можно объяснить неопредъленность и множественность лиць, на которыхъ надветь первый грахъ, канъ не тамъ, что язычинкъ переносиль фактъ грахопаденія, о которомъ осталось воспоминаніе у него, на всажь лицъ, где только была въ тому возможность. Это предположение становится еще болье въроятнымъ, когда примемъ во внимание тоть факть, что чёмъ сложиве минологія извёстнаго народа, темъ болве среди него сохранилось разсматриваемымъ нами преданій. На миончность разсказа преданій указываеть и то сившеніе фактовъ, какое мы видимъ въ сказаніяхъ народовъ; иногда напримъръ овить грахопаденія смашивается съ фактомъ потопа. Язычникъ всь свои преданія относиль къ однимъ, пожалуй, излюбленнымъ и извъстнымъ личностямъ и послъдняя въ его сказаніяхъ являлась и падшимъ Адамомъ и приносящимъ жертву Богу сыномъ его и потопнымъ Ноемъ. Для язычника не было одного опредвленнаго лица, перваго человъка, родоначальнива, который потомъ падаетъ и вносить въ міръ всь бъдствія земной жизни; онъ позабыль его и потому вынужденъ быль олицетворить его въ томъ или другомъ лиць своей мисологіи или совершенно умолчать о немъ, какъ поступиль въ этомъ случав китаецъ.

Но вто бы ни были первые люди, --- боги ли или вультивиризаторы и перводари страны, только факть грахопаденія первыхъ людей несомивнень по преданіямь народовь. Какія же следствія висчеть за собою этоть факть? По преданіямь народовь первымь сявдствіемъ этого было распространеніе въ мірів зла физическаго, всвхъ твхъ бъдствій, коими переполнена настоящая жизнь. Это было главное следствіе грехопаденія первыхъ людей, которое ощушаль и повсюду видвль язычникь въ міръ. Язычникь имъль самое слабое понятіе о нравственномъ злъ, какъ онъ слабо понималъ и нравственное добро и нравственное блаженство перваго человъка. А потому, по нему, паденіе первыхъ людей повлекло за собою потерю всвхъ прежнихъ преизобильныхъ довольствъ и какъ бы въ замънъ этого пріобрътеніе бъдствій и зла настоящей жизни. Вторымъ следствіемъ грехопаденія первыхъ людей по преданіямъ язычниковъ было сознаніе падшими своей вины, по которой они лишились своего блаженства. Бъдствія настоящей жизни, всюду преслъдующія человъка, говорили ему въ его совъсти, что онъ самъ виной ихъ, что было нъкогда блаженное время. Но это не есть гръхъ, понимаемый съ христіанской точки эрвнія, какъ непослушаніе и противодъйствіе твари Творцу своему. Это скоръе къятельность, противоръчащая общему принципу нравственность язычества: "не дълай другимъ того, чего себъ не желаещь, иначе себъ доставишь вредъ 160). Язычникъ не имълъ другаго понятія о гръхъ, кромъ этого, и его нравственное совершенство, это дътски безвинное состояніе, состояніе безразличія, когда человъкъ не знаеть ни добра ни зла. Даже такіе великіе мыслители язычества, какъ Платонъ, не дошли до идей высокой, проповъдуемой христіанствомъ, нравственности 161).

Скоро пантенстическая система эманацій, охватившая весь Востокъ, а отгуда проникшая въ Грецію, почти совершенно изгладила изъ памяти язычника преданіе объ эдемской катастроов. Идея грвхопаденія, въ смысле свободнаго и произвольнаго действія со стороны человъка, не мирилась съ міровозаръніемъ пантензма. Начало и основа всего сущаго - Брама. Онъ въ силу внутренняго самоопредвияющаго хотвнія пришель въ движеніе, обнаружиль свою сущность въ рядъ предметовъ и явленій вещественнаго міра. Но онъ не творецъ міра, а онъ только развивается въ мірѣ и при этомъ онъ не есть свободный, сознательный виновникь бытія міра. а необходимая основа его. Онъ накъ сжатое, сгущенное бытіе распадается самъ съ собою, растягивается. Такимъ образомъ міръ представляетъ собою обнаружение Брамы, есть истечение или изліяніе изъ самого божества, порожденіе его сущности. Въ этомъ процессъ самообнаруженія или развитія Брамы, чъмъ дальше потоки бытія удаляются отъ центра бытія, оть первоисточника, тамъ мутнъе, нечище становятся, получается только внъшнее призрачное отражение божества, и въ концв концевъ на последней ступени саморазвитія Брамы получается зло 142). Танимъ образомъ по

<sup>162)</sup> Нужно замітить, что въ мірозданіи, центромъ котораго остается Брама. индійское представленіе различаеть три главныхъ ступени бытія или три области. Первая область есть область боговь, геніевь, мірь чистоты, світа, добродітели мудрости и т. д. вторая область—область человіческой жизни, когда существа колеблются и борются между духовнымъ и матеріальнымъ, между світомъ и тьмой; третія область— область нечистоты и смерти, міръ животныхъ, растеній в мертвой матеріи.



<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>) Такую правственность проповъдуеть китайскій мудрець Конфуцій. Хрясанфъ указ. соч. ч. І 138 стр.

<sup>464)</sup> Платонъ, какъ извъстно, полагалъ въ основу добродътели знаніе.

системъ эманацій самъ Брама есть источникъ зла и виновникъ гръха въ міръ. Но язычествующая мысь не хотыв прямо признать божество виновникомъ зла и гръха въ міръ; она постаралась указать другое начало грвха, которое есть начало исключительно зда 143). И индъйскій пантензить это начало зда и гръха указываеть въ окружающей и обольщающей бога Майв. По представленію индейцевъ-пантенстовъ, міръ не обнимаеть собою всего Браму, хотя и происходить со вовми своими недостативми и зломъ чрезъ развитіе его сущности. Брама не есть весь міръ и міръ--не весь Брама. Міръ имъетъ двъ стороны, одна изъ которыхъ есть часть Брамы, а другая нъчто чуждое Брамъ, -- Маја, измънчивая и обманчивая оболочка. Воть этой-то Маја и присущи недостатки, несовершенства и вообще всякое зло. Брама, разлившійся въ мір'в своею сущностію, остается чистымъ и тольно отчасти затемняется облекающей его матеріей. Но при всемъ этомъ однако остается непонятнымъ, накимъ образомъ міровой духъ переходить къ конечному міру матеріи; непонятно далве, въ силу чего ряды эманацій должны были постепенно утрачивать первоначальную чистоту своей божественной сущности и погрузиться въ призрачный міръ матеріи. Божество и міръ, духъ и матерія отдвлены между собою пропастью, которую не наполнить никакая система эманацій, какъ бы безконечно она ни простиралась. Пантеистическая система эманацій ставить въ этомъ случав посредствующее вено, --- сказаніе о паденіи духовъ. Пантензиъ съ необходимостію береть это сохранившееся почти у всвхъ народовъ преданіе о паденіи и вносить въ свою систему, объясняя чрезъ это переходъ духа въ матерію, Брамы въ призрачный міръ вещества.

Такимъ образомъ зло и гръхъ въ міръ — отъ начала и суть неизбъжное слъдствіе самобытія, а потому необходимы. Жизнь потому и есть жизнь, что она смъщана со зломъ, и только изъ этого смъненія произошло все разнообразіе духовнаго и матеріальнаго міра. Слъд. въ пантеистической системъ эманацій не можеть быть и ръчи о свободномъ гръхопаденіи, слъдствіемъ котораго было бы явленіе зла и гръха въ міръ. Самое паденіе духовъ, эта излюблен-

<sup>163)</sup> Существо гръха, по теорін пантензма, составляєть отрицаніе въ смыслів матеріалистическомъ, въ значенін минуса т.-е. меньшей степени добра, какъ напримітръ холодъ есть меньшая степень теплоты.



ная пантеизмомъ ступень между духовнымъ и матеріальнымъ, — не есть актъ свободнаго самоопредвленія духовъ, — это необходиман ступень, чрезъ которую долженъ пройти саморазвивающійся Брама, чтобы изъ міра идеальнаго ему вступить въ міръ реальный. Но для насъ въ настоящемъ случав важенъ тотъ фактъ, что преданіе о какомъ-то паденіи, следствіемъ котораго было появленіе зла и греха въ мірв, глубоко укоренилось въ сознаніи и памяти народа, котя это преданіе и утратило свой истинный смыслъ и свой первоначальный характеръ. Даже философствующая мысль, чтобы довести свою теорію до конца, не могла обойти этого факта, но нашла въ немъ лучшее средство выйдти изъ противорёчія.

Кажется, пантеизму обязаны своимъ происхожденіемъ сказанія о въкахъ, такъ распространенныя по востоку. По крайней мъръ объ индейскить сказаніять о векать можно сказать, что они явились поръ сильнымъ, а пожалуй и исключительнымъ вліянісмъ вантенстической мысли. По космогоническому возарвно индейцевъ изъ Брамы возникають первоначально міръ идеальный, высцій, а затвиъ уже и міръ реальный въ своихъ разнообразныхъ и сложныхь формахъ. Въ соотвътствіи этому и въ самой исторической живни міра сначала живуть существа высшія, и это--- эпоха бливости человъва въ божеству, а потомъ жизнь человъва постепенно все даже и даже отступаеть отъ божественной жизни. Съ этимъ ходомъ исторической жизни естественно и необходимо разнообравнъе становится жизнь, менъе въ ней становится божественнаго, \$ наобороть болье и болье матеріальнаго, и въ конце концевъ наступаеть въкъ жельзный, - въкъ произвола, распущенности нравовъ. При такомъ возвржнік на жизнь не можеть быть и ржчи о случайныхъ причинахъ зла, о свободъ человъка и произвольномъ увлоненія его отъ добра. Зло необходимо, оно въ самой природъ человъва и для послъдняго нътъ паденія въ смыслъ свобожнаго анта. Танимъ образомъ золотой въкъ собственно есть первая, выешая, близкая въ божеству ступень исторіи человъчества, за воторой необходимо, въ силу общаго хода жизни, следуетъ другая, дагье уже отстоящая отъ центра, а потому худшая ступень, за другой третья и т. д. съ постепенными упадками добра въ общирномъ смысле этого слова. А отсюда можно предположить, что золотой выкъ не есть собственно время райской жизни первыхъ людей, когда еще не было гръха въ міръ. Золотой въкъ начинается

Digitized by Google

съ того момента, когда божество изъ міра идеальнаго чрезъ необходимое паденіе духовъ вступаеть въ міръ реальный; следовательно, когда вло уже существуеть въ міръ, поколику все реальное евмо по себъ зло; но только это зло подвилется или точнъе закрывается такъ-сказать комичественностію божественнаго. И если въ актъ паденія духовъ, насколько онъ принимается пантеистической системой эманацій, видать хотя и слабый отблескь библейскаго разсказа о паденіи первыхъ людей, то волотой въкъ будетъ падать на время, следовавшее после акта паденія праотцевъ. Этимъ разръшается и та неопредъленность, о которой сказали выше, т.-е. надаеть ли золотой въвъ на райскую жизнь людей. Можно думать, что преданія о райской жизни и преданія о золотомъ въкъ преданія о различномъ. То по нашему мивнію есть преданіе о двиствительно историческомъ фактъ, преданіе о жизни праотцевъ въ Эдемъ, только, какъ ниже увидимъ, искаженное, а второе т.-е. преданіе о золотомъ вък есть произведение философствующей мысли, а потому явившееся гораздо позднве, чвмъ первое. А почему въ описаніяхъ золотаго въка ръзко выступаєть чувственная матеріальная сторона и все его блаженство и счастіе полагается въ обили физическихъ благъ, чъмъ весьма много напоминаютъ сказанія народовъ о райской жизни, то это объясняется умственнымъ свладомъ и возвръніями язычества. Нося въ душъ своей стремленіе къ счастливой и блаженной жизни и не находя соотвітствія этому стремленію въ настоящей жизни, язычникъ легко могъ перенести идеаль счастливой жизни въ давно минувшій золотой въкъ, о которомъ ему говорила религіозно-философствующая мысль пантеизма, и думаль, что въ давно прошедшія времена все было лучше и самая жизнь была счастливве. При этомъ, если идеаль счастія носиль характеръ чувственный, какъ сказано было выше, то естественно и частныя черты изображенія золотаго въка болье касались этой чувственной стороны и блаженство золотаго ввиа могло полагаться въ изобиліи чувственныхъ, физическихъ благъ.

Сравнительный анализъ преданій народовъ и повъствованія Бытописателя о первобытномъ состояніи и паденіи человъка показаль тъ разности, какія существують между тъми и другимъ. Какъ ни кратокъ сдъланный анализъ, но и его кажется достаточно, чтобы видъть, насколько Бытописатель отличается отъ языческихъ писателей въ своемъ разсказъ и насколько онъ самостоятеленъ и



независимъ отъ нихъ. Миенчность преданій языческихъ народовъ, какъ видвли, рвзко бросается въ глаза, а твиъ болве при сопоставлени съ библейскимъ повъствованіемъ. Съ другой стороны выпувлую черту всвхъ языческихъ преданій составляетъ ихъ неопредвленность. Всв преданія стоятъ какъ-то разрозненно между собою, разбросаны по разнымъ мъстамъ оставшихся письменныхъ памятниковъ, привязаны къ различнымъ оактамъ и лицамъ, такъ что нътъ никакой возможности поставить ихъ въ какую-нибудь связь между собою, а потому приходилось приводить ихъ безъ строгой системы, а просто одно преданіе поставлять первымъ, а другое последнимъ. Тогда какъ разсказъ Бытописателя естествененъ, последователенъ, прость и кратокъ, а это между прочимъ есть несомнънный признакъ исторіи.

Съ другой стороны нами сдвланный анализъ преданій народовъ и разсказъ Бытописателя нъкоторымъ образомъ сгоняеть съ Бытописателя ту клевету, которую возводять на него ярые защитники браманства или парсизма т.-е. будто бы Бытописатель заимствовалъ свои сказанія по однимъ у индейцевъ, а по другимъ у персовъ или египтянъ. Мы видвли, что самое большее различіе существуеть между разсказомъ Бытописателя и преданіями индъйцевъ. Равнымъ образомъ и преданія египтянъ въ томъ видь, въ какомъ они дошли до насъ, никакъ не могуть быть поставлены въ связь и сходство съ сказаніемъ Бытописателя. Парсизмъ въ своемъ ученія о челована, какъ оно изложено въ книга Бундегешъ, сходствуеть съ сказаніемъ Бытописателя. Но какъ поручиться за то, что изъ парсизма заимствовано библейское сказаніе, а не наоборотъ-первое изъ последняго? Какъ увидимъ ниже, более данныхъ къ тому, чтобы признать последнее т.-е. что сказание персовъ-въ техъ чертахъ, которыя сходны съ библейскимъ разсказомъ, заимствовано у евреевъ. По нашему мивнію, если уже настанвать на той мысли, будто свазанія библейскія несамостоятельны, а заимствованы у другихъ народовъ, то должно считать ихъ заимствованными по частивь у всехъ древне-культурныхъ нами упомянутыхъ наводовъ: индъйцевъ, персовъ, египтянъ, пожалуй, грековъ, а болъе всего у китайцевъ, въ преданіяхъ которыхъ, какъ видвли, встрачается много библейскихъ чертъ, -- и думать, что они представляютъ собою такъ-сказать аггрегатъ разнообразныхъ искуственно соединенныхъ между собою частей. Но вто можеть согласиться съ этою мыслію?

Кто можеть насъ завърить, будто библейскій писатель зналь преданія всехъ народовъ и подъ руководствомъ и вліяніемъ этихъ преданій написаль свою исторію о первобытныхь временахь жизни нашихъ праотцевъ?! Даже жаркіе противники Библіи, къ какому позднему времени они ни относили появленіе священныхъ еврейскихъ книгъ, не осмванвались утверждать этой мысли. И историческія данныя не дозволяють сдёлать этого предположенія, именно, будто разсказъ Бытописателя по частямъ заимствованъ изъ разныхъ преданій языческихъ народовъ. Исторія, напримъръ, не укавываеть ни одного событія, изъ котораго можно было бы заключить, что Бытописатель могь знать преданія китайцевъ, этого издавна замкнувшагося и изолированно отъ всвхъ другихъ живущаго народа. Исторія даеть намъ свёдёнія о нёкоторыхъ сношеніяхъ евреевъ съ другими языческими народами и между прочимъ и главнымъ образомъ съ египтянами, среди которыхъ воспитывался и жилъ Мочсей — писатель первыхъ и древнихъ священныхъ внигъ евреевъ. Естественно поэтому было бы ожидать сходства Мочееева разсказа о первобытныхъ временахъ съ преданіями египтянь. Моусей, эта передовая въ своемь родв личность среди своихъ единоплеменниковъ, пользующаяся привиллегіями со стороны самого царскаго двора, конечно могъ знать преданія египтянъ, могъ, пожалуй, сжиться съ ними, и вогда записывалъ въ книгу преданія своего народа, могъ внести въ свои письмена и преданія египтянъ. А между тъмъ мы не находимъ близкаго сходства его разсназа съ преданіями египтянъ. Этоть факть свидътельствуеть о томъ, что Мочсей записаль въ книгу преданія только и исключительно своего народа, который твердо храниль преданія своихъ отцевъ, "готовъ былъ, по свидътельству Іосифа Флавія, понести всв мученія и потерпъть всякій родь смертей, дабы только не произнесть какого слова противу древнихъ своихъ преданій 164). Не говорить ин этоть факть за то, что самъ Мочсей дорожиль преданіями своихъ предковъ, хорошо навъстными ему, о которыхъ онъ могъ слышать не болье какъ изъ четвертыхъ устъ?! Исторія говорить потомъ о плънъ евреевъ въ Вавилонъ. Здъсь еврей могъ повнакомиться съ преданіями Зороастровой религіи. Но это было уже после того, какъ Мочсей написаль свои книги. Такимъ об-

<sup>164)</sup> О древностяхъ іудейскихъ противъ Аппіона кн. І, стр. 351.



разомъ несомивнио, что Моусей писалъ свой разскавъ о первыхъ временахъ, о первобытномъ состояніи и паденіи человъка самостоятельно вив всякаго вліянія на него со стороны преданій другихъ языческихъ народовъ.

б) Въ предыдущемъ отдълъ показывалось различіе между повъствованіемъ Бытописателя о первобытномъ состояніи и паденіи человъка и преданіями народовъ о техъ же фактахъ; а съ темъ вместь на основаніи эгой разницы выводилась самостоятельность Бытописателя, его свобода при повъствованіи отъ вліянія со стороны языческихъ преданій. И такихъ пунктовъ различія указано болве или менъе достаточно. Но и при этой разницъ ихъ, нельзя откавать и въ сходствъ между ними, сходствъ даже въ частностяхъ. Во всёхъ взятыхъ вмёстё, въ ихъ сложности преданіяхъ народовъ мы видимъ почти всю исторію съ ея частностями райской жизни нашихъ праотцевъ и ихъ паденія, какъ о нихъ повъствуетъ Бытописатель. Конечно въ языческихъ преданіяхъ вся эта исторія обевображена, искажена, окрашена такъ-сказать въ національный колорить. Но и сквозь эти искаженія истины и окраски просвъчиваеть черта библейской истины. Теперь невольно возникаеть вопросъ, чемъ же объяснить те сходства — будуть ли последнія общи, частны, какія мы находили между библейской исторіей о первобытномъ состояніи и педеніи человъва и преданіями народовъ о томъ же предметь? Какъ случилось, что различные народы и различного происхожденія, отділенные другь оть друга по місту жительства, могли разсказать о своихъ предкахъ одни и тъ же событія и при томъ по мъстамъ съ мелкими подробностями?

На этотъ вопросъ дано нъсколько отвътовъ. Болъе распространенное и важется самое древнее мнъніе предполагаеть, будто бы находимыя у языческихъ народовъ преданія сходныя съ библейскими сказаніями были замиствованы у евресвъ или чрезъ ихъ письменность или чрезъ ихъ устную передачу. Такое мнъніе, какъ видъли выше, встръчаемъ у апологетовъ первыхъ въковъ христіанства и у нъкоторыхъ отцевъ и учителей церкви. Этого же миънія держались нъкоторые и изъ позднъйшихъ, начиная съ среднихъ въковъ, изслъдователей въ этой области. Такъ нъкто Беллемъ утверждалъ, будто Конфуцій свои возвышенныя мысли о великомъ Посланникъ небесъ, о Святомъ Святыхъ, имъющемъ придти съ Запада, — заимствоваль отъ евреевъ 165). Гидо говорить о Зороастръ, будто онъ свои высокія и глубокія понятія о предметахъ въры заимствоваль оть іудеевь, съ которыми онь обращался въ плину и чрезъ которыхъ хорошо изучиль Ветхій Заветь 1841). Шлегель следы Божественной истины, находимые въ древнихъ восточныхъ системахъ, считаетъ заимотвованіемъ изъ Палестины 167). Гюгеръ пишетъ: "іудейство скрываетъ въ себъ аріаднину нить, якорь надежды и любви, посредствомъ которой все человъчество должно стараться перейти изъ лабиринта заблужденія къ въръ и любви въ ясный свъть въчной истины... ту инть, которую прочіе народы (по въчному опредвлению Любви оставленные собственной свободь, безъ непосредственнаго водительства Божія) - оторвали отъ слова Божія н разорвавъ на многія части воткали въ ткань своего воображенія. Только одинъ народъ израильскій влекь ее въ свиткв исторіи, какь золотую нить, какъ млечный путь, распростертый по древнему MiDY" 148).

Въ виду всего сказаннаго въ пользу мивнія о заимствованіи язычниками религіозныкъ истинъ отъ евресевь, трудно, повидимому, не признать заимствованными отъ нихъ же и разобранныя нами преданія. Но при всемъ томъ мы не можемъ принять этого мнимія. Свидетельства, особенно апологетовъ христіанства, о завиствованів явычниками религіозныхъ истинъ отъ евреевъ неопредъленны, предположительны, основаны на древивищихъ, темныхъ свидетельствахъ. Потомъ эти свидетельства апологетовъ касаются далеко не встхъ языческихъ писателей, а то одного, то другаго писателя. Свидътельства эти потомъ не подтверждаются явыческими писателами: пострчне источником врсказріваємих ими встав слитають древнее преданіе, подъ которымъ разуміноть устное преданіе и сказанія древивищихъ писателей. Наконецъ есть прямыя свидетельства о томъ, что языческіе писатели не знали священныхъ еврейскихъ книгъ. Священныя вниги евреевъ, какъ извъстно, переведены на греческій языкъ не задожго до Рождества Христова, а, ольдовательно, едва-ли могли делать заимствованія изъ нихъ древніе языческіе писатели, незнакомые съ еврейскимъ языкомъ.



<sup>&</sup>quot;б) Цитатъ въ Хр. Чт. 1835 г., II, 277.

<sup>166)</sup> Тамъ же, стр. 276.

<sup>167)</sup> Прибавл. въ Твор. св. Отц. 1845 г., ч. III, стр. 46.

<sup>168)</sup> Тамъ же, стр. 46.

Въ подтверждение возможности заимствования язычниками религіозныхъ истинъ отъ евреевъ, указывають на факты сношенія евреевъ съ языческими народами. Дъйствительно, сношенія евреевъ съ языческими народами нередно были. Еще Авраамъ сносился съ язычнивами и быль въ Египтв 140). Слишкомъ 400 лътъ евреи прожили въ Египтв. По окончанія египетскаго рабства еврен воевали съ язычниками, чтобы возвратить себъ Ханаанъ. При Давидъ и Соломонъ евреи сносились со иногими народами древняго міра. Өсглаослассаръ отвелъ пленными въ Ассирію десять коленъ, составлявшихъ царство изравльское, и поселенные тамъ уже не возвращались въ свое отечество. Другіе два вольна плънены были Навуходоносоромъ и жили 70 леть въ Вавилоне. Выли сношенія евреевъ съ мидянами, сиріянами, фининіянами и римлянами. Но всв эти сношенія евреевъ съ другими народами были чисто вившиія, въ силу политическихъ обстоятельствъ и ръдко торговли. А вообще съ самаго, можно сказать, начала исторической жизни евреевъ замичается ихъ ризвая обособленность отъ другихъ народовъ. Во времена Авраама, Исаава, Іакова еврей-номадъ считаетъ безчестнымъ жениться на дочери иноземца. Авраамъ не хочетъ брать сыну своему Исвану жены оть джерей хананейских 170). Исвань говорить Івнову: да не поймеши жены оть дщерей хананейскихь: воставь отбъжи въ Месопотамио въ домь Вавуила, отца матери твоея, и поими себъ оттуду жену отъ дщерей Лавана брата ма*тере твоея* 171). Симеонъ и Девій считають блудодіяніемъ взятіе Сихемомъ, кияземъ хананейскимъ, въ супружество сестры ихъ Даны и въ гитвъ избивають Сихема и его соплеменниковъ, хотя послъдніе съ княземъ уже исполнили предписанное Івковомъ условіеобръзаніе 174). Эта обособленность евреевь еще болье увеличивается съ появленіемъ Монсеева законодательства. "Мудрый Законодатель нашъ, говорить первосвященникъ Елеазаръ грекамъ, присланнымъ отъ Птоломея Филадельов за еврейскими внигами Св. Писанія, и переводчиками ихъ, "наученный отъ Бога всякому познанію, оградиль насъ несокрушимой оградою и какъ бы жельз-



<sup>169)</sup> But. XII, 10.

<sup>170)</sup> Быт. XXIV, 3 и дал.

<sup>171)</sup> But. XXVIII, 1, 2.

<sup>178)</sup> But. XXXIV.

ными ствиами, чтобы мы ни въ чемъ не смещивались ни съ однимъ изъ другихъ народовъ, оставаясь чистыми по телу и по душев, чуждыми сустныхъ мевній и почитающими единаго надъ встми тварями и всемогущаго Бога, дабы мы смешиваясь съ кемъ-либо дурнымъ сами не получили вреда. Онъ оградилъ насъ со всёхъ сторонъ законами объ очищеніяхъ, о пиць, о питік, о предметахъ осязанія, слуха, зрвнія и проч. 4 173). Заминутость евреевъ продолжается и тогда, когда они дълаются осъдлымъ народомъ 174). Ездра и Неемія усилили законы объ отдъленіи всёхъ людей, не принадлежащихъ въ обществу израильскому 175). Когда евреямъ приходилось жить въ иноземныхъ городахъ, то они составляли особую корпорадію, съ собственными нравами и обычаями. О такомъ отчужденій евреевъ свидітельствують Тацить, Филострать, Діонь Кассій, Квинтиліанъ и др. 176). За эту отчужденность евреевъ язычники питали къ нимъ презрвніе и отвращеніе. При такихъ условіяхъ трудно предположить, чтобы язычникь могь заимствовать свои многія религіозныя истины отъ евреевъ. Нужно замітить и то, что евреи входили въ сношенія только съ нікоторыми народами древняго міра, но не со всёми. Какъ же въ такомъ случав, держась разбираемаго мивнія о заимствованіи, объяснить сходство съ Библіей преданій техъ языческихъ народовъ, которые ни по времени, ни по мъсту не могли имъть сношенія съ евреями, не могли даже знать священныхъ книгъ евреевъ? Какъ наконецъ объяснить сходство съ Библіей преданій новышихъ языческихъ народовъ, о которыхъ говорять Франклинъ и другіе путешественники н миссіонеры? А между тъмъ среди современныхъ языческихъ народовъ находять преданія, близко стоящія къ библейскому сказанію, пожалуй ближе стоящія, чъмъ преданія древнихъ культурныхъ народовъ. Объяснять это вдіяніемъ на язычниковъ образованныхъ народовъ едва-ли возможно, по крайней мъръ нъть на то историческихъ данныхъ. Наконедъ, замътимъ, могъ ли язычникъ при сношеніяхъ съ евреями скоро принять върованія последнихъ? Язычники, прежде чъмъ войти въ сношенія съ евреями, жили своею



<sup>173)</sup> Аристей въ соч. къ Филократу о переводъ 70 толков. § 27. Цит. въ соч. Объ отношении писат. клас. къ библейскимъ. Ловягина, стр. 66.

<sup>114)</sup> Исх. XXXIV, 16; Второз. VII, 1, 2 и др.; Суд. XIV, 3; 1 Ездр. IX, 9, 10.

<sup>176) 2</sup> Esap. IX, 9-14; Heem. XIII, 23-28.

<sup>174)</sup> Указан. соч. Ловягина примеч. къ стр. 69.

жизнію, пивли свои религіозныя истины и свои преданія. Ужели они, какъ только услышали высокую истину сврея, оставили свои преданія и свои върованія, признавши ихъ ложными? Этого не бываєть съ единичными личностями, не говоря уже о цълыхъ народахъ. Всъмъ извъстно, какую борьбу выдерживаютъ новыя воззрънія со старыми традиціями и только спустя долгое время первыя беруть верхъ надъ вторыми, не уничтоживъ ихъ совершенно.

Такимъ образомъ можно утверждать, что языческія преданія возрасли на своей почев и внъ непосредственнаго вліянія на нихъ Библін. Исключеніе можно допустить развів по отношенію въ персидскимъ преданіямъ въ томъ ихъ видъ, какъ они изложены въ внигъ Бундегенгъ, появленіе которой относять въ позднему времени. Дъло въ томъ, что въ древнъйшихъ частяхъ Авесты мы находимъ только общее понятіе о томъ, что человъкъ уклонился отъ своего пути 177) и отъ Божественной премудрости, что главной причиной этого-злой духъ 128), вліяющій на людей чрезъ искушенія, и что нечестивые люди суть его порожденія 179), что въ человъкъ борьба двухъ началъ добраго и злаго и его внутреннее состояніе представляется накъ бы въ владычествъ двухъ противоположныхъ силь 180). А разсказъ о Мешіа и Мешіанъ, который поразительно сходствуеть съ библейскимъ разсказомъ объ Адамъ и Евъ, содержится въ книгъ Бундегешъ, относящейся къ позднъйшей сравнительно литературъ. Понитно, въ томъ видъ, какой даетъ ему книга Бундегешъ, этотъ разсказъ могъ сложиться уже подъ вліяніемъ стороннихъ идей и преданій, которыя прежде не были изв'єстны персу и по нашему мивнію, — преданій еврейскихъ. Если согласиться даже и съ твиъ предположениемъ, что книга Бундегешъ явилась въ одно время съ остальными частями Зендъ-Авесты, то и это не исключаеть возможности заподозрить ея самостоятельность. Ближайшій анализь преданій персовь показываеть, что черты преданія, въ ноторыхъ просвычиваеть библейское ученіе, смышаны съ стихійно-пантеистическими представленіями о человъкъ. Характеръ этого смъщенія даеть право предположить, что въ Зендъ-



<sup>177)</sup> Хрисаноъ, указавное сочиненіе, т. 1, стр. 565.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>) Тамъ же.

Авеств, частиве въ Бундегешъ Зоровстръ или вто бы ни быль ея составитель, къ древнимъ върованіямъ примъщаль много новыхъ, а этими новыми оказываются тв, которыя у евреевъ въ свою очередь были древними и признавались отпрытыми самимъ Богомъ. Къ тому же извъстно было, что религія Зороастра, не смотря даже на склонность персовъ къ переимчивости у другихъ народовъ, не вдругъ и не легко распространилась у персовъ; чего по всей въроятности не случилось бы, ослибы Зендъ-Авеста представлила своимъ последователямъ тоже самое, что издавна составияло содержаніе народныхъ върованій, — только выраженное въ письмени. Даже существуеть опредъленное преданіе, будто когда Зороастръ, написавши свои книги, пришелъ въ столицу Гистаспа, чтобы проповъдывать свое ученіе царю, оно показалось царю и всвиъ его мудрецамъ, какъ нъчто чуждое и незнакомое, и они не понями и не принями его. И только послъ удивленный чудесами Гистасиъ ръшился принять новый законъ, чему уже не смъли препятствовать ни маги, ни ученые 181).

Высказывалась мысль, будто замвчаемое сходство между преданіями народовъ и разсказомъ Монсея есть діло случая. Но случайнаго въ религіозной области не можеть быть, и къ тому же случайно сходное могло быть только въ одномъ, но не во многомъ, и у одной извъстной расы, но не у всвхъ расъ. Поэтому другіе объясняють дело, становясь на психологическую почву. Все будто бы люди при религіозномъ развитіи проходять извъстныя, строго опредъленныя ступени и у стоящихъ на одной ступени религіознаго развитія необходимо должны быть одни и тв же преданія, одив и тв же саги. Нъито Джемсъ Фарреръ говоритъ: "мы не можемъ утверждать, встрвчая одинаковыя представленія у людей, раздъленныхъ тысячами миль, чтобы эти представленія необходимо должны быть заимствованы и не могли явиться самобытно. Напротивъ того, размышляя объ узкости того круга предметовъ, въ воторомъ упражияется ихъ умственная дъятельность, о ребяческомъ страхъ, который внушаеть имъ мракъ и все то, чего они не могуть видеть, а еще более о ребяческомъ восторге, съ которымъ они предаются игръ своей фантазіи,--не только нельзя видъть ни-

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>) Исторія религій и тайныхъ религіозныхъ обществъ древняго и новаго міра. Ч. 3, стр. 133—134.



чего страннаго въ этомъ сходствъ между представленіями отдаденныхъ другь отъ друга племенъ, но скоръе было бы странно не встръчать такого сходства. Весьма въроятно, что лондонскія дъти разсказывають другь другу почти тъ же сказки, какія разсказываются у антиподовъ; стало быть нечего удивляться и сходству религіозныхъ върованій между жителими Африки и жителями напримъръ Австраліи или острова Цейлона. Солице, одинаково гръющее тъло людей, одинаково дъйствуетъ и на умъ ихъ; мины, подобно снамъ, при всемъ внъшнемъ разнообразіи почвы, на которой они возникаютъ, въ сущности подчинены однимъ законамъ развитія « 182).

Все это справедливо, еслибы здёсь дёло шло о самыхъ общихъ образныхъ или символическихъ представленіяхъ для выраженія извъстныхъ мыслей, которыя могутъ быть одинаковы при одинаковомъ настроеніи духа. Но въ преданіяхъ, какъ мы видъли, воспоминаются событія съ частностями и подробностями. Положимъ, человъкъ по одному предположенію ума можеть дойти до представленія, что въ первыя времена люди жили счастливъе и сходство подобныхъ представленій у различныхъ народовъ объяснится естественно; но своимъ умомъ человъкъ не могъ дойти до представленія о вкушеніи запрещеннаго плода и подобное. Потомъ при такомъ объяснении сходства преданій встать вообще народовъ върованіями опускають изъ виду тоть знаменательный факть, что одинаковыя преданія встръчаются не только у людей, стоящихъ на одинаковой ступени развитія, но и на разныхъ: и у образованнаго и дикаря. Чъмъ же далъе объяснить живучесть и важность преданія? Какъ скоро человъческій умъ восходить на другую высшую ступень общей лъстницы развитія, то онъ долженъ оставить выработанное прежде и пріобръсти новое болье совершенное, онъ долженъ отказаться отъ своихъ выработанныхъ когда-то мисовъ. А на дълъ это-то и не бываетъ. Всъ саги и миоы живучи, проходять много въковъ, исходять чрезъ множество устъ и остаются, канъ сказалъ Вольтеръ, навсегда основаніемъ богословія почти всткъ народовъ. Этотъ фактъ говоритъ далеко не въ пользу разбираемаго мнвнія.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup>) Масы в върованія двинхъ племенъ, Джемса Фаррера. Журн. «Мысль» 1881 г., № 6; стр. 335.



Остается одно: признать Бомествениее первооткровеніе общимъ источникомъ всёмъ предавій—языческихъ в іудейскихъ. Къ тому же всё народы согласны въ томъ, что отвошенія между Богомъ и человівкомъ начались чрезь отвровеніе и "Богъ являлся для того народамъ еще въ ихъ колыбели" 179). "Всё пароды, говорилъ Цицеронъ, вірили, что самъ Богъ первоначально открылъ истивную религію или законъ небесный неизмінненый, изъ котораго, какъ про источника, проистенають всё другіе заковы" 180). Истина, по Коноуцію, это законъ небесный 181); "петина не есть порощаніе земли", говорить Зороастръ 181). Поэтому священныя книги языческихъ религій считаются язычниками словомъ Бога, наприміръ индійскія Веды признаются какъ бы истеченіемъ взъ бомества, откровеніемъ Божества. Что же это за первооткровеніе и гить в кому дано оно?

Общность и сходство преданій различныхъ народовъ заставлисть закиючать къ единству происхожденія этихъ народовъ. И воть въ те время, когда всё народы въ лицё своего общаго прародителя составляли одно семейство, и дано было людямъ Божественное откровеніе. Въ раю, когда Еого ходило по полудни къ людямъ или, говоря явыкомъ преданія, "когда небо было такъ близко къ земль, что люди могли васаться руками и были въ близкомъ общеніи съ Богомъ",---Вогъ отврымъ человъку о Самомъ Себъ, о происхождении міра и человъка и въ раю далъ человъку заповъдь послушанія Его. Это первооткровение въ рако и должно считать источникомъ первобытныхъ преданій языческих внародовъ. До столнотворенія вавилонскаго и разсвянія людей по разнымъ странамъ, когда люди составляли одну семью и жили всв вмасть, и первооткровеніе было общимъ и цалыя стольтія могло сохраняться въ цілости и неповрежденности. По разевний же людей по разнымъ странамъ родоначальники племенъ и народовъ естественно съ собой вынесли витств съ другими познаніями и драгоцівное для человіческаго духа сокровище: общев тогда всемъ преданіе о твореніи міра и человека, о греме перваго человъка, происшедшемъ чрезъ вкушеніе женщиною по искушенію

<sup>179)</sup> Gainet, t. 1, p. 743.

<sup>180)</sup> Cicer. de legib. t. II, c. IV, «Труд. Кіев. Дух. Ак.» 1862 г., т. 1, стр. 392.

<sup>131)</sup> L'invariable milieu ch. XX, § XVIII, p. 18. Tand me.

<sup>188)</sup> У Огюста Николя ч. І, стр. 153.

отъ діавола отъ запрешениего плода, о появленіи смерти, накъ севдствія от в этого граха и т. д. И замачательно, вса обяція преденія народовъ насаются исключительно сактовъ, отвосащихся къ періоду времени до разсвянія люжей по разнымь странамъ (какъ-то творенія міра и челов'яга, райской жизни и паденія первыхъ людай. потона и столистворенія и др.). О последующих же по разсеянін народовъ событіяхъ у каждаго народа свои собственныя чисто національныя предамія. Понятно теперь, почему всв преданія народовъ, разсматриваемыя нами, должны быть скодны между собою не только въ общемъ, но в въ частностякъ. И можво думать, что во времена болъе бливнія во времени разеблити народовъ но разнымъ странамъ, когда еще среди пшеницы не выросли тернія в волчны, сходство предвий было во многомъ и поразительное. Большинство ученыхъ и полагаеть, что чемъ дальше углубляться въ темноту первыхъ временъ и приближаться нь первоначальному источнику, темъ чище и чище, ясиве и ясиве встрвтятоя преданія. Напротивъ по мітрь удаленія отъ первоисточника божественная истина затеминдась болье и болье. Это факть, за воторый, добавимъ, ручается голосъ самого даже язычества. Такъ у превних историковъ и философовъ очень часто проводится мысль о простоть и сравнительномъ совершенствь первоначальныхъ редигіозныхъ върованій. А потому они весьма уважали древнія преданія, какъ болье истинныя, и тщательно отыскивали ихъ. Напримъръ Геродотъ, не смотря на все свое уважение въ народнымъ върованіямъ его времени, свидетельствоваль, что эти върованія не древни и не первоначальны, искаль чистой религіи у древнихъ пелазговъ, а Гомера и Гезіода обвиняль въ томъ, что они создали теогонію для грековъ. Греческимъ философамъ, приходившимъ на востокъ искать истины, не разъ давали совъть держаться древняго преданія, какъ болье вырнаго и надежнаго и не увлекаться новизною. Солону, Писагору, Платону жрецы въ храмахъ Мемонесноиъ и Санссвоиъ, гдв эти оплосоом хотели слышать истину. говорили: "о Греки, вы дети; въ Греціи нать старцевъ; вашъ духъ всегда юный и не быль воспитань въ древнихъ мивніяхъ, переданныхъ чрезъ древнія преданія. У васъ ніть знанія, убіленнаго временемъ 193) с. "Хотите ли заподлинно найти истину спращи-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Plato; in Tim op. t IX p. 290, 291. У Огюста Николя I етр. 188.



ваеть Аристотель и отвёчаеть: "отдёлите тщательно то, что есть первичное, и держитесь этого; это и есть подлинное учение отеческое, имъющее дъйствительное начало отъ слова Божія (184). Цицеронъ доказываеть, что свято хранить отеческія преданія повельваеть ему сама мудрость " 185). Я, говорить онъ нь другихь местахъ, всегда защищаль и буду защищать вёрованія предковъ и меня нито не можеть отвлонить оть того образа богопочитанія, накому я наставленъ предками ( 184). Конфуцій говорить: "что добраго въ твоихъ усилихъ соткать новую ткань изъ шелку? Чтобы не увлекаться разными ваблужденіями, надобно, по моему мивнію, изучать правы и ученіе нашихъ предковъ. Древность! я всегда ее научаю. Мой духъ привязывается къ духу древнихъ и я до зари не могу уснуть. Ученіе, передаваемое намъ мудрецами, величественво, свътло и прекрасно. Этотъ человъкъ отступился отъ нашихъ древнихъ ученій, и его поступь нервшительна, у него нать ничего твердаго и 187). "Мудрецы востова, говорить одинъ историвъ, были знамениты правственными правилами, краткими мивніями, сохранившимися у нихъ изъ древняго преданія " 116).

Такимъ образомъ можно думать, что все сходное между языческими преданіями и близко подходящее къ библейскимъ повъствованіямъ есть остатокъ первооткровенія, даннаго Богомъ человъку въ раю. Отъ чистаго источника первооткровенія истекли ручьи истины, которые, по мъръ своего удаленія отъ первоисточника, становились мутнъе и мутнъе, такъ что послъ, въ дали, чистыя крупицы золота и блестящіе перлы истины едва уже просвъчивали своимъ свътлымъ глянцемъ сквозь мутную воду. Первое чистое преданіе отчасти забывалось людьми, а большею частію подвергалось переработкъ со стороны человъческаго разума, обставлялось національными воззръніями и въ томъ настолько исказилось, что трудно узнать его и, если узнается, то узнается только при сравненіи съ ясною исторією священныхъ книгъ еврейскихъ. Напримъръ язычникъ сохранилъ у себя преданіе о раъ и блаженной

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Arist. Methaphys. t. XII с. VIII Or. Николя стр. 189.

<sup>485)</sup> De divin. lib. II crp. 72 Xp. 41. 1853 II crp. 271.

<sup>486)</sup> Cicero. De natur. deor. 66. III cap. 2 p. 286.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) Chap. по 4 у Огюста Няколя ч. I, стр. 197.

<sup>100)</sup> Navarette. Histoire de la Chine p. 120. Haroia crp: 196.

жизни въ немъ человъка. Но онъ позабылъ мъсто рая, какъ нозабыль опъ и многія подробности изъ этой райской жизни. По этому онъ долженъ быдъ найти приличное мъсто, где быль бы рай, и подагаеть, что рай быль на высочайшей горв. Высовая гора своей массивностію и высотой вывывала въ немъчувство благоговънія къ ней, представленіе чего-то священнаго и совершенно отличнаго отъ остальной земли, и язычникъ не находелъ другаго мъста болъе приличнаго, чъмъ эта гора, для потеряннаго рая, какъ не находиль онь и болве приличного мвста, чвмъ гора, для священнаго адтаря. Пріурочивши рай къ извъстной высокой горъ, дежащей въ странв, откуда прикочевали его родиче, язычникъ затвиъ въ своемъ воображении переносить туда все, что только онъ находилъ хорошаго, пріятнаго, полезнаго и даже вкуснаго въ своей странъ, и напротивъ исключалъ оттуда все вредное, непріятное для него. Поэтому въ сказаніяхъ о раз у каждаго народа всегда замъщанъ элементъ чисто топографическій и національный. Прв этомъ пылкая фантазія, особенно восточнаго человака, увеличиваль до plurimum'a какъ количество, такъ и качество онзическихъ благъ рая, и последній такимъ образомъ являлся въ представленіи язычника раемъ нъги, какъ самая жизнь въ немъ людей-жизнью полнаго раздолья, что вполнъ соотвътствовало его идеалу блаженства. Затемъ у язычника по преданію сохранилась память о безсмертів первобытнаго человъка, и это безсмертіе зависьло оть чего-то сторонняго, а не отъ самой природы человъка. И вотъ язычникъ ставить безсмертіе первыхъ людей въ зависимость отъ вкушенія плодовъ или питья сока одного чуднаго необыкновеннаго дерева, или отъ водъ извъстнаго источника. Въ первомъ случав видез живость преданія о райскомъ деревѣ жизни, тогда какъ во второмъ видно простое соображение язычнава. Язычнивъ видълъ важное значеніе воды, ея постоянное приміненіе и благотворное вліяніе. Вода утоляеть жажду, очищаеть и освъжаеть погрузнашійся въ нее организмъ человъка, смягчаеть жаръ и освъжаеть атмосферу, питаетъ землю и растенія и т. д. Поэтому очень естественно, что язычникъ безсмертіе первыхъ людей полагаеть въ зависимость отъ этой міровой, благопріятной и благотворной стихів. И такимъ образомъ явились сказанія о амврить индейцевъ, амврозін грековъ, фонтанъ безсмертія западной Европы, озеръ безмертія, - чрезъ которыя первый человъкъ пріобръталь себъ поетоянную молодость, свъжесть силь и въчное безсмертіе. Подобное же искажение случилось и съ остальными преданіями, перенесенными пав первоисточника на языческую почву. По мере того, ванъ редигіозная жизнь язычника испажалась, --- вокругъ первоотпровенія слагался мись: "тернія и волчцы сами собою, какъ слідствіе проклятія за грахъ, выросталя на почев человаческого духа, лишившагося щедрой руки Божіей". Но теперь самъ собою напрашивается вопросъ: почему же преданія старцевъ совершенно не магладились изъ памяти народа? Какъ могло случиться, что остатки первооткровенія въ теченім долгаго и даже тысячельтняго періода при разнообразной перемънъ историческихъ условій, гдъ старое постоянно смінялось новымъ, --- остались живыми въ памяти и вірів людей? Живучесть преданій объясняется самымъ характеромъ ихъ, ихъ содержаніемъ, которое было для человіна священній шимъ и драгоприненныемъ. Язычество могло испазить первоотвровеніе, обезобразать его до того, что трудно его узнать, но совершенно уничтожить его было не въ состояніи.

То-же первооткровеніе чрезъ устное преданіе отъ предковъ дошло и до Мочсея; только из нему оно дошло въ более чистомъ виде, чъмъ оно въ языческихъ сказаніяхъ. Евреи были по преимуществу хранителями древнихъ преданій 183). Ихъ ревностному храненію преданій Провиденіе способствовало многими благопріятными естественными условіями помимо чудесныхъ, которыхъ лишены были язычники. Обособленность евреевъ по мъсту обитанія отъ другихъ народовъ, пастушескій образъ жизни, простой, естественный, не наталкивающій при однообразіи страны и климата на усовершенствованія и изміненія, долголітіє патріарховъ-все это и многое другое, какъ то: народныя песни, которыя евреи слагали и воспъвали для выраженія своихъ чувствованій предъ Богомъ, притчи, пословицы, имена патріарховъ, колодцы, столбы, алтари, гробницы, религіозныя учрежденія, - все это предохраняло евреевъ оть порчи первобытныхъ религіозныхъ преданій. Кром'в устнаго преданія, какъ нъкоторые ученые допускають, у евреевъ существовали пись-

<sup>169)</sup> Інсусь Христось и Его апостолы, упрекая іудеевь во всёхъ преступлевіяхъ, никогда не порицали ихъ за искаженіе свищенныхъ книгъ. Іосифъ Флавій и Фидонъ—оба современники апостоловь, оба знаменитме знатоки отечественной литературы, тоже не упрекають въ этомъ своего народа.



менные памятники: краткія семейныя записи о замічательнійшихъ событіяхъ въ народь, богоявленіяхъ, чудесахъ, льтахъ жизни патріарховъ. Этимъ-то записаннымъ и незаписаннымъ, но передаваемымъ въ устныхъ преданіяхъ откровеніемъ и воспользовался Монсей при написанін своихъ книгъ. А въ его время преданія были еще живы и свъщи, такъ что даже самъ Монсей, говоря въ книгь Бытія о событіямъ отдаленнаго времени, говорить о нимъ такъ, какъ будто они произопин недавно. Кромъ того Моисево было особое откровеніе Божіе, которымъ онъ руководился при написанія священных своих внигь. Отпровеніе уясняю Монсею преданія о чудесных событіяхь, направляло его писаніе къ извъстной цъли и предохраняло его отъ ошибокъ. Тавимъ образомъвъ основъ повъствованія Монсея о первобытномъ состояніи и наденіи человъка, какъ и въ основъ языческихъ преданій о томъ же предметв, лежало одно и то-же первоотировеніе. Потому-то, заключимъ, разбираемыя нами преданія языческихъ народовъ и оказались сходными съ библейскими сказаніями.

П. Николаевскій.

## вопросъ о тайномъ обязательствъ

ПАПЫ ВИГИЛІЯ—СОДВЙСТВОВАТЬ МОНОФИЗИТСТВУ.

(Страница изъ перковной исторіи VI въка).

Ко времени Юстиніана моноомантство пироко распространилось: въ Сирів, Египтв и Арменіи монофизиты составляли почти сплощное населеніе. Съ возведеніемъ на константивопольскую каесдру Анеима въ рукахъ моносилитовъ, хотя и не надолго, оказалесь три патріаршескія канедры-константинопольская, актіохійсвая и александрійская. Однано, не смотря на свою многочисленность и селу, оне не занемале легального положения въ имперіи. Существование ихъ не мирилось съ политивой Юстиніана, стремившагося въ объединенію государства: они вности еще больше раздъленія въ государство, и безъ того страдавшее отсутствіемъ единства. Но двиствовать на нихъ селою было невозможно: ихъ было слешномъ много. Можно было давить іудеевъ, манихеевъ, даже несторіань, составлявших незначительное меньшинство въ ниперів, но не монофизитовъ: гнать последнихъ значило рисковать потерять южную половину выперіи и истопіять въ религіовной войнъ съверную. Оставалось одно- привлечь ихъ къ единству съ православными путемъ унів. Мысль объ унів православныхъ съ монооминтами постоянно занимала Юстивіана; всю живнь, котя и безуспъшно, стремился онъ осуществить ее. Въ этихъ видахъ подняль онь и надвлавшій такь много шуму вопрось о трежь главахъ. Монофизиты въ числе причинъ, по которымъ они отказывались имъть общеніе съ православною церновью, выставляли и

то, что Өеодоръ мопсуетскій, Ива эдесскій и Өеодорить нирскій не смотря на свой несторіанскій образъ мыслей, не только не были осуждены на Халкидонскомъ соборъ, но двое послъдніе изъ нихъ лично присутствовали на соборъ и были возстановлены въ своей прежней ісрархической степени. Юстиніанъ призналь, что монофизиты въ этомъ пунктв правы, и решиль заставить православныхъ сделать имъ въ этомъ уступку; этимъ путемъ онъ надъялся достатнуть осуществленія своей завътной месты-соединенія православныхъ съ монофизитами. Такъ въ :44 г. выступнаъ на сцену вопросъ о трехъ главахъ. Энергично взявщись за дъло, Юстиніанъ добился своего: на У вселенскомъ соборъ три главы были осуждены, но ему пришлось разочароваться въ своей надеждв на присоединение монофизитовъ къ православнымъ. Не соединенія съ православными, не уніи желали монофизиты: опираясь на тайную покровительницу свою, всесильную императрицу Өеодору, они мечтали о полномъ торжествъ своемъ — о признаніи своего ученія православнымъ. Задавшись такою півлью, оши різшили заручиться содъйствіемъ папы, пользовавшагося большимь авторитетомъ на западъ. Въ лице Вигили имъ удалось, коти в не надолго, привлечь на свою сторону папу. Вигилій вотупиль на престоль, давши Осодоръ тайное обявательство -- содъйствовать монофизитству, но скоро порваль связи съ монофизитами, которые были нужны ему для полученія папскаго престола: Вигилій – папа очель необязательнымъ для себя исполнение объимания, даннаго Вириліемъ-лівкономъ.

Представляя избраніє Вигалія въ такомъ видь, мы высказывавися за существованія съ его стороны обязательства—содъйствоветь моноонзитетву. Въ наукъ церковной исторіи обязательство Вигалія составляеть еще вопросъ. Правда, значительное большинство историковъ призиветь это обязательство, но изкоторые отрицають его существованіе. Мы склоняемся къ мивнію большинства.

Намъ предстоитъ разомотръть эти два взгляда и ръшить, какой изъ нихъ правильнъе. Оъ защитниками Вигилія мы встръчаемся довольно рано; еще въ XVII и XVIII вв. дълались попытки оправить его отъ обвиненія въ связи съ моносилитами — въ этомъ духъ писали, напр. Алек. Наталисъ '), кардиналь Наривъ '), кезу-



<sup>1)</sup> Al. Natalis, Hist. eccl. Sacc. VI. T. V.

<sup>&#</sup>x27;) Norissii, Dissertatio de Syn. V.

нть Гарнье <sup>1</sup>) и др. Къ сожалению, у насъ не было подъ руками этихъ апологій Вигилія. Поэтому мы остановимся на новъйшемъ сочиненіи въ этомъ направленіи, на Винченци <sup>4</sup>). Большинство же неториковъ признаєть тайное обязательство Вигилія — содействовать монооминству. Этого мивнія держатся все бывніе у насъ подъ руками иностранные историки въмецкіе <sup>5</sup>), оранцузскіе <sup>6</sup>), англійскіе <sup>7</sup>) и итальянскіе <sup>8</sup>), протествиты и натолини, нынёшняго и прошлаго столитій. Изъ русскихъ историковъ, сволько намъ извъстно, Вигилія оправдываєть одинъ Кургановъ, касающійся этого вопроса между прочимъ <sup>8</sup>). Винченци, посвящающій Вигилію около половины IV тома своего сочиненія, отличаєтся отъ последняго большею последовательностью, или большею полнотою апологія— окъ отрицаєть не только тайное соглащеніи его на содействіе монооминству, но и его непостоянство въ вопросё о трехъ гла-

<sup>3)</sup> Garnerii, Dissert. de Syn. V.

<sup>&#</sup>x27;) Vincenzi, In S. Greg. Nissen. et Orig. Scripta et doctrina nova recensio cum append. deactis Syn. V. Romae, 1865, t. IV.

<sup>5)</sup> Alzog, Univ. Gesch. d. chr. Kieche. Mainz, 1860 (pp. 296-298). Anneagarn, Gesch. d. chr. K. Münster, 1842, B. I. (pp 334-385). Brück, Lehrbuch d. K. Mainz. 1874. (p. 185). Ebrard, Handbuch d. K. und. Dogm.—gesch. Erlangen, 1875. В. І. (р. 272). Гассе, Церковная исторія. Казань, 1869. В. І, (crp. 176). Gfrörer, Gesch. d. chr. K. Stuttgart, B. II, Abth. 2. (p. 878). Gieseler, Lehrbuch K. Bonn, 1845. B. I, Abth. 2. (pp. 863, 367). Guerike, Handbuch d. K. Leipz. 1866. B. I. (p. 845). Hagenbach, Kirchengesch. Leipz, 1869. B. I. (p. 572) Hefele, Conciliengesch. B. II. Freiburg. 1856. (p. 552). Herzog, Abriss der gesam. Kirch. B. I. Erlangen, 1876. (p. 435). Real-Encycl. Gotha. 1863. B. XVII. (p. 200). Kurtz, Haudbuch d. al. K.-Mitau, 1858. B. I, Abth. 2. (p. 185). Neander, Gesch. d. Chr. Rel. und K. Gotha. 1864. B. IV. (pp. 271-272). Ritter, Haudbuch d. R. Bonn, 1846. B. I. (p. 812). Schröckh, Chr. Kirchangesch. Leipz. 1792. B. XVII. (pp. 225-226). Wolch, Einwurf einer vollstan. diger H. der Ketzer.-- Leipz. 1776. B. VII, p. 226. Einwurf ein. vol. H. der röm. Päpste. Göttingen, 1758. (pp. 123-124). Wattenbach, Gesch. d. röm. Papstthums, Berlin, 1876. p. 17.

Fleury, «Hist. eccles». t. II, Paris. 1855. (p. 626). «Histoire des papes».
 I. Haye, 1782. (pp. 314—317). Lebeau, «Hist. du Bas-empire, Paris, 1827.
 VIII, pp. 398—401.

<sup>7)</sup> Milman, History of luatin Christianity. Vol. I. Lund. 1864 (pp. 481-482). Robertson, Hist. of the chr. Church... Loudon. 1854. (pp. 477-478).

<sup>\*)</sup> Levite de pontifici, di Bartol. Platina, Venet. 1715. (pp. 101-103).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кургановъ, Отношенія между церковною и гражданскою властью въ византійской имперін. Казань. 1880. (стр. 577—591).

вахъ: онъ утверждаетъ, что Вигилій отъ начала до конца стоять за осужденіе ихъ, тогда какъ Кургановъ, не признавая тайнаго обязательства со стороны Вигилія, представляєть его, какъ и историки, держащієся совершенно противоположнаго взгляда, колеблющимся въ рашенія вопроса о трехъ главахъ, то осуждающимъ ихъ, то защищающимъ.

Мы начнемъ съ разсмотрвнія историческихъ свидетельствъ, служашихъ главными источниками для даннаго вопроса, потомъ разберемъ доводы апологетовъ Вигилія и савлаемъ выводы. Главными источниками по данному вопросу, безспорно, служать сочиненія современниковъ Вигилія — "Breviarium"... Либерата, "Chronicon" Виктора тунуненского, "Pro defens. trium cap." и Liber contra Мос." Факунда герміанскаго и отчасти сочиненія Прокопія, мало впрочемъ касающагося церковной живни. Важивищеми же остаются сочиненія первыхъ троихъ. Но всю они-лица, заинтересованныя въ вопросв о трехъ главахъ, всв оне-защитники трехъ главъ и потому, естественно, враги Вигилія, въ концъ концовъ осудившаго ихъ. Въ виду этого защитники Вигилія не довъряютъ ихъ свидетельству. "Не должно особенно доверять Либерату, Виктору тунуненскому и Факунду, говоритъ Винченци: слова ихъ нужно принимать съ осторожностью. Чего ждать отъ людей, которые осуждены церковію, остались при своемъ заблужденіи и называли римсних папъ уклонившимися отъ праваго пути, себя же считали православными, тогда какъ истино-православные во главъ съ папою отнучили ихъ, какъ схизматиковъ? Какой авторитеть можно придавать ихъ свидътельствамъ?" 10)? Мы согласны съ Винчении. что къ свидетельству этихъ историновъ нужно относиться съ осторожностью, но... отсюда еще не следуеть, чтобы мы имели право отрицать всякую достов'врность ихъ, какъ это делаеть Винченци. Последній, кстати сказать, очень горячій защитникь Вигилія; онъ не скупится на ръзкія выраженія по адресу трехъ указанныхъ историковъ, особенно Либерата, сплошь и рядомъ награждая его эпитетами "delirus", "stultus", "temerarius" и другими въ этомъ родъ, что, разумъется, ни мало не увеличиваетъ убъдительности его доводовъ, которые подчасъ состоять въ однихъ патетическихъ восклицаніяхъ.



<sup>19)</sup> Vincenzi, t. IV, pp. 48-49.

Начнемъ съ Либерата. Онъ разсизываетъ, что папа Агапитъ, после незложения Анеима и поставления на его место Минны, назначиль аповрисіаріемь своей церкви у императора діалона Пелагін и даже собирался отправиться въ Италію, вакь неожиданко скончался въ Константинополь. Въ Римв, узнавши объ его смерти, набрали въ папы Сильверія. Императрица же, призвавши Вигилія, діакона Агапита, потребовала отъ него тайнаго объщанін, что онъ, если сдълвется палою, отмънить Халкидонскій соборъ и напишеть Осодосію, Анонму и Северу и своимъ письмомъ утвердить въру ихъ, объщая дать ему въ такомъ случав привазаніе къ Ведизарію, чтобы онъ быль избранъ папою, и 7 центенарієвъ золота. Вигилій охотно приняль предложеніе виператрицы по любви въ золоту и стремленію въ епископскому сану. Давши объщаніе, онъ отправился въ Римъ. Велизарія онъ засталь подъ Равенною ). занятаго осадою этого города. Передавши ему поручение Осодоры, Вигилій съ своей стороны объщаль ему 2 центенарія золота, если онъ поможеть ему занять папскій престоль, по удаленія Сильверія. Велизарій, возвратившись въ Римъ, призвавши Сильверія во дворецъ, возвелъ на него клевету, будто бы онъ писаль готамъ, чтобы они вощии въ Римъ; а письмо это въ готекому царю было написано, какъ говорять, отъ имени Вигилія Маркомъ, схоластикомъ и канимъ-то преторіанцемъ Юлівномъ; ниъ Сильверій обличался въ намъреніи предать Римъ готамъ 12). А тайно Велизарій вивств съ супругою убъндаль Сильверія исполнить предложеніе Өеодоры — отмънить Халкидонскій соборъ и своимъ письмомъ утвердить въру еретиковъ. Вышедши изъ дворца, Сильверій передаль обо всемь этомъ своимъ совітникамъ и отправился въ базилику бл. муч. Сабины. Сюда пришелъ въ нему сынъ патриціи Антонины Фотій и съ влятвою зваль его во дворешь Окружавшіе убъждали Сильверія не върить клятвамъ грековъ, но онъ пошель. Ради влятны ему позволили возвратиться въ церковь, потомъ Велизарій снова позваль его во дворець. Онъ не хотвив

<sup>12)</sup> Въ это время Витигесъ осаждаль Римъ. (Procopius, «De bello got». Lib. I, capp. 20—25).



<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ примъчаніи къ этому мъсту Гарнье сказано, что здъсь Равенна, которую Велизарій валата лишь презъ 3 года послів этого, по ошибив поставлена вмів сто Неаполя. (Migne, Patr. c. c.—Paris. 1847. t. 68, p. 1042).

было выходить изъ церкви, зная приготовленныя ему возни. Но потомъ, помодившись и возложивши дело на Бога, пошель во дворецъ. Онъ одинъ вошелъ въ него, и свои больше не видали его. На другой день Велизарій, призвавши влиривовъ, привазаль имъ избрать новаго папу, и, не смотря на полебанія и отвазы жъноторыхъ, по вліянію Велезарія быль избранъ Вигилій, Сильверій же быль отправлень въ ссылку въ Ликію, въ городъ Патару. Послъ избранія Вигилія, Велизарій побущаль его исполнить объщаніе, данное императриць, и ему уплатить объщанные 2 центекарія золота. Но Вигилій изъ страха предъ римлянами и по скупости не желоль исполнять своихь объщаній. Между тымь, жогда Сильверій прибыль въ Патару, местный епископь обратился иъ императору съ жалобой на незложение Сыльверия, заклиная его судомъ Божінмъ и заявляя, что много въ мірь царей и нъть подобнаго папъ, который одинъ надъ церковью во всемъ міръ. Въ виду этого заявленія Юстиніанъ примазаль вызвать Сильверія въ Римъ и произвести дознание объ его письмъ, чтобы, если оно онажется написаннымъ имъ, онъ жилъ въ какомъ-нибудь городкъ, макъ епископъ, а если оно окажется подложнымъ, чтобы онъ былъ возстановленъ на римскомъ престолъ. Такимъ образомъ Вигилію, получившему папскій престоль такимь безчестнымь путемь, грозила опасность такъ же быстро и лишиться его, какъ получить. Пелагій въ угоду вмператриць хотыть помьшать возвращенію Сильверія, но безуспъшно. Распоряженіе Юстиніана оказалось онльные. Сильверій вернулся въ Римъ. Испуганный его возвравреміемъ, канъ бы не лишиться престола, Вигилій обратился въ Велизарію съ просьбой, чтобы онъ передаль въ его руки Сильверія, заявляя, что иначе опъ не можеть исполнять его требовадій. Сильверій быль передань двоимь дефенсорамь и слугамь Вигилія, быль отвезень на островь Пальнарію и тамъ, подъ ихъ надзоромъ (custodia), умеръ отъ голода. А Вигилій чрезъ Антовину, жему Велизарія, во исполненіе своего объщанія, даннаго Осодоръ, написалъ письмо къ Өеодосію, Северу и Анеиму, которое у Либерата подписывается - "dominis et Christis" (или по другой редавців "dominis et patribus", или "dominis et fratribus"). Въ этомъ письмъ Вигилій заявляеть, что онъ при помощи Божіей держался и держится той же въры, что и тъ, нъ кому пишется это письмо, и въ заключение просить, чтобы написанное имъ оставалось въ секретв, чтобы отъ могь легче исполнить то, за что взялся. Къ этому письму у Либерата прилагается исповъдание въры Вигилия въ монофизитскомъ смысяв, осуждаются и анафематствуются нъкоторые пункты изъ послания папы Льва, приведенные дословно, и изрежается анафема на Павла самосатскаго, Діоснора<sup>12</sup>), Осодора и Осодорита съ ихъ послъдователями <sup>14</sup>).

Викторъ тунуненскій, другой современникъ Вигилія, такъ разсказываеть объ обязательства его въ своемъ "Chronicon'в". Скававши о смерти въ Константинополъ Агапита и объ избраніи на его мъсто Сильверія, онъ продолжаеть: "во второй годъ послъ вонсульства Василія (543 г.) 15)... Сильверій, римскій епископъ, отправляется въ ссылку и на его мъсто поставляется Вигилій, отъвотораго императрица Өеодора прежде его поставленія выманила тайное письменное обязательство, чтобы онъ, сдълавшись паполо, для отмины Халендонского собора, осудель три главы, т.-е. письмо-Ивы Эдесскаго къ Марію, которое было одобрено приговоромъ-Халкидонскаго собора и признано православнымъ, потомъ Осодора еп. Мопсуетского, похваленного на Антіохійскомъ соборъ годъ предсъдательствомъ Іоанна, еп. той церкви, и на халкидонскомъ, и "dicta" Осодорита вирского, похваленныя вмёстё съ Осодоритомъ голосами Халкидонскаго собора. Итакъ онъ, сдвлавшись папою, принуждается Антониною, женою Велизарія патриція, написать, какъ православнымъ, Өеодосію александрійскому, Аношму вонстантинопольскому и Северу антіохійскому, уже прежде осужденнымъ апостольскимъ престоломъ. и такимъ образомъ (ita) мыслить о въръ (de fide sentiret), какъ они (quemadmodum et illi")-Потомъ Викторъ приводить самое письмо Вигилія къ монофиви-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Гарнье въ примъчаніи на это имя говорить, что нужно вивсто Діоскорачитать Несторія (Migne, t. 68, р. 1044), а другіе считають необходимымъ читать вдёсь вийсто—Dioscorum Diodorum и видять здёсь порчу первоначальнаготекста.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar.», cap. XXII, 1039-1042.

<sup>15)</sup> По Миню, здёсь нужно читать не Василія, а Велизарія, и тогда получится 537 г., а не 543 г., что представляется явною несообразностью, потому что уже въ 540 г. Вигилій, какъ законный папа, пишеть отвітныя письма Юстиніану и Миний. Мідпе, t. 68, р. 1044. Baronii, Annales eccleisastici, Venet. 1710. Т. VII, (рр. 283—286). По вычисленію Пажа, Василій вступиль на престоль 22 ноября 537 г. (Migne, t. 128, въ приміч. на Анастасія Библіотекаря—«De vitis pontif. Rom» (592—593 рр.).

тамъ съ полною и правильною подписью - "Dominis et in Christo Dei Salvatoris charitate conjuctis fratribus, Theodosio, Anthemio et Severo episcopis, Vigilius episcopus, но безъ исповъданія въры и анаоематизмовъ. За этимъ письмомъ Викторъ прибавляетъ-, horum exordia malorum generalis orbis terrarum mortalitas sequitur, et inguinum percussione major pars populorum necatur" 16).-- Факундъ говоритъ: "поэтому мы считаемъ необходимымъ не молчать de chirographis, данныхъ Вигиліемъ противной партін или прежде, когда онъ, движимый честолюбіемъ, горыль желаніемъ сдылаться епископомъ, или послъ, вслъдствіе продажности, чтобы ради авторитета его имени не была поругана истинная въра. Ибо, еслибы этого не было, одъ не анасематствоваль бы прежде вселенской первви" 17)... Или ниже, приводя оправдание Вигилия, что онъ издаль свой Iudicatum невольно, по принуждению, или по незнанию. говорить: "но мы отвъчаемъ, напротивъ, что онъ совершилъ гръхъ (peccavit) добровольно, по честолюбію давши объщаніе" 18)...

Провопій въ оффиціальной исторіп своей—"De bello gotthico". L. I. сар. XXV, говорить: "когда возникло подозрвніе относительно Сильверія, епископа города, что онъ замышляеть предательство готамъ, (Велизарій) тотчасъ (αὐτίκα) отослалъ его въ Грецію, а немного спустя (paulo post, όλίγω ύστερον) другаго еписнопа назначиль, по пмени Вигилія" 11). Въ своихъ анекдотахъ ("Hist. arcana") Прокопій представляєть діло пначе. Смерть Сильверія онъ считаеть здівсь насильственною, совершителемь убійства выставляеть Евгенія, слугу Антонины, которая поручила ему это дъло въ угоду императрицъ Өеодоръ. Для последней смерть Сильверія была почему-то особенно важна: Антонина чрезъ это убійство, по словамъ Прокопія, оказала Өеодоръ огромную услугу п пріобръла ея расположеніе. "'Є $\pi$ єї δὲ αὐτὴν" ( $\Theta$ еод.), говорить Προκοπίκ, -- έν τοῖς οἱ ἀναγκαιοτάτοις ὑπουργήσασα χειροήθη πεποίηται (Антонина), πρώτα μέν Σιλβέριον... κατεργασαμένη ... Убійство Сильверія ставится въ числь двль "ауаукаютатоку" для Өеодоры 20).

<sup>18)</sup> Migne, t. 68, Vict. Tun. «Chronicon» (pp. 956-957).

<sup>11)</sup> Migne, t. 67. Paris, 1865. Fac., ep. H. «Lib. c. Moc.» pp. 861-862.

<sup>18)</sup> lbid. p. 863

Procopius, Vol. II. Bon. 1833. «De bel. got.» L. I., cap. XXV. p. 121.

<sup>20)</sup> Procopius, Vol. III, Bon. 1838. «Hist. Arcana». (p. p. 13, 16).

Алеманъ въ "notis" на "Hist. arc." замъчаетъ, что сковини е́рү́скеобан міасма, разгате ріасиним (употребленными у Прокопія тамъ, гдв річь идеть о смерти Сильверія) у Прокопія обозначается обыкновенно насильственная смерть—отъ желіза, или другимъ накимъ нибудь провавымъ спосебомъ, а потому, говорить Алеманъ, Сильверій умеръ не отъ голода, какъ говорить Либерать <sup>41</sup>).

Позаньйшій меторикь, Анастасій Библіотекарь, представляєть низложение Сильверія и ворведение Вигилія въ такомъ видь. "Императрица, скорбя объ Аноимъ патріархъ, низложенномъ св. Аганитожъ, который узналъ, что онъ-еретикъ, по совъту Вигиля діжнона послава письмо къ пать Сильверію въ Римъ, прося и завлиная его, чтобы онъ не полвнился придти къ ней, или возстановиль Анониа. Опъ, прочитавши это письмо, вздохнуль и сказаль---, знаю только, что это дело приведеть ного жизнь къ вонцу". Но бл. Сильверій, имън упованіе на Бога и блаж. Петра апостола, отвътниъ императринъ:--, Г-жа императрица, я никогда этого не саблаю, чтобы возстановить еретика, осужденнаго за его непотребетво". Раздраженная Феодора послала Велизарію приказаніе чрезъ діакова Витилія такого содержанія - "подыщи какоенибукь обнинение на папу Сильверія и низложи его съ престола, или по врайней мъръ пришли его во мнъ. Вотъ у тебя Вигилій, архидіанонъ и апокрисісрій, любезный намъ, который объщаль намъ возстановить Аноима патріарха. Получивши это приказаніе, Велизарій, подобно Пилату, умыль руки, сказавши: "я исполняю приказаніе, но тогь, вто посредствуєть въ убійствів папы Сильверія, самъ дасть отвіть въ своихъ ділахъ Господу Інсусу Христу. Явились лжесвидетели, которые повазали, что они не разъ отпрывали. что Сильверій посылаеть готскому королю письма такото содержанія - , приходи из воротамъ Азинарійскимъ, блесъ Латерана; я предамъ тебъ городъ и патриція Велизарія". Услышавши это, Велизарій сначала не вършть, ибо зналь, что это говорилось объ немъ по зависти. Но такъ какъ многіе настапвали на этомъ обвиненіи, устрашвися. Онъ пригласиль Сильверія нъ себъ въ Пинційскій дворець и за первою и второю зав'я сами оставиль несь влиръ. Въ мавзолей ввощли только Сильверій съ Вигиліемъ. Антонина лежала на ложь, а Велизарій сидыль у ея ногь. Какъ только



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ibid. p. 350.

увидала его Антонина, сказала ему: "сважи, господинъ Сильверій, что сделали мы тебе и римличамъ, что ты хочень предать насъ въ руки готовъ?". И вогда она еще говорила, Іоаннъ, иподіаконъ перваго прихода, подощедши снять съ его шен падвумъ, отвель его въ спально и тамъ, облачными въ монамескую одежду, скрыль его. Тогда Сикстъ, иподіаконъ 6 прихода, увидъвши его монахомъ уже, возв'ястыть кинру, что папа невложень и сталь монахомь. Оне всв, услышавши, разовжались, а архидіановъ Вигилій, взявши его себь на поруки, отправиль его въ ссылну на Понтівсь или Понтіану и содержадъ тамъ на клюбь tribulationis и на водь алgustiae. Онъ умеръ отъ истощенія (deficiens) и сділелея исповідникомъ. Тамъ онъ и погребенъ въ 12 кал. іюля... Папскій престоль оставался правднымъ 5 дней. Потомъ вступиль Вигилій. Өеодора отправила къ нему письмо, въ которомъ приглашала его придти въ Константинополь и исполнить свое объщание-возстановить Аненма, но Вигелій отказался. Тогда Осодора отправила въ Римъ Аноима съ приказанісмъ взять Вигилія, где бы овъ ни нашель его, кромъ церкви Петра, и привести въ Константинополь. Анодиъ такъ и сдълалъ. Чернь, когда отъъзжалъ корабль, бросада въ него камнями, черепками и напутствовала Вигилія зложеланіями. Когда онъ прибыль въ Константинополь, то Юстаніанъ встратиль его съ почетомъ-вышель ему на встрачу и облобызвлся съ нимъ, и они плавали. Per biennium былъ споръ о томъ, канъ онъ объщалъ возстановить Анеима, причемъ ему поназывали его письменное обязательство, но онъ рашительно отказался и сказаль--- пакъ вижу, и привезенъ не къ Юстиніаму и Осодоръ, благочестивнишимъ императорамъ, а нъ Дюкистану и Елевтерін; дължите, что угодно, ибо я воспрівму достойное по дъламъ своимъ". Кто-то цзъ присутствующихъ даль ему пощечину за эти слова и укориль въ убійства Сильверія. Тогда Вигилій убъявль въ перковь Евений и уципился за ножки престола. Но его вытащили оттуда; по приназанію Өеодоры надвли на шею веревку и таскали по улицамъ до вечера. Потомъ онъ былъ заключенъ въ темницу... Освобожденъ онъ былъ только после завоеванія Нараесомъ Италів... умеръ въ Сиракувахъ въ Сицилів ? .).



<sup>22)</sup> Anastasii Bibl. «Hist. eccl.» Venet. 1729. «De vit. pont. R». (Pp. 21-23).

Вароній въ свенкь "Анналаки" во вопресв обътобыщанін Вигиля согласень съ Либератоны и рассияза ебъ этомъ с замет ствуеттв у него <sup>24</sup>). О вивложенів: Симьверія онгь развилявителен (пог **Провонию** в Анастасию и, сравнивая ихъ, находить против**оржи**е: въ показаниять имъ о мъотъ ссылий:-по Провению. Сильверийбыль сослань въ Грепію, а по Аместасію: не Понтівну, и самъ же объясняеть его пымь, что Анастасій пропускаєть первую ссыяку, на островъ Понтіану, или какъ Либерать, на Пальмарію, находи деприст недалево отъ перваго, гда овъ и была принуждовъ нед нончить свою жизнь 24). Указываеть Бароній и на то, что, по Либерету, Вигелій, возвратившись изъ Константинополя въ Италио, ваходить Велеварія нодъ Равенной, тогда какъ, по Проколію, лю-: следени была взята Велизаріемъ только въ 5 годъ готовай войны, но самь же говорить, что Либерать вь этомь масть по забывчивости назваль Равенну вывсто Неаполя 25). Письмо къ сретинамъ съ надписью "Dominis et patribus" (fratribus) Бароній счи-: таетъ подложнымъ. Если бъл Вигелій дъйствительно, писаль этописьмо, разсуждаль Бароній, то почему же не укоряли его за этописьмо, когда овъ находился въ ссоръ съ Осодоромъ, еп. несерійсквиъ, и Минново и отпучить ихъ отъ общения? Почему того жене саблаль Юстиніань, погда быль раздрежень на Вигиля до того, что унотребиль противь него насиле? Почему умолчали объ етомъ письми отцы У собора, когда Вигилій отказался явиться на заобдание? Не осмълнянсь бросить этого укора Вигилю Факункъ. герміанскій и прочіє враги его. Представляєть Бароній и другія основанія для признавія этого письма нодложнымь. Что это нисьмо DOZIOREO, COCTABIENO RAMEND-TO CETEXISHEHOMA, MORASLIBAROTA, DAI Баронію, и анты VI вселенсваго собора, на которожь была преизнесена анаосма на квигу Минны къ Вигилю и на составилскей ея, и на 2 книжки (libelles) Вигиля въ Юстиніану в Осоцоръ. Есть, по Баронію, и внутреннее противорьчіє въ втомъ пислась. Какъ могъ Вигилій, поворить онъ, анавенатогновать Діоспора, ногда она самъ въ тоже время исповедуеть свяжівномую (пресь? Саная надинев письма, - продсимаеть Баремій, - не обычна. По.

<sup>22,</sup> Baronii, Annales, t. VII. 252.

<sup>24)</sup> Ibid. p. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Baronii, t. VII, p. 258.

слову "dominis" можно саключить, что письмо написано къ Юстиману и Осодоръ, но здъсь стоить сеще "patribus", а это уже противоръчить обывновенному опособу писанія папь. Посяв явзвеженія и ссылке Сильверія Вигилій вель себя, жегь настоящій римскій первосвищенникъ. Когра же быль примірть у его преднеотвенниковъ, говоритъ Бароній, чтобы римскій первосвященникъ называль инператоровъ именемъ раtres? Напротивъ, невъстно, что они называли ихъ обывновенно filios. Если предположить, что это письмо нацисано въ спископамъ, то и тогда надвись окажется странною и необычайною: римскій первосвященникъ называетъ епископовъ-dominis et patribus; если даже последнее слово замъ. нить fratribus, то тогда останется еще dominis 26). Пакть, разбирая доводы Баронія въ пользу неподлинности этого письма, вполив основательно находить ихъ несоотоятельными. Бароній указываеть, говорить Пажъ,---на то, что даже враги не укоряли Вигилія за это пноьмо. Но въдъ ни Минна, ни отцы V собора, ни Юстиніанъ не укоряли его и въ томъ, что онъ быль въ одно время схизметиномъ, антиналозо и симонестомъ. Они не укоряли его за то, что омъ одъявль будучи дис-папою, и уничтоживъ, одъявнинсь истиничнъ полого; а враги Вигили не укорали его быть-можеть по страху предъ Юстиніановъ и Осодорой. Притовъ же, вамъчаеть Пажъ, отрицательный аргументь не имветь особенной убъдетельности, ести нать положительныхь. Книжки Вигилія, осужденныя VI воеленевных соборомы, и по содоржанию и по навиачению, совершенно отинчны отъ разсматриваемаго послания его въ еретивамъ и не нивоть нь нему ни малышаго потношемия. Внутреннее противоричіе, которое Барокій наподкть въ письки Вигилія, именно въ анеменетствовани имъ Діоскора, исчезаеть, по Пажу, если призимен что вивото Dioscorum следуеты читать Diodorum, а признать это необлодимо, потому что по хронологическому порядку перечисленных оретиговъ после Павле: Самосаловаго следуетъ Діоноры Тарсійскій, за ник Осодоры Менсустскій и Осодорить. Дюскоръ же обнародовать, свою ересь уже чрезъ насколько гать пебль смерти Осодорина:--- А недины этого посленів нужно читать такъ, какъ она читается у Виктора тунуненскаго, и тогда въ ней не окажется ничего необычайнаго. Наконецъ, объ этомъ посланіи,

Digitized by Google

<sup>24)</sup> Baronii, t. VII, pp. 260-261.

по Пажу, свидьтельствуеть Факундь рерміанскій въ приведеннями. нами выше словахъ. По Факунду, Вигилій акасематотвоваль восленскую церковь. Въ этихъ словахъ Фанунда Пажъ видить унаваніе на приведенную у Либерата мосль письма из еретикамъ ананему на признающихъ во Христа два природы. Въ вонца своихъ замечаній Пажъ приходить къ выводу, что не остается места для сомивнія въ подлинности этого письма и принадасиности Вигелію 17). Самундъ Баснаять также не видить причинъ, по которымъ можно бы было считать это письмо Вигилія подложнымъ, потому что оно вполнъ достойно святотатственявго человъва и соответствуеть данному Осодоре обещанию. Основательно указываеть Басцажъ на то, что на VI вселенскомъ соборъ ръчь шла сововиъ не объ этомъ письме и анавема техъ книжекъ сюда не имъетъ нивакого отношения. Относительно необычайной надписи Баснавъ замъчаеть, что Бароній не приводиль бы этого аргумента, если бы прочиталь надпись этого письма у Винтора тунуненскаге; изъ нея онъ увидаль бы, что письмо написано не къ императору, а патріархамъ, и что надпись не заключаеть въ себъ начего страннаго 38).

Бароній называеть Вигилія схизматикомъ, похитителемъ панскаго престола при жизни законнаго пастыря, волкомъ, напавшимъ на стадо, воромъ и разбойникомъ, вошедшимъ во дворъовчій не дверью, доведшимъ до невиданнаго до того времени униженія римскаго первосвященника, дошедшаго до того, что свытеній человъкъ, безъ собора и согласія священниковъ, осуждаетъ предстоятеля перваго трона, лишаетъ сана и отправляетъ въ соылку <sup>23</sup>). Между твиъ Сильверій, по Баронію, на 3-й годъ по лишеніи престола <sup>20</sup>), составивши на островъ Пальмаріи соборь изъ 4 овружавшихъ его епископовъ, произнесъ анасему на Вигилія, похитителя его престола. Въ посланной на его имя грамотъ Опльверій вспоминаетъ о честолюбивой попыткъ Вигиля еще при живни помы-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Pagus, Critica hist.—chronol. in annales C. Baronii. Antwerp. 1727 an. t. II (pp. 562—563).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Sam. Basnagii, Annales pol.—eccles. Roterodami, 1706. t. III, p. 735.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Baron. t. VII. pp. 261-262.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ibid. t. VII, p. 276. Бароній относить смерть Сильверія въ 540 г., а Пажь шизложеніе его относить въ 18 ноября 537 г., смерть же въ 24 іюня 538 г. (Migne, t. 128. pp. 589, 592—593).

Бенновија II быть назначеннымъ его пресминкомъ, называетъ его достойными учениюми Симона волхва, занявшими престольнем помощи подкупа, после уделенія законнаго папі; въ заключеніє овъ линветъ его первосвищенияческого сана и осущаетъ силою (judicio) cb. Ayra a anoctolectoro blactero 11). Ho clobane Baвонія, весь православный мірь сострадаль такому униженію (adigнотівня) предстоятеля вселенской церкви и переписывался съ нинъ. Бароній приводить письмо Аматора, Августуденскаго епископа, въ Сильверію, въ которомъ онъ выражаеть сожальніе о случившемся и просить жаписать, какь было дело. Въ письме не обоавачено время и консуль. До Баронія сохранился и отвыть Сильверія Аметору, но его самъ Бароній считаеть подложнымъ въ виду ложной даты консульства и противорьчія его исторической нотинь, а потому не считаеть нужнымъ и приводить его :2). За эту анасему Опльверій попадаеть подъ болье сильную стражу и нановець умираеть, какъ свидътельствуеть Либерать, отъ голода но не въ томъ году, какъ анасематствоваль Вигиля, а въ следующемъ (\*). Услыжавши о смерти Сильверія, Вигалій, по Баронію, отказался отъ престола, сознавая, что онъ менъе всего можетъ быть новвань законнымь папою, какъ совершившій массу преетупленій: вотупивши на престоль посредствомъ симоніи, вошель въ соглашение съ еретиками, объщаль возстановить Анеима, изгиалъ Онлъверія, содъйствоваль его смерти и остался на престоль послъ низложения и анавематствования со стороны Сильверия. Къ тому же онъ надвялся при помощи Велизарія снова занять престоль. Последотнія поназали, что разсчеть его быль верень. Но вліннію Велизарія народъ и сенать просили объ избранів на нанскій престогь Вигилія. Клиръ, собравшійся для выбора новаго налы, оважелся въ затруднительномъ положени: съ одной стороны миринамъ не хотъюсь избрать въ папы человъна, загрязненнаго тиннин преступленіями, оъ другой-они боялись, вакъ бы не произвести раскола въ церкви избраніемъ новаго папы-ови предполагали, что Вигили не отнажегся оть престола, даже если оня изберуть въ папы другаго, что онъ вступить на престоль, опы-



<sup>. \*&#</sup>x27;) Baron., t. VII, p. 276.

<sup>19)</sup> Banoni, t. VII, p. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ibid., t. VII, pp. 278-280.

раясь на силу Осодоры, и тогда все савлаеть для нея, из интересахъ упроченія своего положенія на престоль, словомъ оми сог знавали, что пока жива Өеодора, никому кромъ Вигили на престоль не сильть. Клирики знали, что Вигилій по ублиденівив првы вославенъ и что, только честолюбіе заставило его отпаться въ рабство Өеодоръ. Стоитъ намъ самимъ, разсуждали клирини, предоставить ему то, чего онъ такою дорогою, ценою добивается у императрицы, и онъ покинеть ее. Въ виду этихъ соображеный они избрали въ папы Вигилія и, принявши отъ вего исповъданіе православной веры, вместе съ проклятіемъ всехъ еретиковъ, возвели на папскій престоль, въ 6 день после смерти Сильверія. 34)... Юсь тиніанъ, узнавши о законномъ набраніи Вигилія, послаль въ Римъ патриція Доминика съ письмомъ къ Вигилію, содержавшимъ мсповъдание въры; вижетъ съ нииъ отправиль письмо и Минна. Эри письма не дошли до насъ, но о существовани ихъ в о севермани можно завлючать по ответнымъ письмамъ Вигилія въ Юстиніану и Минив. Изъ того, что Юстинівиз требоваль отъ Вигилія, навъ можно заключать по его отвъту, подтвержденія постановленій его предшественниковъ, следовательно и Агапита, низложившаго Авониа, Бароній діласть выводь, что Юстиніань не принцияль участія въ осужденіи Сильверія за его отназъ Осодоръ-повстановить Анеима. Поств законнаго избранія съ Вигиліемъ, говорить Бароній, произопла внезадная переміна; онь сталь совершению инымъ человакомъ--изъ врара (въры) превратился въ защитника (ея), изъ поносителя въ исповъдника, словомъ изъ въроломиято въ върнаго. Въ письмъ въ Юстиніаму Вигилій признасть 4 вселемскіе собора, говорить, что онъ вовын силами стремится защинать и держаться постриовленій своих предшественниковь, осудившемь последователей несторіановой и евтихівнекой ерессій, анвеститствуеть Севера, Осодосія, Адонна, Петра Ананейскаго, Зоара, Діоскора и остальных среднесть. Заявляеть, что сеть не видить нажит не облачении новиме постичовенской ослаченитите аке состаковъ, потоку что, осни, осущены представители вресей, во прво въ нав дира осущения уже и нав пореврователи. Ка этому Вигина сумпроть нужныць приссемнить зыщить по тому: повоку, что ощь, будучи уже довольно долго на папскомъ престоль, не писаль въ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Baron., t. VII, pp. 281-282.

Константинополь, особенно въ виду того, что это молчаніе нъкоторыми зложелателями его было истолковано въ худую сторону. Вигилій старается показать свое православіе, свою непоколебимую ибрность соборнымъ постановленіямъ и постановленіямъ его предшественниковъ, заявляя, что онъ ничего не допустиль и не пытался даже сдълать противъ нихъ. Въ такомъ же родв отправляеть онъ письмо и къ Миннъ 15).

. Вотъ главныя показанія объ избраніи Вигилія у его современнивовъ и у последующихъ историковъ. Расходясь между собою въ частностихъ, всв они сходятся въ одномъ и самомъ важномъ,ниенно въ признаніи того, что Вигилій получиль престоль прв момощи Осодоры, покровительницы монофизитства, и что онъ даль ей при этомъ письменное обязательство войти въ сношение съ предотавителями и руководителями монофизитства-константинопольскимъ, аленсандрійскимъ и антіохійскимъ патріархами, привнать ихъ въру православною и содъйствовать имъ въ ихъ наатъреніи отагьнить ненавистный для нихъ Халкидонскій соборъ. Папа Сильверій, получивши отъ Велизарія предложеніе исполнить то, что объщать Вигилій, отназался и быль низложень, а на его мъсто поставленъ Вигилій. Вотъ сущность повазаній современнивовъ Вигилія. Анастасій Библіотеварь уже наменяеть и раскра. ликваеть разсказъ современниковъ Вигилія. У него причиною низлеженія Сильверія является отказъ последняго возстановить осужденнаго Агапитомъ Аноима, патріарха константинопольскаго. Вигилій даеть обявательство воестановить Анониа и поэтому получаеть папскій престоль, но потомы отназывается исполнять его. Содъйствіе монофизитотву, такимь образомь, у него замъняется частнымъ выражениемъ его-возстановлениемъ одного изъ осужденныхъ представителей ереси; замъна, надо замътить, неудачная. Анастасій не только распрацінваеть, но даже искажаеть историческіе вызова Вигили въ Константинеполь-его вызовъ связанъ съ во-IIDOCOMBIO TPERS PRESENTA & RE OF BOSCIENOBREMENT ANOMIS ... Во мерковь Евонија Вигилій бътакъ такие во времи спорв' о трехъ главалъ, послъ наданія Юстиніановъ нторего вдикте о трекъ 

Digitized by Google

. .::

12.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Baron; t. VII, pp. 283-286.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Baron. t. VII, p. 323.

главахъ <sup>37</sup>), въ ссылну былъ стиравленъ: за отвазъ подписаться подъ опредъленіями V вселенскаго собора, а не за откасъ весстановить Анониа <sup>34</sup>).

Этимъ историческимъ свидетельсивамъ следують и все укомянутые нами выние историки, въ ряду которыхъ стоять такіе корисси перковной исторіи, какъ Гизелеръ и Неандеръ, — трантуя объ избранів Вигилія, вев они такъ или вначе варьирують эти основныя свиявтельства, излагая этотъ вопросы болве или менве подробно. Впрочемъ ни одинъ изъ нехъ не разбираетъ этого лопроса критически, потому что онъ не составляеть предмета спеціального веследованія на одного нев нихъ. Есть сочиненія Верисдореа и Шуберта <sup>30</sup>), спеціально посвященным Вигилію, но вы, къ сомагьнію, не могли достать ихъ. Считая евлишнимь перенавать, какъ упомянутые ученые историки представляють избраше Вигиля, потому что въ текоиъ случав намъ пришлось бы повторять тольно что приведенный свидительства, которыми они пользуются въ начествъ вегочивовъ, мы перейдемъ нь изложению взгляда анологетовъ Вигилія, или, чочные, къ передачы разбера ими приведенныхъ нами выше историческихъ овижительствъ по данному вопросу, потому что на критика жив и доказательства мув немостовърности они основывають впологію Вигилія. Эти свицьтельства не васлуживають довърія, следовогольно Вигилій при возупленів на папеній престоль не даваль Осодор'в обязательства----содъйствовать моноонзитотву, вотъ сущность ихъ разсужденій. Наше ръшение вопроса сведется на разборъ этой причики историческияъ свидетельствъ, дъласмой апологетами. Если ихъ критина онашения основательного, мы признаемъ вивотф съ ними недостовърными уверанныя историческія свидетельства; если же онажегоя неосмовательною, найдемъ показанія петориковъ объ обязательствъ заслуживающими довърія и перейдента нь другому вагляду на Вигилія.

Посмотримъ, насиольно основательны деводы акологетовъ Вигили, наскольно чунды они, ири притина жегорическихъ свидътельствъ, пристрастия, натяжекъ, искусственности, и, сообразно съ этимъ, близки къ истинъ.

State of the second

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Wernsdorf, Dissertatio de Silverio et Vigilio; Schubert, Due Leben des Vigilius.



<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibid., t. VII, p. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ibid. t. VII, pp. 401—408.

: Вънчения, приведи разовать Либерата о низичение Сильверія и о поотавленія на его м'ясто Вигелія, сопоставляють его съ разсказомъ о томъ же Прокопія и находить свидътельство последняго вполей согласнымъ съ истевою и показавіями другихъ историговъ, а у Либерата видить только клушое и безразоудное предублидение проминь Вигилія. Прежде всего онъ ваходить вполив естественживть, чео Веливарій могь заподоврить въ изм'ять Сильверія, ветуживнието на каседру спорве по воле готовъ, чемъ по желанію римомыго кинра. Осымка Симьверія въ глазамъ Винченци предста-RESERVE STATEMENT DESCRIPTION OF OCTOPORHOCTH, RAND A CCLUBA COMBTODOR'S 40). Лавие от утверидаеть яживооть опидетельства Либерата о тейдать обязательства Вирила -- согластвовать утверждению среси ениемовор и возставачнію ся главть 41), и невозможность со стовения Осодоры распоряжаться папсинкы престоломы, когда Рамы. а огранительно и каосдра Петра, оставались еще въ рукахъ готовъ Это невезение о причине ссымии Сильверія Проводій допрашлеть въ "Hist. arc. 4 43). Покаважія Прекопія въ осонцівльной меторія ("de b. g.") можно было бы принять, взявши его изолированно, отъ поназавій другить современниювь и его самого въ "Hist. arc.". Это признаеть и русскій апологоть Вигалія, Кургановъ. "Изъ объяснения Прокопія въ "Hist. arcana", — говоритъ онъ,--не видна еще подчина гивва Осодоры на Сильверія и съ нанов палью она повеляле ниввергнуть его съ престола. Изъ сомостевления разоваза "Н. ar." съ разовазомъ "de b. g." невельно представляется одно изъ двужь---наи это знодъяніе совершено безприво, что сомого втобранія, сто неврио, вти же сообщеніе "фе b. g." о подоврвнія Сильверія въ ивимив должно остаться во всей ошев, только это подовржие зароделось прежде въ умв Осодовки. а потовъ ова дала знать объ этомъ Велизорію и веліва минюживь его, что: ни съ чтоть несообразно" 13). Поэтому онъ остъвыеть въ сторонъ свидътельство Прокопія. Но не лучне ли вытьото того, чтобы совейнь оставлять его свидительство, ивсколько

<sup>\*\*) :</sup>Курланем, «Опи. в. п. и гр. в.» (577--678).



<sup>(</sup>a) Vincensi, t. IV, pp. 266-269.

<sup>44)</sup> Это положение Винчении осчениваеть главныма образома на неподличности писана Вигили из орегинама, о чема мы будема говоричь и име.

<sup>42)</sup> Procopius, Vol. III. «H. arc.», Lib. I, pp. 13, 16.

MORCHMEL II MOTORMETE HEED CHREETENSTRAME APPRENTE HOTOPHIORE, ебъявняющимь причини тизка Эсодоры во Сильверія и упемямания от развительной принципальной пробрамента по лого и при гомы завидомо для самого Велизарія лешиомы? Это деполнение Провения можно следать изъ полеквии Либерета в Виктора тунувенскаго, увязывающихъ принину возведенія. Вигила ца панскій преотоль въ двиномъ имъ объщовін вотупать из сноменія сь представиюсяния моноомонтогна и признать иль православными. Это же предлажение было одблено Осодорозо и Сильверию, но носледній решительно отвавалов оть исполненія его, inde ira 11)... Въ осонціальной исторіи. Проконій указываєть осонціальную в причину низверженія Ситьверія; въ "Hist. агс.", респрывая изпанку вивантійской моторіи своего врамени, онъ вопольнь касается: омерти Сильверія и подниместь немнего покровь и съ этой загадочной ноторія, выставляя Феодору :винонняцею смерти его;:нат этего певазанія его, сопеставляемаго съ понасеніями другихь меторивовъ, можно дваять оъ полною увъренностью выводы, что дваомы Осодоры же было и незложение его для достепления. торжессива моноопзитотву, содъйствовать которому объщаль ей Вигалій. Второе возражение Винченци мы не считаемъ серьёзнымъ. Въ самомъ вълъ. въ это время Византія одержала рядь блестищих небідь вадь готами; къ нонцу 535 г. Велизарій замяль Сипилію съ Оправузами, а Мункъ разбияъ головъ въ Далматін и замяль Салоны 45) --- пачело войны пределиваю блестящую будущиесть везонтійовому оружію, такъ что Осодора могла быть плердо убъященною вы скоромъ нокоренін Рима, а вифств ез твиз и из полученін трона Петра въ своя руки,-послъдствия вполив опревизали резочеты ел. Мы не видимъ повтому вичего отраннаго въ есой увъренности Осодораг, восноряжающейся, напонина престолома, когда. Римь още быль занять готами. Далве Винненци увазываеть на ту несообразность Вигилій, прибывани якъ Константинополи въ Ичалію, каміста Волизарія подъ Равенной, тогда какъ последняя взята только въ 542 г. почти чрезъ 5 лътъ послъ занятія Рима, или почти 4 года

<sup>&</sup>quot;) Migne, t. 68, Lib. «Breviar.», pp. 1989---1040; Vict. «Chr. on:» pp. 806, 957.

10 Proc. «De b. g.» L. I, c. r. (pp. 27—28); L. I, c. ix. (pp. 49---56); Kyprasoss, 527 crp.

envera nocib emerta Caubberia, rorga nanoio Galab yme Batalin 16). Зомътниъ, между прочемъ, что занятіе Ранешил, овольно извъстно изъ исторіи, произоплю въ 5 годъ готской войны, чрезъ 3 года посль ванятія Рима, а не чрезъ 5.47), такъ что Винченци и адъсь опибается. Мы уже упоминали, что Либерать по ощибив поставиль вявсь Равенну вилото Неаноля. Житель Африки, незнакомый съ топографіей Италів, получавшій въсти съ теогра военныхъ двйотвій нях 10-хъ рукь, Либерать легко могь перепутать города-Винченци находить противорачіе словамь Либерата, что Велизарій наъ Равенны прибыть въ Римъ въ поназанія Прокопія. Постациї сообщаеть, что изъ Равенны Велизарій, оплеветанный въ честоамбивыхъ замыслахъ, былъ вытребованъ Юстиніаномъ въ Константинополь, купа явилоя съ првинымъ Витигосомъ и готокими вельможами 48). Показаніе Прокопія о возвращенів Велизарія въ Конотантинополь послъ взятія Равенны вполев върно, но къ данмому случаю не вибеть нивакого отношенія, потому что адвеь Равенна поставлена вижото Неаполя, чего не хочеть понять Винчении, опиралсь на букву. Велизарій быль вытребовань въ Колетантинополь после взятія Равенны, которая въ данное время оставалась еще въ рукакъ готовъ.

Ложны, но Винченци, и остальным извъстія Либерата — и сообщеніє его о деньгахъ, объщанныхъ Вигилість Велизарію за поставленіе на мъсто Свяьверія, о осымъ Сильверія въ Патару и
возвращеніи оттуда, ногому что во все это время Велизарія не
было въ Римъ, — онъ осащаль Равенцу, а послі взятія ся отправился въ Константинополь, откуда возвратился въ Римъ почти
чрезъ 7 лътъ, погда Сильверія уже не было въ мивыхъ мо). Утверидая, что въ это время Велизарія не было въ Римъ, Винченци противорівчить не только показалію исторіи, но и самому себъ: чрезъ
извенольно страницъ мо) онъ силится доказать, что Сильверій быль
извеномних и ущеръ во время осады Рима Витичесомъ, когда Веизварій быль Римъ, а здісь говорить, что Велизарій въ это премя



• 1

<sup>· 46)</sup> Wincenzi, t. 1V, p. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Procop. «De b. g.» L. II, 2, p. 154; L. II, 30, p. 276; L II, 29, p. 266; Baron. t. VII, p. 258; Migne, t. 68, p. 1042.

<sup>40),</sup> Procep. «De b. g.» Lib. II, 30 (p. 272); Lib. III, c. I (p. 280).

<sup>.49)</sup> Vincensi, t. IV, p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ibid., t. IV, p. 279—284.

быль подъ Равенною. Прокопій ясно говорить, что Сильверій быль шизложенъ по подозрвнію въ измінів готамъ во время осады Рима Витигесомъ <sup>61</sup>).

По Либерату представляется, говорить Винченци, что Вигилій, получивши въ свои руки Сильверія, посодвиствоваль скорвишему отправленію его на тотъ свять. Для опроверженія этого обвиненія Винченци указываеть прежде всего на молчаніе объ этомъ другихъ хронистовъ-Марцеллина, или его подражателя, Виктора тунуненскаго, и Факунда, хотя двое последнихъ были врагами Вигилія, но молчаніе, думается намъ, еще не говорить contra. Самъ чувствуя слабость такого аргумента, какъ молчаніе, Винченци, въ доказательство непричастности въ этому дълу Вигилія, ссылается на Провопія. Последнему, по его словамъ, въ "войне гот." или въ "Hist. arc." очень умъстно было бы коснуться этого преступленія, потому что онъ сообщаеть здась о многихъ преступленияхъ императора и знатныхъ липъ. Однако, говоря о насильственной смерти Сильверія, онъ выставляєть виновными въ ней Өеодору, Антонину и исполнителя ихъ приказаній, слугу Антонины, Евгенія, о Вигили же, котораго Либерать выставляеть главнымъ виновникомъ смерти Сильверія, онъ умалчиваеть. Сравнивая разсказъ Прокопія съ разсказомъ Либерата, Винченци въ виду того, что первый стоялъ ближе последняго въ событіямъ, смотрель на дело безъ религіозныхъ предубъжденій и узкаго партійнаго пристрастія, считаеть возможнымъ совершенно опровергнуть свидетельство Либерата и признать достовърнымъ показаніе Прокопія 50). Но вопросъ о смерти Сильверія не важень для решенія вопроса объ обязательстви Вигалія. Признаемъ даже, что Сильверій умеръ отъ руки Өеодоры, тогда останется загадочною и непонятною его насильственная смерть, которая, по свидательству Прокопія 58), была почему-то очень важна для Өеодоры. Показанія Либерата и Виктора тунуненскаго промивають свыть на эту темную исторію: смерть Сильверів была необходина для Осодоры, ногому что онъ стоять поперемь дороги Вигимо, объщавшему ей содъйствие монооизитству. Иранда, Спиньерій биль назложень, но низложень незаконно, свытare agreeted less than Court and the continue

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Procop. «De b. got.» L. I, c. 25, p. 121; cap. p. 20-25.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Vincenzi, t. IV, pp. 270-271.

<sup>59)</sup> Proc. «H. arc.» p. 13. the base mere the first of as

скою властью- горазко лучие было сойкти ему из исгалу, и очистить дорогу для Вигилія. Өсодора и заботитоя объ его омерти. Мы не считаемъ серьезнымъ новое возражение Винченци — онъ увазываеть на то, что Либерать и Анастасій, разсказывая о возведеніи Вигилія на папскій престоль, называють его діавономъ н аповрисіаріемъ римской церкви, жившимъ тогда въ столиць. Между тымъ, -- говоритъ онъ, -- довольно трудно опредвлить, когда, зачвиъ и вто посладъ его въ Константинополь апокрисіаріемъ. Кромъ этихъ двоихъ никто объ этомъ не оставилъ замвчанія. На коистантинопольскомъ соборъ при Агапитъ, какъ ясно видно изъ подлинныхъ автовъ, присутствовало 2 папскихъ легата — Осоовнъ и Пелагій и последній, по свидетельству Прокопія, долго оставался апокрисіаріемъ и при самомъ Вигилів. Если же у Юстиніана оставался апокрисіарій Пелагій, то какая нужда ему была въ другомъ для отправленія этой должности? Поэтому остается предположить, что Вигилій безъ всякаго повода тайно прибыль въ Константинополь для завлюченія договора съ Өеодорой относительно папскаго престола, что невъроятно 54). Послъднее предположение, дъйствительно, невъроятно, потому что Вигилій не могь заранве предвидъть смерти Агапита и вхать прямо для сдълки съ Осодорой о панскомъ престолв. Но прежде всего нужно сказать, что апокрисівріємъ Вигилія называеть одинь Анаставій, поздивищій историмь. Либерать же называеть его просто діанономъ Агапита 55). Въ Константинополь Вигилій могь прибыть вивств съ другими влириками въ свите Агапита; въ Константинополе онъ могъ и жить съ папоро, не отправляя некакой оффиціальной должности,—на упомянутомъ вонстантинопольскомъ соборъ указываются въ числъ присутствующихъ лидъ, кромъ Пелагія и Ософана, и другіе влирики римской деркви, прибывшіе, очевидне, въ свить Агапита; въ числь ихъ могъ быть и Вигилій.

Чувствуя слабость и натянурость своихъдокаралельствъ, Винчении, чтобы хоть чамъ нибудь подорвать авторитеть Либерата, оставляеть разсказъ его о Вигилів, береть поваствованіе его о посодьорив въ Юстиніану Агапита и низдоженія посладниць Алапить По врессказу Либерата, Агапить отправился въ Юстиніану посломь отъ

<sup>14)</sup> Migne, t. 68, Liber. «Brevier.), p. 1039.



<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 271-272.

Теодате-податайствовать объ удалени инъ Итали византійскаго войска, въ противновъ случав Теодетъ грозиль увичтожить не тожьно сенать, не и мень и двтей за), тока какь, по Прокопію, говорить Винченци, цъль посольства была совершенно иная-Теодить не тольно не гровиль, накъ представляеть Либерать, а смирешно ходатьйствовых с миръ. Причиною готской войны, по Прокомию, было убійство королевы Амалазунты, въ чемъ подозравался сыть Теодать. Для разследования этого вопроса Юстаніанъ поствы Петра. Теодать, опасалсь за это убійство войны съ Юстивіаномъ, старалон убіднть Петра, а чрезъ него и Юстиніана въ томъ, что онъ не причастенъ этому убійству. Для отклоненія войны Теодать отправить въ Константинополь посольство во главъ съ Агенитомъ; въ его письмяхъ въ Юстинану видна покорность, просьба о миры, советить интего напоминающого угрозы, о воторымь говорить Либерать. Это посольство было почти за годъ до выступленія Велизарія вы походъ, Юстиніанъ тогда еще не звять объ неколь посольства Петра, а следовательно, завлючаеть Вниченци, Тесратъ не могъ съ угровою требовать отозванія войска. которое еще не было послано 57). - Конечно, не имветь смысла требовать отозванія войска, которое еще не выступнио въ походъ. Мо въ это время висантійскім войска не только выступили въ походъ, а и одержали ридъ блестищихъ побъдъ, — какъ мы упомивами выше, -- въ концъ 535 г. Велизарій взяль Сицилію съ Сираракувоми, Мундъ—Салоны <sup>58</sup>). Поэтому вполнъ понятно посольство Агапита: Теодатъ теряется въ виду успъховъ византійскаго оружін и яватиется за последнее средство: отправляеть въ Юстиніану посольство изъ самихъ римлянъ съ Агапитомъ во главъ - просить о прекращении начатой войны. Винченци говорить, что это посольство было почти за годъ до объявленія войны Теодату. Но война готемъ объявлена въ 535 г., следовательно, по этому счету. носоявство нужно отнести къ 594 году, тогда какъ извъстно, что Аганить прибыль въ Константинополь 536 года 20 февраля <sup>50</sup>). Амилична была умершвиена въ апрълъ 535 года, въ апрълъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Fleury, Hist. eccl., t. II, p. 622; Lebeau, «H. d. В—стр», t. VIII, p. 802; Кургановъ, стр. 528.



<sup>46)</sup> Ibid., t. 68, Liber. «Brev.», p. 1089.

<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 272-275.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Procop., «De b. got.» L. I, c. V (pp. 27-28); Lib. I, c. X (pp. 49-50).

же этого года быдъ избранъ Аганитъ, а въ 535 году была жива Амалазунта и папою былъ Іоаниъ Ц <sup>60</sup>). Угрода же Теодата относилась не въ Юстиніану, а въ папъ и сенату римскому, находившимся въ рукахъ Теодата.

Далье, Винченци указываеть на несоотвътствие новедения Агапита въ Коистантинополь съ цвлью его посольства. По Либерату, говорить онь, Агапить не хоталь спачала принимать императора и потомъ только принялъ его, присланныхъ же отъ Юстинісна мужей принять съ почетомъ, хотя въ душть презирелъ ихъ. Канъ вто мирилось съ цалью его посольства? Это послужило бы не къ полученію мира, а из потерв его. Впрочень, святому мужу чужкы притворство и презрвніе, ихъ должно отнести на долю дживаю пера Либерата 61). Здъсь Винченци передергиваетъ слова Либерата и потомъ разбираетъ измышленное имъ самимъ свидътельство. Либерать совсвиь не говорить, что папа не приниль императора и что онъ въ душе презираль присланныхъ нь нему Юстиніановъ, хотя наружно приниль ихъ съ почетомъ. Онъ говорить - пришедин въ Константинополь, Aranara-primum quidem honorifice suscipiens directos sibi ab imperatore, sprevit tamen Antheni praesentiam, eumque ad salutendum suscipere noluit. Танинъ образонъ, онъ не принядъ, по Либерату, не императора, какъ утвержаетъ Винченци, а Аноима. Узнавши отъ Константинопольскихъ менеховъ объ еретичествъ Анеима, Агапить отвазывается войдти съ нимъ въ общение-ничего необъяновеннаго въ отношеви его въ Аноиму нътъ.

Еще меньше исторической правды, говорить Винченци, въ разсказв Диберата о низложения Анеима и поставления на его мъсте Минны. По Либерату, говорить онъ, дело предотавляется такъ, что какъ будто бы Анеимъ былъ отлученъ до прибытия. Аганита, и государи, не получивши отъ него исповъдания православной върм и проклятия ересей, хотя онъ былъ преданъ аналемъ, наспониваютъ предъ Агапитомъ на приняти Анеима въ общени. Но Агапитъ, не смотря на подарки и угрозы Осодоры, не согласился принять его въ общение, утверждая, что это возможно только въ томъ слу-



<sup>••)</sup> Lebeau, t. VIII, pp. 292 — 303; Baron., t. VII, pp. 201 — 202, 227, 230; Кургановъ стр. 524, 527, 528.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Vincenzi, t. 17, pp. 275—276.

чай, соли онъ гранотою заспийтельскитель свое православіе и возвратится на свою воссиру. Такинъ сбразомъ Анониъ былъ нивлошенъ, а на его иъсто пеставленъ Миняа. Винченце готовъ признать справединесть сназаннаго Либератомъ тольно отнесительно Осодоры, по интакъ не Юстиніана. Слова Юстиніана въ 42 новелев, виданной въ 536 г., противъ Анояма и прочихъ аксеадовъ, -- говореть онъ, -- наутъ въ резрезъ со свидетельствомъ Либерета, ибо императоръ говорить, что Анеимъ нивложенъ Агапитожь за то, что противь веахь святых канововь, нисколько не приличнымъ ему образомъ вторгся на престолъ. Юстинанъ и Оводора просили, нажется, -- говорить Винченци, чтобы Агапить воввель Анения не на патріаршескій престоль, на которомъ быль уже Минна, но скорве, чтобы по принятіи Халиндонскаго собора овъ быль возстановлень на Трапесундовой наседрв. Когда онъ, приглапинный Юстипівномъ и соборомъ из исповиданію православной въры, отказалоя, онъ быль лишень всякаго престола и осуждень. Это произоные уже после смерти Агапита, а Либерать приписываеть это Агапету 42). Либерать совсимь не такъ представдяеть дело, какъ взебражаеть Винченци. Онъ говорить тольно, что Агапить, по прибытия въ Констанчинополь, не приняль въ общение Анониа, узнавши объ его еретичествъ. Юстиніанъ съ Осодорой просили его принять Аноима въ общение, а онъ сназаль, TTO COPRECERCE HA STO TOLIBEO BY TOMY CAPTER, BOIRS ONE PREMOTOR засвидительствуеть свое православае и возвратится на Трапезундокую наоедру. Ня того, не другаго Аваниъ сдълать не желалъ. Осодора, кажъ сторонинда моносижетства и покровительница Анонма, пытается подарвами и угрозами склонеть папу къ принятію Анониа. во Агапитъ ръшительно отказывается и, наконецъ, добивается незложенія Анениа. Въ данномъ месть мы не видимъ у Анберата инкакого противоръчія-Агапить лично осудня Аноима и поставиль на его мъсто Минну, а потомъ это осуждение надънимъ: вивств съ Североиъ. Петромъ, Зоаромъ и друг. было произнесено уже на соберъ подъ предсъдательствомъ Минны и подтверждено невельой Юсинкана. Либерать говерить только о первомъ осущени Анониа и умалчиваеть о второмъ, соборномъ.

<sup>•</sup> Vincenzi, t. IV, p. 276-277.

: До жавиль: начимень: доходить Винчении въ свесй впологія Варилін, воего лучние попавывають его paulo posto (обіти бетероу). Пе свидательству Происсия, Всимарий, сосмания Симьверія: въ Гревію, paulo poet возвель на напосій престоль :Вигилін. По подозрінію въ намвив были отправлены вы ссилку и изкоторые сепатеры, не но окончание осады города и удаление враговъ они (оспаторы) были везвращены. Можно было бы ожидеть, что вмести се инии быль восвращемъ и Оильнерій, сосланный по той же причинь, между тысь-Прокопій умалиноветь объ его возпращенів. Не нушно, говорить Винченци, опускать изъ вядыний того, что Велизорій, отославии Сильверію въ Грепію, paulo post возветь на престоль Вигилія. Черезъ это paulo post, -- хотя и нельзя определять точно, калей промежутовъ времени раздъляетъ низложение Оплъверия и вступленіе Вигалія, -- однаво новлючается вознежность ветупленія его тогчасъ посив свыжи Сильверія. Чего было жилть Велисарію, когда у него было прямое распоряжение Осороры низложить одного и на его масто возвести другаго? Внезапная спорть Сильверія, по Винченци, помъщала Венизарію вызвать его, и воть всявдствіе спертв одного является возведение на престоль другого, при полномъ себаюдения римских и иноновъ. Смерть Сильверія произопыв во время осады Рима готами, въ 10 мисячный срока; такинь образонь paulo post у Винченци растягивается на 10 мъсяцевъ (sie!). Пронопій говорить, что Антонию заслужиле милость Осодоры, лимивши жизни Сильверія, а потомъ Іоанна Кампадопійскаго, а посладній быль убить, навъ довазываеть Винченци словами продолжателя Марцеллина, во времи перемирія, завлюченнаго съ Витигесомъ, во возвращени Велизарія изъ Кампанін, смерть Сильверія предмеотвовала смерти Іоанна, следовательно, Сильверій погибъ во время осады готами Рима. По свидетельству хроники pontificum, Сильверій маною быль 1 годь, 5 місяцевь, 11 дней, избрань быль при Теодать, въ первый годъ готской войны, а на второй годъ падасть опончаніе его служенія. По Зонарв и Кеарину, Сильверійбыль напою 1 годь. Въ начиль 8-го года готовой войны Антонии. отправилась въ Террачину, а оттуда въ Неамоль; такъ, получивия письмо отъ Оводоры, она лишила жизни Сильверія чревъ слугу своего Евгенія, когда объ этомъ не знали ни Велизарій, ни Юствніанъ, ни Вигилій. Отсюда, заключаетъ Винченци, Вигилій не можеть быть названь похитителемь престола, -- въ промежутокъ времени, обозначенный у Прокопія paulo post, умеръ Сильнерій и Вытилій вступиль вполні законно. Для соединенія свидотельства **Прокопія о ссылив Сильверія въ Грецію и свидътельствъ о смерти** его на острова Пальнаріи Винченци говорить, что Сильверій, отосланный въ Грецію, скончался на дорогв, на островъ Пальмаріи 44). Но свидьтельства Зонары и Кедрина, (берущихъ годъ, очевидно, для круглаго счета), и libri pontificum о времени служенія Сильверія ничего не доказывають-они беруть его служеніе только до незложения его и поставления на его мъсто Вигилия. Еще Виній указываль на это и говориль, что онъ оставался папото до смерти (а смерть его онъ относить нь 540 г.) 44). Но интересиве всего у Винченци это paulo post. Поставивши своею звдачею доказать, что Вигилій вполив законный папа; а не антипапа до сперти Сильверія. — онъ растягиваеть paulo post на цвлыхъ 10 мвсяцевъ и старается помвстить въ этотъ срокъ смерть Сильверія и законное уже вступленіе Вигилія. Не явная ли наляжа? Въ дъл Сильверія мы видимъ грубое вившательство світской власти въ церковным діла-Велизарій низлагаеть одного напу и возводить новаго. О накой же законности межетъ-быть туть рычь и что даеть право paulo post растягивать на такой продолжительный сровъ? 10 мёсящевъ почтенный срокъ, мало поджодицій подъ paulo post. Изследующіе дело безъ предватой мысли не доходять до таких натижекь. Такъ Пагій подъ paulo post paзумъетъ срокъ немного меньше Винченци - 3 дня; по его мнънію, Вигилій быль избрань на другой день после инэложенія Сильверія, 19 ноября 537 г., а посвящень въ ближайшее восиресение 22 ноября. Воть эти 3 дня Пагій и называеть paulo post. Незаконнымъ папою онъ признаетъ Вигилія до смерти Сильверія, которую относить къ 24 июня 538 г. <sup>45</sup>). Едва взощель на престоль Вигилій. — говорить Винченци, — какъ епископы изъдальнихъ странъ пишуть нь нему, накъ нь законному папь 66). Но вследствие отдаденности отъ Рима имъ неизвъстна была изнанка дъла, исторія ветунденія Вигилія, и они въ блаженномъ невёдёніи принимали его-

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Vincenzi, t. IV, pp. 279-284.

<sup>44)</sup> Mansi, «Sacr. concil... collect.» Florent., 1768. t. IX, (pp. 4, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Migne, t. 128, pp. 592—593, 589.

<sup>66)</sup> Vincenzi, t. IV, p. 285.

за законнаго папу. Въ своихъ подлинныхъ письмахъ, — продолжаетъ Винченци, —Вигилій нигдъ не расканвается въ своемъ преступленіи. Если бы онъ и совершиль это преступленіе въ началъ папства, то онъ долженъ быль бы раскаяться въ этомъ въ 18-талътнее служеніе свое <sup>67</sup>). Удивительная наивность Винченци! Человъвъ, не остановившійся для полученія престола предъ насильственнымъ удаленіемъ и ссылкой своего законнаго предшественняка, согласившійся ради папской тіары содъйствовать еретикамъ, долженъ быль бы, по мижнію Винченци, заявить объ этомъ! Назвать себя, преемника Петра, карьеристомъ, вступившимъ при помощи свътской власти послъ незаконнаго низложенія своего предшественника! Мыслимо ли такое заявленіе со стороны Вигилія? Конечно нътъ, его и не было. Но молчаніе самого преступника о своемъ преступленіи далеко еще не можетъ служить доказательствомъ его невинности.

Не будемъ останавливаться на панегирикъ римскаго иподіавона Аратора въ честь папы Вигилія. Винченци приводить его въ доказательство того, что Вигилій не принималь участія въ низложеній и семлять Сильверія. Если бы Вигилій принималь участіе въ низложеніи и сылкъ Сильверія,—говорить Винченци, Араторъ не могъбы не знать этого, а въ такомъ случать могъ-ли онъ одобрять 
такой поступокъ Вигилія? Достало ли бы у него смълости предъримскимъ клиромъ и народомъ, очевидцами встать этихъ злодъяній, 
прославлять Вигилія, похитителя престола, симониста, еретика и 
человъкоубійцу? восклицаеть Винченци <sup>68</sup>). Проходимъ мимо этихъ 
вопросовъ, дышащихъ такою наивностью.

Не стоить долго останавливаться и на томъ замвчании Винченци, что избраніе Вигилія въ преемники Бонифацію при жизни последняго указываєть на особыя дарованія души его, за которыя онъ и быль достойно избранъ потомъ для управленія римскою церковью, въ отсутствіе или в'врнее по смерти Сильверія <sup>69</sup>). Намъ кажется, что этотъ факть избранія Вигилія при живомъ папъ, въ которомъ раскаялся самъ Бонифацій <sup>70</sup>), служить совсемъ не

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Baron., t. VII, p. 152. Anast. Bibl. «Dev. p. R.» p. 20.



<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Vincenzi, t. IV, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Ibid. t. IV, pp. 286—287.

<sup>49)</sup> Vincenzi, t. IV, p. 285.

въ пользу Вигилія—онъ новавываеть, что носледній быль ченовень честолюбивый, что онъ давно стремилоя уже къ папскому престолу и сумъль было добиться осуществленія своей мечты; — вопреки всякимь обычаямь, ему удалось, подъ благовиднымь предлогомъ—освобожденія отъ давленія готовъ на избраніе папъ, бытъ назначеннымь въ папы еще при жизни Бонисація. Это свидътельствуєть о честолюбіи Вигилія, его ловкости, тонкости, не больше. На этотъ разъ онъ проиграль, но, задумавши попасть на престоль Петра, онъ не отказался отъ своей мысли въ виду втой неудачи. Въ Константинополь ему представляется благопріятный моменть, онъ пользуєтся имъ и вступаєть на папскій тронъ, получивши его дорогою цёною.

По разсказу Либерата и Вивтора тунуненскаго, Вигилій по вступленів на престоль отправиль, согласно съ объщавіемъ даннымъ Осодоръ, письмо въ Осодосію, Северу и Аноиму въ моно-**ФИЗИТСКОМЪ** СМЫСЛЪ, СЪ ОСУЖДЕНІЕМЪ ИВКОТОРЫХЪ ПУНКТОВЪ ИЗЪ посланія папы Льва, приведенныхъ дословно 71). Доказать подложность этого письма весьма важно для решенія вопроса объ обязательствъ Вигилія. Винченци, прежде чъмъ приступить къ разбору этого письма, ссылкою на Пажа старается доказать подложность писемъ-Сильверія къ Вигилію изъ ссылки, въ которомъ онъ провленаетъ последняго, Аматора въ Сильверію (оба письма Бароній признаеть подлинными) и Сильверія въ Аматору, подлинность вотораго отрицаеть самъ Бароній. Подлинность письма Сильверія въ Вигилю Пагій отрицаеть на основаніи варварства стиля, дожнаго увазанія консуловъ и заимствованія мыслей изъ письма Феликса II въ Акакію, потомъ всявдствіе неподтвержденія исторіей словъ Сильверія о Вигилів-neruentis sanguine manibus leviticum munus affectasse, decessoribus suis subrepisse et senatus justitio repressum esse". Намъ кажется, что Сильверій указываеть этимъ на честолюбивые замыслы Вигилія при Бонновців и неудачу ихъ 72). Потомъ Пажу представляется невъроятнымъ, чтобы Сильверій, отправленный въ ссылку и находясь тамъ подъ стражею враговъ, могь составить соборь и произнести анасему на Вигилія. Также

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Migne, t. 68. Lib. «Brev.» p. 1041. Vict. «Chr.» p. 957.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Baron., p. 152. An. Bibl. «De. v p. R». p. 20.

признаетъ Пажъ подложными и остальныя 2 письма <sup>73</sup>). Согласимся, что оти письма подложны,---для насъ они не такъ важны; важные письмо Вигилія нъ еретинамъ. Прежде всего бросается въ глаза то, что относительно первыхъ 3 писемъ Винченци ссылается на Пажа, а когда доходить дело до этого письма, онъ оставляеть его. Причина этого простая: Памъ доказываетъ подложность первыхъ-3 писемъ, поэтому Винченци и ссыкается на него, какъ на "тщательнаго изыскателя", а письмо Вигилія нъ еретикамъ Пажъ, какъ мы упоминали выше, признаеть подлиннымъ, въ виду этого Винчении и обходить молчаніемъ замъчанія относительно этого письма \_типательнаго изыскателя". Въ доказательство подложности этого письма Винченци указываеть на его стиль, но при возможности измъненія первоначальнаго текста въ отдъльныхъ выраженіяхъ, в словать со стороны переписчиковъ,---сводить вопросъ на эту почву значить становиться на скользкій нуть, на путь произвольныхъ предположеній и гаданій для подтвержденія предваятыхъ мивній. Однимъ изъ главныхъ основаній для невозможности приписать это письмо Вигилію Винченди ставить его православіе, которое видно изъ письма его къ Юстиніану, гдв онъ осуждаеть еретиковъ и отражаеть влеветы, признавая 4 собора и посланіе Льва 74). Но и этотъ аргументъ Винченци не отличается особенною силою. Письмо Вигилія въ Юстиніану ничего не допазываеть. Оно написано уже въ 540 году. Въ это время Вигилій быль уже законно избраннымъ папою по смерти Сильверія. Вигилій-, преемникъ Петра"-совершенно не нуждался въ монофизитской партіи, которая была необходима Вигилію-діанону для полученія папской тіары. Законно облеченный "апостольскою властью", онъ чувствоваль себя достаточно сильнымъ для того, чтобы порвать всякую связь съ еретиками, и воть онъ заявляеть въ письмъ къ Юстиніану, что признаеть 4 собора и постановленія своихъ предшественниковъ и анасематствуетъ Несторія, Евтихія, Ансима, Севера и Осодосія съ ихъ последователями. Но это письмо не только не можеть оправдать Вигилія, но даже подтверждаеть показанія современниковъ объ его связи съ монофизитами. Изъ него видно, что его подозръвали въ неправославін: самъ Вигилій заявляеть,



<sup>&</sup>quot;) Vincenzi, t. IV, pp. 261-362.

<sup>&</sup>quot;) Ibid., t. IV, pp. 263-264.

что его долговременное молчаніе по вотупленіи на папокій престоль было истолковано въ дурную сторону и спитаеть нужевивъ защищаться противъ этого подоврвнія, въ свое извиненіе приводеть тонкое соображение, что новые последователи осужденныхъ уже оретиковъ не нуждаются въ новомъ осущении: они осущены тже въ лидъ своихъ главъ 75). Подозръще даетъ право заключетъ, что для него быль поводь въ действительности, вначе не метле бы подниматься и вопроса о православів Вигилія. Для того, чтобы уменьшить довъріе въ Либерату. Винченци указываеть на предисловіе Либерата нь его "Breviarium'y". Въ немъ самъ Либерать указываеть, что матеріаломъ для его произведенія служили церковная исторія, переведенная съ греческаго языма на датинскій, двяній соборовь, творенія отцевь и вірные разглазві солидных людей, говорить, что написаль свой "Breviar." противъ линвыхъ послъдователей Несторія и Евтахія, которые обывновенно иначе говорять о своихъ главахъ, чемъ следуетъ, и что онъ съ удовольствіємъ предлагаеть свой "Breviarium" вірнымъ братіямъ, желающимъ читать самые акты ересей. Винченци указываетъ, что подъ върными нужно разумъть толпы схизматиковъ, защитимовъ 3 главъ съ Либератомъ во главъ, измыслившихъ массу влеветъ на Вигилін, Юстиніана и вовхъ православныхъ еписвоповъ, осудивнихъ 3 главы, подъ лживыми последователями Несторія и Евтихія--осудившихъ 3 главы, а подъ православными братьями-заминчиновъ 3 главъ, анаосматетвованныхъ православною первовью 76). Но все это не болье, какъ догадки, и жри томъ таного тенденціознаго человъка, какъ Винченци. На самомъ же двив "Breviarium" является однимъ изь важитаниять церковно-историческихъ источниковъ для одной эполи, а замъчалість Либерата объ источнивых для его произведенія можно только, по нашему мивнію, объясничь ивкоторыя неточности въ немъ, не больше.

Но довольно о Винчении. Перейдемъ иъ Курганову, второму вигодогеку Вигилія, прибъгающаго къ натяжкамъ и даже передергиванью не менъе перваго.

Причину навлеженія Велизарісм'я Сильверія Курганов'я унавываеть въ неудовольствіи на Сильверія Юстиніана за отвазъ внести



<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Baron., t. VII, pp. 284—286. Migne, t. 69, pp. 21—25.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Vincenzi. t. IV, pp. 264—265.

въ динтихи имена Евонија, Манедонія и Флавіана и причнать автовефальность цервви первой Юстиніаны, подозрівніе же въ измене онь очитаеть только предлогомъ. По словамъ Курганова, за отказомъ Сильверія исполнить приказавіє Юстиніана о внесенів въ диптихи упомянутыхъ именъ и признаніи автокофальности церкви первой Юстиніаны последовало распоряженіе Велизарію оказать давленіе на Сильверія, наскольно это въ его силахъ. Вигилій отправился въ Римъ съ порученіемъ склонить Сильверія на уступку правительству. Сильверій рішительно отпазался. Тогда Велизарій. воспользовавшись обвинениемъ Сильверія въ измінь, нивложиль его, а на его мъсто поставить Вигилія 77). Оставляя въ сторонъ разборъ того, наснолько эта измыниленияя Кургановымъ причина вызложенія Сильверія можеть замънить унавываемую современневами въ тайномъ соглашении Вигилія съ Осодорой, мы разсмотримъ, валіе доводы представляєть онъ для отрицанія достовърноств повазаній Либерата, Виктора тунуненскаго, Факунда и др. Замьтимъ только, что объ отвазъ Сильверія внести въ диптихи имена. Евопиія, Манедонія и Флавіана ни откуда неизвъстно; по словамъсамого Курганова это догадка, въ пользу которой говорить прекшествующая исторія того вопроса, а въ подтвержденіе отвава Сильверія-признать автокессальную церковь первой Юстиніаны онъ осывается на Баронія, жившаго чрезъ 1000 лътъ послъ Юстинівна.

Мы уже имъли случай заметить, что Кургановъ не придаетъ значенія свидетельству Прокопія по этому вопросу на томъ основаніи, что онъ самъ подрываетъ свои свидетельства одно другимъ. Онъ находитъ также, всибдь за Пажемъ, несостоятельною притику Баронівмъ посланія Вигилія въ Осодосію, Свверу и Аноиму <sup>78</sup>), хоти предъ насколько страницъ совершенно пеомиданно заявляетъ, что несообразности въ текотъ Либерата нельзя наввать окончательно уотраненными..., ибо подлоги схизматиковъ такъ и замечательны, что завлючають въ себе нельпости <sup>79</sup>) (Sic!). Но, говоритъ Кургановъ, посланіе Вигилія несомивнно следують считать подложиванть и представляєть въ доказательство этого свои аргументы. Преще



<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Кургановъ, «Отн. м. ц. н гр. вл. въ вив. импер.» стр. 590—592.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Кургановъ, стр. 577—582.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ibid., стр. 589.

всего Кургановъ указываеть на то, что невложение Анения и поставленіе на его місто Минны произошло съ согласія и при содъйствіи не только Юстиніана, но и Осодоры, которая покровительствовала Минив и впоследствия. Но изъ разсказа Либерата 84), Виктора тунуненскаго 60) и Анастасія Биліотекаря 60) совсёмъ не видно согласіе Осодоры на низложеніе Анониа, даже и Юстиніавъ не сразу согласнися, а Өеодора старалась подарками и угрозами удержать Агапита отъ низложенія Аноима. Кургановъ противопоставляеть этимы свидетельствамы оффиціальныя данныя. "О содъйствін не только Юстинівна, но и Осодоры въ двле низложевіл Ановма и избранія Минны говорить самъ Агапить въ посланіяхъ своихъ въ восточнымъ патріархамъ объ избраніи и рукоположеніи Минны" и кром'в того монахи въ своей объяснительной запискв \*4). Но не наивно ли въ оффицальныхъ поназаніяхъ испать уназаній на содъйствіе еретикамъ? Умодчаніе о немъ въ оффиціальныхъ документахъ не можетъ служить доказательствомъ его несуществованія. Полазанія современниковъ, правда вряговъ, только расирывають, думается намъ, изнанну этого двла, не больше. Что же касается дальнъйшаго покровительства Осодоры Минив, то оно было двломъ простой политики: еретичество Аноима было открыто ч осуждено, Минна быль возведень на престоль, что же ей оставалось двлать, какъ не мириться наружно съ двиствительностью в стараться исправить дело, начавши издали? Такъ и поступасть Осодора; она задумываеть склонить на сторону моносизитовъ папу, съ его авторитетомъ многое можно было сделать; ей подвертывается подходящій человыть безхарактерный, но честолюбивый и тонкій діаконъ папы Агапита, Вигилій. Въ нешь она видить отличное орудіе для достиженія своей цылі;--смерть Агапита благопріятствуєть ен замысламь, она предлагаєть папскій престоль Выгилию номъ условіемъ, что онъ отминить ненавистный монсовзитамъ Халкидонскій соборъ и вступить въ переписку съ представителими монофизитства. Осодосіємъ, Апонномъ и Северомъ, при-



<sup>\*\*)</sup> Ibid., crp. 583.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar»., p. 1039.

<sup>(</sup>a) Ibid., Vict. Tun. «Chron». p 956.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Anastasius Bibl. «De vit. pont. Rom.» p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Кургановъ, стр. 559.

знаеть ихъ православными, а, по Виктору тупуненскому, осудить 3 главы для отманы Халендонского собора и съ этою далью напищеть: Өеодосію, Анеиму, и Северу, какъ православнымъ. Кургановъ находить, что, если признать достовърными эти показанія объ обязательствъ, тогда въ поступнахъ Осодоры мы принуждены будемъ признать отсутствие здраваго смысла, въ которомъ, если въ чемъ другомъ, ей никакъ нельзя отказать. Низложение Аноима и осуждение съ Северомъ, Петромъ, Зоаромъ, -- говоритъ Кургановъ, -проивошло по настоянію монаховъ при участіи Агапита и всявдствіе признанія императоромъ справедивости ихъ обвиненій, в не велъдствіе требованія папы. Өеодора это отлично понимала и потому оказала содъйствіе низложенію Ановма и возведенію Минны. Поэтому заставлять ее вынуждать папу послать нь еретивань обвцительную грамоту, отъ которой яко бы должно было зависъть икъ причятіе въ церковь и возстановленіе на тронакъ, значить заставлять ее делать очевиднейшую нелепость и представлять врайне глуцою, несообразительной, дъйствующей вопреви всямил законамъ здраваго смысла, особенно въ виду того, что на томъ же соборъ, на которомъ были осуждены Аноимъ, Северъ, Петръ и Зовръ, было повторено кононическое правило, что осужденному на вакомъ-нибудь соборъ никакимъ образомъ нельзя принимать ісраржичеоваго служенія до техъ поръ, пова не объявить его невимвымъ разследование о немъ, сделанное другимъ соборомъ. Такъ накъ Юстиніанъ отличался ревисстью къ православію, то принятіе еретиковъ въ церковь возможно было только подъ условіемъ обмана, ложнаго представленія, что они мыслять и учать православно. Поэтому представлять Өеодору вынуждающею папъ писать явно-еретическое посланіе къ только что осужденнымъ соборомъ еретикамъ, безъ всякой утайки, или замаскировки ереси, значить просто утверждать невозможное и показывать подлогь во-очно 85).--Удивительная близорукость! Мы не видимъ въ дъйствіяхъ Осодоры отсутствія здраваго смысла, котораго не думаемъ отрицать въ ней. Письмо папы въ еретивамъ, подтверждающее въру ихъ, было важно для Өеодоры, какъ первая ступень къ торжеству монофизитства; недьзя было сразу возстановить осужденныхъ, нужно было вести дъло постепенно, начиная съ болъе легкаго. Пріобрытии содый-



<sup>\*4)</sup> Кургановъ, стр. 583-584.

стые папы, дальне межно быле къйствовать въ пользу еретиковъ сићање и ръшительнъе, а пріобратии вліяніе и силу, можно бы было составить и соборь для вовотановленія еретивовъ. Исторія представляеть не мало ракекъ примеровъ, такъ что въ этопъ требованіи Осодоры нельзя видять инчего странваго. Юстиніаль могъ и не знать объ этомъ обязательствъ Вигилія-содъйствовать еретинамъ; последній просить въ своемъ письме къ еретинамъ держать содержание его словъ въ тайже, чтобы ему легче было выполнить то, за что онь взялся 86). Наиболее твердымъ основаниемъ для отриманія подлинности этого посланія у Курганова служить ольдующее соображение: -- оно было вынуждено въ осужденнымъ еретивамъ — Осодосію, Аконму и Северу для ихъ возстановленія, а Осодосій въ это время не быль низложень, какь онь старается допарать, и отсюда деласть выводь, что хлопотать о возстановлемін Өеодосія, ногда онъ еще не быль низложень, -- вещь не мыслимая, а потому нужно признать, что и разсказь о вынужденномъ еретическомъ письмъ Вигили въ еретивамъ, въ числе которыхъ быль Өеодосій, является у Либерата откуда-то заямствованною ветавкой, противоръчащей общему ходу разеказа 87).—Но прежде всего заметимъ, что здесь Кургановъ искажаетъ истину: ии Либерать, ни Викторъ тунуненскій не говорять о далномъ Вигилісиъ объщание возотановить Анемиа, Осодосія и Севера на ихъ тронахъ: - Либератъ говоритъ, что Осодора потребовала отъ него объщенія, ut tolleret Synodum (Хальид.) et scriberet Theodosio. Anthemio et Severo et per epistolam suam corum firmaret fidem 88). Винторъ тунуменскій говорить, что Вигилій, савлавшись палою, быть принуждаемъ Антониною, ut Theodosio Alexandrino. Anthemio Constantinopolitano et Severo Antiocheno, jam pridem ab apestolica sede damnatis, tamquam catholicis scriberet et ita de fide, quemadmodum et illi, sentiret 80). Гдв же здъсь говорится о восстадовленім незванныхъ моносивитскихъ патріарховъ? Нёть упоминанія о щомъ ни однимъ словомъ. Вигнлій объщель только кадисать из представищелямь менофизитетва и признеть ихъ образъ

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Brev». p. 104, Vict. Tun. «Chron». p. 957.

<sup>• &</sup>quot;) Кургановъ, стр. 584, 586.

<sup>\*\*)</sup> Migne, t. 68; Liber. «Breviar.», p. 1039.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Ibid., t. 68, Vict. Tun. «Chron»: p. 957.

мыслей православнымъ. О возстановленія, да и то одного только Анониа, говорить лишь Анастасій Библіотекарь \*0), жившій чрезъ З въка послъ описываемыхъ событій, и потому его словамъ нельяя придавать такого въсу, какъ показанию современниковъ. Утверждать, что Вигилій, но свидътельству Либерата и Винтора тунуневскаго, объщаль возстановить упомянутыхъ еретиковъ, -- не значить ли исважать историческія свидітельства реди предватой мысли? Танимъ образомъ можно признать даже, что Осодосій въ это время не быль осущень, потому что Вигилій объщель не возстановить осужденных еретиковъ, а просто написать имъ для тего, чтобы показать, что онъ раздъляеть ихъ убъжденія, а это объщаніе онъ могъ дать и въ то время, когда Осодосій еще не быль осуждень. Но Викторъ тунуненскій въ приведенномъ сейчасъ мість говорить, что Өеодосій быль уже осуждень папою: "Theodosio, Anthemio et Severo, jam pridem ab apostolica sede damnatis". Ecm привнать, что Өеодосій въ это время еще не быль осуждень, то "damnatis" можно отмести къ ближайшимъ Anthemio et Severo, а ме въ Theodosio. Но посмотримъ, насколько основательно долавываеть Кургановъ, что Осодосій още не быль осуждень въ то время. когда Вигилій даваль объщаніе не возстановить его, а только ваписать ему, какъ мы показали выше. Самъ Кургановъ считаетъ необходимымъ признать, что Тимовей, патріархъ александрійскій, скончался въ началь 585 года, или около середины его "1). По Либерату, Гаізать быль епископомъ 103 дня, чрезъ 2 месяца явился Нарэесь и возотановиль Осодосія, который быль патріархомъ годъ и 4 месяца \*2). Если приложить нь начаду 585 году это время служенія Гаіана и Осодосія, то визложеніе последняго упалеть навъ разъ на время после смерти Аганита, когда Осодора предложила престолъ Вигилію. Но Курганову нужно было отнести нивложение Оводосія уже къ тому времени, когда папою быль самъ Вигилій, и вогь онъ вийсто того, чтобы приложить из началу 535 г. 103 двя, 2 мъсяца и 1 годъ и 4 мъсяца прикладываетъ В геда, потому что, но свидительству Никноора, Кедрина и Сеофана, Гајанъ и Осодосій въ сложности были епископами 3 года \*:).

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Anast. Bibliot. «De v. p. R.» p. p. 21-22.

<sup>&</sup>quot;) Кургановъ, стр. 538—539.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar.» p. 1087.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Кургановъ, стр. 584—585.

Но мы не видимъ основанія, почему же следовать въ данномъ случав Никисору, Кедрину и Ососану, считающимъ не иначе, какъ нругамин годами, а не современнику - Либерату. Зачемъ брать одно свидетельство у него, а другія у поздивничих историковъ? Не сказывается ди здёсь очевидное желаніе подогнать историческія свидътельства подъ свой взглядъ? Показавія давнаго историка, хотя онъ стояль ближе другихь къ излагаемымъ событіямъ, не подходять но взгляду автора, что же дёлать? Онъ находить легкій выходъ изъ затрудненія: игнорируеть его свидътельство и обращается въ поздивнимъ. Но можно ди назвать такой пріемъ научнымъ?! И такъ, если следовать Либерату,-а не следовать ему нътъ ниванихъ основаній, -- ножно признать, что и Осодосій былъ нивложенъ около того времени, когда Вигилій давалъ свое обязательство Өеодоръ. Когда же именно произошло низложение Өеодосія, определеть за отсутствісмъ данныхъ нельзя; можно сказать только, что оно произошло не на соборъ при Минев, потому что въ актахъ его не упоминается имени Өеодосія рядомъ съ Аноимонъ и Северомъ. По Либерату, Осодосій оставиль канедру добровольно въ виду безпорядковъ и смутъ и прибылъ въ Константинополь. Здісь, вопрени данному ва него Осодорою Юстинівну объщанию, что онъ приметь Халиндонскій соборъ, онъ отназвлен оть принятія его и быль отправлень въ ссылку блевь Константинополя 34): Представляется въроятнымъ, что Осодосій отвазался подписаться подъ актами Константинопольскаго собора, осудивмаго Севера, Анелиа, Петра и Зевра. Такимъ образомъ опъ выдаль свои моноонзитскія убъжденія и быль вытребовань Юстиніаномъ въ Константинополь. Осодора объщала Юстиніану, что онъ приметь Халиндонскій себоръ, не Осодосій отпрыто заявиль себя: монофизитомъ, отменялен принять Холиндонскій соборъ и въ это-то время по всей вэроятности быль обущень и отправлень въ осылку. Поэтому Виглай и анассиатегновать его въ письмъ жь Юстиніску наражив от Анонром и Северомъ \*5), хотя нигав же говорится объ обущении Оседовия.

. Кургановъ приводичь свидътвляетво Либерета, что постъ ссыина Осодосія Александрійскаго на его мъсто быль поставленъ Минново



<sup>24)</sup> Migne, t. 68, Liberat. «Breviari», ap., p. 4097, 1664.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Baron., t. VII, p. 285.

въ Константинополь Павель, въ присутстви Пелагія, апокрисіарія Вигилія 96). Итакъ, говоритъ Кургановъ, — по этому показанію, рукоположеніе Павла совершено патріархомъ Минною въ то время, вогда Вигилій быль уже папою и Пелагій отъ его имени исправляль должность аповрисіврія. Тоже самое видно и изь дальнайшихъ словъ Либерата, что Северъ Антіохійскій и Анемиъ Константинопольскій были уже осуждены Агапитомъ, папою Римскимъ и Миниою Константинопольскимъ изъ прошеній (ex libellis), данныхъ противъ нихъ Юстиніану предстоятелями монастырей, и такамъ образомъ возстановилось церковное единство въ 10 годъ имперіи Юстиніана \*7). Не видимъ причины долго останавливаться на этихъ словахъ Либерата и придавать имъ особенную важность, какъ это двичеть Кургановъ. Пелегія Либереть могь назвать аповрисіаріемъ Вигилія, потому что онъ впоследствін занимель эту должность, а 10-й годь парствованія Юстиніана (536 — 537) кажь разъ время до вступленія на престоль Вигилія, которое, по Пажу, произошло 22 ноября 537 г., или какъ можно принять съ большимъ правомъ, 29 марта 537 г. (Saffe, Wattenbach, Regesta Pontific. Rom).

При сличеніи посланій Вигилія къ Юстинівну и Минив съ этимъ еретическимъ посланіемъ нъ Осодосію, Северу и Аненку, — говорить Кургановъ, — открывается вся несстественная странность последняго, какъ напр. то, что оно сразу отправлено въ тремъ нивеверменнымъ натріархамъ, какъ будто они находились из одномъ месть и то, что, посылая имеьмо въ еретикамъ, Вигилій убъждаетъ ихъ никому его не показывать, и это для созстанослемія еретивовъ и удовлетворенія жолавія Осодоры 16)! Но нать ничего "посстественно-страннаго" из томъ, что напа пишетъ къ 3-мъ натріархамъ вийств. Кандый изъ никъ по прочтеніи могъ отправить его въ другому. Вийстю трекъ носленій написеть одно даже боліве соотвітствовало высомому положенію папы. Ність ничего страннаго и из просьбів Вигилія — дершать въ кайнів его еретичесное письмо: ему нельзя было показывать всей перяви овое сопласіє съ моноснянтами; его заявленіе срояго единомислія съ еретивами не-



<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Migne, t. 68. Liber. «Breviar», p. 1044.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., t. 68 Liber «Brev.», p. 1046. Kypranors, crp. 585.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Кургановъ, стр. 587.

жедленно повленло бы из низложению его съ папскаго трона, къ которому онъ такъ настойчиво стремился. Было бы болъе тъмъ странно, еслибы онъ позволилъ имъ обнародовать это еретическое нисьмо свое. Что это письмо налисано не для возстановления еретиновъ, мы уже говорали выше.

Указываеть Кургановъ и на взаимное противоречіє всехъ указанныхъ писателей. Такъ, по Прокопію, Сальверій сосланъ въ Эллыу; по Либерату. - въ Патару, а потомъ на Пальмарію; по Анастасію, на Понтіану; по Прокопію, Сильверій низложенъ по подозрвнію только въ взивнь, по Либерату и Анастасію, — за отвазъ написать посланіе въ еретикамъ, по Винтору Тунуненскому за отназъ осудить три главы. По извъетно, сообщаемому Либератомъ, Вигилій находить Велизарія подъ Равенною, когда последняя не была еще завоевана Грежами \*\*). Но воъ предшествующихъ замвианій нашихъ видно, что противорвчія въ этихъ показаніяхъ неть: Прокопій говорить о первой ссылке Вигилія и указываеть мъсто вообще-въ Эмаду. Либерать же опредъляеть точные мъсто ссыми, указываеть и городъ — Патару. Во второй ссыми Либерать указываеть Пальмарію, вивсто ближайшаго къ ней остр. Понтів. Равенна же, какъ еще Бароній замітиль, поставлена вмісто Неаполя. Въ Проколіевскомъ показанів о низложенів Сильверія указывается только оффиціальная причина нивложенія, — истинная же указывается у Либерата и Виктора Тунувенскаго; последніе дополняють одинь другаго. Можно возразить только, поднимался ли тогда вопросъ о 3-хъ главахъ. Оффиціально ивть; онъ выступиль на сцену лишь въ 544 г. "исповъданіемъ въры" Юстиніяна, но онъ намечался еще во время диспута православныхъ епископовъ съ монофизитскими (532 г. конецъ, или нач. 533 г.). Последніе, между прочимъ, указывали на то, что Халкедонскій соборъ впаль въ несторіанство, признавши православными Осодорита и Иву, жулившихъ Кирилла <sup>100</sup>). Быть-можеть еще въ то время проемировалось въ моноомитскихъ сферахъ осуждение 3-мъ главъ для того, чтобы уронить авторитеть Халкидонскаго собора. Если привнать возможность этого, то вполев ввроятнымъ представится н извъстіе Виктора Тунуненскаго о данномъ Вигиліемъ обязательствъ

<sup>100)</sup> Harduinus, Act. concil., t. II, Paris, 1714, pp. 1159--1174.



<sup>&</sup>quot;) Ibid., crp. 588.

осудить три главы; вполнъ понятна будеть и анасема Осодора и Осодорита въ письмъ Вигилія иъ еретивамъ, приведенномъ у Либерата (101).

Совершенно невърною и немыслимою на востокъ,---говоритъ Кургановъ, -- является фраза Либерата: "многіе цари существують въ этомъ міръ, а не одинъ только, какъ папа, поставленный надъ церковью всего міра", потому что дъйствительность была такова, что многіе были епископы, какъ папа (именно вов патріархи) и одинъ только императоръ въ міръ 102). Прежде всего, Патарскій епископъ говорить о множествъ царей, а не императоров, парей же въ дъйствительности и въ то время было много. Основная нысль этой фразы въ устахъ восточнаго епископа-высокое представление о папъ-не завлючаетъ въ себъ ничего "немыслимаго" и на востокъ: не только на западъ, но и на востокъ папа польдовался большимъ авторитетомъ и высоко ставился, такъ самъ Юотиніанъ въ письмів въ папів Іоанну II называеть его главою ecnus uepreeŭ (...,non innotescat Sanctitati vestrae, quae caput est omnium sanctarum ecclasiarum"...) 103). Ho oth clobs he cymectвенны: сказаль ли эту оразу Патарскій епископъ, или не сказаль, все равно. Важна мысль, а не форма, въ какую она облекается. Сосманный Сильверій обращается съ жалобою въ Юстиніану, поолідній велить разобрать это діло и для этого возвратить его въ Римъ. Либератъ этотъ фанть представляеть въ такомъ викв, что за сосланнаго Сильверія вступается Патарскій епископъ, и влагаеть въ его уста упомянутую оразу,-пожалуй, съ западнымъ оттънкомъ, что вполев понятно въ сочинени западнаго первовнаго писателя.—Заключительныя слова какъ Либерата, такъ и Виктора Тунуненского явно обличають вымышленную теждеціозность всей разсназываемой исторіи, говорить Кургановъ. Такъ Либерать. примъняя въ Вигилію слова Св. Писанія: "сивдять путей своикъ плоды и своего нечестія насытятся" (Пр. 1, 31) завлючаєть свой разсназъ объ еретическомъ посланји его такимъ образомъ: "алipsa haeresi afflictus Vigilius, nec coronatus, qualem vitae terminum suscepit, notum ем отпівнь". Вакторъ тунуненскій----, horum ехог-



<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Migne. t. 68. Lib. «Brev.» p. 1141. Vict. «Chr.» pp. 956—957.

<sup>102)</sup> Кургановъ, стр. 587.

<sup>103)</sup> Harduinus, t II, p. 1146.

dia malorum generalis orbis terrarum mortalitas sequitur et inguimum percussione major pars populorum necatur". Эти закинчительния слова поваживають, что вся басня о вынуждени у Вигила письма въ сретивамъ выдумана защитнивами 3 главъ для того, чтобы повазать, что Вигилій, издавна уплонившись въ ересь и отступивъ отъ своихъ предпественниковъ, не заслуживаеть довърія и уваженія, что осужденіе 3 главъ находилось въ прямой свяви съ обращениемъ его съ монофизитами и увлонениемъ въ монофизитокую ересь, что тяжелыя обстоятельства последнихъ двей его живни суть прямое следствіе его уклоненія въ сресь, и что вов остальныя бъдствія имперіи отсюда провстенають... На эту же связь указываеть и анасематетвованіе Вигилісмъ въ письме нъ еретиванъ Осодора и Осодорита 104). Видать тендению зность въ приведенныхъ словахъ Либерата и Виктора можно, только отрицая обязательство Вигилія и подлинность письма въ еретиванъ, словомъ, оправдывая Вигилія: въ противномъ случав, въ ихъ словакъ нельзя видеть ничего, вроме обычной у хронистовь, особенно первовныхъ, нравственной сентенціи: Вигилій уклонился въ ересь и воть несчастіємь наназань за это. У церковных в писателей обычный ваглядь, что всв бъдствія посылаются Богомъ въ наказаніе за увлоненіе отъ встиннаго почитанія Его. Осужденіе 3 главъ, по вагляду Виктора Тунуненскаго, шло въ разръзъ съ постановлениемъ Халиндонскаго собора и следовательно нарушало чистоту веры: вотъ и готово объяснение бъдствий, постигшихъ империю---они служать наказаніемь за нарушеніе правой віры. Притомь же для многихъ вопросъ о 3 главахъ быль роковымъ и въ словахъ Винтора Тунуненскаго констатируется только факть: Юстиніанъ вськъ, не подписывавшихся подъ осуждениемъ ихъ, отправляль въ CCLLEY.

Навонець Кургановь указываеть на то, что правосматем Вемеррій играеть въ этомъ дъль не только невъроятно жалкую роль, жеключающую въ немъ всякое, сколько нябудь твермее убъщение въ дълахъ религіи, но вийств съ твиъ и безразоудно опасную; ему было навъстно, что нарушеніе эдиктовъ по дъламъ, нары, на споситивествованіе ереси сопровождается сильнымъ гитвомъ императора и обыкновенно навлеваеть съ его стороны жестокое на-

92 61

m) Ibid.

увънчались успъхомъ. Сильверій быль низложень и 22 ноября 537 г., по вычисленію Пажа Вирилій вступиль на папскій престоль, при жизни низложеннаго Велизаріемъ предшественника 110). Правда, какъ мы уже упоминали выше, Винченци объясняеть это назначеніе его въ преемники Бонифацію въ его пользу, говоря, что оно увазываеть на особенныя дарованія его. Но это объясненіе отянчается очевидною для всякаго натянутостью и фальшивостью. Поведеніе Вигилія по вопросу о 3 главахъ, по нашему мивнію, также можеть вліять на признаніе достов'врными показаній Либерата, Виктора Тунуненскаго и Факунда о тайномъ обязательствъ Вигила. Въ ръшени вопроса о 3 главахъ Вигилій является человъкомъ неръшительнымъ, безхарантернымъ, дъйствующимъ не по убъжденію, а по давленію на него свыше, со стороны императора. "Такихъ примъровъ непостоянства, противоръчія своимъ мнъніямъ и поступкамъ нельзя указать во всей церковной исторіи ни въ одномъ другомъ учитель церкви", говорить Вальхъ о Вигилів. "Сколько униженія, позора, проклятій ото всей церкви, смішной гордости и страха предъ сильными, и все это -- въ такой малый періодъ времени! " 111 ). Согласный въ душъ съ западными епископами, протестовавшими противъ осужденія 3 главъ, онъ сначала дъйствуеть по убъжденію: становится во главъ защитниковъ 3 главъ. Отправившись въ Константинополь, онъ съ дороги осуждаетъ Минну и остальныхъ епископовъ, подписавшихся подъ императорскимъ эдиктомъ противъ 3 главъ; по прибытіи въ Константинополь отлучаеть за согласіе съ Юстиніаномъ Минну отъ общенія, но скоро уступаєть давленію Юстиніана, даеть ему тайное обязательство осудить 3 главы и издаеть свой "Judicatum". Но его авторитеть оказывается слабымъ предъ убъжденіями западныхъ епископовъ: послъдніе отлучають даже его самого; ихъ горячій протесть заставляєть Вигилія отрезвиться, ему становится стыдно за свое малодущіе предъ честными защитнивами 3 главъ, онъ выпрашиваеть назадъ свой "Лиdicatum", ходатайствуеть о созваніи собора для різшенія вопроса и въ тоже время даетъ Юстиніану тайное обязательство вейми силами содъйствовать осужденію 3 главъ. Онъ ръшительно возстаеть противъ втораго эдикта Юстиніана о 3 главахъ; предвида неблагопріятный исходь У собора для 3 главъ, отказывается при-

Walch, Einwurf einer vollstandiger Historie der Ketzereien. Leipzig, 1778, B. VIII, pp. 6-7.



<sup>110)</sup> Migne, t. 128, pp. 592-593.

сутотвовать на немь, и во время засъданій его издаеть "Constitutum". За это по распоряженію Юстиніана его имя исключается изъ диптиховь и онъ самъ отправляется въ ссылку съ другими защитниками з главъ. На пустынномъ Проконнисъ онъ быстро ехладъваеть; онъ видить, что его авторитеть безсиленъ предъвластью Юстиніана, и начинаеть уже жалъть о своемъ протестъ, который завель его такъ далеко... Честолюбіе одерживаеть верхъ надъ совъстью: онъ соглащается на осужденіе з главъ и подписываеть акты V собора, чтобы только вернуться въ Римъ, на тронъ Петра, а не умереть въ изгнаніи вмъстъ съ другими защитниками з главъ, хотя и заблуждавшимися, но до конца и самоотверженно боровщимися за свои убъжденія и павшими за нихъ въ неравной борьбъ съ Юстиніаномъ" 112).

Повторимъ вкороткъ все сказанное нами выше. Императрица Феодора несомивно покровительствовала монофизитству, какъ бы ни объясняли это покровительство, политическими ли разсчетами, или ея монофизитскими убъжденіями\*. Важенъ самый факть ея покровительства монофизитамъ, онъ несомивненъ и далъ основаніе многимъ историкамъ называть ее монофизиткой 113). Она была

<sup>112)</sup> Mansi, Sacr. conc. nova et amp. coll., T. IX, pp. 171-645; Harduinus, Act. concil., t. III, pp. 1-243; Migne, t. 67: Facund. «Pro dex. t. c.» pp. 623-624; «laber. contra Moc.», pp. 861 — 863; Migne, t. 68, — Vict. Tun. «Chron.», pp. 956 - 961; Migne, t. 108, «Theoph.», pp. 496 - 498; An. Bibl. h. ex Theoph., pp. 1263 - 1264; Evagrii Schol. «Hist. ec.» Valesii, 1700, t. III, pp. 356, 379; Samuel. Basnagii, t. III, pp. 735-813; Anast. Bibl. «De v. p. R.», pp. 21-23; Baronii, Annales, t. VII, pp. 314-324, 333-339, 346-362, 367-403, 408-411; Nicephori Callist. «Ec. Hist.», 890 p.; Cave, «Script. eccles. hist. lit.» Oxonii, 1740, р. 522. Наиболее подробно вопросъ о 3 главахъ изследованъ у Hefele, «Conciliengesch.» B. II, pp. (793 - 887) и у Walch'a, B. VIII, pp. 79 - 268. Винченци пытается доказать твердость Вигелія въ вопросв о 3 главахъ, будто би онъ въ «Judicatum'в» далъ решение его, отъ котораго не отступиль до конца жизни (Vincenzi, t. IV, pp. 7, 8, 9-17, 153-177, 215-253, 389-399). Но додивать съ такими безваствичивими натяжками, какъ Винченци, можно все. Поставивите своею целію апологію Вигилія, онъ признаеть недостовернымъ и не подлиннымъ все, что идетъ въ разрезъ съ его взглядомъ. Съ такимъ пріемомъ можно, конечно, идти далеко. Мы не будемъ входить въ разборъ аргументаціи Винченци и по этому предмету, потому что это не входить въ нашу задачу.

<sup>\*</sup> Впоследствии она отревлясь отъ монофизитства и стала ревностно дщерью православной цервви. Прым. Ценз.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>) Migne, t. 68; Vict. T. «Chron.» p. 956; Liber. «Brev.» pp. 1039 — 1040: 31\*

центромъ, около котораго группировались монофизиты; имъя твердую опору при дворъ, последню поставили своихъ стороннивовъ на патріаршіе престолы Антіохіи, Александріи и Константинополя, котя и не занимали легальнаго положенія въ государства. Юстиніанъ мечталь о соединеніи ихъ съ православными и съ этою цвлью подняль вопрось о 3 главахъ. Но не соединенія съ православными, не уніи желали монофизиты: опирансь на могущественную Өеодору, они добивались того, чтобы ихъ учение было признано православнымъ. Для доставленія монофизитству большей силы, Осодора задумала завербовать въ ряды монофизитовъ палу, имъвшаго большой авторитеть не только на Западъ, но и на Востокв. Этого ей удалось достигнуть въ леде Вигилія, вступившего благодаря ей на папскій престоль. Вигилій прибыль въ Константинополь въ свите Агапита. Это быль честолюбивый, пронырливый, но безхарактерный карьеристь, мечтавшій о папской тіаръ и разъ уже упустившій ее изъ рукъ. Такой человінь и нужень быль Өеодоръ. Она върно расчитала, что онъ согласится на все, лишь бы вступить на папскій тронъ, что убъжденій у него никакихъ нътъ. Поэтому по смерти Агапита она дъйствуетъ одновременно на его честолюбіе и корыстолюбіе: предлагаеть ему папскій тронъ и 7 центенаріевъ золота, если онъ согласится содыйствовать монофизитству. Вигилій съ удовольствіемъ принимаеть предложение Өеодоры и даеть ей письменное обязательство-войдти въ письменныя сношенія съ представителями монофизитства, Осодосіемъ, Анеимомъ и Северомъ, признать ихъ въру православною, и осудить тремъ главъ 114). Между твиъ является препятствие для вступленія Вигилія на папскій престоль: въ Римъ, узнавши о смерти Агапита, избирають на его мъсто Сильверія 113). Но Өеодора береть на себя возведение Вигилия: она даеть приказание Велизарію низложить Сильверія, если онъ не согласится сдълать тоже, что ей объщаль Вигилій. Сильверій ръшительно отназывается отъ предложенія Өеодоры, Велизарій низлагаеть его, воспользовавшись завъдомо ложнымъ обвинениемъ его въ изивив. Вигили вступаетъ

<sup>114)</sup> Migne, t. 68; Liber. «Breviar.» pp. 1039-1040; Victor T. «Chr.» p. 956.
115) Ibid., t. 68; Liber. «Brev.» p. 1039; Vict. «Chr.» p. 956.



Ibid., t. 108, Theoph... pp. 495-498; Evagrii Schol. «H. eccles.» t. III, p. 356; Anast. Bibl. p. 21; Nicephor. Callist. p. 872.

на тронъ и согласно съ обязательствомъ отправляетъ Өеодосію, Анеиму и Северу письмо, въ которомъ заявляетъ о своемъ единомысліи съ ними въ дълахъ въры и анасематствуетъ православное ученіе о двухъ природахъ во Христв <sup>116</sup>).

Достаточныхъ основаній для отрицанія подлинности этого письма нівть, какъ показаль еще Пажь 117). Возраженія противъ подлинности его Винченци и Курганова не выдерживають критики. Но этимъ письмомъ и оканчивается служеніе Вигилія монофизитской партіи, благодари которой онъ вступиль на престель. Въ письмахъ къ Юстиніану и Миннів отъ 540 г. онъ заявляеть себя уже православнымъ и анафематствуеть тівхъ же еретиковъ, къ которымъ недавно тайно писаль въ ихъ духів 116).

1. Compages.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ibid., t. 68; Liber. «Brev.» p. 1041;—Vict. «Chr.» 957; Migne, t. 67; Fac. «Lib. c. M.», pp. 861—862.

<sup>117)</sup> Pagus, «Critica hist. chron. in annales Bar...», t. II, pp. (562-563).

<sup>110)</sup> Baronii, An. ec., t. VII, pp. 284—286; Migne, t. 69, pp. 21—26.

## ОБЪТОВАННАЯ ЗЕМЛЯ\*.

И взошель Монсей съравнить Моавитских на гору Нево, на вершину Фасти, что противъ Іерихона, и показаль ему Господь всю землю Галаадь до самаго Дана, и всю (землю) Невфалимову, и всю землю Ефремову и Манассінну, и всю землю Іудину, даже до самаго западваго моря, и полуденную страну и равнину долины Іерихона, городъ Иальиъ, до Сигора. И сказаль ему Господь: «вотъ земля, о которой Я клаяся Аврааму, Исааку и Іакову, говоря: сфиени твоему дамъ ее. Я даль теби убидить е глазами твоему, но бъ нее ты и войдешь» / И умеръ тамъ Монсей, рабъ Господень, въ земля Мовентской, по слову Господень. (Второз ХХХІУ, 1—5).

Мало въ исторіи лицъ, величіе которыхъ равнялось бы величію Моисея, и я не знаю, есть ли въ Ветхомъ Завътъ разсказъ болъе глубоко-трогательный, какъ разсказъ о его кончинъ. Около въка протекло съ тъхъ поръ, какъ онъ, живя во дворцѣ Фараона. въ которомъ выросъ, окруженный всею прелестью египетской роскоши и великолъпія царскаго, былъ болъзненно пораженъ мыслію о позорномъ рабствъ своего народа, и съ тъхъ поръ его сердце страдало и не имъло покоя.

Съ той поры онъ скитался какъ изгнанникъ, удаляясь большею частію въ пустыню, и тамъ Господь призваль его къ выполненію чрезвычайнаго служенія. Онъ, кротчайшій изъ всъхълюдей и робкій і), который страшился великаго призванія, долженъ быль противостать царю жестокому и исполненному ковар-

<sup>\*</sup> Изъ Берсье.

<sup>\*)</sup> YEC. XII, 3, Mex. III, 11, # IV, 19.

ства, до того дня когда Израндь, его рукою освобожденный, могъ перейти Чермное море и направиться въ вемлю Ханаанскую; но тогда-то именно и началась для него непрерывная борьба противъ этого невъжественнаго народа, неблагодарнаго и неповорнаго, не способнаго нести славное бремя своего религіовнаго предназначенія свободы. Ему пришлось быть свидетелемь всёхь его возмущеній, всёхъ его заблужденій; онъ видёль, какъ этоть народь у подножія Синая, где Богь возвещаль ему тоть высшій законь, воторый будеть существовать вачно, повлонялся золотому тельцу. Не признанный своимъ народомъ, одинскій среди Израиля, онъ его наставлять, вель, поддерживаль въ теченіи сорока літь, неусышно бодротвуя, действуя неустанно, то взывая къ своему народу и умоляя его не отвращаться отъ истиннаго Бога, то ходатайствуя за народъ предъ своимъ Богомъ. Навонецъ онъ достигалъ цъли, столь давно имъ желанной. Воть была предъ немъ земля обътованная, и одив воды Іордана отдъляли его отъ нея. Земля обътованная!.. Сколько разъ онъ мысленно представляль ее себв и ею любовался, давая своему воображению рисовать дивныя картины въ теченіи долгихъ ночей, проведенныхъ имъ въ пустынъ, когда онъ подъ сводомъ звъзднаго неба бесъдоваль съ Ісговой!.. Тамъ Авраамъ и Іаковъ ставили свои шатры, тамъ ихъ могилы ждутъ Изранля; тамъ должно было основаться царство Божіе на землъ, тамъ быль для Монсея отдыхъ, исполнение всъхъ его желаний, награда за всв его труды... И теперь онъ слышить голось Госнода, ноторый говорить ему: "ввойди на гору, посмотри на землю отцемъ твоихъ, но ты въ нее не войдень"! Съ безмолвной вершины горы Нево усталый старецъ внеряеть жадно свой взоръ во вев направленія; онъ видить всю страну отъ Галаада до Дана; воть Іерихонь, городь пальмъ, затемъ богатыя долины Невфалимскія, Ефраниа и Манассіи, далье земля Іуды, а потомъ, на дальнемъ горизонтъ, западное море.... Да, это дъйствительно обътованная земля, по ему запрещено въ нее войти... Минутно душевная боль, которую онъ оть этого ощущаеть, какъ бы превышаеть его свлы; но, забывая себя, онъ помышляеть о будущности, которая ожидаеть Израиля, онъ созерцаеть въ душевномъ волненіц тв міста, где Богъ поставить Свое святилице, те долины, среди которыхъ произойдеть спасеніе міра; вдали горы Галилен; на югь-Виолеемъ, Моріа, и та гора, на которой долженъ быль быть водруженъ кресть, которому мы ноклоняемся.., и затымъ, окануюъ взоромъ въ последній разъ эту землю, столь давно желанную, Момсей иреклоняеть голову и умираетъ <sup>2</sup>).

Братіє, изъ велинаго событія, только что описаннаго, для наствентення велиное поученіе. Кто бы вы, вдъсь присутогрующе, ни были, не мечтали ли вы о земль обътованной въ вашемъ земномъ странствованія, не стремились ли вы нъ ней, не думалось ли вамъ, что вы достигли ее, ногда вдругъ раздавался голось, котерый говорилъ вамъ: "ты не войдешь въ нее"? Поэтому я обращаюсь но всвмъ вамъ. Я хочу сегодня изслъдовать, почему богъ отназываеть намъ въ томъ, чего мы просимъ отъ земли: я хочу защищать Его дъло, и оправдать Его пути Буду счастливъ, если достигну этей цъли, буду счастливъ, если вы вмъсто того, чтобы предаваться тому горькому чувству, воторымъ бытъ-можетъ полизаващи раздраженныя и обманутыя сердца, могли бы научиться по-корно благословлять Бога!

Да, мы все мечтаемъ о земле обетованной въздешнемъ міре... Каждый изъ насъ ожидаль многаго отъ жизни, и никого изъ насъ жизнь не удовлетворила... Не верьте тому, что видимо, не доверяйте радости вившие выражаемой безпечности, ноторую видите на стольнихъ лидахъ... Все это маска... Незримое, истинное существо человъка, если захочеть быть исиреннимъ, скажеть вамъ, что оно чего-то жаждеть и страдаетъ. Но для Моисея, братіе, обътованною землею была та земля, гда долженъ быль царотвовать Господь; его душа пылала желаніемъ одной славы Божіей; онъ жаждаль правды и святости. Гда между нами та, которые домогаются того же?

Каковою согласно вадиему желанію должна быть земля обътованная? Тою-ли возрожденною землею, гдё будеть царствовать правда, гдё царство Христово будеть водворено средя людей? Гдё Богъ любимъ, славимъ; гдё Имъ полны души и сердца? Составляеть ли главное желаніе вашего сердца то, чтобы всё увёровали въ Еваменіе, чтобы церковь была полна славы, души обращены ко Христу, кресть явился повсюду побъдителемъ? Желаете ли вы, согласно чудному выраженію пророва Исаіи, чтобы земля была наполнема

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Инсатель последней главы Второзаконія называеть тё места, на которыхъ остававитвался всорь Монсен, именами, которыя были усвоени имъ иншъ впослемотик. Танъ и мы поступили.



выдышемъ Господа, напъ воды наполняють море? Этого ли вы болье всего домогаетесь, больше всего желяете, нелаете до таной степени, что, вообще счастичные и обладающие всеми благами земными, вы, разъ это не дало вамъ, точно всего липены?... И что же, требуется ин и говорить, что такого рода обътованная земля никогда не станегь вашимъ достояніемъ въ здішнемъ мірі... Бытьможеть по силь вашей выры вы надъялись войти въ нее. Вамъ думалось по известнымь, ноложительнымь даннымь, что вы можете признать нашь вынь за вынь возрожденія, вы видыли народы пробужденные отъ мертваго сна, видыли, что перковъ, послушивя голосу Божно и върная чувству своего дивиаго предназначенія, наченала изиствовать, вы видели, казалось вамъ, что Духъ Святый ниокодить, накъ въ день Пятидесятичны, и воснивменяеть сердца... Подобно этому върующие первыхъ временъ христіанства ожидали водворенія царства Христова, полнаго славы, на развалинахъ міра языческаго... Да, такова должна была быть земля обътованная. Но увы! міръ продолжаєть существовать по прежнему; царство Божіе не приходить съ шумомъ, дъланіе Духа таниственно и сокровенно, и въ то время какъ это видъніе обновленной земли, нолное блеска, предносится предъ вашимъ отуманеннымъ взоромъ, какой-то голосъ шепчеть ванъ на ухо: "ты не войдешь въ нее"!

Но не станемъ однако, братіе, обольщить себя. Редви въ нами дие тв люде, воторые, мученые желенісмъ истины и правды, жаждуть водворенія царства Божія на земль. Не будемъ сравнивать себя съ теми верующими, которыхъ не быль достоинъ міръ, съ теми смиренными и великими свидетелями истины, которые котя HEBIH BOC, TOTO TOULED NORHO HEISTL, CHITAIN BOS 970 38 HHTO. потому что любиный ими Богъ быль не признаять на земль. Увы! Когда мы ни въ чемъ не имвемъ недостатка, когда мы имвемъ адоровье, приность свять, богатотво, полны надеждь, окружены любовію и привяжанностими земными, чувствуємь ли мы себя тогда. чуждыми на земль, дунаемъ ли мы о царствъ Божіемъ, нолимъ ли о томъ, чтобы оно пришло?... Сознаемся въ томъ, что мы страдаемъ отъ нима причинъ... Всегда привививить сюда нашъ личный интересъ, мы себялюбиво ищемъ чего-либо для себя... Для весъ землею обетованною было ваше собствонное счастіе, то счастіе, за воторвамъ гонятся стель упорно и неустание и ноторое потомъ такъ горьно опланивають. И что же! эти скорби, эти сътования, къ которымъ примъшивается столько себялюбія, Богъ по своей безпонечной благости не презираетъ ихъ. Онъ, поторый трости надломленной не переломитъ, часто посредствомъ нашихъ скорбей, вполив земныхъ, возвращаетъ насъ на прямой путь, чревъ нихъ рождая въ нашихъ сердпахъ тайное желаніе истиниаго мира, прощемія, утъщенія въчнаго... Всего лучше вопросите себя и вспомните свое прошлое.

Вы мечтали о жизни на земль, исполненной истинно великой славы, такъ какъ у васъ не было стремленій кънизкимъ удовольствіямъ... Щедро одаренные Богомъ, вы имъли блестящія способности, вы живо воспринимали все истинно доброе и прекрасное... Съ вакою радостію вы начинали подвигь жизни! Съ какимъ увлеченіемъ вы относились ко всякой истивно доброй деятельности. Вы ежедневно должны были, казалось, совершенствоваться в крынуть въ добръ... Познавать, любить, дъйствовать, --воть та пъль, къ которой вы стремились. Всв эти очарованные пути были отврыты предъ вами, окутанные тами облаками утренней зари, сквозь которыя весною видивется уже ясио прекрасный и теплый день... Воть что было для вась землею обътованною; жадно глядъли вы на нее, вы собирались уже въ нее войти... Вдругь васъ постигло несчастіе, бользнь сломила ваши силы, ваше состояніе упло, вы должны были начать зарабатывать свой насущный хайбъ въ потв лица; подавляющія заботы бользненно поразвли ваше сердце в разрушили валии надежды; вы узнали неожиданно не подразумьваемый вами прежде эгоизмъ и жестокосердіе людей, что было для васъ и тяжко и горько, и въ то время накъ другіе, опередавъ васъ, быстро подвигались къ тому видимому въ дали счастію, поторое для васъ было недоступно, суровый голосъ испытанія шепталь вамь на ухо: "Ты не войдель въ нее"!

Ты, сестра моя во Христв, мечтала о земномъ счастін при взаимной любви, путь жизни казался тебв отраденъ, шмвя опору чествой руки и сердда. Какъ отрадно имвть возможность ежекневно изливать свои мысли и чувства въ ту душу, ноторая понимаетъ твою душу! Какъ отрадно всегда находить дома живое участіе во всему, что до тебя насастся! Какъ отрадно быть со-участницей трудовъ, занятій, діль, которые стануть и твоими! Воть въ чемъ состояла для тебя земля обътованная... А темерь ты—вдова, и ндешь одиноко по тому пути, тяготу вотораго наизе ве

облегчаеть... Или, что еще много хуже, невърность, обманъ и быть можеть поливищее равнодущие изрыли между тобой и сердцемътого, чье ты носишь имя, бездну, ноторая должна существовать ивчно, твои надежды зарыты въ могиль, на которую ты не смвешь обратить ничье сострадательное внимание, и тяжести этой страшной скорби твоего сердца, которую ты должна скрывать отъ другихъ, ни оказываемое тебъ уважение, и любовь, ничто не можеть областчить.

Васъ Богь избавить отъ подобнаго испытанія. Вокругь васъ росла веселая семья, вы подготовляли из жизни дътей, Богомъ вамъ данныхъ. Какъ вы были счастивы, когда слъдили за первымъ пробужденіемъ ихъ разума; съ какимъ заботливымъ страхомъ следили ва ихъ искушеніями и страданіями; съ какою благодарностію глядьли вы на ихъ побъду надъ зломъ и на ихъ успъхи въ добръ! Никогда они не могуть узнать, сколько они вамъ стоили молитвъ, слезъ н самопожертвованій. Навонець вы уже было почти достигли желанной вами цели. Они были подготовлены къ жизненной борьбе; вами было насаждено въ ихъ сердца все то добро, которое могло быть постяно неослабною любовію. Ихъ душа отзывчиво относилась къ тому, чемъ была полна ваша душа, и вогъ взоръ съ полной надеждой жавль предъугадываемой вами ихъ будущей честной деятельности, ихъ успъховъ. Вогъ что было для васъ землей обътованной... Тяжело сказать! все это было еще върно даже вчера. Но вдругь наступиль день душевной тосни, день предчувствія страшнаго горя, который окончился еще болье страшною двиствительностью... Въ вашъ домъ, полный скорби, вошло похоронное шествіе, и теперь ваша колоблющаяся въра должна искать на небъ тотъ образъ, который предносится предъ вашимъ смущеннымъ взоромъ... Стану ли говорить о другихъ нашихъ разочарованіяхъ? Буду ли напоминать о тахъ далахъ, которыя долго были пресладуемы съ самоотвержениемъ, съ любовию, но при окончании которыхъ вы испытали неудачу, неблагодарность, и увидали, что ваши дучнія намеренія были непризнаны и оклеветаны? Неть, не хочу и вытаться излагать это... Пусть вымь ответять те, которые когда либо искали здёсь на земле награду за свои труды, счастія и благодарности... Пусть они намъ скажуть, что имъ даль мірь и снольно изъ техъ плодовъ, которые имъ объщала весна, созръзн осенью. Нътъ, земля обътованная не на землъ. Мы видимъ ее,

изъ дали поклоняемся ей, думаемъ войти въ нее, но рачьше или позднае мы слышемъ голосъ говорящій: "Ты не войдемъ въ нее"!

Тщетныя желанія! безплодныя мечты! вопість міръ п во ими своей эгоистической оплосовін проповъдуєть намъ забвеніе и резвлеченіе... Но этого забвенія вы не желаете. Нівть, лучше хотя и страдать, но испытавь эти желанія, эти привязанности, эти надежды: лучше умести съ собой эти святые образы и эти священныя воспоминанія; лучше испытывать страданія души віврующей и серяда любящаго, чівть безенысленную и визную суетность міра; да, Моносю лучше умереть послів сороколітнихъ трудовь и страданій въ виду береговъ Ханаанскихъ, чівть влачить во дворцахъ Египетскихъ тяжкое и постыдное рабство удовольствія и грівка!

Но все-тави предъ этимъ неумолимымъ завономъ, которымъ намъ здвоь на земле преграждается входъ въ землю обътованную, наше сердце въ смущении и трепеть обращается къ Богу; мы во-прошаемъ Его, Бога любви, о тайнъ Его путей, которые удивляють насъ и подъ часъ смущаютъ. "Почему это такъ? говоримъ мы Ему, ночему"?

Истинную причину путей Божінхъ мы, братіс, нивогда виолив не познаемъ здвоь на землв. Есть тайны, и преннущественно въ страданіяхъ, которыя превыше всякаго для насъ истолюванія. Однако написано, что тайна Преввчнаго отпрывается болщимся Его. Постараемся же нъсколько истолювать ес. Постараемся ненять для того, чтобы лучше научиться благодарить, и не все пониман. Если Монсей не входить въ землю обътованную, то это во первыхъ потому, что Монсей согращилъ. Однажды, въ день знаменательный, предъ народомъ невърующимъ и возмущеннымъ Монсей не устоялъ, и вотъ когда въ первый разъ ему было свазано: "Ты не войдень въ землю Ханаанскую".

Но что же! скажете вы мив: развъ Богъ не могъ забыть вину своего служителя? Развъ Монсей не свидътельствоваль о Немъ, не быль Его проровомъ; развъ Иня Божіе не прославлялось имъ, развъ онъ не защищаль дъла Божія, не горичо желаль водворенія Его марства? Не была ли вся его жизнь долгой, непрерывной жертвой истинъ? И Господь, которому онъ столь долго служиль, не воспомялеть ли милосердно о немъ?—Да, братіе, Онъ восномичуль его; Монсей получиль прощеніе, онъ не отвергнуть, и Богъ, небравшій его, хранившій его, приметь его въ Свое доно: во да-

руемое прощеніе и благодеть не уничтожають правды святости божественной, и Монеси, пока онъ будеть на земль, понесеть видимое наказание за бывшее свое непослушание. Такъ какъ онъ согръщиль предъ лицемъ народа, то онъ и пораженъ будеть предъ лицемъ народа. Вотъ что мы теперь съ трудомъ понимаемъ. Въ наши дни совнание святости Божией теряется. Наша во всему не отрого относящаяся совъсть въ несчастію просить и проповъди слабой, которая бы ея не смущала и не пугала. Богъ есть любовь, повторяемъ мы за Евангеліемъ, и забываемъ, что Евангеліе никогда не отдъляеть любовь Божію оть Его святости! Мы забываемъ это въ виду Геосиманіи, въ виду Голгооы, въ виду техъ неимовърныхъ страданій, которыя напоминають намъ, что прощеніе не ушичтожаєть правды, и что божественная святость требуеть искупительной жертвы. Да, Богъ есть любовь; но размышляли ли вы, братіе, о томъ, что то, что Богь больше всего любить, есть именно добро? Можеть ли Богь любить свое создание больше, чамъ-Онъ любить добро? воть въ чемъ состоить вопросъ. Нашъ въкъ разръщаеть этоть вопросъ въ смыслъ, который угоденъ его слабодушію. Ошь говорить намь, что Богь прежде всего любить свои совданія; и говоря это, онъ опровергаеть все Евангеліе, потому что очевидно, что если Богъ любитъ свои созданія болье, чвить Онъ любить добро, то Онъ во что бы то ни стало спасеть ихъ, накъ бы ни было велико ихъ паденіе, ихъ невъріе. Тогда небо для всъхъ отверсто, для нерасколнныхъ грашниковъ, гордецовъ, противляющихся Богу, равно какъ и для техъ, которые покаялись и имеють сердце сокрушенное. Тогда святость-ничто иное какъ нъчто принадлежащее по ихъ собственному желанію душамъ избранныхъ, тогда прощеніе есть объявленная всемъ индульгенція. Что въ сущности значать въра, перемъна жизни, болъзненная борьба съ гръхомъ? Богъ насъ любить, Онъ насъ всехъ спасаеть, и, что бы мы ни дълали, небо будеть нашимъ достояніемъ.

И это не все. Если Богъ такимъ образомъ можетъ поставлять добродътель не на нервенствующемъ, ей подобающемъ мъстъ, то не можетъ ли Онъ и всегда такъ поступать? А тогда что станетъ съ Его святостію? Что же намъ говорятъ о Его правдъ, когда этотъ законъ правды измъняется Имъ согласно Его желанію? Я иду далъе. Что намъ говорятъ о искупленіи, и чему насъ научастъ крестъ Голгооскій, если вы уничтожаете мысль о жертвъ, ко-



торую требовало правосудіе Божіе, ту имсль, которую соединали съ жертвоприношеніемъ голгоескимъ всё апостолы и которая одна придаеть кресту его ни съ чёмъ не могущую сравниться силу?

Вотъ что дважотъ съ Евангеліемъ, вотъ то ученіе, которое, пропов'ядуемое слишкомъ часто съ каоедры церковной, усышлетъ совъсть сномъ смерти, унижаетъ церковь, и потомъ хвалится тъмъ, что оно охотно прівилется большинствомъ людей того повольнія, всъмъ страстямъ котораго оно льститъ. Такимъ образомъ, не только зативнается и меркиетъ понятіе о Богь, но при подобномъ возарвній на вещи немыслимымъ становится объяснить существованіе страданій. Какъ! Богъ любить свои созданія болве чвиъ Опъ любить добро, и Онъ желаеть, чтобы они страдали! и страданіе, со всею своею гнетущею двиствительностію, остается и по сей день закономъ исторіи! и миріады существъ, которыхъ Богъ могъ бы спасти однимъ словомъ, должны безъ всякой необходимости испытать въ теченіи всей жизни одни самыя ужасныя страданія!... и часто Онъ призываеть наилучшихъ людей, и наиболее върующихъ, къ самымъ тяжимъ испытаніямъ! Допустите, напротивъ, согласно со св. Писаніемъ, что Богь прежде всего любить добро, что Онъ свять по самому существу Своему, и вы поймете, что если относительно грашника Онъ есть Богь любви, то относительно граха Онъ-Богъ правды и суда, что страданіе, ноторое Онъ повелъваетъ понести, соединено нераздъльно со зломъ содъяннымъ, что для нераскаянныхъ гръшниковъ общеніе съ Нивъ остается навъки невозможнымъ, и что и самимъ прощеннымъ гръшникамъ посылается страданіе для того, чтобы напомянать имъ о Его свя-TOCTH.

Вотъ что говоритъ Евангеліе, истинное Евангеліе, проповъданное Іисусомъ Христомъ, то, которое одно я смѣю провозглащать съ этой канедры, которое одно учитъ познавать Бога такимъ, каковъ Онъ есть, говоритъ о всѣхъ Его свойствахъ; которое одно устращаетъ душу, но которое же одно и обращаетъ ее на путъ истины и спасаетъ; и которое, несмотря на то, что въ немъ много неумолимо строгаго, одно изъясняетъ наши страданія и въ силахъ утолить ихъ.

Вы вопрошали, почему жизнь не сдержала въ отношени васъ того, что ею вамъ было объщано, почему ваши мечты, —ожидаемое вами счастие, были немилосердно разрушаемы, почему въ виду

земли обътованной неумолимый голосъ вдругъ говориль вамъ: "Ты въ нее не войденъ". Св. Писаніе отвъчаеть вамъ: Потому что вы гръпники, потому что эта земля, оскверненная гръхомъ, не можетъ быть для васъ мъстомъ покоя и счастія, потому что Богъ желаетъ научить васъ и приготовить къ общенію съ Немъ.

Вы вопрошали, вы, искупленные, върующіе въ Евангеліе, почему съ вами, върующими въ прощеніе даруемое Богомъ, въ Его любовь, во всв Его обътованія, Онъ поступаєть столь строго, что вы приходите въ недоумъніе? Это потому, что Богь, давшій вамъ стать чадами Его любви, желаеть сдълать васъ и соучастниками Его святости; это потому, что Онъ желаеть, чтобы страданія, соединенныя съ вашею земного жизнію, напоминали вамъ ежедневно то, чемъ вы были прежде и чемъ вы были безъ Него. — Такъ Богъ дъйствуетъ во всв времена именно относительно техъ, которые больше всвять Его любили. Спросите у Монсея, почему онъ не входить въ Ханаанскую землю? Ропщеть ли онъ, сътуеть ли онъ, винитъ ли онъ правосудіе Божіе? Нътъ, онъ превлоняетъ главу и славить Бога. Спросите Іакова, почему его глава, убъленная съденами, въ печали сойдеть въ могилу? Винитъ ли онъ въ этомъ Бога? Ивть, онъ вспоминаеть грвхи, имъ содвянные въ дни минувшіе, то-какъ онъ поступаль относительно Исаака, свое въроломство прогивъ Исава: Спросите Давида, почему онъ скитается изгнанникомъ въ горахъ израильскихъ, преследуемый, о горе, своимъ сыномъ, своимъ роднымъ сыномъ? Увы! онъ помнитъ свое постыдное паденіе, убійство и прелюбодънніе. Спросите у св. Павла, почему его апостольство стало долгимъ, непрерывнымъ мученичествомъ? Онъ вспоминаетъ о томъ, что онъ противился внушеніямъ своей совъети и гналъ Церковь Божію. Такъ Богъ поступаеть съ Своими великими служителями. Такимъ образомъ исполняется то слово, что Его судь начинается съ Его собственнаго дома. Такимъ образомъ Богъ напоминаетъ твиъ, которые Имъ прощены и которыхъ Онъ спасаеть, что они, дъти Бога любви, должны стать чадами святаго Бога. Истинно строгое, но отеческое наученіе, противъ котораго столько разъ роптали наши сердца! преклоняемся предъ твоими ударами, потому что, причиняя намъ скорбь, ты напоминаешь намъ, что Богъ, Самъ Богъ промыслительно двиствуеть въ двив нашего спасенія.

Но отказывая намъ, какъ было отказано Монсею, въ томъ, чтобы мы адъсь на земль вошли въ землю обътованную, Богъ имъетъ въ виду еще и иную цвль; цвль эта состоитъ въ томъ, чтобы укръпить нашу въру.

Предположемъ, братіе, что намъ дано бы было осуществить то, что нами предполагалось, здёсь на вемле, -- увидать, что наши желенія здісь исполнились, жертвы, неми принесенныя, вдісь получели свою награду, пожать однимъ словомъ здесь вее, что нами было посвяно. Что бы вскорв изъ этого вышло? То, что мы кодили бы виденіемъ, а не верою,-путь отрадный и легкій, на воторомъ каждое усиле увънчивалось бы успъхомъ, каждая жертва наградой. При такихъ условіяхъ ито бы не желаль быть христівниномъ? Кто бы не пожелалъ подобнаго рода благоеловенія, немещенного и видимого? И не видите ли вы, что разсчетливый дукъ корыстолюбца сталь бы подобно яду привившиваться нь нашему послушанію? Не видите ли вы, что сердца наши, влекомыя къ землъвевиъ тяготвніемъ нашего на ней испытываемаго счастія, скоро забыли бы на ней міръ невидимый и свое истинное, въчное предназначеніе? Въ чемъ бы тогда состояла жизнь въры, эта мужественная борьба души человъческой, которая отрываеть себя отъ міра видимаго для того, чтобы прилвиляться къ Богу? Что бы стако съ дивнымъ наследіемъ, которое предано намъ всеми верующими прежнихъ временъ? Но Богъ желаетъ для насъ лучиваго, и подобно тому какъ, согласно чудному образу представленному въ Св. Писаніи. орель уносить своихъ итенцовъ на крыльяхъ и этимъ возбуждаеть въ нихъ желаніе подняться и парить на облакахъ, такъ и Богъ отторгаетъ насъ отъ міра видимаго, чтобы научить насъ возноситься къ нашей истинной отчизив. Вотъ почему Онъ отказываеть вамъ здесь, на земле, въ поков, въ мире, въ отрадномъ чувстве успокоенія сердца, и въ техъ радостяхъ, которыми вы котели довольствоваться; и воть почему въ то время, какъ міръ представляєть вашему ввору эту обътованную землю, полную того счастія, которое васъ восхищаеть и влечеть къ себъ, Его неумолимый голосъ говорить вамъ: "ты не войдешь въ нее". Но знайте върно одно: Онъ не обманываеть вась, потому что истинный покой, истинное счастіе еще ожидаеть вась. Ты, Монсей, мечталь найти за Іорданомъ святую и благословенную вемлю; ты мысленно уже видъгъ тв прелестныя долины и мъста полныя тишины, гдв подъ тенью чудныхъ

деревъ тебя ждаль покой; ты глядьль на святилище, гдв остановится ковчегъ завъта, и тебъ уже слышалось, какъ раздавались на горахъ ханаанскихъ, близъ гробницъ вашихъ отцевъ, пъсни поклонниковъ истиннаго Бога. Увы! Это виденіе было одной мечтой... За Горданомъ, также какъ и въ пустынь, ты увидъгь бы народъ неблагодарный, поклоняющійся идоламъ и непокорный, ты увидаль бы, что имя Божіе не чтится, Его слава не признава, и что каждый шагь поррагителя отмичени преступленіями и безчестієми... Истинно лучше умереть на горъ Нево! Потому что Богь даруеть тебъ лучшее наследіе, землю обетованную, въ которую ты вступишь съ миромъ... Тамъ нътъ болъе гръха, тамъ непорочные голоса провозглашають славу Господа; тамъ Его святилище етомгь окруженное необычайнымъ севтомъ и полное дивной красоты; тамъ почиваютъ въ ловъ вычной любви всь тъ, которые подобно тебъ боролись за правду: тамъ царствуеть Богь, окруженный безчисленнымъ множествомъ своихъ служителей. Запрой глава, утомленный стражникъ, ты ихъ откроешь вновь во свёте незаходимомъ, въ Ханаане небесномъ, въ святомъ Сіонъ, въ преддверіи Іерусалима! Скажемъ наконекъ, братіе, что если Богь отназываеть намъ, подобно тому канъ Мошсею, въ томъ, чемъ мы бы желели обладать на вемле, то это для того, чтобы наше сердце принадлежало Ему и отдалось Ему воспвло.

Слышу ваши на это возраженія... Вы мит втроятно ответите: да, въ этомъ суровомъ испытаніи можно научиться святости, въръ, но развъ такимъ образомъ Богъ можетъ пріобръсти любовь? И вы добавляете: "развъ бы мы меньше Его любили, если бы Онъ оставиль намь тв сокровища, которыя столь рано оть насъ отняты Его ревнивою рукой? Развъ бы мы меньше Его любили, еслибы могли ежедневно Его благодарить за тв радости и привязанности, которыя Ишь жестоко отъ насъ взяты? Развъ бы мы меньше Его любили, еслибы наше сердце вижого того, чтобы страдать отъ своего одиночества, могло радостно и свободно биться, полное надежды и счастія? Меньше? Да, мы утверждаемь, что не меньше. Въ данную минуту, еслибы то, чего мы лишились, могло быть намъ возвращемо, еслибы дорогіе намъ умершіе могли встать изъ могиль и намъ явиться, еслибы можно было вернуть нашу молодость, прежнюю нашу жизнь съ ея надеждами, тогда бы въ данную минуту не достало словъ на языкъ человъческомъ, чтобы выразить Богу нашу благодарность и дюбовь"... Сдышу, братіе, что вы говорите, но обратите вниманіе, вы свазали: со данную минуту, и вы свазали върно, потому что, увы, вчера, въ былое время, когда обладали этими сокровищами, когда ваша жизнь была полна счастія, чъмъ тогда выражалась эта благодарность, это пламенное желаніе благодарить, эта любовь, которая тогда должна бы была изливаться ивъ вашего сердца? Отвътьте мит! Гдв тогда была жизнь, посвященная тому Богу, Которымъ все было вамъ дано; пламенно ли вы тогда молились, мужественно ли исповъдали вашу въру, твердо ли вы надъялись, какія жертвы вами были приносимы, какіе дары радостно удъляемы отъ вашего изобилія? Какое мъсто дано было Богу въ вашихъ мысляхъ и дълахъ, въ вашихъ думахъ о будущемь?

На этой землю, полной счастія и украшенной всякими для васъ радостями, думали ли вы о томъ, что Богъ на ней былъ забытъ и что въ Нему относились съ неблагодарностію? Думали ли вы о томъ, что Его дъло было забыто, что на Его Евангеліе нападали, что церковь Его была слаба и разъединена? Думали ли вы о твуъ душахъ, которыя тысячами страдали подъ гнетомъ невъжества, нищеты и гръха? Слышны ли вамъ были тъ вопли страданій, которые ежеминутно со встять сторонть возносятся въ Богу? Вопрошали ли вы землю о томъ, гдъ обитаетъ правда?... Нътъ, для того чтобы вы все это сознали, вамъ нужны были страданія. Неправда, постигнувъ васъ, произивъ васъ своими бользненными стрълами, дала вамъ понять, что испытывають угнетенные на землю; смерть дорогихъ для васъ людей заставила васъ испытать новое для васъ чувство глубокаго состраданія нъ темъ, чьи жилища опустошены смертію: бользнь дала вамъ понять, что есть испытанія и нокушенія, которыя неизвъстны человъку, полному жизненныхъ силь: вами испытанныя оскорбленія, ваши постыдныя тайныя діла заставили васъ угадать, что существують соврытыя страдамія, воторыя боятся света; и чемъ вы явствение видели во всемъ ихъ ужась эло, грыхь, страданія, тымь вы живье стали сознавать, что въ одномъ Богь-убъжище, утъшевіе, спасеніе, тъмъ все болье ваше сердце стало искать Его, твить вы больше стали любить Его, тымъ вы болье чувствовали истину этого слова апостола: "Господи, къ кому намъ идти, какъ не къ Тебъ"?

Мы видели, братіе, какъ Богь научаеть насъ, мы видели, какъ Онъ насъ подготовляеть къ вступленію въ землю обётованную, которан не здёсь на землі, а на небі. Счастливъ тоть, который не ждеть ударовъ испытанія для того, чтобы вступить на путь ведущій въ нее, но счастливъ и тоть, для котораго испытаніе порвало узы, его къ землі привязывавшія, и который пошель по пути къ отчизні. Сотоварищи въ трудахъ, всёмъ намъ предлежащихъ, да мествуемъ туда совокупно, одни боліве твердо и исполненные большей радости, другіе еще слабой поступью и не твердой.... Господь насъ ведеть, и если Онъ даеть духъ мужества сильнымъ, то имфеть для наислабійшихъ безконечную любовь, неизсякаемое терпівніе....

Идемъ! Входъ въ землю обътованную намъ отверстъ... Она дарована намъ побъдными страданіями и смертію Іисуса Христа.... Онъ насъ всъхъ въ нее призываетъ... Прійдите вы, которыхъ земля обманула, идите къ Богу, Котораго объщаніе неложно; идите, и дай Богъ, чтобы всъ мы, въ невечерній день царствія Христова, достигнувъ истинной отчизны, тамъ, въ единеніи въчномъ со всъми искупленными всъхъ въковъ, стали причастниками общенія съ Богомъ трисвятымъ!

Марія Бенкендорфъ.

## РЪШЕНІЯ СВ. СИНОДА

## по дъламъ духовно-суднымъ.

По распоряженію Св. Синода, въ настоящее время составлены и изданы 7 томовъ "Полнаго собранія постановленій и распоряженій по въдомству православнаго исповъданія" и 6 томовъ "Описанія дъль и документовъ архива Св. Синода". Въ этихъ изданіяхъ заключаются распоряженія высшаго духовнаго правительства русской церкви по дъламъ церкви вообще и для отдъльныхъ епархій въ частности. Представляя обильный матеріалъ для исторіи епархій, монастырей, соборовъ и церквей, они также знакомять насъ съ ръшеніями Св. Синода по духовно-суднымъ дъламъ и съ тъмъ, какъ онъ прилагалъ правила древней церкви въ частныхъ случаяхъ и дълахъ подлежавшихъ его обсужденію. Настоящая статья представляеть обзоръ ръшеній Св. Синода по нъкоторымъ дъламъ, а именно:

- 1) о сложеніи священнаго сана по прошеніямъ:
- 2) о бракахъ въ родствъ и свойствъ;
- 3) о расторженін браковъ;
- 4) о приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхъ вообще;
- 5) о наказаніяхъ клирикамъ и монашествующимъ.
- 1) Приложение церковныхъ правилъ въ ръшеніяхъ о сложении священнаго сана по желанію.

Ни въ какомъ другомъ вопросъ церковныя правила не прилагаются Св. Синодомъ съ такимъ отдаленнымъ приспособленіемъ,

вакъ въ вопросв о сложеніи сана для поступленія въ свътское званіс и для вступленія во второй бракъ. Прямыхъ постановленій на это ни въ словъ Божіємъ, ни между древними правилами нътъ. Между тъмъ въ Россіп съ древнъйшихъ временъ существовалъ обычай, что овдовъвшій священнослужитель безъ затрудненія оставляль санъ, вступаль во второй бракъ и поступаль въ податное, или торговое сословіе, или оставляемъ былъ на низшихъ церковнослужительскихъ должностяхъ. Послъдній обычай даже утвержденъ соборомъ 1667 г. Петромъ І въ пменномъ указъ 30 апръля 1724 г. отврыты для таковыхъ и еще нъкоторыя дороги: онъ предполагалъ такихъ употреблять въ качествъ миссіонеровъ для распространенія христіанства между язычниками и въ вачествъ учителей въ школахъ при архіерейскихъ домахъ.

Въ самыхъ древнихъ синодальныхъ решеніяхъ по деламъ о сложеніи сана для вступленія во второй бракъ, Св. Синодъ, между правилами древней церкви не видя прямо воспрещающихъ это действіе, совсемъ не находить его противнымъ правиламъ и дозволяєть безъ затрудненій. Въ 1767 году діаконъ просиль о сложеніи сана и о дозволеніи вступить во второй бракъ съ темъ, чтобы записаться въ купечество. Св. Синодъ по этому случаю разсуждаеть: "понеже по правиламъ святыхъ отецъ пресвитеромъ и діакономъ вступать во второй бракъ не запрещается; то означенному діакону въ разсужденіе молодыхъ его леть и для воспитанія дочери во второй бракъ вступить не воспрещать" 1).

Но после Св. Синодъ въ решеніяхъ по деламъ этого рода къ определенію патріаршаго собора 1667 года не обращался никогда, и не хотель довольствоваться прямо къ этому предмету относящимся повеленіемъ Петра, а непременно хотель прінскать основаніе въ Священномъ Писаніи и въ правилахъ древней церкви. Но прямаго и даже косвеннаго основанія ни въ томъ, ни въ другомъ источникъ на этотъ случай неть. Нужно было извлекать требуемое и уже напередъ извъстное заключеніе изъ сопоставленія нъсколькихъ правилъ. Но и при этомъ заключеніе оказывалось несоответствующимъ основаніямъ; потому что и изъ употребляемой при семъ операціи открывалось только то, что вступившій во второй бракъ священнослужитель лишается сана за это, а не

<sup>1) 11</sup> мая прогоколь № 23. 20 іюня № 72. Оба 1767 года.



то, будто ему дозволяется сложить съ себя санъ для вступленія во второй бракъ.

Того вопроса, какимъ образомъ Св. Синодъ извлекалъ изъ Священнаго Писанія и изъ правилъ нужное на сей случай заключеніе, мы отчасти касались уже выше. Мы замъчали, что это заключеніе можно было получать только посредствомъ самыхъ отдаленныхъ выводовъ.

Чаще всего <sup>2</sup>) Св. Синодъ основываетъ свои рѣшенія о дозволеніи снять священный санъ для вступленія во второй бракъ на смоважъ апостола Павла 1 Кор. 7 гл., 9 ст., въ которыхъ апоотоль дозволяеть вступать въ бракъ вдовымъ, если не могуть воздержаться, на томъ основаніи, что лучше вступать въ бракъ, нежели разжигаться,--и на 6 правиль VI вселенского собора, которымъ предписывается извергать того, кто оженился по поставленіи, и довволяется вступать въ бранъ прежде рукоположенія. Очевидно, что изъ того и другаго мъста прямаго заключенія о дозволенім слагать санъ для вступленія во 2 бракъ еще не выходить. Ходъ умозавлюченія, посредствомъ котораго можно доходить изъ вышеуказанных основаній до заключенія, постановляемаго Св. Синодомъ, представляется въ следующемъ виде: поелику темъ вдовымъ, которые не могуть воздержаться, дозволяется вступать во второй бракъ; то на этомъ основании тому или другому просителю вступить во второй бракъ дозволяется. Но поедину 6 правиломъ VI вселенского собора дозволяется вступать въ бракъ только прежде рукоположенія, а вступающіе въ бракъ по рукоположеніи извергаются; то на семъ основаніи священнослужителя, просящаго о вступленіи во 2 бракъ, лишить сана. Но очевидно, что только изъ совокупнаго поставленія и апостольских словъ и правила VI вседенскаго собора можеть быть получаемо нужное въ семъ случав заключеніе. Поэтому, въ тыхь нерыдко встрычающихся синодснихь рвшеніяхъ, гдв заключеніе о снятіи сана извлекается прямо изъ словъ апостола Павла, -- очевидно завлючается большой пропускъ

<sup>2) 8</sup> девабря 1781 г. синод. протоколь, листь 485.— 19 сентября 1782 года синод. проток., л. 131.—2 іюня 1783 г. синод. прот., л. 185.— 21 іюля 1783 г., л. 413.—5 декабря 1791 г., синод. прот., л. 481.—4 іюля 1792 г., син. проток. л. 33.—25 февраля 1798 г., проток. л. 233 и 10 іюня 1793 г., проток. л. 574.— 5 іюня 1797 г., проток. л. 20.—20 октября 1816 г., л. 875 въ ноябрекой кингъ.



въ умозаключеніи. Представляєтся непонятнымъ, почему въ настоящемъ случав Св Синовъ употреблять въ основаніе рѣшеній о снятіи сана съ священнослужителей для вступленія во второй бракъ ученіе апостола Павла, изложенное въ 1 посланіи къ Кориноянамъ о дозволеніи вступать вообще во второй бракъ, и ниногда не приводиль болье прямо относящіяся сюда мѣста изъ 1 посланія апостола Павла къ Тимовею — о бытіи священнослужителямъ единобрачнымъ, изъ которыхъ самымъ прямымъ и яснымъ образомъ вытекаетъ мысль о недозволительности для нихъ второбрачія и слёдовательно объ исключеніи изъ клира тѣхъ, которые бы захотъли вопреки сему закону вступить во 2 бракъ.

Впрочемъ все это, и эта замъчаемая нами непослъдовательность, равно какъ и самое понятіе о снятін и сложеніи сана, пріобрътаемое чрезъ это умозаключение, относится только къ формъ. Сущность заключенія, получаемаго такимъ образомъ, одна-лишеніе священнаго сана, называемое именемъ "снятія" только для различія оть изверженія изъ сана, опредъляемаго за преступленіе. Самъ Св. Синодъ въ нъкоторыхъ случаяхъ и по просъбамъ о сложении сана безъ всякой вины за одну просьбу о сложени опредъляетъ не сложеніе, а лишеніе; следовательно большаго различія между тымь и другимь не полагаеть. Такъ въ 1804 г. священнику, имъвшему 48 лътъ, просившему о сложения сана для вступления во 2-й бракъ, Св. Синодъ, имъя въ виду, что онъ дълаетъ это по сильной навлонности своей къ чувственности, — следовательно, не только въ священническомъ чинъ, но и ни въ какомъ другомъ терпимъ быть не долженъ, опредвляетъ, — лиша его вовсе священства и исключа изъ духовнаго въдомства, отослать въ губернское правленіе, дабы во вредной праздности не оставался, въ другой родъ . жизни 3).

Прочія правила, пногда употребляемыя Св. Синодомъ въ основаніе ръшеній о дозволеніи сложить съ себя санъ, прямыхъ основаній для заключенія также не дають. Приводимое иногда ') 26-е апостольское правило содержить тоже, что и 6 правило VI вселенскаго собора, т.-е. запрещеніе по рукоположенія вступать въ бракъ. А 27 правило св. Василія Великаго, также иногда приво-

<sup>4) 20</sup> мая 1782 г., прот. л. 133.—19 декабря 1782 г., проток. л. 550.



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 8 іюня 1804 г., синод. проток., л. 39.

димое въ основаніе ръшеній этого рода, почти не имъетъ сюда никакого отношенія; ибо опредъляєть пресвитеру, впадшему въ беззаконный бракъ по невъдънію, имъть только съдъніе съ пресвитерами, но не касается священнодъйствія.

Самое удовлетворительное въ формальномъ отношени рашение, какое мы встратили, — это рашение, которымъ снятие сама опредалено на основани правилъ: апостольскаго 26, VI всеменскаго собора 6 и Василия Великаго 27, а вступление въ новый бракъ дозволено на основании указа 20 апраля 1724 года 1).

Чтобы восполнить недостатокъ внутренней доказательности, для сего въ нъкоторыхъ ръшеніяхъ прибъгали къ собранію большаго количества правиль. Напримъръ, въ одномъ ръшеніи по просьбъ о снятіи сана съ іеромонаха, не внявшаго никакимъ увъщаніямъ объ оставленіи намъренія— въ основаніе приводили 8 правиль древней перкви п 3 изъ Номоканона при Требникъ и по статъъ изъ устава консисторій и свода законовъ. Здъсь и правила противъ любодъянія, и противъ клятвопреступленія ") и оставленія монастыря, и многое другое, къ существу дъла мало относящееся.

Не оставимъ безъ вниманія того обстоятельства, что почти во всвхъ случаяхъ по просьбамъ о снятіи Св. Синодъ прежде снятія предписываетъ дѣлать увѣщанія слагающему санъ о пребываніи въ безбрачіи, чтобы онъ не подвергъ себя по правиламъ св. отецъ изверженію, вступивъ во 2 бракъ?). Въ весьма немногихъ случаяхъ указывается ищущему сложенія сана на 7 правило IV вселенскаго собора, подвергающее анавемѣ тѣхъ влириковъ и монаховъ, которые дерзнули бы вступить въ воинскую службу или въ мірской чинъ. Но никогда не было дѣлаемо приложенія изъ этого правила, а только одно указаніе или угроза. Въ томъ же опредѣленіи Св. Синода, гдъ указывается на вышеприведенное правило, постановляется слъдующее окончательное рѣшеніе: "въ случав не-



b) 19 декабря 1782 г, синод. прот., л. 550.

<sup>6)</sup> Съ івромонаха, просящаго снять санъ и монашество, но ни въ чемъ не замъченнаго, это исполняется на основанія апост. 25, Василія Великаго 19, 32, 59 и 64; VI всел. собора 7 и 16; VI, 44; и Номоканона 77, 78 и 115; уставъ консист. 91; сводъ закон. IX. 179; 2 сентября 1842 г., син. прот., л. 201, ноябр.

<sup>7) 4</sup> апръля 1777 г., проток. № 10.

согласія санъ съ него сиять на основаніи 1 посланія нъ Кориноянамъ, 7 гл."  $^{\circ}$ ).

Поств 1839 года ссылки на правила при сняти сана превращаются. Санъ снимается на основания свода законовъ <sup>9</sup>).

Все вышеуказанное ведеть из тому заилоченю, что по этому вопросу практика има своимъ особымъ путемъ, правила же были приводимы по усмотрънію, не единообразно, такъ какъ ближайшаго и непосредственнаго отношенія къ вопросу не имъли. Практика выработала въ этомъ вопросъ особые пункты и дъйствовала на основаніи ихъ, не много заботясь о согласіи или несогласіи ихъ съ правилами, хотя приводить правила въ большей части случаєвъ считалось нужнымъ. Мы обозначимъ коротко эти пункты, чтобы видъть обособленность практики отъ правиль.

По просьбі, дошедшей до императора Александра I отъ московскаго діакона Лебедева, въ которой, описывая изобрітенныя имъмашины и предлагая новые механическіе проекты, онъ просить, для удобнійшаго употребленія дарованій его, перевести его изъдуховнаго званія въ гражданскую службу съ пожалованіемъ емучина и привиллегіи, — именнымъ указомъ было повеліно донесть: были ли приміры таковаго переміщенія изъ духовнаго званія въсвітское? И какимъ образомъ можно бы удобніве теперь удовлетворить желаніе просителя?

По дъламъ въ напцеляріи Св. Синода значилось, что священнослужители увольняемы были въ свътское званіе по снятіи съ нихъ священства: 1) вдовые священники и діаконы по прошеніямъ и по показаніямъ ихъ, что они не способны пробыть безъ супружеской жизни; 2) а женатые священнослужители по происшедшимъ отъ бользни тълеснымъ неопособностямъ 10); иные по внутреннямъ признаніямъ недостоинствъ своихъ быть въ семъ званіи. Сему

<sup>10)</sup> Діаконъ просить о снятіи съ него сана по причинѣ эпилептической болѣзни. Св. Синодъ, дозволяя снять санъ и исключа изъ духовнаго вѣдоиства, уволиль съ видомъ для опредѣденія въ другой родъ жизни по собственному его желанію (4 декабря 1801 г., синод. проток. № 13).



<sup>\*) 14</sup> мая 1809 г., синод. проток., л. 181. — 1 іюня 1810 г., указъ синод. въ дъжъ № 256 и дъло 1809 г. № 566.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 23 явваря 1857 г., проток. л. 98 и февр. 1857 г., л. 10.—Ноября 1869 г., протокомъ мистъ 2076. Синодальный протокомъ 1862 года, мистъ 582. — Марта 1862 г., листъ 497.

последнему однако же примеры были весьма редни. А чтобы просили о снятіи съ нихъ священства или діаконства для определенія въ статскую службу, или въ светское званіе по какому либо художеству, или искусству, какъ просиль діаконъ Лебедевъ, — таковыхъ примеровъ не было. Да и вышеномянутые священно-церковнослужители не иначе увольняемы были изъ духовнаго званія, какъ но поданнымъ ихъ просъбамъ къ епархіальнымъ архіереямъ, и по надлежащему объ ономъ изследованію съ увещаніемъ сохранить свои обеты данные при рукоположеніи — пребать въ ономъ званіи до конца жизни, буде можно. Почему и сему діакону, какія бы впрочемъ не имълъ причины сложить діаконское званіе, не другимъ порядкомъ следуеть къ тому приступить, какъ подачею просьбы къ епархіальному своему архіерею.

Но императоръ Александръ 13 декабря 1801 года соизволилъ, чтобы прошеніе сего діакона принято было за внутреннее признаніе недостоинства своего быть въ настоящемъ званіи, и чтобы на семъ основаніи уволенъ онъ былъ въ статскую службу по примърамъ до сего бывшимъ 11).

Итакъ, практика признавала уже три причины, по которымъ можно было священнослужителямъ искатъ сложенія сана: 1) вдовому для вступленія во второй бракъ, 2) по причинъ неспособности отъ бользни тълесной, и 3) по причинъ внутренняго признанія недостоинства своего быть въ семъ санъ. Причины—не предусмотрънныя правилами древней церкви и едва ли извъстныя ей, въ нашей же церкви развившіяся исторически и возникція еще при митрополитахъ въ слъдствіе извъстныхъ мъръ, принятыхъ нашею церковію противъ вдовыхъ священняковъ на соборъ 1503 г.

Кромъ сего, въ этомъ вопросъ Св. Синодъ получилъ отъ прежняго времени и иъкоторые другіе обычаи, не утвержденные на древнихъ правилахъ, которые онъ частію продолжалъ, частію исправлялъ.

И 1) тоже наследованное отъ прежнихъ временъ дело по отвошеню къ вдовымъ священнослужителямъ Св. Синодъ отчасти продолжалъ, отчасти исправлялъ и въ отношени къ тому обычако, по которому вдовые были принуждаемы къ пострижению въ монашество. Этотъ обычай, не одобренный и Регламентомъ, не смотря



<sup>11) 18</sup> декабря 1801 г., свиод. прот. № 31.

на то, быль продолжаемъ епархіальными архіеренми. Нѣвоторые архіерен, вопреки внушенію Регламента, продолжали прежнюю систему. Св. Синодъ всякій разъ, когда доходили до него свѣдѣнія о подобныхъ принужденіяхъ, воспрещаль оныя 12). Даже въ крайнихъ случаяхъ, при недостаткѣ въ монашествующихъ по какимънибудь особымъ обстоятельствамъ, Св. Синодъ не соглащался на эту мѣру, когда ее предлагали.

Такъ, когда, по случаю моровой язвы въ Москев въ 1772 г., въ монастыряхъ оказалось много недостающихъ противъ штатнаго числа монашествующихъ, синодальная контора указывала. Синоду на вдовыхъ священниковъ, ссылаясь, что, по опредвленію Синода 1732 г., таковыхъ въ монастыри для священнослуженія опредвлять вельно, и просила вдовыхъ и бездатныхъ священнослужителей безъ жеманія ихъ отослать, такъ и впредь таковыхъ же въ московской спархіи въ разсужденіи крайнъйшей въ московскихъ монастыряхъ въ монашествующихъ нужды, и чтобы оные священники и діаконы безъ пропитанія не находились, отсылать въ тъ монастыри, въ коихъ недостатокъ монашествующихъ, гдв употреблять достойныхъ къ священнослуженію, а прочихъ въ монастырскія службы и производить имъ жалованье, положенное штатнымъ монашествующимъ, точію къ постриженію въ монашество отнодь ни подъ какимъ видомъ не принуждать.

Но Св. Синодъ разсудилъ иначе: "понеже духовнымъ регламентомъ и именными указами въ монашество нежелающихъ не только постригать, но и въ неисходныя монастырскія пребыванія посылать не велёно: то конторё въ опредёленіи священнослужителей въ монастыри поступать по точной силе регламента и указовъ, и если гдё въ монашествующихъ недостатокъ и въ священнослуженіи остановка, то изъ находящихся въ Москве вдовыхъ, праздноживущихъ священнослужителей для исправленія священнослуженія по очереди на время хотя и посылать, однакожъ съ темъ, чтобы къ неисходному въ техъ монастыряхъ житію, и паче къ постриженію въ монашество ни подъ какимъ видомъ принужденія имъ не было, и находились бы они по отслуженіи своей очереди при своихъ домахъ, гдё живуть, кромѣ только того, развѣ кто



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Въ августъ 1772 г. син. проток. листъ 26.

самъ добровольно въ тъхъ монастыряхъ пребываніе ямъть похотятъ $^{(1)}$ .

Но и за всеми запрещеніями насяльно постригать вдовыхъ священниковъ въ монашество прежній навыкъ къ этому держался долго. Въ 1783 г. Миханлъ, епископъ иркутскій, доносиль о недостатив въ его епархіи до штатнаго числа монашествующихъ около 42 человъвъ и присововуплялъ, что хотя въ епархіи находятся вдовые протопопы, священники и діаконы, въ томъ числь иные престарълыхъ лъть и бездътные, а у которыхъ хотя и дъти есть, но они распредвлены уже къ перевамъ, однакоже тв вдовые священники и діаконы о постриженіи себя въ монашество не просять. Поэтому онъ просиль, чтобы Св. Синодъ въ разсуждении врайняго въ монашествующихъ недостатка вдовыхъ священнослужителей иркутской епархін вовельль постричь вы монашество. Св. Синодъ предписаль, что накъ духовнымъ регламентомъ и именными указами 4 сентября 1764 года и 29 октября 1769 года и указомъ Св. Синода 12 декабря 1769 года въ 5 пунктъ вдовыхъ священниковъ и діаконовъ и никого сверхъ ихъ води не только въ монашество постригать, но и въ монастырь приписывать строжайше запрещено, то преосвященному такихъ несходственныхъ съ узаконеніями представленій и чинить не следовало 14).

Было не мало и другихъ случаевъ и жалобъ на насильственное постриженіе. Принуждали въ постриженію даже тавихъ, которые имъли малолътнихъ дътей <sup>13</sup>), принуждали посредствоиъ содержанія въ тюрьмъ архіерейской <sup>16</sup>). Жалобы на такое принужденіе доходили даже до Высочайшаго свъдънія <sup>17</sup>). Впрочемъ, Св. Синодъ и нынъ иногда дълаетъ вдовымъ священникамъ предложенія о постриженіи, но уже совершенно въ другихъ видахъ и съ другими цълями. Монашество предлагается навлекшимъ на себя подозръніе въ какихъ-либо преступленіяхъ вдовымъ священнослужителямъ, какъ жизнь покаянія, вступленію въ которую не препятствуетъ накакой прежній образъ жизни по правиламъ (VI, 43). Такъ



<sup>13) 13</sup> августа 1772 г. синод. протов. № 26.

<sup>44) 4</sup> августа 1783 г. синод. проток. л. 481.

<sup>45) 2</sup> іюня 1775 г. протов. № 10. 5 іюля 1775 г. № 7.

<sup>14) 26</sup> мая 1764 г. синод. проток. № 51. 7 іюня 1764 г. синод. прот. № 5.

<sup>17) 27</sup> октября 1763 г. сия. протов. № 40.

Св. Синодъ напр. въ 1830 г. опредълелъ: "предложить священиих, не согласится ли онъ въ отвращение всякато нареканія на честь его, могущаго проивойти и впредь отъ одного мити о ого вдовствъ и безсемейственности, поступить въ число братства какоголибо монастыря съ надеждою постриженія въ чинъ монашескій "18).

Подобное же предложеніе и по подобному же случаю было еще употреблено въ отношеніи уже къ престарвлому вдовому священнику, оговариваемому въ зазорной связи съ женщинами бевъ доказательствъ. Положено консисторіею настоятелю мъстному убъждать сего священника, какъ вдоваго и бевсемейнаго, остаться въ монастыръ въ числъ братства. А Св. Синодъ положилъ, "овященника, если не согласится остаться въ монастыръ съ надеждою постриженія, оставить нынъ же въ заштатныхъ" (\*).

Въ 1845 году священнить, запрещенный въ священнослужения и состоявшій на причетнической должности, просиль разрышенія священнослуженія. Св Синодъ согласился, съ тымъ, если пожелаєть въ число братотва навсегда въ который-либо монастырь, то по вспытаніи совъсти духовникомъ, въ монастыръ можеть быть разрышено ему священнослуженіе <sup>30</sup>).

2) Патріаршій соборъ 1667 г., имъя разсужденіе о священножителяхъ, вступающихъ во вторые браки, и основываясь на Новеллъ императора Льва философа, по снисхожденію дозволилъ таковыхъ оставлять въ низшихъ перковныхъ должностяхъ. Св. Синодъ во все прошедшее столътіе и въ первыя три десятильтія нынъшняго продолжалъ дъйствовать на основаніи этого соборнаго опредъленія, хотя и не указывая на него прямо; дозволялъ просившимъ о сложеніи сана для вступленія во второй бракъ оставаться въ причть въ должности дьячковъ и пономарей, если они желали этого <sup>21</sup>).

Такое вступленіе въ причетническую должность считалось гораздо менте предосудительнымъ, нежели вступленіе въ світское званіе. Въ 1810 г. вдоваго священника, просившаго о сложеніи

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) 9 августа 1815 г. проток. листы 151, 152. 18 сентября 1810 г. синод. указь въ дѣдѣ № 316. 20 декабря 1809 г. синод. указь въ дѣдѣ 1809 г. № 217, дѣдо № 30. 16 мая 1774 г. синод. указь въ дѣдѣ 1774 г. № 389.



<sup>18 4</sup> марта 1830 г. синод. проток. листъ 908 априльская книга.

<sup>1) 17</sup> марта 1830 г. свиод. проток. л. 1261, ки. апрыльская.

<sup>20) 27</sup> марта 1845 г. проток. № 31.

оъ него сана, вонсисторія увъщевала: или остаться въ санъ, или вступить въ монашество, или же, по снятіи саца и дозволеніи жениться, остаться въ причетнической должности <sup>12</sup>).

- 3) Именнымъ указомъ 30 апръля 1724 года, какъ уже замътим мы, повельно времых священнослужителей, вступающих во второй бракъ, обнадеживать, что по сняти священотва они будутъ при архієреяхъ у двав и въ школахъ учителями. Двиствоваль и на основания сего указа Св. Синодъ. Въ 1787 г., діаковъ, учитель одной семинаріи, просившій о сложеніи сана и о вступленіи во второй бракъ, и на то и на другое получилъ разръшение отъ Св. Синода "3). Въ 1808 г., по вопросу курскаго преосвященнаго о дозволительности употреблять вдовыхъ священниковъ и діаконовъ, вступившихъ во второй бракъ, въ учительскія должности въ семинаріяхъ и училищахъ, Св. Синодъ указаль, что это дозволяется на ослования духовного регламента и указа 30 апрвля 1724 года 24). Вдоваго діакона, вступившаго во второй бракъ, видимъ учителемъ информаторского бласса и татарского языка въ духовномъ училищь нижегородской епархін въ 1809 г. 33). Опредъляемы были также вдовые, сложившіе съ себя санъ и вступившіе во второй бракъ, и въ канцелярскія должности при духовныхъ правленіяхъ :").
- 2) Приложение правилъ древней церкви въ вопросъ о степеняхъ родства и свойства, воспрещенныхъ для брака.

До половяны прошедшаго стольтія браки по родству и свойству у насъ считались запрещенными на основаніи предписаній, изложенных въ Кормчей книгь — до 7 и до 6 степени включительно. Именнымъ указомъ 1752 г. повельно точные разсматривать запрещенныя и незапрещенныя степени родства и свойства, и не допускать браковъ только въ степеняхъ дъйствительно возбранен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2 февраля 1769 г. свиод. указъ въ дълъ 1769 г. № 315. Сравн. проток. сего же года 18 в 23 февраля №№ 56 в 65.



<sup>22) 1</sup> іюля 1810 г. дѣло № 256.

<sup>23) 29</sup> сентября 1787 г. проток. № 55.

<sup>24) 4</sup> мая 1808 г. проток. № 11.

<sup>26) 14</sup> мая 1809 г сивод. протов. № 181.

ныхъ. Съ этого времени начивается стремлене къ ослаблению брачныхъ запрещеній въ дальнихъ степеняхъ родства и свойства, съ намъреніемъ остаться тольно при запрещеніяхъ, принятыхъ и утвержденныхъ въ Св. Писаніи и въ правилахъ древней церкви, оканчивая VI вселенскимъ соборомъ. Но эта мъра принята была не вдругъ; окончательное принятіе ея въ 1810 г. подготовлено было продолжительнымъ шестидесятилътнимъ процессомъ, во время котораго были употребляемы Св. Синодомъ различные способы къ ослабленію прежняго обычая, державшагося столь долго, и къ утвержденію мовой практики, утвержденной на Свяш. Писаніи и на правилахъ только древникъ соборовъ и отцовъ.

Процессъ этого ослабленія представляєть для каноняєта любопытное явленіе и заслуживаєть полнаго вниманія съ его стороны. Мы прослёдимъ этоть процессъ по тамъ даннымъ, какія намъ удалось собрать.

Аргументація, посредствомъ которой Св. Синодъ проводить мысль о сокращенія видовъ запрещеннаго для брака кровнаго родства, свойства и родства духовнаго, разнообразна. Мы укажемъ здёсь тё прісмы, какіе были употребляемы для этой цёли въ решеніяхъ Св. Синода.

а) Въ самомъ простомъ и чаще встръчающемся видъ вта аргументація основывается на отсутствіи яснаго правила, требующаго расторженія извъстиаго вида незаконныхъ браковъ послъ ихъ совершенія и выражается обывновенно въ формъ слъдующаго силлогизма: "хотя означенный бракъ въ Кормчей квигъ на листъ такомъ-то и положенъ между запрещенными, но вакъ ни въ словъ Божіемъ, ни въ правилахъ св. отцевъ расторгать такіе браки по совершеніи ихъ не изложено: то оракъ оставить не расторгнутымъ, а за вступленіе, въ противность церковному обычаю, наложить церковную епитимію по разсмотрънію духовнаго отца" <sup>27</sup>).

Еще св. Василій Великій произнесъ неблагопріятный приговоръ объ этомъ аргументв. Когда ему предложенъ былъ вопросъ о дозволительности брака съ сестрою умершей жены и когда предложившій усиливался доказать свою мысль между прочимъ тімъ, что въ Писаніи между запрещенными браками не упомянуто этого

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) 8 декабря 1809 г. сянод, указъ въ дътъ 1809 г. № 100; 1805 г. № 448 н 449; 1809 г. № 58.



вина. Св. Василій разсуждаль: "намъ что подобасть творити? Написанное глаголати, или умолчанное изыскивати? Ибо въ сихъ законахъ не написано и того, яко отецъ и сынъ не должных входити къ единой наложницъ. И снолько другихъ видовъ нечистыхъ страстей изобръло бъсовское училище, о коихъ Божественное Писаніе умолчало? Но умолчаніе не дастъ разръшенія сластолюбцамъ « <sup>г</sup>).

Достоинство и смыслъ, съ какимъ употребляется въ синодсинхъ ръшеніяхъ этотъ аргументъ, заимствуемый отъ несуществованія правиль, воспрещающихъ тъ или другіе браки, всего ясиве открывается изъ употребленія иногда въ самыхъ ръшеніяхъ рядомъ со ссылкою на правила еще ссылки на регламентъ. Ясно, что ссылаться на регламентъ можно даже и въ тоитъ случать, еслибы захотъли оставить безъ расторженія бракъ отца и дочери, потому что въ регламентъ и объ этомъ нътъ упоминанія, ноелику онъ совершенно не касается брачныхъ дълъ. Между тъмъ, около половины прошедшаго столътія Св. Синодъ, оставляя безъ расторженія браки лицъ, воспринятыхъ однимъ и тъмъ же воспріємникомъ разсуждалъ, что ни въ правилахъ св. отецъ, ни въ духовномъ регламентъ, чтобы въ такіе браки вступившихъ отъ сожитія разводить, не показано зто.

Употребленіе этого аргумента продолжалось въ ръшеніяхъ Св. Синода до указа 19 января 1810 г. Послъ этого указа до самаго послъдняго времени не видимъ его. Но нынъ аргументъ отъ немънія правилъ, требующихъ расторженія брака, опять началь входить въ употребленіе въ ръшеніяхъ Св. Синода, и прилагается уже къ бракамъ 4 степени двух-роднаго свойства. Бракъ съ дочерью теткина мужа отъ первой жены епархіальное начальство признавало бракомъ въ 4 степени и приговорило къ расторженію. Св. Синодъ въ 1868 г. нашелъ, что таковые браки, по напечатанному въ Кормчей книгъ росписанію, показаны между недозволенными; но что бы браки сін расторгать, того ни въ словъ Божіємъ, ни въ правилахъ св. отцевъ не положено. Посему оставить въ супружескомъ сожитіи неразлучными съ эпитимією 26). Упо-



<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Васил. Велик, правил. 87 въ вишть правилъ.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) 25 мая 1765 г. свиод. указь въ дѣдѣ 1753 года № 967 и въ дѣдѣ 1765 г. № 286.

<sup>30) 12</sup> марта 1863 г. проток. № 311.

требленіе этого аргумента можеть повести кь допущенію и еще нъкоторыхь браковь въ близкомь родствь, расторженія которыхь не требуется въ правилахь.

б) Другой болве ухищренный способъ аргументированія мысли, употребляемый въ різшеніяхъ Св. Синода по этому вопросу, состояль въ отысканіи въ самой Кормчей основаній, ведущихъ кы тому же заключенію. Этотъ способъ замічателень по своей изысканной искусственности и несостоятельности. Въ Кормчей запрещаются браки въ кровномъ родствъ до 8-й степени, но нізноторые браки разрізшаются въ 7-й степени кровнаго родства. Изъ этого, при помощи особой силлогистики, извыекается то заключеніе, что подобный же образъ дійствія можетъ быть приложень и къ свойству. По Кормчей браки въ свойствъ запрещаются до 6-й степени. Но нізкоторые виды браковъ въ этой степени разрізшаются; сліздовательно можно и еще въ одной степени (т-е. въ 5-й), если не дозволить, то по крайней мітрів не расторгать.

Воть подлинныя слова этой силлогистики, посредствомъ которой Св. Синодъ переходить къ мысли о законности оставленія безъ расторженія брака въ 5-й степени двухроднаго свойства: "хотя браки отъ двухъ родовъ въ 5-й степени по росписанію въ Кормчей внигъ напечатанному между запрещенными положены, а разръшаются нъкоторые отъ двухъ родовъ въ 6-й степени, противъ чего между оными брачившихся и недостаеть одной степени, почему, еслибы тотъ бракъ не былъ еще совершенъ и дозволенія бы на оный давать имъ не следовало, но когда оный уже совершили, а по установленію дерковному вътой же Кормчей листь 563 изображенному таковыхъ, коимъ запрещается въ бракъ вступать отъ врове до 8-й степени; ежели вто въ 7-й степени вступить, разлучать не вельно, следовательно въ одной степени и изъ древнихъ временъ, а потому и отъ ;св. Синода въ подобныхъ случаяхъ сиисхожденіе было показываемо. Для того и въ семъ случать бракъ не разводить, а за вступленіе противу древняго православной церкви обычая, дабы другимъ къ тому повода не было, наложить имъ, по Кормчей листъ 562, епитимію на два года " 31).

Впрочемъ въ первое время св. Синодъ съ осторожностію пользовался этимъ аргументомъ. Вотъ разсужденіе св. Синода въ 1766

<sup>&</sup>quot;1) 28 декабря 1782 года проток. № 70.

году о бражь въ 6-й степени двухроднаго свойства: хотя такой бракъ опредъленію патріарха Сисиннія Кормчей вниги листь 535 и 553 и прочимъ напечатаннымъ и противенъ, но понеже въ той же Кормчей л. 561 и 563 въ 7-й отъ крове степени браносочетаніе по событіи своемъ не разрушается, но товмо епитиміето по разсужденію архієрея исправляется, то и сей бракъ (6-й степени двухроднаго свойства), хотя св. Синодъ законный быть и не признаеть, однако въ разсужденіи вышеозначенныхъ установленій, напечатанныхъ въ Кормчей, коими въ 7-й степени и отъ крове собывшіеся браки не разрушаются, списходительствуя, оный яко въ 6-й степени отъ сватовства, а не отъ крове состоящій бракъ разводить не присуждаеть, а только налагаеть епитимію 32).

в) Третій способъ, иля той же цвли употреблявшійся, состояль въ особомъ толковании и положении правиль о степеняхъ родства, при которомъ изъ одной степени дълали дви и такимъ образомъ получали степень болье даленую. Но поелику нужда въ этомъ состояла не всегда; то отъ этого мы видимъ поразительныя противорвчія. Въ 1776 году бракъ съ двоюродною сестрою первой жены умершей не быль расторгаемъ по совершение его, ибо считался бракъ въ 5-й степени: Христини съ первою Ивановою женою были въ 4-й степени, какъ двоюродныя, а ему Ивину, по умертвін его жены, состоить от дву-родовь вы пятомы вы). Но и прежде и поств такіе брани съ двоюродною сестрою первой жены умерцией, какъ браки въ 4-й степени двухроднаго свойства, признаются незанонными и расторгаются 34). Подобную же мысль въ 1774 г. св. Синодъ высказалъ и объ отношеніяхъ пасынка къ мачихъ. Пока живъ отецъ, пасыновъ въ мачихв находится въ 1-й степени. Но когда умеръ отецъ, онъ дълается уже во второй 35). Вслъдствіе той же мысли мужъ и жена признаются только при жизни обоихъ не составляющими степени; въ случав же смерти одного котораго лебо изъ нехъ оставшійся въ живыхъ считается составляющимъ особую степень съ родственниками умершаго. Мужъ, по смерти



<sup>🤐) 6</sup> февраля 1766 года проток. № 10.

<sup>22)</sup> Дѣло № 312, 21 марта 1779 г. увазъ въ дѣлѣ 1779 г. № 355.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) 22 іюля 1775 г. Синод. указь вь діять № 377.—18 генваря 1779 года вь діять № 311.

<sup>16)</sup> Дъло 1774 г. № 311.

жены, вступить въбракъ съ двоюродною ся племящищею, дочерью ся брата двоюроднаго. Св. Симодъ нашелъ, что родство между ними ме отъ крове, а отъ двухъ родовъ, и не въ 5-й стелени, но въ 6-й. Ибо по росписанію въ Кормчей книгъ хотя и показано, что мужъ и жена степени не составляють, но сіс относится до нихъ самихъ и до нисходящихъ отъ нихъ, а что следуетъ до присвоенныхъ или побочныхъ, то съ ними мужъя и жены по тому же росписанію находятся въ разныхъ степеняхъ за).

Та же самая мысль лежить и въ признаніи за особую степень жену троюродного брата после его смерти, такъ что бракъ ея съ троюроднымъ братомъ уже не въ 6-й степени, а въ 7-й 37).С ущность этого пріема очевидно основывается на той мысли, что смертію лица, связывавшаго два рода, связь эта разрывается и вивсто одной образуются двъ степени, -- мысли очевидно неправильной, однакоже имъвшей употребление и впослъдствии. Отсюда та странная нолеблемость, вслёдствіе которой бракь между лицами, находящимися между собою въ одинаковомъ родствв, иногда считается въ 5-й степени, вногда въ 4-й, молеблемость, которую мы встрвчаснъ даже во второмъ десятилети нынашняго столетия, ногда св. Синодъ старается высвободить бранъ одной и той же жены съ двумя двоюродными братьями изъ подъ уназа 1810 г. Бракъ одной и той же жены съ двумя двоюродными братьями послъдовательно не признанъ св. Синодомъ подлежащимъ расторжению; потому что это "родственное присвоеніе не подходить подъ существующія правила, по которымъ уничтожался бы бракъ, ибо по смерти перваго мужа, двоюроднаго брата, второму ел мужу четвертый степень между ними существовавшій не свойствень уже ей, яко свободной отто перваго брака и, следовательно, она, сама собою составляя накъ бы особый степень въ побочной линіи, должна считаться въ отношенім нь второму мужу далье, нежели въ 4-й степени, до котораго только включительно браки указомъ Синода 17 февраля 1810 г. не разръшены за). Между твиъ въ близкіе къ тому вре-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) 21 іюня 1779 г. Проток. № 61; тоже самое 9 генваря 1805 г. Синод. шроток. № 2.

эт) 3 октября 1774 г. Синод. указъ въ дъль 1774 г. № 888.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) 15 ноября 1815 г. Синод. проток. л. 178 въ прот. кн. 1818 г. генварь и февраль.

мени годы бракъ съ женою умершаго двоюроднаго брата былъ приянаваемъ состоящимъ въ 4-й степени на основани Коричей 30).

Къ объяснение происхождения этой колеблемости, этого увеличения числа степеней въ слъдствие смерти лица, связывавшаго дварода, мы можемъ указать на рукописную статью о степеняхъ родства для браковъ, находищуюся между рукописями Императорской публичной библютеки, гдв этотъ странный способъ возведенъ въ формулу. Бракъ одного и того съ двумя двоюродными сестрами есть бракъ въ 5-й степени \*0). И тъмъ страниве это кажется и бросается въ глаза, что такую же пятую степень эта статья находитъ и тогда, когда отецъ и сынъ берутъ въ супружество двухъ двоюродныхъ сестеръ.

г) Четвертый способъ, употреблявшійся для той же цвли, состовью въ ослаблени самаго авторитета твую источниковъ, на которыхъ было основано запрещеніе брака въ дальныйшихъ стененяхъ родства и свойства. Къ этому способу въ первый разъсв. Синодъ обратился еще въ 1728 г. по поводу оставленія безъ расторженія брана кума съ кумою. Самую же первую мысль объэтомъ способъ подалъ константинопольскій патріархъ Пансій, признавшій возможнымъ оставить этотъ бранъ безъ расторженія именно потому, что запрещение его основывалось только на 211 правиль Номованова при требнивь, происхождение котораго было неизвъстно. Затъмъ тотъ же самый пріемъ св. Сиводъ въ последствии прилагаетъ неоднократно нъ дозволению или по крайней: мъръ нъ оставлению безъ расторжения браковъ 5-й, 6-й и 7-й степеней. Въ первое время впрочемъ возврънія св. Синода на источники, подвергающіеся колебанію въ своемъ авторитеть, довольно снисходительны; въ последствии строже. Въ указе св. Синода 16 ноября 1767 г., по поводу брака дяди и племянницы съ двумя родными сестрою и братомъ (5 степень свойства отъ двухъ родовъ), сказано: "сін браки запрещаются по законамъ Греческихъ дарей и по установленію вонстантинопольскаго патріарха Сисинія; каковый обычай и церковь православная отъ древнихъ временъ содержить до нынв. А по Слову Божію и по правиламъ апостоль-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 20 декабря 1809 г. и 16 февраля 1810 г. Синод. проток. въ жартовской кн. л. 640. Ср. 28 ноября 1802 г. Синод. указъ въ деле 1800 г. № 580.

<sup>&</sup>quot;) Рукоп. Толст. IV, 28 л. 68.

скимъ и св. отепъ возбраняются только браки до 3 и 4 степеней. И хотя не следовало вступать въ бракъ 5-й степени за древній церковный обычай. Но какъ бракъ заключенъ и есть дети; а о разводе таковыхъ браковъ ни въ Слове Бокіемъ, ни въ соборныхъ правилахъ ничего не обретается; посему и оставленъ онъ безъ расторженія. Но чтобы другіе не вступали въ подобные браки, наложить на виковныхъ пость и нолитву въ дом'в, и сверхъ того по препорчіи импенія своето напрадить оное подаяніемъ нищимъ милостыти 41).

Между тъмъ мысль объ ослаблени авторитета правилъ, на которыхъ держались брачныя запрещения въ дальнъйшихъ степеняхъ, принималась и эръла. Съ разныхъ сторомъ предлагали ее епархіальные архіерен и св. Синолъ принималъ, какъ имъющую силу въ частныхъ случаяхъ, но общаго значения еще ей не давалъ.

. Эту мысль выразниь Дамаскинь, епископъ Костромскій и Гавичскій, въ донесеній св. Синоду 25 мая 1761 г. о бракъ одного протопопа въ 6-й степени двухроднаго свойства, и Синодъ соглаенася съ нимъ 42). Туже мысль подробно резвиль Георгій Конисскій, предлагая св. Синоду руководствоваться въдвиахъ о бракахъ по родству исвлючительно 53 и 54 правилами VI вселенского собора, собственно для Бълоруссіи по причинъ многить опасностей отъ уніи и лативства. Онъ рессуждаль: "послику ныившнимъ (1768 г.) трактатомъ нашея въры исповъднивамъ въ ихъ заблуждежіе переходить не запрещено, а на преходящихъ отъ нихъ къ намъ мазнь положена, въръ нашей по многимъ причинамъ-въ томъ числъ и по причина запрещенных супружества -- умаленіе. Правила 53 и 54 VI вселенского собора неоспоримы, а другихъ таковыхъ нътъ, написанных Св. отцами. Толкованія же на правила преданы въ позднее время и не соборны. При томъ толговали различно-одни распространяя, а другіе не распространяя, что в правильные. Ибо какое то толкованіе, коимъ придается то, чего въ превиль и сліда нізть.



<sup>41) 16</sup> ноября 1767 г. Синод. указъ въ дълъ 1764 г. Теме сужденіе о бракъ одного янца съ двоюродною теткою и иземяниваею 3 септабря 1774 г. № 381. 1772 г. № 328, № 234; 1769 г. № 393. Точно также суднав св. Синода и обракъ въ 6-й степени свойства двухроднаго въ указъ мая 2 1763 г. въ дълъ 1762 г. № 228. Также 29 мая 1774 г. въ дълъ 1774 г. № 382.—1772 г. № 329.—1771 г. № 331. 1769 г. № 391 и 392.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Д**140** 1761 г. № 29.

Что до большинства духовнаго (родства) паче плотскаго надлежить, могло оно по разуму написавшихъ правило завлючаться единственно въ предметь посредствующаго Св. Духа, а послъдовательно твердвише еще вапрещать изображенныя въ правилахъ степени, вакъ запрещаетъ родство плотское. Правило же 54 и больше того толкованій не требовало и все степени сверхъ означенныхъ въ себъ отметаетъ потому, что оное правило само собою есть овотолкованіе ветхозав'ятному въ генеральности написанному запрещенію: всякь человькь ко ближнему плоти своея да не внидеть открыти срамоты ею, ово же дополнениет правилу Св. Василя Великаго 86, какъ сіе видимо изъ полнаго въ пандектахъ, а не канъ въ Кормчей сокращенно написаннаго сего 54 правила. Градскій царей греческихь заколь, такоже патріарховь несоборныя, или соборовъ ихъ только епаршескихъ въ последнихъ венахъ учиненныя постановленія запрещеніе сверхъ означенныхъ соборныхъ правиль протязающія, церкви воеленской, какь мей мнится, не вяжуть, когда и въ самомъ государстве греческомъ многажды другой Государь наосоваль, что первый установляль. Да и въ Кормчей л. 543 сродство отъ Св. крещенія перво во всемъ уровняется сродству отъ прове, однако тамъ же придается: но убо сіе бываетъ по всей спархів Константинопольской; есть бо пятаго степене, въ Болгарской же сдержится. Наконеть и соблазна съ позволенія тавовыхъ супружествъ ниваного въ адъшней сторонъ не слъдуетъ; понеже люди нашего исповъданія примърамъ таковымъ у римлявъ и у унитовъ всегда бывающимъ пріобывли, и больше страннымъ почитають наше запрещеніе, какъ иновърныхъ позволеніе 43). Св-Синодъ, не давая общаго правила, предоставилъ преосвященному Георгію въ тамошнемъ яко бывшемъ загражичномъ мъсть поступать по собственному настырскому усмотренію.

Въ болъе ръшительномъ видъ и при томъ съ намъреніемъ придать уже общее значеніе произведена была попытка понолебать авторитетъ правилъ, на которыхъ основывалось запрещеніе браковъ въ дальнъйшихъ степеняхъ родства, въ началъ настоящаго столътія. Въ такомъ смыслъ высказались и члены Св. Синода и оберъ-прокуроръ князъ Голицынъ по дълу о расторженіи брака графини Мусиной-Пушкиной-Брюсъ, начавшемуся въ 1805 году.



<sup>45)</sup> Дѣло 1768 года, № 400.

Большинство членовъ Синода и оберъ-прокуроръ полагали, что бракъ ихъ, бывшій въ 6-й степени кровнаго родства, должно оставить безъ расторженія. Месодій, Архіепископъ Тверскій, въ модкрышеніе мизнія большинства представить особое разсужденіе, въ которомъ утверждалъ: 1) Августинъ о градъ Божіемъ (15, 16) и Асанасій въ примъчаніи на книгу Числъ, браки даже между двоюродными братьями и сестрами признали правильными. 2) Нынышнее назнаніе троюродныхъ вовсе не находится въ греческомъ языкъ тъхъ временъ. 3) и Василій Великій, и Отцы VI вселенскаго собора не распространяли родства.

А хотя на соборъ подъ предсъдательствомъ патріарха Сисинія и распространено запрещение до 8-й степени съявнымъ запрещеніемъ брака въ 5-й и 6-й; но 1) церковь наша не сявпо принимаетъ все то, что въ новъйшія времена положено за правило Греческими отцами, а имъетъ и право и свободу разсматривать и избирать изъ того согласное съ Словомъ и съ общимъ древнихъ Св. Отцевъ постановленіемъ. И но таковому основанію Св. Синодъ, руководствуясь Духовнымъ регламентомъ, въноемъ именно предписано на кръпко воспрещать всякія суевърія и налишества. 2) Помъстныхъ соборовъ правила не имъють той силы и твердости, чтобы всъ оныя принимать безъ разсмотрвнія и съ полнымъ къ нимъ довъріемъ. 3) Если бы и уважить Сисиніево постановленіе, то со всвиъ твиъ саная новость его, кольми паче излишняя строгость не даеть ему силы непремвинаго законоположенія, потому болве, что въ семъ видъ оно взяло бы преимущество предъ другими древнъйшеми и общиме церковныме законоположеніями, въ коихъ о вапрещенін, кольми паче о расторженін браковъ, состоявшихся въ 5 и 6 степеняхъ, ни словомъ не упомянуто. А брамъ въ 7-й степени в самъ Сисиній съ своимъ соборомъ, вопрени начальному своему о осми степеняхъ родства для брака дозволенныхъ сказалъ, что въ 7-й степени брачиться запрещается, но вступившіе въ таковой бракъ не расторгаются, а темъ самымъ даже и самъ онъ отступиль оть собственняго своего положенія, видемо дійствуя оджемъ своимъ произволеніемъ. Сверхъ того онъ Сисиній и не основаль своего положенія ни на какомь гласномь и вевми принятомъ церковномъ законъ. И Св. Синодъ, когда оставлялъ таковые браки не расторгнутыми, то къ тому имълъ больше справедливости, нежели въ расторжению, ибо внималь древиваниямъ и важиваниямъ

церковнымъ правиламъ, нежели Сисикію, и щадилъ тайну брака, по мъръ того сколько она и безъ расторженія ослабляется худыми примърами ныившняго въка <sup>44</sup>).

Оберъ-прокуроръ Синода князь Голицынъ поддерживалъ тоже мивніе и между прочимъ указывалъ, что Св. Синодъ по большей части оставлялъ подобные браки, уже совершившіеся, безъ расторженія единственно по той причинв, что запрещеніе основано было не на твердомъ правиль, и для того въ рышеніяхъ своихъ понсиялъ, что хотя до 8-й степени и естъ запрещеніе, но нытъ постановленія въ правилахъ соборныхъ на разрушеніе оныхъ по совершеніи. Но при семъ онъ замычаєть, что были ныкоторыя дыла въ Св. Синоды противно рышены. Но ежели въ одинаковомъ роды дылъ послыдовали рышенія не сходныя; то справедливость требуеть держаться тыхъ, коп основаны на законахъ не примыняемыхъ, ибо и самая присяга членовъ Синода въ случаяхъ недоуванія обязываеть: всячески тщаться искать уравумынія и выдынія отъ священныхъ Писаній, правиль соборныхъ и согласія древнихъ вселенокихъ учителей.

. Въ завиюченіе оберъ-прокуроръ предлагалъ Синоду и впредь держаться въ подобныхъ случаяхъ коренныхъ духовныхъ законовъ, не расторгая таковые браки <sup>4,3</sup>).

Въ тоже самое время, какъ такимъ образомъ подвергаемъ былъ колебанію авторитетъ правилъ, на которыхъ утверждались запрещенія браковъ въ дальнихъ степеняхъ родства вровнаго и свойства съ цёлію ограничиться только немногими запрещеніями браковъ, съ тою же самою цёлію былъ ослабляемъ авторитетъ одного правила, на которомъ держались запрещенія браковъ по причинъ крестнаго родства въ отдаленныхъ видахъ онаго. Только здёсь ходъ дёла былъ иной. Тамъ мысль объ ослабленіи авторитета правила, дотолё имівшаго силу, исходила отъ епархіальныхъ архісреевъ и только не встрічала противорічня въ Св. Синоді. Здёсь напротивъ епархіальные архісрен всячески старались поддержать авторитетъ правила. Иниціатива ослабленія принадлежить Св. Синоду. Неприкосновенность правила защищали — извістный Арсемій Мацівевичъ, митрополитъ всев-

<sup>44) 19</sup> февраля 1806 г. въ дълъ Синод. 1805 г. № 446.



<sup>4&</sup>quot;) 5 октября 1805 г. митя въ дълъ Св. Синода 1805 г. № 446.

скій, и Симонъ, епископъ рязанскій. Діло шло о 211 правиль Номоканона. Арсеній Мацівецичь по своему обычаю энергически защищаль авторитеть правила: "уничтожать таковаго правила не дерзаю, потому, ово, яко оно прещеніе преужасное въ себі заключаєть, которое ежели уничтожать, то явственный поводь будеть противникамъ нашея візы и другія анавемы церковныя уничтожать, ово яко оно есть въ церкви нашей предревнее, съ котораго требникь московскій какъ до Синоду такъ и за Синодъ даже до ныніз печатается во всенародное извістіе и исполненіе съ надписаніемъ обо всізхъ тамо правилахъ таковымъ: Номоканонъ сирізчь правила Св. Соборовъ, еже аще не достовірно, то что и будеть у насъ достовірно, а наиначе какъ сіе отвергать, еже въ народі за законъ христіанскій утвердилося какъ и всецільній требникъ « 46).

Въ томъ же смысль, хотя и не въ такихъ энергическихъ выраженіяхъ, говорили о 211 правиль Номоканона и оба вышеповиненованные архіереи кіевскій и рязанскій <sup>47</sup>). Но Св. Синодъ, какъ по случаю представленій этихъ архіереевъ, такъ и по случаю представленій другихъ <sup>48</sup>) не признавалъ авторитета этого правила, указывая на то, что запрещенія содержащагося въ этомъ иравиль "ни въ какихъ правилахъ соборныхъ, ни въ писаніяхъ св. Огецъ не находится, а откуда взято—совставне извъстно. Объ этомъ какъ константинопольскій патріархъ Паисій еще въ 1727 г. съ удивленіемъ писалъ, такъ потомъ и опредъленіемъ Св. Синода подтверждено" <sup>49</sup>).

<sup>&</sup>quot;) 27 мая 1784 г. синод. прот. листь 195. Здась им должин заменть, что автеритеть самаго определенія патріарха Пансія быль принимаємь Св. Синодомъ различно. Вы началь Св. Синодь согласился принять дозволеніе, данное патріархомъ, только изъ братолюбнаго синсхожденія и не вы образець другимъ. Вы опредаленіи 17 іюня 1728 г. Св. Синодь разсуждаль объ этомъ даль: «по синсхожденію отъ Св. Правительствующаго Синода для особливой его патріарха персоны и братолюбной склонности, а впреды вы такому подобному бракосочетанію позволенія отноды никому не давать и вы образець онаго брака не шибть (дало архив. Св. Синод. 1728 г. л. 417). Но вы 1730 г. 20 марта Св. Синодь разсуждаеть уже совсёмы ниаче: «а что вы требника напечатано, Номожанонь правило 211; то этоть пункть весьма соминтелень, потому что отъ кого



<sup>46)</sup> Мивніе въ двав Св. Синода 1757 г. № 320.

 $<sup>^{47}</sup>$ ) 11 марта 1768 года синод указъ въ дъдъ 1768 г. 4 іюни 1768 г. синод. указъ въ дъдъ № 259.

<sup>49) 18</sup> января 1772 г. сниод. указъ въ дёлё 1771 г. № 386.

Въ няыхъ случаяхъ даже дълаемы были епархіальнымъ архіереемъ за строгое соблюденіе издревле утвердившейся прамтики по этому предмету замѣчанія. Такъ въ 1786 г. черниговскому преосвященному сдълано внушеніе впредь въ произведеніе подобныхъдълъ стараться имѣть о правилахъ св. Отепъ лучшее понятіе, чтобы неправильными оныхъ толкованіями не подлежащіе въ точному обвиненію напрасному сужденію отнюдь подвергаемы не были <sup>50</sup>).

Очень часто видимъ, что для вящшаго ослабленія авторитета 211 правила Номоканона при требинкъ Св. Синокъ указываєть на помъщенное въ томъ же требинкъ (л. 7) правило, что при крещеніи довольно одного воспріємника и именно того пола, каного крещаємый. Доказательство, ослабляющее силу того, въ подкръпленіе чего приводится, нбо заимствуется Св. Синодомъ изъ того же самаго требника, при которомъ напечатанъ и Номоканонъ, и происхожденіе его также мало извъстно, какъ и происхожденіе означеннаго правила Номоканона. Кромъ сего, отвергая одно правило Номоканона, какъ сомнительное по происхожденію, мы не будемъ имѣть основанія принимать въ руководство и прочія правила Номоканона. А между тъмъ и до нынѣ Св. Синокъ руководствуется правилами Номоканона во многихъ дѣлахъ, какъ мы видѣле выше 51).

д) Въ совершившемся оактъ и въ стремленіи къ поддержанію принципа нерасторжимости брака Св. Синодъ находилъ новое средство къ ослабленію строгости правилъ о брачныхъ запрешеніяхъ въ родствъ. Кормчая и нъкоторыя правила, полагавшія нъкоторые браки между браками запрешенными прежде совершенія, но оставлявшія безъ расторженія, когда объ нихъ сдълалось извъстнымъ уже по совершеніи,—давали достаточный поводъ, какъ къ приложенію этого же начала къ случаямъ именно указаннымъ въ Кормчей, такъ и къ распространенію ихъ на другіе. О совершившемся бракъ Св. Синодъ весьма часто разсуждаль въ такомъ родъ: "понеже на бракъ отъ двухъ родовъ въ 6 степени точныхъ запрети-



наложень и въ которыя лъта, того не напечатано и весьма не навъстно» (Вътомъ же дълъ).

<sup>60) 26</sup> марта 1786 года проток. № 64.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Протоковъ декабрьскій 1859 г. № 2445.

тельныхъ правиль неть, и хотя-жь въ учиненныхъ въ Кормчей книгъ росписаніяхъ таковые брани прежде совершенія между недозволенными включены, но однако по совершеніи разводу не положено; то бракь яко уже совершившійся оставить не расторженнымъ <sup>53</sup>). Существеннымъ основаніемъ здёсь конечно служило
стремленіе къ поддержанію принципа нерасторжимости брака, который быль столь строго выдерживаемъ съ ослабленіемъ принципа
родства, что даже и въ просьбъ о расторженіи брака въ 5 степени
свойства двухроднаго и при указаніи на то, будто не было свободнаго согласія на бракъ (что осталось не ясно донаваннымъ),
Св. Синодъ не расторгалъ бракъ сей степени <sup>53</sup>).

Наконепъ е) въ нъкоторыхъ ръшеніяхъ утверждавшіяся въ правтикъ и дъйствительно утвержденцыя на правилать, котя и не древнихъ соборовъ и Отповъ, однако же имъвшикъ силу въ церкви, запрещенія брановъ по родству Св. Синодъ называеть однимъ обычаемъ, а у обычая отнимаетъ силу быть обязательнымъ. Рассуждая по одному дълу о бранахъ между лицами воспріемлеными однимъ и тъмъ же воспріемникомъ, Св. Синодъ говорить: "котя по впедшему обычаю и бывають при ирещеніи одного какого-либовоспріемниками люди мужскаго и женскаго пола; но одинъ обычай закономъ служить не можетъ <sup>54</sup>).

После всехъ вышеуказанныхъ итръ и всехъ употреблявшикся въ разныя времена прісмовъ последоваль известный указъ Св. Синода 19 февраля 1810 г., сделавшій ненужными подобныя утонченности.

Чтобы видъть всю противоположность обрава дъятельности Св. Синода въ вопросъ о возбраненныхъ степеняхъ для брака родственныхъ, начавшагося во второй половиять прошедшаго стольтія, съ тъмъ, какому слъдовалъ Св. Синодъ до того времени, мы приведемъ здъсь два синодекія ръшенія начала сороновыхъ годовъ прошедшаго стольтія. Тотъ образъ отношеній Св. Синода нъ этому вопросу быль совершенно такой же, какому и до мынъ слъдуетъ греческая церковъ. Повдиве о бракахъ 7 степеми боковаго кровнаго родства

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) 16 октябра 1774 г. въ дъдъ 1774 г. № 404. Срави. 11 марта 1768 г. Синод. проток. № 22.



<sup>52) 11</sup> іюля 1771 г. синод. проток. № 34.

<sup>53) 18</sup> марта 1809 г. синод. указъ въ дѣдѣ 1806 № 563.

и свойства почти не было и вопросовъ: ихъ разрышали безъ затрудненія. Но въ сороковыхъ годахъ прошедшаго стольтія браки въ 7 степени боковаго кровнаго родства Св. Синодомъ были оставляемы безъ расторженія только въ видв особаго снисхожденія, не въ примъръ другимъ и съ епитиміями особенно тяжинив. Такъ, 9 января 1741 г. разръшено было Св. Синодомъ оставить безъ расторженія бракъ этой степени, только никому впредь не во образеца. За основаніе такого рішенія принято было правило Кормчей книги на обор. 561 листа, дозволяющее таковые браки после заключенія ихъ оставлять безъ расторженія. Но это допущено съ такимъ обязательствомъ, чтобы сочетавшіеся о томъ "сограшенія своемъ, противномъ св. правидамъ, имъя во всегдащией памяти къ покаянію понесенному по опредъленію епархіальнаго архіерея въ монастырскомъ содержаніи, и впредь приносили церковное теплое поканніе съ усердіемъ и въ знакъ того поканнія докола будуть въ сожити съ тами женами своими сверхъ объявленной въ правиль епитинін давали десятую часть ото всего имьнія своего въ пропитаніе странных и нищенствующих, и для раздвлу отдавали это натурою, или деньгами лицу опредвленному отъ архіерея". Всвиъ же прочимъ подтверждено не вступать въ подобныя сочетанія, запрещенныя правидами подъ опасеніемъ навазанія по правидамъ. Этеть штрась, т.-е. пожертвованіе десятой части нивнія вступивый въ бранъ и дъйствительно исполняли до 1758 г., когда преднисано было Св. Синодомъ штрафъ сей поставить въ разсуждении, яко оный довольно уже въ наказаніе себъ понесли виновные « 55).

Съ такими же тяжкими наказаніями и опять въ видь исключевія были оставляемы безъ расторженія совершившіеся браки въ 7 степени двухродиаго свойства <sup>58</sup>).

Какъ даленъ этотъ образъ возгрвній Св. Синода отъ того, которому слідовали во второй половинъ прошедшаго стольтія и который въ главныхъ чертахъ изложенъ нами выше, и какъ вполнъ согласовался онъ съ тъмъ, какой и до нынъ существуетъ въ цериви греческой! Поэтому любопытно сравнить отношенія константинопольскаго патріарха и его синода къ этому вопросу съ отношеніемъ Св. Синода русской церкви. Какъ россійскій Синодъ съ

<sup>56)</sup> Проток. 9 явваря 1741 г. въ дълъ 1738 г. № 411.



<sup>. 56) 9</sup> января 1741 г. проток. Св. Синода въ ділі 1738 г. № 411.

половины прошедшаго стольтія всячески стремится къ сокращенію степеней родства, возбраненныхъ для брака, такъ константино-польскій Синодъ и патріархъ старались удержать брачныя запрещенія въ прежнихъ предълахъ. Св. Синодъ россійской церкви дъласть сильныя внушенія и замічанія епархіальнымъ архіереямъ, защищающимъ правила и практику, издревле соблюдавшіяся върусской церкви. Патріархъ константинопольскій и его синодътвердо противятся всякимъ покушеніямъ ослабить строгость древнихъ правилъ, не убъждаясь никакими доводами. Контрастъ замівчательный.

Случай утвердить древнія правила о запрещенныхъ для браковъ степеняхъ родства поданъ былъ просьбою православныхъ іоній-цевъ, которые указывали на затрудненія, съ кавими они должны бороться при заключеніи браковъ съ соблюденіемъ запрещенныхъ степеней родства, затрудненія, происходящія по преимуществу отъ малочисленности жителей въ ихъ государствъ, такъ что для избъжанія затрудненій бывали случаи отступленія отъ православія; они просили сократить число возбраненныхъ для браковъ степеней родства на двъ, такъ чтобы въ боковомъ кровномъ родствъ запрещеніе брака вмъсто 7 степени останавливалось на 5, въ родствъ отъ свойства—вмъсто 5 на 3, а въ родствъ отъ св. крещевія простиралось только до 2.

Въ пространномъ опредълении патріархъ Григорій съ соборомъ вськъ бывшихъ въ Константинополь архіереевъ изъясниль всв прежнія правила объ этомъ предметв и подтвердиль ихъ во воей силь. При этомъ патріархъ не сирываеть, что въ последнее время это церковное установленіе подвергалось многимъ нарушеніямъ частію по незнанію законовъ, частію по надеждв на снисхожденіе. Иные указывали на случившійся когда-нибудь подобный бракъ, другіе-на колебаніе закона въ опредъленіи некоторыхъ степеней. Но все это побуждаеть патріарха и синодъ не къ ослабленію строгости древнихъ правилъ, а къ утвержденію, возобновленію и сохраненію древнихъ постановленій о степеняхъ родства, воспрещенныхъ для браковъ. Соборъ опредвляеть соблюдать отъ древности существующее въ церкви постановленіе о степеняхъ родства въчно и непремънно, несмотря ни на какую необходимость. "Ибо мы знаемъ одинъ честный бракъ и признаемъ законнымъ, составляемымъ по апостольскимъ и соборнымъ правиламъ божественныхъ отцевъ нашихъ, -- именно тотъ, гдв точно и непремънно соблюдается исчисление родственныхъ степеней, т.-е. гдъ бранъ въ провномъ родствъ воспрещается до 8 степени, въ свойствъ двухродномъ до 6, трехродномъ до 4, въ родстви отъ св. врещения по нисходящей линіи до 8; ябо свойство по духу болье свойства по влоти. Таковы должны быть последніе пределы невозбраннаго совершенія законныхъ браковъ; всякое же другое брачное сочетаніе, ваключенное въ предълахъ указанныхъ степеней и несохраняющее этого ванонического счисленія степеней, какъ беззаконное совокупленіе и кровосм'вшеніе, оскорбляющее досточестность св. брака, воспрещаемъ всемъ, отвергаемъ отъ церкви и определяемъ считать беззаконнымъ и недъйствительнымъ такое сожитіе, а виновныхъ подвергать епитимін". При семъ соборъ не объщаеть никакого симсхожденія ни къ одному изъ сихъ браковъ, въ накой бы ни быль степени онь заключень, и во всякомь случав, будеть ли объ этомъ предложенъ вопросъ прежде совершенія брака, или будеть бракъ заключенъ безъ предварительнаго вопроса 57).

3) Приложеніе правиль древней церкви въ ръшеніяхъ Св. Синода по бракоразводнымъ дъламъ.

Ни въ какихъ другихъ ръшеніяхъ Св. Синода правила древней перкви не приводятся съ такою обязательностію и въ такоиъ обиліи, какъ въ ръшеніяхъ по дъламъ бракоразводнымъ. Должно замътить при этомъ, что и самыхъ дълъ этого рода гораздо болъе, чъмъ дълъ всякаго другаго рода.

Извъстно, что Слово Божіе допускаеть только двъ причины прекращенія брака: смерть одного супруга и слово прелюбодъйное. Но римское законодательство допуснаеть и другія причины къ прекращенію брака, признавая даже одно взаимное согласіе супруговъ достаточною причиною къ разводу. Правила древней церкви, держась строго ученія Спасителя, допустили однакоже и нъвоторыя изъ причинъ развода, признанныхъ римскимъ правомъ, поскольку и съ ними была соприкосновенна главная причина—прелюбодъяніе.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) 10 φουραία 1839 г. Συντ. τ. θέιων κανόνων τ. 5. σελ. 160-175.



Съ такой точки зрвнія признаются правидами за основаніе развода: а) вступленіе одного супруга въ новый бракъ при существованіи прежняго, закономъ не расторгнутаго: нбо здвсь явное прелюбодвяніе; б) продолжительное безвістное отсутствіе супруга: вбо, по Слову Спасителя, и тоть, кто разводится съ женою, кромів вины прелюбодізянія, подаеть ей поводъ прелюбодізйствовать (Мо. 5, 32).

Св. Синодъ, принимая вышеуказанныя причины развода, какъ утверждающіяся на Словъ Божіемъ и правилахъ древней церкви, признаеть и кромъ сихъ еще нъкоторыя причины, частю основывающіяся на грево-римских законахъ, частію же установленныя Высочайшею властію въ Россіи. Сюда принадлежать: 1) признаніе неспособности къ исполненію супружеских обязанностей,за причину брачнаго развода. Правила древней церкви не знаютъ этой причины развода, напротивъ предписывають мужу удерживать жену, котя бы одержима была злымъ духомъ до того, что и оковы носыла (Тимов. Алекс. 15). Греко-римское право въ источникахъ, помъщенныхъ въ нашей Кормчей, допускаеть эту причину развода. Согласно съ нимъ и Св. Синодъ неспособность допускаеть накъ основание развода, имън конечно въ виду главнымъ образомъ свявь этой причины съ главною, указанною Спасителемъ, ибо н мужъ, неспособный къ сожитію, подобно мужу, пускающему жену безъ вины прелюбодъянія, подаеть ей поводъ прелюбодъйствовать.

2. Въчная ссыява одного супруга въ ваторжную работу—причина, допущенная нашими государственными законами на томъ основани, что таковые сосланные равняются умершимъ, а супругу, другой супругъ коего умеръ. Слово Божіе дозволяетъ вступать во второй бракъ (1 Корино. 7).

Впрочемъ, какъ по всемъ причинамъ, такъ въ особенности по причинамъ не указаннымъ прямо въ Слове Божіемъ и въ церковныхъ правилахъ, во всехъ случахъ, какіе мы видели, Св. Синодъ действуетъ съ крайнею осторожностію, по возможности ограничивая случаи расторженія брака. Изъ этой идеи—оберегать нерасторжимость брачнаго союза выходятъ следующія приложенія ен въ частныхъ случаяхъ:

1. Даже въ твхъ случаяхъ, когда въ расторженію браковъ есть достаточная причина, указанная Спасителенъ—прелюбодъяніе, Св. Синодъ употребляеть нъкоторыя меры въ сохраненію брачнаго

союза неразрушимымъ. Сюда принадлежатъ: а) употребляемое духовною властію увъщаніе, чтобы виновный супругь испросиль христіанское прощеніе у обиженнаго невърностію, а сей последній даль это прощеніе; мъра, какъ видно изъ дъль, иногда увънчивающаяся успъхомъ. Пособіемъ и содъйствіемъ ей служить употреемая вытесть съ нею и другая, --- именно, когда прощение виновному лицу дано, тогда новая просьба о разводе безъ новыхъ причинъ уже не принимается 58). б) Производить дело о разводе по этой причинъ не иначе какъ по просъбъ обиженнаго супруга, не принимая кромъ сего никакихъ основаній для делопроизводства. в) Производить разводъ только на самомъ ясномъ дознаніи виновности, при малъйшемъ же сомивніи о виновности, не присуждав развода, или увъщевать къ примиренію, или же допускать времевное разлученіе, дондеже смирятся, на основаніи ученія апостола Павла и г) само ищущее развода лицо признавать имъющимъ на это право только тогда, когда оно само совершенно чисто отъ всякаго упрека и подозрвнія съ сей стороны.

Изъ той же существенной мысли, изъ того же стремленія къ соблюденію твердости и нерасторжимости брака исходили тв рв-шенія Св. Синода, которыми онъ, при недоказанности прелюбодъннія, не принималь въ счеть совокупности причинъ, ведущихъ къ разводу, другія вины судимаго лица, наприм. кражу имѣнія, побъги. Въ такихъ случаяхъ Св. Синодъ опредъляль обоимъ оставаться

<sup>. 50)</sup> Когда последовало между супругами, искавшими расторжения брака во предюбодъянію, примиреніе и обиженный простиль виновнаго; то послів этого, безъ новых обстоятельствъ, влекущих за собою разводъ, по преживнъ расторженіе брака не допускается.—Балакиреву Св. Синодъ определеніемъ 4 октября 1735 г. въ расторжени брака съ женою отказаль: 1) потому что «хотя в была между ними важная вина (прелюбоденные жены) совершеннаго развода, но прощеність оть того Балакирева вина опан управдинлась и паки бракъ утвердился. И поелику новой причины къ разводу они въ променіяхъ своихъ не показывають, то в разводу чинить имъ не возможно и никто изъ нихъ не имветь власти совершенно разлучиться». Но при семъ Св. Сиводъ дозволяеть имъ жить особо другь от друга, но въ новый бракь вступить не дозволяеть, «понеже не овый Балакиревъ не престаль быть мужемъ своей жены, ни жена ему женою». Временное разлучение Св. Синодъ дозволилъ имъ на основания 1 Кор. 7 гл. 11 в 12 стиховъ (4 октября 1735 г. синод. проток. л. 83). Но нотомъ они померилесь в стали жить вифств, на что и получили благословение Св. Синода (см. тамъ же листъ 118 и 119 10 октября 1735 года).



безбрачными, "дондеже смирятся" 50). Подобнымъ образомъ рашатъ Св. Синодъ и въ другихъ случанхъ, даже имъя въ виду Высочаймія повельнія. Такъ, жена обвиняла мужа въ прелюбодьній, но 
не доназала. Въ происшедшей поэтому между ними ссоръ Св. Синодъ увъщеваль ихъ смириться, или остаться въ разлученіи поапостолу. Но въ полномъ разводъ отказалъ. Затьмъ, когда снова 
по Высочайшему повельнію предписано было пересмотрыть дьло, 
Св. Синодъ, на основаніи Мато. 19, 9 и апостольскихъ правилъ 
(48), положилъ, что онаго брака расторгнуть не можно, и хотя 
признавалъ, что следовало бы жену принудить къ сожитію съ мужемъ, но поелику императорскимъ указомъ не вельно ее обеспокомвать, то отдано выо на Высочайшее усмотртніе <sup>40</sup>).

- 2. Въ расторжения браковъ по причинамъ происхождения не перковнаго, а гражданскаго, Св. Синодъ дъйствуетъ еще съ больново осторежноство. Ибо:
- а) но просъбамъ о расторжени брана, по причина безавестнаго отсутствия, Св. Синодъ требуеть непреманно и опредълениего закономъ срона отсутствия, именно—пятилатия я достоварнато свидательства объ этомъ. Исходя изъ втей посладней мысли и заботясь о возможной твердости бранныхъ союзовъ, Св. Синодъ на начала настоящаго столатия на) неодновратно отманиваль въ развода по этой причита, когда дознане производимо было не помнышъ повальнымъ обыскомъ и бб), всегда расторталъ бракъ, заключенный прежде меречения питилатия.
- б) :Случаи растеривнія брана по причина ссилки супруга Св. Синода также вводила ва самые такне предалы, уназанные ваконома, признавшима эту причину брачнаго развода, и отобнала всякія поползновенія ка расширенію круга дайствія этой причины. Така, когда жена лишеннаго чинова и дворянства и записаннаго въ

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 15 депабря 1765 года синод, проток. № 27. Срави, 5 октября 1799 года проток. д. 220.

<sup>60)</sup> По безействому отсутство нужно довольное испытавіе по 31 правилу Васняї Великато и большой повальный обыска по уложенію (7 мая 1808 г. синод. протокол. № 26, 27; 10 іюня 1808 г. проток. № 44). Въ 1806 г. и 1807 г. Св. Сином правили правили протоком правили протоком правили протоком правили протоком правили проток № 44). Въ 1806 г. и 1807 г. Св. Сином правили протоком правил проток № 44). Въ 1806 г. и 1807 г. Св. Сином проток проток проток протоком прото

<sup>60) 9</sup> іюля 1764 г. синод. проток. № 26.

радовые, просыта о расторжени брака, основываясь на указъ 29 марта 1753 г. и 15 іюля 1767 г., Св. Синодъ объяснить, что эти указы относятся только до тъхъ преступниковъ, которые осуждены за преступненія въ въчную работу, или въ ссылку и заточеніе; а ея мужъ, хотя и лишенъ чиновъ и дворянскаго достоинства и записанъ въ радовые, но не посланъ на поселеніе; состояніе-жъ военно-служащаго не есть еще поносное, или безчестное; слъдовательно она и потомство ея, яко не участвовавщіе, не могутъ носить пятна въчнаго безславія. И поэтому положиль не разводить на основаніи Мате. 19 главы 61).

- в) Въ расториени брана по неспособности супруга осторожность Св. Синода, возбущаемая мыслію о необходимости твердаго охраненія ненарушимости бранаго союза, достигаєть высшей степени. Расторженіе брана по этой причинъ Св. Синодь допускаєть только при самомъ строгомъ соблюденіи всёхъ условій, входящихъ въ составъ этой причины развода. Нужно ав) чтобы неспособность испытана была не менъе канъ въ продолженіи трехъ лътъ послъ заключенія брана <sup>62</sup>); бб) нужно, чтобы она началась прежде брана и супруги не имъли сожитія вовсе <sup>63</sup>); вв) нужно, чтобы жена непремъню допазала, что находится въ дъвсявенномъ состояніи, засвидътельствованномъ узаконеннымъ порядкомъ чрезъ врачебную управу <sup>64</sup>); гг) нужно, чтобы неспособность была ненальчима. Неспособность жены, которую можно исправить операцією, яе признаваема была причиною къ расторженію брана <sup>65</sup>).
- г) Новыхъ нормъ въ дълахъ бракоразводныхъ Св. Синодъ не установляетъ и большею частию судитъ по прежинить уже утвердивнимися и притомъ предпочтительно или даже исключительно по

рада́киревъ ве преставто вить пумени своен жеви, 455 ме. 538; у 22 дек. 1848 г. менное разлучение Св. Синодъ дозволилъ имъ на основания 1 Кор. 7 гл. 11 и 12 стиховъ (4 октября 1735 г. синод. проток. л. 83). Но потомъ они помирились и стали жить вивств, на что и получили благословение Св. Синода (см. тамъ же листъ 118 и 119 10 октября 1735 года).



<sup>44) 9</sup> марта 1805 г. синод. протов. № 38.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) 4-го девабря 1816 года синод. прогов. въ январской вн. 1817 г. № 10, аисты 348 и 349. 17 января 1810 г. синод. прот. мартовская книга д. 517. Ноября 1814 г. синод. прот. № 37. 19 февраля 1837 г. 466 мартовск. кинга.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Ноября 1811 г. проток. № 24. 10-го сентября 1815 г. симод. прот. л. 371 21 декабря 1817 г. синод, прот. листы 158 и 159 январская кн. 1818 года. 20 декабря 1809 г. № 110.

темъ, которыя утверждаются на сложе Божіемъ и правидахъ древней церны. Такъ дъйстнуетъ Св. Синодъ въ дълахъ о разводахъ
брановъ не бользин. Вообще въ просъбахъ о разводъ по этой
причине Св. Синодъ отказываетъ, пользуясь разными осневаніями
для этого. Одинъ разъ, напримъръ, мужу, просившему вступить
въ новый бракъ, потому что жена его больна семь летъ неисцъльною ванцерезною бользиню, Св. Синодъ отказаль на основаніи
правиль: апостольскихъ 48. Василія Великаго 48, Леон. и Конст.
8, 9, которыя вижощему первую жену живую не дозволяютъ вступать въ новый бранъ \*\*).

Въ другой разъ, по просъбъ о расторжени брака за болъзнію жены крымскою, которая найдена весьма опасною и никогда неизлечимою и по ноторой не можеть она сообщаться ни съ кемъ, Ов. Синовъ отказываеть въ расторжении брана на основани Мате. 19. и 15 правила Тимовев Аленсандрійскаго 67). Изъ сикъ основаній, въ первомъ воспрещается расторгать бракь по всякой причить, некамчая прелюбодъянія; а во второмъ предписывается удерживать мужу жену, хотя бы она была бъсноватая и носила оковы-Иногда же въ просъбъ о разводъ по этой причнив отказывается безъ указанія какихъ-либо основаній 68). Но есть бользии такого свойства, которыя находятся въ ближейшей связи съ причинами развода, допуснаемыми въ слова Божіемъ. Танова напр. венеричеевая больны. Дъла о расторжении брана по причинъ этой больни ветричаемь съ начала настоящаго столитія. Не придавая этой бользни значенія самостоятельной причины, достаточной для расторженія брака, Св. Синодъ всегда обращаль вниманіе на то, ивть ли здесь свизи съ прелюбоденніемъ и, только открывая эту

<sup>66) 11</sup> іюдя 1726 г. син. прот. д. 350.

<sup>47) 2</sup> октября 1816 г. синод. проток. въ ноябрыской ки. л. 879. По бользва — разслаблению, которое совершенно безнадежно къ выздоровлению, епархіальный архіерей положиль: «расторгнуть бракь на основаніи законовъ судныхъ царя Константина. Ов. Синодъ опредълиль не расторгать, нбо Мато. 19, 9 только по предъблянію, а 15 пр. Тимовея Александрійского запрещаеть но бользви. 10 іюня 1808 г. проток. № 56, 20 декабря 1809 г. синод. прот. въ ділів 1809 года № 110. 19 ноября 1809 г. синод. указъ въ ділів 1809 г., № 102. 27 іюля 1810 г., синод. указъ въ ділів 1810 г. № 314. 7 сентября 1810 года синод. указъ въ ділів 1810 г. № 345. 9 іюля 1764 г. синод. Указъ № 249.

<sup>68) 9</sup> іюдя 1764 г. синод. проток. № 26.

связь, досволяль расводь. Воть два примъра, которые могуть укенить образъ возарвнія Св. Синода на это двяо. По просьбанъо расторжения брака по причинъ заражения жены веверического бользено, послеку правель о презнавания этой бользии приченою расторженія брена не существовало, спархіальное начальство обращелось въ Св. Синодъ. Синодъ, не установляя по этой бользан новаго основанія из расторженію брака, хотыль связать эту причнеу съ установленною уже причиною расторжения брака по препободанню. Въ отниъ видакъ предписывалъ изсладовать: въ какое время последовало зараженіе болезнію, прежде брака, или поств. Еслибы оказалося, что жена заражена бользнію, будучи уже въ замумествъ, а мужъ оказался бы незараженнымъ; въ такомъслучав, поелину она подаеть на себя подоврвніе въ нарушевін супружеской верности предюбодействомъ съ другини, бражь, на основани закона суднаго царя Константина 32 главы, расторгается съ дозволениемъ мужу вступить въ новый ""). Въ другой разъ проски о разводъ по случаю заразительной больки жены, случившейся съ нею за три года до брака и сдълавшей ее совершенно неспособною въ сожитию. Консистория, ословывалсь на 49 главъ Коричей л. 1:9 и законъ градскомъ 11, л. 108, присулила из расториению. Но Св. Синодъ судилъ иначе: "хотя жена н признана врачебною управою отъ застаръныхъ бользией въ ивлечению ненадажного и къ супружескому сожитию неспособного, но какъ но двлу невидно, чтобы эта бользив приключиваюв отв нарушенія чистоты супружескаго союза, а накъ таннотво брака по евангел. Мате. 19, 9. расторгается только за прелюбоквяніе. то бранъ долженъ оставаться безъ расторженія". Что насается до двухъ правилъ, на которыхъ консисторія основала свое заключеніе о расторженін; то правила сін къ означенному обстоятельству Св. Синодъ призналъ неприложеными. Ибо изъ самыхъ сихъ правиль ясно само собою, что они распространнются только на одни тв случан, когда мужъ чрезъ 3 года послъ брана не возможетъ исполнить естественной супружеской обязанности, и вогда таковая исвозможность будеть доказана нерушимостію дівства его жены 1000.



<sup>66) 26</sup> марта 1803 г. протов. № 96.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) 20 октября 1809 г. синод. прот. въ мартовской кв. 1810 г. д. 676.

- д) Только одинъ разъ мы встратили употребление Св. Синоломъ въ основание при расторжении брака злоумышления супруга на Государя, причина допускаемая греко-римскими законами. Въ 1723 г. Св. Синодъ жену конюха Императрицы Екатерины I объявилъ свободного отъ брачнаго сожития ея съ мужемъ, потому что она въ допошении своемъ показала, что мужъ ея двъ важной пролервости, т.-е. въ касающихся Его Императоренаго Величества дъзахъ явился". Основаниемъ для ръшения о разводъ при семъ служилъ для Св. Синода законъ градский. Гр. 11, гл. 11, 12 71).
- е) Всеьма рідко и неохотно Св. Синодъ распорічеть бракь по причині желанія супруговъ вступить въ монашество, им въ какомъ случай не дозволяя остающемуся въ мірі супругу вступать въ новый бракь прежде смерти супруга, постригаемаго въ монамество <sup>72</sup>), а въ иныхъ случаякъ и прамо отназывая въ разводів по этой причині, если не оба супруга поступають въ монашество <sup>73</sup>).

И ни одного случвя не видимъ, чтобы бранъ быдъ расторгнутъ по причинъ избранія мужа во епископа, — причина допущенная VI вселенскимъ соборомъ.

Обратимся теперь из частивниему разсмотрению того вопроса, навимъ образомъ Св. Синодъ прилагалъ правила въ пределахъ наждой частной причины развода.

Расторженіе брака по причинъ предюбодъянія одного супруга и расторженіе брака, заключеннаго однивъ супругомъ при существованім еще прежняго брака, не прекратившегося и закономъ ме расторгнутаго,—Св. Синодъ весьма часто производить не осно-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Мужа и жену желающих постриться справивали: оба ли желають, и есяй хотя одних отъ постриженія отрекался, то и обонхъ въ монашество на постригать (5 іюня 1780 г., синод. протов., л. 233).



<sup>&</sup>quot;1) 10 сентября 1723 г., синод. проток., № 21.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Императорскимъ указомъ велено постричь по прошеню жену живаго мужа, жмъ увольняемую. Св. Синодъ при семъ разсуждалъ, что по апостолу 1 Корине. 7 гл. и но духовному регламенту, приб. л. 4, мужу жены просто отнущати возбращеніе, в если кто по превельний више отришится жены, таковымъ велено быть безбрачнимъ, то до постриженія у мужа ел, увольняющаго ес къ ностриженію, вельно взять письменное обязательство, дабы онъ но постриженіи жены до кончины жизни своей или по ел смерть быль безбрачнымъ, и о вступленін во 2-й бракъ просьбою нигда никого не утруждалъ (13 марта 1774 г., синод. прот., л. 269).

ваніи однихъ и тіхъ же правиль. Ибо и сущность того и другаго преступленія совершенно одинакова—парушеніе супружеской візристи, въ посліднемъ случав только прикрытоє видомъ новаго законнаго брака.

' Въ актъ брачнаго развода по первой изъ этихъ причивъ заключаются три существенные момента: а) расторжение прежняго брака, святость котораго осквернена премюбодъяниемъ; б) дозволение вступить невинному въ новый бракъ и в) наказание виновному.

Первый и второй изъ этихъ мементовъ имъютъ основание въ Священномъ Инсаніи. У свангелиста Матося въ 5 главъ, 32 стихъ н въ главъ 19, стихъ 9, изложено учение Спасителя объ этомъ предметь. И жы видыи, что Св. Синодъ предписаль въ дълахъ о разводажь по предгободенню всегда приводить слова Спасителя, приведенныя у евангелиста Матеен въ 19 главъ, 9 стихъ. Но не всегда и не при всвять рашеніям исполняемо было это предписаніе Св. Синода. Въ иныхъ ръшеніяхъ приводятся какъ основаніе слова Спасители изъ 19 главы евангелиста Матоси, или дъластся на нихъ ссылка, въ другихъ ссылка дълается на тъ же слова Спасителя, только въ другомъ мъсть приведенныя, именно у евангелиста Матеея въ 5 главъ, 32 стихъ. Иногда дълвется въ одномъ и томъ же ръшеніи ссылка на оба мъста. Но много и такихъ ръшеній, въ которыхъ не приводится ни то ни другое мъсто, и вообще на основаніе нъ разводу, ваниючающееся въ Священномъ Писанін, не дівлается уназанія. Единообразія и постоянства въ приведенія этого основанія не замівчаєтся. Въ ніжоторыхъ, впроченъ весьма немногихъ случаяхъ, вивсто вышеуказанныхъ словъ Спасителя изъ Евангелія св. Матоен, дълается ссылка на ученіе апостола Павла, изложенное въ 10 и 11 стихахъ, 7 главы 1 посланія къ Кориноянамъ, воспрещающее мужу раздучаться съ женою и прямаго отношенія въ этомъ случать не имвющее 74).

Тоже самое отсутствіе единообразія и постоянства замівчаємъ и въ приведеніи основаній въ расторженію брака по этой причинь, заимствуємыхъ изъ правиль соборныхъ и отеческихъ. Изъправиль въ настоящему ділу, т.-е. въ расторженію брака по прелюбодівнію ближе прочихъ относятся, хотя и не совсімъ прямо, правило апостольское 48, и Василія Веливаго 9, 21, 35 и 48; эти



<sup>74) 4</sup> ноября 1807 г., протоколъ № 12.

правила и приводитъ Св. Синодъ въ основание ръшеній о разводахъ по прелюбодъянію, но въ разныхъ ръшеніяхъ—разныя. Иногда
приводится нъсколько правиль, чаще правила Василія Великаго—
9, 21 и 35; неръдко приводится одно 9 правило Василія Великаго.
Ръже прочихъ приводится апостольское 48 правило. Содержаніе
всъхъ этихъ правилъ почти одинаково; ими воспрешается оставлять законнаго супруга и вступать въ бракъ съ другимъ лицомъ. 
Поэтому въ существъ дъла совершенно нътъ различія: приводятся ли всъ эти правила, или только которое нибудь изъ нихъ
одно; и естъ только одинъ недостатокъ внъшняго единообразія, могупій соблазнять только того, кто не взялъ бы на себя труда
еличить самыя правила.

Конечно и здъсь, какъ и въ другихъ подобныхъ ръшеніяхъ Св. Синода, желательно было бы имъть точное опредъленіе: какія именно правила въ какомъ случав приводить. Въ отношеніи къ основанію, заимствуемому изъ Священнаго Писанія, такое опредъленіе было, хотя и не исполнялось. Въ отношеніи къ приведенію правиль не было и такого опредъленія, и примъчаемое разнообразіе на поверхностный взглядъ можетъ представляться сврывающимъ въ себъ или произволъ, или недостатокъ основательнаго знакомства съ правилами.

Кромв вышеозначеных основаній, въ синодских рвшеніях о расторженіи браковъ по прелюбодьянію приводятся въ основаніе греко-римскіе гражданскіе законы, помъщаемые въ Кормчей, именно изъ такъ - называемаго "Свитка новых заповъдей" Юстиніана (13, 6), изъ закона градскаго (11, 6 и 16) и изъ главизнъ Леона и Константина (2, 9). Въ нихъ содержатся опредъленія, въ сущности согласныя съ опредъленіями содержащимися въ правилахъ, только иныя въ болъе ясной формъ изложены, иныя же содержатъ иъкоторыя подробности, правилами не указанныя. Не во всъхъ ръшеніяхъ вмъстъ съ правилами приводятся въ основаніе гражданскіе законы. Но есть и такія ръшенія, въ которыхъ въ основаніе расторженія брака дълается указаніе только на Священное Писаніе и на гражданскій законъ (11, 16) 15). Изданіемъ устава духовныхъ консисторій оканчивается дъятельность греко-римскихъ

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Тановы 28 января 1818 года, проток. л. 445, 504, 512, 516.— 2 апрыля 1823 г., проток., листы 201, 202.—17 января 1821 г., прот., листы 286, 306, 307.



<sup>\*) 18</sup> апрыя 1845 г., проток. № 45 и 23 апрыя, № 58.

гражданскихъ законовъ Кормчей и въ этомъ рода дълъ. Вивсто того приводятся статьи изъ этого устава <sup>76</sup>).

Мы заметили выше, что въ даждомъ акте развода по прелюбодъянію три существенные момента: расторженіе брака, дозволеніе невинному вступить въ новый и наказаніе виновному. Не каждое изъ указанныхъ выше основаній опредъляеть всё три момента. . Въ словъ Божіемъ, какъ заметили мы, заключается основаніе для сужденія только о первыхъ двухъ моментахъ. Равнымъ образомъ. и не каждое правило содержить въ себъ такое общее основаніе. Чтобы произнести суждение на основанияхъ, вполяв соотвътствующихь существу дела, для этого нужно разделить моменты, и къ каждому привести основание ему соответствующее. Немного намъ удалось найти такихъ раздъльныхъ и вполнъ ясныхъ ръщеній Св. Синода, въ которыхъ отдъльно приводятся основанія, на которыхъ утверждается рещене о расторжени брана, затемъ основанія, по которымъ дозволяется невинному вступить въ новый бракъ, и наконецъ тъ, на которыхъ утверждается опредъленіе наказанія виновному 77). Напротивъ, въ большей части случаєвъ, или не для каждаго отдъльнаго момента приводится основаніе, а на одномъ утверждается все, или же смешанно вдругъ приводятся все правила, и затемъ исчисляются все пункты решенія. Съ внешней стороны мы конечно должны отдать преимущество решеніямъ перваго рода, какъ яснъйшимъ. Юридическая форма ихъ удовлетворительные, хотя на сущность рышенія это и не всегда имыеть вліяніе: и въ первомъ и во второмъ случав решеніе одинаково бываеть, сообразно съ существомъ дъла. Но во всякомъ случав техническая обработка свидательствуеть о большей или меньшей раздальности и ясности юридического пониманія, а сладовательно о большей или меньшей обезпеченности върнаго ръшенія.

Мы заметили уже выше, что расторжение брака по прелюбоденню и расторжение брака, заключеннаго при существова-



<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Синод. проток. 1840 г., № 30, нолбрь, кинга 1.— 1849 г. 5 октября и 1850 г. 24 февраля, синод. прот., листы 795 и 796.—11 априля 1860 г., проток. № 812; нолбря 1859 г., №№ 2155 и 2048.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Таковы 18 августа 1736 г., сни. прот., янсты 232—235.—21 марта 1832 г., прот. аправыем. н., в. 478.— 17 января 1821 г. проток в 278.— 26 октябля

<sup>14) 4</sup> ноября 1807 г., протоколъ № 12.

він прежняго, закономъ не расторічутаго, въ существі закиочасть въ себъ предободъние. Постому и основания для ръпленін деять о расторженін брака по этой причина Св. Синодъ употребляеть почти все тв же, какія употребляеть и при ръписнін о расторженін брака по предюбодіннію. Изъ новыхъ основаній, не приводимыхъ Св. Синодомъ въ рашеніяхъ о расторженів брава по предвободанию и употребляемых вы настоящемы случав, мы должны указать на нередко встречаемое ученіе апостола Павла, выоженное въ 1 посленіи въ Кориноннамъ гл. 7, стихи 10, 11 и 39, гдъ прямо и ясно повелъвается супругамъ не оставлять другъ друга; а изъ правилъ - 87 и 92 правила VI вселенскаго собора, ясно увазывающія предюбодвяніе въ такомъ совокупленіи, 20 правило анкирскаго собора и 77 правило Василін Великаго, полагаютія епитимію за тавое прелюбодъяніе. Гражданскіе законы Кормчей: новыя заповеди Юстиніана, законъ градскій, законъ судный людямъ царя Константина,-приводятся въ основаніе рашеній почти во всякомъ дъль; въ одномъ случав принимается за основание правило, помъщенное у Властаря (кн. 8, 2) и у Гарменопула  $(6, 4)^{78}$ ), и такъ продолжается до изданія устава консисторій. После 1850 года делается ссылка уже на приложение въ 34 ст. Свода законовъ, завлючившее въ себв известное положение 6 февраля 1850 г. Ссыяви на гражданскіе законы, въ Кормчей содержащієся, прекращаются 70). На церговныя правила ссылка двлается только въ вопросв о положеніи епитиміи виновному <sup>80</sup>).

Объ образв употребленія правиль мы и по поводу этого вопроса должны сдвлать тоже замвчаніе, какое сдвлали выше: единообразія въ приведеніи и употребленіи не примъчается, случай опредвлительной раздвльности приведенія правиль по каждому отдвльному пункту гораздо ръже, чъмъ случаи общаго валоваго приведенія мъсколькихъ правиль, и потомъ изложенія общаго ръшенія. Для каждаго отдъльнаго пункта основанія приводятся только не во многихъ ръшеніяхъ 81).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Протоколъ 1753 г., январся. треть, листы 320, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Марта 1860 г., проток. № 477 и 515, 572, 590, 1861 г., № 80.—14 января 1857 г., проток. феврал., № 179.—19 октября 1855 г., проток. № 12, нояброк. кн. тоже листи 889, 1066.

<sup>66) 18</sup> апрыя 1845 г., проток. № 45 н 23 апрыя, № 58.

<sup>\*1)</sup> Тавови 28 января 1818 года, проток. л. 445, 504, 512, 516.— 2 апраля 1823 г., проток., листы 201, 202.—17 января 1821 г., прот., листы 286, 306, 307.

Но кромъ этихъ вивинихъ, формальныхъ, если можно такъ сказать, несовершенствъ, мы должны указать на ръшенія Св. Синода, основанныя по буквъ или по крайней мъръ по сдъланнымъ въ ръшеніяхъ указаніямъ на тъхъ же правилахъ, но несогласныя между собою въ существъ. Мы имъемъ въ виду 1) случаи, когда и невинный супругъ, оставленный другимъ, встудившимъ въ новый бракъ при существованіи прежняго, по расторженіи незаконнаго бракъ, не получалъ права на вступленіе въ другой бракъ, а обязывался или житъ съ оставившимъ, или бытъ безбрачнымъ и 2) случаи, когда виновное лицо было осуждаемо не на всегдашнее безбрачіс, а только до смерти невиннаго супруга, а послъ сего получало право на вступленіе въ бракъ.

Ръшенія перваго рода принадлежать прошедшему стольтію и особенно концу 30 и началу 40 годовь. Опредъленіемъ 11 октября 1738 года Св. Синодъ расторгъ второй бракъ на основаніи 92-го правила VI вселенскаго собора и закона суднаго пунктъ 14. Но послику и первая жена не хотъла жить съ мужемъ, ее оставившимъ, то Св. Синодъ опредълилъ быть обоимъ въ разлученіи и обоимъ оставаться безбрачными, принимая за основаніе ръшеніе 102 правила кареагенскаго собора, которымъ воспрещаются супругамъ разводы по произволу и по взаимнымъ ссорамъ безъ достаточныхъ основаній, и которое дъйствительно въ другихъ синодскихъ ръшеніяхъ прилагается къ этимъ случаямъ. Другимъ опредъленіемъ, именно 28 января 1741 года съ разведеннымъ со второю женою, съ которою вступилъ въ бракъ, оставивъ первую, — опредъляется жить первой. Если же не захочетъ, обоимъ имъ быть безбрачными \*2).

Поздивний рвшенія и право двйствующее нынь, вопреки указаннымъ примврамъ, допускають для невиннаго оставленнаго мужа вступленіе въ новый бракъ <sup>83</sup>), и вообще первый законный бракъ оставляють въ силв только подъ условіемъ согласія невиннаго оставленнаго супруга или при нвкоторыхъ особыхъ обстоятельствахъ <sup>84</sup>).

<sup>\*\*)</sup> Такъ напримеръ, за бракъ мужа при живой жене, когорая и сана киела



<sup>. 22</sup> явваря 1741 г., синод. прот. д. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) 3 ноября 1844 г., проток. № 41; 24 августа 1780 г., проток. № 37 и 44; 20 октября 1839 г., прот. ноябр. кн. 1, л. 562; 9 декабря 1825 г., прот. № 80; 31 явваря 1780 г., прот. 228.

Анца прелюбодьйствовавшія и за прелюбодьяніе разведенныя церковными правилами осуждаются на всегдашнее бевбрачіе, а не только до смерти тъхъ супруговъ, върность которымъ онъ нарушили прелюбодъяніемъ. Такъ и рѣшаются эти дѣла Св. Синодомъ въ большей части случаевъ за). Но въ 80 годахъ прошлаго стольтів и въ началъ настоящаго за) послъдовало нъсколько рѣшеній протявныхъ сему; виновный осуждаемъ былъ на безбрачіе только по жизнь невиннаго, не захотъвшаго жить съ нимъ въ бракъ. Такъ, въ 1780 году опредълено—солдата, оставшаяся жена котораго вышла въ замужество, и который самъ услышавъ о семъ вступиль въ бракъ, на томъ основаніи, что жена подала поводъкъ его женитьбъ,—не разлучать со второю женою, а первой жены бракъ уничтожить и ей оставаться безбрачною по смерть перваю ся мужса за).

Подобнымъ же образомъ расторгнуть быль бракъ, заключенный графомъ Девіеромъ при жизни его первой жены, съ обязательствомъ оставаться безбрачнымъ по смерть первой жены, и когда она умерла, новый бракъ былъ дозволенъ <sup>88</sup>). Основаній, на которыхъ были поставляемы такія рішенія, Св. Синодъ не приводить.

Изъ того же взгляда на сущность безбрачія, на которое осуждаются вступившіе въ бракъ при жизни первыхъ супруговъ, можеть быть объяснено и то ръшеніе Св. Синода, состоявшееся въ

<sup>\*\*) 8</sup> декабря 1787 г. проток. № 23. Подобное же рашеніе ва тома же 1787 г. состоялось и еще 20 декабря протокола № 50.



на себя несправедянно предюбодѣяніе,—епитимія по 48 апост. пр., VI всел. соб. 87 вр., Василія Великаго 77. Но не расторгать бракь, а увѣщевать мужа жить съ первою женою въ согласіи, или въ противномъ случаѣ оставаться обониь безбрачными, дондеже смирятся (4 сентября 1785 г., синод. прот. № 28).

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Если возвратившійся мужъ солдать не изъявляль желанія жить съ женою, которая безъ него вышла за другаго; то оба брака были расторгаемы, и виновные оставляемы были навсегда безбрачными на основанія 92 пр. VI вселенскаго собора. Василія Великаго 36, 47, 48, 77 (27 мая 1809 г., син. прот., л. 508).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Жана, чрезъ полгода по отдать мужа въ солдаты, вышла за другаго: «другой бракъ расторгнуть и ей оставаться безбрачною до смерти перваго мужа» (16-го апръля 1806 г., син. прот. № 35). Вступившій въ бракъ при живой жень, хотя и умерла его вторая жена, съ первою можеть оставаться въ бракъ только тогда, когда она пожелаеть сего. Но если она сего не пожелаеть, то сй дается право вступить въ повый бракъ; а онъ; накъ предюбодьй, осуждается на всегдашнее безбрачіе (20 октября 1839 г., однодскій протоколь, ноябр. вн. 1, л. 562).

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) 31 янгаря 1780 г., синод. проток., л. 228.

1850 году, по ноторому бракъ, заключенный мумемъ при миной женъ, признаваемъ быль законнымъ со дня смерти первой желы, и дъти законными съ того же времени <sup>30</sup>).

Мы вотратнии одно рашение Св. Синода даже совержение противорачащее правиламъ: бранъ мужа, жела нотораго убъявла и вышла за другаго, равно и сей посладней, оставленъ Св. Синодомъбезъ расторжения оъ преданиемъ щерновному повалино, по распоряжению духовныхъ отневъ <sup>10</sup>).

Приложеніе церковныхъ правиль въ ръшеніахъ о расторженіи брака по безавстному отсутствію одного супруга.

Мы замвчали уже выше, что Св. Синодъ неохотно создаеть новые титулы или причины для расторженія браковъ и охотиве прибъгаеть въ титуламъ, утверждающимся на Словъ Божісиъ в отеческихъ правилахъ. Основательность этого замъчанія подтверядается решеніями Св. Синода по деламъ о расторженіи браковъ по безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ. Прямаго дояводенія на расторженіе брака по этой причиць нъть на въ Словь Божіемъ, ни въ правилахъ; оно есть только въ источникахъ грекоримскаго права, помъщенныхъ и въ нашей Кормчей. Не присвояз себъ права созидать новую причину для расторженія брака и вивств съ твиъ почти никогда не довольствуясь одними граждансними грено-римскими основаніями, вокъ бы прямо они ни отпосились въ разсматриваемому дълу,-Св. Синодъ приспособляеть и сюда тъже самыя правила, на основанін воторыхъ дозволяєть расторженіе брака по двумъ вышеуказаннымъ причинамъ. И въ ръшеніямъ двяв о разводамъ по безеветному отсутствію Св. Списк есымеется на слова Спасетеля, приведенныя въ Евангеніи отъ Матоея 19, 9; и 5, 32. И здёсь приводятся почти всё теже правила, какія приводятся и въ ръшеніяхъ о расторженіи брака по вышеозначеннымъ двумъ причинамъ, именно: Васила Веливаго 9. 35, 36 и 48; 92 VI вселенского собора; чаще же всего постановляются рашенія о расторженін брана на основанін 35 правил

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) 10 февраля 1837 г. Синод. проток. л. 175 майск. кн.



<sup>&</sup>lt;sup>вв</sup>) 13 генваря 1850 г. Синод. проток. Же 153.

Васили Велинго и на основний залона градского (гран. 11, п. 3). Не рідки и такія різневія о расторжевін браковь по этой причина, которым постановияются только на основание однихъ гражданских запоновъ Коричей, конечно въ томъ намъреніи, что въ нихъ примъе и блике нъ данному случаю выражеются опредъденія въ существі и съ правидани совершенно согласныя. И вънастоящемъ случав по поводу этого разнообразія приводимихъ Св. Синодомъ основаній мы должны заметить, что оно ості только вившнее и на сущность ришеній не импеть вліянія. Ришенія вы бельшей части случаєвь, несмотря на то что приводятся разныя основанія, нь сущности одинавовы. И здісь, какъ и въ предыдуникъ двукъ случанкъ, ръдко мы вотръчали раздъльное приведеніс основаній ва каждому отдыльному пункту рішенія 11); большею частию указанія на правыла и законы приводятся сплошь и затыть постановляются разные пункты заключенія. Тольно одинъ пункть, именио-осущение на безбрачие супруга оставившаго, весьма часто приводится со своимъ особымъ основаниемъ 48 прав. Василія Великаго или съ указанісить на слова апостола Павла 1 Kopset. 7, 11.

После изданія Свода законовъ Синодскія решенія о расторженію браковъ по этой причине утверждаются на разныхъ осмованіяхъ. Иногра въ 40 годахъ приводятся еще церковныя правила въ основаніе решеній о расторженіи браковъ <sup>12</sup>). Иногра же бракъ, совершенный безъ достоверныхъ сведеній о первомъ муже, счатается противнымъ Своду законовъ <sup>13</sup>) и уставу консисторій <sup>14</sup>).



<sup>&</sup>quot;) Въ примъръ такой раздъльности въ приведеніи правиль можно привести слідующее ріменіе Св. Синода 1784 г. Жена, умедшая отъ мужа и вымедшая за мужъ за другаго, раздучается отъ сумружества на основан. 9 и 21 прав. Васил. Великаго, и осуждаются на безбрачіе до конца жизни по 48 прав. Васил. Великаго.— Мужъ ея, въ ея отсутствіе тоже вступившій въ бракъ безъ дозволенія духовнаго начальства, подвергается наказанію своего военнаго начальства; а въ духовномъ по 77 правилу Василія Великаго и по 14 пр. закона суднаго царя Константина, подвергается епитиміи по усмотрівню своего духовнаго отца, съ женою, съ которою сочетался послів, раздучается (4 марта 1734 г. Синод. прот. л. 93, 94).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Напримърз, 92 VI всел. собора 16 октября 1842 г. Синод. прот. ноябр. кн. № 194. 18 генваря 1843 г. Синод. прот. № 78.

<sup>&</sup>quot;) 2-й пункть 13 ст. X т. Свода Закон. Опред. 19 ноябр. 1841 г. Прот. № 223. Октяб. и декабр. 1859 г. прот. № 2038, 2488.

<sup>&</sup>quot;) Ноября 1847 г. прот. № 92.

Въ отношения въ сущности самыхъ рашений, основанныхъ на вышеуказанныхъ правидахъ, мы имбомъ одбазть только ибкоторыя замечанія. Греко-римскіе замоны определяють паталетній срокь, въ продолжении котораго не долженъ былъ вступать въ бранъ оставленный супругъ. Св. Синодъ строго держался этого условія; брана, совершенные безъ соблюденія этого условія, признаваемы были законными только по исполнения пяти лать, и притомъ за несоблюдение условия была пологоема епитамия »5). Но и по прошествін пяти літь можно вступить нь брагь не самовольно, а съ дозволенія начальства. Несоблюденіе этого условія, хотя не вело къ расторженію брака, но бракъ по причивъ безивстности отсутствія жены, совершенный безъ дозволенія начальства, утверждаемъ быль съ темъ, чтобы утверждение сего брака со стороны духовнаго суда ознаменовано было и перковнымъ визинимъ дъйствісмъ, освящающимъ супружество, т.-е. прочтениемъ молитми въ концъ последованія венчанія на 42 л. При семъ назначьема была и спитимія по разсужденію духовнаго отца "6). Первое условіе соблюдалось не всегда, но епитимія непрем'вню. Такъ, бракъ жены, у которой мужъ въ бъгахъ, совершенный безъ дозволенія начальства, не расторгается, но за сіе епитимів "7).

Наконець, мы должны обрасить видмоме и на то, что Святейтій Синодъ вногда выставляєть на видъ условіє, не выставляємоє ни древними правилами, ни законами греческихъ императоровъ, ни нашими гражданскими. Это требованіе честной жизни со стороны супруга, оставленнаго другимъ, находящимся въ безитетномъ отсутствіи, съ такою строгостію, что напримъръ, если жена мужа, находящагося въ безитетномъ отсутствіи, прижила незаконно младенца; то ей въ просьбъ о дозволеніи вступпть во второй бракъ, яко померяєщей на сіє право отказывается: а за прелюбодъяніе полагается епитимія <sup>эд</sup>). Впрочемъ это требованіе мы встрътняя только одинъ разъ.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) 19 сентября 1782 г. прот. л. 246; 23 генваря 1818 г. протек. л. 521.

<sup>96) 17</sup> апръля 1816 г. Синод. прот. л. 866 въ ноябр. км.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) 4 апръля 1830 г. Синод. прот. л. 1028.

<sup>\*\*) 14</sup> сентября 1813 г. Сянод. прот. № 39.

4. Употребленіе въ ръшеніяхъ Св. Синода правиль древней церкви о наказаніяхъ.

Никакая часть правиль древней церкви не приводится въ рашеніяхъ Синода столь часто, какъ правила, опредъляющія наказанія и епитимін за разныя преступленія клириковъ и мірянъ. Въ распорядительныхъ опредъленіяхъ служать основаніемъ большею частію позднайшія постановленія—регламенть, указы вменные и синодскіе. Въ далахъ объ опредвленіи наказаній—почти всегда основаніемъ служать правила.

Общія начала, которыми Св. Синодъ руководствуєтся въприложении цер-ковныхъ правиль о наказаніяхъ.

Уненить общія начала, которыми Св. Синодъ руководствуєтся въ приложеніи древнихъ правилъ о церковныхъ наказаніяхъ, нетрудно, если взойти къ тому исходному пункту, которымъ опредълзется отношеніе Св. Синода къ этимъ правиламъ. Этимъ исходнымъ пунктомъ служитъ духовный регламентъ.

Регламенть въ основание своихъ отношений къ правиламъ древней церкви объ епитиміяхъ привять ту мысль, что древняя епитимія, состоящая въ продолжительномъ отлученіи отъ причастія Св. Таниъ въ ныившие время сдвиалась нестрашна, а для тайныхъ раскольниковъ и желательна. Поэтому положиль: древнюю эпитимію, состоящую въдолговременномъ отлученія отъ Св. Таннъ, не употреблять. Въ соотвътствіе этому опредвленію мы и видимъ, что въ первое время по учреждении Синода епитамія съ продолжительнымъ отлучениемъ отъ Св. Таннъ назначается весьма ръдко. Напротивъ почти всегда въ нужныхъ случаяхъ полагается епитимія по разсмотранію духовнаго отца. Но удержанію и утвержденію этого правила, какъ и другихъ, какъ и вообще всего синодскаго устройства, конечно, весьма много содъйствовало то обстоятельство, что въ теченіе первыхъ 15 леть по учрежденіи Синода почти безпрерывно имвать главное вліяніе въ составъ Синода самъ составитель Регламента Өеофанъ Прокоповичъ. Только въ тъхъ ръдкихъ случаяхъ, когда какое-нибудь опредъленіе почему нибудь

<sup>103) 13</sup> марта 1780 г., син. проток., л. 447. Собран. закон., № 14996.

состоялось безъ участія Осоовна, мы и видимъ отступленіе отърегламентскаго опредвленія о назначеніи продолжительнаго отлученія отъ св. причастія. Въ двухъ случаяхъ вступленія въ бракъотъ живой жены Св. Синодъ въ 1725 году, прилагаетъ во всейточности правила древней церкви, и въ оба раза синодальныя опредвленія не подписаны Осоовномъ. Именно съ внявемъ Голицынымъ, при живии первой жены взявшимъ другую въ Ганноверв, положено поступить безъ вослабленія, двйствительно такъ, какъсв. правила повелбваютъ, именно 58 правило Высилія Великаго, т.-е. отлучить отъ пріобиченія на 15 лють съ подраздъленіями и не указанію того же св. Василія Великаго 10 — чтобы на то смотря и другимъ въ такое погръщеніе впадать не повадно было 100).

Тоже самое опредъленіе посл'ядовало и о солдать женившемсю отъ живой жены на другой 101).

Напротивъ во всехъ другихъ случаяхъ, имея въ виду сказанное въ духовномъ регламентв о продолжительныхъ церновныхъепитамияхъ, Св. Синодъ въ первое время держится такой ирангики, что указывая на правила "по которымъ следуетъ положить навъзаніе, не назначаетъ продолженія, а представляетъ это разсуждению духовнаго отца. Наприм. женѣ, за предюбодъявіе разведенной съмужемъ, Св. Синодъ полагаетъ по прав. 20 анк. и 58 Вас. Вел. исполнять епитимію по разсмотржито духовнаго отца" 102).

Это безусловное запрещене регламента налагать эпигмый съпродолжительнымъ отлучениемъ отъ Св. Таннъ въ последствии утратило силу. Св. Синодъ началъ опять назначать епитмыю мо правиламъ древней церкви. Но и после сего и доселе въ приложения правилъ древней церкви о наказаніяхъ Св. Синодъ всегда руководствуется болье синсходительными воззрѣніями. Полагая за преступленіе наказаніе, указанное древнимъ правиломъ, Св. Синодъне буквально слѣдуетъ въ выполненіи, но предоставляеть духовному отцу, имѣя въ виду 102 пр. VI вселенскаго собора, при искреиности покаянія, сокращать время отлученія. Такая практика, указанная регламентомъ, постоянно была поддерживаема Св. Синодомъ-

<sup>&</sup>lt;sup>601</sup>) 1 сентября 1725 г., снюд. проток., подпис. Өеофилактомъ и Гавріндомъархиманаритомъ. Троникимъ



<sup>&</sup>quot;) Кормчая л. 251.

<sup>100), 24</sup> февраля 1725 г., свы. проток. л. 124, подпис. Өеодосіемъ и архимандритами.

. Опредвленія регламента о сиягченім навазаній, полагаемыхъ древними правилами, снова разъяснены Св. Синодомъ особо въ 1780 г., вогда Св. Синодъ усмотрълъ изъ представленій отъ архіереевъ о преданіи церковнымъ наказаніямъ впадшихъ въ разныя церковныя преступленія, что оными налагаются епитиміи по точнымъ въ правилахъ св. отецъ положеніямъ, которыми время соразмеряется степенями ожесточенія по отношенію къ важности преступленія. Но какъ изъ оказавшихся и въ равномъ преступленіи, одни бываютъ жестокосерды и ни увъщаніями, ни временемъ къ истинному раскаянію не приводятся, другіе при признанія приносять раскаяніе и сокрушеніе, иные же или по холодности къ закону, или по расколу, запрещение ни во что вменяють, паче же онаго и желають, а иные продолжениемъ запрещения впадаютъ въ отчаяние. Таковыхъ ради винословій св. отцы на VI вселенскомъ соборѣ въ правиль 102 предоставили пріемшему власть отъ Бога вязати и разръшати смотрать на множество и на мальство гръховъ и на обращеніе согрѣшившаго и кающагося, и тако размърять милость и вражду приносить подобну бользни. Св. Синодъ находилъ, что на семъ и на свидътельствъ другихъ св. отцевъ основано регламентское разсуждение объ епитиміяхъ. И имъя это виду, предписаль епархівльнымъ архіереямъ, дабы особенно въ разсужденіп налагаемаго преступникамъ запрещенія причащенія Св. Таинъ поступали осмотрительно, такъ чтобы ни кающагося не обременить и не привесть въ отчанніе, и въ ожесточенномъ не произвесть неуваженія къ Св. Тайнамъ, равно и къ содъянному преступленію, а въ имъющемъ холодность къзакону не умножить оныя, наче же, чтобы расколу не пособить. Что же надлежить до умаленія времени, то и въ ономъ искренно раскаявающемуся отъ церкви снисхождение оказывать нужно. Однако и въ семъ имъть осторожность, дабы одни не возымъти повода притворствомъ сего достигать, другимъ же наппаче въ важнъйшихъ преступленіяхъ не подать вину послабленія 103). На этотъ указъ видимъ въ последствіи многократныя ссылки, какъ на руководственный.

102 правило VI вселенского собора и приведенный сейчасъ указъ Св. Синода сдълались руководственными правилами, съ которыми сообразоваться предписывается при каждомъ случав, когда нало-

<sup>103) 13</sup> марта 1780 г., син. проток., л. 447. Собран. закон., № 14996.

жена епитимія, состоящая въ продолжительномъ отлученія отъ Св. Таинъ.

Уяснивъ себв такимъ образомъ основную точку зрвнія Св. Синода на правила древней церкви о наказаніяхъ, мы не встрътимъ затрудненія и въ объясненіи дълаемаго Св. Синодомъ

a) выбора правиль опредъляющих наказаніе для приложенія къ данному случаю.

Правила древней церкви, по своему историческому разновременному происхожденію, опредъляють за одно и тоже преступленіе иногда различныя наказанія. Правила одного міста и времени болве строгое, правило другаго болве снисходительное. Такъ за невольное убійство анвирскій соборъ опредвляеть епитимію на 5 явть (прав. 23), а св. Василій Великій на 10 леть (прав. 56). За прелюбодъяніе анкирскій соборъ налагаеть епитимію на 7 лътъ тирав. 20), а св. Василій Великій на 15 (прав. 58). Подобныя различія примъчаемъ и въ отношеніи въ другимъ преступленіямъ. Св. Синодъ сообразно съ своимъ основнымъ возэрвніемъ въ нужныхъ случаяхъ всегда почти избираетъ для основанія своихъ ръпісній правила болье снисходительныя, налагающія спитимію на болъе воротвій срокъ. Такъ за невольное убійство епитимія всегда назначается на основаніи 23 анкирскаго правила, за прелюбодъяніе — на основаніи 20 анкирскаго. Епитимін по правидамъ св. Василія Великаго за эти преступленія полагаются только въ ръдкихъ случаяхъ. Каними началами Св. Синодъ руководствуется въ употребленін въ этихъ исключеніяхъ, т.-е. при назначеніи болье строгихъ наказаній-указать трудно. Почти въ одно и тоже время за невольное убійство полагается одному виновному епитимія по 57 правилу Василія Великаго—10 леть (за ненамеренное застраленіе изъ пистолета) 104), чъмъ невольное убійство уже не отличается отъ такъ-называемаго въ церковныхъ правилахъ близъвольнаго, подвергаемаго также 10 летней епитимии по 11 Василия Великаго 10s), а другому по 23 анкирскому на пять съ уменьшениемъ ея на половину (т.-е. на  $2^{1}/_{2}$  г.) по понесенному уже тълесному



<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) Января 1795 г., сви. проток. № 28.

<sup>106) 8</sup> января 1795 г., проток. № 13.

наказанію <sup>106</sup>). За близъвольное убійство иногда епитимія назначается 10 лътняя по 11 правилу Василія Великаго <sup>107</sup>), иногда же, 5 лътняя по 23 анкир. и по 54 Василія Великаго <sup>108</sup>).

Впрочемъ накоторые случан дають намъ возможность усмотрать основанія, какія амвать въ виду при этомъ Св. Синодъ. Именно: а) когда невольное убійство переходило почти въ близъвольное ... эпитимія была назначаема по 57 прав. Василія Великаго (майоръ ударилъ и столкнулъ съ лъстницы женщину, отъ чего она вскоръ н умерла) 10°); б) когда были другія обстоятельства, увеличивавшія виновность, --- епитимія опять была назначаема по 57 пр. Василія Великаго (такъ за неумышленное застръденіе дяди) 110). Вообще обстоятельства уменьшающія, или увеличивающія вину-служили основаніемъ назначенія наказанія или по болье строгому, или по болье снисходительному правилу. Но безъисключительнымъ правиломъ и этого нельзя признать: за неумышленное застръленіе дяди епитимія, какъ мы сейчась сказали, назначена по 57 прав. Василія Великаго, т.-е. 10 лътняя, а за неумышленное убійство сына-по 23 анкир., т.-е. 5 лътняя 111). Нельзя увазать даже и того, чтобы въ одно время Св. Синодъ держался по преимуществу болъе строгихъ правиль, въ другое болъе снисходительныхъ. Сейчасъ привели мы два опредъленія по двумъ совершенно однороднымъ двламъ и состоявшіяся въ одномъ и томъ же году. Но одно опредвленіе основано на анкирскомъ правиль, другое на Василіевомъ.

Есть случаи и такіе, что епитимія на опредъленное время при тъхъ же самыхъ условіяхъ и вовсе не полагаєтся. За неумышленное убійство, когда при этомъ было понесено тълесное наказаніе, иногда срокъ епитиміи и не назначался, а просто очищеніе совъсти предоставляемо было разсмотрънію духовнаго отца 112).

Принявъ во вниманіе съ одной стороны основное возарвніе Св. Синода на церковныя правила о наказаніяхъ, а съ другой ука-

¹⁰4) Января 1795 г., проток. № 46.

<sup>101) 8</sup> января 1795 г., проток. № 13.

<sup>108) 31</sup> октября 1782 г., протов. л. 352.

<sup>100) 1</sup> іюдя 1775 г., протов. л. 142.

<sup>&</sup>quot;") 22 іюля 1775 г., проток. л. 294.

<sup>111) 22</sup> марта 1793 г., проток. л. 285.

<sup>112) 13</sup> августа 1826 г., син. проток. л. 529.

занную сейчасъ разновременность и разномъстность происхожденія церновныхъ правиль, мы безъ труда придемъ къ уясненю-и

б) того, довольно страннаго на первый взглядъ явленія, что въ ръшеніяхъ Св. Синода не различаются преступленія болье тяжкіх от менте тяжких, и за тв и другія полагается одинаковая епитимія. Почти постоянно мы видимъ, что предюбодъяніе и блудодъяніе наказываются одинаковою епитиміею-семильтнею. И то и другое двлается въ точной сообразности съ правилами. И за прелюбодъяніе и за блудодъяніе правила, полагающія 7 лътнюю епитимію, есть. Это правила — анкирское 20-е и Василія Великаго 59-е. Св. Синодъ, върный своей задачь основывать ръшенія на правилахъ наиболъе снисходительныхъ, при назначении епитимии за предюбодъяніе почти всегда береть за основаніе не правило Василія Великаго, опредъляющее 15 лътнюю епитимію, а анкирское, полагающее 7 льтиюю. Но епитиміи за блудодьяніе анкирскій соборъ не опредвляеть; по необходимости нужно обратиться въ Василю Великому. Василій же Великій назначаеть епитимію блуднику на 7 лътъ. Такимъ образомъ и произощаю, что въ ръщеніяхъ Св. Синода и за прелюбодъяніе и за блудъ епитимія почти одинаковая, т.-е. 7 летъ. Съ бунвальнымъ смысломъ того и другаго правила ръшенія въ обоихъ случаяхъ сообразны. Но сущность того и другаго преступленія и вваимная ихъ тяжесть неодинаковы. Эта странность неразличенія блуда и прелюбодівнія въ отношеніи къ продолжению епитимии гораздо ръзче бросвется въ глаза въ тъхъ случаяхъ, когда одно лицо впадаетъ въ грвхъ, состоя въ бракв, съ другимъ безбрачнымъ, когда следовательно первое впадаеть въ прелюбодъяніе, а второе въ блудъ, когда при этомъ первому опредъляется епитимія по 20 анкир. правилу, а последнему по 59 пр. Василія Великаго, но обоимъ одинановая на 7 леть 113).

Этимъ неразличениемъ прелюбодъяния отъ блуда отчасти межетъ быть объяснена и та встръчаемая неоднократно въ ръшенияхъ Св. Синода особенность, что за прелюбодъяние епитимия полагается по 59 пр. Вас. Вел., которое говоритъ о блудъ 114). Но почти изтоже время и за прелюбодъяние же полагается епитимия и по 20 пр.

нодск. № 14. <sup>114</sup>) 24 апр. 1799 проток. № 19 сравн. 10 дек. 1820 проток. л. 38.



<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) 24 сентября 1785 года, проток. № 56. — Тоже 8 іюня 1789 года, протокасинодск. № 14.

Анкирскому, дъйствительно назначающему епитимію за предюбодвяніе <sup>113</sup>). А за блудодъяніе епитимія полагается по 20 пр. Анкирскаго собора, которое говорить о предюбодъяніи <sup>114</sup>). Поелику продолжительность епитиміи по тому и другому правилу одинакова—7 лътъ; то смъщать одно правило съ другимъ не было труда.

Случан назначенія Св. Сянодомъ за прелюбодівніе 15 літней епитинін - ръдки. Назначаемую епарх. архіереями 15 льтнюю по 59 пр. Вас. Великаго Св. Синодъ неоднократно отменяетъ и полагаеть 7 летнюю по 20 Анкирскому. Такое неразличительное употребленіе правиль о блудь и прелюбодьянія встрычается даже въ недавнихъ ръшеніяхъ Св. Синода. Въ 1842 г. и 1844 г. - блудодъяніе и прелюбодъяніе не различаются и епитимія и за то и за другое - 7 лътъ 117), и то и другое по 20 пр. Анкирскаго собора. Для соблюденія точнаго согласія съ сущностію правиль представлялось бы болве сообразнымъ опредвлять епитимію или въ обоихъ случаяхъ по правиламъ Св. Василія Вел., т.-е. за прелюбодъяніе 15 летнюю по 7 и 58 прав. его, а за блудъ 7 летнюю по 59; или же назначая за предюбодъяніе по Анкирскому прав. 7 лътнюю епитимію, за блудъ следовало бы назначить 4 летнюю эпитимію по 22 прав. Василія Вел. Эта мысль наша въ Св. Синодъ нынъ уже имъетъ приложеніе. Въ одномъ дъль за незаконную связь подвергнуты виновные 4-хъ лътней епитими по 22 пр. Васили Великаго 116). Но стало ли это общимъ правиломъ, или въ другомъ случать другой делопроизводитель опять будеть разсматривать и блудъ и прелюбодъяние какъ преступления одинаковой важности?

в) Исходя изъ общаго начала о приложении правиль древней церкви въ смыслъ болъе снисходительномъ, Св. Синодъ и самъ дълаеть неръдкія смягченія въ наказаніяхъ, налагаемыхъ епархівльными начальствами. Иногда уменьшаеть назначенное продолженіе епитиміи; иногда же смягчаеть образъ ея исполненія. Такъ въ одномъ случав—Св. Синодъ, утверждая назначенную епархіальнымъ начальствомъ епитимію, дълаетъ замъчаніе, чтобъ образъ ис-



<sup>111)</sup> Апр. 1799 проток. № 34. 5 февр. 1805 проток. л. 32.

<sup>\*114)</sup> Так. найдт. 21 февр. 1780 проток. л. 843.

<sup>111)</sup> Ноября 1842 свя. протов. № 150, 151, 152.—1844 г. овт. № 166, 167.

<sup>414) 1864</sup> протов. № 278.

полненія этой спитимів, предписанный въ 59 пр. Василія Великаго, не столь строго назначенъ быль и чтобъ въ отлученія отъ причастія поступать по 102 VI п ук. 1780 г. 118).

Впрочемъ право формальнаго смягченія древнихъ правиль о навазаніяхъ въ делахъ, подлежавшихъ внешнему суду, Св. Синодъ усвояетъ единственно себв и исправляетъ рвшенія епархіальныхъ начальствъ, основанныя на мотивахъ, не допускаемыхъ Св. Синодомъ. Когда въ 1785 г. Епарх. архіерей, синсходя полу и человической слабости жены, впавшей въ прелюбодъяніе, назначилъ не 7 лътнюю епитимію, какъ следуеть по правиламъ 20 Анкирскаго и 34 Вас. Вел., а только на два года, Св. Синодъ отмънилъ ръшеніе и опредвлиль 7 летнюю, если не наказана телесно, если же наказана, те въ половину 120). Въ другой разъ епархіальный архіерей солдату за блудодъяніе назначиль епитимію только на два года на томъ основаніи, что преступленіе учинено въ пьянства и съ тою цалію, чтобы по должности не могло последовать упущенія. Св. Синодъ уничтожиль и это решеніе, разсуждая, что по 43 артив. воинся. уст. въ пъянствъ учиненное преступление не только не извиняется, но должно быть жесточае наказано, и опредълиль по точной силь 20 пр. Анкир. на 7 леть 181). Вообще всв произвольныя смягченія епитимій, полагаемыхъ правилами, допускаемыя епархіальными начальствами, Св. Синодъ отвергалъ. Такъ, когда новгород-съверскій архіерей, вследствіе манифеста 28 іюня 1787 г. сделаль убавку многимъ изъ опредъленной за ихъ погръщности въ силу Св. Отецъ правилъ церк. епитимін, которая не къ наказанію какому. но единственно къ исправленію душевному относится и объ овой въ манифесть ни однимъ словомъ не упомянуто, Св. Синодъ отмъншть его ръшеніе, привовокупивъ, что умаленіе стадуеть чинить по плодамъ поваянія по 102 VI и ук. 1780 182).

При общемъ и главномъ направленіи къ назначенію епитимій на сроки болье краткіе, чъмъ опредъленные древними правилами, Св. Синодъ въ своей практикъ мало по малу развиль ивкоторых особенныя нормы для опредъленія и законности снисхожденія к



<sup>119) 19</sup> декаб. 1785 син. проток. № 64.

<sup>120) 12</sup> сент. 1785 смн. проток. № 82.

<sup>121) 7</sup> іюня 1795 проток. № 18.

<sup>122) 27</sup> окт. 1787 проток. л. 59.

енной мітры онаго, съ которыми обыкновенно сообразовался въ одинаковыхъ случаяхъ. Сюда относятся:

- 1) Крайніе предълы возраста. И несовершеннольтіе и преклонность леть Св. Синодъ нередко принималь за достаточное основаніе жь преложенію правиль древней церкви съ снисхожденіемъ. За невольное убійство малолетнимъ, имевшимъ менее 17 леть, Св. Синодъ, сообразно съ указомъ 2 мая 1765 г. не назначалъ точнаго времени епитиміи, предоставивъ наложеніе епитиміи усмотрънію дух. отцовъ и епарх. архіереевъ 123). И вольному убійцъ 15 явтнему полагалъ епитимію только на 10 летъ т.-е. въ половину противъ положенной-по несовершеннольтію 124). Равнымъ образомъ и превлонность лъть служила для Св. Синода достаточною причиною къ тому, чтобы правила древней церкви не прилагать по точной ихъ строгости и силь, а дълать снисхождение. Объ іеромонахъ, обличенномъ и сознавшемся въ любодъяніи и пьянствъ, Св. Синодъ разсуждалъ, что хотя бы и слъдовало по силь церковныхъ правиль и 196 ст. Устава консисторій лишить его сана и монашества, но по вниманію къ преклоннымъ его лътамъ-Св. Синодъ лишилъ его только іеромонашескаго сана съ оставленіемъ простымъ монахомъ и съ запрещеніемъ носить монашескую одежду 125).
- 2) Душевное расположеніе лица, подлежащаго епитиміи—соотвътствующее главной ціли епитиміи—также принимаемо было Св. Синодомъ въ уваженіе и служило основаніемъ къ смягченію епитиміи даже до совершеннаго неназначенія опреділеннаго срока. За прелюбодівніе въ разсужденіи чистосердечнаго признанія Св. Синодъ полагаетъ епитимію въ доміз подъ смотрівніемъ дух. отца 121), согласуясь въ этомъ опреділеніи съ духомъ и буквою правила Св. Григорія Нисскаго, по которому возбудившій самъ себя къ



<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>) 21 и 30 генв. 1793 г. син. прот. д. 101 и л. 124.

<sup>1.4)</sup> Февр. 1795 син. прот. л. 50. Женф, которой быль 17 годъ-епитимія за убійство ею мужа, какъ несовершеннольтней, —уменьшена до 5 льть 25 мая 1789 проток. Ж 38. Дъвкъ, учивившей дюбодьяніе въ 15 льтнемъ возрасть, епитимія въ ноловину т.-е. 3½ г. (30 окт. 1788 г. прот. № 56). За утопленіе жены своєй, вибсто 20 льтней, какъ слъдовано бы по 56 Вас. Вел.—10 льть, ноо быль несовершеннольтній (29 мая 1779 г. прот. № 68).

<sup>125) 14</sup> генв.--25 февр. 1852 г. прот. въ март. кн. № 149.

<sup>176) 17</sup> севт. 1785 г. прот. № 49.

исповъданію гръховъ, какъ уже начавшій врачеваніе своего педуга и какъ показавшій знаменіе своего изміненія къ лучшему, должень быть подъ епитиміею, болье снисходительною (пр. 4). Подобнымъ же образомъ причиною къ облегченію наназанія принимается и снисхождение оказывается въ твхъ случаяхъ, когда кто самъ объявиль, что состоить въ бракв въ родствв, воспрещенномъ для браковъ, безъ всяваго доносу и, указывая на незнание свое о церковныхъ указаніяхъ, проседъ прощенія 127). Предоженіе этого начала въ нъкоторыхъ случаяхъ распространяемо было даже на будущее и только еще ожидаемое чистосердечное раскаяніе. И къ сокращению времени епитимии за основание было иногда принимаемо не дъйствительное, а только еще часмое чистосердечное покаяніе. Такъ за блудодвяніе хотя по 59 и 68 Вас. Вел. виновные и подвергли себя семильтней церковной епитими, но во уваженіе часмаго ихъ сердечнаго поканнія, а паче Божія, для гръшниковъ кающихся милосердія, также, что они сверхъ твлеснаго наказанія и подъ стражею чрезъ немалое время уже претерпъли — дана была епитимія на 31/2 года 128). Впрочемъ справедливость требуеть замътить, что это начало признаваемо было обязательнымъ не всегда. Оно дъйствовало и признаваемо было обязательнымъ только въ большей части случаевъ. Но мы видимъ и такое Синодское ръшеніе, въ которомъ собственному, чистосердечному признанію не дано значенія смягчающаго обстоятельства. Епархіальный архіерей за блудодъяніе въ уваженіе добровольнаго признанія полагаеть не обременять виновнаго по 59 Вас. Вел. 7 лътнею епитиміею и назначаеть епитимію только на 31 2 года. Св. Синодъ судить иначе: какъ не видно, чтобы она наказана телесно, что одно вивняется въ половинное исправление епитимін, а не собственное признаніе, посему подвергнуть ее епитимін на 7 лътъ по 59 Bac. Вел. 129).

3) Всякое злостраданіе, претерпънное по поводу преступленія, за которое полягается епитимія по церковному правилу, служило для Св. Синода основаніемъ къ приложенію церковныхъ правиль съ меньшею строгостію. Сюда принадлежатъ: содержаніе подъ стражею,



<sup>127) 31</sup> марта 1786 снн. прот. № 77.

<sup>126) 9</sup> марта 1805 прот. № 45.

¹²²) 9 марта 1805 син. прот. № 45.

бытіе подъ судомъ и въ особенности телесное надазаміе. Св. Синодъ при этомъ руководствовался, конечно, тою мыслю, что всякое страданіе, претерпънное по поводу преступленія, хотя бы оно было назначено и не духовнымъ судомъ, сиягчаетъ душу преступника я приводить его въ сокрушение о савланномъ преступления. Въ этомъ отношенія въ дуковномъ правительствів съ 2-й половины прошедшаго стольтія вознявъ обычай, мало по малу потомъ превратившійся въ твердое правило-уменьшать на положину время поваянія, назначенное правиломъ древней церкви, въ томъ случав, когда виновный подвергнуть уже и телесному наказанію. Этому правилу Св. Синодъ следуетъ во всехъ подобныхъ случаяхъ 120). Въ первое время только не совстмъ выработался принципъ уменьшенія епитиміи за понесеніе тілесного наказанія на половину. Убавляли по этой причинъ изъ епитиміи положенной правиломъ одинъ годъ, назначая, напримъръ, за неумыпленное убійство вивсто 5 лътъ на 4 года (31), убавляли два, полагая за блудодъяніе вивсто 7 лътней епитими только 5 лътнюю 182). Или же только довольствовались темъ, что вычитали изъ определеннаго срока епитиміи столько времени, сколько виновный быль наприм. подъ стражею 123).

Но когда при этомъ тълесное наказаніе виновному было соединено еще съ другимъ какимъ нибудь, тогда срокъ епитиміи и еще болъе былъ убавленъ, а иногда виновный совсъмъ былъ освобождаемъ отъ нея. Такъ за неумышленное убійство епитимія по 23 прав. анкирск. пять лътъ. Но въ разсужденіи тълеснаго наказанія и продолжительной воинской службы—Св. Синодомъ назначено на одинъ годъ 1.34). Въ другой разъ виновному въ неумышленномъ смертоубійствъ и притомъ происшедшемъ въ общей съ прочими дракъ, но поелику за то уже отъ правительства тълесно наказанъ, а потомъ и въ службу военную отданъ, вмънена сія отдача виъсто дерковной епитиміи, отъ которой онъ освобожденъ 185). За блязъ-воль-

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup>) 11 февр. 1898 г. свн. проток. л. 142—13 февр. 1850 г. прот. л. 161, 162 и 20 февр. 1850 г. прот. л. 357.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) 9 ноября 1831 г. сип. проток. декаб. кн. л. 91. Тамъже л. 374 № 168 2 мая 1804 син. прот. л. 81.

<sup>132) 29</sup> апр. 1780 син. прот. л. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1 33</sup>) 17 сент. 1781 г. син. прот. л. 104.

<sup>134) 8</sup> окт. 1791 син. прот. № 351.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup>) 13 окт. 1791 с**да. прот. л.** 365..

ное убійство—если въ службв военной виновный, то ему согласно сужденію 'Св. Отепъ въ дух. регламентв въ 14 пр. л. 12 исправить епитимію (б лють) подъ смотрвніемъ полковаго священника. Если же не состоить въ военной службь; то какъ тюремное его содержаніе вмънено уголовною палатою въ облегченіе подлежащаго ему по гражданскому суду наказанія, слъд. къ умаленію церковнаго покалнія не относится, а онъ оказался въ близъ-вольномъ убійствъ, которое отъ невольнаго по 8 прав. Василія Великаго не мало различествуеть, то опредълить ему ту епитимію на 10 лють 126).

- Но эти последніе случаи имеють частный характерь и не подучили значенія общаго правила подобно вышеувазанному уменьшенію церковнаго наказанія на половину въ случав понесеннаго твлеснаго наказанія. Такой же частный характеръ имьють и употребляемыя Св. Синодомъ снисхожденія въ приложеніи древнихъ правиль о наказаніяхь, въ случав продолжительнаго нахожденія подъ следствіемъ 137) и содержанія подъ стражею, а равно и въ томъ, когда кто подвергнутъ денежному взысванию по рашению свътскаго суда 184). Самая сущность снисхожденія въ приложеніи древнихъ правиль въ этомъ случав не имъсть характера общности и однообразія, какъ въ уменьшеній епитиміи по телесному наказанію, но разнообразится, по разнообразію частныхъ случаєвъ. Такъ напр. по вниманію къ указанному сейчасъ продолжительному нахожденію подъ следствіемъ во время производства дель, Св. Спнодъ, не уменьшая срока, освобождалъ отъ исполнения епитими въ монастыръ, съ дозволеніемъ исполнить дома подъ присмотромъ духовнаго отца 134). При этомъ разсуждение о томъ, какое гражданское наказаніе какому уменьшенію епитиміи соотвітствуєть, зависить единственно оть усмотренія Св. Синода. На половину уменьшается напр. епитимія по причині тяжкаго тілеснаго нанаванія, понесеннаго виновнымъ. И въ такой же мірт уменьщается и въ томъ случав, когда напр. виновный приговоренъ къ трехивсячному заключенію. Помъщица съкла дворовую женку, послъ чего она на другой день и умерла. За это она признана близь-

<sup>139) 27</sup> авг. 1785 сив. прот. л. 5-10. авр. 1836 сив. прот.



<sup>134) 29</sup> апр. 1780 син. прот. л. 10.

<sup>137) 27</sup> авг. 1785 г. прот. л. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>) 8 дек. 1787 прот. д. 19.

вольною убійцею и подлежала по 56 Василія Великаго епитиміи на 10 леть. Но поелику присуждена Сенатомъ къ трехивсячному тюремному заключенію, то Св. Синодъ уменьшилъ епитимію до 5 леть 140).

Равнымъ образомъ не принимается во вниманіе и различіе преступленій. Подлежащій ли продолжительной епитиміи по правилямъ или менте продолжительной будеть наказанъ тълесно, во всякомъ случать прилагается мерило одно—епитимія уменьшается на половину, вмъсто 20 лътъ назначается 10, вмъсто 10—5, вмъсто 7—3½ и т. д. Только въ весьма ръдкихъ случаяхъ—для соблюденія точности въ уменьшеніи срока епитиміи Св. Синодъ требоваль точныхъ справокъ о томъ, сколько времени судимый содержался подъ стражею и къ какому тълесному наказанію приговоренъ 141).

Сиподальнымъ же усмотръніемъ разръшается и тотъ вопросъ, можеть или не можеть служить основаніемъ къ сокращенію епитимін то или другое понесенное наказаніе. Причемъ ръшенія епарх. архіереевъ Св. Синодъ нередко не признаеть твердыми. Такъ по вниманію къ содержанію подъ стражею епитимію блудодъйцъ епарх. архіерей уменьшиль было на 2 года т.-е виъсто 7 лътъ-5 лътъ; Св. Синодъ отмъниль это ръшение на томъ основанін, что какъ дівка подъ стражею содержалась во время только савдствін, дабы не могла уйти, или что-либо учинить надъ собою, почему таковаго содержанія и въ наказаніе ей вмінить не должно, то епитимія по 59 Василія Великаго 7 літняя 14:). Но важныя преступленія составляли исключеніе изъ принятаго Св. Синодомъ правила о сокращении епитимии на половину по причинъ понесеннаго телеснаго неказанія. Такъ за кровосмешеніе отца съ дочерью Св. Синодъ, примънясь къ 67 пр. Василія Великаго и толкованію на оное, опредълиль виновному епитимію на 20 леть сверхь того наказанія, которому онъ долженъ быть подвергнуть по законамъ уголовнымъ, изъяснивъ при этомъ прямо, что сокращение епитимии, допускаемое Св. Синодомъ ради гражданскаго наказанія, не можеть быть допущено по важности преступленія 141).

<sup>140) 24</sup> марта 1802 г. син. прот. л. 76.

<sup>141) 16</sup> марта 1805 син. прот. л. 76.

<sup>142) 6</sup> февр. 1805 син. прот. № 17.

<sup>143) 18</sup> февр. 1836 г. смн. прот. № 140.

Опасность, которая могла бы быть ожидаема оть приложенія правиль древней церкви о продолжительных вепитиміяхь со стороны раскольниковъ, указанная еще регламентомъ, какъ главная причина въ неупотребленію ихъ-принимаема была Св. Синодомъ во вниманіе и впоследствіи и служила основаніемъ къ уменьшенію времени отлученія отъ Св. Причастія; а равно и семейныя обстоятельство и отношенія. Такъ жену, вышедшую за другаго при живомъ мужъ, Св. Синодъ положилъ развесть со вторымъ, и преосвященному увъщевать перваго къ принятію ея въ супружесное сожитіе. Но при семъ въ отношеніи въ епитиміи Св. Синодъ предписаль руководствоваться ук. 21 марта 1780 г. темъ напиаче. чтобы долговременнымъ удаленіемъ отъ Св. Таинъ не доставить повода къ отвращенію отъ православія, (такъ какъ было уже у раскольниковъ) 144). Сохранение семейнаго спокойствия Св. Синодъ также принимаетъ иногда за достаточное основание къ освобожденію отъ епитиміи. Жену, впадшую въ любодъяніе еще во время бытія не въ замужествъ, и не изобличенную въ умерщвленіи рожденнаго младенца, мужъ которой объ этомъ порокъ не дълаеть никакой жалобы, отъ семплътней церковной епитими, къ которой приговариваеть епарх. архіерей по 59 пр. Василія Великаго, Св. Синодъ освобождаетъ въ томъ намъренін, чтобы чрезь опредналемую ей публичную церк, епитимію не возбимиль оный мужь ся какого на ней отвращенія, и предоставляєть испытанію духовнаго отца 145). Равнымъ образомъ и другія семейныя обстоятельствапринимаемы были Св. Синодомъ за основание къ ослаблению епитиміи. Такъ двумъ лицамъ, изъ коихъ одинъ виновенъ въ прелюбодъянін, а другая въ любодъяніи съ нимъ-епархіальное начальство назначило исполнять епитимію годъ въ монастыръ. Св. Спнодъ ръшиль иначе "Поелику прелюбодъй имъеть жену, а можеть быть и дътей, которымъ нужно пропитаніе, да и къ дъвкъ, по причивъ содержанія ея чрезъ годъ въ нонастырь, не столь скоро можеть прінскаться женихъ, какъ въ дому ея; то въ монастырь послать только для наставленія закону Божію и приведенія къ истипному раскаянію въ преступленін, а потомъ исполнять 7 літнюю ещетимію дома <sup>146</sup>).



<sup>&#</sup>x27;") 17 сент. 1781 смн. прот. л. 119.

<sup>141) 27</sup> окт. 1787 прот. л. 58.

<sup>446) 8</sup> іюня 1789 прот. № 14.

5) Изъ того же духа снисхожденія вытекало и то руководственное начало, въ первое время утверждавшееся на обычав, а потомъ превратившееся въ твердое и постоянное правило-чтобы правила древней церкви о публичномъ отлучении отъ причастия Св. Таинъ на извъстное опредъленное время прилагать только въ томъ случав, когда преступленіе ясно доказано по суду. Начало во всемъ согласное съ духомъ древней церкви, въ которой было общее правило, чтобы открыто сограшившій открытой подвергаемъ быль и епитиміи, а тайно согрешившій должень быть и наказываемъ тайно же 147). Такимъ образомъ, когда падаетъ только одно подозрвніе въ преступленіи, то опредвленной епитиміи по правиламъ Св. Отецъ не полагается 145). Или въ тъхъ случаяхъ, когда преступленіе не было въ світскомъ судів доказано ясно, но между тымъ свытскій судъ приговариваль нь церковному покаянію. Св. Синодъ обыкновенно не налагалъ епитиміи на опредвленный срокъ, а только отдаваль испытать совъсть духовному отду. Подвергавшагося обвиненію, какъ сомнительнаго въ отношеніи смерти Барановской (билъ и не ускорилъ ли смерти ея, страдавшей чахоткой) не подвергая опредълительной епитиміи, предоставить духовному его отцу по разсмотрвнію своему испытать и очистить совъсть его въ разсуждени свазаннаго случая 140).

Эти рвшенія, состоявшіяся по частнымъ случаямъ, Св. Синодъ призналъ и какъ общее руководственное начало во всёхъ дёлахъ подобнаго рода и выразилъ это мивніе по возникшему въ одномъ случав съ свётской стороны сомивнію. Церковному покаянію, по опредёленію Государственнаго совёта, преданъ былъ помівщикъ, оставленный въ подозрёніи по дёлу о засеченіи своей дёвки. Духовное начальство опредёлило предать его епитиміи подъ смотрёніемъ его духовнаго отца безъ отсылки въ монастырь. По возникшему вслёдствіе этого сомивнію Св. Синодъ объяснилъ, что церковное покаяніе состоить въ запрещеніи пріобщенія Св. Таинъ въ положенное правилами соборными время съ посылкою иногда

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) 11 ноября 1827 син. прот. л. 911. Тоже поезику пономарь, оглашенный въ сильнейшенъ подозрения въ убійстве, исключается изълуховнаго званія. 16 нояб. 1827 г. син. прот. л. 935.



<sup>147)</sup> Augustini sermo 82.

з 16 февр. 1820 свн. прот. л. 634.

подвергшагося оному, по важности учиненнаго имъ преступленія, на нъкоторое время въ монастырь. Но по тъмъ же правиламъ властъ имъетъ духовный отецъ умножить или умалить время повання, смотра на образъ жизни и въры нающагося, и наложить епитимію состоящую въ постъ, молитвъ и подаяніи милостыни, какъ о семъ изъяснено въ 3 гл. книги о должностяхъ приходскихъ священниковъ. Посему и въ указанномъ случаъ Св. Синодъ не нашелъ ничего противнаго Высочайще утвержденному мивнію Государственнаго совъта 150). Въ этомъ смыслъ Св. Синодъ даетъ отвъты и Сенату на запросы его объ епитиміяхъ за разныя преступленія, въ особенности за кровосмъщеніе. Такъ напримъръ въ 1844 г. Св. Синодъ изъяснилъ Сенату, что если рампеніемъ суда подсудимые будуть оставлены относительно кровосмъщенія только въ подозръніи; то не подвергая ихъ положительной епитиміи, предоставить внутреннему испытанію отца духовнаго 151).

Другою причиною неназначенія точнаго времени церковнаго поваянія и замѣненія полагаемаго правилами отлученія отъ пріобщенія Св. Таннъ—Св. Синодъ въ нъкоторыхъ случаяхъ признаваль несуществованіе точныхъ правиль въ данныхъ обстоятельствахъ. За причиненіе двухъ опасныхъ ранъ мальчику и дъвочкъ и за намѣреніе лишить себя жизни—по вмѣненію въ наказаніе долговременнаго содержанія подъ стражею, виновный преданъ церковному покаянію. Епархіальное начальство за намѣреніе лишить себя жизни присуждало на одинъ годъ въ монастырь Но Св. Синодъ, основываясь на томъ, что въ правилахъ Свят. апостолъ и Отецъ точнаго положенія, какую епитимію опредѣлить за таковое преступленіе, не обрѣтается, положиль отъ посылки въ монастырь освободить, а предоставить налагать на него къ очищенію совъсти пость, молитвы и поклоны духовному отцу по своему разсмотрѣнію <sup>13</sup>).

Но это послъднее ръшеніе не имъло значенія общаго правила. Въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ за тоже самое преступленіе полагаетъ опредълительную епитимію примънительно къ другимъ правиламъ.

6. Въдухъ тъхъ же снисхожденій были формулированы Св. Сино-



<sup>150) 17</sup> сент. 1828 син. прот. л. 570.

<sup>111) 9</sup> окт. 1844 син. прот. л. 122.

<sup>112) 24</sup> гевв. 1806 сив. прот. л. 75.

домъ и ивкоторыя новыя нормы дерковныхъ навазаній за преступленія, непредусмотрівнныя законодательствомъ древней п не опредъленныя точными правилами. Первенствующей церкви неизвъстно напр. было преступленіе уклоненія отъ исповъди и Св. причастія. Поэтому мы и не видимъ между правилами ся опредъляющихъ церковное наказаніе за это преступленіе. Въ русской церкви это преступленіе стало особенно изв'ястно со времени появленія раскола. Первоначальною мерою противь этого преступленія были денежные штраоы съ неисповъдывавшихся, образовавшіе даже особую вътвь финансоваго управленія и породившіе огромную переписку о недоимнахъ по этимъ сборамъ. Штрафы отмвнены въ концв прошедшаго стольтія, какъ несообразные съ духомъ христіанства. Въ то же время въ видъ частной мъры за уклоненіе отъ исповъди и причастія нъкоторые подвергаемы были и тылеснымъ навазаніямъ. Мъра едвали долго употреблявшаяся. Въ 40-хъ годахъ уже нынвшняго стольтія повойный протопресвитеръ Кутиевичь •ормулировалъ еще одну ивру, приложение которой видно только въ нъсколькихъ частныхъ случаяхъ. Мъра сія состояла въ томъ, что за каждый годь, въ теченіе котораго кто не быль у исповіди, онъ предаваемъ былъ церковному покаянію на две недели, за небытіе въ продолженіи 10 леть, — на пять месяцевъ. Св. Синодъ соглашался съ этою мітрою 152). Человітку, имітвшему 32 года оть роду и нивогда не бывавшему у исповъди и Св. причастія, считая съ 7-летняго возраста, назначена епитимія по две недели за каждый годъ 154).

Кромъ указанной сейчасъ новой нормы наказанія за небытіе у исповъди и св. причастія—Св. Синоду собственно принадлежитъ установленіе еще одной нормы для наказанія. Это наказаніе священно-церковнослужителей за совершеніе брака прежде достиженія опредъленнаго закономъ возраста. Въ такихъ случаяхъ на первый разъ съ конца прошедшаго стольтія полагается посылать священно-церковнослужителей въ монастырскіе труды на столько времени, сколько недоставало узаконеннаго возраста жениху или невъсть 155). Правило, вошедшее въ уставъ консисторій (ст. 199).

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup>) 31 января 1806 г., синод. проток. № 100. — 23 сентября 1807 г., синод. проток. № 49.



<sup>113) 13</sup> нояб. 1842 син. прот. № 185.

¹¹¹) 16 нояб. 1842 прот. № 188.—Тоже 5 февр. 1843 г. прот. № 49.

- 7) Изъ того же духа снисхожденія происходить и имъ объясняется тоть особенный образь отношеній Св. Синода къ приложенію правиль древней церкви, который мы находимь въ одномъ родъ дълъ---именно въ дълахъ о сложение сана свищеннослужителями. Извъстно, что 7 правило IV вселенского собора священнослужителямъ и монахамъ, вступающимъ въ воинскую службу, или въ мірской чинъ, предписываеть-или возвращаться съ раскаяніемъ нь тому, что прежде избрали, или же предавать ихъ анасемв. Въ дълахъ этого рода Св. Синодъ нередно предписываеть епархіальнымъ архіереямъ сділать посліднее увіщаніе, вмість съ семъ предписываеть при этихъ увъщаніяхъ указывать ищущему сложенія на 7 правило IV всеменскаго собора; но и при непреклонности просителя, дозволяя съ него снять санъ, наказанія положеннаго правиломъ не прилагаеть. Въ настоящемъ случав, вромв общаго начала, которымъ Св. Синодъ руководствуется въ приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхь, безъ сомнанія ималось въ ниду и то, что въ русской церкви не было примъровъ приложенія втого правила, хотя были примвры насильственнаго расторженія браковъ, заключенныхъ по сложени священнослужителями сана, и заключенія ихъ въ монастырскія тюрьмы.
- 8) Имъя въ виду, что главнымъ исходнымъ пунктомъ для всей дъятельности Св. Синода въ приложеніи правиль древией церкви о наказаніяхъ служило регламентское разсужденіе о епитиміяхъмы безъ труда поймемъ, откуда вощло въ обычай у насъ вивстополагаемой церковными правилами епитиміи отлученія отъ Св. Таинъ-назначать денежные штрасы. Древиня церковь не знала этой замъны, и ни одно правило объ ней не упоминаеть. Въ регламенть читаемъ, "что духовный отецъ можеть и умножать и умалять время и количество епитиміи и одну епитимію перемънять на другую напр. пость на милостыню, только бы подъ видомъ милостыни себъ или кому иному не прямо скудному подаянія не требоврав". И вотъ объяснение того, на какомъ основани мы встрвчаемъ въ ръшенияхъ Св. Синода замънение церковныхъ епитимий денежными штрафами. Не одинъ примъръ въ ръшеніяхъ Св. Синода видимъ такого именно содержанія. Такъ вступившимъ въ бракъ въ 6 ст. кровнаго родства (троюроднымъ брату и сестръ) Св. Синодъ оставляя ихъ въ бракв, по силв регламентского опрехвленія вивсто отсылки въ монастырь для епитими, назначаетъ внестъ



вивсто цербовныхъ, положенныхъ правилами; а самъ иногла дастъ рвшенія съ присужденіемъ твлесныхъ наназаній — по обычавив издревле утвердившимся. Кроиз расториенія брака, заключенняю въ близкомъ родствъ-иногда архіерен приговаривали располенныхъ и къ тълеснымъ наказадіямъ. Арсеній Мацвевичъ, митрополить ростовскій, вступившимъ въ бракъ между собою въ родства завадомо, кромъ расторженія брака, присудель еще учинить при народиомъ собраніи публичное на площади кнутомо довольное наказаніе, дабы на то смотря другіе такъ далать не деревли. Св. Спнодь заметиль ему, что духовнымь персонамь определять кровавое наказаніе чинить весьма неприлично, а должно быть такорымъ опредъленіямъ тамъ, гдъ таковыя экзекуціи производятся. Поэтому впредь его преосвященству таковыхъ провавыхъ наказаній чинить не опредъять; но ето и будеть подлежать, трхъ отсыдать въ светсвія команды 162). Подобнымъ образомъ, когда преосвященный астраханскій женъ мужа сосланнаго въ Сябирь, когда она вступала въ бракъ, не дождавшись увъдомленія отъ провинціальной канцеляріи и безъ дозволенія архіерея, вельль учинить предъ консисторією наказаніе, —Св. Синодъ предписаль ему указомъ, что за сей поступокъ телеснаго навазанія чинить ей не надзежало; а какъ преступленіе учинено ею противу перковнаго узаконенія, то и штрафовать ее было должно церковною епитимісю. Посему и предписаль въ наложени штрафовъ поступать по правиламъ св. отелъ 162). Между тымъ въ тотъ же самый періодъ времени, когда еперхіальнымъ архіереянъ дваемы были внушенія о неприличін духовнымъ особамъ вместо первовныхъ наказаній присуждать нь телеснымь, самъ Св. Сикодъ, по крайней мъръ въ нъкоторыхъ случанхъ, не прилагаль нь себъ этихь разсужденій и нь тысснымь наказанівать присуждаль.

Въ 1744 г. открылось, что мужь отпустиль жену на водю по несогнасно съ несо, и даль письмо, чтобы ей жить правдие, или въ замужестве прти. Жена вышла замужь за другато.—Св. Симодъ положиль на основани 42 пр. ап. и 102 кареат. соб. развесть со вторымъ мужемъ и отдать первому, а всёмъ учинить жестокое

<sup>162) 1744</sup> г.,-дѣло № 387.

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup>) 25 января 1776 г., син. проток.

тълесное наказаніе <sup>144</sup>). Въ 1754 г. женвъ за то, что ходила въбывшему архимандриту для блудныхъ дълъ, положено учинеть при свиодальной канцеляріи плетьми наказаніе и по учиненіи отдатьее для отдачи мужу <sup>145</sup>).

Низинія начальствующія лица вивсто перковныхъ наказаній внновнымъ назначали твлесныя даже въ настоящемъ стольтін. Такъ одинъ архимандрить монаховъ виновныхъ съвъ лозами, держаль въ прияхъ и железахъ, моря голодомъ и жаждою. Св. Синодъ по возникшему делу внушилъ ему, въ подобныхъ случаяхъ, оставя налишнюю строгость свою, поступать съ монашествующими по 1 посл. къ Тим. со всякою кротостію и снисхожденіемъ 166).

Но выставивъ сипсхождение въ приложении правилъ древней первви, какъ общую, постоянно дъйствующую мысль, которою руководствуется Св. Синодъ, мы должны указать, что въ дъятельности Св. Синода есть нъвоторыя, хотя очень немногія исключенія изъ этого правила. Мы видъли выше, что даже въ первое время по учрежденіи Синода опыты назначенія наказаній во всей строгости правиль древней первви были. И въ послъдующее время видимъ нъсволько исключеній и уклоненій отъ общепринятаго начала. Укажемъ нъкоторыя изъ этихъ исключеній. Такъ наприм. въ 1802 г. назначено было Св. Синодомъ отлученіе отъ св. причастія безсрочно на всю живнь, кромѣ смертнаго случая. Такому наказанію подвергнута помъщица за жестокое съченіе кръпостимыхъ мальчиковъ, после котораго одинъ изъ нихъ и умеръ 1002).

При сложности преступленія, хотя и не всегда, увеличивается и епитимія. Подпоручику за блудодвяніе и за то, что двика, съ которою онъ жилъ, услыхавъ, что онъ хочеть жениться на другой, удавилась— положена двойная епитимія по 20 и 23 анкир. за блудодвяніе 7 летъ, а за неумышленное нанесеніе смерти 5, — всего 12 летъ (ж.). Естъ случаи и такіе, что Св. Синодъ не считаеть достаточнымъ перковное наказаніе и обращается къ гражданскому правительству съ предложеніемъ виновнаго подвергнуть и гражданскому наказанів—



<sup>· № 444)</sup> Дѣло Св. Синода 1770 г., № 360.

<sup>23</sup> февраля 1754 г., проток. № 33.

<sup>\*\*\* 30</sup> марта 1805 г., снв. проток., № 110.

<sup>167) 14</sup> февраля 1802 г., син. проток., № 40.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) 26 парта 1800 г., прот. № 100,

Такъ въ 1815 г. по предложению светскаго правительства жаложить цериовную епитимію за растявніе 13 явтней дочери своей, Св. Синодъ, примъняясь къ 67 пр. Василія Великаго и толкованію на оное, привнать виновнаго подлежащимъ церковному поканти на 20 леть. Но при этомъ присовокупиль, что его, яно гнуснаго преступника, оставить на прежнемъ мъсть жительства было бы соблазнительно 148). Подобнымъ образомъ давалъ решенія Св. Синодъ и въ нъкоторыхъ другихъ случаяхъ. За прелюбодъяніе жены расторгнувъ бракъ по 9 пр. Василя Великаго, Св. Спиодъ опредынать, чтобы виновная за иногія непотребства, оть которыхъ и строгостію неодновратныхъ навазаній не могла быть удержана, отослана была въ светскую команду, для ссылки ея на поселение 170). Или же, не обращаясь нь светскому правительству, самъ увеличиваль епитимію противу полагаемой правиломъ. За тоже кровосифизение съ насилиемъ, учиненное отдомъ дочери, Св. Синодъ положиль епитамію вдвое противъ полагаемой 67 пр. Василія Веливаго, т.-е. на 40 леть. И поелику за предюбодение положиль разводъ-то женъ дозводилъ вступать въ новый бракъ, если захочеть, а ему быть безбрачнымъ 171).

Юрисдавцію свою въ отношенія въ приложенію церковныхъ правиль о наказаніяхъ Св. Синодъ простираеть собственно и единственно только на лица, принадлежащія въ православной церкви. На этомъ основаніи Св. Синодъ:

1) Никогда не присуждаеть къ наказаніямъ по правиламъ церкви и ни къ какимъ—лица состоящія въ расколь. Мысль о томъ, что юрисдикція православной церкви простирается только на чадъ православной церкви, высказываема была многократно. Такъ въ 1812 г. сивтское судебное мъсто за прелюбодъяніе приговорило два лица, состоявшія въ расколь, и къ церковной спитими. Раскольники объявили, что положенной спитиміи въ церкви нести не желають. Епархіальный архісрей спращиваль у Св. Синода, какъ поступить въ этомъ случав. Св. Синодъ опредвляль назначенную спитимію

<sup>′′′) 3</sup> августа 1797 г., проток. № 1 и 5.—8 августа 1789 г., проток. № 9.



<sup>147) 30</sup> априя 1815 г., син. протов., № 27.

<sup>&</sup>lt;sup>676</sup>, 21 іюня 1779 г., проток. № 62. Къ тому же, т.-е. въ ссыява на поселеніе Св. Синедъ вриговариваеть женку, за вступленіе ся еще при живомъ мужа еще яв два брака (1 іюля 1779 г., прот. № 3).

отманть, послеку церковное покаяние имъ, яко раскольникамъ отъ сословія чадь православной нашей цериви отторгнувшимся, не свойственно. Да и замънить этой епитиміи, какь предполагальепархіальный архісрей, никанимъ другимъ исправленісмъ въ граждвисномъ правительствъ не должно, ибо они тълесно наказаны 172)-Та же мысль повторена и въ недавнее время. Въ 1844 г. Св. Спноду сделалось известно, что въ кавказскую консисторію граждансвія судебныя м'вста часто присылають діла о наложетіи ва старообрядцевъ за неумышленное убійство и беззаконное сожитіе церковной епитиміи. Между тімь церковное покаяніе, которому подвергаются преступники за означенныя преступленія, должно быть исполняемо подъ наблюдениемъ духовныхъ отцевъ и при двятельномъ со стороны сихъ последнихъ участіи въ исправленіи яобращения гръшниковъ на путь покаянія, безъ чего средство сіе не можеть достигать своей благодетельной цели; а старообрядцы церкви православной не исповъдують, суда церковнаго и православныхъ священниковъ не пріемлють. Посему епархіальное начальство въ исполнении церковныхъ законовъ и гражданскихъ постановленій въ такихъ случаяхъ крайне затруднялось. Св. Синодъ предписать епархівльному начальству, что требованія о наложенів на распольниковъ церковной епитимии, поступающия отъ гражданскихъ месть, тогда только могуть и должны быть исполняемы. когда раскольники, внявъ убъжденіямъ духовенства, обратятся къ церкви съ твиъ, чтобы и самую епитимію проходить на основавін церковныхъ правиль подъ спотреніемъ духовныхъ отцевъ. Въ противломъ случав при упорствв заблуждающихся следуетъ обращать ихъ къ твиъ начальстванъ, отъ которыхъ доставлены, съ увъдомленіемъ, что духовное начальство не можеть налагать на нихъ епитимін, такъ какъ они церкви чуждаются и суда церковнаго н православныхъ священняювъ не пріемлють 174).

2) По твиъ же самымъ основаніямъ Св. Синодъ никогда не считаетъ осбя обязаннымъ назначать какос-либо наказаніе и въ твуть случаяхъ, когда напр. по бракоразводному двлу между лицомъ пракославнаго исповъданія и лютеранскаго или католическаго виновнымъ оказывается послъднее. Наложеніе наказанія предоставляется начальству тей церкви, къ которой принадлежетъ это лицо.

<sup>111) 2</sup> октября 1844 г., сив. проток. № 135.



<sup>′′</sup>в) 28 февраля 1812 г., сви. проток., № 52.

5) Приложение правиль древней церкви о наказаніяхь Св. Синодомъ въ частности—къ клирикамъ и монашествующимъ.

Изложивъ общія начала, которыми Св. Синодъ руководствовался вообще въ приложеніи правиль древней церкви о наказаніяхъ, мы должны теперь перейти къ обозрѣнію въ особенности тъхъ началь, которыми онъ руководился въ приложеніи древнихъ правиль о наказаніяхъ клирикамъ и монашествующимъ.

Существеннымъ правиломъ древней церкви, руководительнымъ въ отношении къ употреблению наказаний для влириковъ, былъ еще въ Ветхомъ Завътв установленный законъ: не отомстиши дважды за едино (Наум. 1, 9), законъ, принятый христіанскою церковію въ томъ частномъ примънения его въ отношения къ клирикамъ, чтобы за преступленія ихъ считать достаточнымъ одного лишенія ихъ степени въ клиръ и званія безъ подверженія другому наказанію. Апостольское правило (25) пользуется этимъ закономъ, какъ обязательнымъ въ томъ случав, когда клирикъ обличенъ будеть въ блудодъяніи, или въ клятвопреступленіи, или въ татьбъ, предписывая въ этомъ случав довольствоваться извержениемъ виновнаго наъ чина, но не дозволяя отлучать отъ общенія церковнаго. И это главнымъ образомъ на томъ основаніи, что священнослужитель подвергается наказанію изверженія, продолжающемуся навсегда, поелику не возвращается виновному санъ, между тъмъ какъ міряне. бывъ извержены отъ мъста върныхъ, по раскаяніи опять пріемлются на мъсто, съ котораго низнали (Вас. В. пр. 3).

Этимъ существеннымъ правиломъ въ примънени правилъ древней церкви о наказаніяхъ клириковъ Св. Синодъ пользуется въ различныхъ случаяхъ различно. Есть случаи, что Св. Синодъ считаетъ сообразнымъ съ точною силою этого правила и достаточнымъ подвергнуть виновное священномонашествующее лицо одному лишенію священства съ оставленіемъ въ монашествъ. Такъ поступлено съ извъстнымъ синологомъ архимандритомъ Іоакиномъ, который за разныя преступленія, въ особенности за развратъ, лишенъ архимандритства и священства, но оставленъ въ монашествъ для сохраненія точности 25 апостольскаго правила 174). ("вистъв для сохраненія точности 25 апостольскаго правила 174). ("вистър для постольскаго правила 174). ("вистър для сохраненія точности 25 апостольскаго правила 174). ("вистър для постольскаго правила 174). ("вистър для постольска пос

<sup>174) 19</sup> февраля 1823 г., син. проток., апръл. ки., л. 366.



щенникъ за простредение въ пьяномъ виде, но безъ умысла. Богородичнаго образа, по опредъленію архіерея лишенъ священства, учинено ему жестокое плетьми наказаніе и сверхъ того осуждень въ черные монастырскіе труды візно въ безъисходное содержаніе. Св. Синодъ судилъ иначе: "понеже по 25 пр. св. апостолъ, за едину вину дващи вкупъ истити не повелъвается, того ради быть въ черныхъ трудахъ 1 годъ, а потомъ, яко жену въ живыхъ имъющаго, въ причетники для пропитанія "175). Бракъ священника въ 6 ст. двухроднаго свойства расторгнуть, священникъ лишенъ священства и отосланъ въ свътскую команду для опредъленія, куда годнымъ окажется. Но Св. Синодъ по жалобъ священника судиль, что по правилу Василія Велинаго 27, по которому онъ, проситель, изверженіе священства подъядъ, и въ толковани того правила явственно изображено: въ беззаконенъ бракъ впадъ пресвитеръ честь и съданіе съ пресвитеры да имать, отъ службы же отнюдь да упразднится. Въ правилъ св. апостолъ 23 и въ толковани его означено: "довольно есть пресвитеру или причетнику осужденія, еже извержену быти отъ сана и не подобаетъ таковаго отлучати, да не дважды муку терпатъ, еже отнюдь не человъколюбное". На этомъ основаніи Св. Синодъ опредъляеть священника, лишивъ священства, въ дьячки 176). Но въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ считаетъ не противоръчащимъ смыслу 25 ап. правила наложение на священника сверхъ лишенія сана еще и церковной епитиміи. Священникъ палкою напесъ ударъ крестьянину, отчего тотъ упалъ вискомъ на соху и умеръ. Уголовная палата освобождала отъ тълеснаго наказанія и отослала для снятія сана и епитиміи бъдуховному суду. Священства онъ лишенъ. Но при семъ консисторія разсуждала: "поелику священнослужители, впадшіе въ преступленія отъ двой-- наго, кромъ лишенія ихъ чиновъ, наказанія 25 ап. пр. освобождаются, то наложение епитими было бы несообразно съ симъ правиломъ. Но и отмъна палатскаго ръшенія была бы несоотвътственна 130 ст. Высоч. учр. объ управленіи губерній". Съ этимъ затрудненіемъ епархіальное начальство обратилось въ Синодъ. Синодъ положилъ: "какъ церковная епитимія учреждена правилами св. отецъ не для наказанія преступниковъ, а единственно для очищенія со-

<sup>174)</sup> Син. протов. февраля 1767 г., № 36. Ср. 14 іюня 1779 г., проток. № 41.



<sup>111 7</sup> февраля 1761 г., проток. № 13.

въсти ихъ въ содъянныхъ ими прегръщенихъ, слъдоват. 25 ап. пр. къ препятствио о опредълени ему церковнаго покаяния относиться не можетъ. А потому и слъдовало бы ему по 23 анкир. епитимию на 5 лътъ, но поеляку онъ лишенъ уже священства, то въ половину 4 177).

Тотъ и другой случай показывають, что одного общаго начала въ толковании и примънении этого правила для Св. Синода не было примъняемо по обстоятельствамъ и усмотрънию. Это мы увидимъ еще съ большею ясностию, когда будемъ имътъ въ виду, что естъ и другие случаи, въ которыхъ лишение священства и монашества за одно преступление не считается за два наказания и виновный подвергается лишению того и другаго; или когда, напр. діаконъ, за обиду причиненную женщинъ и за прелюбодъяние по 27 и 42 пр. апост. и 3 Василия Великаго лишается сана и отсылается въгубернское правление для опредъления въ военную службу 17\*).

Вообще въ примъненіи этого правила видимъ большую шаткость и разнообразіе. Пономаря, овазавшагося виновнымъ въ похищенія изъ церкви 4 иконъ ценою въ 4 руб., Палата приговорила отдать въ казенную или частную работу къ заработанію той цізны образовъ въ пользу приказа общественнаго призрвнія, а потомъ на поселеніе въ иркутскую губернію. Епархіальное начальство нашло такое наказаніе его, чтобы сверхъ отрішенія его отъ ивста и асключенія изъ духовной команды и употребленія за кражу въ публичную работу сослать еще на поселеніе, свыше мары преступленій его, и въ сообразность 25 апостольскому правилу находило достаточнымъ, -- послъ отдачи въ работу опредълить въ другой родъ жизни. Св. Синодъ не согласился съ этимъ. "Поелику пономарь оказался въ святотатствъ, за что по св. правиламъ подлежить лишеню своего званія и исключеню изъ духовнаго въдомства, а по государственному узаконенію и тягчайшему телесному наказанію, а сверхъ того, при повальномъ обыска показанъ пристрастнымъ къ пьянству и не рачительнымъ по должностибыть во всемь по опредвлению палаты« 17 »).

Въ первое время по учрежденія Св. Синода вліяніе практики



<sup>477) 12</sup> января 1803 г., син. проток. № 16.

¹¹в) 10 января 1806 г., син. проток. № 26.

<sup>119) 31</sup> января 1806 г., син. проток. № 98.

свътскихъ судовъ и управленій обнаружилось и въ дъятельности Св. Синода въ отношеніи къ примъненію правилъ древней церквю о наказаніяхъ клирикамъ. Общимъ и почти единственнымъ наказаніемъ для всъхъ преступленій въ гражданскихъ и военныхъ судахъ было тълесное наказаніе. Оно примъняемо было ко всъмъ лицамъ безъ всянаго различія. И духовное въдомство въ первое время неръдко наказаніе, полагаемое на виновнаго въ правилахъ древней церкви, замъняло тълеснымъ наказаніемъ и даже считало это милостію. Весьма часты приговоры духовнымъ лицамъ за разныя преступленія ихъ въ родъ слъдующихъ: "бить его шеленами или плетьми нещадно, дабы на то смотря и другимъ такъ дълатъ было не повадно".

Такъ двумъ священникамъ, дьякону и двумъ причетникамъ за дживый доносъ на другаго священника по ненависти, съ желаніемъ нанести ему озлобленіе и за то хотя по 34 пр. VI вс. соб. довелось было лишить ихъ степеней, однакоже, не лишая оныхъ, учинить имъ всёмъ при тіунской конторѣ плетьми наказаніе и по наказаніи велѣть имъ паки быть у той же церкви въ согласіи безмятежно, подъ опасеніемъ жесточайшаго наказанія 180). Священнику и діакону—одному за то, что приготовляясь къ служенію—бранился, другому за клеветы, Св. Синодъ въ 1727 г. опредѣлилъ учинить плетьми наказаніе 181). Тълесное наказаніе монахамъ вмѣсто публичнаго гражданскаго считалось даже мплостію, которою оно быль удостойваемы за чинъ монашества 182).

Въ такомъ же смыслъ, т.-е. въ смыслъ снисхожденія и милости въ сравненіи съ наказаніями, полагаемыми по правиламъ, тълесное наказаніе назначается и Св. Синодомъ и именными повельніями и еще нъсколько разъ. Іеромонахъ жаловался на архіерея въ тайную канцелярію и поносилъ его въ сей канцеляріи. Св. Синодъ опредълилъ по 15 Кареаг. IV, 18 и VI 34—если архіерей не проститъ. лишитъ іеромонашества; если же проститъ—не лишатъ, но наказава плетьми нешадно на стралъ, дабы прочіе такъ чинить не дерзали. послать въ Кіево-Печерскую лавру 105). За неслуженіе молебновъ

<sup>180) 20</sup> генв. 1727 син. прот. л. 89.

<sup>184) 26</sup> мая 1727 син. прот.

<sup>182) 27</sup> окт. 1729 свн. прот.

<sup>185) 19</sup> генв. 1754 г. син. прот. № 25.

нъ царскіе дни указ. Императр. Анны 15 апр. 1735 г. повельно: если не служили не по злому умыслу, а отъ забвенія и пьянства—чинить нещадное наказаніе и ссылку въ монастырскіе труды (81). Иногда тълесное наказаніе шло какъ бы въ придачу къ наказанію, полагаемому правилами. Такъ въ 1766 г. іеродіакона за похищеніе различныхъ вещей Св. Синодъ опредълить: лиша іеродіаконскаго чина вовсе и учиня плетьми наказаніе, послать въ монастырь въ братство (83).

О несообразности этого рода приговоровъ съ сущностію и духомъ духовнаго суда, и о томъ, что такого рода наказанія налагать клиринамъ решительно запрещено правилами церкви, не думали-Правило: подобаєть священнику Божію вразумляти неблагонравнаго наставленіями и увъщаніями, иногда же и церковными епитиміями, а не устремлятися на тела человъческія съ бичами и ударами. Аще же нъкіе будуть совершенно непонорны и вразумленію чрезъ епитимію не послушны: таковыхъ никто не возбраняєть вразумлять преданіемъ суду мъстныхъ гражданскихъ начальниковъ (Двукр. ?).—это правило было совершенно забыто. Къ твлеснымъ и жестокимъ и нещаднымъ бісніямъ приговаривало духовное правительство, не обращая вниманія на это правило.

Равнымъ образомъ и несообразности тълеснаго наказанія съ достоинствомъ священнаго сана и монашества Св. Синодъ ръшительно не признавалъ. Онъ самъ приговаривалъ къ нимъ и потомъ отсылалъ наказанныхъ къ должности. Попу за неразсудное приказаніе дьякону о нечиненіи многольтія учинить шелепами наказаніе, а по наказаніи отпустить ихъ паки въ домы 150). Только со 2 половины прошедшаго стольтія измъняется это воззръніе на совмъстность тълеснаго наказанія съ священнымъ саномъ и монашествомъ; и въ началь настоящаго мы уже видимъ приговоръ Св. Синода, признающій ръшительную несовмъстность тълеснаго наказанія съ священствомъ.

Два священника, по лишеніи сана, были наказаны по Высочайшему повельнію тылесно и сосланы въ Нерчинскъ за семидневное промедленіе представленія къ высшему начальству свядыній о по-



<sup>194)</sup> Февр. 1754 прот. № 26.

<sup>186) 27</sup> генв. 1776 свн. прот. № 51.

<sup>100) 2</sup> іюля 1731 г. син. прот. л. 6.

ступкъ другаго священника. Послъ возвращены и опредълены въ причетники. Но въ просъбъ о возвращении имъ священства Св Синодъ отназалъ на томъ основаній, что наказаннымо тимесно священнослужителямь возвращать священство вь противность 12 пр. Антіохийскиго собора и других правил Св. Отець не можно 187). Замътимъ здъсь, что 12-е пр. Антіохійское говорить не о томъ. чтобы навазаннымъ тълесно не возвращать священства, а о томъ что обиженный отъ епархіальнаго начальства должень обращаться: къ большому собору, а не въ царю. На томъ же самомъ основаніи т.-е. на основаніи 12 пр. Антіохійскаго собора Св. Синодъ отказываеть священнику, за пьянство лашенному сана и просившему о возвращени его 188). Очевидно, что и въ первоиъ случат я во второмъ Св. Синодъ отказываеть, основываясь не на сущности преступленій, или понесенныхъ виновными наказаній, а на томъ существенномъ правилъ древней церкви, что лишенному сана однимъ соборомъ не можетъ быть возвращенъ санъ тъмъ же санымъ соборомъ. Это можеть быть только по суду большаго собора; хотя изъ буквальнаго смысла приведенія правила въ первомъ случав выходить, будто по 12 пр. Антіохійскаго собора не можеть быть возвращень сань по причина телеснаго наказанія.

Впрочемъ употребление тълеснаго наказания—только въ другой формъ—не въ формъ ударовъ, а въ формъ голода мы видимъ и въ недавнее время. Въ 1828 г. іеромонаха за неповиновеніе и упорство монастырскому начальству и для поученія смиренію и благопокорности Св. Синодъ опредълиль—удаливъ отъ братской трапезы выдержать на хлюбъ и водъ двъ недъли 180). Можетъ бытъ тълесныя наказанія въ этой формъ употребляются и нынъ.

Примънение правилъ древней цервви о наказаніяхъ клириковъ въ частныхъ случаяхъ и преступленіяхъ.

Мы имъемъ въ виду въ настоящемъ случав указать образъ приложенія правиль древней церкви при назначеніи клирикамъ наказаній

<sup>199) 17</sup> декабря 1828 сни, прот. кн. генв. 1829 № 34.



<sup>187) 13</sup> мая 1804 син. прот. л. 356.

<sup>\*\*\*) 8</sup> генв. 1802 г. син. прот. № 3.

только за немногія преступленія, и именно 1) за нетрезвость. 2) за нецівломудренную жизнь, 3) за буйство и 4) за побіть къ раскольникамъ.

1) Ръдкое въ ръшеніяхъ Св. Синода единообразіе мы находимъ въ примъненіи правиль древней церкви къ клирикамъ и монашествующимъ, виновнымъ противъ заповъди о трезвости.

Вев рышенія Св. Синода по діламъ о нетрезвости влиривовъ, которыя удалось намъ видеть, основаны на 42 апост. правиле. Только при сложности преступленій приводятся въ основаніе еще и другія правила и въ немногихъ случанхъ вивств съ апостольсвимъ правиломъ приводится еще 28 пунктъ прибавленія къ духовному регламенту. Такое приведеніе въ основаніе різшеній поэтому собственно двлу 42 пр. апостольского двлается обычнымъ съ 70-хъ годовъ прошедшаго столътія и продолжается до изданія устава консисторій. Въ первое время по учрежденіи Св. Синода різшенія произносятся или безъ приведенія основаній или основываются на духовномъ регламентв. Послв изданія устава консисторій ръшенія основываются уже на немъ безъ приведенія правыть 190). Впрочемъ сущность ръшеній въ последнихъ двухъ случаякъ одинакова-лишение священства съ опредвлениемъ нъ причетника, или съ отсылкою въ светскую команду. Только тамъ, гдв. дъло решается на основаніи одного регламента, мы видимъ решенія другаго рода: дьякону за его продерзости и за многое пьянство по содержанію духовнаго регламента и 28 въ прибавленіи: "учинить смиреніе, бить плетьми нещадно 181). Дъйствительно въ этомъ пунктъ регламентъ предписываетъ клириковъ за пьянство и безчиніе жестоко наказывати и значить двется основаніе въ употреблению твлеснаго наказанія въ отношеніи къ влирикамъ. Что васается до различія въ самыхъ приговорахъ, основанныхъ на одномъ и томъ же правиль, иногда болье строгихъ, иногда же снисходительныхъ; то для объясненія этого мы должны заметить, 1) что самое правило дветь основание въ снисхождению, предписывая извержение только въ случаяхъ неисправления; аще не останется, 2) что обстоятельства преступленія, оботоятельства пред-



<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>) Генв. 1843 сыв. прот. № 46 въ февр. вв. 18 сен. 1853 син, прот. вь окт. вв. ч. 1. 4. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) 13 гепв. 1727 г. свп. прот. л. 40.

пествовавшей жизни и службы являлись или сиягчающими, или усиливающими наназаніе. Замътимъ еще одну внашнюю неисправность въ приведеніи этого правила, происходившую, конечно, отъ небрежности или отъ незнанія дълопроизводителей: въ большей части случаевъ 42 прав., служащее основаніемъ для ръшеній, приводится подъ именемъ апостольскаго. Но мы встрътили два случая, когда 42 пр. приводится какъ правило Св. Отецъ 192) и одинъ, когда 42 апостольск. правило названо правиломъ Св. Василія Великаго 1943).

- 2) Столько же однообразно въ ръшеніяхъ Св. Синода приложеніе правиль древней цервви къ сужденію и наназанію клириковь за нецьломудріе. Прямое и древнайшее правило, по которому должны быть судимы клирики, несоблюдающіе цаломудрія, есть опять апостольское 25, повельвающее таковыхъ навергать наъ священнаго чина. На основаніи этого правила и дайствительно поставляеть свои ръшенія Св. Синодъ въ большей части случаєвь 104). Но мы встратили одинъ случай, когда діаконъ за прелюбодайную жинь присужденъ къ лишенію сана на основаніи 51 пр. Василія Велинаго 195), которое можеть только въ толкованіи представлять ив-которое и притомъ не прямое основаніе для рашенія дала. Тексть правила: причетницы согращающе степени спост отпадають, аще же и поставлены. И только въ толкованіи правила разъяснено, что подъ согращеніемъ должно разумать блудодаяніе (Кормч. л. 241).
- 3) Буйство клириковъ ('в. Синодъ судилъ большею частію на основ. 27 пр. апост. повельвающаго извергать святителя біющаго върна или невърна. Но въ приложеній этого правила видимъ большое разнообразіе. Иногда и одно подозр'яніе священно-служителя въ бот считалось по правиламъ церкви нетериимымъ на служитель церкви, и онъ былъ лишаемъ сана 1907). Дъйствительно, нанесенный діавономъ въ церкви ударъ признаваемъ былъ подходя-



<sup>&</sup>lt;sup>692</sup>) Сент. 1782 прот. л. 286, 435.

<sup>133) 13</sup> ноября 1831 прот. декабр. кн. л. 572.

<sup>194) 19</sup> апр. 1770 син. прот. л. 40.—16 окт. 1780 сия. прот. л. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup>) 15 февр: 1887 прот. март. ян. л. 244.

<sup>196) 12</sup> апр. 1823 син, прот. л. 234.

пцииъ подъ 27 ап. правило 197). Но въ другихъ случаяхъ Св. Синодъ разсуждаетъ иначе и не прилагаетъ 27 ап. правила во всей
его строгости. Такъ о священникъ, причинившемъ побои другому
священнику, Св. Синодъ разсуждаетъ, что хотя слъдовало бы по
27 апостольскому лишить его сана и отослать въ губернское правленіе, но поелику онъ не былъ еще подвергаемъ строгимъ мърамъ
испытанія, и потому нельзя ръшительно заключить о его безнравственности, то съ запрещеніемъ священнослуженія визвести въ
причетники на испытаніе 198. Въ другомъ случав того же года
священника за побои, пономарю учиненныя, хотя уже по прав. 42
Василія Великаго слъдовало бы лишить священства, но поелику дълъ
до него не было, то въ монастырь на три мъсяца 199).

Но когда следствіемъ побоевъ, причиненныхъ священнослужителемъ, была смерть, то во всёхъ случаяхъ неизбёжнымъ и непремённымъ наказаніемъ было определенное 27 ап. правиломъ лищеніе священства, хотя и съ разнообразными частными примёненіями <sup>200</sup>).

4) Объ одномъ изъ важиващихъ преступленій клириковъ-удаленіи къ раскольникамъ и совершеніи у нихъ дерковныхъ требъ Св. Синодъ постановляетъ ръшенія большею частію на двоявихъ основаніяхъ. Въ самомъ преступленіи два отдъльныя преступныя дъйствія, осуждаемыя правилами, - удаленіе отъ своего маста и отъ порученнаго служенія и сообщеніе съ лицами, отдълившимися отъ церкви въ иолитвахъ. Сообразно съ симъ Св. Синодъ постановляеть ръшенія объ этомъ преступленіи, или на основаніи правиль, осуждающихъ удаленіе отъ своего міста, или на основаніи правиль, воспрещающихь соучастіе въ молитвахь съ отділившимися отъ церкви, но безъ точнаго различія въ каждомъ отдъльномъ случав. Такъ въ томъ случав, когда известенъ и подлежаль сужденю Св. Синода одинъ факть побъга священника къ раскольникамъ-ръшение постановлялось на основ. 3 пр. антіохійскаго собора, дъйствительно осуждающаго только удаление клирика отъ своего мъста <sup>гот</sup>). Но и въ другихъ случаяхъ, когда подлежалъ суду

<sup>197) 5</sup> карта 1828 син. прот. л. 374.

<sup>😘) 17</sup> марта 1830 свн. прот. № 48 авр. кн.

<sup>&#</sup>x27;'') 17 марта 1830 прот. л. 237 апр. вн.

<sup>200) 18</sup> марта 177 свв. прот. л. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) 10 марта 1836 син. прот. л. 396 и 812.

Св. Синода и побътъ православного священника къ раскольникамъ и отступничество его отъ православной церкви въ расколъ. ръшене постановляется также на основани правиль, осуждающихъ тольно удаленіе клирика отъ его мъста-именно 15 апост. и 3 антіохійскаго зог). Иногда же сужденіе о побыть священника къ раскольникамъ основывается на 10 пр. апост. и 33 Лаодивійскаго собора, воспрещающихъ православному молиться съ отлученными н еретиками 20:). Наконецъ въ нъкоторыхъ случаяхъ принимается нъ числъ прочихъ основаній еще 25 пр. апост. осуждающее на изверженіе священнослужителя виновнаго въ клятвопреступленіи 204). а въ одномъ ръшеніи, кромъ антіохійского и апостольского 25. принимается за основаніе еще правило 5 ІУ Вселенскаго собора. воспрещающее влиривамъ переходить изъ города въ городъ заб. Вообще сообразно съ твиъ, что въ дъйствін удаленія православнаго священника къ раскольникамъ по преимуществу усматриваль Св. Синодъ, - такія и употреблять основанія въ рашеніяхъ. Есл. въ особенности преступнымъ представлялось удаленіе отъ мість, ръшение было основываемо на 15 апост. и 3 антіох., если сеучастіе въ молитвахъ съраскольнивами, -- рівшеніе было основываем на 10 пр. впост. и 33 лаодикійск. 25 апост. правило приводится обыкновенно совивстно съ другими. Впрочемъ, какое бы то ни было приводимо основаніе, ръшеніе во всякомъ случав постановляется одно-лишение священства съ отсылкою въ распоражение свътсвато правительства.

Такъ поступаетъ Св. Синодъ съ священнослужителями, удаляющимися къ раскольникамъ въ дваддатыхъ и триддатыхъ годахъ нынъшняго столътія. Но мы имъемъ въ виду и болъе снисходительные приговоры Св. Синода въ этихъ случаяхъ, впрочемъ уже и основываемые не на древнихъ правилахъ, а единственно нъ усмотръніи.



<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) 12 окт. 1827 смн. прот. иолб. км. л. 882. 16 молб. 1838 прот. дек. кн. 1 л. 445.—14 геня. 1836 прот. № 125.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup>) 27 августа 1824 сми. прот. дек. км. л. 825 и 850 и **3**1 мал 1826 сми. проток. л. 35.

<sup>27</sup> abr. 1824 bl ger, rm. s. 821 m 850.

<sup>:00/ 12</sup> дек. 1828 смя. прот. № 43 въ геня, ки. 1829.

Въ 1808 г. видимъ случай, что священникъ, бъжавшій къ раскольникамъ и совершавшій у нихъ требы, потомъ раскаявающійся въ заблужденіи и желающій присоединиться къ церкви—для испытанія искренности отсывается въ монастырь на годъ, потомъ для дальнъйшаго испытанія въ причетники на два года безъ разръшенія однакоже священнослуженія во все это время <sup>206</sup>). Значить не совсъмъ были лишаемы священства. Правилъ въ основаніе не приводится.

А. Л.

<sup>206) 10</sup> іюня 1808 син. прот. № 58.

## СЛОВО

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ПАРЛА, АРХІЕПИСКОПА КАЗАН-СКАГО И СВІЯЖСКАГО\*.

## о клятвъ.

Авраиму обътовая Богь, понеже ни единъмг имяще большимь клятися, клятся сэбою, глаголя: воистинну благословя благословаю тя и умножая умножу тя (Евр. 6, 13—14).

По указанію апостольскаго чтенія настоящаго дня, хочу побесвідовать съ вами, возлюбленные, о клятвъ.

Что такое клятва? Клятва есть утвержденіе, или отрицаніе, или объщаніе чего-либо предъ другими, съ призываніемъ Бога, какъ Свидътеля истины нашихъ словъ и объщаній и какъ Судіи и Мадовоздаятеля за нарушеніе ихъ. О клятвъ, понимаемой въ этомъ смыслъ, и будеть наша ръчь.

Вопросъ о клятвъ—вопросъ и важный и современный. Вопросъ важный; потому что клятва имъетъ великое значеніе въ общежитіи. Связывая совъсть людей, она ограждаетъ отъ нарушенія весьма важные интересы общественные, государственные и церковные; даже ограждаетъ отношенія, союзъ Бога съ людьми. Потому правильное или неправильное ръшеніе вопроса о клятвъ, благоговъйное въ потребныхъ случаяхъ употребленіе ея, или уклоненіе отъ нея могутъ отражаться благотворно пли зловредно на жизни

<sup>\*</sup> Произнесено въ 4 недълю св. Четыредес: гницы, въ казанскомъ Благовъщенскомъ соборъ 3 марта, 1891 года.

ч: судьбахъ человъчества: укръплять или колебать взаимные догожоры, отношенія, союзы не только людей другь съ другомъ, но м Бога съ людьми, укрвилять или колебать самыя государства и помъстныя церкви. Важный самъ въ себъ, вопросъ о клятвъ есть вивств и вопросъ современный. Не только православный міръ, но и вообще міръ христіанскій много въковъ руководился по отпошенію къ клятвъ возарвніями церкви, и, не возбуждая касагельно клятвы никакихъ вопросовъ, пререканій и споровъ, благопокорливо присягаль и клядся по тъмъ образцамъ клятвы, которые были установлены закономъ. Но вотъ въ протестантскомъ міръ являются уже секты (вальденсы-до протестантства, анабаптисты, меннониты), отвергающія влятву, утверждающія, что она безусловно воспрещена Господомъ нашимъ Іисусомъ Христомъ и потому не можеть быть терпима въ мірт христіанскомъ. Въ наше время какъ за предвлами нашего отечества, такъ и въ немъ самомъ встръчаются, кромъ сектантовъ протестантскаго міра, массы людей, отвергающихъ блятву или по своему безбожію, отрицанію бытія Божія, или по убъжденію, что будто бы клятва безусловно воспрещена Інсусомъ Христомъ, или по нежеланію поддерживать влятвою современный порядокъ вещей, или по неодобренію законной формулы клятвы. Очевидно вопросъ о клятвъ — вопросъ современный, заслуживающій внимательнаго разсмотринія и основательнаго разръшенія.

Основанія, по которымъ существуєть въ родь человьческомъ клятва, въ высшей степени важны. Клятва имветь высокое, священное значеніе и благотворное вліяніе на жизнь людей и судьбы міра. Это убъдительно говорить въ пользу клятвы. Тъ же основанія, по которымъ клятву отвергаютъ, весьма шатки, а нъкоторыя, какъ напримъръ, отрицаніе бытія Божія. совершенно нельны.

Еслибы люди были безгрвшны и потому вполив честны и правдивы, и въ словъ и въ дълъ; еслибы всякому слову и объщанію ихъ можно было върить, какъ слову истины и правды; еслибы не могло быть и мысли о нарушеніи людьми своихъ словъ, объщаній, договоровъ, обязательствъ съ своими ближними: то клятва, безспорно, была бы совершенно ненужною, и самая мысль о ней не могла бы возникнуть. Но что же мы видимъ въ міръ? По своемъ паденіи человъкъ сдвлался склоннымъ ко лжи, обману, въролом-

Digitized by Google

ству; началь постоянно нарушать свои объщанія и договоры. Стало невозможнымъ относиться къ его слову съ полнымъ довъріемъ. И вменно въ тъхъ случаяхъ, когда особенно было дорого для людей честное слово ихъ ближнихъ, - въ договорахъ и союзахъ важныхъ, люди оказывались наиболъе лживыми и въроломными. Степень довърія къ слову человіческому умалялась по мірт важности договоровъ и обязательствъ, которые обезпечивались объщаніемъ, словомъ. Когда нарушение обязательства не объщало человъку никакихъ выгодъ, или объщало выгоды ничтожныя; когда въ тоже время оно могло повредить нарушителю договора, - тогда можно было и не опасаться нарушенія слова: человъть точно исполняль свое обязательство. Но какъ скоро словомъ, объщаніемъ ограждались интересы важные; когда нарушение договоровъ притомъ объщало большія выгоды нарушителямъ слова: искушеніе для последнихъ изменять слову делалось обынновенно весьма сильнымъ, и довърчивый къ слову своего ближняго человъкъ весьма легио дълался жертвою обмана. И чъмъ дольше жило человъчество, чъмъ больше разиножались люди; твиъ чаще, легче и важиве могли быть и были нарушенія людьми обявательствъ и договоровъ. Съ умноженіемъ числа людей умножалось и число людей нечестивыхъ, дживыхъ, въродомныхъ. Они и сами изощрялись въ искусствъ нарушать объщанія и научались въроломству примърами предвовъ, разнообразныя правонарушенія которыхъ оставались совершенно безнаказанными. Съ другой стороны, съ размножениемъ людей умножались, расширялись, дълались более важными и интересы человъческіе; усложнялась жизнь людей, усложнялись и интересы ихъ. Семейства разрослись въ племена и народы. Явились царства. по мъстамъ, общирныя и могущественныя. Они соперничали, враждовали, мирились дружили другь съ другомъ. При такомъ положенін вещей изміна людей, племень, царствь своему слову, своимъ обязательствамъ, договорамъ и союзамъ, могла вредить не только частнымъ лицамъ или семействамъ, но и прлымъ государствамъ. Она могла подрывать важные, общественные, государственные интересы, причинять страшный вредь, гибель цвлымъ государстванъ. Очевидно, при взаимномъ недовъріи сторонъ въ словамъ и обязательствамъ, -- жизнь людей сдълалась бы крайне тягостною, неустойчивою, подверженною застою. Договоры стале бы сомнительными и потому неохотно, съ трудомъ заключались бы:.

а въроломство сдълалось бы явленіемъ постояннымъ и гибельнымъ. Полагались бы тормазы, преграды развитію жизни людей и народовъ, расширенію взаимныхъ отношеній ихъ. Естественно было необходимо принять сильныя меры противъ зла, проистекшаго отъ нетвердости слова человъческого, отъ измъны обязательствамъ, договорамъ. Было необходимо чемъ-либо твердо, незыблемо оградить прочность договоровъ, связать совъсть и слово человъческое какими либо узами, которыя человъкъ не дерзаль бы расторгать, и расторженіе которыхъ грозило бы ему страшнымъ возмездіемъ. Все человичество признало влятву Высочайшимъ Существомъ тою связующею людей силою, которою, безспорно не всёхъ, но громадное большинство людей, даже и склонныхъ къ нарушенію слова своего, но еще не потерявшихъ страха Божія, можно побудить, обязать быть върными своему слову. Мы сказали: не всъхъ, потому что всегда были, есть и будуть люди, не боящеся Бога и не стыдящеся людей, -- люди, для которыхъ нъть ничего святаго м которые съ одинавовою легкостію нарушають слово, какъ не огражденное влятвою, такъ и огражденное ею. Но все человъчество, говоримъ, признаетъ необходимость подтверждать непреложность слова, объщанія, договора, клятвою, - призывать Высшее Существо, какъ Свидътеля правдивости изрекаемаго слова, объщанія, и вакъ Мадовоздаятеля за нарушеніе слова. Люди клянутся высшинь, -- говорять св. апостоль Павель, и клятва во удостовьреніе оканчиваеть всякій спорь ихь (Евр. 6, 16). Таково происхожденіе клятвы. Все человічество съ самыхъ древнихъ временъ клядось Высшимъ Существомъ въ удостовърение своихъ словъ и объщаній. Повлонники истиннаго Бога влядись Богомъ живымъ, чтители идоловъ влялись ложными богами, которыхъ они, хотя и ошибочно, признавали высшими существами. И исполнение словъ и объщаній, огражденныхъ подобными клятвами, обезпечивалось върнъе, чъмъ исполнение словъ и объщаний, неудостовъренныхъ BISTROM.

Что съ самыхъ древнихъ временъ человъчество сознало необходимость влясться Богомъ для удостовъренія истины своихъ словъ и всегда употребляло клятву съ этою цълю, —свидътельствами объ этомъ переполнена Библія. Клялись Богомъ люди и въ періодъ патріархальный, клялись и въ періодъ подзаконный, клянутся и сыны церкви Христовой, и — дължотъ это съ соизволенія Божія, даже по прямой заповъди Господа.

Digitized by Google

Патріархи клялись Богомъ живымъ, не только въ договорахъ съ чадами и домочадцями, но и съ инородцами. И влятва эта подучила широкое употребленіе. Авраамъ и Исаакъ съ одной стороны и царь герарскій Авимелехъ съ другой утвердили взаимный завыть клятвою Боголю (Быт. 21, 22—31; 26—31). Авраамъ заклинаеть раба своего Господомь, Богомь неба и Богомь земли, что онь не возьметь сыну его (Исааку) жены изъ дочерей хананеевъ, средь воторыхъ онъ живетъ; но пойдетъ въ землю его, на родину егои нъ племени его и возьметь отгуда жену сыну его Исааку (Быт. 24, 3 — 4). Лаванъ и Іаковъ влянутся Богомъ Авраамовымъ в Богомъ Нахоровымъ въ върности своихъ мирныхъ объщаній (Быт. 31, 52-53). Патріархъ Іаковъ предъ смертію связываеть влятвою даже любинаго сына своего Іосифа, слову котораго онъ, конечно. и безъ клятвы вполнъ върплъ, что онъ похоронитъ своего отпа въ гробницъ отцевъ его (Быт. 47, 23 — 31). Такъ же поступиль и Іосноъ съ братьями своими, заклявъ сыновъ изращевыхъ вынести съ собою кости его, при выходъ изъ Египта въ землю обътованную (Быт. 50, 24). Всв эти клятвы великихъ и святыхъ мужей-Авраама, Исаака, Іакова, Іоснфа-патріарховъ-произносились ими, конечно, съ полнымъ убъжденіемъ, что они совершають дело не только дозволенное Богомъ, но и угодное Ему: на дъло, Богу неуголное, они никогда не ръшились бы.

Въ періодъ подзаконный влятва получила еще болве широкое употребление въ уважительныхъ случаяхъ, - клятва въ разнообразныхъ смысляхъ понимаемая (Исх. 22, 10—11; Числ. 5, 11—31; Лев. 5, 4; 6, 3-6). Какъ же ввираль Господь на клятвы? Взираль ли Онъ на влятвы, какъ на нъчто гръховное? Воспрещаль ли ихъ? Отнюдь натъ. Онъ воспрещаль только клясться ложно, клястьсв во лжу (Лев. 19, 12; Втор. 5, 11; Зах. 5, 3, 4; Мал. 3, 5), воспрещаль влятвы лживыя (Зах. 8, 17), а также влятвы богамв ложными (Іер. 5, 7) и клятву царемъ своимъ (Соф. 1, 5). Но клятвы Имъ, Богомъ живымъ, именемъ Его, правдивыя, съ благоговъніемъ изрекаемыя, Онъ дозволяль. И одну только клятву, клятку именно Имъ, -- Богомъ живымъ, именемъ Его Онъ и допустить. И не допустить только, но и заповъдать. Воть что заповъдуеть Господь Изранию чрезъ пророка своего Монсея: Господа Бола твочо бойся и Ему одному служи, и ко Нему прилъпись, и Его именем жаянись (Втор. 6, 13). Понятна причина всего этого. На дожную



влятву, на влятвопреступленіе Богь смотрель, какъ на оскорбленіе, на безчестіе Себв. Не клянись именемь Моимь во лжу,-говорить Господь, — и не безчести имени Бога твоего. Я Господь Богь вашл (Лев. 19, 12). Клянущійся именемъ Божінмъ во лии, клятвопреступникъ дъйствительно безчестилъ Бога. Онъ поведениемъ своимъ ясно показываль, что онъ не въруеть въ Бога, какъ Существо всевышнее, не въруетъ въ Его всевъдъніе, не страшится мадовоздаянія Его за клятвопреступленіе. Что можеть быть оскорбительнъе этого для Бога? И влянущійся во лжи, влятвопреступникъ навлекаль на себя страшныя кары Божін (Ісз. 17, 16-24; Зах. 5, 4). Точно также Богъ видвиъ оскорбиение Себв и въ клятев ложными богами и царями земными, соединяемой притомъ съ влятвою Богомъ живымъ (Іер. 5, 7; Соф. 1, 5). Понятно, почему такъ взиралъ Господь на эту клятву. Человъки каянутся высшимь; потому они клянутся и Богомъ живымъ, какъ Существомъ Всевышнимъ. Клянясь царемъ и лживыми богами, они тоже клянутся ими, какъ высокими существами, приравнивають ихъ къ Богу живому. Не оскорбленіе ли это для Бога живаго? Какъ приравнивать къ Богу живому тварь- царя земнаго, а тёмъ более ложныхъ боговъ, бездушные иступаны? Не оскорбление ли для Бога всевышняго, всесовершеннаго-признаніе наравив съ Нимъ, въ клятвахъ, какъ бы всевышними существами ложныхъ боговъ и людей — царей? Какт мить простить тебя? Взываетъ Господь къ Герусалиму чрезъ пророка Іеремію. Сыновья твои оставили Меня и клянутся тъми, которые—не боги (Гер. 5, 7). Я Господь, это Мое имя, и не дамь славы Моей иному и хвалы Моей истуканамь (Ис. 42, 8), - говорить Господь чрезъ пророка Исаію, воспрещая вакимъ бы то ни было образомъ, между прочимъ и клятвою богами ложными, отнимать у Него славу и отдавать иступанамъ. Но Богомъ, именемъ Божінмъ Господь Богъ не только дозволяеть, но и повельваеть клясться Израилю. Клятва Богомъ живымъ составляеть даже особый родъ богопочтенія. Отвлекая мысль людей отъ боговъ ложныхъ, она устремляетъ умы ихъ въ Богу истинному, сосредоточиваеть на Немъ. Клянущійся исповъдуеть Бога всевышнимъ существомъ, -- Богомъ живымъ, вездъсущимъ и всевъдущимъ, п по Своему вездъсущію присутствующимъ при клятвъ, по всевъдънію слышащимъ, въдущимъ клятву. Исповъдуетъ Бога Богомъ всемогущимъ, который можетъ дать клянущемуся силу къ исполненю

каятвы, и всеправеднымъ, всегда готовымъ и могущичъ поварать клятвопреступника. Взирая такимъ образомъ на клятву, вакъ на исповъдание совершенствъ Божикъ, какъ на молитву и славословие, Богъ заповъдуетъ клятву именемъ Своимъ, именемъ Божінмъ; въ Себъ именно устремляеть мысль клянущагося, воспрещая клятву богами ложными, какъ гръховное чествование ихъ. И не тольке разръщаетъ и заповъдуетъ Богъ израильскому народу влятву Богомъ живымъ, именемъ Божіимъ; но въ особенно важныхъ случаяхъ, при особенно важныхъ обътованіяхъ, Онъ даже Самъ клянется Собою и тъмъ дветь высшее, божественное освящение влятвъ. Онъ, безусловно истинный и святый, изъ своей безусловно совершенной жизни какъ бы нисходить въ условія жизни человіческой, нисходить къ немощамъ человъческимъ, и, не взирая на Свое всесовершенство, на Свою безконечную истинность, удостовъряеть истину Своихъ словъ и обътованій влятвою Собою Саминъ. Мижо каянусь, говорить отъ лица Божія Божественный Ангель Завета Аврааму, который, въ произволеніи заклавъ своего сына Исаава, готовился заклать его и самымъ дъломо въ жертву Господу; -Мною каянусь, говорить Господь, что такь какь ты соплаль сів дъло и не пожилъль сына твоего, единственнаго для Меня; то Я благословляя благословлю тебя и умножая умножу съмя твое... и былословятся въ съмени твоемъ всъ народы земли за то, что ты посмущаль маса Моего (Быт. 22, 16. 17. 18). Съ вакою цвлію клянется Богъ Самимъ Собою?... На этотъ вопросъ даетъ глубовомудрый отвёть св. апостоль Павель. Богь, давая обътование Авраами, говорить онь, како не мого никтьмо высшимо кансться, канася Самимь Собою... Тюди каянутся высшимь, и каятва во удостовърение оканчиваеть всякій спорь ихь. Посему и Богь, желая прсимущественные показать наслыдникамь обытованія непреложность Своей воли, употребиль въ посредство клятву, дабы въ двухъ непреложных вещах, в которых невозможно Богу сомать, твердое утьшеніс имъли мы, прибышіе взяться за предлежащую надежду (Евр. 6, 13, 16-18). Богъ влянется Собою для того, чтобы непреложность обътованія Своего, несомнічную по безусловной истинности Обътовающаго Существа — Бога, сдълать еще болъе несомевнною и непреложною, при посредстве влятвы темъ же безусловно истиннымъ Существомъ, -- Собою, усугубить несомиванность обътованія двумя непреложными вещами, въ которыхъ невозможно

Богу солгать, безконечною истинностію Своего существа и клятвою этимъ безконечно истиннымъ Существомъ. Такую важность, такое значеніе усвояеть Господь Богъ, съ одной стороны, Своимъ словамъ, Скоимъ обътованіямъ, съ другой стороны—клятвъ, какъ ручательству непреложности ихъ! Такъ освящаетъ ее Своимъ примъромъ! Такъ обязательною въ важныхъ обстоятельствахъ дълаетъ Онъ клятву для всъхъ!

Наравить съ міромъ еврейскимъ и міръ языческій употребляль клятву, клятву богами ложными, но для него имъвшими значеніе боговъ истинныхъ, существъ всевышнихъ (Іер. 5, 7). Свои клятвы и заклятія язычники совершали при жертвенникахъ, воздвигнутыхъ въ честь боговъ ложныхъ, съ принесеніемъ жертвъ въ честь ихъ. Такъ поступилъ Валакъ, прося Валаама проклясть народъ дарамльскій: Валакъ возвелъ Валаама на высоты вааловы, на нихъ по повеквнію Валаама построилъ семь жертвенниковъ и приготовилъ жертвы (Числ. 22, 41; 23, 1. 2). Въ языческомъ же міръ клялись и высшими людьми,—царями, императорами; а склонные въ прежніе времена къ идолопоклонству и человъкоугодничеству и царями, кощунственно соединяя нечестивую клятву ими вмъстъ съ клятвою Богомъ живымъ (Іер. 5, 7; Соф. 6, 5). Такъ въ міръ человъческомъ была во всеобщемъ употребленія клятва существами высшими въ удостовъреніе непреложности объщаній и договоровъ.

О новозавътномъ міръ Богъ чрезъ пророка Исаію съ торжествомъ говорить, что языческіе народы, которые на мъсто отвергшагося Мессіи народа израильскаго войдуть въ царство Христово, — "будуть названы инымъ именемъ (христіанъ), которымъ кто будеть благословлять себя на землъ, будетъ благословляться Богомъ истины, и кто будеть клясться на землъ, будетъ клясться богомъ истины" (Исаіи 65, 15, 16). Божественный Основатель новозавътной церкви Христосъ Господь, пришедшій на землю не нарушить законъ или пророковъ, а исполнить (Мате. 5, 17), Сволиъ примъромъ положилъ твердое, незыблемое основаніе исполненію вышеуказаннаго пророчества. Онъ Самъ, въ присутствій первосвященниковъ и всего синедріона, подъ заклятіємъ первосвященника Каіафы засвидътельствовалъ о томъ, что онъ Сымъ Божій, Христосъ. Онъ далъ присягу, произнесъ клятву. Потерявъ надежду обличить Христа въ тяжкомъ преступленіи чрезъ лжесви-

дотелей,-Кајафа прибъгаетъ въ присягъ. Заклинаю тебя Боюмь живымь, говорить онъ Христу — скажи намь, Ты ли Христось, Сынь Божій? Інсусь говорить ему: ты сказаль; даже сказываю вамь: отнынь узрите Сына человыческаго, сидящаго одесную силы и грядущаго на облакахъ небесныхъ (Мато. 26, 63, 64). Такъ Госполь Інсусъ Христосъ, молчавшій, не дававшій никакого отвъта на лжесвидътельства, при помощи которыхъ старались погубить Его,тотчасъ прерываетъ Свое молчаніе, и на узаконенное Богомъ заклинаніе Богомъ живымъ даеть ответь даже боле полный, чемъ требовалось. Явное выраженіе уваженія къ клятвъ. Явное признаніе обязательности ея для всехъ. Святый апостоль Павель ясно свидътельствуетъ, что во времена апостольскія въ міръ христіанскомъ клятва существовала и была въ употреблени и между христіанами. Люди, говорить онь, клянутся высшимь, и клятва въ удостовърение оканчиваетъ всякий споръ ихъ (Евр. 6, 16). Клянутся люди, -- говорить онъ; оканчивает влятва всякій споръ, говорить онъ. Очевидно, онъ говоритъ о современной ему влятвъ, а не о клятий временъ мимошедшихъ. Говорить не о какомъ нибудь одномъ народъ, а о людяхъ вообще, и потому, очевидно, изъ числа влянущихся не исключаеть и христіанъ. Самъ св. апостоль Павель ваклинаеть св. апостола Тимовея достойно проходить свое служеніе (1 Тим. 5, 21; 2 Тим. 4, 1), и самому Тимовею внушаєть заклинать предъ Господомъ учениковъ своихъ не вступать въ словопренія (2 Тим. 2, 14). Ангель, котораго я видпьль стоящимь на морть и на земмь, говорить тайновидець св. Іоаннъ Богословъ,подняль руку свою къ небу и клялся живущимь во въки въковъ, что времени уже не будеть (Апок. 10, 5, 6). Въ первомъ посланів къ Тимонею въ числъ важныхъ гръшнивовъ упоминаются влятвопреступники (1 Тим. 1, 10). А клятвопреступники могле быть въ христівнскомъ мірів въ томъ только случать, если существоваль въ немъ клятва. Вотъ пълый облакъ свидътелей, какъ ветхозавътныхъ, такъ и новозавътныхъ; вотъ свидътельства Самого Бога въ пользу обязательности и святости клятвы!

Несмотря на твердость основаній, по которымъ существуєть и употребляется въ міръ христіанскомъ клятва, — въ наше время многіе возстають противъ нея. Одни совершенно отвергають ее по своему безбожію; другіе, будучи въ душь безбожными и обнаруживъ въ своихъ сочиненіяхъ безбожныя возгрънія, отрицаютъ



однакожъ клятву не на основани своихъ безбожныхъ возэрвній, а на томъ основаніи, что она будто бы безусловно воспрещена самимъ Інсусомъ Христомъ; третьи отказываются давать ее еще и потому, что она ограждаеть настоящій порядовъ вещей, будто бы полный несправедливости, совершенно нетерпимый, и наконецъ четвертые, соглашаясь теривть клятву и присягу, возстають собственно противъ установленной закономъ формулы нашей присяги и нашего клятвеннаго объщанія. Всъ наши умники считають себя мудръе церкви Божіей, допускающей употребленіе клятвы п присяги по современнымъ имъ формудамъ; хотять показать, что они лучше церкви понимають и букву, и духъ слова Божія и потому, осуждая присягу и клятву, - одни всецьло, а другіе въ установленной закономъ формуль ея, -- первые изъ нихъ совершенно отвергають ее, а последніе предлагають свою, будто бы совершеннъйшую формулу влятвы и присяги, требуя замены ею формулы, употребляемой по требованію закона. Всв эти умники оказываются совершенно неосновательными въ своихъ сужденіяхъ.

Во Франціи парламенть, наполненный атеистами, уже отміниль влятву именемъ Божінмъ, замънивъ клятву церковную клятвою гражданскою. Отъ безбожниковъ, отрицающихъ бытіе Божіе, и нельзя было ожидать чего-либо другаго. И сожальть объ отмене влятвы Богомъ живымъ въ учреждении, наполненномъ безбожниками, едва ли следуеть. Не была ли бы кощунствомъ влятва Богомъ живымъ со стороны людей, лепризнающихъ бытія Божія? Могла ли она связывать совъсть ихъ и властно побуждать къ точному исполненію объщаній ихъ? Конечно нътъ. Потому лучше ей и не быть, чтобы не оскорблялось имя Божіе клятвою ложною, вощунственною. Въ Англіи одинъ атеистъ сдвивлъ попытку вступить въ парламенть, въ качестве депутата, безъ принесенія установленной закономъ присяги. Но парламенть, признавая образъ дъйствій депутата-атенста противузаконнымъ, требоваль отъ него или принесенія присяги или удаленія изъ парламента. Депутатьатеисть упорно отказывался отъ присяги, объясняя, что онъ по своимъ атеистическимъ убъжденіямъ, какъ невърующій въ Бога, не можеть клисться Богомъ. Въ тоже время и изъ парламента онъ не хотыть удалиться, какъ правильно избранный въ члены парламента. Оставалось употребить противъ него силу. И онъ, по требованію большинства палаты депутатовъ, законною властію быль

нъсколько разъ насильственно удаляемъ изъ нарламента. Нельзя не осудить требованіе лицемъровъ парламента, чтобы атенсть присягнулъ и поклядся именемъ Божінмъ: они принуждали атенета совершить кощунственное дело, - клясться Богомо живымо, тогда какъ онъ бытія Бога не допускаеть. Но въ тоже время нельзя не одобрить распоряженія, по которому депутать, покушавшійся проникнуть въ парламентъ безъ принесенія установленной закономъ присяги, удаленъ изъ парламента насильственно. Не присягавшій депутатъ не имваъ права пользоваться правами депутата, потому что не ограждалъ влятвою добросовъстности исполненія обязанностей, соединенныхъ съ правами. Да и какое довъріе могло быть оказано въ государственныхъ делахъ ателсту, для котораго нетъ ничего святаго и священнаго?... Той же участи, которая постигла атенста-англичанина, заслуживають и наши атенсты, не сирывающіе своихъ убъжденій, а напротивъ нагло распространяющіе безбожіе и ученіе о разрушеніи всего строя общественнаго, государственнаго, церковнаго. Злъйшіе враги государства и церкви, ова только во зло последнимъ могутъ употреблять и употребляють права свои, и было бы дъломъ полной справедливости лишить ихъ всвять правъ состоянія, какъ самыхъ тяжкихъ преступниковъ. Опроверженіе безбожія, какъ основанія къ отверженію клятвы, повело бы насъ слишкомъ далеко; а между тъмъ оно не вызывается необходимо состязаніемъ нашимъ съ нашими клятвоотрицателямиатеистами, при отверженіи клятвы ссылающимися не на безбожіе, а на другія основанія. Потому мы и не считаємъ нужнымъ въ настоящемъ словъ опровергать безбожіе.

Наши враги клятвы и присяги, именующіе себя православными христіанами, возстають противь нея на томъ основаніи, что клятва будто-бы совершенно воспрещена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ. Къ числу этихъ отрицателей лукаво примыкаеть в злостный лжеучитель, извъстный писатель, несомивнный атеистъ. Такимъ онъ заявилъ себя въ ивсколькихъ своихъ сочиненіяхъ. Этоть лжеучитель наружно показываеть себя ревностнымъ послъдователемъ ученія Інсуса Христа и представляется отрицающимъ клятву на основанія совершеннаго будто-бы воспрещенія ся Інсусомъ Христомъ. Но онъ дълаеть это съ бъсовски-лукавою целію—легче уловить въ пагубныя сети своего лжеученія малосмысленныхъ и легкомысленныхъ христіанъ; безбожіе его многихъ отпугнуло

бы отъ него, а защищение лжеучения евангельскимъ учениемъ, будто-бы говорящимъ въ его пользу, многихъ увлечетъ во слъдъ его. Разсмотримъ же тъ мъста Евангелия, въ которыхъ будто-бы Господь Іисусъ Христосъ безусловно воспрещаетъ клятву.

Слениали вы, —читаемъ мы въ 5 главъ Евангелія отъ Матеея елова Господа, -- ито сказано древнимъ: не преступай каятвы, но исполняй предъ Господомъ клятоы твои. А Я говорю вамъ: не клянись вовсе: ни небомь, потому что оно престоль Божій; ни землею, потому что она подножіе ного Его; ни Іерусамимомо, потому что онь городь великаго царя. Ни головою твоею не клянись, потому что не можешь ни одного волоса сдълать бълымь или чернымь. Но да будеть слово воше: да, да; нъть, нъть; а что сверхь этого, то от мукаваго (Мато. 5, 33-37). Горе вамь вожди слыпые,говорить Господь фарисеямъ, - которые говорите: если кто поклянется храмомь, то ничего; а если кто покаянется золотомь храма, то повинень. Безумные и смыпые! что больше, золото или храмь, осяящающій золото? Также, если кто поклянется жертвенникомь, то ничего; если же кто поклянется даромь, который на немь, то повинень. Безумные и смытые! что больше, дарь или жертвенникь, освящающій дарь? Итакъ клянущійся жертвенникомь клянется имъ и встьмь, что на немь; и клянущійся храмомь клянется имь и Жиоущимь въ немь; и клянушійся небомь клянется престоломь Божіимъ и Сидящимъ на немъ (Мато. 23, 16-22). Своимъ осужденіемъ вышеприведенныхъ формулъ еврейской клятвы и решительнымъ запрещеніенъ клятвы—не каянись вовсе, -- Господь Інсусъ Христосъ повидимому вовсе воспрещаеть клятву, безусловно воспрещаеть всякую клятву. Но такъ ли это? Вовсе не такъ. Замъчательно, что въ Своей рвчи, осуждающей клятву и воспрещающей ее. Гоеподь Інсусъ Христосъ перечисляеть самыя разнообразныя формулы клятвы, но не упоминаеть о той формуль клятвы, которая составляла формулу клятвы, установленную закономъ Божінмъ. Богъ повельть Изранию клясться Богомъ живымъ, именемъ Божінмъ (Втор. 6, 13). Установленная закономъ клятва была: заклинаю тебя Богом живым. Но ни влятвы именемъ Божінмъ, ни ваятвы Богомъ живымъ, Господь не упоминаетъ между тъми формулами клятвы, которыя Онъ воспрещаетъ. Ужели это недомоляка? Ужели саныя важныя формулы влятвы опущены случайно? Ужели Господь не упомянуль бы этихъ формуль на ряду съ формулами

клятьъ менъе важными, если бы ихъ желалъ воспретить? Нътъ, установленныя закономъ формулы не упомянуты Христомъ, очевидно, потому, что Онъ не имълъ въ виду отмънить и не отмънилъ ихъ. Воспрещение влятвы не можетъ простираться, и какъ ны сейчасъ увидимъ, и дъйствительно не простиралось на установленную закономъ формулу влятвы: заклинаю тебя Боюмь живымь. Простиралось воспрещение Господа нашего Інсуса Христа на употребленіе клятвы только въ вышеуказанныхъ формулахъ, и - воспрещалась она въ этихъ формулахъ по важнымъ причинамъ. Во-первых, упоминаемыя Господомъ формулы влятвы не были указаны Богомъ, а измышлены самими людьми, были клятвами самочинными, самоизмышленными. Господь заповъдаль клясться только Имъ, Богомъ, и именемъ Его; но нигдъ въ словъ Божіемъ не говорится, что Богъ повелъвалъ, или даже разръщаль влясться небомъ, землею, Герусалимомъ, храмомъ и т. п. Въ такомъ важномъ дълъ, какъ клятва, самовамышленіе, самочиненіе-недозволительно, и потому Господь воспретиль его. Во-вторыхъ, исчисленныя Інсусомъ Христомъ клятвы признавались клянущимися менье важными, чемъ клятва Богомъ, именемъ Божінмъ, и потому употреблялись людьми неразборчиво, въ такихъ случаяхъ, когда можно было вовсе обойтись безъ клятвы, употреблялись безъ нужды, безъ благоговънія. Въ этихъ влятвахъ, какъ разънсниль Інсусъ Христосъ, призывалось имя Божіе; но призывалось имя Божіе всуе, хотя клянущіеся и не разумвли того. Потому этими влятвами оснорблялось величе Божіе и онв не могли быть терпимы. В третьихъ, исчисленныя Господомъ клятвы измышлены развратителями израильского народа-учителями его, оъ преступною целю. Измышлены онъ съ цълію облегчить для народа ложь и обнанъ во взаимныхъ отношеніяхъ подъ покровонъ клятвы. Страшась обманывать людей подъ повровомъ клятвы Богомъ живымъ, неизбъжно навлекавшей на влятвопреступника кару живаго Богамстителя, учители еврейскіе и для себя и для народа изобрыв формулы, по ихъ мивнію не опасныя для влятвопреступниковъ, не навлекавшія на нихъ кары Божіей. Такъ какъ всв вышеуказанныя формулы клитвы измышлены съ преступною цълію облегченія для людей клятвы во лжу, клятвы ложной и клятвопреступленія; то естественно подобныя клятвы, развращавшія народь, наталкивавшія его на клятвопреступленія, не могли не встратить

осужденія и воспрещенія со стороны Господа нашего Іисуса Христа. Онъ воспрещены Имъ какъ формулы клятвы, измыщленныя для облегченія клятвы во лжу, такъ строго воспрещаемой и караемой Господомъ. Въ четвертыхъ, между блятвами, осуждаемыми Христомъ, явно дълается евреями различение (класспонкація) и крайне неразумное, и крайне безнравственное. Нъкоторыя изъ формуль влятвы признаются прямо и открыто необязательными и уполномочивающими на клятвопреступленіе. Что можеть быть безнравственнъе такой постановки клятвы, когда не только сиръпленное клятвою, но и всякое слово человъка должно быть честнымъ и правдивымъ? Могъ ли не осудить Господь Іисусъ Христосъ и не воспретить влятвы, прямо развращающія людей? Наконець, самыя основанія, по которымъ одні клятвы признавались обязательными, а другія-необязательными, были крайне нетвердыми, нелвными. На самомъ двав, клятвы болве важныя отнесены неосновательно къ разряду менъе важныхъ и наоборотъ. Затъмъ всъми самонямышленными клятвами вовсе не достигалась цёль, съ которою онв памышлены. Клятвы измышлены съ тою цвлію, чтобы избъжать ылятвы Богомъ живымъ и подвергнуться меньшей отвътственности, или вовсе не подвергнуться отвётственности за нарушеніе ихъ. А между тъмъ клятвы Богомъ живымъ въ этихъ клятвахъ не избъгали; и влятвопреступление и здъсь было истиннымъ клятвопреступленіемъ. Господь нашъ Інсусъ Христосъ, съ неотразимою силою своего Божественнаго слова, показалъ безумнымъ и слепымъ вождямъ израпльского народа, что те предметы клятвы,храмъ и жертвенникъ, -- которые они считали менве важными и священными, чемъ золото храма и жертва, возлежащая на жертвенникъ, на самомъ дълъ важнъе: храмъ освящаетъ золото, находищееся въ храмъ, и потому важнъе золота: жертвенникъ освящаетъ жертву и потому важиве ея (Мате. 23, 16-22). Потому клятва храмомъ, жертвенникомъ не можетъ быть менъе важною п обязательною, и нарушение сей клятвы менте преступнымъ, чъмъ клятва золотомъ храма и жертвою, и ея нарушение. Съ тамъ вмветв Христосъ ясно и убъдительно показалъ, что уклоненіе отъ страшной клятвы Богомъ живымъ и измышленіе другихъ формуль клятвы съ цвлію ослабленія пли совершеннаго уничтоженія преступности клятвы во лжу, или вовсе ненужной, цели не достигаеть: клянущійся храмомъ, небомъ, землею съ твиъ вивств клянется и

Богомъ-живущимъ въ храмъ, съдящимъ на небъ-престолъ Божіемъ и Своими ногами опирающимся на землю — подножіе ногъ Своихъ. Клянущійся влянется все-таки Богомъ живымъ, хотя к прикровенно, и въ случат нарушенія клятвы является виновнымъ предъ Нимъ также, какъ и нарушающій прямое заклятіе Богомъ живымъ. Потому всв исчисленныя Господомъ клятвы, какъ ненужныя, употребляемыя всуе, во джу, измышленныя съ преступною. развращающею цълію — облегчать нарушеніе влятвы и умалять преступность влятвонарушенія, осуждены и воспрещены Інсусовъ Христомъ. Въ той области житейскихъ отношеній, въ которой были въ обращени эти клитвы, – никакія клятвы были не нужны: въ ней, для утвержденія правдивости слова было достаточно словъ: да, да: нъть, нъть. А что сверхъ этого,-то было отъ лукаваго. Вотъ въ канихъ предвлахъ и въ канихъ формулахъ илятва воспрещена Інсусомъ Христомъ. Вотъ въ накихъ предълахъ человъку позволяется подтверждать свое слово, объщание, или отрицать что-нибудь словами: ей, ей; ни, ни.

Но влятва законная, богоустановленная, о которой вовсе и ве упоминается въ ръчахъ Господа Інсуса Христа, направленныхъ противъ клятвы, не воспрещена Господомъ. Господь Івсусъ Хрвстосъ, какъ безусловно истинный и върный Самъ Себъ, Своимъ словамъ, не могъ противоръчить въ Своихъ дълахъ. Еслибы Онъ въ нагорной бесъдъ безусловно отвергъ и воспретилъ всякую клятву; то Онъ отнюдь не сталъ бы свидътельствовать о Своемъ Божествъ подъ клятвою въ синедріонъ. Даже и линвый грасъ Л. Толстой не ръшился измънить своимъ убъжденіямъ: отрицая клятву, отказался на суде отъ свидетельства подъ клятвою, такъ какъ это противоръчило его убъжденіямъ. Могь ли же допустить противорвчие между двломъ и словомъ Своимъ Господь Іпсусъ Христось? А Онъ противоръчиль бы Самому Себъ, исповъдавше Себя въ синедріонъ Сыномъ Божінмъ, Христомъ, подъ клятвою. еслибы Онъ дъйствительно, какъ утверждаетъ лжеучитель, безусловно воспретиль клятву. Заклинаю тебя Боюмь живымь, -- говорить Ему первосвященникь Каівфа, -- скажи нами: Ты ми Христось, Сынь Божій? Інсусь говорить ему: ты сказаль; даже сказываю вамь: отнынь узрите Сына Человьческаго, съдящаго одеснут симы и грядущаго на облаках небесных (Мато. 26, 63, 64). Это свиятельство Христово подъ влятвою, это исповъдание Себя Сы-

номъ Божіимъ, долженствовавшее повлечь за собою осужденіе Его на смерть — неопровержимое доказательство того, что влятва не только не воспрещена Іпсусомъ Христомъ безусловно Его послъдователямъ, но въ извъстныхъ случаяхъ даже признана Имъ обязательною для нихъ, какъ Онъ призналъ обязательнымъ для Себя Самого свидетельство подъ клятвою. Этотъ примеръ Іпсуса Христа, Который учить насъ святой жизни и словомъ и примъромъ, уполномочиваетъ последователей Его въ важныхъ случаяхъ жизни, по требованію власти, давать клятву. Апостолы, которые, особенно по сошествій на нихъ Св. Духа, конечно, понимали ученіе Христово върнъе, чъмъ различные новоявленные учители нашихъ временъ, также не воспрещали клятвы.-Исключение составляетъ святый апостоль Івковъ, воспрещеніе которымъ клятвы (5, 12) ямъеть тоже значеніе, какъ и воспрещеніе клятвы Інсусомъ Христомъ. Св. апостоль Павель о всехь вообще людяхь, о всемь человычествъ, не выдълян изъ него христіанъ, говорить: моди клянутся высшимь, и клятва во удостовъреніе оканчиваеть всякій спорь ихъ (Евр. 6, 16). Святая церковь вселенская, апостольская, непогръшимая хранительница истиннаго ученія Христова, не только навогда не воспрещала клятвы, но и предписывала ее чадамъ своимъ. Сколько же авторитетовъ великихъ, святъйшихъ, говорящихъ въ пользу клятвы, попирають отвергающіе клятву! Они вивняють ни во что повелвнія и примъръ Бога, Сына Божія Іпсуса Христа, и ученіе св. впостоловъ и св. церкви Христовой, свидетельствующіе въ пользу клятвы.

Нельзя согласиться и съ тъми православными изслъдователями вопроса о клятвъ, которые утверждають, что всякую клятву Господь Іисусъ Христосъ дъйствительно воспретилъ словами Своими: а Я вамъ юворю: не клянись вовсе (Мато. 5, 34); но что воспрещеніе это не законъ, для всъхъ обязательный, а евангельскій совъть, изрекаемый Христомъ въ цъляхъ возведенія Своихъ послъдователей на высшія степени нравственнаго совершенства. Съ этимъ утвержденіемъ согласиться нельзя, во-первыхъ, потому что оно несогласно съ точнымъ истолкованіемъ ученія Христова о клятвъ: какъ мы видъли, Іисусъ Христосъ не только не воспрещаетъ клятву безусловно, но и своимъ примъромъ освящаетъ употребленіе законной клятвы. Во-вторыхъ, безусловное уклоненіе отъ употребленія клятвы вовсе не ведетъ къ высшему нравственному

совершенству и даже не содъйствуетъ ему, и въ тоже время оставляеть неогражденнымъ оть нарушенія множество весьма важныхъ интересовъ человъческихъ. Клятва имъетъ двустороннее значеніе. Уклоненіе отъ влятвы ненужной, неблагоговъйно приносимой, даваемой съ цълью обмана и клятвопреступленія, и стараніе о върности слова и непреложности объщаній, конечно, ведеть къ нравственному совершенству и можетъ привести къ совершенству высокому, къ вполнъ честному исполненію своихъ словъ и объщаній. Этой цели и желаеть достигнуть Христось, воспрещая влятву именно такого рода, содержавшуюся въ осуждаемыхъ Имъ формулахъ клятвы. Но съ другой стороны и сама клятва, благоговъйно произносимая въ важныхъ случаяхъ, съ призываніемъ имени Божія, можеть содъйствовать и содъйствуеть преуспъянію людей въ нравственномъ совершенствъ. Клятва для того и существуетъ, чтобы воспитывать въ людяхъ честность, върность своимъ словамъ и объщаніямъ, при содъйствіи страха Божія. И люди, върно исполняющіе клятву, действительно пріучаются въ верности своимъ словамъ и объщаніямъ всегда и безъ клятвы, и нравственно усовершаются и возвышаются. Таково воспитательное значеніе клатвы. Господь Інсусъ Христосъ одинаково ведетъ своихъ послъдователей въ нравственному совершенству, къ върности своему слову, и воспрещеніемъ клятвы безъ нужды, завлюченной въ незаконныя, самоизмышленныя формулы, и допущеніемъ клятвы законной, пріучающей людей къ непреложному исполненію свовхъ объщаній, подъ клятвою данныхъ, и воспитывающей въ людяхъ навыкъ къ върности своему слову и безъ клитвы. Но воспрещеніе клятвы безусловное, по нашему мивнію, не только не привело бы людей къ высшему нравственному совершенству, но и пошатнуло бы правственность человъческую. Человъчество нашихъ временъ, даже христіанская часть его, возвратилось бы въ темъ условіямъ жизни человъческой, въ которыхъ находились люди до введенія въ употребленіе клятвы: только весьма немногіе — быть-можеть остались бы върными своимъ словамъ и объщаніямъ. Такими оказались бы даже и тв, которые при существовани клятвы подъ вліяніемъ страха Божія, исполняли бы свои слова и объщанія, данныя подъ клятвой, а потомъ, пріобывнувъ въ върности своему слову, стали бы върно блюсти его, какъ въ томъ случав, когда оно давалось бы подъ клятвою, такъ и въ томъ, вогда да-

валось бы безъ клятвы. Могь ан всеведущій и премудрый Господь-Спаситель нашъ избрать такое средство къ нравственному возвышенію людей, которое гораздо легче могло привести человъчество въ развращенію, чамъ въ нравственному преуспаннію? Наконець, при совершенной отмънъ клятвы въ видахъ правственного возвышенія человічества, весьма сомнительныхь, оказались бы пеогражденными важиващие интересы общественные, государственные, церковные. Это и имъють въ виду дукавые противники клятвы, принидывающіеся ревнителями нравственнаго совершенства. Въковъчное правило благоразумія: не дълать того, что совътуеть и одобряеть врагь. Враги государства и цервви, требующіе уничтоженія присяги и объщающіе великія блага для нихъ отъ этой мфры, -- высоваго усовершенія человічества, -- наталкивають ихъ на мъру зловредную. Идеального совершенства весь міръ никогда не достигнеть, ни при какихъ мърахъ. Даже и христіанскій міръ някогда не достигнеть этого. Народныя массы всегда будуть стоять на низкой степени нравственнаго совершенства. А большинство развитыхъ людей останутся правственно испорченными, лживыми, невърными своимъ объщаніямъ. Никогда не достигнемъ вов мы такого правственнаго совершенства, чтобы каждому нашему слову, особенно въ важныхъ обязательствахъ, общественныхъ, государственныхъ и церковныхъ, можно было вполнъ довърять, безъ подкръпленія его клятвою. Потому при уничтоженіи клятвы важиващие интересы общественные, государственные и церновные оставались бы неогражденными, необезпеченными отъ нарушенія; важивищія обязательства подвергались бы опасности быть нарушенными, попранными, еслибы они утверждались на одномъ словъ человъческомъ, ничъмъ не подкръпленномъ, не обезпеченномъ. Даже слова, утвержденныя клятвою, многіе нарушають, не болсь клятвы. Что же было бы, еслибы никого не связывала клятва,--не связывала и техъ, которые вообще въ своемъ слове нетверды, но во всякомъ случав клятвы боятся? Правонарушенія, поправіе интересовъ ближнихъ, даже государства, различныя нарушенія объщаній и обязательствъ первостепенной важности сділались бы обыденнымъ, зауряднымъ явленіемъ. Спимите съ совъсти людей эту врвикую узду-клятву, и-все поколеблется, расшатается, ниспровергнется. Нать, доколь мы грашные стоимь на настоящемъ низкомъ уровий правственнаго совершенства, --- а уровень.. этотъ

со временемъ, особенно предъ кончиною міра, еще понизится (Лук. 18, 8; 2 Тим. 3, 2—5)—доколь мы такъ мало дорожимъ честностію, правдивостію своего слова: совершенная отмъна клятвы невозможна. Отмъна клятвы совершенная, конечно, могла быть желательною для Господа Іисуса Христа, какъ посмодствіе нравственнаго совершенства христіанъ, но не какъ предвареніе этого совершенства и мпра къ возвышенію совершенства, достиженіе котораго не только не облегчалось бы, но и затруднялось бы отмъною клятвы. Могъ ли желать этого Господь всевъдущій, предвидъвшій постепенное оскудъніе въры, любви, нравственнаго совершенства въ міръ христіанскомъ, и желавшій обузданія злає Нъть, клятва истинная, законная, въ важнъйшихъ случаяхъ жизни человъческой необходима, и Господь Іисусъ Христосъ не могъ воспретить клятву безусловно.

Зловреднъйшій изъ нашихъ подпольныхъ проповъдниковъ разрушительныхъ ученій графъ Левъ Толстой отвергаеть присяту и клятву не потому только, что она будто бы воспрещена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ, но и потому еще, что не сочувствуеть существующему порядку вещей. "Онъ проповъдуеть возмутительныя ученія о Монархів, о происхожденіи и характерів его власти, о государствъ и церкви и взаимномъ союзъ ихъ, о всемъ стров современной жизни общественной, государственной, церковной, — ученія, имінопія мнимо-историческую основу, на самомъ дълъ сильно гръщащія противъ исторической истины. Онъ отрицаеть суды, искажая ученіе Христово о противленіи злу, отрицаеть право сопротивленія злу, защиты собственности, употребленія принудительныхъ и карательныхъ мёръ противъ злодесвъ, преступниковъ, право войны и проч. Признавая весь существующій порядовъ вещей безиравственнымъ, противнымъ духу ученія Христова,--инимымъ почитателемъ котораго онъ лукаво представияется,---онъ отказывается отъ клятвы и присяги, какъ двла преступнаго, поддерживающаго преступный безнравственный порядокъ вещей". Въ настоящей церковной бесъдъ мы не можемъ сдълать обстоятельный критическій разборъ вышеозначеннаго ученія, -- сдъавемъ его после въ особой беседе, - разборъ ученія, неосновательность вотораго уже довазана другими обличителями лжеученія Толстовскаго. Замътимъ только, что верховная власть Монархаразвилась постепенно изъ власти отца семейства, родоначальника

племени и по размножени людей превратилась въ верховную власть государственную, что она отражаеть въ себв власть Бога Вседержителя, Царя царствующихъ и Господа господствующихъ, что Богъ единъ Царь всякаго царства (Иса. 27, 16), что Имъ дари царствують и повелители узаконнють правду (Притч. 8, 15). Насильственные захваты власти людьми недостойными бывали и бывають временными проявленіями злоупотребленія человіческаго вездв и всегда возможнаго; но эти беззаконія отнюдь не колеблють значенія и достоинства власти законной. Притомъ даже недостойные похитители власти царской или уже въ своемъ лицв, или въ лиць ближайшихъ потомковъ своихъ, обывновенно отрезвлялись, исправлялись самою высотою своей власти и превращались въ дылателей добрыхъ, полезныхъ: верховная власть заключаетъ въ себъ силу обувдывающую, вразумляющую всъхъ, овладъвающихъ ею, не потерявшихъ совершенно своей совъсти, властителей земныхъ. Быть образомъ Бога на землъ-положение необычайно высовое, ответственное, во многомъ, если не во всемъ, обуздывающее людей самыхъ разнузданныхъ. Существующій въ нашемъ отечествъ порядовъ вещей, во всей совокупности своей, какъ дъло человъческое, неизбъжно страдаетъ и недостатками: но несомивнио въ немъ несравненно больше высовихъ достоинствъ, истиннаго блага, добра, чъмъ зла. Онъ несравнимо выше по своимъ достоинствамъ государственнаго строя іудейскаго, а тімь болье язычесваго, современнаго Христу и апостоламъ. А о томъ стров жизни человъчества, который предносится мысли графа Толстаго и которымъ онъ желаеть облагодътельствовать міръ, и говорить нечего: современный строй жизни государственной неизмъримо выше строя жизни, излюбленнаго графомъ Толстымъ. Проэктируемая гр. Толстымъ жизнь людей безъ Бога, безъ царя, безъ всякой правильной власти, безъ защиты отъ враговъ и внутреннихъ и внъшнихъ, могущихъ безнаказанно лишать людей собственности, обижать ихъ, даже убивать;-жизнь въ условіяхъ полной анархіи, дикаго произвола, разгула дикихъ страстей, не обуздываемыхъ ни страхомъ Божіниъ, ни страхомъ власти человівческой: — это совийстная жизнь дикихъ вровожадныхъ звърей и беззащитныхъ слабыхъ животныхъ, безпрепятственно пожираемыхъ первыми, жизнь невыносимая, жизнь адская. Не заслуживаеть ли после сего современный строй жизин,--при жельнін, конечно, и улучшенія, усовершенія его, - не заслуживаеть ли огражденія, поддержанія его вовит законными средствами? Не заслуживаеть ли онъ того, чтобы были принимаемы самыя энергическія міры въ охраненію его, къ огражденію отъ козней враговъ его, стремящихся уничтожать всякую власть и отврыть доступъ въ наше отечество анархів? Госнодь нашъ Інсусъ Христосъ повелеваль іудению отдавать Кесарево Кесарю (Мато. 22, 21). Святые апостолы внушали христіанамъ быть нокорными всякому человъческому начальству для Господа: Цархі мь, какь верховной власти, правителямь ли, какь оть него посылаемыхь для наказанія преступниковь и для поощренія дълатичка добро (І Петр. 2, 13. 14), — царю и правителямъ языческимъ. Они внушали молиться за царей и за всехъ начальствующихьязычниковъ, гонителей христівнъ, дабы проводить жизнь живуя. ы безмятежную во всякомь благочестви и чистоть, что хорошо и угодно Спаситемо нашему Богу, жельющему, чтобы вст моды спасмись и достигли познанія истины (1 Тин. 2, 1-4). Посяв сего не будеть зи исполненіемъ воли Христа Спасителя и внушемій апостольскихъ-повиновеніе царю и правителямъ христіанскимъ. неполнение законовъ царскихъ, охранение ихъ власти, существующаго строя жизни общественной, государственной, цервовной? Не обязательно ли для насъ вполнъ и употреблевіе клятвы и присяги для охраненія и поддержанія этого порядка, представляющаго въ себъ много достоинствъ, когда самъ Господь Інсусъ Христосъ изрекъ въ синедріонъ свидътельство о Себъ, какъ Сынъ Божісмъ, подъ заклятіемъ первосвященника (Мато. 26, 63. 64), изъ уваженія въ законной, хотя и преступной власти, для огражденія ея; когда еще прежде того осудиль въ апостоль Петръ порывъ сепротивленія исполнителямъ распоряженій власти? (Іоан. 18, 10-11). Не будеть ли плятва и присяга на судь деломъ святымъ и для всехъ обязательнымъ для огражденія существующаго порядка, когда святый апостоль Павель о плятве всего человечества, и въ частности о клятей современных ему христівнь, говорить, какь о дълъ законномъ, имъвшемъ важное значение при ръшени всъхъ епоровъ и прекращавшемъ всв споры (Евр. 6, 16)? Если влатвою поддержится иногда и частное, временное зло; то и это не делжие смущать человъка, лишь бы клятва была честна, правдива. Частисе, временное зло, особенно если оно искупается преизбытновъ добра, следующаго ва нимъ, частное временное зло, вывываемее

вногда клятвою, правдою, истиною, не должно останавливать двйствія невольной причины его, въ виду преизбыточествующаго добра, которое влечеть за собою дъйствіе этой причины. Последствіемъ, между прочимъ, клятвы Господа Інсуса Христа была смерть Его: но смерть Его спасла міръ. Въра Христова стоила человъчеству потоковъ мученической крови; но не больше ли несравненно крови сохранила она, смягчивъ нравы человъческіе, располагая народы къ тихому и мирному житію? Какія вообще блага принесла она человъчеству?... Нъчто подобное можно сказать и о значени влятвы въ жизни человъческой. Иногда могутъ пострадать отъ клятвы невинность и справедливость, не по винь, впрочемъ, клятвы, а по несовершенству учрежденій и судовъ человъческихъ и законовъ человъческихъ; но несравненно чаще и больше ограждаются ею истинное право, справедливость. Потому отвержение влятвы, по несочувствію современному строю жизни, есть несправедливость, есть тяжкое преступленіе, особенно нетерпимое въ человыкь, беззаствичиво пользующемся благами, удобствами этого строя.

Наконецъ нъкоторые изъ нашихъ противниковъ клятвы смущаются формулой нашей присяги и нашего клятвеннаго объщанія. — "Канъ можно влясться всемогущимъ Богомъ"! — говорять они. Ими овладъваетъ страхъ и трепеть, когда они слышатъ такую клятву. По ихъ словамъ, совъсть многихъ была бы успокоена, еслибы вивсто формулы: клянусь всемо ущимь Богомь была допущена формула: клянусь предъ всемонущимъ Богомъ. Но для насъ и для всвхъ истинныхъ христіанъ важно не то, чемъ неосновательно смущается или усповоивается совъсть людей, влающихся всякихъ вътромъ ученія (Ефес. 4, 14), а то, какая формула клятвы есть формула богоустановленная и освященная употребленіемъ св. церкви. Въ словъ Божіемъ, -- въ формуляхъ клятвы, -- имя Божіе, которымъ клянутся, употребляется въ славянскомъ и русскомъ переводахъ въ творительномъ падежъ. Мною клянусь, говоритъ Господь Аврааму, после принесенія имъ въ жертву Исаака (Быт. 22, 16). Именемъ Божіимъ клянись, говорить законъ. (Втор. 6, 13). Богг клялся Аврааму Самимъ Собою (Евр. 6, 13), - говоритъ св. апостоль Павель. И такихъ мъсть въ Священномъ Писаніи множество. Ту именно формулу влятвы, которая находится въ Священномъ Писаніи, св. церковь и ввела въ употребленіе и охраняеть въ общежити. И конечно ея именно голосу, основанному на словъ Божіемъ, мы должны слъдовать, а не мудрованію разныхъ новаторовъ, неосновательно требующихъ измененія формулы присяги. И пусть бы новаторы, требующіе замены влятвы "всемогущимъ Богомъ" клятвою "предъ всемогущимъ Богомъ", доказали, что формула нашей клятвы неправильно переведена съ греческаго языка на славянскій и русскій: тогда можно было бы давать невоторое значение ихъ мевнию, но они не доказывають этого. Въ пользу правильности перевода нашей формулы клятвы съ греческаго языка на славянскій говорить, прежде всего, авторитеть переводчиковъ Священнаго Писанія. Они вполив основательно владели обонми языками, - греческимъ и славянскимъ, понимали духъ ихъ, оттънки значенія словъ и мыслей, переводили слово Божіе съ величайшею тщательностію, съ буквальною точностію, не допуская ни мальйшаго произвола въ переводь, въ передачь оттънковъ ръки. Потому, если они перевели формулу клятвы словами: клянусь Богомь, именемь Божіймь, и проч.; то перевели такъ именно потому, что этого требовала точность перевода, точная передача оттънковъ подлинника въ переводъ. Передълывать ихъ переводъ, совершенно върный и правильный, - притомъ принятый св. церковію и освященный церковнымъ употребленіемъ, -передвдывать переводъ по требованію людей дегкомысленныхъ, покушающихся быть преобразователями въ дълахъ, въ которыхъ сами мало понимають, было бы крайнимь безуміемь.

Затвиъ въ послъднее время произведена и филологическая провърка правильности и точности перевода нашей формулы—присяги съ греческаго языка на славянскій, провърка тщательная и научная, и она ръшительно говорить въ пользу върности перевода нашей формулы клятвы, а съ тъмъ вмъстъ и въ пользу неизмънности ея и непререваемой обязательности для всъхъ, какъ истиннаго слова Божія 1). Въ греческой Библіи, во-первыхъ, не мало мъстъ, въ которыхъ имя Божіе въ клятвахъ стоитъ или въ дательномъ падежъ (Ис. 19, 18; Іер. 5, 7; 12, 16; Зах. 5, 4), замъняющемъ часто въ греческомъ языкъ творительный падежъ, или въ винительномъ (Быт. 21, 23; 23, 3; Втор. 32, 40; Іер. 11, 5;

<sup>&#</sup>x27;) Провірка эта сділана знаменятымъ архинастыремъ-проповідникомъ покойнамъ преосвященнымъ архіспископомъ Никаноромъ. (Смотр. 3-е изд. его поученій т. 1, стр. 476—194).



Исал. 131, 11; Дъян. 19, 13) падежъ, который на нашъ языкъ въ указанныхъ мъстахъ не можеть быть переведенъ иначе, какъ творительнымъ падежемъ. Во всехъ этихъ местахъ имя Божіе, которымъ клянутся, можеть быть передано на нашъ язывъ только творительнымъ падежемъ безъ предлога: клянусь Богомъ, а не клянусь преда Боюма. Но гораздо чаще въ греческихъ клятвенныхъ формулахъ имя Божіе или вообще предметь, которымъ клянутся, предвариютси предлогами (Быт. 22, 16; Второз. 9, 26-27; Амос. 6, 8; Mare. 5, 34-37) 3). - Но предваряются они такими предвогами, изъ которыхъ одинъ ") отнюдь не можеть быть переданъ предлогомъ славянскимъ предъ, а долженъ быть переданъ или предлогомъ на, или совствиъ оставленъ безъ перевода, причемъ предваренное имъ слово должно быть переведено творительнымъ падежемъ безъ преддога. А другой предлогъ 3) не переводится никогда въ влятвенныхъ формулахъ на славянскій языкъ предлогомъ предъ, хотя въ другихъ случаяхъ иногда и употребляется въ смыслъ предлога предо. Всегда въ этихъ формулахъ и стоящіе съ греческими предлогами, значащими на и въ, имя Божіе или вообще влятвенный предметь переводятся на русскій языкъ творительнымъ падежемъ, какъ и въ техъ случаяхъ, когда они стоятъ въ дательномъ или винительномъ падежъ безъ предлога. Употребление въ греческихъ клятвенныхъ формулахъ имени Божія съ предлогами, требующими перевода его на славянскій языкь творительнымъ падежемъ, въроятно заимствовано изъ еврейской Библін, въ которой имя Божіе предваряется предлогомъ, соотвътствующимъ нашимъ предлогамъ на и въ 3). И въ русской Библіи, переводъ которой съ еврейскаго подлинника сдъланъ знатоками еврейскаго

<sup>6)</sup> Мною канцось, говорить Господь Аврааму (Быт. 22, 16). Словомъ Мною переведено еврейское слово—бй, составленное изъ предлога беть (съ. на) и и, сокращенное изъ аноки, ани—(я). Также и въ другихъ ивстахъ еврейской Библін (Быт. 21, 23; 24, 3 и др.).



<sup>2)</sup> Употребляются въ клятвенных формулахь: а) предлогь ката съ родительнымъ надежемъ, переводимый на славянскій языкъ предлогомъ ка и б) предлогь є v,—значущій въ. Предлоги эти на славянскій языкъ вообще не переводятся предлогомъ предъ Словомъ «предъ» переводятся въ заклятіяхъ греческій предлогь є vúntiov, но не ката съ родительнымъ и даже не є v (1 Тим. 5, 21; 2 Тим. 2, 14; 4, 1), которое иногда только употребляется въ смыслѣ предъ.

<sup>3)</sup> ката-сь родительнымъ-на.

<sup>4)</sup> Ev-83.

языка, предметь, которымъ клянутся, стоить вездь въ творительномъ падежь безъ предлога. Видимо переводчики русской Библіи признавали, что со всею точностію еврейская формула клятвы можеть быть передана на русскій языкь только употребленіемъ имени Божія, которымъ клянутся, въ творительнымъ падежь. Такимъ образомъ и по филологическимъ изысканіямъ, формула клятвы на славянскомъ и русскомъ языкъ точная и истинная есть та именю, которая заключается въ нашей Библіи и одобрается церковію. Не было ли бы послъ сего преступленіемъ—отвергнуть эту формулу и замъншть ее новоизмышленюю формулою, изобрътатели которой ни на чемъ основательномъ не опираются въ своемъ измышленів?

Клятва и присяга, возлюбленные, не отивнена Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ: это мы видвли при размотреніи техъ словъ Христовыхъ, на основани воторыхъ требують отмъны ея враги клятвы и съ тъмъ вмъсть враги государства и церкви. Напротивъ, клятва освящена примъромъ Господа нашего Інсуса Христа, св. апостоловъ Его и всей церкви Христовой. Истанная, богоустановленная формула клятвы есть та именно, которая содержится въ нашей Библіи и одобрена для употребленія св. церковію. Потому мы не только не должны уклоняться отъ клятвы и пресяги въ потребныхъ случаяхъ, по требованию власти; но и обязаны приносить ее. Благоговъйною, благочестивою влятвою не только не оскорбляется, но и благоугождается Богъ; потому что ею исповедуется вера наша въ святость, всемогущество, праведность Божію. Только клятвы суетной, безъ нужды, и клятвы лжевой мы должны избъгать, какъ дъйствія, оскорбительнаго для Бога, а также не должны нарушать клятвъ и являться клятвопреступниками. Клятвы суетныя, лживыя, а равно и клятвопреступленіе строго караются Богомъ, какъ тяжкое оскорбление Его. Благоговъйною же клятвою, по требованію начальства, да не смущается никто и да не уклоняется отъ нея. Аминь.

## РАЗУМЪ И НРАВСТВЕННОСТЬ.

«Ум» не даеть въ результанны правственности» (Гансъ).
«Везь выры ньть добродители" (Ж. Лі. Руссо).

I.

Культь разума в протесты противъ мего на западѣ и въ Россін; — основанія силь протестовъ.—Значеніе нравственности: а) правственность—главный двигатель цивнянзацін; б) правственность опредъляєть историческое значеніе народа и государства: Китай, Индія, Еврен, Арабы, Греція, Римъ и современная Европа.

"Разумъ управляетъ міромъ", сказалъ Гегель; "въ мірв нътъ разума выше четовъческаго", твердитъ Ренанъ; "разумъ главный двигатель цивилизаціи, настаивалъ Бокль: "великая цъль природы есть умственное совершенствованіе", писалъ Дрэперъ и т. д. И вся современная полуобразованность хоромъ повторяетъ за ними: да, несомнънно такъ, разумъ господствуетъ надъ всъмъ, въ мірв нътъ другаго Бога, кромъ человъческаго ума. Этотъ "научный предразсудокъ" такъ широко распространенъ въ наше время, что подъ вліяніемъ его находится огромное большинство общества, вплоть до того купца увзднаго города, который на выборахъ въ земскомъ собраніи громогласно заявилъ, что онъ "въруетъ только въ разумъ". Укоренился такой взглядъ на силу и значеніе разума, конечно, благодаря колоссальному успъху объективнаго знанія; успъхи наукъ опъянили незрълые умы. "Здравствуй смыслъ, если только ты божество!" говорилъ Проперцій, поэтъ временъ Августа

Римскаго. Общество XIX стольтія отбросило по этому вопросу всякое сомитийе и, созданъ себт изъ разума нумиръ, возвело его на недосягаемый пьедесталь и возложило на него всв свои дучшія надежды и упованія. Нашъ въкъ всецько предоставиль себя во власть разума, ни на минуту не сомивваясь въ томъ, что онъ божество и что силою его можно создать эдемъ на земль, постигнуть всякую истину и удовлетворить все потребности и желанія. Большинство въруетъ, что разъ только жизнь человъчества удастся построить согласно здравымъ началамъ разума, то она будеть счастливой, полной и радостной. Въ своемъ слепомъ увлечения раціоналистическая философія упразднила віру, -- пружину всякой дъятельности, - принесла въ жертву богинъ разума всъ потребности сердца, всякое чувство, всякое движеніе души (Мантегацца): превознося одну "умственную эквилибристику", онлософія эта усердно стала вырывать и вычеркивать изъ исторіи прекраситайнія страницы, свидътельствовавшія о высокихъ подвигахъ человъческаго сердца и предавать осмѣянію дучшія чувства народовъ.

Обращансь из исторіи, мы, из счастью, уснатриваемъ, что рядомъ съ безусловнымъ преклоненіемъ передъ силой человъчеснаго разума идутъ попытки охладить увлеченія раціоналистовъ: попытки эти двавотся давно и не прекращаются по настоящее время. — Ученые всвят народовъ многократно указывали на незначительность размеровъ того поля знанія, которое завоевано разумомъ, по сравнени съ твмъ, которое остается вив его власти.-- "Все человъческое знаніе есть весьма маленькій островь въ безмърномъ океанъ возможнаго знанія, которое скрыто отъ глазъ человъка" писалъ извъстный историкъ матеріализма Ф. А. Ланге. Пусть земля завоевана наукой, измерены планеты, вычислена небесная механика, пусть въ каплъ воды открыть цълый міръ, пусть человъкъ перелетаеть пространство съ быстротою птицы, передаетъ свои мысли съ быстротою молніи, все-таки на порогъ безконечнаго мы не болье, какъ жалкіе нищіе со своими вотомками знаній. И въ самомъ дъль, источникъ человъческой живня намъ неизвъстенъ, сущности своей природы ны не знаемъ, будущее отъ насъ сокрыто, элементы внутренняго и вившиняго міра намъ невъдомы; "на всъхъ окраинахъ безконечно - общирной области естествознанія мы сталкиваемся съ таинственными, непостаживыми причинами", самая сущность вещей остается неузо-

ненной. "Я знаю только то, что ничего не знаю": "ignorabimus": "наше высочайщее знаніе состоить въ познанія, что мы не знаемъ міра, каковъ онъ есть въ двиствительности, и не можемъ его узвать, а наше справедливайшее краснорачие о немъ есть молчаніе".-Такъ говорить истинная, скромная ученость; такъ говорили величайшій мудрецъ Греців-Сократь, ученые: Ньютонъ, д'Аламберъ. Лапласъ, химики-Шеврёль и Дюма, Кантъ, Дюбуа-Раймонъ. Клодъ-Бернаръ, знаменитый геометръ Эйлеръ и мн. др.-Какъ одна ивъ характерныхъ попытокъ вразумить одностороннихъ раціоналистовъ, обращаеть на себя вниманіе то новое движеніе, которое недавно зародилось во Франціи- въ странв, поднявшей знамя человъческихъ правъ. Кружовъ молодыхъ ученыхъ и литераторовъ, группирующійся около редакціи "Revue Bleue" и Гастона Бержере, подвергь серьезному пересмотру принципы великой революціи и всявія "посліднія слова прогресса" и нашель, что пора прямо заявить, что никто не хочеть отявленія церкви оть государства. что свобода, равенство в братство-громкія, но мало примънимын въ жизни слова, что надо возстановить значение власти и семьи и святость религіи, безъ помощи которой нельзя познать истины; члены этого вружка доказывають также справедливость той мысли, что разумъ не все для человъка, что разумъ людской самъ по себъ, одинь, можеть потрясать исконныя основы государства, но неспособенъ создавать начего стойкаго и незыблемаго.

Въ связи съ указаннымъ характернымъ явленіемъ западно-европейскаго общества надо поставить и то направленіе въ иностранной литературъ, которое протестуеть противъ устройства живни по одному указанію холоднаго, разсчетливаго и эгоистическаго разума. Англичанивъ Безантъ въ своемъ романъ "Въ парствъ разумности" (см. Рус. Въст. 1889 г.) мъткими штрихами рисуетъ скуку и безжизненность соціалистическаго общества. которое упразднило человъческія чувства, религію, искусства и основало все на здравомъ смыслъ. Члены общества ъдятъ, пьютъ, спятъ и работаютъ только для своего пропитанія; они имъютъ общій костюмъ, общую столовую, общій домъ съ вельями для ночлега, и несмотря на все это, жизнъ ихъ невыносима. Дъло кончилось распаденіемъ общества и возстаніемъ, поведшимъ къ сверженію тяранніи разума. Американецъ Эдуардъ Беллами гакже написалъ соціально-полятическій романъ "Черезъ сто лътъ". въ

которомъ рисуеть то счастливое время, когда не будеть нынвиняго зла-денегь. Его произведение ясно свидетельствуеть о томъ, что излюбленные идеалы времени, выработанные разумомъ, начинають надойдать человику и онъ желаеть положить предвлъ поклоненію золоту и развитію промышленнаго духа, не дающимъ ему душевнаго спокойствія. Очевидно, человъкъ находится въ поискахъ за новыми, лучшими пдевлами. Еще болье достойными внимания являются романъ Поля Бурже "Ученикъ" и драма Додо-"Борьба за существованіе". Авторы этихъ произведеній уже прямо идуть разрушать идоловъ последнихъ поволеній, они ополчились на принципы позитивизма и дарвинизма, считающіеся дучнійть цвітомъ современной науки и якобы положенные въ основу всего соціальнаго строя жизни. Вивств съ твиъ указанными произведеніями, отчасти прямо, отчасти косвенно, ставится на вопросъ о неизбъжности для знанія правственныхъ устоевъ, о необходимости руководствоваться въ жизни указаніемъ отвергаемой нынъ совъсти и о возстановлени въ споихъ правахъ человъческаго сердца. Аналивъ Бурже привелъ его къ тому заключенію, что критика парализовала нравственное чувство человъка; что ученые поселили разладъ между умственными и нравственными силами человъка; что неправильно отрицать все, неподдающееся опыту, отридать свободу воли, и выводить нравственность изъ животныхъ отправленій нашего организма. - Бурже убъжденъ, что все то худо, что подрываеть любовь къ человъку, расшатываеть силу воли и ставить на мъсто души разсчеть. Цивиливація гибнетъ отгого, что человъкъ не умъетъ ни върить, ни любить.

Всего этого не желають принять во вниманіе раціоналисты, упорью продолжая славословить своего идола. Раціоналисты не внемлють и не върять даже тъмъ изъ своего лагеря, которые, прозръвъ отъ своего слъпаго увлеченія, начали громко протестовать противъ деспотизма черстваго разума. Фанатики закрываютъ уши, чтобы не слышать разочарованій и справедливыхъ упрековъ своихъ бывшихъ собратій и настойчиво продолжають начатую борьбу, желая вырвать побъду изъ рукъ противниковъ; они уповають, что въ недалекомъ будущемъ имъ доведетоя быть свидътелями полнаго самодержавія обожаємаго ими разума.

У насъ, въ Россіи, непоколебимая увъренность во всемогущество знанія стала прочно укореняться, прамърно, съ тридатыхъ



собив воспитать человъка, замънить ему нравственность и принести не только матеріальное благо, но и всякое благонолучіе. Характеръ и размъръ результатовъ человъческой дъятельности считали зависящимъ исключительно отъ "качества мысли", т.-е. "отъ силы мозга", какъ писалъ Шелгуновъ, варьируя извъстную мысль Бокля, что единственнымъ двигателемъ цивилизаціи является умъ и добытыя имъ реальныя знанія.

"Мыслящіе реалисты" (Писаревъ, Чернышевскій, Добролюбовъ, Зайцевъ и др) были убъждены, что найдено върно средство, коимъ можно будеть съ корнемъ вырвать изъ младенческихъ умовъ всякія метафизики, редигіи, предписанія какой-то выдуманной совъсти и т. п. Однако вскоръ же обнаружились и первые признаки разочарованія симъ направленіемъ. Замъчательно при этомъ, что голоса протеста послышались не гдъ—либо въ заднихъ рядахъ ихъ фаланги, а изъ устъ передовыхъ бойцевъ и знаменосцевъ. Вспомнимъ слова такихъ талантливыхъ и высокообразованныхъ нодей, какими были А. И. Герценъ, К. Д. Кавелинъ, Н. И. Пироговъ и др. Какой неподдъльной искренностью звучать нъкоторыя нхъ заявленія.

"Наука не имъетъ такихъ торжественныхъ пропилей, какъ релягія, писаль Герцень. Путь достиженія въ наукв идеть повидииому безплодною степью... подымаещься въ какую-то изръженную среду, въ какой-то міръ безплотныхъ абстранцій... Съ каждымъ шагомъ уносишься болье и болье въ это воздушное море, становится страшно, просторно, тажело дышать и безотрадно; берега отдаляются, съ ними исчезають всв образы, наввянные мечтами, съ ноторыми сжилось сердце: ужасъ объемлетъ душу... Зивя мечетъ банкъ; игра холодно начинается съ логическихъ общихъ мъстъ, быстро развертывается въ отчаянное состязаніе; всв заповъдныя мечты, святыя, неясныя упованія, Олимпъ и Андъ, надежда, на будущее, довъріе въ настоящему, благословеніе прошедшему, все последовательно является на карте, и она, медленно вскрытая, безъ улыбки, безь проніи и участія, повторяєть холодными устами: убита". —У Кавелина читаемъ: "Густые ряды безусловныхъ приверженцевъ науки, бодро шедшихъ впередъ подъ ея развернутымъ знаменемъ, начинаютъ разстроиваться и ръдъть. Пришлось съ трустью сознаться, что въ наукв и ся выводажь есть какой-то

пробыть, что-то недоговоренное, недосказанное, нъчто такое, что путаеть наши соображенія и мізшаеть идти впередь съ прежнею увъренностью и твердостью". Кто читаль автобіографію знаменитаго Н. И. Пирогова (въ "Русской Старинів"), тоть не могь не замізтить его "любимую манеру освіщать общечеловіческія истины світомъ Евангельскаго ученья" и его неподдільное негодованіє при видів распространившагося идолопоклонства человіческому разуму. Онъ, подобно Галилею, возмущался и находиль необычайно дерзкимъ желаніе сділать "человіческія способности мізриломътого, что можеть и что умізеть совершать природа".

Поклоненіе разуму составляєть особенность западно-европейских народовъ. Въ основъ всей новой исторіи запада, всъхъ его философских системъ лежить борьба за право разума. Русскій же народъ недовърчиво относится къ исключительному господству раціонализма въ жизни и въ наукъ. Русская мысль, начавъ "подвигъ самосознанія", тотчасъ же встала въ лагеръ этическихъ интересовъ. Первые наши самобытные мыслители, какъ напр. И. В. Киръевскій, А. С. Хомяковъ, Юр. Ө. Самаринъ проставянофилы стали возводить свою философскую систему на "камить въры", а лучшія русскія литературные силы—Жуковскій. Пушкинъ, Гоголь, Лермонтовъ, Достоевскій, Островскій, и др. — занялись разработкой вопросовъ внутренняго міра человъка.

Изъ числа послъднихъ произведеній нашей литературы укажемъ. между прочимъ, на романъ Всеволода Соловьева "Великій Розен-крейцеръ" (и "Волхвы"), въ которомъ выше разума, знанія и науки ставится всемогущая сила любви.

Но особенно мы рекомендуемъ вниманію нашихъ читателей романъ польскаго писателя Генриха Сенкевича "Безъ догмата", въ которомъ очень выпукло обрисована главнъйшая бользнь современнаго человъка. Герой романа—Леонъ Плошовскій, человъкъ съ большими матеріальными средствами, прекрасно образованный, съ корошими стремленіями.—Властью разума онъ хотъль регулировать всъ свои дъйствія, почему устраниль изъ своего обихода всякій догмать. Все метафизическое вызывало въ немъ ироническую усмъщку. "Носишь ли ты славу, какъ митру на головъ, или вакъ золотое руно на шев, стоить ли она на твоемъ бюро, или висить въ гостиной"? спращиваеть, напр., Леонъ своего товарища, пользовавшагося нъкоторой литературной извъстностью.—

Однаво, живнь безъ общественнаго и религознаго догмата кончелась для Леова весьма печально.-Онъ переондосооствовалъ, изаналезировался. Критека "вытела положительныя силы", онъ потеряль точку опоры, выпустиль изъ рукь аріадвину нить, ведущую нь цели жизни-и погибъ. Погибъ потому, что жить безъ убежденій, безъ върованіи, безъ почвы подъ ногами, безъ неподвижной нравственной основы, имъющейся только въ религи, конечно, нельзя. Путемъ споптицизма жизненныхъ задачъ решать невоаможно: умъ теряется въ лабиринтъ мелочей и уходить на службу чувству, а воля парализуется. Въ техъ случаяхъ, где люди верять и любять, скептики - Плошовоне ставять вопросы и ръщають математическія задачи, желоя, чтобы передъ ними, на жизненномъпути, не стояли неизвъстные "иксы" да "игреки". Къ любви они относятся также, какъ къ математической звдачь, забывая, что она исходить изъ сердца, а не головы, и ведеть къ метафизикъ. Эти "геніи безъ портосия" по истинъ несчастные люди: въчный анализъ, или "роющая болъзнъ" не позволяетъ имъ принять ни одного ръшенія, они обыкновенно не бывають въ состояніи приложить своихъ рукъ къ каному-нибудь дълу, они не имъють права върить даже себъ, они подобно скупьить утвшають себя тъмъ, что въ ихъ власти поступить таяъ или иначе, а на дълъ они инчего не въ состояни осуществить. "Геній бевъ портоеля"-Леонъ гордился темъ, что острый умъ его могь доказать каждое положеніе, могъ вывернуть, какъ перчатку, каждый предъявленный ему аргументь, могь изобръсти невараемое закономъ убійство и т. п. На дълъ же Леону торжествовать не принцось. Всю съть его житросплетеній порвала, накъ паутину, героиня романа Анелька, которая была сильна своей верой, своими догматами. "Оправдать все можно, сказала, напр. она однажды влюбленному въ нее Леону, "но когда дълаешь дурное дело, совъсть всегда скажеть: не хорошо, дурно, и ничвиъ не дастъ себя убъдитъ". Она устояла противъ длиннаго ряда систематическихъ искущеній Леона, котораго она никогда не переставала любить; но она была "другому отдана и осталась въкь ему върна". Леонъ же, несмотря на свою опытность, свои знанія, довкость, разсчетдивость, погибъ, потому что въдъйствительности онъ оказался ладьей безъ кормила и весла, у него не было "центральной объединяющей точки", не хватало органивующаго убъжденія, не доставало догмата, въры; а въ этой главной жизненной потребности человым разумъ ему начыть помочь не могъ. Его разсудка хватало на то, чтобы разобраться въ житейскихъ мелочахъ, создать себы правтическій водексъ приличій; ногла же нужно было выработать одинъ руководящій принципъ, могущій осмыслить всю жизнь, умъ его оказался несостоятельнымъ, вокругь себя Леонъ видыть пустоту и мракъ, и кончиль онъ самоубійствомъ, канъ кончають сотни другихъ людей, безъ въры въ Бога... Прибавнить, что романъ Ген. Сенкевича ціликомъ выхваченъ изъ жизни, до такой степени онъ правдивъ; исторія Леона развертывается передъ нами вполить естественно.

Такинъ образонъ ны были правы, заявивъ, что попытии вразуметь ослиненных раціональномъ не препращаются и въ настоящее время, а напротивъ множатся, и сыла ихъ доводовъ ростеть и крыпнеть.- И дыйствительно, не можеть подлежать сомнывію, что для протеста противъ крайняго радіонализма, протеста, несмолкавшаго ни на западъ, ни у насъ, вивется целый рядъ въснихъ данныхъ, съ которыми необходимо считаться и которые въ конце концовъ поведутъ къ тому, что протесть этотъ должень быть уваженъ. - Раціонализмъ претендуеть на исключительное господство въ наукъ и въ жизни, а между тъмъ умъ не составляетъ ни главивищей, ни единственной основы духовной природы человъка; кромъ умственныхъ силъ человъкъ обладаетъ нравственными и религіозными силами, и роль ихъ является первенствующей во вськъ сферакъ человъческой двятельности. Въра есть самое высшее двио разума (Пасваль). Свыть благодати познается вырою. Въра есть совершение и основа науки. Ограничивая всю духовную жизнь человъка сферою одного его разума, раціоналистичесная ондософія твиъ самымъ искуственно раскалываеть и уродуеть человые, отвергая дучшую и большую половину его духовнаго міра. Наконецъ, раціонализмъ игнорируєть значеніе сердца въ человъческой жизни, тогда накъ оно занимаетъ въ ней мъсто равноправное съ умомъ. Сила и значеніе, напр. протеста сердца противь выводовь ума таково, что при наличности сего протеста выводы уме долины быть пересмотрины, провирены. Знаніе жедветь сдваються господствующей силой и правищей властью, но для такой роли оно не имветь необходиных вычествъ и является слинкомъ ограниченнымъ. Прежде всего знаніе "лишено общихъ руководящихъ идей и потому отъ него можно ожидать только разрушительнаго (отрацательнаго) действія (проф. П. Линицкій). — Затвиъ, наука способна удовлегворять только временныя наши потребности, а ими ни коимъ образомъ человъкъ прожить не въ состоянія; наконець, знаніе слишкомъ склонно къ объективному направленію и матеріальнымъ питересамъ, почему оно въ больиниствъ случаевъ является условнымъ и относительнымъ. Въ человъческой же природъ заложена потребность иного сверхчувственнаго міра, удовлетворить которой наука вовсе не въ состояніи. — Есть области и вопросы, гдв безконтрольное и самостоятельное хозяйничанье разума не только безполезно, но прямо вредно и нецвлесообразно. - "Всякій разъ, когда мышленіе берется разръшить всв проблемы духовнаго міра при помощи одной чистой дівлектики, оставляя безъ всякаго вниманія всв прочіе элементы и источники знаній, каковы напр., непосредственное усмотреніе, данныя интроспективнаго наблюденія, категорическія формулы здраваго разсудка и т. д. -- оно каждый разъ неизбъжно, такъ-сказать роковымъ образомъ приходитъ въ ложнымъ, ошибочнымъ выводамъ, либо осуждиетъ само себя на безполезный скептицизмъ и на мрачное отрицаніе своихъ собственныхъ положеній и построеній. Да оно и понятно потому, что какъ бы далеко ни шелъ анализъ даннаго знанія, данной идеи, все-таки въ концъ концовъ онъ неминуемо дойдеть до предвла, за которымъ дальнейшій анализъ абсолютно невозможенъ, такъ какъ здесь начинается уже область элементарныхъ, аксіоматическихъ истинъ, которыя не могуть быть подкръплены, да онв и не нуждаются въ этомъ, -ни аналитически провъренными доказательствами, ни діалектической аргументаціей. Напр., идеи существованія, пространства и времени, идеи справедливости и долга-не допускають по отношенію къ себъ никакого анализа, и мышленіе непремънно впадаетъ въ безвыходный лабиринтъ парадоксальныхъ хитросплетеній и туманнаго фразерства, если, не довольствуясь свидътельствомъ обтечеловъческаго сознанія, задается цвлью установить генезисъ подобной идеи и доказать ихъ реальность, независимо отъ очевидности естественнаго усмотрънія и показаній элементарнаго здраваго разсудна". (Изъ ст. "Въра и знаніе" въ Христ. Чт.).

Разумъ безсиленъ не только въ области элементарныхъ и аксіоматическихъ истинъ и въ ръшеніи проблемъ духовнаго міра, по онъ также не въ состояніи уловить перехода объективнаго въ

Digitized by Google

субъективное, онъ не схватываеть индивидуальности, чувства, онъ не можеть объяснить красоты, святости и т. п. Кромъ того разумъ устроенъ такъ, что въ его власти только подибтить "невкоторое сходство средины вещей", ни начала, ни конца ихъ онъ не постигаеть. Это общее свойство всвять нашихъ способностей подмътиль еще знаменитый Паскаль, который указаль, что мы улавливаемъ только средину между крайностями; сами же крайности для насъ разрушительны. "Чрезмърный шумъ оглушаетъ, чрезмърный свътъ ослъпляетъ, слишкомъ дальнее разстояніе мъщаетъ зрънію... чрезмърная юность и старость препятствують развитію ума, излишевъ и недостатовъ ппщи вредны... Крайности для насъ вавъ будто не существуютъ... Вотъ почему наши познанія завлючены въ извъстные предълы... Мы стоимъ на общирной срединъ въ въчномъ недоразумъніи". О вредъ крайностей для человъка говорилъ еще Аристотель, который подобно Паскалю находилъ, что добро въ срединъ между крайностями. Касаясь вопроса объ ограниченности нашихъ умственныхъ способностей, укажемъ еще на то, что строго-последовательное знаніе въ чистомъ виде вообще встрвчается очень редко; въ большинстве случаевъ къ знанію примъшана въроятность, которая въ сущности много полезнъе строгаго знанія. (Объ этомъ см. у Гербарта).

Наконецъ, наше убъждение таково, что все человъческое знание зиждется на въръ, и въра, а не разумъ, является средоточиемъ всъхъ познавательныхъ способностей человъка и основаниемъ всего нашего знания.

Однако, доказывать върность всёхъ выставленныхъ положеній здёсь не будемъ, такъ какъ цёль очерка иная. Задача очерка ограничивается желаніемъ посильно обосновать одно только изъ сихъ положеній, а именно, что въ жизни человёка имется иной руководитель, кромё разума, и къ голосу этого другаго, первенствующаго начала человёку необходимо боле прислушиваться, чёмъ къ голосу разума; этотъ руководитель есть нравственный идеалъ любви къ Богу и ближнему, идеалъ, до котораго не додумался умъ человёческій въ той поразительной простоте и глубинъ, въ какой онъ преподанъ міру Христомъ Спасителемъ. Нравственность—воть одна изъ величайшихъ силъ, поддерживающихъ человъва, вотъ крёпчайшій якорь, сдерживающій утлую ладью человёчества въ бурномъ и безбрежномъ житейскомъ океанъ. Цёль

человъческой жизни на землъ - правственное совершенствованіе. Наука же оказалась способной лишь дрессировать людей и шлифовать ихъ снаружи, оставляя ихъ внутри и грубыми и черствыми (Кавелинъ); ей не по силамъ оназалось удовлетворить человъка въ главный его потребности, облагодытельствовать и осчастливить его; разумъ не въ состояніи быль дать ему высокаго, чистаго и достойнаго его идеала; не на домо науки выпало создание истинной правственной системы:--ее подарила человъчеству христіанская религія. "Гордая наука забыла, что не культура, не знаніе преобразовали міръ и научили его понятіямъ свободы, равенства, братства и высшей справедливости"... Преобразовали міръ невъжды - рыбаки, своимъ нравственнымъ могуществомъ (Ив. Аксаковъ). Крайній раціонализмъ, напротивъ, отстраняеть нравственность, оставляя шировій просторъ естественнымъ чувствамъ и тым какь бы говорить человыку: слыдуй внушеніямь своей страсти, поступай и живи, какъ тебъ нравится. Отдать человъчество такому руководителю, это значить обречь его на върную гибель и наглухо забить передъ ними двери, ведущія къ радости и счастью жизни.

Дабы насъ върно поняли, спъшимъ добавить со словъ Ив. Аксакова, что "не въ наукъ самой по себъ и не въ цивилизаціи здо, а въ гордомъ самомнъніи науки и цивилизаціи, будто онъ вполнъ довлъютъ человъчеству и призваны упразднить и восполнять собою въру въ Бога и въ божественный нравственный законъ; здо — въ отрицаніи того высшаго духовнаго сверхчеловъческаго начала, которымъ святится человъкъ, въ поклоненіи обезбоженному и обездушенному человъческому разуму". Отрицается "абсолютная правда и всякая передъ ней отвътственность". Людя освобождаютъ себя отъ всякаго внутренняго, нравственнаго обязательства; они отмътаютъ "совъсть, какъ предразсудокъ"—вотъ въ чемъ зло (т. Ц, 721).

"Въ нашъ въкъ высоко цънять знане и слишкомъ низко цънять любовь къ порядку, скромность, самоотверженность, т.-е. тъ нравотвенныя качества, которыя одни только могуть дълать людей лучшими и поддерживать существованіе общества", писаль англійеній ученый Морлей. А между гъмъ въ дъйствительности у человъка нътъ другой цъли, кромъ правственнаго совершенствованія. Всъ отрасли человъческой дъятельности, начиная съ государственной, продолжая научной и торговой и кончая художественной, направлены къ тому, чтобы больше уяснить. утвердить, упростить и сдълать правственную истину вссобщимъ достояніемъ. "Только кажется, писаль гр. Л. Толстой, что человъчество занято торговлей, договорами, войнами, науками, искусствами: одно дело только для него важно и одно только дело оно делаеть - оно уясняеть себъ тъ нравственные законы, которыми оно живетъ". Трудно оспаривать какъ приведенное положение, такъ и другое, гласящее, что "самое важное для человъка-умънье различать добро оть зла, умънье понимать правственный смысль явленій (Морлей, Страховъ и др.). Человъчество никогда не жило "безъ науки о томъ, въ чемъ назначение и благо людей". "Нравственность также необходима для человъка, какъ солнечный свъть для растемія" (Дж. Ст. Блокки), ибо на нравственныхъ истинахъ утвержденъ весь строй человъческой жизни. Воть что по этому поводу писаль нашь ученый К. Д. Кавелинъ, много потрудившійся надъ уясневіемъ вопросовъ и задачъ этики: "центръ тяжести всего развитія, всяваго успъха человъческихъ обществъ и народовъ, стержень, на которомъ вертится все общественное зданіе и все поступательное движение человъческого рода, есть нравственная личность; изъ нея все выходить и къ ней въ концъ концовъ все сходится въ жизня дюдей". Въ приведенныхъ словахъ всёхъ названныхъ ученыхъ скрывается глубокая истина, которую не трудно подтвердить цвдымъ рядомъ доказательствъ, почерпнутыхъ какъ изъ ежедневной жизни, такъ и исторіи.

Дабы истина ихъ словъ пълиномъ всплыва наружу и дабы удобнъе ее поставить на виду у всъхъ, а вмъстъ съ тъмъ ясиъе увидъть, что разумъ далеко не все для человъва, не полный регуляторъ его жизни, слъдуетъ только задаться слъдующими вопросами: возможна-ли высокая культура и истинная образованностъ безъ нравственныхъ принциповъ; мыслимо-ли существованіе общества безъ нравственно-связующаго цемента? Всегда-ли справедмивость, върность, доброта, самоотверженіе, любовь въ ближнему женабъжно сопутствуютъ разуму: вездъ-ли эти добродътели составляють неотъемлемый результатъ умственнаго развитія? Въ состояни-ли указанія разума сдерживать увлеченія страстей, регулировать обычам, соблазны свъта и гарантировать исполненіе закона? Вмъсто прямыхъ отвътовъ будемъ продолжать вопросы. Отчего



происходить, что бокь-о-бокь съ высшей павилизаціей XIX въка уживаются "семыя чуковищныя страсти, самые гнусные и отвретительные пороки, самые звърскіе инстинкты", способные остановить провь въ жилахъ (Кавелинъ)? Почему рядомъ съ грандіозными и величественными, "захватывающими духъ" отврытіями и взобратеніями практикуются столь-же колоссальные разбои и поддости? Чемъ объясняется, что крупные здоден обывновенно бывають даровитыми и сведущими людьми, что ихъ преступные планы всегда искусно и всесторонне обдуманы, а средства прекрасно выбраны? Развъ применалистика не свидътельствуеть о томъ, что весьма значительное число преступниковъ грамотны? Отчего провеходить, что больше города въ одно и то же времи служать и центрами цивилизація и притонами и разсаднявами грубъйшаго разврата? Спрашивается, въ чемъ проется причина всъхъ подобныхь общензвестных явленій? Въ томъ, что наука оставляеть за собой навой-то пробыть, который она восполнить не въ состоянія: она не можеть дать критерія для нравственной оценки явленій. Наука движется умомъ, а умъ въ состоянів понять тольво, нвенольно выгоденъ и полезенъ тотъ или другой поступовъ. Но этого, очевидно, мало. Для поднаго благоустройства и истиннаго очастья требуется еще "что-то". Требуются нравственныя достоинства: любовь, чествость, добросовъстность, безъ конкъ сама наума и ея геніи могуть быть здомъ для человачества, а полезнайнія и прекрасивінія ихъ изобрітенія — несчастіємъ. Можно-ла носяв сказаннаго придавать какое-либо серьезное значеніе словамъ Д. И. Писарева, когда окъ говорить, что "сила ума важиве, чвиъ безуворизненная правственность "?Знаніе, безспорно, громадная сила, во качество этой силы зависить отъ правственныхъ достоинствъ того инда, которое пользуется этой силой. Въ рукахъ динамитчика и коммуниста величаниее твореніе генія будеть бідствіемь для людей. Повторяемъ, самъ геній-благословеніе для общества только тогда, когда онъ нравствененъ. Характерно между прочинъ, что навъстный Т. Бокль, со времени котораго для многихъ стало аксіомой первенство званія передъ нравственными чувствами въ развити цивилизаціи, не остался до конца вівренъ своей теоріи, въ чемъ удостовъряють насъ слъдующія мъста его кинги. Разсувидая о начествамъ историна, онъ писалъ: "честность въ историяв самое существенное условіе" (І т. 309 ст.); почему же онъ здісь не поставиль на первый планъ превознесенныхъ имъ умственныхъ способностей? Въ другомъ мъстъ (I т. 468 стр.) Бокль назвалъ свое сочинение "результатомъ честнаго исканія истины, добросовъстнаго труда, терпівливаго и внимательнаго размышленія". Наконецъ, Бокль находиль, что "въ человъчествъ вообще больше добродътелей, чъмъ пороковъ, и что въ каждой странъ хорошія дъла чаще, чъмъ дурныя", иначе бы родъ людской погибъ (I, 162 стр.). Все это такія положенія, которыя въ состояніи въ корнъ подорвать его основной тезисъ.

Нравственность-главный фанторъ прогресса, говорили въ оденъ голось цитированные нами ученые Морлей, Блеки, Кавелинъ, гр. Л. Толстой, Страховъ и др. Провёримъ, такъ-ли это. Чтобы не рыться въ мало-убъдительныхъ частностяхъ и мелочахъ, ваглянемъ на государства и народы. И что же? Вліяніе нравственности настолько могущественно, что оно даеть знать о себъ съ перваго же дня существованія государства, оно проявляєть себя при завладит перваго камия государственнаго зданія. Заблужденіе думать, что государства созидаются на одномъ матеріальномъ фундаменть; не одна только потребность защиты отъ врага силочиваеть и объединяеть единоплеменниковъ. Государства заложены на нравственныхъ устояхъ, народы побуждаются жить сообща также и этическими воззрвніями. Уваженіе въ ближнему - вотъ первый шагь народныхъ сближеній. Въ этомъ легко убъдиться. Ядромъ соцівльной жизни, какъ извістно, является семья, а она, вий всяваго сомивнія, повоится на правственных чувствахъ любви, привязанности, на потребности въ общестив себв подобныхъ, на мужественности и женственности; эти последии особенности организаціи мужчины в женщины также надо отнести къ разряду нравственныхъ, а не онзическихъ свойствъ человъка. Отвергать существованіе правственной связи между нужемъ и женой невозможно. Гдв неть правственной связи между супругами, тамъ остается одно животное сожите безъ единонія, единомыслія и взаимнаго уваженія. На какой бы ступени умственнаго развитія ни стоямъ народъ, почти вездъ безъ невлюченія съ свиой ранней поры человъчества такія привязанности, какъ любовь къ дътямъ и къ жень, уважение къ отцу, почитание дружей ценились высоко и считались добродетелями. Какое значение можеть иметь въ двле созидація, государственнаго организма, одна, добродітель оклювняго

благочестія—увидимъ, когда поведемъ річь о Китав, гдв это благочестіе положено основой исего общественнаго строя небесной имперіи. Количество названныхъ нами нравственныхъ силъ, родственныхъ отношеній и связей, чувства благодарности и почтенія дітей къ родителямъ, при естественномъ расширеніи семьи в'є общину, общины—въ племя, а племени—въ государство, увеличивается еще такими духовно-связующими элементами, какъ общій языкъ, любовь къ отечеству и т. п. Такимъ образомъ оказывается, что психическіе мотивы охватывають все государственное дерево отъ перваго его зерна до послідняго развітвленія, и воть по какой простой причивъ "кужно любить въ себів свое семейство, въ осемействів—отечество, въ отечествів—человіческій родь—всеобщее общество".

Но есть еще и другая причина, почему нравственное начало играеть первенствующую роль въ дълв созиданія государства. О ней О. М. Достоевскій разсуждаеть такъ: "при начажь всякаго народа, всякой національности, идея правственная всегда предшествовала зарождению національности, ибо она создавала ее. Исходила же эта нравственная идея изъ идей мистическихъ, изъ убъжденій, что человівть вівчень, что онъ не простое земное животное, а связанъ съ другими мірами и съ въчностью. Эти убъжденія •ориулировались всегда и вездв въ религію, въ исповъданіе новой идеи, и всегда, какъ только начиналась новая религія, такъ тотчасъ же и созидалась граждански новая національность, которая въ силу духовно-сеязующего начала, лежащаго въ основа ел, нач чинаеть тогда искать себъ гражданскую формулу для совижстной жизни". Формуль этихъ нъсколько, но всв онъ преследують одну цвль -- нравственное самосовершенствованіе, развитіе правственной идеи.

Ясно, что безъ нравственнаго элемента не существовало бы политическихъ сормъ общежитія. Здёсь могутъ указать на законъ, который-де въ состояній регулировать общественныя отношенія. Нътъ, завона недостаточно. Формальный законъ, безъ морали, безсиленъ поддержать не только государство, но какой бы то ни было союзъ. Право силится опредълить условія общественной живни, но накъ бы совершенъ законъ не быль, онъ не въ состояніи предусмотреть всёхъ случаєвъ безконечныхъ живненныхъ комбинацій; ему на помощь неизбёжно должна прибытъ совъсть. ко

торая всегда безъ труда разберется въ наждомъ данномъ случав. Гражданскій законъ обязательно долженъ дополняться моральнымъ водексомъ, въ противномъ случав вапризы, желанія, увертки и страсти индивидуумовъ расшатають всякое общество. Мало того, между закономъ и нравственными требованіями нивониъ образомъ противоръчій не должно быть: положительный законъ обязань не только возможно точнъе воспроизводить требованія кодекса морали, но всегда долженъ предполагать заповъдь любви, а при столиновенін интересовъ брать сторону альтрунама. При всемъ этомъ не следуеть упускать изъ виду, что идея справедливости, на которой построенъ законъ, принадлежить нравственному міру и оттуда заимствована правомъ. Право въ идей составляетъ только часть морали. Итакъ нравственныя чувства для всикаго общежитія абсолютно необходины; безъ взвимной помощи, безъ услугъ, безъ енмпатій, безъ любви, искренности и взаимного довърія никавое общество немыслимо. Можно-ли себъ представить государство безъ добросовъстности, мужества, справедивости, любви къ отечеству? Безъ этихъ нравственныхъ сыль государственный механизмъ не можетъ дъйствовать. "Безъ мужества государство — порабощено; безъ любви нъ общему благу оно немощно; безъ дружества и безъ согласія оно распадается; безъ труда — голодаеть, безъ бережливости-разоряется, безъ достоинства и гордости оно теринть угнетеніе" (Поль-Жана). Безъ надлежащихъ повятій о справедливости и несправедливости нельзя даже создать теоріи политического ученія. Знаменитый основатель пезависимости Съв. Американскихъ Соед. Штатовъ, мужъ общирнаго государственнаго ума, Вашингтонъ выразнися о значени нравственной основы такъ: "религія и правственность служать необходимою опорой общественнаго благосостоянія. Тоть не гражданинь своего отечества, ито подкапываеть эти могучіе столбы человівческаго благоденствія... Ихъ отношенія въ семейному очагу и общественному счастью неизмъримы. Что будеть служить порукою за неприкосновенность нашей собственности, за нашу жизнь, за выполнение нашего призванія, если отъ присяги-втого оплота правды - отдълять соединяемый съ нею религіозный омысать?"...

Нравственность не только созидветь государства, но и принкомъ опредъляеть ихъ судьбу, въ виду того, что народъ есть нравственная личность. Сибло можно свазать: даковы принципи этими



народа, такова его цивилизація; чёмъ совершеннёе и выше нравственный идеаль народа, темъ прочиве и обезпеченнее успёхъего прогресса. Положеніе, гласящее, что "совершенства и недостатки нравственнаго сознанія кладуть рёзкій отпечатокь на всю культуру народа", мы вправё считать прочно установленнымъметорическимъ закономъ.

Это положение заслуживаеть того, чтобы на немъ наскольно остановиться. Аристотель, Бодень, Монтесвье, Гердерь, Цахарія, Бокль и др. ученые много потратили труда и времени, доказывая вепосредственную и исключительную зависимость цивилизаціи отъ свойствъ расы или племени, отъ почвенныхъ и климатическихъ уеловій и естественныхъ произведеній страны. Особенно было возвеличено значение экономическихъ явлений; экономическое благоустройство считалось исходной точкой всякаго прогресса. Развитіе умогвенных силь, юридических и политических отношенійвсе ставилось въ связь съ матеріальной обстановной народа. Въ последнее время вошло въ моду превозносить значение умственнаго научнаго развитія народа, которое изміряется единственно процентовъ грамотныхъ. Исторія безжалостно разметала вев эти теоретическія постройки. Она представила такое количество серьезныхъ фактовъ, кои не вивщоются въ узкія рамки теорій "вивіннихъ условій". Исторія повазала, что прежнія культурныя страны превратились въ пустыни или стали варварскими и, наоборотъ, страны, изобилующія естественными богатствами, лишены даже влементарных вачатковъ культуры. Естественныя условія страны ногуть и въ дъйствительности имъють только второстепенное значеніе; основа же цивилизаціи проется въ правственныхъ началахъ, "нбо только этими началами цивилизація создается, поддерживается и развивается, такъ накъ ими обусловливается бытіе санаго человъческаго общества, безъ котораго невозможна никакая умственная жизнь". Къ правственнымъ идеямъ относятся идеи Бога, добра, справедливости, права, долга, души и чести. Всв эти нонятія, составляющія незыблемый фундаменть цивилизація, суть "чисто внутреннія, духовныя понятія, произведенія внутренней интунцін, ненаходящіяся ни въ какой зависимости отъ вившнихъ условій природы" (Н. Хлібниковъ). Христіанство, напр. принимается различными народами, вив всякой зависимости отъ климатическихъ условій, племенныхъ свойствъ, темпераментовъ и т. п. Каждый народъ устраиваеть свою жизнь, свое государство, въ зависимости отъ своего идеальный міра; т.-е. человать первоначально создаеть себъ идеальный міръ и согласно его требованій и міврокъ передалываеть міръ реальный. Это и есть цивилизація (Н. Хліббниковъ).

Итакъ мы сказали, что главнымъ образомъ нравственная порча губить народы и разлагаетъ государства; то или другое значеніе, получаемое цивилизаціей извістнаго народа, всеплло зависить отъ тіль моральныхъ элементовъ, кои вошли въ нее составными частячи и кои приняты ею за нормы. Подтвердимъ наше положеніе рядомъ приміровъ.

Государственную религію и философію Кимая составляєть ученіе Конфудія (или Кунъ-цзы) і). Все конфудіанство основано на добродътели сыновнаго благочестія; въ этомъ положеніи весь основной принципъ религіи и морали китайцевъ. Подъ сыновнимъ благочестіемъ понимается уваженіе воли отца, служеніе родителю, забота о немъ, любовь къ нему. Отецъ и награждается и карается за сына, который при его жизни все время остается несовершеннольтнимъ. "Повиноваться радоство старшимъ, быть въ ихъ воль. воть ближайшій основной пункть, оть котораго должно отправдяться". Законъ сыновняго долга, по зловамъ самого Конфунія. очень обиленъ и обширенъ для добродътельнаго человъка, такъ какъ онъ заключаеть въ себъ триста обрядовъ первой категоріи и три тысячи обрядовъ второй категоріи. Въ этихъ обрядать, вакъ извъстно, вся суть общекитайской правственности. "Если не знаешь обрядовъ или законовъ, регулирующихъ общественныя отношенія, сказаль ихъ мудрецъ, то у тебя ніть ничего, чамъ бы опредълняюсь и устанавливалось твое поведение". "Если не соблюдать издревле установленных обрядовъ, или темъ более отивнить ихъ, то все перемвивется и возникнуть нестроенія. Уничтожьте брачные обряды, не будеть супруговь и разовьется разврать со всеми его преступленіями; уничтожьте обрядь питія вина (при жертвоприношеніяхъ), потеряется различіе между старшимъ и масдшимъ, произойдутъ споры и драки; уничтожьте обрядъ погребенія и (примогильныхъ) жертвъ, дети не будуть заботиться

<sup>1)</sup> Сведенія о Китав заимствованы превыущественно нас статьи В. С. Содовьсва «Китай и Европа» («Рус. Об.» 1890 г.).



объ усопшикъ родителяхъ, да и живымъ служить перестанутъ... а потому: "не смотрите на на что... не слушайте начего, не говорите инчего, не дълайте ничего въ противность обрядамъ". "Очистить себя отъ всёхъ пятень, иметь видь чистый и скромный, платье опрятное, не позволять себъ никакого движенія, противнаго установленнымъ обрядамъ — вотъ какъ нужно регулировать свою жизнь"; словомъ -- соблюдение обрядовъ отнесено въ числу добродътелей; обряды для витайца — выражение небеснаго закона Вся правственность витайцевъ свелась такимъ образомъ къ обрядности, къ правиламъ приличія, и получила механическій, вившній, утилитарно-практическій характеръ. Въ Пекинъ имъется даже особый трибуналь, наблюдающій за обрядами и церемоніями. Во всемъ ученіи Коноуція нъть указанія на загробную жизнь, на загробныя награды и наказанія и "ни одного слова въ осужденіе напр., лживости и жестокости". Конечною целью человеческой жизни Конфуцій полагаль личное благоденствіе (т.-е. высшій, теоретическій эгонямъ), а средствомъ его достиженія-сыновнее благочестіе. Никакого духовнаго возрожденія конфуціанство отъ человъка не требуеть, находя его по существу своему совершеннымъ. "Китайцу непонятна возможность считать всёхъ людей своими братьями и любить ихъ, навъ самого себя, непонятна также возможность признавать за всёми людьми человеческое достоинство". Китайцамъ "противна не только идея универсальной любви, но и идея самопожертвованія вообще". "Рисковать своею жизнью для спасенія своего ближняго есть, по ученію Конфуція, безуміе". Искать познанія скрытаго, такиственнаго, сверхчувственнаго-это не мое дъло, заявилъ Конфуцій; "надо отдаться всецьло практичесвой мудрости". Таковъ нравственный идеаль жителей Китая, созданный, по заявленію Конфуція, самымъ небомъ. Его недавно еще громко исповъдываль въ Париже известный генераль Чен-ки-Тонгъ, сказавъ: "мы любимъ только себя и уважаемъ одну силу"! Зная теперь верно китайской морали, поинтересуемся взглянуть на выросшіе изъ него плоды. Оценить Китай легко, такъ какъ плоды его многовъковой культуры на лицо. Предпочитая всему одно полезное и земное и отвергнувъ всякія высшія идеи и стремленія, Китай скоро исчерпаль свой несложный идеаль до дна,

создаль долговъчное государство и утилитарно-правтическую націю, а затъмъ на въки окаменълъ, застылъ. Живучесть китайскаго на-

піональнаго тела, действительно, безпримерия. Такую живучесть и кръпость Китай получиль благодаря одной върно-побращой имъ жизненной основъ: онъ почтиль произме, понять зависиметь отъ него настоящаго и необходимость должной опанви редигаснихъ заслугъ. Китайцы исполнили пятую авповъдъ: чтили отв своего и получили объщанное "долгольтіе на земли". До красть переполнивъ небесную имперію, нитайцы съ изумительной бытогротой проникли въ Остъ-Индію и на прилегающіе къ ней опрова, поселились въ амурскомъ крав, забайнальской области и дружно повели мирный захвать Свв. Америки, начиная съ Капторнін. Въ трудной борьов за существованіе оне одолжвають во вевхъ праяхъ, благодаря тому, что прайне неразборчивы въ средствахъ, хитры и трудолюбивы, мастерски пользуются временем, мъстомъ и матеріаломъ и, наконецъ, цъликомъ отдались временнымъ матеріальнымъ интересамъ. Словомъ песомивнио, что утвлитарно-матеріалистическая система правственности создала из нихъ цвикую и практическую націю. Но этамъ и кончается вес значеніе Китан въ исторів. А затыть, всявдствін низваго насыв, отвергающаго судъ совъсти, голосъ сердця и водворяющаго решгіозный индифферентизмъ, Китай "оназался духовно-безплодных» и безполезнымъ для человъчества. Китай "не делъ піру ни одної великой идеи и ни одного въковъчнаго и безусловно-пъннаго творенія ни въ какой области. Китай народъ большой, но не велий"; витайская литература громадна, но лишена всякаго значенія. Развивъ внёшнюю сторону, Китай ничего научнаго, художественнаго человъчеству не подарилъ. Практическое направление привело въ плохой поэзін, жалкой скульптурт и архитектурт, кь монотонной музыкь; а живопись не пошла далые тощихъ копій съ натуры в то съ безобразными перспективами и другими уродиными откиненіями оть дъйствительности. Китай обоготвориль прошлое, культь предвовъ, "то, что дано". Прошедшинъ не савдуетъ превебреготь, это токъ; но наша истиная жизнь - въ будущемъ, а динея Китай ничего не сдължъ, а потому въ исторіи прогресса человчества онъ займеть лишь последеною ничтожную странацу, так какъ практически-полезия мудрость его воегда будеть стоять в мивкой цвив, за невозможностью удовлетворять ею насущныя духовныя потребности человъка.

Подобные результаты несовершенствь и недостатковь нравственных системъ легко проследить въ исторіи цивилизаціи любаго народа, т.-е. разъ только принципы морали народа низной пробы, то прогрессь его не имъетъ подъ собой плодородной почвы. Отчего, напр., индийская культура породила замкнутую жизнь и нъ результать дала одну лишь безполезную созерцательность, пустоту мысли, бездушіе и самоумерщвленіе? Оттого, что индійская мораль не возбуждала личной самодъятельности и не поддерживала бодраго стремленія къ добру.

Въ законъ индусовъ-въ сводъ Ману-имълось много истинюнравственныхъ правиль, много кротости, мягкосердія и доброжедотельности и, конечно, этой идеальной сторонъ своего закона Индія обязана теми успехами философіи, наукъ и искусствъ, кои она проявила. Къ сожалению, въ законъ Ману рядомъ съ постановленіями о почтительномъ отношеніи въ бъднымъ, слабымъ и дътямъ, объ осуждении эгоизма и миценія, рядомъ съ правильными взглядами на семейное чувство, вошло ученіе о кастахъ, которому приписывалось божественное происхождение. Этимъ учениемъ была отравлена жизнь пидусовъ. Зло заключалось въ томъ, что между людьми устанавливалось ничемъ не поправимое искусственное разграниченіе, которое помимо политическаго неравенства устанавливало неравенство нравственное, сдълавъ добродътели привиметіями высшихъ классовъ. Водворилось оскорбительное, гнетущее неравенство: сильному были развязаны руки, слабый быль опутанъ съ головы до ногъ! Одинъ имвлъ всв права, на другаго возложили одић обязанности... На долю низшихъ классовъ остался трудъ, страхъ строгаго наказанія и при всемъ томъ они лишены были навсегда надежды достичь счастья, славы, быть великодушными, храбрыми и т. п.

Такимъ образомъ, съ одной стороны, учение Брамы и раздъление на касты воздвигнуло серьезную преграду всякому прогрессу; а съ другой,—какую нравственную кръпость можно было ожидать отъ буддизма, провозгласившаго все зломъ, бользнью, страданиемъ, и заявившаго, что впереди одна "абсолютная пустота и небытие?" 2). Откуда

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ нирваной, согласно выводовъ облышинства изследователей будлизма, надо понимать «полное уничтоженіе», переселеніе души въ пустоту (мадридскій проф. Айпосъ, Бырнуфь и др.).



нъ кодексв ничтожества и аскетизна черпать дюбовь къ дадить, самоножертвованіе, устойчивость стремленій, интересъ къ жизни идательности, когда на каждой его страниць начертаны одни и тъ же слова: "засни, умри!" Жизнь для индуса не имъла правственной дъли. Проповъдь "нирваны" или полнаго уничтоженія и пессинастическое жизнеотрипаніе способны были насадить только поный индиферентизмъ и подстань всякое стремленіе къ совершенствованію. Вокругъ индусовъ цвълъ Божій садъ, разлито было все великолъпіе тропической природы и не смотря на это ихъ цивилзація засожла въ зародышть, и все потому, что нравственная атмосфера была пропитана міазмами разочарованія, разложенія, застов.

Нъкоторое сходство съ культурной исторіей Индіи нивла исторія цивилизацін евреевъ. Еврен имъли о Богъ глубово-идеалистичское понятіе и разумвли Его, какъ нравственное начало; въ шъ моральномъ кодексъ можно было найти святыя правила о люби къ ближнему, воспрещение мести, злобы, блуда и т. п. Но съ воявленіемъ партій саддукеевъ и фарисеевъ въ живни еврейскаго върода получили широкое примъненіе утилитарныя начала, мертвящи обрядность и суевърная мелочность. Фарисеи развили такую взунстику, что не только выполнить, но даже выучить ее изло ждовъческой жизни. Они создали пълое ученіе о завязыванія узюк въ субботу, зажигании и тушении огня, о запрещении въ суббот писать двв буквы одного разряда, вправлять кости въ сустави, давать рвотное и пр. Омовенію рукъ придали такое значеніе, будо въ немъ заключались всв десять заповъдей ...). О результатахъ подобной морали говорить не будемъ, такъ какъ они у всехъ прет глазами: алчность, грабительство. лжеприсягу-все евреи освяты своей религіей.

<sup>&</sup>quot;) Вся соціально-экономическая жизнь евресть есть не боле, кака практиское осуществленіе их религіоно-правственных правиль. А известю, то ю всей их религіц не имется ни одного безусловно-обязательнаго и неизикизм правила. Разрешается нарушать всё заповёди, лишь бы не причинить себе опесности и убытка; можно обманывать иноверцевь, прибёгать из лишьости во кіль дёлахь, донускается прибыльное ренегатство, похваляется недобросов'єтное отвеменіе къ иноплеменныма кредиторама и т. д. Даже въ молитьеннома обращена къ Богу «еврей сознаеть себя въ положеніи гражданскаго истца, обезпеченням коніей законнаго, правильнаго, гдф слёдуеть заявленнаго контракта». Можей во ученію евресвь, набёгаль смерти съ помощью тонких ощущеній! (см. сочи. С. Я. Диминскаго «Евреи, ихъ вёроученіе и нравоученіе».



Весьма подчительна и наглядна попорія сробов. Умъ и энергія арабовъ били ключень; но принявъ магометанство съ его затализмомъ или предопредвленіемъ, они твиъ самымъ навивали себъ жермовъ на шею, съ которымъ стали все глубже и глубже потружаться въ тину застои и апатіи, всякой безнадежности и безнледія. Другаго исхода сатализмъ и дать не можетъ. Пока человъкъ убъкденъ въ свеей свободь, онъ полонъ надеждъ и охотно боретоя съ собой и окружающимъ; но лишь только предъ нимъ предстанетъ страшный призракъ неотвратимаго предопредъленія, онъ опускаетъ руки, предается во власть своихъ страстей, привычекъ, окружающей среды и безнечно плыветь по теченію. Зачёмъ магометанинъ будетъ стремиться къ самообразованію, къ изученію ремеслъ, къ улучшенію сноего быта; зачёмъ онъ будетъ принимать ийры противъ чумы и зарасы, пожаровъ н наводненій, когда въ Алкоранѣ скавамо, что во всемъ этомъ исполняется предначертаніе судьбы?

. Но все-тави главнъйшее здо, посъянное фатализиомъ, заключается въ томъ, что онъ отрицаетъ волю и самоопредъление чедовъка; а отсюда тоть печальный выводь, что тамъ, гдъ фатализмъ, вътъ нравственной отвътственности. Кромъ того Алкоранъ сдъдался непреодолимымъ препятствіемъ для прогресса своихъ послъдователей еще и потому, что его фатализмъ наложилъ свою тяжелую руку на земледвие и торговаю, науку и искусство, на семью, общество и политику, осудивъ все на неподвижность и застой. Алкоранъ узанонилъ затворничество женщинъ, освятиль невольничество, продажу рабовъ, вселилъ грубое представление о счастън человъка: мусульманинъ не можетъ себъ представить блажеветва вив роскоши, безъ черноокихъ гурій, твиистыхъ садовъ, журчащихъ фонтановъ. Всв чувственныя потребности человъка возводятся къ Божеству и съ ними согласованы идеи добра, права, справедливости. Такимъ образомъ нигдъ, ин въ чемъ нътъ и тени духовнаго, высоко-нравственнаго, а потому нътъ и истинной высокой нультуры, созданной арабами, а есть только чувственная цивилизація, подобивя цивилизаціи ассиро-вавилонской, финикійской и кароагенской.

Переходя къ исторіи классическихъ народовъ древности, мы получаемъ новое въское подтвержденіе нашего положенія, что темныя и свътлыя, слабыя и сильныя стороны каждой цивилизаціи равно имъютъ свое объясненіе въ дестовиствахъ и недостатнахъ тъхъ

Digitized by Google

правственныхъ правилъ, коими руководился народъ. Известно, что культура классических в народовъ блеснула яркимъ, но непродолжительнымъ свътомъ. Какія были тому причины? Распрывая бытописаніе прекова, видимъ, что здівсь и тамъ мелькають правила надзежащей морали. Въ Одиссев, напр., находимъ такія выраженія: "лучше честная неудача, чёмъ постыдный усивжь"; "справедливость лучше ловкости"; "можно вивств съ другими любить, но не ненавидеть с. У Гезіода нравственность часто связана съ религіой. Аристидъ, притикуя планъ Осинстовла, нашелъ его полезнымъ, но несправедливымъ. Высовой точки развитія греческая этика достигла въ эпоху Эврипида. Онъ находиль, что "убійство пленнаго налагаеть пятно на убійцу", что справедивость следуеть распространить на рабовъ, въ виду того, что и они могутъ имъть честное серице. Подобно Эврипиду, Соврать желаль равенства между членами семьи, гражданами и чужеземцами, свободными и рабами. Наконецъ, мы знаемъ, что въ Асинахъ былъ воздвигнутъ алгарь милосердія; споры грековъ иногда різшались посреднивами и т. п. Такова отрадная страница греческой исторіи, и, конечно, изъ начертанныхъ въ ней нравственныхъ правиль греки черпали мужество для своихъ подвиговъ, вдохновение для создания великихъ памятнековъ творчества.

Изучая другую сторону жизни грековъ, легко открываемъ прлый рядъ врупныхъ недостатновъ, коими страдаль ихъ моральный кодевсъ. Эти недостатки и были теми подводными камиями, о которые такъ преждевременно разбился ихъ государственный ворабль. Анивине находили, что сильные могуть двлать все, а слабые должны уступать, ибо таковъ порядовъ вещей; боги господствують потому, что они сильнъе людей. Спартанцы говорили, что прекрасно дъдать все, что полезно Спартв. Всв греви считали относительно врага все дозволеннымъ, даже захвать его среди мира. "Врагь дурно обращается со врагомъ, тутъ нътъ ничего несправедливаго", говоритъ Прометей Эсхила. Рабство грени признавали нормальнымъ явленіемъ; положеніе женщины въ ихъ обществъ было низкое; право свободы признавалось только за высшими классами общества; борьба велась ради увеличенія количества наслажденія, партін враждовали, руководимыя исключительно эгонстическими цъями; побъда и успъхъ освящали всякое средотво и т. д. Греція быстро и роскошно развилась, по столь же скоро поднале власти варваровъ по той причинъ, что въ основани ел не было прочныхъ нравственныхъ устоевъ, не было глубоко редигіознаго принципа. Греческое общество погибло вслъдствіе недостатка выснішхъ нравственныхъ критеріумовъ: именно, они —критеріумы—не были достаточно гуманны; имъ недоставало добродътели самоограниченія, теритнія, самоотверженія и духа соглащенія
и терпимости (Томасъ Рале). По той же причинъ Греція дала міру
много велинихъ гражданъ, но мало истинно нравственныхъ людей.
Сократъ и тотъ былъ больше гражданиномъ, а этика его—нравственной политикой (Н. Хлъбниковъ). "Чистая" нравственность
была мало извъстна грекамъ, которые неръдко замъняли ее эстетикой и знаніемъ; даже у Сократа мораль не отдълялась отъ знанія.

Обращаеть на себя вниманіе то обстоятельство, что паденіе Греціи началось непосредственно за небывалымъ ея умственнымъ разцейтомъ, когда она наиболе изобиловала замечательными деятелями, когда жили прославившіе ее Оемистоклъ, Мильтіадъ, Аристидъ, Кимонъ, Периклъ, Оукидидъ, Сократъ, Ксенофонтъ, Платонъ, Эсхилъ, Софоклъ, Эврипидъ, Аристофанъ и Филій. Этотъ несомивнный фактъ свидетельствуетъ во 1-хъ, о томъ, что причина гибели Греціи—въ отсутствіи прочныхъ нравственныхъ началь; а во 2-хъ, о томъ, что нравственныя правила никоимъ образомъ не могутъ быть возмещены никакими умственными познавіями.

Спрашивается затыть, что наслыдоваль міръ отъ обширной римской имперіи? Главнымъ образомъ формальное римское право. Оно поражаеть насъ своей стройностью и логикой и тымъ не меные отъ этого прославленного наслыдства человычество начинаеть отрекаться, а ученый міръ обзываеть его "системой дисциплинарнаго эгоизма". Мы не отрицаемъ, что римское право сдылалось вультурнымъ элементомъ новаго міра, но прибавляемъ только: особенно съ того времени, когда христіанская нравственность указала границы грубому субъективному произволу. Непривлекательная сторона римскаго права кроется въ томъ, что оно цыликомъ построено на правъ сильнаго. Мечъ и копье — вотъ символы сего права; собственностью для римлянина было то, что взято рукой, "тали сартип". Но выше сего права стоять нравственныя начала правды и справедливости, кои далеко не всегда являются совозниками сильнаго. Между силой и правомъ—прлая бездна. При-

Digitized by Google

чина скуднаго наследства Рима заключается въ домъ, что, нравл ственность отождествлялась съ знаніемъ, **правственная дочка** в**ранія** была одинакова съ юридической, т.-е. то, что было хорощо не вакону, считалось вибств съ темъ и нравственнымъ. А подобнаго положенія истинная нравственность, конечно, принять не можеть, ибо въ противномъ случав придется соглашаться съ абсурдами, подобными, напр., тому, что если не пойманъ и не уличенъ, значитъ не воръ; не попался-не совершилъ. Нравственность и право должны быть различаемы, не смотря на то, что право немыслимо безъ морали. Условія же древне-римской жизни были таковы, что правственное сознание вообще не могло пробудиться. Юристы Рима не имъли понятія о справедливости, такъ какъ все сводилось къ соблюденію обряда. "Буква обряда, буква договора, буква закона были и оставались навсегда для римлянъ главнымъ дъломъ". По понятіямъ римлянъ, разъ только соблюденъ обрядъ, то нътъ ни обмана, ни притьсненія. Все было сковано обрядомъ, перемоніей, а того, что мы понимаемъ подъ нравственной доктриной, вовсе не существовало. Зародиться на римской почет она не могла, въ виду полнаго отсутствія подходящихъ условій: исполненіе обрядовъ развило лицемъріе; религіозность стояла такъ низко, что Октавіанъ Августь, напр. лишаетъ Нептуна почестей за бурю, разметавшую римскій олотъ; домоправление держалось страхомъ и безусловною властью старшихъ. Следовъ нежности и почтенія не ищите: дети, жена, рабы-все это вещи отца, а не самостоятельныя личности; мужъгосподинъ и судья жены; отецъ имълъ право продавать сына до 3-хъ разъ, а уродиваго ребенка - умертвить. Повторяемъ, нравственнаго достоинства не существовало; надъ всемъ царилъ обрядъ и обычай; даже подвиги мужества и самоотвержения совершались какъ-то механически, автоматически. Съ однъми практическими добродьтелями Римъ не могъ выжить; однъхъ правовыхъ формъ, терпънія, методичности, примиренія интересовъ, конечно, было недостаточно для поддержанія государственнаго организма, и воть мы видимъ, что могущественная римская имперія пала. Рушилась она подъ напоромъ варварскихъ ордъ, вследствіе отсутствія единенія между культурнымъ ея слоемъ и массой, оть того, что массы рабовъ бунтовали и способствовали развитию праздности, роскоши, изнъженности, утонченной жизни и т. д., но главный червь, подточившій могущество непобъдимаго Рима, несомнінно,-

протраненте равложение. Разврать, лимейвріе, рабольнство, продажность, паденіе религіи, разрушеніе семейныхъ и гражданскихъ основъ, грубъйшій матеріализмъ, скентицизмъ, диллетантизмъ, пренебреженіе въ труду — образовали ту удушливую правственную атмосферу, въ воторой онъ долженъ быль погибнуть! "Паденіе римской имперіи, — писалъ Монтескье, было необходимымъ послъдствівиъ наступившей религіозно-нравственной распущенности".

Обращаясь въ эпохъ *пуманизма*, изобиловавшей наукой и учеными, мы видимъ, что въ литературъ царили лесть и низкопоклонничество передъ Меценатами, въ политикъ — обманы, и всюду слово раскодилось съ дъломъ. Почему это? Потому, что одинъ умъ не гарантируетъ хорошаго направленія воли, а приличіе не замъвляетъ добродътели.

Наконень, желательно знать, чему обязана Европа развитиемъ своей культуры и цивилизаціп? Несомивино, христіанской праветвенности. "Современное государство по истинъ есть государство христіанское, читаемъ у Биончин; наша цивилизація есть христівнокая цивилизація, дочь христівнской религіи. Что ведеть къ ослаблению христіанской религіи, то служить помехою для прогресса, для нашей цивилизація" (Цезарь Вальбе). Върность этихъ взглядовъ авствуеть уже просто изъ того, что всякое отклонение отъ принциповъ правотвенности, основанныхъ на христіанской религіи, менэбъжно даеть себя чувствовать накой<sup>1</sup>мобо аномаліей въ жизни европейскаго общества. Такъ напр., цивилизованная Европа въ настоящее время ведыхается отъ милитаризма, поглощающаго лучній цвъть ен населенія и почти треть ен доходовъ. Такін невъроятныя гекатомбы приносятся въ жертву кровожадному Молоху главнымъ образомъ потому, что упразднено христіанское начало братства. Высовообразованный Западь тонеть въ разврать по той причинь, что онъ лишиль бракъ его христіанскаго, церковнаго навначения, низведя его на степень простаго сожительства, скрвпленнаго, липъ въ лучнихъ случаяхъ, нотаріальнымъ актомъ. Брачный союзь, основанный не на любви, не считають преступнымъ. А разъ христіанскій бракъ, возведенный на степень духовнаго таинства, замененъ бракомъ гражданскимъ, полигаміей, со свободнымъ разводомъ, то гдв искать устоевъ для семейнаго начала? Семья-главная основа государственнаго организма, и если распратана эта основа: то на одни воспитательные дома плоха на ј



дежда въ двив созданія хорошаго контингента гранданъ. Кроив того пивилизованные народы не должны бы имъть такую короткую память и забыть, что христіанскій бракь спась уже однажды растивнный міръ отъ окончательной гибели. Римъ, усмотравъ свою ошибку, пробоваль было покровительствовать браку, сталь давать брачущимся разныя привиллегіи, но было поздно: одинъ изъ красугольныхъ камней разрушился и зданіе развращеннаго властелина міра рухнуло, Гордый XIX вівть, ослабивъ наскольно возможно начала христіанской этики, призналь своей релитіей безпонцадную борьбу за существованіе, борьбу Канна, убившаго брата Ався, которая совершенно игнорируеть милосердіе, презираеть состраданіе къ слабымъ и обувленнымъ и протягиваетъ руку всвиъ жищнымъ, оборотливымъ и беззаствичивымъ, лишь бы они были сильны и проворно примънялись из окружающей средв. По осмовному параграфу сего закона правъ тотъ, кто одолветъ; следовательно, сегодня поле битвы осталось за коммунистами-они правы, завтра побъдили динамитчики — на ихъ сторонъ право и т. д. "Государство ведетъ борьбу противъ церкви, личность воюетъ съ обществомъ, трудъ съ капиталомъ, молодое поколеніе со старымъ — в всюду въ результать разложение, разрушение, анархия, революжноный духъ", но общество молчи и покаряйся, ибо "разрушители правы, подвиги ихъ законы" (Лопухинъ) - они нобъщин, а побъдителей не судятъ!... Неужели во всемъ этомъ не чувствуется оальшь? Конечно чувствуется, и причина ся ясна: устраненъ Христосъ съ Его нравственнымъ закономъ. Отчего происходить, что нашъ вънъ, кичащійся своею ученостью, представляєть міру примеры небывалой беззастенчивости нарушенія трантатовъ, договоровъ, чужихъ правъ, общественныхъ гарантій? Отчего передовыя государства раздираемы междоусобіями и кровавыми войнами, та многоученыя и книжныя государства, гдв кажотся, "каждая пушка упирается лафетомъ въ накой-нибудь университеть, а дуломъ въ музей, библютеку, академію?"... (Ив. С. Ансаковъ). Отъ того, что знаніе не все для человъка, что въ наукъ и въ жизни есть пробыть, который можеть быть восножнень только моралью.

Глядя на западную Европу — эту "страну чудесь зналів" — и читая ся исторію, невозможно удержаться отъ искреннихъ похвалъ. Сколько прасоты разлито въ ся исторіи, сколько сю совершено величественныхъ подвиговъ, сколько возведено гращіов-



ныхъ храмовъ и ученыхъ учрежденій! Какая поражающая картина: развертывается передъ нашей мыслью при попытив было охватить вою ширь ен знанія, всю глубиму ея науки, всю глубиму ея онлосооів. Какія колоссальныя силы созедали ея цивилезацію!... Но въ тоже время, по мъръ шествія Запада из его впогею, из его идеалу, все чаще, больше и гроиче ствли раздаваться голоса, свидътельствующіе "о внутренней неудовлетворенности, душевной усталости, грусти, разочаровании (В. Розановъ). Духъ сивтлой редости точно повинуль человъка, и онъ не находить себъ ни покоя; ви счастья; онъ точно лишенъ возможности насладиться трудами евоихъ могучихъ геніевъ. — Людиферъ (Байрона) шлетъ всему ужасныя провлятія, Фаусть (Гете) томится жаждой пережить заново свою жизнь, такъ какъ гармонія его прежней жизни была наруниена преобладаніемъ разума надъ чувствами; поэты-пессимисты-Гейне, Леопарди, Альфредъ де-Мюссе, Луиза Аккерманъ и др. ноють жалобную песию, находя, что сонь любви отлетель оть людей; Гартманъ, Шопенгауэръ, Таубертъ и др. создали цвлую оплосооскую систему озлобленія противъ жизни; современное поколъніе ность и страдаеть нервностью и т. д. Всв видять, что въвами взрощенное дерево цивилизаціи принесло много горькихъ плодовъ и отравило лучнін надежды целыхъ поколеній; все чувотвують наличность навого-то великаго зла; всв понимають, что въ жизни "недостветъ чего-то невознаградимо дорогаго" (В. Розановъ), чего-то, безъ коего невозможно существовать, что въ жизнь вкралась какая-то непормальность, если все заканчивается етраданіемъ и неудовлетворенностью. Неужели вънецъ всехъ подвиговъ и заботъ-одно страданіе?

Провнадивируйте все, вникните въ современныя жизненныя явденія, взявсьте всё обстоятельства, и врядъ ли у васъ останется
сомнівніе въ томъ, что причина общей неудовлетворенности есть
нарушеніе равновісія духовныхъ силъ цивилизованнаго человіка;
не въ міру развился раціонализмъ и расширилась вібра во всемогущество человіческой природы. Раціонализирована природа въ
онлосовін и наукі, народились Штраусы, Фейербахи, Ренаны,
Молешоты и Бюхнеры, отвергнута візра въ Бога, въ загробную
жизнь, въ нравственную отвітственность. Люди увіровали въ
нультуру, забімвая, что она не боліве, какъ внішность, расшитый
мундиръ, тогда какъ все діло не въ одежді, а въ томъ сердці;

которое бъегоя подъ наружными покровами, въ той нравственной волю, которая единственно въ состояни держать человъва на правильномъ пути. Люди потермии руководящую нить жизни и не имъютъ незыблемето устоя, за поторый можно было бы ухватиться въ моменты крушения. У насъ не хватаетъ нравственной энерги; мы лишены "простоты, добра и правды".

Надвемся, что перечисленными историческими данными достаточно подиръпленъ вышеприведенный нами закомъ о томъ, что "несовершенства и недостатки правственнаго сознания владутъразий отпечатокъ на всю культуру народа", а слъдовательно, вывств съ тамъ насколько выясменъ вопросъ о важномъ значении, накое вообще имъють въ нашей жизни правственныя начала. Однако, наши доводы еще не исчерпаны, и въ виду серьсоности разбираемаго вопроса дополнимъ ихъ еще однимъ замъчаниемъ.

Исторія показываєть, что человічество никогда не могло удовиствориться одними матеріальными интересави и восгда утоляю свою, жажду у духовнаго источника. Сократь, стоики, ученія Локка, Канта и друг. служили протестомъ противъ печальной двиствительности, поворотными пунктами въ изследованию исихическаго міра и въ поисвамъ истины въ надрахъ нашего духа, нашего самосознанія. Особенно замічательно слідующее общее всамъ народамъ и временамъ явленіе: въ трудныя минуты, когда общество терприо политическія крушенія или погибало въ морт роскоши и разврата, оно всегда искало и находило якорь спасенія въ нравственности и нивогда пълительная сила не истепала изъ науки. Въ періоды всеобщаго упадка люди внимали голосу прорововъ, слушали мудрое слово Сократа, принимали тяжелыя правила стоиковъ стращинись угрозъ Савонароллы, падали ницъ передъ краткою рвчью Христа... Морацисть, а не ученый, въ подобныхъ случаять даваль средство противь эла и указываль путь истинный въ добру. Всюду за эпохой безумнаго распутства и пресыщенія наслажденіями являются аскеты, отшельники, ионашескіе ордена съ тами или иными, но непремънно морельными принциими: когда орга древняго міра достигли своего апотея-усилилось христіанское ненашество; живения Акобоих излинией боскопи чвобовя качноовя магомстанскаго міба звитисе терванні й фанадря; Бязіль Базавыя сьённых закови процивомруствовочи повеня инпенствающих и



картизіанских монаховь; въ XIV и XV ст., въ періодъ разсцивта матеріальнаго благосостоянія Нидерландовъ были основаны сенты бегиновъ и бегардовъ, а затиоть сталь громить пороки Оома Кеминійскій; въ Англіп за разгуломъ Отюартовъ стало распрострамияться ученіе Квакеровъ; во Франціи посли шумной праздности Людовика XIV и регентства родилась секта Янсенистовъ (Въсти. Евр. 85, 8).

А наше время? Не даетъ ли оно новаго лодгвержденія высказанной мысли? Кто хоть нъсколько внимательно относился ив окружающему, тоть не могь не замижть, что метеріализми и позитивизмъ долго держали наше общество въ крапкихъ своикв тиснахъ, заставляя его чтить культь разума; но теперь оне, не найдя въ нихъ желаемаго удовлетворенія, бросилось испать новыкъ ндеаловъ. Во всахъ странахъ закнивла работа по раземотринию многоразличныхъ вопросовъ морали; усердно роются даже въ: буддизме и изучають его, въ надежде въ немъ обрести для себя вовыя превственныя заповеди. Въ наши дни интересъ къ этике возрось необыкновенно 4). Этическій вопрось положительно поставленъ на очередь и поворотъ этоть не случайный, а обусловленъ всвиъ предыдущимъ ходомъ нашего развитія, следовательно визванъ естественнымъ образомъ. Отъ малеріальнаго, вившиято, чедовъвъ переходить къ поискамъ опоры въ самомъ себъ, въ своемъ внутреннемъ, духовномъ міръ. Имъется даже нъкоторое основаніе предполагать, что духовно-нравственные вопросы будуть спеціальностью ХХ в., какъ естественно-научное знаніе было "влобою тня" доживающаго стольтія,

## II.

Французская революція 1789 г. — Свобода, равенство и братство; отсутствіе въ нихъ религіозно-нравственной основи. — Попитка созданія раціональной и общественной мерали во время революціи и де нел. — Требованія вовстановить религію, какъ источникъ правственности.

Французская революція 1789 г. вообще одна изъ самыхъ поучательныхъ эпохъ всемірной исторія, а въ занимающемъ насъ вопросъ указанія ея должны быть особенно драгоцінны, такъ какъ

<sup>......</sup> За последнее время въ Россіи нада разработкой правственных вопросова трудились: Кавелина, Лопатина, Зварева, прот. Янышева, Гусева; прот. янышева; прот. яны



вавъстно, что Франнія 1789 г. пожелала создать у себя "раціснальный строй общежитія" и перестроить міръ по отвлеченнымть вилософскимъ ученіямъ. Повтому витересно взглянуть, кажь она справилась съ своей задачей: удалось ли ей, этой передовой странъ Европы—создать у себя правильное общежитіе подъ руководствомъ обоготвореннаго ею разума, безъ всякихъ "подачекъ свыше", безъ "устарълыхъ и дътскихъ" религіозно-нравственныхъ правиль?

Итакъ, воздвигнувъ алтарь богинъ разума, Франція ретиво принялась на практике осуществлять облюбованную идею. Члень учредительнаго собранія, Аббать Свейсь написаль, вдохновленный выглядами Ж. Ж. Руссо, "декларацію правъ человіна", въ которой сконщентрироваль всв дучийя, заповъдныя мечты передовыхъ умовъ страны. Со дня обнародованія "декларація правъ", Евангеліе было окончательно закрыто и отложено въ сторону, небесное царство отвергнуто, а божественная Троица замънена троицей свободы, равенства и братства. Положено было евангельскую мораль замъинть "предписаніями демократических запов'ядей", революціонной этикой. Въ школахъ введено было преподавание новой конституци, декретовъ національнаго собранія, "правъ людей и гражданъ", внушались понятія о свободів и равенствів, какъ посліднихъ результатахъ человъческаго разума; а о сережаляхъ, сошединхъ съ неба, велено было забыть. Школы и библіотеки наполивлись катехниками "элементарной нравственности" и оранцузской конститудін, "также книгами, необходимыми для дітей свободы", издавіями о началь республиванскаго воспитанія и т. п. сочиненіями, въ коихъ наставлялось, что юношество есть детя отечества, а богатство его завлючается въ свободъ и равенствъ. Декретомъ 1793 г. "во всъхъ администраціяхъ заменили вы словомъ ты"; тогда же ходатайствовали объ изъятіи изъ употребленія фразъ: лимью честь", постаюсь покорнайщимь слугою" и т. п. Накто Лебесъ, называвшій себя Гранхомъ, популяривироваль идею Руссе, что земля не составляеть ни чьей собственности, а плоды ея -достояніе всіхъ. Едва были объявлены свобода и разенство, всів поспъщили воспользоваться ими, каждый по своему крайвому ра-

Борисъ, Л. Толстой, В. Щегловъ, Кн. Львовъ. Цертелевъ, архии. Антоній, Гревковъ, Гротъ, Олесницкій, Оболевскій, члени Московскаго Психологическаго Общества и мног. друг.



зумъню. Церкви и монастыри были заврыты и осквериены; кресты виъ сломаны, алгари опрокинуты, образа и мощи выброщены, вивото распятій развівовли прасвые арвгійскіе колпани; одив церкви превратились въ мучные силады, другія-въ театры, третьи продавались желающимъ, четвертыми пользовелись для устройства оффицальных объдовъ. Пантеовъ предали запуствнію, Сорбовну разрушния, Гобеленову сабрику уничтожние, нартинныя галлереи ограбили, дорогія коллевціи распродали. Церновный бракъ быль уничтоженъ, обрядъ погребенія отмененъ, разводъ — свободенъ, крещение детей привнели излишнимъ, религия — не преподавалась-Разводились и вновь вступали въ бранъ по въскольно разъ; въ одномъ Парикъ въ течени 2-хъ лъть было расторгнуто 5 тыс. браковъ. Нередво вчерашие супруги встречались на балакъ и собраніяхь и каждый вновь сочетавнійся бракомъ; создаты менились до выступленія жолка на новыя квартиры, "Вся Франція превратильсь въ развратный домъ", спаваль съ трибуны Дельвиль. Титулы, гербы, ордена, дворянство, ливрея изгнаны; правила приличін управднены; равенство наглядно понавывалось танниъ образомъ, что народъ силой сажаль данеевь въ кареты, а господъ ставиль на запятин; школьники посвикали классы по своему усмотрънію. Свобода разнуздала книгопечаланіе, театры, клубы и семейную жизнь. Женщины прогрессировали и цивилизовались наравить съ мужчинеми: съ бичемъ въ рукахъ онъ правили лошадъми и ељ иривомъ давили встрвивыхъ. Человвческая жизнь не имвле винаной цвим; за налъйшія провиности людей бросали въ тюрьны и воловли на гильотину; улицы Парима были политы человъческой кровью; дувли умножились; случен сомоубійства никого не поражали <sup>5</sup>). Одиннадиать жить из ряду продолжанась подобная анаржія. Забыван вов ен безобразія, все очевидное правотвенное в эковоническое банкротитво Франціи, цвамя поколенія въ Европе усердно вдеслизирожени революцію 89 г., вакыхали по демократическимъ заповидямъ свободы, разенства и бранства, не желал знать, что они были идеалами Робсепьера, Дантона, Марота, якобинцовъ, террористовъ, а не четинными политическими идеалами. Раменствомъ воспользованись честолюбцы, чтобы занять трябуны и жресла настей, овободой, — чтобы однивы усветься за богатую

<sup>\*)</sup> Соч. Евгенін Турь: «Нрави, моды и обычан первой республики».



общественную транезу, а братствомъ, -- дабы нее ствониясь тникотинировать деровнощихь слудовать по ихъ стопамъ! "Свобода обращелась въ тиранію, а равенство въ поправіє священнайших нравъ человъка". Самые пламенные друзья своей свободы преврателись въ самыхъ лютыхъ враговъ чуной овободы. Ярий примаръ нивемъ въ Робеспьера, который пресладоваль писателей, превремиль судь въ деспотическую машину своихъ наприворъ; "національнымь топоромъ" караль и праваго и виноватаго. "Арестовать, позвать прокурора"! кричаль Робеспьерь, и участь чедовака была рашена. Чего же не хватало магической троицъ ревелюцін-свободь, равенству и братству для того, чтобы быть прочнымъ устоемъ цивилизаціи и візрнымъ средствомъ человізческиго счастья на земль? Въдь несомивнию, что слова эти впервые были провозгланены: христівнствомъ и францувская революція толью занистновала ихъ. Протекло ото лэтъ со времени великой революци и теперь, вогда она отстоить оть нась на инстерическомъ выстрвив", можно ее кладнокровно изольдовать и опанять. Ожиданія философовъ XVIII в. и надежды революціонеровъ 89 года, возложенныя на раціональные принципы, не оправдались, прежде всого, по той причина, что начала эти, понимаемыя исключетельно, кекъ продукть ума, оказались невърными и непречными; они не мориц гарантировать правильного прогресса, и жизненного элексира дивилизація они въ себъ не завлючале. Въ этомъ громво сознались, между прочимъ, Франкузы Тенъ, Ренавъ, Гастонъ Бержере (въ "Принципахъ политини"), Мелхіоръ де Вогюе (въ Revue des Deux Mondes въ статьв "A travers l'exposition") и друг.

"Декларація говорить буквально: ты родился свободивить и равнымъ всёмъ остальнымъ людямъ". Возможно ли согласиться съ
втимъ положеніемъ? Конечно, ийть, ибо логива и живнь противъ
него. "Что насается самой идеи свободы, то сильно опибаются тъ,
писалъ Бержере, ноторые думають, что свобода сстъ естественныя
и природная принадлежность меловёка. Не тольно человёкъ не родится свободнымъ, накъ это любитъ провозглащать толпа, но онъ
родится въ состояній прайней зависимости, и, тольно благодаря
заботливымъ попеченнямъ о немъ семьи, государства и периви,
онъ получаетъ несущный матебъ, нользуется необходимою степенью
свободы и находится въ обладаніи невоторой доли духовной жизни—
все это обусловливается известнымъ, стесненіемъ". Надо понять,

что свобода имфетъ тольно отринательное вначение--- отсутствие принуждения и тольно. "Свобода песть свобода, но не независимость. Свобода: не исключаетъ лодчинения" (Босскаять); подчинения физическимъ, правствешнымъ и гранданскимъ ваконамъ, такъ какъ по своей воль мы не можемь, напр., набрать себь родителей, продолжить свое существованіе, прибавить себь роста; мы въ полной зависимости у того, кто можеть дать намъ необходимый хавбъ; въ своихъ дъйствіяхъ мы обязаны быть осмотрительны, дабы не ограничивать свободу другикъ; насъ ограничиваеть время, пространство, короче всего. Свободны ли мы хотя въ своихъ мысляхъ? Не совевиъ. Мы непр. не можемъ мыслить, что не существуетъ міра, нашего я, что есть дъйствія безъ причинь, что я одинь составляю все, что я никому ничемъ, деже Богу, не обяванъ и т. п.; мысль не можеть становиться въ противоръче съ саминъ собою п не следовать присущимъ ен духу законамъ. (Труды Кіев. Дух. Ав. 85, 8). Противъ води насъ иногда тревожатъ нежелательныя мысли, досаждаеть совъсть, изменяеть память и т. д. О прозрачцой нашей свободь св. Августинь мытко замытиль: "желья я прищель туда, куда не желаль (Volens quo nollem perveneram). Въ западно-европейскомъ помиманіи свободы есть что-то сальніввое, неправильное, неуяснение. Въ втомъ отношении характернымъ является признаніе Герцена, который, можно свазать, душу свою положиль за свободу, бывшую его кумиромъ. Онъ бъжаль паъ Россіи, чтобы на Западъ полной грудью надышаться этой свободой и кончиль темъ, что цитируетъ Гёте: "Der Mensch ist nicht geboren frei zu sein", а затымъ въ следующихъ словахъ издагаеть свой покаянный канонь: "я ненавижу фравы, къ которымъ ны привыкли, какъ символамъ въры. Думали ли вы когда-нибудь, что значать слова: "человъкь родится свободнымъ"? Я вамъ ихъ переведу; это значить: человыкь родится звыремь, не больше. Восымите табунъ дикихъ лошадей; совершенная свобода и равное участіе въ правахъ, поливищій коммунизмъ. За то развитіе невозможно... Для развитія надо, чтобы однимъ было горавдо лучше, в другимъ гораздо хуже... Не забывайте, что человъть любить полчиняться; онъ ищеть всегда къ чему бы прислониться, за чтонибудь спрятаться... Онъ росъ въ повиновени семейномъ, племенномъ... Я утратилъ въру въ слова и знамена, въ канонизированное человъчество и единую спасающую церковь западной цивилизацін". Итакъ, свобода-мечта, форма безъ реальнаго содержанія.

Таной же мечтой и опиней является и равелство, разъ только мы подвергнемъ его анализу. Понятіе равенства ин въ живия природы, ни въ соціальныхъ отношеніяхъ не ниветь напанихъ ворней. "Равенство находится только на кладбинть" (De-Lèvis). Полной нивелянровки нигръ нашъ глазъ не наблюдаетъ; напротивъ, всюду онъ ведить горы и долины, большехъ и малыхъ, незшехъ и высовихъ, сильныхъ и слабыхъ, разные темпераменты, положенія, права, привиллегіи и т. д. и во всемъ этомъ нізть зла; все идеть на благо земли и чедовъка. Горы и долины способствують къ укращению и къ пользъ земли; въ такой же иврв всяваго рода неравенства необходимы во всехъ человеческихъ учрежденияхъ. Опыть и логива вещей на важдомъ шагу высвазываются противъ голой финціи равенства. Когда рачь идеть о неравенства, вытевающемъ изъ различія силь, мрасоты, умственного развитія, превственныхъ вачествъ личностей, то противъ него вообще не возражаютъ. Вся злоба обывновенно направлена на содіальное неравенство; но оно также обусловлено природой, какъ и первое, а потому его приходится признать, какъ неуничтожаемый факть. Декларація заявляла, что "я, человінь, равень всімь остальнымь людямъ "). Соопзиъ XVIII в. гласилъ: "человъвъ есть человъвъ и потому всв люди равны между собою". Это неправильно. Треугольникъ есть греугольникъ, но не всв треугольники равны (А. Цертелевъ). Мы всв одинаково люди, но какъ члены общества мы неравны. "Съ самаго своего рожденія человъкъ повинуется однимъ и повелъваетъ другимъ". Родители кормятъ дътей, предотвращають отъ нехъ бъдствія, а потому имъють право приказывать имъ. Человъть никогда не равенъ тому, кто можеть ему дать хавба или отказать въ немъ" (Вогюз). Танивъ образомъ. мятьніе, что равенство есть законъ природы-митьніе дожное; природа равенства не знаеть и ничего равнымъ не создала; верховный законъ состоитъ въ подчиненности и зависимости, "Міръ имъеть строеніе пирамидальное, на вершина пирамиды человачества стоить Богъ". Общество есть ісрархія; всъ существа имъють право, но не всв существа равны... Жизнь человвческая стала бы невозможною, если бы держались того отвлеченнаго понятія, по которому

 <sup>\*</sup>Земля, порождая смертныхъ, наложила на всёхъ печать равенства», гов.
 Евринилъ.



ней люди раждаются съ одинавовымъ правомъ на имущество и на общественное положеніе... Такой взглядъ можетъ породить ненавистъ и войну между двумя полами, тогда жить природа тутъ создала неотрицаемое различіе ролей... Французская буржувлія ошиблась. Человъчество есть тамиственная лъстница... Поставьте всёхъ людей на одну линію, съ равными правами, безъ связи и подчиненія общему дѣлу, вы получите эгонзмъ, посредственность, разобщенность, сухость, невозможность жить... Великая добродътель націм заключается въ переношеніи традиціоннаго неравемства",—воть что писалъ Ренанъ, разбирая принципы оранцузской революціи. Даже въ чисто-механическомъ смыслѣ равенство немыслимо иначе, "какъ въ видъ равновъсія, обусловливающаго покой. Повой же есть абсолютная смерть". Гавенство, какъ и смерть, не допускаеть движеній и измѣненій.

Равны ли всё передъ закономъ? Нѣтъ. Было бы несправедливо предъявляеть одии и тё же требованія къ мужчинё и женщивъ, совершеннольтнему и малольтнему, образованному и грамотному. Равенство передъ закономъ следуетъ понимать единственно въ томъ смысле, что законъ долженъ быть равно безпристрастно применяемъ но всёмъ. Бержере обращаетъ наше вниманіе еще на то, что свобода и равенство въ жизни другъ друга совершенно исключаютъ. Свобода обязана способствовать образованію чрезвычайно разнообразныхъ и неравныхъ индивидуальностей, равенство же можетъ существовать только въ томъ случав, если всё, выходящіе изъ общаго уровня силы, будуть лишены свободы развиваться в подведены подъ общую морму".

То, что было говорено о равенствъ слъдуетъ отнести и къ братству, такъ какъ идея братства въ существъ своемъ есть ничто иное, какъ стремленіе къ возстановленію равенства между людьми.

Итакъ, основныя заповъди революціонной морали — свобода и равенство стоять въ прямоиъ противъчіи съ логикой вещей и съ моторической правдой. Они внутренно несостоятельны: "будучи послъдовательно развиты, онъ разрушають сами себя". Главное же зло заключалось въ томъ, что французская революція "вылущила" изъ нихъ религіозную и нравственную основу и вывътрила христіансній духъ, а въ нихъ-то вся сила, въ нихъ вся суть. "Духа не угащайте"!.. Это прекрасно сознавали здравомыслящіе французы, которые не бросились, очертя голову, въ мутный по-

тонъ-революція: Вотъгнапр., что говориль въ то время виаменттый користь Мариаде: принципы свободы, равенства и братства не онлосооіей выдуманы и не революціей изобратены"... Къ несчастію, философія XVIII в. и революція: пишили ихъ всякаго фундамента силы и жизни, блегодаря тому, что отвергии догму, съ которей принципы эти зань перазрывно связаны... Всв зложниз и бъдствія, которыми мы обязаны революців, вознивля только благодаря, усвоенному ей религозному скептицизму, въ силу которыю она отвергла догматы христіанской въры. (Изъ "Христ. Чт."), Еще раньше Маркаде въ томъ же смысле высказался Ж. Ж. Руссо: "я не знаю, почему прекрасную мораль нашихъ инигъ хотятъ принисать прогрессу омнософіи. Эта мораль позаимствована изъ Евангелія в была христіанскою прежде, нежели стала философскою". А если она была христіанскою, то не лишайте ея духа Христа. Въ наше время принципы французской революціи неоднократно подвергаль пересмотру пявъетный Ренанъ. Онъ, какъ п пругіе писатели, доискивался въ нихъ корня зла и причинъ ихъ неудачи. "Я считаль революцію синонимомъ либерализма, писалъ Ренавъ въ 1851 г. я не видаль еще спрытой язвы той общественной системы, которая была создана французскимъ умомъ", т.-е. онъ не замътвъ цасильственности, отсутствія правственныхь связей, зародыша разрушенія п т. п. Въ 1868 и 69 гг. Ренанъ уже болье опредденно заявиль, что "нельзя безнаказанно оставаться безъ оннософін, безъ науки, безъ религін"; что путемъ провавыкъ ракъ не устанавливается справедливость, честность, гуманность и свобода; что Франція конца XVIII в. была "очень невъжественна относительно условій существованія народа и человъчества", и что революдія не понимала значенія религіп и окончательно стала "противурелигіозною и безбожною". Разсматривая бъдственное положеніе Франціи послі 1870 г., Ренанъ призналь его слідствість событій 1789 г., ногда совершилось правственное паденіе его отечества, исчезла всякая доблесть и быль водворень политическій, общественный и экономическій матеріализмъ. Тутъ же Ренаиъ прибавиль, что причина скораго паденія второй пиперін завлючалась въ томъ, что она была "государствомъ безъ нравствениой основи". Всв подобные выводы Ренана имеють для насъ особую пенность въ виду того, что они сдъдены человъкомъ, "не испорченнывъ религіей".

Девларацін говорила каждому: вы свободны и равны всёмъ, воть ваши главнейшіл права; liberté, egalité и fraternité — воть основа государственнаго и общественнаго механизма. Таково "единственное напутствіе", данное всёмъ оранцузамъ при выступленіи на тернистый путь жизни, таковъ единственный устой, на которомъ долженъ быль держаться весь соціальный организмъ народа. Устой этотъ оказался слабымъ; онъ не выдержаль огромной тяжести общественной жизни, и Европа дорого поплатилась за свое увлеченіе и довъріе къ симъ последнимъ словамъ прогресса, кои по ел миенію опередали и, слёд., упразднили христіанство.

Декларація выставила таблицу правъ граждань, но для человіка, живущаго въ обществъ, недостаточно знать только свои права, ему необходимо указать и его обязанности, а этого декларація не сдвлала, почему не получилось устойчиваго положенія. Равновъсіе въ обществъ могло быть возстановлено другой таблицей, на которой бы значились святыя десять заповъдей; но революція начала съ того, что отвергиа въру въ Вога... Такимъ образомъ, обществу не было сдълано надлежащаго указанія, какъ устроить свою жизнь. На лицо имълись только разнуздывающія свобода и равенство, отвергавшія всякій авторитеть. А разъ человікь поставиль самаго себя центромъ и "ничего не чувствуетъ надъ собой, то необходимо является безчиніе, анархія или тираннія" (Шампаньи). Особо иллострировать это положение въ данномъ случав натъ надобности, такъ какъ передъ нами стоитъ картина періода, когда во имя свободы и равенства творили свою расправу Робеспьеръ, Дантонъ и Маратъ, орошая страну вровью неповинныхъ гражданъ, когда гильотина отсъкла голову несчастному королю Франціи. "Декларація правъ человъка и гражданина" — это политическое евангелію Франціи-свяла свободу и равенство, и все разрослось въ одно насиліе! Какая злая пронія! Франція задыхалась отъ насилія, вызваннаго деклараціей, и потомъ благословляла тиранію Наподена Бонапарта, избавившую ее отъ свободы и равенства! Ясно, что въ томъ "напутствін" и благословеній, кои были преподаны ученіями модныхъ философовъ, чего-то недоставало. Недоставало души, сердца, любви, добра и правды. Прислушайтесь въ рвчамъ ноноводовъ революціи и убъдитесь, что ни одна задушевная нота любви не прозвучала въ ихъ ръчахъ, построенныхъ на отвлеченной разсудочности. На одной формальной справедливости французы силились создать усовершенствованный строй общежитія. Какое заблужденіе! Они хотъли усовершенствовать общество, не озаботившись о личномъ, внутреннемъ совершенствовании человъка. Вивсто духа смиренія они водворили духъ гордости. Имъ следовало укрошать страсти и запрещать ненависть, а они раздували ихъ. Но укращать и сдерживать было нечвиъ, ибо имъ не хватало нравственныхъ руководящихъ началъ. Да и взять ихъ негдъ ' было. Французы тогда увлеклись туманными бреднями того міропониманія, которое въ основу всего клало матерію и ся механическіе законы. Сверхъестественной силы по штату тогда не положено было; человъть быль признавъ машиной (Lamettrie), а совъсть — за смъщной предразсудовъ. Спрашивается, во имя чего отъ народа-атенста, отъ человъка-машины могли требовать безкорыстныхъ дъйствій, правственнаго поведенія, ограниченія пропавола и прихотей? На чемъ можно было обосновать взаимное уваженіе, долгь, равно обязательный для всехъ, или вообще вакіялибо добродетели? Наконепъ, во имя чего и что именно должно было считать добродетелью? Раціоналистическія заповёди и последнія слова прогресса ко всему этому никаких основаній не давали; встми подобными вопросами они видимо не были вовсе озабочены.

Секреть жизни не въ гражданской свободъ и равенствъ, въ томъ симсле, накъ ихъ понимали деятели революціи и атенсты. Христіанство, впервые возв'ястившее міру свободу и братство, понимало ихъ совершенно иначе. "Гдъ Духъ Господень—тамъ свобода". Христіанство свободой не разнуздываеть страстей и нравовъ, а связываеть, ограничиваеть ихъ. Гражданская, атеистическая свобода говорить: люди, дълайте что хотите и какъ хотите, вамъ никто не страшенъ! Христіанство же наставляеть, что вся заслуга и все достоинство человъка заключаются въ томъ, чтобы онъ свободно любиль, по своей охоть быль почтителень, добровольно ограничивалъ себя, свободно стремился къ самостесненію, искренно бралъ на себя иго самоподчиненія. "Истинная свобода есть та, которая связываеть всв частные интересы съ интересами общими" (Боссюэть). Не будь личная свобода ограничена для свободы всъхъ, смерть общества была бы неизбъжна. Гражданское равенство революціоннаго водекса учило: знать ни кого не хочу, я самъ баринъ, нивто не стоитъ выше меня! Христіанство же, вромъ того, что съ идеей равенства и братства не разъединяеть понятія о

мелосердів или безкорыстной помощи ближнему, о тепломъ чувствъ взаниности, о смиренін и т. п., прямо говорить: больній обязань нести тягости меньшихъ и быть вовмъ слугою. Мало того, по христіанскому пониманію личная нравственность начинается съ исполненія долга и съ свободного подчиненія общечеловъческому благу. "Долгь есть связь между отдъльнымъ человъкомъ и обществомъ; долгъ требуетъ послушанія и самоотреченія" (Г. Мартенсенъ). Таковъ нравотвенный смыслъ, сокрытый въ словахъ "свобода и равенство" по учению Евангелія. Если изгнать изъ. этихъ принциповъ въру въ Бога, очистить отъ всякой догмы или отвлеченной теоріи, писаль Ив. С. Аксаковъ, то эти принципы логически приведуть нь абсурду. Такъ, идея равенства, понятая чисто вижшимъ образомъ, догически развиваемая виж иден Бога, - не можеть остановиться на равноправности предъ закономъ, на уничтоженін привидлегій: она выставить знамя бунта противъ неравенства состояній и Божьнхъ даровъ, потребуеть уравненія лениваго съ прилежнымъ, бездарнаго съ даровитымъ, невъжды съ ученымъ и въ въчномъ протеств противъ природы и Бога-убъетъ самую жизнь, ни къ чему не приведеть, промъ смерти и разрушенія. Еслибы можно было установить принципъ равенства безъ примъси къ нему нравственнаго начала, то всегда количество брало бы верхъ надъ вачествомъ, невъжество надъ просвъщенісмъ, глупость надъ умомъ, грубая физическая сила надъ нраветвенной. Революція декретомъ запретила непов'яданіе бытія Бога, а "деклараціей" провозгланіаеть братство. Выходить противорвчие и нельпость, "ибо братство предполагаеть сыновство, и безъ сыновства, безъ понятія объ общемъ Отцъ, братство не мыслимо. Люди только потому и братья, что дети одного Отца, и если мы не сыны Божін, то нъть и братства". Братство выше равенства, такъ какъ всякую неравномарность, какъ искуственную такъ и естественную, восполняеть любовью (Ансаковъ). Наглядной притчей о "Самарянинъ" Евангеліе пояснело, что нашимъ братомъ является тоть, ито бливовъ намъ по духу. "Взятое въ этомъ смысль, братство составляеть, конечно, одно изъ высшихъ понятій, доступныхъ человъческому разуму; а чувства состраданія и любви, находящіяся въ тесной связи съ нимъ, являются одною изъ высшихъ задачъ религіи и этики" (Цертелевъ). Діятели революціп, повидимому думали, что достаточно въ деклараціи правъ" про-41\*

писать всеми буквами fraternité и братство будеть всеобщимъ закономъ. Они упустили изъ виду, что "ни чувства, ни мысли не могуть предписываться положительнымь закономъ", ибо, какъсовершенно правильно разсуждаеть кн. Цертелевъ, "тамъ, гдъ живо сознаніе любви и правды, законы излишни, а тамъ, гав его нъть, никакіе законы не въ селахъ воспресить его, а должны тольно ограждать людей оть проявленій ненависти и несправелливости" физичесною силой, государственною властью. Христіанская любовь-воть тоть надлежащій корень, на которомъ ростуть равенетво, братство, свобода. Любовь эта составляеть "плоть саной въры" и вся выражается въ милости и жертвъ. Безъ жертвы, безъ добровольного стесненія свободы немыслима разумная общественность. Исторія вполив подтверждаеть этоть основной законь. Само государство не могло бы основаться на вемль бевъ добровольнаго ограниченія личной свободы сограждань. Франція послв революціи ожила и окрыпла съ того дня, вогда она вковь стала рабомъ запона, погда преклонилась передъ неумолимою природой. незнающей всеобщаго равенства и свободы безъ самоподчиненія, когда Наполеонъ ограничилъ свободу. Печальными страницами русской исторін являются тв, которыя свидательствують объ разнузданности свободы и шатаніи, въ до-Рюриковское время, въ удъльный періодъ, въ эпоху самозванцевъ, во время гуляній Разина и Пугачева и шумныхъ радъ запорожской Свеи. Въ Польшъ вандому шляхтичу было дано право врикомъ "не позволямъ" срывать сеймъ Ръчи Посполитой, и право это привело къ тому, что подъ широкими вольностями шляхтичей скоронена Польша. Могущество государствъ основано на самоограничении народной воли. Сила Руси росла по мъръ того, какъ она свободно подчинилась Рюрику, приняла благое иго Христа при Владиміръ св., стала покорной неограниченной власти самодерждевъ. Въ чемъ сила Германской имперіи? Въ томъ, что она вся воспитана въдухв строгой дисциплины, дисциплины ственительной, но служащей въ то же время залогомъ всего ея могущества, успъха и всякой самостоятельности  $^{7}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ренавъ признаетъ, что побъда въ 1870 г. досталась Пруссія нотому, чтоена также «обладала большею нравственной доблестью», чъмъ Франція.



Французы широко пользовались "правами человъка", но въ то же время смутно сознавали, что къ ихъ свободъ и равенству нуженъ какой-то коррентивъ, какой-то регуляторъ, который бы поставнять ихъ поведению извъстныя рамки и указаль норму для взаимныхъ отношений. Естественно возникъ вопросъ: отнуда взятъ эти нормы, какъ ихъ создатъ? Одно при этомъ было для нихъ вполнъ ясно, что требуемымя нормы должны стоять въ полиомъ согласии съ существующими демократическими институтами и находиться внъ всякой зависимости отъ религюзныхъ понятій. Власти разъ навсегда ръщили, что ниванихъ "подачекъ свыше" не принимать. Итакъ, настоятельно требовалось изобръсти мораль. Надътъмъ, какъмъ путемъ идти къ требуемому, оранцувы долго не задумались.

"Граждане - депутаты! Вы представители народа, говориль депутать Pison-Dugland, и оть вась зависить опредвление началь и заповъдей правственности. Вы обязаны указать учителямъ, чему должны они учить народь и оть чего следуеть предостерегать его. Вы политические оплосоом и жрепы общественной морали"! Въ свое время Гельвецій также находиль, что правительство въ правъ изобръсти религію. Такимъ образомъ можно догадываться, что мысль названнаго депутата не была новостью для францувовъ; что она была очень распространена, видно еще изъ того, что сейчасъ же приступлено было въ выработвъ демократической морали, независимой отъ въры. Эта попытка создать свою этику чрезвычайно характерна и поучительна. Вскоръ же стали появляться учебники морали и "элементарные катехизисы нравственности"; но при провървъ ихъ установленнымъ жюри они оказались негодными. Тогда министерство народнаго просвъщенія, въ поискахъ за моральными началами, остановилось на басняхъ Эзопа и Лафонтена, предложивъ воспользоваться ими для нравственнаго воспитанія юношества. Но такъ какъ и басни оназались недостаточными, то прибъгли еще въ слъдующимъ ивропріятіямъ: во-первыхъ учредили особый трибуналь, возложивь на него обязанность оповыщать черезъ газеты о добродътеляхъ и порокахъ гражданъ. Во-вторыхъ развъсили таблицы съ перечисленіемъ принциповъ морали, дабы проходящіе усванвали ихъ и следовали имъ. Въ третьихъ, соорудили позорные столбы, къ коимъ прибивались имена безнравственныхъ гранданъ. Оглашая поведеніе французовъ во всеобщее свъдъніе, разсчитывали, конечно, угрозами и похвалами благотворно повліять на естественное честолюбіе гражданъ. Въ четвертыхъ, наконецъ, придумали еще міну дівтей, заключавшуюся вътомъ, что родители не должны были воспитывать своихъ собственныхъ дівтей, а сдавать ихъ на руни другимъ; въ свою же очередьсами обязаны были вести дівтей другихъ семействъ. Предположено было, чтобы дівти странствовали по чужинъ домамъ до 15 лівтияговозраста. Цівль подобной затіви—распространить любовь дівтей на всівхъ тівхъ лицъ, у которыхъ они жили.

Таковы были попытки созданія морали, независимой отъ религіи, сдёланныя во время самой революціи;—раньше же, до революців, оплософы XVIII в. остановились на томъ, что приписали добрую дёятельность людей "внушенію наиболёе естественныхъ, безъискуственныхъ, общечеловіческихъ наклонностей".

Что васается техъ меропріятій, конми хотели нравственно возродить французскій народъ во время революціи 89 г., то они представияются настолько ничтожными, что противъ ихъ таблечекъ, позорныхъ столбовъ, мъны дътей и т. п. и возражать излишне. Относительно же "наиболъе естественныхъ наилонностей дюдей следуеть заметить, что система ета несостоятельна уже потому, что она не въ состояніи сдержать наиболье рызко проявляющихся инстиктовъ и влеченій, напр., гивва, вражды, мести и другихъ дурныхъ сторонъ нашей природы, а между тъмъ эти непривлекательныя качества людей играють весьма большую роль въ нашей жизеи и относятся въ числу самыхъ широко-распространенныхъ навлонностей. Нъкоторые ондосооы — наблюдатели возвели эти навлонности въ главныя движущія пружины нашей жизни и сдвлали поэтому о людяхъ весьма неутъщительные выводы. Напр., англичанинъ Гоббсъ заключель, что человыть относится къ человыч, какъ волкъ къ волку (homo homini lupus), нъмецъ Шоценгауеръ ръшиль, что человъвъ не задумается убить человъка, "чтобы его жиромъ смазать себъ сапоги" и т. д. О томъ, какими страшными ураганами проносились надъ землей страсти гивва, вражды, и мести, а также злоба, зависть и мрачная подозрительность, достаточно опредвленно свидетельствуеть исторія, которая показываеть, напримерь, что изъ боявни лишиться трона Иродъ произвель ужасающее избісніе невинныхъ младенцевъ; кровожадный Неронъ наслаждался мученіями христіанъ, когда ихъ осмоленные трупы, нылая, осв'ящали

Римъ; страсть элобы увлевла тирана Каллигулу такъ далеко, что онъ высказываль сожальне, что у человъчества не было одной общей головы, которую можно было бы отрубить однимъ ударомъ; свиреность Кариа Великого могла насытиться только тогда, когда досятки тысячь саксонцевъ были изрублены по его приказанію; вровь стынеть въ жилахъ, когда читаемъ подробности Вареоломесвеной ночи, Стокгольмской кровавой бани и т. п. сценъ людской вражды; мы уже не говоримъ о дикихъ завоевателяхъ, кои но удовлетворников пирамидами, воздвигнутыми изъ человъческихъ череповъ. Король Лиръ, въ произведении великаго психолога Шекспира, въ порывъ мести просить громъ небесный разбить природу, расплюснуть шаръ земли и никого и ничего не щадить. "Мив котълось бы убивать его (Кассіо) десять леть сряду", говорить честный, но ревнивый Отелю, также обуреваемый страстью мести. Все это такія естеотвенныя явленія душевныхъ движеній человъна, съ которыми разуму приходится серьезно считаться, ногда онъ желаетъ изобръсти водексъ морали. Особенно много горя причиныть разуму "естественный" человъкъ во Франціи, когда онъ, во дни великой революціи, развернулся во всей своей непригиянной красоть. Создатели системъ морали, клавшіе въ основу ен "наиболъе безыснусственныя наклонности" человъка, должны были ужаснуться отъ проявленія сихъ наклонностей, окончившихся увънчаніемъ гильотины, какъ главной насадительницы свободы и равенства; и если только они были люди нъсколько последовательные и добросовестные, то, конечно, должны были признать свою попытну созданія морали безъ религіи неудавшеюся. Чувственность - настолько вліятельный элементь нашей природы, что разумъ не въ силахъ преодолеть его; разумъ самъ часто и безотчетно увлекается имъ и потому какъ можеть онъ, при нашихъ условіяхъ, диктовать безусловныя предписанія, коимъ бы подчинялась чувственность? Итакъ, первые опыты созданія раціональной морали кончились неудачами. Характерно, что при первыхъ же шагахъ демократической морали по пути, указанному гордымъ разумомъ, обнаружились не только ея несостоятельность, но и причина этой несостоятельности. Сейчась же стало ясно, что человъкъ до тъхъ поръ не выпутается изъ тенёть противоръчій и не создасть морали, пока будеть отвергать религію, сверхъестественное. Эту истину прекрасно сознали многіе

вызающеся явятели Франціи въ самый разгаръ революціи и потому они энергично протестовали противъ созданія демовратичеснихъ правственныхъ заповъдей путемъ исключительного раціонализма, и съ трибунъ призывали согражданъ вспомнить о небъ и преклониться передъ Распятіемъ. Протестующіе вполив заслуживають того, чтобы голоса ихъ были выслушаны. Гражданинъ Мерсье въ заседания Совета Пятисоть (1796 г.) <sup>6</sup>) заявиль: "Философы-законодатели! Вы, съ презръщемъ отзывающиеся обо всемъ, васающемся Божества, вы, расшатавшіе народную религіозность и убившіе въ гражданахъ въру, безъ которой никакія хорошія начала не могуть привиться къ обществу, вы, господа, и только вы-действительные виновники всехъ соціальныхъ невагодъ и преступленій, свидетелями коихъ мы должны быть въ настоящее время... вы разрушили всв коренныя опоры общественной правственности и незвели человъка до степени животнаго, послушнаго только голосу своихъ инстинктовъ. О, нечестивая оплософія невърія!... Ты внущила убъжденіе, что будто бы въ міръ не существуєть ни Бога, ни другой накой бы то ни было духовной силы. Но развъ дюди, пронивнутые подобными ученіями, въ состояніи уважать свой долгь по отношенію къ родина и человачеству"? Депутать Демольеръ требоваль вновь введенія въ школьную программу преподаванія Закона Божія, зная, что моральнаго усовершенствованія нельзя дать юношеству безъ религіозныхъ убъжденій. "Вы-безумцы, если надветесь создать нравственный народъ при помощи одной "грамматики и пропаганды философскихъ доктринъ". Тоже говорили граждане Камиль Журданъ и Ройе Колларъ; они находили въ религіи "единственный базись нравственнаго долга", они были убъждены, что только "языкъ религіи можеть создать и обезпечить моральное преуспъяніе толпы, потому что одинь лишь голосъ въры способенъ открыть доступъ въ людскія сердца благороднымъ, возвышеннымъ и сильнымъ чувствамъ... внушить идея порядка и повиновенія". Особенно интересна исторія съ Риваролемъ. Сперва онъ ратовалъ противъ религіи, а потомъ говориль: "народъ безъ въры, это-народъ безъ страха и безъ надежды... Религія внушаєть народу благочестіе, неразрывно связанное съ правственностью, тогда какъ философія не можеть оказывать

<sup>\*)</sup> Вст рвчи наши заимствовани изъ «Христ. Чт.»



коть сколько-нибудь замътного вліянія на убъяденія толпы. Всякая общественная власть должна смотрать на себя, накъ на корабль, который только тогда можеть считать себи въ безопасности, вогда ему удается ванинуть свой якорь на небеса". Лагариъ н Декажъ находили, что эло возникло изъ религіознаго индифферентизма и препебреженія въ въръ. Исторія Ривародя повторилась съ Фурвров. Онъ начелъ съ того, что горорилъ: "последніе вопли въры и стоны религознаго фанализма мы подавимъ нашими демократическими анститутами". Кончиль Фуркров темъ, что, по порученію правительства объякавъ Францію, привезъ следующія мизнія провинціи. "Діти котернии всякое представленіе о Вожествъ, уже не понимають, что справедливо и что несправедливо". "Воспитаніе безъ порали и пораль безъ религін, это-начто одинаково перадопсальное и непонятное. Мы требуемь, чтобы отнынъ религія была положена въ основу народнаго образованія". "Постигшія насъ ненагоды и ужасающій упадокъ общественной нравственности можеть изявчить одна религія". "Убънденіе, по которому основу нравственнаго воспитанія народа составляєть релегія, убъждение это имъеть за себя и голосъ здраваго разсудка и свидътельство исторіи. Всъ благодътельные и прогрессивные институты другихъ націй всегда покомись и покоятся на техъ самыхъ религіозныхъ принципахъ, которые мы, оранцузы, пытались извратить и уничтожить.. неуваженіе къ религіи покрыло Францію развалинами". Извъстный юристь Портали говориль въ государственномъ Совъть Франціи въ 1802 г. (5 апр.): "нравственность народовъ всегда идетъ рука объ руку съ ихъ религіозными убъжденіями. Гражданскіе и политическіе законы могуть регулировать лишь самую незначительную часть вившией дъятельности человъка, между тъмъ какъ вліяніе религіозныхъ принциповъ простирается на всю его дъятельность. Законы запрещають насиле, а религія воспитываеть и облагораживаеть самое сердце человыка Жестоко ошибается тоть, кто думаеть, что можно воспитать гражданъ внушениемъ имъ отвлеченныхъ началъ и идей. Это-жестокая ошибка, потому что мораль, проповъдуемая во имя науки и общественнаго блага, лишена таннственной силы, присущей христіанской морали... Нравственность народа зависить не столько отъ его познаній, отъ широты его умственнаго кругозора, сколько--и это главнымъ образомъ-отъ воспитанія и чистоты его чувства.

Религіозный индифферентизмъ парализуетъ живую нравственную связь между отдельными гражданами, притупляеть ихъ нравственную впечатантельность и, усиливая въ нихъ себялюбивыя наклонности, дълветъ ихъ бездушными и безчувственными эгоистами. На ряду съ этимъ религіозный индифферентизмъ, вифето твердой въры въ истину, даетъ личности одно лишь сомнъніе, которое, естественно, не въ состояніи противопоставить животнымъ страстямъ и тенденціямъ человъка хоть сколько-нибудь дъйствительную сдержку. Религіозное безразличіе внушаеть юношеству чрезмърное самомивніе"... Далье Портали укоряль Совыть за желаніе выработать раціональные законы, не подумавъ о религін; одной наукой воспитать народъ невозможно... "Только одна религія способна популяризовать метафизическую истину и сдалать ее общедоступною, а народная нравственность можеть быть оплодотворена только догматами и таннствами въры, развивающей въ гражданахъ чувства любви, воздержанія и самопожертвованія". Прибавимъ еще, что Наполеонъ I дорого пъниль тв школы, ков развивали умъ наукой, а сердце и нравы воспитывали христіанскимъ благочестіемъ. Въ атеизмъ онъ видълъ полное отрицаніе всякой нравственности. "Нравственное творчество безусловно невозможно вдали отъ творческой силы Господа", говорилъ онъ. Извъстный вольнодумецъ Вольтеръ и тотъ находилъ, что "атеизмъ никогда и никакой пользы не можетъ принести морали, но, конечно, приносить много вреда".

Нашъ враткій обзоръ французской революцін конченъ. Онъ еще разъ наглядно показалъ, что правильная общественная жизнь безъ нравственности, какъ главной движущей и животворящей силы, немыслима, и что человъческій разумъ своими средствами не можетъ водворить порядка на землъ. Кромъ того, исторія революціи дала яркій примъръ безуспъшности созданія морали безъ религіозныхъ основъ.

М. Б-нъ.

(Окончаніе слыдуеть).



## БИБЛЕЙСКІЯ ЖЕНЩИНЫ\*.

## Суламита.

Къ числу благороднъйшихъ женскихъ образовъ, встръчающихся въ кингахъ Ветхаго Завъта, принадлежитъ безъ сомнънія Суламита, главная личность въ "Пъсни Пъсней". Хотя этой книгъ надо придавать мистически-типическій, а по другимъ 1) символически-аллегорическій смыслъ, но основой для нея служатъ дъйствительныя отношенія любви Соломона къ Суламитъ; конечно при этомъ вопросъ о томъ, должны ли быть Соломонъ и Суламита понимаемы здъсь въ дъйствительномъ или идеальномъ смыслъ, остается открытымъ. Для насъ ръшеніе этого вопроса несущественно, ибо мы рисуемъ здъсь этотъ величественный женскій образъ въ томъ смыслъ, какой придаеть ему сама "Пъснь Пъсней", слъд. въ смыолъ литературномъ 1).

Суламита не есть дочь фараона, на которой женать быль Соломонъ, какъ полагають нъкоторые толкователи; ибо кругъ ея воззръній есть кругъ мыслей деревенской дъвушки. Она кажется чуждой по отношенію къ дщерямъ Іерусалима, не потому, что она чужестранка, а потому, что она родомъ изъ деревни. Она смугла не отъ жгучаго солнца своего южнаго отечества, но потому, что

<sup>\*</sup> См. февраль 1890 года.

<sup>&#</sup>x27;) Такъ Шеферъ, Das Hohelied. 1876. s. 77.

Э) Ср. особенно Veith, Hohelied, 1878.

въ качествъ сторожащей виноградникъ она постоянно должна была находиться подъ палящими лучами солнца. По твлу и душъ она рождена быть царицей, но на самомъ дълъ она дочь одной деревенской семьи изъ Сулама въ Галилев; отсюда детскій характерь и наивность ея возэрвній, радость при видв горъ и полей и стремленіе въ тихой деревенской жизни. Соломонъ поставляется здёсь въ отношенія любви въ такой женщивъ, какой онъ не нашелъ (Еккл. 7, 29) среди тысячей, и ее одну, хотя и стоявшую по подоженію гораздо ниже его, Соломонъ возвышаеть въ себъ, увлеченный ся правственно-свытьой прасотей. Не столько ся вижшиня врасота, сколько ея добродътели возвыщають ее на степень идеала благородивнией женственности. Она полна девственной чистоты, дътской простоты, чистаго смиренія, наивнаго благоразумія, какъ полевая лилія, скрывающая въ простоть своей благородной души все свое величіе. Соломонъ возвышаеть ее въ царицы, и она сильно привязываеть его къ себв. Простая, она учить мудраго простоть, смирения привязываеть нь себв высокаго. Ради ея онъ охотно мъняетъ придворную жизнь на деревенское уединеніе, обитаетъ въ деревенской хижинъ и скитается съ ней по горамъ и долинамъ.

Эта дъвица въ 7, 1 называется Суламитой и прославляется какъ прекраснъйшая изъ женщинъ (1, 8; 5, 9; 6, 1), добран (2, 10. 13), благочестивая (5, 2; 6, 9), голубица (2, 14; 5, 2; 6, 9), подруга (1, 9. 15; 2, 2. 10. 13; 4, 1. 7; 5, 2; 6, 4), сестра (4, 9. 10. 12; 5, 1. 2), невъста (4, 8. 9. 10. 11. 12). Три раза она называетъ своего жениха царемъ, пять разъ Соломономъ, 26 разъ возлюбленнымъ и еще гораздо болъе—другомъ или тъмъ "кого любитъ душа моя". Въ началъ какъ и въ концъ она представляется сторожащей виноградникъ, съ которой строго обращаются ея братъя. О матери ея упоминается часто (1, 6; 3, 4; 6, 9; 8, 2. 5), о младшей сестръ—однажды, объ отцъ— ни разу.

Во время охоты на съверъ Палестины Соломонъ увидалъ одну дъвушку во время ея деревенскаго занятія, и образъ и красота ен поразили его. Въ Суламъ, (или Сунамъ), какъ можемъ мы принять вслъдствіе ен имени Суламита—одной галилейской деревнъ, увидалъ Соломонъ впервые близъ родительскаго дома дочь пастуха. Чистота ен правственнаго характера, величественное направленіе ен простыхъ и виъстъ высокихъ мыслей очистили его страсть и зажгли въ его сердцъ пламя, которое потомъ уже никогда не по-

тухало. И она, съ внутреннимъ влеченіемъ предавшаяся прекрасному незнавомцу, теперь должна узнать, вто ея возлюбленный. Съ придворнымъ блескомъ перевозить онъ ее въ Іерусалимъ и поручаетъ дворцовымъ женщинамъ, составляющимъ придворный штатъ (царицы—матери).

Въ началъ пъсни мы находимъ Суламиту въ наполненной благоуханіемъ, великольпной столовой, окруженную придворными женщинами, которыя воздають хвалу Соломону и безъ зависти прославляють ту счастливицу, которую царь избраль въ царицы. Ея лицо смугло, но прекрасно; при прелести благородныхъ черть она полна украшеній и подобна великольпнымъ коврамъ на стенахъ столовой. Она черна (въ противоположность бълженъ городскихъ женщинъ), потому что по приназанию братьевъ она была пастушкой и сторожила виноградники, и потому находилась всегда подъ лучами палящаго солица. Это же было причиной, почему она не сторожила своего собственнаго виноградника, не прилагала нивакихъ заботъ къ своему вившиему виду и своей врасоть. Теперь, находясь въ домъ возлюбленнаго, который покавывался ей въ виде пастуха, она, охваченная стремленіемъ къ нему, хочеть знать, гав пасеть онь свои стада, чтобы идти къ нему прямой дорогой, не спрашивая у пастуховъ, которые могутъ подокръвать ее въ дурномъ. Не пониман ен ръчей, въ ней обращаются не безъ ироніи: если прекраснъйшая изъ женщинъ предпочитаеть царю пастуха, то она можеть возвратиться на поля своей родины и тамъ у сосъдей разспросить о немъ (1, 1-8).

Въ это время входить въ заду тотъ, котораго Суламита считала пастухомъ, и увидавъ свою возлюбленную въ городской одеждъ, начинаетъ сравнивать ее съ прекраснъйшимъ вонемъ Египта, онъ восхваляетъ красоту шеи, украшенной монистами, и объщаетъ ей еще болъе богатое украшене. Не обращая вниманія на похвалы къ себъ, Суламита изображаетъ глубину и силу любви своей подъ видомъ благовонія нарда и, чтобы показать, какъ ее укръпляетъ мысль о возлюбленномъ, сравниваетъ его съ пучкомъ бальзамически благоухающей мирры и съ кистью благоуханнаго кипера. Соломонъ, ослъпленный ея блескомъ, снова восхваляетъ ея совершенную красоту, въ особенности миловидность, кротость и чистоту ея голубиныхъ глазъ. Обращая эту похвалу красотъ и прелести на возлюбленнаго, она видитъ уже въ духъ будущее жи-

лище, въ которомъ будеть обитать на своей родинъ; однако, вспомнивъ въ то же время о неравенствъ положения и о бездиъ, существующей между нею и обладателемъ страны, она сравниваетъ себя въ своей скромности съ полевымъ цветкомъ и лилією долины. Возлюбленный, тронутый милою простотою и смиреніемъ Судамиты, обращаеть признаніе въ похвалу: навъ лилія видомъ и блескомъ выдается между тернами, такою представляется ему и возлюбленная въ сравнении съ дочерьми ісрусалимскими. Но изобрътательный умъ Суламиты сравниваеть возлюбленнаго съ яблонью, въ пріятной тіни котораго она любить иногда сидіть; ибо плоды его, слова его мудрости и его многочисленныя дёла составляють усляду для ея сердца. Онъ привежь ее въ свой дворецъ, гжв она пожъ его покровительствомъ безопасна отъ всякой вражды и недоброжелательства. Будучи больна отъ любви, она просить освъженія и подвръщенія, и еслибы царь не помогь ей и не подрержаль ея головы, то она въ изнеможеніи упала бы на землю. Женщины не должны безпокоить ее, покоющуюся въ этихъ следвихъ объятіяхъ, до техъ поръ, пова она не возвратится изъ следваго сня въ состояніе истинной жизни 3).

Затемъ песнь изображаетъ намъ событіе, по времени и пространству отдаленное отъ предшествующихъ происшествій. Суламита возвратилась опять въ родительскій домъ и въ зимнее время занята своею работою, однако душа ея живеть только съ возлюбденнымъ. Съ пробуждениемъ весны она съ сердечнымъ упованиемъ смотрить на горы, ожидая его прибытія. Вдругь она видить, какъ онъ съ юношескою силою, подобно серив, прыгаетъ по холмамъ, появляется вскоръ у самаго дома и своими сверкающими глазами смотрить сквозь оконную решетку, чтобы увидеть возлюбленную. Она слышить его призывъ выйти, потому что припла опять весна, оживляющее дъйствіе которой въ природъ мастерски изображается имъ. Она, его возлюбленная, его прекрасная, его голубица, должна выйти, показать свое пріятное лице, дать услышать свой сладкій голосъ. Радостно перепрыгнувъ черезъ порогъ, она призываеть его довать дисипь (влеветниковь при царскомъ дворъ), старавшихся испортить виноградникъ (то-есть нравственно освя-



<sup>3) 1, 8</sup> go 2, 7.

щенную почву ихъ искренней любви), и восклицаетъ затъмъ въ торжествъ своего сердца: "Возлюбленный мой принадлежитъ мнъ, а я ему". Онъ благородно, лиліеобразно занимается возвышенными мыслями и планами, царствуетъ съ мудростію, спосившествуетъ внанію, слъдовательно пасетъ между лиліями. Въ своей безъвтоистичной любви она желаетъ только того, что служитъ къ его отдохновенію, и потому уговариваетъ его не пропускать времени охоты, кодить по разсълинамъ горъ, преслъдовать дичь, пока не наступить вечерняя прохлада и не стануть убъгать удлинившіяся тъни ").

Все еще не пришло время соединенія Соломона съ Судамитою. Это колеблющееся между страхомъ и надеждою ожиданіе занимало постоянно ем сердце даже во время ночнаго сна. Въ сновидъніи она ищеть возлюбленнаго, не находя его; поэтому она поднимается (въ сновидъніи), ищеть его по улицамъ іерусалимскимъ, разспрашиваеть городскихъ стражей, не видали-ль они его, вдругъ находить его и вводить его въ свой родительскій домъ (въ сновидъніи разстоянія какъ-бы исчезають). Восхищеніе ея такъ велико, что въ состояніи экстаза она повторяеть теперь во снъ то, что говорила нъкогда въ царскихъ чертогахъ дочерямъ іерусалимскимъ,— и собственный голосъ пробуждаеть ее къ ясному сознанію з).

Проходить нъсколько мъсяцевъ. Воть стражи на высотахъ іерусалимскихъ видять выходящій изъ пустынной равникы повздъ невъсты, окруженный столбами курящихся благовоній. Показывается драгопънный одръ, сопровождаемый 60 сильными. Вообще сдержанныя дочери сіонскія тъснятся къ нему, чтобы увидъть юношу царя въ его брачномъ кънцъ, которымъ украсила его мать его. ").

Мы переносимся теперь въ свадебный чертогъ, гдъ Соломонъ восхваляетъ прелести новобрачной. Прекрасные глаза ея подобны голубицамъ, ниспускающіяся кудри ея—стаду темношерстныхъ возъ, ослъпительно бълые зубы—выстриженнымъ овцамъ, выходящимъ изъ купальни бълоснъжными. Затымъ восхваляются алыя губы, розовыя ланиты, стройная шея, прекрасная дъвственная грудь. Однако невъста прерываетъ похвалы и желаетъ до вечера остаться

<sup>4) 2,</sup> ct. 8-17.

<sup>5) 3,</sup> cr. 1-5.

<sup>°) 3,</sup> cτ. 6−11.

въ уединеніи въ саду на высокихъ благоухающихъ холмахъ, чтобы такимъ образомъ въ тиши уединенія отпраздиовать этотъ серьезный день; ибо она не любить ни нышности двора, ни царя, а любить только Соломона. Соломонъ, узнающій вменно въ этихъ словахъ ея дѣтски благочестивый умъ, ея нравотвенную красоту, въ своемъ восхищеніи называеть свою новобрачную вполнѣ прекрасною и безукоризненною и предлагаеть ей, любительникѣ широкой природы, путешествіе оъ собою по альпійскимъ высотамъ ').

После того нако Суламита провела день во уединенномъ размышленіи во саду, Соломоно посещають ее. Оно привнаются, что она, его сеотра, его невеста, пленила его сердце однимо взглядомо своихо очей. Оно называють ее на своемо образномо хвалебномо языке запертымо садомо, недоступнымо для всикних суетныхо мірскихо помыщленій, ея сердце и духо—завлюченнымо колодеземо, запечатаннымо источникомо чистейшей добродетели, оплодотворнемыя которымо, изо чистаго благороднаго сердца Суламиты проистеквють прекраснейшія добродетели и стремленія. Примыкая во этой высоко-повтической похваль, она обращаются ко вётрамо, чтобы они, попеременно прохлаждая и согревая, венли на ея садо (на нее самое) и распространням такимо образомо ароматы благоуханныхо растеній; тако како она принадлежить теперь вполнё ему (Соломону), то пусть оно приходить ").

Любовь его и Суламиты достигла теперь своей высшей степени. Протекло нъсколько времени брачнаго счастін, и рай любви омрачился, повидимому (какъ не несправедливо допускаетъ Вейтъ), чувственнымъ характеромъ Соломона. Въроятно, Суламиту, любовь которой при всей ея силъ постоянно сохраняетъ идеальную чистоту и святость, старались разувърить въ върности Соломона. Тяжелые сны тревожать ея нъжнолюбящее сердце. Она лежитъ на постелъ въ своей бъдной свътлицъ въ домъ матери. И вотъ ея возлюбленный стучится и проситъ свою сестру, возлюбленную, голубицу и чистую, впустить его, потому что голова его покрыта росою и онъ окоченъть отъ ночной стужи. Но она отвъчаетъ (во снъ), что она уже раздълась и не можеть отворить. Между тъмъ



<sup>&#</sup>x27;) 4, crp. 1-8.

<sup>\*) 4, 9</sup> go 5, 1.

она видить, какъ другь ея протягиваеть свою руку сквозь скважину двери, чтобы отодвинуть задвижку. Подвигнутая къ раскаянію этимъ постоянствомъ возлюбленнаго, не обидъвшагося на нелюбезный пріемъ, она поспъшно встаеть и отпираеть, причемъ рука ея увлажняется жидкою миррою, стекшею съ пальцевъ царя на задвижку. Однако отвергнутый повернулся и ушель и не отзывался на ея зовъ. Обънтая бользиеннымъ чувствомъ расканнія о томъ, что такъ резко обощиясь съ предметомъ своей любви, она теперь ищеть его по улицамъ јерусалимскимъ; но стражи, находящіе подозрительнымъ ея скитаніе, бьють ее и снимають съ нея покрывало в). Залъмъ она наталкивается на дочерей јерусалимскихъ и въ предположении, что всъ должны знать его, неименуемаго, завлинаетъ ихъ передать ему, что она раскаивается въ своемъ поведеніи и изнемогаеть оть любви. Женщины спрашивають съ удивленіемъ, кто этотъ возлюбленный и какими достоинствами онъ отличается, что она ищеть его такъ неустанно и мучительно. •Судамита описываеть его достоинства превыспренными сравненіями. Онъ-прекраснъйшій видомъ, лицо его ослъпительно бъло и румяно, голова его, подобная чистому золоту, показываеть высокое благородство, глаза его-драгоцънные камии въ млечно-бълой оправъ, щеки его подобны ароматному цвътнику, губы его-лиліямъ, руки его-золотымъ круглякамъ, животъ его-какъ художественное изванніе изъ слоновой кости. Однимъ словомъ, весь видъ его величественно-прекрасенъ. Женщины, пораженныя такою похвалою, изъявляють тотовность отыскивать вмёстё съ нею возлюбленнаго, только пусть она скажетъ, куда онъ обратился. Вспомнивъ, что ея возлюбленнаго, друга природы, върнъе всего можно встрътить въ саду, она дъйствительно и нашла его тамъ. Она пробуждается съ пріятнымъ сознаніемъ, что любовь ея остается неомраченною, что она принадлежить возлюбленному, пасущему между лиліями, а онъ принадлежить ей 10).

Не безъ основанія Вейтъ допускаєтъ между этимъ новымъ свиданіемъ и последующею сценою большой промежутокъ времени, къ которому относится глубокое паденіе Соломона и гаремная жизнь. Однако при своемъ чувственномъ опьяненіи и при своемъ безот-

<sup>&</sup>quot;) 5, ст. 2—7.

<sup>46) 5, 8</sup> go 6, 3.

радномъ разочарованія, которое ему пришлось испытать, Соломонъникогда не могь совершенно забыть чистаго и возвышеннаго образа Суламиты, и этоть свътлый образь повидимому имъль благотворное вліяніе на его обращеніе и раскаяніе. Другіе видять здъсь второе появленіе жениха въ царскомъ саду, гдъ онъ изъявляеть свое благоволеніе цариць. Онъ сравниваеть ее съ прелестными городами Өирцою и Іерусалимомъ, а подавляющую силу ея красоты, ея величіе, внушающее благоговъніе, — съ полками, устроенными къ бою. Ея глаза, вообще отражающіе въ себъ кротость и нъжность, приняли выраженіе укоряющей серьезности и строгости, котораго онъ не можеть вынести. Изъ всъхъ многочисленныхъ женъ гарема онъ долженъ отдать пальму первенства ей, избранницъ. Даже прочія жены царственнаго достоинства должны признать безспорнымъ ея первенство и удивляться ея славъ 11).

Возвращаясь опять назадъ, пъвецъ переносить насъ въ садъ (въ Есамв), любимое мъстопребывание Соломона, куда за нимъ последоваль и его придворный штать. Ослепленныя красотою Суламиты жены восклицають въ одушевленіи и изумленіи: "вто эта блистающая, какъ заря, прекрасная, какъ луна, светлая, какъ солеце, грозная, какъ полки съ знаменами"? Однако эти похвалы не въ состояніи омрачить смиреніе и невинность ея души. Она отвъчаеть, что она сошла въ богато орошенную долину, чтобы наблюдать, какъ распускается и расцевтаеть возраждающаяся растительность. Помня свое низкое происхожденіе, отъ котораго она никогда не отрекалась, она присовокупила: "Не знаю, какъ душа моя влекла меня къ колесницамъ народа моего" (я не думала о томъ, что душа моя возвысила меня). Она вспоминаеть о великольной колесниць, на которой прибыла сюда, сидя какъ царица рядомъ съ Соломономъ, и гордится тъмъ, что принадлежитъ къ такому благородному и царственному народу. Не блескъ или насиле, но единственно наполняющая ея душу любовь въ Соломону возвысила ее въ достоинство царицы. Окруженная горами, рощами и величественнымъ міромъ весенней растительности, она удалилась на свою родину и до того углубилась въ свои мысли, что совствиъ и не знала того, что явилась сюда въ великолъпной царской ко-



<sup>11) 6,</sup> ст. 4-9.

лесницѣ. Такъ какъ Суламита хочетъ удалиться съ ихъ глазъ, то онѣ просятъ ее оглянуться, чтобы насладиться созерцаніемъ ея прасоты, и когда смиренная Суламита спрашиваеть, что въ ней есть особеннаго, то жены воспѣваютъ въ честь Суламиты хвалебную пѣснь, прославляющую красоту ея тѣла и носящую на себѣ вполнѣ восточный отпечатокъ 12).

Въ новомъ отдълъ завязывается интимный разговоръ между Соломономъ и Суламитою, въ которомъ Соломонъ съ восторгомъ восхваляетъ светлое и мирное счастіе, присущее супружескому союзу всявдствіе чистой взаниной любви. Стройный станъ ея онъ сравниваеть съ финиковою пальмою, а тихую рычь ея съ благороднымъ, сладвимъ виномъ, которое, какъ продолжаетъ сравненіе Суламита, течеть во внутреннъйшее существо возлюбленнаго и танъ одушевляеть его, что возбуждаеть уста спящаго, канъ будто онъ хочетъ говорить. Въ возобновившейся увъренности въ томъ, что обладаеть любовію своего супруга, ока старается направить свои иысли въ цели своихъ желеній. Она стремится въ пріятной тишинъ родныхъ долинъ и материяго дома, чтобы тамъ въ виноградникахъ и зелени наслаждаться весною. Онъ, царь, долженъ сопровождать ее безъ пышности на ен родину и наслаждаться вивств съ нею сельскими радостями. Она угостить его тамъ плодами. Въ сознаніи своемъ она была опять, котя бы только на короткое время, простою Суламитою, одушевляемою девственною любовію въ Соломону, который навсегда плениль ея сердце и сдължися ея супругомъ. И вотъ въ сердце ея возниваетъ другое желаніе, въ которомъ проявляется высота ея духа, идеальное достоинство ея любви. Она хотвла бы обладать имъ не какъ супругомъ, но какъ братомъ, принадлежать ему какъ сестра. Судамита желаеть для оебя какъ величайшаго счастья отношенія братской нъжности и върности, которое можеть проявляться всюду, не навлекая порицанія и насмішки. Тогда она везді обнимала бы и цвловала бы его безъ смущенія, повела бы его въ домъ матери, угостила бы здёсь радушно, а между тёмъ воспользовалась бы случаемъ обогатить свой умъ изъ богатыхъ сокровищъ его мудрости. Но этимъ учителемъ былъ не родной ея братъ, а царственный ея супругь. Не царю хотыа бы она принадлежать, не славы

<sup>12) 6, 10</sup> go 7, 6.

міра искала она: она искала его лица, его мудрости, освященной любовію къ Богу. Соломонъ долженъ былъ заключить дорогую супругу въ свои объятія и объщать ей исполненіе ея желаній. Приведенная въ восхищеніе увъреніемъ его въ любви, она повторяеть прежнее заклятіе дочерей іерусалимскихъ—не нарушать любви 12).

Соломонъ сопровождаеть безъ пышности Суламиту на ея родину. Величественный видь и достоинство этой царственной четы возбуждаеть изумленіе поселянь, въ особенности красота Суламиты, опирающейся на своего возлюбленнаго. Приближаясь из дому Судамиты, Соломонъ узнаетъ яблоко, подъ которою впервые увидалъ Суламиту и объяснялся съ нею. Тамъ онъ пробудиль ея любовь и снискаль расположение ея сердца. Судамита, примывая къ этимъ словамъ, просить его положить ее, какъ печать, на его сердце и, какъ перстень, на его руку, то-есть носить въ сердив ея лице и честь какъ неотъемлемое сокровище и хранить со всею върностію, быть ея руководителемъ и защитникомъ и считать ее помощницею и совъто-дательницею. Она, смиренная, изображаеть въ одушевленной ръчи силу освящаемой Богомъ любви. Сила ея кръпка и непобъдима, канъ смерть, и въ своей ревности люта и неумолима, какъ преисподияя. Стрълы ея-огненныя, пламень еявесьма сильный (двиствующій истребляющимъ и очищающимъ образомъ), пламень Ісговы (то-есть пламень, возжигаемый самимъ Богомъ и неугасимый), который не можеть быть залить большими водами и подавленъ никакими другими земными средствами. Но такая небесная любовь, заключающаяся въ области духовной свободы, не пріобретается земными средствами. Судамита отказалась отъ трудолюбовой тихой жизни, чтобы сделаться супругою человъна, котораго любила душа ея, и притомъ такою чистою любовью, что въ ней сказывалось даже желаніе, чтобы онъ принадлежаль ей не какъ супругь, но какъ брать 14).

Она вступаеть въ родительскій домъ, и первая (забота ея васается ея младшей сестры; но затемъ она выражаетъ благодарность и своимъ братьямъ. На вопросъ, что будуть делать съ нею, когда будуть свататься за нее, братья отвечають: если она, со-



<sup>13) 7, 7</sup> go 8, 4.

<sup>14) 8,</sup> ct. 5-7.

зръвающая, подобно стънъ покажеть себя недоступною для соблазна, то мы увънчаемъ эту ствну серебряною провлею, то-есть окажемъ доброуважаемой всякое почтеніе. Если же она будеть сравнима съ дверью, доступною для соблазна по суетности и легкомыслію, то мы загородимъ этотъ доступъ крепкою дверью, тоесть возьмемъ ее подъ свой строгій надзоръ и покровительство. Суламита примъняеть это сравнение къ себъ, чтобы обратить вниманіе царя на своихъ братьевъ. Подобно твердой ствив, она была ни для кого недоступна и потому оказалась въ глазахъ Соломона находящею миръ, такъ что только обладание ею могло доставить ему сердечный миръ. Высказавъ притчу о виноградникъ и о вознагражденіи стражей его, она гововорить, что тоть виноградникь, о которомъ приходилось заботиться ей одной, то-есть всю свою духовно-твлесную личность, она сама передала въ обладание Содомону; но върные стражи его, братья ея, имъютъ право на вознагражденіе, какъ и стражи виноградника въ притчъ. Соломонъ, безъ сомнънія, исполниль ея просьбу и смотря, какъ его возлюбленная весело и непринужденно бъгала по роднымъ полямъ, называеть ее жительницею садовъ и вызываеть ее выразить свое наслаждение сельскою жизнію паніемъ, которое будеть раздаваться въ доливахъ, и темъ порадовать своихъ спутниковъ. Она исполняеть это, но съ своей стороны вызываеть возлюбленнаго бъжать и быть подобнымъ сернъ, то-есть веселиться на бальзамическихъ горахъ, однако не безъ нея 15) Любовь дошла теперь до высшей точки своей чистоты и блаженства, и этимъ заканчивается книга Пъснь Пъсней. До тъхъ поръ, пока Соломонъ оставался върнымъ Суламить, она была, какъ прекрасно выражается Вейтъ, его земнымъ ангеломъ-хранителемъ. Какъ это брачное счастіе было омрачено чувственностію Соломона, объ этомъ ничего не говорится въ книгь Пъснь Пъсней. Что Судамита дожила до паденія Соломона, жотя и впоследстви была имъ любина и высоко ценима и даже быть-можеть содействовала его раскаянію, допускать это заставляеть нась его скорбный взглядь назадь (въ шестой главъ). Въ ваномъ отношенін Суламита была прообразомъ прекрасивнішей и благословеннъйшей между женами, Пресвятой Дъвы Марін, это будеть показано ниже:

<sup>15) 8,</sup> ct. 8-14.

## Двъ матери передъ Соломономъ.

После того какъ Богъ даровалъ Соломону по его молитве мудрость въ высокой степени, Священное Писаніе, какъ бы въ доназательство этого, разсказываеть намъ о приговоръ Соломона въ одномъ запутанномъ судебномъ дълъ, приговоръ, доказавшемъ его прозорливость и мудрость. Пришли въ дарю двъ женщины блудницы, и одна изъ нихъ сказала ему: "о господинъ мой! Я и эта женщина живемъ въ одномъ домъ, и я родила при ней въ этомъ домъ. На третій день послъ того какъ я родила, родила и эта женщина; и были мы вивств, и въ домв нивого посторонняго съ нами не было: только мы двъ были въ домъ. И умеръ сынъ этой женщины ночью, ибо она заспала его. И встала она ночью и взяла сына моего отъ меня, когда я, раба твоя, спала, и положила его въ своей груди, и своего мертваго сына положила въ моей груди. Утромъ я встала, чтобы покормить сына своего, н вотъ онъ былъ мертвый; и когда я всмотрълась въ него утромъ, то это быль не мой сынь, котораго я родила". И сказала другая женщина: "нътъ, мой сынъ живой, а твой сынъ мертвый". А та говорила ей: "нътъ, твой сынъ мертвый, а мой живой". Такъ онъ спорили передъ царемъ.

Халдейскій тексть, раввины и многіе другіе толковники 16) объясняють слово зона, какъ и въ книгв Інсуса Навина 2, 1 (Раввъ), въ смыслъ содержательницы гостиницы, чтобы устранить могущій быть соблазнъ, такъ какъ по закону 17) блудницы не были герпимы во Израиль, между тьмъ какъ другіе 18) считають ихъ дъйствительными блудницами, какъ это выражають LXX и Вульгата. Однако послъднее мнъніе слъдуеть видоизмънить въ томъ смысль, что эти женщины не были блудницами по профессіи, потому что у таковыхъ, какъ справедливо замъчаеть Кальметъ, ръдко бывають дъти, а если и бывають, то онъ не слишкомъ заботятся о сохраненіи ихъ, а напротивъ того стараются сбыть ихъ съ рукъ. Такъ какъ далье здъсь не упоминается о мужьяхъ

<sup>14)</sup> Григорій Редикій, Амвросій, Пинеда, Просперь, Корнелій и другіе.



<sup>16)</sup> Санкцій, Казьметъ.

<sup>17)</sup> Bropos. 23, 17.

ихъ, то мы имъемъ безъ-сомивнія дело съ женщинами, у которыхъ дъти были незаконныя. Такъ какъ никого посторонняго въ домъ не было, то и не существовало свидътельскаго показанія объ истинномъ положении двла. Что другая женщина отрицала факть, причиною этого было то, что она хотыла избъжать спраедливаго и тяжкаго упрека въ томъ, что она умертвила своего собственнаго ребенка, а равно и связаннаго съ этимъ стыда. Такъ какъ при такихъ обстоятельствахъ нельзя было разсчитывать на признаніе, то Соломонъ хотель дать одной изъ спорящихъ жекщинъ поводъ даже противъ воли и невъдомо для себя обнаружить такой признакъ, по которому можно было бы ръшить споръ. Онъ приназаль принести мечь, разстчь живое дитя надвое и отдать одну половину одной, а другую другой женщинь: онъ не имълъ при этомъ въ виду на самомъ дълъ умерщвлять дитя, а руководился тымъ предположениемъ, что сила неискоренимой материнской любви воспротивится такому приказанію 1°). И онъ не ошибся, потому что мать живаго дитяти, у которой взволновалась вся внутренность отъ жалости къ сыну, воскликнула: "о, господинъ мой! отдайте ей этого ребенка живаго и не умерщвляйте его". А другая говорила: "пусть же не будеть ни мив, ни тебв, рубите". Эти слова ясно свидетельствують о недостатив материнской любви а также о зависти и недоброжелательстви дожной матери къ ен обвинительниць, и дали царю возможность произнести приговоръ. И отвътиль царь и сказаль: "отдайте этой живое дитя и не умерщвляйте его: она его мать " 20). Въ этомъ приговоръ мы узнаемъ не только глубокое психологическое проникновеніе въ природу чедовъческую, но и особенный сообщенный Богомъ даръ открывать

<sup>13)</sup> Амаросій, 1. 3 de Spir. 3. ср. 6: Онъ разсчитываль, что истинная мать будеть заботиться болье о сынь, нежели объ угышеніи, и справедливости предпочтеть милость. Но та, которая притворялась матерью, ослышенная желаніемъ одержать верхъ, мало трогалась, по недостатку любви, смертію ребенка. Такимъ образомъ (Соломонъ) изслыдоваль природу въ чувствованіяхъ и вопрональ любовь, чтобы открыть правду. И мать побыдила чувствомъ любви, которая есть плодъ духа.—Lib. de virginit. ср. 1: Изслыдуя дыло, Соломонъ старался открыть тайныя чувства и присудиль отдать дитя той, которую выдала за истинную мать истинная скорбь: и ту, которая не тронулась состраданіемъ къ ребенку, присужденному къ смерти, онь призналь ложною матерью какъ чуждую дюбви.

<sup>20) 3</sup> Ilap. 3, 16...

сокровенное и пробуждать дремлющую совъсть для раскрытія лии и притворства и обнаруженія правды <sup>21</sup>). Во всякомъ случав ложная мать не избъжала должнаго наказанія <sup>22</sup>) И этимъ двумъ матерямъ придавали аллегорическій смыслъ. Іеронимъ <sup>23</sup>) и Исидоръ <sup>24</sup>) признають ихъ прообразомъ синагоги и церкви, спорящихъ изъ-за Мессіи, пока Соломонь, то-есть Христось, не разръшаеть спора мечомъ <sup>25</sup>), отдъляя върующихъ отъ невърующихъ, какъ это прекрасно раскрываеть Іеронимъ. Августинъ <sup>26</sup>) примъняеть разсматриваемое нами мъсто къ спору между канолическою церковію и лисученіемъ аріанъ, раздъляющихъ единаго Христа на двъ части, такъ что въ Немъ одно—Богъ, а другое—человъкъ. Григорій Вемийй <sup>27</sup>) видить въ этихъ двухъ женщинахъ изображеніе истинныхъ и ложныхъ учителей, изъ коихъ первые ищуть спасенів своихъ учениковъ, а последніе—собственной выгоды. По Амеросію <sup>28</sup>) онъ означають въру и искушеніе.

### Царица Савская.

Слухъ о мудрости Соломоновой распространился повсюду; дошло (въроятно, при посредствъ большихъ торговыхъ кораблей, снаряженныхъ Соломономъ и плававшихъ въ Офиръ) <sup>20</sup>) и до царицы Савской, какъ Господь прославился въ Соломонъ и что Соломонъ совернилъ ради имени Господа. Наша Сава, какъ допускаетъ большинство новыхъ толковниковъ <sup>30</sup>) есть мъстность (Савея) въ

<sup>. 21)</sup> Auspociü, de off. minist. l. 2. cp. 8.

<sup>22)</sup> Iocufa, Ant. VIII, 2, 2.

<sup>23)</sup> Ep. 74 (al. 131) ad Ruf.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Quaest. iu l. III Reg. ср. 4: Птакъ въ этомъ суде Соломоновомъ заключалось прообразование Христа: та нечестивая жепщина, то-есть синагога или совмеще еретическое, котела завладеть сыномъ истинной матери, то-есть церквине для того, чтобы сохранить, по для того, чтобы ногубить его.

<sup>24)</sup> Mare. 10, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Sermo 200 de temp. (al. 39 in app.); cz. *Hpocnepa*, de prom. et praed. cp. 27. n. 57.

<sup>27)</sup> Moral, l. 21. cp. 10 (al. 8).

<sup>26)</sup> Lib. de virg. cp. 1.

<sup>\*\*) 8</sup> Hap. 9, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Гуго Кард., Рабанг, Діонисій, Мальдонатг, Кальметг, Динеда, 1. 5 de reb. Sal. cp. 14. n. 5 и 6 и новъйшіе.

счастивой Аравіи и не должна быть смінциваема съ Меров въ Евіопін, какъ принимали вследъ за Іосифомо многіе толкователи 21). Іосифъ 22) сообщаеть, что последнимъ царемъ-фараономъ быль тогь, на дочери котораго женился Соломонь, а преемницею его была царица Никаула, господствовавшая надъ Египтомъ и Евіопією и посвщавшая паря Соломона. Страбона 33) и Плиній 34) говорять, что имя этой царицы было: Кандакія, встръчаемое нами и въ Дъян. 8, 27. Впрочемъ и Савен также управлялись царицами 35). Христосъ называеть ее "южною царицею" 36). Имя ея не приводится въ Священномъ Писанія. Іосиоъ, ссылающійся на Геродота, навываеть ее Никаулою, между тамъ какъ Геродоть называеть ее Hикотриссою 37). У раввиновъ 38) она называется  $H\nu$ колана. Есіопляне, охотно присвоивающіє себв эту женщину, дають ей имп: Макведа 30); арабы же называють ее Балкидою или Белидою. По Кедрину и Гликъ она была сивиллою и вивств съ твиъ пророчицею.

Эта-то царица съ большою свитою и множествомъ верблюдовъ, навьюченныхъ золотомъ, благовоніями и драгоцінными камнями, пришла въ Іерусалимъ, чтобы задать мудрому царю важные и трудные вопросы и испытать его мудрость загадками. Соломонъ разрішилъ всів ен вопросы и загадки. Увидівъ мудрость Соломона, проявлявшуюся не только въ его отвітахъ и річахъ, но также и во всіхъ его постройкахъ и учрежденіяхъ, а равно и его дворецъ, царскій столь, веливолічніе его слугь и путь стуненями, ведшій отъ дворца къ храму (Вульгата: всесожженія, слів-

<sup>11)</sup> Іеронимъ in Is. 60: «по ту сторону Аравін». Оригенъ, hom. 2 in Cant. Григорій Назіанзинъ, от. 40 in s. bapt. n. 27. Григорій Нисскій, hom. 7 in Cant. Кириль Алекс. на Исаін 60. l. 5. Августинъ, sermo 231 (арр. al. 253 de temp.). Өеодоритъ, qu. 33 in III Reg. Сапкий, Ватаблузъ, Тиринъ, Серарій, раввины у Воснать. Phaleg. l. 2. Сл. Г. Реша, Царица Савская какъ царица Віlgis. Лейпцитъ 1880. стр. 33...

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ant. VIII, 6, 2.

<sup>23)</sup> L. 16 H 17.

э•) L. 6. стр. 26.

<sup>26)</sup> Claudian. in Eutrop. 1. 1.

<sup>96)</sup> Mare. 12, 42.

э<sup>7</sup>) Геродот, 1. 2. ср. 10.

<sup>36)</sup> Auct. lib. Iuchas. f. 136.

<sup>39)</sup> Nuneda, l. 6. cp. 6.

довательно весь культь), она не могла удержаться отъ наумленія и свазала: "върно то, что я слышала въ земль своей о дълахъ твоихъ и о мудрости твоей; но я не върила словамъ, доколъ не пришла и не увидъли глаза мои: и вотъ мив и въ половину не указано. Мудрости и богатства у тебя больше, нежели какъ я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сін слуги твои, которые всегда предстоять предъ тобою и слышать мудрость твою! Да будеть благословень Господь Богь твой, который благоволиль посадить тебя на престолъ Израндевъ! Господь, по въчной любви Своей нь Израилю, поставиль тебя царемъ творить судъ и правду". Изъ этого восхваленія Ісговы, заключающаго въ себъ въру въ истиннаго Бога, въ связи съ Мато. 12, 42, некоторые богословы<sup>40</sup>) выводили, что эта царица обратилась къ Богу Израилеву и разсуждала съ Соломономъ о религіозныхъ предметахъ. Но эти слова (подобно словамъ Хирама) показывають только то, что она признавала мудрость Соломона даромъ, полученнымъ имъ отъ его Бога, къ которому она вследствіе этого возънмела благоговеніе. По Өеодориту 41) она принадлежала въ числу техъ, которые посредствомъ естественнаго закона, безъ положительнаго божественнаго закона, достигли праведности.

Согласно обычаю востока она подарила Соломону 120 талантовъ золота, великое множество благовоній и драгоцінные камни; никогда еще не приходило такого множества благовоній, какое по дарила парипа Савская Соломону. Такъ какъ во 2 Парал. 9, 9 (евр.) упоминается о бальзамі, то на это опирается сообщенів Іосифа (при пред за тупарицу въ Палестину перешель корень настоящаго бальзама (оробаватит). Соломонъ съ своей стороны кромі отдарковъ, соотвітствовавшихъ его могуществу и богатству, которыми онъ долженъ быль отдарить по обычаю того времени, даль париці Савской все, чего она желала и просила. Послів этого она возвратилась съ своею свитою въ свою землю (пред землю



<sup>40)</sup> Huneda, de Sal. lib. 5. cp. cc. 2 H 6.

<sup>41)</sup> Quaest. 33 in l. III Reg.: нбо она будучи чужестранкою и не получивъ закона Божія и не удостонышись пророческаго наставленія, довольствовалась закономъ природы, удивлялась правдф, уважала праведный судъ и чрезъ получившаго даръ премудрости восх валяла Подателя премудрости.

<sup>41)</sup> Ant. VIII. 6, 6.

<sup>42)</sup> I(ap. 10. 1-13. 2 Парал. 9, 1-9.

сусъ Христосъ говорить: "Царица южная возстанеть на судъ съ родомъ симъ и осудить его; ибо она приходила отъ предълонь вемли послушать мудрости Соломоновой; и вотъ, здъсь больше Соломоновой; и вотъ, здъсь больше Соломоновой и вотъ, здъсь больше Соломоновой и вотъ, здъсь больше Соломоновой и вотъ, здъсь больше Соломона и въ съ съ признаетъ вмъстъ съ тъмъ за нашимъ мъстомъ пророчески-прообразовательное значеніе: царица Савская представляетъ собою 44) языческихъ царей, грядущихъ съ своими народами изъ ближнихъ и дальнихъ мъстъ къ въчному Царю мира, къ Царю всъхъ царей, чтобы покориться ему. Посъщеніе ея служитъ историческимъ пророчествомъ объ обращеніи язычниковъ ко Христу, почему святые отцы 45) и считаютъ ее прообразомъ языческой церкви, которая пришла издалека, смыла черный цвътъ и заблужденія въ водъ таинства и принесла Господу богатые дары—благовоніе благочестія и золото чистаго богопознанія и обильныхъ добродътелей.

Древнее преданіе есіопаямъ <sup>46</sup>) говорить, что царица Савская зачала отъ Соломона сына—Менилехева или Менлика, царствовавшаго послъ своей матери 30 лътъ. Изъ этой фамиліи происходили 24 царя до Фацилидама, царствовавшаго въ срединъ 17-го въва. Эта же царица Макведа, спустя нъсколько лътъ, послала будто бы своего сына къ отцу его Соломону для инставленія его въ религіи Ісговы. Въ числъ наставниковъ, данныхъ ему царемъ, находился и Азарія, сынъ первосвященника, у котораго онъ похитилъ двъ каменныхъ скрижали, хранившіяся въ ковчегъ завъта, и увезъ ихъ въ Ефіопію. Эти басни не заслуживають и опроверженія.

<sup>43)</sup> Мате. 12, 42. Лук. 11, 31.

<sup>44)</sup> Cz. IIcaz. 71, 10. 11. Mcain 60, 6.

<sup>44)</sup> Августина, Sermo 281 арр. (al. 253 de temp.): Во образѣ этой царнцы приходитъ отъ язычниковъ и отъ предъловъ земли церковь, полагая предълъ землини страстямъ и порокамъ, чтобы послушать премудрости Соломона, то-есть истиннаго миротворца, Господа пашего Інсуса Христа. Амеросій, l. 2 de offic. ср. 10. Оршенъ, l. 2 in Cant. Григорій Нисскій, hom. 7 in Cant. Іеронимъ, ср. 121 (al. 151) ad. Algas. и ср. 65 (al. 140) ad. Princip. Исидоръ, alleg. з. sept. п. 92: Подъ южною царнцею, пришедшею послушать премудрости Соломоновой, разумется церковь, собирающаяся къ слову Божію отъ крайнихъ предъловъ земли. Иларій, tract. in. Ps. 121. Бернардъ, sermo 12 in. Cant. Просперъ, lib. de prom. et praed. pars II. ср. 27. Ириней, l. 4 cont. haer. ср. 27. Румертъ на 3 Цар. гл. 9.

<sup>46)</sup> Ludolph, Histor. Aethiop. 2, 3.

Достойно смеха известие, сообщаемое тамудома 47), что Соломонъ посладъ нъ царицъ Савской тетерева съ письмомъ, которое онъ и передалъ ей. Въ письив этомъ Соломонъ писалъ ей, что если она не явится къ нему съ привътствіемъ, то онъ вышлетъ противъ нея дикихъ звърей, хищныхъ птицъ и дъяволовъ. Всявдъ затъмъ царица послала ему корабли, нагруженные подарками, жемчугомъ и 6000 ягнятъ. Городъ Киторъ былъ столь отделенъ, что для путешествія въ Іерусалимъ нужно было семь леть, но царица прибыла въ Герусалимъ уже къ концу третьяго года. Подобное же разсказываеть и коранъ 48). Когда однажды къ Соломону собрадись духи, люди и птицы, то недоставало въ числъ ихъ птицы удода. Заметивъ гибвъ царя, удодъ при появленіи своемъ свазалъ, что онъ быль въ Савв и видвлъ могущественную царицу, которая, будучи прельщена дьяволомъ, повлонялась солнцу. Царь послаль после этого чрезъ удода письмо къ царице (Балканзе), которая поспъшила послать подарки Соломону. Послъдній не принягь подарковъ, но приказаль духу принести къ нему ея тронъ, чтобы увидъть, узнаеть ин она его. Когда онъ ввель ее въ свой стеклянный дворецъ, ей показалось, что передъ нею множество воды, которую ей предстоить перейдти: она подняла свое платье до обнаженія ногь и поклонилась Богу Соломонову. Арабскіе историви баснословять 49), что послъ обращения ея Соломонъ женился на ней, и Балканза оставалась при немъ царицею до самой смерти его. Разукращенная пикломъ восточныхъ сказаній сабейская царица Балкида, по своему человъческому характеру, есть не иное что, какъ баснословная владычица древней Ассиріи, Семирамида 50).

Многіе художники-живописцы дізали посівщеніе царицею Савскою Соломона предметомъ своихъ художественныхъ произведеній. Мы встрівчаємъ воспроизведеніе этого сюжета и въ Ватиканскихъ ложахъ художественной кисти Рафаэля. Изъ итальянской школы я назову только картину Доменикико, изъ нізмецкой—Гольбейна, изъ французской—прекрасную картину Евстафія Лезюёра.



<sup>47)</sup> Эйзенментеръ, Разобя, іудейство. П. стр. 441... и Второй Тагдин къ ин. Есентрь.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Sur. 27, v. 19... Баснословныя сказанія объ этомъ см. у *Marraccio*, Alcor-T. І. стр. 512... *Рёша*, Bilgis l. c. стр. 25.

<sup>&#</sup>x27;) Marraccio Prodromus къ Alcor. стр. 109...

<sup>50)</sup> Pews l. c. crp. 51.

### Жены прочихъ царей.

#### А. Изъ царства Іудейскаго.

Священное Писаніе приводить имена и жевъ царей изъ закоиной династіи Давида, бывшихъ матерями насл'яднивовъ престола, потому что онъ, какъ думаетъ *Алліоли* <sup>51</sup>), имъли большое вліяніе на воспитаніе.

У Ровоама (Регабеама), сына и преемника Соломонова, было нъсколько женъ. Перван, Махалава, была дочь Іеримова, сына Давидова, и Авихаим, дочери Еліава, сына Ісссеова. Авиханль, которую мы по нашему переводу считаемъ матерью Махаласы, у LXX и въ Вульгатъ является второю женою Ровоама. Но Авижандь стоить въ родительномъ падежв и передъ этимъ словомъ выпущенъ союзъ; потому что во 2 Парал. 11, 18 поименовывается только одна жена Ровоама, которая родила ему троихъ сыновей; притомъ же трудно допустить, чтобы дочь Еліава, старшаго брата Давидова, могла сделаться женою внука Давидова. Даже въ качествъ внучки Еліава она по своему возрасту подходила бы ближе къ сыну Давидову, нежели къ сыну Соломонову. Послъ нея Ровоамъ взяль Маску, дочь (внучку) Авессалома. Такъ какъ у Авессалома была только одна дочь, именемъ Өамарь, то, значить, Мааха была тождественна съ Оамарью и последняя имела два имеини 152). Но здёсь правильнёе будеть переводъ: "внучка Авессалома". Мааха-дочь Өамари, единственнаго оставшагося въ живыхъ детища Авессалома 53). Мааха родила Ровоаму Авію и трехъ другихъ сыновей 54) и была дочерью Уріпла изъ Гивы. за которымъ была замужемъ Өамарь 55). Если мать Авін во 2 Парал. 13, 2 называется Михаіею (Микаіаги), то это или болье длинная форма этого имени или же описка. И любилъ Ровоамъ Мааху



<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) На 4 Цар. 21, 1. Примъчаніе.

<sup>-1°)</sup> Такъ думаютъ раввины, Лиранъ, Санчесъ, Кастанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) 2 Цар. 14, 27; 18, 18. *Іосиф*ъ, Апт. VIII. 10, 1: Онъ взядъ потомъ и другую и имени родственницу, по имени Маханамъ, родившуюся отъ дочеря Авессалома Өамари.

<sup>&</sup>quot;) 3 Цар. 15, 2. 2 Парал. 11, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) 2 Hapas. 13, 2.

болъе всъхъ женъ и наложницъ своихъ; ибо онъ имълъ 18 женъ и 60 <sup>56</sup>) наложницъ, родившихъ ему 28 сыновей и 60 дочерей, и назначилъ своимъ преемникомъ сына своей любимой жены. Чтобы однако удовлетворить и прочихъ сыновей своихъ, онъ пріискалъ имъ много женъ, доставивъ имъ привольную жизнь и позаботившись чрезъ это о предотвращеніи могущихъ воспослъдовать понытокъ къ возмущенію <sup>57</sup>).

Авія взяль себъ 14 жень и родиль 22 сына и 16 дочерей <sup>58</sup>). Мать его сына Асы называется Маахою, дочерью Авессалома 59), точно такъ же, какъ и мать Авіи. Для устраненія этого затрукненія допускали, что мать значить здівсь-бабушка и что поэтому мать Авіи при своемъ царственномъ внувъ Асъ оставалась въ званів царицы-матери, или Gebira, до техъ поръ, пова Аса не отстраниль ея за ея идолоповлонство 60). Другіе думають иначе. Впрочемъ очень можеть быть, что и мать Асы носила имя Маахи и происходила изъ рода Авессалома. Мать царя Іосафата, сына Асы, называется Азувою, которая была дочь Саланля <sup>61</sup>). Іосафать жениль сына своего Іорама на дочери царя Ахава (ниже). Жена Оховін, мать Іоаса, называется Циевею (Зивсею) изъ Вирсавін 63). У Іоаса были двъ жены, отъ которыхъ онъ имълъ сыновей и дочерей 63). Далве перечисляются: Ісгоаддань изъ Герусалима, мать Амасін 64); Іехолія (Іехалія) изъ Іерусалима, мать Азарін (Озін) 65); Іеруша, дочь Садока, мать Іоанама 66); Ави, также Авія, дочь Захарів, какъ мать царя Езеків 67); Хевциба, мать Манассів 69); Мешумемеев (Мезулемеев), дочь Харуца, изъ Ятбы, какъ мать



<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) По Іосифу І. с. только 30.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) 2 Hapar. 11, 18-23.

<sup>😘 2</sup> Парал. 13, 21.

<sup>••) 3</sup> Цар. 15, 10.

<sup>••) 3</sup> Цар. 15, 13.

<sup>41) 3</sup> Hap. 22, 42. 2 Hapas. 20, 31.

<sup>43) 4</sup> Hap. 12, 1. 2 Hapar. 24, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) 2 Hapaz. 24, 3.

<sup>4) 4</sup> Hap. 14, 2. 2 Hapas. 25, 1.

<sup>4) 4</sup> llap. 15, 2. 2 Hapar. 26, 3.

<sup>44) 4</sup> Hap. 15, 33. 2 Hapar. 27, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) 4 Hap. 18, 2. 2 Hapar. 29, 1.

<sup>48) 4</sup> Hap. 21, 1.

Аммона <sup>68</sup>), *Іедида* (Идида), дочь Адліи, изъ Боцвафы, мать Іосіи <sup>70</sup>); *Хамуталь*, дочь Іереміи, изъ Ливны, мать Іоахаза <sup>71</sup>); *Зебудда*, дочь Федаіи, изъ Румы, мать Іоакима <sup>72</sup>); *Нехушта*, дочь Елгавана, изъ Іерусалима, мать Іехоніи, предавшаяся вмѣстѣ съ сыномъ своимъ царю Навуходоносору въ надеждѣ на помилованіе; 
но послѣдній отвель царя вмѣстѣ съ его матерью и его женами 
въ плѣнъ въ Вавилонъ <sup>73</sup>). Наконецъ *Хамуталь*, дочь Іереміи, 
нзъ Ливны, мать Седекіи <sup>74</sup>).

## В. Изъ царства Израильскаго.

Изъ царицъ въ десятиволънномъ царствъ поименовываются только некоторыя. Имя матери придается только Церую вдове матери перваго царя Израильскаго Іеровоама 75). О женъ его, имя которой не приводится, Священное Писаніе разсказываеть слідующее. Когда Іеровоамъ, несмотря на прещеніе Божіе, не отступалъ отъ идолоповлонства, тогда Богъ посътилъ его болъзнію его сына. Въ несчасти онъ вспомнить о пророкъ Ахіи, объщавшемъ ему нъногда царство и твердый домъ 76). Но такъ какъ онъ сознавалъ, что онъ не исполниль предъявленнаго ему пророкомъ условіябезусловной върности Ісговъ, то и не ръшился обратиться къ нему самъ, но старался нъкоторымъ образомъ исхитить у него отвътъ. Онъ посылаетъ свою жену, мать отрока 77), и притомъ переодътою, въ Силомъ нь пророку, чтобы онъ не узналъ ея и не высказался очень ръзко. Въ довершение обмана она должна была взять съ собою для пророка десять хлабовъ, лепешку и кувшинъ меду-незначительный даръ, какой обыкновенно приносили жены простыхъ гражданъ. Однако Богъ не только предвозвъстиль ослъп-

<sup>49) 4</sup> Hap. 21, 19.

<sup>10) 4</sup> Lap. 22, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) 4 Hap. 23, 31.

<sup>12)</sup> L. c. 23, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) L. c. 24, 8-15.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) 4 Hap. 24, 18. Iep. 52, 1.

<sup>15) 3</sup> Lap. 11, 26.

<sup>16)</sup> L. c. 11, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Iocusto, Ant. VIII. 11, 1 hashbaet ero Obumero.

шему отъ старости пророну прибытіе этой женщины и отврыль двло, по которому она придеть, но и вложиль ему въ уста слова, которыя ему следуеть сказать ей. Услышавъ шорохъ ногъ ея при входь, Ахія сказаль: "Войди, жена Іеровоамова! Для чего было тебъ переодъваться"? Затъмъ онъ предвозвъщаеть ей за гръхи Іеровоама совершенное и позорное искорененіе всего его семейства и даеть ей отвъть относительно ея больнаго умретъ, какъ скоро нога ея вступитъ въ городъ, и одинъ изъ всъхъ мужскихъ членовъ дома Іеровоамова удостоится чести надлежащаго погребенія, такъ какъ Господь обрвав въ немъ нвито доброе. После того какъ онъ возвестиль еще ей судъ Божій надъ народомъ-плвиъ, она уппа и пришла въ Опрцу; и лишь только она переступила чрезъ порогъдома, дитя умерло ""). Іосифъ присовонупляеть, что она во всю дорогу планала и изливалась въ жалобахъ и чъмъ болъе она спъщела, тъмъ болъе ускоряла неизбъжную смерть своего ребенка.

Изъ всёхъ женщинъ Ветхаго Завёта Ісзавель <sup>80</sup>) играетъ поистинё дьявольскую роль. Она была дочь Еоваала, царя Сидонскаго, и едёлалась женою Ахава, царя Израильскаго, и въ качестве таковой въ его царствованіе и после его смерти накъ царица-мать въ продолженіе еще 13 лётъ оназывала самое пагубное вліяніе на царство Израильское, а после вамужства дочери ея Гофоліи съ Іорамомъ, царемъ іудейскимъ, посредственно и на царство іудейское. Еоваалъ есть упоминаемый у Іосифа <sup>81</sup>) 1θόβαλος, царь сидонскій и Тирскій и жрець Астарты, похитившій престоль по умерщвленіи брата своего Фелеса. И Ісзавель была достойном дочерью этого убійцы царя и идольскаго жреца <sup>82</sup>). Іоснов изображаєть ее безпокойною и дерзкою женщиною, которая построила капище богу Ваалу, устроила священныя рощи и установила жре-



<sup>79) 3</sup> Hap. 14, 1.?

<sup>\*\*)</sup> LXX: 'Ιєσαβήλ, Амеросій, Exh. Virg. ср. 5: Ісзавель, это пустое в суетное разлитіє, вбо имя значить буквально: пустой и суетний разливь. De fug. saec. ср. 6: продитіє крови. Руперт», Арос. 2: истеченіе крови, Исидоръ, Етуп. 1. 7. ср. 6. ц. 78: Ісзавель—истеченіе крови, или источающая кровь, или лучие: гдъ находится навозная яма. Ибо когда она была выброшена изъ окна, то псы эли плоть ел. §

<sup>\*&#</sup>x27;) Ant. VIII. 13, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) 3 Ilap. 16, 31.

цовъ Вааловыхъ. Гордая, властолюбивая, любившая блескъ и ръшительная, она при преследованіи своихъ плановъ переступала всв границы права, не боямась прибъгать даже въ вровопрометію и оказывала на своего пустаго и слабаго мужа подавляющее вліяніе. Какъ фанатическая дочь жреца Астарты, она всёми средствами насилія и соблазна сумвла сдвлать свою отечественную религію господствующею государственною религіею и въ царствъ Изранльскомъ, а впоследствім чрезъ свою дочь даже и въ царстве іудейскомъ. Она хлопотала въ особенности объ искоренени служения Ісговъ, стараясь достигнуть этой цъли провавымъ преследованиемъ пророковъ и другихъ чтителей Ісговы 82). По ся настоянію царь Ахавъ поставилъ въ Самаріи великолепное капище Ваалу съ каменною статуею этого бога. Въ этомъ капище было много колониъ и богатая утварь и при немъ состояло множество жрецовъ 84); содержаніе 400 пророковъ Астартовыкъ и 450 Вааловыхъ Ісзавель приняла на себя 85). Сильнъйшее противодъйствіе оказываль ей пророкъ Илія, ръшившійся вступить съ нею въ открытую борьбу за Бога Израилева. Однако и здась она сумвла сдълать царя своимъ орудіемъ 8°); потому что даже после известнаго славнаго торжества живаго Бога надъ Вааломъ на горъ Кармыт этоть великій служитель Божій должень быль спасаться бъгствомъ отъ преследованія неистовствующей женщины, котевшей отметить за своихъ избитыхъ ирецовъ Вааловыхъ 87). Съ какою безстыдною дервостью эта презрънная женщина попирала справедливость, если последняя има въ разревъ съ желеніями ся мужа. это повазываеть вывванное ею умерщвленіе Навусея, совершенное съ юридическою законностью. Подга дворца Ахава въ Изреели находился виноградникъ Навуеся. Такъ какъ царь хотель имъть этотъ виноградникъ для расширенія царскаго сада, а Навусей по религіознымъ причинамъ 88) не желалъ отчуждать его, то царь воротился домой огорченный и выражаль свое недовольство чисто по-дътски. Узнавъ причину этого недовольства, Ісзавель сказала

<sup>88) 3</sup> Hap. 18, 4. 13; 19, 14. 4 Hap. 9, 7.

<sup>44) 3</sup> Hap. 16, 31; 18, 19. 21. 4 Hap. 3, 2, 10. 19. 22. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) 3 Hap. 18, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) 3 Цар. 18, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) 8 Hap. 19, 1.

<sup>\*\*)</sup> Левит. 25, 10-28. Числ. 36, 1.

ему пронически: "что за царство было бы въ Израилъ, еслибы ты такъ поступаль (то-есть еслибы ты, царь, дозволяль такъ поступать съ собою)? Я доставлю тебт виноградникъ Навуеея (если ты не ръшаещься дъйствовать, накъ мужчина и царь)". Затъмъ дерзвая женщив написала отъ имени царя письмо, запечатала его щарскою печатью и послада на старыйщинамы и знатныйщимы людянть города. Въ этомъ письмъ она писада, чтобы объявлень быль пость (кань будто для искупленія тяжкаго грвка, таготвющаго на городъ, причемъ въ то же время затввающийся процессъ долженъ быль получить прямо видъ законности) и чтобы Навусей посажень быль на первое ивсто въ народномъ собраніи, а противъ него-двое негодныхъ людей въ качествъ свидътелей противъ него въ томъ, будго онъ хулилъ Бога и царя, послъ чего онъ должень быль быть выведень и побить вамиями. Когда запуганные старъйшины привели въ исполнение это беззаконное привазаніе и увідомили Ісзавель о казни Навусея, она предлагаєть Ахаву взять во вледение виноградинсь, потому что Навусея нать въживыкъ. Ахавъ отправился въ виноградникъ, чтобы взять его во владаніе. И воть по повеленію Божію его встратиль жайсь Илія угрозов, что Богъ повараеть это убійство и хищеніе на немъ и на женъ его кровавою смертію, а идолопоклонство его-истребленіемъ всего дома его 8°), Когда Ахавъ получиль заслуженную смерть, Ісзавель продолжала свое пагубное вліяніе при двухъ сыновьяхъ своихъ, Охогін и Іорамъ 10). Посяв того канъ Інуй помасанъ былъ въ царя одникъ изъ ученивовъ пророка Елисея, онъ согласно повельнію Божію искорениль царское семейство и ндолоповлонетво. Прежде всего онъ умертвиль Іорама и вельль бросить тело его на поле Навусен. Затемъ онъ прибыль въ Изреель. Услышавъ объ этомъ, Ісзавель нарумянила лице свое, упрасила голову свою и съла у окна. Мивніе Ефрема Сирина и одругихъ »1), что Ісзавель разукрасилась для того, чтобы подкупить ь Інуя, прельстить его и остановить оть дальныйшихь насилій, не-

<sup>\*\*) 3</sup> Ilap. rs. 21.

<sup>90) 4</sup> Цар. 3, 2

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Григорій Назіанзень, carm. theol. l. I. s. 2, mor. n. 29. v. 293; Нъкогда блудная в безстыдная Ісзавель нарумянила свое лице, однако блудница обагралась блудодъйственною кровью.

состоятельно; у вея быль уже 23-хъ льтній внукь »2),—вначить. она была уже въ преклонныхъ лътахъ. Гордан и непреклонная женщина хотела напротивъ того встретить узурпатора въ полномъ, импонирующемъ величіи и блескв царицы-матери и отравить ему побъду, по крайней мъръ нескрываемымъ, угрожающимъ вызовомъ. Когда Інуй вошель въ ворота дворца, она обращается къ нему: "Миръ ли Замврію, убійць государя своего?" Этими словами она хочеть устращить его и высказать ему угрозу, что и съ нимъ будеть тоже, что и съ узурпаторомъ Замвріемъ, владычество котораго было непродолжительно. Інуй не удостоиль ен взглядомъ, но спросиль, поднявь лице свое къ окну: "Кто со мною, вто?" Тогда нъсколько евнуховъ выглянули изъ боковаго окна и по приназанію Інуя выбросили изъ окна гордую, безчестную царицу. Кровь ея брызнуда на ствну дворца и на коней въ молесницв Інуевой, которые растоптали ее. Затъмъ на нее набросились псы. Подкръпивъ себя во дворцъ пищею, Інуй сказаль своимъ людямъ: "Отыщите эту проклятую (подвергшуюся проклятію Божію) и похороните ее, такъ накъ царская дочь она". Но отъ тъла ея нашли только черепъ, ноги и висти рукъ. Извъщенный объ этомъ, Інуй сказалъ: "Таково было слово Господа, которое Онъ марекъ чрезъ раба своего Илію Оссвитянина, свазавъ: на полъ Изресльсвомъ съвдять псы твло Ісзавели; и будеть трупъ Ісзавели на участвъ Изресльскомъ, какъ навозъ на полъ, такъ что никто не скажеть: это Іезавель" 93).

Раввины указывають и причину, почему оть твла Ісзавели остались эти части. Дворець Ісзавели, разсвазываеть Елісверь <sup>64</sup>), стояль на площади. Если мимо него проходиль свадебный повядь, то она выходила изъ него и радостно хлопала въ ладоши, изъ усть ся истекали благожеланія; такъ шла она, провожая повздь, десять шаговъ. Если мимо шла похоронная процессія, она точно также выходила изъ своего дворца, ломала руки, пъла жалобныя пъсни и слъдовала за процессіей. Поэтому при исполненіи предсказанія Иліи: псы будуть теть плоть Ісзавели, неприкосновенными оста-

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) 4 Цар. 8, 26.

<sup>93) 4</sup> Hap. rs. 9.

<sup>34)</sup> Pirke di R. El. 17.

лись тв части твла, которыми она оказывала любовь къ ближникъ. Найдены были черепъ, ноги и кисти рукъ.

Что никакому мъсту не суждено напоминать объ этой безславной женщинь, этого не имъль въ виду Інуй, но это предопредълено Богомъ. Такъ окончила эта женщина, въ течение 76 лътъ оказывавшая столь развращающее вліяніе на Изранля. На примъръ ея мы видимъ, какъ мудро законъ Монсеевъ отвращался браковъ израильтянъ съ ханаанитянками: общеніе съ мрачнымъ идолопоклонствомъ и съ присущими ему пороками расторгало всв узы нравственности и ускоряло паденіе царства. Поэтому Ісзавель служить образомъ плотской мудрости "5), животной жадности "6); она изображаеть собою также синагогу, которая еще и теперь обагряется кровію <sup>97</sup>). Паденіе ся прообразуєть израниьскій народь въ плъну, а немногія остатки отъ нея есть образъ искаженной синагоги \*\*). Въ откровеніи св. Іоанна Богослова \*\*) одна женщива въ Өіатиръ, выдававшая себя за пророчицу и совратившая ученіемъ николантовъ часть върующихъ къ яденію идоложертвеннаго и къ блудодъянію, называется новою Ісзавелью. Другіе разумъють подъ этимъ самое одицетворенное джеучение николантовъ, которому давалось такое же мёсто, накое Ахавъ далъ Ісзавели.

Совершенно равнохарактерна съ матерью была дочь <sup>100</sup>) Госомія, <sup>101</sup>) которая въ нѣкоторыхъ мѣстахъ <sup>102</sup>) называется также, по основателю династіи, дочерью (то-есть внучкою) Амврія; чрезъбрачный союзъ ея съ Іорамомъ, сыномъ Іосафата, и проклятіе дома Ахавова перешло на парство Іудейское. Подобно своей матери и она старалась господствовать надъ своимъ мужемъ и затъмъ надъ своимъ сыномъ Охозією <sup>101</sup>). При ней идолопоклонство свирѣпствовало въ парствъ Іудейскомъ <sup>104</sup>), служеніе Ісговъ было

<sup>95)</sup> Opurent, IIcas. 36, hom. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>эс</sup>) Амвросій, de Nabuthe ср. 9 и 11.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Pynepms, in. Reg. 1. 5. cp. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Pynepms, l. c. cp. 14.

<sup>&</sup>quot;) 5, 20.

<sup>100, 4</sup> Цар. 8, 18. 2 Парал. 21, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) LXX и у Іосифа: Говодіа.

<sup>105) 4</sup> Цар. 8, 26. 2 Парал. 22, 2.

<sup>101) 2</sup> Парал. 21, 6; 22, 4.

<sup>104) 4</sup> Цар. 8, 18. 27; 11, 18. 2 Парал. 22, 3.

«тъсняемо 105), совершались кровавыя дъла 106) и принимались пагубные политические совъты 107). Следствиемъ этого были тяжкия посъщенія Божіи 108). Когда сынъ ея умерщвиенъ быль Інуемъ, она сама завладъла браздами правленія и умертвила всехъ остававшихся еще наслъдниковъ царскаго престола 109), чтобы такимъ образомъ искоренить весь родъ Давида 110), собственными руками завершая опредвленный Богомъ судъ надъ потомками Ахава, начатый Інуемъ. Только младшій сынъ Охозін, именемъ Іовсъ, которому едва исполнился годъ, былъ избавленъ отъ върной смерти вивств съ кормилицею его бдительностію своей тетки Іосавеоы, сестры Охозіи отъ одного отца, но отъ другой матери, не Говоліп 111), и жены первосвященника Іодая; шесть лъть она скрывала и воспитывала его въ жилищъ первосвященника во дворъ храма 112), а Гооодія въ это время царствовала надъ землею. Однако, по истеченіи шести льть предусмотрительный и энергическій первосвященникъ Іодай нашелъ благовременнымъ положить конецъ господству этой тираннической царицы. После привлеченія въ дело царскихъ твлохранителей, въ городъ съ помощью левитовъ созваны были сельскіе жители, примкнувшіе къ движенію, и Іоасъ быль торжественно провозглашенъ въ храмв царемъ. Услышавъ громкія восклицанія народа, Гонолія пришла къ народу въ храмъ, и когда она увидъла молодаго царя стоящимъ на возвышении и окруженнымъ князьями и ликующимъ народомъ, то разодрала въ отчаяніи свои одежды и закричала: "Заговоръ! заговоръ! " Чтобы однако она не умерла въ храмъ, Іодай приказалъ вывести ее за ряды и умерщваять всякаго, кто будеть держать ея сторону. Затымъ она была умерщвлена на пути въ царскому конному двору (а не у Конскихъ врать въ Кедронской долинь, какъ думаеть Іосифъ), послъ чего совершилось истребленіе служенія Ваалу и возобновленіе завъта 113).

<sup>105) 2</sup> Hapar. 24, 7.

<sup>106) 2</sup> Парал. 21, 4.

<sup>107) 2</sup> Парал. 22, 4

<sup>108) 2</sup> Парал. 21, 16; 22, 7.

<sup>405) 4</sup> Hap. 11, 1. 2 Hapar. 22. 10.

<sup>416)</sup> Geodopums, qu. 35 in IV Reg.

<sup>111)</sup> Iocupo, Ant. IX. 7, 1.

<sup>112) 4</sup> Цар. 11, 2. 2 Парал. 22, 12.

<sup>413) 4</sup> Цар. гл. 11. 2 Парал. гл. 23.

Въ Гоноліи отображается нечестіє синагоги, отремившейся уничтожить свия Христово (Давидово) 114). Французскій поэть Расиньскваль эту тиранническую и кровожадную женщину главнымъ лицомъ прекрасной трагедіи, отличающейся кромъ совершенства формы и чистоты языка безподобнымъ изображеніемъ характеровъ. Его другь, художникъ Антонъ Коапель (Coypel), изобразиль на одной картинъ ту сцену, когда Гонолію, по приказанію Іодая, выводять изъ храма на казнь.

### Вдовица Сарептская.

Предсказавъ царю Ахаву въ наказаніе за его плолоповлонствопродолжительную засуху и голодъ, пророкъ Илія пошелъ по повельнію Божію къ потоку Хораоу, гдв быль чудесно питаемъ воронами. Когда и этотъ потокъ спустя нъкоторое время высохъ всявдствіе недостатка дождя, тогда Господь повеявять своему рабу идти въ Сарепту (Царпать), Сидонскій городъ, расположенный на берегу Средиземнаго моря, и жить у вдовы, которой онъ (Господь) повельть кормить его. Эти последнія слова не говорять необходимо о томъ, что Богь даль знать вдовъ о прибыти пророка и повельяь ей принять и кормить его, а говорять только, что Богь предрасположиль ее въ совершенію этого діла любви. Илія всталь в пошель; и когда онъ пришель въ воротамъ города, то встрътиль вдову, собиравшую дрова, следовательно женщину бедную и безпомощную. Чтобы узнать, та ли это женщина, которой вельно заботиться о его пропитаніи, онъ, утомившійся отъ пути, прежде всего просить у нея напиться воды, и вогда она пошла, чтобы принести ему воды, онъ присовокупляеть дальныйшую просьбупринести ему и кусокъ жавба. Но она поклядась Господомъ, что у нея нъть ничего печенаго, а есть тольно горсть муки въ кадкъ и немного масла въ кувшинъ, и воть она набираеть дровъ для того, чтобы испечь этотъ остатокъ для себя и для своего сына: они събдять это и умруть. Изъ этого отвъта, въ которомъ она говорить только о своемъ сынв и ничего не говорить о мужв, Илія видить, что она-вдова, но видить вивств съ твиъ и то, что



<sup>114)</sup> Glossa ordin. Ha 4 Kap. rs. 11.

она знаетъ Ісгову, Бога Израилева. Клятвою "Ісговою, Богомъ твоимъ" она исповъдуетъ себя чтительницею истиннаго Бога, котораго она называетъ его Богомъ, признавая его израильтяниномъ, а быть-можетъ и пророкомъ (по его одъянію). Она была слъдовательно язычницею, но не была поклонницею оиникійскаго Ваала и Астарты, потому что къ таковой не былъ бы посланъ пророкъ, а была върующею язычницею <sup>115</sup>). Нътъ никакого основанія думать, чтобы она была родомъ израильтянка, вышедшая замужъ за онникійпа.

Илія утышаєть ее словами: "Не бойся!", но присоединяєть из этому требованіе, составлявшее для этой женщины тяжелое испытаніе ея въры: онъ требуеть, чтобы она изъ последней оставшейся муки и масла сдълала небольшой опръснокъ сначала для него, а ватемъ уже для себя и для своего сына, присовокупивъ однако объщаніе, что, по слову Ісговы, Бога Израилева, мука въ кадкъ не истощится и масло въ кувшинъ не убудеть до того дня, когда Господь дасть опять дождь на землю. И вдова сдълала по его слову. Она пожертвовала върнымъ для невърнаго, потому что върила слову Ісговы, и получила награду за свое върующее довъріе 116): во все время засухи мука и масло у нея не истощались. Справедливо Евхерій 117) восхваляєть мужество и добродетель этой женщины, которая, забывая свою собственную нужду и нужду своего дътища, раздъляеть последній кусокь съ постороннимь человекомь и представляеть блистательнъйшій примъръ гостепріимства. Столь выдающаяся добродътель не могла лишиться и награды: въ то время какъ вокругъ господствуеть голодъ, изъ горсти муки, по слову пророка, въ домъ вдовы возникаеть обильная жатва, предохраняющая домъ отъ върной смерти 118).

<sup>116)</sup> Opuseus in Luc. hom. 33. 3samoyems in ep. 2 ad Cor. hom. 19, 4. Geodopums qu. in III Reg. inter. 53. Hpononia comm. in III Reg. 17.

<sup>116)</sup> Прокопій, 1. с.: Принявъ объщаніе съ твердою върою, она принесла пищу, и сділала это, не зная человіва, но была чужеземка и не вийла никакого иснятія о силі пророчества. Осодоримъ 1. с. Златоусть 1. с.: Что можно себі представить мужественніе этой женщины, которая твердо превозмогла силу природы и силу голода и смерти?

<sup>111)</sup> У Корнелін а Ляпиде.

<sup>\*\*\*)</sup> Евхерій 1. с. Іеронимъ, ср. 54 (al. 10) ad Furiam: Вспомнямъ о Сарептской вдовицъ, которая своему спасенію и спасенію сыновей предпочва голодъ

Но эта вврующая вдова получила отъ пророка не только твлесное, но и духовное благодъяніе, потому что Илія послань быль въ этой вдовъ, какъ выставляеть на видъ своимъ невърующимъ современникамъ Інсусъ Христосъ (Лук. 4, 25), къ посрамленію ихъ, не столько для того, чтобы найдти у нея безопасное убъжище, сколько ради ея въры, для укръпленія и развитія ея, и не быль посланъ въ одной изъ многихъ вдовъ во Израилъ, изъ которыхъ нъкоторыя также приняли бы пророка, еслибы онъ были избавлены имъ отъ гнетущаго голода. Чудесное умноженіе муки и масла служило не только къ поддержанію жизни пророка и вдовы: удовлетвореніе тълесной нужды должно было служить вмъсть съ тъмъ подготовляющимъ средствомъ для удовлетворенія ея духовной потребности.

Послъ этого, когда Илія поселился въ горницъ (верхнемъ поков) дома вдовы, сынъ ея забольть и умерь. Въ этой смерти благочестивая вдова увидъла наказаніе Божіе за свои гръхи, навлеченное на нее присутствіемъ человъка Божія, такъ что она говорить Иліи: "что мив и тебъ, человъкъ Божій? Ты пришелъ ко мив напомнить гръхи мои и умертвить сына моего". Достойны удивленія эти слова вдовы, говорить Өеодорить 119): она не приписываеть этого несчастія пророку, но видить причину его въ своихъ собственныхъ грахахъ; по своему смиренію она страшится того, что приняла пророва въ свой недостойный домъ. Въ этомъ высказывается върующее, воспріимчивое для божественной истины и сознающее свои грахи сердце, которому Господь не могь отказать въ своей помощи. Какъ слъпота слъпорожденнаго (Іоан. гл. 9), точно также и смерть сына вдовы не была наказаніемъ за какіенибудь особенные гръхи, но должна была сдълаться средствомъ для проявленія двать Божінхъ на ней 120) и для подкрапленія ея

<sup>120)</sup> Августинь ad Simpl. 1. 2, quaest. 5: Онъ допустиль смерть сына ея не



Илін; она готова была умереть вийстй съ смномъ въ наступающую же ночь, чтоби только остался въ живыхъ гость, желая лучше потерять жизнь, нежели милостиню, и изъ горсти муни приготовила себи обильную жатву Божію. Мука умножается и масло не истощается. Въ Гудей господствуетъ недостатовъ клиба, а у язической вдови оказывается великое обиліе масла.

<sup>119)</sup> Quaest. in III, Reg. interr. 54. Сл. Прокопія 1. с.: Твонив свётома, говорить, открыты мон сокровенные грёхи, и она, какъ чужеземка, не объясняла все зло прибытіемь пророка, но приписала смерть отрока собственнымь грёхамь. И такимъ образомъ получила плодъ оть ученія пророка.

въры 121). Илія стараєтся внушить ей это убъщеніе оказаніемъ спасительной помощи: онъ взять съ ея рукъ мертваго сына, понесъ его въ горницу, гдѣ жилъ, и положилъ его на свою постелю. Въ этомъ тихомъ уединеніи онъ изливаєть свое сердпе, проникнутое глубочайшимъ состраданіемъ къ сворби своей благодътельницы, въ смиренной увъренности предъ Господомъ, чтобы тѣмъ сильнѣе расположить Его къ оказанію помощи. "Господи, Боже мой!" взываєть онъ. "Ужели Ты и вдовъ, у которой и пребываю, сдълаєть зло, умертвивъ сына ея?" Эти слова заключають въ себъ не укоръ Богу, но служать выраженіемъ борющагося съ Богомъ въ въръ молящагося, который носить въ себъ увъренность исполненія его прошенія, какъ будто онъ хочеть сказать: Ты, Боже мой, по Своей благости и правосудію, не можешь отдать смерти сына этой вдовы.

Затъмъ пророкъ приступаеть сейчасъ же къ дълу воскрешенія отрока. Онъ простерся надъ отрокомъ трижды и воззвалъ къ Господу и сказалъ: "Господи, Боже мой! да возвратится душа отрока сего въ него!" Илія поступилъ такъ же, какъ поступалъ и Христосъ при исцъленіи глухонъмыхъ, слъпыхъ и слъпорожденныхъ<sup>122</sup>). Онъ пользуется естественнымъ средствомъ согръванія и оживленія, не думая, чтобы оно было дъйствительно уже само по себъ, но будучи твердо увъренъ, что Богъ, по его усиленной молитвъ, сообщитъ этимъ естественнымъ средствамъ божественную, животворящую силу.

Молитва его была услышана: отрокъ ожилъ, послъ чего Илія отдалъ его матери его съ словами: "смотри, сынъ твой живъ!" Этимъ чудомъ богобоязненная женщина была сильно укръплена въ ея въръ въ Бога Израилева. Она уже не только признаетъ Илію человъкомъ Божіимъ, какъ признавала прежде, но и узнала,



для причиненія зда, но для произведенія во славу Своего вмени чуда, которымъ прославиль пророка: такъ и Госнодь говорить, что Лазарь умеръ не для смерти, но чтобы прославился Отецъ въ Сынъ Своемъ (Іоан. 11, 4). И все послъдующее, а равно и довъріе, оказанное ею Илін, удостовъряєть, что все это случилось не для того, чтобы гостепріниство ея было наказано горькою скорбію, но для того, чтобы лучше показать вдовъ, какого случу Божія она приняла къ себъ.

<sup>121)</sup> Прокопій, l. с.: быть-можеть сынъ вдовы умерь къ лучшему, чтобы она увидала его воскресеніе, которое было противъ природы, и исполнилась твердой въры и благочестія.

<sup>•22)</sup> Марк. 7, 33; 8, 28. Іоан. 9, 6, 7.

что слово Господне въ устахъ его истинно, исповъдуя этипъ въру въ Бога Израилева, какъ въ истиннаго Бога 122). По іудейскому преданію 124) возвращенный къ жизни сынъ вдовы былъ пророкъ Іона 123). Эта вдова, принявшая въ свой домъ гонимаго израилътянами пророка, питавшая его и потому предпочтениая всъмъ вдовамъ во Израилъ, есть обравъ върующей языческой церкви, которая съ радостію принимала апостоловъ и у которой не убываеть хлібоъ Христовъ и елей святаго помазанія 1246).

#### Вдова пророческаго ученика и Сонамитянка.

Подобно Илія и ученить его Елисей быль человікомъ Божінть, котораго Господь одариль Своимъ духомъ для чудесныхъ діль. Если Богь въ ветхозавітномъ законі неоднократно и настоятельно требуеть относиться съ состраданіемъ въ вдовамъ и сиротамъ и заботиться объ нихъ, если Онъ представляеть Себя Самого ихъ Отцомъ и Защитникомъ, если участіе въ нимъ и забота объ нихъ служить признакомъ истинной богобоязни и благочестія, напротивъ того отсутствіе заботливости объ нихъ и пренебреженіе въ нимъ считаются самыми тяжкими грізами: то намъ нечего, конечно, удивляться тому, что въ существеннымъ свойствамъ человіка Божія относится—быть защитникомъ и покровитемъ вдовъ и спротъ и оказываться таковымъ на діль. Безъ такого діла пророческое

<sup>124)</sup> Іеропимъ, сот. in Abdiam. Ориненъ, in Luc. hom. 33. Амеросій, de viduis ср. 3. Осодоритъ, qu. in III, Reg. interr. 53: она прообразовала церковь изъязнинековъ, принявшую съ върою Того, котораго преследовали изранлътяне. а также апостоловъ нагнанныхъ ими. Румертъ, in Reg. l. 5, ср. 7 и 8. Исидоръ, Alleg. S. Script. п. 96: вдова, къ которой былъ посланъ Илія для прокорименія, есть церковь, къ которой пришелъ Христосъ и въ которой благословляется и не оскудъваетъ мука и масло, то-есть благодать тёла Христова и святаго номазанія, каждодневно раздаваемая всему міру и викогда не уменьшающаяся.



<sup>123) 3</sup> Lap. 17, 7-24.

<sup>124)</sup> Pirke de R. Elies. 83.

<sup>126)</sup> Ісронимъ, ргасі. ad Jon.: сврен передаютъ, что онъ (Іона; былъ сынъ сарептской вдовы, котораго Илія воскрессиль изъ мертвыхъ, послів чего мать говорила ему: теперь я узнала, что ты человінь Божій и что слово Божіє въ устахътвоихъ истинно, откуда и самъ отрокъ получилъ свое имя. И потому. что Илія говорилъ правду, и воскрешенный имъ называется сыномъ правды.

призваніе этихъ двухъ пророковъ-двятелей лишено было бы существеннаго момента.

Одна изъ женъ сыновъ пророческихъ съ воплемъ говорила Елисею: "рабъ твой, мой мужъ, умеръ. А ты знаешь, что рабъ твой боялся Господа. Теперь пришель заимодавель взять обояхь детей моихъ въ рабы себв". По Іосноу 123), раввинамъ 124), Өеодориту 120) и друг. эта женщина была вдова пророка Авдія, который во время гоненія при Іезавели укрыль и содержаль 100 учениковъ пророческихъ, истощилъ этимъ свое состояніе и впаль въ долги 130). Это митьніе основывается можеть-быть на словахъ этой женщины, сказавшей о своемъ мужь: онъ боялся Господа, что означается именемъ: Авдій (Obadja). Тогда Елисей сказаль ей: "что мив сдвлать тебъ? Скажи мив, что есть у тебя въ домв?" И она отвъчала: "нътъ у рабы твоей ничего въ домъ, кромъ сосуда съ елеемъ". Следовательно нужда этой вдовы дошла до крайнихъ пределовъ. Пророкъ велить ей набрать у всёхъ сосёдей побольше порожнихъ сосудовъ, затемъ запереться съ сыновьями и наливать изъ своего сосуда масло во всв эти сосуды, пока они наполнятся.

Запоръ дверей имътъ цълю устранить всякую помъху извиъ и внушить вдовъ убъжденіе, что это чудо совершаетъ единый Богъ, безъ всякаго содъйствія человъка. Дъло шло здъсь объ исполненіи привазанія человъка Божія и о такомъ актъ, который долженствовалъ совершиться не среди шума будничной жизни, но въ тихомъ уединеніи. Женщина сдълала по приказанію пророка, заперла за собою дверь,—сыновья принесли ей сосуды, а она наливала въ нихъ изъ своего сосуда, въ которомъ находилось немного елея, чудесно умножившійся елей. Когда сосуды были наполнены, она сказала сыну своему: "подай миъ еще сосудъ". А онъ отвъчалъ: "итъть болье сосудовъ". И остановилось масло, то-есть перестало течь.

Вдова не хотвла безъ совъта съ пророкомъ употребить даръ, полученный ею при его посредствъ. Когда она пересказала случившееся, то онъ сказалъ ей: "пойди, продай масло и заплатъ



<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Antiq. IX, 4, 2.

<sup>128)</sup> Mid. Rabba Exod. 31 H Mid. Jalkut. Simeoni II Reg. Ne 228.

<sup>129)</sup> Interr. 14 ad IV Reg.

<sup>130) 3</sup> Ilap. 18, 3.

долги твои; а что останется, твиъ будешь жить съ сыновьями твоими  $^{(181)}$ ).

Такъ какъ это повъствованіе имъетъ разительное сходство съ повъствованіемъ въ 3 Цар. 17. 7—16, то нъкоторые протестантскіе толкователи ечитали его не болье, какъ нъсколько измъненною копіей послъдняго. Однако, при болье близкомъ разсмотръніи сходство ограничивается только тъмъ общимъ пунктомъ, что какъ здъсь, такъ и тамъ, вдова съ своими дътьми была избавлена пророкомъ отъ нужды и крайности; всъ другія обстоятельства расходятся. Тамъ пророкъ посылается къ женщинъ, живущей въ языческой странъ и долженствующей прокормить его; здъсь жена пророческаго ученика отыскиваетъ пророка и умоляетъ его о помощи. Тамъ дъло идетъ о сохраненіи жизни во время голода, здъсь—объ освобожденіи двухъ сыновей отъ предстоящаго рабства. Тамъ два необходимъйшихъ жизненныхъ припаса—мука и масло не убываютъ и умножаются, здъсь масло умножается разъ навсегда и затъмъ продается для уплаты долговъ.

По блаж. Августину 132) эта вдова служить прообразомъ церкви, которая была избавлена отъ большаго долговаго бремени гръха умноженіемъ елея любви, милосердія и благодати во время пришествія Христова. Соста, отъ которой ей приходится заимствоваться порожними сосудами, изображають собою языческіе народы, бывшіе безъ втры, безъ любви и безъ добрыхъ дълъ. Руперто 133) видить въ матери двухъ сыновей предъизображеніе церкви, состоящей изъ іудеевъ и язычниковъ и освобождаемой отъ ея долга пророкомъ (Христомъ).

Однажды Елисей проходиль чрезъ Сонамъ, небольшой городовъ въ колънъ Иссахаровомъ, на склонъ Малаго Ермона. Здъсь одна богатая женщина упросила его въ себъ ъсть хлъба, послъ чего онъ всегда, проходя этимъ мъстомъ въ своихъ странствованіяхъ съ Кармила въ Израиль и обратно, заходилъ обывновенно въ ней. Халдейскій текстъ называеть ее женщиною боявшеюся гръха, а арабскій толковникъ—женщиною, отличавшеюся благочестіемъ по отношенію въ Богу и избъгавшею худыхъ поступковъ. По ізлей-



<sup>131) 4</sup> Hap. 4, 1-7.

<sup>132)</sup> Sermo 42 (ab de temp. 206) de Eliseo.

<sup>133)</sup> De Trin. in Reg. l. 5, cp. 24.

скимъ показаніямъ 134) она была сестра сонамитянки Ависаги, согрввавшей царя Давида въ его старости, и мать пророка Іддо. И сказала эта женщина мужу своему: "вотъ я знаю (по всей его наружности и по его поведенію, а не потому, какъ думаєть Pirke di Elies., что ни она и ни одна женщина не могла смотръть ему въ лице), что человъть Божій, который проходить мимо насъ постоянно, святой. Сдълаемъ небольшую горницу надъ ствною и поставимъ ему тамъ постелю и столъ и съдалище и свътильникъ; и вогда онъ будеть приходить къ намъ, пусть заходить туда". Когда впоследствии Елисей ночеваль однажды въ устроенной для него горницъ, онъ захотъль выразить признательность своей хозяйкъ за оказанную ему любовь, призваль ее къ себв чрезъ слугу своего Гіезія и вельть ему сказать ей: "воть ты заботишься о нась: что сделать бы тебе? Не нужно ли поговорить о тебе съ царемъ или съ военачальникомъ?" Представляется страннымъ, что Елисей не самъ говорить съ женщиною, которая однако стояла передъ нимъ, но высказывалъ ей чрезъ своего слугу готовность къ взаимной услугь. Это происходило не отъ того, чтобы онъ не хотвль иметь съ нею непосредственнаго сношенія, для сохраненія своего достоинства, такъ какъ впоследстви (ст. 15) онъ говорилъ съ нею непосредственно, равнымъ образомъ и не отъ того, чтобы священный писатель находиль неприличнымь для учителя закона такое сношеніе съ женщиной: это происходило только въ виду того большаго страха, который женщина чувствовала къ святому мужу Божію, чтобы ей твиъ искренные можно было высказать желанія своего сердца. Она отвъчала: "нътъ, среди своего народа я живу тихо и спокойно и не имъю нужды заискивать и желать чего-нибудь у великихъ и сильныхъ земли". Быть-можеть она хотвла дать понять, что она принимала пророка не ради награды, но ради его самаго и ради Бога.

Елисей находиль темъ более необходимымъ сделать что-нибудь для нея и спращиваетъ своего слугу, не знаетъ ли онъ, что можно бы сделать для нея. Тогда Гіезій отвечаль: "да вотъ, сына нетъ у ней, а мужъ ея старъ". Елисей велелъ опять позвать женщину и возвестиль ей, когда она стала въ дверяхъ (потому что изъ скромности и почтенія она не вошла въ горницу): "черезъ годъ,



<sup>114)</sup> Pirke di Elies. Exod, 33 n Rabbi Salomon.

въ это самое время, ты будешь держать на рукахъ сына". Пораженная, на половину надъясь, на половину сомнъваясь, но смнренно женщина отвъчаетъ: "нътъ, господинъ мой, человъкъ Божій, не обманывай рабы твоей", то-есть не возбуждай во мит напрасныхъ надеждъ! Это объщание и исполнилось въ назначенное время: она стала беременною и родила сына на другой годъ въ это самое время. Однако вскоръ въръ этой благочестивой женщины предстояло подвергнуться испытанію и быть прославленною славнымъ дъломъ всемогущества Божія чрезъ посредство пророка Божія. Когда ребеновъ выросъ въ отрока и пошелъ однажды въ отцу своему, находившемуся съ жнецами на полъ, онъ сталь жаловаться на сильную головную боль. Принесенный домой въ матери, овъ уже въ полудню умеръ у нея на кольняхъ, въроятно вслъдствіе солнечнаго удара. Она сейчасъ же отправилась въ горницу, подожила мертваго ребенка на постелъ человъка Божія и заперла дверь. Она хотвла пока держать въ тайнъ смерть отрока, потому что питала молчаливую надежду, что человъкъ, объщавшій ей сына и не обманувшій ен, опять окажеть ей свою помощь; полагая тажимъ образомъ покойника въ горницъ и на постелъ пророка, она нъкоторымъ образомъ передаетъ уже его теперь человъку Божію, за которымъ и собирается въ путь.

Но такъ какъ она не хочетъ пуститься въ путь безъ въдома мужа, то она и просить у него,--не сообщая ему однако о смерти ребенка, — одного слугу и одну ослицу, чтобы поскоръе отправиться въ человъку Божію, и на вопросъ мужа: "зачъмъ тебъ **вхать** въ нему? Сегодня не новомвсячіе и не суббота" - отвъчаеть: "корошо!" то-есть: я отправлюсь, не препятствуй мив! И воть она осъдвала ослицу и въ сопровождении слуги поспъшно отправилась въ Елисею на гору Кармилъ. Последній, увидевъ ее издали, посладъ къ ней навстръчу Гіезія спросить ее о ея здоровьи и о здоровьи ея мужа и ребенка: доказательство, въ накомъ высокомъ уваженій и почеть эта женщина находилась у пророка. Не вступая съ нимъ въ дальнъйшіе разговоры, она отвъчаеть: "здоровы!", опъшить къ пророку на гору и бросается къ его погамъ, чтобы вымолить помощь у человъка Божія. Когда Гіезій, видъвшій униженіе достоинства своего господина въ обниманіи его ногъ женщиною, жотвлъ помвшать ей въ этомъ и отвести ее, то быль остановленъ пророкомъ, который сказаль ему: "оставь ее! Душа у ней огорчена, а Господь сврымъ отъ меня и не объявимъ мив". Въ этихъ

послъднихъ словахъ заключается извинение со стороны пророка, почему онъ не пришелъ сейчаеть же въ Сонамъ и не предотвратилъ смерти ребенка. Затъмъ глубово огорченная матъ напоминаетъ пророву его объщание, не высказывая прямо, что такое случилось съ нею, хотя это легко могло бытъ угадано Елисеемъ. "Просила ли я", говоритъ она, "сына у господина моего? Не говорила ли я: не обманывай меня?"—Она какъ бы желала сназатъ этимъ: я не жаловалась на свое безчадие и не желала имътъ сына. А теперь я несчаститье, нежели была прежде. Ибо лучше совствъ не митътъ дътища, чъмъ, имътъ одво тольно, лишитъся его опять.

Пророкъ, сострадательное сердце котораго было тронуто скорбію и жалобою женщины, ръшается оказать немедленную помощь. Онъ приназываеть поэтому своему слугь Гіезію немедленно приготовиться въ путь, взять посожь пророка, не привътствовать никого на пути и не отвъчать на привътствія и положить посокъ (символъ селы Божіей) на лице ребенка, чтобы такимъ образомъ вмъсто него пробудить ребенка отъ смертнаго сна. Что Гісзію не следовало никого приветствовать и никому отвечать на приветствія, на это указывають различныя причины: Гіезій не должень терять время на пути въ безполезныхъ разговорахъ и долженъ быль воскресять ребенка еще до возвращенія мужа 135) или чтобы онъ не хвалился передъ встречными темъ, что учитель послаль его воскресить умершаго, не оскорбиль этимъ Бога и не устраных бы этимъ чуда 186) или же чтобы онъ сосредоточился въ себв молитвою и размышленіемъ и приготовился такинъ образомъ къ совершенію двла Вожія 137).

Однако мать ребенка недовольна этимъ: она заклинаетъ пророка, чтобы онъ самъ пошемъ съ нею. "Живъ Господъ и жива душа твоя! Не отстану отъ тебя". Настоятельная просьба женщины, чтобы Елисей пошемъ самъ, проистекала безъ сомнёнія изъ того убъжденія, что такъ какъ ребенокъ умеръ, то помочь здёсь можетъ не Гіевій, но только пророкъ, объщавшій ей сына, а также изъ горячаго сердечнаго желанія увидёть своего сына снова живымъ. Тогда Елисей всталь и пошемъ за нею. Дорогою они встрътили возвращавшагося Гіезія, который сообщиль имъ о безплод-



<sup>135)</sup> Asycmuns, sermo 42 l. c.

<sup>126)</sup> Geodopums, interr. 17 ad IV Reg. Ilpononii, ad h. l.

<sup>137)</sup> Anspociä, l. 7 in Luc. n. 63.

ности своего опыта воскрешенія: несмотря на то, что онъ положиль посохъ на лицо ребенка, последній не обнаруживаль никанихъ признавовъ жизни. Затъмъ Елисей входитъ въ домъ, гдъ мертвый ребеновъ лежаль на постель, и сейчась же приступаеть въ совершению дъла Божія, поступая въ главномъ по примъру своего учителя и отца Илів. Онъ запираєть за собою дверь, молится Господу, ложится надъ ребенкомъ, такъ что его уста, глаза и ладони приходятся въ устамъ, глазамъ и ладонямъ ребенка, и вогда онъ простерся на немъ, то тело ребенва согрелось. Затемъ онъ всталъ и прошель по горница взадъ и впередъ, потомъ опять простерся на ребенкъ, который послъ этого семь разъ чихнулъпервый признакъ возвращенія жизни — и открыль глаза. Тогда Елисей вельть Гіезію позвать сонамитянку, и когда она пришла нъ нему, онъ сказаль ей: "возьми сына своего!" Она упала ему въ ноги и повлонилась до земли, чтобы выразить благодарность человъну Божію, взяла сына своего и пошла 128).

И этоть разсказь имъеть большое сходство съ разсказомъ въ 8 Цар. 17, 17, почему нъкоторые протестантскіе толкователи считають и его не болье, какъ подражаніемъ послыднему. Однаво при всемъ сходствъ оба факта существенно отличны другъ отъ друга. Тамъ двло идеть объ оживленіи взрослаго сына сарептской вдовы, у которой остановился пророкъ Илія, здёсь-о воскрешелія ребенка сонамитянки, оказавшей гостепріимство пророку Елисею въ своемъ домъ и у которой быль еще живъ мужъ. Ребеновъ сонамитянки быль вивств съ темъ сыномъ обетованія, каковымъ не быль сынь вдовы сарептской. По блаж. Августину 130) эта безплодная сонамитянка, получившая сына по молитев Елисся, служить прообразомъ церкви, родившей съ пришествіемъ Христовымъ народъ христіанскій; и какъ умершій сынъ быль возвращенъ пророкомъ къ жизни, такъ и Христосъ оживилъ погребенные въ своихъ гръхахъ языческіе народы и возвратиль церкви. Николай Лиранъ 140) видитъ въ сонамитянкъ изображение религиозной личности, принимающей Христа въ горница своего сердца и уготоваяющей для Него тамъ постоянное мъстопребываніе.



<sup>138) 4</sup> Hap. 4, 8-37.

<sup>139)</sup> Sermo 42 l. c.

<sup>&</sup>quot;"). Ad IV Reg. cp. 4.

# Жена и дочери Іова.

Когда благочестивый страдалець Іовь, пораженный ужасною проказою, сидъль на кучъ пепла и лишень быль всякаго утъщенія, къ нему приступила единственная оставшаяся у него женане для того, чтобы благочестивыми утвшеніями облегчить его страданія и сдвиать ихъ болве выносимыми, но для того, чтобы ввести его въ искушение и довести до богохульства. Но откуда происходила эта жена? Для отвъта на этотъ вопросъ недостаетъ достовърныхъ источниковъ. Филонъ, халдейскій парафрасть, Руперть 141) и другіе думають, что женою Іова была Дина, дочь Іакова, отъ которой онъ имълъ 14 сыновей и 6 дочерей, и именно 7 сыновей и 3 дочери до своей бользни и столько же сыновей и дочерей по возстановленім здоровья. По другому показанію іудейскихъ толкователей Іовъ после своей болезни и по смерти своей жены женился на Динв и имвлъ отъ нея прекрасную дочь, которая впоследстви вышла замужь за Потифара и родила ему Асеневу, жену Іосифа.

Іовъ лишился сыновей и дочерей, - почему же у него не была отнята и жена? Нельзя принять мивнія Филона, что она была пощажена за заслуги отца своего Іакова; потому что, если благочестивыя дъти Іова не были пощажены за святость своего отда, то тымь меные могла быть пощажена нечестивая жена за заслуги своего отца. Святые отцы согласны между собою въ томъ, что діаволь, отнявшій у Іова по допущенію Божію все его имъніе и его детей, оставиль ему жену для того, чтобы воспользоваться ею, какъ удобнымъ орудіемъ, для доведенія благочестиваго мужа до паденія, послів того какъ его прежнія попытки оказались тщетными всявдствіе благочестія Іова: если онъ чрезъ жену довель до паденія перваго мужа, то темь более разсчитываль достигнуть этого на сей разъ при еще болъе благопріятныхъ обстоятельствахъ. Тамъ, у Адама, дъло шло о пренебрежении и преступлении заповъди Божіей, здъсь-о богохульствъ. Первый Адамъ въ раю палъ, послушавъ свою жену, другой Адамъ на кучъ пепла побъдилъ,

<sup>141)</sup> In Prolog. ad Ios. H l. 8 gen. cp. 11.

вразумивъ свою жену <sup>143</sup>); чъмъ опаснъе искушеніе со стороны собственной жены, тъмъ славнъе побъда благочестиваго страждущаго мужа <sup>143</sup>). Поэтому блаж. Августинг справедляво называеть жену Іова сподвижницею діавола <sup>144</sup>); св. Златоуств называеть ее сильнъйшимъ орудіемъ его <sup>143</sup>) и стънобитною машиною, тщетно направленною противъ башни, сдъланной изъ слоновой кости <sup>146</sup>); Григорій Великій—лъстницею, приставленною діаволомъ для того, чтобы проникнуть въ башню <sup>147</sup>); Оригенъ—служительницею не-

<sup>147)</sup> Lib. 3 Mor. ср. 2: среди столькихъ превратностей, среди столькихъ ранъ



<sup>142)</sup> Златоусть, sermo 2 de Anna: вооружился (сатана) на этого мужа такъ, чтобы советь (то-есть) не быль подозрителень и скрыль въ словахъ жены ядь, преувеличивая несчастіе; и Ехр. in Is. 3. Hom. 28 in Iob. n. 3: по отнятію всегоему оставлена одна только жена, да и та оставлена для искушенія и козней. Вотъ почему діаволь и не погубиль ся вмістів съ ся сыновьями и не домогался смерти ел, надъясь имъть въ ней сильную помощь себъ въ искупении этого святаго мужа. Поэтому онь и оставнив ее, какъ самое сильное и удобное для себя орудіе. Если, говорить, я чрезь жену изгналь человіка изь рая, то тімь боліе въ состояни буду виспровергнуть сидящаго на навозной кучв. Авчустинь, Епагт. In Ps: 29. п I: къ ранамъ тела присоединилась оставленная жена, подобно Еве, пособница діавола, а не сов'ятница мужа... Епатт. in Ps. 55. n. 20: женз оставдена не безъ намеренія. Вы считаете можеть-бить милосердимъ діавола, оставившаго ему ее? Онъ зналъ, чрезъ кого прельстилъ Адама. Онъ оставиль себъ пособницу, а не утвиштельницу мужу.-Еппат. in Ps. 192. n. 5 Enarr. in Ps. 134. n. 2 Enarr in Ps. 144. n. 18 sermo ad Catech, cp. 3. n. 10, sermo de temp, barb. cp. 6;—sermo de urb. ezc. cp. 3. Tepmyasians, 1. de pat. cp. 14: Ohbocтавиль жену, уже утомленную бъдствіями и совътующую недоброе. Кипріань. l' de bono pat. cp. 18. Bacusiŭ Besuriŭ, hom. quod mund. non sit adh.: celoнивъ жену въ нечестивому и богохульному совъту, онъ (діаволъ) намъревался обратить въ ничто дела страдальца -- борца; и sermo 13 de patient. Григорій Великій, 1. 3 Mor. ср. 2 Iob.: Онъ повторяетъ старую уловку: звая, какъ обыкновенно подвергается обольщению Адамъ, онъ обращается къ Евв.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) Златоусть, hom. 33 in Matth.: мужественная душа, возмогшая отразить жену, снабженную такимъ оружіемъ, и подавить два тягчайшихъ аффекта—страсть и милосердіе.

<sup>144)</sup> Lib. 1 cont. Gaudent.: Онъ оставня себъ сподвижницу для обольщенія мужа.

<sup>145)</sup> Frag. in Iob.: ему коварно оставлена одна только жена для искушевія и уловленія; діаволь потому и не погубиль ея вивств съ двтьми, что надвялся получить отъ нея легкую помощь въ устроенномь ему (Іову) ковѣ. Такимъ обравомъ онъ сохраниль ее себѣ какъ величайщее и сильнвишее орудіе. Ибо есля, говорить, я изгиаль Адама изъ рая съ помощью жены, то твиъ облве возмоту низвергнуть Іова на навозной кучѣ.

<sup>146)</sup> Frag. in Iob. cp. 2.

честія <sup>148</sup>), *Назіанзинъ*—худою сов'ятницею <sup>448</sup>). Кальвинъ заходитъ слишкомъ далеко, называя ее Proserpina и Furia infernalis.

Поэтому и слова, обращенный женою въ Іову, возводятся къ діавольскому внушенію 150). Оригенъ упоминаеть, что по взгляду нъкоторыхъ толкователей между началомъ бользии Іова и искущеніемъ его со стороны жены прошло три года съ половиною; самъ же онъ, такъ же, какъ и Златоустъ, принимая во внимание 7, 3, допускаеть только ивсколько месяцевь. По показанію LXX прошло довольно много времени. Василій Великій, Григорій Великій, Олимпіодоръ и Златоусть говорять вром'в того, что жена Іова разразилась нижеследующими словами только уже тогда, когда она впала въ крайнюю нужду и принуждена была поддерживать свою бъдственную жизнь нищенствомъ: "ты все еще твердъ въ непрочности своей? 151). Похули Бога (благослови Бога, простись съ Богомъ) и умри! Въ этихъ словахъ, очевидно, заключается только квинтоссенція ея нечестивыхъ ръчей. У LXX къ этимъ словамъ есть пространное дополненіе, объясняющее ихъ; и греческіе отцы, въ особенности Заатоустъ 158) и Оригенъ 158), объясняють ихъ подробиње. Вотъ это дополнение: "по многомъ времени сказала ему жена его: Доколь ты будешь терпъть? Воть, подожду еще немного въ надежде спасенія моего. Ибо погибла съ земли память твоясыновья и дочери, бользни чрева моего и труды, которыми нап-

и ударовь діаволь виділь блаженнаго Іова непобіжденнымь, стоящимь на возвишеніи какь бы въ нівкоей крівпости добродітелей, недоступнымь для вражескихь козней. Такимь образомь непріятелю приходится изыскивать средство пронивнуть въ эту крівпость. Жена близка къ мужу и подчинена ему. И такь опъ (непріятель) овладіль сердцемь жены и сділаль его какь бы лістинцею для достиженія сердца мужа, овладіль душою жены, лістинцею мужа.

<sup>148)</sup> Anon. in. Iob. 2: Діаволь сберегь ее, разсчитывая иметь въ ней служительницу нечестія своего... виновницу погибели своего мужа.

<sup>149)</sup> Or. 21 in laud. Athan. n. 17: въ довершение несчастия оны ималь соватими и на все худшее и неодобрительное.

<sup>150)</sup> Заатоусть ad Stag. ad. daem. vex. l. 3. п. 14: опа (жена) высказывала слова діавола. Ісропимь, ер. 118 (al. 34) ad Iul.: блаженному Іову сохранена была наихудшая жена, чтобы онь чрезь нее научился богохульствовать. Оршень, Anon. in Іов. ср. 2: и говорила не жена, но діаволь, говорившій ея устами... точно такъ же, какъ и чрезъ другихъ другить онь говориль и говорит...

<sup>151)</sup> Byzer. Adhuc tu permanes in simplicitate tua?

<sup>152)</sup> Hom. 28 in ep I ad Cor.

<sup>453)</sup> L. c.

расно трудилась. Самъ ты сидишъ въ смрадъ червей, проводя ночь безъ покрова; а я скитаюсь и служу, перехожу съ мъста на мъсто, изъ дома въ домъ, ожидая, когда зайдетъ солице, чтобъ усповоиться отъ трудовъ моихъ и бользней, которыя нынъ удручають меня. Но скажи нъкое слово къ Богу-и умри". Она начинаетъ насмъщиннымъ замъчаніемъ, какъ долго будеть еще Іовъ терпъливо ожидать, прежде чемъ оставить надежду на выздоровленіе, будучи уже почти совствить изътенть червями? Не говоря уже о прочихъ потеряхъ, она напоминаетъ ему о самомъ жестокомъ несчастія, что онъ лишился всвять своихъ детей и что такимъ образомъ память (имя) его уничтожена. Этоть ударъ твиъ болве жестовъ для нея, что всв ея скорби и заботы при рожденіи и воспитаніи ея дътей были напрасны. Но и это она еще перенесла бы, еслибы по крайней мъръ мужъ ея остался пощаженнымъ; а между тъмъ онъ сдълался уже пищею червей, ей же приходится, подобно преэрънной рабъ, нищенски выпрашивать себъ хлъбъ. Она едва можеть дождаться ночи, приносящей ей нъкоторый покой. Думая, что смягчила его этими словами и возбудила его противъ Бога, она обнаруживаетъ свою настоящую змвиную природу: пусть онъ произнесеть нетерпъливое гнъвное, нечестивое слово и затъмъ смъло умреть. По св. Василію 154) она сидъла на землъ, ломала руки, выставляла ему на видъ наличныя следствія его благочестія. напоминала ему о прежнемъ его счастливомъ состояни и внушала ему, какую награду онъ получиль за свои многія жертвы. Она говорила много подобныхъ малодушныхъ словъ, чтобы смутить его. Я, нъкогда дарида, теперь брожу съ мъста на мъсто какъ служанка и принуждена жить милостынею моихъ прежнихъ слугъ. Для него было бы лучше самому наложить на себя руки, нежели теривть такія мучительныя страданія и отравлять жизнь своей

Возвратнися однако къ тексту Библіи. Если мы будемъ понимать стоящее здъсь еврейское слово—въ смыслъ integritas, благочестія (Вул. simplicitas—простота сердца), то въ этихъ словахъ заключается не столько выраженіе удивленія, сколько отзывающійся насмъшкою вопросъ, какъ долго Іовъ въ своей простоть будеть еще оставаться богобоязненнымъ, посль такого опыта. Слова: "Благос-



<sup>131)</sup> Homil. cit. n. 11.

дови Бога"! толковались различно, и притомъ прежде всего въ хорошемъ смыслъ: проси у Бога смерти, которая освободитъ тебя отъ страданій! Другіе понимаютъ ихъ въ ироническомъ смыслъ: продолжай—себъ почитать Бога,—мгновенная смерть будетъ наградою за твою богобоязненность. Иные правильнъе понимаютъ въ худомъ смыслъ: простись съ Богомъ, перестань наконепъ довъряться Ему, потому что въдь для тебя не остается ничего болье, кромъ смерти,—или же: отнесись къ Богу съ презрънемъ, какъ относятся къ Нему нечестивые, чтобы Онъ тебя наконепъ убилъ и такимъ образомъ ты освободился бы отъ всего 155, или чтобы такимъ образомъ ты отмстилъ за себя Богу, какъ виновнику твоихъ страданій. Итакъ слова эти составляють выраженіе не только отчаявшейся въ Богъ, изнемогшей подъ ударами судьбы и возбужденной, но и нечестивой, богохульной женщины 154).

Однако Іовъ подобенъ кръпкой башнъ, отъ которой отскакивакотъ стрълы искушенія со стороны его жены; онъ не слушаль словъ ея. Онъ обратился къ своей женъ 157) и, смотря на нее со святымъ и праведнымъ гнъвомъ 158), сказалъ ей: "ты говоришь какъ одна изъ безумныхъ (нечестивыхъ). Неужели доброе мы будемъ принимать отъ Бога, а злаго не будемъ приниматъ" 158)? Іовъ обнаруживаетъ умъренностъ во вразумленіи своей жены, называя ея слова безумными, и такъ какъ въ Священномъ Писаніи безуміе равнозначительно съ нечестіемъ — нечестивыми, не дълая однако ей дальнъйшихъ упрековъ. Что Іовъ, говоря о безумныхъ женщинахъ, имълъ въ виду преимущественно Еву, это невъроятно. Затъмъ женскому безумію онъ противопоставляетъ убъжденіе, достойное благочестивато и мудраго страдальца, что какъ въ счастъъ, такъ и въ несчастъв нужно преклоняться подъ руку Всевышняго и равнодушно принимать даже и непріятное. Такимъ



<sup>144)</sup> LXX и хандейскій тексть.

<sup>156)</sup> Оригенъ, Anon. in Iob.: это слово женщины безумной и совътъ женщины совершенно сумасбродной.

<sup>167)</sup> LXX: Respiciens in illam (смотря на нее).

<sup>158)</sup> Златоусть, in Iob. п. 10: Эти слова взволновали внутренность Ioва, и онь, обратившись въ женъ какъ въ врагу, съ гнъвнымълицомъ и суровымъ взглядомъ, прежде чъмъ отврыль уста, однимъ вндомъ уничтожилъ ел поползновенія. Василій 1. с. п. 11.

<sup>459)</sup> IOB. 2, 9. 10.

образомъ Іовъ даже въ величайшемъ несчастін, опираясь на свою богобоязнь, вышелъ побъдителемъ надъ искушавшею его женою.

После того вавъ Іовъ выдержалъ такое трудное испытаніе, онъ не только былъ возстановленъ въ своей прежней чести и достоинствъ, но и усугублено было прежнее его счастливое состояніе въ отношеніи земныхъ благъ и потомства. У него родились семь сыновей и три дочери. Говоря строго, здёсь не имъло места усугубленіе, потому что у него родилось столько же сыновей и дочерей, сколько онъ потерялъ; но такъ какъ по ветхозавътному воззрънію 140) умершія дёти не считаются совершенно потерянными, то новое чадородіе, которымъ благословленъ былъ Іовъ, является болье, нежели только простымъ возстановленіемъ 141). И первая дочь была названа Емимою (Вульг. Dies), вторая — Кассіею, а третья—Керенгаппухою (Cornustibium). И не было на всей землъ такихъ прекрасныхъ женщинъ, какъ дочери Іова, и далъ имъ отепъ ихъ наслъдство между братьями ихъ 142).

Эти имена имъютъ, какъ замъчаетъ Григорій Нисскій <sup>162</sup>), отношеніе къ красотъ дочерей Іова, а равно и—какъ думаютъ Никита и Корнелій а Ляпиде — къ счастію Іова. Однако въ этихъ словахъ имъ́ется въ виду не одна только внъшняя красота, но также и красота душевная, или добродътели дочерей Іова <sup>164</sup>) Пер-

<sup>(44)</sup> Гризорій Великій, 1. 30 Мог. іп Іов. 42: Эти имена, какъ запиствованныя отъ добродітелей, хорошо употребнять переводчикъ: въ арабской річн нать не находится, а на латинскомъ языкі они выражительніве.



<sup>160) 2</sup> Uap. 12, 23,

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Авнустинъ, de symb. ad Catech. ср. 3: Іовъ получилъ все сугубо и родилъ столькихъ же сыновей, сколько схоронилъ. Итакъ сугубо ли? Несомивно сугубо, потому что и тв (сыновья) были живы. Григорій Нисскій, От. in fun. Pulch.: Что касается двтей, родившихся послів, то они считаются вийств съ годившимися прежде, вотому что для Бога всі живи. Васылій, hom. cit.: Умершія дізти были живы лучшею своею частію. Итакъ украшенный Творцомъ другими сыновьями и дочерьми, онъ и въ этомъ отношеніи виблъ сугубое обладаніе. Тертиулліанъ, l. 14 de patient.

<sup>169)</sup> IOB. 42, 12-15.

<sup>163)</sup> Нот. 9 in Cant.: Восхваляя выше моры красоту ихъ (дочерей Іова), Писаніе и именами ихъ указываетъ на цеобычайное чудо ихъ... Свидотельствуя о дочери Іова (Амалееевъ Рогь), что она была весьма плодородна добродотелью, оно показываеть это именемъ ея... Кассія указываеть намъ на чистоту жизни и благоуханіе добра, а День (Dies)—на честь и красоту, какъ и апостолъ называеть живущихъ чисто смнами свота и смнами дня.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

### О ПОДДЪЛЬНЫХЪ СВЪЧАХЪ, ПРИНОСИМЫХЪ ВЪ ХРАМЪ БОЖІЙ, КАКЪ ЖЕРТВЪ, НЕУГОДНОЙ БОГУ\*.

Благочестивые слушатели! У насъ-православныхъ христіанъсъ глубовой древности существуеть благочестивое обывновение приносить въ храмъ Божій свічи, елей и ладонъ. Это приношеніе, по ученю св. церкви, есть вичто иное, какъ жертва отъ нашихъ трудовь или дарь Богу. Принося эти жертвы, мы или умилостиляемъ Бога за свои гръхи, или благодаримъ Его за ниспосылаемыя благодъннія въ намъ, вли просимъ Его помощи во всвуъ нашихъ двиахъ и предпріятіяхъ. Нужно заметить при этомъ, что жертвы тогда только пріятны Богу, когда приносятся не изъ тщеславія, но по искреннему расположению къ Богу, отъ чистаго сердца, отъ честныхъ трудовъ, и если онв по своему вачеству удовлетворяють предписаніямъ св. церкви. Отъ самаго мірозданія челов'ять всегда чувствоваль необходимость жертвоприношеній и всегда приносиль ихъ по установлению Божию. Авель-сынъ Адама-первый принесь Богу въ жертву самое лучшее, первородное, непорочное отъ стадъ своихъ, и его жертва принята была Богомъ. Праведный Ной тогчась же по выхода изъ ковчега посла потопа принесъ также благодарственную жертву Богу за спасеніе себя съ семействомъ отъ всемірнаго потопа, и эта жертва пріятна была Богу такъ, что Ной получиль отъ Него увърение и знамение въ томъ, что впредь не будеть всемірнаго потопа. Премудрый царь Соломонъ, после смерти отца своего Давида, желая воздвигнуть храмъ Всевышнему, не прежде приступиль къ постройкъ его, какъ напередъ принесши тысячу жертвъ. Но все эти ветхозаветныя жертвы, жакъ состоящія въ закланін животныхъ и окропленін кровію ихъ кругомъ алтаря, прообразовали собою всемірную жертву Голгооскую. Когда же непорочный Агнецъ-Единородный Сынъ Божій-Самъ себя принесъ въ жертву Богу Отцу за гръхи всего міра, Своею пречистою кровію искупиль насъ отъ гръха, проклятія и смерти, тогда ветхозавътныя жертвы потеряли свое значеніе: исчезда необходимость закадать агидевъ, водовъ и коздовъ Вмисто

<sup>\*</sup> Изъ вивбогослужебныхъ собесвдованій сельскаго священника.

ветхозавътныхъ жертвоприношеній теперь мы, въ воспоминаніе Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, при совершеніи божественной литургіи, приносимъ на проскомидіи, по установленію Самого же Господа, самый чистый пшеничный хавбъ, называемый просфорою, и самое лучшее красное виноградное вино. Эти дары по призываніи Св. Духа и благословеніи ихъ со стороны священнодъйствующаго предагаются въ истинное тело и въ истинную кровь Христовы и служать безкровною жертвою, которою очищаются грахи какъ живыхъ, такъ и умершихъ христіанъ. Кромъ приношеній для совершенія свхаристіи мы, христіане, приносимъ въ храмъ Божій восковыя свачи, слей и ладонъ. На это мы также имвемъ указаніе въ Новомъ завътв. Изъ евангельской исторіи намъ яввъстно, что волжвы-восточные мудреды-первые принесли въ Виелеемъ родившемуся Богомледенцу Інсусу свои жертвы или дары: волото, ливанъ и смирну, а въ книге Деяній апостольскихъ равскавывается о томъ, что ученики Христовы, собираясь на молитву и преломленіе хлъба для совершенія евхаристія въ домакъ, возжигали при этомъ свъчи. Во едину ото суббото, собравшимся ученикомъ преломити хльбъ, бяху свъщы многи въ горниць, идъже собрани бъхома, говорить Двенисатель (Двян. 20, 7-8). Каковы же должны быть по своимъ вачествамъ жертвы, приносимыя Богу? Ветхозаветный законодатель отъ лица Самого Бога предъявляеть самыя строгія требованія къ предназначавшимся въ жертву животнымъ: "приносите (въ жертву Богу) то, что пріятно вамъ-непорочное отъ стадъ воловъ, или отъ овецъ, или отъ косъ, говорить онь въ внигв Левить: что слепо, повреждено, или уродливо, или больно, или пармиво, или воростивво, не ириносите Господу, и въ жертву не давайте на жертвенникъ Господень" (Лев. 22-21-22). Эту заповъдь Божію ветхозавітные евреи исполняли во всей строгости закона. Не такъ поступаемъ мы, новозавътные кристіане, по отношенію нь самой распространенной жертвъ – церковнымъ свъчамъ. Свъчи изъ чистаго пчелинаго воска въ настоящее время-ръдкость; обыкновенно приносятся въ церковь тв свачи, которыя выдышваются изъ какой-то аравійской смолы, называемой церевиномъ, съ приивсью нерасина. Пріятна ля эта жертва Богу? Посмотрите, какъ эта подувльная свыча при горыны отдыветь отвратительный смрадь и копоть, оть которыхъ темнъеть иноностасъ, портится живопись и стины, и которые оказывають вредное вліяніе на молящихся. Можеть ли быть такая свича, и для насъ самихъ непріятная, угодна Богу, Существу всесовершенивищему и высочайщему?! Обывновенно эти свичи, такъ нало соответствующія благоленію церковному, вы пріобретаете не въ церкви, а у какого нибудь уличнаго мелкаго торговца, который вивств съ церковными сввчами продаеть и другіе разные нечистые предметы въ родъ дегтя, керасина и хуже того еще...

И вы не считаете за гръхъ приносить такую непотребную жертву къ св. алтарю Божію, въ это Святое святыхъ-и жертвеннику Его?! Можетъ-быть вы досель приносили эти непотребныя свъчи по невъдънію своему, или вслъдствіе низкой цъны, по какой онъ продаются у торговцевъ; но вамъ теперь выяснено, что такая жертва не соотвътствуетъ святости и чистотъ храма и противна повельнію Божію; потому прошу вась не обольщайтесь дешевизною ея, не приносите ее въ церковь болъе, не оскорбляйте святыни. Послушайте, какъ Самъ Богъ иногда вразумляеть и даже наказываеть тахъ, которые небрежно относятся въ святына Божіей и чествують св. иконы не такъ, какъ предписано. На св. горъ Авонской, въ Дохіарскомъ монастыръ, есть чудотворная икона Божіей Матери, называемая Скоропослушницей, изображеніе которой нажодится у насъ въ храмъ у лъваго влероса. Въ описани этой иконы говорится, между прочимъ, следующее: предъ чудотворною иконою Скоропослушницы быль входь, которымь обыкновенно отцы ходили въ транезу; а транезарь по своей должности чаще другихъ ходилъ тамъ не только днемъ, но и ночью: ночью онъ жаживаль иногда мимо этой ивоны съ зажженною лучиною. Такъ однажды трапезарь, по имени Ниль, проходя обыкновенно, иимо этой вконы съ пылающимъ факсломъ, услышалъ отъ нея следующія слова: "на будущее время не приближайся сюда съ зажженною луною и не копти Моего образа". Ниль испугался человъческаго голоса въ необывновенное время, когда никого не было въ трашезъ, кромъ только его одного, но не обратилъ на эти слова должнаго вниманія и продолжаль по прежнему ходить мимо иконы съ тою же зажженною дучиною. По прошествіи недолгаго времени, Ниль вторично услышаль следующія слова: Монахъ, недостойный этого имени! долго ли тебъ такъ безпечно и безстылно воптить Мой образъ "? При этихъ словахъ несчастный трапезарь ослъпъ. Узнала объ этомъ монастырская братія, и всё члены ея, устра-лиенные, благоговъйно и съ трепетомъ пали предъ чудотворною иконою и затеплили предъ нею неугасимую дампаду, а новому транезарю приназали каждый вечеръ возначать онијамъ предъ св. иконою и вадить предъ нею. Ослъпшій Ниль съ раскаяніемъ не преставаль молиться о своемъ процесніи. Въ одинъ день, когда усердно онъ молился, услышаль вдругь следующія слова: "Ниль! Услышана молитва твоя, ты прощенъ, и зрвніе снова дается очамъ твоимъ. Когда получишь ты эту милость отъ Меня, возвъсти братіи, что Я повровъ и защита ихъ обители. И нто будеть прибызать во Мев съ благоговениемъ, Я буду исполнять того молитву; и отныть сія икона Моя будеть навываться Скоропослушницею, потому что буду являть скорую помощь притекающимъ къ ней". Вследъ затемъ Нилъ прозредъ. Вотъ видите, какъ Сама Матерь Божія наказываеть непослушныхъ оскорбителей своего образа.

Страшно, братіе, впасти въ рудь Бога жива! Берегитесь, какъ бы и вамъ не прогиввать Господа Бога и Его Пречистую Матерь недостойною жертвою. Чтобы на будущее время избъжать вамъ обмана со стороны торговца въ покупкъ свъчей и не оскорбить святыни, повупайте всегда свичи, наскольно позволять вамъ средства, въ своей церкви. Здесь церковный ктиторъ, которому поручено завъдывание перковнымъ хозяйствомъ, старается по возможности избъгать покупки недоброкачественныхъ свъчь и имъетъ свъчи хорошаго достоинства и продаеть ихъ, приспособляясь къ ихъ дъйствительной стоимости. Тогда вы сдълвете вдругъ два добрыхъ дъла: принесете Богу пріятную жертву, не оскорбляя святыни, н приходскому своему храму окажете поддержку. Ты не богатый, положимъ, человъкъ: не можещь братъ дорогой свъчи, но этого отъ тебя и не требуетъ Богъ; возъми небольшую, но чистую восвовую свичу, какая пріятна Ему,- и такая твоя малая жертва при твоемъ усердін послужить тебв на великую пользу. Такимъ образомъ изъ вашихъ посильныхъ приношеній со временемъ соберутся такія денежныя средства, на которыя постепенно можно будеть украшать храмъ Господень, а онъ у насъ, какъ сами видите, не имъетъ довольнаго благольнія и вообще нуждается во многомъ. Итакъ, братіе, прошу васъ: отправляясь въ храмъ Божій, не берите съ собой свъчей, ранве купленныхъ у частныхъ торговцевъ, но пріобратайте ихъ, по усердію своему и состоянію, въ церкви изъ чистаго пчелинаго воска. Такая свича послужить пріятной жертвой Богу: она, подобно жертвъ Авеля, вмъсть съ вашими горячнии молитвами вознесется, какъ чистый, благоуханный онміамъ, къ горнему престолу Царя Небеснаго, низведеть на васъ благослоненіе Божіе, и всв прошенія ваши и добрыя намеренія увенчаются полнымъ желаемымъ успъхомъ. Аминь.

Священник Андрей Никольскій \*.

# ВОСКЪ. ЕГО СУРРОГАТЫ И ЕГО ФАЛЬСИФИКАЦІЯ ВЪ МОСКВЪ.

Quousque tandem! Cicero.

Про воскъ, его суррогаты и его оальсионкацію писано очень часто и очень много; борьба съ оальсионкаторами этого продукта, чистота котораго требуется каноническими уставами православной и прежней католической церкви, (теперь въ католическихъ храмахъ



<sup>\*</sup> Тамб. Епарх. Въд.

допускаетя даже электрическое освъщеніе) ведется весьма энергично въ разныхъ мъстахъ Европы, но повидимому нигдъ еще она не вступила въ такой фязисъ развитія, который дълать бы ее невыгодною для фальсификаторовъ и давать бы побъду лицамъ принимающимъ къ сердцу каноническія постановленія во всей ихъ чистотъ.

Борьба съ фальсификаціей воска, а также съ замѣняющими его суррогатами ведется не только во имя религіи, какъ въ земляхъ православныхъ, она не менѣе ожесточенно производится и въ странахъ, гдѣ, какъ напримѣръ, въ доброй половинѣ Германіи или въ Сѣверо-Американскихъ Соединенныхъ Штатахъ она ведется во имя поддержки важнаго для мелкаго народнаго хозяйства промысла— пчеловодства, которымъ такъ справедливо гордятся Германія и особенно Сѣверо-Американскіе Штаты.

Борьба эта выражается не только въ узаконеніяхъ, опскальныхъ мърахъ и другихъ мъропріятіяхъ, она ведется также при помощи изученія силъ и позицій врага—изслъдованій надъ составомъ, способомъ добыванія суррогатовъ воска, наблюденій имъющихъ цълью опредъленіе наиболье легкихъ и удобныхъ средствъ для обнаруженія подмъсей, наконецъ, что наиболье важно, распространеніемъ свъдыній о томъ, какъ дешево и въ то же время прибыльно выводить пчелъ и получать ихъ воскъ; послъдняя мъра явилась бы наиболье раціональною, еслибы имъла результатомъ такое удешевленіе чистаго пчелинаго воска, которое окончательно сдълало бы невыгоднымъ фальсификацію воска и замъну его суррогатами.

Собственно говоря, среди примъсей воска и его суррогатовъ надо отличить дев группы веществъ: одна изъ нихъ включаетъ въ себв воски естественные, животно-растительнаго происхожденія, которые, въ сущности говоря, еще болье или менье допустимы къ замънь ими ичелинаго воска какъ со стороны ихъ состава, такъ и съ точки зрвнія религіозной, такъ какъ выдъляются растеніями или насъкомыми; таковы, напримъръ, воски карнауба, китайскіе, японскіе, мириксиновый; въ другую группу надо отнести вещества или окончательно далекія отъ воска выдъляемаго ичелами и примъшиваемыя къ нему прямо съ цълью обмана, въ полномъ смыслъ слова мошенническаго, напримъръ, толченый кирпичъ, свиндовый глетъ и т. д., или вещества, недопустимыя религіознымъ чувствомъ или гигіеническими соображеніями, напримъръ, церезинъ, сало, стеаринъ и др.

У насъ, въ Москвъ, да и вообще въ Россіи, воски перваго рода, то-есть выдъляемые экзотическими растеніями или насъкомыми, совсъмъ не попадають какъ подиъси къ нашему воску и нашимъ церковнымъ свъчамъ, и наши фальсификаторы смъшиваютъ воскъ только съ веществами второй категоріи, то-есть съ такими, которыя педопустимы никакими законами, ни Божьими, ни человъче-



скими. Тъмъ не менъе, суррогаты воска привозимые въ Европу и Съверную Америку изъ Бразили, Венецузлы, Китая и Япони не безынтересны, и описанію одного изъ этихъ продуктовъ я посвящу нъскольку словъ, прежде чъмъ перейду къ перечисленю веществъ употребляемыхъ нашими фальсификаторами.

Растительные и животно-растительные (выражение это будеть мною объяснено съ следущихъ строкахъ) воски выделяются ил растеніемъ непосредственно, или тогда, когда кора растенія проволота многочисленными укалывающими ее насъкомыми. Въ Западной Европъ и Америкъ различають слъдующіе воски этой группы: 1) пальмовый воскъ, выпотываемый стволомъ пальмы Сегохуют andicola, растущей по склонамъ Андовъ въ предълахъ Колумби, Венецуэлы и Экуадуя; 2) мириковый или мириксиновый вость, добываемый кипяченіемь въ водь плодовь растенія Мугіса сегівга, растущаго въ южныхъ штатахъ Съверной Америки; 3) вость карнауба, собираемый съ коры и листьевъ Бразильской пальны Copernicia cerifera; 4) Японскій воскь, добываемый выжиманісмы сухихъ или слабо поджаренныхъ плодовъ японскихъ растеній принадлежащихъ роду Rhus изъ семейства Anacardiaceae, того семейства, къ которому причисляются также Европейскія оисташковыя деревья, дающія извістныя всімь фисташковые оріжи и столь лобимую жителями архипелага Эгейскаго моря онсташковую мастиу; 5) и 6) китайскіе воски, обыкновенный и білый, очень различные, какъ по растеніямъ, на которыхъ они выпотвваются, такъ и по своимъ физическимъ свойствамъ (китайскій воскъ обыкновенный плавится при температуръ въ 820 по Цельсію, а бълый при температурт во 1600, но выдълнемые подъ влінніемъ укола одного в того же насъкомаго, принадлежащаго нь такъ-называемымъ черведамъ (Coccidae), насъкомымъ изъ порядка хоботныхъ или полужеств экрымыхъ (Rhynchota, s. Hemiptera).

Очень интересныя данныя разсказываеть консуль Съверо-Американскихъ Соединенныхъ ПІтатовъ Александръ Гози (Alexander Hosie) о томъ, какъ Китайцы пользуются этимъ червецомъ дъвыдъленія воска. Дъло въ томъ, что червецы эти, названные знаменитымъ англійскимъ энтомологомъ Вествудомъ именемъ Соссивре la, сообразно съ названіемъ даваемымъ имъ Китайцами, янвутъ на растеніи Zigustrum lucidum, встръчающемся большим массами въ Китайской провинціи Се-Чуанъ, особенно въ ея южной полосъ, въ долинъ Ченъ-Чангъ, но мъстные жители этой долины не столько занимаются сборомъ съ Ligustrum lucidum выдълемаго его корой воска, сколько продажей самыхъ насъкомыхъ въ другія мъста, гдъ они не могутъ размножаться во все время года, но въ то же время заставляють своими уколами выпотъвать воскъ другое дерево, а именно Китайскій ясень—Fraxinus chinensis.

Реннею весной на перезимовавшихъ вътнахъ Ligustrum lucidum появляются небольше темно бурые наросты, величиной съ горошину. Это коконы, върнъе измънившіяся матки червецовь, отложившів явчки и, исполнивъ эту материнскую обязанность, умершія наль своимъ потомствомъ и даже по смерти служащія ему защитой и покровомъ. Проръзавъ ствику такого гороховиднаго нароста, можно замътить внутри ея весьма большое количество еле заметных невооруженнымъ глазомъ светло-коричневыхъ насъкомыхъ - молодыхъ червеновъ. Жители должны Ченъ-Чангъ собирають эти наросты въ особыя ворзины, стараясь снять ихъ пририми, чтобы изъ нихъ не высыпалась молодь, затемъ упаковывають ихъ въ плотные бумажные пакеты въсомъ каждый около 16 англійскихъ унцій. Такими пакетами нагружають спеціальныхъ носильщиковъ, которые тащатъ товаръ за 200 миль къ съверовостоку, въ горогъ Кън Тингъ, центръ китайской торговли воскомъ, окрестности котораго производять множество былаго воска лучшаго качества, собираемаго, какъ оказывается по сведеніямъ Гози, не съ Ligustrum lucidum, какъ писали прежніе изследователи, а съ китайскаго ясеня.

Поля окрестностей Кья-Тинга обсажены квадратами изъ толстыхъ, но невысокихъ деревьевъ (отъ 3 до 12 оутовъ вышины); деревья эти растутъ только въ толщину, такъ какъ постоянно верхушки ихъ опиливаются, почему онъ и производятъ впечатлъніе нашихъ выстаръвшихся опиливаемыхъ ивъ и ракитъ. На эти то деревья—китайскіе ясени—и сажаются купленыя у разнощиковъ изъ Ченъ-Чанга насъкомыя. Какъ велика потребность у жителей Кья-Тинга въ этомъ товаръ, служитъ доказательствомъ число приносящихъ изъ Ченъ-Чанга червецовъ разнощиковъ, достигающее до десяти тысячъ человъкъ! Такъ какъ каждый разнощикъ приносить среднею цифрой шестьдесятъ 16 унцевыхъ пакетовъ, то общее число пакетовъ достигаетъ до 600.000; въсъ ихъ до 9.600.000 унцій, а такъ какъ въ унціи заключается нѣсколько десятковъ тысячъ молодыхъ червецовъ, то число переносимыхъ въ Къя-Тингъ насъкомыхъ достигаетъ положительно до чудовищныхъ размѣровъ.

Купленные кокончики раздъляются на небольшія порціи, отъ 20 до 30 кокончиковъ въ каждой. Эти порціи завертываются въ листъ клещевины (Ricinuns commuis), края котораго сшиваются рисовою соломинкой и подвёшиваются къ въткамъ и сучьямъ ясеня, причемъ въ листъ прокалываются булавкой дырочки для выползанія насъкомыхъ. Черезъ двъ педъли насъкомыя расползаются по дереву, растутъ и уколами своими заставляють дерево выпотъвать воскъ. Повидимому, эти насъкомыя размножаются, но только безполымъ образомъ, какъ вообще всъ червецы; зимній же выводъ кажется имъ не подъ силу, почему населенію Къя-Тинга и прихо-

дится ежегодно весной возобновлять производителей, перезимовавшихъ въ болъе удобныхъ условіяхъ на Ligustrum lucidum въ Ченъ-Чангъ.

Воскъ начинаетъ выдвляться китайскимъ ясенемъ тотчасъ после первыхъ уколовъ, но полной толщины слой выпотеннаго воска достигаетъ лишь чрезъ 100 дней после перваго выползанія насъкомыхъ. Тогда воскъ достигаетъ толщины до четверти дюйма, и его сдираютъ руками, а въ случав очень плотнаго прилипанія къкоре, срубаютъ вместе съ сучьями, ветвями или частью коры и, варя въ випятке, отделяють отъ нихъ воскъ.

Такимъ образомъ получается тотъ витайскій воскъ, ноторый я назваль животно-растительнымъ, благодаря тому, что онъ выдъляется растеніемъ при его раздраженіяхъ уколами животныхъ и который является опаснымъ конкуррентомъ воску американскихъ пчеловодовъ.

Совствить не съ такими продуктами борется русскій, особливо московскій воскъ. Примъсью къ нашемъ московскому воску служатъ почти исключительно, по словамъ магистра фармаціи И. А. Антушевича, посвятившаго изслъдованію московскихъ и вообще русскихъ сортовъ воска свою магистерскую диссертацію \*, перезинъ, парафинъ, стеаринъ и сало. Впрочемъ, встръчаются иногла и другія болъе грубыя и болъе дерзкія примъси, разсчитанныя на увеличеніе въса воска. И. А. Антушевичъ такъ перечисляетъ эти примъси: вода, мълъ, глина, съра, гороховая мука, крахмалъ, толченый кирпичъ, свинцовый глетъ, свинцовый бълила, тяжелый инатъ, гипсъ, желтая охра, костяная мука; кромъ того желтый воскъ подкрашиваютъ гумми-гутомъ и куркумой.

Церезинъ, главнъйшая подмъсь къ русскимъ восковымъ свъчамъ вообще, а московскимъ въ частности, есть не что иное, какъ очищенный озокерить или горный воскъ, встръчающійся у насъ въ Кубанской области и на островъ Челекенъ, Каспійскаго моря, но въ Россіи почти совствъ не эксплуатируемый, а привозимый къ намъ преимущественно изъ Франкфурта на Одеръ въ Пруссій, Штаккерау и Въны въ Австріи. Церезинъ такъ главенствуетъ среди примъсей къ воску нашихъ церковныхъ свъчей, что всъ способы опредъленія фальсификаціи свъчей могутъ быть теперь сведены на опредъленіе содержанія церезина. Всъ лабораторные способы опредъленія примъси церезина довольны сложны, почему можно рекомендовать слъдующій памъненный Вагнеровскій способъ опредъленія примъси церезина. Церезинъ удъльно легче воска, по-

<sup>\*</sup> И. А. Антушевичь. Аналитическіе методы изслыдованія пчелинаго воска и его подмысей. Москва, 1891.



чему, если жидкость будеть одного удъльнаго въса съ воскомъ, то въ такой жидкости церевинъ, а также воскъ, смъщанный съ церезиномъ, будеть плавать. Поэтому всего лучше имъть кусокъ несомивно чистаго воска и приготовлять смысь изъ воды со спиртомъ такой крыпости, чтобы кусочень чистаго воска въ ней не садился на дно и не плавалъ по повержности; въ такую жидкость бросають испытуемый воскь, и если онъ сядеть на дно, или будеть плавать по срединъ сосуда, то церезина въ воскъ нътъ (разумъется въ томъ случай, если въ воскъ не примъщены кирпичъ, свинцовый глеть и др., у насъ ръдко употребляемые); если же воскъ будеть плавать по поверхности жидкости, то въ немъ есть примъсь. Разумъется, этотъ способъ очень несовершенъ и можеть не обнаружить примесей до пяти и даже более процентовъ церезина, но въ нашихъ церковныхъ свъчахъ примъсь церезина, по изслъдованіяхъ И. А. Антушевича, столь велика, что доходить до 100 процентовъ. Сало примъшивается для пластичности въ самыя лучшія севчи, даже въ севчи епархіальных заводовъ, такъ какъ безъ этой примеси воскъ слишкомъ хрупокъ, но тогда какъ въ свечахъ епархівльных заводовъ примось эта незначительна, въ свочахъ частныхъ заводчиковъ не обходится безъ избытка и излишка.

Г. Антушевичь изследоваль какь воскь, такь и свечи изъ разныхъ месть Россій и изъ разныхъ московскихъ давокъ. Что касается до свечь изъ давокъ московскаго и вятскаго епархіальныхъ заводовъ, бывшихъ въ распоряженіи И. А. Антушевича, то воскъ ихъ, разумется, оказался вполив чистымъ, но совсемъ не то оказалось въ свечахъ давокъ частныхъ торговцевъ; изъ четырнадцати частныхъ давокъ, въ которыхъ были куплены свечи, ни одна не дала воска, вполив свободнаго отъ церезина, и только въ одной примесь церезина была менъе 10%, въ остальныхъ же это вещество было примешано въ большемъ количестве, и въ одномъ случав свечи даже оказались изъ чистаго церезина. Цифры, выражающія процентное содержаніе примеси церезина къ давочнымъ свечамъ, такъ краснорёчивы, что я позволяю себё привести ихъ ниже, расположивъ въ порядке постепеннаго возрастанія примесей:

|     | 1. | Bocra    | 91,,5%,                 | дерезина | 8,250/0.                |
|-----|----|----------|-------------------------|----------|-------------------------|
|     | 2. | 77       | $88,_{50}^{\circ}/_{0}$ | - "      | 11,40%.                 |
|     | 3. | n        | 84,730/0,               | <br>71   | $15, 7^{0}/_{0}$        |
|     | 4. | <br>n    | 79,15%,                 | <br>π    | $18,57^{0}/_{0}$ .      |
|     | 5. | <i>"</i> | 47,210/0,               | n<br>n   | $50_{,35}^{,31}/_{0}$ . |
|     | 6. | ,,<br>n  | 43,,30,0                | 'n       | 57,52%.                 |
|     | 7. | ກ        | $16_{,80}^{,43}_{,0}$   | n        | 83,10%.                 |
|     | 8. | n        | $11,_{58}^{60}/_{0}$    | "<br>n   | 88,420/0.               |
|     | 9. | n        | $11, {}_{6}^{0}/_{0},$  | "<br>"   | 88,740/0.               |
| 1   | 0. |          | 10, 10,                 | -        | 89, 00%.                |
| : 1 |    | "        | 7,1 / 0)                | . "      | JU, 10.                 |

| 11. | Воска      | 6,480/07 | цересина | 93,000                 |
|-----|------------|----------|----------|------------------------|
| 12. | <b>n</b> . | 4, 0/0,  | <b>n</b> | 95, "%.                |
| 13. | n          | 1,48 /0, | 7        | 98, 10/0.<br>100. 100. |
| 14. | <b>n</b>   | 0, 0/01  | 20       | 100, %*.               |

Итакъ, изъ 14 торговцевъ 10 продаютъ свъчи, содержащія боаће половины церезина, а изъ четырехъ болве честно торгующихъ ни одинъ не отпускаетъ чистыхъ восковыхъ свъчей. Явленіе печальное и, въ виду религіозности нашего русскаго человъка, просто возмутительное. Правда, теперь церкви Москвы беруть свычи съ епархівльнаго завода, гдв воскъ чистый, безъ примъси, но развъ мало у насъ благодътелей, дарящихъ храмамъ пуды, десятки пудовъ свъчей и берущихъ ихъ у лавочныхъ торговцевъ? А въ деревняхъ, особенно по бъднымъ приходамъ, главный контингентъ церковныхъ свъчей жертвуется доброхотными дателями, тратящими часто трудовую копъйку для того, чтобы купить для роднаго храма фунть-другой свичей, и пріобритающими за это коптящія, трещащія и смердящія церезиновыя свачи! Я не вхожу въ разсмотраніе п разсужденіе по поводу радивальных в мітрь къ прекращенію этого возмутительнаго мощенничества, обманывающаго дучшія чувства православнаго человека,-я только укажу на то, что пора взяться за дело энергично, пора принять меры радикальныя и крикнуть обманщикамъ: Quusque tandem! (Моск. Выд.).

A.

<sup>\*</sup> Кром'в того въ н'якоторыхъ св'язахъ оказалась примесь стеарина.



### ОГЛАВЛЕНІЕ ВТОРАГО ТОМА

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

за 1891 годъ.

| м айл юнь.                                                                                                                                                                    | a         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| I.—Древивній образель христіанской полемики противь втомизма—твореніе св. Діонисія Алек-                                                                                      | Cmp.      |
| сандрійскаго "О природв". С. Д. Муревюва                                                                                                                                      | 3 46      |
| II.—Душа и духъ по учению св. апостола Навла. $C. O \rightarrow ea. \dots$                                                                                                    | 47 — 83   |
| III.—Внъшнее состояніе константинопольской церкви подъ пгомъ турецкимъ въ XIX стольтія. (Окончаніе). Д. С. Дмитревскаго                                                       | 84—163    |
| IV.—Слово въ недвлю крестоповлонную, произнесенное синодальнымъ членомъ, Павломъ, архіспископомъ Казанскимъ и Свіяжскимъ, 24 марта 1891 года въ Казанскомъ каоедральномъ Бла- |           |
| говъщенскомъ соборъ                                                                                                                                                           | 164185    |
| V.—Православно-канолическая восточная церковь.                                                                                                                                | 186-203   |
| VI.—Повиновеніе. Изъ Берсье **                                                                                                                                                | 204 - 220 |
| VII.—На день 29 апрёля 1891 года. Н. Южновскаго.                                                                                                                              | 201       |
| ГІІІ.—О влятвъ и присягъ, противъ современныхъ отрицателей ея. А. Ө. Гуссва                                                                                                   | 202—262   |
| ІХ.—Ультрамонтанская партія п галликанская пер-                                                                                                                               |           |

I.—Преданія народовъ о первобытномъ состоянін и паденіи человъка и ихъ отношеніе къ христіанскому догмату. П. Николаевскаго..... 337—43

|                                                   | Chiyo.                                  |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| II.—Вопросъ о тайномъ обязательствъ папы Виги-    |                                         |
| лія—содъйствовать монофизитству. 11. Соколови.    | 439—485                                 |
| III.—Обътованная земля. Изъ Берсье. Марии Бен-    |                                         |
| кендорфъ                                          | 486-499                                 |
| IV.—Ръшенія Св. Синода по дъламъ духовно-суд-     |                                         |
| нымъ. А. Л                                        | <b>500—577</b>                          |
| V.—О клятив. Слово высокопрессвященнай шате Пав-  |                                         |
| ла, архіспископа Казанскаго и Свіяжскаго          | 578 - 602                               |
| VI.—Графия и правственность. М. Б-ма.             | 603 - 650                               |
| VII.—Библейскія женщины: Суламита. — Двъ матери   |                                         |
| передъ Соломономъ. — Царица Савская. — Жены       |                                         |
| прочихъ царей. — Вдова Сарептская. — Вдова        |                                         |
| пророческаго ученика и Сонамитники. — Жена        | ,                                       |
| и дочери Іова                                     | 651696                                  |
| VIII.—Известія и заметии: О поддельных свечахь,   |                                         |
| приносинымь вы храмы Божій, какы жертва;          | -11                                     |
| неугодной Богу Воскъ, его суррогаты, и его        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| овльсионкація въ Москвв Оглавленіе II-го          |                                         |
| тона "Правеславнаго Обозрвия" за 1891 г. —        | , e3+,                                  |
| Объявленія                                        | 697-712                                 |
|                                                   | 117                                     |
|                                                   |                                         |
| въ приложенти.                                    |                                         |
| IX—Опыты сочиненій, семинарскіє и академическіє,: |                                         |
| Манарія, епископа харьковскаго и ахтырскаго,      |                                         |
| бывшаго Миханла Булганова                         | 65 96                                   |
|                                                   |                                         |
|                                                   |                                         |

Control of the All States

3000

1.1 1

### СЛОВА И Р 15 ЧИ

### макарія, митрополита московскаго.

произнесенных вы Московской Епаркін-вр 1879—1882. Инданіс первос. С.-Петербургь. 1890. Ціна і руб., на перес. придагается за одинъ ф. Продается во всёхъ внижных магазинахъ С.-Петербурга и у вдови Бротеіфрек Е. Н. Булгаковой. Загородный проси., д. 70; кв. г.23.

Танъ же продартся и сайдующів сочиновів того же автори: Исторія Русскаго Раскола, Изд. 3-с. Ціна 2, р. 50 водьтив перес. за 2 ф.

Исторія Христіанства въ Россіи. Цвна 1 р. 50 к., на перес. за 2 ф. Исторія Русской фермей. Томы І, ІІ и ІІІ. Цвна 4 р. 50 к., на перес. за 5 ф.; томы ІV ій V. Щ. 4 р.; на перес. за 6 ф.; томы VI, VIII, VIII ії Х по 2 р. наждый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томъ ХІ по 2 р. 50 к. каждый, на перес. за 2 ф. на каждый томъ; томъ ХІІ. Ц. 3 р., на перес. за 3 фун.

Введеніе въ Православное Богословів. Ц., 2 р., на перес. за 2 ф. Православно-Догиатическое Богословів. Два тома. Ц. 6 р., на перес. за 5 ф.

## Въ Канцеляріи Преосвященнаго Александра Епископа Можайскаго

(Москва, Саввинское подворье, на Тверской).

### продаются слъдующія изданія:

- 1) "Нравственный образь Інсуса Христа" 80 к.
- "Нравоучительные уроки священника къ бывшимъ прихожанамъ"
   коп.
- 3) "Основаніе правственной жизни—религія и высочайшій образець—Богочеловъвь Інсусь Христось" 30 коп.
- 4) "Десятильтіе священства, Слова, рычи, поученія". Изданіе магазина бр. Салаевыхъ (Думнова). Ц. 1 р. 25. к.

- 5) "Евангельскія чтенія для народныхь школь 8' изд. Изданіе магазина бр. Саласинкъ (Дуннова). Ц. 25 к.
- 6) "Страданія и сперть Інсуса Христа по Евангеліямь". Изданіе магазина бр. Салаевыхъ (Думнова).
- 7) "Акты свв. мучениковъ и религіозно-правственное значеніе ихъ". Цвна 10 коп.
- . 8) "Уроки по предмету правоси. Катихизиса ч. І." Ц. 1 реземвани
  - 9) "Уроки по предмету прав. Катихизиса ч. И и ИК." И 60 к. . . . . .
- 10) "Божественная литургія св. Іоанна Влатоустаго". Старо русскаго
- 11) "Двъ херувинскихъ пъсни и Милость мара". Отаро-русси. напъва. Цъна 1 руб.

### (12 и 13 №№ вийсть м. получать по 1 р. 60 поп.).

- НАРОДНЫЯ ИЗДАНІЯ. 1) "Путь къ царству Божію, освященный жизнію святых». Бесьда ві день обратенія мощей преп. Саввы Сторожевскаго". Ц. 1 экз. 2 к.— 100 экз. 1 р. 50 к.
- 2) "По поводу зръдищныхъ представленій и разныхъ мірскихъ увеседеній въ великомъ пость". Ц. 1 экз. 2 к.--100 экз. 1 р. 60 к.
- в) "Материнскій вабочы св. Церкин о пригоровичній иврумицах в св. посту, какъ времени показній. Ц. 1 экз. 1 к. 100 экз. 85 к.
  - 4) <sub>в</sub>Пиршество Иродово". Цвиа 1 экз. 2 к.—100 экз. 1 р. 50 к.
  - 5) "Вредъ отъ пристрастія въ вину". Ц. 1 экз. 2 в.—100 экз. 1 р. 50 в.
  - 6) "Св. великій постъ". Ціна 1 экз. 1 г.-100 экз. 85 к.
  - 7) "О Церкви". Ціна 1 экс. 2 к.—100 экс. 1 р. 50 к.

State & State of the State of t

- 8) "О благотворительности". Цъна 1 экз. 1 к.—100 жк. 90 к.
- 9) "О спасительности Великаго Поста". Ц. 1 экз. 1 к.—100 экз. 85 к.

### нотныя изданія.

- 1) "Бож. Литургія Преждеосв. Даровъ", обиходнаго напіва. Ц. 1 р.
- 2) "Херувимская пъснь", стариннаго напъва. Цъна 25 к.
- 3) "Припъвы въ 9 п. въ день Срвтенія Г.", обиходнаго напъва 25 к.
- 4) "Взбранной Воеводъ побъдительная". Цъна 15 к.
- 5) "На ръкахъ вавилонскихъ", церк. нап. Цъна 30 к.

У протоверея Іоанна Лукича *Чиоссеского* (Харьвовъ Вевтеринесканская ул. д. № 15) можно получать кром'я ваданій его еконка обланено ж. прибавленій къ "Церковнімъ В'єдомостямъ" за 1889 г. № 6 стран. 159 и 1890 г. № 8 стран. 283 и № 44 стран. 1505, можно получать только что вышедшее въ св'ять. Церковное хозяйство или правила и постановленія касательно благоустройства крамовъ, благочинія въ оныхъ, веденія церковнаго хозяйства и постройки церкові, молитвенныхъ домовъ и часовень, извлеченных изъ церковно-граждаюєвчить закомовъ. Третье издаміе всиравленное и вомнотомъ домолненное. Харьковъ, 1891 года стран. V - 290 и прилож. стран. 74 (24 печ. листа).

Пѣна экземи. съ пересылкою и безъ пересылки 2 рубля; ныцискивающе 10 акземи. высылають ио 1 руб. 80 коп., отъ 20 до 50—по 1 руб. 60 коп.; отъ 50 до 100 и болъе—по 1 руб. 40 коп. съ пересылкою. Такая же уступка и книгопродавцамъ.

Мелочь ножно высциать почтовыми марками.

### М. Н. КАТКОВЪ.

1863 годъ.

## собрание статей по польскому вопросу,

пом'вщавшихся въ Московских въдомостях, Русском въсм-

ВЫПУСКЪ I-й 662 стр. Цэна 8 руб., съ пересникой 3 руб. 50 ков. 11-й 766 д 8 руб. 25 ков.

сь портретомъ М. Н. КАТКОВА.

Получать можно въ конторъ типографін Московскаго университета.

Отъ Московскаго Духовно-ценвурнаго комитета нечатать дозволяется. Москов Августа 7-го 1891 года.

Цензоръ свящ. Іоаннъ Петропавловскій.



своихъ избранныхъ? Но навъстны средства испытанія въ вёръ и (паточеств: это всв возможных вскушенія, которыя должны быть уже самыя сильныя при конечномъ и торжественномъ испытаніи. Необходимо существо, очевидно, злое въ высшей степени, одушевленное целымъ адомъ, которое бы могло перепробовать и истощить всв роды обольщеній, чтобы только какь нибудь отвлечь върныхъ отъ І. Христа. Необходимъ Антихристь, который показаль бы всв знаменія и чудеса, дабы прельстить, если возможно, и избранных за). Когда окончится для христіанъ время этого испытанія, и настанеть время жатвы: тогда Спаситель наградить своихъ върныхъ въчною жизнію, и эти награды будуть безпредвавны по качеству и продолжению. Тогда и клеветникъ не посмъетъ уже ничего сказать противъ справедливости возданнія праведникамъ, подобно какъ онъ нъкогда претилъ Господу, когда Господъ предъ сонмами ангеловъ восхваляль праведность Іова, не посмъеть сказать о нихъ: еда туне чтуть тя Господи? Не Ты ли оградиль еси внъшняя ихъ и внутренняя дому ихъ, дъла же руку ихъ бла-10словиль еси? (Іов. 1, 10). Они будуть преданы въ его руки; дама будеть ему въ лиць Антихриста полная власть испытать надъ ними всъ враждебныя свои усили и действия. И когда избранные Інсуса Христа устоять противъ всёхъ этихъ искушеній и восторжествують надъ нимъ, тогда не въ правв ли Онъ будеть сказать предъ цвлымъ свътомъ: смотрите, правъ ли Я, или вътъ, если возлюбленныхъ моихъ, надъ которыми столько въковъ Я батлъ, какъ мать надъ дътьми, правъ ли Я, если награждаю ихъ всеми моими сокровищами, двлаю ихъ наследниками всего моего имущества, ввожу ихъ въ наследіє живота въчнаго, отъ сложенія міра имъ уготованнаго? Невольный страхъ разливается по всему составу робкаго, слабаго человъка при видъ врага. Но не стращится врага тоть, кто, сильный въ груди, съ оружіемъ въ рукахъ надвется побъдеть его. И христіанинъ, если только онъ силенъ въ жизни духовной, твердъ въ Божественномъ законъ, не падеть въ борьбъ, хотя бы весь адъ на него возсталь. Въра и терпъніе-воть оружіе, коимъ должно будетъ сражаться и низложить имвющаго явиться предъ концемъ міра лютьйшаго врага. Живя Христомъ и во Христь, украцияемый Его силою и могуществомъ, устращится ли върую-

<sup>33)</sup> Maps. 13, 22.

ний Антихриста, уступить им ему пальму побъды? Сильно зло, но добро сильнъе его. Силенъ будеть Антихристь, но избранные святые восторжествують надъ нимъ, и І. Христосъ окончательно сразить его духомь усть Своих (2 Сол. 2, 8) 34).

#### IX.

### Позволительно-ли христіанину некать честей и дестемнствъ?\*.

Иже хощеть по Мин ити, да отвержется себе и возметь кресть свой, и по Мин ирядеть (Марк. 8, 34), свазать Спаситель. Итакъ въ кресть, въ самоотвержени, растворенномъ бъдствіями жизни,—сущность христіанской нравственности. Нужно, чтобы христіанивъ подавиль въ себь самолюбіе—разсадникъ всъхъ золъ, отрекся всего что только возбуждаетъ въ немъ тройственную похоть, и началь жить единственно для Бога, если онъ желаетъ быть во Христенового тварио, и облещися въ новаго человъка, созданнаго по Богу въ правдъ и преподобіи истины (2 Кор. 5, 17; Ефес. 4, 24). Человъкъ, съ другой стороны, какъ бы невольно стремится къ почестямъ и достоинствамъ. Самолюбіе—начало, самолюбіе—и пъльего дъятельности. Ничто столько не питаетъ гордости человъческой, какъ достоинства и чести. Теперь судите, позволяеть-ли христіанство искать честей и достоинствъ?

Что воодушевляеть воима въ пылу сраженія, когда тысячи смертей готовы сразить его? Любовь къ отечеству, долгь; нужно прибавить: знаки отличія, честь, слава. Чёмъ представляется вамъ ученый, который, не щадя здоровья и жизни, проводить безъ сна ночи надъ книгами? Искателемъ истины? Но онъ вмёстё и искатель славы, достоинствъ. Должно признаться, что любовь къ почестямъ есть одна изъ важнёйшихъ пружикъ, движущихъ челонёва по пути жизни во всёхъ его состояняхъ, сильнейшее изъ побужденій, заставляющихъ каждаго христіанина быть бодретвеннымъ въ исполненіи своихъ обязанностей. И мы сами, для чего мы учимся? Безъ



<sup>»)</sup> За сочин. следуеть такая рецензія: «Умно и выразительно. Съ удовольствіемь читаются такія сочиненія».

<sup>\*</sup> Ученика богословія Миханда Будгакова.

соминия, для того, чтобы образовать себя; но и не для того ли нивсть, чтобы достигнуть какого-нибудь достоинства, пріобрасть почести, и тамъ обезпечить свое соотояніе, усладить свою жизнь? Все мы христівне, и все мы не чужды дюбви къ честямъ и достоянствамъ. Прилична ли намъ эта любовь? Не возбраняется ли она нашею редигією? Вопросъ, какъ видите, изъ числа тахъ немногихъ вопросовъ, которые имъють прямое отношеніе къ каждому изъ насъ, и стоятъ нашего любопытства.

Нътъ, тотъ не знасть христіанства, кто сказаль бы, будто оно не позволяеть дюдямъ никакого попеченія о честяхъ и достоинствахъ. Это значило бы сназать, что оно противоръчить природь, законамъ Божескимъ и человъческимъ и, извоторымъ образомъ, самому себъ.

Человъкъ созданъ жить въ обществъ. Это ясно частію изъ его естественной, прирожденной любообщительности, но болъе изъ ограначенности и слабости его силь, по которой одинь онъ никакъ не можеть удовлетворить всемъ требованіямъ своего бытія: многіе только соединенными силами при различіи даровъ, такъ премудро распредвленныхъ между ними природою, въ состояни двигать всв колеса такой огромной и многосложной машины, какова жизнь человъка. Извъстны условія жизни обществъ: первое изъ нихъ-это власти. Власти необходимо предполагають почести, и съ различіемъ ихъ всегда соединено различіе достоинствъ. Природа велить человъку жить въ обществъ. Природа, значить, требуеть и властей, безъ которыхъ невозможны общества. Она же вивств освящаеть чести и достоинства — всегдашнія принадлежности всякой власти. Запретить стремиться къ почестямъ и достоинствамъ, чтобы пользоваться ими, — тоже, что запретить пользоваться властію, тоже, что уничтожить всякую власть и начальство, которыя, очевидно, невозможны, когда никто не станетъ принимать ихъ на себя, - тоже, что подорвать основание и разорить все здание общественной жизни, пойти противъ природы, произведшей человъка для общества, дать человъку противоестественное направление. Можемъ ли мы все это свазать о христіанствъ?

Эта мысль получить еще болье твердости, когда мы вспомнимъ, что въ самомъ Откровени—источникъ христіанской религи—очевь ясно говорится, что власти, чести и достоинства, существующія въ людяхъ, — все отъ Бога; когда вспомнимъ, что христіанство

Digitized by Google

расирыло и утвердило эту важную истину. Богъ поставляеть марей и преставляеть; Богъ винчаеть людей честию и достоинствами. Нене Богъ ли даль людямь и откровеніе, не отъ Него ли и христіанство? Вто же осивлится слазать, чтобы христіанство ногло низпровергать какія-либо распоряженія Божін въ мірі: иначечтобы Богъ созидая одною рукою, другою разрушаль созидаемое?

X.

### О высекомъ дестоинствъ пастыренаго служения и о проистенающихъоттуда есобенныхъ обязанностяхъ пастырей\*.

Нервано на что одинъ смотритъ съ холодностію, другой съ нвкоторымъ только малымъ участіемъ, твмъ иной сильно поражается, готовъ для того пожертвовать всвиъ. Отъ чего это? отъ того, что разсматриваемый ими предметъ къ каждому изъ нихъ имветъ различное отношеніе—къ одному болве, къ другому менве близкое илввовсе никакого.

Для юношей, предназначенных быть пастырями церкви, высокое достоинство пастырскаго служенія должно быть предметомъ особенной важности—во-первых потому, что это такой предметь, наніе котораго имъ необходимо; во-вторыхъ—это предметь для нихъ какъ бы свой родной.

Насъ облекутъ нъкогда властію пастырей, — какъ велика эта власть? Мы готовимся къ пастырскому служенію, — какъ важно это служеніе? Нужно намъ знать это потому, что приготовленіе невозможно безъ знанія цъли, къ которой готовишься, для того, чтобымысль о высокости нашего служенія будущаго и чувство его достоинства воодушевляли и подкръпляли насъ на поприщъ приготовленія, и побуждали тъмъ заботливъе истреблять въ себъ недостатки, не извинительные ни въ комъ, и пріобрътать совершенства, которыя содълали бы насъ достойнъйшими нашего назначенія.

Всякій самъ къ себъ ближе, нежели кто другой. И потому любовь къ себъ есть первая любовь во всякомъ человъкъ, и забота о себъ—первая забота. Если иногда что-нибудь постороннее, вовсе для насъ чуждое, останавливаетъ на себъ наше вниманіе: не тъмъли болье достоинъ нашего размышленія предметъ, близкій нашему

<sup>\*</sup> Ученика богословія Миханда Булгакова.

серму, каково высокое достоинство пастырскаго служенія? И когда очень часто мы тратимъ дорогое время на совершенные пустаки, то этотъ предметъ, столько важный, не имветъ ля даже какъ бы права на то, чтобы мы посвятили ему нъсколько минутъ? При первомъ взглядъ на пастырское служеніе прежде всего представляется его происхожденіе Божественное. Но это преимущество естъ общее всёмъ служеніямъ, существующимъ въ людяхъ, общее даже, можно сказать, всёмъ вещамъ, составляющимъ міръ (Рим. XIII, 1) <sup>22</sup>). И потому, сколько оно ни говоритъ въ пользу нашего предмета, мы на немъ не останавливаемся. Что такое пастырь по назначенію природы? и что пастырь въ Христіанствъ? вотъ два вопроса, върный отвътъ на которые покажетъ достоинство пастырскаго служенія—отличительное, которымъ оно не дълится уже ни съ какимъ другимъ.

Человънъ созданъ жить на землъ-и жить для неба. Творецъ его промышляеть о немъ. Люди живуть въ обществахъ. Для безопасности и счастія ихъ жизни земной Богъ поставляєть надъ ними власти гражданскія, для развитія и усовершенствованія ихъжизни дуковной, для приготовленія ихъ для неба учреждаеть между нами власти духовныя. Итакъ назначеніе царей заботиться о дюдяхъ, поволику они суть граждане земных обществъ; назначение пастырей-стараться о томъ, чтобы граждань земныхъ царствъ содвлать достойными гражданами царства небеснаго. Потому власть парей ограничивается болъе внъшнею стороною человъка: ихъ долгъ окранять и возвышать внъшнее благосостояніе своихъ подданныхъ; пастыри, напротивъ, занимаются душею человъка и внутреннимъ, нравственнымъ его усовершениемъ. Теперь смотрите, что такое пастырь и его служеніе, -- онъ стоить какь бы выше всъхъ, и его служение вовсе не земное -- небесное. Люди имъютъ въ себъ религію; они невольно стремятся къ Богу умомъ и сердцемъ: въ этомъ отношении пастырь вакъ бы представитель ихъ предъ лицемъ верховнаго Владыки, которому онъ служить. Богъ зоветь людей къ себъ: здъсь настырь представляется какъ бы посланнивомъ Бога и Его орудіемъ.

зб) Въ этомъ мъстъ на полякъ поставлена слъдующая замътка: «Все отъ Бога, не различнымъ образомъ, и въ Вожественномъ происхождения есть черти оссъбеннаго достоинства пастырскаго служения».



Таково пастыря назначеніе, таково достоинство его служенія въ религи естественной. Въ христіанствъ это достоинство еще болъе: возвысилось. Человъкъ палъ. Когда ни онъ самъ, ни его пастыри со всеми своими жертвами и обрядами не мотли возстановить его: тогда явился самъ Пастыреначальникъ, въчный первосвященникъ по чину Мелхиседенову (Псал. 109, 4), и совершиль то, чего никто не могь совершить ни на земль, ни на небъ. Окончивши здъсь свой великій подвигь, Онъ снова возстью одесную престола величія на небесах (Евр. VIII, 1). Но совершивши возстановление человъчества вообще, сей Божественный архіерей-единый истинный Пастырь, положившій душу свою за овцы, не совершиль въ частности возстановленія наждаго челов'яна. Онъ совершаєть это уже чрезъ пастырей, отъ Него поставляемыхъ, просвищаемыхъ и руководимыхъ. Сначала апостолы, Имъ самимъ избранные и наученные, при руководствъ Дука Святаго, продолжали начатое Имъ дъло, пронесли Его религію отъ одного конца, извъстнаго тогда, мірадо другаго, и обратили въ Нему целые народы. Потомъ преемники апостоловъ, пастыри церкви, подкръпляемые и движимые особенною силою того же Святаго Духа, всегда продолжали и нынъ продолжають совершать частное возстановленіе людей. Какемъ это образомъ? темъ же, вакимъ совершилъ и общее возстановление самъ І. Христосъ. Онъ проповъдывалъ свое небесное ученіе; требоваль отъ людей въры въ Себя, какъ истиннаго Мессію, и добрыхъ дъль для пріобретенія спасенія, все это делають и пастыри церкви: ту же въру въ Него-припедшаго Мессію, туже святость жизни и они предлагають людямь, какь единственныя средства къ наследію живота вечнаго. Онъ врестиль Духомъ Святымъ и огнемъ, и они крещеніемъ водою и духомъ отверзають входъ въ царство небесное. Онъ отпускалъ гръхи; и они имъютъ власть вязать в ръшить. Онъ исцъляль бользии, и въ ихъ рукахъ таниства суть средства, врачующія отъ недуговъ телесныхъ и душевныхъ. Навонецъ Спаситель вознесся на крестъ, и этимъ преимущественноспасъ человъчество; тоже повторяютъ и пастыри каждодневнымъ приношеніемъ безкровной жертвы, которую предлагають въ спасительную снёдь воёмъ вёрующимъ. Такимъ образомъ пастыріз вакъ бы повторяютъ содъланное ихъ Пастыреначальникомъ,только то, что Онъ совершаль на самомъ деле-на самомъ Себъ, они совершають въ священныхъ таннотвахъ. Дело въ томъ, что

пастыри, хотя простые люди, представляють лице І. Христа—человъва Бога: потому что ихъ служеніе, какъ бы они ни были недостойны, само въ себъ есть служеніе собственно Христово, повтореніе и продолженіе онаго. Христось на небъ, но Онъ дъйствуєть
въ нравственномъ царствъ, въ царствъ благодати, Имъ основакномъ на землъ. Онъ одинъ Спаситель рода человъческаго. Онъ
спасъ всъхъ вообще; Онъ желаетъ спасти и каждаго порознь чрезъ
пастырей церкви. Значить, пастыри суть орудія, а дъйствователь—
Христосъ; и значить не они собственно, а какъ бы самъ Христосъ
проходить поприще ихъ служенія. А кто такой Христосъ? Богь,—
и служеніе пастырей Божественное. Какая высота! какое достоинство! Какія же должны быть и обязанности пастырей, опредъляемыя такимъ высокимъ достоинствомъ ихъ служенія!

Вы соль земли (Мат. V, 13), сказаль Спаситель въ лицв апостоловъ пастырямъ церкви. Соль, обыкновенно, предохраняеть твла отъ порчи и гніенія. Пастыри названы солію земли — нравственнаго міра человъческаго по своему ученію, которое они, какъ соль, влагая въ души върующихъ, укръпляють ихъ нравственныя силы н сохраняють ихъ отъ поврежденія. Если же соль потеряеть симу, продолжелъ Спаситель, то чъмъ сдълаещь ее соленою? Въ этихъ словахъ заключается первая обязанность пастырей, налагаемая на нихъ ихъ высокимъ служеніемъ. Они должны заботиться, чтобы соль ихъ ученія не обуяла — не лишилась свой силы солености, т.-е. чтобы ихъ ученіе было истинное, чистое ученіе Христово безъ всякой примъси ересей и заблужденій. И слъд., если каждый христіанинъ, то особенно пастыри обязаны знать полно, ясно и основательно всв догматы своей религіи, чтобы могли учить другихъ собмодать все, что заповъдаль имъ никто другой-а самъ небесный Учитель (Мато. XXVIII, 16). Это значить, что проходящій пастырское служеніе прежде всего должень держаться истиннаго слова, согласно съ ученіемь, дабы онь могь и наставлять здравым ученіем и противящихся обличать (Тит. І, 9).

Вы септь міра (Мате. V, 14), свазаль также Спаситель апостоламь и вивств пастырямь. И такь да септить септь вашь предь человыками, чтобы они видпам ваши добрыя дъла, и просласаяли Отца вашею небеснаю (—16). Мало того, чтобы пастырь только право правиль слово истины, надобно еще, чтобы и двла его подтверждали тоже. Много значить свёть его ученія для его

пасовыкъ; но болве -- свъть его жизни. Лучи перваго преломляются чаще въ ихъ умъ и разсудкъ, разсъевають мракъ недоумъній и ваблужденій, и неръдно этимъ только и ограничивается ихъ дъйствіе; последній почти всегда проникаеть во глубину самаго сердца ихъ, всегда болве или менве согръваетъ и оживляеть его. И какое дъйствіе можеть имъть то ученіе, которое проповъдующій доказываеть и восхваляеть словами, а двлами самъ же опровергаеть и порицаеть? Высово поставлены пастыри по своему служенію: не можеть городь укрыться, стоя на верху горы (Мато. V, 14),трудно и имъ на такой высотъ укрыться отъ взоровъ другихъ, укрыть свои добродътели или пороки. Они какъ бы звъзды на горезонтъ церкви, путеводительницы къ въчному спасенію, если горять огнемъ истины и доброжьтели.—къ въчной погибели, если мерцають ложнымъ свътомъ заблужденій и порока. И такъ новая особенная обязанность пастырей церкви, вытекающая изъ ихъ высоваго назначенія, быть образцемь для върных въ словъ, въ житін, въ любви, въ духъ, въ въръ, въ чистотъ (1 Тим. IV, 13). Ото всякаю, кому дано много, много и потребуется, и кому много ветрими, съ того больше взыщуть (Лук. XII, 48). Пастырямъ, можно сказать, дано столько, сколько никому изъ людей. І. Христосъ препоручилъ имъ свое словесное стадо, которое Онъ искупилъ своею кровію, и вивств сообщиль особенные дары, какихъ не имъетъ никто другой. Что если они вознерадять о находящемся въ нихъ даровани, которое дано имъ съ возложениемъ рукъ священства, (1 Тим. IV, 14) и растеряють духовных вовець, изъ которыхъ каждая стоила крови І. Христу? Если всякъ обязанъ быть ревностнымъ въ отправлении своей должности, то пастыри преимущественно, потому что ихъ должность въ ряду всехъ прочихъ какъ бы особенная. Служеніе пастырей есть служеніе Христово. Итакъ въ прохожденіи его они должны подражать І. Христу. Христосъ ничего не жалълъ для тъхъ, кого искупить Онъ пришелъ; - не должны и пастыри жальть своихъ силь и трудовъ для блага имъ ввъренныхъ. Ничто не могло остановить I. Христа на избранномъ Имъ поприщъ: ни невъріе въ Него со стороны людей, ни самая ихъ ненависть въ Нему: такъ и пастырей не должны охлаждать въ ревности — ни безуспъшность проповъди, ни даже какія-либо опасности, имъ угрожающія. Наконецъ Христосъ положиль самую душу свою за овцы своя: Онъ показаль этимъ образецъ и пастырямъ—подагать душу свою за ввъренныя имъ души, т.-е. посвящать имъ всю свою жизнь. И такъ величе служенія пастырей болье всего обязываеть ихъ беречь свое стадо, въ которомъ Дузъ Святый поставиль ихъ блюстителями, пасти церковъ Господа и Бога, которую Онь пріобръль Себъ кровію своею (Дъян. XX, 28).

Послв всего этого легко опредвлить, чего особенно должно требовать отъ насъ, приготовляемыхъ въ пастырскому служению. Долгъ пастыря-учить других религіи, истинной религіи, которую преподаль самь I. Христось и Его апостолы. Итакъ, если мы обязаны изучать всв науки, намъ преподаваемыя: то слово Божіе, содержащее въ себв всв истины нашего ввроученія, и наука Богословія, излагающая эти истины въ систематическомъ порядвъ: связи и ясности должны быть особенныя, исключительнымъ и постояннымъ предметомъ нашего изученія. Долгъ пастыря — быть образцемъ для другихъ въ въръ и благочестіи. Теперь особенно мы должны искоренять въ себъ худыя склонности и привычки теперь, пока это не такъ трудно, и пріучать свое сердце любить добро, -- сердце еще юное, и потому очень способное къ принятію въ себя всякихъ съмянъ. Въ лътахъ зрълыхъ, когда злые навыки въ насъ уже устаръють, трудно будеть намъ бороться съ ними, и еще труднъе побъждать ихъ, и когда сердце наше все изпепелится отъ огня страстей, едвали не напрасно будеть все наше усиліе оживить его любовію нь добру. Долгь пастыря-сь особенною ревностію проходить свое служеніе. Для этого намъ нужно теперь быть вакъ можно тщательнее въ исполнени своихъ обязанностей, и эта тщательность, обратившись въ привычку, останется съ нами на всю жизнь. Смело можно сказать, что вто изъ насъ выполнить всё эти обязанности, налагаемыя на насъ нашимъ будущимъ служеніемъ: тоть будеть пастырь добрый и достойный во всъхъ отношеніяхъ; а кто нътъ, тотъ погибнетъ-и не одинъ, а увлечеть за собою въ бездну погибели и другихъ. Благородные юноши! Много ожидають отъ насъ церковь и отечество, которыя доставляють намъ всв средства въ надлежащему образованію: да не посрамимъ же ихъ ожиданій-не запятнаемъ себя неблагодарностію предъ ними за).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) За сочин. след. такая реценяя: «Разсудительно и отчетисто изложень предметь. Съ удовольствіемъ читаются такія сочиненія».



#### XI.

### Спасутся ли язычники, невърующіе во Іисуса Христа \*?

Изъ ничего міръ ничто въ самомъ себъ. Случаенъ, зависимь. онъ живетъ только самостоятельнымъ, необходимымъ,-тъмъ Существомъ, словомъ котораго онъ воззванъ отъ небытія къ бытію, н безъ котораго ни на одну минуту бытіе для него невозможно. Жизнь всего существующаго, Богь, иначе действуеть въ мірв матеріальномъ, иначе въ духовномъ. Тамъ въ царствъ безсознательности неограничена Его дъятельность, здъсь въ царствъ свободы она какъ бы нъсколько ограничена. Источникъ добра въ духахъ, Имъ сотворенныхъ, Богъ, творитъ въ нихъ это добро только полъ условіемъ ихъ свободнаго на это согласія, -- когда добровольно они подчиняють свою свободу Его всемощной воль Живая въра есть необходимое и единственное условіе этого подчиненія, безъ котораго ограниченные духи не могуть совершить ничего добраю. Чрезъ въру они вакъ бы сливаются во едино съ Богомъ, исжзають въ Немъ, дышать Его жизнію, действують Его могуществомъ, утверждаются и преуспъвають въ добръ и блаженствують.

Обольщенный искусителемъ, первый человъкъ не повършть словамъ своего Творца и это невъріе тогда же принесло свой плодъ—преступленіе заповъди Творческой. И это невъріе чрезъ преступленіе разсторгло союзъ человъка съ Богомъ, повергло его въ духовное безсиліе, по которому добродътель, прежде для него столько легкая и удобная, содълалась теперь трудною и едва возможною, и лишило его блаженства. Сынъ Божій снова соединилъ человъка съ Богомъ, снова возвратилъ ему полную возможность дълать добро, снова осіялъ его надеждой спасенія. И вотъ причина, почему въра во Іисуса Христа такъ необходима. Съ Богомъ мы можемъ соединиться только чрезъ Христа и во Христъ. А соединиться съ Христомъ возможно одною върою иъ Него. Благодать естъ плогъ въры въ Іисуса Христа, а благодать — божественная сила, входящая въ нашу душу. Она-то творить въ насъ все доброе, и можетъ творить дъже чудеса. Удивительны ли послѣ этого слова Спаситель

<sup>\*</sup> Ученика Богословія Миханла Булганова.



что върующаго дъйствуетъ самъ Богъ? Такъ праведность наша по впри от Бога, (Фил. 3, 9) и потому человъкъ не оправдается дълами закона, а върою въ Іисуса Христа (Гал. 2, 16). Иже въру имет и крестится, спасенъ будетъ, и иже не иметъ въры, осужденъ будетъ (Мар. 16, 16). Въ этихъ словахъ, отрадныхъ для христіанина, язычникъ какъ бы долженъ слышатъ свой страшный приговоръ на въчную погибель. Ужелижъ въ самомъ дълъ всъ язычники, неозаренные свътомъ въры во Христа, должны погибнуть, быть непремънными и въчными плъннивами ада?

Мысль о Богв, благомъ, премудромъ и правосудномъ Богв, мысль о безпредъльной силв и двиствіи заслугъ Христовыхъ, мысль о непреложности обътованій и званія Божія,—пусть эти три мысли будуть для насъ путеводными звъздами на сбивчивомъ неопредъленномъ пути, на который мы вступили. Будемъ держаться ихъ, и быть можеть, онъ приведуть насъ къ желанной цъли.

### Богъ благъ.

Безконечно-благой, Онъ сотвориль міръ; не захотвль блаженствовать одинь,-и безчисленные миллоны тварей наслаждаются съ Нимъ жизнію и блаженствомъ. По благости своей Онъ создаль и человъка, по благости украсиль его своимъ образомъ, превознесь надъ всеми прочими земными тварями, поставиль какъ бы своимъ намъстникомъ и представителемъ въ царствъ природы. Человъть падаеть съ своего престола, и самъ собою уже не можеть подняться. Творець не возставляеть его тотчась; даеть ему только объть возстановить его. Проходять тысящельтія. На земль въ мальйшемъ уголку вселенной совершается то, чего нигдъ въ міръ не было я не будеть <sup>37</sup>). Слабан тварь великаго Бога, человъть самъ творить для себя боговъ, въ забвеніи обожаеть то, что ниже его, преклоняется предъ тъмъ, что недостойно его. Завътною чередой являются покольнія за покольніями, и изчезають, сами не зная, откуда и куда идуть они, подобно волнамъ, воздымающимся изъ нъдръ океана и опять въ немъ изчезающимъ. Имя истиннаго Бога вивств съ обътованіемъ о возстановленіи чело-

эт) На полякъ при этикъ строкакъ помътка рецензента: «неопредъленно»

въна едва сохраняется въ мальйшей части человъческого рода. Слишкомъ пять тысячъ леть земля остается поврейтою тьмою и свию смертною. Наконець ее посвщаеть Востокъ свыше. Сынъ Божій является посреди людей, возносится на крестъ, удовлетворяеть за нихъ въчной правдь, посаждаеть на земли древо своей небесной Религін, и самъ снова возвращается во Отцу. Но это древо уже чрезъ восемнадцать въковъ еще такъ не велию, что едва осъняеть своими мирными вътвями третью долю несчастныхъ потомковъ Адама. Пусть теперь спасутся одни только Гуден и Христіане. Іуден-вапля въ океанъ человъчества, а христіане малая струя, въ него впадающая. Где же после этого благость Божія? Зачэмъ Христосъ замединь выполнить свое великое предопредъленіе? Въчная любовь еще отъ въчности опредълила Ему умереть за человъчество. Зачъмъ же Онъ, подобно солнцу, не явился на своемъ горизонтъ-престь съ самыхъ первыхъ дней человыческихъ бъдствій? Сіяя изъ въка въ въкъ, Онъ освыщаль бы тогда каждаго, приходящаго въ міръ, и милліоны людей — безъ Его свъта жертвы тымы и зла, тогда не могли бы сдълаться плънниками въчной тьмы: тогда язычества не было бы вовсе 26). Иля почему имя Христа еще и теперь многимъ неизвъстно? Почему Спаситель не посылаеть новых в впостоловъ, вооруженных всею силою чудесъ-проповъдывать свое Евангеліе всвиъ народамъ? И здёсь въ распространение своей религи Онъ вакъ-то медлить, накъ медицъ явиться на вемлю. Нътъ, върно есть средство спасти и язычниковъ: иначе нашъ Спаситель не дъйствоваль бы такъ медленно. Если Онъ не любить человъка: то Онъ и не умираль бы за него. Благость въ Богъ неизмънна, какъ неизмъневъ Онъ, безпредъльна, какъ безпредъленъ Онъ. По благости Онъ создалъ чедовъка, по любви возсоздалъ; уже ли только не спасетъ его? Погибель самой ничтожной твари трудно согласить съ благостію Творца; какъ согласить погибель человъка-царя міра? Погибель одного челована нельзя допустить: накъ допустить погибель едваля не всего человъчества 19)? И благость человъка не допустала бы

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) При двухъ последнихъ строкахъ реценз. поставлена следующая заметка: «едвали такъ».

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Последнія слова подчеркнуты реценз. и на поляхъ сделана имъ же следующая заметка: «какъ же погибають многіе»?

этого, а Богъ весь любы есть (1 Іоан. 4, 7). Скорве можно свазать, что Богъ не существуетъ, нежели представлять его столько жестокимъ.

### Богъ премудръ.

Онъ можеть избирать только самыя лучшія цели, которыя одне ыя него возможны. Высшая и лучшая цель, какую только можно представить, для нравственныхъ существъ-это ихъ нравственное совершенство и блаженство. Для этой цели Богъ создаль и человъна. Милліонная часть людей спасется; всв прочіе должны погибнуть. Значить, Богь не умъль сотворить человъка, какъ должно. произвель его недостаточнымъ для цели, несовершеннымъ. Но Бого разумовъ Господъ-единъ премудрый, (1 Цар. II 3), вся премудростію сотворившій (Псал. 103, 24; 1 Тим. І, 17). Онъ и не твориль бы человъна, еслибы не надъялся привести его къ цъли, если не назначаль бы его для такой высокой цели, или создаль бы его боле совершеннымъ. Человъкъ немощень, мертвъ прегръшеньми (Рим. У. 6; Еф. II, 5). Никто не въ силахъ изцелить, оживить его. Сынъ Божій принимаєть на себя этоть трудь, употребляєть все свое могущество, совершаеть чудеса славы и уничиженія. Какія огромныя, чрезвычайныя средства! Безпредваьный вмещается въ тесныхъ предълахъ человъческой плоти, Въчный живетъ на земли нъсколько лътъ, Богъ распинается на крестъ отъ рабовъ своихъ. И для чего же? для того, чтобы изпрлились и оживились по два, по три человъка изъ тысячей. Какая малая недостойная цъль! Стоило ли для этого Богу славы (Псал. 28, 3) такъ умичикаться? Лучше бы не умираль Сынъ Божій: въ глазакъ тварей онъ не омрачиль бы своей премудрости. Но Христосъ зналь, для чего умираль. Велики употребыть Онъ средства; велика должна быть и щель ижь. и премудрый, Онъ достигнеть ее непременно. Онъ знасть, накъ спости и язычниковъ. А наше дъю, которые премудрость Божію, въ тайнъ сокровенную, юже предустави Богъ прежде въкъ во славу наши, вполить не постигаеми (1 Кор. 2, 6, 7), наше дучнее дало сказать эдесь вивете съ апостоломъ: о глубина богателея и премудрости и разума Божія! яко не испытани судове его, и неизсмь-Docume numie ero (Pun. II, 33).

### Богъ правосуденъ.

Виновенъ ли дикарь, если онъ дъйствуетъ не такъ, какъ образованный? И больный ужели недостоинъ сострадательности врача потому, что самъ не изпълиль себя, вовсе не зная средствъ въ этому изцеленю? язычники не знають Інсуса Христа, не знають Его Божественности, Его высокаго ученія, и потому не върують въ Него. Какъ имъ въровать въ того, о комъ никогда не смихами! Какъ слышать безъ проповъдника? Въра отъ слышанія, а слышаніе от слова Божія (Рим. 10, 14, 17). И по суду человъческому он невинны. А Богъ, нелицемърно судящій комуждо по дълу (1 Петр. І, 17), погубить ихъ? Повторимъ: скорве можно отвергнуть быте Бога, нежели назвать Его столько неправосуднымъ. Онъ благоволиль, чтобы свъть христіанства просвътиль извъстныя страны міра; почему въ тоже время не озарены этимъ свътомъ и всв прочія страны? Чъмъ одни изъ людей столько умилостивили, другіє столько прогивнали въчно правосуднаго? Всв равно согрвшил, равно содълались недостойными Его милости и любви. Итакъ, есл миловать, миловать было всехъ, если наказывать, всехъ было ваказывать. Богъ помиловаль однихъ, помилуеть и другихъ; мижн бо на мица зрънія у Бога, (Рим. 11, 11). Христіане спасутся, должно быть, и язычники какъ нибудь спасутся.

#### . Сила и дъйствіе заслугъ Христовыхъ.

Для въчнаго нътъ времени, для Бога нътъ прошедивго и будущего; все какъ настоящее. Інсусъ Христосъ принесъ себя въ жертву небесному Правосудію уже спустя пять тысящельтій съ половиною отъ создалія міра. Но въ главахъ Бога Онъ Азнеца, закаламный отсамато сложенія міра (Апок. 18, 8), еще тогда, когда чедовъкъ сивъ увидътъ Бовій овътъ, и же успълъ еще сдълаться преступниковъ Потому-то и нельзя ограничивать селы и дъйствія заслугъ Спаситем только временеть по Его пришествіп. Она, посмику прабываеть семе, но и священство импеть не преходящее, почему и можеть осода спасать приходящихъ чрезъ него къ Богу, будучи весіда живъ, даби ходатайствовать за нихъ (Евр. 7, 24, 25). Такъ спасаль Отъ Гудесевъ, въровавшихъ въ Него, еще неприходившаго; могь значать

спасать и язычниковъ, если только были для этого какія-небудь средства. Ходатай новаю завъта, Онъ умерь и для искупленія отъ преступленій, сдъланных во первомо завъть (Евр. 9, 15). Вывсто того, чтобы многократно страдать от начала міра, Онь единожды, къ концу въковъ, явился съ жертвою своею для уничтожения гръха (Евр. 9, 27). И потому его жертва-всеобщая жертва за всв времена. Она простирается и на самую загробную нашу жизнь. Ибо предъ Богомъ наша смерть не существуеть: это переходъ изъ одного Его царства въ другое. Живемъ ли мы или умираемъ, всегда Господни. И Христось для того и умерь (и воскресь) и ожиль, чтобы владычествовать надъ умершими и надъ живущими (Рим. 14, 8, 9). Можно усвоять Его заслуги и въ въчности. Оно священнико во въкъ по чину Мелхиседекову (Евр. 7, 17). Онъ не подобснъ тъмъ священникамъ, которыхъ смерть не допускала оставаться таковыми всегда, пребывая въчно, и священство имъетъ не преходящее, потому всегда можетъ спасать приходящихъ чрезъ него къ Богу. Первосвященникъ святой, непричастный злу, превознесенный выше небесъ, Онъ не имъетъ нужды ежедневно приносить жертвы. Онъ совершиль сіе въ одинъ разъ, принесши Себя Самаго въ жертву (Евр. 7, 23-27). Во Адамъ всъ согръщили, всъ оскорбили Бога. Христосъ, желая всемъ спастися, далъ себе избавление за всехъ (1 Тим. 2, 5). Итакъ Онъ есть умилостивление не только за грвхи твхъ, которые здвсь удостонись быть христіанами, но и за грвхи всего міра (1 Іоан 2, 2); за грвин міра прошедшаго, настоящаго и будущаго: Если Онъ одинъ умеръ за всвять, (2 Кор. 5, 14), то всв умерли, всв, когда либо жившіе и имъющіе жить оть Адама до последняго его потомка. Потому-то Христосъ - Богъ живый называется Спасителемъ всехъ человековъ (1 Тим. 4, 10). Итакъ силы и дъйствія заслугь Інсуса Христа нельзя ограничивать временемъ только по Его пришествіи: Онъ Агнецъ, заколенный отъ сложенія міра; нельзя ограничивать только настоящею жизнію людей: первосвященникъ во въкъ. Опъ всегда можетъ спасать приходящихъ чрезъ Него къ Богу; нельзя наконецъ ограничивать только теми, которые здесь удостоились слышать проповедь о Немъ: Онъ есть очищение о гръхахъ всего міра.

2 2.3 30 30 30 a 30

Непреложность обътованій и званія Божія.

При разсматриваніи домостроительства челов'яческаго спасенія встрвчаются преимущественно два любопытные вопроса, повидимому, противоръчащіе благости Божіей: почему обътованный Мессія поздно явился въ міръ? и почему христіанская религія очень многимъ еще и теперь не проповъдана? Отвътъ на эти вопросы одинъ: главная причина всего этого заключается въ приготовленіи людей къ принятію Мессіи и Его высокаго ученія: Богъ зоветь людей ко Христу, ведеть ихъ, или лучше, хочетъ, чтобы они сами, какъ существа свободныя, пришли въ Нему, сами почувствовавши въ Немъ нужду, взысвали и обръли Его. До пришествія Спасителя Богъ приготовляль къ принятію Его Іудеевъ и язычниковъ, Іудеевъ-средствами сверхъ-естественными, язычниковъ - естественными. Тв и другія средства оказались достаточными для цвли. Мессію приняли и Тудеи и язычники, -- всъ, которые только успъли приготовиться въ этому. Многіе изъ Іудеевъ не приняли Его. Но апостолъ наменаетъ, что и эти многіе нъногда обратятся нъ Нему и чрезъ Него спасутся. Не хочу, братія, говорить Онъ къ язычникамъ, оставить вась въ невъденіи о сей тайнъ, (дабы вы о себъ не мечтали) что осмъплені- отчасти приключилось Израилю только на время, пока войдеть полное число язычниковь. И такимь образом весь Израиль спасется, какъ написано: пріидеть я проч.; спасется потому, что дары и призвание Божие непреложны (Рим. 11, 25, 29). Почему не допустить, что и язычники, еще не исповъдующіе Спасителя, а только готовящіеся къ сему, подобно Іудеямъ, современемъ просвътятся Его Божественною религіею и спасутся 40)? Опыть показаль, что и ихъ приготовление само въ себъ совершенно, а премудрость Божія, избравшая и продолжающая это приготовленіе, ручается, что и впредь оно будеть совершенно, и приведеть людей въ предназначенной имъ цели. Нельзя же представить приготовленія язычнивовъ вічнымъ. Все когда нибудь должно настать для нихъ то состояніе, нь которому ихъ Богъ приготовляеть: иначе гдв безконечная Его премудрость? Почему

<sup>44)</sup> При этомъ слови поставл. помитка рецензен. слид.: «что увирующіе свасутся, объ этомъ снора нить: а дило о невирующих».



бы Ему не перемънить естественных средствъ приготовленія на чрезвычайныя: послъднія были бы болье дъйствительны. Но Онъ не перемъняеть, и върно знасть, почему; върно и естественныя средства хороши.

Такимъ образомъ путеводныя напия звъзды: мысль о Богъ, мысль о силь и действій заслугь Христовыхъ, мысль о непреложности обътованій и званія Божія привели насъ нь желанной ціли: воть предъ нами мысль, что и язычники должны спастися. Но извъстно средство спасенія-одно,-усвоеніе заслугь Інсуса Христа. Безъ этого никакое могущество, ни Ангелы, ни самъ Богъ не спасутъ человъва. Возможность усвоенія заслугь Спасителя для язычниковъ не требуеть доказательствъ: Онъ принесъ себя въ жертву за всъхъ и всъхъ зоветь къ Себъ къ принятію Его великихъ даровъ. Значеть и язычникь можеть содылаться участникомъ въ Его заслугахъ: иначе зачемъ и призывать его? Остается узнать, канимъ же образомъ это усвоеніе для язычниковъ возможно. Оно возможно: 1) Отчасти въ сей жизни: чрезъ добрыя дъла ихъ. Язычники имъютъ законъ естественный, имъютъ силу и средства выполнять его. Безъ въры въ Существо высшее, отъ котораго человъкъ чувствоваль бы себя въ совершенной зависимости, добрыя дъла вообще невозможны. Для кого нътъ такого существа, въ томъ подрывается и теряеть всю силу законь естественный; для того нъть побужденій къ добру, невозможна и добродьтель. Въра-начало и основаніе добраго дъла; доброе дъло воплощенная въра. И язычники имъютъ въру въ своихъ боговъ, и этою върою какъ бы одушевляють свои добрыя дела. Нравственность язычниковъ не можеть равияться правственности христіанской, по все жъ она можеть быть чиста, совершенна въ своемъ родъ. И въра язычниковъ много отстоить оть въры христіань. Но если язычникь въруеть въ свонав боговъ отъ сердца по невольному, естественному влечению. то и его въра имъетъ свою силу. Въ лицъ своихъ иступановъ онъ обожаеть Непостижимаго. Стремясь нъ нимъ върою, онъ стремится къ Тому, къ кому сама природа невольно влечеть насъ. Итакъ добрыя двая язычниковъ, пронивнутыя ихъ върою, могуть усвоять ниъ заслуги всеобщаго ходатая, безъ сомивнія, не столько, сколько, добрыя дъла христіанъ, порожденныя истинною верою. Потому-то Апостоль говорить: Богь не лицепріимень, но во всякомъ народъ боящійся Его, и поступающій по правде пріятень Ему (Деян.

10, 35). Валаамъ язычникъ-пророкъ, такъ громко прозвучавній слово о въчномъ Словъ между язычиниями, человънъ Божій, другъ Божій (2 Петр. 2, 15, 16). Чёмъ если не добродетелью онъ заслужиль честь быть орудіемъ Св. Духа (Числ. 22, 6, 8, 18)? И еслибы наконецъ онъ не измънилъ Ісговъ; нельзя ли было бы сомитваться въ его въчномъ спасенія? Какъ судить о волхвахъ, пришедшихъ издалева повлониться младенцу Інсусу? Богь удостовль ихъ особеннаго своего водительства, удостоилъ прежде самихъ Іулеевъ увидъть Того. Кого столько въковъ такъ нетеривливо ожидало все человъчество. Одною ихъ добродътелию можно объяснить такое благоволеніе въ нимъ всегда - Правосуднаго. Добродътельный Корнилій-еще не христівнинъ видить предъ собою Ангела, возвъщающаго ему благоволение Божие и повельние креститься (Дъяв. 10, 1-5). Кто знаеть, можеть быть, и теперь между язычниками есть пророки, заслуживше своею доброю жизнею дары св. Духа. Христіанство не въ словъ, а въ дълъ. Не тотъ христіанинъ, вто только носить это имя; но тоть, кто живеть по христіански. Можно и благочестиваго язычника назвать христіаниномъ, а худаго христівнина-язычникомъ. Слава, и честь, и мирь всякому, дълагонием доброе, вопервых Тудею, потом и язычнику, говорить Апостоль. Ибо нъть лицепріятія у Бога. Тъ, которые, не имъя закона согръшили, внъ закона и погибнуть. И когда язычники, не имъющи закона (положительнаго-откровеннаго) по природъ законное дълають, то они, не имъя закона, сами себъ законь: они показывають, что предписанное закономь написано у нихь въ сердиах (Рим. 2, 10, 15). Следовательно, язычнивовъ будуть судить только по закону естественному, и значить добрыя двла ихъ имвють важность въ деле усвоенія заслугь Христовыхъ, въ деле спасенія. Чрезъ накоторую вару ихъ во Інсуса Христа, выражаемую вопервыхъ въ сознаніи своей немощи и нужды въ высшей помощи. во вторыхъ въ жертвоприношеніяхъ. Язычникъ, канъ человъкъслабый, чувствуеть въ себъ вакую-то порчу и безсиліе, невольно обращается въ небу, и самъ не сознавая, ищетъ Спасителя. Овъ повлоняется Ему въ величественномъ солнце и звездалъ, прославияеть Его въ славныхъ герояхъ, созданныхъ воображениемъ, видить и боготворить во всемь великомъ, полезномъ, грозномъ. Воть мой Богъ, мой Покровитель, Спаситель мой, думаеть онъ, повергаясь предъ какимъ нибудь идоломъ. Но опытъ разувъряетъ его

въ этихъ мысляхъ и обманутый однимъ, онъ переходить въ другому и третьему богу, надъясь у кого-нибудь изъ нихъ найти помощь. Значить важдое божество для язычника-только символь Спасителя, и его въра, ложная въра въ ложныхъ боговъ, если только она проистекветь изъ глубины души, въ нъкоторомъ смыслъ есть истинная въра въ истиннаго Мессію. Онъ не знаетъ по имени Інсуса Христа, не знастъ какъ опредвлить лице (in concreto); но знаеть по двлу-въ отвлеченности (in abstracto), чувствуеть въ Немъ нужду, и это сильное чувство выражаеть покорностію своимъ богамъ. Но не имя, а самый предметь эдесь важенъ. Жертвы въ язычествъ... какъ объяснить ихъ происхожденіе? Могъ ли чедовъкъ выдумать ихъ самъ? Но откуда въ немъ могла родиться мысль, что кровь козловъ и тельцовъ пріятна Богу? Въ мірв ничто не бываеть безъ воли Промысла. Почему не предположить, что и у язычниковъ обыкновение приносить жертвы-не по случаю, а отъ Бога съ какою-нибудь целію, даже высокою? Ужели, въ самомъ двяв, нашъ благій Творецъ о язычникахъ уже нисколько не заботится? Пусть эти жертвы сами въ себв даже зло. Богъ изъ всякаго зла умъетъ извлекать какое-нибудь добро. Язычники приносять жертвы своимь богамь. Это жертвы тому же оскорбленному Ісговъ, которому приносили и Іудеи. Начало ихъ-чувство своей слабости; цъль — умилостивление Бога. Со стороны язычнивовъ онъ приносятся съ полною върою въ ихъ значимость. Въ глазахъ Бога онъ-прообразы великой жертвы Інсуса Христа. Въ этомъ вся важность и Іудейскихъ жертвъ. Язычники не знають, что ихъ жертвы прообразують высшую жертву. Но этого такъ же не знала самая большая часть и Іудеевъ. Въ пустынъ Моисей возносить на древо мъднаго змія. Уязвленные зміями, израильтяне смотрять на него съ върою, и исцъляются. Они не знають, что этотъ зиви-прообразоваль Мессію: за нихъ это знаеть Богь, исцвинющій ихъ. Итакъ если язычникь приносить жертвы своимъ богамъ не по одному обыкновеню, но съ истиннымъ чувствомъ своей слабости, съ раскаяніемъ во грахахъ своихъ, съ пламеннымъ желаніемъ умилостивить прогитванное божество, съ полною върою, что его жертвы имъють силу: то можно ли сомнъваться, чтобы Богь, которому онъ въ виде своихъ божествъ, поклоняется, не вивниль ему этихъ жертвъ?

## 2. Поливе въ жизни будущей:

И за гробомъ человъкъ живетъ - живетъ и дъйствуетъ, дъйствуетъ еще болье, нежели на земли. Здысь умъ его скованъ и отягченъ плотію: она не даеть ему легко и свободно стремиться къ истинь. Тамъ онъ совершенно свободенъ: ничто не ствсияеть его безпонечныхъ порывовъ. Здесь свобода его, въ безпрестанной борьбъ съ страстями, не успъваетъ отражать ихъ нападеній, а о добръ не имъетъ времени и заботиться 11). Тамъ страсти уже не возмущають ея покоя и дъланіе добра такъ безпрепятственно, удобно 42). Почему не допустить, чтобы язычникъ въ въчности при такомъ удобномъ развитіи своего ума, и воли узналь наконець Інсуса Христа и увъровалъ въ Него? Созданный для истины, онъ и на земли желаетъ познать ее. И для него бываютъ минуты, и даже цвлые годы, когда это желаніе двиствуеть въ немъ, какъ и въ другихъ, сильно, непреодолимо. Но удивительно ли, если послъ долгихъ, томительныхъ изысканій, не могши ни на чемъ успоконться, онъ охладъваеть въ своей любви нь ней, и во всемъ сомнъвается? Удивительно ли если, и стремясь къ добру, онъ измъняеть себъ, и ослабъвши отъ тяжкой борьбы съ искушеніями, думаеть что добро-одна мечта? Въ въчности въчная Истина и ввчное Добро будеть у него какъ бы предъ глазами, и онъ не станеть уже сомнъваться въ ихъ дъйствительности. Ужели же его умъ, такъ близко видя Истину, не устремится къ ней тъмъ съ большимъ напряженіемъ; и свобода, какъ бы осязая Добро, не захочеть погрузиться въ Него? Въ этомъ мірів сустности, гдів межкія житейскія заботы, какъ вихрь, кружать человіка, трудно язычнику опомниться отъ этого круженія, и какъ бы некогда вспомнить о себъ, о своемъ высшемъ назначения. За гробовою доскою нътъ уже этихъ ничтожныхъ заботъ, унижающихъ человъка. Что жъ попрепятствуеть ему почувствовать хотя тамъ свое достоинство и высокую цель? На земли не успешь хорошо сознать себя, хотя немно-

<sup>\*2)</sup> Помытка реценз. «слыдовательно всы тамъ упражиниется въ добры? правдя ди это»?



<sup>41)</sup> Помътва реценз. «преувеличено».

го развить свои способности, предъ тобою уже отверста роковая могила. Какъ же жичнику въ такое короткое время достаточно сознать свою слабость, и приготовиться из принятію христіанской въры? Но по смерти язычникъ живетъ цълые въки, развивается въ своихъ силахъ и способностяхъ. Можно ли, чтобы язычникисовременники Авраама, живущіе въ въчности уже болье пяти тысячь леть, до сихь поръ не приготовились въ принятію Імсуса Христа, и не приняли Его? Нътъ сомивнія 48), что недавно перешедши въ загробную страну, язычники еще не успъли обратиться ко Христу. Но настанеть и для нихъ время этого обращения. Отъ кого на земли среди язычниковъ язычнику узнать, какъ спастися, оть кого получить спасительные совыты для жизни? Въ вычности ему помогуть въ этомъ Ангелы. Мы не можемъ сомнъваться чтобы эти духи, которые и здесь такъ много благодетельствують человъку, тамъ оставили его. Тамъ они отпрыто бесъдують съ нимъ, разсказывають ему, сколько сами постигають премудрые планы, накъ Богь устрояеть человаческое спасеніе, дають ему наставления и помогалотъ утверждаться въ добрв. Язычнивъ живеть на земле, и не знасть, что онь будеть жить еще на небъ. Въра въ безсмертіе чужда ему. Въчныя награды и наказанія неизвъстны ему 44). Что же можетъ побудить его творить добро? За могильнымъ рубежомъ онъ узнаетъ, что ему жить въчно, что для него одно изъ двухъ: или въчно блаженствовать, или въчно страдель. Ужели же окъ станоть медлить, пова еще не настакь судный день, повергнуться предъ Спасителемъ, котораго онъ прежде не зналь, исповъдать предъ Нимъ свои беззанонія, и рішиться всегда свято хранить Его святую волю?

Такъ обращение язычниковъ въ въчности со стороны самихъ язычниковъ очень возможно. Но возможно ли оно и со стороны Бога? Отвътъ на это сошествие І. Христа во акъ. Побъдитель смерти и ака, Овъ сходилъ тука проповъдать несчаствымъ узникамъ свободу и спасение. И въ какое время? Въ самыя дорогія, торжественныя свои минуты, едва только успъвнии окончить свой велиній подвить на земли. Изнуренное страданіями тъло Его еще лежить во гробъ; на земли еще никто не знасть Его торжества.

<sup>4)</sup> Эти два слова подчервнувы рецена. и после никъ поставленъ знавъ вопроса.

<sup>44)</sup> Помътка на полякъ рецен.: «всъ ди язычники такови».

Самые апостолы сомнъваются въ Немъ. Но Онъ намъ бы забываеть на время объ нихъ, и спъщить въ селенія умершихъ. Тамъ, върно, еще болъе нуждались въ Его проповъди. На земли тольно двънадцать апостоловъ ожидали Его воспресенія 45). А тамъ, быть можеть, пълыя тысячи желали только увикоть Его, чтобы къ Нему обратиться. Почему не предположить подобной проповъди и всегда? Почему не сказать, что Христось, проповедывавши свою религио на земли, перешель въ ввиность, чтобы тамъ ввино проповъдывать ее? И самые апостолы, такъ много подвизавшіеся здёсь въ приведеніи къ Нему народовъ, не затыть ли перешли и туда. чтобы и тамъ продолжать свое апостольство, на ноторое они избраны однажды навсегда? Если возможно обращение явычниковъ ко Христу и по смерти, какъ поназало сошествіе Спасителя во адъ; то благость Божія, желающая вевиъ спастися, ужели не употребить для этого всёхъ возможныхъ средствъ? Христосъ и умеръ и воспресъ не для того только, чтобы царствовать надъ живущими, но равно и надъ умершими. Но Его царство-благодатное, въ которомъ устронется человическое спасеніе. Слид. и умершимъ, какъ живущимъ, Христосъ расточаетъ дары свои для ихъ спасенія. Дая тою и мертнымь было благовъствуемо, говорить Апостоль, чтобы они, подвергише суду по человьку плотию, жими по Бочу духома (1 Петр. 4, 6). Значить и за гробомъ возможно для наычниковъ поканться, креститься во І. Христа, исправить свою жизнь и усвоить себъ Его заслуги. И его повърить, чтобы Соврать, Платонъ и имъ подобные, до сихъ перъ не были христіанами? чтобы Плетонъ, такъ удачно изобразнешій Избавителя человъковъ, не узналь въ въчности своего великаго праведника, и узнавили не повергоя предъ нимъ? И какой-нибудъ Сократъ, такъ усильно иснаний истины здась, и тамъ не отыскать ее? Жить столько въсовъ и дъйствовать, дъйствовать и неусовершиться, это что-то вовсе неполятиюе. Христосъ сходиль во адъ проповедать спасеніе только современнимать Нол. Почему это? Потому же, почему и на земли Христоев прежде проповъдываль Тудеямъ; потому чтосовременники Ноя, прежде вовкъ вотушивние въ области въчности, и болье другихъ развивавшісся, преимущественно были готовы

<sup>44)</sup> Предъ этини последнини строками поставлень реценза эникь вовреса.

принять проповедь Спасителя 46). Нетъ сомненія, что и въ вечности не вов люди равно развиты, равно способны быть христіанами: и тамъ, накъ на земли, имъетъ мъсто приготовление. Здъсъ постепенно распространяется христанская религія по мъръ того, накъ люди двляются способными принимать ее; можно думать, что и тамъ такая же постепенность въ ея распространени. Премудрость Божія, эдёсь и тамъ устрояющая человъческое спасеніе, одна и таже. Когда-то на земли христіанская религія будеть всеобща, по увъренію Спасителя. Премудрость и благость Божія позволяють намь думать, что и умершимь въ явычестви она со временемъ будетъ проповъдана всъмъ. Христосъ будетъ царствовать въ своемъ благодатномъ царствъ, доколь не низложить всъхъ врагов подъ ноги свои (1 Кор. 15, 25). И тогда-то уже, ногда всъ, которые только могуть обратиться нь Нему и на земли и въ въчности, покорятся Ему, а другіе, укорененные во аль, потеряють даже возможность этого обращенія; когда онъ извлечеть изъ міра столько добра, сколько можеть извлечь: тогда то уже Онъ отдасть царство Богу и Отиу, прекратить всякое начальство, всякую власть и симу, и Свять покорится Покорившему Ему все, дабы Богь быль: все во всемъ.

У Бога всего много; есть средства спасти и язычниковъ. Христіане думають, что они тольно одни возмобленные Богу, одни имъють право на Его щедроты, одни наслъдники въчноблаженнаго Его царства, а на язычниковъ смотрять съ жалостію и даже презръніемъ, какъ на чадъ гнъва Божія—отверженныхъ, коихъ удълъ—въчная погибель. Хорошо, если христіане оправдывають дълами свое мнъніе о себъ. Такъ когда-то думали и Іудеи, и, точно, были народомъ избраннымъ, любезнымъ Богу, какъ теперь христіане. Но что же вышло? Язычники, которыхъ они почитали недостойными милостей Божіихъ, приняли Его, прищедшаго во плоти, а они, сыны пророковъ и завъта, для этой цъли взлелъянные и сохраненные Богомъ особеннымъ образомъ, отвергли Его. Дикая вътвь привилась къ небесной маслинъ, и стала участвовать въ ея корнъ и сокахъ; а природныя вътви — отломились отъ ней (Рим.

<sup>4°)</sup> Тутъ поставлена замътка реценз. слъдующая: «другая этому причина представляется: если современники Ноевы, извъститите по своему нечестію, удостовлись такой милости, то что сказать о другихъ?».



11, 17-25). Больно подумать, что и съ христіанами можеть случиться это. А взглядь на христіанство заставляеть такъ думать. Іуден въ началь своего избранія были покорнье Богу. Потомъ мало-по-малу, при всехъ Его благоденніяхъ, стали наменять Ему, и поклоняться богамъ чуждымъ, пона наконецъ расцявши на креств Его Единороднаго Сына, вовсе не отпали отъ Него. Такъ, можеть быть, отпадуть невогда оть Христа и христіане 47). Въ первые въи своей религи они вполив были достойны своего Спасителя. Чиста была ихъ нравственность: въра и любовь ихъ подобились солнцу. Но эта въра, эта любовь, переходя изъ въка въ въкъ, все тускатнотъ и тускатнотъ. Первенствующіе христівне не узнали бы теперешнихъ: такъ много теперь удалились отъ высовой цели, указанной Спасителемъ. Уже быль печальный опытьцвлое государство, гордое особеннымъ просвъщеніемъ и образованностію, отвергло было небесную религію, разрушило храмы истиннаго Бога, и воздвигло жертвенники новому богу, богу-разуму, невъдомому среди самыхъ язычнивовъ. Дай Богъ, чтобы этотъ опыть нивогда не повторялся. Но онъ повторится, и еще въ ужаснъйшемъ видъ, если христівне не стануть быть внимательнъе въ самимъ себв. И горько, и стыдно будеть имъ, если явычники. погибшіе, по ихъ мивнію, войдуть въ чудный светь Христовь; а они, подобно Іудеямъ, снова распявши у себя Сына Божія, сдвдаются жертвою въчной тымы и смерти (Евр. 6, 6) 48).

#### XII.

## Unde persuademur de integritate et plenitudine S. Scripturae?

Tres fontes religionis Christianae, aeque pollentes, admittunt Catolici, qui sunt: s. scriptura, traditiones et decreta ecclesiae repraesentativae. Nil ideo mirum est, quodsi intergritatem ac plenitudi-

<sup>47)</sup> Туть на полякь поставлена следующ, заметка реценз.: «не надобно бы такъ много распространять эту мрачную мысль».

<sup>49)</sup> За сочиненіемъ слідуеть слід. рецензія: «Умно, стройно и выразительно. Нівоторня только міста слідовало поограничить, даби оні били для всімъ удобопріятиве. Вполит благодарю за трудъ».

nem S. Scripturae repudiant, cum, quod huic deficit, traditione et ecclesiae repraesentativae decretis suppleri arbitrantur. Qui vero religionem \*\*) orientalem profitentur \*\*0), hi quoniam traditiones et decreta ecclesiae repraesentativae pro fontibus fidei ac pietatis suae, S. Scripturae similibus, non agnoscunt, S. Scripturam, qua fontem unicum religionis suae necessario integram ac plenam putare debent. At utrum porro soba necessitas, quatenus nempe casu contrario non haberemus, unde adhuc religionem nostram hauriamus \*\*1), S. Scripturae integritatem ac plenitudinem tribuere nos cogit? Nonne dantur causae digniores \*\*2) solidioresque, quibus hac de integritate et plenitudine persuademur.

Huius modi causae 51) dantur, et quidem: 1) de integritate S. Scripturae persuademur: a) ex idea Dei, qui hanc Scripturam, ut normam fidei ac pietatis, hominibus dedit omnibus omniumque temporum. Cum S. Scriptura tam gravis est ob obiectum et destinationem suam, dubitare non possumus, quin Deus, qui fines suos semper assequitur, eam integram semper servare praecipue curaret. Si enim homo etiam nonnunquam, dum constitutionem quandam utilem ordinat, multo expetit atque omnia media adhibet, ut haec constitutio ipsius quam diutissime remaneret: nonne eo potius Deo convenit constitutonem suam utillimam, qualis S. Scriptura est, per omnia tempora sustentare atque conservare? Ecce cur semper apparuerunt tum inter Judeos, tum inter Christianos homines, qui in ultimis extremitatibus, quales persecutiones durissimae fuerunt, S. litteras omni modo incolumes servare studuerunt. Dictu fas est, huius modi homines a Deo semper constitutos fuisse, qui mediis naturalibus non extraordinariis, S. Scripturam conservare voluit.

b) Ex eo, quod omnes libros habemus, quos Judei sacros habuerunt, et quos primitivi Christiani ab ipsis Apostolis adepti sunt-Sin autem ipsa S. Scriptura quosdam Niem. XXI, 121 libros memorat, qui in nostro sacra volumine non sunt collocati; dicendum est, libros hos aut non esse Divinos, aut non ad sempiternum usum esse scriptos, aut sub aliis iam denominationibus nobis esse certos.

<sup>&#</sup>x27;') Рецен. поправлено такъ: ad Ecclesiam.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Рецен. ноправлено: pertinent.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Поправ. рецен.: discamus.

<sup>52)</sup> Houpas. penes.: rationes graviores.

<sup>53)</sup> Поправ. рецен.: rationes.

- c) Ex impossibilitate corruptionis S. Scripturae. Nec enim de parte gentilium corruptio haec oriri 54) quandoque potuit: quia et nullum huius opus habuerunt; et si habuerint, minus in opere suo proficere potuerunt. Corrupto namque uno vel quibusdam sacris exemplaribus, nullo modo omnia, quae inter Judeos aut Christianos versabantur, corrumpere valuerunt. Nec eo minus corruptio S. bibliae de parte Judeorum aut Christianorum praesupponenda est, cum horum et illorum maxima pars ardentissimo semper studio hoc coeleste donum purum atque incolume continere sollicita sit.
  - II) de plenitudine S. Scripturae persuademur:
- a) Ex idea Dei. Cum homo naturalem suam religionem correpsit; religionem illi revelatam Deus donare voluit. Quem in finem multifarie et multiformiter Deus pridem locutus est hominibus per prophetas, extremis vero his diebus locutus est per ipsum Filium, atque ex Huius voluntate per Apostolos, ab ipso electos et instructos. Quodsi autem Deus religionem revelatam homini donare voluit; nonnisi plenam donare potuit: alias enim subsidium Eius insufficiens, ideoque imperfectum esset, id quod ab Ente perfectissimo praedicari nequit. Multo etiam naturae Dei convenientius esset, nullum prorsus subsidium homini suppeditare, quam suppeditare implenam atque insufficiens. Quoniam vero revelata religio per prophetas et Apostolos, Spiritus S. afflatu, sacris litteris comprehensa est: has litteras plenas esse iure concludimus.
- b) Ex ipsa experientia. Nihil enim excogitare possumus, quod religionem spectaret, quodque non in S. litteris contineretur. Verum quidem est, dari quaedam dogmata, quae non tam clare in S. lilleris exhibentur; habemus tamen rationem, qua duce et haec dogmata per attentam considerationem e S. Scriptura extrahère possumus. Ita quamvis non est clare dictum in S. Scriptura, ut pro defunctis Deum precemur, quatenus tamen ibi nobis iussum est, ut pro se invicem oremus, Deo autem omnes vivi sunt; iusto facimus quando pro defunctorum salute preces ad coelum mittimus. Quamquam itidem de infantibus babtizandis clarum in S. Scriptura mandatum frustra quaeramus; quippe tamen in eadem Scriptura est mandatum de baptizandis omnibus, atque collocata sunt exempla Apostolorum, qui integras domos et familias, ad quàs infantes etiam perti-

<sup>14)</sup> Honpas. penens.: produci.

nent, baptizarunt; et quoniam ex sensu eiusdem S. Scripturae baptismus circumcisioni par est, quae etiam parvulis conferebatur; utrum ecclesia nostra a veritate aberrat, dum infanta baptizat?

c) Ex ipsa S. Scriptura. Evangelista Iohannes clarissime loquitur, omnia, quaecunque (Ioh. XX), 31, ad salutem consequendam nobis sunt necessaria, S. litteris scripta esse. Tale Evangelistae de plenitudine S. Scripturae testimonium gravius est nobis, quam omnes aliae, innumirabiles quidem sint, rei huius probationes.

Nos igitur non ex necessitate— non ideo scil. S. Scripturam integram ac plenam nuncupamus, quod nullos alios religionis fontes habemus, sed ex rationali persuasione, causis sufficientissimis nixa. Catolicos econtra, dici par est, ex sola necessitate, omni alia ratione deficiente, integritatem ac plenitudinem S. Scripturae abnegare, cum his in S. Scriptura admissis duo alii religionis fontes — traditiones nempe et ecclesiae representativae decreta, quatenus supervacui apparuissent, valore suo necessario destituerentur,—id quod Ministri Catolicae ecclesiae admittere nunquam assentient, cum traditiones et ecclesiae repraesentativae decreta, quas fontes religionis ponunt, sunt quoque ipsorum maiestatis, potentiae ac potestatis fontes <sup>55</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Помътка рецен. слъд.: Cogitandi nec non dicendi ratio sana.

# II. ОПЫТЫ, АКАДЕМИЧЕСКІЕ.

### XIII.

## Какое понятіе о Богѣ имѣли греческіе философы отъ Фалеса до Сократа?

Чернить умъ человъческій всего легче: онъ такъ несовершень, такъ слабъ, такъ часто заблуждаетъ. Но уважьте его высокую природу: онъ — дучъ свъта Божественнаго, возженный въ нашей душъ, превосходнъйшее изъ всъхъ твореній великаго Бога, единственный представитель неба на земль: уважьте его чудныя силы, когда одною мыслію онъ дерзаеть облетьть и объять вселенную, его дивныя способности, комми въ самомъ себв онъ строитъ цвлый мірь, мірь стройный, прекрасный, такъ что ему недостаєть только всемогущества, чтобы осуществить этоть идеальный міръ. Я не върю вамъ, порицатели всего человъческого, не могу върить, чтобы уму нашему было естественно ошибаться и падать, что путемъ только горькихъ заблужденій ему суждено доходить до истины, хотя вы и указываете на длинный, почти безконечный ридь его паденій, всегда болье или менье глубовихь, иногда даже ужасныхь. Ваша мысль недостойна всесовершеннаго Творца міра. Онъ ли всемогущій не могь дать уму нашему той мощи, какая нужна ему, чтобы проникать вещи? Онъ ли-премудрый не умъль надълить его такими законами, которые бы прямо и неукловно вели его къ указанной цели? Умъ нашъ ограниченъ; но это значить только, что ему несвойственно, подобно уму безконечному, созерцать истину разомъ-всю и во всемъ ея объемъ, и что онъ долженъ познавать ее постепенно-одну за другою, однавожъ всегда познавать, и никогда, никогда не заблуждать. Умъ нашть поврежденъ, глубово поврежденъ- воть тайна всвуъ его ошибокъ и заблужденій. Но и въ самомъ повреждени своемъ какъ онъ великъ еще! Сколько еще следовъ прежняго могущества онъ являеть въ своихъ высожихъ стремленіяхъ, въ своихъ общирныхъ и глубокихъ познаніяхъ!

Слабосиленъ и близорукъ этотъ орелъ; но съ какою смелостио и бодростію онъ иногда парить нъ своему родному солицу, съ какою отважностію смотрить иногда прямо въ лице его! Высокъ, недосягаемъ Богь въ кругу своихъ твореній: такъ высока, такъ непостижима и истина о Бога въ ряду всахъ прочихъ истинъ. Но и эту, окруженную священнымъ мракомъ, истяну поврежденный умъ нашъ можетъ разъяснять для себя и понимать боле и боле. Можетъ, -- говоримъ мы; и не беремся доказывать своихъ словъ какими-либо теоріями, вообще мало доказывающими, а указываемъ на историческій факть-несомивнный, на памятники мудрости нашего ума въ первыя минуты его философствованія, когда онъ только что пробудился отъ глубоваго усыпленія, продолжавивагося нъсколько тысящельтій; когда онъ быль, можно спавать, совершенный мледенецъ, и не могъ пользоваться ни чьею помощію, ни чьими наставленіями і). И въ эти минуты при первомъ своемъ ватлядь на вселенную онъ уже умствоваль о Богь-ея Виновникь, и умствоваль довольно удачно, при первыхъ порывахъ въ истинъ уже прониваль въ ея тайны, и неръдво довольно глубово. Философія іонійская, италійская, влейская и фезико-атомистическая вотъ плоды первыхъ его попытовъ на поприцв самонышленія. Сократа подозравають уже въ заимствовани вакоторой мудрости ивъ книгъ еврейскихъ; последовавшіе за нимъ оплосоом пользовались уже трудами своихъ предпественниковъ, и, неудивительно, если иногда могли высназывать мысли о Бога довольно зрадыя и основательныя. О рядъ мыслителей отъ Фалеса до Сократа нельзя сказать ни того, ни другаго, - и потому разсмотрвніемъ только ихъ мизній о Богв мы и ограничимся, желая безпристрастиве и ощутительные поназать мощь ума <sup>2</sup>) человыческого въ разсуждени о самомъ недоступномъ для него предметв.

Общій и главный недостатокъ всъхъ этихъ философовъ въ понятіи о Богъ тотъ, что всъ они представляли Его не Творцемъ міра, а только Образователемъ или изъ стихій, кановы: вода, воздухъ, огонь, или изъ въчкой матеріи, или ивъ атомовъ и оміоме-

<sup>1)</sup> Помътка рецен. такая: «Эго глубокое усыпленіе и младенчество ума не соневых согласно съ тою мощію его, какую вы прежде ему принисали».

<sup>2)</sup> Эти два слова подчеркнуты рецена, и послѣ нихъ поставленъ вопросительнай знакъ.

Digitized by Google

id Id

, ,

Acme
Bookbinding Co., Inc.
100 Cambridge St.
Charlestown, MA 02129

ogle

