

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

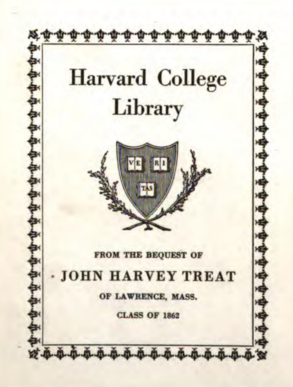
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# CP 378.5









.



# **IPABOCJABHOE OFO3PTHIE**



### Сентябрь.

H.K. CMIPHOBL

CODEP WAHIE:

L-ОТНОШЕЩЕ ПІСУСА ХРИСТА КЪ ОБЩЕСТВУ И ОБЩЕСТВА КЪ НЕМУ. Сахи. И. Бутковича.

- IL-О КАНОНИНСКОМЪ ЭЛЕМЕНТЪ. ВЪ ЦЕРКОВНОМЪ УПРАВЛЕ-НПС Окончание). Проф. Т. В. Барсова.
- Ш.-СЛОВО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРО-ПОЛИТА МОСКОВСКАГО И КОЛОМЕНСКАГО, ПРОИЗНЕСЕННОЕ ПРИ ПЕРВОМЪ СЛУЖКНИМ ВЪ МОСК. УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ 28 АВГУСТА 1882 ГОДА.
- IV-ЗАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ".
- У.—Рѣчь при вступлении ихъ императорскихъ величествъ въ московский успенский соборъ, произнесни ая высокопреосвященнъйщимъ поанниктемъ, митрополитомъ московскимъ и коломенскимъ, в сентибря 1882 года.
- VI-КЪ ДФЛУ О РАСКОЛЬ. Прот. Г. И. Панова.
- УП. -О ЛАМСКОМЪ ИДОЛОПОКЛОННИЧЕСКОМЪ СУЕВЪРИИ ВЪ ВО-СТОЧНОЙ СИБИРИ. Высокопреоса. Венјамина.
- УШ.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМТКИ: Вступленіе высокопреосвящен нѣйшаго Іоанявкія на казедру московской митрополія. — Статистическія свѣдѣнія павлеченным изъ отчета г. оберъ-прокурора св. Синода за 1880 г. — Ифпоторыя черты дѣятельности высокопреосвященнаго Іоанникія мигрополята косковскаго во время его управленія нижегородской паствой.—Голосъ мірянамъ няъ грузинской спархіи.—По поводу статьи: "Еще нѣсколько словъ о взаниныхъ отношеніяхъ Церкви и государства" поуъщенной въ № 24 газеты "Русь". — Объявленіс.

#### MOCKBA

Въ Университетской типографія (М. Катковъ), на Страстномъ бульварѣ. «Православное Обозрѣніе» выходитъ ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872.

луги о в. маленецъ-подольска 10 к. вишинева 15 к. Клева 9 к. Ковно 10 в. Костромы 4 в. Красноярска 18 в. Куопіо 11 в. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Суваловъ 12 к. Свдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Усы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ

# OB-O3PBHIE.

# 1882.

### томъ ії.

#### NOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Отрастновъ бульварѣ. 1882.

### CP 378.5

FebG 1925

ŧ

Печатать позволяется. Москва, 17-го августа 1882 года. Пензоръ протојерей С. Зерновъ.



## ОТНОШЕНИЕ ИИСУСА ХРИСТА КЪ ОБЩЕСТВУ

И ОБЩЕСТВА КЪ НЕМУ.

#### Г**Ј**АВА I.

Отношение Інсуса Христа ко всему роду человѣческому.

Отвазывая Христу въ универсальномъ значении Искупителя жего ладшато человичества, многіе отрицательные вритиви долгое время омотръли на Христа только вакь на іудейскаго нацональнаго героя, правственнаго реформатора или моралиста, лучшаго изъ іудейскихъ раввиновъ, который болёе обращалъ винианіе на духъ іудейскаго теократизма, чёмъ на его форму. Они отказывали ему во воякомъ значения вна предаловъ тогдашней Палествны. Въ подтверждение своего мивния вритики ссызансь на самого Інсуса Христа, который находиль неудобнымъ отчинать хлёбъ у дётей и давать псамъ и т. п. Но уже Эрность Ренанъ сталъ противникомъ этого взгляда, когда утверждеть, что "Інсусь не могь принадлежать исключительно только тыть, которые называли себя Его учениками, что Онъ составлеть достояние и честь всякаго, въ комъ бьется человъческое сераце". И это действительно такъ. Правда, Христосъ говоригь: "Я посланъ только въ погибшимъ овцамъ дома Изранзева", но это выражение должно быть понимаемо только въ

1\*

томъ смыслё, въ какомъ Інсусъ Христосъ говорилъ самарянкѣ, что спасеніе должно произойти отъ іудеевъ. Онъ былъ обътованъ прежде всего іудейскому народу и ему, какъ непосредственному носителю Божествениего откровенія и Божественныхъ обътованій, Онъ прежде всего принадлежаль. Но это не значить, что Інсусъ Христосъ имънъ только національное значеніе; это значить опять таки лишь то, что "спасеніе оть іудей". Насколько ны знаемъ, мъстомъ общественнаго служенія Інсуса Христа была только одна Палестина, т.-е. Іудея, Галилея, Перея и Самарія; ну въ Рани, ин въ. Греція, суда по сванисльскимъ поваствованіямъ, Інсусъ Христосъ никогда не былъ. Выраженіе іудеевъ: "куда Онъ хочетъ идти, такъ что мы не найдемъ Его? Не хочетъ ли Онъ идти въ Эллинское разсъяніе и учить Эллиновъ?" (Іоан. VII, 35) также не содержить въ себё никакого опредёленнаго указанія. Тёмъ не менёе самъ Христосъ никогда не ограничивалъ Своей миссіи одною іудейскою нацією и даже постоянно обличалъ кичливыхъ іудеевъ за то, что они гордились своимъ происхожденіемъ отъ Авраама и думали сделаться единственными наслёдниками обътованного царствія Мессін только по одному тому, что по плоти они были потомки Авразма, или-что тоже-за ихъ ложную увъренность, что для участія въ этомъ царстви достаточно одного происхождения отъ Авраана. Інсусъ Христосъ пришелъ на землю для того, чтобы всякій върующій въ Него не погибъ, но имълъ жизнь въчную, -- будетъ ли то іудей, самарянинъ или язычникъ. Эта истина впрочемъ настолько очевидна, чсо ее нътъ нужды доказывать. Уже одно повельніе ученикамъ-идти въ міръ весь, пропов'ядывать Евангеліе всей твари, научить и крестить всё народы, и замёчаніе, что многіе пришедшіе съ востока и запада возлягуть съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ, что царствіе Божіе отымется у сыновъ царствія и отдано будеть въ руки язычниковъ, – ясно доказывають ту мысль, что Інсусъ Христосъ ни въ какомъ случав не ограничивалъ Своей миссіи однимъ народомъ іудейскимъ. Правда, отношение Христа ко всему роду человъческому, за исключениемъ искупленія, не можеть быть названо непосредственнымъ въ томъ смыслё, въ какомъ мы привывли употреблять это слово; Евангеліе пропов'ядано явычникамъ не Христомъ, а уже Его апостолами и даже послё Его смерти. Но не нужно забывать, что Хри-

стось есть непосредственный источникъ христівнской жизни вообще. Христанство не доктрина, не отвлеченная теорія правотвеннооти, не пустой денамъ, в живая сила во Христв, кото-DES CHES TOSLEO MONOTO BOSDONISTO N BOSCOSHISTO MHSHD VELOвичества. Інсусъ Христосъ не говорить: "Мое учение содержить нотину, есть путь ведущій по спасенію и дающій жизць". а говорять прямо: "Я есмь путь, истина и жнань". Если мы обратинся въ примъру янзни первыхъ христіанъ и посмотримъ, что ниъ сеобщало текую возрождающую силу, противъ которой весь нірь съ его гоненіями не могь упорно противодъйствовать, не снотря на то, что носителями втой силы были люди темные, выпершіе пръ назнияхъ слоевъ нерода, непосвященные въ ученую нупрость, вакъ говорить апостолъ Павелъ, --- то им увидниз, что это была исключительно личная, върукащая преданность Христу, AS ROTOPOMY OHN BCE BOSHOGATS H HES NOTOPSIO BCE VEDISADTS. Всъ послания апостоловъ проникнуты этою мыслию, этимъ убъяденіснъ, этою віврою (ср. напр. Іак. V, 7; 1 Петр. IV, 13; 2 Петр. I. 2-4; IOGH. I. 3-4; 1 IOGH. II. 23; IV. 15; II. 27; III. 6; Фияни. І. 21; ПІ, 8; Гал. П, 20; Колос. Ш, 3 и др.). Такимъ образонъ сущность христіанства, которое есть отвровеніе жизни и лица Спасителя въ мірв и нигда такъ ярко не отражается какъ въ характеръ Інсуса Христа, въ Его дъдахъ и въ Вго божественнонъ ученія, -- совершенно неотділима отъ личности Інсуса Христа. Для полнаго пониманія веливнах христіанскихъ истицъ, выкъ дорматическихъ, такъ и нравственныхъ нътъ лучшаго сред-CTBS, SARD HEYVETS TY INCHOCTS, BOTODAS OCHOBAIS STO YCCHIC. Изучение божественной личности Спесителя ведеть въ тому, что свыть оть нея больше и обильные падаеть на Его учение,---и этимъ путемъ мы лучше поймемъ то громедное значение, которымъ міръ обязанъ личности Спасителя, да и самое ученіе Его бидеть понятные для насъ. Правда, для исторіи научного нан худовественнаго развитія не имбють существенно важнаго значенія свёдёнія о жизни и характерё автора того или другаго творенія. Если бы мы ничего не знали о томъ, что въ числъ предвовъ Пушкина былъ арабъ, или что Гоголь принадлежалъ РЪ налороссійскимъ медкопомистнымъ дворянамъ и жилъ ръ носявдное время въ Итадів, то достоянство якъ проязведеній отъ этого инсколько бы не уменьшидось. Равнымъ образомъ біогра-

онческія свёдёнія ни упеньшають, ни увеличивають научнаго значенія ученыхъ работь Ньютона или Кеплера. Иное двло область религи и нравственности. Здесь жизнь, характерь, побужденія тёхъ или другихъ общественныхъ деятелей имеють весьма важное значение при оцёнке ихъ учения. Относительно лица, выдающаго свое ученіе за сверхъестественное откревеніе или подтверждающаго свое учение сверхъестественными дъйствіями, въ высшей степени важно знать, не могло-ли это лицо, по своему нравственному характеру, позволить себъ намъренный обманъ, или не могло ли оно по свладу своего унственнаго направленія впасть въ самообольшеніе и т. п. Но каяъ ни велико вообще значение историческихъ двятелей въ религиозной области, основателей тёхъ или другихъ религіозныхъ культовъ, проповъдниковъ и преобразователей религіозныхъ ученій, значеніе это все же ничтожно въ сравнени съ твиъ всеобъемлющимъ значеніемъ, какое принадлежить личности Спасителя въ отношенія къ основанной Имъ религии. Самое глубокое и коренное различие въ этомъ случав состоить въ томъ, что Основатель христіанской редигій есть не только ся основатель, но вивств и самый главный предметь христіанскаго религіознаго богопочтенія. Такимъ образомъ Христосъ стоитъ со всёмъ въ иномъ отношения въ основанной Имъ религія, нежели въ какомъ находятся основаватели всёхъ другихъ религюзныхъ культовъ къ своимъ религіять. Тамъ личности основателей религій были выразителями религіозныхъ идей, нуждъ и потребностей своего времени, своего народа, --- религіозными реформаторами, но отнюдь не творцами религій въ строгомъ омыслё этого слова. Они пользовались уваженіемъ отъ своихъ послёдователей за ихъ ученіе, но ихъ личности не связаны такъ тёсно и неразрывно съ самою ндеею ихъ религій, какъ личность Інсуса Христа связана съ идеею и сущнестью христіанства. Ни объ одной религіи нельзя сказать того, что можно и должно сказать о кристанствё: таковъ основатель этой религія, текова и сама эта религія. Воть почему и въ настоящее время ни одинъ ивъ редигіозныхъ вопросовъ не оказываеть такого значительнаго вліянія на умы и такъ сильно не затрегиваеть редиговныя убужденія, какъ вопресъ о дичности Основателя нашей воры. Личность Христа имветь неитральное значеніе вв исторіи христіанста. Все зданіе христіанства стоятя

нии надаеть со своимъ Основателемъ. Личность 'Христа нераз' дъльно связана съ сущностью основанной Имъ религія, 'которая, если можно такъ выразяться, цёликомъ вылилась изъ глубины Его бомественнаго духа, есть въ собственномъ омыслъ Его твореніе и вся запечатлёна характеровъ Его личности. Отсюда го ворить о значения въ исторія челов'вчества христіанской религій тоже что говорить о значения Христа и наобороть-говорить о значения Христа-значить говорить о значения христіанской

"Во время одного изъ своихъ путетествій Інсусъ Христосъ пробыль два дня въ самарійскомъ городъ, по имени Сихарь. Онъ бесвдоварь съ мителями, и вслёдствіе Его двухдневной бесёды жители города свазали: мы сами слышали и узнали, что Онъ соть истинно Спаситель піра" (Тоан. ГУ, 42). Въ этомъ признани уже видится не инссія, ограничивающаяся только избавле ніемъ народа Израяльскаго, но видится дёло васающееся всего, ніра и двло спасенія. Імсусь говориль, что это двло спасенія есть гало Бога, котораго Онъ называль Своимъ Отцомъ; и тв, которые принимали Его слово и двлались Его учениками, испов'язывали вёру, которая можеть быть выражена такъ: "Въ Інсусв, назаретскоиъ плотникв, совершилось дъло Божіе для спасенія міра" 1). Впроченъ, значеніе для рода человы ческаго въры во Христа, значение для него дъла искупленія, совершеннаго Інсусомъ Христомъ, - вопросъ, касающійся только каждой отдёльной личности внё всякаго ограниченія и ивста и времени, и притомъ вопросъ чисто догнатический, хотя конечно онъ можеть быть разсматриваемъ съ психодоги? ческой, какъ и съ ноической точки зрвнія. Но мы его не будемъ исаться. Мы посмотримъ на значение Христа только съ исто! рической точки зрёнія и притойть липиь настолько, насколько служение Інсуса Христа имветь значение по отношению въ исто! 5 **ріп человичества**.

Какое же значение должно приписать Христу въ истории человъчества? "Самое значительное вліяніе, отразившееся на нашихъ законахъ, обычаяхъ, правахъ, идеяхъ, товорить Навиль "У,

<sup>5</sup>) Христосъ, стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнесть Навиля. М. 1881. стр. 2.

11

j.

1

60 2 1

Ľ

1

52

Ę

Ł

ecza ndanos pan rochennoe raisnie Epanrosis. Xornte-an vaocro-BEDRILLA EL STONS? He of Demained at anororetans adactionства, которые могуть быть иля вась подозрительны, но обратитесь въ тёмь людямъ, которые при своихъ спеціальныхъ изслёдованіяхъ нашін такую истику, которой не искали. Что касается законовъ, справьтесь съ сондненіями Монтескьё или съ появившимися познике сочинениями Тролона (Troplong). Не только Шатобріань въ своемъ сочинения "Геній Христіанства"; но и Тёперь въ своихъ "Reflexions et menus propos d'un peintre genevois" Bubcth co meorena adyrune cessyrt bant o baighie adeстієнства на искусство. Росси поважеть вамъ тоже самое вліяніе въ подитической экономія. Я ограничиваюсь, говорить Навидь <sup>2</sup>), этими мимодетными увазвніями, которыя дегко было бы распространить и умножить. Всё им воспитались подъ вліяніемъ христівнскихъ ндей; отсюда происходить два рода илиозій, имъющихъ противоположный смыслъ. Часто намъ случается принимать за специончески христіанскія эдементы-свойства чисто. человъчесвія, составляющія результать естественнаго развитія сердца, разума и совъсти. Точно также случается,-и это бываетъ, пожалуй, еще чаще, принимать за естественные и человънескіе элементы начала специончески-христіанскія. Чтобы избавиться оть этого двойнаго заблужденія, следуеть открыть исторію и прочесть разсказы путешественниковъ, посѣтившихъ народы совершенно чуждые вліянію Евангелія. Когда мы сладаемъ это, то поймемъ, что подъ вопросами политическими, соціальными, экономическими, дежить другой вопрось, более глубовій и содержащій въ себя какъ въ зародыше решеніе другихъ, именно водросъ: что должно думать о Христв? Тогда вы увидинъ пропасть, которая разверздась бы, если бы было разрушено всякое христіанское вліяніе; тогда мы увидимъ ясно, что кничтожить Евангеліе и отблескъ Евангелія, который доходить и до людей, не получающихъ прямаго свёта его, даже до тёхъ, которые презарають и ненавидать этоть свёть, ---это значило-бы не вырвать TOILE OLEHA RAMERS HOS BELIKERTO BLARIA COEDEMERHON MUBHLADAцін; это значило бы исторгнуть красугольный камень его и про-

<sup>э</sup>) Христосъ, стр. 15.

Digitized by Google

#### отношвене несуса хреста въ обществу.

извести полное потрясение и разрушение цалаго здания. Такъ въ обжихъ чертахъ Навиль характеризуетъ то вліяніе, которое несонизано принадлежить Христу по отношению во всему роду чедовъческому. Въ частности онъ разсматриваетъ значение Інсуса Христа вакъ Учителя, Утъщителя, Искупителя, Законодателя и Господа. И его разсужденія настолько основательны, что съ нина ножеть не согласаться только человакъ предубажденный. Изобразять личность Спасителя, указать то вліяніе, которое произвель Інсусь Христось на человёческую жизнь во всёхь ся проявленіяхъ, ---задача въ высшей степени трудная и исполнение ез настолько же удается нашниъ ученымъ, насколько, по преданию, Ананія не удавалось съ точностію изобразить ликъ Спаситедя на полотив. Твив не менве Навиль болве другихъ популярияторовъ (разунвенъ-Шаеса, Прессансе, Шиккоппа, Голларда, Фаррара и др.) сумвлъ схватить тв характеристическія черты, которыя ясно указывають на размиръ вліянія, произведеннаго Інсусовъ Христовъ въ жизни человъчества вообще. Свою лекцію объ Інсусъ Хрноть, какъ учитель, Навиль заканчиваетъ слъдующими словами: "если бы выходя изъ этой залы, вы сказали встрётнышемуся другу: насъ сей часъ поучали тому, что Інсусъ Христосъ изобрёлъ машины, телеграфъ и желёзную дорогу,-вы вызовете этипъ улыбку. Но если вы скажете: намъ доказали вліяніе ученія о Богв единомъ, всемогущемъ и премудромъ на движение мысли, которая произвела новъйшую науку, а чрезъ науку индустрію, улыбка эта, если бы и появилась, то была по моему мнёнію улыбкою невёжества или предваятой щысли" "). И действительно нельзя не согласиться, что Інсусь Христось произвель громадное вліяніе на движеніе научной мысли. Язычество и даже іудейство загромождали ходъ этой мысли, не давали свободы научному изслёдованію, потому что языческая религія предр'яшала вся запросы разума. Во всяхъ міровыхъ явленіяхъ боги были непосредственно дайствующею причиною, в потому всякая языческая наука непремённо должна была оканчиваться богословіемъ. Если вы не обратитесь въ исторіи, говорить Навидь 5), вы никогда не узнаете, сколько труда стоило

- <sup>4</sup>) Христесь, стр. 44.
- •) Христесь, стр. 38.

Digitized by Google

10

разуму опознать свою собственную природу... Когда быль одинь богъ, управляющій солнцемъ, другой-хорами звіздъ, еще другой, правящій движеніями морей: наука была остановлена въ своень источникв. Колеблется ли почва Сициліи, это ворочается великанъ Энцеладъ; начинается ди извержение Этны, -- это великанъ Энцеладъ дышетъ и извергаетъ изъ своего огромнаго рта нымъ и огонь. Конечно, геній науки не быль чуждъ Писагору й живымъ блескомъ онъ сіяеть въ трудахъ Аристотеля; но геній приносить тогда только всё свои плоды, когда встрёчаеть удобную для себя почву. Міръ греческій, преусыщенный политензмомъ, не предостзвляетъ ему удобной почвы; не болве удобства предоставляеть ему и новвишее язычество. Открываю, говорить Навиль, альманахъ китайскихъ праздниковъ за 1850 годъ и читаю: 5-й день 8-й луны (10 сентября) праздникъ Лона-Чинга, бога грома; вотъ вамъ и учение объ электричествв. 27-й день 10-й луны (30 ноября) праздникъ боговъ пяти священныхъ горъ. Вотъ и теорія поднятія материковъ. Одинъ современный путешественникъ посъщаеть вулванъ острова Гаван. Онъ замъчаеть, что его путеводители бросають въ кратеръ различныя вещи, крича: "Алага-Пеле", т.-е. кланяюсь тебъ, Пеле. Пелеэто богиня подземныхъ огней. Вотъ приношения, которыя устраияють изысканія нашихъ геологовъ. Такимъ образовъ, чтобы обратить въ наувъ идолоповлоннические народы, нужно низвергпуть ихъ идоловъ, и единственное двиствительное средство для низверженія идоловъ, — это сооруженіе на пхъ развалинахъ храма Создателю единому и владычественно мудрому. Основатели нашей науки, говорить Навиль, разсуждали такъ: "міръ гармониченъ, ибо есть только одинъ Богъ, законы міра просты, ибо Богъ совершенно мудръ". Такъ разсуждали: Копернякъ, Кеплеръ, Ньютонъ, Галидей. Такъ разсуждали въ наши дни три физика, которыя более другихъ заслуживають названія изобретателей или основателей: Френель, Амперъ и Фаредей. Всв повторяли "вврую въ Бога, Отца всемогущаго" и эта въра укръпляла ихъ разумъніе. Наука наша поэтому есть христіанская въ своихъ основаніяхъ, не потому, чтобы было прямое отношение между догнатомъ христіанскимъ и системами физики и астрономіи; но потому что монотензиъ укрѣплять и направлять разумъ и именно чрезъ свангельскую проповёдь монотензыть утвердился въ мірё. Часто бывали столяновенія между богословіемъ и наукою или лучше сказать между богословами и натуралистами; но между вёрою въ Бога и наукою есть глубокая гармонія. Такъ понималь это Галилей, который справедливо противопоставляль декретамъ заблуждающаго богословія, присуждавшаго его иъ назни, донавательства своей вёры въ Бога премудраго и всемогущаго. Теперь когда потокъ изысканій установился, ученые слёдують по немъ не зная его происхожденія; они пьють воду рёки, источника которой не знають. Такимъ образомъ, нельзя не сотлаенться съ Навиленъ, что изученіе происхожденія новъйшей науки даетъ намъ подтвержденіе отдаленное, но вёрное истинности словъ Інсуса, сказанныхъ Имъ о самомъ Себѣ: "Я есмь свёть міра" (Іоан. VIII, 12).

Объ Інсусѣ Христѣ, какъ Господѣ и Законодателѣ, иы уже говорили; теперь скажемъ нёсколько словъ о томъ значенія, которое принадлежить Інсусу Христу какъ утвшителю человичества. Противники Евангелія утверждають, что въ язычестве все было мирно и ясно, что древность была радостною и свътлою въ служения своимъ богамъ, что только иуден и христиане внесли въ міръ печаль, рисуя жизнь мрачными красками и замёння граціозныя изображенія Апполона и Венеры страшнымы образомъ Креста. Стоитъ-ли разоблачать ложь этого разсуждения? Въ до-христіанское время напротивъ существовалъ самый мрачный взглядъ на жизнь, на міръ, который считали болёе призракомъ нии обианомъ, чвиъ реальною двиотвительностию. Еще Гераклить постоянно оплакиваль ввчное теченіе вещей. Платонь смотрвль на мірь, какъ востда бывающее, но никогда не сущее; наконець. древняя мудрость индійцевъ говорить: "существуетъ Майя, покрывало обнана, которое закрываеть глаза смертнымъ и позвоияетъ имъ видеть мірь, о которомъ нельзя сказать ни того, что онь существуеть, им того, что онь не существуеть, потому что оль подобень сну, подобень солнечному блеену на пескь, который издали странникъ принимаетъ за воду, или-брошенной веревкъ, которую онъ считаетъ зивею". Въ жизни человвческой оть колыбели до могжны существуеть торьное противориче между назначениемъ, которое нажъ опредъляеть природа, и судъбою поторую намь доотанляеть действительность. Отсюда, --- втинее нековольство настоящина, отсюда--постоянное стремление на луч-

нему будущему. Спракузскій тиранъ Діоннсій узналь, что одинъ пръ его любимцевъ Дамовлъ почиталъ его очень счастливымъ. Чтобы привести своего любимца въ болъе върной оцънкъ счастія, онъ посадилъ его за обильное роскошное пиршество, но повъсилъ мечъ, державшійся на тонкой ниткъ надъ головою сотралезника. Этотъ Дамовловъ мечъ есть истинный и ужасный образъ смерти, всегда висящій надъ головою всъхъ людей. Земныя радости никогда не могутъ насъ удовлетворить, потому что мы всегда требуемъ отъ нихъ того, чего онъ не могутъ намъ дать. Въ этомъ случав являются незамънимыми слова Спасителя: "Пріидите ко Миъ всъ труждающіеся и обремененные и Я успокою васъ" (Ме. XI, 28).

Чёмъ же, спрашивается, Інсусъ Христосъ можетъ успоконть всэхъ труждающихся и обремененныхъ въ этой жизни? Отвётъ: върою въ загробную жизнь. Інсусъ Христосъ Евангеліемъ разрушиль смерть и наглядно показаль намъ янень и безсмертіе (2 Тим. I, 10). Правда, человъкъ отъ природы одаренъ стремленіемъ къ усовершенствованію и онъ всегда ищеть идеала. Неудивительно поэтому, что мысль о загьобной жизни лежить въ основаяци почти всёхъ редигій, хотя и выражается часто въ саной грубой антропоморенческой сорма. Но что же новаго въ такомъ случав дасть человечеству христіанская религія? Она санеціонируеть эту мысль савтомъ воскресенія самаго Інсуса Христа и притомъ такъ, что все христіанское міровозарёніе связано самымъ неразрывнымъ образомъ съ понятіемъ о въчной яизни. Вѣчная яизнь-это основаніе, на которомъ возвышается все христіанское зданіе. "Мы, говорить апостоль Павель Коринванамъ, оказались бы лжесвидътелями о Богъ, потому что свидательствовали-бы о Бога, что Онъ воскресниъ Христа, котораго Онъ не воскресняъ, если то-есть мертвые не воскресають... Если Христосъ не воскресъ, и проповёдь наша тщетна, тщетна и въра наша... Поэтому и умершіе во Христь погибли, и если ны въ сей только жизни надвемся на Христа, то мы несчастиве всяхъ человёковъ"... Отсюда понятно, чёмъ можетъ успоконть Христосъ всёхъ труждеющихся и обремененныхъ въ втой живни, приходящихъ въ Нему за утвиненіемъ, и чэмъ Онъ можетъ урогулировать ихъ правотвенную жизнь и двятельность... Итакъ Інсусь Христось инветь значение для всего рода человъческого

какъ Учитель, Утвинитель, Искупитель, Законодатель и Господь. Все лучинее, что только мы нивенъ, мы вседъю получели отъ Него одного!..

#### ΓΙΑΒΑ Π.

Отношеніе Інсуса Христа къ невтрующему іудейству.

"Я посланъ, говоритъ Христосъ, въ погибшинъ овланъ дона Израниева". Одного втого выраженія достаточно для того, чтобы представить себа, въ каконъ отношения находился Інсусъ Христосъ въ современному Ему іудейству. Обътованный прародителянъ и патріархамъ, предвозр'ященный вновь сонновъ пророковъ, ронденный сверхъестественнымъ образомъ, по особому сверхъестественному обътованию, Інсусь Христось, по свидательству Евангелія, вов силы употребляль въ тому, чтобы просвётить затемненное сознание іудеевъ и такинъ образонъ сдалать ихъ насявенными обътованного имъ царствія Бонія. Чтобы не оттелинуть отъ себя іздеевъ Інсусъ Христосъ является прежде всего самь іудеемь въ лучшемъ смысля этого слова: Онь съ точностию исполняеть всегда не только требования ветхозавётнаго закона, но и требованія благочестивыхъ обычаевъ. Онъ енегодно ходить въ Іерусалниъ на праздникъ Пасхи, посъщаетъ сниагоги, совершаеть пасхальным вечери, какъ истинный іудей, по закону Монсея, въ восьмой день нареченный именемъ и обръ-SARINIT ....

Въ первое время все повидимому благопріятствовало Его служенію. Его слушають съ энтузіазмомъ, за Нимъ слъдують по одному Его слову. Довольно было Андрею провести съ Нимъ день, чтобы не оставить Его; довольно было сказать нъсколько словъ Насананду, чтобы тотъ исповъдалъ Его Сыномъ Божінить, царемъ Изранлевымъ. Правда, ученые сарисен и іудейскіе начальники свысока смотръни на проповъдь назаретскаго плотника, но и на нихъ она производила свое магическое дъйствіе. Такъ, одинъ ученый сарисей изъ начальниковъ іудейскихъ, бывшій членомъ синсрдіона и пользовавшійся въ Іерусалимъ большимъ уваженіемъ, обративъ влиманіе на Івсуса Христа, хотвиз узназь оть Него самаго, въ чемъ завлючалось Его учение: но не желая давать пищи злословію со стороны своихъ собратьевъ, этотъ фарисей пришелъ тайно ночью въ Спасителю. И Спаситель не оттолкнуль этого человъка, боявшагося удонить себя въ глазахъ общества своею бестлою съ простымъ и неученнымъ назаретснимъ плотникомъ. Онъ принялъ его и даже велъ съ нимъ довольно продолжительную бесёду. Еще поразительнёе результаты бесёды Іисуса Христа съ жителями города Сихаря, -- самарянами. Несмотря на то, что "жидове не прикасаются самарянамъ", жители Сикаря съ увлеченіемъ слушають проповёдь Інсуса, на котораго въ началѣ они естественно могли смотрѣть только какъ на іудея, и въ конців концовъ приходять даже къ тому убйжденію, что ихъ прововъднивъ дъйствительно всть Спеситель міра. Такое магическое действіе проповёди Інсуса Христа на Его слушателей Ренанъ хочеть объяснить путемъ совершенно естественнымъ и ставитъ въ этомъ отношении Інсуса Христе на ряду съ Іоанною д'Аркъ, видя въ Его способѣ привлеченія посладователей даже "невинную хитрость", накою пользовалась и Іоанна д'Арвъ. Но подобное объяснение не должно заслуживать сепьёзныго внименія уже по одному тому, что оно бросветь пятно на правственный характерь Інсуса.

. Впрочемъ, если въ первое время проповъдь Інсуса Христа іудеи принимали съ увлеченіемъ, то нельзя этого же сказать о дальнэйшемъ времени. Усилія Інсуса Христа обратить на путь истинный іудеевъ почти всегде оставались безъ особеннаго успаха. Въ этомъ случат многознаменательны слова Інсуса Христа, произнесенныя Имъ незадолго до своей смерти при взглядъ на городъ Іерусалимъ: "Іерусалимъ, Іерусалимъ, избивающій пророковъ и камиями побивающій посланныхъ къ тебъ! сколько разъ хотълъ Я собрать дътей твонхъ, какъ птица собираетъ птенцовъ своихъ подъ врылья, и вы не захотёли!" А когда во время торжественнаго шествія Онъ приблизился къ городу (lepyсалиму), то, смотря на него, заплаваль о немь и сказаль: о еслибы и ты хотя въ сей твой день узналъ, что служитъ къ миру твоему! Но сіе сокрыто нынѣ отъ глазъ твоихъ" (Лук. XIX, 41-42). Такія же исполненныя глубокаго сожалёнія слова были обращены Інсусомъ Христомъ и въ другимъ палестинскимъ городамъ, не послѣдовавшимъ Его ученію, каковы: Хоразинъ, Виссаща и Канернаумъ (см. Мо. XI, 20-24).

Средства, которыми подьзовадся Інсусъ Христосъ для привлеченія ічлеевъ къ участію въ царствін Божіенъ, основанномъ Имъ на землъ, быля: ученіе и дъла. Но ни ученіемъ, ни сверхъестественными действіями, ни своимъ высоконравственнымъ характеронъ, Христосъ не могъ достигнуть предположенной Имъ цёли, что вызвало вопль удивленія даже у самаго свангелиста. "Столько чудесъ сотворнаъ Онъ предъ ними, говоритъ евангелисть Іоаннъ, и они не въровали въ Него. Да сбудется слово Исани пророка: Господи! Кто повърняъ слышанному отъ насъ? И кому отврылась мышца Господня? (Ис. 53, 1). По тому не могли они ввровать, что какъ еще сказалъ Исаія, народъ сей ослёнидъ глаза свои, и окаменных сердце свое, да не видять глазами, и неуразуменоть серддеть, и необратятся, чтобы Я исцеднить ихъ (Ис. 6, 10). Сіе оказалъ Исаія, когда видёлъ славу Его, и говорнич о Немъ. Впрочемъ, замъчаетъ евангелистъ, и изъ начальниковъ иногіе увъровали въ Ного; но ради фариссевъ не исповёдывали; чтобы не быть отлученными отъ синагоги. Ибо возлю били больше. славу челов'вческую, нежели славу Божію" (Іовн. XII, 37-43). Итакъ вы видимъ, что Інсусъ Христосъ употреблядъ съ Своей стороны всё средства, чтобы обратить іудеевъ въ число Своихъ послёдователей и такимъ образомъ спасти ихъ прежде всего. Но почему эта цваь не была достигнута,-мы увидимъ ниже, когда будемъ говорить объ отношения въ Інсусу Христу современнаго ему іудейства я преимущественно-книжниковъ и фарисеевъ.

#### ГЈАВАШ.

#### Отношение Інсуса Христа къ Своимъ послѣдователямъ.

На первый разъ служеніе Іисуса Христа открывается только въ небольшомъ кругу Его слушателей. Андрей, ученикъ еще Іоанна Крестителя, приводитъ своего брата Симона, Филиппъ-Насананла, —вотъ тотъ скромный кругъ, въ которомъ въ первый

разъ является Спаситель міра. Затёмъ, когда число послёдователей значительно увеличнось, Інсусъ Христось выдёлиль нев нихъ двъ группы наиболъе преданныхъ Ему слушателей, которыхъ и назвалъ апостолами. Съ апостолами Онъ говорилъ болёе и отвровение, чёмъ съ остальными слушателями, о царствія Божіемъ. Своемъ лицв и назначенін, просвътляль ихъ міровозврвніе, бывшее сначала нечуждымъ общејудейскихъ предразсудковъ, указывалъ имъ на предстоявшія Ему страданія, крестную смерть и воскресение, подкрышяль ихъ въру въ Себя особенными сверхъестественными знаменіями, и подготовляль ихъ. наконець въ ихъ будущей двятельности. Евангельскія повъствованія сохранные нёсколько фактовъ, на основанія которыхъ можно говорить более или менее уверенно объ отношении Інсуса Христа въ апостоламъ. Фавты эти суть слёдующіе: призваніе апостоловъ (Ме. IV, 18-22; IX, 9-13; Мр. I, 16-20; Лук. V, 1-11), избраніе учениковъ (Мо. V-VII; Мр. Ш. 13-19; Лук. VI, 12-49), посольство на проповёдь двёнвацати учениковъ (Ме. X, 1-42; XIV, 1-12; Мр. VI, 7-29, Лув. IX, 1-9); посольство семидесяти (Лук. Х), преображение и т. п. Для уяснения отношения Інсуса Христа въ Его последователянъ остановнися нъсколько на этихъ событіяхъ.

Призвание апостолово. Событие это случнаось слёдующимъ образомъ, какъ свидетельствуетъ о немъ евангелистъ Матеей (IV, 18-22; ср. Мр. I, 16-20; Лук. V, 1-11). Проходя однажды близь моря Галилейского Інсусъ Христосъ увиделъ двухъ братьевъ, Симона называемаго Петромъ, и Андрея, брата его, закидывающихъ свти въ море; ибо они были рыболовы. И говорить ниъ: идите за Мною, и Я сделаю васъ ловцами человековъ. И они тотчасъ оставивъ съти послёдовали за Нимъ. Оттуда идя далёе, увидёль Онъ другихъ двухъ братьевъ, Іакова Зеведеева и Іоанна, брата его, въ лодив съ Зеведеемъ, отцемъ ихъ, починивающихъ сёти свои, и призвалъ ихъ. И они тотчасъ, оставивъ лодку и отца своего, послёдовали за Нимъ". Евангелисть Лука несколько иначе повествуеть объ этомъ событии. Однажды, говорить онъ, когда народъ теснидся къ Інсусу, чтобы слышать слово Божіе, а Онъ стоялъ у озера Геннисаретскаго, увидълъ Онъ двъ лодви, стоящія на озеръ; а рыболовы, вышедши изъ

#### ОТНОШВНИЕ ИНСУСА ХРИСТА ВЪ ОВЩЕСТВУ.

нихъ вынывали сёти. Вошедши въ одну додку, которая была Симонова, Онъ просилъ его отплыть нёсколько отъ берега и свяши училь народь изъ лодки. Когда же пересталь учить, то сказалъ Симону: отплыви на глубину и закиньте съти свои для лова. Симонъ сказалъ Ему въ отвётъ: Наставникъ! мы трудинеь всю ночь и ничего не поймали, но по слову Твоему закину съть. Сдълавъ это, они поймали великое множество рыбы, такъ что даже съть у нихъ прорывалась. И дали знакъ товарищамъ, находившимся на другой лодки, чтобы пришли помочь имъ; и пришли, и наполнили рыбою объ лодки, такъ что онъ начинали тонуть. Увидевъ это, Симонъ Петръ припалъ къ колёнамъ Іисуса и сказаль: выйди отъ меня, Господи! потому что я человъкъ грешный. Ибо ужасъ объялъ его и всехъ, бывшихъ съ нимъ, отъ этого лова рыбъ, ими пойманныхъ; также поразило это событіе Іакова и Іоанна, сыновей Зеведеевыхъ, бывшихъ товарищами Симону: и сказалъ Симону Інсусъ: не бойся; отнынъ будешь ловить человъковъ. И вытащивъ объ лодки на берегъ, они оставные все и последовали за Нимъ.

Что евангелисть Лука разсказываеть объ одномъ о томъ же событин, о которомъ говорятъ и первые два евангелиста, въ этомъ не сомнъвается даже и отрицательная критика въ лицъ своего серьёзнъйшаго представителя Штрауса ). Но признавая тожество событія, отрицательная критика находить между евангельскими повъствованіями объ этомъ событіи такъ много существенно различныхъ черть, что не можеть не назвать этихъ разсказовъ противорвчащими одинъ другому. Противорвчія эти состоять въ слёдующемъ: 1) по Луке ученики слёдують за Христомъ въ силу чудеснаго лова рыбъ, по Матеею и Маркутолько вслёдствіе одного зова Спасителя, 2) у Луки первенствующее значение въ разсказъ принадлежить Петру, Андрей же дажо и не названъ, у Матеея и Марка—наоборотъ: напервомъ мъстъ стоитъ Андрей; наконецъ 3) по Лукъ сактъ призванія случилси на озеръ, по Матеею и Марку-только на берегу озера. Остановимся ивсколько на этихъ возраженияхъ, чтобы серьёзные оцвнить ихъ достоинство. Если бы мы были не сторонниками евангельскихъ повъствованій, а простыми, недовърчивыми изслёдо-

•) Das Leben Iesu, I, crp. 568.

вателями ихъ, какъ историческихъ памятниковъ, то и тогда мы бы ничего не приписали особеннаго тому обстоятельству, что въ этой исторіи Лука не называеть въ частности имени впостола Андрея. Для евангелиста Луки было важно-и это составляеть вообще характеристическую особенность его повёствованія-указать впечатлёніе, которое было произведено тёмъ или другимъ чудеснымъ событіемъ, совершеннымъ Інсусомъ Христомъ (ср. Лук. IV, 14, 15, 36, 39, 40; V, 9, 15, 21, 33; VI, 11 и мн. др.). Впечатлёніе, произведенное на окружающихъ чудеснымъ довомъ рыбъ. дучше всего указано словами Петра (ст. 8). Отсюда понятно, почему въ своемъ разсказъ Лука называетъ не Андрея, а Петра. Впрочемъ, что онъ зналъ Андрея, какъ брата Петра,въ этомъ не можетъ быть никакого сомнѣнія (ср. VI, 14). Не болже можеть подорвать довёріе къ нашимъ евангельскимъ повъствованіямъ и то обстоятельство, что по Лукъ сактъ призванія этихъ четырехъ апостоловъ случился на озерѣ, а по повѣствованіямъ двухъ первыхъ евангелистовъ только на берегу озера. Собственно говоря, наши евангельскіе повѣствователи съ точностію не указывають того міста, на которомъ Інсусь Христосъ призвалъ Своихъ первыхъ учениковъ; да для нихъ, какъ и для насъ это не имветь и особенной важности, такъ какъ здесь важенъ лишь факть самаго призванія. Сама отрицательная критика можеть только догадываться о мёстё совершенія этого факта, но не знать его. Такимъ образомъ намъ остается сказать лишь нъсколько словъ по поводу того, что Матеей и Маркъ ничего не упоминають въ своихъ повъствованіяхъ о чудесномъ довъ рыбъ. Если бы отрицательная вритика могла намъ доказать, что во время Своего общественного служения Інсусъ Христосъ совершить только одно это чудесное событие, о которомъ говорить евангелисть Лука, въ такомъ случат для насъ дъйствительно было бы непонятно, какимъ образомъ о немъ могли умолчать другіе евангелисты; но если Інсусъ Христосъ совершиль весьма много чудесъ и даже такъ много, что ни отъ одного писателя нельзя требовать точнаго описанія ихъ, вакъ свидетельствуеть Іоаннъ, то въ пропускъ одного или даже нъсколькихъ чудесныхъ событій нельзя видёть ничего соблазнительнаго. Матеей и Маркъ разсказывають объ этомъ событи кратко и общё. Более или менве частныхъ указаній какъ напр. на мвсто событія или на

какія-нибудь другія второстепенныя обстоятельства у нихъ нёть: имъ казалось болёе важнымъ въ этомъ случай самое призваніе учениковъ, чёмъ тотъ сверхъестественный случай, который былъ поводомъ къ этому призванію. Отсюда понятно, почему они говорятъ объ одномъ и опускаютъ другое. Впрочемъ, какъ мы уже имъли не разъ случай замётить, точный отвётъ о томъ, почему извёстный писатель говоритъ объ однихъ событіяхъ и опускаетъ другія, — можетъ дать только самый писатель.

Гораздо болёе заслуживаеть вниманія то мнёніе отрицательной критики 7), что будто бы разбираемыя нами повъствованія исключаетъ разсказъ евангелиста Іоанна, по которому апостолы Петръ и Андрей пошли за Інсусомъ еще по указанию Іоанна Крестителя. Сама отрицательная вритика не хочеть допустить, что синоптики и Іоанил въ этомъ случав говорять объ одномъ и томъ же событи. По словамъ Іоанна Андрей и Петръ, послъдовавши за Інсусомъ, пробыли съ Нимъ только одинъ день; между тёмъ какъ по повёствованіямъ синоптиковъ, послё чудеснаго лова рыбъ, Петръ и Андрей становятся постоянными спутниками Інсуса, Его послёдователями. Отрицательной критикъ кажется невёроятнымъ только то обстоятельство, что при разбираемонъ нами событи, о воторомъ говорятъ три первые евангелиста, дело представляется такимъ образомъ, что какъ будтобы до твхъ поръ ни Інсусъ не зналъ Петра и Андрея, ни эти последніе не знали Інсуса и между ними какъ бы начинается первоначальное знакомство. Не знаемъ, какъ на кого, на насъ такого впечатлёнія свангельскій разсказъ не производнть. Напротивъ, мы получаемъ впечатлёніе совершенно противоположное. Правда, евангелисты въ данномъ случав ничего не говорять о томъ, чтобы Петръ и Андрей знали Інсуса прежде настоящаго событія, хотя не утверждають и противнаго. Но что въ то время Петръ и Андрей уже знали Інсуса Христа, въ этомъ не можетъ быть инкакого сомивнія. Мы оставимъ въ сторонъ разсказъ евацгелиста Іоанна (I, 35-42), такъ вакъ ни подтвержденія, ни опроверженія его ны не находинь въ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Мы представнить только слёдующія соображенія. Въ первое время Своего общественаго служенія Ін-

2\*

<sup>7)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, I, crp. 550---551.

сусъ Христосъ по свидътельству Матеея жилъ въ Капернаумъ, тамъ Онъ училъ, творилъ чудеса и оттуда слава о Немъ распространялась по всей Галилев. Судя по свангелію оть Матеся (IV, 18), Петръ и Андрей жили также вблизи Капернаума, въ которомъ, какъ кажется, находился даже и домъ тещи Петровой. По свидътельству Іоанна (І, 45), мъстожительство Петра было въ Виесандъ, которая, какъ и Капернаумъ, находилась на западномъ берегу Геннисаретскаго озера. Такимъ образомъ даже согласно съ указаніемъ Іоанна, Петръ жилъ не далеко отъ Капернаума. Можно ли после этого допустить, чтобы онъ не зналь, что происходить въ Капернаумв, ничего не слышалъ объ Іисусв и не постарался видъть Его?... Ясно, что "первоначальное знакомство" Петра съ Інсусомъ у Галидейскаго озера есть лишь плодъ досужнаго воображения отрицательныхъ вритиковъ. Наконецъ отрицательная критика<sup>8</sup>) указываетт въ настоящемъ евангельскомъ разсказъ еще и нъсколько частностей, свидътельствующихъ будтобы о неправдоподобін всего разсказа. Такъ ей кажется страннымъ, что хотя Петръ и Андрей съ самаго начала названы "двумя братьями" (δύο αδελφούς), къ Андрею все-таки прилагается постоянно пояснение "брать Его" (δ άδελφός αὐτοῦ); апостоловъ она уличаеть если не въ невъжливости, то по меньшей мёрё въ невнимательности, когда удивляется, что въ тотъ самый моменть, когда они должны быть призваны къ апостольскому служению, они моють свои свти вмвсто того, чтобы слушать слово Божіе, наконець противъ всего хода событія она дълаеть, по ея мнинію, серьёзное возраженіе, когда говорить, что "образование круга послёдователей въ жизни, которую мы знаемъ, дълается совершенно иначе, — именно постепенно, чрезъ возрастающее познаніе возбуждающей силы извъстнаго мужа всявдствіе того, что учитель развиваеть свой принципъ и т. п. Эти возраженія Бруно-Бауэра кажутся настолько основательными и даже способными перевернуть вверхъ дномъ всю евангельскую исторію, что онъ считаеть себя уже твиъ геніемъ, которому суждено освободить человачество отъ всахъ страданий, причиняемыхъ евангеліемъ человъческому разсудку "), и только уди-



<sup>•)</sup> По превмуществу Бруно-Бауэръ; см. его Krit. der evang. Gesch. der Synoptiker, I, стр. 265-281.

<sup>•)</sup> Krit. der ev. Gesch. der Synoptiker, I, crp. 276.

вляется тому, гдё до сихъ поръ былъ у людей разсудовъ. "Wo bleibt nun unser Verstand?" Но мы вирочемъ совершенно другаго мибнія о возраженіяхъ Бруно-Бауэра. Они намъ кажутся настолько пустыми и безсодержательными, что даже не заслуживаютъ и опроверженія и мы только удивляемся (впрочемъ, не человвчеству, а самому Бруно-Бауэру), гдё былъ его разсудовъ, когда онъ думалъ такими пустыми возраженіями опровергнуть евангельскіе факты, пережившіе уже цёлыя тысячи Бауэровъ! Въ самомъ дёлё, что сказать напр. о такомъ выраженіи этого несчастнаго критика. "Luft! Luft! Wir kommen um! Ha! Welches Labsal! Wir fühlen uns wieder als Menschen!" Что это, какъ не одно неистовство совершенно безсильнаго бевумія?

Что касается наконецъ цёли разбираемаго нами событія, то она вполнё точно обозначена словами Спасителя въ апостолу Петру: "не бойся, отнынё будешь ловить человёковъ". Такимъ образомъ уже съ самаго начала, оъ самаго призванія апостоловъ Інсусъ Христосъ указываетъ имъ на ихъ будущую дёвтельность и затёмъ въ продолженіе всего Своего общественнаго служенія не перестаетъ въ своихъ теплыхъ бесёдахъ, притчахъ и рёчахъ подготовлять ихъ къ достойному прохожденію ихъ высокаго призванія.

Избрание двънадиати апостоловъ и идеалъ истиннаю ученика Xpucmosa (Mo. V-VII; Mp. III, 13-19; Jyr. VI, 12-49). Когда уже Христосъ пріобрёлъ значительное число послёдователей и увидель, что жатва требовала достойныхъ, подготовленныхъ въ тому делателей, Онъ послё горячей молитвы въ Богу продолжавшейся на горъ въ теченіе цёлой ночи, призвалъ къ Себъ всъхъ Своихъ послёдователей и избралъ изъ нихъ двънадцать, которыхъ наименовалъ апостолами, избралъ по словамъ Марка для того, чтобы съ Нимъ были, и чтобы посылать ихъ на проповёдь, и чтобы они имёли власть исцёлять оть болёзней и изгонять бъсовъ. Затъмъ, предъ лицемъ всего народа, окружавшаго Его, Онъ раскрылъ предъ ними въ такъ-называеной нагорной проповёди, въ чемъ состоить сущность Его царства, специфическое достоинство Его ученія и двиствій, цвль Его общественнаго служенія и наконецъ величественный идеаль истиннаго послёдователя Своего. Все это необходнию было раскрыть предъ учениками въ виду многочисленной толпы, которая вручается ихъ будущему рувоводству, дабы просвитить ихъ и уяснить имъ ихъ великое назначение. Слепой не можеть быть вожатаемъ слища, иначе въ яму впадутъ оба. Ученикъ не бываеть выше своего учителя; но и усовершенство вавшись будеть всякій только какъ учитель его. Указавъ въ девяти блаженствахъ общій идеаль истиннаго послёдователя Своего, каковы прежде всего должны быть апостолы, Інсусъ Христосъ характеризуетъ въ частности и ихъ значение собственно какъ апостоловъ, которые не должны оставаться безъ усовершенствования, но возгръвая въ себъ даръ Божій, постоянно и прежде всёхъ должны стремиться къ достиженію того высокаго идеала, который изображенъ Христомъ въ блаженствахъ. Собственное нравственное совершенство есть дучшая проповъдь, а потому оно болъе всего свойственно христіанскимъ пропов'яникамъ. "Не унывайте, а радуйтесь, когда будутъ васъ за проповёдь вашу преслёдовать: лакъ гнали, говоритъ Христосъ своимъ апостоламъ, и пророковъ, бывшихъ прежде васъ. Вы соль земли. Если же соль потеряеть силу, то чёмъ сдёлаешь ее соленою? Она уже ни къ чему негодна, какъ развъ выбросять ее вонъ на попраніе людямъ. Вы свёть міра. Не можеть укрыться городь, стоящій на верху горы. И зажегши свъчу, не ставять ее подъ сосудомъ, но на подсвачника и сватить всамь въ дома. Такъ да сватить свать вашъ предъ людьми, чтобы они видёли ваши добрыя дёла, и прославляли Отца вашего небеснаго". Затвиъ, чтобы лучше уяснить ученикамъ сущность Своего ученія и Своей миссіи, Іисусъ Христосъ указываеть имъ на то, въ какомъ отношении находится Его учение въ учению ветховавътному. "Не думайте, говорить Онъ, что Я пришель нарушить законъ или пророковъ: не нарушить пришель Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вамъ: доколъ не прейдетъ небо и земля, ни одна іота или ни одна черта не прейдетъ изъ закона, пока не исполнится все". Наконецъ, Онъ переходить въ уяснению того, вакъ нужно понимать въ Его духѣ требованія ветхозавѣтнаго закона, и какъ нужно относиться къ твиъ чисто практическимъ пріемамъ, которые практиковались въ современномъ Христу іудейскомъ обществъ: Онъ уясняеть имъ значение и характеръ милостыни, силу и духъ истинной молитвы, наконецъ сущность любви къ ближнему и несомнённые признаки богооткровенной истины.

,

Въ вилу столь важного значения этого евангельского события мы считаемъ не иншнимъ коснуться тёхъ немногихъ возраженій, которыя направляются противъ него евангельскою критикою новъйшаго времени. Впроченъ Шлейермахеръ, а за нимъ и нъкоторые изъ его послёдователей не придають этому событію нивакого особеннаго значения; они не считають его действиемъ существенно важнымъ въ ходъ общественнаго служенія Інсуса Христа роду человёческому. Отвергая цовёствованія синоптиковъ и руководясь только Іоанномъ, который ничего не говорить объ избрании дебнадцати апостодовъ, они смотрятъ на образование апостольскаго "кружка" какъ на дёло совершенно случайное; избраніе апостоловъ, которое въ нашихъ евангеліяхъ поставляется въ непосредственную связь съ нагорною проповёдію, по нхъ мнёнію вовсе не имёло санкціоннаго характера, не было торжественнымъ актомъ утвержденія встхъ двънадцати апостоловъ въ ихъ апостольскомъ служении, не было даже результатомъ сознательнаго рёшенія воли Інсуса Христа, а было опятьтаки нёчто совершенно случайное 10). Справедливость требуеть однакоже сказать, что не всв отрицательные критики разделяють мивніе Шлейермахера. Штраусъ-первый противъ него 11). По его мивнію уже одно число "12" не могло быть случайнымъ и имъло важное значение хотя бы даже въ глазахъ только однихъ апостоловъ; при этомъ онъ указываетъ еще и на нёкоторыя другія евангельскія міста (Мо. XIX, 28; X, 6; XV, 24; IX, 36), которыя совершенно не могуть быть поняты безъ того предположенія, что апостолы въ своемъ служеній были торжественно утверждены Інсусомъ Христомъ предъ лицомъ твхъ, спасенію которыхъ они должны были содъйствовать деломъ и словомъ, споспѣшествуя имъ во всемъ. Далѣе, самъ Шлейермахеръ не отрицаеть, что противъ его мнёнія говорить прямой смысль евангельского текста у Луки: "когда насталъ день, (Христосъ) призвалъ учениковъ Своихъ и избрало изъ нихъ двёнадцать, которыхъ и наименовалъ апостолами". Смыслъ этого мёста такъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup><sup>3</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 368; cp. также в другое сочинение Шлейермахера "Ueber der Lukas. Berlin. 1817, crp. 87-59.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Das Leben Iesu, I, crp. 577-578; cp. rasse Theologische Stud. u. Krit. sa 1866, crp. 596.

ясенъ, что его не можетъ затемнить самая хитрая діалектика. Наконецъ, что избраніе апостоловъ не случайно, а имъетъ суписственно важное значеніе въ дълъ спасенія падшаго человъчества, ясно видно и изъ самаго способа, какъ оно было совершенно. Оно требовало молитвы и молитвы горячей, уединенной въ продолженіе цълой ночи (Лук. VI, 12). Вотъ почему самъ Христосъ смотрълъ на Своихъ учениковъ не какъ на призванныхъ только, но какъ на данныхъ Ему непосредственно отъ Отца (Ioaн. XVII, 6, 9, 11, 12, 24 и мн. др.).

Гораздо серьёзние возражение отридательной критики, основывающееся на сравнени именъ апостольскихъ, какъ они перечислены въ различныхъ свангельскихъ повёствованіяхъ. Такъ, Шлейермахера ставить въ тупикъ уже то обстоятельство, что между именами апостольскими не встрёчается имени Насананда 19). На основания двухъ мёстъ евангедія отъ Іоанна (I, 46; XXI, 2) дъйствительно можно предполагать, какъ нъкоторые и предполагають, что Назананиь должень быль принадлежать въ числу двёнадцати апостоловъ. Чемъ же послё этого, спрашивается, объяснить то обстоятельство, что его имя не упоминается ни въ перечислении именъ апостольскихъ у Матеея, ни въ перечисленін Луки? Если мы всмотримся поближе въ имена апостоловъ, то мы должны будемъ согласиться, что между ними есть одно имя Вареоломей, котораго нельзя назвать именемъ въ собственномъ смыслв. Самъ Штраусъ 13) признаеть, что имя Вареоломей обозначаеть только "сына, произшедшаго оть отца", т.-е. что "Вареодомей" не есть имя въ собственномъ смыслё, а только "patronymicum", которое по всей въроятности лишь мало-помалу обратилось въ обыкновенное и самое употребительное имя одного изъ впостоловъ. При этомъ единодушное обозначение въ нашихъ евангельскихъ повёствованіяхъ имени Вареоломея рядомъ съ именемъ Филиппа, который еще до своего призванія былъ близко знакомъ съ Насансиломъ, и наконецъ нъкоторая тожественность въ значении именъ ("Назанандъ" значитъ-даръ Божій, ср. Числъ 1, 8; 1 Паралип. 11, 14; "Вареоломей"-сынъ Өалман, сынъ богатаго поля, обильный плодъ) даютънамъ право

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Das Leben Iesu, crp. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Das Leben Iesu, I, crp. 591.

высказать мивніе, что подъ "Вареоломеемъ" въ евангельскихъ перечисленияхъ именъ апостольскихъ слёдуетъ разумёть именно Насананда. Конечно, это мизніе носить на себі дишь характерь одной догадии, которая очевидно имвла бы гораздо большую степень достовърности, еслибы мы съ точностію могли доказать, что Насананиъ дъйствительно принадлежалъ въ числу двёнадцати апостоловъ. Впрочемъ, въ виду безпристрастнаго отношенія къ дыу, ны должны согласнться съ указаніень Штрауса, что двухъ унаванныхъ мъсть въ свангеліи оть Іоанна (І, 46; XXI, 2) еще дыево недостаточно для того, чтобы съ точностію доказать, что Насананиь действительно принадлежаль въ числу деёнадцати апостоловъ. На основания этихъ мёсть можно утверядать только, что Насенаниъ принадлежалъ въ числу первыхъ послъдователей Інсуса Христа, что ему вийстё съ другими объщано было Інсусонъ Христонъ "видёть небо отверстымъ и ангеловъ Божінхъ восходящихъ и нисходящихъ къ Сыну человёческому" (юзн. І, 51), что онъ былъ въ очень близкихъ отношенияхъ къ апостоланъ не только во время земной жизни Інсуса Христа, но и посять Его воскрессния (Іоан. ХХІ, 2) и ничего болье. Наконецъ протных приведенного нами объясненія, т.-е. противъ отожествленія именъ Вареоломея и Насананда, говорить нёкоторымъ образомъ еще и то обстоятельство, что въ томъ же самомъ евангелів отъ Ісанна, въ которомъ только и говорится нѣчто о Насананий, упоминается особо и имя Вареоломея (XIV, 9). Впрочень, какъ бы то ни было, вёрно ли то имя или другое, это нисколько не вредить ни истинности христіанской вёры, ни нстинности свангельской исторін, въ которой нёть положительнаю отвъта на этотъ вопросъ.

Что касается различія въ евангельскихъ указаніяхъ другихъ апостольскихъ именъ, то для болёе яснаго представленія этого различія, мы не ограничимся только исчисленіями Матеея и Луки, какъ это дёлаетъ Шлейермахеръ <sup>14</sup>), но примемъ во вниманіе также исчисленія евангелиста Марка и книги Дёяній апостольскихъ. Такимъ образомъ, исчисленія именъ апостольскихъ можно расположить въ слёдующемъ порядкё:

16) Das Leben Iesu, crp. 368.

| У Матося.          | У Марха.             | У Луки.             | Въ книга Даяній<br>апостольскихъ. |
|--------------------|----------------------|---------------------|-----------------------------------|
| 1. Симонъ          | 1. Петръ             | 1. Симонъ           | 1. Петръ                          |
| 2. Андрей          | 2. Iarobs            | 2. Андрой           | 2. Гаковъ                         |
| В. Іаковъ          | 3. Ісаннъ            | <b>З. Іак</b> овъ   | 3. Іоаннъ                         |
| 4. Іоаннъ          | 4. Андрей            | 4. Іоаниз           | 4. Андрой,                        |
| 5. Филиппъ         | б. Филнааз           | 5. Филипъ           | 5. Филиппъ                        |
| 6. Вареоложей      | 6. Вареоложей        | 6. Вареоломей       | 6. Өома                           |
|                    | 7. Матеей            |                     |                                   |
| 8. Матеей          | 8. Ooma              | 8. <del>O</del> oma | 8. Ma <del>rocii</del>            |
| 9. Іаковъ Алфеевъ  | 9. Іаковъ Алфеевъ    | 9. Іаковъ Алфеевъ . | 9. Іаповъ Алфеевъ.                |
| 10. Леввей Өаддей  | 10. Өаддей           | 10. Самонъ Знаотъ . | 10. Свионъ Зилотъ .               |
|                    | 11. Списнъ Кананить. |                     |                                   |
| 12. Іуда Искаріотъ | 12. Іуда Искаріотъ   | 12. Іуда Искаріоть  | 12                                |

Изъ этой таблицы видно, что Матеей упоминаеть Леввея (съ прибавленіемъ: "называемый Фаддей"), Маркъ на его мъсто ставить Өаддея, а Лука какъ въ Евангеліи, такъ и въ книге Деяній апостольскихъ, вийсто Өзддея или Леввея называеть Іуду Іаковля. Прибавленіе, сділанное Матосемь: "Λεββαίος, δ έπικληθείς Θαδδαΐος" (Леввей, называемый Өаддеемъ) даеть намъ полное право заключать, что Леввей у Матеея есть одно и тоже лицо съ Өзддеемъ Марка. Правда, противъ такого заключенія возстають нёкоторые ученые, заподозривая подлинность евангельскаго выраженія "б єпкливеіς Θαδδαїоς", такъ какъ во кногихъ будто бы древнъйшихъ водевсахъ евангедія отъ Матеея это выражение опущено. Воть почему даже Ольсгаузень 15) высказывается такимъ образомъ: "Мнъ также кажется, что оно (т.-е. вышеуказанное выражение) не принадлежить Матеско, который нигдё въ другихъ мёстахъ при этомъ имени (Леввея) не употребляеть этой оразы; въроятно оно перешло въ тексть изъ какой-нибудь глоссы, такъ какъ на поляхъ (свангельскаго повъствованія) къмъ-нибудь могло быть высказано во всякомъ случав очень ввроятное предположение, что Өаддей Марка есть Леввей Матеея." Мы не будемъ долго останавливаться на этомъ возраженія; мы напомнимъ только, что противъ него говорятъ уже одно то обстоятельство, что такихъ кодексовъ, которые опускають указанное выражение Матеея, сравнительно только

<sup>16</sup>) Bibl. Comment. B. I, crp. 336.



очень незначительное количество <sup>14</sup>). При этомъ для насъ важно, что имена: Леввей и Өаддей тожественны по своему значенію и настолько синонимичны, что едва ли могуть быть названы именами въ собственномъ смыслё (Өаддей—могущественный, Леввей смѣлый, сильный). Въ силу этого намъ кажется, что безъ особенныхъ, постороннихъ побужденій, ничего нельзя сказать противъ отожествленія Леввея у Матеея съ Өаддеемъ Марка.

Гораздо важнёе вопросъ о томъ, какъ смотрёть на различіе въ этомъ отношения между Матесемъ и Лукою. Желая запутать это књио еще болње, Шлейермахеръ думаеть доказать, что на ивсто Леввея (у евангелиста Матеея) Лука ставить Симона Зилота. Но думать такъ нёть ровно никакого основанія и потому скорее слёдуеть предположить, что Лука ставить Симона Зилота на ивсто Симона Кананита (у Матеея), а на ивсто Леввея-Іуду Іаковая. Отожестваять Симона Зидота съ Симономъ Кананитомъ намъ отчасти даетъ право самое тожество именъ. Что же касается Іуды Іаковля, то изъ свангелія отъ Іоанна (XIV, 22) мы дъйствительно, знаемъ, что въ числъ двенадцати апостоловъ былъ и Јуда не-Искаріотъ. Если же при этомъ примемъ во вниманіе то обстоятельство, что Іуда Іаковлевъ не называется у Матеея, а у Луки нъть Леввея, —и далъе, —что Леввей и Өаддей не суть имена въ собственномъ смыслё, а только прозвища (если можно таяъ-сказать), - то не трудно догадаться, что всв эти три имени: Леввей, Оаддей и Гуда Гаковлевъ обозначають одно и тоже лицо. Такъ смотрвли на это между прочимъ и древніе толковники, изъ которыхъ Іеронимъ, напр., прямо называетъ Іуду Іаковлева "трехънменнымъ" (трибуонос). Для Шлейермахера кажется страннымъ, чтобы одно и тоже лицо могло имъть нъсколько именъ. Но если им поглубже вникнемъ въ дёло, не ссылаясь даже на примъры нашего времени особенно въ западно-европейской жизни, то это обстоятельство представится намъ совершенно естественнымъ и вподна правдоподобнымъ; мы поймемъ, что уже одно существование въ числё апостоловъ другаго Іуды (Искаріотекаго) легко могло быть причиною того, что кромѣ своего обыкновеннаго имени Іуда Іковлевъ-для болве удобнаго разли-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Cp. Ebrard, Wissenschaftl. Krit. der ev. Gesch., crp. 352.

ченія его отъ Искаріота, часто назывался Христомъ и другими учениками болёе опредёленными именами второстепенными — Леввемъ или Фаддеемъ.

Вотъ почему легко можно допустить, что Матоей назвалъ Іуду Іаковлева его болёе употребительнымъ, хотя и второстепеннымъ именемъ (Леввей, Фаддей), тогда какъ Лука, желавшій гонорить обо всемъ "по тщательномъ изслёдованіи" (Лук. I, 3), указываетъ на его собственное имя.

Нельзя не согласиться съ мнёніемъ Шлейермахера, что вопросъ о томъ, какимъ образомъ Іуда Искаріотскій могъ быть избранъ въ число двънадцати ближайшихъ учениковъ Христовыхъ, -- рѣшить довольно трудно. Если Христосъ вѣдалъ сердца людей, говорить Шлейермахерь, то, избирая Іуду въ число апостоловъ. Онъ самъ какъ бы становится участникомъ преступленія Іуды; съ другой стороны, — если Іуда въ свою очередь совершаеть преступленіе, только какъ орудіе исполненія ветхозавётнаго пророчества, то онъ дёлается участникомъ дёла Спасителя. Это возражение конечно носить на себѣ скорѣе догматическій, чёмъ историческій характеръ и его рёшеніе почти совпадаеть съ ришеніемъ вопроса о томъ, какимъ образомъ Богъ могъ сотворить человёка, когда Онъ, какъ всевёдущій, зналъ, что человѣкъ не устоитъ въ добрѣ, рано или поздно падетъ и даже не смотря на исвупленіе вровію Сына Божія, многіе изъ его потомковъ погибнутъ, подобно тому, какъ погибъ и Іуда бывшій даже однимъ изъ числа апостоловъ,-или: какимъ образонъ Богъ могъ сотворить техъ ангеловъ, которые будучи вначалъ добрыми, пали однакоже безвозвратно, -- причемъ нами не можеть быть понята даже и самая возможность ихъ паденія... Это тайна, которую не можетъ постичь ограниченный разсудовъ человъка!.. Одинъ изъ лучшихъ нъмецкихъ комментаторовъ (Лянге) усматриваетъ въ избраніи Іуды въ число двёнадцати апостоловъ одно лишь смёлое дёло Божественной любви, которая видња въ Іуде зародышъ какъ къ дурному, такъ и ко многому доброму, и дълала всевозможное, чтобы сохранить его отъ зла, хотя вскоръ же оказалось, что зло въ немъ гораздо сильнъе. чёмъ добро (Іоан. VI, 69 - 71), вслёдствіе чего Христосъ нёсколько разъ предостерегалъ его (Ме. VI, 19-21; Мр. VII, 21-23; Лук. XII, 16-20), нъсколько разъ отпускалъ его отъ себя,

давалъ ему полную свободу (Іоан. VI, 67; XIII, 27) и наконецъ не разъ указывалъ ему на его нечистую душу (Іоан. XIII, 18). Возражение это впрочемъ не принадлежить собственно Шлейермахеру; оно слишкомъ старо для того, чтобъ принадлежать ему; а потому мы отвётимъ на него также еще и словами древнихъ: "Иной скажетъ, говорштъ Златоустъ 17), - если написано, что Христосъ такъ пострадаетъ, то за что осуждается Іуда? Онъ исполнилъ то, что написано. Но онъ двлалъ, отвъчаетъ на это Златоусть, не съ тою мыслію, а по злобв. Если ты не будешь смотръть на цъль, то и діавола освободишь отъ вины." Впрочемъ, - какимъ образомъ дошелъ Іуда до того, чтобы предать Інсуса Христа его врагамъ, — объ этомъ мы будемъ говорить впоследстви при изложения последняго періода земной жизни Господа нашего Іисуса Христа; а теперь перейдемъ въ вопросу о томъ, почему было избрано только именно девнадцать впостоловъ.

Едва ли вто можеть согласиться съ мизнісиъ Шлейсрмахера, что число апостоловъ не имбло никакого смысла ни въ глазахъ Христа, ни въ глазахъ самихъ апостоловъ. Самъ Шлейернахеръ замътниъ, что противъ его мизнія ръзко говоритъ уже одинъ факть избранія Матеія посл'в отпаденія Іуды; самъ Шлейермахеръ замътилъ, что противъ его мизнія говорить также и обътованіе Христа, данное апостоломъ: сядите и вы на двёнадцати престолахъ судить двёнадцать колёнъ израилевыхъ (Мо. XIX, 28); самъ Шлейермахеръ замётняъ, что въ этомъ обётованія число апостоловъ поставлено въ связь съ числомъ волёнъ израндевыхъ; но онъ не хотълъ допустить, что Израиль, канъ и число апостоловъ здёсь разумёдись не въ собственномъ смыслё, но лишь въ переносномъ или идеальномъ, говорямъ "идеальномъ", потому что это обътование Господне очевидно не могло касаться Іуды Искаріотскаго. Идеальность эта ясно вытекасть и изъ того, что "ондвніе апостодовъ на двёнадцати престодахъ" поставляется въ прямую связь съ сиденіемъ Христа на престоле славы Своен. Но подъ славою (боба) Христа несомнённо разумёется лишь то прославление Его, "когда приндетъ Сынъ человъческий во славъ

<sup>&</sup>quot;) Бесвды на Матеея, III, стр. 394-395.

Своей, и всё святые ангелы съ Нимъ и сядеть на престоль славы Своей" (Мв. ХХУ, 31). Отсюда понятно, что и сидине впостоловъ на дебнадцати престолахъ имбетъ смыслъ лишь прославленія ихъ безконечно славою Христа. Шлейермахерь правъ, когда говорить, что во время земной жизни Христа Изранль уже не сохранялъ своего прежняго деленія на двёнадцать колёнъ (вёрнёе сказать-не такъ строго придерживался этого деленія, какъ прежде); мы скажемъ болёе: въ то время уже?почти не существоваль и самь Изранль, какъ Израиль, т.-е. какъ избранный народъ Божій и носитель Божественныхъ откровеній, хотя его нася была еще жива. Какъ извёстно, назначение еврейского навода состояло въ томъ, что онъ долженъ былъ быть избраннымъ народомъ Божіимъ, такъ какъ на него была возложена обязанность сохранить въ чистоте идею обетованного Мессіи. Но отвергнувъ Христа, своего истиннаго Мессію, іудеи очевидно уже не могли выражать собой этой идеи, --- она перешла въ жизнь другаго народа Божія-христіанъ вообще, какъ бывшихъ іудеевъ, такъ и язычнивовъ, которые хотя некогда и не были народомъ, но нынъ стали народомъ Божінмъ (Осін II, 23; ср. 1 Петр. 11, 10). Такимъ образомъ, съ пришествіемъ Христа только христівне могуть быть названы Изранлемъ, т.-е. избраннымъ народомъ Божіниъ, какъ учитъ объ этомъ и апостолъ Петръ. Отсюда понятно, что Христосъ и апостолы, какъ представители христіанства, подобно представителямъ плотскаго народа Божія, плотекаго Изранля, могли давать своему числу только духовный смыслъ, вналогичный съ числомъ дввнадцати представителей двънадцати волёнъ израилевыхъ. Тавнить образонъ, число "двънадцать" уже имъетъ значеніе потому, что образъ Изранля духовнаго въ Новозавѣтномъ Отвровенія нерѣдко берется съ образа Израния плотекаго; двёнаддать апостоловъ являются какъ бы судьями девнадцати колёнъ израилевыхъ, не увёровавшихъ въ обътованнаго имъ Искуцителя, или-что тоже двънадцатью представителями лучшихъ людей ветхозавётнаго Изранля съ полною увъренностію чаявшихъ ничъмъ незамънниой для нихъ утъхи Изранлевой.

Посольство на проповъдь двънадцати апостоловъ (Мо. Х. 1 — 42; Мр. VI, 7 — 13; Лук. IХ, 1 — 6). Видя, что уже наступило время проповъданія слова Божія и для апостоловъ, Інсусъ Христосъ призвалъ однажды въ себъ двънадцать учени-

ковъ Своихъ, далъ имъ власть надъ нечистыми духами, чтобы изгонять ихъ, и врачевать всякую болёзнь и всякую немощь, и началь посылать ихъ по два въ различныя мъста Палестины, дабы они проповёдывали людямъ, наипаче погибшимъ овцамъ дона Изранлева, о томъ, что уже приблизилось царство небесное. Для насъ здёсь особенно важны тё наставленія (по Шлейермахеру, инструкціи), какими снабдиль Інсусь Христось Своихъ учениковъ, посылая ихъ на проповёдь. На путь къ язычникамъ не ходите; говорилъ Онъ, и въ городъ Самарянский не входите, а наите нанпаче въ погибшимъ овцамъ дома Изранлева. Ходя же проповждуйте, что приблизилось царство небесное. Больныхъ нсивляйте, прокаженныхъ очищайте, мертвыхъ воскрешайте, бвсовъ изгоняйте. Даромъ получили, даромъ и давайте. Не берите съ собою ни золота, ни серебра, ни мъди въ поясы свои, ни суны на дорогу, ни двухъ одеждъ, ни обуви, ни посоха. Ибо трудящійся достоинъ пропитанія. Въ какой бы городъ или селеніе ни воніли вы, навёдывайтесь, кто въ немъ достоинъ, и тамъ оставайтесь, пока не выйдите. А входя въ домъ, привътствуйте его, говоря: мирь дому сему. Если же кто не приметь вась, и не послушаетъ словъ вашихъ; то, выходя изъ дома или изъ города того, отрясите прахъ отъ ногъ своихъ. Истинно говорю вамъ: отраднъе будетъ землъ Содонской и Гоморрской въ день суда, нежели городу тому. Я посылаю васъ, какъ овецъ среди волковъ; итакъ будьте мудры, какъ змін, и просты какъ голуби. Остерегайтесь людей; нбо они будуть отдавать васъ въ судилища, и въ синагогахъ своихъ будутъ бить васъ, и поведутъ васъ въ превителянъ и царямъ за Меня для свидётельства предъ аными и язычниками. Когда же будуть предавать васъ, не заботьтесь, какъ или что сказать. Не вы будете говорить, но Духъ Отца вашего будеть говорить въ васъ. Когда же будуть гнать васъ въ одномъ городъ, бъгите въ другой. Ибо истинно говорю ванъ: не успъете обойти городовъ Израндевыхъ, какъ пріндетъ Сынь человіческій. Что говорю вамь въ темноті, говорите при свътъ; и что на ухо слышите, проповъдуйте на кровляхъ. И не бойтесь убивающихъ тело, душу же не могущихъ убить; а бойтесь более того, кто можеть и душу и тело погубить въ геение. Не думайте, что Я пришелъ принести миръ на землю; не миръ пришелъ Я принести, но мечъ. Ибо Я пришелъ раздълить чело-

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНИЕ.

въка съ отцомъ его, и дочь съ матерью ея, и невъстку съ свекровью ея. И враги человъку домашніе его. Кто принимаетъ васъ, принимаетъ Меня; а кто принимаетъ Меня, принимаетъ пославшаго Меня". Такими чисто отеческими и ясными наставденіями снабдилъ Іисусъ Христосъ Своихъ учениковъ, посыдая ихъ на проповъдь! Ученики дъйствительно иошли, и проходили по селеніямъ, благовъствуя и исцъляя повсюду.

Возраженія отрицательной вритики противъ настоящаго евангельскаго разсказа настолько ничтожны, что положительно не заслуживають вниманія. Въ самомъ двлё развё можно считать серьёзнымъ возраженіемъ указаніе Бруно-Бауэра 18) на то, что выражение Іисуса Христа "на путь языкъ не идите" находится въ противоръчіи съ Его повельніемъ, даннымъ ученикамъ уже предъ вознесеніемъ на небо, — идти и научить всё народы, крестн ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа?.. Или: что за возражение, которое делаеть Штраусь 19), когда утверждаеть, что Інсусь не говорнять: "мертвыхъ воспрешайте" (νεκρούς έγείρετε), потому что изъ свангельскихъ повъствований не видно, чтобы ученики восвресили кого-нибудь изъ мертвыхъ. Но изъ евангельскихъ повъствований не видно и того, чтобы ученики пошли на проповъдь, дъйствительно не взявши съ собою-ни золота, ни серебра, ни мъди, ни сумы... Что же однако отсюда слъдуетъ? Что Інсусъ Христосъ не говорилъ ничего и объ этомъ? Въ такомъ случав нужно будеть признать, что Христось не говориль почти ничего! Критикъ забываетъ конечно, что евангелисты описывали жизнь Христа, а не апостоловъ. Другія возраженія <sup>20</sup>) еще слабве, а потому мы и не считаемъ нужнымъ останавливаться на нихъ.

Избраніе и посольство на проповъдь семидесяти апостоловъ (Лук. X, 1-20). Не задолго до Своего преображенія, т.-е. въ концѣ втораго періода Своего общественнаго служенія роду человѣческому, когда начала ощущаться еще болѣе настоятельная нужда въ распространенія ученія о пришествія на землю обѣто-



<sup>18)</sup> Krit. der ev. Gesch, der Synoptiker I, erp. 616.

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 616.

<sup>\*\*)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, crp. 616.

## OTHOMBRIE HOYCA XPHORA MS COMECTBY.

ванного Мессін. Христось избральнова наиболее, аренанныхъ Ему послёдователяй еще депьдесять ученивовъ, которыхъ такие по два послаль презъ линемъ Своимъ во всяки городъ и ивсто. вуда самъ хотъть нати, снабаниъ ихъ наотавленіями, по стинеству своему довольно сходными съ наствеленіями, данными по такому же случаю и дебнадцази апостоламъ. Посла проповын эти семьнесять ученнювь возвратнинсь назань съ раностно и говорыни: Госпони! и бъсы повинуются намъ о имени Твосит. Оть же сказаль них на это: "Я видаль сотену, спадшаго са неба, какъ молнію. Се, даю вамъ власть наступать на змъй н crephionoph, и на всю снач вражию; и ничто не повредить вомъ. Однаковь тому на редуйтесь, что духи вамъ новинуются; но раачётесь тому, что именя ваши нацисаны ин небесахъ". Не мовень не остановить своего вняманія на томъ возраженіи отридательной критики, которое касается наставления, даннаго Інсусонь Христомъ семидесяти апостолемъ предъ посольствены наз ав проповудь. Это наотавление, по мавнию отрицательной акритики <sup>21</sup>), до буквальности сходно съ наставленіемъ, деннымъ по свидътельству Матося Інсусонъ Христонъ и двънаднати, аносто-IAWA NO TAKONY NE CIYANO; A NOTANY ONA NDORNOLAPACTUS, HTO NTOинбудь неь сванралисторь заимствоваль ато наставление неь чужаго повъствованія: иля Матовй у Луки, или Лука 19 Матося. Но отринательная притика на совсёма чистосордечна въ эзомъ CLYNSE, ONE HE FORODETS TOFO, UTO MACTEBICHIC, ASHNOC ACMURAсяти, въ сущности сходно съ наставленіемъ, даннымъ двімадцати апостоламъ, не по одному тонько Малеею, ...,но по Марку (VI, 7-11) и Лукв (IX, 1-6). И выводъ следовательно отрицательная контика должна бы сдалать такой, что Лука заныствоваль наставление семидеолти апостолемь не у одного тольно Матеся, но и у Мариа, и у самаго себя. Если повторения не невозможны въ писаніяхъ всяваго рода, то тамъ бодба они возможны въ жизни. И что же удивительнато, если по одинаковому поводу дюдамь съ одинаковымъ навначеніемъ даны, сходиы наставленія!.. . . . . . . .

<sup>21</sup>) Bruno Bauer, Krit. der ev. Gesch. der Synoptiaer, crp. 193; cp. Strauss, Das Leben Iesu, I, crp. 618 n gp.

Digitized by Google

. . .

Вироченъ, наставленія семинесяти апостоданъ не во всемъ сходны съ наставленіями, данными двунадцати апостодань. Въ наставления семидесяти изть изкоторыхь черть, которыя находатоя въ наставления, данномъ двънадцати аностоламъ (ср. Ме. Х. 8. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 28-42); жеть жиенно черть, указывающихъ на тв оботоятельства, которыя встритять, и дийотвительно вотрётили аностолы уже песя воскресснія Інсуса. Хонета. Чэнъ объяснить это? Объясняють, и быть-монеть не безь основанія, неодинаковость этихъ наставленій твиъ, что двинадцати апостоламъ было дано наставление въ виду ихъ посточнаято аностольского призванія, в семидесяти-тольно на одинь опредаленный разъ, такъ какъ они были избраны линь рали сообенного случая. Но во всякомъ случав будетъ крайностию думать (накъ думаетъ, напр. Gurörer), что этихъ апостоловъ вовсе не было, такъ какъ о никъ ничего не упоминаетъ Павелъ эь посядния въ Корнионнамъ (XV, 6) и такъ какъ санъ исторагъ Евсевій говорить (Ц. И. I. 12), что онъ не знаеть именъ COMBICORTH SHOCTOLOB'S.

Но почему, спранивается, во второй разъ Інсусъ Христесъ избралъ именно семедесяне учениковъ? Отрицательная кричика<sup>23</sup>) думаетъ, что Онъ сдълать это "нэъ подражания" Монсен, нотому что и Монсей ногда-то избралъ семьдесятъ старъйшинъ. 'Ратъ ли оне нан изтъ, но намъ кажется върнъе будетъ отвътъ, осли ны смажемъ, что мы этого не знаемъ, таяъ наяъ свангелия камъ ничего не говорятъ объ этопъ и не даютъ даже и такихъ 'ущеваний, съ котерими мы встръчанись при суждении о двънадщати аноотолахъ.

Заговорнев о числё апостоловъ, пооланныхъ Хриотомъ на произвёдь во второй разъ, не можемъ не всионнить о возраженіи такого сотроуннаго критика, какъ Бруно Баузръ, который от дётскою наивностию недеунёваетъ, "канитъ образонъ Інсусъ могъ малеваться на недостатонъ дёлателей, когда въ его распоряжение находилось семьдесятъ учениновъ"<sup>33</sup>). Насколько достовърно, мы не знаемъ, но въ *Талмудъ* (Тр. Песахимъ fol. 54, в.), разсказывается слёдующее: царь Агриппа послалъ однажды уз-

<sup>\*\*)</sup> Haup. De Berre, Штраусъ. Gfrörer и др.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Krit. der Gesch. der Synoptiker, crp. 193.

нать, сколько муниннъ у израильтянъ. и просялъ поэтому первосвященные сосчитать пасхальныхъ агипевъ. что было исполнено CIBINOHIMME OGDASONE: OTIORMIN BE CTODOHN HOURN REMISTO STRUE. а но опончания пертвоприношения нашля 60 темъ паръ почекъ, т.-е. 1.200.000 штукъ. Но такъ канъ во вкушения каждато пасхальнаго агния участвовало по крайней ибръ десять человъкъ, то оказывается, что въ Ісрусалнив было тогда двёнадцать милліоновъ человъкъ.. Неужеля же на двънащать индіоновъ человать слишковь много семидесяти проповалниковь? При этонъ ны преднолагаенъ, что въ число двёнадцати инлліоновъ человъкъ, находившихся въ Герусалнив въ то время, на которос унавываеть Талиудь, вошли вст палестинские муден, -чего вонечно и предволагать невозножно. Какъ ни баснословно указание Талиуда, но оно находить для себя подтверждение и у іудейскаго историка-Іоснов Флавія, который также уназываеть на то (о войнъ іуд. VI, 9, 3), что приблизительно около 65 года по Р. Х. было сосчитано число пасхальныхъ агидевъ и найдено что заволотыхъ агидерь было 256.500. Если считать опять-таки на важдаго агнца наявнуять десять человыкь, то выходить, что въ то время въ Герусалинъ должно было находиться по крайней нъръ 2.565.000 человънъ. Это указаніе подтверждается Флавіенъ и въ другихъ изотахъ: такъ онъ голоритъ, что въ Ісрусалнив во время освды пошбло 1.100.000 человыть, что Цестія окружняя въ Герусалний 3.000.000 свресвъ, налуясь сну на наийстника Флора (о нойнъ іуд. II. 14, 3) и т. п. Неумели же при таномъ количестви народовассления Палеотины Христось не могь сказать, смотря на Свонкъ учениновъ: "катва инога, дълателся же BAZO"!

Наконець не ножеми не укакать на то, канъ исланиеть Вруно Вауарь и слова Списителя, хоти бы напр. следующія: "ходи же пропомедуйте, что приблизнось царотво небесное". По Ваузру, это значить, что войдя въ долж, ученики ничего не говоряли, проме: протезо небесное приблизнаесь" и затеми отправлялись далже \*\*). Ученый притикь, должно быть, не обратиль внименія на слова Христа: "Въ долж не томъ (где ихъ примуть) оснособщесь, тапъте и пейте, что у нихъ есть... не мереходите изъ

. \*) Krit. der ev. Gesch. der Synoptiker, opp. 195.

дома въ домъ" (Лук. Х. 7). Бруно Бауэру, накъ видно, хотънось, чтобы Інсусъ Христосъ самъ сначала составияъ проповъдь, отдалъ ее въ нъсколькихъ экземплирахъ переписать, заставилъ учениковъ нанзусть выучить ее, затъмъ проренстировалъ ихъ и потомъ уже послалъ проповъдывать. Но ничего подобнаго древность не знада, а потому инчего подобнаго нельзя отъ нея п требовать.

1

Преображсние Досладие (Мв. XVIL 1-13; Мр. IX, 1-13; Лук. .VШ, 28-36). Съ того времени, какъ учениян уже, исповъдали Інсуса Христа истиннымъ Сыномъ Божінмъ, Христосъ началъ отврыто, говорить имъ о томъ, что Ему должно идти въ Іерусаличь, и много пострадать оть старъйшинь и первосвященниковъ и книжниковъ, и быть убиту, и въ третій день воскреснуть. Ученики, бывщіе конечно еще нечужаними тоглашняго іудейскаго міровоззрівнія, не могли примириться въ своемъ сознанія съ представлениемъ страждующаго Мессин. Канъ ножетъ Мессия, втоть давно ожидаемый царь Израньевь, пострадать, умереть и дотомъ воскреснуть? Отсюда-прекословіе Петра; отоюда же и возможность волебанія въ върв у другихъ учениковъ..., Къ этому присоединяется еще, что видето окназемого земного блаженства въ царотвъ Мессін они слыщать отъ Христь ученіе о саноогречении, несении креста, добровольномъ лишении себя всего того, что по тогдащиему понятію счителось дучшимъ и т. п. Въ силу всего этого образъ Хриота уже не могъ подойти подъ представленіе, которое имали ученики объ обътованномъ Мессіи. Вотъ цочему для подкращения въ ученикахъ воры въ Себя и для лучциого уяснения имъ истиниате поняти объ обвтовенномъ Мессия, Інсусъ благоволиль показать ученикамъ славу Свою въ преславноиз преображении. Взявъ съ, Собою Петра, Іоанна и Іакова, Онъ ввошелъ на гору помодиться. Когда Онъ модился, дино Его просіято вакъ солида, одежды же Его сділались бізлыми, канъ онъгъ какъ на земле бълильщикъ не можетъ выбълить. И вотъ явнянсь имъ. Моноря и Илія, и беобровали съ Інсусомъ. "Явивние, во слава, они говорали объ исхода Его, который Ему надлежало совершить въ Герусалния. При этомъ Петръ снаваль Інсусу: Госпонн! хорошо-намъ завсь быть; если хочешь савлаемъ три кущи, Тебъ одну и Монсею одну и одну Идіи. Когда же онъ это говорилъ, явидось облаво и осънкло ихъ: и устра-3\*

36

INNERCE. ONLY, ROTAS BOURN BE COMMENT. H. SARRY BRD COURSE FRECH. глагодзощій: Сейлесть Онинь Мой воздибленный: Его сатарайте: Усленавь этоть годось, ученные пали не лица свои и очены нснугелись. Не Інсусъ пристучнать, носнуноя нать и онезаль: встаньто, и не бойтесы Возведши они свои они нивого не увидани, произ одного Інсуба. Богна слодили ощи съчгори: Писусъч запретнать нить, товоряда: нивому не сназывайте о сень энцики. LORON'S CLEEN VEROB'S CONTRACT ROT MOT MOTORIX'S. HORN YACDMALE STO CLOBO, ORDEREDST APYTE APYTS, TTO SHOWNED, BOC' RECENTS STE MEDTELIKE, H CHOCHEN EVO: RAND BE MERERAPOворать, что Илін падзежнть прійти пров де? Інсусь сназаль низ въ отвить: правда, Идія должевъ прійта превде, и устроить все, Ho resourd hans, www. Mais wie maniness, a de yenant ero, a DOCTYHNIN CO HHM'S, RAE'S XOTBIN; TAR'S H CLIMB YEROBBYECKIN HOAT страдаеть одь нихъ. Тода ученные моняли, что. Онъ товориль иль объ Ioanas Rectaters and a second care and

Отрицаледьная вритина 25) по придаеть этому событию нинаsoro snauchia a Hassingers ero: apano fesitashinw (Hier fehltoffenbar der Zweek). Xors ant yme erusors a ymeense an gans: этого событія при самонъ взложеній ого, но остановнися сите HECROSEKO NO. STONE BORDOOS MAN TONO, ATODAL LY THE VICTORE OFO. Коное же и для кого намоть значение треображение Гозподне?. Нетрудно замётить, что вто событіе имбеть двоякое значеніе. Прежде всего, оне торжествение подтверждаеть котинность нессівнокаго достоянотво. Інсуса Хонота преда тремя преданиві. инии учениками. Его, которые были: небраны нев числа дивнар-HATH SHOCTOGORS HAR HUNCYTCTBOBARIA HUP STORE CABBHON'S A HEобычайномъ событін. За недзию предъ ониъ Цегръ пропенсов предъ Христомъ отъ лица дизнацити апостодовъ горячее исповыданіе: "Ты Хриолось Сынъ Боля живате!" Здёсь, во время преображения, она вийста съ длумя друвыни. учениками, онова слышить лапов же толно неповудание, по тельке произнесенное уже, устани нечеловічновиння: "рей есть Сынь Мей возлюблонный, въ норотомъ. Мос : благоволеніе:: Его слушайто! - Такимъ образоны преображение Інсуса Христа сактически недтверждаеть

<sup>26</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 289-240; Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 237.

1. . . . .

то, во что ноские ученики в воовали быть-можеть только сис неанредвленио, именно: оно подтверждаеть истинность Богочеловъческого достоинства Інсуса, поторый пришель на зелию. какъ искупитель и учредниель царства Божія на землё, и котораго слудовательно вой должны были слушаться. Въ втомъ отношении чудесное преображение Інсуса Христа инфетъ иля себя. analornyecros countie a by heropia Betraro Babbra (Ronsyno только не въ Штраусовскомъ смысяв), именно въ нетори Монсея, который вийств съ Аврононъ, Надавонъ и Авіудонъ врошель на гору Синай, получиль тамъ законъ и просіяль такимъ свытонъ, что долженъ былъ покрыть свое лицо (Исх. ХХІУ; ср. XXXIV, 30; 2 Кр. III, 7). Въ санте преобранения Христосъ также канъ бы объявляется духовнымъ законодателемъ, когда глась съ неба говорить: "аптой акоисте" (Того послушайте). Слово Его должно быть закономъ для Его послалователей. Затвиъ, оактъ преображенія имветъ прямое отношеніе даже и къ самону Інсусу Христу. Преображение точно также, какъ прещеніе и иснушение, принадлежить къ числу тахъ событій, въ ко-. торых объевтонь события является самь Христось и въ которыхъ Бто внутренныя жизаь созерцается въ ся развити, кать говорить Olderbygens 36), xoth his storo mu borce he lyngent (blath того завлючения, которое далаеть Ольсгаузень. По его мнёнию,: отсюна вытенаеть то, что "человичесвая индивидуальность Інсусаприняда въ себя божескую универсальность только мостепсино", по нашему же мизнію, это веглядь ошнбочный: не Христось принирь въ Себя универсальность божества постепенно, но ота божеская универсальность открывалась постененно только міру. Въ врещени было отпрычо во Христъ піру то, что Онъ есть Сыяз Боній, въ преображенія же не только то, что Оръ есть Сынь Божій, но и то, что Они Мессія, Искупитель человичества и тоть Анерль Новаго Завъта, о которонь писаля Монсей, лично явившійся для свид'тельстве на Савор'я, и пророни, предстанителенъ которыхъ явился пророкъ Илія, почену и тласъ съ. неба повелениеть слушаться Его, какъ неваго законодателя. Такимъ образомъ преображение имъетъ отношение не тольно нъ въръ или маловърію будущихъ распространителей и насадителей

<sup>36</sup>) Bibl. Comment. B. 1, crp. 531.

христанской религия, по и къ самому дълу покупления, т.-с. къnocrementacera aro orthousenin pogy venosbueckomy. Oro vygachos событів такъ-сказать какъ би завершило откровеніе Ілоуса Хриота о Собъ въ періодъ Его общественнаго одуженія, а но-TONY VINC BOROD'S HOOLES STORO COONTIN. DO OBRASTERLOTBY MATCON (ХVП, 22), Христось и началь открыто говорить о токъ, что Сынь человическій прекань будеть въ руки человическія". Такинъ образонъ чудесное преображение Інсуса Христа ясно-ADRESONO VVCHERENTS ETO, TTO RO RENOTO OLI VHETHEREBLATO COстоянія не довеля Христа руни челонічноскія, Она все-таки есть нотнаний Вогь, мать о Нень свидательствоваль и Его небесный Отедъ и ветнозвружное Шисаніе. Бослав съ Інсусонъ Монсея и Или объ неход' Его въ Герусални распрыла ученнкаяъ глаза, что нредставление о Мессия въ симоль поличическаго могущества и славы ложно, что по непреложной воль Божіей истин-BONY MOOCIN, HOTHERDNY CLARY BOWIND, KENT HEBBARD INCYCE CONT. Богъ Отецъ, надложить пострадать и умерсть и пострадать именно въ Герусалнит. Волъдотвіе этого, равно вагъ и воладотвіе созерцанія сланы Хриота на Оквора, ученняя должны была окраннуть сердцень и утверанться вз вбря, чтобы не колеблясь могля. смотруть на предстоящее улижение ила болеотвенного Наставника и даже врестную смерть Его, которую Ену суждено была претернить. Такинь образовь отринательная притика неправа, вогда это чудеоное событе, столь нолное глубоваго вначения накъ для впостоловъ, такъ и для самаго дъла Христа, она называеть совершенно безпралнымъ и ненивющимъ равно никакого значения ни для Христа, ни для Его ученивовъ.

Что касается самаго событія, то для объясненія его существуеть множество самыхъ разнообразныхъ гипотезъ и предположеній. Такъ Тертуліанъ, Гордеръ, Гратиъ, Краббе, Блеекъ, Вейцзекнеръ, Прессансе и Штейниейеръ считають его тольке явленіемъ визіонервнымъ; Мейеръ-полувизіонернымъ, полуобъентивнымъ; древвіе отцы и учители церкви только объективнымъ, Габлеръ, Рау, Кюнель, Неандеръ и вст такъ-называеные приверженцы естественнаго объясненія смотрять на вто событіе только какъ на сновиденіе (Traumgesicht), впрочемъ Габлеръ преднолагаетъ при этомъ еще бурю. Кюнель, Вентурнын, Паулюсъ, Газе и Шлейервахеръ видять въ Монсеть и Илія двухъ

тайныхъ, неизвистныхъ (апостоямъ ) приверженцевъ Хривта, оъ которани посладній вструтись) на Озворъ, бесидовни о овоей судкої; кроить того Паулюсть и Аммоны омотрики на озмое преображение топько какъ на атмоссерическое (явленіе, особщение и), оттиненіе. Эвальда иризнаеть (его объентивнымъ; но мнончески разукращеннымъ: Навонець Вейссе и Бруно-Бараръ пришсьі-; вають епу линь аллегорическое значеніе: по ихъ возарбнію <sup>ст</sup>) ученики видёли не:обрасы, а тольно идеи-Монсея и Илін и т. п;

Разоначинать всёка этига гипотезь мы не будень; но мы ROCHEMIN TOABBO! TEXE CONCERNIN. BOTODELS! BUCOVERSEDTS .. OTDERS. тельныхъ врытиновъ скотръть на секть презбраженія иначе, чъръ варъ понимаютъ сто сами свангельския повествователя. По енивние отрицательныхъ хригиковъ, сами ученики. Інсуса Хриота - Пекрь, Іоанил и Іоковъ не върно поняли это событие, а слёдовательно невёрно передали о немь и другимъ ученикамъ, a DE TONE THERE H CHARDELHOTANE. Hette, Labore, H LOANES, NO. CHERTHELEOTBY COMMAN CREMES CONTROLLER, TOBODATE отридательная критика 28), во время преображенія макодились въ наколи-то: отранномъ, неестественномъ соотоянія, не то въ состоянія сил. не то въ состоянія спьяненія, одняна словонь GINEN RECHEN.TO HOLYCOHHIME (schlaftrunken), a sorony Gygro GM R DECLUS COTECTECHIO ROCAROLOMETL, UTO OHR RE TOLLES RE MOLAH BODIO MODELATE ADVIANT, NO N COMM TOTHO HE MOLLH SHATE, TO пончесть собственно случилось. Нужно ли говорить о тонъ, RAND TOYARO COFASCITECE OF TERMES MEETIGENES. HOCEO должно занатить, что свангелисты въ втомъ случай выражаются не совсемъ однивеово. Такъ Матеей говорить, что ученини" очень непутались" (XVII, 6), Мариъ, что Петръ "не знагъ, что свазать: потому что: они (т.-е. ученний) были въ отража." (IX, /6);а: Дуна; что "Петръ и бывшіе съ нимъ отягленія "бийн овонъ; но, пробудиваннов увидави славу Нто (т.-с. Інсуса) и двукы нужейл. и устрашинноь", при этонъ также прибавляеть; что Цетрь говорнав, че зная, что товорнав". Но если ны будень разонатривать спонтельское пов'яствованы "Ауки дожени само по себь, то и въ тапонъ случай изъ сто уназания на по, что ученити A CONTRACTOR OF THE OWNER and the second . ۰.

\*) Weisse, Ev. Geschrehle; Krititel und philologisch bearbeitet, I, erp. 538!

## отношения мочса хриота въ обществу.

SHER OTRPHONI CROND", OHIC HORES ABLEN SALLINGHIS, "TO OHK. находились въ полудожнома состояния, такъ векъ сладующее за тань елово---дитопторобантес 30), (пробунявников) имветь во велкомь случай симель совершенно противоположный, убма выражаніе "йкущ Даварлиє́чої" (отягченные окомь), я; оно язно указываеть на бодоственное состояние зностоловь во время самато события. Тавинъ образовъ и на, ознования одного свангедьскаго nontorbobbalia ort Jyan, pasonaton bas ero zame nesabhonno orte пругихъ сненгольскихъ пораствованій, исльзя лалоть шесполопенія, что ученним (Петръ, Іакоръ и Ісаниь) будто бы все время, были стягчены сномь, в потому и не могуть быть признаны, комнетентными овидетелным этого чудесного событія. Слово, "Мо еддих в лечен" (не зная, что роворнить) также не указывають на! полусонное или полусовнательное соотояние ученикорь ве вреия: чудесного преображенія Інсуса Христа; они указывають тодьно на внутреннее, экстатичаское состояние ниъ, такъ какъ нау-NAR BEANVOOTREHHOCTS GTORS HEODSIVARHBTO ADIEHIA, BOIBROTBIO чего они возвысились, комъ говорить Ольегарзенъ 30), даже надъ: саннин собою. "Когда блеатящее видение столо мерануть, коноонть Фаррарь <sup>21</sup>), и величественные посётители готовы были удалиться, когда самь Господь вощель оз ними въ осфиницее ихъ сіяніе. неумленный, пораженный и восхищенный Перрь, ORACARAL CHOPARO HIS YABRCHIA, NO SHAR, UTO CREERIL, MC 3HAR, что Голгова представить безпонечно высшее зрълнще, не зная, что теперь исполнены (?) инэньопри ства", не вналы понимая, что Спасятся невыразимо выше. Синайскаго пророка. и Кармильакаго метителя, воскликнуль: "Настанинны! хорошонамъ здвоь быть, одваземъ три куния, одну Тебъ, одну Монсско в одну Идін". Итанъ, ны мощенъ сказать гально, са Фаррарома, TTO HOTOS BUBOTE CHIABUNE ADUCENE ADOCTORAME SMES BOUNDERS, HODARCHIL, BOOXHINGHIL; HO OTO OKHARORO HO SHAHHTL, HTO YWCHHAH находначеь въ соотояния полусовномъ, полусознательномъ, какая говорить отранательная дратана; это аначить тельке: что они

<sup>39</sup>) Это выражение Лянге переводить словомъ-"бодрствуя", De Bemme-"вогда они пробудили́сь".

- \*\*) Bibl. Comm. B. I, erp. 585.
- <sup>31</sup>) Жизнь Інсуса Христа, ч. II, стр. 18-19.

Digitized by Google

Ţ

111

**41**:

были въ возбужденномъ состояния, въ благотовъйномъ страхъ прекъ величіенъ олавы истяннаго Сына Вожія. Но и эта возбужденность и этоть благоговвйный страхь, по свядетсльству вовать трехъ свангелистовъ, явились въ ученикахъ не сами собою, а были вызвалы созерцаниемъ величественной славы Волісй, и ученики пришли из такому возбужденному состоянію очевнано уже посл'я того, какъ они ясно увидели, что происхо-ANIO BORDYFE MUXE; BOTE HOGENY OHH TERME SCHO W TOTHO NOTIN въ послёдствін передать и другимъ, что видёли сами. Истинность евантельскаго посвствования о преображения подтверждаеть наконець и самь свидетсяь очевидець этого событія ан. Петрь. Выслушаемь его свидительство. "Мы, говорить Онъ (2 Петр. I, 16-18), возвъстили вамъ силу и пришествие Господа нашего Інсуса Христь, нехитросплетеннымъ басиямъ посленуя, но бывъ очевнацами Его величія. Ибо Онъ принять оть Bora Отна честь и славу, вогда отъ велелбиной славы принесся въ Нему такой глюоз: "сей есть Сынь Мой возлюбленный, въ которонъ Мое благоволеніе". И сей гласъ, принесшійся съ небесь, ны слышали будучи съ Нимъ "на святой горъ". Таково свидътельство свиаго Ilerpa!

Теперь перейдена ка накоторыма частныма возраженияма, воторыя направляють отригательная притиза противь свангельсваго повёствованія о чудесномъ преображенія Господнемъ, хоти предваряень, что возраженія эти такого рода, что у человёка серьёзнаго могутъ вызвать только одну улыбку. Говоря напр. о явленія на Озвор' Монсея и Илія, Штраусь увъряеть 22) своихъ читотелей въ той великой истичь, что мертвые не могутв являться живымъ людямъ. Эта истина такъ непреложна, что н ны съ охотою принимаемъ се. Триъ не менъс, вто върусть въ загробную жизнь, въ возножность воскрессния и въ прославление нашего тыла въ той страни, въ которую каждий изъ насъ рано ная поздно попадеть волей-неволей, кто вврить въ встхожевътное повёствованіе о жизни и судьбе пророковъ Монсса и Илім. для того разбираемое нами событіе не представить никакихъ затрудненій, твиъ болье, что возможному объясненію его много помогаеть само Св. Писаніе (Си. Второз. XXXIV, 6; 4 Цар. II,



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Das Leben Iesu, crp. 240.

### отношение исто христа въ обществу.

11; Сир. XLVIII, 9, 13). "Миханиъ Архангелъ, говоритъ ап. Іуда (ст. 9), когда говорилъ съ діаволомъ, споря о Монссевоиъ тълъ, не емълъ произнесть укоризненнаго суда, но сказалъ: да запретитъ тебъ Господъ". Послъднія слова слъдовало бы сказать еще также и нашему ученому критику.

Такого же рода и другое возражение Штрауса 22), направленное противъ свангельскаго указанія на гласъ, бывшій съ небесь во время преображения. У Бога нъть ни горныхъ трубъ ния рупоровъ, ни другихъ какихъ-нибудь звуковыхъ инструментовъ; какъ же Онъ, спрашивается, погъ бы говорить? Когда Штраусь писаль свою "Жизнь Інсуса", тогда еще инчего не было навъстно о телефонахъ; иначе онъ конечно не преминулъ бы сослаться на нихъ! Право, какъ-то странно слышать подобныя дітенія возраженія оть человіна, считающагося серьёзнымъ представителень науки и руководящных целою школою своихъ послъдователей. Безъ сомнания, Штраусу была навъстна новъйшая теорія звука пом'ящающаяся даже въ учебникъ Малинина 34), воторая объясняеть всё звуковыя явленія движеніенъ колеблюнагося твла. Но если такое движение воздуха или зопра можетъ проявводнуь каждый человукь (о напыхь мы не говорямь); то почену не всемотуний Богъ долженъ быть лишенъ этой возможности? Но довольно объ этомъ, перейденъ къ следующему.

# ΓJABA IV.

# Отношение къ інсусу Христу апостоловъ.

Отношеніе въ Інсусу Хрноту Его апестоловъ выменняють отчасти уще наъ предъядущаго. Слово "ученняъ" и притомъ "ученикъ" въ большинствъ случаевъ предамный своему Бомественмому Учителю, ученитъ нокорный, послушный, внимательный---наллучникиъ обресомъ харантеризуетъ это отномоние. Личностъ Хрнета производнав такое магичесное вліяніе на апостоловъ, что достаточно было едного Его слова: "вди по Миъ", чтобы буду-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Das Leben Iesu, crp. 242.

<sup>\*)</sup> Hasaganna ocnosasis ensure. M. 1876, crp. 95-98.

## . ПРАВОСЛАВНОЕ, ОБОЗРЭНИЕ.

шій ученикъ Христовъ оставних напсегда и своихъ редныхъ н. своя хозяйотвенныя занятія, не отдавая дажа себё,яснаго отчета : въ томъ, зачёмъ это онъ дёлаетъ, и вуда приведетъ его Божественный наставникъ. Правда, уже съ самаго, начала ученики видели въ Інсусе Того, о которомъ писали Монсей въ законе и, пророки, т.-е. Мессію (Іевн. І. 45; ср. 41); но вся евенгельская NCTODIA SCHO CBRATTELLCTBYCTL O TOML. UTO LOLICE BDEMS VUCHNER. вовсе не имъли истиниато представления объ обътованномъ Мес-, сін, не знали свойствъ Его дарства и не имъли понятія о Его цёли. Почти три года они постоянно сопровождели Інсуса Хрнста, цочти всегда были свидателями Его сверхьеорественныха; гвиствій, почти всегла слышали Его божественное ученіе и между тёмъ только въ концё третьяго года говорять Інсусу; "воть мы оставным все, и послёновали за Тобою; что не булеть немъ?" (Me, XIX, 27; Mp, X, 28; Jys. XVIII, 28). Опыть съ одной стороны, сверхлестественное дийствіе благодати Боніей од другой привеля наконець апостоловь въ тому глубовому всперенанію, которов они произнесли предъ Інсусомъ: "Ты Христосъ, Сынъ-·Бога живаго" (Мо. XVI, 16 и царалд.). Твых не менье они, и жыэто время еще не имъли истиннаго пенятія объ Інсусь. И ворда. Інсусъ Христосъ началъ послѣ этого исповедения отврыто город. рить ученивамъ Своимъ о томъ, что Ему должно идти въ Іеруъ салимъ, много пострадать тамъ отъ старъйшинъ, первосвященниковъ и книжниковъ, быть наконецъ тамъ распятымъ, чтобы въ третій день воскреснуть, - то Петръ, этотъ горячій исповъдникъ Христа, первый началъ прекословить Ему, говоря: будь милостивъ въ себъ Господи; да не будетъ этого съ Тобою. Предъ самымъ торжественнымъ входомъ своимъ въ Герусалимъ, т.-е. за насколько дней до Своихъ, стражений, Інсусь Хрисгосъ снова проводнух прекъ, своями учениками ту же свмую мысль о кредстонщих Ему страланіяхь, смерти и воспресения; но они, говорить CRARGEMOTE :(AVE. XVIII, 34), HANGTO MAL. STOPS MC. MORRAN; CLOBS сія быля для вихъ сокровенны, и они не рокумили сказвинате: Наконена они слушають учение Христа о царстви Божиенъ, но въ то по время полнанияму на забывають еще и учения іздейскихъ книжниковъ (Мо. ХУП, 10). Вообще если мы будемъ смотръть на отношение ко Христу Его апостодовъ съ естественной, чисто психологической точки зрвнія,, то, въ свангельской новоріи

4₄

многое обтанется для насъ совернюнно непонятивать. Если учевики видвли сверязестественныя двяствія Інсуса Христа, слынали Его Божественное учение, и наконения чистосердечно въровали въ Его Богочеловвческое достоинство, то спрашивается, каканъ образонъ они могли быть въ большинствъ случасвъ таинин маловиралин, начнын намъ представляеть ихъ свангель. ская исторія? Какинь обравонь они могия быть настолько тщедушными и трусливыми, чтобы нь поолёдствій оставить Інсуса, своего Господа и Учители въ свду Геосиманскомъ на произволъ счаьбы, заботясь только о своей личной безопасности? Какинь образонь горячій испов'єдникъ Христа Петръ могъ быть настолько малодушнымъ, чтобы отречься отъ Сына Вога, несмотря HA TO. 4TO 38 TECROIDER TROOPS IDENT ONS CS TARON YEEренностию объщаль Христу: "если и всв соблазнятся о Тебя; и никогая не собласнюсь" (Мо. XXVI, 33)? Повторленть, понять возможность подобныхъ контрастовъ съ обыкновенной, психологической точин вриния нельвя, хотя и нельвя отрицать возможности отысканія въ нихъ накоторой аналогія съ обыкновенвыми явленіями поихической жизни. Но чтобы указать истянную причену того отношения, въ какомъ впостолы находились ко Христу, цля этого необходимо признать въ нихъ дъйствіе сверхъестественной воли Божіей въ связи съ природою чисто человическою. Все, что мы видних въ апостолахъ хорошаго, какъ-то: ихъ необыкновенияя привязанность къ Інсусу, ихъ горячая въра въ Него, ихъ видимая ръшимость жертвовать собою за безопасность своего Учителя, все это должно приписать дъйствію божественной благодати (ср. Мо. ХУП, 17); напротивъ, ихъ явное непонимание учения Христа, ихъ невърное представление объ обътованномъ Мессіи, ихъ маловъріе и малодушіе, ихъ прекословіе Хриоту- розцано принадорать одабости человаческой природы ихъ. Апостоды были: люди простис, неученые, не столько занимавшіеся богословскими вопросами, сколько рыбнымъ промыслонъ, галилеяне, т.-е. жители невъжественной Галилен; откуда туден не ожидали ничего добраго, люди невнижные, не получивчије никакој образования, не принадлежавније ни къ какой нарти-пи пъ обрисениъ, ин пъ саддуксямъ, люди безъ особыхъ отрыстей и беры особыхь добродителей, но способные" никь из чону, такъ и къ другому. И въ избраній такияъ людей въ число

апостоловъ, въ число будущихъ распространителей христіанской реднгій проявилась ведичайная мудрость Божественного Промысла. "Когда міръ, говорять Павелъ (1 Кор. І, 21), своею мудростію не позналь Бога въ премудрости Божіей; то благоугодно было Богу безуніенъ проповёди спасти верующихъ... Потому что безумное Божіе мудрие человиковь, и немощное Божіе сильние человановъ... Богъ избралъ безумное міра, чтобы нострамить . сильное, и незнатное міра и уничиженное и ничего не значущее избраль Богъ, чтобы упразднить значущее; для того, чтобы никакая плоть не хвалилась предъ Богомъ (25, 27, 28, 29). Еслибы христіанство было распространено чрезъ Сократовъ, Платеновъ, Аристотелей или Ганаліндовъ, то "плоть" могла бы "хвалиться",---и столь необычайное явленіе какъ распространеніе христіянства при всёхъ встрётившихъ его неблагопріятныхъ условіяхъ, при которыхъ оно было совершено, могло быть нри-NUCAHO VEJOBŽVECKOMY FEHIRO; HO KOFAL JEDAN BERHEMELE N HDOстые убъждають въ истинности христіанской редигін ондософорь. биные галидейские рыбаки становятся учителями царей и народовъ, профессорани науки неба, когда зовонъ нёскольних ледочниковъ потрясаются и возрождаются вой основы человйческой жизни и само человичество идеть всязда за расиятымъ Інсусомъ Назаряниномъ, -- тогда не можеть быть никакого сомиънія въ томъ, что христіанство есть дало Божіе, а христіановая редитія — непосредственное отвровеніе Божества.

# Γ**Ι**ΑΒΑ Υ.

# Отношеніе не Христу пев'ярующихъ іудеевъ и по промиуществу ихъ представителей илининовъ и фариссевъ.

Чтобы въ нъсколькихъ словахъ охарактеризовать отношение ко Христу іздейскаго общества и по пренмуществу его представителей: иникниковъ и сариссеевъ, достаточно сказать, что ізден относились ко Христу вообще враждебно. Причина такого враждебнаго отношения въ Інсусу Христу іздеевъ, какъ мы видън, состоятъ, по изъяснению евангелисте Іоанна, въ томъ, что они

## ОТНОШВНИЕ ІНСУСА ХРИСТА ВЪ ОВЩЕСТВУ.

не ногля эфровать въ Него, потону что, какъ сказаль еще Исаія. народъ сей ослинить глаза свои и оканениль сердне свое, да не видять главани, и не уразунанть сердцень, и не обратятся чтобъ я исцъннув ихъ (Исаля VI, 10). Немалованная роль въ этонъ солъщеения принадлежить съ одной сторены чувству обнанутой надежды, разочарованію, а съ другой--общей способности свресвъ все духовное превращать въ чувственное, мірское ная какъ говоритъ овангелнотъ, тому оботоятельству, что янии в сарисси возлюбили больше славу челов'яческую, нежели славу Божію (Іоан. XII, 43). Если мы хотя бытло ваглянень на жизнь еврейскаго народа, то ны убъдинся въ томъ, что преобладающимъ элементомъ въ ней была чувственность. Достаточно прослёднть черты визшияго обрядеваго закона у свреевъ, чтобы начать, какою мелкою обрядностію быль опутань этоть народь. Одинаново неблагопріятныя посл'яствія происходнан и отъ мелочныго выполненія и отъ невынолненія обрядоваго закона. Въ нервонъ случав онъ становилоя рабонъ мелочныхъ обрядовыхъ преднисаній, въ послёднемъ -- сму, какъ плотскому народу, невознышавшемуся до духовнаго пониманія своей религін, угрожагь индессроитнаять или даже безвёріе. Исторія сврейснаго народа диотнительно и представляеть въ немъ эти два крайнія направленія. Она повазываеть намь, что одна часть іудеевь, строго вынолнявшая преднисанія закона, всецько нривязалась къ едной мертвой буквъ и внъннему сормализму,--- отъ чего сано собою разумиется, ничего хорошаго не могле произойти на для умутвенной, ни для правответной, ни для общественной живни народа. Другая часть іудейснаго народа, не выполнявшая на рыв закона, оказалась по свидетельству той же истории безверною. Примирами этого служать седдунен и даже пожалуй іудейскіе первосвященними и винжники, современные Інсусу Христу (ср. М. ХХШ, 3, 4, 14, 23, 27, 28 и мн. др.). Ихъ произвольныя толкованія о Мессін, какъ всемірномъ завоеватель, доотвточно ноказывають, какъ чужды были они потникаго духа ветхеванатной религии. Такимъ обравомъ неъ всей жизни дохристіанскаго іудейства вышле то, что оне въ большинства свонкъ членовъ оназалось совершение неспособнымъ къ тому, къ чему подготовлялось. Когда явился Христось, іуден во многихъ

отношенияхъ оказались хуже язычниковы. Само собено донятно, что этого нельзя относнть въ ссуждению саней летхованфуной DELEPIT, BE KOTODON HEIDOTHES HEHD HEOCEBHEBBARCH RECORAS идея о Мессін, накъ виновникъ общетеловъческато воврожденія. Но въ іудейской жизни эта идея была загромождена множеотвомъ обрядовыхъ предписаній, а народь безеканательно привязанный въ этлив преднисаніямъ не въ состоянін быль выяснить со собв. Правка, въ средъ этого нарока появлялись по врененань люки (пророки), воторые проясным сту идею; во неумелимый сормаимянъ заставлять ічдеевь побивать камнами отихъ лучшихъ лодей (ср. Мо. XXIII, 29-35). Правда, еврейскій народъ быль набраннымъ народомъ Вонішмъ. Въ богоотировенномъ законъ свавиз она получила снау, посредствонь воторой мога бы достнотуть своей цали. Но его сплонность въ чувственности и гръ-KOBHOOTH (MCX. XXXII: OVE. II, 10; 1 Hap. III, 1; 3 Hap. XIX; Исали I, 3-6; Іерен. II, 26; Евен XXII, 30; Осін IV, 1, 6, 12; «Мих. VII, 2 и мн. др.) была причиною того, что опасительная сние закона для большинства пудеевъ утратила овое значение; законъ быль извращень, в обътование объ Искунитель оставалось въ пренебрежения. Такижь образонъ извращение закона въ чарисействв; презрвніе обвтованій вв саддунействв, сорделявсе искажение обонхъ въ ессейства и пустой бескнаненный социалиямъ въ обществъ книжних овъ, -- воть те причины, по которынъ ·больнинство чудеевь отвергао обвтованное и онидавшееся вь продолжени, тысячелэтий снассние, ногда оно наступило на сачонь дъгн. Даже тъ изъ іудеевъ, которые занимали канъ-бы вре--HNNY MORRY TYLENCTIONS: N. HELVECTBORE -- TAKS-HASEIBBONDE B.C. жсандрійскіе іуден и дообще эллинисткі-нав стремленіи своемь нь четянь, уриливаясь освободить сущность ветлозавётного откравенія изя-пода господства пертной буквы, устранняь изъ пего налональныя и временныя формы и представить тоявко, какъ всербщую истину, не особенно приблизились въ усвоению обътованного спасения. Отремление это, при непонимения ислинаро гдуха откровенія божественнаго и чуждое ислинно-духовныхъ потребностей, принядо совершению мірской характерь и запуталось: въ нотелкования мессіанскихъ вобътованій. Талинъ вбра-430мъ, изъ народа, руноводимато богооткровеннымъ зетховавът-A straight the second second A CONTRACTOR AND A CONTRACT OF A

48

нынъ закономъ, оказались лишь немногіе, которые могли принять призывающій ихъ къ покаянію голосъ Божій и благодатное нризваніе.

Безспорно, что современные Христу іуден съ нетеривніемъ овядали издревле обътованнаго Царя-Мессію; о Немъ молились въ храмъ и по домамъ; о Немъ разсуждали въ синедріонъ и синагогахъ; о Немъ думалъ каждый, даже и саявий простой изганльтянинъ (Ioan. I, 45, 49). Даже самаряне въровали, что скоро придеть Мессія, который разр'вшить накопившіяся у нихъ некоразунения касательно некоторыхъ религиозныхъ вопросовъ. Для набъжанія опесности неувнать истиниего или принять ложнаго Мессію составлено было довольно пространное ученіе о Его признакахъ, именахъ, свойствахъ, дъйствіяхъ и т. п. Между прочниъ въ числъ важнъйшихъ признаковъ истиннато Мессія обынновенно полагали чудеса и знаменія съ небесъ. Затвиз,-предъ пришествіенъ Мессін іуден ожидали также явленія древнихъ великихъ пророковъ-чудотворцевъ, въ числё которыхъ называли Илію, Іеренію и др. Но нетинное ученіе пророковъ о лиць и царствь Мессіи во времени пришествія Інсуса Христа было сильно искажено въ особенности у книжниковъ и окрисеевъ. Привязавшись къ буквъ пророческаго учения и утративъ понимание духа его, они составили себъ слишкомъ чувственныя понятія о Меосін и Его царствъ. Они ожидали въ лицъ Мессін мірснаго царя во всемъ внішнемъ величіи и блескі, ожидали всемірнаго завоевателя, который, возвысивъ и усиливъ теократическое царство іудейское, покорить ему всё царства міра, всё языческие народы. Іудейское царство въ его правления снова будеть могущественнымъ, славнымъ, богатымъ, какимъ никогда не было прежде, даже при Давидъ и Соломонъ... Тяжелое политическое положение іудейскаго народа, постоянно носявшаго то 'ва-Уплонское, то греческое, то римское ярмо, а между твиъ помнившаго свое славное прошлое, равно какъ и личный характеръ іудеевъ, въчно стремившихся ко всему чувственному, плотскому, изтеріальному и утилитарному, положившему зерно ко всякаго рода эксплуатація, --- были причиною такого искаженія идеи обътованивго Искупителя.

Когда развитие живни іудейскаго народа въ этомъ направлении ошло до своего апоген, въ одной изъ Виолеемскихъ пещеръ ро-

анися отъ дъвы младенецъ Інсусъ, ноторый до триднатилътняго своего возраста проживалъ въ домъ одного плотника, котораго называли Его отцомъ, жившаго въ небольшемъ галилейскомъ городив Назареть, где не было ни школь особенно земечательныхъ, ни ученыхъ знатововъ талмуда и закона, и отвуда слъдовательно никто никогда не могъ предполагать ничего особеннаго- ни ученыхъкнижниковъ, на руководителей партій нан секть, или замъчательныхъ раввиновъ, а тъмъ болве Мессіи. Центромъ іудейской учености и гражданственности быль Іерусалимъ, Іудея, въ Галидев же жили только рыбодовы да мастеровые. Чтоже можеть быть оттуда добраго? Но воть, достирнувъ тридцатилътняго. возраста, сынъ назаретскаго бълнаго плотника-Писусъ собарають вокругь себя незначительное число радилейскихъ рыбаповъ- лодочнивовъ, отправляется съ ними въ Гудею, и въ самонъ Ісрусалими, этомъ святомъ мисти, центри всей сврейсной янзин, отврыто нарушаеть священные обычан завона, а еще болве преданія старцевъ, за нарушеніе которыхъ сладовало бы нарушителей побивать камиями. Именно въ день субботній, въ день покоя, воторый по преданию стариевъ нельзя было нарушать даже издищними движеніями тіла, хожденісмъ, путешествіями, приготовленіемъ пища в т. п., этотъ галиленнинъ, едвали понимавний всю важность отечеснихъ преданий во всяхъ ихъ часяностяхи, вздумаль позволить выльченному или исцеленному нив больному встать, взять постель свою и лати домой. Такое явное, открытое нарушение того, что должно считеться неприкосновеннымъ, не могло быть перенесено іудеями хладионровно: коль скоро можно нерушеть субботу,--то значить можно неру-. Шать и весь законъ; а нарушать его можеть только тоть, кто въ .него не въруеть; отоюда-то произошно и седдукейское невъріе, столь ненавистное представителямь іудейства-фариссямь. Услыпавъ, же, что Інсусъ не только является нерушителемъ субботы, "человъкомъ невърующимъ въ святость преданія старцевъ, но я богохудыникомъ, называющимъ Бога своимъ Отцомъ, т.-е. делекощимъ Себя равнымъ Богу, јуден окончетедьно ръншинсь убить Его. Впрочемъ рънь Христа и особенно Его осылка на писанія Моисся, въ которыя слёдовательно Онъ еще варусть, нёснольно ,сдержали, ожесточенность іудеевъ (Іозн. У). Къ втому приссединилось още то, что въ ото время уже ходили въ неродя объ Іл-

отст необыкновенные слухи, говорили, что онъ совершаетъ такія чудеса, которыя можеть совершать только одна Хрнотось; наявалорые изъ говорнацияъ были даже личными свидателями этихъ чудеоъ (Іоан. VII, 31). Что же должно думать о Немъ? Саме собою разуниется, что Онъ не Христосъ. Разви Христосъ булеть нарушать субботу и другія преденія отарцевь, исиздать въ этотъ день больныхъ и позволять имъ брать своя поотоди и нести ихъ? Развъ Христосъ будетъ богохудьствовать? Да Онъ а не похожъ на Христа; Христось долженъ быть предозваниелень величія и славы, а не нер'яжественнымь голиденниемъ. Хонстось должень родиться оть девы, но оть девы знатной, благородаой, іудеянки-аристопратки, а не жены или невьсты насаретскаго плотника, -- которые едва-ли могуть чвить и прокармливать себя ежедлевно. А разв' такое учение будеть проповёдывать тоть, кому суждено покорить іудеямь весь мівъ? Развё тавой тихій, кроткій и смяренный видь онь будеть им'ять? Кокою же силою Онъ совершаеть Свон необычайныя двла? И воть когда чунесамъ Інсуса удивлянся весь надодъ и говориль: не это ди Христось, сынь Давидовъ, находятся въ Герусалный внижники и сарисен, которые увъряють, что Онъ имветь въ себв вельзевула, князя бесовскаго, силою котораго нагоняеть бесовъ и творить чудеса. Впрочень Інсусь настольно серьёзно опровергаеть это мизніе, что сами сарисси не прочь перемёнить его на лучнее, но только водъ условіємь, чтобы имъ дано было знаменіе, которое, канъ ны видели, считалось онника нов призначовъ истиннато Мессіи. Інсусь не желая, чтобы знали Его Мессіею, а желая, чтобы этровали въ Него какъ въ Мессію, потому что по Его воззрънію блаженны невидавшие и варовавшие, отвазываеть въ ихъ просьба. Отказъ этотъ книжники и серисен могли однавоже истолновать по своему: если Онъ не дасть знаменія, значнть Онъ не можеть нать его, значить Онъ не Христось. Съ теченіемъ времени Інсусь Христось по Своему учению и по Своимъ пенятіямъ, а въ особенности всяздствіе Свонхъ обличительныхъ ричей все больше и больше расходнися, съ представителями худейской цивизнации инияниеми и сериссами: то Онъ позволяль только себя нарушать субботу, а теперь сарисси видать, что по Его примъру иногія отеческія пременія слади нарушать и ученики Его: не

постятся, какъ ученики Іоанновы в сарисен, вдять неумытыми руками не смотря на субботу, рауть колосья, растирають вхъ въ рукахъ и бдятъ. Такъ нарушать законъ и отеческія преданія не позволиль бы свониь ученикамь истинный Мессія. А между твиъ число учениковъ Христовыхъ все увеличивается и увеличивается, и даже стало больше чёмъ было у Іоанна Крестителя. Соблазить растеть; іудейству предстопть лишиться множества своихъ членовъ. Ясно, что Онъ человъкъ положительно вредный для общества, для его централизація. Какниз бы то ни было способонъ отъ Него нужно отдёлаться. Действительно Онъ творить много чудесь; но твиъ не менве Онъ не Христось, потому что въ Немъ нётъ и одной черты принадлежащей истинному Мессін. Фариссевъ Онъ обличаеть; Онъ не хочеть принацежать къ ихъ партін, а откуда же выйти Христу, какъ не наъ секты оврисеевъ? Не изъ скептического же садаунейства или незначительной и аскетической партіи ессеевъ? Если Онъ стоить во враждебномъ отношенія въ представителямъ благочестія «ариссянь, то следовательно Онъ не Христосъ. Называя же себя таковымъ, Опъ оскорбляетъ только имъющаго прійти истиннаго Мессію. И нужно замётить, что такъ разсуждали уже не еднничныя лица, а цвлый синедріонъ, хотя быть можетъ только "малый". Не желая отделаться оть столь опаснаго члена общества частнымъ образомъ, т.-е. посредствомъ преступленія, убійства, такъ какъ въ этомъ случав нужно было бы отввчать предъ римскимъ правительствомъ, хитрые фарисси не разъ хотвли уловить Его на словахъ, чтобы уличить затемъ въ какомъ-нибудь преступления, за которое полагается смертная казнь. Танамъ преступленіемъ могло быть или богохульство или политическая неблагонадежность. Но ни въ томъ, ни въ другомъ они не имели успеха. Вопросомъ: "какою властию Ты действуещь?" они поставили въ неловкое положение только самихъ себя, а на вопросъ о законности подати, которую јуден платили римскому правительству, Інсусъ Христосъ далъ такой отвътъ, въ которомъ сами сарисен не нащли инчего преступнаго. Чудесное насыщеніе сначала пяти, а потомъ четырехъ тысячъ народа снова ириводить іудеевь и ихъ представителей въ той мысли, что въроятно настали или по крайней муру близки времена Мессій.

мысль столь пріятная для нетерпаливо ожидавшихь этого іудеевь, И воть теперь не только сарисен, но уже и садучен, прежде съ усмъщкою высокомърія смотръвшіе на ученіе Христа. приз ступають къ нему съ просьбою показать имъ знамение съ неба. Неопредвленный или по крайней мврв неясный для нихъ отвать Інсуса окончательно убъядаеть иль въ томъ, что Онъ (Інсусъ) далево не истинный Мессія. А между тёмъ совершенное Имъ, по дошедшимъ до нихъ слухамъ, исцъление слъпорожценнаго, а въ особенности воскрешение Лазаря, случившееся въ трехъ-четырехъ верстахъ отъ Іерусалина, где въ то время бытьможеть уже находнися и римскій прокураторъ, обыкновенно прівзявавшій въ Іерусалниъ на праздникъ Пасхи, привели въ ужасъ всвях іудейскихъ первосвященниковъ, книжниковъ и еариссеевъ. За Інсусомъ ходила уже масса послъдователей; но кроить этого у Него могли быть еще и тайные ученики. боявшіеся объявлять себя таковыми только изъ страха предъ синепріономъ, который уже давно постановних отлучать отъ синагоги всякаго, кто будетъ признавать этого галилейского плотника Христомъ, Мессіею. Въ ученія Інсуса не было ничего опаснаго въ политическомъ отношения; но все-таки Онъ постоянно говорилъ о Своемъ царствъ, слъдовательно считалъ Себя царемъ. Правда, по Его словамъ царство Его не отъ міра сего; но такого царства ни іуден, ни римляне не могли себа и представить. А между тёмъ вожани іудейскіе чувствовали, что одна мысль, дошедшая до Рима о томъ, что въ Іудев идетъ пропаганда въ пользу какого-то царя, отличнаго отъ римскаго кесаря, могла причинить іудеямъ много непріятностей, могла лишить яхъ и той доли свободы, какою они тогда пользовались. Воть почему посяв воскресенія Лазаря "первосвященники и еврисен собрали совъть и говорили: что намъ дълать? Этоть человъкъ много чудесь творить. Если оставинь Его такъ, то всё увёрують въ Него; и прійдуть Римляне, и овладеноть и местомъ нашимъ и народомъ. Одинъ же изъ нихъ, изито Бајаза, будучи на тотъ годъ первосвященникомъ, сказалъ имъ: "вы ничего не знаете и не подумаете, что лучше намъ, чтобы одинъ человъкъ умеръ за лодей, нежели чтобы весь народъ погибъ". Сіе же онъ сказалъ говорить евангедисть, не отъ себя, но будучи на тотъ годъ пер-

восвященникомъ предсказалъ, что Інсусъ умретв за народъ и не только за народъ, но чтобы и разсвянныхъ чадъ Божінхъ собрать воеднно. Съ этого дня положили убить Его" (Іоан. XI, 47-53). Вотъ въ главныхъ чертахъ характеристика того враждебнаго отношенія, какое питали къ Інсусу Христу іуден и въ особенности ихъ представители: книжники и зарисси. Къ чему привела ихъ вражда, это мы раскроемъ въ слёдующей части.

Свящ. Т. Бутвивачь.

54

•. r .

and data 1911 - Den data



# о каноническомъ элемент )T ВЪ ЦЕРКОВНОМЪ УПРАВЛЕНИ \*).

Представляя римскаго и константинопольскаго ісрарховъ возвышавшимися по ихъ воложенію и вліянію на дъла христіанской церкви предъ прочими старбйшими ся предстоятелями, мы твиъ самымъ ни мадо не нарушаемъ ісрархическихъ правъ другихъ патріарховъ и не вводимъ начала разділенія ихъ каседоъ на два порядка, на высшія и подчиненныя. Сущность нашего мнёнія въ томъ, что возвышеніе римскаго и константинопольскаго іерарховъ утверждалось не на особомъ какомъ либо достоянствъ, украшавшемъ ихъ патріаршій санъ, но завистло отъ прениу. ществъ ихъ каоедръ, представлявшихъ центры церковныхъ отнод шеній - одна на Западъ, другая - на Востокъ христіанской церкви. То же возвышение не простиралось на внутреннюю сторону ихъ духовнаго авторитета, такъ что по достоинству патріаршаго сана в римскій и воистантинопольскій ісрархи были совершенно равны еъ прочные старъйшими предстоятелями, а по существу почивавшей въ нихъ јерархической благодати они не прениущество, вали и предъ другими епископами, одаренными въ равной мъръ. епископскою благодатію. Посему всякая мысль о подчиненія одного епископа другому на основания неравенства ихъ iepap-

\*) Си. нарт. и іюнь-іюдьси. ин. "Правося. Обовр." темущаго лея

Digitized by Google

11

ſı

хическихъ правъ, равно и о зависимости одного патріарха отъ другаго на основании различія ихъ сана должна быть устранена нзъ нашихъ разсужденій о преимущественномъ положеніи римскаго и константинопольскаго јерарховъ христіанской церкви. Эти јерархи возвышались и были возвышены не ради особыхъ преимуществъ украшавшаго ихъ сана и присущей ему божеотвенной благодати, в ради достоинства ихъ казедръ, признанныхъ церковными канонами, вслёдствіе исключительнаго ихъ положенія, старвйшими въ ряду другихъ относительно ивста и вліятельнийшими на дила христіанской цериви относительно авторитета. Такое положение этихъ канедръ было каноническимъ учрежденіемъ древней вселенской церкви, развивавшей порядки и своего управленія на почве историческихъ условій грекоримскаго міра. Трульскій шестой вселенскій соборь (692). указывая порядокъ и послёдовательность мёста всёхъ патріаршихъ казедръ, говорить: "Возобновляя законоположенное сто пятидесятію святыми отцами собравшимися въ семъ богохранимомъ и царствующемъ граде (Конст. II всел. пр. 3), и шесть сотъ тридесятію собравшимися въ Халкидонъ (Халк. IV всел. 28), опредъляемъ: да имветь престоль константинопольский равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и яко же сей да возвеличится въ дълахъ церковныхъ, будучи вторымъ по немъ: послѣ же онаго да числится престолъ великаго града Александріи, потомъ престолъ Антіохійскій и за симъ престоль града Іерусалима" 345).

Приведенный канонъ содержить изъясненіе общаго взгляда вселенской церкви на старёйшіе престолы въ ихъ между-церковйыхъ и взаимныхъ отношеніяхъ. Соотвётственно сему взгляду канонъ говоритъ о вліяніи важнёйшихъ изъ этихъ престоловъ на дѣла всей христіанской церкви и о мѣстѣ каждаго изъ нихъ въ составѣ управленія вселенской церкви. Прежде всего обращаетъ вниманіе признаніе канономъ за константинопольскимъ престоломъ равныхъ преимуществъ сравнительно съ римскимъ и возвеличенія (важности) перваго одинаково съ послёднимъ въ дѣлахъ церковныхъ. Это признаніе обозначаетъ, что вселенскій соборъ, считая упомянутые престолы старѣйшими въ ряду прочихъ, смотрѣлъ на нихъ, какъ на равные по независимому другъ

844) VI mces. np. 86.

ots gryfa nolowenin. N Buboth Bars ha olwornavvinie no bligнію на двла христіанской церкон. Эту мысль и предполагаєть въ приведенномъ канонъ греческій толнователь Аристинъ, 88 нить славянская Коричая, а также и преосвященный Іоаннъ. Послёдній пишеть: "премнущество цараградской казедры, кань BUDARACTS HDABRAO CODODA, ZOARHO OLLO BOBBCAHURTE OC BE ISлахъ церковныхъ, т.-е. сообщнть ей особенную важность годоса. въ этихъ дълахъ, сдълать се средоточіемъ управления вселенской церкви на восточной ся половина, какъ римская въ первые вака была средоточіенъ западной ся стороны, дать цареградскому натріарху право носредствующаго суда въ дълахъ другихъ церквей, нать это ностановлено уже на IV воел. собор'я (прав. 9, 17) CELETE STY RECEEDER COBED IIGHHO CRMOCTORTOLEHON H HESEBHCHEDON оть другихъ въ своемъ внутренномъ управления \*\*\*). Гречесние канонноты: Зокара и Вальсамонъ, толнуя кастоящее опредъленіе канона о равныхъ пречнуществахъ константинопольскаго престода съ римскимъ, подъ вліяніемъ распрестранившихся въ. ихъ время учений о превосходствъ перваго престола предъ носладнимъ 247), въ своихъ толкованіяхъ главнымъ образомъ вы. ражають высль объ уналения в уменьшения чести константниопольскаго престола сравничельно съ римскимъ, пользуясь для сего значеніемъ предлога "нета" изъ выраженія канона: "и будеть второй по неиз". Названные каконисты вообще объясняють трульскій канонь какь и другія опредівленія о преимуществахъ константинопольскаго престола (прав: 3 конст. и 28 халинд.) въ спыслё его отношеній къ римскому престолу, не развивая мысли о значении этихъ престоловъ въ дълахъ христіанской церкви. Уназарь основанія, по которымь почтень константинонольскій престоль, и выразнеть мысль о невовможности удостоенія его развыхъ правъ во всъхъ отношенияхъ съ ринскимъ, Зонара присовокуплаеть: "развъ кто слажеть, что тв божественные отцы признали его первымъ, предвидя Духомъ Святымъ, что церковь римская будеть отсёчена оть целаго сония православныхъ и нсключена отъ собора вържыхъ за неправославныя ученія, и танить обравонъ удостокли одинановыхъ съ древнемъ Римомъ

<sup>347</sup>) Объ этонъ уще была р'ячь выше.

57

. .

<sup>••••)</sup> Оныть курс. Церк. Законовъ, т. II, стр. 401-402.

правъ во вовкъ отношенияхъ горогъ, низнощий сонямать нервое ийото, какъ первенствовалъ извогда древній Рамъ. Ибо преддогъ "цета" (нослё) понниать сотласно съ тёми, которые говорять, въ синолё указанія на послёдовательность времени устроснія станцы царотва въ онкъ горедака, не довраняеть 36 пр. Трульскаго собора, когде поставляеть престоль Константинополя вторымъ послъ престола древняго Рина и прибавляетъ; "послъ онаго. до чясличся престояъ Александрін, потонъ престояъ Антіохійскій, в за симъ престоль града Ісрусалина. Ибо какъ поотношению въ другамъ престоявать предлогъ (цета-посят) означасть понижение (иповидацион), на такомъ же омысле онь ноотавленъ и по отношению къ престолу Константинополя. Такъ и нужно понимать его". Върная и согласная съ 36 пр. трульонаго собора въ толкования Вонары и Вальсамона имсль есть та, что константивопольскій престоль, при реленства ого на прениуществахъ съ ринскою кассдрою, занималъ слёдущиес по. римской, второе мисто при возношения имень ихъ предстоячелой, при совизотныхъ ихъ заседаніяхъ, при подписи именъ и проч. Но этотъ marь novera (primatus honoris), который признавала вселенская церковь за римснимъ ісрархомъ, не препятствоваль тому, чтобы и римскій в константинопольскій престолы, пользуясь самостоятельнымъ авторитетомъ въ подчиненныхъ имъ предляхь, нивля и одинаховое вліяніе на двла вселенской церван въ томъ спысав, что занинавшие эти престоды јерархи de јиге располагали одиналовымъ значенісмъ въ двлъ возбужденія и решения обще-церковныхъ вопросовъ.

Трудьскій канонъ разъясняеть преимущества тодько константянопольскаго престола сравнительно съ римскимъ; а о прочихъ вообще говорить: "посят онаго т.-е. констанятинопольскаго да числится престолъ велинаго града Александрія, потомъ престолъ Актіохійскій и за нимъ врестолъ града Іерусалима". Такой обороть ричи очевидно показываеть, что соборъ имбять въ виду и хотваъ опредъцить изчто особенное и большее относительно римскаго и константинопольскаго престола сравнительно съ другими послѣдующими престолами. Соборъ въ своемъ нанонъ не выражаеть мысли о равенствѣ положенія послѣднихъ трехъ престоловъ съ двумя дервыми, но онъ же не говорить ни о юридической зависимости, ни о овканцескомъ цодчинена тъжъ пре-

58

стоновъ римскому или константиченольскому. Слёдовательно соборь сокраняеть для этихь казедрь полную ихъ семестоятельность и независниесть въ двавхъ внутренняго церковнаго управленія нодчиненныхъ имъ округовъ, не насаясь вопроса объ ихъ обще-церновномъ вліянія. По отношенію въ этимъ казедрамъ трульскій соборь въ своемъ канові тольно опреділяєть для няхъ преннущества м'вста, и основаніемъ для этихъ преннуществъ полагаеть гражданскую важность городовъ, въ которыхъ нахоиниеь эти казедом. Только на этомъ основания ісрусалимская гаселья волжна была занять послёднее, антiохійская преднослёднее и аленсандрійская третье изсто, несмотря на то, что Іерусалниз, цо совершившинся въ немъ событіямъ христіанской веры, долженъ быть признанъ столицею христанства 346), Антіохія, во древности основанной въ ней христіанской церкви и пвону участно въ ся судьбв первоверховныхъ апостодовъ, доляна была счититься вторымь носле Іерусалина городемь христіанства. Но канонъ ведеть счеть старыйникъ казедръ, начиная съ ринской, какъ коссеры древней столицы имперіи, потонъ ставить престоль исногантанопольский, какъ кассдру новой столицы, а затёмъ именуеть квоедру александрійскую, поставляя ее выше прочнять по причние большей важности города Алоксандри 240). Такимъ образонъ въ трульскомъ канонъ содержится опредъление о послёдовательномъ порядкё и относительномъ достепнств' старийнихъ т.-е. патріаршихъ престоловъ, съ утвержаспіснув при этом'я за константинопольскою наведрою особыхъ прениуществъ сравнительно съ римскою. Выдъляя эти казедры ние ряда другика, по вліянію на двла христівнской цереви, нановъ не подчиняеть имъ прочихъ патріарішихъ престоловъ и и ставить всё ихъ оденаково въ главё прочихъ кассдоъ христівнской церкви.

<sup>349</sup>) Опыть Курс. Церк. Закон., т. II, стр. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>) Въ 1879 г. въ Болий I. Friedrich'омъ надане сочимение: "Zur alten Geschichte des Primates in der Kirche", въ которемъ авторъ доназываетъ, что единственно апостольскою церковію была іерусалинская и что за втою церковію признавалось первенство въ древней церкви до разрушения Іерусалина, съ котораго оное овятически прекратилось. Мийніе это можетъ бытъ привнано только оригинальнымъ...

Выраженная въ 36 трульскомъ канонъ мысль о послъдовательномъ порядка пяти патріаршихъ престодовъ въ христіанской церкви и составляетъ каноническую догму положения самыхъ іерарховъ, занимавшихъ эти каседры. По этой догив римскій и константинопольскій ісрархи, сравниваясь въ преимуществахъ ихъ кассаръ, представляются вліятельными въ ледахъ цервовнаго управленія. Харавтеръ и предбязь этой вліятельностя мы раскрыля уже выше; а потому, не повторяя сказаннаго разъяснимъ: означенная каноническая догма и основанное на ней представление о преимущественномъ положения константинопольскаго ісрарха не находятся ли въ противоричи съ господствовавшею на Востокъ теоріею о такъ-называемой пентархія-иятернцв натріарховъ? Краткая сущность этой теорін вакнючается. въ томъ, что "всв области четырехъ странъ вселенныя раздвлены между пятью патріархами" 350), конхъ въ церкви Христовой можеть быть ни более ни менее пяти подобно человеческому телу одаренному только пятью чувствами. Эта теорія была распространеннымъ ученіемъ, которымъ и церковные писатели и законовъды пользовались и для доказательства необходимаго сущоотвованія пятеричнаго числа патріарховъ и для подтвержденія. мысли о неумъстности большаго числа таковыхъ предстоятелей въ христіанской церкви. Происхожденіе этой теорія, по встань соображеніямъ, слёдуетъ поставить въ связь съ притязаніями пацства на подчинение своей власти христіанскаго Востока и въ частности на порабощение церкви и казедры константивопольокой, в полное развитие этой теоріи нужно отнести въ стремленію поддержать существованіе утратившихъ действительное значеніе восточныхъ патріарховъ. Главнымъ основаніемъ, на воторомъ утверждались папы, отказываясь признать старъйшинство константинопольскаго епископа, было то, что константинопольская каеедра не имвла апостольскаго происхожденія, а главнымъ выводомъ изъ этого основанія было то, что папы не хотёли причислять константинопольскую казедру въ разряду патрійршихъ, отвазываясь дать согласіе на халкидонское опредбленіе о преимуществахъ константинопольской казедры. Папа Левъ писвлъ Антонію константинопольскому: "престолъ александрійскій

<sup>360</sup>) Συνταγμ. t. II, pag. 41.

конженъ удерживать честь (dignitas), которой онъ удостоенъ ради Петрона ученика Марка... и Антіохія, гдв проповёдываль Петръ н волучило начало имя христіанъ, не должна терять своего третьяго ивста, нбо иное дело казедры и иное предстоятели". Въ письн'я из инператору Марківну по тому же поводу папа писаль: "внолне достаточно, что Анатолій при помощи вашего величества и по согласію мосй любви получиль епископство въ такить города; пусть же онъ не пренебрегаеть столицею ниператора, которую невозможно сдёлать апостольскимъ сёдалищенъ" 251). Говоря такъ, папа очевидно не хотълъ признать константинопольскую кассдру высшимъ церковнымъ учрежденіемъ и ноставить ее въ рядъ съ другими старейними. Но какъ высказался Девъ по поводу халиндонскаго опредёленія, предоставлявнаро констанчинопольскому престолу равныя съ римскимъ преямущества, такъ говорнан и его преемники при другихъ обстоятельствахъ расширения преимуществъ и возвышения константинопольской казедры. Папа Геласій писаль въ письме из списвонымъ Дарданін: "ны смѣемся надъ тёмъ, что хотять присвоять Акажію преимущества потому, что онъ епископъ столицы... Если правильно разсуждать о достоннстве городовъ, то Александрія и Антіохія должны быть поставлены второю и третью кассдрою, гороздо выше, нежели этоть городъ, который въ двйствительности не только не причисляется въ кассарамъ (т.-е. патріаршинъ), но и не сравнивается по правамъ съ митрополитами". На ринскоиъ соборъ (494) тотъ же папа разсуждалъ: "первая казедра апостола Петра есть римская церковь... вторая вазедра въ Александрін, основанная во имя блаженнаго Петра его учениковъ и евангелистовъ Марковъ... Третья казедра въ Антіохія того не блаженнъйшаго Петра... При этомъ папа не говорять и не упоминаеть о казедре Константинополя, давая твиъ понять, что онъ не причисияеть эту казедру къ патріаржинъ" <sup>252</sup>). Папа Григорій Великій, производя патріаршее достоинство оть апостола Петра, писаль Евлогію патріарху александрійскому: "кто не знаеть, что св. церковь основана Господомъ на клинъ Петръ, которону вручены ключи царства небеснаго,

<sup>283</sup>) Такъ же, стр. 97-98.

эте) См. нашу книгу: "Конст. потр. и его власть", стр. 74-75.

поторый быль назначень утвердить своихь братьевь и набаюдать за всёмъ стедомъ? Такимъ образомъ хотя маого было аностоловъ, но первенствомъ пользуется одна каседра князя апестоловъ, которая находится въ трехъ мъстахъ. Онъ самъ возвеличиль ту канедру, на которой пожелаль остаться и умереть: онь самъ украснаъ ту, на которую послалъ своего ученика Марка. онъ утвердилъ ту, на которой сидель семь леть. Итакъ сущеотвусть одинь и канедра одного, котораго въ настоящее время по божественному праву представляють тря епископа" 353). Папа Николай І-й, отвѣчая болгарскому деспоту на вопросъ-сколько патріаринихъ каосдръ-писаль: "истинными патріархами должны быть названы только три апостольскія казедры: Римъ, Александрія и Антіохія. Хотя епископы константинопольскій и ісрусанимский также называются патріархами, но они не имвють потобнаго значенія, ибо казедра константинопольская не была основана апостолеми, а важиващий инкейский соборь не говорить о патріархѣ вонстантикоцольскомъ... Нынёшній же Іерусаливь не аревній, который совершенно быль разрушень" 354). Итань палья, признавая каноническое право только за тремя казедрами, основанными апостоломъ Петромъ и его ученикомъ евангелнотомъ Маркомъ, устраняли отъ этого достоинства казедру константинопольсную, почти вовсе не упоминая объ ісруселинской. Семо собою вонятно, что по мъръ того, какъ цапы и ихъ приверженцы старались развить и утвердить свою теорію о тріадв катріаршихъ престоловъ на основания апостольскаго ихъ проискожденія, развивалось и крипло другое противоположное ученіе, полагавшее начала правильнаго церковнаго управленія въ пятеричномъ числё патріарховъ. Это ученіе, основываясь на мысли о старъйшинствъ пяти ісрархическихъ каседръ, прязнанномъ ваноническими постановленіями, съ опредбленностію выражено на константинопольскомъ соборъ 869 года, бывшенъ по дълу Игнатія съ Фотіемъ-съ цёлію умиротворенія константинопольской церкви.

363) Танъ же стр. 99.

<sup>384</sup>) Mansi, t. XV, pag. 450.

Digitized by Google

Въ происходившихъ на этомъ соборъ разеушенияхъ вообще CAMILITOR VOBRICERIO, TTO DATE DATDIADILIANE DECTORORE DOLLEYются правонъ сообща разръшать важнёйшія діла, касающіяся всей церкви; но это убъждение нашло себъ выражение и въ отпрытыхъ заявленіяхъ. Провде всего мёстоблюстятель ісрусаянискаго патріпрха Осодосія пресвятерь в снижель Илія, разсундая о правильности суда надъ Фотіемъ, прямо утверждаль божественное происхождение пяти патріарховъ, которые по его слованъ "поставлены въ мірэ Святынъ Духомъ съ тэмъ, чтобы устранять вознанающие въ перини Божіей соблазны 855). Смирискій китрополить Митрофань, говерившій щон отврытія шестаго заседанія собора, пользунсь выраженіями изъ 14-15 ст. І гл. квин Бытія, оравинваль потріарховь оъ свётнлени небесными, и говорнить: "Вогъ поставнить на тверди цериви какъ бы извія великія світняв патріарших главы для освіщенія всей зенин, лабы управлять длемь и вочью и раздалять между тьной н нени свитомъ". Проделжая свое сравнение Митроссить сравнивалъ соборь съ раснъ и ковчегонъ, а присутствовавшато въ этомъ засъдания инператора Василия съ Носиъ, приготовнания этотъ повчегъ 254). Самъ императоръ Василій, выходя изъ нысли о возвласти патріарховъ въ деркви, въ разсужденіяхъ съ приверженцана фотія спрашиваль якь: кто въ состоянія разрушить дваніе четырехъ патріврновъ, и вообще развиваль, что рёшенія патріарховъ должны нивть общеобнувлельную силу и никто не , въ преве противиться власти, сообщенной инъ отъ Вога 257), Съ большою же ясностію при ревоужденінхъ съ приверженцами же Фотія выразних учевіе о пентархін инператорскій сановнить Ваанесь, который, убредая имъ къ повиновению, угрожалъ ниъ, что если они, осущаенные отъ четырехъ патріарховъ, бу-

<sup>355</sup>) Mausi, t. XVL pag. 818-819: "Ignoratis patriarcharum vertices in orbe propterea a Spiritu sancto esse institutos, uti pullulantia in ecclesia mala et scandala per illos opprimerentur. Quapropter cum Romanae ecclesiae prima sedes Photium non receperit, neque tres orientis throni: Alexandrinus, Antiochenus, Hierosalymitanus, non opus erat cum in quaestionem et judicium denuo vocari...

<sup>366</sup>) Mansi, t. XVI. 348-346.

<sup>259</sup>) Mansi, t. XVI. 355-356.

дуть отвергнуты и пятью, то вто ихъ разр'ищить 358). Ваанесъ оъ опредъленностию утверждалъ, что Богъ основалъ свою церковь на пяти патріархахъ и опреділиль въ своемъ Евангелія. что они никогда какимъ-либо образомъ совершенно не исчезнутъ. ибо они главы церкви. Посему слова Евангелія: и врата ада не одомьють ся ясно показывають, что если двё наъ этихъ главъ падають, то следуеть пребегать къ тремъ остальнымъ, если три падають, то нужно обращаться въ двумъ, но если четыре паче чаянія (forte) поглбнуть, то слёдуеть взывать къ одной, которая пребываеть во главъ всёкъ-во хранъ Бога нашего; и она оцять воеставить прочее тело церкви" 359). Въ приведенныхъ разсужденіяхъ доказывающихъ важность и необходимость пяти патріарховъ, послёдніе сравниваются съ небесными свётилами и называются главани саминъ Богонъ поставленными для высшаго управленія церкви, но у другихъ церковныхъ писателей тв же патріархи обыкновенно оралниваются съ пятью чувствами человическаго тила, подъ образонъ котораго очень часто изображается въ Новомъ Завёть христіанская церковь. Анастасій библіотекарь, латинскій писатель, долго обращавшійся между греками, издагая учение о цятерице патріарховь, говорить: "Хрискось въ Своемъ твлё, которое есть нерковь, поивстиль столько патріаршихъ каосдръ, сколько чувствъ въ смертновъ твлё каждаго; если вов эти казедры будуть одной воли, то въ совершенномъ составъ церкви не будетъ ни въ чемъ недестатия, подобно тому какъ смертное тело, ве испытываеть негостетка ни въ чемъ, если вов пять чувствъ остаются цвлы и въ общемъ здравін" 260). Сравненіе патріадховъ съ пятью чувствами представляется, можно сказать, обыкновеннымъ у послёдующихъ писателей при разсуждении ихъ о числъ, власти и значении патріарховъ. Антіохійскій патріархъ Петръ (XI в.), убъждая аквилейскаго архіепископа Доминика, что тоть неправильно называеть себя патріарховъ, писаль послёднему: "нигде не написано, чтобы предсъдатель Аквилен или Венеціи назывался патріархомъ, ибо во всемъ мірѣ ны знаемъ только пять патріарховъ: рямскаго,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup>) Mansi, t. XVI. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup>) Mansi, t. XVI. pag. 140-141.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>) Mansi, t. XVI. pag. 7.

конотантинопольскаго, аленсандрійскаго, антіохійскаго и іерусалинскаго; какъ тёло наше управляется пятью чувствани, такъ и тёло Христово, церновь вёрующихъ управляется пятью престолами, какъ бы пятью чувствани" <sup>361</sup>).

Учение о пентархии патріарховъ въ христіанской церкви, какъ о пяти чувствалъ человъческаго твла, особенно развилъ церковный законовёдъ Өсодоръ Вальсамонъ, бывшій патріархомъ антіохійскимъ, въ своемъ извёстномъ трактать "о патріаршихъ преинуществахъ". Полезно заметить, что Вальсамонъ писалъ свой трактать по поводу разсужденій тіхь современниковь, которые говорния, что патріархи-антіохійскій и ісрусалимскій, не утвердившіеся самымъ дёломъ на своихъ казедрахъ и не принявшіе въ управленіе ввёренныхъ имъ церквей, не могуть совершать епископскихъ дъйствій и пользоваться патріаршими преимуществами зез). Посему въ своемъ траитатъ Вальсамонъ останавливаеть свое внимание на разръшения слъдующихъ вопросовъ: "откуда и какимъ образомъ воспріяда бытіе нятерица святвйшихъ патріарховъ, вакія ихъ преимущества и есть ли между ними различіе, вакъ говорять пёкоторые". Изслёдуя эти вопросы, Вальсанонъ главнымъ образомъ имветь въ виду духовное величіе патріаршаго сана, и на основаніи сего величія старастся доказать, что и пребывающіе вив своихъ предвловъ патріархи должны пользоваться свойственнымъ патріаршему сану почетонъ. Происхождение патріаршаго сана Вальсамонъ изображаеть такъ: "прежде всёхъ патріарховъ божественнаго града великой Антіохія оть святаго апостола Петра руконоложенъ Еводій изъ антіохійцевъ; а спустя немного отъ того же боговъстника поставленъ епископомъ церкви Александрійской св. Маркъ, Іерусалимской св. Іаковъ и Оракійской св. Андрей. Спустя около трехъ сотъ дътъ великій въ отцахъ св. Сильвестрь оть св. и равноапостольнаго Константина названъ паною древняго Рима, какъ боголюбезная исторія и прочія цервовныя исторіи пов'єствують. Великій же престоль Константинопольский управлялся епископомъ, ибо Константинополь еще не назывался интрополісю, но городкомъ и Византісю. По перене-

241) Suvtayµ. t. VI, pag. 408-409.

266) Сн. его толк. на 37 пр. VI Всел. соб. Хичтачи, t. II, рад. 889.

сени же въ него по божественному и неизреченному Промыслу наъ древняго Рима царскаго скинетра, какъ бы изъ дикой въ илодоносную маслину, упревлявний въ то время церковію этого престола св. Митрофанъ перениснованъ взъ спископа въ архіепнекопа. Поэтому-то первый св. вселенскій соборь, уномянувлий въ 6 и 7 правилахъ о четырекъ патріархахъ: римскомъ, александрійскомъ, антіохійскомъ и іерусалинскомъ, не сдёлалъ уцоминания о патріархъ константинопольскомъ. Но второй св. и вселенский соборъ, упомянувъ и о престолъ константинопольскомъ, предоставилъ ему преимущество древняго Рима, потому что онъ, говорять, соть Новый Римъ, какъ объяснено объ этомъ ко второмъ и третьемъ канонахъ того же собора. А чтобы и въ главахъ церковныхъ, канъ и въ небесныхъ чинахъ, соблюдался лучшій видъ порядка, то собиравшійся въ Трудла, великой падать, божественный и вселеновій св. соборь, именуемый пятонестымъ, буквально постановнаъ слёдующее, т.-е. вышеприведенное 36 правило" <sup>363</sup>). Итакъ по соображению Вальсамона патріаршая власть исходить оть первоворховнаго апостола, поста-/ вившаго первыхъ спископовъ для пониснованныхъ старъйшихъ городовъ, но самый порядовъ патріаршихъ престоловъ опредёленъ первымъ, вторымъ и шестымъ вселенскими соборами. На сколько вёрно подобное разсуждение законовёда, объ этомъ излишне распространяться послё всего сказаннаго нами. Приведя 36 Трульскій канонъ, Вальсамонъ непосредственно за симъ продолжаеть: "на семъ основания и по вниманию въ сему съ того времени и донына по всей вседенной также чествуются великіе архіерея этихъ пяти святвйшихъ престоловъ, ябо правильное отовчение папы древняго Рима отъ церквей не нарушило каноническаго порядка. Всладотвіе сего ни первый не превозносится предъ вторымъ, ни второй предъ третьимъ; но, какъ пять чувствъ насчитываемыя при одной главъ и не раздъляемыя, они, признавалсь христоименимымъ народомъ, имъютъ равночестность во всемъ и по праву именуясь главами святыхъ Божінхъ церквей по всей вселенной, не допускають человаческого различія; не ради начальныхъ буквъ наниенованій ихъ городовъ они почтены, но какъ пятерида чувствъ сопряжена по устроенію архитектона и

<sup>268</sup>) Συνταγμ. t. IV. pag. 542--543.

66



·17

творца Бога и не сталкивается какъ-либо зрвніе съ обоняніемъ. ии слухъ съ осязаниемъ и вкусомъ, такъ и ни одинъ изъ святвишахъ патріарховъ, наслёдовавъ первое мёсто по божественнымъ канонамъ, не превозносится предъ вторымъ и слёдующимъ посля него, какъ преимущественный (ше ипсрайому зая). Равночестность патріарховъ, имёющихъ права на одинавовыя отличія въ усвоенныхъ сему сану одеждахъ и другихъ принадлежностяхъ. Вальсамонъ изъясняетъ такимъ образомъ: "какъ, говоритъ оьь, никто не решится (Ессоп) сказать объ одномъ Христе и Боге напіемъ, что онъ въ одномъ мёстё вселенной иначе присутствуеть и величается, въ другомъ иначе прославляется, чтобы не подпасть осуждению въ крайнемъ безумия и не уклониться въ нечестіе. такъ никто не скажетъ, что и божественное патріаршее **достоннство** (μεγαλειότητα) **раздълимо и** допускаеть (μεταπίπτυοσαν) большія и меньшія преимущества" этэ). Единство патріарховъ при раздёльности ихъ предёловъ Вальсамонъ объясняеть такъ: "Творецъ всего Богъ, создавшій по образу своему человіка и поставившій царемъ надъ царствомъ земнымъ, для вящей гармонін творенія. образоваль составь (его) изъ безсмертнаго и смертнаго смёшенія... Не менёе величественно и то, что жизнь человъческая, по благоволенію Божію, управляется пятью чувствами, изъ коихъ каждое исполняеть особое назначение, но не чужлается общенія; ибо хотя зрвніе и самостоятельно выполняеть назначенное ему оть Бога служеніе, какъ бы нёкоторый обязательный долгь, не испытывая препятствія отъ союзныхъ чувствъ, однако не отдёляется отъ ихъ общества, напротивъ, желаетъ. чтобы и они участвовали въ его совершенствахъ и упражнялись въ подобномъ же, подражая върнымъ служанкамъ, въ служении твлу, одаренному ими. Еще удивительно устройство каждаго изъ нихъ, по которому если одному случится подвергнуться повреждению, то оставшияся не жедають занять его ивета, и здоровыя не превозносятся предъ нимъ, напротивъ помотвють ему, такъ какъ домовладыка ихъ еще благоденствуетъ (вреацвейута), поэтому если какое-либо изъ чувствъ сдълается безполезнымъ, то человътъ, оставаясь здоровымъ и цёлымъ та-

<sup>144</sup>) Ibid pag. 548-544.

\*\*\*) Ibid. pag. 548.

5**\*** 

вных, какимъ онъ созданъ Богомъ, уже не называется совершеннымъ созданиемъ, но считается вакъ бы накоторымъ недоноскомъ, безъ помощи ему въ этомъ со стороны другихъ четырехъ чувствъ, остающихся здоровыми. Но если каждое изъ чувствъ исподняетъ собственное назначение, то мы не только не отрицаемъ пользы остальныхъ и не находимъ безобразія и безполезности въ нихъ потому, что каждое дъйствуетъ нераздъльно, какъ создано, напротивъ мы того и домогаемся... Соотвётственно сему н пятерица патріарховъ устроена правильно и нензмённо (δικαίως кај абоалис), ибо каждый изъ нихъ, хотя двиствуеть отдельно (µоvоєющіс) во ввізренномъ ему округі, дабы не смішивались преимущества святыхъ церквей, но чести Божіей и свыше дарованныхъ божественному достоинству патріарховъ правъ никто (изъ нихъ) не можетъ быть лишенъ; ибо если бы случилось что либо подобное, и александрійскаго, случайно находящагося въ царствующемъ изъ городовъ, вто-дибо лишилъ патріаршихъ преимуществъ за то, что онъ не живетъ въ своемъ предълв, то тотъ нанесъ бы повреждение главъ, сдълавъ ее глухою или слъпою и управляющею четырьмя или тремя чувствами. По этой причинъ представляется необходимымъ защищать патріарховъ, не имъющихъ и удалившихся отъ своихъ святыхъ престоловъ вслёлствіе нападенія народовъ, разумъю антіохійскаго и іерусалимскаго. Ибо хотя они лишены славы своихъ каеедръ, но духовная благодать по Давиду не старветь... Посему должно оказывать уважение патріархамъ, которые удалились отъ святвйшихъ своихъ церквей, и инопредъльнымъ, когда они находятся въ округъ другаго патріархата, и не слёдуеть относиться въ нимъ съ пренебреженіемъ, ибо постановлено (кекачо́уюта) защищать ихъ и оказывать всякое внимание и попечение, а отнюдь не обяжать, по причинъ ненормальнаго положенія, достойнаго слезъ, а не располагающаго въ смъху" зее). Обращая внимание на различныя наименованія патріарховъ, Вальсамонъ говорить, что "когда божественныя и святыя писанія и отеческія преданія именують римскаго епископа, какъ и адександрійскаго папою, а констинопольскаго и јерусалимскаго архіепископами, одного антіохійсваго-патріархомъ, то церковь антіохійская не превозносится,



<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>) Συνταγμ. t. IV. pag. 549-550.

зная, что и другіе называются патріархами по причний совершеннаго равенства чести и потому, что пять патріарховъ занинають ивсто одной главы тела, т.-е. святыхъ церквей Божінхъ.. Папею у датинянъ называется отецъ, а патріархомъ у іудеевъ именуется начальникъ, или отецъ отцовъ, какъ и архіепископомъ отецъ спископовъ: посему наименованія папы, патріарха и епископа имъютъ различные знаки въ языкъ, но одно по силъ, и висколько не разнятся, поэтому всё называются общимъ имененъ патріарха. На семъ основанія прежде другихъ предстоятельствовавшій въ Рине св. Сильвестръ, а въ Антіохія Еводій по праву называются отцами, ибо тогда еще не было патріарховъ, признанныхъ отцами, равнымъ образомъ и александрійскій названъ папою потому, что св. Кирилть на третьемъ Вселенскомъ соборв пользовался, разумею, преимуществами римскаго папы. Съ распространеніемъ благочестія по предвламъ вселенной и съ получениемъ почти каждымъ городомъ епископа благочестно и богоугодно удостоялся чести и јерусалимский, ради святыхъ страданій и смерти Господа нашего Інсуса Христа; также почтенъ и великій городъ, какъ сказано, за то, что въ него перенесенъ скипетръ римскаго царства. Посему предстоятельствующіе въ нихъ названы архіепископами, т.-е. началами и главами многихъ епископовъ, тоже самое, если сказать: отцы и патріархи" зет). Главное основаніе, по которому нельзя отлучать отъ патріаршей чести ісрарховъ антіохійскаго и ісрусалимскаго, удалившихся съ своихъ престоловъ по причинѣ нашествія варваровъ, Вальсамонъ указываеть въ 37 пр. Трульскаго собора, которое постановляеть сохранять архіерейскій санъ и права твиъ спископамъ, которые, бывъ рукоположены для извъстныхъ церквей, не приняли въ управленіе ихъ каседръ по причинъ варварскаго нашествія \*\*).

Соображая общую мысль и отдёльныя сужденія трактата Вальсанона о преимуществахъ патріаршаго сана, необходимо заключить, что Вальсамонъ разсуждаеть собственно о патріаршенъ санъ и отличающихъ его преимуществахъ, а не о патріаршихъ цаседрахъ и ихъ прерогативахъ. Посему разсужденія Вальса-

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup>) Ibid. pag. 550-551. 552-558.

<sup>20)</sup> Ibid. pag. 554---555.

нона сладуеть оданивать болже съ догматической, а не съ канонической точки зрънія. Признавая патріаршее достоянство одинавовымъ по существу единства и тожества почивающей въ патріархахъ божественной благодати. Вальсамонъ не только не цскаючаеть возможности разнообразнаго проявленія даятельности наждаго изъ патріарховъ, какъ правительственнаго органа, напротивъ предполагаетъ это разнообразіе сравненіемъ пятерицы. патріарховъ съ пятью чувствами. И действительно пять чувствъ человъческаго твла различаются между собою если не по относятельному ихъ достоинству и важности для цёлости человёчсскаго организма, то по разнообразію ихъдъятельности и отправденій, направленныхъ на различныя области и служащихъ для раздичныхъ цёдей. Соотвётственно сему и пятерица патріарховъ, сравниваемыхъ съ пятью чувствами, и составляющихъ одну главу, какъ выражается Вальсамонъ, главу тела всёхъ церквей, не устраняеть возможности разнообразнаго ихъ положенія и вліянія въ между-церковныхъ отношеніяхъ. Вообще сущность сравненія пяти цатріарховъ съ патерицею чувствъ и всего ученія Вальсамона о дентархіи заключается не въ томъ, чтобы защитить совершенное равенство встхъ патріаршихъ престодовъ и приписать имъ одинаковое положение и вліяніе въ дълахъ христіанской церкви, а клонилась къ TOMY, чтобы указать необходимость существованія именно пяти патріарховъ и раскрыть, что порабощеніе восточныхъ патріархатовъ невърными не можетъ служить достаточнымъ основаніемъ къ пренебреженію ихъ предстоятелей и къ уничтоженію нхъ престоловъ. Поэтому Вальсамонъ въ своемъ учении о пентархіи патріарховъ принимаеть во вниманіе личныя икъ преимущества и изследуеть основания ихъ равночестности, утверждающейся на единствъ отличающей ихъ благодати и тожествъ носимаго имъ сана. Каноническая сторона сего ученія въ томъ, что высшими правителями вы христівнской церкви, облеченными и высшею духовною властію и выошими духовными преимуществами, являются патріврин, котерыя, занимая различное поло-. женіе, не разнотвують нажду собою ни по своему духовному сану, ни по отличающимъ этотъ санъ духовнымъ преимуществамъ. Такихъ высшихъ правителей, призначныхъ и утвержденныхъ каноническимъ законодательствомъ дрявлей неолонокой цер-

Digitized by Google

## о канонич. Элексеть эз цери. Управлении.

ния, было пляз по чнолу пляч отвройшихъ ісрархическихъ пре-CTOLOUS: DENCKAPO, BOHCTANTIHOUOJSCHAFO, AJERSAADDIBONSTO, ANTIexilicitaro H ispycalinestaro, noutsuffixs a npebosheconistixs of елией стороны всявдствіе апостольсного произхожденія церивей пописнованныхъ престоловъ, съ другой по причний центральнаго апаченія и особенной важности саныхъ городовъ, въ воторыхъ находились означенныя церкви. Но подобное возвышение и преднечтеные полменованныхъ грестоловъ, совершивниесь на почев поторическихъ условій и подъ вліяність требованій перядка и стрейности въ управления стясщениять церяви, могли имъть линь каноническое, а инкаль не догнатическое значение. Но теовія о пентархін не удержалась на назалененной каноничесной дерий, а распирные ен содершание съ одной стороны тамъ, что принесле учение о благодатномъ божественномъ пронскожденів самаго патріаршаго сана в отличающихъ его церковныхъ носничществаль, съ коугой--тонь, что, сравнивая признанныхъ ваноническимъ законодательственъ старвйшихъ предотоятелей христіанской церкви об пятью чувотрани человического тіла, исключаль возмошность уненьшенія или увеличенія числа. Патріархъ антіохійскій Петръ, о поторонъ мы уже говорнии, въ своень учения о пентархія, сравнявая тіло церяви съ организионя человаческимы, горорить; вакь ва тала человаческомъ при одной главе и иногихъ члонавъ, воз эти члены управляются нятью только чувотваня; такъ и тело Христово, которое соть церковь вёрующихъ, соотавленияя жу, различныхъ народовъ, накъ бы членовъ, и управляеная понненованными великими пре-STOJANH, RAR'S OM DATING TYBETBERR, HAROGATCA DOGS ORROW FIRвою Христонъ. И какъ сверхъ пяти чуветвъ нётъ закого-либо аругаго, такъ и сверхъ пяти патріарховъ не можетъ бъль поотавлено (биоса) другаго катріарха. Посему оть этихъ пяти преотоловъ, накъ бы действительныхъ (бутшу) чувотво въ твлё Хри-STOBONS, BCA MICHAL, T.+C. BOB OTCHCCTBA HEPOLOPA H BENOLARMICOA но инстанъ списнопы управляются и боголённо руковедствуются наять был въ одной гларть Хриога, потинномъ Воръ намень, будучи согласуены и настоляены оть нихь въ едной прадославной рара 209). Подобное же говорить и Нигь Доксонатра, ; рас-

<sup>\*\*\*)</sup> Apud. Leon. Allatium, De essèss. perpetua consensione. tib. 1. cap. XVI. pag. 289. edit. 1748.

крывая, накъ сопершенно должно быть тіло церкви, у котораго глава Хрнотосъ, а все тіло управляется пятью чувствами, но не четырьмя, потому что Духъ Св. учредняъ быть пяти патріархатамъ, которые составляють одно тіло и одну церковь, когда пять патріархатовъ предстоятельствуютъ по образу чувствъ. Посему какъ всякое живое тіло управляется нятью чувствами, и если одно накое-либо изъ чувствъ оставить, то тіло становится несовершеннымъ; такъ и церковь Христова, будучи вселенскимъ тіломъ и утверждаясь на одной върв во Христа Сына Божія, управляется пятью патріархами, какъ чувствами; какой патріархать какому изъ чувствъ соотвітствуеть, объ этомъ не время распространяться. И такъ по изъясненной причнив необходямо должны существовать пять патріархатовъ, потому что Духъ Св. руководнаъ св. и вселенскимъ вторымъ соборовъ Конотантиконольскимъ противъ Македонія <sup>270</sup>).

Такимъ образомъ по теоріи пентархін управленіе вселенской церкви слёдуеть считать правильнымь въ томь случай, если она управляется пятью патріархами, какъ пятью чувотвами человическаго твла. Посему теорія о пентархія слудуеть принисать тотъ смыслъ, что при помощи этой теоріи византійскіе законовёды и писатели имёли въ виду наглядно оправдать правильность развитія каноническихъ формъ церковнаго управленія и показать, что высшимъ моментомъ этого развитія служить учрежденіе няти патріархатовъ, представляющихъ собою вселенскую церковь, и существование пяти натріарховъ, соотвътствующихъ пяти чувствамъ человъческого организма. Эта теорія, выражея ученіе о высшей духовной и церковной власти всёхъ пяти патріарховъ и каждаго изъ нихъ въ отдёльности по сравнению съ прочими церковными предстоятелями, не устраняла возможности того, что для полнаго единотва въ двйствіяхъ вевхъ пяти патріарховъ и для большаго порядва въ церковныхъ отноныеніяхъ-одни изъ инхъ безъ всякаго подчиненія ими себъ другихъ моган возвышеться по своему положению и вліянію не. дла христіанской церкви. Сравненіе патріарховъ съ пятью чувствами, инвидими различное положение въ человичесноми твлъ и служещима для различныхъ отпревлений, примо указываеть на

· \*\*) Apad Leon. Allatium. pag. 289-240.

# О КАНОНИЧ. ЭЛЕМЕНТЪ ВЪ ЦВРК. УПРАВЛЕНИИ.

существующее различіе во визинень положенія и во взаниныхъ отношеніяхъ патріарховъ. При этомъ сравненія римской церкви усвонется положение чувства зрувная въ виду превосходства этого чувства предъ прочнин, другимъ же церквамъ предоставляется положение другихъ чувствъ. Нензвъстный гревъ Григорій Транезун товій, ділая подобную попытну, сравниваеть винскию пер-KOBL C'S WYBOTBOM'S OCHSBRIN H& TOM'S OCHOBBHIN, WTO MEBOTHOR, нотерявшее всё другія чувства, нометь поддерживать свое существование съ однимъ этимъ чувствомъ; византийскую церковь-CS ЧУВСТВОИЗ ВЛУСА ПОТОНУ, ЧТО ЭТО ЧУВСТВО ЯВАНСТСЯ ПЕРВЫИЗ чосль осязанія, александрійскую --- оз чувотвонь зрънія, антіохійскую съ слухомъ и јерусалнискую съ обонянісмъ 371). Не входя въ оценку, подобнаго оравновія, необходино зам'ятить, что выразивиняяся въ этонъ сравнении имель -- по относительному костоннству человическихъ чувствъ опредблить различное положение христіянскихъ церквей-служить доказательствою того, что при сравнении пентархии патріарховъ съ пятью чувствами предносилось сознание и относительного достоянства ихъ престоловъ новивнительно въ значению человвческихъ чувствъ.

Г. Павловъ, оспорявая наже инъніе о преимущественномъ положения константинопольскаго престола и его патріарха въ христіанской церкви, указываеть на ученіе о понтархін и въ особенности на трактать Вальсанона о патріарнихъ преимуществахъ какъ на доказалельство того, что наше мивніе, будто бы выставыяющее новую теорію о двухъ главахъ церкви, находится въ противорвчін съ теорією о пяти натріархахъ, какъ пяти чувствахъ человёческаго организма, которая выражала общее вовзрвніе греческой церкви того времени, а "трантать Вальсамона представляеть не болье, какъ компентарій 36 и 37 пр. Трульсвого собора, ноъ конхъ первое, по словамъ г. Павлова, утверядаеть равноправность и следовательно взаниную независимость нати натріаршихъ престоловъ, --- второе не допускаеть ствоненія чыхъ-либо ісрархичеснихъ правъ, вслёдотніе порабощенія отъ невърныхъ. "Мысль перваго правила, заключаеть г. Павловъ, какъ нензивиная догна цертовнато права, вносяздотвій повторялась на Востоки и ръ ониволнческихъ, или вироноповидныхъ

<sup>371</sup>) Y l'eprempërepa. Photina Patriarch. Constantiu. t. U. pag. 184.

янигахъ и въ оффиціальныхъ реданціяхъ самаго ваноническаго колекса" <sup>372</sup>).

Въ предшествующемъ разсуждение не только разъяснено наше мевніе о положенія римскаго и константичопольскаго престоловъ и ихъ јерарховъ во вселенской церкви, но и раскрыто отпошеніе ихъ въ другимъ стврёйшимъ престолямъ и іерархамъ, такъ что эта сторона вопроса, затрогиваемая приведеннымъ возраженіемъ, не требуеть разсмотрёнія. Равнымъ сбразомъ выше представлена сущность теоріи о пентархін патріарховъ и расножно содержание трактата Вальсамонова о патріаршихъ прениуществахъ, такъ что мы уже знаемъ, что теорія о пентархін и травтать Вальсанона, касаясь духовныхъ преянуществъ патріаршаго сана, изображають вообще высокое значеніе патріаршей власти въ христівнокой церкви, и при этомъ оравненіемъ няти патріарховъ съ пятерицею чувствъ человіческаго органнама-предподагають разность ихъ положения и взанимыхъ отношеній, но не со стороны носимаго цатріархами сана и отличающихъ его преимуществъ, а со стороны сравнительнаго жаченія ихъ каседръ и проистекающаго отсюда вліянія на діла хонстіянской церкви. Слёковательно и въ этомъ отношении мысль приведенного возражения не требуеть разсмотрения. Остается во всему сказенному прибавить, что если и въ символяноскихъ, или въронсковъдныхъ книгахъ, равно и въ осоенціяльныхъ реданціяхъ каноническаго свода на Вестекъ повторядась и повторяется мысль о равноправности и невависимости патріаюшихъ престоловъ, то эта мысль могла повторяться и получать надложащее значение лишь въ духё каноническихъ постановленій вселенскаго завонодательства. Но это законодательство, какъ мы видёли и теперь утверждаемь, въ частныхъ своикъ поотановленіяхъ признало особое положеніе за двумя старъйшими престолами: римскимъ и конотантянопольскимъ и сравняло ихъ въ преимуществахъ вліянія на дъда христіанской цернви. При атомъ упомянутые престоды, возвышелсь перекъ прочныя овоних положеніемъ, не властвовали надъ ними по праву главенсяжа нан подчиненія, разне какъ ісрархи тёхъ престоловъ, преямуществуя предъ прочные стержиными предстоятелями своимъ

этэ) "Прав. Обсвр.", за 1879 г. Декабрь стр. 787---788.



NOVETONS, HE SPERGEXOLARS MOCHAN'S CROSSES CARDING & CHANGEDнине его преничноствана и не отзачалесь отъ нихъ по счществу и характеру дийствующей во всихъ единой благодати. Вообще мы разсмотрали вся возражения г. Павлова, которыя онъ срезналь нужнымь слёдеть противь намого изслёдованія сь напонической точки зрания, и откровенно сознаемся, что въ этихъ восражениять нить ни одной сарьёсной высли, ин одного представленія, колучающихъ научное значеніе. Разборь этихъ возраженій каль намь возможность еще полное развленить каноническій ваглада на положеніе и прениущества конспантинонольскаго терарха и вивств на строй высшаго церковнаго управления во вселенской церкви. Наше разсуждение оказалось цёлынъ изслёgonanient, pastacualment tanonnuectia ochobii pariato Hot Bisнихъ органовъ церковнаго управления. Въ виду этихъ основъ слануеть признать, что "означенные органы не продунты только работы исторін, линенные характера канонической необходимоств", какъ дунасть университотский профессорь, а предотавляють совершенно необходниме въ видимомъ устройствъ и земномъ существования христіанской церяви, канонически сознанные и утвериденные органы, правани и положениемъ которыхъ гарантируются правильность и замонность церковныхъ отношений и обезнечиваются върность и усвъхъ достижения Христового церновію увазавнаго ей назначенія. Посему нельзя смотрать на эти органы, какъ не необходнище въ цериви для осуществленія идея норядка и стройности въ церковновъ управления, и утверждать, что эти органы "не стоять въ генетической связи съ догнатичесных ученісых о существи церкви и основаніяхъ ся вившнаго устройства". Подобныя возорвнія и уввренія положительно несправедливы, ибо эти органы находится въ самой тесной, принцинівльной связи съ догивтичеснийъ ученісиъ о существъ неряви тою стороною, что оня служать представителями и проводниками са божественной власти и духовнаго авторитета, и учверждаются непосредственно на роренныхъ основанияхъ вибниниго церковныго устройства твиз, что это устройстве получаеть въ нихъ высшее и полнее свое развячие. Пусть эти органы получили свое очертаніе подъ вліяніемъ историческихъ условій и въ связи съ постеценнымъ возрастаніемъ христіанской жервен въ ся внашнемъ строй; но въ основания этикъ ортанова, лешатъ

# IIPABOQJABNOE OBORTAHIR.

первичныя нормы самобытнаго церковнаго склада отличающието порновь отъ всянаго другаго видимо существующаго общества, равнымъ образомъ и во внёшиемъ разнообразія этихъ органовъ отпечатлёваются иден и цёли непосредственно церковнаго вдохновенія. Поэтому весь строй церковнаго управленія со всёмъ визнинить и видимымъ разнообразіемъ сго органовъ, формъ и отправления необходимо разсматривать канъ существенное для церкви въ томъ смыслё, что только при этомъ строй оне можеть быть обществомъ видимымъ и дъйствительно существующимъ, можетъ продолжать свое существование въ средъ человъческихъ обществъ для выподненія и осуществленія соботвеннаго своего назначения. Соотвётственно сему и на высшие моменты въ этомъ строй, напр. на развитіе патріариюєтва во вселенской церкви, сладуеть смотрать какъ на явление, необходимо возникшее при постепенномъ и послъдовательномъ проведении церковію иден порядка, стройности и оконченности въ своемъ управленін при наличности тёхъ условій, поръ вліянісиъ котерыхъ сормировалось управление вселенской церяви, необходимо видёть явление, вполив согласное съ внутренними основами церновныго склада, какъ эти основы сознавались самою церковію и распрывались въ ея законодателъствв. Поэтому вов многоразличные органы высшей и низшей церковной администрація, хотя развиваются подъ вліяніемъ историческихъ условій, но въ необходиномъ, внутреннемъ соотвётствія съ существомъ церквя, съ характеронъ ся самостоятельнаго назначения. На основания большей нан меньшей мяры этого соотвитствія опредванотся относительное достойнство и цёлесообразность той или другой формы церковнаго управленія, относительная умботность и неумбстность того или другаго органа въ составъ церковныхъ учрежденій.

Выражая цодобныя мыоди, мы естественно предполагаемъ элементъ устойчивости въ церковномъ управлении простое разнообразіе органовъ, сормъ и отиравленій, имъющихъ значение обмкновенныхъ человъческихъ порядковъ и способямихъ велчески измъняться по требованию условій мъста и времени <sup>473</sup>). Напро-



<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>) Подоблый ваглядь съ ранительностію выскваньвотся из канта: "Истор. Русе. Церики" Е. Гелубинскаго, т. І, гл. Ш. Управленіе.

# O RAHOHNU. DIRNEHTS D'S UEPR. JUPABJEHIH.

тивъ это управленіе инбеть свои основы, свои принциць, окон нормы, устраняющіе произволь въ оормаціи органовъ, недопусилющіе безразличія въ принятіи оормъ и требующіе навъстнаге направленія въ самой дъятельности. Все это и опредъляется каноническою стихіею, получающею преобладающее значеніе въ развитія церковнаго управленія и всего церковиваго строя. По указанію этой стихіи оормируются и распредъляются церковные органы управленія, установляются и разнообразятся оормы ихъ отношеній, опредъляется и узаконяется компетенція изъ дъятельности. Словомъ каноническая стихія имъеть такое значеніе въ развитія перковнаго управленія, что ока нормируеть собою другіе алементы входящіе въ развитіе этого управленія-догматическій и историческій. Объяснимся для устраненія недоразумѣній.

Догиатическій элементь въ церковномъ управленіи представнеть та божественная, духовная, благодатная власть, которою быть облеченъ самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, какъ глава и основатель церкви, и которую Онъ торжественно предалъ Своимъ ученикамъ, а въ лицё ихъ и чрезъ нихъ всёмъ ихъ прееманкамъ, пастырямъ церкви, поставляемымъ въ это званіе Духомъ Святымъ, нисшедшимъ и на самихъ апостоловъ для утвержденія ихъ въ великомъ и чрезвычайномъ званіи божественныхъ посланниковъ на дёло строительства Христовой церкви и неоскуивваемо пребывающимъ въ ней. Эта власть, проявляясь въ трехчастномъ правъ учительства, священнодъйствія и духовнаго руководства, служить основаніемь богоучрежденности и особаго значенія іерархін въ Христовой церкви, распреділяющейся по тремъ степенямъ-епископа, пресвитера діакона, и различающимся другъ отъ друга не названіями только, а мёрою получаемой ими благодати; причемъ епископы, какъ непосредственные преемники апостольского служенія, являются источникомъ благодати для прочихъ 374) По своему положению іерархія имфеть значеніе

<sup>&</sup>lt;sup>944</sup>) Прекрасно и полно такое положеніе епископекаго сана въ церкви изображають восточные патріархи въ своемъ пославія къ епископамъ Великобританія съ изложеніемъ вёры православной. Восточные патріархи пишуть: "поелику между прочими нечестивыми мийніями еретики утверждали и то, что простой священникъ (ἰєρεύς) и архіерей (ἀρχιερεύς) равны между собою, что можно быть и безъ архіерея, что нёсколько священниковъ могутъ у-

зницительныго, творящаго начала для Христовой церкви въ тонъ смысяй, что ісрорхія діязесть церковь видницивь и въ тоже время богоучрежденнымъ обществомъ, отменнымъ отъ другихъ человёческихъ союзовъ. и сестевляеть действительное и закон-HOE CBRHEHNORAVALIS. CIVERILLCE ERVAIONTS BCARATO HOBELERA BS церковномъ обществъ. Но какъ скоро церковь Христова становится виднымъ обществомъ, способнымъ жить и развиваться тольно въ видимыхъ условіяхъ в поръ вліяніюнъ различныхъ бытовыхъ отношеній; то всяваствіе сего церковь, какъ общество необходимо входить въ союзъ съ гранданскить обществомъ и но извъстной степени полчиняется условіямь человіческаго общежитія. Отсюда и вознинаеть потребность, здъсь-то и воренится основание новаго, историческаго элемента въ церковномъ управления, значение котораго опредвляется вообще влияниемъ государственныхъ порядковъ и гражданскихъ установлений на порядки и отношенія церковные. Воть почему всегда между устройствомъ извъстной церкви и порядками извъстнаго государства

вравлать церковію, что рукополатать во священняка можеть не одинь архіерей, но и священнять, я ийсколько священиковь могуть харотонисать я архіерея и разглашають, что восточная церковь разділяеть съ ними сіе заблуждение: то ны сообразно съ инвниенъ, издревле господствующимъ въ восточной церкви подтверждаемъ, что звание епископа такъ необходимо въ церкви, что безъ него на церковь церковію, ни христівнинь христівниномъ не только быть, но в называться не можеть. Ибо епископъ, какъ преекнякъ акостольскій возложеніемъ рукъ и призваніемъ Святаго Духа, получнов преемственно дамную ему отъ Бога власть рёшать и вязать, есть живой образъ Бога на землё и по священнодъйствующей снав Духа Святаго обнаьный источникъ всёхъ тавиствъ вселенской церкви, которыми пріобрётается спасение. Мы полагвенъ, что епископъ столько необходенъ для церкви, стольно дыханіе для человёка и солнце для міра. Посему нёкоторые въ похвалу аряісрейснаго сана корошо говорять: "что Богь въ церкви первородныхъ на небесахъ, и солнде въ мірь, то кандый архіерей въ своей частной цериви, такъ что ниъ паства освёщается, согрёвается и содёлывается хранонъ Божіниъ... Епископскій сань отдичается отъ сана простаго священника; ибо священных рукополагается епискономь, а епископъ рукополагается не священниками, но по правилу впостольскому, двумя или тремя архіередми ... Кроий сего священникъ власть и благодать священства пріемдетъ только для себя. Епископъ же передаетъ оную и другимъ и т. д. (Си. Поди. собр. постановя. и распор. по вёдоиству правося. исповёд. россійся. импер. т. Ш. стр. 173-175. С.-Петерб. 1875).

Digitized by Google

#### О КАНОНИЧ. ЭЛЕМЕНТЪ ВЪ ЦЕРК. УПРАВЛЕНИИ.

можно наблюдать яногда даже самыя тёсныя соотношенія. У нась рачь объ управления древной вселенской и въ частности о высшихъ органахъ унравления этой церкви, развивавшей чорядки своей жизни въ условіяхъ отношений греко-римскато государотва. Соответственно осму вліяніе этихъ отношеній на норядки церковнаго управленія и составляеть то, что слёдуеть признать историческимъ влементомъ въ церковномъ управления вселенской церкви. Какъ догизтический элементь въ изъясненнонъ сныслё представляеть основу въ дерновнонъ управленія указывающую на источникъ власти действующей во всёхъ его органахъ, танъ историческій въ свою очередь составляеть стихію угазывающую на внёшнее разнообразіе этихъ органовъ. Догматическій ділаєть церковное управленіє неизміннымь въ его существа, исторический подагаеть начало разнобразию его проявлений по различию условий мъста и времени. Но чтобы оба означенные в совершению противоположные элемента привести въ согласіе и образовать изъ нихъ стройное церковное соединеніе, для сего потребно участіе особой сорнирующей стихін. которая бы на одной и той же неизивнной основъ созидала разнообравные по положению и сорив органы, поставленные другь въ другу во взаниныя и правильныя соотношенія. Эта стихія, будучи въ собственномъ смыслъ церковнымъ элементомъ, явияется организующимъ началомъ церковнаго правительства.

По божественному учрежденію христіанская церковь есть духовное царство вёры и блатодати, долженствующее принять въ свое общеніе все человёчество безъ различія народностей и витств быть церковію квждаго отдъльнаго народа съ сохраненіемъ его политическихъ особенностей, насколько вти особенности не противорёчать духу и назначенію церкви. На семъ основаніи, какъ самъ основатель церкви, Христосъ Спаситель, проповёдуя Свое ученіе и собирая вокругъ Себя послёдователей, оставлялъ ихъ въ прежнихъ условіяхъ политическаго существованія; такъ и св. апостолы, проповёдуя евангеліе въ разныхъ иёстахъ и у разныхъ народовъ, основывали среди нихъ христіанскія церкви съ особымъ видимымъ устройствомъ и внёшними порядками жизни. Такимъ путемъ возникли различныя христіанскія церкви, а съ нимъ образовались и отдёльныя христіанскія общества въ различныхъ мѣстностяхъ и у разныхъ народовъ.

Digitized by Google

Существование такихъ обществъ необходимо предполагаетъ присутствіе среди нихъ особаго правительства и извёстныхъ учреяденій, чрезъ и при посредству которыхъ должны дуйствовать и проявляться духовная сила и власть этого общества, предполагаеть наличность извъстныхъ законовъ и извъстной организація, чрезъ воторые и при посредствъ которыхъ поддерживаются внутренній строй, надлежащій порядокъ и правильное теченіе жизни въ этомъ обществъ, словомъ предполагаетъ все то, что является необходимымъ для всякаго двиствительно существующаго общества, имъющаго особое назначение и преслъдующаго особыя цёли. Въ распоряженіяхъ св. апостоловъ, какъ первыхъ боговдохновенныхъ устроителей Христовой церкви, содержатся первые шаги и первые начатки потребнаго для церкви, какъ видимаго общества, внъшняго устройства; но полное развитіе этого устройства совершено самою церковію при озареніи приснообитающаго въ ней божественнаго Духа, при руководствъ ся богомудрыхъ пастырей, при действи ся духовного авторитета. На семъ основании весь чинъ церковнаго устройства, имъя по началу апостольское происхождение, является по продолжению церковнымъ созданіемъ, получающимъ значеніе существенно необходимаго для христіанской церкви въ дълъ сохраненія ею собственнаго существованія и достиженія возложенной на нея великой духовной миссіи. Въ этомъ устройствъ, при всъхъ признакахъ общечеловъческаго существованія, воплощены идеи божественнаго строительства, указанныя св. апостодами и сознанныя церковію при посредствѣ ся законодательства и практики. Поэтому во всемъ церковномъ устройствъ и въ отдъльныхъ его отрасляхъ слъдуетъ предполагать каноническое значение, т.-е. признать ихъ имъющими правильное происхожденіе и законное существование и приписать имъ нормирующее вліяние на жизнь всей церкви, какъ общества, и отдъльныхъ ся послъдователей, какъ членовъ этого общества.

Восточные патріархи, выражая въ своемъ посланіи къ епископамъ великобританской церкви православный взглядъ на происхожденіе и составъ управленія вселенской церкви, пишутъ: "Господь нашъ Іисусъ Христосъ самъ, какъ глава, держа кормило правленія церкви, управляетъ ею посредствомъ святыхъ отцевъ. Для сего Духъ Святый частнымъ церквамъ, закомно

Digitized by Google

# о канонич. Элементь въ церк. управлении.

основаннымъ и запонно состоящимъ изъ членовъ, поставнить епископовъ, какъ правителей, пастырей, главъ и начальниковъ <sup>378</sup>), которые суть таковы отнюдь не ио злоупотреблению, а законно указуя въ сихъ пастыряхъ образъ Начальника и Совершителя нашего спасения, дабы общества върующихъ модъ енмъ управленіемъ восходили въ силу Ето<sup>4 376</sup>). По этому представлению управление Христовой церкви, невидимо сосредоточивалсь въ рукахъ ся главы и основателя, видимо при содъйстви Св Духа распредѣляется по отдѣльнымъ частнымъ церивамъ между ихъ епископами, получающими въ семъ отношении различныя наименования. Различіе этихъ наименованій, осмовывалсь не на изиѣнении ісрархичеснихъ правъ спископокаго сама, а на исравенствѣ административныхъ преямуществъ, связывающихоя съ этимъ саномъ, требуется каноническимъ строемъ церновнаго управления.

Въ самомъ дълв, если по догнатическому учению всв епископы берь различія ихъ наяменованій, по существу и харавтеру полученной ими благодати и по званію пресмянковъ апостольскихъ пользуются одинаковымъ значеніемъ безъ всямаго подчиненія нхъ другъ другу; то по требованію каноническаго стрея перковнаго управления тв же спескопы при различии ихъ наниенованій, вакъ церковныхъ правителей, разнятся между собою по существу и харантеру принадлежащихъ имъ административныхъ прениуществъ, съ подчиненіенъ однихъ другинъ. При этомъ самая власть спискода законно вращается только въ извъстныхъ строго опредъленныхъ границахъ. Въ втомъ отнониенін прежде всего, по требованію каноническихъ правиль, кажный списковъ является правителемъ только извъстной церковной общины, и визоте предстоятелень тельно известной церкви, связанной съ извъстною территоріею, виз предъловъ воторой не могуть нивть экачения на пастырския дайствия, ни правительственныя распоряженія епископа. Посему каждый епископъ за-

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup>) ηγουμενους και ποιμενας, και όλως ούκ 'εν καταχρήσει, άλλα κυρίως άρχας και κεφαλάς, τούς επισκόπους έθήκετο τό πνεῦμα άγιον.

эте) Поли. себр. постановл. и распор. по вёденет. прав. невозёд. росс. иннер. т. Ш., стр. 173. Сиб. 1875 г.

#### **ПРАВОСЛАВНОВ ОВОЗРЪНИВ.**

монно и по праву можеть простирать свою власть тельно на известную инстность, или наять выражногом каноннусския правние "каждый спископь имъсть власть въ своей спархіи и управляеть ею съ приличествующею вениему осмотрительноотію -и имветь нопечение о всей странь состоящей въ зависимости оть его града". При такомъ ограничения предъла собственнаго луправленія каждый спискомь, имвя въ своемь подчиненія только EJIDHEORD A MADORD HARBOTHON MECTHOCTH, BUOTHOMCRIN BU EDVILME мислится постероннымъ правителемъ. На семъ основания каноничеонія превная существо взаниныхъ отноменій одного епископа, кань - ADABHTELS, N'S ADVIONY HOCTOBLENDTS BE TONE, UTO RANASH CHAD--хія, такъ предваз епископскаго управленія, доляна безъ ствененін сохранять принадложащія ей права, и ширто изъ епископовъ не долненъ просунреть свою влесть на иную спархию и самосвольно совершать въ ней, безъ ввлона сл епискони, какія бы -то ни было спископовія дійствія, каяв-го: но должень учить аконнародно въ непринадлежащенъ ему города, призвончь себв вынриновь, принадлежащихъ нъ предълу другиго спископа, не -должень руконологоль кого-лебо безь согластя его ещеснопа, - не должень принимать запрещенных и изверменныхъ другинь овпископень и вообще вибыляваться въ дъйствін и распоряженія - другаточепискова 277). /У пасатнюмыйя ограничения, нивя сначение чаноначесных норих въ устройства описнопсияго управления, - BROTEBRAIDTE BRANDWRITE, TTO REMAIN ONECOUS SEMMERTE DOLO--жение правительственныго органа иля наубетной церквя не на -женования только присущей его саму безгодетной власти, а вийпорвонало оных принонеческого установления, сообщающиго втой лваясти дийотнирально правительственное значение. По этому соіівсоплення (неціравнівно ор (второны превосявлнято ная оящета -учиворыдния, что фалоя корядна и стройности из нерковномъ -управления осуществляется принципівльно въ божествонномъ учреждении епископата, исторически въ различныхъ органахъ высшей церковной администраціи, не имвющихъ характера ва-

Ant. 8. 4. 6. 9. 12. 20. Kape. 28. 37. 64. 65. 91. 101. Copg. 18. 14. 15. mgp.

Digitized by Google

# о ванонич. Элементь въ церв, управления.

нонической необходимочти". Такое узврение необходимо дополинть поясненіемъ, что самое спископольо при обдаданія признакомъ божественнаго учрежденія получаеть значеніе правительственного органа въ церкви лишь на основании извёстныхъ тапоническихъ условій, при отсутствін поторыхъ и обладаніе синсконскою властию недостатонно служить ручательствомъ норядна и отройности въ нерковномъ управления. Еще,болъе ошибочно со стороны православнаго канониста представлять, что лися порядка и страйности въ нарковномъ управления осущестранется канонически въ божественномъ учреждение списиононой влясти, а ноторически въ раздинныкъ органахъ высшей церковной администрацін, но имбющихъ характера ваконической необходимости". Въ этомъ представлении необходимо отбросить самую мысль его, какъ неправославную и засвидетельствовать, что богоучрежденность епископской власти имветь не каноничесвое, а догматическое значение въ церковномъ управления и служить основаниемъ особыхъ черть, сообщающихъ этому управленію въ извёстнойъ смыслѣ догматическое значеніе: присутствіе же каноническаго элемента заявляеть себя въ другихъ совершенно самостоятельныхъ признакахъ, усвояющихъ церковному управлению канонический характеръ. По правильному представлению православнаго канониста богоучрежденность епископской власти въ христіанской церкви указываеть лишь на неоспорямое присутствіе божественнаго авторятета въ церковномъ управленіи; но полное развитіе иден порядка и стройности въ церковномъ управлении осуществляется при посредствв различныхъ органовъ, причастныхъ этому авторитету, но получающихъ двиствительное значение лишь по силь известныхъ каноническихъ требованій. Объявляй оть лица православнаго канониста правильнымъ такой взглядъ на церковное управление, мы должны прибавить, что органы, по которымъ распредвляется высшая правительственная власть въ христіанской церкви, имвють все каноническое значение въ томъ сиысль, что они признаны самою церковію существенно необходиными для полнаго и двиствительнаго развитія иден порядка и стройности въ церковномъ управленіи и его отношеніяхъ. Историческою стихіею въ этихъ органахъ оказывается то, что они развиваются въ условіяхъ

6\*

:83

миста и времени, подъ вліяніенъ общечеловическихъ и въ частности государственныхъ отношеній; подобно тому какъ и сама Хрястова церковь, будучи по природи божественнымъ учрежденіемъ, дийствуетъ, живетъ и развивается въ обыкновенныхъ условіяхъ человическаго существованія. Но какъ въ отношенія къ самой Хриотовой церкви мы на можемъ сказать того, что ея видимое устройство, внишніе порядки жизни и вся дисциплина не имиютъ необходимаго и существеннаго значенія, а являются лишь случайнымъ историческимъ наростомъ; такъ и въ отношеніи къ церковному управленію мы не имиемъ права утверждать, что его высшіе органы суть только продуктъ исторической жизни церкви безъ внутренней и существенной въ нихъ необходимости.

Выше разъяснено, при какихъ условіяхъ каждый епископъ получаеть значение правительственнаго органа въ церкви, и въ какомъ смыслё онъ является представителемъ церковнаго управленія. Изъ этого разъясненія видно, что каждый епископъ признается правителемъ только извъстнаго церковнаго предъла; но такимъ предъломъ на языкъ каноническихъ правиль вселенской церкви была "пароікіа" т.-е. мъстность, обнимавшая городъ съ принадлежавшими къ нему въ гражданскомъ отношении селеніями 378). При такой дробности административныхъ предвловъ епископскаго управленія во вселенской церкви, развивавшей систему своей администрація применительно въ гражданскому разавленію Грекоримской имперіи, для объединенія церковной жизни и вивств для обезпеченія правильности во взаниныхъ отношеніяхъ епископовъ, какъ церковныхъ правителей, между собою, вселенская церковь возвысила значение ивкоторыхъ епископовъ, признавъ ихъ правительственными органами и административными центрами для целой церковной области, совпадавшей обывновенно съ гражданскою провинціею. Такими органами и центрами вселенская церковь признала епископовъ, занимавшихъ ваеедры въ главныхъ городахъ т.-е. митрополіяхъ гражданскихъ провинцій, отъ которыхъ эти епископы и получили свое цер-



<sup>&</sup>lt;sup>376</sup>) Ант. 9. и толков. сего прав. у врх. Іовина, Опытъ курс. Цери-Законов.

ковно-правительственное название митрополитовъ. Такимъ образонь митрополитами въ древней вселенской церкви были епископы, которые, не отличаясь отъ прочихъ по своему епископскому сану, преимуществовали передъ другими по правамъ правительственной власти. На основание этой власти митроподиты, имъя попечение о всей церковной области, заключавшей нъсколько спископскихъ предвловъ, предстоятельствовали между обывновенными спископами признававшими ихъ своими духовными главами. и относившимися въ нимъ по вобиъ важибйщимъ дъламъ. Въ знакъ нервовного подчинения митрополиту, областные спископы обывно-BEHRO BOSHOCHIH CTO HMA B'S MOINTBAND, O MUTDOUOINTE B'S CBORD очередь, на правахъ начальствовавшаго въ митрополіи, утверждаль избрание епископовъ, созывалъ ихъ на областные соборы, приняналь на нихъ жалобы отъ недовольныхъ ихъ распоряжениями, вообще надзираль за всэмь церковнымь управлениемь въ области. Подобныя прелиущества митрополитовъ быля выраженіемъ не только почета ихъ предъ спископами, а и власти натъ послълними. такъ что епископъ, поставленный бевъ согласія митрополита, по ванонамъ не могъ и считаться спископомъ, равно и областной соборъ, созванный безъ въдома митрополита, не признавался совершеннымъ 379). При такомъ значени митрополитовъ въ областномъ управленія по меньшей мёрё странно утверждать, что органы, пользовавшіяся митрополичьею властію, не имёють "характера канонической необходимости" въ развити иден порядка и стройности въ церковномъ упревлении. Вопреки подобному увъренію мы вынуждаемся замітнть, что собственно митрополиты съ собиравшимися подъ ихъ предсъдательствомъ провинціальными или областными соборами и были действительными каноинческими центрами церковнаго управленія въ древней вселенской церкви, признававшей соборность основнымъ началомъ и вивств отличительнымъ признакомъ своего управления. Вслёдствіе сего православный канонноть, представляя соборь, какъ собрание епископовъ извёстной области или отдёльной церкви, средоточіемъ управленія для этой области или церкви, не дол-

<sup>373</sup>) Авост. 34. 1 всел. 4. 5. 6. УП всел. 6 Акт. 9. 14. 16. Коре. 28. Двуар. 14.

женъ унускать при этомъ изъ вида и духовнаго главу или предсвлателыствующего въ этопъ собрания. Въ противномъ случав представление нанониста будеть неполно и неправильно въ канонической силина; ноо представляя соборь, накъ собрание аписноповъ, средоточісмъ церковнаго управленія безъ главы въ этомъ собрания, им ноддаемся опасению бамыя благія начиналія. собора объявать безуспъшными, равно и самыя единодушныя его востановления оставить безъ последствий въ виду того. чтоне будеть управляющиго ходомъ соборныхъ разсуждения и надэнчанищато за исполнениеные собобныхъ постановлений. Епіс опастве полагать отдельный и самостоятельный центры церковного yipelelenin by othony enterony, fary markets hybriditate upeквиз, пбо прекращение его генерація угрожаеть уничтожениемъ a canon nepres be stone inderers. No stony by shemen creнени пудро и строительно поступила древняя вселенская церковь, которая вы единовыслія многихы спископовы св наз особнимы главою полагала гарантію правальности церновныхъ отношеній в вмиоть нанонический центръ дервовнаго управления для наядой саностоятельной чести. "Епископамъ всякато народа, глаенть аностольское правило, подобаеть знати перваго въ нихъ и HOLEHÈBETH CIO, SKO LIBEY, E HEYCIO IDCELIMAIOMAIO NYS BIGOTL не творити безы его разсуждения: творити же каждому только то, что касается до его епархів в до мвоть, кв ней принадлежашихъ. Но и первый ничего да не творитъ безъ разсуждения встхъ. Ибо тако будеть единонысліе, и прославится Боръ о Госножи во Святоми Духи, Отепрь и Сынть и Святый Духъ" зво).

<sup>14</sup>) Изъясняя настоящій канонъ о правильномъ вѣдѣніи дѣлъ церковнаго управленія, Зонара пишеть: "Какъ тѣла движутся неправильно, или даже и совсѣмѣ дѣлаюток безполезными, если голова не сохраняетъ своей дѣятельнести нъ здорожомъ состоянія; танъ и тило церкъй будетъ двичаться безпоряденно и всправильно, если первенствующій въ веми членъ, занимающій щѣсто главы, не будетъ пользоваться подобающею ему честію. Посему настоящее правило повелѣваетъ, чтобы первенствующахъ епископовъ въ каждой епархіи, т.-е. архіереевъ митрополій, прочіе епископы той же епархія почитали главою и безъ нахъ не дѣлали ничего такого, что имѣетъ отношеніе къ общему состоянію церкви". Также толкуетъ настоящее правило и Вальсъйонъ, который говорить: "порядокъ поддерживаетъ все-и небесное и

86 .



# о канонич. Элэминтъ УБ ДВРК. УПРАВЛЕНИ.

Настояний канонъ, прънсняя общее руноводственное начало ноивствато церновного управления, от опредиленностию указываета. центрь и радіусы этого управления, разъясняя взаницыя между. INNE OTHOMSHIR, ROTOPLINE LOANSHE VIBODELATLOR & BORACDERваться норедень нь пранцилють теченія нерковной жизня. Поразваснению канона однив изъ числа велав спископовъ мветнооти должень вочитаться вореммъ и быть главою (корода), начальствующимъ среди прочихъ съ твив, чтобы другіе сбрана. неь нь нему по далама неркознего упревления, превлинеющимия ить власть, и чтобы дервый не разрешаль таковыхъ дель безъ совыть от прочини. Такими образоми общее управление дилание никотной, церковной изствети должно совернилься при участи вояхъ списатовъ, во при слебомъ значение одного наъ нихъ; какъ главы прочихъ, получающато посему значение церковнеадинистративные денера въ помъстномъ управлении. Соборъ Нявейскій (325 г.), называя начальствующихъ въ церковной области снескоповъ митрополитами, усвонеть имъ и особыя преимущества, постановляя: "епискова поставляти вайболёе прин ично всвиъ тоя области епископомъ... утверждати же таковыя дъйствія въ каждой области подобаетъ митрополиту... вообще же да будеть извъстно сіє: аще кто безъ соизволенія митрополита поставленъ будетъ епископомъ: о таковомъ великій соборъ опреавлиль, что онъ не долженъ быти епископомъ". При этомъ Никейскій соборъ общее управленіе дълами церковной области и въ частности разсмотрение судныхъ делъ вверяетъ собору епископовъ области съ митрополитомъ во главъ 381). Антіохійскій соборъ, въ согласія съ указанными канонами, такъ изображаетъ общій составъ и порядовъ помъстнаго церковнаго управленія. "Въ каждой области епископамъ, говорилъ соборъ, должно въдати епископа, въ митрополіи начальствующаго, п имѣющаго попечение о всей области, такъ какъ въ митрополию отовсюду стекаются всв имвющіе двла. Посему разсуядено, чтобы онъ и честію преимуществоваль, и чтобы прочіе епископы ничего осо-

земное. Посему и настоящее правило опредвляеть, чтобы рукоположенные воедавали честь рукоположившимъ: вбо сін суть первые и главы ихъ"... <sup>361</sup>) 1 всел. собор. пр. 4. 5. 6.

## православнов овоерэние.

бенно важнаго не дълали безъ него, по древле принятому отъ отенъ нашихъ праведу, кромъ того токно, что относится до спархін. принациежащей каждому изъ нихъ, и до селеній, состоящихъ. въ сл предвлахъ. Ибо каждый спископъ имъсть власть въ своей епархів и да управляеть ею съ приличествующею наждому оснотрительностію, и да ниветь попеченіе о всей стракв, состоящей въ зависимости отъ его града и да поставляетъ пресвитеровъ и діаконовъ, и да разбираетъ всъ дъла съ разсужденіемъ. Далъе же на не покущается что либо творити безъ спископа митрополін. а также и сей безъ согласія прочихъ епискойовъ". Приведенное нравило представляеть начальствующаго въ митрополіи еписиона инъющинъ попеченіе о всей церковной области, и при этонъ разъясняеть, что онъ и честію долженъ прениуществовать передъ прочими спископами, и что прочіе спископы должны относяться къ нему по особенно важнымъ дъламъ церковнаго управленія. Подобнымъ же образомъ разсуждають и другіе соборы, нредставляя епископа митрополіи экзархомъ (церковнымъ начальникомъ) всей церковной области 383).

Такимъ образомъ если каноны вселенской церкви выдъляютъ начальствующаго въ митрополіи епископа изъ среды прочихъ и поставляють его во главт областнаго церковнаго управления, ввъряя ему попеченіе о всей церковной области, то ясно, что при изследовании канонического строя управления вселенской церкви не остается никакой возможности игнорировать эти органы, относя ихъ къ неимъющимъ характера канонической необходимости, и утверждать, что только тамъ канонический центръ церковнаго управленія, гдѣ есть епископъ. Указанные и приведенные каноны, полагая условіемъ порядка въ областномъ церковномъ управлении возвышение епископовъ митрополии, съ подчинениемъ имъ прочихъ областныхъ епископовъ, очевидно руководствуются другимъ началомъ распредёденія каноническихъ центровъ церковнаго управленія. По этому началу образованіе таковыхъ центровъ требуетъ подчиненности многихъ епископовъ одному изъ нихъ, съ предоставленіемъ послёднему особыхъ правъ власти и

н) Сард. 6.

Digitized by Google

вліянія въ дълакъ церковныхъ. Слъдовательно наноническіе центры церковнаго управленія по мысли каноновъ слъдуетъ полагать при кассарт стартйникъ спископовъ, къ которымъ прочіе областные синскопы обращалноь по церковнымъ дъламъ и отъ которыхъ нослъдніе зависъли въ своемъ управленія.

На какихъ началахъ и по какимъ условіямъ образовывались высшіе органы и сормировались каноническіе центры церновного управления въ церновныхъ областяхъ, совпадавшихъ оъ гражданскими провинціями, на твхъ же основаніяхъ и по твиъ же правиланъ складывались высшіе органы и каноническіе центры унравления въ церковныхъ округахъ, совпадавшихъ съ граждансилин діоцезами. Существенная разница заключалась въ томъ; что какое положение въ областномъ управления занималъ митроненть по отношению въ спископамъ, такимъ пользовался экзархъ оночга или патріадкъ по отношенію въ митрополитамъ діоцеза. обнинавшаго нёсколько гражданскихъ цровиній или церковныхъ областей. Всязяютвіе сего по каноническому порядку церковнаго унравленія каноническіе центры онаго въ отношенія къ управлению церковными округами слёдуеть искать при казедрё старванаго въ округа предстоятеля, къ которому, какъ къ глава, прочіе интрополиты округа обращались по церковнымъ дёламъ и отъ котораго они подучади руководственныя указанія. Соотвётственно сему въ отношения въ отдёльнымъ половинамъ христіанской церкви-Востоку и Западу канонические центры ихъ управленія находились при кассдрахъ Рима и Константинополя, нредстоятели которыхъ пользовались особыми пренмуществани.

Изъ сказаннаго слёдуетъ, что каноническій строй церковнаго управленія въ своемъ развитін представляетъ разнообразіе правительственныхъ органовъ, которые, не отличаясь другъ отъ другъ но существу духовной власти, преимуществуютъ одни предъ другими по внёшнему правительственному значенію. Волёдствіе сего, хотя всё епископы, по божественному установленію, равны, намъ въ одинаковой мёръ одаренные епископсною благодатію и участвующіе въ апостольскомъ преемствё, но по каноническому строю церковнаго управленія они разнятся между собою, получая различныя наименованія и различныя права примёнительно къ различію ихъ церковнаго положенія. На основаній такого рёз-

лята, одан являются сторийшини, вистельнийшини въ среду другимъ, сосредоточнавнощини въ свеихъ вухахъ преничнества ценколнаго вредстоятельстве, но смлв возбужденія церновных вопросовь и прана первато голоса въ двлажь церковныхъ. Такое положеніе предоставлялось списнопанть, эанимавшинь каседры въ главнайщихь городахъ гражданскихь провинцій и діоцевовь, и служно ручилельствонь порядка и стройности въ церковныхъ отношеніяхъ. Также покожение этихъ спископовъ съ ясностию обизружилось, по засвидительствованию истории, при разришении первыхъ вопросовъ церковнаго благоустройства, и продолжало развиваться съ заизчательною послёдовательностию въ свизи съ развитиемъ соборнато начала управления Христовой цериви. По этому насколько соборь въ симолъ собранія мнотихъ спископовъ признастся существенною и основною формою церковнаго управления, настольно присутствіе старійнаго и главнаго въ этомъ собранія является необходнымымы и неизбъянымы для образованія этого собранія, единотва его дъйствій и успъмности его распоряженій. Въ согласіи съ симъ каноническія правила, представляя соборныя разсмотринія порковныхъ діль существенною сормою перковлаго управленія, созваніє собора возлагають на обязанность старийнаго въ области или въ округъ предстоятеля, подъ личною егоответственностію 282), а историческія данныя дополняють, что по мари того, какъ упадала соборная форма управленія-падало и значение старъйшихъ предстоятелей, сохранившихъ лишь свои названія. Рядомъ съ этимъ цервовная практика удестовърасть; что оъ возвышеніемъ константиновольскаго іерарха и постепеннить растиреніемъ его вліянія возникло и постепенно развивалось учреждение всегдашиято собора при его казедра, получившаго впоследствія характерь постоянныго синода. Такимь образоячь, если мы желаемъ правильно понимать и върно представлять нанонический строй периовнаго управления вселенсной церкаж, то делены признать и различить въ этомъ стров два раввожирно необходними и равноизряо восколняющія одно другое начена: ов одной отороны соборное ведение дъль церковнаго \*\* : :

- M) Au. 67. Ann. 18. 20. IV. 19. VL & VIL 6 H Ap.

N. ....

્ય ા દુલવ

, 1 P.

управленія, требующее обязательнаго участія всёхъ епяскоповъ какъ церковныхъ правителей, съ другой-предстоятельство старвашаго изъ нихъ, накъ духовнаго главы прочихъ, представляющаго видимое средоточіе въ церковномъ управленіи. Оба эти начала, возникая исключительно на канонической почва, т.-е. по требованию внутреннихъ началъ церковнаго устройства, являются неотъемыеными признаками ваноническаго строя церковнаго управленія вселенской церкви. По мірт развитія и степени янвости этихъ началъ слёдуеть опредблять и оцёнявать действительное совершенство и внутреннюю правомърность управзенія каждой помёстной православной церкви. При руководствё этихъ же началъ должны быть разсматриваемы и провъряемы прайности въ строй управления церквей неправославныхъ. Вслидствіе сего, отвергая, какъ канонически неправославное, католическое учение о главенстви папы, возвышающагося своими правани надъ авторятетонъ соборовъ, и не принимая противоположнаго ватолическому-галликанскаго ученія, полагающаго источних правительственной власти церкви въ безраздёльномъ средоточів епископата, мы съ рёшительностію осуждаемъ и то, объявляющее себя православнымъ, ученіе, по которому высшіе органы церковной администраціи не имвють характера канонической необходимости. Это учение не имветъ связи съ православнымъ полагающимъ въ важдомъ епископъ преемника апостольскаго, обладающаго въ равной мъръ божественною властію, но въ административномъ отношении разнящихся другъ съ другомъ по превнуществамъ. Вслъдствіе такого различія каждый изъ епископовъ, являясь представителемъ правительственной власти для извъстнаго церковнаго предъла, находится въ подчинении старвашаго, двиствующаго по соввту и въ согласіи съ прочими.

Оканчивая этимъ наше изслъдованіе, мы для возобновленія, въ памяти сказаннаго и для устраненія недоразумъній сгруппируемъ главныя мысли нашего изслъдованія въ отдъльныхъ положеніяхъ:

I. Появленіе катріаршества ръ хриотіанской церкви было алъдствісять постепенныго розвышенія спискововъ знаменитым михъ городовь Гренс-римской имперія и служно на созрёдон

точенію церковнаго управленія при каседрахі только нікоторыхъ старійшихъ предстоятелей.

II. Учрежденіе константинопольскаго патріаршества и постепенное возвышеніе его казедры, имъя въ своемъ основанія политическое значеніе Константинополя и исключительное положеніе его епископа, какъ іерарха столицы имперіи, служили къ сосредоточенію церковнаго управленія на Востокъ при константинопольской казедръ.

III. Соборы вселенской церкви, возвышая константинопольскаго іерарха и его каседру приманительно къ римскимъ, сравняли константинопольскаго іерарха въ преимуществахъ съ римскимъ, и сдалали каседру перваго административнымъ центромъ церковныхъ отношеній на Востокъ христіанской церкви, какимъ римская была на Западъ.

IV. Римскій и константинопольскій ісрархи, представляя съ ихъ каседрами средоточные пункты церковнаго управленія, пользовались одинаковымъ авторитетомъ въ рёшеніи дёлъ и вопросовъ тогдашней христіанской церкви, безъ преобладанія или главенства одного ісрарха надъ всею христіанскою церковію и безъ вмёшательства одной каседры въ отношенія другой.

У. Римскій и константинопольскій іерархи, при преимущественномъ каноническомъ значеніи ихъ каседръ, при сосредоточеніи въ ихъ рукахъ высшей церковной власти, не только не устраняли своимъ значеніемъ совокупнаго авторитета всёхъ прочихъ предстоятелей христіанской церкви, напротивъ нуждались въ этомъ авторитетъ для сообщенія законности, истины и силы каждому общецерковному постановленію, подлежа суду того же авторитета въ случаъ допущенныхъ ими противозаконныхъ дъйствій п распоряженій.

VI. Никейскій первый вселенскій соборъ, утвердивъ въ предыдущихъ канонахъ права и значеніе областныхъ митрополитовъ, въ 6 правилъ обозначилъ старъйшихъ іерарховъ христіанской церкви.

VII. Принадлежавшее александрійскому епископу на основанію обычая высшее управленіе церковными ділами Египта, обянмавшаго нісколько граждановихъ провинцій, утвердилъ за нимъ и Нивейскій цервый вселенскій соборъ, признавшій александрій-

скаго епископа главою египетскаго діодеза, высшимъ надъ обыкновенными митрополитами и старвйшимъ іерархомъ христіанской церкви.

VIII. Утвердившееся на обычат преимущественное положение антіохійской казедры и ся іерарха на христіанскомъ Востокъ ограждено и положительнымъ закономъ со стороны Никейскаго и Константинопольскаго вселенскихъ соборовъ, усвоившихъ антіохійскому епископу не преимущество чести, а права предстоятельства предъ областными митрополитами, и признавшихъ антіохійскую казедру старъйшею на Востокъ въ междуцерковныхъ отношеніяхъ.

IX. Никейскій соборь въ 7-мъ правняю предоставняю іерусалимскому епископу лишь почетныя преимущества, по которымъ іерусалимскій іерархъ по правамъ чести приближался къ старыйшимъ предстоятелямъ христіанской церкви, но по правамъ власти уступалъ местному митрополиту Кесаріе-палестинской области.

Х. Предоставленныя Никейскимъ соборомъ іерусалимскому епископу наравить съ старъйшими' предстоятелями христіанской перкви почетныя преимущества, при особомъ значеніи Іерусалима, какъ мъста нахожденія его казедры, съ теченіемъ времени перешли въ права дъйствительной власти, свойственной старъйшимъ предстоятелямъ, и утверждены Халкидонскимъ соборомъ, предоставившимъ іерусалимскому епископу въ управленіе трехчастную Палестину.

XI. Старъйшинство римскаго іерарха въ ряду другихъ предстоятелей всегда признавалось и уважалось въ христіанской церкви только не по какимъ-либо догматическимъ основаніямъ, указывавшимъ на присутствіе при римской каведръ особой благодати епископства, а по общимъ каноническимъ условіямъ въ особой мъръ имъвшинъ мъсто при римской каведръ, какъ каведръ столицы римскаго царства и главнаго города тогдашиято міра.

XII. Нивейскій соборъ, признавая положеніе римскаго епископа нормою для опредёленія отношеній другихъ старёйшихъ предстоятелей, не имбять въ виду мысли о главенствё римскаго епископа надъ всею церковію, а разумбять его начальственное отношеніе только въ извѣстной части послѣдней, подъ которою слѣдуетъ разумѣть области, прилегавшія въ Риму.

XIII. Занимая положеніе церковнаго предстоятеля на Западъ, римскій епископъ не только<sup>\*</sup>не имѣлъ того значенія, конмъ онъ подьзуется въ настоящее время на правахъ главы католицизма, но и не располагалъ большими преимуществами въ области церковнаго управленія и суда, конми пользовались другіе патріархи подчиненныхъ имъ округахъ.

XIV. Сардивійскіе каноны, не содержа мысли о первенствъ цли главенствъ римскаго епископа надъ христіанскою церковію, предоставили его казедръ новыя преимущества, коими онъ прежде не пользовался, и которыя не распространяли его вліянія на Востокъ.

XV. Предоставленныя римскому епископу сардикійскими канонами преимущества, им'яя цілію обезпечить правильность разсмотр'йнія судныхъ ділъ объ епископахъ, на практикі, при исключительномъ положеніи римской казедры на Западі, повели къ дійствительному возвышенію авторитета римскаго владыки и къ утвержденію его власти надъ Западомъ.

XVI. Дженсидоровскія декретадія, содяйствовавшія развитію предоставленныхъ римскому спископу сардинійскими канонами преимуществъ относительно подчиненія папами своему непосредственному в'ядёнію важитёйшихъ дёлъ пом'встныхъ церквей Запада, вдіяли на развитіе папской власти, какъ свётскаго владычества, со всёми проистекавшими отсюда послёдствіями.

ХVІІ. Римскій епископъ, занимая положеніе церковного предстоятеля христіанскаго Запада, подьзовавшагося извёстными правами высщей дерковной власти на Западъ, почитался первымъ въ ряду старайшихъ предстоятелей вседенской деркви и при обращихъ право на преимущественное къ нему уваженіе отъ другихъ и на преимущественное вийста съ прочими вліяніе на кака и теченіе дацъ церковныхъ.

XVIII. Указанное положеніе римскаго епископа не было тодько почетнымъ преимуществомъ, ябо это положеніе, предоставляя римскому енископу первенство мёста и почетъ предсёдатедьства въ составѣ и собраніяхъ всѣхъ іерарховъ христіанской перкви, съ одной стороны давало ему право относиться къ другиюъ съ

-94

Digitized by Google

# о канонич. Элементе въ нерк. управлении.

законными и сприводливными требованіями, съ другой — откріваю возможность обращенія нь нему съ просьбено о посредничества и заступленія.

КІК. Высское целоженіе римскаго ісрарха и его наседры не было чоливчитсяльнымы ихъ достоянісмъ, нбо вселенская нерковь, спредыля на своихъ соборехъ превмущества другихъ старъйиниъ ісрорховъ и ихъ наседръ примёнительно къ римсиниъ, сравнила съ послёдними понстантинопольскій престоль и его ісрорха относительно вліянія на дёла кристієнской цериви.

**XX.** Возвышение константинопольской казедры и ея іерарха вселенскним соборами служило къ образованию особато самостоятельнаго центра управления на Востокъ христіанской церкви и устраняло возможность абсолютизма и санатизма въ отношенияхъ Запада къ Востоку.

XXI. На основанія возвышеннаго положенія константинопольскій іерархъ пользовался особыми, усвоенными его казедрѣ преимуществами, распространявшими его вліяніе на весь христіанскій Востокъ.

XXII. Возвышеніе римскаго и константинопольскаго іерарховъ предъ прочним старъйшими предстоятелями христіанской церкви не нарушало іерархическихъ правъ другихъ патріарховъ и не сопровождалось раздѣленіемъ патріаршихъ каеедръ на два порядка—на высшіе и подчиненные.

XXIII. Трульскій шестой вселенскій соборь, опредёляя порядокъ патріаршихъ казедръ, выразнять мысль о преимущественномъ положенія константинопольской казедры сравнительно съ римскою.

XXIV. Преимущественное положение римскаго и константинопольскаго іерарховъ не противоръчитъ учению о церковной пентархіи, основанному на духовныхъ преимуществахъ патріаршаго сана и сравнениемъ пяти патріарховъ съ пятью чувствами предполагающему возможность различнаго ихъ положения.

XXV. Высшіе органы церковнаго управленія имѣють каноническое значеніе, ибо съ одной стороны находятся въ принципіальной связи съ догматическимъ ученіемъ о церкви, съ другой утверждаются на коренныхъ основаніяхъ церковнаго устройства.

XXVI. Каноническій элементь имбеть преобладающее значеніе въ развитіи церковнаго управленія, потому что по указанію этой стихіи сормируются и распред вляются церковные органы управленія, устанавливаются и разнообразныя сормы ихъ отношеній, опредвляется и узаконяется компетенція ихъ двятельности.

XXVII. Каноническій отрой церковнаго управленія представляеть въ своемъ составѣ разнообразіе правительственныхъ органовъ, которые, не отличаясь другъ отъ друга по существу духовной власти, разнятся одни отъ другихъ по своему значенію, получая различныя наименованія и права, примѣнительно къ различію ихъ церковнаго положенія.

Про. Т. Барсовъ.

Digitized by Google .

# CIOBO

Высокопреосвященнѣйшаго Іоанникія, митрополита Московскаго и Коломенскаго, произнесенное при первомъ служеніи въ Московскомъ Успенскомъ соборѣ 28 августа 1882 года.

Когда созидали второй храмъ Ісрусалимскій, то старцы, видтвшіе и помнившіе величіе и красоту перваго разрушеннаго храма, не могли удержаться отъ слезъ при сравненіи ихъ между собою. Это были не слезы радости о вновь созидаемомъ храмъ а невольное выраженіе сердечной скорби и печали о томъ, что новый храмъ далеко не соотвътствовалъ прежнему своимъ великолтинетъ и казался въ глазахъ ихъ какъ бы несущимъ.

Обстоятельство это, записанное однимъ изъ пророковъ Божіяхъ, невольно пришло мнё на память, когда я получилъ первое непредвидённое и неожиданное мною извёстіе о новомъ своемъ назначеніи быть пастыремъ первопрестольнаго града вашего и всей московской паствы. Предъ мысленнымъ взоромъ монмъ предсталъ рядъ великихъ и знаменитыхъ іерарховъ церкви Московской, начиная отъ древнихъ святителей ся Петра, Алексія, Іоны и Филиппа и подобныхъ имъ, коихъ вёра Богомъ оправдана и жизнь Богомъ прославлена и коихъ нетлённыя тёлеса доселё почиваютъ въ святыхъ храмахъ, въ которыхъ они совершали служеніе Богу при жизни, въ назиданіе и утёшеніе я

tepapхами, совершавшими великое служение свое на вашихъ и нашихъ глазахъ. Предсталъ предо мною величавый образъ приснопамятнаго Филарета, цёлое полстолётіе сіявшаго яркимъ свётилонъ на небосклонъ церкви Русской и почти столько же украшавшаго собою знаменитую казедру святителя Петра, — Филарета, получившаго отъ Бога полныхъ десять талантовъ и во сто кратъ увеличившаго ихъ собственнымъ трудомъ и двятельностію, коего мошное сдово, какихъ бы сторонъ христіанской жизни ни касадось оно, уподоблядо его древнямъ вседенскимъ учителямъ и святителямъ. Предсталъ предо мною величественный въ своей святой простоть образъ Инновентія, полстольтія впостольски подвизавшагося въ насаждении Христовой вёры, не на чуждомъ основании, среди народовъ не искавшихъ Господа и не вопрошавшихъ о Немъ, и къ концу своего земнаго подвига пересаженнаго, какъ зрълый плодъ, съ отдаленной окранны въ сердце Россін, чтобы здёсь возбудить среди людей, оть лёть древнихъ знающихъ Господа, такую же ревность къ трудамъ апостольскимъ. Предсталъ наконецъ образъ ближайшаго предшественника моего Макарія, котораго недавно такъ безвременно, по чедовъчеснить соображениять, лишилась церковь Московская, ученымъ богословскимъ трудамъ котораго и я, подобно многимъ своимъ сверстникамъ, обязанъ едва не всемъ, что имею, и труды которыго въроятно еще на долгое время для многихъ грядущихъ поволёній будуть служить незамёнимымъ руководствомъ-Когда я мысленно началъ сравнивать себя съ сими велиними свътилами церкви Московской, то невольное смущение объяло мою душу. Что я передъ ними? Мощное, проникнутое помазаніемъ слово ихъ и назидало и утвшало и обличало пасомыхъ. проходя, подобно слову Божію, до разделенія души и духа и судительно было помышленіямъ и мыслямъ сердечнымъ; а я долженъ сказать о себъ словами Писанія: недоброръчивъ есмь азъ прежде вчерашняю и третіяю дне. Они были мужи совъта, быстро и легво разрѣшавшіе самые сложные вопросы жизни; а нъкоей доли опытности, пріобрътенной мною въ продолженіе иемаловременнаго управленія преемственно ввёряемыми моему водительству паствани, могшей считаться достаточною для управленія налыми ладіями, будеть ли достаточно для того, чтобы быть кормчимъ великаго корабля и безбъдно провести его въ

Digitized by Google

тихое пристанище среди бурь, мелей и подводныхъ камней? Они были мужи силы и крёпости духовной, могшіе не только твердо и мужественно противостоять всёмъ прираженіямъ на церковь Божію, откуда бы ни исходили оныя, но и побёдоносно отражать таковыя; а я могу похвалиться развё только немощами своими. Перебирая въ мысляхъ все это и подобное, я въ невольномъ смущеній души говорилъ себё: плакать будетъ новая паства моя при видё моего убожества, сличая оное съ великими дарованіями знаменитыхъ моихъ предшественниковъ, и самъ первый оплакалъ собственныя свои немощи.

Но, братіе мон, тоть же пророкъ Божій, который записаль сіе сказаніе въ богодухновенной внигъ своей, укрыцяль и здателей храма, и плакавшихъ при воспоминании о величии перваго храма обътованіемъ отъ имени Божія, что самъ Госпонь пребудеть съ ними. То же отрадное обътование облегчило тяготу души моей, успокоило смущение сердца моего, когда я сталъ размышлять о случившемся со мною подъ руководствомъ слова Божія. Дверьмя пришелъ я въ вамъ, возлюбленные о Господъ, а не прелазяй инудъ, подобно татю и разбойнику. Державная воля Благочестивъйшато Монарха указала мив путь къ вамъ, а сердце Царево въ руцъ Божіей, и аможе аще восхощеть обратити е. тамо уклонить с. А я кто, чтобы мив противиться державной воль Благочестивъйшаго Государя, въ которой проявляется воля Божія о мит? Се рабъ Господень; да будеть святая и благая воля Господа во благо и миж, и ввъряемымъ моему водительству людямъ Божінмъ, свазалъ я самъ себъ.

Тавими и подобными размышленіями успокоивъ свою смущенную въ началѣ душу, по заповѣди верховнаго Пастыреначальника Господа Іисуса Христа, заповѣдавшаго ученикамъ Своимъ, посланнымъ съ благовѣстіемъ спасенія, глаголати прежде всего миръ граду или дому, и я недостойный преемникъ великаго служенія апостольскаго привѣтствую новую паству свою миромъ отъ Господа. Миръ вамъ, возлюбленные о Господѣ; миръ граду вашему, а отнынѣ и нашему, миръ всѣмъ градамъ и весямъ области сей, миръ всей паствѣ московской. Размышленіе о семъ мирѣ да будетъ первымъ общеніемъ въ словѣ между пастыремъ и паствой и первымъ назиданіемъ и для пасомыхъ и для пастыря.

7

Digitized by Google

Бого бъ во Христь, миро примиряя себь, такъ выражаетъ св. апостоль сущность христіанской въры. Не велико повидимому было преступление прародителей нашихъ; но какия стращныя послёдствія произвело оно не только для нихъ, но и для всего ихъ потомства, и какая безмърно великая жертва нужна была для того, чтобы загладить сіе преступленіе: для сего потребовалась врестная смерть единороднаго Сына Божія. Примиренные съ Богомъ столь безмврно высокою цвною, потщимся, братіе, всёми силами соблюсти возстановленный миръ цёлымъ и ненарушимымъ, не поставляя себя самопроизвольнымъ уклоненіемъ отъ води Божіей снова во вражду съ Богомъ. Это значило бы оскорблять безконечную любовь къ намъ Бога Отца, не пощадившаго для нашего спасенія единороднаго Сына Своего, и платить за такую любовь самою черною неблагодарностію; это значило бы уничижать безконечныя заслуги Сына Божія, насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, истощившаго Себя до рабія зрака, претерпъвшаго за насъ оплеванія и заушенія и біенія и наконецъ позорную крестную смерть, пренебрегать кровью Его, изліянною на креств для нашего возрожденія и спасенія; это значило бы укорять духа благодати. которымъ мы запечатлёны для нашего обновленія и освящения, и отъ котораго мы получаемъ всъ божественныя силы, нже къ животу и благочестію. По Христи убо молимъ, дерзаю сказать словами св. апостода, яко Богу молящу нами, потщитеся миръ имъть съ Богомъ, не нарушать оный произвольными гръхопаденіями и закоснѣніемъ въ оныхъ; а если по немощи человъческой и по навътамъ врага Бога и людей, случится кому впасть въ нъкое прегръшеніе, не замедляйте прибъгать къ богодарованнымъ средствамъ для возстановленія нарушеннаго мира съ Богомъ. Аще исповъдасно пръхи наша, върено ссть и праведено Господь, да оставить намь пръхи наша, говорить возлюбленный ученикъ Христовъ.

Миръ имъйте со св. Церковью, которую стяжалъ Господь Іисусъ Христосъ кровію Своею, и въ которой, какъ богатой сокровищницъ, положилъ все, что необходило для нашего оправданія, освященія и спасенія. Исполняйте съ любовію, какъ послушныя и благопокорныя дъти, всъ правила, постановленія и распоряженія ем. Къ какимъ несчастнымъ послёдствіямъ можетъ

повести уклоненіе и отъ незначительныхъ повидимому постановленій св. Церкви, показываеть горькій опыть братій напихъ по духу и плоти, какихъ немало среди касъ, изъ неразумной ревности по буквё удалившихся отъ единенія со св. Церховію и цёлыхъ двёсти лёть блуждающихъ во мракё суевёрій и предразсудковъ и тёмъ самопроизвольно отчуждающихъ себя отъ упеванія жизни вёчной.

Мирствуйте съ предержащею Верховною властію, безпрекословно, съ благоговѣніемъ исполняя всё ся узаконенія и распоряженія, содівйствуя, каждый въ кругі предоставленной ему закономъ власти, осуществленію благихъ ся предначертаній къ славъ и благоденствію отечества, и вознося молитвы въ Богу за Царя и весь царствующій Домъ, да тихое и безмолвное житіе поживенъ во всякомъ благочести и чистотв подъ остинениемъ сей власти. Это прежде всего священный долгь нашь, возлагаемый на насъ святою върою нашею. Бога бойтеся, царя чтите, заповыуеть св. впостоль. Почему? Зане тако есть воля Божія, говорнть онъ. Молю прежде встах творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человьки, за царя и за всяхь иже во власти суть, заповёдуеть другой святой апостоль. Почему? Сіе бо добро и пріятно предъ Спасителень нашинь Богонь. Сего же требуеть и благоденствіе отечества и собственное благополучіе каждаго сына отечества. Опыты всёхъ временъ и народовъ непререваемо увъряють, что истинное величіе и сдава, благоденствіе и счастіе народовъ возможны бывають только дотоль, доколь въ умахъ и сердцахъ народовъ сохраняется безпревословное повиновение и благоговъйная преданность къ Верховной власти. Господи списи Царя и весь царствующій Доиъ: усердная, пламенная молитва о семъ да не престанетъ обращаться и въ устахъ и въ сердцахъ нашихъ, въ особенности среди неустойчивости и разшатанности всвхъ основныхъ понятій въ наше смутное время.

Миръ имъйте со своею совъстію, ея же ничтоже въ міръ нужнъйше есть. Никакія выгоды, какъ бы ведики онъ ни были, никакой успъхъ въ дълахъ и предпріятіяхъ, какъ бы значителенъ ни казался онъ, не принесутъ отрады и утъшенія душъ, если онъ достигаются съ оскорбленіемъ совъсти, этого внутренняго голоса Божія въ насъ, осуждающаго или оправдывающаго всъ поступки. *И*њсть радоватися нечестивыма и въ настоящей жизни, говорить пророкъ Божій, не говоря уже о жизни будущей.

Мирствуйте со своими пастырями, которыхъ Духъ Святый поставияъ пасти церковь Господа и Бога, повинуясь, по заповёди святаго апостола, и покоряясь наставленіямъ ихъ. Видишь и пастыря молящагося во храмв, участвуй съ нимъ въ молитев не однимъ повтореніемъ за нимъ словъ молитвы, но возгръвай въ сердцъ своемъ молитвенное расположение и изъ храма молитвы переноси духъ молитвы и въ твой собственный домъ, который долженъ быть у христіанъ домашнею церковью. Присутствуешь ли при принесении пастыремъ безкровной жертвы Богу, слагай въ сердив своемъ духъ и смыслъ совершаемаго священнодвиствія и поучайся приносить самого себя въ жертву живу, святу, благоугодну Вогови. Услышишь ли изъ устъ пастыря слово назиданія, принимай его не аки слово человъческое, но яко же есть воистину слово Божіе: ибо не отъ себя и не свое проповъдують истинные, богопоставленные пастыри, но глаголы Божіи возвъщаютъ. Да не будетъ для тебя гласъ пастыря возвъщающаго слово истины и спасенія, яко ились тыснивца сладкоиласнаго благосличнаго, котораго можно слушать изъ любопытства, какъ слово доброглаголиваго вити, не для того чтобъ усвоить и обратить въ духъ и жизнь возвъщаемыя истины, а чтобы судить о достоинствъ проповъдующаго, подвергать пересудамъ, какъ проповедуеть пастырь. Это и у пастыря отнимаеть дереновение возвъщать небоязненно слово спасенія, вынуждая его неръдко прикрашивать живое и дъйственное само въ себъ слово Божіе изобрътеніями человъческой мудрости, лишаеть и пасомыхъ благодатной пользы отъ слова, и проповъдуемаго не отъ сердца, п пріемлемаго не сердцемъ. Коснется ли лично тебя или только дойдеть до твоего слуха то или другое распоряжение пастыря по управленію, не прекословь ему съ упорствомъ, не подвергай его пересудамъ, извращая и перетолковывая, во всемъ видя одну дурную сторону и вездъ подозръвая злой умысель; но еслибъ и дъйствительно последовало отъ пастыря какое-либо распоряженіе не вполнѣ соразмѣренное съ временемъ и мѣстомъ и съ обстоятельствами случайными, которыя трудно, а иногда и совсёмъ невозможно предусмотрёть, покрой недостатки пастыря благоснисходительною любовію, памятуя слова Писанія, яко много со-

гръщаемъ еси; моли Господа о вразумленіи пастыря, и если можешь, раскрой предъ нимъ дёло съ кротостію и любовію, да тако друга друга тяготы носяще, исполнимъ законъ Христовъ.

Да водворяется мирь въ семействахъ вашихъ чрезъ точное и неуклонное исполнение встями членами семейства тъхъ обязанностей, которыя воздагаются на нихъ и закономъ естественнымъ н закономъ божественнымъ. Мужіе, любите своя жены, по заповъдн апостола, и яко немощнъйшу сосуду воздавайте имъ примичную честь; жены, повинуйтесь своимо мужьямо, не увлеваясь разрушительнымъ ученіемъ о равенствё съ мужьями или даже превосходствё предъ ними, такъ какъ и по первоначальному созданію мужу предоставлена главная двятельность, а жена создана быть помощницею мужу. Родителя, не раздражайте чадъ своихъ, но воспитывайте ихъ въ наказания и учения Господни, подавая имъ въ себъ самихъ живой примъръистинно христіанской благочестивой жизни; дъти, во всемъ повинуйтесь родителямъ своимъ и почитайте ихъ, ибо только благословение отчее утверядаеть домы чадъ, клятва же матерня искореняеть ихъ до основанія.

Царь и пророкъ Давидъ говорить о себѣ, что онъ и съ ненавидящими мира было мирено. Итакъ, поколику сіе возможно, мнръ имѣйте и съ тѣми, которые ненавидять васъ, оскорбляють или проносять имя ваше яко зло. Аще любите любящія васъ, говорить самъ Господь, кая вамъ благодать есть? Ибо и гръшницы любящія ихъ любять; и аще добро творите благотворящимъ вамъ: кая вамъ благодать есть? Не и язычницы ли такожде творять? Обаче любите враги ваша и благотворите ненавидящимъ васъ и молитеся за творящихъ вамъ напасть. Върнъйшее средство, какъ жить въ миръ съ ненавидящими мира, указываетъ св. апостолъ, когда говорить: аще алчетъ врагъ твой, ухлъби его, аще ли жаждетъ, напой его: сіе бо творя, уъле отненное собираещи на главу его.

Миръ имъйте со всъми, воздавая, по заповъди св. апостола, всъмъ должная, ему же убо урокъ-урокъ, и ему же дань-дань, и ему же страхъ-страхъ, и честію другъ друга больша себе творяще,-и Богъ мира и любви да будетъ со встьми вами. Аминь.

## ЗАМЪТКИ

## НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". С.-П. 1882.

Въ послъднее время все чаще и ръзче заявляется со стороны свътскихъ писателей особенное внимание въ дъламъ и вопросамъ церкви. Къ сожалению, такое внимание-небольшая находка для церкви; бодьшею частію съ фактами такого вниманія является для нея не радость, а прискорбіе. Долго она оставалась у этихъ господъ можно сказать въ забытьи, даже въ пренебрежении; долго они, если случайно и озирались на нее, то видели въ ней только поповъ съ дьячками, и потому она для нихъ представляла собою предметь для всяческихъ глумленій надъ ся внёшнею стороною. Но за то внутреннее ся содержание оставалось для нихъ большею частію, если не безусловною святынею, то по крайней мъръ неприкосновенною. Теперь-совсвых иное двло. Теперь эти господа, оставляя насмъшки и глумленія надъ церковною внъшностію, безцеремонно и ничёмъ не стёсняясь принимаются за BHYтреннее святилище церкви, отъискивая поводы въ нареканіямъ и обвиненіямъ противъ нея въ твхъ или другихъ ея распоряженіяхъ и действіяхъ уже по существеннымо диламо впры. Значить, теперь настали для церкви еще болье тяжкія времена.

Такое неутёшительное явленіе критическаго отношенія къ дёзамъ церкви свётскихъ писателей представляетъ собою книга г.

Филиппова "Современные церковные вопросы", вышедшая въ Петербургъ въ нынёшнемъ году. Въ книгъ этой, съ самынъ тщательнымъ подборомъ относящихся сюда свъдъній и документовъ, русская церковь обвиняется по двумъ въ высшей стопени для нея самой прискорбнымъ вопросамъ: о греко-болгарской распръ и о нашихъ раскольникахъ.

Въ завязавшейся съ давнихъ поръ распри между главными христівнскими народами Балканскаго полуострова — Греками и Болгарами авторъ справедливо видить одно изъ твхъ великихъ затрудненій и бъдствій, какія выпали вообще на долю православнаго Востока и съ какими онъ неустанно ведеть преемствениую борьбу съ самыхъ раннихъ поръ турециаго порабощения. Распря эта действительно не иначе какъ самыми грустными послёдствіями обозначается для православія и его исповёдниковъ на Востокъ прежде всего со стороны внутренняго благосостоянія в благоустройства цервви Христовой, производя между чадами ея вивсто единенія раздоръ, а затвиъ и со стороны политическаго положенія этихъ народовъ среди ихъ завоевателей, вмъсто соеиненія общихъ силъ для согласнаго и дружнаго отпора и сверженія магометанскаго ига, способствуя напротивъ полному разобщению этихъ силъ и действуя такимъ образомъ на руку общимъ врагамъ православія. Все это такъ. Но затёмъ въ дальнъйшемъ изслъдованія этого дъла авторъ входить въ тонъ ия върнаго сына русской церкви по меньшей мъръ странный и приходить въ заключеніямъ, на которыя, кажется, никто не наъявить согласія. не будь онъ нарочитымъ послёдователемъ ORIGINALIGUAO.

Не иначе какъ задавшись напередъ тенденціею сложить всю отвѣтственность въ этой распрѣ на однихъ Болгаръ, или ихъ представителей, для автора стало возможнымъ обратиться для указанія времени происхожденія распри въ "возрожденіи болгарской народности", "неизбѣжнымъ послѣдствіемъ косго", говорить онъ, "должно было быть измѣненіе отношеній этой народности къ греческой". И только вслѣдствіе невозможности обойти ть историческія указанія, по которымъ очевидно слѣдуетъ придти

COBCENS AS HHONY BIBORY OTHOCHTCLIDHO MOTHBOBS BOSHARHOBCHIA иныхъ отношеній между Греками и Болгарами, автору пришлось, и то совсёмъ неохотно, вполголоса и опять только на минутку остановиться, или лучше наменнуть на "тв стороны во характери (какая мягкость выраженій) греческаго народа, отъ которыхъ" ему "было бы пріятно видіть его свободнымъ" и которыхъ "защиты" онъ "не принимаетъ на себя". Между твиъ эти-то ниенно всёмъ извёстныя "стороны въ характерв" грековъ-фанаріотовъ и довели Болгаръ до невозможности оставаться въ дальнёйшемъ внюшнемъ церковномъ союзъ съ ними и вынудили ихъ болёе и болёе настаивать на церковно-административномъ отавлении отъ нихъ, которое при другихъ условияхъ могло бы воспослёдовать развё только по получения болгарами политической автономіи и составленіи изъ нихъ отдельнаго, независимаго оть Турецкой имперіи, Болгарскаго княжества, какъ это произошло впослёдствія. Общій слухъ давно уже такъ-сказать притеривися въ тёмъ свёдёніямъ или извёстіямъ, по которымъ надъ Болгарами сразу отяготели два ига - турецкое и греческое, и потому всё усилія автора сдвинуть насъ на иную "историческую точку зрвнія на смысль сего явленія" должны оказаться тщетными. Положеніемъ константинопольекаго натріарха, какъ "по- " литическаго представителя предъ Портою всего православнаго населенія Турціи", занятымъ имъ съ самаго момента покоренія Турками Балканскаго полуострова и сохраняющимся за нимъ "даже ко послёдняго времени", невозможно конечно оправдать или хотя бы сиягчить тяжесть твхъ вопіющихъ злоупотребленій, какія постоянно практиковались Гревами по отношенію къ Болгарамъ и достовърныя свъдънія о которыхъ не переставали сообщаться въ различныхъ литературныхъ произведеніяхъ, не смотря на то что многіе, кому было извізстно ближе и подробніве это діло со всею его компрометтирующею изнанкою, воздерживались изображать его, разоблачать всю наготу этого дела, по понятному чувству деликатности и уваженія къ "церкви-матери" и по натуральному нежеланію раскрывать предъ цёлымъ міромъ раны православной церкви, отъ публичнаго оглашенія которыхъ нельзя было ожидать ничего для нея полезнаго. Точно также свое "безспорное умственное превосходство", продагавшее имъ "путь къ участію въ ділахъ правительственныхъ", Греки, какъ извістно,

106

всегда употребляли исключительно въ пользу своей національно. ети, неудвляя отсюда ничего въ пользу напр. Болгаръ, даже не обращая на инхъ ни малайшаго благосклоннаго вліянія и нинало не способствуя въ отклоненію или хотя бы въ облегченію часто обрушивавшихся на нихъ турецкихъ жестокостей и притесненій. Самъ авторъ наконецъ несмотря на свои горячія симиатін въ Грекамъ, такъ краснорѣчиво выражающіяся во всей его кингв, находить невозможнымъ "отрицать того, что приближение къ власти имъло вредное вліяніе на правственное устроеніе Грековъ и не мало способствовало усиленному развитно накоторыха мало привлекательныхъ сторонъ ихъ народнаго характера" (такое лойяльное изображение того, что есть на самомъ дълв, поистинв квлаеть честь изъисканности автора въ выраженияхъ). Можно было если не требовать, то по врайней маръ надвяться, что употребляя въ свою пользу "исключительное положение", добытое ими въ Турецкой имперіи, Греки хотя при случав вспомнять и о Болгарахъ, только конечно не "во имя отвлеченнаго вачала народной равноправности", которое совсёмъ не кстати приплетаеть здесь авторь, а во имя христівнской любви и сочувствія къ страждущему собрату. Между темъ, большею частію извъстно, что своими "выгодами и преимуществами" Греки пользовались даже въ нарочитый ущербъ и вредъ для другихъ христіанскихъ народностей полуострова; в ужъ въ этомъ случав положительно невозможно выгородить Грековъ во имя того закона нин положенія, "въ силу котораго съ утопающаго не взыскивается за то, что онъ не протягиваеть руки рядомъ съ нимъ тонущему брату", --- такъ какъ отъ этого утопающаго справедливо было бы по врайней мърв потребовать, чтобы онъ съ своей стороны не усиливалъ опасности и самъ еще не топилъ бы этого рядомъ съ нищъ тонущего, еслибы и въ самомъ деле возможно было соорудить между этими положеніями правдоподобную аналогію. Нелегко также согласиться съ авторомъ и въ томъ случав, когда онъ утверждаетъ, и притомъ ръшительно, будто пріобрътвеныя Греками "выгоды и преимущества служили единственнымъ (?) оплотомъ церкви отъ посягательствъ Порты". По началу, какъ это извъстно, Турки безпрепятственно, не стъсняясь никакным оплотами со стороны Грековъ, съ полнъйшею необузданностію производили надъ христіанами всяческія насилія и

ензическія и нравственныя и даже ввроисповідныя; церковь была порабощена и угнетаема до невозможныхъ предъловъ; и только въ послёдствія, когда Россія такъ-сказать стала на ноги и окрѣпла настолько, что оказалась въ силахъ предложить Турціи нъсколько болъе или менъе удачныхъ войнъ изъ-за угнетаемыхъ единовърцевъ, только именно Россія нъсколько обуздала турецкое звърство и вийств съ твиъ представила собою двиствительно "единственный оплоть" Восточной церкви оть посягательствъ Порты. Сами Греки, вивсто того чтобы составлять собою оплоть для кого-либо, только по милости Россіп и по ея доброму почину, при всеобщенъ сочувствіи и содъйствіи Европы, еле вынесли свою надломленную шею изъ турецкой пасти и въ двадцатыхъ годахъ текущаго столътія нашли себъ спасеніе, прижавшись въ уголовъ на южной окранит имперіи, и не смотря на свое независимое политическое существование, все еще не переставая трепетать предъ вчерашнимъ своимъ тираномъ, противъ котораго если они иногда и пытаются вытягивать свою долу поникшую голову и возвышать голось, то не иначе какъ заручившись напередъ европейскими симпатіями и подъ прикрытіемъ англо-французскихъ кораблей... Вивств съ пріобрвтеніемъ политической независимости свободно вздохнуда наконецъ и православная церковь въ Греція. Все это всёмъ извёстные историческіе факты, съ которыми нелегко уладить то положение автора, по которому собственно Грековъ съ ихъ "выгодами и преимуществами" слвдуеть признавать "оплотомъ церкви", и притомъ еще "единственнымъ" противъ посягательствъ Порты. "Отстаивать цвлость и непорочность исповёданія" пришлось вмёсть всёмь православнымъ народностямъ Турецкой имперіи; терпѣли гоненія и боролись за въру одинаково - и Греки и Болгары. А если константинопольская патріархія до нёкоторой степени представляда. собою двйствительный оплоть противъ этихъ посягательствъ, то это вовсе не стояло въ непремённой зависимости отъ греческой національности константинопольскихъ патріарховъ; будь они Греки или Болгары---это все равно; дёло здёсь не въ національности лица патріарха, а въ томъ положенія, какое занимаеть патріархать, какъ высшее представительное учреждение всего сплошнаго православнаго населенія полуострова, съ которымъ завоевателю приходилось считаться. Значить приписывать, какъ это делаеть

авторъ, однимъ Грекамъ всю честь священной борьбы противъ турецияхъ насидій, ставить это имъвъ исключительную заслугу въ такой степени, какъ будто бы другія христіанскія народности, напр. Болгары, оставались туть совсёмъ ни причемъ, очевидно несправеляво. Нъкія двйствительно исключительныя дъйствія, хотя в въ религіозномъ смыслё, Греки пускали въ ходъ по другому направленію, съ сепаратистическими видами и стремленіями въпользу своей націн, о которыхъ ниже будетъ сказано нёсколько словъ. Авторъ догадывается, и совершенно основательно, что въ его "строкахъ" найдутъ слишкомъ пристрастное къ Грекамъ отношеніе; иначе и быть не можеть, твиъ болве, что здёсь не "строки" посвящаются въ исключительную пользу Грековъ, а цёлая половина большой книги, отъ слова до слова. Въ совершенно напрасныхъ усиліяхъ онъ истощается и въ томъ отношенія, что убъждаетъ своихъ читателей, конечно русскихъ, не "опровидываться" и не "осыпать ихъ (т.-е. Грековъ) всякою" "неподобною заею", и предостерегаеть оть "ненависти" и "злорадства" по отношению къ Грекамъ. Сохрани насъ Богъ отъ всякаго здорадства и ненависти въ кому бы то ни было, тёмъ болёе къ Грекамъ, съ которыми мы такъ тёсно связаны и такими священными узаин. Не дълай авторъ нарочитаго подбора всёхъ актовъ грекоболгарской распри въ такомъ смысле, чтобы обвинить во что бы то ни стало во всемъ и притомъ такъ тяжко и безпонадно Болгаръ и не наклоняй всего этого въ концё концовъ къ тяжкимъ и ни съ чёмъ несообразнымъ нареканіямъ на высшую власть нашей церкви-Св. Синодъ, - ему вполнъ принадлежала бы и воздавалась вся честь этой предупредительной въжливости и великодушія въ Грекамъ, и никому бы и въ голову не пришло обвинять туть въ чемъ-либо автора по поводу его симпатій къ народу намъ единовърному и талантливому. Но къ глубокому сожалению, эти симпатия автора, благоприятствуя Грекамъ, въ тоже время накликають целую бурю нареканій несправедливыхъ и по отношению къ Болгарамъ, а твиъ паче по отношению къ русской церкви. Само собою разумъется, что книга г. Филиппова всявдствіе того неизбъжно вызоветь противъ себя поголовный протесть и отпорь во всей Россіи и Болгаріи, гдз только она ствлается извёстною.

Авторъ утверждаетъ, что мы русскіе вообще съ нашимъ сочувствіень къ Болгарамъ въ ихъ распре съ Греками слишкомъ пересаливаемъ; что пы въ этомъ двлё, выступая изъ "единственно приличной для насъ посреднической роли, становились въ положения партия" и "слёдовали за Болгарами до крайнихъ предвловъ ихъ требований": -- есть ли тутъ хоть одно слово, съ которымъ легко бы было согласиться? Мы не будемъ говорить о "газетныхъ и журнальныхъ статьяхъ", такъ какъ они можетъ-быть не имъли тутъ ровно никакого реальнаго значения; а обратимся въ дъйствительнымъ историческимъ увазаніямъ в въ дъйствіямъ правительственныхъ лицъ и учрежденій. По началу Россія самымъ энергическимъ образомъ и съ блестящимъ успѣхомъ способствовала освобожденію Грековъ, а затѣмъ уже ея заботливость обратилась и на Болгаръ, когда турецкія звёрства по отношенію къ нимъ перешли всѣ предѣлы возможнаго и въроятнаго и когда потому положение ихъ сдълалось вопиющниъ. Значить сочувствіе Россіи выразилось одинаково и равномърно къ тому и другому единовърному ей народу; и самъ авторъ, пускаясь въ различныя соображенія, не указываеть однако и указать конечно не можеть ни одного факта, въ которомъ бы сочувствіе Россіи въ Болгарамъ, въ политическомъ ли то или церковномъ отношения, оказалось исключительнымъ и пристрастнымъ до попранія справедливости въ отношеніи въ Грекамъ. Что касается до участія въ ихъ распрё съ Греками, то высшая власть Русской Церкви,-несмотря на то что она лучше конечно автора была знакома съ печальною исторією "твхъ притвсненій и обидъ, которыя въ послёднее время привелось испытать родственному нашъ болгарскому народу отъ высшаго греческаго духовенства", имъя притомъ въ виду утратившій значительную долю правственной чистоты народный характеръ Грековъ", -- старалась даже повозможности держаться вовсе въ сторонъ, уклоняясь отъ щекотливаго вызшательства и до послёдней крайности избёгая даже всякой "посреднической роли" въ этомъ дълъ, а не то чтобы еще "становиться въ положение партии", какъ позволяетъ себъ авторъ выразиться если не прямо на счетъ нашего Св. Синода, то по крайней мъръ на счетъ "людей стоявшихъ у источника върныхъ свъдъній и призванныхъ имъть прямое вліяніе на ходъ этого двла". Не считая частной переписки между ісрархическими

ицами той и другой стороны (напр. пок. митр. Филарета моск. съ патр. Григоріенъ), въ которой русскіе іерархи самынъ осторожнымъ образомъ касались вопроса о греко-болгарской распри, всячески щадя щекотливую амбицію обитателей Фонара, и нелая сколько возможно онягчить впечатленіе и расположить въ мирному разрёшенію распри--обвинным даже самихъ Болгаръ въ ихъ незаконной настойчивости, --Св. Синодъ нашей цериви ришился на накоторое визшательство и съ самымъ тинательнымъ соблюденіемъ всевозножныхъ предосторожностей выразнаъ свое мивніе по этому вопросу уже тогда, когда наступила неотложная потребность, вследствіе вызова или приглашевія со стороны следившаго за дёломъ гражданскаго правительства, прервать молчаніе, лучше сказать-тогда, когда патріархъ Іоакниъ свониъ "непреклоннымъ нравомъ" и "крутыми и ръзкими мърами" довель Болгарь до самыхъ крайнихъ предбловъ раздражения. Само собою разумвется, Св. Синодъ сразу призналъ главныя требованія болгарскаго народа законными и подлежащими удовлетворенію; но онъ такъ осторожно выразниъ въ своей грамотв къ цатріарху это свое мизніс, что не поставилъ его категорически, а въ сорив вопроса: "не доджно ли твиъ желаніямъ Болгаръ, въ которыхъ не заключается ничего неблагоразумнаго и чрезмернаго, оказать удовлетвореніе, а неправильныя ихъ действія покрыть снисхожденіемъ"? Воть какъ прекрасно, разумно, справедливо и благочестиво поступила высшая власть нашей церкви въ этомъ дёлё! Возможно ли послё всего этого утверждать, что ны "слёдовали за Болгарами до крайнихъ предёловъ ихъ требованій"? Совсёмъ напротивъ, наше правительство до послёдней иннуты держало себя въ этомъ дёлё настолько въ сторонё и такъ сдержанно поступало, что даже заслужило этимъ упрекъ самого автора, который здёсь же, чрезъ нёсколько строкъ въ противоричіе самому себи говорить, что "мы должны были устеречь роковую минуту, и взявъ дёло въ свои руки, привести его къ концу"; но "не приложили къ этому дёлу надлежащей заботы и дольое время даже вовсе не замъчали разгоравшейся между нашими единовърдами вражды"... Таково-то "положение партин" и "слёдованіе за Болгарами до крайнихъ предёловъ ихъ требовавій"!.. Воть что значить задаться неправедною идеею.

Но авторъ гораздо лучшую предлагаетъ дань правдъ и справедливости, когда отъ своихъ субъективныхъ соображений переходить въ издожению историческихъ фактовъ грево-болгарской распри. Издожение это начинается съ того, что де "болгарский народъ съ конца XIV въка представляется намъ утратившимъ всё до послёдняго признаки народной самобытности", церковная независимость утрачена... Но Греки "великодушно спѣшать на выручку единовърцевъ"; для того "высшія церковныя должности не только въ тъхъ ецархіяхъ, гдъ Болгары жили совмъстно съ Греками, но даже и тамъ, гдѣ жило одно чисто-болгарское населеніе, занимаются Греками; наконецъ и самый языкъ болгарскій, это главное орудіе народной самостоятельной жизни, устранялся (нужно бы сказать къмъ) изъ общественнаго употребленія и часто, какъ въ Богослуженіи, такъ и въ техъ немнотихъ училищахъ, которыя въ то бъдственное время существовали ное-гдё въ болгарской странъ, замънялся языкомъ греческимъ"... "Народное самосознание готово было совстмъ угаснутъ". Вотъ теперь мы понимаемъ, что у автора тутъ идетъ уже не инсинуація, а настоящая исторія, и покорно благодаримъ его за то, что онъ доставилъ намъ самый легкій способъ его же собственными словами поставить такой краснорвчивый и поучительный эпилогъ въ исторіи греко-болгарской распри. "Болгаре уже переставали считать себя отдельнымъ отъ другихъ и самобытнымъ народомъ". Все это върно; только жаль, что авторъ забылъ упомянуть при этомъ, или хотя для полноты изложенія, добавить, что обо всемъ этомъ на счеть Болгаръ съ такимъ самоотверженіемъ похлопотали не вто другой, какъ именно главнымъ образомъ добрые и услужливые Греки... Но за то же онъ предостерегаеть оть грёхопаденія въ другомъ смысль. Чтобы вто не подумалъ, будто стали бы спокойные Греки еще толкать и тормощить болгарскій народъ "погруженный въ глубочайшій мракъ", онъ непосредственно послѣ изложенія того, что народное сознаніе и самобытность болгарскаго народа-увы, погасала, проходя здёсь Грековъ приличнымъ молчаніемъ, говоритъ: "но вотъ изъ родственной и единовърной имъ (Болгарамъ) Россіи, изъ сочувственныхъ устъ ея ученаго труженика (Венедина) до нихъ доносится радостная воскресная въсть, что и они составляють въ народахъ міра отдёльную единицу, что и они имёли нёкогда свое

собственное парство и своихъ парей (бидные! до такой стенени все у нихъ забито, всякое нотерическое сознание витравлено!) и даже дин, хотя и весьма кразніе, могущества и славы". Неправда ля, что вобиз этикъ развитіенъ Болгары обязалы всего болье Грекамъ и что такое культуртрегеротво стоить того, чтобы вивнить его въ едну изъ "неотвемленыхъ заслугъ Грековъ, явотвенными и неизгладнизани чертами винсанную на страндцахъ негорін и дающую них неоспорниює право на в'ячную признательность всего православнаго ніра", и есобенно кожечно санаге белгерского народа, которому понотний одному въ цёломъ міръ досталось здвоь на своей синих извёдеть прелести излобленной греческой иден возстановленія Византійской имперія?.. "Оъ этой инпуты", говорить авторъ, "положившей начало народному самосознанию Болгаръ, у нихъ должны были неизбъжаю весининуть счеты съ Гренами, начиная съ воироса о болгарскоить язынъ и о народности высшаго духовенства Волгарін, въ рунать ногораго, по устройству государственной жизни въ Турцін, сосредоточнылась не только духовно-пастырская, но и "мевшияя нолитическая власть". Скажите, какихъ еще нужно мотивовъ для санаго энергическаго протеста со стороны Велгаръ противъ греческаго гнета, и какихъ нужно еще поводовъ для борьбы претивъ угнетателей, которые, особенно на нервый разъ, и слынить не хотвля о накихъ-дибо уступкахъ и ранным "удержать ва собой свое положение безъ всякаго (!) квизнения", считая свое преобладание стоящимъ виз всякато спора"? И неужели мерля Болгары примириться съ этикъ положениемъ хотя бы то но саныть высшных христівновямь побужденіямь и спохойно оставаться при прекненъ порядкъ вещей, ногда это сопровождалось ненначе какъ самыми печальными и сокрушительными явлениями не только на соціальномі, но и на религіозно-вравственномъ ихъ состоянія, --- когда напр. управлявшіе ими греческіе епископы больнею частію смотрали на свои епархіи, какъ на болёе или мелёе выгодныя аренды, не считая даже для себя нужнымъ или полезвымъ нивть хотя некоторое знаномство съ языкомъ своей епархім, часто не зная и не умъя сказать двухъ словъ поболгарсни, насильственно вводя греческій языкъ въ богослушеніе для народа ненонимавшато въ немъ ин одного слова, повволяя себъ нежду тыть вояческий влоупотребления въ управления спархиями, при

назначения мапр. лиць на церарныя должности и пр., и снясиль и ридома проводя даже по изснольву тоть въ ряду виз овоназ епархій, на мало не заботязь о ихъ религіозно-нравственномъ пременвания. Что же это за пастыротво и какое могло быть оть такихъ дюдей церковное управление, не говоря уже о всевоеновныхь продълнахъ кормоти, при разборъ мірскихъ тяжбъ и отношений? Самъ авторъ, такъ готовый воспользоваться всянимъ случаемь замоленть доброе словечко въ нользу Грековъ, послё всего нимь снасанныго (вонечно очень нежного) о неудебствахъ и зісупотребленіяхъ греческого управленія, говорить: "могь ли болгарскій народу не потребовать возвращенія языку своему. еро: сотественныхъ. превъ?" А каково положение того жарода, сканемъ коточи, воторый у себя дома изъ-за употребления овоero, pornago ashira by foroclymenin n lawe by meolaxy to lineny вести отчаннямо борьбу съ народомъ пришлымъ, неотступно нав наличимъ ему овой языкъ, совершенно для ного ненонатанай и неязелельный? "Могь ли око оставить пастырскую власть спокойно и безь возражений въ рукахъ народа не оказывавнаго нь его духовимых потребностямь такого вниманія, какого онъ ногъ ожидать и требовать отъ пастырей проискодащихъ взъ. его собственной среды?" И не только самъ авторъ признасть дрогесть Болгарь противь греческаге гнета резон-HANNE IL CERESEALUBINES, HO RAME FOROPHIES, WIG ,O TONE, KOMY надлежало желать побъды въ зачинавшейся борьбв, не ножетъ быть и вопроса", такъ какъ всяческое право тутъ на сторонъ Болгарь, Но въ ченъ же квло въ такомъ случав? Вопросъ, видите ли, въ томъ - "какъ поведена будетъ эта борьба, какое она приметь направление и размёры". И воть туть-то у автора оказывемотся вругомъ виновными все-таки Болгары, а потонъ и высшая власть русской церкви-Св. Синодъ. Но посмотримъ **TAR5 JH 9TO**?

Нужно замѣтить, что авторь въ изслёдованія мотявовъ грекоболгарской распри, желая конечно сколько возможно смягчить виновность Грековъ, очень много и пространно толкустъ: объ иностранной интригѣ, которая была пущена въ подростающее поколѣніе Болгаръ, чтобы сколько возможно вооружить его противъ притѣснителей своего народа, и которой авторъ приписываеть въ этомъ случаѣ самое широкое подавляющее значеніе.

114

Но ны полагаемъ, что солн смотрёхь на къю прямо, а не засизтриваться по сторономъ, то не нежеть представиться особенной потребности выдиниять, да еще на первый планъ, какъ это цёлаеть авторъ, иностранную нитригу, неторая могла только группироваться около готовых/в условый и причинь распри и такъ-сказать съ бону производить вліяніе. Мы видних предъ собою здвоь прежде всего, что жестокостию и различными злоунотребленіями гречесного управленія Болгары были доведены то такой врайности, при которой стали безусловие невозножными для нихъ никанія одблян и компрениссы съ Грекани, при которой мыслино было одно: это совершение отдільное, невависимое оть Греновъ въ церковно-едининстретивномъ отношении; существование болгарской церкви, котя бы даже точь-въ-точь по одному примуру другихъ автоневальныхъ церквей въ разнов время нолучавшихъ свою автоновію и съ нею отдільное, независямое оть константинопольскаго патріархата существованіе, твиъ болже, что ни одна ноъ этихъ теперь автонеоальныхъ церквей никогда не имъза ничего подобнаго тамъ умаенымъ причинань или поводамь въ отделению оть этого патріархата, какія выпали на долю несчастныхъ Болгаръ. А затъмъ еще является та замъчательно-непреклонная ринность, съ накою константинопольская церковь отказалась дать удовлетворение селершенно справедлявымъ и резоннымъ желаніямъ и требованіямъ Болгаръ, несмотря на то, что здёсь видимо открывальсь и угрожала страшная опасность великаго церковнаго сиятенія, даже распола. Такимъ образомъ при существованія на лицо двухъ такъ ранительно другъ противъ друга стоящихъ санторовъ, остальное (напр. иностранная интрига, конечно имавшая только вспомогательно значеніе) можеть пожалуй оставаться въ сторони, безь особеннаго ущерба для ясности дала въ греко-болгарсной, распра, твиъ более, что эта интрига не во всталь, указаніяхъ на нее автора достоварна. Всана этима иы хочень сказать, нто автора слешковъ преувеличенно напираетъ здъсь на иностранную нитригу оъ очевиднымъ намъреніемъ подаль и утвердить ту мысль, якобы не греческія собственно влоупотребленія, а эта интрига возбудила и поощрила въ Болгерахъ ту настойчивость, съ ноторою они въ своихъ желаніяхъ и требованіяхъ остались непреклонны; хочемъ сказать, что борьба во всяномъ случат была 8\*

нензбанна и неотплонина и безъ всякихъ постороннихъ поонцреній, и что эта неизбіжность обусловлявалась именно невозможностию положения со стороны Болгаръ и непобъдимою непреклонностию со стороны Грековъ, но что однакоже въ крайнемъ случав отвленить эту борьбу съ ся нечальными послёдсяздствіяни могав только сама константинопольская церковь нредоставлениемъ Болгарамъ полной церковной автономия. Отъ ниостранной интриги авторъ обращается потомъ въ политива, BE KOTOPON OTBORNTS ORMOS FOODORCTBYIDHESE BE STONE CELTE DOложеніє вамому турецюму правительству, усматривавшему для осбя пряной разсчеть всячески поддерживать и сполько возножно съ своей сторочы подогрёвать вражду между Греками и Болгарами. Авторъ при этомъ уноминаетъ и о томъ, какъ Волгары обращанись въ Константинополь съ жалобами на греческия притеснонія въ нашему правительству въ лицё посланняка его князя Меншикова, и какъ это обращение осталось безъ послёдствій потому, что въ это время составилась противъ насъ евронейсквя коалиція, причемъ Англія и Франція пріобръли преобладающее вліяніе на дъла Востока, дъйствуя чрезъ турецкое правительство и проводя чревъ него свои цвли и стреиленія на Балианскомъ полуостровів, а Россія между твиъ все боліве и бонве торяда тамъ свое обаятельное значение. Все это болве или нене нужно вонечно въ историческомъ изложения дъла, хотя им не кожемъ и здъсь не замътить мимоходомъ, что этими подробностями накъ будто безъ особенной нужды развлекается винивние читателя и проводится и поядерживается въ немъ та мысль, что въ этой какъ бы исторически сложившейся распри виноваты не столько сами лица, скольно будто бы роковое сплетеніе историчеснихъ событій помимо ихъ воли составившееся. Но ин оставляеть вой эти политические толки и соображения автора, въ которыхъ выясняется не самая сущность дала, а его побочныя стороны, и переносимъ дъло на его основную церковно-Асторическую и каноническую почву.

Матеріаль для борьбы готовился съ давнихъ поръ, но саман настоящая борьба открылась въ концё 50-хъ годовъ сначала на литературномъ поприщё, гдё каждая сторона пользовалась подходящимъ для ней органомъ печати и заявляла на всё лады свои допогательства и претежби. Болгары между прочимъ обяа-

116

ружили во всей наготь продълки нежду ними греческаго дуковенства, излагая "тысячи элоупотребленій", и воно показали, что примирение ихъ съ Греками возможно не иначе канъ на условии полной независимости ихъ въ церковно-административномъ отношенім отъ константимопольской патріархін. Затёмъ они осопціально обратились съ своими жалобами на греческія притесненія къ турецкому правительству, которое не отказалось принять эти жалобы въ своему разбирательству. Авторъ обвиняеть здесь какъ Болгаръ, такъ и само турецкое превительство, на томъ основании, что не слёдовало призывать власть гражданскую, да еще магометанскаго исповъданія, къ сужденію и разбирательству двях христіанской церкви, а этой власти брать на себя неподобающее. Но въ кому же въ самомъ двлё Болгары должны были обращаться въ этомъ случав (замвтимъ, что это по церковно-правительственному двлу, а отнюдь не по догматическому), когда сама патріархія вела съ ними свои счеты тоже посредствоиъ сношения съ тою же самою властию, какъ напр. при низложении извъстныхъ болгарскихъ епископовъ, ихъ арестования, завлючения подъ стражу, высыдет изъ Константинополя и заточенія въ азіатсьихъ городахъ, что все производилось съ вѣдома и изволенія государственной власти и посредствомъ турецнихъ чиновниковъ? Со своей стороны турецкое правительство, хорошо знакомое съ злоупотребленіями греческаго духовенства, въ отказъ патріархіи удовлетворить справедливыя требованія Болгаръ имъло основаніе видъть и признать насиліе со стороны Грековъ по отношению въ Болгарамъ, и потому сочло своимъ государственнымъ долгомъ и призваніемъ защищать оть этого насилія подвластный ему болгарскій народъ, твиъ болзе, что насиліе это, происходя на религіозной почва, обнаруживало на себа вса признаки внъшняю явленія, такъ что дёло поминутно угрожало перейти изъ чисто-религіозной сферы на иную почву и разыграться далеко внъ церковной ограды и совсвыъ нецерковными сценами. Къ тому же оно производило это вмёшательство, особенно по началу, не отъ себя лично, а посредствомъ созванія народныхъ представителей той и другой стороны, только уравновѣшивая ихъ права своимъ вліяніемъ и предоставляя имъ посредствоиъ переговоровъ придти ко взаниному соглашению. По частнымъ свъдъніямъ, для воторыхъ мы желали бы подтвер-

вденія нев лучшихь достовърныхъ источниковъ, сами Болгары чрезъ наше посольство въ Константинополь возбудили ходатайство предъ турециниъ правительствомъ о созвании народныхъ представителей для пересмотра накоторыхъ вопрос овъ касающихся организація церковнаго управленія: это представляется въроятнымъ потому, что, какъ извъстно, до этого времени Болгары въ управленін церковію не принималя никакого участія, а если и принимали когда-нибудь, то такимъ инчтожнымъ числомъ своихъ членовъ въ синодальномъ составъ, что это на самомъ двлё было не действительное участіе, а только блёдный призракъ его. Если принять при этомъ въ соображение, что константинопольская церковь такъ распоряжалась дълами болгарскихъ епархій, что лица болгарскаго происхожденія никогда не копускались ею въ занятію высшихъ церковныхъ дол жностей. не удостоивались епископскаго сана, то становится совершенно понятнымъ и достовёрнымъ, что никто другой какъ именно сами Болгары были заинтересованы въ реформахъ выборовъ какъ самаго патріарха, такъ и личнаго состава патріаршаго спнода. У автора дъло это изображается нистолько вначе, т.-е. не говорится, чтобы сами Болгары хлопотали о созывё народнаго собранія, да и вообще ни о какихъ иниціаторахъ въ этомъ двла не упоминается, словно для того, чтобы подать поводъ читателю думать, якобы турецкое правительство по собственному почину входило въ распоряжение дёлами церкви. Представляется весьма сомнительнымъ и даже невёроятнымъ, чтобы могли хлопотать объ этомъ сами Греки, такъ какъ всякій пересмотръ патріаршего управления быль не въ ихъ видахъ и интересахъ; наконецъ не съ вътру же и само правительство турецное взяло мотивы для созванія народныхъ представителей. Какъ бы то ни было, только не остается никакой возможности признать противозаконнымъ созванное турецкимъ правительствомъ собрание народныхъ представителей по дёламъ православной церкви, такъ какъ и сама патріархія не только не протестовала противъ такого собранія, но и выслада на него своихъ представителей, которые въ свою очередь не могли конечно быть избраны синодомъ константянопольской церкви помимо вёдона и согласія самаго патріарха. Между тімъ авторъ въ своей книга неоднократно напираеть на ту мысль, что-де незаконно и ни съ чамъ несооб-

118

## SANGTER HA THERY OFFICIAL

рано но далить христівновой церкон обращаться из нароно-TREEMEL BRETAND, H HEPÄRKO CJAPSETS ROD STOTO RONORSHIA саное такное обвинение противъ Болгаръ, ногда это сму понядебется. Точно также онь хотя и говорить, что изъ отой рекири ненду Гредани и Болгарани турецкое правительство соедало себе полнтическую игру, отдавая свои симпатия то той, то другой сторожь, смотря по обстоятельствамь; но большего частію у вего вездѣ проврачно свртится, а иногда я прямо провозглаимется та мысль, что турецкое правительство во вобха своихъ патотвіяхъ по этону водросу в во вобхъ просвязъ сотлашенія, предложенныхъ съ его стороны, явно держить оторону Волгаръ, печену и самыя собранія по этому поводу представителей созываются имъ въ интересв Болгаръ. Меняду тимъ вотъ на этомъ санонь первонь собранія представителей оказалось совсёмь иное; Болгары и адёсь были обойдены и обижены, такъ какъ турецкое правительство, какъ извъстно, каждый разъ далеко выше Болгаръ ставило защиту правъ вселенскаго патріарха: во всемъ себрании оказалось только том члена изъ Болгаръ, между темъ какъ собрание было многочисленное; притомъ же собрание это "выработавъ новый устаяъ церковнаго управленія въ константиновольской патріаршей области и изменивъ составъ патріаршаго синода", отъ разомотриния церновныхъ нуждъ и жалебъ Болгарь вовсе отназалось "подъ твиъ весьма благовиднымъ пред-**Јогомъ, что въ начертанной правител**ьствомъ програмив занятій церковно-народнаго собранія объ этомъ предметв: вовсе не упоиналось". Это зи благопріятный признакъ для симпатій правительства въ пользу Болгаръ?.. Болгаранъ оставалось при этонъ случай протостовать, что они в сдёдали чрезъ одного изъ своихъ членевъ, который представилъ правительству и церковнонародному собранию сормальную жалобу съ изложениеть ясной программы желаній в домогательствь болгарскаго народа; в когда собрание и на это представление болгарского члена отвъчало прежнимъ отказомъ принять въ обсуждению за отсутствіемъ комястенцій, то членъ этоть оставиль свое місто и съ протестомъ вышель неь собранія. Воть до накой степени Болгары были везда и отовсюду затерты и не вотрачали себа и своимъ стреиспіянь ни отнуда и никакого ни участія, ни сод'йствін! Но что же бы вынка однало, еслибы Порта действовала эдесь иначе,

сепибы она всё эти протесты и заявленія Болгаръ приназала приявлять въ обсуждению? Греки такъ были возбуждены и озлоблены противъ Болгаръ, что такое распоряжение правительства послужило бы еще болье въ рвшительному разрыву между враядующими, что собственно и было въ его видахъ, какъ увъряетъ постоянно авторъ. Порта все это конечно отлично знала, также какъ и то, что вражда и непреклонность Грековъ предъ болгарсними требованіями были всоьма сильны безь всявихь поощреній съ ся стороны, и солнбы еще распорядилась помянутымъ образомъ, то всего скоръе подтвердила бы мысль автора и доказала бы, что именно желаеть и добивается со своей стороны всячески удалить всё цоводы къ соглашению. Между твиъ Порта вела себя въ этомъ случав совсвиъ нначе; вотъ почему мы отпазываемся привнать сколько-нибудь достовърнымъ утверждение автора, букто во всемъ этомъ имъда такое подавляющее значение интрига Порты. Какъ тамъ вообще действовало турецное правительство, съ какими задяния разсчетами и намъреніями, мы не знаемъ; да и вообще мы конечно не можемъ думать, чтобы оно было расположено наилучшимъ образомъ въ пользу христіанской церкви и къ спокойному разръшению греко-болгарской распри. Но въ данномъ случав мы инвемъ предъ собою такіе удручающіе санты съ той и другой изъ враждующихъ сторонъ, что подагаемъ для кого угодно совершенно достаточнымъ сосредоточиться на нихъ однихъ, не отвлекаясь въ сторону, чтобы получить вполнё ясное разумъніе существенныхъ сторонъ этой распри. Какіе угодно враги православія, смотря со отороны на все адёсь происходящее межау самими враждующими, могли бы только развё радоваться, поражаясь въ то же время удивленіемъ предъ тою находчивоотію, съ какою эти враждующіе ставили одинь другому всяческія ватрудненія; и частое указаніе на интригующее вдёсь турецное правительство представляется тенденціознымъ и не можеть правиться именно потому, что этемъ указаниемъ авторъ видимо старается сколько возможно засловеть вопіющія злочпотреблекія Грековъ и внушить, якобы Болгары по своему невъвеству не видбли и не замбчали разставленныхъ имъ Портою свтей, и ожесточались въ своей непреклонности, добивались во что бы то ни стело јерерхической незевисимости отъ константанопольской патріархін не всяздствіе злоупотребленій греческаго

духовенства, а гораздо болве волъдствіе турецкихъ ингригъ, и янебы потому они немного низли действительныхъ резоновъ для протеста и сще ненье для твердой настойчивости въ своихъ требованіяхъ. А такая пысль, сано собою разуньстся, не ножеть оказать доброй услуги въ надлежащемъ раскрытін нотним и нрояснить какъ следуеть всю правду греко-болгарской распри нредь сознаниемъ православныхъ народовъ. Несравненно ясие и праснорбчивее всёх этихъ отвлеченныхъ указаній и всей этой запутанности отношеній говорять сами сакты. Воть напр. происствие, которое ны, ради устранения отъ себя какихълибо нареканій въ натижнахъ и тенденціозности, наложнив собственными словами автора. "Жители Охриды, по смерти своего митрополита, представили великой церкви подписанное множествоиъ христіанъ прошеніе о назначенія ниъ такого епискова, ноторый зналь бы ихэ языка и быль бы предань вполна заботала о своей пастиче ("чего, значить, такъ недоставало ихъ прежили ісрархань"). Вывшій вослевовій патріахъ Кирилль, принявъ благосклонно это прошеніе завърмаз представителей въ своей готовности исполнить ихъ просьбу и вообще въ своемъ распелошения удовлетворять завоннымъ желаниямъ народа, а нежду твиъ на сладующій же день назначиль на Охридскую спархію Грена, на вотораго Охридяне еще прежде подавали жалобы". Посвольте спресить-на что все это похоме? И для чего и въ чену еще нужны быля бы эдесь какія-либо турецкія поощренія, ногда не говоря уже о санаріотахъ, сами патріархи владбля Танимъ отмъннымъ желаніемъ и умъньемъ деведить Болгаръ до саныхъ прайнихъ предвловъ раздраженія?.. Сано собою разуивстся, что такой саять могь снасаться и действительно сназыся въ нереполненией чашё послёднею ванлею, причниныщею собою роковое издінніе: "тогда Болгаре ришили объявить чрезъ представителей патріврху, что болгарокое духовенотво, визотв съ народонъ, прекращаетъ очнынъ всякія съ нимъ спошенія н не воэстановить ихъ до тёхъ поръ, пока онъ не исполнить вхъ требованій. Въ соотвѣтелніе таному рёменію, Болгаре постаневили прекратить возношение имени вселенскаго патріарха при Богослужения въ болгарской деркви св. Стезана, что и привеконо было или въ конолненте въ первый день св. Пасхи (8-го ановля 1860 года)". Скажите, въ таконъ удручающенъ случай,

въ связи со везми преднествовавщими ужасами-кто бы это на мъсть Болгаръ поступилъ иначе? Въдь о вакихъ-либо побуженіяхъ завсь въ христіанскомъ смыслё со стороны Грековъ и ихъ ісрарховъ, о вакой-либо чисто-христіанской идев, увы, совобиъ не могло быть и речи. Чему же после этого удивляться и находить противозавоннымъ, если Болгары, сохраняя неприкосновенную существенную святыню Христовой Цериви, святыню вёры и таниствъ, и уважая христіанскую мысль и чувство вёроятно гораздо искренные самихъ Грековъ, рышились однако прервать свою основанную на законахъ церкви јерархическую зависимость оть константиноподьскаго патріарха, когда эта зависимость стала болёе и болёе обозначаться иля нихъ не только прискорбными. но даже во всёхъ отношенияхъ положительно вредными послёлствіями? По нуждь и закону премьненіе бываеть... И кокъ ото еще у людей достветь смёлости при этомъ хвататься, для обвиненія несчастныхъ Болгаръ, за священные каноны церкви, которыми Греви такъ видимо злоупотребляли, не внутренній смысль и духъ въ нихъ закаючающійся поставляя правалонь и руководствоиъ для своихъ дъйствій, в извлевая изъ нихъ подходящую для себя букву для принаровленія ся къ своимъ цалямъ и для законнаго прикрытія и оправданія овоихъ проделовъ.

Въ живонъ разсказъ самого бодгарскаго епископа Иларіона о томъ, какъ въ первый разъ приводилось въ исполнение помянутое ръшение Болгаръ прекратить возношение имени вселенскаго натріарха при богоолуженій, выставляется главнымъ обравомъ тотъ сакть, что когда епископъ Иларіонъ все-таки началъ провозглашать по обычаю имя патріарха, то "крики многочисленнаго народа заставния его замолчать; народъ потребоваль, чтобы ния патріарха поминалось не отдёльно, а вибстё со всёми православными епископами". Нельвя сказать по крайней мара, чтобы народъ болгарскій поступиль здёсь совсёмъ безтактио. А главное, едва ли резонно и справедляво авторъ въ томъ оботоятельствъ, что епископъ Идаріонъ нащедъ себя вынужденнымъ "устунить настоятельному требованию народа", видить ту "уступчивость предъ насиліемъ", которая должна быть названа "преступною слабостію". Дело въ томъ, что въ это время "одинъ нанско-болгарскій делегать сталь совѣтовать Болгарань признать только главенство папы, чтобы получить независимость своей

периви отъ патріархін<sup>4</sup>. Вотъ что подійствовало на еписиопа Иларіона въ его рёшенія "принять сторону болгарскаго варода". Онь предпочель лучше саноку педвергнуться гилы потріарха, нежели отказонъ всполнить требованія народа подворгнуть опасности двло православія и ножеть быть цвлый православный народъ броснть въ объятія латиновой пропаганды, темъ боле, что виділь этоть народь крайне раздраженными и "обиженными" дъйствіями натріарха. Несмотря на все это, авторъ находить, что "поведеніе Иларіона въ настоящемъ дълё оправдано ни въ какомъ случай быть не можеть". Но мы съ своей стороны вонечно отказываемся присоединиться въ такому приговору также какъ и къ безусловному довёрію тёмъ "свидётельствамъ", въ высшей степени неблагопріятнымъ для епископа Иларіона, "достоверность конхъ", по автору, "не можетъ быть подвергнута ин мальйшену сомпению". Въ этихъ "свидетельствахъ" заявляется, будто бы епископъ Иларіонъ совствиъ не объ интересахъ православія заботніся, что онъ даже "непрочь быль отъ мысли о намеренновъ искажения исповедания, лиць бы только этою цёною пріобрёсти право на отдёльное существованіе болгарской церкви". Очень жаль, что для насъ не только не существуеть никакихъ несомнённыхъ неторическихъ памятниковъ, для надлежащей оцвики и опредвления стенени достовврности этихъ "сваизтельствъ", но даже самъ составитель этихъ "свидътельствъ" остается для нась неизвёстнымъ, деже нашимъ авторомъ не названъ по имени и не указанъ по мвоту жительства и по народности; словомъ, намъ представляютъ здёсь совершенно голое "СВИДЭТЕЛЬСТВО", НЕ ПОДКРЭПЛЯЕМОЕ НИКАКНИИ ОПРЕДВЛЕННЫМИ УКАзаніями источника, изъ котораго оно почерпнуто, что, если не даеть намь права рашительно отрицать дайствительность сакта, то и не можетъ конечно располагать насъ къ безусловному довърно какому-то свидътельству. Странныя показанія о томъ же еписконъ выводить авторъ и изъ газетныхъ свъдъній: то онъ участвуетъ въ составленія авта о вотупленін Болгаръ въ унію съ датинскою церновію"; то онъ "вслёдъ затемъ издаеть граноту, въ которой увъщаваеть народъ не свлоняться на обольщения латинъ". Какъ здёсь отличать ложное отъ достовърнаго и чему туть вършть? "Наконець онъ обращалоя" будто бы "даже въ представителямъ свангелическаго

исповёданія съ предложеніемъ неміннть нёноторые превославные догматы, если только от поможно свангелиновъ Болгаре получать церковное саноуправление". Здёсь ны уже полоянтельно отвазываемся слудовать за авторомъ и придавать какое-либо значеніе этой очевинной сплетні, такъ какъ зліжь еписвоиъ Иларіонъ нвображается совсёмъ сумасшенщимъ человъкомъ бросающимся изъ одной крайности въ другую безо всякаго толка и безъ всякой надобности. Можно ли въ самонъ дълъ повурить, чтобы онъ обращался еще къ каникъ-то свангелинамъ низ-за церковнаго самоуправления, когда, не говоря уже о тожъ. что съ такою безомысленною затвею онъ не отыскалъ бы сочувствія и не привлегь бы въ ней ни одного человіка въ ціломъ болгарскомъ народъ, -- болгарская іерархія вообще, еслибы реши-JACL OTABLUTLCS OTE KOHCTAHTHHOUOLLCRAFO HATDIADXA HOMMO COO согласія и главное помимо наноновъ православной церкви, то она могла бы это сдёлать во всякое время и безъ малёйшаго затрудненія, такъ какъ народъ болгарскій давно желаль и требоваль для себя церковной автономіи и только его два-три епископа сдерживали до времени, пока это быдо скольконибудь возможно, народное стремленіе покончить съ Грекоми. Ведь если епископы и представители болгарскаго народа обращалноь по этому дёлу въ турецкому правительству, такъ-сказать - ухаживали за нимъ, то потому, что исвали и просяли его содействія въ тому, чтобы расположить патріархію въ уступчивости, потому что до последней врайности они желали оставаться неповодебимо на почев законности и жедали подучить іерархическую независимость оть патріархіи на законномъ православномъ основанія. А еслибы они ришились пріобристя эту независимость путемъ измёны правосдавію, то для этого на каждомъ шагу и во всявое время ихъ ревниво стерегли отврытыя объятія латинской церкви, такъ что не могло представляться ни налейшей потребности отънскивать еще какихъ-то свангеликовъ едва ли даже по имени извъстныхъ болгарскому народу; по крайней мъръ при унія съ латинскою церковію они оставались бы гораздо ближе въ превославию и переходъ отъ него въ латинство быль бы эдесь несравненно менее заметень и чувствителенъ, нежели при какой бы то ни было сдёлке съ свангеликами. Да и какъ это могъ епископъ Иларіонъ, сохраняя хоть каплю

124

эдраваго симсла, разочитывать и надёлться повести другихъ болгарскихъ синскоповъ и всю массу илира и нареда болгарскаго: куда сму видумается, да еще съ условіємъ "намённть нёкоторые. православные догнаты"? Что болгарсийй наводь воров не танан безтолковая масса, которою можно распоряжиться по усмотрънію, - это онь сань ясне доказаль, напр. хотя вь томь сакта, ногда среди даже богослужения заставиль этого обнаго еписконе Ильнова подчиниться его рашенію и не возносить имени патрарха отдёльно отъ другихъ правосланныхъ списконовъ. Одиниъ словомъ, все сказакное здёсь о епископт Иларіонъ представлестся въ таконъ видъ, что не можетъ быть принято иначе какъ ноблаговидная висинувція газетнаго свойства и потому лишенная велинать признаковъ достовърности. А нежду тънъ все это-угліе; вроиотливо собираеное авторенъ на голову несчастныхъ Велчаръ, хотя бы съ явными протяворъчілим очевидности. Съ какой статя нанр. и почему бы это высевная Порта будто бы "обрадовалась по уши", когда усланивла, что болгарская церновь исключела ния патріарха пръ своихъ днитиковъ? И съ вакой стали это яванется для нея "бавропріятнымъ оботоятельствомъ"? А вотъ HE NOVENY-LIGO ADYTONY, NEWL HEERHS NOTONY, TTO ONE BURELS здвеь изрархическое отделение Болгарь оть натріархія соверпракощинся сактонъ, котораго сама Порта, при всемъ своемъ желения, совершить не могла, такъ какъ знала, что советить не оть нея завискаю и не въ ся воль состояле даровать болгарань. ісрархическую незавноїнюєть; и сани Балгары безь сонятийн отанчно знали, --- хотя авторъ и увъряеть въ противномъ, ---- что 270 SARBENTS TOALES OTS DETDISPXIN, OTE ROTOPON OHN HERSEN! отявленія бегь нарушенія церковно-православнаго союза, и шитому ныть не могло представляться минаной особенной надобноств, -- вань на этокъ постоянно настывають авторъ, --- слешномъ уляживать въ этомъ дълъ за Пертою и до такой степени доро. жить ся "благоскловностир", чтобы въ самонъ двай отъ ней однай. надвяхься "удовлетворенія своимъ домогательствамъ". Впрочень, еслибы и нашелся мажду болгарскими спископами какой-либе. сунаслюдный въ родъ торо, какого увазывають авторъ. въ лицъ енископа Иларіона, то намъ здвов до него нать никакой надобности: въ данномъ случай для насъ совершение достаточно того, что ны пийсирь возножность самымъ положительнымъ образомъ

утверждеть, что ни самъ болгарсній народъ, ни его ісрархія вообще и клиръ во все время своей распри съ Греками не обнаружнан ни малийтей потребности, ни желанія или наибренія кобиваться церковно-административного отделения оть константинопольской патріврхін путемо какой-мобо измины православно.--что въ этомъ дела иместь для насъ существенно-велисе значе-HIG, COOTSBIRGTS CAMOE FRABRICE, FOCHOROTBYRDINGE BO BOENS JEFF явленія, ---ни дале посредствомъ нанихъ-либо особенно знаменательныхъ зангрываній предъ Портою, - на что такъ часто любить указывать и напирать съ особенною силою авторъ. Порта здъсь нужна была Болгарамъ настолько же и въ такой же стопени, какъ и для самой патріархін, ---нужна накъ государственная власть утверждеющая то вли другое внышнее, общественное или религіовное, нелотеніе всякой подвластной ей и состоящей подъ ея покровительствомъ національности или корпораціи, почему и обращаннов къ ней въ потребныхъ олучаяхъ за содъйствіень сами Грени едва ли не болте и чаще Болгаръ.

Несмотря однако на все кроисходившее между Волгарами и Греками, послёдніе не унимались и не только не предпринимали ничего въ пользу устунокъ или улучинения отношений, но видимо наклоняли дъла въ тому, чтобы все оставалось во прежнену. Повидимому церковнонародное собрание, составляниесся на основанія разноправности христіанскихъ народноотей Турдін и хойствовавшее цалыхъ две года, двйствительно произвело значительныя реформы въ синодальномъ управлении константинопольской церкви, уничтоживъ между прочимъ самое звание такъ-называемое героятовъ--постоянныхъ членовъ синода, въ рукахъ которыхъ соботвению сосредоточивалась вся власть константинопольской патріархін во зло ими употребляемая, и быславъ ихъ изъ столицы въ ихъ собственныя спархіи. Между тёмъ въ пресмники Кириллу, тенъ много совершившему въ пользу развитія и усиленія распри, оказалоя избраннымъ Кизическій митрополить Іоакимъ — одинъ изъ самыхъ этихъ высланныхъ изъ столицы горонтовъ и, канъ оказалось, даже "на основании новаго выработаннаго цервовно-народнымъ собраніемъ устава". Понятно, съ какими чувствами и намёреніями вступиль на патріаршій престоль вновь избранный патріархъ, и чего можно было ожидать нри этомъ для того діла, которое въ это время составляло собоно

саный насущный вопрось церкви, свихий чувствительный норвь православно-церковной жизни и заставлядо всов православный мірь волноваться и трепетать за судьбу возмущенной церкви и за цілость православія... Прежде всего является здівсь вопрось: для чего же нужно было Грекамъ непремённо избрать и возвести на патріаршій престоль такого человіжа, который въ такое снутное время завёдоно всего менёе быль удобень въ интересахъ церковнаго шира, въ видахъ умиротворения распри? Затвиъ является еще - одно въ одному - тотъ факть, что Волгары; в при этомъ случав оказались по прежнему безправными, такъ какъ не принимали участія въ избраніи поваго патріарха наравни съ Греками. Значитъ, церковно-народное собрание, созванное повидимому для того, чтобы упорядочить положение церковныхъ дълъ къ лучшену, соботвенно для Болгаръ не произвело ничего, не обрадовало ихъ никакою благопріятною перемъною я не оправдаю ни одной ихъ надежды. А самое управление новаго патріарха оставнио далеко за собою все, что даже мотом. себъ предположить и ожидать встровожениал такимъ назначениемъ мысль и чувотво православнато міра. Самь авторь, неснотря на свои горячія симпитій къ Грекань, чуть не приходить в. ужасъ отъ назначенія и правленія такого патріарка. Пячнанные церновно-народныйъ собраніснъ "геронти", говорить авторъ, "удалились (въ числё ихъ и Ісакимъ), гронно протестуя противътакого ранения и нообще противъ духа преобразования "этогособранія", и потому легко себе представить, ов важнить жемирногие расположениемъ ногупаль на натріарнимо ввесяру киръ Ісаннить и накъ мало могли ожидать отъ него... Болгаре". "Вреия правленія патріарха Іоанима представляеть самый печальный періодъ въ ноторія грево-болгарской распри. Его непреклонный нравъ постоянно увленалъ его къ изранъ крутынъ и разнинъ, на которыя ожесточенный народъ болгарскій отвічаль ругательствами и насмушками". Все это говорять писатель составившій целую книгу однако въ защиту Грековъ и въ поражение Болгаръ въ грено-болгарской распръ. Что же долженъ сказать на его ивств другой поввотвователь, проникнутый иною имслію и убвяденіями и воодупевленный другими стремленіями? Невольно возникаеть вопросъ: еслибы Греки нарочито предположнаи себя довести раздражение Болгаръ де самыхъ крайнихъ, предъловъ н

составния для этого регулярную систему, по которой бы санымъ точнымъ обравомъ направляли и признособливали свои дъйствія ная сликовозножно лучшаго и услёщийшаго достиженія прениоложенной цёли, то что бы еще послё всего снаваннаро могло ока-SOTECH OF HES CTODOLL HE IDEAUDRISTENS H HE LOPSIGHHENES BE этомъ спысла и направления? Кажется, ничто снособное оназать toddynd volvey terning ctdenlehigns he vilvilleho hinn hos bery h все саблано для того, чтобы окончательно истопнить все-такичеловаческое терпаніе Болгаръ... Удивительно однавоже, калимъ образонь такой родь действій могь входить въ цлань разочетовь и намъреній патріархін, которая очевидно создавала адъсь необозовныя затруженія не цля одной себя. а и цля всей православной церкви? Какъ бы то ин было, двйствіями патріарха Ізанима респря усилизась до того, что Болгары уже не принимели на онного архіерея присылаемаго въ нимъ оть патріарха и вообще прервая всякую административную связь съ натріорхісю. Дёло окезалось въ такой угрожающей крайности, что само по собъ взывело въ неотложному ноотороннему вившательству: русское правительство, встревошенное сколько самимь положениемъ двла. стелько же хороню назвостными ему чертами личнаго хараятера. патріарка Іоанима, предложнає нашему св. Синоду "обратиться въ патріаршому престолу оъ словомъ совёте". Пользуясь удобнымъ случаемъ (обывновенный размёнъ грамоть но поводу избранія Іоанина на весленский престолъ), св. Синодъ, нивя въ виду, какъ родорых при этонъ случав покойный митрополить московскій Филореть. ord to hondre a state ymorne stored de soude de barde of высоть (замъчательно карактернотическое для понстантинонольской патріархія нареченіе мудраго овятителя) и потому соворбилась бы словомъ смёло выраженнымъ", и что "ходетайство сіс. въроятно, не поправится натріарху", въ самыхъ въжливыхъ и сипренныхъ выраженияхъ "неъявнить свое сободванование о нарушения въ предълахъ патріаршей области церковнаго мира" и \* визств предотавнию патріарку относнтельно уступовъ Болгаранъ, какъ мы выше говориди, въ сормъ вопроса, а именно: "не должно ин твиъ желаніямъ Болгаръ, въ которыхъ не завлючаетоя ничего неблагоразумнаго и чрезмурнаго, оказать удовлетворение, а неправильныя ихъ действія покрыть синсхонденіемь?" Но такое визнательство русскаго св. Синеда, нескотря на то, что

все такъ въ немъ тщательно было предусмотрёно и выдержано, не произвело никакой перемёны въ положения дёла, не принесло ни мальйшей пользы и ничего не сделало, кроме того, что на самый св. Синодъ навлекло неудовольствіе патріарха. Авторъ говорить по этому поводу: "даже это столь скромно выраженное напоминание св. Синода о необходимости удовлетворенія законныхъ требованій болгарскаго народа вызвало со стороны киръ-Іоакима неудовольствіе, котораго онъ и не думалъ скрывать". Вотъ въ какое положеніе поставлялось дёло распри самным Греками! И чего же, какихъ отношеній въ нимъ послъ всего этого возможно было требовать отъ Болгаръ? Какъ бы въ доназательство того, что о серьёзныхъ уступкахъ не можетъ быть ричи, патріархъ Іоакимъ созвалъ помистный соборъ, на которовъ осуждены, какъ отказавшіеся принести безусловно раскаяніе въ своемъ поведенін, на лишеніе сана и на заточеніе три епископа болгарской церкви, отложившиеся отъ патриарха: Иларіонъ, Авксентій и филиппопольскій митрополить Пансій "родонъ Грекъ, принявшій однако безусловно сторону Болгаръ и связавшій личную судьбу свою съ судьбою болгарскаго народнаго дъла". "Исторгнутые, при посредствъ войска, изъ рукъ собраннаго около нихъ народа, они были отправлены въ ссылку" въ азіятскіе города Турціи. Вотъ какою неумодимою строгостію отвъчала патріархія Болгарамъ по вопросу объ "удовлетворенія справедливымъ требованіямъ ихъ"! Такія ли меры соответствовали потребностямъ даннаго времени и настроенію умовъ? Между твиъ какъ естественно было бы ожидать отъ сонма христіанскихъ архипастырей, что они при этомъ важномъ случав заблагоразсудная бы поступить совсёмъ иначе: имёя въ виду неповедуемую Болгарами чистоту православія, напр. вызвали бы на этотъ соборъ епископовъ и представителей болгарскаго народа, заставили бы ихъ выразить предъ нимъ крайнія свои желанія, обсудили бы ихъ совивстно съ ними и теми ли, другими ин, ифрами-вротости, увъщанія, снисхожденія - позаботились бы привести діло въ мирному и благополучному разрішенію. По врайней мара хоть бы поосторожнае-то обращался этоть соборъ съ правомъ церковнаго отлученія!... Впрочемъ соборъ кромв низложенія епископовъ, составилъ еще актъ, въ которомъ, въ 15 пунктахъ, изложилъ "тв права и преимущества, которыя онъ

признавалъ возможнымъ и нужнымъ даровать Болгарамъ и испросивъ на утверждение сихъ пунктовъ фирманъ Порты. постановиль разослать ихъ во всё болгарскія епархіи при окружномъ посланіи". Но могъ ли болгарскій народъ любезно принять чтолибо отъ того собора, который съ такою неумолимою строгостію лишилъ сана и сослалъ въ заточеніе ихъ излюбленныхъ епископовъ? Между прочимъ здёсь слёдуетъ отматить и тоть факть. что при всякомъ актъ сношеній съ Болгарами, соборъ или сама патріархія обращаются въ Порть, какъ высшей государственной власти, за утвержденіемъ. Съ какой же стати авторъ на каждой страниць своей книги третируеть подобное, или лучше сказать совершенно такое же обращение Болгаръ къ той же власти, выставляя это какимъ-то противоканоническимъ, оскорбительнымъ для христіанской истины и нравственности искательствомъ или заигрываніемъ предъ магометанскою властью, когда даже сами Греки не пользуются этимъ обстоятельствомъ какъ поводомъ для нареканій противъ Болгаръ въ нарушеніи ими каноновъ церкви или попраніи какихъ-либо христіанскихъ началъ? Не говоря уже о совершенной законности такого обращенія, какъ во всякомъ случав къ законной власти, признаваемой тою и другою изъ враждующихъ сторонъ, еслибы и было въ самомъ дълв чтолибо несообразное и достойное осужденія въ этомъ обращенія, то это гораздо естественнъе и простительнъе было бы для Болгаръ, какъ забитыхъ, всёми оставленныхъ и беззащитныхъ, нежели патріархіи, во все время распри сознававшей себя въ полномъ обладаніи своего авторитета и силы. Относительно "издоженія" составленнаго этимъ соборомъ слёдуеть замётить, что оно если и было основано на уступкахъ и некоторыхъ привидегіяхъ въ пользу Болгаръ, то главнымъ образомъ страдало однимъ и тёмъ же, присущимъ во всёхъ подобныхъ греческихъ мёропріятіяхъ, органическимъ недостаткомъ, а именно тёмъ, что во всякомъ случав не устраняло абсолютно произвола. Грековъ въ болгарскихъ епархіяхъ, между тёмъ дёло распри, по милости самихъ Грековъ, защао уже въ это время такъ далеко, что и болёе либеральное соглашение не могло удовлетворить Болгаръ, если только оно безусловно не освобождело ихъ отъ послёднихъ признаковъ столь знакомаго имъ вмёшательства греческихъ епископовъ въ распоряжение внутренними дълами болгарскихъ епар-

хій, абсолютнаго устраненія котораго они такъ единодушно и столько лють добивались съ такою настойчивостію и энергіею. Да наконецъ, церковно-административное отделение Болгаръ отъ патріархіи было уже въ это время совершившимся фактомъ, а потому помянутое "изложеніе" собора, предлагавшее главнымъ образомъ уступки относительно введенія народнаго языка въ богослужения въ чисто болгарскихъ епархіяхъ и избранія для нихъ енископовъ "предпочтительно" болгарскаго происхождения (а всетаки предпочтительно, а не безусловно), могло имъть надлежащее значение только года три-четыре раньше. Самъ авторъ говорить по поводу этого соборнаго изложения: "предлагать Болгарамъ (въ это время) столь незначительныя уступки-значило иля не понять, или не хотеть видеть всей важности совершившихся событій". "Болгары не задумываясь отвергли предложенныя ниъ условія и на низложеніе свонхъ духовныхъ вождей отввуали решительнымъ отречениемъ отъ каноническаго подчиненія вселенскому патріарху". Воть какини печальными ревультатами обозначались и вершились всв попытки къ ръшению спорнаго двла! Каждая изъ враждующихъ сторонъ, параллельно съ кругою, идеть своею собственною дорогою, не сходясь и не склоняясь въ другой путемъ рашительныхъ существенныхъ уступовъ. Болгары впрочемъ, "по настоянію турецкаго правительства", согласнинсь было еще разъ остаться въ подчинения духовной власти патріарха, подъ условіємъ совершеннаго обезпеченія ихъ "отъ произвола и притесненій Грековъ" и для этого составили свой проекть, въ которонъ выговаривали себъ право участія въ избранія патріарха сообразно своей численности, а также право участія своими членами наравить съ Греками въ составть патріаршаго синода, въ которомъ до этого обыкновенно не бывало ни одного болгарина. А главное, эти болгарские члены синода (числомъ 6), вмисти съ такимъ же числомъ свитскихъ членовъ болгаръ, должны были образовать собою "сизшанный болгарскій совътъ" для завъдыванія не-церковными дълами болгарскаго народа и независимаго отъ патріарха доклада или ходатайства ио такимъ дъламъ предъ Портою, а также и для избранія енископа на извёстную болгарскую спархію изъ числа двухъ кандидатовъ представляемыхъ населеніемъ той епархіи. Въ этомъ совёте должны были состоять два члена (старшій митрополить и старшій

9\*

изъ свътскихъ членовъ), увольнение или смъна которыхъ за нарушение обязанностей зависвла бы не отъ патріарха, а отъ турепкаго правительства. Такая попытка къ примирению, заявленная со стороны Бодгаръ, была представлена Портою на усмотрвніе патріархіи и оказалась отвергнутая ею, какъ несогласная съ ванонами церкви и съ правами вседенскаго патріарха. Само собою разумиется, что Болгары, вслидствіе предшествовавшихь событій, были въ это время уже на высотв стремленій и требованій, особенно вслёдствіе самымъ роковымъ впечатлёніемъ обрушившагося на нихъ низложенія трехъ излюбленныхъ ими епискоцовъ, ставщихъ жертвами народнаго болгарскаго дъла. Но вто же здёсь всего болёе причиною? Во всякомъ случаё, прежте кого-либо другаго безъ сомивнія-сами Греки, которые не умвли вести двла въ лучшимъ результатамъ, а главное, несмотря ни на что, ни на какія знаменія времени, не хотвли оказать ни малайшей склонности въ уступкамъ, всего болае разсчитывая вонечно на то, что Болгары, на основание каноновъ, всегда въ ихъ рукахъ, такъ что они могутъ какъ и когда имъ вздумается держать надъ ихъ головою любую строгость церковныхъ наказаній, держать ихъ въ постоянномъ страхѣ; словомъ, разочитывали всего болье двиствовать посредствомъ угнетенія совъсти непослушныхъ... Возможно ди здёсь отдать справедливость христіанской мысли и чувству Грековъ?... Самъ авторъ утверждаетъ, что при разсмотрвніи этого болгарскаго проекта соглашенія, представители болгарской стороны отличались "относительно миролюбивымъ настроеніемъ и благоразумнымъ поведеніемъ" (замвтимъ себѣ кстати, что на этихъ самыхъ представителей авторъ цотомъ во всей своей книге обрушивается такъ, что ихъ однихъ выставляеть самыми главными виновниками всей комбинаціи неблагопріятныхъ явленій закончившихся схизмою), и только "неуступчивость греческихъ членовъ", продолжаетъ авторъ, "воспреиятствовала соглашению". Значить, еще твить болье, и въ началъ и въ концъ неудавшейся попытки виноваты Греки.

Вскорѣ потомъ низдоженъ патріархъ Іоакимъ, оказавшій столько нлохихъ услугъ дѣлу греко-болгарскаго примиренія, до того ознаменовавшій въ этомъ отношеніи трехлѣтнюю эпоху своего патріаршества, что она, по словамъ автора, "представляетъ собою самый печальный періодъ въ исторіи греко-болгарской распри<sup>с</sup>.

Не въдь Греки, кажется-н избирали-то его на патріаршество не ин того, чтобы онъ ознаменовалъ его чвиъ-либо въ другомъ родв. Пресмникомъ ему сдвлался Соероній, по почину котораго было сдъявно нъсколько попытокъ къ примирению тоже кончивнихся неудачею. Воодушевленный лучшими намвреніями, онъ съ разрёшенія Порты составиль коминсейю для разомотрёнія вновь понянутаго болгарскаго проскта отвергнутаго Іоакимонъ. Коминссія эта вирочемъ потрудилась только надъ тщательнымъ опроверженіень по пунктель всёхъ болгарскихъ требованій, и въ результата оказался тоть же отказъ. Такимъ образомъ болёе и болёе становилось очевиднымъ, что лично отъ патріарха завискио въ этомъ дёлё, да и во всёхъ дёлахъ управленія патріархіею, очень немногое; ему предоставлялась полная свобода дійствій только по одному направленію: онъ могъ раздражать, ожесточать Болгаръ, налагать имъ язвы за язвою и даже предавать ихъ церновному отлучению, но за то благодательствовать имъ, умиротворять ихъ великодушными уступками, ублаготворять ихъ искреннимъ удовлетвореніемъ ихъ законныхъ и справедливыхъ претензій и требованій-о, нать,-на это онь не ималь уже никакой власти и силы, такъ нанъ вся полнота компетенція и распоряженія дёлами константинопольской церкви цёликомъ сосредоточивается въ патріаршенъ синодъ, состоящемъ изъ великаго иножества всякаго чина духовныхъ и мірскихъ лицъ, непремънно греческато происхожденія, по мъсту своего сосредоточенія въ одномъ извёстномъ вварталё Константивополя получившихъ издавна прозвище фанаріотовъ вийств съ такою печальною попуиприостию преимущественно между болгарами, пріобрётенною ими неутомимыми подвигами въ развити и преуспъянии греко-болгарской распри. Эта-то всемогущая партія константинопольской церяви, --- о которой авторъ почему-то большею частію совсёмъ умалчиваеть, --- и слышать не хотвла о какомъ-либо удовлетворенія болгарскихъ требованій, и потому каждый разъ ставила несоврушнныя препятствія въ мирному разрёшенію распри. Воть иди истинный источникь всихь неудачь этого дила!! Между тыкы авторъ постоянно обнаруживаетъ намъреніе представить это дъло совствить въ иномъ свътв: препятствій къ примиренію онъ находить гораздо больше со стороны Болгаръ. То епископы-Иларіонъ; Ависентій и Пансій представляются у него возбуждающими

и возстановляющими руководимыхъ ими Болгаръ противъ цатріархін; то воть народно-болгарскій представитель докторъ Стоянъ Чомаковъ и Ко изображается у него действующимъ не столько по полномочію отъ народа, сколько по собственной иниціативъ и въ своихъ личныхъ видахъ и интересахъ-къ обезсилению и уничтожению всякой попытки въ соглашению. Но если въ такихъ указаніяхъ и есть своя доля правды, то, повторяемъ, все-таки всему православному міру извістно, что главное туть совсёмъ въ другомъ заключается, и этого главнаго невозможно заслонить помянутыми указаніями: мы видимъ непримиримо стоящими другъ противъ друга съ одной стороны Грековъ съ ихъ властолюбіенъ и корыстолюбіемъ и непреклонностію къ уступкамъ, а съ другой-Болгаръ, жестокими и несправедливыми двиствіями самихъ Грековъ поощряемыхъ более и боле въ настойчивому требованію себѣ расширенія церковныхъ правъ и преимуществъ. Этихъ двухъ сакторовъ, при беззавётномъ упорствъ и стояніи на своемъ съ той и другой стороны, было вполнъ достаточно для того, чтобы всячески продолжить и раздуть вражду до крайнихъ предъловъ. По крайней мъръ въ опровержение указанія автора на то, будто помянутыя лица болгарской страны двиствовали отъ себя, какъ бы безъ ведома народа, мы можемъ указать въ самой книге автора факты, изъ которыхъ очевидно, что въ двлахъ состязанія съ Гревами за свои церковныя права цвликомъ принимаетъ участіе весь болгарскій народъ. "Узнавши изъ частныхъ писемъ и газетъ" о томъ, что народъ въ день пасхи заставилъ замолчать епископа. Иларіона и не воспоминать имени патріарха отдёльно отъ другихъ православныхъ епископовъ, "живущіе по провинціямъ Бодгаре отреклись во мнонихъ мъстахъ отъ духовнаго подчиненія вселенской патріархін" BЪ доказательство своей солидарности съ своими константинопольскими братьями. Далёе, когда извёстный болгарскій членъ съ протестомъ удалился изъ церковно-народнаго собранія, отказавшагося обсуждать его изложение болгарскихъ желаний, то "вскоръ къ его заявленію присоединниюь протесты присланныя Порть и патріархін изъ разныхъ концевь болгарской страны". Не ясно ля, что въ распрѣ съ Греками состояда вся Бодгарія? Наконецъ когда соборъ разослалъ по болгарскииъ епархіямъ окружное послание съ запрещениемъ почитать низложенныхъ ниъ епископовъ,

134

то боларский народь и духовенство продолжали признавать осуженныхъ своими пастырями". Никто, значить, во всей Болгарів не подчинился даже соборному опредвленію; возможно ли после этого, обходя целое народное движение, указывать только на отдъльныя лица? А "затвиъ въ теченіе льта 1861 года болнарское население турецкой имперіи избрало изъ среды себя 30 представителей" для ходатайства по 'двлу объ окончательномъ іерархическомъ отделеніи отъ константинопольскаго патріархата. Это, очевидно, еще более решительное указание общаго участия въ двяв и движенія цвлаго болгарскаго народа. Даже указаніе автора на турецкое правительство, какъ постоянно разстроивающее своным тайными происками всв попытки въ соглашению, представляется намъ въ этомъ случав не совсемъ достовернымъ. по прайней муру неспособнымъ привлечь къ себу серьёзнаго вниманія. Сколько разъ въ самомъ дёлё болгарскій народъ-и чрезъ своихъ представителей и "протестами присылаемыми имъ изъ разныхъ концовъ болгарской страны" обращался къ этому правительству съ представленіемъ о томъ, что онъ прекращаетъ всякую каноническую зависимость и подчинение патріархіи, и вивств съ просъбою о даровании такому ихъ ришению государственной санкціи, и сколько потому Порта имбла здёсь самыхъ благопріятныхъ случаевъ допустить столь желанное якобы для нея полное расторжение церковнаго союза между Греками и Болгарами? И однакоже что мы видимъ? На "присылаемые изъ разныхъ концевъ протесты" она отвѣчаетъ кое-какими успокоительными завъреніями, что желанія болгарскаго народа будуть въ ближайшемъ будущемъ удовлетворены и потому она предлагаетъ Болгарамъ потеривть и обождать. А являющихся къ ней съ таникь ходатайствомъ народныхъ представителей прямо отсылаеть. и неръдко даже съ гнъвомъ, на поклонъ къ патріарху. Мы не отрицаемъ конечно, что Порта дъйствовала такимъ образомъ по своимъ политическимъ соображениямъ. Но находимъ справедливынь утверждать, что главное препятствіе въ греко-болгарскому примирению все-таки состояло совствиъ не въ Портв. Впрочемъ и сань авторь въ послёдствіи приходить къ одинаковому съ нашимъ заключенію, когда отдавая справедливость искусству и добрымъ усиліямъ нашего посольства въ Константинополъ въ благополучному разрёшенію распри, говорить, что эти усилія

"постоянно разбивались о непобъдимое упорство объихъ враждующихъ сторонъ".

Но существують ли вакія-либо политическія основанія, на которыя можно бы указать, чтобы съ этой по крайней мърв стороны сколько-нибудь оправдывать это "непобалимое упорство", непростительное конечно съ высшей религіозной точки зранія? Со стороны Болгаръ во всяхъ ихъ домогательствахъ въ этой распръ, говоря вообще, едва ли возможно усматривать что-либо другое, кромѣ заботъ о возстановлении ихъ поруганныхъ церковныхъ правъ, объ освобождении ихъ угнетенной вврующей совъсти, такъ что не предстоитъ никакой потребности даже вести праздную рёчь относительно существованія въ этомъ вопросв, со стороны Болгаръ, какихъ-либо преднамъренныхъ политическихъ стремленій. Совсёмъ другое однако слёдуеть отнести здъсь на счеть другой стороны, на счеть Грековъ. Энергическія домогательства Болгаръ церковно-административной свободы и независимости отъ константинопольской патріархіи показывають Грекамъ, что Болгары видимо ускользаютъ изъ ихъ рукъ, что для нихъ конечно крайне непріятно, такъ какъ они сохраняють и воспитывають въ себъ, въ пользу своего племени, властолюбивыя вожделения, которыя осуществить надеются посредствомъ поглощенія въ своемъ господствѣ или гегемоніи другихъ единовёрныхъ имъ христівнскихъ народностей Балканскаго полуострова, преимущественно Болгаръ, которыхъ они до сихъ поръ, въ виду такой цёли, держали какъ только возможно и сколько это могло отъ нихъ зависъть, во встать отношенияхъ въ черномъ твля. (Потому-то, скажемъ кстати, въ послъдствіи и константинопольскій соборъ, провозгласившій схизму, такъ дружно и нераздально сосредоточивался на этомъ пресловутомъ "филетизмѣ", имъ началъ и кончилъ и создалъ изъ него ересь, чтобы по возможности стереть и сгладить всякія національныя разности и отличія въ виду будущей сдиной византійской имперіи.) Греки Фанара "нераскаянно" лельють излюбленную идею реставрація византійской имперіи. Но увы, — имъ самимъ, кажется, лучше нежели кому другому, следовало бы ясно видеть всю несвоевременность, весь анахронизмъ такой иден,-давно следовало усмотрёть, что для осуществленія такой идеи время ушло безвозвратно, что все современное теченіе дваз на Балканскомъ полуостровъ

1

навлоняется совсёмъ не въ пользу этой иден, по почину, хотя конечно вовсе не преднамвренному, русскаго оружія, особенно последней русско-турецкой войны. Воть уже большая часть Болгарія получила отдёльное государственное устройство и уже исторически существуеть какъ независимое княжество; а о византійской имперіи пока ни слуху ни духу... Но если бы и суждено ея возстановленіе, то скорте всего оно могло бы произойти посредствомъ федераціи отдёльныхъ народностей, въ дёлахъ внутреннято управленія пользующихся автономическою обособленностію, причемъ имвется весьма немного твердыхъ признаковъ или указаній на то, чтобы Греки въ такой седеративной имперіи должны были бы непременно занять первенствующее положение. Значить Грекамъ давно пора бы отложиться оть праздной мечты о византійской имперія, а главное-не прилаживать ее въ своей церковной политикъ, не приспособливать къ своимъ двёствительнымъ, худо скрываемымъ стремленіямъ въ церковноадминистративныхъ сношеніяхъ съ Болгарами... Впрочемъ Греки пресландуютъ здась безъ сомнания двоякую цаль: или въ одно и и то же время и политическую и церковно-административную вивств, или одну изъ двухъ кавая удастся.

(Ло стодующаю Л.)

## рвчь

при вступленіи Ихъ Императорскихъ Величествъ въ Московскій Успенскій соборъ, произнесенная высокопреосвященнѣйшимъ Іоанникіемъ, митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ, 8 сентября 1882 года.

### Благочестивъйшій Государь!

Съ невыразимымъ восторгомъ встрёчаетъ Тебя первопрестольная столица Твоя, удостоенная радости видёть въ своей средѣ Тебя, Августѣйшую Супругу Твою и Царственныхъ дѣтей Твоихъ, залогъ будущаго благоденствія Россіи. Здѣсь, въ сердцѣ великой державы Твоей, собраны въ настоящее время плоды мирнаго труда милліоновъ Твоихъ вѣрноподданныхъ. Развитіе и усовершенствованіе всѣхъ сторонъ жизни и всѣхъ отраслей промышленности, наглядно представляемое Всероссійскою выставкой, да послужитъ отрадой и утѣшеніемъ любящему Твоему сердцу, среди непрерывныхъ заботъ Твоихъ о благѣ и преусцѣяніи Твоего народа.

Съ крестомъ, оружіемъ мира, срътаетъ Тебя Св. Церковь, усерано и пламенно моля Царя царствующихъ, да ограждаетъ Тебя симъ непобъдимымъ знаменіемъ на всъхъ путяхъ жизни Твоей, да истребитъ всъ неистовыя крамолы супостатовъ и да-

#### РВЧЬ ПРИ ВСТУПЛЕНИИ ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА.

руеть Тебв побёду надъ всёми здоухищреніями сыновъ погибельныхъ. Вёруемъ, что вмёстё съ нами о томъ же предстательствуетъ предъ престоломъ Царя небеснаго и сонмъ Святыхъ Божінхъ, нетлённо почивающихъ здёсь, и въ сей вёрё обрётаемъ упованіе, что предстательство сіе будетъ не тщетно: ибо, по слову Писанія, много можетъ модитва и одного праведнаго.

Господь да сохранить вхождение Твое къ намъ и исхождение Твое отъ насъ!

Благословенъ грядый во имя Господне!



# КЪ ДЪЛУ О РАСКОЛЪ.

Дёло о русскомъ расколё, начавшееся по поводу исправленія церковныхъ книгъ и кончившееся церковнымъ судомъ H8. соборъ 1667 года, по митнію раскольниковъ, не ръшено и до настоящаго времени и они ръшають его по своему. Въ настоящей степени своего развитія оно есть логическое продолженіе раскода временъ патріарха Никона, последствіе того положенія, въ какое расколъ на первыхъ порахъ поставилъ себя къ церкви, въ ея взглядамъ на исправление внигъ, на јерархию, на таинства, на обряды, на весь вообще строй церковно-религіозной жизни. Церковь православная, по мизнію раскола, не церковь, іерархіяие іерархія, тайны ея-не тайны. Враги Никона себя самихъ называли представителями, блюстителями ея преданій, послёдователями старой вёры, раскольниковъ же видёли въ тёхъ, кто производиль въ ней нововведенія. Последователи Никона, или, какъ они выражались, "никоніяне"-сущіе противники Христу, слуги антихриста, съ которыми не нужно имъть общенія; тъмъ, кому правилось все старое-старые порядки, обычаи, обряды, книги, все отцовское, родовое, ничто не нравилось, что имъло видъ "новшества". Отъ такихъ воззръній на церковь и на себя самихъ нисколько не отръщились и раскольники нашего времени. Войдите въ такое, современное намъ собраніе раскольниковъ: мысленно забудьте современное состояніе церкви и государства, начните жить окружающею раскольниковъ атмосферою,

и вы невольно переноситесь тою же мыслію за два отолітія пазадь, когда расколь только-что вышель на открытую борьбу съ церковію, когда явился предъ нею во всемъ всеоружія; вы видите, что раскольники и теперь предолжають опнозицію протить напр. Никона, въ принявшихъ ковонсправленныя кимги видять никоніанъ и какъ бы самаго живаго Никона; въ опнозиція ихъ вы не услышите инчего коваго, оригинальнаго, напротивъ услышите отъ инхъ все старыя, тв же что и прежде обвиненія противъ исправленія кимгъ, какъ будто мы не удалены на два столітія отъ до-петровокой впохи, какъ будто въ лицахъ нынішинхъ раскольниковъ говорять и живуть ихъ діями и предки, или сами они отназались отъ своихъ личныхъ убіжденій, чтобы кить убіжденіями предковъ. "Такъ вірнли наши отцы и діям, такъ котить вірнть и мы", говорять они.

Какъ же говорния раскольники прежняго времени? "Въ тахъ старонечатныхъ книгахъ русскихъ, говорили они, изкоторыя новники и завору не бывало" (Ист. Содов. Обит. стр. 188). Очевидно, они считали себя единственно вървыми хранителями ученія русской доннконовской церкви, возводнии въ догивхъ все, что написано въ старопечатныхъ книгахъ и, вопреки единогласному свидётельству этихъ самыхъ книръ о собственной ихъ пенсправности, что мы не имбемъ въ виду доказывать, --- вочреки втовой длятельности всероссійской церкви, исправлявшей книги, утверждали, что "въ старопечатныхъ книгахъ никоторыя новники и зазору не бывало". Зазоръ былъ, по ихъ мирнію, въ новыхъ книгахъ. "Теми греческими книгами, съ которыхъ производилось исправление, жалуются рескольники, православную нашу вёру христіанскую ниноновы ученицы (такъ они называють отцовь великаго московскаго собора, бывшаго въ 1667 году) до толика истребили, якоже ийсть и слёдовъ православія въ россійскомъ царствв". Новыя книги воспрещають вресть на раменахъ (Сол. Чел. стр. 108), не проповёдують Інсуса Христа во плоти пришедшимъ и воскресшимъ Сыномъ Божінмъ, Ауха Св. не проповёдують истиннымъ (тамъ же стр. 115). Подобныя обвинения въ новшествахъ хотя достойны больше сожалънія, чвиъ опроверженія, твиъ не менве они много разъ были опровергнуты въ нашихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ раскольниковъ. Только раскольники сочиненій этихъ ни-

#### **ИРАВОСЛАВНОЕ** ОВОЭРЪНІЕ.

когда не читають, а если и читають, то съ ненавистно и отвращениемъ. Въ нихъ мы не видимъ, по крайней мъръ того, чдобы они нитали уважение къ человъческому достоинству въ противникахъ и сочувствие къ добрымъ качествамъ враговъ; напротивъ какъ премние раскольники видъли въ церкви и православия одно дурное, такъ и нымъщние---ихъ потомки.

Перенессемся въ современную жизнь раскола, послушаемъ, что говорять въ своихъ собраніяхъ нынёшніе раскольники, и ны убъдимся, что они и теперь не находять въ нашихъ православныхъ внигахъ хорошаго, какъ не находния ихъ предки, и что они и теперь мыслять умомъ составителей Соловецкой челобитной. "Въ сообрания старообрядческихъ богослововъ 31 марта, по слованъ "Русскихъ Вёдомостей" (№ 88), разсматривался вопросъ объ исправлении Никономъ богослужебныхъ книгъ. Исправленіе это, какъ доказывалъ собранію П-въ, вышло не совсямъ удачнымъ. Въ богослужебныхъ книгахъ первыхъ патріаршихъ (резунъются особенно излюбленныя раскольниками іоспоовскія изданія), проглядываеть, по его мивнію, однородное древне-русское духовное творчество, какъ и въ славянскихъ переводахъ еъ греческаго. Службы, вставленныя новъйшимъ русскимъ чудотворцамъ и другимъ новоявленнымъ угодникамъ (разумъются службы св. Димитрію Ростовскому, Тихону Задонскому и др.), отличаются изложеніемъ (?) въ той же греческо-славянской формё; между тёмъ въ новоисправленныхъ Никоновыхъ внигахъ новъйшія вставки далеко неудовлетворительнаго творчества. Д-въ замътилъ, что этимъ исправленіемъ патріархъ Никонъ и породяль раздорь въ русской церкви, вину котораго совершенно неосновательно приписывають старообрядцамь".

Очевидно, что раскольники не читали такихъ книгъ, какъ "Истинно-древняя и истинно-православная церковь" (митрополита Григорія), гдъ показано, кто главный виновникъ раскола старообрядчества, книгъ, написанныхъ въ духъ истинной любви христіанской къ заблуждающимъ собратіямъ; иначе бы не называли до сихъ поръ Никона виновникомъ раздора въ русской церкви, не взводили бы на него мнимыхъ нововведеній при исправленіи церковныхъ книгъ.

Къ числу нововведеній въ исправленныхъ книгахъ прежніе раскольники поповцы, особенно безпоповцы, относятъ имя Спасителя, будто бы измѣненное патріархомъ Никономъ. Безпоповцы

142

всегда видёли въ этой перемене имя противнике Христа и спорили о томъ съ поповцами, пока послёдніе не согласились съ первыми. Когда же поповцы раздълнансь на окружниковъ и противоокружниковъ, споръ объ имени Інсусъ уже начался меяду тъми и другими. Составитель "Окружнаго посланія" уступкою православію въ имени Інсусъ низлъ въ виду сділать шагь иъ сближению съ церковию; окружники, принимая безразлично ния Інсусъ съ именемъ Ісусъ, то же какъ будто бы наутъ не противъ насъ, на самомъ же дълъ пользуются этимъ безразличіемъ не потому, чтобы соглашались съ церковію, но чтобы унизить неокружниковъ сравненіемъ съ безпоповцами и отстоять законность своего мнимаго священства противъ церкви, воображая, будто на основания принятия одного имени Інсусъ безразинчнымъ съ именемъ Ісусъ они могутъ доказать законность своего священства. Въ "Современныхъ Извѣстіяхъ" (№ 106) сообщается: "20 февраля протекло ровно 20 лёть со дня изданія Окружнаго посланія". Оно подписано было старообрядческими епископами Онуфріемъ, Антоніемъ, Пафнутіемъ и Варлаамомъ, священниками Петромъ, Өедоромъ и Ефросиномъ, јеродјаконами Ипполитомъ, Пахоніемъ и бълокриннициниъ инокомъ Антоніемъ Милорадовымъ. Съ тёхъ поръ и по сіе время идуть о немъ горячія разглагольствія. Споръ ндеть между окружниками и противоокружниками главнымъ образомъ по вопросу объ имени Інсусъ, который, повидимому, васается только буквы (н) и ничего особенно важнаго не представляеть; но отъ ришения этого вопроса въ томъ ди смыслё, какъ желаютъ окружники, или въ томъ, какъ требуютъ неокружники, зависитъ ръшеніе самаго существеннаго, главнъйшаго вопроса въ ученія старообрядцевъ: вопроса о старообрядческомъ священствъ прежняго и нынъшняго времени, признавать и это священство законнымъ или незаконнымъ. Если Інсусъ, исповъдуемый православною церковію, есть пной Інсусъ, или антихристь, какъ утверждаютъ неокружники, то значить всё прежніе бъглые попы старообрядцевъ и самъ митрополить Амвросій, родоначальникъ ихъ нынъшней іерархіи, врещены и хиротонисованы во имя антихриста и потому доляны признать и врещение ихъ и хиротонию совершенно неправославными, отречься и отъ прежней и отъ нынъшней своей іерархін, словомъ идти въ безпоповство. Окружники, напротивъ,

утверждая, что Інсусь есть тоть же истивный Спаситель міра, вакъ и Ісусъ старообрядцевъ, этимъ самымъ хотятъ подтвердить законность в прежняго и нынёшняго старообрядческаго священства, заимствованнаго отъ церкви грекороссійской, хотять именно отстоять законность того, что составляеть самую сущность старообрядчества, чёмъ оно отличается отъ безпоповства. Итакъ въ спорв между окружниками и неокружниками двло идетъ о томъ, чтобы послёдніе или отказались отъ своихъ мизній и были действительными старообрядцами, пріемлющими священотво, или оставаясь при своихъ мивніяхъ, отказались отъ свяшенства и шли въ безпоповцы. Въ борьбъ съ противоокружниками въ настоящее время особенно отличаются староообрядческіе епископы Пафиутій казанскій, Сильвестрь балтскій и московскій начетчикъ А. Егоровъ. По ихъ мивнію, никакія взаимныя уступки въ видахъ примиренія съ противоокружниками невозможны, уступки, которыя готовъ оказать даже самый московскій духовный советь".

Отсюда вядно, что вынъшніе раскольники родоначальникомъ теперешней своей ісрархін считають не Павла, епископа колоненокаго, послё котораго у нихъ не было своего священства, промъ бъглаго, болъе двухъ соть лътъ, но Амвросія митрополита. боснійскаго, тоже бъглаго митрополита греческаго и потому не законнаго. Между тёмъ характеръ Павла коломенскаго, насколько онь сказался въ оппозиціи Никону, законному своему патріарху, отражается въ оппозиція Амвросія законной высшей ісрархической власти и въ оппозиціи нынёшней старообрядческой іерархіи законной всероссійской іерархія. Спрашивается: кто же виновнинъ въ томъ, что раскольники, пріемлющіе священство, не имѣли столько времени законнаго священства, церковь, или раскольниин, не принимавшіе законной ісрархім и пробавлявшіеся бъглыин священниками? Раскольники временъ патріарха Никона обвиияли въ томъ послёдняго, ссылаясь на то, что Никонъ ожесточенно преслёдовалъ Павла, дишилъ его сана и сослалъ въ Палеотровский монастырь, где онъ и умеръ безвестно, за что считають Павда мученикомъ и даже прямо святымъ, но забывають, что еслибы доказана была несправедливость Никона въ отношения въ Павлу на основания приговора собора, осудившато поступокъ Никона, то и въ такомъ случав Павелъ, бывшій епи-

споль коломенскій, явно возставшій противь рёшеній Никова, несужденнаго соборомь за исправленіе книгь, не ділаеть его невиннымь въ отношенія къ Никону тімь боліве, что и сосланний въ монастырь онь училь жителей онежскаго прибрежья твердому стоянію въ старой вірь и многіе, слушая его, устроивали здісь пуотынническіе скиты.

Иеренесемен отъ временъ Павла коломенскаго къ современныхъ его привержендамъ и мы опять увидимъ, что они не себя обвиняють въ тонъ, что визств съ Павломъ отвергли авторитеть церковной ісрархія, но обвиняють все ту же православную церновь въ ненивній у себя законнаго священства болве двухъ сотъ лыть и будто для пріобратенія теперешней іерархіи – балокриницкой были принуждены все тою же церковію. Для доказательства вспомнимъ, что говорились въ собрании старообрядческихъ богослововъ, происходившемъ въ апреле, въ Замоскворечье, где во словамъ "Руссвихъ Ведоностей" (№ 99), г. Д-въ коснулсн причинъ, вызвавшихъ необходимость учрежденія собственно старосбрякческой ісрерхів, начало которой положено открытісмъ, древне-православной митрополія въ Билой Криници. До появленія австрійско-білокриницкой ісрархіи, сказаль Д-въ, старообрядчество въ случаниъ необходимости, заимствовало священство у господствующей церкви, у которой признавала преем-отвенную благодать хиротоніи. Но такъ какъ высшая ісрархія господствующей церкви въ то самое время старалась преслёдовать старообрядцевъ, прибъгая въ содъйствію гражданской власти и твиъ еще болёе отдаляла старообрядцевъ отъ православной церкви, то многіе изъ стврообрядческихъ богослововъ стали отвергать силу и значение преемственно христіанскаго пастырства у пастырей господствующей церкви, ссылаясь на первыя времена христіанства, когда истинно-христіанскіе цастыри относились самымъ кроткимъ образомъ даже къ злайшимъ еретиканъ и развратителямъ церковнаго единства. Такое убъждение и заставило руководителей старообрядчества основать митрополію въ Бълой Криницъ, куда и призванъ былъ греческій митрополить Амвросій, чрезъ посредство котораго получила возрожденіе теперешняя старообрядческая іерархія, строго державшаяся кревлеправославныхъ ученій. Съ учрежденіемъ ся разрозненное дотояв старообрядчество стало группироваться въ одно древле-

1

православное стадо, постепенно возсоединяясь съ послёдователями обновленной старообрядческой іерархін. Только нельзя не пожалёть о раздорахъ, возникшихъ въ средъ нашей ісрархія изъ-за окружнаго посланія. Кромѣ этихъ раздоровъ, старообрядческіе богословы замітили и другіе недостатки въ своей іерархін, сознали въ ней и неурядицы и невъжество, но это сознание нисколько не повело ни въ какимъ результатамъ благопріятнымъ для цервви, напротивъ рядомъ съ недостатвами выставлялноь и достоинства названной јерархін, рядомъ съ безпорядками и жевъжествомъ указывались въ ней и противоположныя свойства (тамъ же № 137). Въ собрания старообрядческихъ богослововъ 16 мая обсуждался вопросъ: удовлетворяеть ли теперешнее устройство старообрядческой іерархів и распорядовъ въ оной кановическимъ требованіямъ и постановленіямъ отцевъ церкви? Г. Д-въ высказаль, что въ течения 30 лёть со времени учреждения бълокриницкой митрополіи, старообрядческая ісрархія сдёлала быстрые успёхи; представители ся находятся въ настоящее время во всёхъ населенныхъ мёстахъ Россія, гдё есть хоть небольшая доля старообрядцевъ; старообрядческіе архіерен имёются во иногихъ губернскихъ городахъ, но никакого порядка въ ихъ спархіяхъ не существуетъ и управленіе старообрядческими ділами представляють какую-то путаницу. Священнослужители старообрядческіе, не зная никакой подчиненности, своевольничають, отличаются врайнею распущенностію, ділають, что хотять, не чувствуя надъ собою никакого контроля. Г. А-нъ указаль на то, что согласно постановленіемъ вселенскихъ соборовъ, въ каждой области разъ или два ежегодно должны быть собираемы областные соборы для разсмотрёнія текущихъ церковныхъ дёлъ и для разрѣшенія вообще всѣхъ возникающихъ недоумѣній, а этого не делается. Многіе ли изъ древлеправославныхъ пастырей обладають достаточною грамотностію и многіе ли изъ нихъ изучали каноническія постановленія отцевъ церкви? Уровень образованія многихъ изъ нихъ ниже всякой посредственности. При лучшемъ устройствъ и при достаточномъ знакомствъ съ писаніями отцевъ церкви, теперешняя старообрядческая іерархія могла бы собрать въ одно всёхъ сектантовъ, держащихся старообрядчества, что составляеть прямую задачу древлеправославной іерархія, къ которой къ настоящее время повсюду замізчается

146

тятотвніе безпоновцевъ и послёдователей другихъ толковъ. Вопросъ этотъ рёшается теперь въ Уральскомъ краф, гдё безпоновим и послёдователи другихъ сорласій ищутъ возсоединенія съ паствою старообрядческаго епископа Викторе. Вопросъ же о примиренія окружниковъ съ неокружниками опять только и моино рёшить общимъ соборомъ старообрядческихъ епископовъ съ объяхъ сторонъ.

При чтенін этой корреспонденціи нельзя не замътить, что вопросъ, поставленный въ собраніи старообрядческими богословами, остался не рашеннымъ. Рашить его значитъ сказать, что каноническія требованія и постановленія св. отцевъ церкви не допусвають и возможности двоспачалія въ одной и той же ісрархической области, и помимо вопроса о незаконности самой ісрархія, пряно отрицають существованіе въ одной и той же спархіи двухъ независникахъ одинъ отъ другаго еписконовъ; вслёдствіе чего еслибы старообрядческие архиерен были законными, и въ таконъ случев они никакъ не должны быть архлереями въ тёхъ областяхъ и городахъ, которые законно уже находятся подъ управленісить православныхъ архісреевъ; если же, несмотря на незаконность существованія австрійской іераркія, несмотря на то, что въ каждой ісрархической обдасти существують уже православные архіерен, они находятся во многихъ мъстахъ Россін, то существование ихъ въ области православнаго архіерея вдвойиз незаконно. Воть почему вопросъ, поднятый въ собрании поповцевъ-австрійцевъ, остался неръшеннымъ. "Г. Д.-въ, по словамъ письма изъ Москвы, помъщеннаго въ "Церковномъ Въстнитв" (№ 24) уклонился отъ поставленнаго вопроса въ сторону; оть каноническихъ требованій и правилъ онъ перешелъ къ быстрымъ усивхамъ распространенія чиновъ іерархіи у старообрядцеръ (т.-е. совсёмъ не въ дълу). Г. П---въ хотя замётниъ, что это распространение еще не есть признакъ достоинства пастырей, которые большею частію ниже всякой посредственности; но это замичаніе, очевидно, близко подходящее къ поставленному выше вопросу, не понравилось присутствовавшимъ; г. же А-нъ съ большою откровенностію высказаль, что теперешняя старообрядческая ісрархія никуда не годится. Защищать ся достоинство противъ А-на было некому. Апологета ся П-я-ва не было не только въ собранія, но въ Москвё. Этоть П-я-въ есть . 10\*

#### православное ововръние.

никто иной, какъ торговецъ на Волхонкъ въ маленькой давочкъ свъчами, мыломъ и старымъ желъзомъ Петръ Яковлевъ Байдаковъ. Соскучивъ своею торговлею, онъ давно велъ систематически изо дия въ день споры съ своею женою, съ которою новънчался по рогожскому обряду, наконецъ моръшилъ бросить ее и въ первыхъ числахъ мая скрылся, какъ догадываются въ Бълую Криницу за золотою шапкою, которою украшалась съдая голова Антонія Шутова".

Нельзя, говорять нечальники раскола, не пожалёть о раздорахъ возникшихъ въ средъ нашей іерархін изъ-за окружнаго посланія. Дзяствительно, нельзя не пожалёть объ этихъ раздорахъ между окружниками и протявоокружниками, но въ томъ лишь случая, если въ истинахъ "окружнаго посланія" свётнлась имъ истина церкви; въ противномъ случав т.-е. безъ отношения къ церкви несогласія и раздоры — самое обывновенное двло въ расколь, безъ чего его нельзя и мыслить. Расколь сначала равсорничаеть съ церковію, потомъ съ правительствомъ поъ-за исвостей, затёмъ отверженный церковію, непризнанный правительствомъ, подъ вліяніемъ гоненій сплотившійся, на подобіе сврейства, въ разобщенную отъ современнаго міра корпорацію, изъ чувства самосохраненія теперь раздорничаеть съ разложившимися внутри его элементами въ видъ окружниковъ, противоокружниковъ, бъглопоповцевъ и безпоповцевъ. Намъ приходится теперь лишь безпристрастио присутствовать при этой борьбе стихій раскола и наблюдать, насколько раскольники, потерявние всякое довъріе въ православной полеминъ, сохранили его въ своей собственной.

Въ "Современныхъ Извѣотіяхъ" (№ 124) говорятся между прочимъ, что ходатайствуя предъ выошимъ правительствомъ о распечатанія алтарей въ часовняхъ Рогожскаго кладбища и о признаціи ихъ іерархія, вожди мосновскихъ окружниковъ весьма онасаются, чтобы не выисвался подобный имъ хлопотунъ изъ общества противоокружниковъ, который подобно имъ сталъ бы хлопотать предъ тою же властію о распечатанія помянутыхъ алтарей для свободнаго въ няхъ служенія ихъ керженскому епископу и его винаріямъ Герасиму и Аванасію коломенскому. Подобная просьба могла бы правительство навести на разсужденія: для чего именно растворять двери алтарей и какой изъ Этихъ

148

іерархій даровать свободу-окружнической ная противоокружнической. Въ устранение этого они особенное приложили старание о примирения съ московскими противоокружниками, дебы при случав можно было указать правительству, что за исключениемъ немногихъ раздорниковъ, они составляютъ одно цёлое общество, ісрархія котораго должна быть признана. Миръ желали устроить уничтоженість окружнаго посленія и взанинымъ произнесеніемъ прощенія предъ недавно освободившимися изъ Суздальской краности спископами: Конономъ, Гениедіемъ и Аркадіемъ, которые. нать неучаствовавшие въ издания окружнаго, по мизнию старообрящевъ, неповинны гръху раскоза. Съ этою целію Швеповъ и другіе начетчики окружниковъ вошли въ мирные переговоры съ противоокружниками, составили бумагу объ окончательномъ уннутожени послания и предложили ее для подписи Антонию, который за шесть дней до своей смерти уже дрожащею рукою нодписаль ее и твиз еще разъ положиль на себя ввчно неизриздимое пятно своей двуличности. После смерти Антонія та и кругая сторона продолжала вести переговоры. Въ началъ марта въ комъ одного богатаго противоокружника въ Замоскворвчъв было устроено собраніе, на которомъ со стороны окружниковъ были Н. и М. В., а со стороны противоокружниковъ А. и Д. А-евы изъ Вохны, люди весьма ловкіе, нарочно прибывшіе сюда но просьбѣ противоокружниковъ. Послёдніе ни мало не поиышаяли о миръ, а находили самымъ удобнымъ временемъ нанести окружникамъ поражение. Когда представители окружниковъ признали справедливымъ ученіе посланія, то противоокружинин замътили имъ, что имъя такое понятіе объ окружномъ и уничтожая его, они уничтожають истину, лишають себя права на наяменование върныхъ хранителей истиннаго учения. Чрезъ такое замёчаніе окружники пришли въ неловкое положеніе, стали товорить, что ихъ общество находить въ немъ нёчто несправедливое и потому изъ желанія мира хочеть уничтожить его. Если находится въ немъ несправедливость, говорили А-вы, то издавшіе несправедливость и ею возмутившіе весь старообрядческій міръ окружники повинны грёху раскола и потому долвны испросить прощение у ихъ епископа Іосифа и получить отъ него разръшение въ заблуждения. Такимъ образомъ самый актъ уничтоженія посланія, какъ это было и всегда, не помогъ возстановить миръ, а напротивъ далъ новую силу противоокружникамъ къ обвинению своихъ противниковъ. Затъмъ недовольствуясь этою победою противоокружники придумали новый способъ унизить своихъ противниковъ: сдёлали приглашение начетчикамъ окружинковъ явиться въ квартиру Н-ва близь Покровской заставы для религіознаго разглагольствія. Въ назначенный день въ Н--ву явилось более десяти человекъ противоокружниковъ и семь окружниковъ. Отъ лица первыхъ принимали участіе въ разглагольствін, пром'в А-выхъ, Н-въ и Р-свій, и отъ лица послёднихъ И-въ, М-въ, Егоровъ и Швецовъ. Сначала они попроснии Швецова высказать свое понятіе объ окружномъ: онъ сказалъ, что оно неоднократно было уничтожено московскимъ духовнымъ совётомъ и что это уничтожение ихъ признаетъ законнымъ и справедливымъ, и потому объ немъ, какъ уже о несуществующемъ, находитъ безподезнымъ входить въ какоелибо разсуждение. Затёмъ былъ спрошенъ Егоровъ, который напротивъ уничтожение окружнаго признавалъ деломъ беззаконнымъ, утверждаль; что такъ какъ ученіе окружнаго во всемъ согласно съ Писаніемъ, то отказываться отъ него значило бы отказываться отъ словъ Спасителя, отречься отъ прежнято бъгствующаго священства (какъ будто раскольники не отреклись отъ него, принявши австрійскую іерархію) и отъ нынъшней своей іерархів (какъ будто она не однородна съ бъгствующимъ или лучше его), какъ незаконной, и идти въ безпоповство. Швецовъ оправдываеть уничтожение окружнаго цёлию достижения мира;- Егоровъ напротивъ утверждаль, что для мира съ раздорниками отказываться отъ истины и принимать ложь нельзя, что по нереченію древленечатныхъ книгъ "многажды бываетъ и миръ на поврежденіе". Произошли между ними горячія препирательства. Сторонникъ Швецова И-въ съ неокрываемымъ гизвомъ выступилъ противъ Егорова, говорилъ слушателямъ, что на слова его, какъ частнаго, ничтожнаго человъка, не должно обращать винманіе. Егоровъ въ оправданіе свое привелъ мизніе объ окружномъ старъйшихъ старообрядческихъ епископовъ Пафнутія казанскаго и Сильверста балтскаго и туть же прочиталь ихъ посланія, въ которыхъ встать уничтожителей посланія они называють изманниками истинъ. Противоокружники во все время быля въ такомъ восторгъ, съ улыбкой смотря на междуусобную борьбу

окружниковъ. Въ концъ бесъды они совътывали окружникамъ прежде согласиться съ самими собою въ пониманіи посланія, а потомъ уже начинать переговоры о миръ съ ними.

Такъ предъ читающею публикой стоятъ борцы - конкурренты, которынъ обониъ повидимому дорога истина, но каждому изъ нихъ, подобно помрачившинъ зрвніе, мерещится она не въ одножъ мъсть, -- потинной церкви, а гдъ-то тамъ, гдъ нътъ ся. Среди взаниной борьбы побёда какъ будто склонялась то на ту, то на другую сторону и каждый взываеть подобно темъ борцамъ за иниенную жизни букву, которые некогда, выходя изъ грановитой палаты, кричали: "побёдихомъ, побёдихомъ"! Съ тёхъ поръ, вать пронесся этоть крикъ по стогнамъ Москвы, прошли цёлыя стоявтія, появнянсь новыя ндеи, другіе интересы, а старообрядцы досель торжествують какія-то побёды надъ другими, хотя, потерявши почву подъ ногами, теперь вибсто торжества надъ православными, торжествують побъды надъ своими же собратіямистарообрядцами. Православнымъ же остается не входя въ поленику съ ними, наблюдать, какъ они сами опровергають другъ друга.

Посявдній соборъ окружниковъ съ противоокружниками, бывшій въ дом'я Новикова и на немъ горячія препирательства Швецова съ Егоровымъ, по словамъ "Современныхъ Извъстій" (№ 154), возбуднин большой говоръ между старообрядцами. Люди разсудительные хорошо понимають, что разъ признавъ окружное за справедливое, нельзя отъ него отказываться, что всё уничтожающіе его до крайности унижають сами себя, дають сильное орудіе противоокружникамъ въ побъдъ надъ собою. Поэтому весьма радуются, что между ними нашелся такой человёкъ, который при собраніи неустрашимо сталъ за него, вступилъ съ нзменниками его въ борьбу, благодаря которой единственно оно и язбъгло новаго уничтоженія и поруганія. Собесъдники особенно быля тронуты посланіями любимыхъ своихъ епископовъ Пафиутія казанскаго и Сильвестра балтскаго, изъ коихъ первый писаль: "своимъ подписомъ уничтоженія окружнаго мы согрѣшили не менње твхъ лицъ, которыя были на Флорентинскомъ соборв (похожее дело!) и поднимались иметь общение съ римскимъ папежонъ. Они въ последстви, сознавши свой грёхъ, руки свои давали на отсъченіе, и мы своимъ преступленіемъ таковаго на-

вазанія заслуживаемъ". А послёдній писаль: "я нивль неочастіе. увлеченъ быть Антоніемъ московскимъ, чрезъ совйсть мою невольно съ плачемъ и терзаніемъ сердца подписать окончательное уничтожение "окружнаго послания"; но теперь полинсь свою на ономъ уничтожаю, опровергаю, яко небывшую визнаю, и за содвянное тогда неводьное поползновение оть всёхъ прошу прещенія". Но люди изъ того же общества окружниковъ, лишениме здраваго разсудка, каковы Ш. и П. и имъ полобные, желая, санться въ одно общество съ противоокружниками, думають достигнуть мира уничтоженіемъ посланія, не понимая того, что уничтожить его значить сознаться въ своей ошибкв, признать свою двадцатипятилётнюю борьбу напрасною, взять на себя вину произвеленія раскола и идти подъ третій чинъ въ керженскому епископу Іосноу, главъ противоокружниковъ. Такую безвыходность положенія московскихъ уничтожителей окружнаго какъ нельзя лучше поняли казанскіе старообрядцы, которые въ присланномъ къ нимъ письмё ставять вопросъ: "возможенъ ли миръ съ противоокружниками, которые въ имени Інсусъ видять быть другаго бога, великороссійскую церковь, отъ которой получили благодать хиротоніи (?), върующею въ антихриста", и на него отвъчають, что "еслибы всё московскіе старообрядцы согласилноь съ этою нельпостію, то и тогда они не измънять своего убъжденія и будуть твердо стоять за неприкосновенность посланія, какъ содержащаго въ себъ истинное ученіе соборной апостольской церкви; потому что если согласиться съ противоокружниками и признать великороссійскую церковь вёрующею въ другаго бога антихриста, замъчають они, то изъ этого будеть сладовать, что всв прежніе бывшіе попы и теперешняя ихъ старообрядческая ісрархія, какъ происшедшая отъ этой церкви, суть исчадія антихриста, что нелёпо".

Корреспондентъ, повпдимому изъ сторонниковъ окружниковъ, приводя выдержки изъ письма казанскихъ старообрядцевъ о томъ, будто бы бѣлокриницкая іерархія происходитъ отъ великороссійской, противорѣчитъ исторіи и дѣйствительности, но главное не отрицаетъ и теперь значенія бѣглопоповства, что также противорѣчитъ появленію австрійской іерархіи, которая во что бы то ни стало старается подчинить себѣ бѣглопоповство и уничтомить оное, какъ вредную для себя конкурренцію. Борьба окруж-

никовъ оъ безпоновцами становится теперь ожестечените борьбы икъ съ противоспружниками и въ этой берьби побида опить повидимому сидоняется не на сторону окружниковъ.

"Для уничтожения бъглопоповства, говорять корреспонденть "Современныхъ Извъстій" (№ 80), въ канцелярія московскаго нуховнаго совёта составлялись и въ большомъ воличестве распространялись нежду бёглополовцами внижки, въ готорыхъ саными мрачными красками описаны происхождение и янзнь ихъ поповъ: Димитрія, Петра и Бориса, проживаещихъ въ Москва. Швеповъ и другіе начетчики въ устныхъ собестдованіяхъ доказывають, что бъглоподовщинское общество, какъ ненитющее епископа, есть цервовь безглавая, неподная и потому неистинная и что для спасенія души необходимо имъ подчиниться "богодарованной" австрійской ісрархія. Особенно они старались инествовать въ то время, когда бъглоцовцы находились въ за труднительномъ положения въ прінскания себт священниковъ, поставляя имъ на видъ, что принятіемъ поповъ австрійской ісрархін они освободились бы отъ этихъ хлопотъ и нуждъ и яни бы въ полномъ довольствъ. Но бъглопоповны и слушать не хотван этихъ словъ. Они отвъчели имъ, что унижая ихъ общество за принятіе въ сущемъ чина приходящихъ отъ среся поповъ, они визств съ твих униваютъ и самихъ себя, ибо до принятія греческаго митроподита Амеросія и ихъ общество илинимало тахъ же самыхъ поповъ и что если безъ еписконовъ их церковь неистинная и непозная, то Амвросій нуъ неполной не могъ сдёлать полную, изъ неистинной истинную церковь. Такой отвуть ставнаь во тупнкъ защитниковъ австрійской ісрерхін и болье симпленые наз нихъ пабыгали воякихъ словопреній съ б'яглоцоповцами. Но теперь, когда у нихъ возникъ междуусобный раздоръ изъ-за удаления попа Цетра, недавно сдялали новую попытку привлечь въ себъ болве вліятельныхъ изъ нихъ. При этомъ особенное внимание обратили на г. Третьянова, человека, хорощо начитаннаго и пользующагося общимъ доверіемъ послудователей стараго священства, полагая, что съ обращеніемъ его обратятся и многіе изъ его единомышленниковъ и такимъ образонъ будетъ нанесенъ большой ударъ ихъ обществу. Они находные нужныхъ предложить ему увъщание соборное. Повтому на 26 прошлаго севраля более вліятельные начетчини приглашены были явиться въ деревню Новники, отстоящую отъ Спасской заставы въ пяти верстахъ. Въ числе приглашенныхъ былъ и Швецовъ, но онъ почему-то не явился и вивсто себя прислалъ Асанасія Осипова Соловьева, любителя религіозныхъ преній. Сюда также явились и главные защитники общества противоокружниковъ И. Алексевъ и Матвевъ. Затемъ приглашенъ быль и Третьяковъ. Разглагольствіе происходяло въ дом'я Кородева. Объяснивъ недостатки общества бъгдопоповцевъ, окружники совътовали Третьякову примириться съ ними, но онъ, указывая на противоокружниковъ, отвёчадъ, что недоумеваетъ, кто правбе, окружники, или противоокружники, къ которымъ бы онъ могъ пристать. Не успёлъ онъ еще договорить этихъ словъ, какъ окружники въ три голоса начали хвалить свое согласіе, противоокружники свое. Произошли между ними горячія препирательства объ имени Інсусъ и другихъ предметахъ, причемъ другъ друга обзывали отступниками, сретиками. Когда объ стороны нёсколько успоконинсь, Третьяковъ выступниъ со своимъ словомъ и сказалъ, что самый споръ и обзыванія другь друга отступниками уже явно свидетельствують. что те и другіе, окружники и противоокружники, отпали отъ истины, и потому ни съ которыми изъ нихъ онъ не желаетъ имъть общенія. Что же касается до недостатковъ нашего общества, продолжалъ говорить Третьяковъ, то указывать на нихъ послёдователи австрійской іерархіи не имѣють никакого права, потому что оно находится въ томъ же положения, въ какомъ въ продолжение почти двухъ сотъ лють оть патріарха Никона до Амвросія находились и ихъ предки. Затвиъ объяснивъ ничтожество человвчесное предъ всемогуществоиъ Божіниъ, Третьяковъ просилъ своихъ собесъднивовъ сказать, вто изъ нихъ могъ бы иметь такую силу, воторая бы могла восполнить недостатки церкви, возстановить новую іерархію. Отвъчать на такой вопросъ ни окружники, ни противоокружники не находили никакой возможности. Никоторые изъ нихъ стали было приводить въ свое оправдание случайныя событія въ жизни церкви, но другіе видя, что ходъ бесёды принялъ другой оборотъ, что, вмъсто изобличенія бъглоповцевъ, ниъ приходится защищать самихъ себя, признали за нужное немедленно превратить бесёду. Ободренный побёдою Третьяковъ желаль въ другой разъ устроить публичную бесвду съ главными вождями окружниковъ, но оки признали, что говорить съ бъглоповцами затруднительнъе, чъмъ съ "никоніанами", и потому отъ бесъды отказались".

Такъ всё сектанты очень хорошо видять чужіе недостатки и утратили сознаніе неблаговидности своихъ собственныхъ отношеній къ церкви. Но ин одна секта раскольниковъ не видять въ себъ самой такихъ недостатковъ, которые на самомъ дълъ обличаютъ въ несостоятельности каждую изъ нихъ. Взаниное самообличение сектантовъ въ теоріи только повторяется въ ихъ практикъ. Поновцы называютъ свою австрійскую іерархію "богодарованною", возродившуюся чрезъ Амвросія, "другъ друго-преемственною", но на практикъ она не признается таковою даже самими поповцами, чъмъ весьма естественно объясняются воъ неурядицы, существующія въ австрійской іерархіи.

Вотъ примъры неурядицъ. Изъ Гуслицъ, Богородскаго узада, Московской губернін, пишуть въ "Русскія Відомости" (Ж 136), что въ раскольнической окружнической іерархіи полное безначаліе. За смертію своего архіерея Антонія, одни изъ поповъ поиннають на эктеніяхъ Аркадія, епископа славскаго, другіе Конона, освобожденныхъ изъ Суздаля, третьи бёлокриницкаго митрополнта Аванасія, настоящій же архіерей еще не избранъ. Протявоовружнические попы въ Гуслицахъ отличаются, напротивъ, поборами съ своихъ прихожанъ; особенною жадностію въ этомъ отношение отличаются: попъ Козьма въ Завольновскомъ и попъ Петръ въ Титовскомъ приходахъ. Противоокружнический архиерей Іосноъ керженскій теперь вовсе не посвщаетъ Гуслицъ и смотрить сквозь пальцы на подвёдомотвенныхъ ему поповъ. Говорять (тоть же № 98), что онъ самъ опасается изверженія изъ епископскаго сана за какія-то важныя прегрѣшенія. Противъ него возстали противоокружническіе же епископы Тарасій и Кириллъ. Впрочемъ безнорядки среди противоокружнической іерархін существують не въ однихъ Гуслицахъ. Изъ Васильсурскаго увзда, Нижегородской губернін, "Русскому Курьеру" пишуть, что и здёсь среди раскольниковь возникла сумятица по поводу безобразія ихъ поповъ, отличающихся крайнею распущенностію. Отсутствіе яжеспископа Іоснов (керженскаго) еще более усиливаеть безпорядки, такъ что на бывшемъ недавно въ Васильсурсев собранія старообрядческихъ начетчиковъ подниналась дажа ручь о подчинении поновъ, въ виду архисрейскаго безначалія, надвору самыхъ обществъ. Другаго рода безпорядни вознивають среди сектантовъ-поповцевъ изъ видовъ вонкувренція окружниковъ съ противоокружниками. Нековольные противоовружническимъ спископомъ переходять въ окружническому, когъ нелавно саблаль лисспископь Макарій. Тоже ділають и недовольные окружническими спископомъ и не безъ успаха. Въ "Современныхъ Извёстіяхъ" (Ж 89) недавно разсказанъ такой случай. Въ Нижегородской губернің назадь тому нёсколько лёть наь ссеты нътовшины образовалась другая секта пріемлющихъ австрійскую іерархію. У нихъ существуеть хорошій молитвенный донъ. въ воторомъ около 10 лёть священнодійствоваль попъ Захарій. Этому Захарію за нівкіе противозавонные, поступки оть московскаго ауховнаго совёта сначала было прислано запрещение свяшеннольйствій, а потомъ и изверженіе изъ сана. Тяжело было ему выслушивать судъ своихъ верховныхъ пастырей, но обстоятельства заставили повориться ему. Оставнеъ духовную обязанность, онъ на пріобрётенныя поповствомъ деньги отпрылъ торговию краснымъ товаромъ. Какъ у человъка неопытнаго, разумвется, торговля не удалась и онъ очутился въ критическомъ положения. Послё долгихъ размышлений, онъ нашелъ возможность выдти изъ затрудненія. Началъ выдавать себя предъ народонъ ав истиннаго блюстителя "древлеправославія" и учить, что иввъстное окружное послание содержитъ въ себъ много ересей, хотя прежде хвалиль его, и потому всё пастыри, которые держатся окружнаго, суть отступники отъ благочестия. Явился къ керженскому противоокружническому епископу Іосноу съ объясненіемъ, что подвергся изверженію оть окружниковъ за несогласіе съ ними въ понятіи объ окружномъ. Іосифъ принялъ его за исповёдника истины, разрёшняъ отъ запрещенія и послалъ въ качествё священника въ уральскимъ казакамъ. Здёсь приняля его съ любовію и онъ заявиль богатою рукой. Между тімь со сторовы окружниковъ дошелъ слухъ до его пасомыхъ, что онъ изверженъ вовсе не изъ-за окружнаго, а за содбянные весьма тяжніе поступки и потому его священнодвйствія безблагодатны и неспасительны. Народъ смутился. Старвйшины составили собраніе, на которое пригласили Захарія. Тотъ отв'ятиль отрицательно. Поэтому для успокоенія своей совісти признали мужнымь

троихъ благонадежныхъ лицъ послать въ Моонву и здёсь въ нанцеляріи духовиато совъта узнать причину его изверженія. Швецовымъ и другими служащими въ канцеляріи поназано имъ ценое дёло о Закарія, о иоторомъ они немедленно сообщили своему епископу Іосноу: послёдній увёщавалъ ихъ не вёрить окружникамъ, какъ людямъ явно еретичествующимъ, и привелъ имъ одинъ примёръ изъ древней цериви. Какъ на Асанвсія Великаго, сказалъ онъ, аріане выдумывали разныя клеветы, такъ и окружники тицътся очернить Захарія за непринятіе несправедляваго ученія окружническаго. Такой отвётъ Іосяюа разсёллъ онасенія помянутыхъ людей и они съ миромъ возвратились въ сторону овою.

Тыть немного требовалось для усновоенія легковёрныхъ людей, ноторымъ и въ голову не приходнло, что съ Асанасіемъ никакъ немъзи сравнивать безблагодатиаго пона Захарія. Іосясъ зналъ, съ вёмъ ниблъ дёло, тёмъ болёс, что и самъ, по своему убёлденію, не возвышался надъ ихъ слёповёріемъ.

Не межьшини безобразіень отличается и бътлопоповщина. Изъ Николаевска, Самарской губернів, въ "Саратовскомъ Листиъ" пинуть о попъ бътлопоповской секты Симеонъ Л.—въ, что онъ въ самыя торжественныя минуты, при отправленіи литургіи, не стъсняется произмосить бранным ръчи, и недавно еще подобный овить вызванъ быль тъмъ, что наства не исполняла его распорименія, чтобы малыхъ дътей пріобщать послъ варослыхъ.

Чего бы раскольники не наговорили въ укоризи православному духовенству, еслибы въ иемъ царили такія неурядицы? А между тъмъ поповцы тщательно скрываютъ недостатии своей іерархія, какъ будто въ ней и нъть особенныхъ безпорядковъ, игнорируютъ ихъ, когда и замъчаютъ, и болъе всего заботятся только объ увеличенія числа своихъ поповъ. Подъ управленіемъ носковскаго старообрядческаго архіерея находятся старообрядцы Петербургской, Тверской и иногихъ другихъ губерній. При жизни Антонія, по словамъ "Современныхъ Извъстій" (№ 162), всъ эти ревнители древленравославія обращались къ нему за поставленіемъ лицъ въ священныя степени и за другими необходимыми потребностями. Теперь со смертію его они липилноь удовлетворенія овоихъ требъ въ Москвъ и для поставленія поновъ въ семимъсячный періодъ времени, обращались то въ Тулу къ про-

#### IIPABOCIABHOB OBOSEBHIE.

живающему тамъ Савватию, епискону тобольскому <sup>1</sup>), то въ Боровекъ въ Осодосию налужекому и смоленакому. Поэтому руководители московенихъ отареобрядневъ недавно на своемъ собрания признали нужнымъ впредь до возведения на московский престолъ новаго архіепископа отсылать съ подобными требованиями въ одному Кириллу нижегородскому въ деревню Елисено, котораго и просили особымъ инсьмомъ исцолнять имъ требы старообрядцевъ, въ какихъ они только будутъ имъть нужду.

Старообрянцы всёхъ своихъ архіереевъ, несмотря на неуряницы въ ихъ оцерхіяхъ, надёляють титулеми московскихъ, влаимпосвихъ, вазанскихъ и другихъ, давая тъжъ знать, что они призваны замёнить настоящихъ православныхъ архіерсевъ, совративъ ихъ паству въ старообрядчество, и что всего удивительнве, корреспонденты толкують о перемвщеніяхь ихъ съ одного мъста на другое, какъ будто ръчь идеть о переводъ законныхъ архіереевъ изъ одной спархія въ другую. Въ "Русскія Въдомости" (№ 102) пишуть изъ Перии, что до 1859 г. мъстнымъ старообрядческимъ епископомъ былъ Геннадій, со времени же заключенія его въ Суздаль, пермская старообрядческая спархія оставалась вакантною и старообрядцы въ нужныхъ случаяхъ обращались въ оренбургскому епископу Константину. Руководимые здёшнимъ коммерсантомъ Аксеновымъ, пермокіе старообряд-. цы желали даже имёть у себя пастыремъ послёдняго, но встрётили въ томъ препятствіе со стороны центральнаго старообрядческого духовного управления. Теперь же съ освобождениемъ Геннадія, перискіе старообрядцы нам'ярены, какъ слышно, ходатайствовать въ Петербургъ о возвращения нъ нимъ епископа. Геннадія, между тёмъ какъ Геннадію воспрещено даже жительство въ прежней его епархія. Въ "Русскомъ Курьеръ" та же исторія о мёстожительстве Геннадія разсказана съ нёкоторою горестію и оттънкомъ недовольства. Газета горюетъ, что "епископу Геннадію, по необходимости прищесь поселиться въ Харьковъ, съ которыиъ онъ, равно какъ и вообще съ южнымъ краемъ, подожительно незнакомъ. Двадцать лъть назадъ, до своего заклю-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стерообрядець Савветії Левшинь, именующійся епископонь тобольонимь, по распоряженію администрація освобожденный оть надвора тульской поляція, уб'яваль наь Тулы въ Москву еще 8 апр'яля. Прим. автора.

ченія, Геннадій быль архісреснь у старообрядцевь въ Перин, гав кольвовался рёдлямъ уваженіемъ "древлеправославной" паствы. Въ настоящее время года, какъ передають, прівхала старообрядческая депутація изъ Перин и Екатернибурга. просить Геннадія о возвращенін въ прежнюю епархію (?). Въ случат его согласія, перискіе старообрядцы предполагають обратиться съ ходатайствонъ, куда слъдуетъ, о разръшения спископу Геннадио вернуться въ свою прежнюю спархію". "Педумасшь, замёчаеть но сему случаю "Церковный Ввотникъ" (№ 20) какъ будто въ самой вещи дёло идеть о переводё изъ одной спархія въ друтую! Вевъшивается, сколько пользы принесла бы извъстная личность расколу (?) въ другой епархія, гдъ се знають и гдъ она знасть свою шаству; такъ и видно, что писавшій эти стрени серцечно желаеть расколу всевозножныхъ благъ, процвитанія, расширенія рядомъ съ православіемъ и въ ущербъ посліднему, ни нало не заботясь о гибельности для народа ісрархическаго двое-Bildrag.

Пока Геннадій съ компаніею сиділь въ суздальской крішости и раскольники, какъ ибногда Павла коломенскаго, считали его страждущимъ за "древлеправославіе" мученикомъ, имъ и на мысль не приходило ходатайствовать о возвращение его въ прежнюю епархію, они желали только одного освобожденія его изъ крвности; когда же получили желеемое, вспомнили, что онъ былъ весьма полезенъ для своей спархія и у нихъ явились новыя желанія, требующів, по ихъ мизнію, удовлетворенія, если же они не будуть удовлетворены, у нихъ готова новая мысль объ угнетения наъ правительствомъ. Всё криви ихъ объ угнетеніяхъ цовидимому и поднимаются для того, чтобы меньне было замътно ихъ собственное угнотеніе православныхъ. "Кто живеть средя раскольниковъ, говорится въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" (№ 146), тотъ знаеть, какъ тяжело жить среди нихъ православному, особенно обратившемуся изъ раскола. Составляя сплоченныя общины, которыя представляють двёствительную силу и держатся упоратвомъ отрицанія православной общественной жизии, они сидою держать другь друга въ расколё, и горе тому, кто рёшится измёнить. Предоставить полную свободу расколу значить дать ему безнаказанно угнотать правосцавіе". "Церковный Вестникъ" (№ 17) по этому поводу замё-

часть: "постоянно приходятся читать въ налижа сврискихъ изданіяхъ разсунденія о нетершености православной церкви въ отношения въ раскольняванъ, о недоствтвахъ въ нашей ісрархія истинно-христіянской къ нипъ любви и синсхожденія и весьна ръдко ножно встритить въ этой же печали правдивое изображеніе твхъ крайне враждебныхъ и переходящихъ часто всё границы дозволенного чувствъ, какія имтасть посколь къ православной церкви и ся јерархіи". Изъ ръднихъ заивтокъ нодобнаро рода приведень слёдующее неь "Саратовскаго листка". Хвалынскій корреспонденть этой газеты, описывая крестоношеніе тамошняго духовенства на Паска, даласта огрузощее замачание объ отношения распольниновъ въ православной святынъ и въ правоолевному духовенству: здёшніе раскольники не только не пускажить къ себе въ дома духовенство съ пронами, но многіе изъ лихъ при BRAT MEORY & CRAMERHARE, RARE LINNOTS & DYFADTON BCARCERNAM словами. О томъ ме, чтобы при появлении иконъ и священника ндущаго съ врестомъ и въ облачения, стать и обнажить голову, если не изъ чувотва религизности, то по крайней мири изъ чувства деликатности------вайсь, въ раскольническонъ городи, не можеть быть и ричи. Молодое поколиние, по нвучению своикъ руповодителей, бросаеть даже трязью и позволяеть себя ементься и говорить велёдь священнику такія грязных и циническія вещи, о которыхъ не принито говорить въ нечети.

Обнаруживая нетериимость из православію раскольники тёмъ екмымъ стремятся замёнить его собою, вытёснивъ православіе и напротивъ собственный свой дурныя стороны видять въ православіи, толкуй о гоненіяхъ на старообрядчество и нетерпимооти со стороны православія. Постоннные крини о гоненіяхъ, сиетематичесни повторяемые, подкупають въ ихъ пользу и нёкорыя газеты, которыя становятся на сторону минио угистенныхъ. И воть закрытіе молельни раскольниковъ превращается въ нашествіе на старообрядческую молельню, приченъ пастыри православной цериви превращаются въ доносчиковъ, отобраніе иконъ старообрядческихъ по закону превращается въ расхищеній собственности старообрядцевъ ("Соврем. Изв." № 100). Газета "Новое Время", по поводу разоренія молельни (Лещевой въ Нижегородской губерніи) высназывается за "легальную теринмость раскола". "Голосъ" (№ 100) усиливается доказать, что ст. 206

160

улок. о наказ. относится из запрещению не волюй нолельни, а талько публичной. "Сокременныя Изявестия" (№ 128) невянноть непритворную радость за приговоръ суда, оправдавниего старообрядца, обвинениего въ отнрыти молельни. Не при столь общенъ сочувствия из расколу, газеты какъ будте забывають, что дыла объ устройстве раскольничесникъ молеленъ начинаются не всегда по иниціативе духовенства, по и но допосу членовъ враждебныхъ партій въ самонъ сектантотве, и въ таковъ случаё дуцевенство уже нельзя обвинять въ гоненія на старообрядчество. Духовенство не имъсть и нужды оправдываться въ томъ, въ чемъ не обвиняеть его законъ, а если бы нужно было ему въ чемъ самихъ старообрядцевъ, обранцающихся въ православіе.

Для довазательства приведень нёсколько выдержень изъ газетныхъ извъстій. Исъ Ставрополя на Кавказъ пиннутъ между пречниъ въ "Современныхъ Известияхъ" (№ 127), что тамонное братотво Андрея Первозваннаго среди старообрядцевъ инветь двухъ священниковъ---инссіонеровъ о. Иродіона Повѣтника и о. Тризона Василихния, состоявшихъ прежде въ ресколъ. Первый дыйствуеть среди кугультинскихъ и окрестныхъ деревень старообрядцевъ, привлекая ихъ въ единовърію и устрояя для сего въ Кугультахъ единоверческий храмъ. Второй проповедуеть въ станицахъ кизлярскаго и грозненскаго округовъ. Благодаря его процеведи, въ то время, когда одинъ старообрядческий овященяних стврался обличить русскую церковь въ разныхъ будто бы ототупленіяхъ, присутствовавшій на бесёдё старшина Савоновъ норекрестнать лицо свое рукою сначала тросперстно, потомъ двуверство и сказаль: "я не нахожу въ этомъ нивакой разницы; слежение трехъ и двухъ перстовъ прообразуеть одну и ту же Св. Тронну в два сочества во Христь Бога и человъка". Когда о. Васпликинъ на вонросъ Сафонова о различіи православной и австрійской ісрархін пространно доказываль безблагодатность и везаконность послёдной изъ нихъ, старшина сназаль: "По ваник доказательствамъ и приведеннымъ на то правиламъ весь старообрядчесній міръ долженъ находиться вично подъ запрещенісять и проклятіємь оть церкви впредь до раскалнія. Но соли Богъ во своему безикриону милосордно пощадиль народъНиневіи во вреи проповеди Іоны ради иладенцевъ, 120 тысячъ то онъ не обратить

161

ли свое милосердіє на три милліона старообрядцевъ". (Прим'яръ Ниневитянъ – раснаявшихся едва ли подходитъ къ раскольникамъ, не помышаяющимъ о раснаянія въ грёхъ раскола). О. Василихинъ сказалъ: Господь наснолько милосердъ, настолько и правосуденъ. Тогда Сасоновъ воскликнулъ: "горе тамъ, которые сдёлали такой раздоръ церновный! Я душевно знаю истину православной церкви и давно готовъ присосдиниться къ ней на правилахъ единовёрія. Присосдиненіе его въ единовёрію вонечно не вструктило препятствій. Нъкоторые изъ старообрядцевъ послѣ того и прямо безъ единовёрія присосдинильсь въ православію.

Другой примъръ читаемъ въ той же газеть (№ 129). Въ Бердянскв и его окрестностяхъ, говорится здёсь, находится около тысячи душь старообрядческого согласія. Изь нихь особенною начитанностію отличались В. Семеновъ и А. Дмитрієвъ Сонины, люди имвющіе довольное количество старопечатныхъ книгъ, которые не очень давно познали заблуждения безпоповцевъ и въ прошедшень году присоединились въ православной церкви на правилаль единовёрія; затёмъ, убёднеъ нёсколько лицъ къ принятію правеславія, исходатайствовали у православнаго спархіальнаго архісрея позволеніе имёть для своей общины единовёрческого священника и избрали для сего Алекова Никичорова, воторый 18 лать поповствоваль у прісилющихь авотрійскую іерархію, но позналь незаконность своего поповства. Однащан, отправлян его на миссіонерскій подвигь въ село Чернуху, Няжегородсной губернін, повойный джееняскопъ Антоній для руноводства вручнать ему книгу: "Выписки изъ старописьменныхъ и старопечатныхъ книгъ А. Озерскаго", приказавъ читать въ ней только тв мвсте, которыя могуть служить обличениемъ безпоповцевъ, а прочее оставить безъ вниманія, дабы не разстронться съ совъстію. Это предостереженіе навело Никифорова на любопытство и онъ сталь читать сполна всю инигу, въ которой натолкнулся на изречения Кипріана, Златоуста, Симеона Содунскаго, утверждающихъ, что церковь безъ епископа существовать не можеть, что безъ него нёть священства, нёть св. мура, нёть и христівнства, между твиз онъ зналъ, что старообрядческое общество всего этого было лишено. Такинъ образомъ, познавъ неправоту поповцевъ, отослалъ Антонію свою воходную церковь зо всёми ся принадлежностями; затёмъ, присоединившись въ цер-

162<sup>.</sup>

кви, поседидся на жительство въ московскомъ единовърческомъ ионастыръ, дабы удобнъе опланивать свое прежнее незаконное азаствіе у старообрядцевъ. Здъсь нашля его Соняны и убъдная его принять санъ священника. По соизволению Гурія (нынъ умершаго), епископа таврическаго, московскій викарій преосвященный Алексій, епископъ можайскій, рукоположиль его во свяменника; онъ въ половинъ декабря прибылъ въ Бердянскъ для отправле нія своей обязанности. Здёсь онъ вийстё съ Сониными занялся опроверженіемъ безпоповщинскаго ученія, проповёдующаго возможность прекращения священства, отвергающаго необходимость таинства причащенія, совершаемаго подъ видомъ хлёба и вина, доказывающаго возможность составленія истинной церкви изъ однихъ мірянъ, которымъ безпоповцы усвояли право совершенія двухъ таниствъ крещенія и показнія. Сонины и Никнооровъ всёми силами старались разубёдить ихъ въ томъ, будтобы церковная власть временъ патріарха Никона, перемънивъ нъкоторые обряды, утратила истинную вёру, напротивъ доказываля икъ, что при исправления книгъ и обрядовъ, церковь не касалась ни до вакихъ догматическихъ истинъ вёры, и потому какъ предшествующая патріарху Никону, такъ и послёдующая есть одна и та же церковь православная, содержащая нотнну вёры во всей неприкосновенности; чины же и обряды, поясняли они, перемёняемы были и въ древней вселенской церкви и какъ тогда эта перемъна не повреждала благочестія, такъ и при Никонъ не ногла повредить. Въ настоящее время Сонины приготовляють натеріалы для постройки храма. Есть надежда, что усилія вхъ не останутся безплодными для церкви.

Туда. 1882 г. іюня 80.

Ирот. Г. Пановъ.

11\*

## O JAMCROM'S NACIOHORICHHMIECKOM'S CYEBBPIN

ВЪ ВОСТОЧНОЙ СИБИРИ \*).

Всв языческія идодопокдонническія сусеврія въ Россія издавна признавались терпимыми, потому что всвых язычникамъ дозволялось свободное отправление для себя своего идолослужения. Признавая за всеми языческими суеверіями свободу идолослуженія, правительство ограничивало се тогда только, когда находило извъстныя двиствія вредными для гражданскаго быта инородпевъ; вообще же запрешало всякое распространение ихъ между русскими подданными, какой бы они ни были вёры или суевърія, и строго пресладовало все, что могло полагать препятствле въ обращения язычниковъ къ православной христіанской върз. Во внутреннія не дала язычеснихъ сусвозій на ственительно, ни твиз менве покровительственно никогда не втодило, первое справедливо почитая несообразиымъ съ духомъ христіанской вэротершиности, а послёднее съ требованіями христіанской совъсти. Въ этемъ духъ составлены всъ общіе законы объ иновърдахъ и ихъ служении въ России.

Эти общіє законы справедливо прилагались нёкоторое время и къ языческому идолопоклонническому суевёрію дамайцевъ. Но съ 1764 года стали издаваться частныя поставовленія относительно ламскаго суевёрія и ламъ, часто до того противорёчащія, что нельзя было знать, преслёдуется или покровительствуется это суевёріе въ Россіи. Численность ламъ правительство пови-

<sup>\*)</sup> Осставителя причинамъ оставленная въ 1863 году, но по независящимъ отъ составителя причинамъ оставленная въ то время безъ движения.

димону постоянно старалось ограничивать; но, сочиная поста-HOBICHIA BE STONE DOR'S I HINOFAR NO OCVIDENTBLAN HAS HE FER. въ то же вреня другини постановленияти давало самую сытную нищу для размноженія замотва и порабощенія ему б'ядняхъ бурять, бывшихъ шаманцевь. Были годы (очень недалекіе оть насъ), въ которые визств съ законани объ ограничения числа ламь выходили открытыя предписанія вь пользу ламской пропаганды и самъ ханбо-лана обязывался присятою перреринвать и распространять дамскую въру въ Россія, вопреки нореняему затопу Россійсной имперія о распространенія одной православной христіанской вуры. "Само христіанство, говорить опытный насявдователь ланотва въ Слбири архіенископъ Ниль, ощутило тигору вліянія демъ. Изъ язычниковъ никто почти не рёшался прининать христівнотво, боясь заменаго прещенія. Ца и тв наз ниха. которые прежде крещены были, не инили покоя. Ихъ гнали, тяготные ведин израми. И потону семейства новопрещенныхъ представляли странное и грустное смъщеніе. Дэти росли вдолопоклонинками, имъщии родителей-христіанъ. Отцы и матери, бывши христіанами, танли свою вбру и выдавали себя за явыч-HEROBS. TOLSTO HE HOUSOTS BE ROLTH LANANS".

Оъ 1828 года начались новыя предположенія и ностановленія относительно ограниченія числа ламъ и кумпрень. Постановленія и штаты нёскольке разъ изм'янились, а ламы на свобедё все множились и множились: въ 1825 году ихъ было 2.582, а въ 1842 году уме 5.545. Накомерь въ 1853 году составлено "Полеженіе о ламскожа духовенстве въ Восточной Сибири", котя въ слидствіе Высочайщей консириація 15 мая на внесенное ръ Сводъ законовъ, не досель считающееся законовъ для ламснаго сустврія въ Сибири.

Вникал въ содержание его и соображансь съ послидствіями введенія его, обнаруживающимися на дълъ, нельзя не прязнать, что оно составлено болъе въ духи повревительства лашскому суевърію, чъмъ напротивъ.

Вопервыхъ, введеніенъ Положенія о ламскомъ духовенотвъ правительство приняло на себя обязанность содержать нее треческое сословіе въ такомъ довольствъ, какого не имъетъ христіанское православное духовенство. Хамбо-ламъ дано правительствомъ на содержаніе 500 десятинъ земли и закономъ обезпечена десятая часть доходовъ отъ всъхъ 34 дацановъ; ширетуй (настоятель дацана) получаетъ 200 десятинъ земли и пятую часть доходовъ отъ своего дацана; каждый лама получаетъ по 60 десятинъ земли и взвъстную частъ доходовъ; бандіи (въ родъ нашихъ пономарей) по 30 десятинъ и свою часть изъ доходовъ, и даже ховараки (ученики) по 15 десятинъ земли. Денежные 'доходовъ по положенію составляются изъ добровольныхъ при-

ношеній мірянь, оть продажи бурхановь, образовь, молитиь, поасовъ и другихъ преднетовъ церковных» (sic!), и отъ продажи хозяйственныхъ произвелений. Что еще получають ламы отъ невольныхъ повнощений бурять и отъ сборовъ по раснадка, на общественниковъ, хотя бы они были христівне, по принаванію языческаго начальства, о томъ говорить здесь не место, хотя и из этина засупотребленіяма отчасти подвета повода тоже положение. Но что и самая земля въ Сибири инветъ цвиу, доказательствомъ служить надвлъ второклассныхъ православныхъ монастырей 60 десятинами и длинная переписка о надёлё православныхъ причтовъ 55 десятинами. Навонецъ въ свлу Положенія о данскомъ духовенствв, всё даны освобождены оть всёхъповичностей, и сверхъ того стали награждаться золотыми и серебряными медалями и даже орденами, не за какія-нибудь гражтансия, заслуги, в единственно за исполнение своихъ идолослупебныхъ обязанностей, или какъ объясняли мив сами дамы, за творность въ върв.

Воеморыхэ, Положеніемъ о данскомъ духовенствё на христіанское правительство возложена забота о поддержаніи языческихъ капниць со всёми, находящимноя въ нихъ, идолами и идолослужебными принадлежностями и даны средства на прино-, шеніе идоламъ ежедновныхъ жертвъ по идолопоклонническому ламскому уставу. На всё сін предметы, подъ общимъ названіемъ на содержаніе дацановъ, отдана почти третья часть доходовъ отъ земель, приношеній, привилегированной предажи идолослужебныхъ предметовъ и проч. Чтобы все капинное имущество хранилось цёло и нерушимо, военный губернаторъ Забайкальской области обязанъ ежегодно требовать въ томъ надлежащей отчетности. Самою вышискою идоловъ и другихъ идолослужебныхъ принадлежностей для капищъ озабочена Кяхтинская таможня.

Наконецъ, со транисисо, Положеніемъ не оставлены безъ вниманія и самое лжеученіе и правила идолопоклонническаго сусвърія, безъ утвержденія авторитетомъ правительства, съ опредъленіемъ наказанія непослушнымъ. — Такъ по правиламъ лжевърія ламы не долины имъть отдёльной собственности. Какъ ни вредно это правило въ гражданскомъ отношеніи, давая поводъ ламамъ шарлатанствомъ вытягивать послёднее достояніе у бёднаго бурята, несущаго за ламъ всё повинности, правительство нашло нужнымъ подтвердить его, какъ будто это было правило исповёдуемой имъ самимъ вёры: ламамъ предписывается, подъ опасеніемъ наказанія, отдать недвижниюе имущество, котораго нётъ у кочевыхъ инородцевъ, въ пользу общества, а все движниюе, т.-е. дёйствительное имущество, въ пользу капищъ. Равнымъ образомъ предписывается дамамъ, по правилу ихъ суевърія,

вести безбрачную жизнь, хотя разврать нежду инородцами и распространеніе любострастной заразы, чему немаловажною причною служить ламотво, также требовали бы совсёми протижнаго предписанія. Напонець, положивши содержать при Гусиноозерсконь дацані 35 хавараковь (учениковь), съ отведошь на содержаніе каждаго по 15 десятинь земли, положеніе выбылло ими въ обязанность обучаться преимущественно догматамь суевърія, чтобы и на будущее время капища не остались безъ своихъ служителей-ламъ.

Въ чемъ же состоять ограниченія для ламъ, которыни положеніе хотёло связать эту зловредную нерпорацію? — Въ томъ же, въ чемъ и для православнаго духовенства. Вопервыхъ, жиъ воспрещено самовельно умложать свое сословіе сверхъ штата и въ штать принимать безъ согласія общества, къ которому ищущіе ланства принадлежали; вовторыхъ, не должно безъ разрѣшенія начальства вызвятать изъ своихъ приходовъ; въ третьихъ, воспрещено строить молитвенныя зданія безъ того же разрѣщенія и въ четвертыхъ, брать съ вымогательствомъ плату за исправленіе требъ. Все это въ равной мърѣ требуется и отъ православнаго духовенства, съ тою тольно разницею, что за исполненіемъ такихъ ограниченій или пранялъ православнымъ духовенствение существуетъ наблюденіе и они исполняются на дълѣ, а для ламъ всѣ эти ограниченія существуютъ только на бумагѣ.

Более ста леть русское правительство писало законы для ограничения ланства, и всё они оставались безъ исполнения, и даже какъ будто на вло, чёкъ больше правительство хлопотело объ ограничения ламъ и ихъ идолопоклонства, твиъ больше они усиливались. Причина понятия. Какъ бы правительство ни напраждало лемъ и какъ бы ни усиливалось дать лучшую организацію наз сусвурному служенію, они не могуть не понямать, что ихъ суеверие не можетъ составлять предметъ заботь правительственныхъ ни въ гражданскомъ, ин тамъ болъе въ религіссномъ смысль, какъ религія, чуждая для правительства. Йотому внутренно сознавая незаконность своего сусварія въ христіанскомъ государствв, они накъ бы чутьемъ понимають, что вившательство въ него христіанскаго правительства съ свониъ законедательствоиъ совствиъ неумистно. Тутъ возножно одно тольно: совствиъ не мъщаясь во внутреннія дала идолоповлонняческаго суеверія, стараться уничтовать вибшнія вловредныя действія его. Всякое визшательство во внутреннія дала сусв'ярія, какъ бы оно покровительственно ин было, всегда будеть казаться подозрительнымъ и потому, какъ показываеть опыть, только ведетъ въ непріязненнымъ столкновеніямъ и разкраженію. Въ частности, нынь существующее положение о занайскомь духовенстви, давши върное обезпеченіе дамамъ и ихъ суевърію, для ограниченія ихъ

и не сделало ничего, произ голословныхъ востановлений: потому что ваблюдение за исполнениемъ ограничений поручено самниъ тёнть, которына предписывають ограничения. Всв показанныя ограничения насаются главнымъ образомъ хамбо-ламы и ширетусвъ, но имъ-то именно и поручено неблюдение за исполнениемъ Положенія, подъ непосредственнымъ начальственнымъ налооромъ генераль-губернатора Восточной Сибири. Местныя гранданскія начальства наблюдають за исполнениемъ его только по указаніямъ или руководству генералъ-губернатора. Да едва ли бы и повело къ чему строгое наблюдение за исполнениемъ Положения, вогла за всё преступленія противъ него полагается обрашеніе въ мідское состояніе! Если, напримъръ, какой-нибудь инородецъ незавонно приняль на себя звание ланы, то ваная потеря для него оставить то, что ему не принадлежало? Не значить ди это наказывать воре только отнятіемъ украденнаго? Притомъ наказаніе лишеніемъ жреческаго званія не даеть ли право буряту разсуждать, что само правительство чтить жрецовъ, когда лишеніе сего званія, или какъ говорится въ Положенін. духоднаю сана почитаеть наказанісиь.

Мий ненявиство, что съ самаго начала дилалось для приведения въ исполнение Положения о ламскомъ духовенствё, кромё предоставления выгодъ, дарованныхъ Положениемъ. Но спустя семь лёть послё введения его воть что доносить главному управлению Восточной Сибири членъ онаго, коллежский совётникъ Гауптъ, въ началё 1860 года командированный для присутствия при выборё новаго хамбо-ламы и ревизи селенгинской степной думы: "обращенные въ міряне ламы и доселё брёютъ головы, накъ преяде, носять дамскую одежду, живуть въ юртахъ съ овония семействами, исправляють даже у мірянъ такъ-называемыя требы, и на язынё штатныхъ ламъ называются не мірянамы, а только заштатными. Противись такимъ обравомъ Высочайше утвержденному Положенію, всё ламы вообще попираютъ заноны и живуть безнакаванно".

О числі сверштатныхъ ламъ теперь осонціальныхъ свідіній нітъ, потому что они пишутся простыми ясачными инородцами или назаками. Но по неосмиціальнымъ свідініямъ извістно, что число ихъ не только не убавилось, но и значительно воврасло, такъ что теперь, говорятъ, насчитывается ихъ по спискамъ исправляющаго должность хамбо-ламы до семи тысячъ. Я самъ виділъ ламъ-дітой на рукахъ матерей, такие літъ пяти, десяти и другихъ возрастовъ. Цівсторые изъ нихъ носятъ и врасную ламокую одежду, или по крайней мірів, ламокую шляпу (малагай), но большею частію они ходятъ въ простой буритской одежді: одинъ візрыцій признакъ отличаетъ ихъ отъ простыхъ бурять-- бритея голова. Развиножение дамотва главными образомъ завноитъ OT'S TOPO, 4TO JAMMA HEXOGRY'S ALE OF BEIFOARMEN'S B'S RAMAONS сенейству нирть члена нев своего сословія, чтобы такими образонъ занитересовавани все инородческое население въ своемъ обширномъ сословія, всёхъ держать въ поребонценін. Но не сокращенія, а увеличенія числа ламъ нужно было ожидать и посла ижанія Положенія о данскомъ духовенстві: постановними ограинчение числа дам'я только на бумага, на самом'я двий оне дало только большую пащу въ ихъ расмножению. При томъ богатства н правахъ, какія обезнечнью за данани Положеніе и при томъ уважения, какимъ они пользуются отъ гражданскаго начальства, ланство сдалалось единственнымъ званісиъ, въ которомъ инородець выходить изъ толны, я очень сотествение, что воякій отепь H MATS 38 CHACTER HOWITSHITS NOTE OTHORS CHIRA BEIRBOTH BE LAME. Родительскія надежны вывести сына въ штатные даны консчно DERRO COLLEANTER: HO HARD OLI TO HE OLLO, STO OGOLDINCHIC BECLна много успливаетъ сверхштатное ланство.

О запрещения выходить изъ дацана и за черту своего прихода безъ разръшенія начальства дамы какъ будто бы совстмъ даже и не знають: разъвзжають повсюду совершенно свободно цвлыя сотни и даже тысячи версть, вовсе не боясь лишенія своего духовнаго сана. Особенно часто посъщають они отдаленные улусы шаманцевъ съ цёлію пропаганды между ними, хотя за эту пропаганду полагается болже действительное наказание, нежели лишеніе сана. Самъ исправляющій должность хамбо-ламы Чойрупъ Ванчиковъ безъ разръшенія начальства разъвзжаетъ повсюду, какъ архіерей по своей епархіи, окруженный когортою ламъ и сопровождаеный тодпами народа. Прошлою осенью (1862 года) онъ совершаль такую повздку послё моей повздки съ цёлію произвести на бурять противоположное действіе. Онъ проповёдываль повсюду, что настало время, когда ламы должны особенно стоять за свою въру и внушать народу не принимать крещенія. Въ следствіе донесенія обо всемъ этомъ земскаго начальства, онъ возвращенъ былъ уже изъ нерчинскаго округа исправлявшимъ должность забайкальскаго военнаго губернатора генералъ-майоромъ Кукелемъ. По опредвлению Положения о ламскомъ духовенствь за повздку безъ разрёшенія начальства лама подвергается низведенію въ мірское состояніе; за противодвиствіе христіанской проповёди ничего не подагается. Слышаль я, что онъ и послѣ этого давалъ какія-то распоряженія о неприкосновенности ламской вёры, а миссіонеры доносили мив, что ламы, внушають народу, что они получили предписание отъ начальства (оть какого-неизвъстно), запрещающее ему принимать крещение.

. О необходимости испранивать разрённение на постройку и HOUDGBICHIC BOXX NORTBCHHLIKS MAHIN JAMM TARME NALO IVмають. По штату замамъ положено нивть 84 дацана съ наввотнымъ числомъ молитвенныхъ вданій въ самой ограда данановъ. Но проважаёте только оть Верхнеченска до Кяхты. и вы на одной большой дорогь (на разстояния двухъ сотъ версть) насчитаете несколько лесятворь старыхъ и вновь построенныхъ разныхъ ламскихъ молитвенныхъ зданій, подъ имененъ бумхановъ. обоновъ и др. Можно было бы еще оставить безъ внимания эту хотя противозаконную вольность, если бы дамы строили всв бумханы и обоны вблизи своихъ дацановъ, или по крайней изръ въ бурятскихъ удусахъ, но они ставятъ ихъ въ мъстахъ часто очень отдаленных сто бурятских жилищь и иногда нарочно вблизи селеній новыхъ христіанъ, чтобы поддерживать суевъріе въ самыхъ христіанахъ. При селенгинской степной кушъ не такъ кавно поставленъ былъ бумханъ и обонъ въ селени христівнскомъ, гдё не живетъ ни одного язычника и гиз теперь стоить христіанская церковь, потому что одинъ знаменитый чародействомъ лама (Цоглинъ Ванчиковъ) вычиталъ въ тибетскихъ внигахъ, что читкуры (злые духи), которымъ посвящають такія зданія, требують, чтобы они поставлены были именно на этомъ мъств. Бывши въ думъ, я предлагалъ тамошнимъ христіанамъ убрать идолопоклонническія зданія; но они ръшительно отказались сдёлать это изъ боязни ищенія злыхъ духовъ. Не говорю уже о ежегодныхъ почти постройкахъ внутри самыхъ дацановъ безъ разръшенія начальства, потому что отъ нихъ не предполагаю особеннаго вреда для христіанства.

Наконецъ, ограничение относительно добровольной платы за, требы было бы умъстно, если бы въ будлизмъ дъйствительно были требы. По ученію Будды челов'якъ спасается не молитвами, а самоумерщвленіемъ, подавленіемъ въ себъ всего чувственнаго и милосердіемъ ко всёмъ одушевленнымъ тварямъ до пожертвованія собою: предстательство другихъ туть не можетъ имъть никавого смысла. За неимъніемъ дъйствительныхъ требъ, ламы относять законъ о требахъ въ такъ-называемымъ гурумамъ, которые суть не что иное какъ ворожба, гаданія и заклинанія, отчитыванія и начитыванія и т. п. Если дамы являются какъ бы необходимыми членами на родинахъ, свадьбахъ и похоронахъ у бурять, то въ томъ же смысль, какъ у нашего простонародія на твхъ же празднествахъ колдуны или знахари. Когда я спрашиваль дамь объ ихъ требахъ или гурумахъ, то они прямо запирались въ совершении ихъ, потому что понимали, что мив извъстно ихъ значение. Значитъ законами о требахъ Положение узаконило для ламъ то, что они сами считають незаконнымъ, какъ очевидное шарлатанство. Между твиз эти миниыя требы таковы,

что для самаго гражданскаго бхага инородцевъ давно слёдовало бы принять самыя рашительныя нары къ уничтожению ихъ: потому что онв составляють одну жет главныхъ причинь разоревія внородцевъ. Напримёръ, плата за гурумы по случаю похоронъ восходить до ста скотинъ, а деньгами до 200 руб. сереб. Если же по указанію ламскихъ книгъ откростся, что душа покойнаго направилась не въ ту сторону, куда следовало, или требуеть другой душе (т.-е. смерти другаго дица), то грабительство ламъ за поправление бъды не имъетъ границъ. Въ Селенгинска. за день до мосто туда прівзда въ прошлонъ году, одинъ лама продаваль послёднюю юрту умершаго бурята, а прочее достояніе его еще прежде расхищено другими дамами; дъти же умершаго должны жить въ чужой юрть и питаться отъ міра. Если бурять не чувотвуеть нужды въ ламъ, дана самъ укажеть ее: онъ предскажетъ ему грозящую бъду и, чтобы набавить отъ нея, цалыя недали станеть читать у него вниги, разумается на всемь ховяйскомъ содержания и съ приличною платою, или снабдить его разными талисманами и снадобьями, полученными будто бы наъ Тибета или даже Индін за цвну, какой стоять такіе драгоцвиныя предметы. Иногда дама двлаеть одолжение буряту твиз еще, что бероть для тайнаго истребленія какую-нибудь понравившуюся ему самому вещь, потому что изъ книгъ ему сделалось павъстно, что отъ этой вещи не набъчь бъды хозянну. Сами буряты начинають тяготиться заможний требами, даже являлись ко инв съ просъбою ограннчить обирательство дань. Если правительство не приметь действительныхъ мбрь противъ ламскихъ проделокъ, едва ли и съ нашими бурятами не случится того же, что видимъ въ Монгодіи, въ конецъ разоренной главнымъ образомъ полчищами замъ всёхъ прётовъ и виловъ.

Сюда же надобно отнести и прославленное даже въ литературѣ замское лёченіе. Если были два, три примёра излёченія ламою болёзней, отъ которыхъ не могли вылёчить наши забайкальскіе врачи, то тутъ вёть ничего удивительнаго, судя по подобнымъ примёрамъ лёченія простыми оредствами нашими простонародными врачами. Медицинскія книги ламъ написаны за тысячу лётъ и едва понимаются немногими избранными. Для надлежащаго понятія о ламской медицинё довольно знать, какъ она раздѣляетъ болѣзни. Главныхъ видовъ болѣзней по ученію ламъ 404: взъ нихъ 101 болѣзнь зависить отъ алыхъ духовъ и лѣчится посредствомъ гурумовъ; 101. нецёляется дівтою безъ медицинскихъ пособій; 101 врачуется ламскими снадобьями, и 101 рёшительно неизлёчны.

Главная причина, почему ламсное суевъріе пользовалось и пользуется особеннымъ покровительствомъ, противнымъ общимъ государственнымъ учрежденіямъ, заключалась и заключается въ

непранныхъ исповъданій ламанты не тольно не называются иностранныхъ исповъданій ламанты не тольно не называются идолопокложниками, но и отличаются вообще отъ язычниковъ. Зная о ланскомъ сусвъріи по ученымъ сочиненіямъ о будизиъ, правительство легко могло придти нъ той мысли, что оно дъйствительно донынъ есть онлософское ученіе съ тою ръдкою для непросвъщеннаго свътомъ истинной въры моралью, какъ проповъдывалъ ее индійскій аскетъ Шакъямуни (Будда). На дълъ же мекду оплософскимъ ученіемъ Будды и ламскимъ идолослуженіемъ еднали не больне разницы, чъмъ между св. Писаміемъ Ветхаго Завъта и бреднями талиуда.

Преемники Шакънмуни скоро поняли, какъ выгодно для няхъ распространение учения своего учителя, и потому, оставивши исключительныя аскетическія стремленія, стали больше всего хлоцотать о верберни въ свое общество канини бы то ни было средствами. Самъ Вудда, образовавши свое аскетическое учение но индійской идев о переселенів душъ (метемпсихозъ), во всемъ прочемъ держался народныхъ понятій. И послёдователи его, преолвауя жреповъ черной въры (шамановъ), не насались самаго ихъ заблужденія. Наконецъ сами облекшись во всв оружія шаизновъ, выгнали ихъ почти отовсюду ихъ же собственнымъ оружісиъ. И теперь мы видимъ у послёдователей Будды идолопоизонническое сускаріе еще въ большемъ развитіи, нежели какъ оно встричается у гонимыхъ ими шамановъ. Какъ остатокъ никогда ондосооской шкоды, у дамъ сохраняется теперь обязательное для всёхъ безспысленное чтеніе тибетскихъ книгъ, которыя изъ семи тысячъ замъ едваля и семь человакъ сколько-нибудь понимають. Самое чтеніе совершается такъ, что пониманіе при этомъ и не предполагается: обывновенно беруть внигу, дълять ее по лиоточку (въ ламскихъ книгахъ одинъ листъ не пришивается нь другому) и начинають читать на распевь; кто прочиталъ свой листовъ пренде, обязанъ помогать другниъ. На мой вопрось о такомъ процессв чтенія ширетуй монгольскаго дацана, знаменитаго своимъ собраніемъ буддійскихъ книгъ, съ достоинствомъ отвёчалъ миз, что сила въ томъ, какъ ударятъ они книтою по головё: тогда, прибавиль ученый дама, всё грёхи вылетять! Тибетскія книги въ рукахъ ламъ служатъ только для обмана народа: по нимъ они совершають всё свои отчитыванія и начитыванія, заклинанія и гаданія, такъ что бевъ книги дама и не является въ юрту бурята. Народъ съ своей стороны смотрить на ламскін книги совсёмь не какь на философію или даже учение въры, а какъ на волшебныя книги (чернокинжие), въ которыхъ лама пожетъ вычитать все прошедшее и будущее всякаго человека, лишь бы подольше посидель и побольше получирь за чтеніе.-Оть аскетнена Шагьянуна у нашихъ данъ

осталась только безбрачная жизнь, да и та только по видимости. Не геворя о ланахъ, ноторые янвутъ теперь въ улусахъ, нибя MOND, R & JANAXA, MEBYHAXA BA JAHANA, BOTA TTO MIHOTA F. Гаунть: "они начали брать въ себъ въ юрты для прислуги сперва. свободныхъ жениниъ, потонъ давицъ, и держали ихъ не не одной, а по двъ и по три, разийшая ихъ по разнымъ юртамъ; жели съ нами противозавонно, какъ съ жевами, и имъли по ивскольку датей. Въ ревизскихъ сказнахъ принисывали своихъ женъ и дътей въ своимъ братьямъ или родотвенникамъ. Боззаконіе такниз обравоиз прикрывалось благовидностію и дёти ихъ обывновенно назывались ихъ племянниками и племяницами. Умершій въ прошломъ 1859 году хамба быль сынь прежняго н также оставна носле себя сына, который называется его плеиянникомъ и котораго теперь въдомство селенгинскихъ замъ назначаеть тоже въ хамбы. Извёстно также, что хамба и умеръ спороцостляно, пра выдача такого же рока племянницы въ 28нужество, неумъренно угощаясь отъ избытка радости. Когда вдеть хамбо-лана и еще более хутухта или хубилгань, для вегонапередь приготовляють вертвы разврата и эти считають себя счастливыми, если получать оть него дотей, которыя также считаются хутухтами и которыхъ довольно теперь въ расныхъ дацанахъ. По слованъ г. Гаупта, въ развратъ наши данни подражають своей собрати въ Тибеть, гда любострастная зараза проникла все народонаселение, которое но этой причних рано ля, поздно ли должно совершенно исчезнуть". По учению Будды, послідователи его должны беречь жизнь живыхъ тварей до пожертвованія собственною жизнію; но у нашихъ ламъ мясо составляеть почти исключительную пищу. И буряты серьёзно думеноть, что чёмъ тучнёе лама, тёмъ святёе, таке что толотота соотавляеть какъ бы необходимый признакъ овятости. На бывшаго ханбо-ламу нарочно ходили смотрать, какъ на чудо толстоты, соединенной съ исполныевимъ рестоиъ. По словамъ архісписнопа Наза, "пречество из отношения правственности своей никогда не шло въ уровень даже съ народными массани. Да ямы и темы, ушоть бо умрема,---воть сущность его морали, не говоря о част-HOOTHAT".

Когда составилось ложное понятіе о ламахъ, ихъ суевърія и особенно объ отношенія къ нимъ народа; то, награждая ихъ, правительство могло водиться мысслію, что поелику ламы между буритами суть то же, что овященниви у русскихъ, и слёдовательно сословіе необходимое для бурятъ, то отправляя какъ бы по доягу своему общественную службу, они тёмъ самымъ вакъ бы служатъ государству. Въ отвётъ на это опять нахожу нужнымъ прявести слова г. Гаунта изъ донесенія его главному управленію восточной Сибири: "По началамъ буддійской религіи, говоритъ

онъ, последовалели Будан должны спасаться не молитвами, а саноочищениемъ, умершвлениемъ въ себъ всего чувственнаго и милосерніемъ во всёмъ одушевленнымъ тварямъ до пожертвованія жизнію. Никто изъ мірянъ къ этому не обязывается, а потому и не принадлежить къ числу послёдователей буддизма. Изъ этого сявдуеть, что 1) надобно разувърнться въ томъ убъждении, будто забайвальские буряты непремённо должны быть послёдователями ламайской въры, потому только, что забайвальские ламы происходать нав ихъ племени. Много буднотовъ (ламъ) между китайцами и иножество буддійскихъ монастырей разсвяно по Китаю, во смешно было бы по этой причине считать всёхъ кнтайцевь будистами, какъ никто не считаетъ ихъ брахманами (Двоши), хотя много между ними послёдователей брахманизма, и столько же, если не болье, брахманскихъ монастырей, сколько и буддійскихъ. Буддистонъ не можеть считаться ниято изъ мірянъ, какого бы племени онъ ни былъ, доколъ не приметь буддійской въры чрезъ постриженіе и обреченіе себя на нищету и безбрачную жизнь, точно также, какъ никто не считается христівниномъ, доколѣ не крестится въ водѣ, по ученію Христа, Спасителя міра". 2) "Надобно разув'вриться въ томъ убъжденія, будто замы составляють для бурять необходимое сословіе, вакъ священнаям у христіанъ; надобно перестать думать, что дамы, добровольно удаляясь оть общества и живя на счеть мірянь, твиъ самымъ служатъ обществу и слъдовательно несутъ службу государственную. Надобно знать, что дамы не имеють никакихъ духовныхъ обязанностей по отношению къ мірянамъ. Молитвъ, собственно такъ-называемыхъ, у ламъ нътъ. Въ капищахъ н донахъ они читаютъ на распъвъ не молитвы, а исторію Будды, не действительную, а вымышленную."

Къ этому находимъ нужнымъ прибавить отъ себя слъдующее: положимъ, ламы составляли бы у бурять такъ-называемое духовное сословіе, были служителями ихъ суевърія; но ужели по этой причинъ христіанское правительство обязано покровительствовать ниъ? Мало ли у всякаго народа есть предразсудновъ и сусвърій, и ужели правительство обязано поддерживать ихъ, потому что они народные? Такъ оно обязано было бы содержать и награждать вобхъ шамановъ и камовъ и даже нашихъ русскихъ волдуновъ и знахарей, потому что и они служать предразсудкамъ народнымъ. Если въ гражданскомъ отношении прательство считаетъ своимъ долгомъ поддерживать во всвхъ народностяхъ только то, что служить ихъ благу, и напротивъ справедливо старается уничтожить все вредное, какъ бы оно ни было народно; почему же въ святвишемъ двлъ въры, въ заблужденіяхъ ума и сердца по отношению къ почитанию Существа Высочайшаго, должно водиться совсёмъ другими разсужденіями? Иное

діло терпіть зло новобіжное, какъ тернятоя в укоренниціяся зноунотребленія гражданскія, в совоїнь другое діло вкодить участієнь въ существующее зло, ничать его и поддерживать свониъ авторитетомъ; туть самый естественный разумъ ничего не можеть внушить больше, пром'в ограниченія зда по м'ярт возновности.

Относятельно награжденія замъ и дацановъ землями могу свазать, что онв выделены изъ земель принадлежащихъ лиородцамъ, у которыхъ, по мийнію правительства, ламы суть служители въры. Но, вопервыхъ, спрашивали ли инородцевъ о желания на нальние замь свонии земляни? и навестно ин правительству, какъ недовольны были инородцы вырёзкою у нихъ лучшихъ жиель въ нользу дамъ и дацановъ? Вовторыхъ, ненду ннородлами, преданными ламскому сусвёрію, находится много шаманцевъ и даже христіанъ нравославныхъ въ числё не одной тысячи. Если христіанокое правительство, отръзывая у ннородцевъ земли въ пользу данъ и дацановъ, упустило изъ виду, что ислау нами есть много шаманцевъ, не обязалныхъ жертвовать чуяниъ боганъ, то для чего заставило оно православныхъ христіань далиться съ ними овониъ достояніемъ? Сверхъ того, въ нъкоторыхъ мёстноотнхъ въ послёднее время число христіянъ-ннородцевъ стало уже превосходить число инороддевъ-язычниковъ, в капищъ остается столько же, околько было прежде, и они пользуются такимъ же колячествомъ земля, накъ и до того было. Недавно я обращаяся из селенгинскимъ внороддамъ съ просъбою надвлить православное духовенство, нивющее служить прицеривн селенгинской отешной дуны, такимъ количествомъ земли, какниъ правительство надъянао одного ламу-ширстуя, -- просняз на томъ законномъ основания, что духовенство ото должно служить также днороддамъ-христіанамъ, равнымъ съ язычниками общественникамъ; но въ отвъть на свою просьбу получилъ такой осонціально-выраженный отзывь инородческаго общества, ---что у нихъ много уже земель отразано въ пользу ламъ и дацановъ!

Какими песявдствіями сопровождалось и сопровождается попровительство, оказываемое ламамъ и ихъ идолослуженію?---Вотъ что писалъ по этому вопросу г. Гаунтъ главному управленію восточной Сибири: "видя вниманіе нъ себі со сторены правительства, ламы должны были ясно понять, что служба изъ считается полезною для оточества и что они пользуются заслуженнымъ уваженіемъ не только отъ бурятъ, но и отъ руссияхъ. Хамба сталъ поступать сибліе: умножать число ламъ до налищества, строить кумирии, отправлять замъ для сбора подаяній не только въ Забайкалье, но и по иркутскому округу; даже самъ іздилъ всюду по бурятамъ, какъ архіерей по епархія; внушалъ бурятамъ, что они должны держаться одного ламайства, какъ закономъ казначенной для нихъ религія; и не принимать христіанства, каяъ религія для нихъ чуждой; приназывалъ истреблять у бурить христіанснія книги св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта, переведенныя на монгольсній языкъ частію Шмидтемъ, а большею частію англійсними миссіонерами, жившими въ Забайнальт; вслідствіе чего и были сокжены всъ священныя книги, которыя розданы былю имемиссіонерамя. Ламы простерля свое вліяніе на бурить до такой степень, что стали управлять ими, какъ госиода или новелители, діясли съ нихъ поборы въ свою пользу деньгами, скотомъ, хайбомъ и пр. и пр."

Теперь порабощение это сдалалось еще ощутительные, когда ламство поставлено въ непосредственныя отношенія въ высшему начальству восточной Сибири помимо не только свешных думь, но и встать другихъ гражданскихъ начальствъ Забайкалья. Такъ какъ бурятанъ навъство, что замы получають предписанія отъ начальства помимо степныхъ думъ, то это дасть данамъ новодъ. объявлять народу о такихъ распоряженияхъ начальства, о навить оно ниногда и не дунало, также распространять въ народъ. слухи, вредные не только для христіанотва, но и для самого нареднаго спокойствія. До самого высшаго начальства адбшняго нрая доходния извёстія о распространсній ланами вредныхъ для спокойствія народного слуховь именень правительства, такъ что оне находило нуянымъ дълать противныя публивація между народенъ чревъ степныя думы. Понятно, что кнчего подобнаго никогда бы не было, еслебы ламы не выведены были наз нодчинонія стеннымъ дунамъ и не введены въ непосредственныя сношенія съ начальствомъ. Шаманы, не инвинкіе особыхъ отношеній въ начальству, нивогде не распространяють подебныха слу-XOES, HOTONY WTO HWE BERTO H HE HOBSPELE ON, HARS VACTIONS. людямъ. И вообще послъдніе гораздо меньше вредны, чаять замы, и для общества гражданскаго и для распрестранскія христіанства, не смотря на припнсываемую имъ по преннуществу сняу своситься со влыми духами и творить чудеса. Дамы сиотрять теперь на себя не какъ на простыхъ жрецовъ, а канъ на чиновниковъ, поставленныхъ отъ правительства, и требуютъ повиновенія себі и въ дівахъ вірыї и въ ділахъ гражданскихъ, какъ законнаго долга, имененъ правительства. Раздъленіе бурить на приходы (весьма ваяная ошибна) сделало прихожанъ канъ бы необходимыми слугами ламъ ирихедского дадана: теперь прижежане, несмотря на обезнечение данъ и кумпрень отъ правятельства и отъ частныхъ приношений, облагаются въ пользу ламъ и кумпрень еще общими налогами, отъ которыхъ, какъ я уже намвчаль, при тайшахъ-язычникахъ не освобождаются и правоолавные христівне. Наконецъ учрежденіе должности хамбо-ланы, возвысявши дамство въ глазахъ народа на стецень христіанской

іерархін, дало вредной корпорадін такое едниство и силу, накой не ниветь она ни въ Кнтаз, ни въ Тибеть (и тамъ всякій дацанъ имветь свое отдёльное административное значеніе).

При такихъ отношеніяхъ народа къ ламамъ, какъ господамъ ин властителямъ, отъ самого правительства уполномоченнымъ управлять народомъ, само собою понятно, какъ много препятствій встрячаетъ христіанская проповъдь среди бурять-язычниковъ. Но вредъ отъ такихъ отношеній сдълается еще очевиднъе, когда будеть извъетно, въ какихъ отношеніяхъ стояли бы буряты къ христіанству при свободъ отъ ламскаго порабощенія.

Буряты какъ шаманцы, такъ и причисленные теперь въ ламскому идолослужению держатся того основнаго убъждения, что всв ввры святы, потому что всв даны Богомъ вместе съ разными языками. Христіанская, или вакъ они называютъ, русская въра, по ихъ мизнію, есть самая лучшая изъ всёхъ въръ \*), потому что имветь писанный законъ и соединена съ высшею гражланскою образованностію, которая, по ихъ понятію, есть также существенная принадлежность въры. Принять христіанство, по воззрвнію бурята, значить сделаться русскимъ не только по вёрё, но и по языку и по всей обстановкъ русской осъдлой жизни, и крещеный бурять, какъ бы плохо ни говорилъ по-русски, непремънно старается говорить по-русски, и за великое оскорблене почтеть для себя, если его назовуть бурятомъ, а не русскимъ. Выгода отъ такого превращения бурята въ русскаго очевидна, какъ въ религіозномъ, такъ и въ гражданскомъ отношеніи. Но за то и двло евангельской проповвди находится въ нераздвльной связи съ гражданскими распоряженіями правительства, такъ что всякое ошибочное распоряжение высшаго ли правительства, ни ивстной власти, какъ бы оно малозначуще ни было, весьма вредить успёхамъ христіанства, а съ тёмъ вийстё и гражданстону развитію инородцевъ. Понимая вёру нераздёльно съ гражланскимъ бытомъ, инородецъ думаетъ, что и принятие русской въры, какъ русскаго гражданскаго быта, зависить отъ воли вешаго царя. Такъ, говорятъ они, онъ захотвлъ сделать многихъ въ насъ казаками, и сдълалъ; также захочеть сдълать русскими (т.е. христіанами), и сдівлаеть. Бурять не можеть понять, какъ. ножеть царь посыдать проповёдниковъ для обращенія ихъ къ пристіанству и не послать имъ самимъ указа о принятія вре-

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) По этому буряты-язычники ходять въ православныя церкви, ставять предъ вконами свёчи и молятся, отъ священняховъ принимають благослощене и радуются, если дозволять имъ подойти къ кресту и окроплению св. 2010 го.

щенія. Потому на предъявленія мнесіонеровъ, что они посыланятся по волё царя, онъ всегда отвёчаетъ сомнёніемъ, подозрёвая ихъ въ самозванствё.

Посяв этого понятно, какъ много вредятъ двлу евангельской проповёди даже простыя и справедивыя, но неумёстныя объявленія отъ начальства, что ихъ крестить не будуть безъ ихъ согласія, потому что и изъ этого они заключають, что значить царь велить имъ быть въ своей бурятской върв. Когда же вышло Положение о ламскомъ духовенствъ, они открыто заговорили, что ихъ въра утверждена великимъ царемъ; ламы именемъ царя стали требовать принадлежности къ ней не только отъ своихъ прихожанъ, но и отъ шаманцевъ. До чего простерлась ихъ самоувъренность, видно изъ того, что они даже мнѣ и всѣмъ миссіонерамъ прямо объявляють, что ихъ въра утверждена Государемъ Императоромъ, и съ гордостію указывають на дарованныя имъ преимущества. И къ сожальнію, судя по содержанію Положенія, трудно опровергнуть ихъ предъявленія. На мон указанія на желаніе Государя Императора, неоднократно выражавшееся въ Высочайшихъ резолюціяхъ по духовному вёдомству о более успешномъ распространения христіанства между язычниками, мнё отвёчали, что объ этомъ они не получали никакихъ предписаній отъ своего начальства, а знають только, что ихъ въра утверждена Государемъ и что потому ни сами они не примуть и другимъ всегда будуть запрещать принимать христіанство. Накоторые даже съ угрозою объявляли миссіонерамъ, чтобы впередъ не являлись въ нимъ и другимъ запретили. А въ народъ они постоянно распространяють слухи о полученныхъ ими будто бы отъ высшаго начальства предписаніяхъ, чтобы запрещали ему принимать крещеніе, потому что ихъ собственная въра утверждена Государемъ, и вто приметъ христіанство, обращенъ будетъ въ казаки или посланъ на Амуръ, куда дъйствительно посылались одни христіане.

При порабощеній народа ламами, миссіонерамъ необходимо было бы для успёховъ проповёди начать дёло съ ламъ. Но при чувственной жизни ламъ духовные интересы вёры въ нихъ заглушены гораздо больше, чёмъ въ невёжественномъ народё, а виёшнее положеніе ихъ—въ настоящую пору—и будущее по принятіи христіанства такъ противоположны къ невыгодё христіанства, что для того, чтобы обратить ламу, нужно прежде убёдить его сдёлаться исповёдникомъ Христа ради. На предложеніе мое исправляющему должность хамбо-ламы принять христіанство, первый отвёть его былъ: "а накая будеть оть того польза? лишь я затеряюсь". Дёйствительно, что ему дасть те-



перь христіанство вром'в благь духовныхъ? Трехлётнюю своболу отъ ясака, котораго онъ и теперь совствиъ не платитъ; а у него отниметь всё принадлеващія ему земли и доходы, лишить правъ. принадлежащихъ ему со всёми ламами, и надежды на полученіе новыхъ медалей и даже орденовъ, сдълаетъ его простымъ ясачнымъ или казакомъ, обложитъ всёми повраностями, казенными и общественными, и подчинить послёднему засёдателю степной думы. Люди, знающіе близко его мысли, мив говорили, что онъ можеть принять христіанство тогда только, когда ему поручатся. что и по принятіи христіанства онъ будеть хамбо-дамою, потому что теперь онъ получаеть болве чвиъ архіепископъ иркутскій. То же въ извёстной степени нужно сказать и о всёхъ дамахъ. еслибы благодать Божія призвала ихъ къ св. върв. Но они слишкомъ горды стали для того, чтобы унизиться (по ихъ понятію) до принятія христіанства. Исправляющій должность хамболаны послё моего предложенія съ удивленіекъ спрашивалъ знакомаго ему миссіонера, что бы это значило, что и хамбо-ламъ осмаливаются предлагать врещение. Высочайшая грамога, даваемая на званіе хамбо-ламы, слишкомъ важна, чтобы отказаться отъ нея для проповъдуемаго Евангеліемъ Христа Спасителя: имъющему ее кажется оскорбденіемъ Высочайшаго имени предложение о христианствъ. Нельзя не сказать, что посылая миссионеровъ для обращенія язычниковъ и въ то же время такъ обезпечивая служение суевёрию, правительство какъ будто само вооружаеть два враждебныя ополчения на междоусобный другь противъ друга бой, и притомъ еще въ матеріальномъ отношеніи далеко неравный для христіанской стороны. Невольно возникаеть въ душъ вопросъ: если для обучения народа догматамъ языческаго суевърія назначается съ приличнымъ обезпеченіемъ 285 человъкъ, то почему бы для обучения того же народа догматамъ истинной въры и для борьбы съ врагами ея не назначить хоть третьей доли этого числа миссіонеровъ съ такимъ же обезпеченіемъ?

Всявдствіе всего этого въ мъстахъ смъшаннаго населенія, т.-е. ламайцевъ и шаманцевъ, число крещеныхъ ламайцевъ къ прещенымъ шаманцамъ въ прошломъ году было какъ 1: 80, хотя невъжество ламайцевъ и шаманцевъ въ дълъ въры совершенно одинаковое. Ламство превосходитъ шаманство однимъ внъшнимъ великолъпіемъ идолослуженія; но было ли бы и это, еслибы само правительство ошибочно не дало ему къ тому возможности и положительнаго вспоможенія?

Поелику, по мизнію бурять, въра в гражданскій быть нераздвльны между собою, то какъ христіанство и осздлый быть со

12<sup>•</sup>

всею гражданскою образованностію суть одно и то же, такъ бурятская въра и кочевой быть съ азіатскою закоснълостію и неиодвижностію тоже въ ихъ глазахъ составляють ничто нераздельное. А изъ этого можно понять, какъ вредно должно быть ламское управление для самаго гражданскаго развития инородцевъ. Ламы очень хорошо понимають, что бурять, полюбивши удобства русской освалой жизни, непремённо полюбить и русскую веру, потому употребляють все меры, чтобы удержать народъ въ грязи и лишеніяхъ кочевой жизни, выдумывая разные сусвърные предлоги, чтобы заставить бурята каждый годъ переносить свою юрту, хотя бы на нёсколько аршинъ, лишь бы только не пріучить къ освялости. Вотъ одинъ, также весьма замвчательный факть противодъйствія дамъ освідому водворенію инородцевъ и вообще просвъщению народа. Въ прошломъ 1862 г. забайкальскій военный губернаторъ генераль-лейтенанть Жуковскій, въ видахъ улучшенія гражданскаго быта инородцевъ, сдвлалъ всёмъ имъ предложеніе, не пожелаеть ли кто изъ нихъ избрать осёдлую жизнь подъ извёстными выгодными условіями. Что же сдёлали ламы? Они распустили молву въ народъ, что это значить, что его хотять обратить въ казаки, и твиъ заставили его отказаться отъ благодътельнаго предложенія; изъявили положительное согласіе только новокрещенные христіане и никоторые недаление отъ христіанства шаманцы. Просвъщенная заботлявость г. Жуковскаго о распространении между бурятами русскомонгольской грамотности также больше всего встрётила противодъйствіе въ ламскихъ дацанахъ, такъ что, несмотря на множество дётей въ каждомъ дацанъ, въ одномъ Гусиноозерскомъ и то для виду введено преподавание русскаго языка. Самая монгольская грамота до того мало извёстна въ дацанахъ, что представлявшійся въ хамбо-ламы Гэлунъ-лама Дабмаевъ не умвлъ подписать своего имени по-монгольски.

Наконецъ, нужно ли еще говорить о томъ, что собственно ламаизмъ дѣлаетъ для преданныхъ ему изъ нашихъ бурятъ Монголію и Тибетъ странами обѣтованными, какъ отчизну ихъ вѣры и родину далай-ламы, хутухтъ и хубилгановъ? Буряты наши вообще мало чувствуютъ расположенія къ какимъ бы то ни было политическимъ движеніямъ или переселеніямъ, для которыхъ нужна не ихъ апатія; однакоже нельзя не обращать и на это вниманія при порабощеніи народа жреческой кастъ, всетаки сознающей, что не въ Россіи, а въ Монголіи признается господствующимъ ея суевѣріе. Благоразуміе требуетъ управлять народомъ чрезъ людей, имѣющихъ на него вліяніе; но если эти люди не сочувствуютъ интересамъ Россіи, отвращаются всего русскаго, какъ враждебнаго ихъ суевѣрію, и напротивъ счи-

тають болёе выгоднымь сочувствовать иноземному, въ такомъ случай то же благорезуміе требуеть не порабощать, а освобождать народъ отъ вреднаго вліннія; пока ламы будуть оставаться твиъ, что они есть, какъ бы много ни было сдёлано для нихъ правительствомъ, сердечнаго сочувствія къ Россія, накъ представительницё русской или христіанской вёры, они имёть не могуть.

Изъ всего вышесказаннаго открывается, что особыя отношенія правительства въ ламскому суевърію, отличныя отъ отношеній его къ другимъ языческимъ суевъріямъ, вообще были болве вредны. чвиъ полезны; въ частности послёднее Положение о данскомъ духовенствъ оказывается подожительно вреднымъ: потому что утверждая язычество, вредить распространению хриотіанства, держить народь въ неподвижности ночевой жизни и поддерживаеть сочувствие нъ интересанъ; вреднымъ для Россія. Если правительство далые будоть идти такь же путень, то ножеть случиться, что въ двумъ стемъ слешкомъ лать (со времени присоединения Забайкалья въ Россия) прибавится еще двёсти лать и буряты не только ни чуть не подвинутся въ своемъ гражданскомъ и религіозномъ развитіи, сообразно съ цёлями Россін, а еще дальше отойдуть оть него, тверже ставши въ своемъ отдёльномъ религіозномъ и гражданскомъ быту. Нужно принять действительныя мёры не въ организаціи дамской корпорація, до которой нёть дёла христіанскому правительству, а къ ограничению все болже и болже укореняющагося зда, согласно съ духомъ христіанской въротернимости и требованіями христіанской совасти.

Вотъ какія мъры предлагалъ въ 1860 г. членъ совъта главнаго управленія Восточной Сибири г. Гаунтъ, хорошо изучивпій быть инородцевъ:

1) Такъ какъ по уставу буддистовъ никакихъ требъ у мірянъ совершать не положено, то исправленіе такъ-называемыхъ требъ въ юртахъ у мірянъ и гдъ бы ни было ламамъ надобно строго воспретить.

2) Такъ какъ нётъ нивакихъ требъ, то дамамъ выходъ неъ: монастыря въ удусы и юрты надобно воспретить.

3) Такъ какъ слёдовательно ламы не служать обществу, а потому не несуть службы государственной, то и выдёль имъ земель на содержаніе прекратить. Удаляясь оть общества добровольно, пусть они и питаются, чемъ хотять, по своему уставу.

4) Казенныя земли, отданныя по штату на содержавие ламъ, слъдовало бы отдать общественникамъ, а если этими землями

пользоваться выгодно, то не лучше ли назначить ихъ на устройство и содержаніе училищъ, въ которыхъ будутъ учиться русскому языку и монгольской грамотв.

5) Званіе хамбо-ламы, какъ управителя всего дамайскаго сосдовія, теперь же слёдуеть уничтожить; воперемя, потому что между дамами нёть никого достойнаго этого титула и должности; вовторыхъ, потому что между дамами нёть знающаго русскій языкъ, какъ требуется отъ хамбы Высочайше утвержденнымъ уставомъ; втретьихъ, потому что съ званіемъ хамбы, т.-е. ученаю (какъ бы доктора буддійскаго въроученія) ни въ Тибеть, ни въ Китаъ не сопряжено непремённо управленіе дамайскимъ духовенствомъ.

6) Надобно назначить строгое навазание всякому изъ ламъ, кто будеть приказывать сожигать св. христіанскія книги и запрещать бурятамъ принимать христіанство. Этоть законъ долженъ простираться и на мірянъ.

7) Чтобы дамамъ невозможно было приписывать женъ и дътей въ ревизскихъ сказкахъ въ братьямъ и родственникамъ, надобно установить для всяхъ бурять единоженство на основании тахъ же законовъ, какіе существуютъ для христіанъ, потому что язычники буряты, не имъющіе особенныхъ законовъ, дозволяющихъ имъ многоженство, не должны имъть права выходить изъподъ вліянія общихъ законовъ, существующихъ въ господствующей религия. Правительство, признающее единоженство необходимымъ для себя, должно заботиться, чтобы и язычники подчинялись тому же правилу. Отъ многоженства выходить то неудобство, что за дввицу платится калыма, иногда очень вначительный. Поэтому богатые могуть имёть по несколько жень, а бёдные очень часто не могуть имать и одной жены. Такихъ не мало можно видёть въ Иркутскё, живущихъ въ работникахъ. Ламы, имъющіе женъ, въ этомъ отношеніи также вредять бёднымъ очень много. Надобно какою-нибудь формою или записью утвер дить законность брака, чтобы противозаконно никто не жилъ; надобно опредълить также наказание за беззаконную жизнь; ввести родъ метрикъ.

8) Въ тайши надобно стараться выбирать изъ врещеныхъ и знающихъ русскій языкъ, чтобы они умёли при случаё объяснять правительству нужды подчиненныхъ имъ родовъ бурятскихъ.

Признавая совершенную законность и основательность предлагаемыхъ г. Гауптомъ мёръ къ ограниченію вредной секты, я съ своей стороны нахожу нужнымъ установить начала, на которыхъ должны утверждаться законодательныя мёры по отношенію къ ламскому суевёрію. Два коренныя начала должны служить основаніенъ запонодательныхъ мъръ по отношенію ко воймъ ненсповёдуещымъ санниъ правительствомъ религіознымъ втрованіямъ и въ частности къ ламскому суевёрію: воперемахъ, начало невмѣшательства въ чуждыя для правительства дёла суевёрія; восторыхъ, начало охраненія отъ его (суевёрія) вліянія всего того, что не принадлежитъ ему.

Начала эте, соперсых, вполнё согласны съ духомъ христіанской въротерпимости, потому что уничтожая вредное вліяніе сусвърія на то, что не принадлежить ему, во внутреннихъ дълахъ дають сусвърію полную свободу; состорыхъ, согласны и съ требованіями христіанской совъсти, потому что всякое вмѣшательство въ дъла сусвърія, съ правительственною организаціей нензбъжно должно соединяться съ большимъ или меньшимъ покровительствомъ идолопоклонству; и сторакованіями Россійской Имперія, но и соотавляють дъйствительныя коренныя начала ихъ по отношенію ко всъмъ чуждымъ для правительства сусвъріямъ.

Итакъ, на основани начала невибшательства во внутрения дыа суевърія необходимо:

1) Предоставить ламамъ свободу служить своему сусвърію для себя самихъ по собственной ихъ волъ, подобно тому, какъ предоставлена подобная свобода шаманамъ.

2) Поелику послё этого они никаного особеннаго значенія въ государствё имёть не будуть, какъ не имёють его и шаманы, то накъ послёдніе неизвёстны правительству по своему суевёрному значенію, счителсь въ ревизскихъ сказкахъ въ числё прочихъ инородцевъ, несущахъ казенныя и общественныя повинности, такъ и дамы не должны ничёмъ отличаться отъ другихъ инородцевъ и нести вмёстё съ другими всё государственныя и общественныя повинности, тёмъ болёе не должно быть никакихъ наградъ за служеніе суевёрію.

Мъры эти, составляя одно сравненіе языческихъ трецовъ-ламъ съ прочими инородцами, требуемое и гражданскою справедливостію и христіанскою върою, достаточны будутъ для того, чтобы синрить гордость дамъ, отнять у нихъ поводы именемъ правительства водновать народъ и лишитъ возможности подтверждать свое суевъріе Высочайшимъ авторитетомъ. Но долгъ правительства, обязаннаго заботиться о благъ народномъ, требуетъ не одного отрицательнаго отношенія къ укоренившемуся злу, но есян не уничтоженія его, то по крайней кврв вернаго ограждеиія оть вреднаго вліянія его всего принедлежащаго ему.

Эту послёднюю цёль имёли въ виду и всё учреждавшіеся досель штаты для ламь; но какъ совершенно несогласные съ правидами суевърія, они никогда не могли достигнуть своей цъли: въ глазахъ дамъ они справедливо казались нетерпимостію и потому никогда не могли быть приведены въ исполнение, народъ же не только не ограждали отъ вреднаго вліянія, но какъ бы законно подчиняли ему. А запрещение принимать въ дацаны сверхъ штата поведо только въ тому, что оставшиеся за штатомъ дамы стали ближе въ народу, поселившись въ улусахъ, и слёдовательно еще вредние для него. Требуется не формальное опраничение ламо для избавления оть порабощения имъ народа, в дийствительное удаление ихо ото народа, за которынъ само собою безъ всякихъ предписаний должно последовать действительное ограничение и ихъ численности. Правила ламскаго сусвёрия не только не противны этой послёдней мёрё, но и сами обязательно требують того.

Ламы, какъ объяснено выше, не есть духовенство у бурятъ. а просто отдёльная аскетическая секта, для которой удаление отъ міра составляеть одно изъ существенныхъ требованій ся устава. Сами буряты почитали и почитають эту секту, какъ почитають и всёхъ служителей вёры, какой бы то ни было, шаманской, ламской или христіанской, по извёстному своему взгляду на всё въры, какъ данныя однимъ Богомъ. Ламайцами они стали называться собственно по ошибкё правительства, сдёлавшаго ихъ прихожанами дамскихъ дацановъ, и вслёдствіе хитрости дамъ, теперь старающихся ввести у нихъ даже нѣчто въ родѣ крещенія, по примъру врещенія христіанскаго. Ошибка эта требуетъ немедленного исправления приведениемъ ламъ въ то положение, въ какомъ они находятся въ Китав, и отчасти у нашихъ астраханскихъ калмыковъ. Ни въ Китав ни у калмыковъ ламамъ не усвояется никакихъ требъ, и за выходомъ изъ дацана на одну ночь во Китаю дама жестоко наказывается телесно, а у нашихъ калмыковъ за выходъ безз письменнаю вида отъ настоятеля лишается ламства. Входъ въ даданы мірянамъ, по крайней мёрѣ женскаго пола, въ Китав рвшительно возбраненъ, съ опредвленіемъ жестокаго наказанія дамъ, допустившему женщину. Само собою понятно, что такая строгость противъ общенія ламъ съ мірянами въ покровительствующей имъ языческой имперіи происходить не отъ нетерпимости, а для охраненія правила Будды Шигмуни. Мъра эта, какъ требуемая самыми правидами суевърія, и должна послужить той цёли, къ которой более ста леть

жапрасно отремиловь правительство, т.-е. из отраждению народа оть вреднато вдіннія ламотра. Ронота на нее со стороны дами не доляно быть потому, что она есть требованіе дамскаго устава, а народь и самъ не пойдеть из ламскіе дацаны, потому что онъ и теперь не ходить туда. Онь не обращался бы из нимъ и за требами, еслибы сами ламы не навязывались из нимъ оз ними. Если же ито изъ инородцевъ, но живя въ дацанъ, оталъ бы совершать ламскіе гурумы, брить голову и носить ламскую одежду, такого немедленно выселять въ дацанъ.

Примъчание. Воспрещение выходить изъ дацана можетъ показаться вреднымъ для хозяйства ламъ, на счетъ котораго они должны нести всё повинности. Но, вопервыхъ, они и темерь при полной свободё ничёмъ не занимаются, потому что степное скотоводство не требуетъ ничего кромё найма пастуха; вовторыхъ, считается же возможнымъ для ламъ въ Китаё и у астраханскихъ калмыковъ житъ постоянно въ дацанё и заниматься скотоводствомъ на общественныхъ земляхъ вмёстё съ другими калмыками.

Наконецъ, чтобы законныя постановленія для ламъ не оставались мертвою буквою, подчинивши дамъ степнымъ думамъ и инороднымъ управамъ наравнъ со всъми инородцами, необходимо измёнить и личный составъ самой инородческой администраціи. Досель христівне инородцы въ твхъ мъстахъ, гдъ господствуетъ ланство, не допускались въ выборамъ на общественныя должности. Единственный тайша-христіанинъ Минвевъ выбранъ былъ въ селенгинскомъ въдомствъ по требованию начальства, потому что при ревизіи степной думы членомъ совёта главнаго управленія Восточной Сибири Гауптомъ столько оказалось злоупотребленій, что избраніе Минжева найдено было единственнымъ средствомъ въ водворенію порядка въ управленіи. Избраніе христіанъ въ общественныя должности, вопервыхъ, вывело бы православныхъ инородцевъ изъ-подъ гнета языческой власти. при которой они, не пользуясь на ряду съ другими выгодами, потому что живуть осёдло и отдёльно оть другихъ, обязуются еще служить чужимъ богамъ, то-есть платиться въ пользу ламъ и дацановъ и исполнять для разъйздовъ первыхъ подводную повинность; вовторыхъ, послужило бы на пользу и прочимъ инородцамъ, потому что живя сами освдло по-русски, христіане начальники вели бы инородцевъ къ обрусенію, къ осъдлому водворенію и вообще въ высшему гражданскому быту, чему прямо противодъйствують начальники-язычники, руковоанные дамами.

Представляя всё изложенныя свёдёнія и соображенія на бла-

гоусмотреніе высшаго начальства, питаю надежду, что они не будуть оставлены безъ вниманія, какъ по вышеуназаннымъ побужденіямъ, такъ и потому, что Положеніе о дамскомъ духовенстве при самомъ введенія его въ 1852 г. Высочайшею коноприацією 15 мая воспрещено вносить въ Сводъ Законовъ, а спустя семь лётъ, въ 1860 г. предполагалось уже сдёлать въ немъ нёкоторыя существенныя перемёны.

#### Венілмень венскоїть свлентинскій \*).

25 ная 1863 г. Посольскій монастырь, на Байкалі.



<sup>&</sup>lt;sup>••</sup>") Нынё иркутскій архіепископъ. Эта записка служить важнымъ и поучительнымъ объясненіемъ и подтвержденіемъ статьи того же автора: "Обязанности Русскаго государства по обращенію иновёрцевъ къ православной Русской Церкви", помёщенной въ март. кн. "Правосл. Обозрёнія" за текущій годъ. *Ред.* 

# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## ВСТУПЛЕНІЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ІОАННИКІЯ НА КАΘЕДРУ Московской митрополіи.

28 августа высокопреосвященный Іоанникій, митрополить Московскій, вступиль на свою каоедру.

Въ девятонъ часу утра въ Казанскій соборъ собралось духовенство столицы съ преосвященными викаріями во главѣ, и изъ Кремлевскихъ соборовъ принесены были св. иноны и хоругви. Ровно въ 9 часовъ прибылъ въ соборъ владына-митрополитъ и вотрѣченъ былъ здѣсъ слѣдующею рѣчью настоятеля собора протојерея Д. И. Кастальскаго:

### "Ваше высокопреосвящеяство!

"Мосновское духовенство нынъ, въ день перваго вашего священнослужения въ первопрестольномъ градъ, торжественно срътающее и сопровождающее васъ, приноситъ вамъ искрение поздравление со вступлениемъ вашниъ на служение Московской Церкви. Обнадеженное вашими извёстными заслугами Церкви Христовой, оно свидательствуеть предъ вами свою радооть и сердечную готовность стать подъ ваше духовное водительство. Наученное уроками и завётами вашихъ приснопамятныхъ предшественниковъ, Филарета, Иннокентія и Макарія, оно объщаеть полную покорность вашимъ отеческимъ распоряженіямъ. Любовь и пре**данность** московскаго духовенства, какія оно всегда оказывало своимъ архипастырямъ, несмотря на различіе ихъ личныхъ свойствъ, несомнънно будуть принадлежать и вамъ. Все это конечно, не есть что-либо чрезвычайное и выходящее изъ обыквовеннаго порядка подчиненности, а только должное: но что же я можеть быть лучшимъ и высшимъ и превраснвищимъ какъ не исвреннее и усердное исполнение должнаго! Еслибъ и предъ Господомъ ны сотворили все повелённое намъ, то сотворили бы тольво то, что должны бъхомь сотворити.

"Московская паства, окружающая васъ нынё, съ давняго времени привыкла уже встрёчать своихъ архипастырей въ семъ свитомъ храмё и отсюда сопровождать ихъ въ древній и великій храмъ Москвы и всей Россіи, въ которомъ учили и почили

всероссійскіе святители: Петръ, Іона, Филиппъ, въ которомъ благочестивъйшіе государи наши пріемлютъ священное помазаніе. А сей храмъ, въ которомъ сейчасъ присутствуете вы, и самъ па себъ будучи памятникомъ великитъ собътій Россія, получаетъ новое и свътлое значеніе, какъ мъсто срътенія духовенствомъ и паствою московскою своихъ архипастырей, съ которыми они отселъ и начинали всегда шествіе свое въ древнее хранилище московской и всероссійской святыни.

"Уповаемъ, владыко святый, что невидимо срътаютъ тебя и благословляютъ входъ твой и общіе предстатели наши, всероссійскіе святители, ко гробамъ которыхъ шествуешь ты. Лики ихъ, предъядущіе шествію твоему, знаменуютъ, что они руководители твои, хранители и предстатели твои.

"Мы же всегда будемъ молить Господа да сохранить. Онъ вхожденіе и исхожденіе твое оть нымѣ: и до вѣка".

Высовопреосвященный владыва отвёчаль немногими словами, въ конхъ выразилъ мысль, что только единодушное содъйствіе духовенства и цаствы можеть сдёлать его служеніе успёшнымъ, что въ согласіи и единодушіи заключается великое благо Церкви.

По облачении владыки-митрополита начался крестный ходъ. Предшествуемый духовенствомъ, чревъ Красную площадь и Спасскія ворота вступилъ онъ въ Кремль. Народъ стоялъ густыми толнами по объимъ сторонамъ пути.

Ен Императорское Высочество Великая Княгиня Екатерина Михаиловна, отложивъ на день свой отътадъ изъ Москвы, чтобы видъть вступленіе митрополита въ Кремль, ожидала съ Августвйшими Дътьми на балконъ Николаевскаго дворца владыкумитрополита и поклонилась ему. Высокопреосвященный Іоаниикій остановился и преподалъ Великой Княгинъ благословеніе.

По прибытін въ Успенскій соборъ, владыка-митрополить приложился ко св. иконамъ и мощамъ. Послё чтенія часовъ, началась божественная литургія. По окончаніи пёнія стиха: Буди имя Господне благословенно отнынь и до въка, митрополить произнесъ слово, выслушанное народомъ съ глубокимъ вниманіемъ. (См. выше).

Богослужение заключилось многолётиемъ Государю Императору, Государынъ Императрицъ и всему Царствующему Дому, Св. Синоду, митрополиту Московскому и Коломенскому и проч.

При богослужени присутствоваль московский генераль-губернаторь съ высшими начальствующими и почетными лицами. Благословивъ толпившийся народъ, высокопреосвященный Іоанникий постиль во дворцъ Великую Княгиню Екатерину Михаиловну и затъмъ прибыль въ митрополичьи кельи Чудова монастыря, гдъ владыку привътствовали князь В. А. Долгоруковъ съ почетными лицами и старшее духовенство Москвы.

## СТАТИСТИЧЕСКІЯ СВЪДЪНІЯ

### изваеченныя изъ отчета г. оберъ-прокурора св. синода за 1880 годъ.

Къ извлеченію изъ всеподданнъйшаго отчета оберъ-прокурора Св. Синода по въдомству православнаго исповъданія за 1880 г. приложены подробныя въдомости, которыя содержатъ между прочимъ слъдующія данныя.

Въ 1879 году по всёмъ епархіямъ состояло архисрейскихъ домовъ 59 и мужскихъ монастырей 217 (кромѣ того за штатомъ 173); въ нихъ монашествующихъ по штату положено 4,383, в на лицо состояло въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ 10,178 монашествующихъ, въ томъ числѣ 3,490 послушниковъ. Женскихъ монастырей состояло 111 (кромѣ того заштатныхъ 59); въ нихъ монашествующихъ по штату положено 2,487, состояло же на лицо въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ 16,877, въ томъ числѣ 12,496 послушницъ.

По всёмъ епархіямъ въ 1879 году состояло соборовъ канедральныхъ 58, градскихъ 549 (изъ нихъ безприходныхъ 41), военныхъ 5, морскихъ 3, а всего 656; церквей: при мужскихъ и женскихъ монастыряхъ 959, приходскихъ 31,475, ружныхъ 119, придворныхъ 40, при казенныхъ заведеніяхъ 693, домовыхъ 379, упраздненныхъ или приписныхъ 4,690, кладбищенскихъ 1,836, въдомства главныхъ священниковъ гвардіи 52, арміи и олотовъ: неподвижныхъ 116 и подвижныхъ 231; единовърческихъ приходскихъ 229, всего 40,819; кромъ того часовень и молитвенныхъ домовъ 13,264.

По всёмъ епархіямъ, кромё Туркестанской, по коей свёдёнія не доставлено, а изъ епархій Грузинскаго экзархата свёдёнія доставлены лишь по епархін Карталинской, въ 1879 году *духд*зенства при соборахъ и церквахъ по штату было положено: протопресвитеровъ 2, главныхъ священниковъ 2, протоіереевъ 600, пресвитеровъ 9, священниковъ 37,431, діаконовъ 3,096 и причетниковъ 47,046; на лицо же состояло: протопресвитеровъ два, главныхъ священниковъ два, протоіереевъ 1,490, пресвитеровъ 1, священниковъ 36,582, діаконовъ 8,445 и причетниковъ 47,992, всего 94,514 лицъ бёлаго духовенства; сверхъ того 7,281 уволено за штатъ по старости и болѣзни.

Изъ свъдъній за 1880 годъ видно, что въ теченіе этого года по вствиъ епархіямъ церквей построено монастырскихъ 9 (6 каменныхъ и 3 дерев.), приходскихъ и придъльныхъ 322 (147 кам. и 175 дер.), ружныхъ 1 (дерев.), при казенныхъ заведеніяхъ 16

<u>е и.</u>

(11 камен. и 5 дер.), домовыхъ 17 (12 кам. и 5 дер.), кладбищенскихъ 21 (5 камен. и 16 дерев.), всего 386 (181 камен. и 205 дерев.), кромъ того часовень и молитвенныхъ домовъ 108 (27 камен. и 81 дер.).

Въ 1880 году отпущено суммъ на постройки зданій духовнаго въдомства: а) изъ суммъ государственнаго казначейства 150,281 р. 27 к.; б) на счетъ духовно-учебнаго капитада 375,361 р. 72 к.; и в) изъ мъстныхъ средствъ 66,618 р. 87<sup>1</sup>/<sub>8</sub> к., всего 592,261 р. 86<sup>1</sup>/<sub>8</sub> коп.

Въ томъ же году по епархіямъ состояло: больницъ при монастыряхъ на казенномъ и монастырскомъ иждивеніи 62 для 723 человѣкъ, на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ 12 для 124 человѣкъ, при церквахъ на казенномъ и церковномъ иждивеніи 3 для 30 человѣкъ и на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ 18 для 349 человѣкъ: всего 95 для 1,226.

Боладолено: при монастыряхъ на казенномъ и монастырскомъ иждивении 36 для 782 человъкъ, на иждивении частныхъ лицъ и обществъ 12 для 228 человъкъ, при церквахъ на казенномъ и церковномъ иждивении 147 для 1,727 человъкъ, и на иждивении частныхъ лицъ и обществъ 453 для 4,692 человъкъ, всего 648 для 7,429 человъкъ.

Жителей: православнаго исповъданія во всъхъ епархіяхъ, исключая Камчатской и Туркестанской и по Грузинскому экзархату, въ 1879 году числилось мужскаго пола 30,250,523 и женскаго пола 31,545,569, всего 61,796,092.

Въ теченіе того же года въ епархіяхъ, кромѣ Иркутской, Литовской, Пермской, Саратовской и Туркестанской и по Грузинскому экзархату, родилось мужскаго пола 1,624,985, женскаго 1,ла 1,551,060, итого 3,176,045 человѣвъ; браковъ соединено по292,618 лицъ, супружествъ 646,309; умерло мужскаго пола 1,176,726, женскаго 1,098,201, всего 2,274,927, въ томъ числѣ достигшихъ возраста отъ 100 до 105 лѣтъ 182 человѣва (102 муж. и 80 жен.); отъ 105 до 110, 67 (39 м. и 28 ж.); отъ 110 до 115, 17 (10 м. и 7 ж.); отъ 115 до 120, 10 (8 м. и 2 ж.); отъ 120 до 125, 4 (2 м. и 2 ж.); отъ 125 до 130, 1 муж. Всего достигшихъ старости свыше 100 лѣтъ 281 чел., въ томъ числѣ 162 муж. и 119 жен.

Въ 1880 году по епархіямъ въ православію присоединено изъ иновърныхъ христіанскихъ исповъданій: римско-католическаго 1,135 ч., грево-уніатскаго 2 ч., армянскаго 11 ч., протестантскаго 732, всего 1880 чел.; изъ раскола 2,497 (въ томъ числъ безусловно 1,721 и на правилахъ единовърія 776); изъ не-христіанъ: евреевъ 398, магометанъ 400, язычниковъ 5,396 челов., всего же вообще 10,571 чел. Въ томъ же году но епархіянъ, пронѣ Ярославской, по ноей свідбній не доставлено, браковь было расторичуто: по причниѣ вступленія въ бравъ при жизни одного изъ супруговъ 32, вслѣдствіе бливкаго родства сочетавшихся бракомъ 9, за неспособностію къ брачному сожитію 17, за прелюбодѣяніе 121, по безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ 482 и вслѣдствіе ссылки одного изъ супруговъ въ каторжныя работы и на поселеніе 259, нтого 920.

Относительно состоянія въ 1880 году духовнаю образованія въ приложенияхъ въ отчету оберъ-прокурора заключаются слёдующія овідінія. Во всіхі епархіяхь состояло: академій 4, семимарій 53, учимица 185, всего 242 учебныхъ заведеній. Въ нихъ начальниковъ и наставниковъ, кромъ духовно-учебныхъ заведеній Енисейской, Камчатской и Якутской спархій, по одному духовному училищу (Глазовскому) Вятской епархін, по одному училищу (Соликамскому) Пермской епархіи и по одному училищу (Барнаульскому) Томской епархіи, по которымъ свёдёній не доставлено, числилось: въ академіяхъ 134, въ семинаріяхъ 980 и въ училищахъ 1,717, всего 2,831; и обучающихся было: въ академіяхъ 803, въ семинаріяхъ 14,003 и въ училищахъ 29,322 ч., всего 44,128 (наъ вихъ 17,573 пользующихся пособіемъ и 26,324 своекоштныхъ). Изъ числа воспитанниковъ семинарій и духовныхъ училищъ 152 обучались языванъ инородцевъ живущихъ въ Россія, а именно: татарскому (19), монгольскому (40), калмыцкому (14), черемисскому (18), зырянскому (7), онискому (12), эстскому (21), латышскому (21).

Въ 11-ти женският училищаят духовнаго въдоиства, состоящихъ подъ Высочайшимъ Ея Императорскаго Величества повровительствомъ, воспитанницъ числилось: казеннокоштныхъ 307 и пенсіонерокъ 698, всего 1,005.

Во всёхъ епархіяхъ церковно-приходскихъ школъ было 4,348, и въ нихъ учащихся числилось мужскаго пола 92,902 и женскаго пола 16,088, всего 108,990.

Библіотекъ по епархіямъ, исключая Холмско-варшавской и Якутской, по которымъ свъдъній недоставлено, къ 1880 году состояло: при церквахъ 15,570 и въ благочинническихъ округахъ 607, всего 16,177; въ теченіе отчетнаго года вновь учреждено: при церквахъ 230 библіотекъ и въ благочинническихъ округахъ 19.

Обороть сумма и капиталова находящихся въ завёдыванія Хозяйственнаго управленія при снятвйшемъ Синоде за 1880 г. быль слёдующій:

Къ 1-му января 1880 года оставалось: 1) духовно-учебнаго напитала 23,823,904 руб. 5<sup>1</sup>/4 коп.; 2) типографскаго капитала 445,251. руб. 91<sup>3</sup>/4 коп.; 3) капятала духовенства Закаднаго края 2,545,876 р. 45<sup>4</sup>/4 к.; 4) капятала для производства епархіальнымъ преосвященнымъ добавочнаго жалованья 283,954 р. 30 к.; 5) суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій городскому и сельсному духовенству 288,276 руб. 4 коп. Итого 27,387,262 р. 76<sup>4</sup>/4 к.

Сверхъ того въ 1-му января 1880 года оставалось: а) сумиъ, собранныхъ въ учрежденныя при церквахъ кружки и разныхъ пожертвованій въ распоряжение святвйшаго Синода 494,077 руб. 17<sup>1</sup>/4 к.; б) сумиъ, поступившихъ въ пользу разныхъ заграничныхъ учрежденій 463,763 р. 62 к.; в) сумиъ, поступившихъ въ подъзу православныхъ монастырей и приходскихъ церквей въ Россіи 30,321 р. 28<sup>1</sup>/4 к. и г) переходящихъ сумиъ. принаддежащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 985,016 р. 44<sup>3</sup>/4 к. Всего 29,360,441 р. 28<sup>3</sup>/4 к.

| Поступило въ 1880 году:                                                   | Въ приходъ.                        | Въ расходъ.                                 |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| 1) Духовно-учебнаго ка-<br>цитала                                         | 2,205,390 р. 62 <sup>1</sup> /4 в. | 1,535,056 p. 60 <sup>1</sup> /4 R.          |
| 2) Типографскаго капи-                                                    |                                    |                                             |
| тала                                                                      | 530,205 " 381/4 "                  | 484,493 " 5 <sup>*</sup> / <sub>4</sub> "   |
| Западнаго врая                                                            | 211,598 , 64 ,                     | 163,643 " 30 "                              |
| 4) Капитала для произ-<br>водства епархіальнымъ<br>преосвященнымъ доба-   | · · · · · · · · ·                  | - · · · · · ·                               |
| вочнаго жалованья                                                         | 17,921 "70 "                       | 13,708 "40 "                                |
| 5) Суммы, поступающей                                                     |                                    |                                             |
| на предметъ выдачи еди-                                                   | •                                  |                                             |
| новременныхъ пособій                                                      |                                    | :                                           |
| городскому и сельскому                                                    |                                    | •                                           |
| духовенству                                                               | 93,063 "49 "                       | 51,150 , 38 ,                               |
| Итого                                                                     | 3,058,179 р. 83 <sup>1</sup> /, к. | 2,248,051 р. 74 к.                          |
| Свержъ того поступило<br>въ 1880 году:                                    | Въ приходъ.                        | Въ расходъ.                                 |
| а) Суммъ собранныхъ въ                                                    |                                    | ,                                           |
| учрежденныя при цер-                                                      | i.                                 | i                                           |
| квахъ кружки и пожер-<br>твованныхъ въ распо-                             |                                    | . 1                                         |
| ряженіе св. Синода                                                        | 223,918 р. 32 к.                   | 71,895 p. 18 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> r. |
| <ul> <li>б) Суммъ, поступившихъ</li> <li>въ пользу резныхъ за-</li> </ul> | · •                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       |
| граничныхъ учрежденій.                                                    | $301,505 , 15^{*}/_{4} ,$          | 175,492 <b>, 79</b> 4                       |

19**2** 

Въ приходъ.

| в) Сумиъ, поступившихъ | •                                          |                                            |
|------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| въ пользу православ-   |                                            | •                                          |
| ныхъ монастырей и при- |                                            |                                            |
| ходскихъ церквей въ    |                                            |                                            |
| Poccin                 | 9,756 р. 39 <sup>1</sup> / <sub>л</sub> к. | 19,881 р. 98 <sup>1</sup> /, к.            |
| г) Переходящихъ суммъ, |                                            | •                                          |
| принадлежащихъ раз-    |                                            |                                            |
| нымъ мъстамъ и лицамъ. | 372,348 " 57*/, "                          | 398,390 " 56 <sup>1</sup> / <sub>4</sub> " |

Осталось въ 1-му января 1881 года: 1) духовно-учебнаго каинтала 24,494,238 р. 7<sup>1</sup>/4 к.; 2) типограсскаго капитала 490,964 р. 24<sup>1</sup>/4 к.; 3) капитала духовенства Западнаго врая 2,593,831 р. 79<sup>1</sup>/2 к.; 4) капитала для производства преосвященнымъ добавочнаго жалованья 288,167 р. 60 к.; 5) суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій городскому и сельсвому духовенству 330,189 р. 15 к. Итого 28,197,390 р. 86 к.

Сверхъ того въ 1-му января 1881 года осталось: а) сумиъ собранныхъ въ учрежденныя при церквахъ кружки и пожертвованныхъ въ распоряжение св. Синода 646,100 р. 30<sup>3</sup>/4 к.; б) сумиъ поступившихъ въ пользу разныхъ заграничныхъ учреждений 589,775 р. 98<sup>3</sup>/4 к.; в) сумиъ, поступившихъ въ пользу православныхъ монастырей и приходскихъ церквей въ России 20,245 р. 69 к. и г) переходящихъ сумиъ, принадлежащихъ разнымъ мъстамъ и дицамъ 958,974 р. 46<sup>1</sup>/4 к.

Всего въ 1-му января 1880 года оставалось суммъ 29,360,441 р.  $28^{3}$ /4 к., поступило въ приходъ 3,965,708 р.  $28^{1}$ /4 к., въ расходъ 2,913,662 р.  $26^{1}$ /4 к., и затъмъ осталось въ 1-му января 1881 г. 30,412,487 р.  $30^{3}$ /4 к.

Государственнымъ казначействомъ въ 1880 году было израсходовано: по въдомству московской синодальной конторы (17,368 р.) и на содержание причтовъ при 18,197 церквахъ 5,969,683 р. 32 к. и сверхъ того: на содержание настоятеля церкви въ гор. Ниццѣ 2,500 р., на содержание церкви въ гор. По 1,200 р., на содержание духовенства въ бывшихъ русскихъ колонияхъ въ Сѣверной Америкѣ—20,667 р., на содержание церкви и причта въ г. Прагѣ (въ Богемии)—6,500 р., и для распредѣления по усмотрѣнию св. Сниода 425 р. 68 к. Всего 6,000,976 р.

Суммъ попечительствъ о призрънии бъдныхъ духовнаю званія, за исключеніемъ Владимірской, Волынской, Иркутской, Кишиневской, Минской, Оренбургской, Подольской, Томской, Туркестанской и Херсонской и по Грузинскому экзархату, по которымъ свъдъній недоставлено, — къ 1-му января 1879 года оставалось: наличными 97,698 р. 39<sup>3</sup>/4 к., и билетами 3,264,807 р. 56<sup>1</sup>/4 к.;

въ 1879 году постунило: отъ сбора въ епархіяхъ наличными 721,289 р.  $78'/_{2}$  в., и билетами 406,987 р. 55 к., итого наличными 818,988 р.  $18'/_{4}$  к., и билетами 3,671,795 р.  $11'/_{2}$  к. въ 1879 году израсходовано наличными 682,295 р.  $19^{2}/_{4}$  к., и билетами 312,374 р. 30 к., затъмъ въ 1880 году въ остаткъ наличными 136,692 р.  $18'/_{2}$  к. и билетами 3,359,420 р.  $81'/_{2}$  к.

Перковно-приходскихъ попечительство въ епархіяхъ, за исключеніемъ Якутской, по коей свъдъній недоставлено, къ 1880 году состояло 11,582; въ теченіе этого года вновь открыто 234, итого 11,816. Ими сдълано пожертвованій: на поддержаніе и украшеніе церквей 1,458,095 р. 94 к., на церковно-приходскія школы и благотворительныя учрежденія въ приходахъ 186,818 р. 11 к., на содержаніе причтовъ 154,369 р. 8<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к., итого 1,799,293 руб. 13<sup>1</sup>/<sub>2</sub> коп.

Пожертвованій въ церкви въ 1880 году поступило: кружечнаго и кошельковаго сбора 4,984,208 руб. 59 коп., дохода съ имѣній 1,508,417 р. 5<sup>1</sup>/4 к., на устройство церквей и другіе предметы 4,186,688 р. 84<sup>1</sup>/4 к., въ пользу Гроба Господня 10,460 р. 57 к., въ пользу православныхъ церквей и школъ Западнаго края 19,772 р. 84<sup>1</sup>/2 к., на возстановленіе православія на Кавказѣ 20,528 р. 3<sup>1</sup>/4 к., на распространеніе православія между язычниками 34,481 р. 48<sup>2</sup>/4 к., на вспоможеніе духовенству 373,377 р. 42 к., на разоренныхъ по разнымъ случаямъ 85,769 р. 30<sup>2</sup>/4 к., на улучшеніе быта православныхъ въ Палестинѣ 28,801 р. 75 к., всего 11,252,500 р. 89<sup>2</sup>/4 к.

## НЪКОТОРЫЯ ЧЕРТЫ ДЪЯТЕЛЬНОСТИ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО Іоанникія митрополита московскаго во время єго управ ленія нижегородской паствой.

Высокопреосвященный Іоанникій—сынъ бъднаго діакона Тульской губерніи отца Максима Руднева, въ послъдствіи іеромонаха саратовской Крестовой церкви. Многіе, достигнувъ высокаго положенія, стыдятся бъдности и не любять, чтобы что-нибудь напоминало объ ихъ происхожденіи отъ бъдныхъ родителей. Но нъкоторые, избранные, стараются подражать Пастыреначальнику, который "долженъ былъ во всемъ уподобиться братіямъ, чтобы быть милостивымъ и върнымъ первосвященникомъ предъ Богомъ, для умилостивленія за гръхи народа. Ибо какъ самъ Онъ претерпѣлъ, бывъ искушенъ, то можетъ и искушаемымъ помочь" (Евр. II, 17—18). Высокопреосвященный Іоанникій всегда памятовалъ о бъдмостии, изъ которой вышелъ, и именно этимъ пямятованіемъ и объясняются тѣ многочисленныя благотворительныя учрежде-



нія, которыя имъ основаны во всёхъ мёстахъ его служенія. Это, не наше измышленіе. Вотъ небольшой отрывовъ изъ собственвой исповоди высокопреосвященнаго Іоанникія, случайно вылившейся изъ "сокровенной глубины его сердца", въ Нижнемъ-Новгородѣ, въ 1876 году, 12 сентября, при открытіи общежитія для своекоштныхъ учениковъ нижегородской духовной семинаріи\*). Радуясь вмѣстѣ со всѣми успѣшному окончанію этого многосложнаго и труднаго предпріятія, онъ сказалъ:

"Радость отвровенна и многоглаголива. Позволяю себѣ высказать то, что безъ настоящаго случая навсегда остадось бы совровеннымъ въ глубинѣ сердца.

"Кому неизвъстно необезпеченное состояніе духовенства и скудость получаемыхъ имъ средствъ для своего содержанія? Но иное двло—знать о скудости и бъдности по слуху, иное.—самому на себъ испытать ихъ со встин ихъ тяжелыми послёдствіями. Мив судилъ Господь послёднее.

"Не роскошною и не богатою обстановкой окружено было мое дътство; много нуждъ и лешеній испыталь я въ періодъ своего воспитанія. По собственному опыту извъстна мив вся привлекательность такъ-называемой квартирной жизни воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведеній. Видвлъ я, какъ многіе способные и даровитые воспитанники гибли нравственно среди той неприглядной обстановки, въ которой они жили въ неріодъ овоего воспитанія. Зналь я немало изъ своихъ сверстниковъ, ноторые единственно по недостатку какихъ бы то ни было, даже самыхъ скудныхъ средствъ въ своему содержанию, принуждены были прекращать свое образование, -- одни не докончивъ его, другие дошедши до половины рути, а иные и едва начавъ. Было время, конда мню самому угрожала та же опасность. Она конечно и постигла бы меня, если бы благопопечительное начальство, можетьбыть даже съ отступлениемъ отъ правды законной, не оказало мив помощи и пособія. Всв эти грустныя явленія, повторяющіяся ежегодно по два раза, глубоко надали на впечатлительную душу, и воть въ головъ почти дътской въ то время въ первый разъ возникаеть мысль о товъ, отчего бы не устроить двао такъ, чтобы всв способные и желающіе учиться могли безпрепятотвенно, нественяемые матеріальными нуждами, получить образованіе. Какъ отрадны были эти юношескія мечтанія! Какъ легко было, казалось, тогда сделать это! Самыя циоровыя вычисленія повидимому очень легко укладывалась въ заранве придуманныя рамки. Оно и неудивительно: въ 15-16 лъть можно научиться хорошо

<sup>\*)</sup> Подробное описаніе этого событія см. въ "Прав. Обозр." 1877 года август. вн.

считать, можно пріобръсти умънье такъ сопоставить цноры, чтобы вышель заранъе предположенный результать, но едва ли возможно узнать жизнь, какъ она есть въ дъйствительности, и многоразличныя ея потребности во всей ихъ полнотъ.

"Юношескія мечты въ свое время уступили місто боліве серьёзнымъ размышленіямъ. Вопросъ о средствахъ содержанія воспитанниковъ семинаріи не имблъ никакого отношенія къ моему служебному положенію. Другія насущныя потребности занимали душу и отвлекали внимание къ другимъ вопросамъ жизни, но въ періодъ зрвлаго мужества мив снова судиль Господь стать лицемъ въ лицу съ этимъ вопросомъ. Суровый опытъ жизни разбиль въ прахъ радужныя мечтанія юности. То, что казалось въ юности очень легкимъ, потребовало цвлыхъ 13 летъ настойчиваго труда, почти и отвуда не встречавшаго ни поощренія, ни одобрения и до послёдняго времени вызывавшаго одни лишь сомнѣнія и недоумѣнія, пререканія и нареканія всякаго рода. Теперь дни моей жизни давно уже преполовились, и видимо для всёхъ, и еще ощутительнёе для меня самаго, склоняются къ своему западу. Благословляю и благодарю Господа, даровавшаго мнъ въ вечеру моей жизни видъть на дълъ то, о чемъ съ такою отрадой мечталь я во дни моей юности".

Да, всё бысготворительныя учрежденія, основанныя высокопреослященнымъ Іоанникіемъ---не что-либо случайное, а прямое выраженіе его давнихъ и завётныхъ стремленій "и искушаемымъ номочь".

Подобно тому, какъ въ Саратовъ, —и въ Нижнемъ-Новгородъ, несмотря на то, что высокопреосвященный Іоанникій пробылъ въ этомъ послёднемъ городъ только четыре года съ половиной, онъ основалъ, окончательно устроилъ и предначерталъ множество учрежденій, изъ коихъ почти каждаго и одного довольно было бы для увъковъченія его памяти. Вотъ главнъйшія изъ нихъ:

1) При первомъ посвіщеній (въ августь 1973 года) Нижегородскаго епархіальнаго женскаго училища, усмотрвна быда преосвященнымъ Іоанниніемъ необходимость устроить долоский спаржальний приото и твиъ облегчить участь двтей обреченныхъ на горе и страданіе, угнетенныхъ нуждой и бъдностію и лишенныхъ даже врова родительскаго. Вскорв найдены потребныя средства и 5 ман 1874 года рукой самого архинастыря положенъ основный камень для дома, въ которомъ еще во время управленія преосвященнаго Іоанникія Нижегородскою паствой нашли себв теплый и надежный пріють 40 двтей. По мысли преосвященнаго Іоанникія, этоть пріють не только убвжище отъ бъдности, но вибств и воспитательное учрежденіе и какъ бы сту-

пень въ дальнёйшему образованию дётей въ духовно-учебныхъ заведенияхъ. На воспитание десяти мальчиковъ и десяти дёвочекъ преосвященный Іоанникий пожертвовалъ сумму, которая и постуина въ основной капиталъ приюта.

2) Распространены зданія епархівльнаго женсваго училища. По свидательству тогдашняго предсадателя совата спархіальнаго женсваго училища, протоіерея А. А. Крылова, училище и пріють получили отъ щедротъ преосвященнаго Іоаннякія болье 10.000 руб.

3) Вслёдъ за учрежденіемъ пріюта и въ виду безпомощности состоянія тѣхъ дѣтей, которыя по болѣзни или неспособности гъ учебнымъ занятіямъ, обречены на безвыходное бѣдственное положеніе, заботливостію преосвященнаго Іоанникія учреждена при Оранской обители, коей онъ былъ настоятелемъ, ремесленная школа на 40 мальчиковъ. Эта школа, вскорѣ же и открытая, получила отъ преосвященнаго Іоанникія три тысячи рублей въ основной капиталъ.

4) Особенно же увъковъчена память высокопреосвященнаго Іоанникія въ Нижнемъ Новгородъ устройствомъ при тамошней ду-говной семинаріи общежития, въ которомъ всю своекоштные учечики семинаріи получають безвозмездно содержаніе точно также како и казеннокоттные. Чтобы понять значение этого новаго благотворительнаго учрежденія, нужно знать, каковы были квартиры. въ которыхъ жили до того времени воспитанники семинаріи. Это быль по большей части пыльныя и тесныя чердаки, сырыя подвальныя комнаты, или помъщения въ хозяйскихъ кухняхъ. Квартиры эти были лишены всякихъ гигіеническихъ условій: часто свять проникаль въ нихъ чрезъ единственное окно, выходившее притомъ на грязный дворъ. Темнота, сырость, отсутствіе чистоты, а въ зимнее время холодъ, угаръ неръдко производили боизни и во всякомъ случат тяжелое впечатление на душу. Въ учебномъ отношении ввартирные учениям встръчаля то неудобство, что часто не имъли всъхъ нужныхъ учебниковъ и учебныхъ пособій и много непроизводительно теряли времени на списываніе заданныхъ уроковъ изъ книгъ у своихъ товарищей, а также на дальній путь въ семинарію и обратно. Въ нравственномъ отношени они не были гарантированы отъ многихъ соблазновъ, такъ тагь помъщаясь о богъ съ лицами, принадлежащими другой средъ и часто лишенными всякаго умственнаго и нравственнаго развитія, они водей-неволей видели и слышали то, чего видёть и слыпать имъ не следовало. Какъ часто мирныя вечернія занятія квартирныхъ учениковъ прерывались буйною бранью или пенiемъ пьяныхъ мастеровыхъ или извощиковъ, жившихъ по сосъдству Съ ввартирою учениковъ, а иногда и въ томъ же самомъ домъ!...

Такъ жили и мыкали горе эти ученики многіе годы. Но явился высокопреосвященный Іоанникій и въ самое короткое вреня устроиль общежите для вспла своекоштника ученикова Инжеюродской духовной семинаріи. Когда приглашенные на открытіе этого общежитія начальникъ губерніи графъ П. И. Кутайсовъ, вице-губернаторъ А. Н. Всеволожскій, начальникъ дивизіи П. П. Карцовъ, городской голова А. М. Губинъ и многія другія почетныя лица осмотрѣли самое общежитіе, оно произвело на всёхъ самое пріятное впечатлёніе. И столовое бѣлье: скатерти, салфетки, и ложки съ разливными ковшами (Фраже), и внляи съ ножами, и миски съ тарелками (фаянсовыя), наконецъ, все было такъ хорошо, что лучшаго и желать нельзя. Такъ вмёсто бѣдныхъ лачугъ, терявшихся въ оврагахъ и грязныхъ захолустьяхъ, помѣщенія квартирныхъ учениковъ перенеслись въ великогѣпное зданіе, въ самой здоровой мѣстности города, въ нѣсколькихъ шагахъ отъ семинаріи и съ видомъ на прекрасную панораму Заволжья.

Въ то время въ Нижегородской семинаріи было 288 учениковъ. Изъ нихъ 108 содержались на казенный счеть, одинъ на суммы пожертвованныя благотворителями; 29 учениковъ жили у родителей или у родственниковъ. Всъхъ остальныхъ учениковъ, къ числъ ста пятидисяти одного, приняло подъ свой кровъ "общежитіе". По приблизительному разсчету, содержаніе этихъ 151 ученика вмъстъ съ содержаніемъ и самаго общежительнаго дома (конечно не включая сюда его постройку и первоначальное обзаведеніе) стоило около 20 тысячъ рублей ежегодно.

. Откуда же, спрашивается, преосвященный Іоанникій взялътакія средства? Вотъ отвётъ его самого:

"Влагословенъ Богъ, благопоспъшившій привесть въ исполненіе еще одно благодътельное предпріятіе! Да будетъ благословенъ предъ Господомъ Богомъ Благочестивъйшій Монархъ, всемилостивъйшему вниманію котораго къ нуждамъ духовенства и верховному утвержденію обязано духовенство Нижегородской епархіи пріобрътеніемъ сего зданія. Всегдашняя благодарность верховному правительству церкви и посреднику между нимъ и Высочайшею властію, графу Дмитрію Андреевичу Толстому, оказавшимъ значительное пособіе для сего пріобрътенія"... \*). Такъ повидимому все легко, просто и естественно! Но отчего же то самое оказывается столь труднымъ и неудобоисполнимымъ въ другихъ епархіяхъ? И притомъ послѣ примъра, поданнаго въ Нижнемъ



<sup>\*)</sup> Изъ суммъ Св. Синода на покупку дома отпущено заямообразно 85.000 руб. съ разсрочкой уплаты на 10 лътъ.

Новгород'в еще въ 1876 году?! Не можемъ при этомъ не пожелать ото всей души, да поможетъ Господь нашему архипастырю и въ своемъ новомъ мъств служенія церкви устронть подобное же общежитіе и прежде всего для своекоштныхъ студентовъ московсвой духовной академіи. Трудно представить, въ какихъ иногда странныхъ помъщеніяхъ и въ какой скудости живутъ нъкоторые изъ студентовъ московской духовной академія въ Сергіевскомъ Посадъ.

Ректоръ нижегородской духовной семинаріи протоіерей Стеыовъ, видъвшій, какъ на его глазахъ у преосвященнаго Іоанииия выростало все изъ ничего, имълъ полное право говорить въ изумленія: "Воть еслибы мы предоставили нашему владыкъ въ его распоряжение примёрно хоть полуторамиллонный капиталь. тогда, пожалуй, намъ нечего было бы удивляться устройству существующихъ нынъ у насъ заведеній и ихъ полному обезпеченю. Но устроить все это, не имъя, что называется, ни гроша за душой, вотъ этому сто́нтъ подивиться, отъ этого нельзя не придти въ изумление. А свъчной заводъ со своими значительными средствами? скажеть можетъ-быть пной. Что же такое свъчной заводъ? Въдь не выросъ же онъ самъ собою и варугъ съ такими значительными средствами! Некоторымъ изъ присутствующихъ алесь очень памятно, какъ устроенъ этотъ заводъ; они очень хорошо знають, что существеннымъ капиталомъ, положеннымъ въ основание завода, была непреклонная, незнавшая препятствий воля покойнаго высокопреосвященнаго Нектарія: "Чтобы быль заводъ", слазаль онъ властно, отъвзжая въ Петербургъ для присутствованія въ Св. Синоді, и то, что доселів считалось по безденежью невозможнымъ, оказалось возможнымъ, --- появился заводъ, но буквально, безъ копъйки основнаго капитала, начавшій свои сначала очень незатвйливыя операція на долговые гроши. Съ расширеніемъ операцій заводъ сталь давать и чистый доходъ, но въ такой мъръ незначительный, что и мысли ни у кого не могло вознивнуть о пріютахъ, общежитінхъ и тому подобномъ. Заволъ нашь до прибытія въ наиъ преосвященнаго Іоанникія находился листвительно въ состоянии ребенка не только не могшаго твердо ступить, но и нуждавшагося въ пеленкахъ. Но вотъ вникнулъ владыка въ существо дёла, приложилъ къ заводу свои умёлыя рупи, и заводъ сталъ давать сравнительно съ прежнимъ такой значительный доходъ, что нельзя не подивиться, можно сказать, его творческому умёнью и въ этомъ дёлё".

Только четыре года съ половиной преосвященный Іоанникій управлялъ Нижегородскою епархіей. Засимъ онъ, по прекрасному выраженію тогдашняго протојерея нижегородскаго Благовъ-

щенскаго собора І. З. Виноградова, былъ переставленъ вакъ свътильникъ горящій отъ земли Низовскія на высоту горь отдаленнаго Кавказа, дабы онъ свътилъ не однимъ ближнимъ, но и дальнимъ, не на тъсномъ пространотвъ одной только епархіи, а цълому общирному краю, составлявшему когда-то особое независимое царство, чтобъ и тамъ сдълать столько же добра, сколько сдълалъ его здъсь. "Вся паства нижегородская, заключилъ протојерей обращаясь къ высокопреосвященному Іоанникію, восторгалась и вашими благоговъйными священнодъйствіями во храмахъ Божіихъ, и вашею апостольскою ревностію о просвъщеніи заблудшихъ чадъ церкви православной (высокопреосвященнымъ Іоанникіемъ въ Нижнемъ Новгородъ было основано "Братство Св. Креста" по примъру саратовскаго), и вашею назидательною, ръдкою въ особахъ вашего сана простотой въ бесъдахъ со всъми, имъвшими счастіе слушать васъ". (Москов. Въдомости).

### ГОЛОСЪ МІРЯНИНА ИЗЪ ГРУЗИНСКОЙ ЕПАРХІИ.

Повинулъ насъ отецъ! Не цвнили мы его по заслугамъ, и сввтильникъ взятъ отъ насъ и поставленъ на высшее мвсто, да сввтить всей землв русской.

Не удостоилъ меня Господь принять святительское благословеніе и слышать прощальное слово отца нащего архипастыря при его разставаніи съ Грузинской епархіей; душевно скорблю я объ этомъ и не могу не излить своихъ чувствъ грусти и благоговёнія, хотя въ нёсколькихъ словахъ прощальнаго привёта.

Я не могу и теперь забыть, хотя прошло уже 5 лёть, того сильнаго впечатаёнія, которое произвель на меня владыка Іоанникій въ первый же разъ на божественной литургіи. Глубокіе иоясные поклоны и широкій православный кресть еще во время чтенія часовъ, благоговёйнёйшее возложеніе рукъ на діаконовъ передъ началомъ литургіи, возбуждали во всёхъ присутствоьавшихъ сосредоточенность и высовое религіозное настроеніе; произносимый же передъ Трисвятымъ возгласомъ-да призритъ Всесильный съ высоты на немощное, падшее, обезобразившее себя грёхомъ созданіе Свое, почти всегда вывывалъ слезы у молящихся такъ много чувствъ смиреннёйшей мольбы выражается при этомъ въ голосъ владыки.

Съ перваго же служенія, на которомъ сподобилъ меня Господь быть, я съ многими другими былъ уже усерднымъ посётителемъ экзаршеской церкви, которую владыка разширилъ вдвое. Любовь

я усердіе въ богослуженію владыки были зам'ячательны. Не знаю, видъль ин когда прежде Тифлись такія благольшивний служенія. При неиз образовался большой и преврасный экзаршескій хорь, подъ управлениемъ о. Лушева. Подъ Успение совершалось обыяновенно всенощное бдение въ казедральномъ соборе съ необычайною торжественностію, при кієвскомъ напівва. Во всё храновые праздники совершались крестные ходы вокругъ церквей, чего прежде туть ничто не видель. Велинимъ постомъ владына служнаъ первую и страстную недбли сплошь всв среды и пятпицы и вроив того всю Святую. Глядя на него мы опытно познавали, кать сила Божія въ немощи совершеется; самый здоровый человъкъ не могъ бы вынести и половины полобнаго труда. а хилый и слабый на видъ, великій постникъ и подвижникъ при помощи благодати Божіей выносить. Не для возвеличенія и съ опасеніемъ даже нарушить христівнское смиреніе нашего владыки говоримъ мы все это, а желая только отъ лица многихъ единомышленныхъ выразить слабымъ словомъ нашимъ хоть незначительную долю того чувства признательности, которымъ ны преисполнены въ нему за доставляемое намъ въ течение пяти льть высочайшее духовное утвшение.

Свътлый образъ владыки-экзарха (нынѣ митрополита Московскаго) запечатлълся навсегда въ умахъ и сердцахъ всъхъ дъйствительно върующихъ, любящихъ молиться и способныхъ испытывать чувства благоговънія къ духовному лицу высокой духовной жизни, подвижнику-святителю. Всякій же, вто удостоивался частной бесъды съ владыкой, невольно иоражался ръдкимъ совмъщеніемъ въ немъ апостольской простоты съ мудростью и властностью.

Трудно встрётить архипастыря болёе простаго въ обхождении; эти простота, смирение вмёстё съ благоговъйнымъ религіознымъ чувствомъ сказывались и въ проповёдяхъ владыки, за исключеніемъ развё двухъ-грехъ, въ которыхъ ему приходилось упрекать свою паству въ равнодушении и холодности къ церковному богослужению.

Прежде всего въ немъ мы видъли образецъ смиренія, которое достигается долгими трудами подвижничества. Пріъхалъ владыка въ первый разъ на лётнее время въ монастырь Св. Антонія Марткойскаго, пошелъ въ церковь: тамъ служить одинъ іеромонахъ, а на клиросъ поетъ псаломщикъ-грузинъ, невольно смутившійся и оттого не разъ сбивавшійся. Владыка сталъ самъ на клиросъ и началъ пёть вмёстё съ псаломщикомъ; (у того бёдняги, какъ онъ разсказывалъ мнё послё, отъ перепугу въ глазахъ потемнёло; но потомъ, ничего, оправился и допёлъ съ владыкою вдвоемъ всю всенощную). Случалось мнё видёть владыку

и на детскихъ вечерахъ-ёлкахъ въ созданномъ и взлелёянномъ ямъ женскомъ епархіальномъ училищъ; сколько тутъ проявлялось опять той же простоты и нежной отеческой любви, заботы о томъ, чтобы доставить какое-нибудь нравственное развлечение беднымъ детямъ; на этихъ вечерахъ бывали обыкновенно человъвъ 6-7 духовенства, влассныя дамы, учительницы училища и болве никого; и владыка, не позволявшій себъ бывать даже на духовныхъ концертахъ, съ большимъ удовольствіемъ проводилъ часъ или два среди детей. Но эти простота, добросердечіе и полная нестяжательность не препятствовали владыкв быть властнымъ въ полной силъ этого слова; никогда никто не видалъ надменнаго съ его стороны взгляда, не слышаль грубаго слова, но достаточно было увидать серьёзный его взглядъ изъ-подъ нависшихъ нъсколько бровей, чтобы почувствовать таящуюся въ немъ силу. Во всёхъ дёлахъ по управлению епархиею въ теченіе пяти літть достаточно сказались и мудрость и твердая рука. его, которыя вполнѣ могуть служить ручательствомъ за то, что владыка по духовнымъ своимъ качествамъ какъ нельзя болве будетъ отвъчать требованіямъ настоящаго своего высокаго призванія Московскаго митрополита: всё имвешіе случай и счастіе узнать его поближе, вполнъ убъждены въ этомъ. Самые лестные отзывы о двятельности владыки на прежнихъ епархіяхъ неоднократно уже появлялись въ печати и всвиъ извёстны, болёе безпристрастные цвнители также отозвались и о двятельности его въ Грузіи. Мы съ своей стороны можемъ только прибавить, что при техъ, довольно грустныхъ условіяхъ, въ которыхъ находится въ настоящее время грузинская церковь, владыкою сдёлано всевозможное для улучшенія ен положенія; онъ для этой цёли не щадиль ни духовныхъ силь ни матеріальныхъ средствъ своихъ, почти до послёдняго гроша. Да простить намъ владыка эту нескромность нашу. Мы позволяемъ себъ говорить объ этомъ только въ виду той безцеремонности, съ которой въ настоящее время многими органами печати возводится клевета даже на лицъ высшей іерархіи. Подобнымъ гг. пищущимъ, отступникамъ отъ правосдавія, да въроятнъе и отъ всякой редигіи, можно было бы предложить доказать собственную ихъ нестяяжательность такимъ способомъ: пускай изъ среды ихъ найдется кто-либо способный изъ получаемыхъ 13.000 содержанія расходовать на себя только 1.200, а остальное употреблять на дела благотворительности настолько, чтобы въ случав неизбежнаго перевзда пришлось для себя занимать у другихъ. Къ намъ прівхалъ владыка безъ одного съдаго волоса, но достаточно вывезъ ихъ отъ насъ, черезъ пять лётъ; полагаемъ, оть душевной туги, полнаго, горячаго желанія саблать многое, положить душу свою за овны своя.

Женское епархіальное училище, на которое владыка пожертвовалъ уже около 15.000 собственныхъ денегъ, реформа въ свѣчножъ заводѣ, братство св. апостола Андрея Первозваннаго для непомоществованія бъднѣйшимъ семинаристажь, собестдованія о предметахъ вѣры при духовной семинаріи, навсегда останутся памятникомъ его управленія \*).

Одну изъ плёнительныхъ чертъ владыки составляеть еще такъ-сказать полная церковность его, върность лучшимъ традиціямъ православнаго духовенства премнихъ временъ. Мы не можемъ забыть ръчи владыки, обращенной къ воспитанникамъ духовной семинаріи по открытіи братства для вспомоществованія бъднъйшимъ семинаристамъ. Владыко вспомнилъ нри этомъ тѣ трудныя обстоятельства, при которыхъ воспитывалисьпрежде въ учебныхъ заведеніихъ дъти духовенства; вспомнилъ со слезами на глазахъ и собственную бъдность, заставлявшую его прежде переписывать всѣ учебники для себя, а потомъ уже учиться и при всемъ этомъ со стороны воспитанниковъ не слышалось ни постояннаго ропота, ни черной неблагодарности.

Во время послёдовавшаго затёмъ объда владыка выразилъ вторично пожеланіе, чтобы дёти духовенства не бъгали отъ своего высокаго призванія служенія церкви; и когда—послё въ бесъдё кто-то замётилъ, что это весьма естественное явленіе объясняется плохимъ матеріальнымъ положеніемъ духовенства, по пословицё: рыба ищетъ гдё глубже, а человёкъ гдё лучше, то владыка опять возразилъ, что прежде такъ не думали и руководились лучшими побужденіями, полагая, что коспитанный на средства духовенства долженъ прежде всего и отслужить ему. не говоря уже о нравственной высотё пастырскаго призванія.

Да благословить и укрѣпить его Всемогущій на новомъ высочайшемъ служеніи. Помяни, владыка святый, предъ святымъ Престоломъ Его и насъ грѣшныхъ, всегда хранящихъ благоговъйную чамять о тебѣ и горько оплакивающихъ разлуку съ тобой.

И. А. Никифоровъ.

Тиелисъ. 11-го августа, 1882 года.

\*) Въ отврытіи братства и собесйдовавій владыка нашелъ себй усерднаго помощинка въ лиці о. ректора семянаріи архимандрита Мисаила.

## ПО ПОВОДУ СТАТЬИ: "ЕЩЕ НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О ВЗАИМНЫХЪ Отношенияхъ церкви и государства" помъщенной въ # 24 газеты "русь"').

Статья г. Д. Х. представляеть разборъ статьи, помъщенной въ мартовской книжкъ "Православнаго Обозрънія": "объ обязанностяхъ русскаго государства по обращению раскольниковъ и иновърцевъ къ православной русской церкви".

По слованъ Д. Х. статья "Православнаго Обозрънія" написана остроумно и логично, положенія оной, взятыя каждое въ отдельности, не только не ложны и не ошибочны, а вполне важны и глубокомысленны. Но послё такого отзыва о важности и глубокомыслів положеній автора и о логичности ихъ постановки Д. Х. пишеть: "если бы авторъ ограничился выражениемъ пожеланія, чтобы государство не относилось безучастно въ дерковной проповъди, то съ такого рода мивніемъ едвали можно было бы спорить, ибо нельзя сомявваться въ томъ, что правительство православной страны не можеть быть безучастнымъ къ успъхамъ православія. Но сказать, что православіе не можеть иначе (?) распространяться какъ съ помощію государства, не есть ли это признание несостоятельности православной церкви, въ предвлахъ Россіи существующей?" "Церковь ему представляется въ видъ коллегіи проповъдниковъ (?), занимающихся объясненіемъ невърующимъ и заблуждающимся истинъ христіанскаго ученія, но занятіе это имветь лишь формальный характерь, такъ-сказать технический, оно нейдеть далъе (?) простаго убъждения умственнаго, логического, и въ этомъ техническомъ дёлё церковь вполнё независима и въ помощи свътской не нуждается. Затъмъ дальнъйшее все (?) должно уже лежать на обязанности государства, которое простыми практическими мърами должно позаботиться о томъ, чтобы заботы духовнаго въдомства не пропали даромъ, чтобы логическое убъждение уже постепенно перешло въ бытовую сторону убъжденнаго, и такимъ путемъ получилоя бы тотъ окончательный результать, который выражается въ словв "обраmenie".

Въ опровержение навязываемой г. Д. Х. высовочтимому автору статьи "Православнаго Обозръния" мысли о томъ, что будто бы

<sup>&#</sup>x27;) Такъ поздно отвъчаемъ на статью, помъщенную въ "Руси" 12-го іюзя, нотому что она дошка до насъ только чрезъ два мъсяца по выходъ нумера. Примъчание автора.

### ИЗВВСТІЯ И ЗАМВТКИ.

онъ прязнаетъ, что православіе не можетъ яначе распространяться, какъ съ понощію государства, ны ногли бы уназать на сотни иновърдевъ ежегодно при его служения обращаемыхъ благодатію Божією; но мы считаемъ более удобнымъ для поверки г. Д. Х. указать на самую статью имъ разбираемую. "Что требуется отъ русскаго государства для обращения какъ раскольниковъ, такъ и иновърцевъ къ православной русской церкви", спрашиваеть авторь миссіонерь и отвечаеть: вопервыхъ обрусвніе санихь русскихь, которое не нначе можеть совершиться, какъ вполнъ русскимъ православнымъ воспитаніемъ и такою же внутреннею политикою правительства; вовторыхъ, правильно поставленное просвъщение инородцевъ и раскольниковъ въ свитскихъ учебныхъ заведеніяхъ; въ третьихъ, сравненіе инородцевъ въ правахъ и обяванностяхъ по отношению въ государству съ господствующею руссною народностью и освобождение христіанъ ннороддевь оть гнета языческой власти; въ четвертыхъ, предоставление нехристивнымъ полной свободы ихъ культа, но отизна новровительственныхъ относительно нехристіанскихъ суевърій законовъ, поддерживающихъ суевъріе въ ущербъ православію, я въ пятыхъ, наконецъ открытое заявление, что христіанское правительство желаеть крещенія инородцевь и приметь на себя защиту новокрещеныхъ отъ преслъдованія ихъ бывшихъ единовърцевъ". Есть ли что въ этихъ требованіяхъ противнаго духу нравославной церкви? ?) И есть ли туть хотя намекъ на то, что носле унственныго убъждения со стороны коллегии проповедямновъ дальнайшее все должно лежать на обязанности государства?

Д. Х. самъ признаетъ, что правительство православной страны не можетъ быть безъучастнымъ къ успѣхамъ православія. Въ чемъ же должно состоять это участіе? Ужели въ одномъ изданіи законовъ въ родѣ Положенія о ламскомъ духовенствѣ 1853 г. или правилъ 1861 года, такъ хорошо гарантирующихъ неприкосновенность суевѣрій въ православномъ государствѣ, или въ наблюденіи за тѣмъ, какъ языческіе власти гнетутъ православныхъ инородцевъ? Д. Х. самъ поставилъ себѣ цѣль и стрѣляетъ въ нее. Поставилъ онъ ее нестолько впрочемъ въ опроверженіе разбираемой имъ статьи, сколько для того, чтобы по поводу ея провести свои мысли о совершенномъ раздѣленіи церкви и государства въ ихъ дѣятельности. Что въ отношеніяхъ церкви и го-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) И ап. Павелъ прибъгалъ из покровительству гражданскихъ законовъ, защищался принадлежащимъ ему правоиъ римскаго гражданства и аппеллировалъ иъ кесарю. Почему же наши новокрещевые должны быть оставлени безо всякаго покровительства? Гдё же любовь христіанская, которая ихъ проповёдуется? Приякчаніе автора.

сударства всегда были и есть неправильности, противъ этого едвали вто станеть спорить; но взаимодъйствіе и союзь ихъ также тёсны, какъ тёсны взаимодёйствіе и союзь души съ тёломъ. Современная теорія о свободной церкви въ свободномъ государстве выдумана нехристіанами и вредить больше государству, чемъ церкви. Но и церковь не всегая процветала безъ полдержки государства. Даже въ тв первенствующія времена христіанства, когда по словамъ Д. Х. церковь распространяла христіанство на перекоръ государству, особенно распространялось оно въ мирное время и потомъ, при возобновления гонений не только ослабавали успахи проповади евангельской, но и обнаруживалось много отладений отъ въры. Гдъ теперь нъкогда цвътущія церкви Палестины и Сирін, Египта и Свверной Африки? Онв погибли съ паденіемъ христіанской имперіи. Мы ввримъ, что и цари царствують и царства держатся промысломъ Божіниъ для той же главной цели, для которой существуеть и церковь на земль. Д. Х. не поняль, или не хотых понять мысли достопочтеннаго автора статьи о любви въ первенствующей церкви, въ которой новые христіане находили гораздо более поддержки, чъмъ нынъ въ мертвой буквъ закона. Любовь эта была не въ сердцахъ только проповъдниковъ, какъ повазалось Д. Х., а и въ двятельной помощи христівнъ другъ другу, во взаимной защитв отъ враговъ христіанства и въ двлахъ любви христіан-ской, въ благотворительности. Самъ богоотступникъ императоръ Юліанъ такъ былъ увѣренъ въ распространении христіанотва чрезъ благотворительность, что рекомендовалъ прибъгнуть къ той же мэрэ языческимъ жрецамъ для поддержания язычества. А извъстный сатирикъ епикуреецъ Лукіанъ написалъ даже сатиру на то, какъ обманывали христіанъ мнимые прозелиты, чтобы пользоваться ихъ благотворительностью. Этою-то благотворительностью и взаимною защитою и облегчался тогда для слабыхъ подвигъ обращенія.

Д. Х. находить странною мысль автора статьи "Православнаго Обозрвнія", что "для устраненія внвшнихъ препятствій въ обращенію—слово (проповвдника) безсильно". Онъ забываеть, что при внвшнихъ препятствіяхъ безсильно было для слабыхъ духомъ слово самого Господа Інсуса Христа: и ото князь мнози впроваша въ Нею, говорить св. евангелисть, но фарисеи ради не исповъдаху, да не изъ сонмищь изинани будуть (Іоан. 12, 42). Значить отъ убвяденія (въры) до обращенія (исповвданія) далеко было многимъ и подъ двйствіемъ божественной проповвди. Духъ бодръ, говорить Самъ Господь, плоть же немощна (Мато. 26, 41). Еже хотъти прилежить ми, говорить апостолъ языковъ, а еже содълати доброе—не обрътаю (Римл. 7, 18). Осмв-

иваемся думать, что и самъ г. Д. Х. ноложа руку на сердце не риштоя сказать, что у него самого всегда въра отождествляется съ исповъданіемъ и дълами. А подвигъ обращенія или запечативія въры крещеніемъ есть одинъ изъ самыхъ трудныхъ христіанскихъ подвиговъ. Не дерзко ли послё этого винить коголибо, что не всё идутъ на этотъ подвигъ, особенно когда онъ отягчается внъшними препятствіями? Справедливо ли и изъ безсилія церкви побъждать внъшнія препятствія заключать, что она страдаетъ кореннымъ недугомъ? И сами апостолы безсильны бын обратить всякаго. Дерзнетъ ли Д. Х. обвинить ихъ за это безсиліе! А обвиненіе несомнънно, когда онъ дерзнулъ сказать, что церковь безсильная (относительно) въ просвътительной своей инссія въ сущности не есть болъе церковь?!

Можеть быть г. Д. Х. думаеть, что немощные върующие безсызые для подвига активнаго обращения къ той вврв, которую нивють въ сердцъ, должны оставаться внъ церкви,если не слъдують однимъ убъжденіямъ христіанской любви? Не такъ смотръла вселенская церковь со временъ апостольскихъ. Она всегда старанась облегчать подвигъ обращения бодрыхъ духомъ, но неищныхъ плотію, устраняя все, что служить препятствіемъ къ ихъ обращению, равно и христіанскую жизнь она поддерживала нежду върующими не одною любовію и наставленіями, но и строгою дисциплиною отлученій и публичнаго покаянія для открытыхъ гръшниковъ <sup>2</sup>). Мы не знаемъ ни одного государства, гав бы христіанство сделалось господствующимъ безъ обращенія главы государства и церковь всегда благословляла и ублажала царей-ревнителей распространения въры. Современное воззръние, что правительства не должны знать никакой въры, чтобы дать просторь всёмъ вёрамъ, есть плодъ невёрія и всегда было чуж-10 древней церкви: она считала невозможнымъ какъ для всёхъ тристіанъ, такъ и для царей, исповъдывать въру и въ то же время не заботиться объ успёхахъ своей вёры. Мы не будемъ роворить о насмешкахъ автора надъ измышленнымъ будто бы правительствомъ духовнымъ въдоиствомъ. Духовное въдоиство, ии лица въдающие дъла въры и церкви, были современъ апостольскихъ; а что онъ разумветъ подъ ненавистнымъ ему духовнымъ ведомствомъ, отличнымъ отъ этого апостольскаго духов-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сами апостолы заповёдали съ открытыми грёшниками ниже ясти и радоватися имъ нелаколати (нездороваться). Теперь этимъ остракизиомъ пользуются ламы по отношению въ новокрещеннымъ живущимъ среди изычниковъ, и наказание это за принятие христианства такъ тяжело, что, какъ высазывались нёкоторые изъ нихъ, готовы были наложить на себя руки.

ного вёдоиства, этого онъ не объясниеть, какъ не объясняеть и того, какъ церковь успёшнёе можеть распространяться безь ноллегія проповёдниковъ и безъ этого вёдомства. Оставимъ на совёсти Д. Х. и тё насмёшки надъ высокочтимымъ авторомъ, которыя онъ позволилъ себъ, приписавши ему то, чего онъ не говорилъ вовсе. Но то, что онъ говорилъ, то говорилъ не по теоріи, какъ его критикъ, в на основанія личныхъ опытовъ.

#### Миссіонвръ А. М.

## ОБЪЯВЛЕНІЕ.

## СПРАВОЧНЫЙ И ОБЪЯСНИТЕЛЬНЫЙ

## СЛОВАРЬ КЪ НОВОМУ ЗАВЪТУ

## пять книгъ.

Первая книга Словаря вышла, и разсылается подписчикамъ. Въ Словарь войдетъ не менте 125-ти печатныхъ листовъ большаго сормата, раздёленныхъ на пять книгъ, такъ что во всемъ Словарт будетъ не менте 2000 страницъ или 4000 столбцевъ. Подписная цёна на вст пять книгъ Словаря: на обыкновенной бумагъ 8 руб., на веленевой 12 руб. Пересылка 2 руб. 50 коп. Подписка принимается у издателя: Петра Андреевича Гильтебрандта, Петербургъ, Надеждинская, № 36.

## ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатанія представлено было въ дензурный комитетъ узаконенное число экземпларовъ. Москва, сентября 23 дня 1882 г.

## Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

2

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

1. Размышленія о сущности христіанской вѣры. Соч. Гизо. Переводъ свяни. Н. Сертіевскато. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 к.

П. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 в., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свяш. П. Преобрижснскима. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аеннагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермін философа, Мелитона Сардійскаго и Минуцін Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, соящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяли. П. Преображенскима. М. 1871 Цвна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. сали. Н. Протопопоса. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Рѣчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилѣтія Александровскаго Военнаго Училища свяисличкомъ Л. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., Съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ ленцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Быпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. II. SO в., съ перес. 1 р., а обонхъ выпусковъст перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. Ч. І. Бозрѣніе источниковъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ. Прот. М. Исонцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокѣ въ IV и V К. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокѣ въ IV и V вкахъ. Критико-историческія замѣчанія. Пром. А. М. Иваниос-Шлатонова. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

ХІ. Христось. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Цёна 75 к. съ пересылкою.

ХП. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на. Основалін автентическихъ трактатовъ п акустическаго анализа. Сочивеніе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цёна 2 руб. съ пе-

1

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ въ 1883 году будетъ издаваться на прежнихъ основаніяхъ.

Подписная цёна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала протојерея при церкви Θеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербурит — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвѣ.

Просимъ обратить **Особенное вниманіе:** желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1875, 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за два года семъ руб.; за три — десять руб., за четы ре — тринадцать руб., за иять лѣтъ — пятнадцать руб. съ нересылкою.

## ВЪ РЕДАКЦИИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествѣ экземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводѣ со введеніями и примѣчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цъва съ пересылкою 2 р.—Кромѣ того:

1) Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцоти лѣтъ 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цѣта Указателя 75 в., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ повомъ славянскомъ переводъ Амаросія архіенископа Московскаго. Москва 1878 г. Цъна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенский.

Печатать повеодвется. Мосява. Сентября 23 двя 1882 года. Цензоръ протојерей С. Зернот.

Digitized by GOOQ

# **PABOCJABHOE OFO3PTHIE**

1882

# Октябрь. н.к.

СМИРНОВЪ.

## CODEPЖAHIE:

- -СЛОВО В'Ъ ДЕНЬ ВОЗДВИЖЕНІЯ ЖИВОТВОРЯЩАГО КРЕСТА ХРИСТОВА. Высокопреосвящ. Димитрія, архіепископа, Херсонскаго и Таврическаго.
- И.—ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ ГОСПОДА НАШЕГО ИКУСА ХРИСТА. І. Входъ. Господень въ Іерусалимъ. — П. Предатель. — III. Тайная вечер п. — IV. Ночь ил. Гевсиманскомъ. свду. — V. Інсусъ Христосъ предъ судомъ. Тудейскихъ перпосвященниковъ и спиедріона. Свящ. Т. И. Бутневича.
- Ш. ТОМАСЪ КРАМЭРЪ, АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ. В. А. Соколова.
- ТУ ВАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ", Свящ. Д. Склобовскаго.
- У-СЛОВО ВЪДЕНЬ ОСВЯЩЕНИЯ ХРАМА ВЪ НОВОМЪ ЗДАНИИ КУРСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ. Прот. М. В. Невскаго.
- УЛ. ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ИИСУСА ХРИСТА, XXII. Испѣленіе десяти прокаженныхъ.—XXIII. Испѣленіе дочера Спрофинивјании.
- ГП. КЪ КОПРОСУ О ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ: Желательная постановка педагогики и коскресной школы при духовныхт, ссянынаріяхъ. М. Куплетскаго.
- УПІ.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: НЪкоторыя черты дбятельности высокопреосвищений шаго Іоанникія митрополита московскаго во время его управляснія визархатомъ Грузіи. — Засёданіе Братства преподобнаго Сергія 26 сентября. — Праздникъ въ московской духовной академіи, 1-го онтибря. — Торжественный акть въ кіевской духовной академіи и открытіе Богоявлаецскаго братства.—Извлеченіе изъ устава Богоявленски го братства при кіевской духовной академіи. — Торжество открытія вурской духовной семинаріи въ повыхъ зданіяхъ въ г. Курскъ.— Библіогразів: Справочный и объяснительный Словарь на Новому Заєвтиу, Петра Глаьтебрандта.—За истиму и Правду. Москва. 1882 г.— Объяквленія.

## MOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страствонъ бульнаръ. Dinized by GOOQIC «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками оть 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ за 100 фунтовъ по разстоянію.

## Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 в. Амколъ 18 в. Архангельска 13 в. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра З к. Водогды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Свялена 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

TPOTOIEPEN I-1. K. CMINPHOBTA

## СЛОВО

## ВЪ ДЕНЬ ВОЗДВИЖЕНІЯ ЖИВОТВОРЯЩАГО КРЕСТА ХРИСТОВА

сказанное высокопреосвященнъйшимъ Димитріемъ, архіепископомъ Херсонскимъ и Таврическимъ \*).

Кресту Твоему покланяемся Владыко.

Почему покланяемся Кресту, который быль некогда орудіемъ позорной казни? Потому, вопервыхъ, что это непремённый долгъ нашего благодаренія пострадавшему за насъ на Креств Сыну Божію. Потому, вовторыхъ, что по распятія на Креств Сына Божія, Кресть, какъ орудіе спасенія всего міра, сдёлался наъ симвода уничижения и безчестия симводомъ высочайшей сдавы Божіей. Потому далже, что Крестомъ Христовымъ мы искуплены отъ ада, избавлены отъ въчнаго осужденія п погибсли, оправданы отъ гръховъ предъ лицемъ правды Божіей и усыновлены Богу Отцу. Потому наконецъ, что Крестъ Христовъ есть живой свидътель безконечной любви Божіей въ намъ гръшнымъ, неистошимаго мидосердія Отца небеснаго къ падшимъ и согрѣшающимъ тварямъ Его. Кто предалъ на Крестъ Сына Божія? Бо**вественная любовь и милосердіе** Отца небеснаго, "нехотящаго" погибели и смерти "грѣшниковъ, но еже обратитися нечестивымъ отъ пути своего и живымъ быти имъ: тако бо возлюби Богъ піръ, яко Сына Своего единороднаго далъ есть, да всякъ вёруяй

14

<sup>\*)</sup> Въ бытность его архіепископомъ Волынскимъ.

въ Него не погибнетъ, но имать животъ въчный". За кого предаль? За грёшниковъ и враговъ Своихъ. "Той язвенъ бысть за говхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, твиже убо врази бывше, примирихомся Богу смертію Сына Его". Кому предаль? Самимъ же гръшникамъ и врагамъ Своимъ: "предадятъ Его въ руки человёкъ грёшниковъ, и поругаются Ему, и оплюють Его, и бивше убіють Его", -- такъ предсказываль самъ Господь Свои страданія и смерть. Для чего предаль? Для избавленія самихъ гръшниковъ и враговъ Своихъ отъ смерти въчной: "да смертію упразднить имущаго державу смерти, сирвчь діавода, и избавить сихъ, елицы страхомъ смерти чрезъ все житіе повинни бѣша работва, - да оправдить, очистить и освятить насъ, да сотворить насъ чадами Божінми, "да приведеть ны Богови", въ вичное царство славы Его. Какой умъ можеть постигнуть высоту и широту и глубину сей безконечной любви! Какой языкъ достоинъ восхвалить и прославить сіе неизреченное человѣколюбіе! Какое сердце способно вывстить и вознести отъ себя чувства благодаренія, достойныя сего непостижимаго милосердія!

Послё такой всеоправдающей жертвы за грёхи міра, нёть грёха, который не очищался бы огнемъ всесожженія жертвы Голгооской; нать беззаконія, которое не заглаждалось бы крестными страданіями и смертію Богочеловъка-Христа; нътъ преступленія, которое не могло бы быть прощено во имя распятаго Сына Божія; нъть нечистоты, которая не очищалась бы Его божественною кровію, изліянною за грёхи міра. Итакъ, будеть ли здой врагъ нашъ смущать и обезсиливать душу нашу уныніемъ и отчаяніемъ, поборать и устрашать совёсть нашу сознаніемъ иножества и тяжести гръховъ нашихъ? Будемъ взирать върою на Кресть Христовъ, на которомъ написано кровію Сына Божія: "Богъ бѣ во Христѣ, примиряя міръ Себѣ, не вмѣняя Имъ прегръшеній ихъ". Се одесную Креста Христова нающійся разбойникъ, которому говоритъ Самъ Господь: "днесь со мною будеши въ ран". Се при подножін Креста Христова кающаяся жена гръшница, омывшая нозъ Інсусовы слезами и пріявшая оставленіе грѣховъ ея многихъ. Се позади Креста Христова горько плачущій Петръ, малодушно отревшійся Господа и пави чрезъ покаяніе содблавшійся верховнымъ апостоломъ. Се прямо Креста Христова языческій сотникъ, исповъдавшій Распятаго на Кресть

Іксуса Сыномъ Божіниъ и сдълавшійся равнымъ апостоламъ въ царствъ Божіемъ. Не явное ли это овидътельство того, что явть гръха, побъждающаго милосердіе Божіе. "Что суть гръхи ноя противу инлосердія Твоего, Господи?" говорить въ молитвъ своей въ Господу одинъ святой мужъ. "Суть паучина противу вътра велика, блато мало противу ръки великія, тма противу вътра велика, блато мало противу ръки великія, тма противу солица пресвътлаго. Повъетъ вътръ—преторгиетъ паучину, потечеть ръка—омыетъ блато, возсіяетъ солице — проженетъ тму. Сице милосердіе Твое, превеликое, Боже, яко вътръ паучину, растерзаетъ гръхи моя; яко ръка блато, омываетъ беззаконія моя, но солице тму, просвъщаетъ мя, и отгоняетъ злая дъла моя и словеса и помышленія. О семъ Тя Бога всесильна и кръпка въмъ, ямо гръхи моя и всего міра не преодолжить имлосердія Твоего! Аще же бы преодолъли, не бы былъ еси Богъ кръпокъ и всеtненъ!"

Но этимъ утвшеніемъ отъ Креста Христова можеть услаж-INTE LYINY CROW TOLERO TOTE, KTO BENDACTE H& HELO H HORLAHRETCH ену съ истиннымъ покаяніемъ; кто, т.-е. познавъ прегръшенія свои, искоенно расказися въ нихъ, оставилъ и возненавидаль путь направам и безезконія, твердо и неувлонно рёшился идти путекь занокидей Господнихъ, вести жизнь благочестивую и богоугонную, чего бы ни стоила ему эта рышимость, вакихъ бы трудевъ и жертвъ ни потребовала отъ него борьба со гръхомъ и пресидяние въ добродътеляхъ и благочестии. Напротивъ, для твхъ, которые, усыпляя совъсть свою ложною надеждою, не хотять пробудиться отъ сна грёховнаго, всеконечно престать отъ граховъ и обратиться всамъ сердценъ своимъ въ Богу, которые опутывають себя все более и более греховными навывами и страстными свлонностями и прилагають беззаконія къ беззаконать,-для нихъ слышится изъ усть Распятаго на Креств грозный гласъ прещенія и суда: "Себе плачите и чадъ вашихъ: аще бо въ суровъ древъ сія творять, въ сусъ что будеть?" Если, то-есть, тагь страшно наказывается грёхъ въ лицё самаго Сына Божія, принявшаго на Себя чуждые грёхи, чтожъ будетъ съ нами грёшниками непокаявшимися? Видите-ль, какъ ужасенъ и что влечеть за собою грёхъ! Онъ совершается во мгновеніе, а умерщвляеть душу на всю въчность. Совершается на землъ, а колеблеть все небо и низводить Сына Божія на землю. Совершается

14\*

втайнъ, а наказуется предъ лицемъ неба и земли. Совершается человѣкомъ, а для очищенія его надлежало вознестися на Крестъ самому единородному Сыну Божію. Посяѣ сего чего ожидать намъ "согрѣшающимъ волею, по пріятіи разума истины", уиотребляющимъ во зло самое милосердіе и долготерпѣніе Божіе, второе распинающимъ Сына Божія своею нераскаянностію и безчувствіемъ? Какой неповаявшійся грѣшникъ убѣжить праведнаго суда Божія?

О, какъ страшенъ судъ Твой, Боже нашъ! Онъ не оставляетъ безъ казни ни единаго грвха и преступленія даже въ Томъ, который Самъ гръха не сотвори, ниже обрътеся лесть во устахъ Его, который принялъ на Себя чуждые грахи! Какъ святъ и непреложенъ законъ Твой, святый святыхъ, котораго преступленіе карастся такими жесточайшими страданіями и такою страшною смертію въ лицѣ самаго единороднаго Сына Твоего! Какъ ненавистенъ предъ лицемъ Твоимъ грёхъ, котораго не терлитъ правда Твоя, гнушается святость Твоя, отвращается самая благость Твоя, неналидить любовь Твоя! Господи и Владыво живота нашего, вкорени страхъ Твой въ сердцахъ нашихъ, да ни въ коемъ же гръсъ прогнъваемъ Тебя премилосердаго Отца нашеге; углуби въ душв нашей память страшнаго суда Твоего, и не попусти намъ погибнуть со беззаконіями нашими; не преставай возбуждать насъ въ покаянію и всею сидою благодати Твоей и встми громами страшнаго прещенія и гитва Твоего! Аминь.



# ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ Господа нашего інсуса христа.

## ГЛАВА І.

#### Входъ Господень въ јерусалимъ.

За шесть дней до еврейскаго праздника Пасхи Інсусъ изъ Іерихона пришелъ въ Визанію, мёстожительство незадолго передъ твиъ воскрешеннаго Лазаря. Во время вечери сестра Лазаря Мареа прислуживала транезовавшимъ, въ числё которыхъ быль между прочимъ и Лазарь. Марія же, взявь фунть нардоваго чистаго, драгоцённаго мура, помазала имъ ноги Іисуса и отерла ихъ волосами своими. Муро было весьма высокаго достониства и весь домъ наподнился его благоуханіемъ. Мазать ноги такимъ муромъ, по взгляду корыстолюбиваго Іуды Искаріотскаго, который уже возымълъ намърение предать Інсуса, было неразумно, или по меньшей мъръ-непрактично; вотъ почему онъ и сказаль: "для чего бы не продать это муро за триста динаріевъ и не раздать нищимъ?" Впрочемъ евангелисть Іоаннъ, весьна близко конечно знакомый съ личностію будущаго предателя, замътниъ, что Іуда сказалъ это не потому, чтобы заботнася о нищихъ, но потому, что былъ воръ. Онъ имвлъ при себъ денежный ящикъ, и носняъ, что туда опускали. Въ глазахъ

Інсуса действіе Маріи напротивъ имёло весьма важное значеніе. "Оставьте ее", сказалъ Онъ; "она сберегла это на день погребенія Моего. Ибо нищихъ всегда имвете съ собою, а Меня не всегда".-На другой день Іисусъ вместе съ двенадцатью учениками и множествомъ народа, слёдовавшаго за Нимъ, отправился въ Іерусалимъ. Когда пришли въ Виесфагію въ горъ Елеонской, Інсусь подозваль къ Себе двухъ учениковъ Своихъ и сказалъ имъ: "пойдите въ селеніе, которое прямо передъ вами, тамъ вы найдете осляцу привязанную и молодаго осла съ нею, на котораго никто изъ людей не садился; отвязавъ его, приведите ко Мив. Если кто скажеть вамъ: что вы это двлаете? отввчайте, что онъ надобенъ Господу и никто не воспрепятствуетъ вамъ". Ученики пошли и нашли молодаго осла, привязаннаго у воротъ на улицъ, и отвязали его. Нъкоторые изъ стоявшихъ тамъ говорили имъ: "что дълаете? Зачъмъ отвязываете ослепка"? Они отвѣчали имъ, какъ повелѣлъ Іисусъ, и тв отпустили ихъ. Такимъ образомъ посланные ученики привели осленка къ Інсусу и возложили на него одежды свои. Інсусъ свлъ на него. Многіе же постилали одежды свои по дорогв, а другіе рвзали вътви и также постидали ихъ по дорогъ. Все же сіе было, по свидвтельству Матоея (ср. Іоан. XII, 14. 15) да сбудется реченное чрезъ пророка, который говорить: Скажите дщери Сіоновой: се Царь твой грядеть къ тебъ кротвій, сидя на ослицъ н молодомъ ослё, сынё подъяремной (Исаін 62. 11; Захарій 9, 9). Когда такимъ образомъ Інсусъ приблизился къ спуску съ горы Елеонской, все множество учениковъ Его, всв предшествовавшіе и сопровождавшіе начали въ радости велегласно славить Бога. за всё чудеса, какія видёли оня, говоря: "благословенъ Царь, грядущій во имя Господне! миръ на небесахъ и слава въ выпинихъ"! Въ это время нёкоторые фарисен изъ среды народа, по-дошедши къ Іисусу, сказали Ему: "Учитель! запрети ученикамъ своимъ". Но Онъ отвѣчалъ имъ на это: "сказываю вамъ, что если они умолкнуть, то камни возопіють". Когда же приблизился къ городу, то, смотря на него, заплакалъ о немъ и сказалъ: "еслибы и ты хотя въ сей твой день узналь, что служитъ къ миру твоему! Но сіе сокрыто нынѣ отъ глазъ твоихъ; ибо прійдуть из тебя дни, когда враги твоя обложать тебя оконами н окружать тебя, и стиснять тебя отвсюду. И разорять тебя, и набі-

### нсторія страданій господа нашвго інсуса христа. 215

нотъ двтей твоихъ въ тебъ, и не оставятъ въ тебъ камия на камиъ, за то, что ты не узналъ времени посъщенія твоего". И пришедъ въ храмъ, началъ выгонять продающихъ въ немъ и покупающихъ, говоря имъ: "написано, домъ Мой есть домъ модитвы, а вы сдъдали его вертепомъ разбойниковъ" (Исаін 56, 7, Іерем-7, 11). И училъ каждый день въ храмъ. Первосвященники же и книжники и старъйшины народа въ это время особенно усердно старались уже о томъ, чтобы погубить Его...

Евангельскіе критики воїхъ направленій и всёхъ временъ весьма согласны между собою въ томъ, что на евангельскія событія, чуждыя сверхъестественнаго элемента или содержащія его лишь въ побочныхъ обстоятельствахъ, они не обращаютъ особеннаго вниманія, вавое бы важное значеніе ни приписывала этимъ событіямъ христіанская церковь. Къ такимъ евангельскимъ событіямъ принадлежить отчасти и входъ Господень въ Іерусаиниъ. Сверхъестественный элементь въ этомъ событи отрицательная критика справедные усматриваеть въ томъ, что по словамъ трехъ первыхъ евангелистовъ (Ме. XXI, 2, 3; Мр. XI, 2, 3; Лув. XIX, 30, 31), Інсусъ предвидълъ, что посланные имъ ученики въ близь лежащемъ селени найдутъ привязанного осленка и будуть вести съ нёкоторыми изъ жителей этого селенія, по всей въроятности хозяевами осленка, извъстный разговоръ. Это обстоятельство, по взгляду Штрауса, не имветь историческаго характера и происхождение его всецию иноическое, основывающееся, по всей въроятности, на одностороние понятомъ предсказаніи патріарха Іакова: "Не оснудветь князь оть Іуды, и вождь отъ чреслъ его, дондеже пріндуть отложенная ему: и той чаянів языковъ, привязуяй къ лозь жребя свое и къ виннично жребца осляте своею (Быт. 49, 10. 11). Ясно, что не желан понимать евангельскія событія въ ихъ истинномъ историческомъ симслё, вритикъ обязанъ измышлять для нихъ свои собственныя объясненія! Но непонятно лишь то, какимъ образомъ приведенное пророчество Іакова могло дать поводъ первымъ послёдователямъ Інсуса измыслить находящійся въ нашихъ евангеліяхъ разсказъ о торжественномъ входъ Господнемъ въ Іерусалниъ. Смысяъ пророчества ясенъ. Іаковъ указываетъ одну изъ чертъ нессіанскаго царства, царства мира, любви, сипренія, послушанія, всеобщаго довърія и т. п. Но какая связь этого пророче-

ства Іакова съ евангельскимъ разсказомъ о торжественномъ входъ Христа въ Ісрусалинъ, чтобы первое могло дать догматическую основу для миенческой выработки послёдняго? Другое дело, -еслибы въ пророчествъ Іакова заключалась мысль, что Мессія будеть повелёвать брать и приводить въ Нему привязанныхъ въ лозъ жеребять, принадлежащихъ другимъ, или что-нибудь другое въ этонъ родъ, тогда Штраусъ былъ бы правъ, по крайней мъръ хотя со своей точни зрънія, въ данномъ же случат мы не вилимъ ровно никакого основанія для примъненія миеической теоріи, кромъ тожества словъ: "жребя", "осля"... Но если это основание признать достаточнымъ, то остается сдёлать выводъ, что по Штраусу свангельскій разсказъ о торжественномъ входъ Господнемъ въ Іерусалниъ только тогда слёдовало бы признать исторически достовёрныма, еслибы въ ветхозавётныхъ писаніяхъ нигат ни одного разу не было употреблено слово "осля" или ъжребя".

Миеическое происхождение указаннаго обстоятельства утверждается, по мизнію Штрауса, и твиз, что о немъ ничего не говорить евангелисть Іоаннъ. Такимъ образомъ здвоь мы снова встрвчаемся съ оригинальною логикою отрицательной критини: о чемъ евангелисть не говорить, того онъ не знаеть, деже болёс, того не было на самомъ дълв. Само собою разумвется, что при такой логина нать никакого труда все историческое обратить въ мионческое. Но мы отрицаемъ истинность такого рода умозакиюченій. Намъ важется, что еслибы даже наоборотъ о способѣ нахожденія осла, на которомъ ёхалъ Спаситель, упомянулъ только одинъ какой-нибудь евангелисть, а прочіе прошли его полнымъ молчаниемъ, то и въ такомъ случав нельзя было бы заподовривать историческую достовёрность евангельскаго повёствованія. Снособъ нахожденія осла въ разбираемомъ нами евангельскомъ повъствования есть лишь побочное, второстепенное обстоятельство и пропускъ его у того или другаго евангелиста не причиниль бы никакого вреда общему характеру евангельскаго событія, накъ это и подтверждаеть евангельское повёствованіе Іоанна.

Не лучшими представляются и другія возраженія отрицатель ной вритики, главнымъ предметомъ которыхъ является одно и то же замѣчаніе евангелистовъ о способѣ нахожденія осла и тор-

#### исторія страданій господа нашвго інсуса христа. 217

жественномъ шествін Спасителя въ Ісрусалимъ. Тамъ, напринирь, Штраусу кажется, что Матеей предотавляеть дёло такъ. какъ будто бы Христосъ вхалъ вивств на ослица и на осленка. Основание для такого понимания Штраусь видить въ свангельсконъ выражения: "привели ослицу и молодаго осла, и положили на нихъ одежды свои, и Онъ сълъ поверхъ ихъ" (Me. XXI, 7). "Связ поверхз наз" (ста́иш айтши), т.-е. повераз чего? Повераз ослицы ли и молодаго осла или же поверхъ одеждъ? По нашему шивнію, ввриве послёднее предположеніе, т-е. что Інсусь связ на одежды и бхалъ тольно на одномъ ослё, --особенно если принять во внимание парадлельныя ивста въ свангельскихъ повъствованіяхъ Марка (XI, 7) и Луки (XIX, 35), гдъ прямо сказано: "Інсусъ связ на него" (т.-е. осла) или: "посадили на него Інсуса". Вообще намъ кажется, что ближе всего будетъ въ исторической правда, если допустить, что рядомъ съ молодымъ ослонъ, на которомъ Інсусъ Христосъ совершалъ свое торжественное шествіе въ Іерусалимъ, вели также и ослицу, чвиъ само собою устраняется и другое возражение отрицательной вритики: "вакныъ образомъ Інсусъ Христосъ могъ вхать на невызъжанномъ еще ослё, какъ этотъ осель могъ слушаться попуканій, не бояться толпы, нуму, восклицаній" и т. п.? Едва ли заслуживаеть серьёзнаго вниманія и то возраженіе Штрауса, что Інсусу удобятье бы было взять выючное животное для своего торжсственнаго шествія въ Виеаніи, чёмъ посылать за нимъ своихъ учениковъ въ селеніе, находившееся на пути, и употреблять для этого сверхъестественныя средства. Но 1) никакія сверхъестественныя средства употребляемы не были, а 2) противъ Штрауса можно обратить и его собственное оружие и такимъ образомъ на возражение отвытить возражениемъ: "отчего Інсусъ долженъ былъ брать осла непременно въ Виевния? Не лучше ли Ему было взять его еще въ Іерихонъ? И вообще, не удобиве ли было бы для Інсуса, почти все время Своего общественнаго служенія проведшаго въ непрерывныхъ путешествіяхъ отъ одного мвста до другаго, имвть у Себя Свое собственное животное, чёнь брать чужое и т. д.? Ясно, что подобныя возраженія не нивють серьёзнаго значенія и ногуть быть высказываемы лишь только хото ечека, за не**имъніемъ** ничего дучшаго.

Какъ всегда, такъ и въ данномъ случав, историческую достовёрность свангольскаго повёствованія отрицательная критика. старается отвергнуть также и указаніемъ "непримиримыхъ" противорвчій между свангелистами. Въ чемъ же въ данномъ случав отрицательная критика усматриваеть эти "непримирниыя" противорвчія нашихъ свангельскихъ повъствованій? Въ указанія времени и миста событія. По свидительству Іоанна, говорять отрицательные вритики, Інсусъ на пути изъ Іерихона въ Іерусалниъ останавливался для ночлега въ Висаніи; напротивъ, по повёствованіямъ трехъ первыхъ евангелистовъ, Іисусъ совершилъ свое путешествіе изъ Іерихона въ Іерусалниъ какъ будто бы въ одинъ и тотъ же день. Правда, Штраусъ дълаетъ уступиу, что свангедисты прямо этого не говорять, но темъ не менее все-таки Маркъ и Лука упоминаеть о Висаніи будто бы такинъ образомъ, что ни въ какомъ случав нельзя допустить, чтобы Інсусь могь тамъ ночевать. Но допустить этого не можеть только тоть, кто не хочеть; въ евангельскихъ же повёствованіяхъ какъ Марка, такъ и Луки ровно изтъ ничего такого, что въ. этомъ случав стало бы въ противорвчіе съ повъствованіемъ Ісанна. Выраженіе Марка: "когда приблизились къ Іерусалиму, къ Вносфагін и Висанін", равно какъ и выраженіе Луки: "когда приблизился въ Виесеагіи и Висаніи, въ гор'в называемой Едеонскою" и т. п., очевидно, указывается лишь вообще на извёстную мъстность, которой достигло торжественное шествіе въ самый день входа въ Іерусалимъ, но не исключаетъ событій предшествовавшаго дня. Нельзя же лумать, что вышеприведенными выраженіями свангелисты желали обозначить только одно небольшое селеніе Висанію. Иначе нужно было бы думать, что въ этомъ маленькомъ селенін помъщалась и Виосфагія и Елеонская гора и даже самый городъ.- Іерусалимъ. Такимъ обравомъ какъ излишие вивств съ Штраусовъ думать, что еще не доходя до Вноанін, Інсусь вечеромъ послалъ Своихъ учениковъ въ Вносфагію, чтобы тамъ къ слёдующему уже дию они достали и приготовили выючное животное, такъ равнымъ образомъ излишне и предположение другихъ ученыхъ (Паулюса, Люкке, Знеерта н Шлейернахера), что торжественныхъ входовъ Христа въ Іерусалимъ было два.

## нсторія страданій господа нашвго інсуса христа. 219

Другое противорёчіе между евангельскими повёствованіями о . торжественновъ входъ Христа въ Ісрусалниъ отрицательная критика усматриваеть въ томъ, что по словамъ Дуки все множество ученикова начало въ радости велегласно славить Бога за всв чудеса, какія виділи они, говоря: "Благословенъ Царь, грятушій во ния Господне!"... и случнось это тогда, когда Інсусь приблизнася въ спуску съ горы Елеовской. Напротивъ, по Матесю. говорять отрицательная гритика <sup>1</sup>), восвлицали не только ученики, но и дъти и притомъ уже въ Іерусалимъ и не только до, но и посмь изгнанія изъ храна торгующихъ. Следовательно... и т. д. Действительно, когда совершается какое-нибудь торжество по напередъ составленному церемоніялу, то для каждаго аваствія въ этомъ торжества соть определенный моменть, опредъленное мъсто и опредъленныя лица. Но отрицательная крятика хорошо знаеть, что торжественный входъ Інсуса Христа въ Іерусалниъ былъ совершенъ бевъ всякаго церемоніала, и у липъ, принимавшихъ непосредственное участіе, это былъ взрывъ того благороднаго и благодарнаго чувства, которое они интали къ божественной личности Інсуса всяздствіе совершенія надъ нини или близкими ихъ родотвенниками дель милосердія-чудеоь (Лув. XIX, 37). Урегуляровать взрывь этого чувства невозмояно. Ясно, что вопль благодарности из Богу могь выразиться нев народной груди и при спуска Інсуса оз Елеонской горы, и въ Ісрусалимъ и до очищенія храма и посль него. Что это динствительно такъ было, доказываеть и свангельское повёствованіе Матося. Славословіє къ Бору возносним и всё посладователи Христовы еще до входа въ Герусалниъ, при спускъ съ горы Елеонской, --- славословіе въ Богу возносили и діти еврейскія уже въ Герусалний посли нагнанія наз храна торгующихъ (ср. Ме. XXI, 9. 15). Такимъ образомъ, евангелноты не только не противорёчать другъ другу, а напротивъ даже подтверждають одинъ пругаго. Противъ такого признанія ничего не говорить и то указаніе Штрауса, что какъ по поводу восклицаній всего множества учениковъ Христовыхъ, такъ и по поводу восклицанія детей еврейскихъ, книжники и оврисеи обращаются къ Інсусу съ одними и тъми же словами: "Учитель! запрети ученикамъ

<sup>&#</sup>x27;) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 282-284.

своимъ", ---обстоятельство, на которое указываеть Штраусъ, женая съ одной стороны отожествить два различные момента событія (Мо. XXI, 16. ор. Лук. XIX, 39), а съ другой-выставить ихъ канъ "непримярнимя" противорвчія нашихъ евенгель-. скихъ повъствований. Но 1) слова внижниковъ и фариссевъ въ нашихъ свангельскихъ повёствованіяхъ представляются далеко неодинаковыми: по Лукъ квижники сказали такъ, какъ приведено нами выше, по Матеею въ формъ только вопроса; "слышищь и, что они говорать?" у Марка же и Іоанна-вовсе ничего объ этонъ не говорится; 2) что это были два совершенно различные момента одного и того же событія, доказываеть и неодинаковость отвъта на сдова книжниковъ: по Матеско, Христосъ сказалъ: "да! развъ вы никогда не читали: изъ устъ младенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроилъ хвалу?" (Поал. 8, 3); по Лукъ, Христоеъ выразнася иначе: "сказываю вамъ, что если они умолкнуть, то камии возопіють"; наконець 3) что по одному и тому же поводу, повторившемуся дважды, княжники и фарцсен. дёлають Христу замвивніе почти во одинаковыхо словахо (см. выше), въ атомъ мы не видимъ ничего удивительнаго; и еслибы въ данномъ случат свангелисты повъствовали, что поводъ этотъ повторился десять разъ и книжники столько же разъ дълали Христу почти одни и тв же замъчанія, то и тогда поведеніе книжниковъ намъ представлядось бы вполнё естественнымъ. Такимъ образонь, весь вопросъ своянися къ тому, что Дука говорить только объ одномъ можентъ народнаго ликованія (до входа въ городъ) и уналчиваеть о другомъ, случившенся уже посля изгнанія изъ храна торгующихъ, т.-е. на слёдующій день, въ понедёльникъ. Sabe mu ciblobateleno choba betphysenca of usphethod yme намъ своеобразною догивою свангельскихъ критиковъ: о чемъ евангелисть не говорить, того онъ не знаетъ, того следовательно не было и на самонъ дълз. Разсуждать о научномъ достоинства этой логики мы уже не будемъ.

## Γ.ΙΑΒΑ Π.

## Предатель.

Враждебное отношение во Христу іудейскаго общества обнаружилось, какъ ны видели, довольно рано. Еще до испеления слепорожденного синедріонъ сделаль постановленіе: вто признаеть Інсуса за Христа, того отлучать отъ синагоги. Тапое постановление со стороны синедриона было впрочемъ совершенно естественно. Книжники и фарисси, сами не почитавшие Інсуса истиннымъ Мессівю, потому что дъйствія и ученіе Его не соотвётствовали господствовавшимъ у нихъ представленіямъ,--не хотвли также допустить, чтобы и другіе признавели Его за обвтованнаго Мессію. и считая себя линами вполив вомпетентными въ суждение объ истиниомъ Мессіи, ---что всецвло принедлежало ниъ, какъ членамъ синедріона, --- въ духв своего пониманія сдвлали и настоящее постановление. Поотановление это впрочемъ не было направлено прямо противъ Інсуса, оно касалось Его тольно косвенно. Не такных характеромъ отличается постановление оннедріона, сдъланное уже послё воскрешенія Лазаря. Въ это время ненависть ко Христу іудеевъ и преимущественно ихъ національно-религіозныхъ представителей--- тнижниковъ и фариссева, бывшихъ но большей части и членами синедріона, дощля до того. что первосвященники и сарисен собрали совътъ (олуєбрюх) и постановным "убить" Інсуса. Правда, постановление это было но всей ввроятности лишь полуоффиціальное, не доведенное до свълънія римскаго правительства, тайнос, но темъ не менъс судьба Інсуса Христа была уже ришена. Какъ мы видили, синедріонъ ямѣлъ двоякое побужденіе къ такого рода постановленію: съ одной стороны онъ не признаваль Інсуса истиннымъ Мессіею, в съ другой-видёль, что число послёдователей Христовыхъ ностоянно увеличивается и нивя самъ плотскія понятія о Мессін, какъ о полнтическомъ могущественномъ міроправитель, имвющемъ свергнуть рамское иго и покорить іудеамъ всв народы,---вврование, о существования котораго не могли конечно не знать и римляне, -- синедріонъ по всей въроятности приписываль такое же върование и всёмь послёдователямь Іисуса, а потому и легко могъ опасаться за то, что прійдуть ри-

221

мляне и овладеють іудейскою страною и іудейскимь народомь, пользовавшимся въ то время еще нёкотораго рода самостоятельностію въ управленіи своими внутренними дёлами. Шлейермахеръ говорить 2), что синедріонъ въ это время находился еще въ неринительномъ состоянии (in einem schwankenden Zustand) относительно Інсуса и что только Іуда Искаріотскій даль импульсь из окончательной ришимости синедріона-умертвить Інсуса. Но такое мизніе совершенно противор'ячить евангельскому тексту. Іовниъ прямо говорить: "съ этого дня" (т.-е. со дня последняго засёданія синедріона, бывшаго вскор'в посл'я воскрешенія Лазаря) первосвященники и книжники "положили убить" Інсуса н для этего хотвля воспользоваться Его присутствіенъ въ Іерусалими по случаю праздника Пасхи. Но боясь народной толпы, такъ какъ весьма многіе іуден, если и не въровали въ Інсуса, какъ Богочеловъка и Искупителя падшаго человъчества, то всетаки считали Его однимъ изъ величайшихъ пророковъ,---первосвященники и фарисен не рёшились схватить Інсуса явно, открыто, при народё, а старались сдёлать это тайно, безъ возмущения народной массы и если возможно, не въ самые дни праздника (Ме. XXVI, 5). Воть почему они, по словамъ евангелиста, и "дели приказание, что если вто узнаетъ, гдъ Онъ будетъ, то объявнять бы, дабы взять Его" (Іовн. ХІ, 57). Ясно, что первосвященникамъ и фариссямъ нужно было только лицо, которое бы могло взять на себя это дело, могло выдать Інсуса тайно, безъ возмущенія народа, въ такомъ мъсть и въ такое время, когда подобное возмущение было бы невозможно. И вотъ услуги въ этомъ родъ синедріону предлагаеть даже одинъ изъ учениковъ самаго Інсуса Христа--Іуда Искаріотскій. Лучшаго случая синедріонъ не могъ вонечно и ожидать...

Когда и какимъ образомъ Іуда, сынъ Симоновъ Искаріотскій, былъ принятъ въ число послѣдователей Іисуса Хриота, —объ этомъ Евангелія намъ ничего не говорятъ. Но онъ былъ избранъ въ число двѣнадцати апостоловъ и его имя встрѣчается во всѣхъ перечисленіяхъ именъ апостольскихъ. Что касается его нравственнаго характера, его душевныхъ качествъ. то и въ этомъ

<sup>a</sup>) Das Leben Iesu, crp. 415.

222



отношенія положительныя свёдёнія, находящіяся въ нашенъ раснодяжения, весьма скудны. Нать оспования представлять себя Іуду какимъ-нибудь правственнымъ уродомъ, но нътъ также основанія надвлять его и особенными добродетелями. Евангеліе указываеть намъ лишь на одну черту его правотвеннаго облика, которая апостола обратила въ предателя. Это именно-страсть въ наживе, любостяжание, корыстолюбие. Само собою понятно, что страсть эта явилась въ Іудё не вдругь, но возрастала постепенно, зароднышись въ душё предателя быть-можеть еще въ то время, когда онъ и не поступалъ въ число послёдователей Христовыхъ. Подъ вліяніемъ божественнаго ученія Христа, подъ вліяніемъ непосредственной близоств въ лицу Богочеловата, бытьможеть она почти и загложла; но къ несчастію для Іуды, подъ давленіень слёдовь той же отрасти, онь взяль вь руки "денежный ящигь, и носниь, что туда опускали", быль хранителемь суммъ, предназначавшихся ванъ на нужды послёдователей Інсуса Христа, такъ и для раздачи нищимъ. И вотъ страсть корыстолюбія, заглохнувшая было въ душъ Іуды, получаеть новую для себя пищу. Такимъ образомъ съ самаго поступленія Іулы въ число послъдователей Інсуса Христа, въ его душъ завязалась борьба нежду вврою и корыстолюбіемъ, нежду любовію въ Богу и любовію къ мамони, побида переходила изъ рукъ въ руки. Когда въра побъдния корыстолюбіе, Іуда былъ избранъ въ число девнадцати апостоловъ, но когда побъжденная страсть получила для себя новую пищу въ распоряжении общественными сумнами и побёдная вёру, Гуда сдёлался невърующима апостолома (Ioan. VI, 64). Уснииваясь постепенно, страсть эта затемняла въ душт Іуды свётлыя мысли о небесномъ Учителъ и дёлахъ Его, о любви и правдъ, о благоговъніи и благодарности. Інсусъ Христосъ зналъ консчно, чемъ кончится борьба, происходившая въ душтв Гуды между вврою и корыстолюбіенъ - борьба, въ которой решительный перевесь могь быть лишь на той стороне, на которую склонится воля самаго Іуды. Зная это, Христосъ избралъ Его въ число непосредственныхъ Своихъ ученивовъ, чтобы такимъ образомъ дать ему всё средства возвыситься надъ плотію. Мало того, Христосъ увѣщавалъ его, предостерегалъ его и Своимъ примъромъ и ясными словами. Но ничто не помогло. Іуда оказался и истиннымъ сыномъ Іуды-народа, который также

не захотлья слёдовать увёщаніямъ своего Гоопода, напротнев возненавидёль Его, и мірское богатство, жизненныя удоботва предпочель бёдности Христа. Корыстолюбіе, которое заставляеть дрожать надъ деньгами евреевъ нашего времени, погубило и бывшаго ученика Христова. Любовь къ мамонѣ истребила въ его душѣ любовь ко Христу. Іуда нравственно палъ. Сначала онъ потерялъ въру (Іоан. VI, 64), потомъ сталъ воромъ---и притомъ воромъ людей бёдныхъ, нищихъ, неимущихъ, лишенныхъ возможности работать,---и наконецъ предателемъ своего Господа, божественность котораго онъ едва ли моръ отрицать.

Отрицательная критика не довёряеть свангельскому повёствованію, что Іуда быль ворь. Еслибы апостолы, говорить напр. Шлейсомахоръ 2), внали, что Іуда воръ, то они не могли бы терпёть его въ своемъ обществе, точно также, --еслибы и Христосъ зналь, что Іуда воръ и вообще дурной человвкъ, могущій сивлаться Его предателемъ, то Онъ не держалъ бы его близь Себя и тотчасъ исключилъ бы его изъ числа двънащати апостоловъ. Но противъ этого инвнія мы должны сказать слёдующее. И въ наше время неръдко держать въ обществъ и даже окружають иногда почетомъ такихъ лицъ, которыя не подьзуются безупречною репутаціею. Ученики первоначально могли подозрёвать только Іуду въ воровствё, но могли не уличать его въ этопъ порокв. за ненивніемъ явныхъ улякъ, хотя въ послёдствія онъ и могъ оказаться отъявленнымъ негодлемъ. Христосъ также зналь, что онъ воръ, и могъ держать его все-таки при Себъ въ числё своихъ девнадцати апостоловъ, какъ и въ последстви Онъ терпълъ, по свидътельству исторіи, многихъ отъявленныхъ негодневъ даже на патріаршихъ и папскихъ престолахъ. Какъ тогда, такъ и ныий, какъ раньше, такъ и поолё Своего примествія на землю Онъ, какъ Богъ, благововолилъ и благоводитъ терпъть на нивъ Божіей плевелы вмъсть съ чистою пшеницею, дождить на праведниковъ и грашниковъ...

Хотя постановление синедріона "убить" Інсуса и было не вполит оффиціальнымъ, держалось по всей въроятности въ тайнъ, тъмъ не менте въ скорости оно стало извъстно многимъ. О немъ

<sup>3</sup>) Das Leben Iesu, crp. 416.

Digitized by Google

224

### исторія страданій гослода нашего інсуса христа. 225

зналъ самъ Інсусъ, вслёдствіе чего Онъ, по словамъ евангели-блязь пустыни, въ городъ, называемый Ефраимъ, и тамъ оставался съ учениками Своими"; о немъ зналъ и Искаріотъ... И воть, движимый страстью въ наживъ, не безъ внушения духа злобы. онъ отправился въ первосвященникамъ, непремённымъ членамъ синедріона, решившагося взять Іисуса хитростію, и началъ торговаться со злодвями о цвив, за которую рвшился имъ выдать своего божественнаго Учителя и Господа. Быть-можеть онъ дуналь, что его действіе не повлечеть за собою столь ужасныхъ следствій, что его Учитель, несомненно обладавшій сверхъестественными силами, не дасть Себя въ руки Своихъ враговъ, а исжду твих лишнія деньги будуть все-таки пріобрётены 4), а быть-можеть, ослевленный страстію, корыстолюбивый Іуда н вовсе не думалъ о послёдствіяхъ своего гнуснаго поступка и его грязное око не заглядывало за рубежъ настоящаго, онъ слёпо стремняся къ достижению лишь одной намёченной имъ цёли.. Какъ бы то ни было, но Іуда стоялъ уже предъ лицемъ первосвященниковъ и торговался... "Что вы дадите мнѣ; я вамъ предамъ Его?" "Они предложили ему тридцать сребренниковъ", т.-е. цёну ветхозавётнаго раба (Исх. XXI, 32), если вмёстё со многими учеными сребренникъ полагать равнымъ сиклю. Сумма, предложенная первосвященниками Іудъ за выдачу Спасителя, если перевести ее на наши деньги, по мивнію однихъ ученыхъ, равняется 25 р. 80 к., а по мнёнію другихъ, полагающихъ сребренникъ равнымъ сиклю, - не превышаетъ и 15 рублей! Іуда приняль предложение первосвященниковь и съ твхъ поръ сталъ нскать удобнаго случая, чтобы предать Інсуса. Случай не замедлилъ представиться.

<sup>4)</sup> Такъ объясняетъ поведеніе Іуды, напр. Шиндтъ; другіе ученые, какъ напр. Паулюсъ и Газе приписываютъ Іудѣ мысль о возможности вооруженнаго сопротивленія со стороны Інсуса и т. п.

## ГЛАВА Ш.

## Тайная вечеря.

Прежде чёмъ излагать самое событіе, происходившее на тайной вечери въ Сіонской горницъ, мы считаемъ необходимымъ коснуться сначала вопроса о времени его совершения. Вопросъ о времени совершенія Іисусомъ Христомъ послёдней пасхальной вечери издавна считается однимъ изъ трудивишихъ вопросовъ, какія только приходится разрёшать изслёдователю свангельской исторіи. Причина этого главнымъ образомъ завлючается въ томъ видимомъ разногласіи относительно указанія времени совершенія Інсусомъ Христомъ послёдней пасхальной вечери, которое замёчается между свансельскими повёствованіями трехъ первыхъ свангелистовъ и повъствованіемъ Іоаниа. Впрочемъ, вст овангелисты вполнъ согласны между собою въ расположении евангельскихъ событій послёдняго времени по днямъ недёли. Такъ 1) всё они согласны между собою въ томъ, что Іисусъ Христосъ воскресъ въ первый день послё субботы, т.-е. по нашему въ воскресенье (ср. Мо. XXVIII, 1; Mp. XVI, 1; Jyr. XXIV, 1; Ioan. XX, 1); 2) вст они согласны между собою въ томъ, что одинъ день и именно-субботу, Іисусъ Христосъ находился во гробъ, наконецъ 3) всъ они согласны между собою и въ томъ, что распять быль Інсусъ Христосъ въ день предъ субботою, т.-е. въ пятницу, а пасхальную вечерю слёдовательно совершилъ въ четвергъ вечеромъ. Разногласіе евангельскихъ повъствованій состоить повидимому только въ указанія дней мёсяца или чисель. По свидётельству Матеея, Інсусъ Христосъ совершияъ Свою посятанюю пасхальную вечерю "въ первый день опрёсночный" (Ме. ХХУІ, 17). Что это за "день опрёсночный"---Маркъ объясняетъ точнёе: "когда закалали пасхальнаго агица" (Мр. XIV, 12), Лука еще точите-"день оприснововъ, въ который надлежало закалать пасхальнаго агнца" (Лука XXII, 7), Но такъ какъ, по закону Моисся, какъ счеть сутовъ начинался съ вечера, такъ и пасхальный праздникъ начинался вечеромъ 14 дня Нисана, то ясно, что "первый день опръсночный, въ который вообще надлежало закалать пасхальнаго агица" и на который указывають въ своихъ повъствованіяхъ три первые евангелиста, повидимому былъ именно 14

день Нисана. Такимъ образомъ, по повъствованію трехъ первыхъ свангелистовъ, выходитъ, что послёднюю пасхальную вечерю Інсусъ Христосъ совершилъ вивств со всвии іудеями 14 Нисана, распять 15-го, во гробъ находнися 16-го, а воскресъ 17-го Нисана. По повёствованію евангелиста Іоанна, дёло представляется иначе. Свою послёднюю пасхальную вечерю Інсусъ совершиль, по свидетельству Іоанна, "предъ праздникомъ Пасхи" (Іоан. ХШ, 1), т.-е. раньше 14-го Нисана. Это вполив согласно и съ замвчаніемъ того же Іоанна въ другомъ мвств (гл. ХУШ, ст. 28), гат говорится, что въ пятокъ-день смерти Іисуса-іудея не вошли въ преторію язычника Пилата, чтобы не оскверниться, но чтобы имъ можно было всть пасху. Отсюда следуеть, что іуден вли пасху въ пятокъ, въ день смерти Інсуса. а Інсусъ днемъ раньше, въ четвергъ. Но такъ какъ, по закону Монсея, еврейскую пасху надлежало всть вечеронь четырнадцатаго Нисана, то, по евангельскому повёствованію Іоанна, выходить, что Іноусь Христось совершиль свою послёднюю пасхальную вечерю 13-го Нисана, распять 14-го, во гробъ находился 15-го, а воскресъ 16-го Нисана. И это становится твиъ более вероятнымъ, что день омерти Інсуса Христа евангелисть Іоаннъ называль словомь парабкой, т.-е. днемь приготовления къ первому дню праздника Пасхи. Какъ примирить это видимое разногласіе евангельскихъ повъствований?

Многіе ученые изслёдователи евангельской исторіи указали иёсколько способовъ такого примиренія; но всё эти способы примиренія въ сущности сводятся въ двумъ главнымъ видамъ: 1) иёкоторые ученые (Генгстенбергъ, Толуккъ, Визелеръ и др.) придерживаются хронологіи трекъ первыхъ евангелистовъ и въ этомъ смыслё истолковываютъ всё тё мёста въ евангельскомъ повъствованіи Іоаниа, которыя повидимому говорятъ противъ хронологическаго указанія трехъ первыхъ евангелистовъ; 2) другіе ученые (Аполлинарій, Климентъ Александрійскій, Краотъ, Вейцель и др.) напротивъ придерживаются хронологическихъ указаній Іоанна и въ этомъ смыслё истолковываютъ всё тё мѣста въ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ, которыя повидимому говорятъ противъ хронологическихъ указаній евангельскаго повъствованія Іоанна. Чтобы рѣшить, на чьей сторонъ правда, намъ очевидно необходимо разсмотрѣть тѣ основанія,

15\*

на которыя опираются въ своихъ воззрѣніяхъ какъ тѣ, такъ и другіе ученые.

Какъ мы сказали, защитники хронологическихъ указаній трехъ первыхъ евангелистовъ основываютъ свое предположение на томъ, что истолковывають въ желательномъ для нихъ смысле все тё: мъста евангедія отъ Іоанна, которыя говорять повидимому противъ хронологическихъ указаній трехъ первыхъ евангелистовъ и на которыхъ основываютъ свое предположение всъ тъ ученые, воторые въ данномъ случав придерживаются хронологическихъ указаній евангелиста Іоанна. Какъ же истолковывають они эти мъста (Іоан. XIII, 1; XVIII, 28; XIX, 31 н XIII, 29)? А вотъ какъ. Евангелистъ Іоаннъ повъствуетъ: "Предъ праздникомъ Пасхи Інсусъ, зная, что пришелъ часъ Его перейти отъ міра сего къ Отцу, явилъ дёломъ, что возлюбивъ Своихъ су щихъ въ мірѣ, до конца возлюбилъ ихъ. И во время вечери, когда діаволъ уже вложилъ въ сердце Іудъ"... и т. д. Защитники хронологическихъ увазаній трехъ первыхъ свангелистовъ толкують это мёсто въ томъ смыслё, что слова: "предъ праздникомъ Пасхи" относятся не ко времени совершения вечери, а лишь къ выражению Інсуса Христа: "возлюбивъ Своихъ сущихъ въ мірв"... Но противники этихъ ученыхъ совершенно справедливо указывають, что при такомъ понимании этого мъста выражение Іисуса Христа получаетъ весьма странный смыслъ. Какъ будто бы Христосъ только предъ праздникомъ Пасхи возлюбилъ Своихъ учениковъ и только послъ этого сталъ любить ихъ?! Какъ будтобы прежде Онъ не любилъ ихъ пли по крайней мърв не зналъ, что Онъ любилъ ихъ!? Ясно, что такого толкованія нельзя принять. Въ другомъ мъстъ (Ioaн. XVIII, 28) Іоаннъ, какъ мы видёли, говорить о томъ, что въ день смерти Спасителя, т.-е. въ пятницу іудеи (книжники, фарисси и первосвященники) не вошли въ преторію Пилата, чтобы не оскверниться, но чтобы можно было есть пасху (πάσχα φαγείν). Защитники хронологическаго указанія трехъ первыхъ свангелистовъ говорять, что на основании этого мъста еще нельзя думать, что іудеи совершали свою пасху въ день смерти Спасителя, а Христосъднемъ раньше іудеевъ, такъ какъ выраженіе "всть пасху"--пабуа фатеїу-здъсь нужно понимать не въ собственномъ смыслё, а лишь какъ техническое обозначение празднования па-

228

схи ветхозавётной вообще: а празднование пасхи прододжадось обывновенно цёлыхъ 7-8 дней. При этомъ они ссылаются на нигу Паралипоменонъ (2 Паралип. XXX, 22), гдъ говорится: "и скончаша праздникъ опрёсноковъ седмь дней жруще жептву спасения", т.-е. семь дней празднуя пасхальное торжество. Наконецъ защитники хронологіи трехъ первыхъ евангелистовъ говорять, что приведенное выражение Іоанна будеть совершенно непонятнымъ, если слова "всть пасху" понимать въ буквальномъ ихъ смыслё, такъ какъ по закону Монсея іудей, вошедшій въ домъ язычника, считается нечистымъ только до захода солнца того же дня, когда онъ быль въ домѣ язычника; слѣдовательно іуден могли войти въ преторію Пилата и могли пость пасху (въ собственномъ смыслё). Противники этого мнёнія говорять напротивъ, что выражение "ёсть пасху" какъ въ книге Паралипоменонъ (особенно въ связи Ш, XXX, 22 съ XXX, 18), такъ и во всёхъ другихъ мёстахъ употребляется только и даже единственно только для обозначенія пасхальной вечери въ собственномъ смыслё 5) и что ни одинъ читатель евангельскаго повъствованія Іоанна не можеть найти въ разбираемомъ нами выраженія ничего другаго, кром'я указанія на предстоявшее въ тоть день вечеромъ ядение пасхальнаго агица, что для обозначенія на схальнаго празднества вообще употребляется только одно слово пасха, но не пасха фатеїу, вакъ это видно изъ множества ивсть какъ ветхозавётныхъ, такъ и новозавётныхъ писаній (ср. Второз. XVI, 2; Лук. II, 41; XXII, 1; Двян. XII, 4). Что же касается второй половины приведеннаго возраженія, т.-е. оскверненія въ преторіи Пидата, то нужно замізтить, что въ тоть же день іудеямъ (первосвященнивамъ, внижнивамъ и фариссямъ) предстояло не только ёсть пасху вечеромъ, но и присутствовать въ храмв при закланіи агнцевъ, что обыкновенно происходило за 3-5 часовъ до захода солнца, а священники должны были даже кровь агицевъ возливать на жертвенникъ. Ясно, что этого они не моган бы уже исполнить, еслибы въ тотъ день вошли въ преторію Пидата... Наконецъ, придерживающіеся хронодогіи трехъ первыхъ евангелистовъ для подкрипленія своего предпо-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ср. Второв. XVI, 5, 6; Мато. XXVI, 17; Марв. XIV, 12, 14; Лув. XXII, 8, 11, 15<sup>.</sup> loc. Флав. Древн. XIV, 2, 1; XVII, 9, 3, О войн. iyg. II, 1, 3 и др.

ложенія ссылаются еще на астрономическую таблицу Вурма, по которой въ годъ смерти Христа (по Визелеру 783 г.) 15 Нисана было въ пятницу. Но довърять этой ссылкъ на астрономическія изслёдованія Вурма нельзя, такъ какъ самый годъ смерти Спасителя въ этомъ случав Визелеромъ былъ опредвленъ лишь потому, что 15-е Нисана въ томъ году пало на пятницу,--idem per idem-и такъ какъ мартовское новолуніе, т.-е. 1-е Нисана, Визелеромъ опредѣлялось не по дѣйствительному, т.-е. астрономически вычисленному наступленію новолунія, а повидимому появленію луны въ первой фазт ея, что очевидно могло случиться только дня два или три спустя послё дёйствительного наступленія новолунія. Въ этомъ отношенія большаго вниманія заслуживають изслёдованія новёйшаго времени, по которымь въ годъ смерти Іисуса Христа 14-е Нисана совпало съ пятницей, что вполнѣ согласно и съ хронологическимъ указаніемъ евангелиста Іоанна. Итакъ, послъ сказаннаго нами доседъ ясно, что возраженія, направленныя противъ нёкоторыхъ мёсть евангельскаго повъствованія Іоанна, разногласящихъ повидимому съ общимъ хронологическимъ ходомъ событій, какъ они представлены въ трехъ первыхъ евангеліяхъ, не имъютъ для себя прочныхъ основаній и не подрывають довърія въ хронологическимъ указаніямъ евангелиста Іоанна. Иначе дёло поставлено у тёхъ, воторые придерживаются хронологіи, указываемой повёствованіемъ евангелиста Іоанна. Въ ихъ пользу говорить уже все то, что говорять не въ пользу ихъ противниковъ. Кромѣ того, въ самыхъ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ они указывають много такихъ черть, которыя вполнё согласны съ общимъ хронологическимъ ходомъ событій въ евангеліи отъ Іоанна и какъ бы не соотвётствують даже самымъ хронологическимъ указаніямъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Какъ мы видели, три первыя евангельскія повёствованія какъ будто бы не чужды той мысли, что Іисусъ Христосъ совершилъ свою послёднюю вечерю въ четвергъ 14-го Нисана вмёстё со всёми другими іудеями, такъ какъ тотъ день, въ который Інсусъ Христосъ совершилъ Свою послёднюю пасхальную вечерю, въ нихъ называется "первымъ днемъ опрёсночнымъ, въ который надлежало закалать пасхальнаго агица". Но 1) этому не соотвётствуеть замёчаніе Луки, что въ пятницу, возвратившись послё

погребенія Інсуса домой, муроносицы "приготовния благовонія и масти", чего онв не могли бы двлать, еслибы пасха еврейская началась еще съ четверга; 2) Іосноъ Аримафейскій въ пятницу также не могъ бы купить плащаницы, а равно и заботиться о погребеніи Іисуса (снимать со креста, обвивать плащаницею, приваливать камень къ дверямъ гроба и т. п.), а равно немыслимо было бы и распятіе Христа, еслибы пасху начали іуден праздновать еще въ четвергъ; 3) 15-е Нисана Симонъ Киринеянинъ не могъ бы возвращаться съ своего поля и никто въ этотъ день не заставилъ бы его нести крестъ Іисуса; наконецъ 14-е Нисана при многолюдствъ посътителей Іерусалима на праздникъ пасхи Іисусъ едва ли могъ бы и надъяться, чтобы въ чьемъ нибудь домъ могла найтись не только "велія и постлана", но и каная-нибудь свободная комната, гдъ бы Онъ могъ совершить пасху виъсть со своими учениками.

Тавнить образомъ необходимо признать: 1) что хронологическія указанія свангелиста Іоанна вполнъ върны и ничъмъ не опровергается ихъ истинность, т.-е. что послёдняя пасхальная вечеря была совершена Інсусомъ Христомъ 13-го Нисана въ четвергъ вечеромъ, днемъ раньше, чёмъ совершали ветхозавётную пасху іуден и 2) что въ самыхъ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ находятоя такія данныя, которыя вполнъ гармонирують съ общимъ ходомъ событій по хронологіи Іоанна. и даже не соотвётствують тому хронологическому порядку, какой обыкновенно навявывають повъствованіямъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Оставляя пока въ сторонъ возможность примиренія евангельскихъ повёствованій, мы однакоже не можемъ не коснуться слёдующаго вопроса: какинъ образомъ Іисусъ Христосъ, не нарушившій во время всей Своей земной жизни ни одной іоты или черты изъ закона Монсея, могъ совершить свсю послѣднюю пасхальную вечерю не 14-го Нисана, когда предписывалъ законъ и когда совершали ветхозавътную пасхальную вечерю всъ другіе іудеи, а 13-го днемъ раньше іудеевъ? Что Інсусъ Христосъ и въ этомъ случав не нарушилъ закона Моисеева, въ этомъ не можеть быть никакого сомниния уже по одному тому, что ни въ частныхъ разговорахъ, ни предъ судомъ синедріона іудеи не упрекали въ этомъ Іисуса. Твмъ не менве на вопросъ: "почему, на какомъ основанія Іисусъ Христосъ

231

вкушалъ пасхальнаго агнца днемъ раньше другихъ?"—отвѣтить не легко. Намъ извѣстны три попытки разрѣшенія этого вопроса, но ни одну изъ нихъ нельзя назвать вполнѣ удовлетворительною <sup>6</sup>).

Такъ напр. извёстный нёмецкій ученый богословъ Эбрардъ ?), желая уяснить себѣ поведеніе Іисуса Христа, допускаеть, что Інсусъ Христосъ вовсе не совершалъ во время Своей послёдней вечери съ учениками ветхозавётной пасхи, не вкушалъ пасхальнаго агнца. Конечно, если согласиться съ Эбрардомъ, то Іисусъ не нарушалъ Моисеева закона о времени совершенія ветхозавътной пасхи и все дъло объясняется весьма просто. Но какъ же, спрашивается, евангелисты (особенно три первые) говорять о послёдней вечери, совершенной Іисусомъ Христомъ именно какъ о вечери пасхальной (Мв. XXVI, 17; Мр. XIV, 12; Лук. XXII, 8 и др.)? На этотъ вопросъ Эбрардъ отвѣчаетъ тѣмъ, что первые свангелисты не были очевидцами-свидътелями совершенія Іисусомъ Христомъ послёдней прощальной вечери (solche Berichterstatter, wie der Verfasser des griech. Mattheus, ferner Marcus und Lucas, nicht Augezeugen waren), a потому и легво могли, по недоразумънію (durch leises Missverständniss) придти въ убъжденію, что послёдияя вечеря, совершенная Інсусомъ визстё съ Его учениками, была действительно іудейскою пасхою, тогда какъ очевидцы евангельской исторіи, по всей ввроятности, разсказывали о пасхъ уже чисто христіанскаго характера. Такъ думаетъ ученый, который въ первомъ изданія своей книги еще придерживается хронологическихъ указаній трехъ первыхъ евангелистовъ! Намъ кажется, что неремвною своего первоначальнаго взгляда на настоящій Эбрардъ ничего не выигралъ. Онъ если и не принимаеть взгляда многихъ ученыхъ (Шварца, Бенгеля, Герике, Шотта, Ольсгаузена и Тирша), что Матеей самъ перевелъ свое свангеліе на греческій языкъ, то все-таки признаетъ, что переводъ этотъ былъ сделанъ еще

 $\mathbf{232}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Къчаслу этахъ попытокъ мы не причисляемъ даже того наивнаго объясненія, по которому въ годъ смерти Спасителя у іудеевъ былъ не вёрно составленъ календарь и одинъ только Христосъ совершилъ пасху въ надлежащее время.

<sup>&#</sup>x27;) Wissenschaftliche Kritik der evang. Geschichte, crp. 514.

при жизни апостоловъ, безъ сомнѣнія на ихъ глазахъ и по ихъ порученію <sup>8</sup>). И вдругъ этотъ же самый Эбрардъ допускаетъ подобный недосмотръ со стороны апостоловъ! Да и накъ ветхозавѣтную пасху можно было смѣшать съ пасхою христіанскою, столь отличною отъ первой и по мѣсту и по своему внутреннему значенію и характеру и даже наконецъ по своему внутреннямъ условіямъ! Ясно, что попытка Эбрарда должна быть отнесена къ числу совершенно неудачныхъ.

Гораздо правдоподобние ришають вопросъ о времени совершенія Інсусомъ Христомъ послёдней Его пасхальной вечери другіе ученые '). "Хотя по закону Монсея, говорить напр. Филарсть, какъ счеть сутокъ начинался съ вечера, такъ и пасхальный праздникъ начинался вечерочъ 14-го дия Нисана: но въ позднемъ обыкновении імдеевъ и приготовительные къ праздники сутки относнинсь также къ празднику, и такимъ образомъ вийсто 7 считали 8 дней опресночныхъ. Къ этому довела и нужда. По стечению народа къ пасхъ въ Іерусалимъ очень многимъ и особенно бъднымъ не доставало ни помъщенія, ни другихъ потребностей для празднованія пасхи въ одинъ и тоть же день. Потому значительная часть людей и пренмущественно бъдные приготовляли и вкушали пасхальный агнець въ прелиразднество цасхи, въ 13-й день Нисана, соотвётствующаго половинё марта и априля. Народъ опревдывался въ своемъ обыкновения еще и тэнь, что считаль начало Нисана оть соединенія луны сь солнцень, тогда какъ кнежные люде считали съ первой четверти луны, 1.-е. сутками позже. Такниъ образомъ старъйшины іудейскіе, по повъствованию свангелиста Іоанна, утромъ дня, слъдовавшаго за совершениемъ пасхи Спасителенъ, не внидоша въ преторъ, да не осквернятся, но да ядять пасху (Іоан. 18, 28). Эти люди, кагь люди богатые, нивли всё средства праздновать насхальную вечерю въ положенное закономъ время, въ 14-й день Нисана; въ тому же они хотвли всегда казаться образдами праведности законной. Утромъ того дня, когда уже осужденъ былъ Спаситель, синедріонъ только готовился къ пасхъ (Іоан. 19, 14). Другое

<sup>\*)</sup> Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., crp. 786.

<sup>•)</sup> Людовикъ Капедаъ, Кокцей, Гугъ, Фидаретъ (черниговскій), Горскій, Михандъ, Витадій (Гречудевичъ) и др.

авло-люди бедные: ихъ свиая бедность заставляла не столько дорожить бунвою закона, сколько духомъ его. Такъ и ученики Інсуса уже въ предпразднество пасхи начинають готовиться къ исполнению предписаний вакона о пасхальномъ агидъ" 10). Архиманарить (нынѣ епископъ) Миханаъ, котя собственно говоря и отказался отъ ръшенія вопроса, почему Інсусъ Христосъ виушаль пасхальнаго агнца днемь раньше другихъ, говоря, "что мы этого не знаемъ", но въ концё концовъ и онъ принимаетъ это объяснение. "Кажется, говорить онь, болье въроятно то объяснение этого факта, что около времени Христова было въ обычав у іудеевъ двухдневное совершеніе праздника пасхи. 13 н 14 чисель Нисана, что законнымъ днемъ совершения ся было 14 число вечеромъ". По изслёдованію Гуга, въ Іудеё хотя въ день предшествующій пасхі работали до полудня, но въ Галилев не производнии никакихъ работь въ продолжение цълаго дня предъ пасхою. Іерусалимскій талмудъ также безусловно утверждаеть, что день предшествующій пасхё также свять, какъ и самый лень пасхи". На этомъ основания нашъ почтенный богословъ Миханаъ дёлаетъ слёдующее предположеніе: "что касается до агнца пасхальнаго, говорить онъ 11), могъ ли онъ быть приготовленъ и вкушаемъ въ этотъ день, то надобно полагать, что іуден, не препятствуя обычаю галилеянъ праздновать и день преднествующій пасх'я какъ день самой пасхи, тогда когда они праздновали его въ Іерусалимъ, дозволяли имъ вкушать и днемъ ранёе пасхальнаго вечера и агнца, чему благопріятотвовало и то обстоятельство, что въ краткій срокъ назначенный закономъ для завланія агнцевъ пасхальныхъ, затруднительно было при храме приготовлять то воличество ихъ, какое нужно было для всяхъ, стекавшихся въ то время въ Іерусалимъ праздновать пасху. Во избъжание этого затруднения, нужно полагать и разрешено было особенно намилеянамь, соответственно нать обычаю вкушать пасхальную вечерю днемъ ранве назначеннаго закономъ времени, именно вечеромъ 13-10 Нисана, хотя общее празднование и совершаемо было вечеромъ слъдующато 14-го дня. Господь воспользовался симъ и предвидя близость страданій Своихъ совер-

<sup>&#</sup>x27;) Бес. о страд. ч. І, стр. 10-11.

<sup>11)</sup> О евангеліяхъ и евангельской исторіи, М. 1870. стр. 271.

шилъ по обычаю налилеяно пасхальную вечерю раные общаго празднованія 13 числа, а 14-го въ день общаго празднованія пасхи предъ вечеромъ, въ который начиналось вкушеніе агнца, былъ распятъ".

Какъ объяснение Филарета, такъ и объяснение Михаила, сами по себъ въ высшей степени правдоподобны; но въ сожалзнію они не имъють для себя твердаго историческаго основанія. Мы ни откуда не знаемъ, чтобы около времени земной жизни Господа Нашего Іисуса Христа у іудеевъ двйствительно было въ обычав двухдневное совершение праздника пасхи 13 и 14 чиселъ Нисана; и нашъ извъстный ученый гебраисть Д. А. Хвольсонъ (заслуженный ординарный профессоръ еврейскаго языка и библейской археологін при с-петербургской духовной академін, довторъ еврейской словесности) прямо утверждаеть, что такого обыкновенія у іудеевъ никогда и быть не могло. Самъ Миханлъ не особенно повидимому довъряетъ своему объяснению; по крайней мёре на вопросъ разрёшаемый этимъ объясненіемъ, почему Інсусъ Христосъ вкушалъ пасхальнаго агица днемъ раньше другихъ? онъ, какъ мы видёли, скромно отвётилъ: "мы этого не знаемъ". Такимъ образомъ на вышеприведенное объяснение можно смотрёть только какъ на гипотезу весьма бливкую къ истина. но неподтвержденную еще археологическими изслёдованіями.

Гораздо правдоподобиње по нашему мнѣнію рѣшеніе вопроса о времени совершенія Іисусомъ Христомъ послѣдней пасхальной вечери, предположенное Хвольсономъ <sup>18</sup>). Результаты, достигнутые научными изслѣдованіями Хвольсона, состоятъ въ слѣдующемъ: "1) раввинизмъ развивался постепенно, долго боролся противъ болѣе древняго пониманія Моиссеевыхъ законовъ, пріобрѣталъ все болѣе и болѣе почвы и достигъ господства тольно къ началу II ст. 2) Раввинское опредѣленіе, въ силу котораго пасхальная жертва вытѣсняетъ субботу (т.-е. можетъ быть принесена въ субботу) возникло въ болѣе позднее время и во время Інсуса не имѣло еще значенія, ибо тогда считалось недозволеннымъ приносить эту жертву въ субботу. 3) Раввинское опредѣленіе, по которому пасхальнаго агнца слѣдовало закалать въ послѣобѣденные часы, т.-е. между 3—5 ч., также относится къ

<sup>13)</sup> Христ. Чтеніе, 1878, ІП---І√, стр. 352---419.

болже повднему времени и ко времени Інсуса также не имъло еще снаы, нбо тогда жертва эта была закалаена только послъ захожденія солнца. [4] Поэтому если 14 число перваго мѣсяца. совпадало со пятницей, то эта жертва уже не могла быть закалаема послё захода солнца, такъ какъ этимъ временемъ начинается суббота, въ которую не дозволялось приносить и закалать пасхальную жертву. 5) Въ годъ смерти Інсуса Христа 14-е Нисана совпало съ пятницей, въ которую нельзя было закалать пасхальнаго агнца, вслюдствие столкновения съ субботой. 6) Поэтому закалание пасхальнаго агнца для всплъ евреевъ было перенесено на 13-е, т.-е. на вечеръ четверга. Предписание же Монсся, чтобы пасхальный агнецъ былъ вкушаемъ до утра, одни толковали въ томъ смыслё, что подъ этимъ разумвется утро той ночи, въ которую закалали пасхального агица, въ какой бы день это ни случилось; другіе однако полагали, что подъ выраженіемъ "до утра" всегда слёдуеть понимать только утро 15-го. Інсусъ Христосъ и Его ученики, в можетъ-быть еще и другіе еврен, держались перваго толкованія и вкушали пасхальнаго арниа уже 13-го вечеромъ, какъ свазано въ ев. Іоанна (XIII. 1): "предъ праздникомъ пасхи"; другіе же еврен держались послёдняго толкеванія и совершали это только въ слёдующій день; они поэтому не хотвли въ пятницу вступить въ преторію, "чтобы не оскверниться, но чтобы можно было всть пасху" (Ioan. XVIII. 28)". Объяснение Хвольсона, хотя тавже гипотетично въ нёвоторыхъ своихъ частякъ, но все-таки намъ кажется весьма правдоподобнымъ и мы вполна съ нимъ согласны. Мы несогласны оъ Хвольсономъ только въ томъ, какъ при настоящемъ своемъ объяснения онъ старается примирить важущееся разногласие о времени совершенія Інсусомъ Христомъ послёдней пасхальной вечери между свангельскими повъствованіями трехъ первыхъ евангелистовъ и повъствованіемъ евангелиста Іоанна. Для этого онь допускаеть, что въ первоначальномъ текств свангелія Матеся было сказано: "первый день оприсночный прибмизился и прибливились ученики въ Інсусу и сказали" и т. д. Но мы не знаемъ ровно никакого основанія для такого предположенія и потому считаемъ его совершенио произвольнымъ. Евенгелисты ясно отличали приближение праздника опресноковъ отъ наступленія его: "приближался праздникъ опрёсноковъ... Насталь

236

же день опреснововъ" (Лук. XXII, 1, 7). Мы глубоко уважаемъ ученые труды Хвольсона и вполит втримъ сму, "что во всей сорейской литератури во течение болье чило 3000 лито порь выраженіень переый день оприсночный никогда и нигот не понимали ничего инаго, какъ только 15-е число мъсяца Нисана". Но въ то же время мы не можемъ не согласиться и съ мнаніемъ его противника с. Виталія (Гречулевича), что называя этоть дель первымъ опресночнымъ" евангелисть Матеей употребиль такое название не въ томъ буквальномъ смыслё, въ какомъ оно значится въ Пятокнижін Монсеевонъ, а въ смыслё общенъ техническомъ. Въ буквальномъ смыслё евангелисты даже и не могли употреблять его въ данномъ случав. Подъ выраженіемъ "первый цень оприсночный", говорить Хвольсонь, еврен вспых времена и вспыха страна понимали не что иное вань 15-е, но никогда не понимали 14-е и темъ менее 13-е, которое было обыкновеннымъ буднимъ днемъ и никогда не отличалось отъ другихъ буднихъ дней". Слёдовательно, если допустить, что евангелисть Матесй унотребнять выражение "первый день оприсночный" въ собственновъ смысля, то выходить, что Інсусъ Христосъ совершилъ пасхальную вечерю даже и не 14-го инсана въ пятницу вийств со всёми іудеями, а уже на другой день вечероиз 15-го инсана въ субботу, что совершенно протявно и ветхозавътному закону и общему ходу событій, канъ они назагаются даже и въ трехъ первыхъ евангельскихъ повёствованіяхъ. На основанія самыхъ повъствованій трехъ первыхъ свангелистовъ можно дунать, что выраженіе "первый день опресночный" въ нихъ употреблено только въ общемъ, но инкакъ не въ соботвенномъ оныслъ. Ибо что такое "первый день опрёсночный" по изъяснению повёствованій трехъ первыхъ свангелистовъ? День, "вогда закалали пасхальнаго агнца" (Mp. XIV, 12), день, "въ который надлежало завалать пасхального агнца" (Лук. XXII, 7). Прит фиера тше άζύμων ότε τὸ πάσχα έθυον,--έν ή έδει θύεσθαι τὸ πάσχα. Μω χγиземъ, что самъ почтенный профессоръ согласится съ нами въ тонъ, что никогда и нигдъ въ течении болье чъло 3000 льть евреи всиха времена и всиха страна не закалывали пасхальнаго агнца "въ первый день опресночный", т.-е. 15-го Нисана, а еще ненве думали, что въ этотъ день надлежало закалать и вкушать насхальнаго агнца. Но когда же надлежало закалать и вкушать

пасхальнаго агица въ годъ смерти Спасителя по изследованиямъ самого Хродьсона? 13-го Нисана. Следовательно, котя три первые свангеляета, указывая на день совершения Спасителемъ послёдней пасхальной вечери, и называють его первымъ днемъ оприсночнымъ", но разумиють тоть именно день, въ который надлежало закалать пасхальнаго агнца, т.-е. 13-й день Нисана, накъ и евангелисть Іоаннъ. Что выражение "первый день опръсноковъ" тремя первыми свангелистами въ данномъ случав употреблено не въ буквальномъ, а въ общемъ смыслё, какъ указаніе на извъстный день такъ или иначе причисляемый въ днямъ пасхальнымъ, доказываеть и слёдующее място въ свангелін отъ **Луки:** приближался праздникъ опръсниковъ, называемый пасхою (Лук. ХХЦ, 1). Отсюда видно, что для евангелиста выражение "праздникъ опрёсноковъ", по своему внутреннему значенію, тондествено съ выражениемъ "праздникъ пасхи". Послъ всего сказаннаго ясно, что между нашими евангельскими повъствованіями нівть никавого разногдасія относительно указанія времени совершенія Інсусомъ Христомъ послёдней пасхальной вечери; вся они согласны между собою въ томъ, что вечеря эта была совершена 13-го Нисана, въ четвергъ вечеромъ. Такимъ образомъ эакончивъ съ вопросомъ о времени совершенія послёдней вечери, перейдемъ теперь въ издожению самаго события.

Итакъ въ четвергъ, 13-го Инсана, когда всв іуден должны были закалать пасхального агица (такъ какъ 14-го Нисана приходалось въ пятинцу, а слёдовательно вечеромъ, въ пятинцу по захождения солнца, съ наступлениемъ субботы, закалать агнца уже было нельзя), ученики спросили Інсуса, где Ему угодно, чтобы приготовлена была пасха. Такъ какъ по закону (Второз. XVI, 5. 6), пасха іудеями могла быть совершаема только въ Ісрусалний, гдв въ храми закалался обыкновенно и пасхальный ытнецъ, то, подозвавши въ Себъ любимыхъ учениковъ Своихъ. Інсусъ Христосъ послалъ ихъ въ городъ Іерусалимъ, говоря: "ПРИ ВХОДВ ВАШЕМЪ ВЪ ГОРОДЪ, ВСТРВТИТСЯ СЪ ВАМИ ЧЕЛОВВКЪ, несущій кувшинъ воды; послёдуйте за нимъ въ домъ, въ который пойдеть онъ, и скажите хозянну дона: "Учитель говорить тебъ: гдъ комната, въ которой бы Мив всть пасху съ учениками Монми"? И онъ покажеть вамъ горницу большую устланную; тамъ приготовьте". Они пошли и нашли, какъ сказалъ имъ

238

Інсусъ, и приготовили пасху. Штраусъ <sup>13</sup>) совершенно правъ, когда думаетъ, что свангелисты въ этомъ случай имѣли намѣреніе равсказать о чудесномъ событіи (вѣрнѣе указать на сверхъестественность событія), божественномъ предвёдёнія и управлевія сердцами людей. Дѣйствительно, нужно согласиться, что признаки отысканія горницы для совершенія пасхи указаны Іисусомъ Христомъ слишкомъ случайные и они ясно говорять о томъ, что Христосъ обладалъ способностію прозрѣвать въ будущее—способностію, которая свойственна только Существу, стоищему внѣ условій пространства и времени, т.-е. Богу.

Когда комната и все необходимое для совершения пасхальной вечери были уже приготовлены, вечеромъ пришелъ Інсусъ и возлегъ вивств съ Свонин учениками. Между учениками въ это время возникъ споръ о томъ, кто изъ нихъ долженъ почитаться большимъ. Нёкоторые ученые думають, что споръ учениковъ о первенствё быль возбуждень по случаю размёщенія ихъ вблизи своего Учителя 14). Но намъ кажется болёе правдоподобнымъ инвніе другихъ ученыхъ, по которому спорь о первенствё между учениками былъ возбужденъ по поводу того, -- кто изъ нихъ долженъ принять на себя обязанность слуги и предъ вечерею умыть ноги возлежащимъ, какъ это было въ обычат у іудеевъ. Исполненный любви въ учениканъ Своимъ, Христосъ не могъ оставять безъ обличения слабости ихъ, поднявшей споръ о первенствъ. Но зная человъческую природу, на которую гораздо болъе дийствуеть всегда примёрь нежели слова, Онь сначала началь обличать ихъ дъйствіемъ и потомъ уже предложилъ наставленія. Не говоря ни слова, Онъ всталъ съ вечери, сиялъ съ себя верхною одежду и взявъ полотенце, препоясалоя имъ; потомъ Самъ киниъ воду въ умывальницу и началъ умывать ноги ученнкамъ. Свониъ и отпрать ихъ полотенценъ, которынъ былъ препоясанъ. Когда Онъ подошелъ къ Симеону Петру, тотъ снавалъ Ему: "Господи! Тебѣ ли умывать мои ноги"?--На это Інсусъ отвъчаль ему: "что Я дёлаю, теперь ты не знаешь, а уразумвешь носл'в". Но Петръ стоялъ на своемъ: "не умоешь ногъ монхъ во въкъ". И только когда Інсусъ замътнаъ ему, что если Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Das Leben Iesu, II, crp. 388.

<sup>44)</sup> Филаретъ, бесвд. о страд ч. I, стр. 17.

не умоеть ею (не сказаль ногь а ею), то онъ не будеть имъть части съ Нимъ, пылкій и энергичный Петръ воспликнуль: .Господи! не только ноги, но руки и голову"! Въ отвётъ на это, запиствуя образъ отъ человвка, который омылся въ ръкъ и выпісль изъ нея чистымъ, но ставъ ногами на землю замараль ихъ пылью и потому снова долженъ омыть ихъ, Іисусъ Христосъ сказалъ Петру: "омытому нужно только умыть ноги, потому что чисть весь"; при этомъ Онъ пользуется случаемъ, чтобы еозбудить въ душъ Іуды сознание всей правственной грязи того преступленія, которое онъ уже ришился совершить. и потому прибавиль: "и вы чисты, но не всв". Ибо зналь Онъ, говорить евангелисть, предатели Своего, потому и свазаль: "не всв вы чисты". Послё умовенія ногъ Інсусъ снова надёль свою одежду и возлегши съ учениками, началъ изъяснять имъ значение совершеннаго Имъ дъйствія. "Знаете ли, что Я сдёлалъ вамъ"? "Цари господствують надъ народами (языческіе владыки величаются пышными титудами, но не отвёчають этимъ титудамъ свония двлами и владвющіе ими благодвтелями называются (напр. Птоломен-эвериеты). А вы не такъ: но вто изъ васъ больне, будь вавъ меньшій, и начальствующій какъ служащій! Ибо вто больme, возлежащій или служащій? не возлежащій ля? А Я посреди васъ, вакъ служащій. Вы называете Меня Учителемъ и Господомъ; и правильно говорите: ибо Я точно тотъ. Итакъ, если Я, Господь и Учитель, умыль ноги вамъ, то вы должны умывать ноги другъ другу. Ибо Я далъ ванъ примъръ, чтобы и вы дъзали тоже, что Я сдёлалъ ванъ. Истинно, истино говорю ванъ: рабъ не больше господина своего, и посланнить не больше пославшаго его. Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете". При этомъ Інсусъ Христосъ снова пользуется случаемъ, чтобъл напомнить Іудь о томъ ужасномъ преступленія, которое онъ за-) кумаль. Но раскаянія не послёдовало и на этоть разь. Впрочемъ, до онхъ поръ Іисусъ Христосъ дълалъ указанія на своего предателя не ясно (не всё вы чисты; ядущій со Мною хлебъ подняль на Меня пяту свою), такъ что ихъ могъ понять лишь одинъ Іуда. Но во время вечери, видя, что тайныя указанія не пробуждають къ раскаянію совёсти Іуды, Інсу съ возмутнися духомъ надъ такою ожесточенностію сердца человёческаго и сказаль уже открыто: "истинно, истинно говорю вамь, что одинь

240

## исторія страданій господа нашиго писуса христа. 241

нзъ васъ предастъ Меня". Слова эти, ясно указывавшія на то, что одинъ изъ приближеннъйшихъ лицъ есть предатель, поразили и опечалили учениковъ Іисуса и они одинъ за другимъ начали спрашивать его: "не я ли Господи"? Такой же вопросъ между прочимъ предложилъ ему и Туде и Інсусъ ответилъ ему: "ты сказаль". Такъ какъ для посторонняго лица отвётъ этотъ еще не можеть быть названъ вполня утвердительнымъ, то Петръ сделаль знакъ Іоанну, который въ это время возлежаль у груди Інсуса, чтобы онъ спросилъ Учителя, кто это, о которомъ Онъ говоритъ. Іоаннъ, припадши къ груди Іисуса, сказалъ Ему: "Господи! вто это"? Інсусъ отввчалъ: "тотъ, кому Я, обмакнувъ кусокъ хлъба, поданъ". И обмакнувъ въ соль кусокъ хлъба, Онъ подалъ Іудъ Симонову Искаріоту. Такимъ образомъ о согрышнишемъ и непослушавшемся первыхъ двухъ увъщаний Інсусъ Христосъ повёдуетъ Своей церкви. Но Іуда оказывается закоренталымъ гртиникомъ; въ немъ нитъ и малийшаго слида расваянія. Воть почему обратившись къ нему Христосъ сказаль: .что двлаешь, двлай скорее". Эти слова могли быть понятными только для самого Христа, Іуды, Петра и Іоанна. Для остальныхъ учениковъ они не могля быть вполнъ понятными. А такъ какъ у Іуды былъ ящикъ съ деньгами, то они и думали, что этями словами Іисусъ повелёлъ ему купить, что нужно къ празднику или деть что-нибудь нищимъ.-Принявъ омоченный въ соль кусокъ хлёба, Іуда тотчасъ вышелъ. На дворё стояла ночь По уходѣ Гуды 15) Інсусъ Христосъ началъ говорить ученикамъ Своимъ о томъ, какъ Онъ желалъ совершать съ ними эту пасху,

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Присутствоваль ли Іуда при совершеніи Інсусомъ Христомъ Божественной Евхаристіи, — вопросъ довольно трудный для рѣшенія. Многіе ученые отвѣчають на него отрицательно, другіе — утвердятельно. Исходя отъ словъ Спасителя: "пійте отъ нея вси" и замѣчакія евангелиста: "и пиша отъ нея вен" архіепископъ Филаретъ приходитъ къ заключенію, что и предатель Іуда не былъ лишенъ вечери Христовой (Бе сѣд. о страд., ч. І, стр. 37). Но намъ кажется, что въ выводѣ Филарета заключается болѣе чѣмъ сколько содержать посылки; притомъ же съ точки зрѣніа] Филарета слѣдуетъ думать, что Іуда, не вкушая пречистаго тѣла Христова, пилъ только чашу... Впрочемъ, такъ ди оно было или иначе, —это не имѣетъ особенно важнаго значенія для живнеописанія Інсуса Христа. Чудная благость Господа къ грѣшникамъ и въ частности къ Іудѣ достаточно доказана Евангеліемъ и безъ того.

чъмъ очевидно давалъ имъ знать, что Онъ намъренъ былъ совершить нъчто особенное. И дъйствительно по окончаніи ветхозавътной пасхальной вечери, Онъ совершаетъ вечерю новую, вечерю новозавътную--Евхаристію. Взявъ въ руки хлъбъ, благодаривъ, благословивъ, преломивъ и раздавая ученикамъ Своимъ, Онъ сказалъ: "прінмите, ядите; сіе есть тъло Мое, которое за васъ предается во оставленіе гръховъ"; затъмъ, взявъ чашу и благодаривъ, также подалъ имъ, говоря: "пейте отъ нея всъ; ибо сіе есть кровь Моя новаго завъта, которая за васъ и за многихъ проливается во оставленіе гръховъ. Сіе творите въ Мое воспоминаніе". И воспъвъ пошли на гору Елеонскую.

Противъ этого евангельскаго событія нётъ недостатка въ возраженіяхъ со стороны отрицательной вритики. Върная самой себъ (свойство похвальное, но оно достойно лучшаго назначения) отрицательная критика и здёсь начинаеть свое дёло сравненіемъ повъствований и указаниемъ между ними "непримирнымъ противорвчій". Между твых какъ по синоптиканъ, говоритъ напр. Штраусъ 16), на последней вечери Інсусъ установляеть Евхаристію, у Іоанна напротива (vielmehr) Онъ совершаеть омовеніе ногъ. Чъмъ же объяснить такое разногласіе евангельскихъ повъствований? Для ръшения этого вопроса Штраусъ обращается въ слъдующей дилемив: или при написании своего евангелия Іоаннъ имѣлъ въ виду только выполненіе опущеннаго синоптиками (т.-е. тремя первыми свангелистами),---въ такомъ случав понятно, почему онъ опустилъ въ своемъ повъствовани разсказъ объ установлении Евхаристия, -- но за то непонятнымъ осталось бы, зачямъ онъ повъствуетъ напр. о чудесномъ насыщеніи пяти тысячъ народа, о которомъ такъ ясно и наглядно разсказали уже первые евангелисты; или же при написаніи своего евангелія онъ вовсе не имълъ намъренія восполнять другія евангельскія повъствованія, но описываль жизнь Іисуса Христа самъ по себъ, безъ отношенія въ другимъ повъствователямъ,---въ такомъ случав является совершенно непонятнымъ, какимъ образомъ онъ могъ опустить въ своемъ повъствовании столь важное событие, какъ установление Евхаристии, которое имъетъ существенное значеніе не только въ жизни самого Іисуса Христа, но и во всей

<sup>16</sup>) Das Leben Iesu, II, crp. 401.



последующей жизни учрежденнаго Имъ общества. Свое настоящее недоразумёніе Штраусь разрёшаеть въ концё концовъ тъмъ, что Інсусъ Христосъ вовсе и не устанавливалъ Евхаристін, какъ обряда (als Ritus), т.-е. въ томъ смысля, въ какомъ понимають Евхаристію протестантскіе богословы, — в еще менфе, какъ понимаютъ ее катодики. Впрочемъ мысль эта принадлежить собственно не Штраусу. Еще Шлейернахеръ утверждаль въ своихъ лекціяхъ, читанныхъ имъ въ Берлинскомъ университетв, -- что изъ собственныхъ словъ Христа, какъ они переданы намъ въ трехъ (первыхъ) евангеліяхъ, непосредственно нельзя заключать, будто бы Христосъ установилъ (Евхаристію) какъ постоянный институть въ христіанской церкви, такъ какъ здѣсь (на тайной вечери) Онъ имълъ дъло только съ небольшимъ числомъ Своихъ учениковъ, съ впостольскимъ кружкомъ, и слёдовательно, если Онъ повелёлъ имъ повторять это дёйствіе, то отсюда еще нельзя выводить, что Онъ повелълъ это дъдать и всей христіанской церкви вообще, напротивъ вполнъ возможно завлючать, что Онъ заповъдаль это только однимъ апостоламъ, чтобы чрезъ такое торжественное воспоминание украпить между Собою и ими особенное отношение" 17). Въ этой мысли Шлейермахера поддерживаеть, по его словамъ, поведение свангелиста Іоанна, который подробно разсказываеть объ умовеніи ногь и проходить полнымъ молчаніемъ установленіе Евхаристіи, --- откуда будто бы всецело следуеть, что умовению ногъ евенгелисть Іоаннъ придавалъ гораздо бо́льшее значеніе, чвиъ Евхаристіи. Но какъ же, спрашивается, объяснить теперь учение о Евхаристіи ап. Павля въ его посланіи къ Кориноянамъ, свидвтельства апостольскія и книги Двяній апостольскихъ о совершенія Евхаристіи и вообще всю практику первенствующей церкви? На этоть вопросъ Шлейернахеръ даетъ ясный и короткій отвъть: ученики, принимавшие личное участие на тайной вечери, не вполнъ върно поняди мысль Христа, заключавшуюся въ совершения Евхаристия.

Да, читатель! Много недоразумёній существовало въ теченіе восемнадцати столётій! И причиною этого въ большинствё случаевъ оказываются наши евангелисты. Обыкновенныя дёйствія, а въ нёкоторыхъ случанхъ быть-можетъ и фокусы они считали

16\*

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 419.

чулесами, дъйствіями сверхъестественными, какими-то знаменіями. притчи — фактами: свои субъективныя, визіонервныя состоянія явленіями внёшними, объективными, не понимали ясныхъ словъ Христа, а Его действіямъ приписывали такое значеніе, какого они никогда не имъли!... Только ученымъ евангельскимъ критинамъ нашего просвъщеннаго XIX столътія мало-по-малу удается возстановлять истину. Но чтобы видеть, такъ-ли оно на самомъ дълъ, --- разсмотримъ ближе сужденія этихъ ученыхъ. Что первымъ тремъ евангелистамъ было извъстно умовение ногъ, совершенное Інсусомъ Христомъ на тайной вечери, въ этомъ не можетъ быть никакого сомнѣнія. Лука приводить рѣчь Христа, гдъ между прочимъ говорится: "кто изъ васъ больше, будь какъ меньшій, и начальствующій какъ служащій. Ибо кто больше, возлежащій или служащій? не возлежащій ли? А Я посреди вась какь служащій" (Лук. XXII, 26, 27; ср. Іоан. XIII, 12-17). По своему содержанию и характеру эта ричь весьма близка къ той, которую приводить Іоаннъ тотчасъ послѣ разсказа объ умовеніи ногъ и въ которой Христосъ изъяснялъ ученикамъ Своимъ смыслъ совершеннаго Имъ дъйствія. У Луки эта ръчь сама по себъ (особенно послёднія слова Христа) была бы совершенно непонятиа. Что первые три евангелиста опустили омовение ногъ потому же, почему они не повъствуютъ и о многихъ другихъ событіяхъ изъ жизни Іисуса Христа (Іоан. XXI, 25; XX, 30: Мө. VIII, 16 и др.), — въ этомъ также не можетъ быть никакого сомивнія. Такимъ образомъ намъ остается рёшить вопросъ только о томъ, какимъ образомъ Іоаннъ могъ пройти молчаніемъ установленіе Евхаристіи. Впрочемъ уже самъ Шлейернахеръ вполнѣ чувствовалъ всю несостоятельность своего перваго предположения, что Інсусь Христось заповёдаль совершать Евхаристію будто бы только однимъ непосредственнымъ Своимъ ученикамъ, а не всей христіанской церкви вообще. Онъ самъ предвидълъ серьёзность возраженій противъ своего предположенія со стороны практики всей первенствующей христіанской церкви, засвидѣтельствованной какъ книгой Двяній апостольскихъ, такъ и посланіемъ ап. Павла къ Кориноянамъ. Но его предположение неосновательно и съ теоретической стороны. Въ самомъ дълъ неужели общественные институты и узаконения вообще сохраняють свою силу только относительно тёхъ лицъ, при жизни которыхъ и для во-

## исторія страданій господа нашего інсуса христа. 245

торыхъ они были даны, и не имъютъ обязательнаго значенія для поколеній последующихъ и вообще для лицъ, сделевшихся членами извъстнаго общества посят узавоненія тъхъ или другихъ институтовъ, которые еще не устранены формально твиъ же самымъ порядкомъ, которымъ были и установлены? Что сказали бы о человёкё, который сталь бы проповёдывать подобное ученіе относительно гражданскихъ узаконеній и институтовъ? Ему навърное отказали бы въ здравомысли. Кромъ того нужно замътить, въ какомъ закодованномъ кругу въ данномъ случай находится отрицательная вритика. Іоаниъ ничего не говорить объ установлении Евхаристии потому будто бы, что Христосъ Евхаристін не установлялъ. А на какомъ же основани отрицательная вритика думаетъ, что Христосъ не установлялъ Евхаристіи, кавъ обряда или върнъе таинства? На томъ основании, что о ней не говорить Іоаннъ 18). Гдъ же здъсь средняя посылка? Очевидно ея нътъ и быть не можетъ! Чъмъ же во всякомъ случав должно объяснить себѣ молчаніе Іоанна объ установленіи Інсусомъ Христомъ Евхаристіи? Изъ книги Дъяній апостольскихъ и посланія апостола Павла въ Коринеянамъ мы знаемъ, что уже въ въкъ апостольскій христіане повсемъстно совершали Евхаристію; этого не отвергаеть и отрицательная критика. Но повсемъстное распространение и совершение Евхаристии предполагаетъ уже и всеобщее знакомство съ исторіею ея установленія твиъ болѣе, что между временемъ написанія первыхъ трехъ евангелій, книги Дъяній и посленія ап. Павла въ Кориноянамъ и временемъ установленія Евхаристіи лежаль не столь великій промежутокъ времени, который могъ бы изгладить изъ памяти христіанъ такое важное событіе, какъ установленіе Евхаристіи. А если такъ, то следовательно можно предположить, что хотя Іоаннъ и зналъ объ установлени Іисусомъ Христомъ Евхаристии, но онъ не видѣлъ явной необходимости повторять въ своемъ Евангеліи еще разъ то, что уже и безъ него было всёмъ извёстно. Такимъ образомъ Іоаннъ имѣлъ основаніе не упоминать объ уставновлении Евхаристии даже и въ томъ случать, еслибы онъ свониъ Евангеліенъ и не хотвлъ восполнять пробвлы трехъ первыхъ евангелій. Но кто же станеть утверждать, что цёль напи-

\*\*) Schleiermacher. Das Leben lesu, crp. 420.

санія Іоннномъ Евангедія заключается исключительно тодько въ одномъ восполнения евангельскихъ повъствований трехъ первыхъ евангелистовъ! Цёлію его Евангелія, какъ онъ самъ говоритъ (XX, 31), было то, чтобы на основании несомилныхъ историческихъ данныхъ представить Іисуса какъ Христа, какъ Сына Божія, какъ Слово ставшее плотію. Но для достиженія этой цвли было, очевидно, также важно и сообщение рвчей Іисуса не записанныхъ синоптиками (Ioaн. XIV-XVII), а въ виду опущения этихъ рвчей тремя первыми евангелистами даже пожалуй важные. чёмъ пятое повтореніе уже четыре раза разсказаннаго четырьмя компетентными лицами и безъ того уже вполнв известнаго его читателямъ событія... Послѣ всего сказанного намъ кажется, что молчание Іоанна объ установлении Інсусомъ Христомъ Евхаристіи нисколько не подрываеть довърія къ истинности повъствованія другихъ евангелистовъ п свидётельства ап. Павла, --что Евхаристія была установлена именно самимъ Інсусомъ Христомъ. Что касается вопроса о томъ, какъ смотрваъ на Евхаристію самъ Христосъ, признавалъ ли Онъ ее таинствомъ, при совершеніи котораго хліббъ и вино претворяются въ истинное тіло и въ истинную кровь Христа, или же только символическимъ дтиствіемъ единенія върующихъ (какъ между собою такъ и со Христомъ), то мы укажемъ лишь на одно то, что за пониманіе Евхаристіи въ первомъ смыслѣ говорить не только прямой смыслъ словъ Христа: "cie (тоото есь твло Мое" и "cie (тоџто есть кровь Моя", но также и писанія апостоловъ и върование всей первенствующей церкви. Говорить же, что ученики не върно поняли то значение Евхаристии, которое ей приписываль самъ Христосъ, значить ничего не говорить или же значить говорить на вътеръ, не имъя къ тому ни малъйшаго твердаго историческаго основанія. Болте подробное изслъдованіе этого вопроса, по нашему мизнію, относится уже къ области догматики. Наконецъ въ сочиненіяхъ отрицательныхъ критиковъ новъйшаго времени можно встръчать еще и другія возраженія противъ разбираемаго нами событія, напр. возраженія Штрауса <sup>19</sup>) по поводу мнимаго противорвчія евангелиста Матеея съ остальными евангелистами въ передачъ словъ Спасителя относительно

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, II, crp. 381.

признаковъ отысканія горницы для вечери, возраженія того же Штрауса<sup>30</sup>) по поводу мнимой нетождественности въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ сдъланнаго Іисусомъ Христомъ указанія на своего предателя и т. п. Но намъ кажется, что возраженія эти такого рода, что положительно не заслуживаютъ серьёзнаго вниманія; а потому мы ничего не будемъ и говорить о нихъ.

## ГЛАВА IV.

### Ночь въ Геесиманскомъ саду.

На юго-восточной сторонъ Іерусалима по глубокой долинъ протекаеть потовъ Кедронъ, — тотъ потовъ, чрезъ который переходилъ печальный Давидъ, преслъдуемый собственнымъ сыномъ Авессаломомъ. Долина, бъдно орошаемая маловоднымъ Кедрономъ, извъстна въ исторіи съ самой мрачной стороны. Здъсь приносили дътей въ жертву Молоху (1 Цар. 15, 13; 4 Цар. 23, 4, 6—12) и сюда же стекали нечистоты. За Кедрономъ невдалевъ возвышается гора Масличная или Елеонская и при подошвъ ся расположено селеніе—Геесиманія; вправо отъ Геесиманіи тотъ же Кедронъ орошалъ долину Іосафата, долину гробовъ и суда. Вблизи Геесиманіи масличный садъ. Здъсь-то, въ виду такихъ печальныхъ памятниковъ, совершались по описанію евангелистовъ предсмертныя страданія Спасителя<sup>21</sup>).

Еще въ Сіонской горницъ Іисусъ началъ съ учениками Свою прощальную бесъду и продолжалъ ее во время шествія въ Геосиманію; въ ней Онъ прежде всего указалъ Своимъ ученикамъ на предстоящія Ему сграданія и малодушіе учениковъ. Пылкій и энергическій Петръ и здъсь не измънилъ себъ: "Господи! Я готовъ съ Тобою идти, сказалъ онъ, и въ темницу и на смерть. И еслибы всъ отреклись отъ Тебя, я никогда не отрекусь". Но Інсусъ Христосъ глубже зналъ природу человъческую, чъмъ Петръ, и на его явную повидимому ръшимость умереть за сво-

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ibid. стр. 413.

<sup>21)</sup> Филаретъ, Бес. о страд., ч. И. стр. 1.

его Учителя отвѣтилъ только прискорбнымъ указаніемъ на предстоящее ему паденіе. "Говорю тебь, Петрь, не пропость пвтухъ сегодня, какъ ты трижды отречешься, что знаешь Меня". За тъмъ послъ указанія на предстоящія прискорбныя событія, которыя разлучать Пастыря отъ овецъ, Учителя отъ ученивовъ, Господа оть рабовъ, Інсусъ Христосъ началъ Свою прешальную залушевную ричь къ Своимъ возлюбленнымъ "чадцамъ", въ воторой Онъ излагаетъ какъ бы Свою последнюю волю. ластъ послѣднія наставленія, и которую возможно передать только словами самого Евангелія. Давъ новый завътъ, Онъ дастъ и новую заповъдь – любить... Съ этою заповъдію въ тесной связи стоитъ другая заповёдь-вёровать... Вёровать въ Бога Отда и вёровать въ Бога Сына необходимо всякому, желающему получить жизнь вѣчную, потому что Богъ Сынъ есть путь, истина и животъ. Онъ въ Отцѣ и Отецъ въ Немъ, въра и любовь къ Нему привлекають Духа Утёшителя, оть вёры къ Нему зависить миръ върующаго и безсиліе діавола. Онъ лоза, которая даеть возможность вътвямъ приносить плодъ, и безъ Него нивто не можеть творить ничего хорошаго. Вотъ основанія, почему необходимо въровать въ Бога Сына, чтобы получить жизнь ввчную. Затъмъ Інсусъ молитъ Бога за Себя, за Своихъ учениковъ, и наконецъ за встахъ върующихъ въ Него.

Дошедъ до Геосиманіи и оставивъ въ ней восемь учениковъ Своихъ. Інсусъ Христосъ взялъ съ Собою въ садъ Геосиманский только трехъ любимвйшихъ учениковъ Своихъ-Петра, Іакова и Іоанна, которыхъ Онъ более чёмъ остальныхъ любилъ посвящать въ тайны совершаемаго Имъ двла. Они были свидвтелями славы Его на Өаворъ, имъ суждено было быть свидътелями и скорби Его въ Геесиманскомъ саду. Начавъ скорбъть и тосковать, Інсусъ сообщилъ о Своемъ тяжеломъ душевномъ состоянии и Своимъ возлюбленнъйшимъ ученикамъ. "Душа моя скорбитъ смертельно, сказалъ Онъ, побудьте здъсь и бодрствуйте со Мною". И отошедъ немного, палъ на лице Свое, молился и говорилъ: "Отче Мой! если возможно, да минуетъ Меня чаша сія: впрочемъ не какъ Я хочу, но какъ Ты". Затёмъ. подошедъ къ ученикамъ и нашедъ ихъ спящими, сказалъ, обращаясь по преимуществу къ Петру, который такъ недавно и такъ настойчиво увърядъ Господа, что онъ готовъ умереть вмъстъ съ Нимъ, а те-

#### исторія страданій господа нашиго інсуса христа. 249

перь не могъ преодолёть и сна, чтобы выполнить желаніе Учителя: "такъ ли не могли вы и одинъ часъ бодрствовать со Мною? Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть въ искушение. Духъ бодръ, плоть же немощна". Затъмъ, отошедъ отъ учениковъ въ другой разъ, Інсусъ снова началъ молиться, говоря: "Отче Мой! если не можетъ чаша сія миновать Меня, чтобы Мив не пить ея; да будеть воля Твоя". По окончания молитвы, Онъ опять подошелъ къ ученикамъ Своимъ и опять нашелъ ихъ спящими; ибо у нихъ глаза отяжелёли. И потому, оставивъ учениковъ, Інсусъ снова отошель оть нихъ и помолился въ третій разъ тою же самою молитвою; въ это время къ Нему явился ангелъ и украпаялъ Его. Потъ на лицъ Христа былъ какъ капли крови, падающія на землю. Пришедъ въ ученикамъ, Інсусъ разбудилъ ихъ и сказаль: "вы все еще спите и почиваете; воть приблизился чась и Сынъ человъческий предается въ руки гръшниковъ. Встаньте, пойдемъ: приблизился предающій Меня". И когда еще говорилъ Онъ это, въ Нему подошелъ Іуда и съ нимъ множество народа съ мечами и кольями отъ первосвященниковъ и старъйшинъ народныхъ. Іуда еще раньше, быть-можеть, еще на пути, далъ знакъ своимъ соучастникамъ, сказавъ: "кого я поцвлую, тотъ и есть, возьмите Его". Поцилий всегда и у всихъ обыкновенно считался знакомъ дружбы и любви (Быт. XXIX, 11, 13, XXXIII, 4; Лук. VII, 45; Дъян. XX, 27; Рим. XVI, 16). И вотъ этотъ-то знакъ дружбы и дюбви, какъ бы въ посмъяніе надъ столь высокими нравственными порывами, быль принять злоджями за условный знакъ, которымъ Іуда предавалъ своего Господа. И дъйствительно, Іуда тотчасъ, подошедъ къ Іисусу, сказалъ: "радуйся Равви!" и поцеловалъ Его. Кроткій ответь Спасителя на предательское лобзание привелъ въ оцвпенвние всвхъ пришедшихъ съ Іудою. Іисусъ же зная все, что съ Нимъ будетъ, зная, за чёмъ пришли вооруженныя толпы и чёмъ окончится все дёло, вышелъ изъ среды Своихъ учениковъ и спросилъ новыхъ товарищей Іуды: "кого ищете?" Ему отвъчали: "Іисуса Назорея".--"Это Я", сказалъ имъ Іисусъ. Слово это было какъ бы громовымъ ударомъ для враговъ Іисуса. Они отступили назадъ и пали на землю. "Сила ли слова великаго Пророка, говоритъ Филареть 22), праведнаго и святаго Посланника Божія, какъ назы-

\*2) Бесвд. о страд. ч. II, стр. 20.

валъ народъ Інсуса, поразила нечистую совъсть пришедшихъ для злодвянія, или особое чудесное могущество Христа Господа действовало здесь, евангелисть не говорить намъ. Но очевидно то, что величіе Христа Інсуса открылось предъ лицемъ враговъ Его въ блистательномъ свътъ ясно для всъхъ и каждаго, что замыслы враговъ предъ Его могуществомъ-паутина" 23). Когда пораженная толпа нёсколько пришла въ себя, Христосъ снова предложилъ тотъ же вопросъ: "кого ищете?" И когда воины повторили прежній отвіть, Онъ сказаль: "Я сказаль вамь, что это Я. Итакъ если Меня ищите, оставьте ихъ (т.-е. учениковъ), пусть идутъ", да сбудется слово реченное Имъ: "изъ твхъ, которыхъ Ты Миз далъ. Я не погубилъ никого". Когда враги стали брать Інсуса и возложили на Него руки, ученики увидали къ чему идетъ дёло и пришли въ волнение; ихъ возлюбленнаго Учителя, котораго жизнь и учение такъ высоки и святы, берутъ злоден. Предъ глазами учениковъ совершается такая несираведливость, какой еще не видаль мірь... Воть почему, взволнованные этою несправедливостію, ученики спрашивають Господа, -не следуеть ли употребить на защиту мечъ, противъ насилія воспользоваться силою. Всегда пылкій, энергичный и ришительный Петрь не дожделся отвёта Учителя. Онъ извлекъ мечъ. удариль имъ раба первосвященникова, по всей въроятности боле другихъ дерзкаго, и отсъкъ у него правое ухо. Имя рабу было Малхъ. Но Іисусъ обратившись къ Петру, сказалъ ему: "возврати мечъ твой въ его мъсто; ибо всъ, взявшіе мечъ, мечемъ погибнутъ. Или думаешь, что Я не могу теперь умолить Отца Моего, и Онъ представить Мнв болве, нежели двенадцать легіоновъ ангеловъ? Но какъ же сбудутся Писанія, что такъ должно быть?" Затемъ обратившись съ кроткимъ упрекомъ къ народу, Онъ сказалъ ему: "какъ будто на разбойника вышли вы съ мечами и кольями, взять Меня; каждый день съ вами сидълъ Я, уча во храмѣ, и вы не бради Меня. Сіе же все было, да сбудутся Писанія пророковъ". Въ это время ученики, оставивъ Его, бъжали; а вонны, тысяченачальникъ и служители іудейскіе взяли Его, связали и отвели сперва къ Аннъ или Анану, тестю Каја-



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Штраусь также высказываеть мысль, что испугь толпы въ этомъ случав нельзя объяснить себв естественно. См. Das Leben Iesu, стр. 458.

## исторія страданій господа нашвго ійсуса христа. 251

оы, бывшему прежде первосвященникомъ. За Інсусовъ издали слёдовали и два ученика Его: Петръ и Іоаннъ. Іоаннъ былъ знакомъ первосвященнику, и потому вошелъ во дворъ первосвященническій витесть съ Інсусомъ; Петръ же стояль внъ за дверями. Замътивъ это, Іоаннъ вышелъ и попросилъ придверницу, чтобы она впустила во дворъ и Петра. Евангельскія повёствованія объ этомъ, столь прискорбномъ и тяжеломъ для всего человвчества событи, также не избъжали множества возражений со стороны отрицательной критики. О Геоспианской скорби Христа, какъ извёстно, ничего не говоритъ евангелистъ Іоаниъ. Это-то обстоятельство прежде всего и обращаеть на себя вниманіе нашяхъ евангельскихъ критиковъ <sup>\*4</sup>). Отчего, спрашивають они, Іоаннъ въ своемъ евангеліи ничего не говорить объ этой глубокой скорби Інсуса? Отвъчая на этотъ вопросъ Шлейермахеръ указываетъ между прочимъ на то, что скорбь, которую испытываль Христосъ въ Геосиманскомъ саду, находится въ полномъ противорвчія съ твмъ высовимъ настроеніемъ Его, которое ясно высказалось въ Его предшествующихъ рвчахъ, сохранившихся только у одного Іоанна, гдъ Христосъ, бесъдуя со Своими учениками, представляется уже вполит увтреннымъ въ предстоящихъ Ему страданіяхъ и смерти, съ яснымъ сознаніемъ исполненнаго долга отдаетъ Богу Отцу отчетъ въ томъ, насколько Онъ выподнилъ Свое назначение и наконецъ спокойно и обдуманно идеть на то мъсто, гдъ Его долженъ былъ найти предатель. Что же касается повъствованія объ этомъ событіи трехъ первыхъ евангелистовъ, то Шлейернахеръ, равно какъ и всв почти отрицательные критики, не питаютъ къ нему ни маявишаго довърія уже всявдствіе одной его "явной тенденціовности". Тройственное повторение Інсусомъ молитвы къ Богу-Отцу вполна будто бы убъждаетъ отрицательныхъ критиковъ въ томъ, что разсказъ трехъ первыхъ евангелистовъ о геосиманской скорби Христа чуждъ историческаго характера и написанъ только для достиженія извъстной цёли. Цёль же эта по миёнію Шлейермахера состоить въ томъ. что первоначальный авторъ,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 423; Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 438; Weisse, Die evangelische Geschichte, kritisch und philologisch be arbeitet, crp. 294.

описывавшій геоспианскія событія, хот влъ въ молитвѣ Христа, во время постигшихъ Его несчастій всецѣло предающаго Себя волѣ Божіей, дать обыкновеннымъ людямъ образецъ молитвы и поведенія во время постигающихъ ихъ несчастій. Итакъ по взгляду отрицательной критики, евангельскіе разсказы о геосиманскихъ страданіяхъ Христа не могуть быть признаны исторически достовѣрными, потому что разсказанное въ нихъ событіе (скорбь) не соотвѣтствуетъ общему характеру и настроенію Інсуса Христа.

Но едва ли кто-либо чуждый всякой предвзятой мысли, при совершенно-безпристрастномъ отношении къ двлу, можетъ согласиться съ такимъ мивніемъ отрицательной критики. Правда, скорбь Христа въ Геосиманскомъ саду нъсколько вообще непонятна послё той твердой увёренности въ предстоящей Ему смерти, которую выразилъ Христосъ въ Своихъ послёднихъ рёчахъ, непонятна, если смотръть на Христа какъ на обыкновеннаго человѣка, но въ этомъ случаѣ для насъ непонятна будетъ также и та твердость, съ какою говорилъ Христосъ о предстоящей Ему смерти. Геосиманская скорбь Христа, наступившая за Его твердою увъренностію въ предстоящей Ему смерти, будсть для насъ вполнѣ понятна лишь въ томъ случаѣ, если мы ни на одинъ мигъ не будемъ выпускать изъ виду мысли, что Іисусъ Христосъ былъ истинный Богочеловъкъ. Онъ обладалъ полнотою душевной жизни, Его духъ всегда былъ бодръ, но Его плоть человъческая была немощна. Отсюда-возможность быстраго перехода отъ одного душевнаго состоянія къ другому, даже совершенно противоположному первому. И такая быстрая неремъна противоположныхъ ощущеній, по свидвтельству нашихъ евангельскихъ повъствованій, во Христъ случалась неръдко. Такъ мы можемъ указать на слёдующіе внезапные переходы во Христв отъ одного душевнаго состоянія въ другому: 1) отъ радости къ скорби: а) во время торжественнаго входа въ Герусалимъ, какъ свидътельствуетъ евангелисть Лука; б) въ храмъ Іерусалимскомъ, какъ говоритъ объ этомъ евангелистъ Іоаниъ (гл. XII) и наконецъ в) въ Геосимании: 2) отъ печали къ радости и увъренности: а) по уходъ изъ Галилен (Мо. XII); б) по удалении Іуды изъ Сіонской горницы (Іоан XIII, 31 и др.); в) послъ произнесенія на кресть словь: "Боже Мой, Боже Мой"... Если

252

же такое быстрое измънение душевнаго состояния во Христъ было вообще возможно, то оно еще возможние было въ Геосиманскомъ саду. Бывшій до сихъ поръ полнымъ и постояннымъ побъдителемъ враждебныхъ сплъ. поелику часъ Его еще не пришелъ (Ioaн. VII, 30; VIII, 20). въ Геосиманскомъ саду Христосъ почувствовалъ теперь встять существомъ Свонив. что этотъ часъ Его уже наконецъ насталъ. И это чувство было для Него тъмъ болье прискорбно, что въ предстоящемъ Ему уничижения, страданіяхъ, оскорбленіяхъ, поруганіяхъ и смерти должна была исполниться воля Отца, ибо правда въчная требовала того, чтобы Безгръшный претерпълъ самое позорное наказание за гръхи другихъ. Въ чиствишей Богочеловвческой душв Інсуса эта мысль должна была произвести по истинъ потрясающее дъйствіе. а потому Онъ какъ истинный Богочеловъкъ, по справедливому замъчанію Евоимія Зигабена, здъсь "φανερώτερον εζαγορεύει την άσθένειαν τῆς φύσεως ὡς ἄνθρωπου". Βτ τακοντ же духи объясняетъ геосиманскія страданія Інсуса Христа и архіепископъ Филаретъ: "полагаютъ, говоритъ онъ 25), что геосиманская туга Спасителя есть скорбное предчувствіе смерти, есть трепеть человъческаго естества предъ смертію. Здъсь есть нъчто и справедливое. Если смерть заставляеть трепетать всякую жизнь: то она болъзненна для чистаго, святаго человъчества Інсусова и потому, что какъ возмездіе за гръхъ, несообразна съ святостію. Присовокупимъ еще и то, что умирающаго Господа причислили въ злодвямъ и Онъ умиралъ отъ злодвевъ. Это должно было увеличить тугу сердца Его предъ смертію. Тёмъ не менёе все это не выражаетъ всей подноты скорби Інсусовой. При ведичін уха Інсусова, какое видимъ въ Его жизни, позорная смерть могла только печалить Его, но не могла заставить Его ужасаться и тосковать, и еще менње могла возбудить ту молитву, которую изливалъ Онъ предъ Отцемъ Своимъ... Ужасъ, тоска смертельная, скорбь жгучая, какія ощущаль Христось Іисусь. происходили отъ того, что предъ очами Інсуса въ Геосиманскомъ саду стояда не одна позорная смерть, а представлялись страшные грахи, грахи не Его безграшнаго, но грахи принятаго Имъ

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Бесвды о страд., ч. II, стр 3.

на себя человъчества, судъ грозной правды Божіей надъ виновнынъ человъчествонъ. Пророкъ Исаія возвъщалъ о Мессіи: "скорбями и судонъ взятъ Онъ, Ісговъ угодно поражать Его муками" (Ис. 53, 8-10). И вотъ исполняются слова пророкаевангелиста. Геосиманскій Страдалець видёль всё грехи, всё беззаконія, всё нечестія человёчества, которыя совершены отъ Адама до скончанія міра; Онъ видёль все безобразіе. всю гнусность ихъ предъ святостію Божіею. Онъ видѣлъ и нечестіе нераскаяннаго грёшника, видёль какъ ожесточенный отвергаеть любовь Его, жертвующую собою за наши грёхи, ругается надъ нею въ безумной любви къ нечистотамъ сердечнымъ и съ охотою идеть въ адъ.... Съ другой стороны Онъ, Примиритель человичества, стояль предъ грозною правдою Божіею, совершавшею надъ Нимъ судъ за гръхи принятаго Имъ на Себя человъчества. Тогда какъ благоволение Огда небеснаго было для Него такъ дорого: каково было Ему чувствовать неблаговоленіе, негодованіе Отца небеснаго!" Вообще же нужно сказать, что геосиманскія страданія, какъ и слезы пролитыя у гроба Лазаря или скорби предъ исцъленіями бъсноватыхъ принадлежать къ темъ универсальнымъ, общечеловеческимъ порывамъ любвеобильнаго сердца Христа, которые не могуть быть вполнъ постигнуты сухимъ ограниченнымъ разсудвомъ, а доступны болъе или менъе лишь одному сердцу върующаго...

Другія "противорѣчія" между евангельскими повѣствованіями, по указанію отрицательной критики, состоять вопервыхъ въ томъ, что по Лукѣ Іисусъ молился "преклонивъ колѣна", между тѣмъ какъ по Матеею, "палъ на лицо": вовторыхъ въ томъ, что по Лукѣ Онъ молился только однажды (nur einmal), между тѣмъ какъ по Матеею и Марку — трижды; втретьихъ въ томъ, что Лука не называетъ апостоловъ, которыхъ, по свидѣтельству другихъ евангелистовъ, Іисусъ бралъ съ собою въ Геесиманскій садъ. При этомъ отрицательная критика думаетъ, что разсказъ Матеея, будто бы Іисусъ Христосъ трижсы молился въ саду и взялъ съ собою только трехъ учениковъ, образовался лишь вслѣдствіе особаго воззрѣнія евангелиста на число три, а не потому, чтобы было такъ на самомъ дълѣ. Наконецъ отрицательнания Луки указываются еще и такія черты разбираемаго нами собы-

254

тія, которыхъ нать у другихъ свангелистовъ. Такъ, одинъ только Лука говорить о явлении къ Інсусу ангела въ Геосиманскомъ саду и о провавомъ поте, который съ лица Христа падалъ на землю, "какъ капли крови". Возраженія эти не заслуживають особеннаго вниманія и потому мы ограничнися лишь самыми **Братвими на нихъ отвътами.** 1) Что между евангельскими повъствованіями нёть никакого противоречія въ указаніи того, какъ молился Інсусъ-это несомизнию. Матеей говорить, что во время молитвы Інсусъ "палъ на лицо", Маркъ, что Онъ "палъ на землю", Лука, что Онъ молился "преклонивъ колѣна". Но само собою понятно, что во время молитвы нельзя пасть ни на лицо, ни на землю, не преклонивъ колъна. 2) Лука вовсе не говорить, что Інсусь молился въ Геосиманскомъ саду тольво именно однажды, онъ только подробно описываетъ молитву, которую Інсусъ совершилъ въ первый разъ и не говорить раздъльно о двухъ остальныхъ. Но что же это за противорачія? Впрочемъ, на основаніи самаго же евангельскаго повъствованія Дуки можно думать, что евангелисту была извъстна молитва Іисуса въ саду Геосиманскомъ совершенная не въ одинъ разъ (Дук. XXII, 43, 44). 3) Что евангелисть Лука не называеть трехъ учениковъ. которыхъ Інсусъ взялъ съ Собою въ садъ Гоесиманскій и говорить объ этомъ общё, этого по нашему мненію ему въ вину ставить нельзя, такъ какъ- это обстоятельство было для него совершенно второстепеннымъ. 4) Вопросъ о явленія ангела возбуждается отрицательною критикою лишь потому, что она отрицаеть возможность въ мірѣ сверхъестественнаго вообще. Наконецъ 5) указание евангелиста Луки, что вогда Інсусъ молнася, то съ Его лица падалъ на землю потъ, "какъ капли крови", также не заключаетъ въ себъ ничего особеннаго. Ольсгаузенъ, а еще раньше его Гроціусъ это указаніе Луки объясняють такъ, что съ лица Інсуса падали капли пота, по объему и тяжести только сходныя съ капании крови, но вовсе не кровавый потъ. Такое объяснение нисколько впрочемъ не противоръчитъ евангельскому тексту: "и быль поть Его, како капли врови"... Но намъ кажется, что еслибы это былъ обыкновенный потъ (а по приведенному объясненію выходить такъ, потому что всякій поть течеть такими каплями, которыя по своему объему и паденію всегда могутъ быть названы подобными каплямъ крови),

то евангедисть едва ли и упоминаль бы особо объ этомъ обстоятельствв. При этомъ нужно еще принять во внимание и возможность инаго толкованія словъ евангелиста. Евангелисть лействительно не говорить, что поть падаль съ лица Інсуса такъ, какъ падають капли крови, но что потъ Іисуса быль, какъ капли крови, падающія на землю. Поэтому нельзя не признать справедливымъ и мивнія твхъ, которые думають, что евангелисть уподобляеть поть Інсуса каплямъ крови не по паденію ихъ, не по тяжести, а по формѣ и цвѣту, такъ что его повидимому нужно признать кровавыма потомъ въ собственномъ смысле. Но по нашему мнёнію и это обстоятельство ничего не говорить противъ исторической достовърности евангельскаго повъствованія. Правда, Штраусъ утверждаетъ, что кровавый потъ является, только какъ величайшая рёдкость и какъ симптомъ извёстныхъ болёзней". Послёднее подтверядается и многими случаями, о которыхъ повёствуютъ намъ многіе писателя древности, вакъ напр. Аристотель (de hist. animal. 3, 19. de partibus animal. 3, 5), Teoopacrъ (de sudoribus), Туанусъ (hist. sui temp. lib. 10), Марцеллій Донать (de med. hist. mirab. I, 1, 17 и 2), Веделіусь (exerc. medico-philolog. 3, 2, pag. 9) и Бартолинусъ (hypomn. de cruce Christi 4). Напротивъ Мальдонатъ (comm. in Matth.) видњиъ въ Парижъ кровавый потъ у совершенно здороваго п весьма сильнаго человъка. Теперь спрацивается, отчего же къ такимъ явленіямъ нельзя отнести и кровавый потъ, лившійся съ лица Інсуса во время геосиманской молитвы? Замътниъ, что въ душт Інсуса происходная въ это время напряженития борьба, сильнъйшія психическія потрясенія; Веделій же разсказываеть и о такихъ случаяхъ, когда при сильнъйшихъ психическихъ потрясеніяхъ (prae aegritudine animae summa) выступаль не кровавый поть, а даже кровавыя слезы 34)...

Теперь перейдемъ къ анализу нёкоторыхъ частностей этого событія, которыя также подвергаются значительнымъ нападкамъ со стороны отрицательной критики и встрёчаютъ противъ себя не мало возраженій. Здёсь прежде всего мы укажемъ на недоразумёніе отрицательной критики относительно того, откуда свангелисты могли узнать съ такими подробностями о геосиманскомъ



<sup>\*\*)</sup> Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., crp. 529.

страданія Христа и о всёхъ другихъ побочныхъ обстоятельствахъ этого прискорбнаго событія. По свидательству самихъ евангельскихъ повъствованій. бывшіе съ Інсусонъ ученики спали во время моленія Інсуса, такъ какъ глаза ихъ въ это время были отягчены, слёдовательно ученики бывшіе съ Іисусонъ въ Геосиманскомъ саду не могли знать непосредственно о происхо**знышемъ** въ то вреия, а потому не могли ничего сообщить и другимъ. На вопросъ, не могъ ли самъ Інсусъ сообщить Свониъ ученикамъ о Своихъ геосиманскихъ страданіяхъ, евангельскіе критики отвѣчають отрицательно, такъ какъ въ этомъ случав Христосъ действительно бы обнаружилъ весьма значительный недостатовъ въ Своемъ представлении 27). Этотъ ответъ отрицательной контики намъ кажется однакоже слишкомъ поспёщнымъ. Мы не отвъчаемъ на него утвердительно, да для человъка върующаго въ богодухновенность новозавътныхъ писаній этотъ вопросъ и совершенно пзлишній, но для обнаруженія ложныхъ пріемовъ отрицательной критики въ толкованіи евангельской нсторія мы считаемъ неразумнымъ не воспользоваться обоюдоострымъ оружіемъ самой же отридательной критики. Намъ кажется, что на предложенный евангельскою критикою вопросъ скортве нужно отвтиать утвердительно, чтых отрицательно. Въ самомъ двлё, если Христосъ говорить о Своей геосиманской скорби учениканъ вообще ("душа Моя скорбитъ смертельно, цухъ бодръ, плоть же немощна"), то отчего же нельзя допустить, что Онъ разсказалъ имъ объ этой скорби и въ частностяхъ, гакъ оно издожено въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ? Повторяемъ, ны не отвѣчаемъ на этотъ вопросъ утвердительно, но неосновательно по нашему мизнію отвѣчать на него и отридательно. Если же отрицательной критпкъ непремънно хочется знать естественный источникъ для евангельскихъ повъствованій о разбираемомъ события, то почему бы кажется не допустить, что о немъ разсказали евангелистамъ ученики бывшіе съ Іисусомъ Христомъ въ Геосиманскомъ саду? Въдь ни въ одномъ евангельскомъ повёствования не говорится того, что въ тотъ самый моментъ, какъ Іисусъ началъ молиться, ученики уже спали мертвымъ сномъ, почему и не могли напр. знать о содержания

\*) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 433.

Digitized by Google

молитвы Іпсусовой. А если этого не говорится въ евангельскомъ повъствованія, то и весьма легко придти къ тому предположенію, что ученики засыпали только спустя нъкоторое время послъ того, какъ Іисусъ уже молился, а потому отчасти въ бодрственномъ состоянія, отчасти въ полусонномъ они могли слышать (хотя бы то также только отчасти), о чемъ молился Іисусъ. Это предположеніе имъетъ для себя нъкоторое основаніе и въ самыхъ евангельскихъ повъствованіяхъ. Такъ напр. по словамъ самаго Іисуса Христа (Мо. ХХVІ, 40; Мр. ХІV, 37) первая геосиманская молитва Его продолжалась "часъ", а между тъмъ наши евангелисты передають ее въ такомъ объемъ, что для произнесенія ея достаточно одной минуты и никакъ не болъе двухъ. Ясно, что молитва записана не вся, а быть можетъ лишь часть ея, что вполнъ возможно объяснить при вышеуказанновъ предположеніи.

Что васается взятія Інсуса Христа подъ стражу, то и объ этомъ наши свангелисты, по мнёнію отрицательной критики, говорять далеко неодинаково. 1) По словамъ Іоанна, Іисусъ былъ взять подъ стражу тотчась (?) по Его прибытія 28) въ Геесиманскій садъ, а по словамъ синоптиковъ, не тотчасъ (sogleich), а по прошествія накотораго времени 29). Намъ кажется, что возражение это не заслуживаетъ никакого опровержения, такъ какъ оно уже опровергнуто нами выше. 2) Отрицательная критика обращаеть и на то вниманіе, что въ пришедшей толпъ для взятія Іисуса Іоаннъ отличаеть въ частности служителей первосвященническихъ и фарисейскихъ (ύπερέτας των άρχιερέων καί φαρισαίων) στь στρяда воиновь (σπείρα, χιλίαρχος), другіе же евангелисты называють вооруженную толпу, пришедшую взять Інсуса, лишь неопредёленно-, множество народа". Впрочемъ, сама отрицательная критика 20) открыто заявляеть, что здёсь нъть никакого противоръчія; а нъкоторые изъ евангельскихъ вритиковъ благоразумно даже пользуются этимъ обстоятельствомъ для составления себъ болъе или менъе яснаго представления о характер'в и состав'в той толпы, которая пришла взять Інсуса.

<sup>\*)</sup> Ср. Іовн. ХУІІІ, 3-12.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 440.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 455.

### нсторія страданій господа нашвго інсуса христа. 259

Такъ, по мивнію Шлейернахера, слово "опєїра" указываеть на то, что люди пришедшие взять Інсуса были римские вонны; слово же "отеретан" можеть обозначать и личныхъ слугь первосвященническихъ и храмовую стражу. Такимъ образомъ, говоритъ Шлейериахеръ, нужно предположить, что люди пришедшіе въ Геосиманский садъ для взятия Інсуса по всей въроятности представляли смёшенную толпу изъ первосвященническихъ слугъ и римскихъ воиновъ, — объяснение, съ которымъ нельзя не согласиться. Наконецъ 3) отрицательную критику 31) поражаеть еще и то обстоятельство, что по свидательству Луки, въ числа притедшихъ для взятія Іисуса были повидимому и первосвященники (архиерейс), чему едва и можно повёрить. Нёкоторые ученые объясняють это обстоятельство тёмъ, что первосвященники не были, собственно говоря, въ числё пришедшихъ взять Іисуса вояновъ, но что они, палимые яростію къ Іисусу и желая поскорве покончить съ нимъ. наблюдали за Его взятіемъ вздали гдэ-нибудь на дорогъ, а когда замътили, что воины уже стали брать Інсуса, не утерпъли сами не подойти къ Нему. Это объясненіе хотя и не имветь ничего противь себя, но за то не инветь никакого твердаго историческаго основания и за себя. Гораздо ближе къ истинъ стоить по нашему мнънію воззръніе архіепископа Филарета, который подъ "первосвященниками". собравшимися противъ Інсуса, разумъетъ не первосвященниковъ іудейскихъ (Анана и Кајафу) въ собственномъ смыслё, а сильныхъ начальниковъ народа и вмъстъ заклятыхъ враговъ Іисуса, заглушавшихъ въ себъ совъсть воплями дикихъ страстей" зе). Но и это объяснение весьма близкое къ истинъ не даетъ однакоже никакого отвёта на вопросъ, кто собственно были эти "сильные начальники народа и вмёстё заклятые враги Іисуса, заглушавшіе въ себѣ совѣсть воплями дикихъ страстей" и почему евангелисть называеть ихъ первосвященниками (άρχιερείς). Отвъть на этоть вопросъ мы найдемъ въ слъдующей главъ, гдъ мы увидимъ, что словомъ фругереїς назывались не одни только первосвященники въ собственномъ смыслё, а также и другія

17\*

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 421; Straus Das Leben Iesu, II, crp. 461 u gp.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Филаретъ, Бес. о страд., ч. 11. стр. 28.

инца: именно къ числу членовъ великаго синедріона принадлежали между прочимъ какъ низложенные первосвященники, такъ и 24 представителя отъ сословія іудейскихъ священниковъ, которые также назывались словомъ друцереїс, пока были членами синедріона. Если же при взятія Іисуса находился тысяченачальникъ римскій (Іоан. XVIII, 12), то почему бы не могли быть тамъ и представители духовной власти іудейской—синедріона священники, которые пока состояли членами синедріона назывались друцереїс (первосвященниками)?...

Другія возраженія отрицательной критики, какъ напр. почему три первые евангелиста не называютъ по имени ученика, отсвишаго ухо рабу первосвященникову, или что разсказъ объ исцізленіи этого раба Іисусомъ носитъ на себѣ характеръ тенденціозности и отрицательная критика не довѣряетъ ему уже по одному тому, что въ немъ идетъ рѣчь о дѣйствіи сверхъестественномъ; и тому подобныя возраженія мы считаемъ излишнимъ и опровергать.

## ГЛАВА У.

## Ійсусъ Христосъ предъ судомъ іудейскихъ первосвященниковъ и синедріона.

Едва ли еще у какого народа древности существовали такія гуманныя и справедливыя судебныя узаконенія, какъ у евреевъ. "Не дѣлай неправды на судѣ". "Если судья произноситъ рѣшенія несогласно съ истиною, то онъ удаляетъ величіе Божіе отъ Израиля. Но если онъ судитъ согласно съ истиною хотя бы только въ теченіи одного часа, то онъ какъ бы укрѣпляетъ весь міръ, ибо въ судѣ именно и выражается божественное присутствіе во Израилъ". "Синедріонъ, осуждающій разъ въ семь лѣтъ человѣка на смерть, есть бойня". "Что думаетъ Богъ (если можно человѣкообразно говорить о Богѣ), когда злодѣй терпитъ должную муку за свое преступленіе? Онъ говоритъ о страданіяхъ виновнаго. то что долженъ Онъ сказать, когда осуждается

невниный? "Эти изреченія за) іудейскихь авторитетовь вполив харагтеризують тоть духъ справединости, которымъ отдичалось іудейское судопроизводство, особенно угодовное. Семый процессъ іудейскаго уголовнаго судопроизводства быль обставлень такими условіями, которыя давали подсудимому полную возможность доказать свою невинность и оправдаться. Личное задержаніе, взятіе подъ стражу или аресть іудейскими узаконеніями допускались только тогда, когда обвиняемый оказываль вооруженное сопротивление или намбренъ былъ бъгствоиъ укрыться отъ сулебнаго преслалования. Предварительный личный копросъ полсчанияго совершался только въ томъ случай, когда подсуднищи стояль уже предъ собраниемъ его братий. "Принципъ, постоянно проводимый въ еврейскихъ писаніяхъ, говоритъ Сальвадоръ, требуетъ двухъ условій: гласности и свободы. Здёсь не подвергали обвиняемаго тайнымъ допросамъ, при которыхъ я невинный могъ въ сиятенін дать смертельныя оружія противъ себя". Власть судить человъка уголовнымъ судомъ принадлежала только одному великому сенедріону, который одинъ только во всв времена могъ судить пророка. Во времена земной жизни Господа нашего Інсуса Христа почти во всёхъ болёе или менёе значительныхъ городахъ (по талмуду, даже во всёхъ городахъ, въ которыхъ насчитывалось не менте 129 жителей) у јудеевъ были малые суды, — такъ-называемые малые сагендринъ. Въ Іерусалимъ было два такихъ суда, -- два синедріона мамый и вемжій. Малый синедріонъ, который былъ по всей въроятности только отавлениемъ или комитетомъ, образованнымъ изъ членовъ великаго синедріона, состояль изъ 24 членовь я вёдаль только менње важныя дъла. Высшею судебною инстанціею у іудеевъ считался великій синедріонъ. Онъ состояль изъ 71 лица, изъ ноторыхъ важдое имъло право голоса. Слъдовательно собраніе великаго сниедріона въ его полномъ составѣ было дѣломъ не легкимъ и требовавшимъ довольно значительнаго времени, твиъ болье, что членами синедріона могли быть не одни только жи-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Эти изреченія іудейскихъ авторитетовъ заимствованы нами изъ статьи • англійскаго ученого Тейлора Айнса "судъ надъ Інсусомъ Христомъ", съ значительными сокращениями и изкоторыми добавлениями помъщенной въ "Христіанекомъ Чтепін" за 1878 г., IX—X, стр. 285—312.

тели Іерусалима, но и жители другихъ іудейскихъ городовъ. Начало этого высшаго судебнаго учрежденія евреи обыкновенно производные отъ самого Монсея, избравшаго, какъ извёстно, изъ народа 70 старъйшинъ (Числъ XI, 17), которые визств съ нимъ, какъ предсъдателемъ, составляли совътъ или собраніе, состоявшее изъ 71 лица. Но уже одно греческое название этого судебнаго учрежденія (олуєбою) указываеть на его гораздо позднийшее происхождение. Очень можеть быть, что эта судебная инстанція была учреждена только Ездрою, а ся названіе явилось во время греко-сирійскаго владычества надъ Іудеею. Составъ великаго синедріона быль следующій: председателень его каждый разъ былъ дъйствительный первосвященникъ іудейскій (архιєρεύς), который назывался Nasi, т.-е. княземъ. Къ числу членовъ великаго синедріона принадлежали прежде всего низложенные первосвященники и 24 представителя сословія іудейскихъ священниковъ, которые также назывались άρχιερείς (первосвященниками), затвиъ--начальники или предстоятели синагогъ (преовитероі) и наконець, накоторыя почетныя лица изъ свёдущихъ законовёдовъ (γραμματείς). Для засёданій этого верховнаго іудейскаго судилища было назначено опредвленное мвсто, но въ крайнихъ случаяхъ засёданія синедріона могли также происходить и въ жилищъ первосвященника, какъ это было напримъръ при осуждении Інсуса. Христа. Обывновенно синедріонъ засёдалъ въ палате Газитъ (Gasith). Места судей были расположены полукругомъ и одна половина членовъ (35 человъкъ) сидъла по правую, а другая-по лъвую сторону отъ предсъдателя. По одну сторону предсъдателя сидълъ "отецъ суда", по другую "мудрецъ". Два писца сидвли за столомъ для записыванія приговоровъ, два служителя стерегли подсудимаго, стоявшаго обыхновенно прямо предъ предсъдателемъ. Предсъдатель былъ главный и допросчикъ какъ свидетелей, такъ и подсудимаго. Уголовное судопроизводство синедріона распадалось главнымъ образомъ на следующія части: спросъ свидетелей съ заклинаніемъ или подъ присягою, объясненія подсудимаго и приговоръ, произнесенный судьями. Въ іудейскомъ угодовномъ законодательствъ свидътели играли весьма важную роль: имъ принадлежала иниціатива судебнаго пресл'ядованія; ихъ же показанія составляли и основу всякаго судебнаго разбирательства, а

потому пока свидательскія показанія публично не были даны противъ какого-нибудь человъка, онъ считался предъ судомъ закона не только невиннымъ, но и не обвиняемымъ. Какъ только свидетели были введены въ заседание синедриона, обязанностию первосвященника было произнести заклинание предъ каждымъ свидетелень по уголовному делу и потомъ, "внушивъ имъ страхъ Божій", привести ихъ къ присятв. Такъ какъ свидвтельскія показанія въ уголовномъ законодательстве іудеевъ имели весьма важное значение, то на нихъ обращали всегда и весьма серьёзное вняманіе. По степени достов'врности, талмудъ дівлить свидівтельскія показанія на три рода: 1) свидётельства пустыя, т.-е. ничемъ не подтвержденныя; 2) свидетельства недостаточныя или единичныя, и 3) свидётельства надлежащія, свидётельства людей согласныхъ нежду собою и подтвержденныя фактически. Простая разность въ словахъ свидетелей для судей могла иметь значение неопровержимаго возражения; мальйшее разногласие въ свидьтельскихъ показаніяхъ признавалась уничтожающимъ ихъ силу. Пока свидетели говорили, а говорили они всегда въ открытомъ засъданіи, узникъ не признавался даже подсудимымъ. Когда они оканчивали свою рёчь и показанія двухъ изъ нихъ оказывались согласными между собою, тогда только эти показанія получали силу законнаго обвиненія, доноса или обвинительнаго акта и вмёстё съ тёмъ служили доказательствами преступленія. Замвчательно, что по іудейскому обычаю уголовнаго судопроизводства, каждый свидътель обязанъ былъ давать свои показанія, непремённо глядя въ глаза обвиняемому, что само собою не могло не быть нравственно-гуманнымъ средствомъ въ достижении судомъ справедливости. Такое же нравственно-гуманное начало правды и справедливости проникало и всё іудейскія узаконенія относительно объясненій самого подсудимаго. Подсудимый могъ говорить только то, что служило къ его оправданию, даже собственное добровольное сознание не могло служить во вредъ обвиняемому. "Нашъ законъ, говоритъ Маймонидъ, никого не осуждаеть на смерть на основания его собственнаго признания". "Наше основное правидо, говорить Бартенора, что никто не можеть повредить себъ твмъ, что онъ говорить на судъ". Кокцей пишеть: "наставники заповёдують, что никого нельзя предавать смерти на основании его признания или пророка на основании

его пророчества". Даже Сальвадоръ, доказывавшій, что Інсусъ Христосъ былъ осужденъ совершенно законно, также говоритъ: "нашъ законъ никогда не осуждаетъ на основани одного собственнаго сознанія обвиняемаго". Еще гуманные были у іудеевъ узаконенія относительно поведенія судей, составленія и исполненія обвинительнаго приговора. Первыми подавать свое мнёніе должны были только тв судьи, воторые стояли за оправдание подсудимаго; большинство одного голоса было достаточно для оправданія подсудимаго; но для обвиненія требовалось больщинство двухъ голосовъ; въ случав ошибки осуждение могло быть отывнено, но оправдание нътъ: ученики закона, присутствовавшіе въ судѣ во время уголовнаго судопроизводства, какъ засѣдатели или ассистенты, могли говорить только въ пользу обвиияемаго, но никогда-противъ него; судья, подавшій голосъ за обвинение, можетъ измънить свое мнъние, но тотъ, кто подалъ голосъ за оправдание-нётъ. Уголовное судопроизводство должно было начинаться только днемъ, днемъ же должно было и оканчиваться. Если приговоръ былъ оправдательный, то судопроизводство могло оканчиваться въ тотъ же день, въ который было начато; но оно должно было откладываться до слёдующаго дня въ томъ случав, если оканчивалось осуждениемъ. По этой причинѣ уголовное судопроизводство не могло начинаться наканунъ субботы или праздника. Въ пятницу или наканунъ праздника засъдание синедриона могло быть открыто лишь для произнесенія оправдательнаго приговора. Но если судъ не могъ сразу оправдать подсудимаго, то онъ обязанъ былъ отсрочить засёданіе для произнесенія окончательнаго приговора по крайней мірув на 24 часа. Окончательное засъдание суда не могло также происходить въ субботу. Необходимость отсрочки уголовнаго суда въ интересахъ обвиняемаго очень ясно показана въ подробныхъ предписаніяхъ Мишны. "Если человёкъ оказывается невиннымъ, судъ оправдываеть его. Въ противномъ случав приговоръ надъ нимъ отбладывается до слёдующаго дия. Между тёмъ судьи собяраются визств и вкушая немного мяса, но весь этоть день не употребляя вина, совъщаются о дълз. На слъдующее утро они возвращаются въ присутствіе и опять подають голоса съ такным же предосторожностями, какъ и прежде... Если наконецъ приговоръ произнесенъ, они выводять приговореннаго для побі-

264

## исторія страданій господа нашвго інсуса христа. 265

енія вамнями (такъ какъ по еврейскому уголовному законодательству, свидетели брали на себя всю тажесть ответственности и имъ принадлежалъ самый почниъ всякаго обвинения, то они обязаны были являться по окончании дела и изъ собственныхъ рукъ побивать камнями обвиненнаго). Мъсто казни должно быть огдельно отъ суда (ибо въ Левит. XXIV, 14, сказано: "выведи злословившаго (ныя Господне) вонь изъ стана"). Въ это вденя одниъ изъ служителей правосудія долженъ стоять у двери суда съ платкомъ въ рукѣ; другой верхомъ слѣдуетъ за шествіемъ на казнь, но останавливается на самомъ дальнемъ пункта, съ котораго онъ еще можетъ видёть человёка съ платкомъ. Судыя продолжаютъ сидёть, и если вто-нибудь берется доказать, что осужденный невинень, то стоящій у дверей машеть платкомь, в верховой тоть же мигь скачеть за осужденнымь и призываеть его защищаться опять". При такой гуманной постановки іздейскаго уголовнаго судопроизводства 34), где судьи не столько являются судьями, сколько защитниками подсудимаго и гдъ послъднему предоставлены всевозможныя средства для его оправданія, трудно повидимому предположить даже самую возможность осужденія невиннаго. Но судъ надъ Інсусомъ Христомъ ясно доказалъ, что самое доброе намърение, самое безукоризненное учреждение можеть стать дурнымъ, какъ скоро попадаеть въ дурныя руки. Правда, Сальвадоръ, принимая факты, какъ они представлены въ свангеліяхъ, а свои выводы основывая на законъ, какъ онъ изложенъ въ Мишив, признавалъ возможнымъ доказать, что хотя приговоръ надъ Інсусовъ вышелъ несчастный, если Інсусъ былъ двиствительно Мессія, но что ходъ процесса и полученный результать были одинаково неизбёжны, если только судилище держалось своего собственнаго закона. Но Сальвадору отвёчали въ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Хотя, строго говоря, и нельзя съ точностію доказать, что такой именно судъ у іудеевь существоваль и во время земной жизни Господа нашего Іпсуса Христа, — что впрочемъ въ высшей степени въроятно (Мишна, главная часть Талиуда, по которой только и возможно выработать себь представленіе о характеръ древняго іудейскаго судопроизводства, собрана, какъ вообще допускають, рабби Іудой лишь около 200 года по Р. Х.), —во всякомъ случав не можетъ быть никакого сомивнія, что основныя черты этого іудейскаго судопроизводства уже вмёди свое значеніе и во время Земной жизни Снасителя.

блестящемъ трактатъ знаменитый оранцузскій адвокатъ Дюпенъ Старшій и американскій ученый Гренлиоъ (Graenleaf). Оба противника Сальвадора настаивали главнымъ образомъ на томъ, что судопроизводство надъ Іисусомъ Христомъ было несправедливо не столько по оормъ, сколько по существу. Подтвержденіе этого мивнія мы ясно увидимъ при ивложеніи самаго хода судебнаго разбирательства надъ Іисусомъ Христомъ.

Взявъ Інсуса ночью въ Геосиманскомъ саду и возложивъ на него оковы, воины привели его въ первосвященническій дворецъ. Въ это время была глубокая ночь; пётухи еще не пёли ни одного раза. Пока действительный первосвященникъ Казафа, тотъ самый, который еще раньше произнесъ надъ Інсусомъ смертный приговоръ, заботныся быть-можеть о созвания синедріона, чтобы скольконибудь законно оформить беззаконное убійство невиннаго, Інсуса отвели въ Аннъ или Анану, бывшему первосвященнику и тестю Кајафы. Впрочемъ очень можетъ быть, что Інсуса отвели прежде всего къ Аннъ (Ioan. XVIII, 13), и изъ личнаго уважения къ нему, какъ самому вліятельному члену синедріона и лицу пользовавшемуся между тогдашними іудеями всеобщимъ почетомъ. Онъ былъ первосвященникомъ въ течения 11 лютъ; потомъ достоинство первосвященническое передалъ сыну своему Іонавану; по низверженія Іонавана, онъ снова принялъ титуль действительнаго первосвященника; но чрезъ девять авть по настоянію прокуратора быль низвержень римскимъ правительствомъ за превышение власти, которую онъ простеръ было уже до того, что сталъ произносить смертные приговоры и самовластно приводить ихъ въ исполнение. Впрочемъ уступивъ римскому правительству формально, не будучи во время осужденія Інсуса Христа дъйствительнымъ первосвященникомъ, тэмъ не менње между іудеями онъ пользовался особеннымъ уваженіемъ и имълъ громадное вліяніе на ходъ дълъ правленія, какъ по своимъ связямъ и богатетву, такъ и по своимъ лътамъ и пріобрвтенной ловкости въ управленін. Въ это время въ великомъ синедріонъ его зять быль предсёдателемь, онь самь и не менте ияти сыновей его-членами. Сыновья его также были лица довольно авторитетныя: одни изъ нихъ уже пользовались достоинствомъ первосвященника, а другимъ предстояло пользоваться. Когда Інсуса ввели въ жилище бывшаго первосвященника Анана,

Ананъ началъ разспранивать Его о ученикахъ Его и объ учения Его. На этоть вопросъ Інсусъ отвечалъ ему: "Я говорилъ явно шіру; Я всегда училь въ синагогъ и въ храмъ, гдъ всегда Іуден сходятся и тайно не говориль нячего. Что спрашиваеть Меня? Спроси слышавшихъ, что Я говорилъ имъ: вотъ, они знаютъ, что Я говорилъ". Этотъ отвётъ Христа завлючаетъ въ себѣ весьма глубокій смыслу и ставить Анана ву самое неловкое положеніе. Въ самонъ двлё, что такое вопросъ предложенный Ананомъ Інсусу Христу? Есть зи это судебный допросъ въ собственновь смысль, или же только дело простого любопытства? Если этоть вопросъ есть дёло одного либопытотва, то на него не было нужды отвёчать, потому что Інсусь Христось ясно видълъ, что Его взяли подъ стражу въ Геосиманскомъ саду ночью, связали и привели во дворъ первосвященническій вовсе не изъ одного только любопытства; если это быль судебный допрось, то онъ былъ совершенно незаконенъ, такъ какъ еще ни обвиняемый не былъ представленъ предъ лицо судей, ни свидътели не были публично допрошены. Но Ананъ, какъ кажется, преслъдовалъ совершенно другую цёль. Предлагая простой вопросъ объ ученикахъ и объ учения, онъ по всей въроятности при этомъ имълъ въ виду, не найдется ли въ отвътъ Інсуса чего-нибудь тавого, что можно бы было выставить въ последствия какъ улику въ проповъдании Имъ новизны раскола, среси, совращения, чтобы такимъ образомъ лишить Інсуса защиты самого закона, потому что въ двлё такого человека, который частнымъ образомъ говорилъ: "пойдемъ въ следъ другихъ боговъ", въ деле частнаго совратителя (Mesith) отменялось правило не ставить западни обвиняемому. Лицо совращаемое могло притвориться, будто соглашается съ совратителемъ и такимъ образомъ дать спрятаннымъ свидетелямъ возможность подслушать совратителя (Mesith'a) и въ послёдствій свидётельствовать противъ него. Хрястосъ впрочемъ сраву разрушаеть всё замыслы хитраго Анана. Я "тайно не говориль ничего" (Я не быль частнымь совратителенъ (Mesith'онъ). "Что спрашиваешъ Меня? (Ты знаешь, что подсудинаго спрашивають уже послё отобранія свидётельскихъ показаній). Спроси слышавшихъ, что Я говорилъ ниъ; вотъ они знають, что я говорнать". Этимъ отвётомъ, повторяемъ, Христосъ положительно уничтожнать всё планы Анана, оталь на

почву юридическихъ правъ еврея и требовалъ для Себя ормальнаго законнаго суда, по которому свидетели преж де всего должны были дать свои показанія. Такое совершенно законное, совершенно справедливое указаніе на нарушеніе закона могло однакоже показаться дерзостью и оскорбленіемъ не только самому Анану, но и его человѣкоугодливымъ прислужникамъ. Вотъ почему одинъ изъ служителей, стоявшій близко въ Іисусу и желавшій въроятно показать предъ Ананомъ свою особенную ревность и приверженность къ нему, ударилъ Інсуса по щекъ, сказавъ: "такъ отвъчаещь Ты первосвященняку?" Но Інсусъ, не видъвшій очевидно за Собою никакой вины, кротко замѣтилъ ему на это: "если Я сказалъ худо, покажи что худо, а если хо-рошо (законно), что ты бьешь Меня?" Послѣ этого Ананъ увидвеъ, что ему болве нечего двлать съ Інсусомъ, отправилъ Его связаннаго же къ дъйствительному первосвященнику Кајаов. Но такъ какъ Кајафа въ это время по всей въроятности еще занять быль своимъ деломъ, то Інсусь ожидаль собрания синедріона въ одной изъ галлерей первосвященническаго дворца. Въ это время Петръ, вошедшій во дворъ архіерейскій по просьбъ Іоанна и отрекшійся уже разъ отъ Іисуса предъ придверницею, сидёль виёстё съ другими у костра и грёлся, потому что въ то время было холодно. Здёсь къ Петру подошель одинъ изъ служителей первосвященническихъ и сказалъ: "и ты изъ нихъ?" Но Петръ отрекся, говоря: "я не знаю этого человъка". Не много спустя въ Петру подошелъ родственникъ Малха, у котораго Петръ отсъкъ ухо, и спросилъ: "не я ли видълъ тебя съ Нимъ въ саду?" Но испуганный Петръ началъ божиться и влясться, что онъ не знаетъ Інсуса. И вотъ, когда еще онъ бо-вился и отрекался отъ своего Учителя, запѣлъ пѣтухъ. Господь взглянулъ на Петра. Петръ вспомнилъ слово Господа, какъ Онъ сказаль ему: "прежде нежели пропость пътухъ отречешься отъ Меня тривды", и вышедши вонъ, горько заплакалъ. Люди же, державшіе Інсуса, ругались надъ Нимь и били Его; и закрывъ Его, ударяли Его по лицу и спрашивали Его: прореки, кто ударилъ Тебя? И много иныхъ хуленій произносили противъ Него. Не нужно говорить о томъ, что такого обращения съ подсудимыми не допускало само по себъ гуманное іудейское законодательство. Когда собрался синедріонъ, Інсуса позвали на судъ.

## исторія страдавій господа нашвго інсуса христа. 269

Отысканные въ поспѣшности лжесвидетели не были подготовлены къ тому, чтобы дать такія повазанія, на основанія которыхъ можно бы было вынести обвинительный приговоръ: свидвтельскія показанія оказацись или пустыми или недостаточными. Вспомнили здесь и о словахъ, когда-то произнесенныхъ Інсусовъ Христомъ: разрушьте храмъ сей и Я въ три дня воздвигну его. Ихъ истолковали такъ, что какъ будто бы самъ Інсусъ Христосъ желалъ разрушить Іерусалимскій храмъ. Но и это свидьтельство было недостаточно, такъ какъ оно не было подтверядено фактически. Інсусъ молчалъ и не дълалъ никакихъ возраженій. Тогда первосвященникъ всталъ и хотя подсудимые никогда не завлинались и никогда не приводились къ присягъ, сказаль Інсусу: "заклинаю Тебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ли Христосъ, Сынъ Божій?" Інсусъ Христосъ, который такъ благоговълъ всегда предъ Отцемъ небеснымъ, не могъ не отвъчать на вопросъ, предложенный оть имени Бога Израилева, и потому сказалъ первосвященнику: "ты сказалъ, даже сказываю вамъ: отнынѣ узрите Сына человѣческаго, сидящаго одесную сняы и грядущаго на облакахъ небесныхъ", чъмъ указалъ конечно на пророчество о Себъ Данінда (VII, 13, 14). Этимъ Онъ не только оправдываеть Свой отзывъ о Себъ, но и какъ бы заставляеть синедріонъ остановиться въ его кровавомъ замыслё, побуждаеть одунаться, подунать о себт и о будущности. Но ослевленные страстью никогда и ни предъ чемъ не останавливаются на своемъ пути. Для Кајафы довольно, что онъ услышалъ изъ усть Інсуса слова, которыя можеть онъ объявить ху-10ю на Бога. Какъ нъкогда Езекія, при выслушаніи хуленій изъ усть пословъ Сеннахерима (4 Цар. XIX, 1), только совстмъ не въ духѣ Езекін Каіафа разодралъ одежды свои и сказалъ: "Онъ богохульствуеть; начто еще намъ свидътелей? вотъ теперь вы слышали богохульство Его. Какъ вамъ кажется?" Члены синедріона отвъчали: "повиненъ смерти". И Іисуса снова отдали на поругание... Это засъдание синедриона было тайное. Оно было незаконное, такъ какъ происходило до разсвъта, не въ положенное время. Оно было незаконно и потому, что на немъ синедріонъ постановилъ смертный приговоръ, между твиъ вакъ римляне отняли у синедріона право надъ жизнію и смертію обвиняемаго еще за 40 лёть до смерти Спасителя 35). Навонецъ оно было незаконно я потому, что приговоръ былъ основанъ на словахъ (сознанія) самого подсудимаго. Своего настоящаго приговора синедріонъ не могъ объявить ни предъ римскимъ правительствомъ, ни предъ іудейскимъ народомъ. Вогъ почему члены синедріона пришли въ тому завлюченію. чтобы не объявляя ни народу, ни римскому правительству о состоявшемся у нихъ постановлении, предать Інсуса суду, какъ гражданскаго или политическаго преступника, какъ злодъя (какопойоч), котораго будетъ уже судить прокураторъ, не подчиненный уголовному судопроизводству іудейскому и свободный отъ почитанія субботы, чрезъ которую пропали бы всё замыслы первосвященниковъ. Но что бы не показаться преступниками закона въ глазахъ народа, свое овшение первосвященники должны были оформить такъ-сказать законнымъ порядкомъ. Для этого необходимо было новое засвданіе синедріона, которое и состоялось, "когда уже настало утро". На этомъ засёданія было рёшено: такъ какъ Інсусъ повиненъ смерти, то предать Его суду римскаго правительства.

Послё всего сказаннаго нельзя не придти вивств съ Тейлоромъ Айнсомъ къ слёдующимъ выводамъ: 1) еврейскій судъ надъ Інсусомъ Христомъ начался, продолжался и, какъ кажется, былъ конченъ въ теченіе одной почти ночи; свидътели противъ обвиняемаго были подысканы судьями, но свидетельскія показанія не могли быть приняты даже и тавими судьями; 2) судъ начался перекрестными допросами, которыхъ еврейскій законъ не дозвояяль, и окончился требованіемь собственнаго сознанія со стороны подсудинаго, прямо запрещеннымъ еврейскими толкователями законя; 3) за судомъ послёдовалъ двадцатью четырьмя часами раньше законнаго срока приговоръ, признававшій богохульствоиъ заявленныя права на достоинство Исполнителя надеждъ Изранля. Такой судъ не имълъ ни формъ, ни добросовъстности законнаго судопроизводства з«). Такимъ образомъ иы нисколько не погръшимъ, если скажемъ, что надъ Інсусомъ Христомъ не было, собственно говоря, суда первосвященническаго, а былъ только одинъ тайный здодейскій заговорь.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Cp. Olshausen, Biblischer Commentar, B. II, crp. 126.

<sup>36)</sup> Хр. Чт. 1878, ІХ—Х, стр. 313.

Оть судей Христа іудейскихъ перейдемъ теперь въ судьямъ Христа-христіанскимъ (разумвемъ евангельскихъ критиковъ) и посмотримъ, какія возраженія выставляеть отрицательная критика противъ евангельскихъ повъствованій объ этомъ нрискорбномъ историческомъ события. Дъло конечно начинается евангельскими "противоричиями", въ большинствъ случаевъ даже .непримиримыми". Какъ извъстно, о допросв Іисуса бывшимъ первосвященнякомъ Анною изи Ананомъ повъствуетъ только одинъ евангелисть Іоаннъ, который однакоже ничего не говорить о томъ, что происходило на судѣ у Кајафы. Три первые евангелиста напротивъ совершенно ничего не говорять о томъ, что происходило на допросв у Анана или Анны и повъствуютъ только объ одномъ судъ Кајафы или--върнъе судъ синедріона. Впрочемъ отрицательная критика этому различію евангельскихъ повъствованій не придаеть особенно важнаго значенія и одинъ изъ ея лучшихъ представителей---Шлейермахеръ объясняеть его такъ: Іоаннъ повъствуетъ о допросъ Інсуса Ананомъ потому, что при этомъ онъ, по всей въроятности, лично самъ присутствоваль, какъ человъкъ близко знакомый первосвященнику; при разбирательства же дала у Кајаоы онъ повидимому не былъ, а потому и ничего не говорять о немъ, при этомъ онъ могъ принять во внимание еще и то обстоятельство, что о суда надъ Інсусомъ, происходившемъ у Кајаоы, довольно подробно разсказали уже три первые евангелиста. Что же касается молчанія трехъ первыхъ евангелистовъ о допросъ, происходившемъ у первосвященника Анана, то оно, по мизнію Шлейермахера, вполнъ объясняется темъ, что этотъ допросъ не былъ собственно юридическимъ автомъ и имълъ характеръ лишь частной бесъды бывшаго первосвященника о положении дълъ Христа. Штраусъ 37) недоволенъ подобнымъ объясненіемъ; ему казалось бы, что Іоаннъ все-таки долженъ бы былъ хотя указать на то, что у Кајафы происходилъ судъ. Но у Шлейермахера можно найти указанія и на то, что Іоанну быль извізстень судь Каіасы. Такъ напр. Іоаннъ говоритъ: "И отвели Его смерва къ Аннъ, вбо онъ былъ тесть Кајаов, который былъ на тотъ годъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Das Leben Iesu, II, crp. 463.

первосвященникомъ", --- откуда видно по крайней мъръ то, что Іоаннъ не ограничиваетъ еврейскаго суда надъ Іисусомъ допросомъ Анны. Далве Іоаннъ прямо говоритъ, --- что Анна послалъ Інсуса связаннаго къ Кајафи (XVIII, 24). Зачъмъ бы нужно было посылать Інсуса къ Кајаов, еслибы судъ былъ совершенъ только Анною? Наконецъ, у Іоанна также говорится и о томъ, что "та Кајафы повели Інсуса въ преторію". Следовательно, окончательное ръшение о предании Інсуса суду римскаго правительства состоялось не у Анны, а у Кајафы. Вообще нужно сказать, что гдъ нътъ рвчи о чудесномъ и сверхъестественномъ, тамъ объяснения, даваемыя Шлейериахеромъ и его послёдователями, не только естественны, но и превосходны, --чего, къ сожалёнію, нельзя сказать о тёхъ разсужденіяхъ, которыя касаются сверхъестественныхъ элементовъ въ жизни Іисуса Христа. Наше мнёніе оправдывается и дальнъйшимъ разборомъ, который делаетъ Шлейермахеръ относительно первосвященническаго суда надъ Іисусомъ Христомъ. Допросъ произведенный Анною, по его мнёнію, какъ мы видели, еще не можеть быть названъ судебнымъ допросомъ. но лишь действіемъ предварительнымъ. Самое судопроизводство синедріона, по мивнію Шлейермахера, еще нельзя назвать судопроизводствомъ въ собственномъ смыслё. Это было скорёе только предварительное совъщание или суждение, которое должно было выяснить синедріону то, въ какой форме обвиненія онъ долженъ былъ представить дёло Пилату. Съ такимъ мнёніемъ Шлейермахера, какъ мы видели, не только можно, но и должно согласяться вполнв. Но мы не можемъ согласиться съ предположеніемъ Шлейермахера, будто бы синедріону вовсе не принадлежало право судить, дъйствительно ди извъстное лицо, которое выдаетъ себя за Мессію, есть истинный Мессія. Въ этомъ случав Шлейермахеръ становится въ противорвчие даже съ самимъ собою. На стр. 427 онъ говоритъ, что первосвященники, желая обвинить Інсуса, затронули самый щекотливый для Него вопросъ,дъйствительно ли онъ Мессія? "Еслибы Христосъ отвётилъ на этоть вопросъ отрицательно, то они можеть-быть отпустили бы Его, но въ таконъ случав конечно воспользовались бы Его свидътельствомъ противъ Него же самого и Его ученія; а еслибы Онъ ответилъ на этотъ вопросъ утвердительно, то они могли бы Его осудить за притязание на такое достоинство, котораго

## исторія страданій господа нашкго інсуса христа. 273

Онъ будто бы не имълъ". Но какъ же, спрашивается, они могля бы Его осудить, если они не имбли на то права? Наконецъ, мивніе Шлейермахера противорвчить и научнымъ изследованіямъ многихъ ученыхъ 38), благодаря которымъ мы знаемъ, что въдънію синедріона принадлежать вст дъла религіознаго характера и даже довольно важные вопросы изъ іудейской общественной жизни, а въ томъ числъ и признание или непризнание мессіанскаго достоянства за лицемъ, высказывающимъ на него свои претензін. Вотъ почему и дело Христа первосвященники признали подлежащимъ въдънію суда синедріона. И еслибы они не нытын намъренія или ръшенія, заранъе составленнаго, -- умертвить Інсуса, то весь судебный процессъ положительно могь бы закончиться только однимъ судомъ синедріона. Но такъ какъ судьба Інсуса была рёшена заранёе, а между тёмъ Римлянами было отнято у синедріона право надъ жизнію и смертію обвиняемаго даже и въ преступленіяхъ противъ религія, - то дело Христа и было перенесено первосвященниками на судъ Пилата лля его окончательнаго ришенія и пополненія смертнаго приговора.

Еще менње заслуживають вниманія другія возраженія отрицательной критики. Такъ напр. Штраусъ <sup>зо</sup>) считаетъ противорѣчіемъ то, что по Матоею и Марку *первосвященникъ* спрашивалъ Іисуса о Его мессіанскомъ достоинствѣ, а по Лукѣ,—*синедріонъ*. Но какое же здѣсь противорѣчіе? Не встрѣчаются ли и въ настоящее время сплошь и рядомъ такія "противорѣчія"? Одинъ отвѣчаетъ на вопросъ суда о виновности... Другой на вопросъ *предсвдателя*... Нельзя же думать, что всѣ семьдесятъ членовъ суда въ одинъ голосъ начали разспрашивать Іисуса! Предсѣдатель суда есть ближайшій представитель его; говоритъ онъ также отъ лица суда, а потому оормально предложенный на судѣ вопросъ предсѣдателя должно считать вопросомъ самаго суда.

Интересно также, какъ объясняетъ Штраусъ слова Христа: "отнынѣ узрите Сына человѣческаго, сидящаго одесную силы и грядущаго на облакахъ небесныхъ". Онъ объясняетъ эти слова въ смыслѣ скораго, если не непосредственнаго, втораго прише-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) I. D. Michaelis, Mos. Recht, Th. I, стр. 50; Winer, Reallex. стр. 677; Buxtorf, Lex., стр. 1518 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Das Leben Iesu, II, crp. 468.

ствія Інсуса Христа <sup>40</sup>). Но гораздо лучшее объясненіе этихъ сдовъ даеть архіеп. Филаретъ. Выписавъ въ точности пророчественныя слова Даніила (VII, 13, 14), онъ говоритъ: "на сін-то слова пророка Божія указываетъ членамъ синедріона Спаситель и говоритъ, что отнынъ увидятъ они въ Немъ Того, о комъ говорилъ пророкъ, скоро событія покажутъ Его въ видъ слишкомъ грозномъ для нихъ. Сидъть одесную силы Божіей на языкъ Писанія означаетъ имъть полное могущество Божества, участвовать въ міроправленіи. Въ словахъ: *прядущало на облащъхъ небесныхъ* показывается какъ и у пророка постепенное раскрытіе Божественной славы Мессіи. И не увидътъ ли міръ уже при самомъ крестъ Інсуса начало Божественной славы въ Інсусъ?"

Свящ. Т. Буткввичъ.

(Окончаніе будеть.)

<sup>40</sup>) Das Leben Iesu, II, crp. 468.



# ТОМАСЪ КРАМЭРЪ,

## АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ \*).

## ٧.

Хотя и безъ геніальности и безъ особеннаго величія въ характеръ Крамэръ все-таки стяжалъ себъ прочную память въ исторін. Его имя неразрывно связалось съ однимъ изъ величайщихъ явленій въ жизни англійскато народа-съ началомъ религіозной реформаціи, съ созданіемъ англиканской епископальной церкви. Его архіепископское служеніе обнимало собою именно тотъ періодъ времени, когда Англія отдёлилась отъ союза съ Римомъ и создала себъ свою національную церковь. Во всъхъ болъе или менње важныхъ событіяхъ этого великаго перенорота Крамэръ принималь такое близкое и двятельное участіе, что въ подробности слёдить здёсь за нимъ значило бы внести въ настоящій очеркъ почти всю исторію англійской реформаціи за время Генрихова и Эдуардова царствованія. Не желая простираться здёсь далъе надлежащихъ предъловъ, мы не будемъ входить въ подробности относительно самыхъ событій англійской реформація; но постараемся только по возможности выяснить степень и характерь участія въ этихъ событіяхъ архіепископа Крамэра.

<sup>\*)</sup> См. въ апр. ин. "Прав. Обовр." за текущій годъ.

Политико-экономическія привилегіи папства и іерархіи давно уже возбуждали въ Англіи народное недовольство. Бракоразводный процессъ заставнях и короля Генриха измѣнить своей прежней приверженности къ апостольскому престолу. Раздраженный твиъ сопротявленіемъ, какое оказывалъ ему папа въ исполненія его желаній, Генрихъ вступилъ въ тасный союзъ съ народною оппознціей Риму и плодомъ этого союза быль целый рядь меропріятій, враждебныхъ интересамъ папства и іерархів. Когда Краморъ вступилъ на архіепископскій престоль, отношенія Англін къ Рину были уже до такой степени нятянутыми, что не безъ основаній можно было предполагать близость и полнаго разрыва. На папскую власть король и парламенть сдёлали уже отврытое нападеніе, причемъ нанесли ей нівсколько весьма тяжеловівсныхъ ударовъ. Издавна напр. многіе члены англійскаго клира владъли одновременно нъсколькими бенефиціями, часто на противуположныхъ концахъ королевства, а потому не имъли и физической возможности исполнять везде свои пастырскія обязанности. Право на такой образъ дъйствій щедро раздавалось особыми папскими граматами, которыя носили название диспенсацій или лиценцій и доставляли солидный доходъ римскому престолу. Съ 1530 года такому порядку въ Англін быль положень конець и парламентскимъ актомъ строго запрещено было принимать изъ Рима всякія подобныя диспенсаціи и лиценціи и дийствовать на ихъ основании. Годъ спустя у папы отнятъ былъ и другой еще болёе важный источникъ доходовъ, а именно такъ-называемые аннаты, т.-е. годовой доходъ бенефиціи, который долженъ былъ прежде вносить въ папскую кассу каждый новопоставляемый прелать. Наконецъ и верховная судебная власть папы въ Англін не осталась неприкосновенною. Всякаго рода процессы по даламъ, подвёдомственнымъ церковному суду, парламентъ предимсываль теперь окончательно рёшать въ предёлахъ королевства существующими церковными властями, строго запрещая всякія аппелляція въ римскому трибуналу, причемъ еще приказывалось не обращать вниманія ни на какіе призывы, запрешенія, приговоры, интердикты и т. п., могущіе послёдовать отъ папскаго престола. На ряду съ этими ударами, направленными противъ папства, и независимость духовенства Англіи подверглась весьма серьёзнымъ ограниченіямъ. Достаточно лишь при-

помнить, что въ началъ 1531 года конвокація объяхъ провинцій вынуждена была признать короля "верховнымъ главою церкви и клира Англін"; а годъ спустя она дала обязательство никогда не собираться безъ королевскаго приказанія или дозволенія, не постановлять никакихъ новыхъ каноновъ и не обнародывать ихъ безъ разръшенія короля, а всв прежніе подвергнуть пересмотру, чтобы привести ихъ въ полное согласіе съ государственными постановленіями и съ прерогативами короля.

Вся эти далево немаловажныя событія была уже совершившинся фавтомъ, когда Крамэръ только вступалъ еще на архіепископский престолъ. Въ виду этого его положение, какъ высшаго представителя англійской ісрархіи, становилось весьма серьёзнымъ. Всъмъ было ясно, что отношения Англин въ Риму не могли надолго остаться такими, какими засталь ихъ Крамеръ. Они обостриянсь настояько, что миролюбивый исходъ стоякновенія представлялся едва ли возможнымъ. Правда, полнаго разрыва еще не было; но папству нанесены были такія оскорблевія, забыть которыя оно было не въ состояніи, оно никакъ не могло примириться съ тъми обидными и тяжелыми ограниченіями своей власти и доходовъ, какія насильственно были на него наложены. Съ другой "стороны и правительство Англін, выступивъ на защиту національныхъ интересовъ, въ своемъ столкновенін съ папствомъ зашло уже такъ далеко, что поворотъ назадъ быль бы поворнымъ и даже небезопаснымъ. Оно стоядо на томъ пунктв: съ котораго, не измъняя себъ, оставалось лишь сдълать последній, решительный и неизбежный шагь въ полному разрыву съ Римомъ. При такомъ положения дъла новому архиепископу предстояло одно изъ двухъ: или стать за папу, или за короля и парламентъ. Если за папу, то онъ долженъ былъ со всею снаою возстать противъ антицерковныхъ мёръ, предпринятыхъ королеиъ и парламентоиъ въ послъдние годы, онъ долженъ былъ вооружиться интердиктами и анассимами, явить изъ себя такого же сивлаго борца за двло церкви, какими были некогда его старинные предшественники Анзельмъ или Бекеть. Если же нёть, то ему оставалось протянуть руку королю и парламенту, и подврвиввъ ихъ силою своего вліянія, навсегда покончить съ папствомъ. Зная Крамэра, какъ ученаго члена Комбриджскаго университета, зная, какихъ воззръній на папскую власть держался онъ, какъ пособникъ и агентъ короля по бракоразводному вопросу, зная наконецъ, въ какія отношенія къ папъ сталъ енъ не въ качествъ архіепископа, когда выступалъ съ своей прогестаціей и когда вопреки папъ произносилъ свой приговоръ по дълу о разводъ, нетрудно догадаться, на чьей онъ будетъ сторонъ и при ръшеніи великаго вопроса между Англіей и Римомъ.

Занявъ свое архіепископское мъсто въ конвокація и парламенть. Крамэръ не замедицъ показать себя однимъ изъ самыхъ ревностныхъ сторовниковъ окончательнаго разрыва съ Римойъ. Именно онъ, въ марте 1534 года, предложнаъ на разсмотрение конвокація Кантербурійской провинція вопросъ: имъеть зи римскій епископъ въ Англіи какую-либо особенную, высшую юрисдинцію и власть, которая бы предоставлена была ему отъ Бога Священнымъ Писаніемъ, преимущественно предъ всякимъ другимъ иностраннымъ епископомъ? Подъ руководствомъ его, какъпредсъдателя, конвокація почти единогласно ръшила этотъ вопросъ отрицательно и такимъ образомъ само духовенство Англіи торжественно отказалось отъ своего прежняго церковнаго главы. Вскоръ послъ этого ръшенія мысль о необходимости уничтоженія папской власти въ Англіи проводится и въ народную массу. причемъ тотъ же Крамэръ показываеть въ этомъ случав примъръ другимъ. Съ церковной каеедры онъ проповъдуетъ противъ папскаго главенства и если върить Полю, даже доказываеть, что папа есть антихристь, о которомъ говорится въ Апокалипсисъ. По примъру Крамэра каждый воскресный день при соборъ св. Павла въ Лондонъ кто-либо изъ епископовъ проповъдуетъ, что папа не есть верховный глава католической церкви.

Какъ лордъ-архіспископъ, какъ непремѣнный членъ верхней палаты, Крамэръ былъ постояннымъ свидётелемъ я участникомъ въ обсуждении всёхъ тёхъ законодательныхъ постановленій, какія предпринимались въ парламентъ противъ папства и ісрархім со времени его вступленія на архіспископскій престолъ. При его участіи парламентъ установилъ новый порядокъ назначенія на епископскія и архіспископскія каведры безъ всякихъ разрѣшеній или утвержденій папы; при немъ и вмѣстѣ съ нимъ всѣ духовные лорды верхней палаты принесли клятву съ томъ, что они вполнѣ отрекаются отъ папства, а затѣмъ таная клятва вмѣнена была въ обяванность и всѣмъ духовнымъ и свѣтскимъ чи-

новникамъ; при немъ наконецъ парламентъ возвелъ въ законъ королевское главенство надъ церковію и утвердилъ то подчиненное положение. въ какое поставила себя вонвокация по отношенію въ коронъ. Правда, не Крамэру принадлежала иниціатива вствхъ этихъ пардаментскихъ постановлений: но вакъ высший церковный сановникъ Англіи, онъ занималъ очевидно такое общественное положение, въ силу котораго на него должны были обращаться взоры всёхъ, какъ скоро заходило дёло о вопросахъ, такъ серьёзно касавшихся интересовъ церкви. И что же? Нашель ли въ немъ папа Бекета?--Нътъ. Уничтожение папской власти, провозглашение воролевскаго главенства надъ церковию и подчинение английскаго влира коронъ не встрътили со стороны Кранэра ни малъйшей оппозиціи. Напротивъ всъ эти мъры онъ встрвчаль съ полнымъ сочувствіемъ и въ пользу ихъ подавалъ свой голосъ. Это сочувствіе простиралось иногда тавъ далеко, что его искренность представляется даже на первый взглядъ въсколько подозрительною. Какъ высшему представителю англійскаго клира. Крамэру всего естественные было бы напр. желать вакъ можно большей независимости духовенства отъ короны, а между твиъ онъ не только не возражаетъ противъ ограниченія правъ конвокаціи, но даже при его содъйствіи епископы низводятся на одинъ уровень съ обыкновенными кородевскими чиновниками. Во исполнение воролевскаго приказа онъ извъщаетъ встахъ епископовъ своей провинціи о временномъ запрещеніи ихъ юрисдивціи, подчиняясь и самъ этому запрещенію. Спустя нъкоторое время онъ и всъ другіе епископы принимають отъ короля патенты, которыми возстаногляются въ своихъ правахъ; но въ этихъ патентахъ говорится: "всякая власть и всякаго рода юрисдикція, какъ свётская, такъ и церковная, истекаетъ отъ короля, какъ отъ верховнаго главы и источника всёхъ подчиненныхъ ему властей. Всв тв, которые прежде пользовались кавою-либо юрисдикціею, обязаны были этимъ единственно милости и снисхожденію короля, а потому теперь эта юрисдикція можеть быть возвращена лишь тёмъ, кто удостоится королевскаго призванія". Каждому епископу внушается, что онъ долженъ дъйствовать именемъ и властію короля, въ качестве его уполномоченнаго.--Странно было видъть архіепископа и епископовъ налагающими руку на самихъ себя, безпрекословно содъйствующими

ограниченію правъ я униженію достоянства своего собственнаго сана: но вакими бы побужденіями ни руководствовались въ этомъ случав другіе епископы, можеть-быть уступавшіе кородю по страху или угодливости. - что касается Крамэра, то въ немъ мы имъемъ основание предполагать человъка, повиновавшагося голосу своего искренняго убъжденія. Нъсколько льть спустя, принимая участие въ совъщанияхъ коммиссии, назначенной для обсужденія разныхъ религіозныхъ вопросовъ, Крамэръ, при конфиденціальной обстановкъ и не вынуждаемый никакою необходиностію. высказываеть ясно и подробно развиваеть тоть взглядь, воторынь онь очевидно руководствовадся и въ то время, когда содъйствовалъ подчиненію духовенства коронь. По его мнанію, Богъ предоставилъ христіанскимъ государныъ заботу объ ихъ подданныхъ какъ въ религіозномъ такъ и въ политическомъ отношенія. Для осуществленія этой двоякой задачи государи должны имъть себъ служителей и имъютъ ихъ: для дълъ свътсвихъвъ лицѣ разныхъ лордовъ, моровъ, шерифовъ и т. д., а для дълъ церковныхъ въ лицѣ епископовъ, священниковъ, викаріевъ и т. д. Всё эти служители и чиновники избираются и назначаются по закону королевскими приказами, причемъ обыкновенно соблюдаются разныя церемоніи, которыя впрочемъ вовсе не необходимы, ибо и безъ ихъ соблюденія назначеніе на ту или другую должность нисколько не утратило бы своего значенія. При поручении кому-либо духовной должности благодать Божія сообщается нисколько не болже, какъ и при поручении должности свътской. Во времена первенствующей церкви не было еще христіанскихъ государей, а потому назначеніе на церковныя должности совершалось по избранію и согласію всей общины. Если же люди, избранные и назначенные апостолами на какуюлибо церковную должность, съ благодарностію принимались общиною, то вовсе не потому, что апостолы имвли какое-либо верховенство и власть распоряжаться подобно государямъ, а только потому, что народъ съ готовностію повиновался указаніямъ добрыхъ совътниковъ и принималъ то, что было необходимо для его назиданія и пользы. Какъ ни странны эти слова въ устахъ архіепископа, но они свидітельствуютъ по крайней мірть о томъ, что его дъйствія согласовались въ данномъ случат съ его убъжденіями. Еще бодъе яснымъ подтвержденіемъ искренно-

сти Крамора при подчинении духовенства короне можеть служить наконець его образь действій при начале следующаго нарствованія. Оставаясь върнымъ своей идев, что власть епископская основывается лишь на полномочін, данномъ отъ короля. онъ тотчасъ же но смерти Генриха и по вступления на престолъ его сына Эдуарда началъ хлопотать о токъ, чтобы новый король посредствоить новаго патента снабднять его вновь правами епископской власти. Онъ побудилъ и другихъ епископовъ послъдовать своему примёру, утверждая, что ихъ полномочія, полученныя отъ Генряха, съ его смертію прекращаются и отъ новаго вороля требують новаго утвержденія. Еслибы Крамэрь, уступая притязаніямъ Генриха, рувоводствовался лишь страхомъ н угодливостію, то при малолётнемъ Эдуардъ такія побужденія очевидно уже не могли имъть мъста. Напротивъ, сдълавшись однимъ изъ самыхъ вліятельнѣйшихъ членовъ временнаго правительства, онъ конечно употребнаъ бы всъ свои усиля въ тому, чтобы возвратить себъ я своему сословію ту независимость, которую по слабости своей утратиль въ минувшее царствованіе. Если же онъ не только не двлаеть ни малейшихъ попытокъ къ тому, но даже самъ добровольно спёшитъ подтвердять и развить прежде установленный порядокъ, то твиъ самынъ онъ ясно доказываеть, что и при Генрихъ его образъ дъйствій по этому вопросу основывался не на страхв и угодивости, а на искреннемъ убъядения.

Итакъ оппозиціонныя папству и іерархіи мъры, съ которыхъ началось въ Англіи дъло религіозной реформы, при своемъ дальнъйшемъ развитіи нашли себъ въ новомъ архіепископъ самаго ревностнаго сторонника. Сочувственно отнесся Крамэръ и къ уничтоженію монастырскихъ учрежденій. Этотъ громадный переворотъ сопровождался, какъ извъстно, такими обстоятельствами и такими послёдствіями, которыя послужили далеко не къ чести Генриха и его сотрудниковъ. Предпріятіе, задуманное во имя высокихъ религіозныхъ побужденій, свелось въ концъ концовъ на простой грабежъ, причемъ высокопоставленные хищники, начиная съ самаго Генриха, какъ будто соперничая другъ съ другомъ въ вандализмъ и адчности, совершенно забыли о прежде поставленныхъ возвышенныхъ цъляхъ предпріятія. Громадное большинство ихъ не было впрочемъ повинно даже и въ забBERIN, DOTONY TTO CE CAMBIO HEVALE OHO MMBJO BE BRAY JHILE личную наживу и возвышенными цёлями только старалось прикрыть свои низменныя поползновенія. Если вто вышель незапятаеннымъ изъ этого печальнаго дела, то всего более архіепископъ Крамэръ. Какого-дибо непосредственнаго, двятельнаго участія въ разрушеніи монастырскихъ учрежденій онъ не принималь, хотя вполнь ему сочувствоваль и за него подаваль свой голосъ, какъ лордъ парламента. Но это сочувствіе его исходило совсёмъ не изъ тёхъ побужденій, какими руководствовалось большинство дёятелей секуляризаціи. Мысль о личной наживъ была совершенно чужда ему. Въ то время, когда очень многіе нобльмэны, гораздо ниже его стоявшіе на общественной лестниць, успъли на монастырский счеть пріобръсти себъ громадныя имъвія, онъ ничёмъ не попользовался при общемъ дляте добычи. Сочувствуя секуляризацій, онъ видвлъ въ ней средство не для личнаго обогащенія, а для иныхъ гораздо болёе возвышенныхъ целей. Монастыри были самыми сильнейшими оплотами стараго дерковнаго порядка, что ясно сказалось и притомъ сравнительно немногомъ, что было пока сдёлано въ интересахъ реформы. Уничтожение папской власти и королевское главенство надъ церковію нигат не встратило такой ожесточенной оппозиціи, какъ именно въ средв монаховъ, изъ коихъ многіе согласились скорве умереть, чемъ примприться съ нововведеніями. Такой образъ двиствій монаховъ убъдилъ архіепископа, что новый церковный порядокъ никакъ не можетъ считаться вполив обезпеченнымъ до твхъ поръ, пока будетъ стоять противъ него такая могучая и упорная сила какъ монастыри. А между тёмъ сдёланное пова было еще только началомъ той реформы, которая въ будущемъ должна была коснуться и другихъ, гораздо болёе существенныхъ сторонъ религіозной жизни. При дальнвишемъ развитіи церковнаго переворота отъ монаховъ можно было ожидать и еще болъе ожесточеннаго сопротивленія. Реформація и по своимъ религіознымъ идеямъ никакъ не могла примириться съ монастырями. Ея основной догмать объ оправдании върою, ея отрицательное отношение въ почитанию святыхъ и къ подвигамъ внёшняго благочестія и т. п.-все это заставляло ее смотрёть на монастыри, какъ на главные разсадники мрака и суевърія. Какъ сторонникъ реформы, Крамэръ видёлъ въ монастыряхъ одно изъ

главныхъ препятствій для ся успёха, а потому въ секуляризацій онъ привётствоваль лучшёе средство разчистить путь и обевнечить прочность желаемаго переворота. Богатымъ матеріальнымъ средствамъ, которын должны были поступить въ распоряжение вороны всладъ за осуществлениемъ секуляризация, онъ нечталь дать такое употребление, которое клонилось бы къ обезпеченію всё той же, дорогой для него, религіозной реформы. Подобно всёмъ другимъ передовымъ людямъ реформаціи, въ возможно болёе широкомъ религіовномъ просвёщении народа онъ видъть самое могущественное средство для борьбы съ старымъ церковнымъ порядкомъ. Содъйствуя секуляризація, онъ былъ увврень, что громадныя матеріальныя средства, которыя достанутся отъ нея коронё, употреблены будуть съ должнымъ благоразуміемъ, причемъ значительная часть ихъ пойдеть на усиленіе средствъ къ религіовному просв'вщенію народа. Онъ составляль уже проекты, какъ и на что должны быть обращены ожндаемыя пріобрътенія, чтобы отъ нихъ можно было получить большую пользу. Прежде всего онъ предполагалъ учредить значительное количество новыхъ епископскихъ каеедръ, снабдивъ ихъ изъ монастырскихъ имъній вполит достаточнымъ обезпеченіемъ. При наждой епископской наведрь, какъ изъ существующихъ уже, такъ и изъ имъющихъ открыться, онъ проектироваль учреждение специальныхъ учебныхъ заведений, въ которыхъ студенты приготовлялись бы для просвъщеннаго служенія церкви, изучая богословскія науки, а также греческій и еврейскій языки. Изъ этихъ спеціальныхъ заведеній епископъ каждой епархіи долженъ былъ избирать достойныхъ и способныхъ людей и назначать ихъ на церковныя должности въ предблахъ своей епископіи. Изъ оплотовъ католицизма Крамэръ хотћлъ такимъ образомъ создать разсадники двятелей реформаціи. Но его желанія осуществились только наполовину. Монастыри были уничтожены, старый порядовъ такимъ образомъ дишенъ былъ своихъ сильнъйшихъ оплотовъ, но что касается благоразумнаго употребленія средствъ добытыхъ секуляризаціей, то въ этомъ отношенія Крамэру пришлось потерпёть жестокое разочарованіе въ своихъ надеждахъ. Вслёдствіе безумной расточительности короля и алчности дворянства, громадныя монастырскія имёнія были растрачены и расхищены такъ быстро, что когда вспомнили о про-

ектахъ Крамэра, для ихъ осуществленія не осталось уже почти ничего. Вотъ почему десять лють спустя, уже въ царствованіе Эдуарда вопросъ о довершения секуляризация встратилъ къ себъ совершенно имое отношение со стороны Крамэра, чёмъ какого можно было ожидать на основании прежняго опыта. Отъ великаго монастырскаго погрома, произведеннаго при Генрихъ, сохранитось еще значитетьное количество метвихъ ретилюзнихъ Албешденій, каковы капеллы, канторіи, коллэджи и т. д. Когда при началь новаго царствованія поднять быль въ парламенть вопросъ объ ихъ севуляризаціи, архіепископъ выступилъ вдругъ энергическимъ вождемъ оппозиціи. Возставая противъ билля, онъ не защищаль необходимость существования этихь учреждений; нътъ, онъ только требовалъ, чтобы ихъ уничтоженіе отложено было до того времени, когда король достигнеть совершеннаго возраста, потому что въ противномъ случай и новая секуляризація вёроятно закончится тёмъ же расхищеніемъ, какимъ завершилась первая. Этотъ протестъ Крамэра какъ нельзя яснѣе обнаруживаеть тв побужденія, какими онъ руководствовался вообще въ своихъ отношеніяхъ въ севуляризація. Въ принципъ онъ былъ противъ мелкихъ учрежденій столько же, сколько и противъ монастырей, потому что какъ сторонникъ ресорны, онъ не могъ мириться съ тёмъ, что имёло въ основё своей вёру въ чистилище и т. п. Но онъ понималъ, что мелкія учрежденія не представляють собою силу опасную, немедленное уничтожение воторой требовалось бы настойчиво въ интересахъ реформы. Руководясь этою мыслію и имъя въ виду печальный опыть первой секуляризаціи, архіепископъ теперь и старается отстоять мелкія учрежденія до тёхъ поръ, когда король придеть въ совершенный возрасть и когда потому можно будеть попытаться спастя эту послёднюю долю цервовнаго богатства отъ алчности хищниковъ, чтобы распорядиться ею въ интересахъ реформы.

Однимъ изъ важнъйшихъ явленій въ церковной исторіи Генрихова царствованія былъ переводъ Библіи на англійскій явыкъ и усиленное распространеніе его въ народъ. Въ этомъ дълъ Крамэръ принималъ такое большое участіе, что Англія, можно сказать, именно ему была обязана всёмъ тёмъ, что получила. Еще задолго до вступленія Крамэра на архіепископскій пре столъ, англійскіе переводы Библіи, изданные за границей, на-

чали уже довольно сильно распространяться въ народъ безъ всяваго разрёшенія на то со стороны правительства и церкви. Но эти переводы возбуждали противъ себя сильное пресладованіе со стороны церковныхъ властей Англін, остававшихся еще върными римскому правилу не давать Библін въ руки народу. Онираясь на мизніе предатовъ и ученыхъ, и Генрихъ наложилъ свою властную руку на англійскую Библію; но уступая духу и потребностямъ времени объщаль, что при болье благопріятныхъ обстоятельствахъ онъ самъ поручить дело перевода лицамъ ученымъ и правовърующимъ и тогда дасть этотъ переводъ народу. Прошло уже три года послё этого объщания, но никакихъ мъръ въ его исполнению предпринимаемо не было. Можетъ-быть и долго еще дело оставалось бы все въ томъ же положения, еслибы не вступнаъ на архіепископскій престолъ Крамэръ. Какъ сторонянкъ реформы, онъ придавалъ особенно важное значеніе непосредственному знакомству народа съ священнымъ Писаніемъ, в потому онъ прежде всего счелъ своимъ долгомъ позвоотиться о переводъ и распространении Библин. Въ первый же годъ своего архіепископскаго служенія онъ сталъ настойчиво хлопотать объ этомъ въ конвокація и послё немалыхъ усилій добился наконецъ того, что постановлена была резолюція о необходимости перевода Библін. Отъ согласія въ принципъ нужно было теперь перейти къ осуществленію предпріятія на самонъ двлъ. Двиствуя чрезъ ту же конвокацію, Крамэръ въ слёдующемъ 1534 г. убъднять ее представить королю петицію, въ которой указывалось на необходимость издать для народа такой переводъ Библін, который быль бы одобрень церковной властію. Чтобы поскорве подвинуть дело къ концу, онъ взялъ употреблявшееся въ народъ Тиндалево изданіе Библін и раздъливъ его на десять частей, роздаль епископамь для пересмотра и исправленія. Но всв усилія Крамэра сокрушились объ упорное сопротивленіе большинства епископовъ, которые соглашаясь съ мыслію архіепископа на словахъ и бумагв, не хотвли сдвлать ни одного шага къ ея осуществленію. Глубоко преданный своей идев, Краморъ не потерялъ присутствія духа и взбраль ляшь другой болье удачный путь для ея исполнения. Опираясь на поддержку Кромвеля, онъ сталъ дъйствовать непосредственно на вороля в многократно напоминаль ему о данномъ невогда обещания издать

перевань Библіп для народа. Здвоь его усилія уванчались успакомъ. Подная англійская Библія, переведенная помямо конвонацін. издана была для народа съ привидетіей отъ правительства. Это было только началомъ, за которымъ послёдовало еще изсколько изданій, постоянно исправляемыхъ и усоверщаемыхъ, и торжествующій врхіепископъ имель полное право въ благодарственномъ письмъ Кромведю высказывать свою радость, что "въ Англіи насталъ день реформаціи съ безоблачнымъ сізніемъ свъта божественного слова". Въ одномъ изъ этихъ поздиъйщихъ изданій архіепископъ и самъ принималь двятельное участіе; онъ взяль на себя ся окончательную редакцію и составиль въ ней предисловіе, вслёдствіе чего и самал Библія эта получила название Крамэровой. На ряду съ переводомъ и изданиемъ Бъблин правительство обнародовало обывновенно разныя преднисанія и прокламація, въ которыхъ предписывалось выставлять экземпляры Библін во вобхъ церявахъ для чтенія вобиз желанничь, a TARKE 103B01810Cb H 10M8 HMTT HAT H HOIDOBATSCH MMH 114 назиданія. Очень многіе изъ извізстныхъ намъ изслідователей высказывають предположение, что и эти миры къ распространению въ народъ знакомотва съ Писаніемъ предпринимались по настояніямъ того же архіепискова Крамэра. Сторонники стараго порядка не могли конечно относиться равнодушно къ торжеству англійской Библін и старались воспольвоваться всянимъ удобнымъ случаемъ, чтобы если не умичтожить, то по крайней миръ положить предблъ ся дальнёйшимъ успёхамъ. Наступилъ однажаы моменть, когае обстоятельства сложнансь такъ благопріятно для нихъ, что можно было даже сдёлать: въ конвокація отвоытое нападение на английскую Библию, причемъ воядь консерваторовъ Гардинеръ предлагалъ оставить въ ней значительное количество понятій безъ перевода, якобы во избъжаніе профанація, въ сущности же для того, чтобы чрезъ привнесение массы латинскихъ словъ сделать ее почти непонятною для народа. Но Краноръ горячо возсталъ на ея защиту и только благодаря его усиліямъ проевть Гардинера не состоялся и англійская Библія осталась неприкосновенною. Итакъ мы имъемъ полное право издание и распространение священнаго Писания на народномъ языкв, признать преимущественнымъ двломъ Крамера. Въ разрыве съ Римомъ, въ утверждения королевского главенства надъ

And a state of the second s

церковію, въ уничтоженін монастырей и въ распространенін Баблін на народномъ языкъ не было еще въ собственномъ смыслъ того, что называется религіозной реформаціей. Это были лишь мъры, расчищавшія путь для нея и подготовлявщія почву. Но отъ человъка, съ полнымъ и дъятельнымъ сочувствіемъ, помимо всявихъ корыстныхъ побужденій, относившагося во всъмъ этимъ мърамъ, не безъ основанія можно было окидать, что енъ не останется равнодушнымъ и къ тъмъ измъненіямъ, какія надіональная англиканская церковь найдетъ нужнымъ одълать и въ сферъ въроученія и обрядовъ.

## ٧I.

Вопросъ о вироучения и обрядахъ естественно выдвинулся на очередь тотчасъ же послъ разрыва Англіи съ Римомъ. Независниая теперь, національная англивановая цервовь доджна была выработать себѣ и въ этомъ отношеніи какую-дибо точно опредъленную норму, а потому въ продолжение Генрихова царствованія мы видимъ цалый рядъ поцытовъ, направленныхъ именно къ этой цвли. Конечно такія попытки по самому существу своему должны были быть преимущественнымъ деломъ духовенства, а цервенствующему члену его, архіепископу Кантарбурійскому уже въ силу одного его положенія необходимо принадзежвав въ нихъ наиболие видная доля участія. И дийствительно при обсужденін всёхъ религіозныхъ вопросовъ, какъ въ конвокація, такъ и въ парламентъ, Крамеръ является всегда первымъ действующимъ лицомъ. Онъ принимаетъ напр. горячее учаютіе въ преніяхъ, предшествовавшихъ утверяденію десяти членовъ вёры 1536 года и шести членовъ 1539 года. Иногда онъ и самъ обращается съ предложеніями и настояніями по разнымъ религіоз нымъ вопросамъ, какъ это было напр. въ началъ сорововыхъ годовъ, когда онъ неоднократно дълалъ представления конвонацін и воролю по вопросу о нёкоторыхъ церковныхъ церемоніяхъ, праздникахъ и обрядахъ. Во всёхъ спеціальныхъ комписсіяхъ, нъсколько разъ назначавшихся Генрихомъ для выработки и точнаго изложенія въроученія англинанской церкви, Крамарь быль непремённымъ членомъ, такъ что при его непосредственномъ

участін были составлены и изданы всё извёстные намъ памятники въроучения за это время, каковы напр. десять членовъ, meets членовъ, королевская книга (necessary erudition). Уже на основания однихъ этихъ данныхъ мы можемъ составить себъ авиоторое понятіе объ усиленныхъ размёрахъ дёятельности Крамэра по религіознымъ вопросамъ. Но офенціальными только занятіями въ комписсіяхъ онъ еще далеко не ограничивался. Эти занятія шли у него параллельно съ серьёзнымъ кабинетнымъ трудомъ. Прежде чёмъ составять себе определенное мнёніе по тому или другому религіозному вопросу, онъ подвергалъ его обыкновенно самому строгому, всестороннему, ученому изслёдованію. Сохранилось цёлыхъ два большихъ тома in folio, исписавныхъ его рукою, гдъ собраны разныя свидътельства изъ Священнаго Писанія, древнихъ отцовъ и учителей церкви, в также позднайшихъ докторовъ и ученыхъ, по разнымъ религіознымъ вопросамъ, подлежавшинъ обсужденію при участія Крамэра. Лордъ Бёрлэй свидательствуеть, что онъ видълъ шесть ни семь такихъ томовъ, исписанныхъ рукою архіепископа. На этихъ-то вотъ громадныхъ подготовительныхъ работахъ Крамэръ и основываль потомъ свои мивнія. По одному напр. вопросу объ оправдания върою и о значения добрыхъ дълъ въ бумагахъ его нашиесь цвиая коллекція, гив собраны всё относящіяся сюла мъста Священнаго Писанія, а также свидътельства: Оригена, Василія Великаго, Іеронима, Өеодорита, Августина, Амвросія, Златоуста и др. наряду съ выписками изъ Беды, Анзельма, Петра-Лонбарда и т. п. Общій характеръ и направленіе Кранара, какъ мыслителя-богослова, опредвлить нетрудно. Въ большинствъ сдучаевъ его симпатія были на сторонъ протестантизма. Объ этомъ свидътельствуетъ прежде всего то искреннее расположение, съ которымъ относился онъ ко всёмъ иностраннымъ протестантскимъ богословамъ, не обращая вниманія на ихъ вфроисповёдныя разности между собою. Со многими изъ нихъ, какъ напр. съ Кальвиномъ, Меланхтономъ, Озіандеромъ, Буцеромъ и Эколампадіемъ, онъ завелъ даже прямыя сношенія чрезъ переписку. Если иностранный богословъ или его произведение съ протестантскимъ образомъ мыслей появлялись въ Англіи, то архіепископъ всегда старался оказать имъ самый радушный пріемъ, какъ это испытали напр.: шотландскій богословъ Але-

288

всандръ Алессе, а также "Loci communes" и Аугсбургское исповыдание. Но личное расположение и покровительство контичентальнымъ протестантамъ со стороны архіепископа имѣло бы конечно очень немного значенія, еслибы не находило себъ опоры въ настроеніи и самого правительства. Въ виду этого Крамеръ употребилъ немало усилій къ тому, чтобы склонить Геприха въ отврытому сближению и даже въ оффициальному союзу съ протестантскими князьями Германии. По своимъ религіовнымъ возарвніямъ сходастикъ-король далеко не расположенъ былъ въ особенной дружбъ съ протестантизмомъ; но Крамаръ въ этомъ случав нашелъ себв поддержку въ политическихъ условіяхъ того времени, такъ какъ папскіе громы, направленные протнвъ Генриха, внушали опасеніе, что возможна даже цвлая ватолическая воалиція на еретичествующую Англію, а потому н со стороны короля естественно было желаніе пріобръсти себъ на всякій случай надежныхъ союзниковъ въ князьяхъ Германіи. Такія политическія обстоятельства оказали большое содийствіе цланамъ Крамэра, такъ что по его настояніямъ Генрихъ особынъ письмонъ даже приглашалъ Меланхтона въ Англію для содъйствія церковнымъ реформамъ. Осенью 1535 г. посольство Генриха отправляется въ Германію и тамъ ведетъ переговоры съ куреюрстомъ саксонскимъ и съ князьями Шмалькальденскаго союзв. а въ 1538 г. нъмецкие протестантские богословы являются по приглашению короля въ Англию и долго обсуждають разные религіозные вопросы на конференціяхъ съ англійскими богословами. Какъ осуществленіе желаній Крамэра, эти конференціи привлекаютъ конечно къ себт съ его стороны самое искреннее участіе и онъ употребляеть всъ возможныя старанія, чтобы привести соввинающихся богослововъ къ миролюбивому соглашению. Какъ ни безплодны были всв эти сношенія и совъщанія съ протестантскими богословами и князьями, но для насъ въ настоящемъ случав они важны лишь какъ свидвтельство о томъ, куда клонились религіозныя симпатіи архіспископа Крамэра.

Протестантствующее настроеніе Крамэра отражалось конечно при всякомъ удобномъ случать и въ его дъятельности. Въ ту эпоху повсемъстнаго религіознаго возбужденія почти всегда и вездъ, а тъмъ более при непосредственномъ обсужденіи вопросовъ въроученія и культа, обыкновенно тотчасъ же выступали на видъ

**289** 

двъ партіи, ръзко даже до враждебности расходившіяся другъ съ другомъ по своимъ религіознымъ воззрвніямъ, причемъ одна держала сторону стараго порядка, а другая стремилась къ реоормв. И въ англійской церкви, отдвлившейся отъ Рима, каждый разъ, когда заходило дёло о религіозныхъ вопросахъ, эти партіи неизмённо становились одна противъ другой и вступали въ ожесточенную словесную битву. Такъ было напр. въ особенности при обсуждении и утверждении десяти и шести членовъ въры въ 1536 и 1539 годахъ, и каждый разъ, когда эти партіи сталкивались между собою, передовымъ вождемъ сторонниковъ реоормы являлся всегда архіепископъ Крамэръ. Въ этихъ случаяхъ онъ ни мало не стёснялся открыто и рёшительно высказывать по разнымъ вопросамъ такія воззрёнія, которыя рёзко разнились оть установленныхъ ватолическою церковію и на основаніи которыхъ его можно было признать близвимъ родственникомъ протестантовъ вонтинента. Въ совъщаніяхъ вонвоваціи, предшествовавшихъ утвержденію десяти членовъ вёры, онъ выступилъ напр. съ рвчью, въ которой доказывалъ, что въ двлахъ ввры только одно Свяшенное Писаніе имветь законодательную силу. преданіе же подвержено сильнымъ поврежденіямъ, а потому вств тв обычая и учрежденія, которыя основываются дишь на преданіи, какъ напр. монашескіе объты, безбрачіе духовенства и т. п., должны быть уничтожены. Когда въ парламентв обсуждались шесть членовъ въры, въ которыхъ со всею строгостію утведждались ватолическія ученія о пресуществленія, о пріобщеніи мірянъ подъ однимъ видомъ, о безбрачіи духовенства и т. п. Крамэръ цёдыхъ три дня спорилъ противъ нихъ, доказывая противоположные взгляды. Въ этомъ же смыслъ онъ не разъ двлалъ и особыя представленія королю, настаивая на томъ, что не слёдуетъ придавать обязательное значеніе такимъ ученіямъ и обычаямъ, которые не имъютъ для себя основанія въ Священномъ Писаніи. Но всего яснѣе можно составить себѣ понятіе о характеръ Крамэровыхъ воззръній по тому документу, который сохранился отъ предварительныхъ работъ воммиссия, занимавшейся составлениемъ такъ-называемой королевской книги, и изъ котораго мы уже приводили взглядъ его по вопросу о подчиненія духовенства коронь. Этоть документь содержить въ себъ отвёты всёхъ членовъ коммиссіи на семнадцать предложенныхъ

имъ вопросовъ и хотя всё эти вопросы касаются только лишь ученія о таинствахъ, но и въ нихъ разко успало выразиться протестантское настроение Крамэра. Онъ утверждаетъ напр. что седмеричное число таниствъ вовсе не имветъ для себя основаній въ Священномъ Писаніи или въ твореніяхъ древнихъ отцовъ и учителей церкви, и если держаться строго Писанія, то нужно остановиться лишь на признании двухъ таинствъ: врещения и причащения. По вопросу о священствъ онъ, какъ мы видъли, признаеть, что епископъ и священникъ суть такіе же слуги. короля, какъ и всё свётскіе чиновники; они назначаются отъ вороны и при этомъ божественная благодать нисходить на нихъ столько же, сколько и на свътскихъ чиновниковъ государства. Поставление священника епископомъ имъетъ такое же значение, какъ и поставление его королевскою властию или избраниемъ народа. Никакого особаго посвященія при этомъ вовсе не требуется ибо, по ученію Священнаго Писанія, одного избранія или назначенія совершенно достаточно. Санъ епископа по Писанію не ниветъ никакого особеннаго значенія, епископъ и пресвитеръ одно и то же. Тайная исповёдь во грёхахъ предъ священникомъ необязательна для върующаго и т. п. Наконецъ и въ вопросахъ, васавшихся богослуженія и обрядовъ, Крамэръ не разъ обнаруживалъ себя сторонникомъ нововведеній. И предъ конвокаціей и предъ королемъ онъ добивался напр. уничтоженія разныхъ католическихъ обычаевъ внёшняго богопочтенія, какъ-то: украшенія иконъ, поставленія св'ячъ предъ ними. закрытія ихъ на время поста, обряда поклоненія кресту и т. п. Латинскія молятвы и пёснопёнія онъ переводиль на англійскій языкъ и въ такомъ видъ вводилъ при богослужения. Относительно чудотворныхъ иконъ онъ дълалъ королю представленія о необходимости ихъ уничтоженія, какъ такихъ предметовъ, которые способствуютъ развитію въ народі опасныхъ суевірій. Даже и этихъ немногихъ данныхъ намъ кажется достаточно для того, чтобы прійдти въ тому убъжденію, что по религіознымъ воззръніямъ своимъ Краморъ и въ царствованіе Генриха уже во многихъ случаяхъ значительно уклонялся отъ установленной догматики ватолицизма. Если же таково было настроеніе архіепископа и если, съ другой стороны, это быль человъкъ, пользовавшійся сильнымъ вліяніемъ, какъ первенствующій членъ англійской іерархія и принимавшій 19\*

самое близкое и дёятельное участіе въ обсужденіи религіозныхъ вопросовъ, то можно было бы повидимому ожидать, что и тё нормы вёроученія, какія были установлены англиканскою церковію въ царствованіе Генриха, въ значительной степени примуть протестантскую окраску. А между тёмъ при ближайшемъ знакомствё съ предметомъ оказывается, что относительно вёроученія англиканская церковь при Генрихѣ допустила такъ мало . измёненій, что и въ концё его царствованія оставалось почти столь же католическою, какъ была и до своего разрыва съ Римомъ. Интересно теперь посмотрёть, какимъ образомъ случилось, что протестантски-настроенный Крамэръ оставался верховнымъ іерархомъ той церкви, которая старалась сохранить свои католическія ученія и мало того, даже самъ содёйствовалъ ей въ этомъ, какъ одинъ изъ главнёйшихъ дёятелей при установленін нормъ ея вёроученія.

Несомебнно, что члены вёры и символическія книги, издававшіяся конвокаціей и парламентомъ въ царствованіе Генриха, очень часто утверждали такія вёроученія, которыя прямо противорвчили личнымъ убвжденіямъ Крамера. Правда, при совещаніяхъ. предшествовавшихъ изданію этихъ системъ ввроученія, онъ обыкновенно высказывалъ и доказывалъ справедливость своихъ собственныхъ воззрвній; онъ становился всегда вождемъ оппозиціи, но эта оппозиція его была настолько слаба, что даже и не влекла за собою никакихъ серьёзныхъ замвшательствъ и замедленій въ ходъ дъла. Оканчивалось всегда твиъ, что архіепископъ легко прекращалъ свое сопротивление и подписывался подъ документомъ, установлявшимъ для церкви такія въроученія, истинность которыхъ онъ лично не признавалъ. Въ извъстныхъ намъ отвътахъ напр. онъ ръшительно высказывалъ убъждение, что седмеричное число таинствъ не имветъ для себя оснований ни въ Священномъ Писаніи, ни въ твореніяхъ отцевъ церкви, а между твмъ тотчасъ же послё этого онъ далъ свое согласіе на королевскую книгу, которая вводила для англиканской церкви обязательное признание семи таинствъ, совершенно равныхъ по достоинству. Во все время Генрихова царствованія только одинъ разъ мы видимъ Крамэра, горячо и упорно отстаивающимъ свое мниніе, это именно тогда, когда онъ три дня спорилъ въ верхней палать парламента противь ультра-ватолическихъ шести

членовъ. Но можно дунать, что это быль случай исключительный, такъ какъ существовали особыя личныя причины, которыя побуждали Крамэра, даже во имя собственныхъ интересовъ, усиленно ратовать противъ статута 6-ти членовъ. Третій пункть этого статута утверждаль, что духовенство должно обязательно вести жизнь безбрачную, а за нарушение этого постановления виновные должны были подвергаться тяжкимъ уголовнымъ наказаніямъ, простиравшимся даже до конфискаціи имущества и смертной казни. Между твиъ мы знаемъ, что Крамеръ еще до принятія архіепископскаго сана вступных въ бракъ съ племянницею Озіандера. Вскорѣ послѣ своего вступленія на архіепископскій престоль, онъ выписаль свою жену къ себв изъ Германіи и жиль вивств съ нею, имвя нвоволько человвкъ двтей, хотя отврыто и не заявляль о своемь бракв. Съ утвержденіемъ шести членовъ ему грозила такимъ образомъ опасность поплатиться даже и головою, а потому его страстная оппозиція въ парламенть не представляеть въ себъ ничего удивительнаго. Есть основанія предполагать, что именно противъ обязательности безбрачія и была прениущественно направлена упорная оппозиція Крамэра, такъ какъ по этому вопросу онъ обращался напр. къ королю съ особымъ представленіемъ, изъявляя желаніе защищать свое мизніе въ публичномъ диспутв и соглашаясь даже быть вазненнымъ въ случать, если его аргументы противъ безбрачія не будуть признаны достаточными. По этому же вопросу онъ просилъ и Меланхтона письменно обратиться къ королю. Такимъ образомъ и единственный случай упорной оппозиціи Крамэра представляеть собою борьбу не столько за убъжденія, сколько за личныя интересы и безопасность. И чемъ же окончилась, къ какому результату привела эта усиленная Крамэрова оппозиція? Пришелъ въ палату самъ король и по свидётельству одного свётскаго лорда, принимавшаго участие въ засъданияхъ этого пардамента, обнаружилъ такую великую богословскую ученость, что убъдилъ всъхъ, а въ томъ числѣ и Крамэра, который тотчасъ же и поспѣшилъ отказаться оть своей оппозиции. Никто изъ насъ конечно не будетъ настолько простодушенъ, чтобы принять слова лорда въ нхъ буквальномъ смыслё и действительно поверить, что такой серьёзный и ученый богословъ, какъ Крамэръ, оказалоя слабымъ при столкновении съ несомнённо поверхностными богословскими

познаніями Генриха. А между твиз не можеть быть никакого сомнънія въ томъ, что именно личное вліяніе короля заставило Крамэра отказаться отъ оппозиціи членамъ. Десять лють спустя въ своемъ отвътв на требования, предъявленныя тогдашнему правительству девонширскими инсургентами, архіепископъ санъ подтверждаеть, что еслибы король лично не явился въ палату, шесть членовъ никоимъ образомъ не прошли бы въ парламентв. Несомнённо стало-быть, что Крамэръ отказался отъ своей оппозиціи членамъ, только уступая личному вліянію короля, но конечно не потому, что великая богословская ученость Генриха заставила его признать свой взглядъ несостоятельнымъ и превлониться предъ несокрушимою силою его аргументовъ. Послъдствія показали, что доводы Генриха вовсе не имѣли такого обаятельного вліянія на Крамэра, такъ какъ онъ и до конца своей жизни оставался при тёхъ же взглядахъ. какіе отстаивалъ, оппонируя членамъ. Если же онъ прекратилъ свою оппозицію въ палатъ и уступилъ королю, то единственно потому, что это былъ король, а въ правилахъ Крамэра вовсе не было, чтобы усиленно отстаявать свои убъжденія противъ вънценосныхъ оппонентовъ. Если такой взглядъ нашъ на образъ дъйствій архіепископа еще нуждается въ подтверждения, то мы можемъ пожалуй сослаться на его собственныя слова, достаточно характеризующія его отношеніе къ своимъ убѣжденіямъ, какъ скоро они идуть въ разрѣзъ со взглядами государя. Представляя свои ответы на семнадцать извъстныхъ уже намъ вопросовъ относительно таинствъ, Крамэръ въ концъ концовъ прибавляетъ: "таково мое мнъніе и ръшеніе мое въ настоящее время, но я не буду дерзостно настаивать на немъ и окончательный приговоръ по этому вопросу вполнъ предоставляю вашему величеству". Воть собственное признание архіепископа, могущее служить ключемъ къ разъясненію его образа двйствій по вопросамъ въроученія во все время царствованія Генриха. Каковы бы ни были его личныя убъжденія, какъ бы ни быль онь увврень въ ихъ непреложной истинности, во всякомъ случать онъ нивогда не считалъ для себя удобнымъ и возможнымъ дерзостно отстанвать ихъ, если они противоръчать тому, чего желаетъ воля государя. Само собою разумъется, что такое до крайности легкое повидимому отношение къ своимъ религиознымъ убъжденіямъ представляется на первый взглядъ весьма непривлекательнымъ; но можетъ-быть образъ дъйствій архіепископа покажется намъ и болъе извинительнымъ, если мы поближе всмотримся въ тъ условія, среди которыхъ ему приходилось жить и дъйствовать.

Чтобы составить себъ по возможности правильный взглядъ на двятельность Крамэра, никогда не следуеть забывать, что король, съ которымъ ему приходилось имъть дъло, былъ именно Генрихъ, а этотъ Генрихъ слишкомъ мало церемонился съ дюльми, его окружавшими, такъ что ни одинъ изъ нихъ не могъ поручиться за свою безопасность и напротивъ, каждый быль увърень, что мельящее противоръчіе, неосторожность или просто интрига враговъ можетъ въ одинъ день не только лишить его всяхъ королевскихъ милостей, но даже привести и къ эшафоту. Если Генрихъ не задумывался подписывать смертные приговоры надъ своими собственными, нъкогда любимыми женами, то обыкновенные подданные, несвязанные съ нимъ узами родства и и любви и неносившіе короны, твиъ менте конечно могли разсчитывать на его снисходительность. Своенравный десцоть въ гнъвъ своемъ не разбиралъ ничего и никому не давалъ пощады. Онъ ни мало не поколебался напр. въ одинъ день ниспровергнуть и, какъ говорится, втоптать въ грязь такого человъка, какъ кардиналъ Уользи, который въ продолжение многихъ лать быль его неизманнымь руководителемь и главнымь министромъ, пользовавшимся его полнъйшимъ довъріемъ. Другой такой же довъренный министръ Томасъ Кромвель, слишкомъ понадъявшійся на свою силу и на прочность расположенія къ себъ Генриха, позорно закончилъ на эшафотъ свою блестящую варьеру, настолько изобиловавшую милостями монарха, что казалось, прочность ея была вполнъ обезпечена. Не смутился Генрихъ ни предъ талантомъ и европейскою ученою знаменитостію Томаса Мора, ни предъ благочестіемъ и добродътелію Фишера, епископа Рочестерскаго: и тому и другому онъ хладновровно снялъ головы, какъ скоро они осмелились оказать некоторое хотя бы и слабое противорячіе его упрямой воль. А между тымь поводовъ къ тому, чтобы навлечь на себя гизвъ короля и кару закона, было весьма немало, особенно при той неопредъленности и запутанности церковныхъ отнощеній, какая наступила вслёдъ за разрывомъ съ Римомъ. Костры и висвлицы, нервдко воздвигавшіеся на Смит-

онаьна, ясно показывали, что въ то время нельзя было быть ни протестантомъ, ни католикомъ, такъ какъ въ первомъ случаъ грозилъ костеръ за уклонение въ ересь, а въ послёднемъ-висвлица за признание папы и отрицание королевскаго главенства. Соблюсти при этихъ условіяхъ должную середину и обезпечить себѣ безопасное существование въ ту смутную эпоху было, очевино, не легко, а тёмъ болёе человёку, стоявшему на вершинъ общественной люстницы въ близкихъ непосредственныхъ отношеніяхъ къ королю и что всего важнёе, во главе именно той самой сферы религіозно-церковныхъ вопросовъ, путь по которой быдъ наиболее свользкимъ. А такимъ человекомъ и былъ архіепископъ Крамэръ. Его положение было въ высшей степени опаснымъ, такъ какъ великое множество враговъ постоянно подстерегало его и жаждало его погибели. Возведенный на архіепископский престоль по выбору и воль короля, "praeter opinionem et sensum multorum", онъ уже въ силу одного этого имвлъ многихъ завистниковъ и людей въ себъ нерасположенныхъ, особенно въ высшихъ сферахъ государства и церкви. Но эти, хотя и многіе завистники составляли лишь ничтожное меньшинство въ той громадной арміи враговъ, которая ненавидъла Крамэра и возставала противъ него, какъ сторонника церковной реформы. Его протестантствующее настроеніе, обнаруживавшееся, какъ мы знаемъ, при всякомъ удобномъ случав, ни для кого конечно не было тайною; а потому всё тё, которые старались отстоять старый порядокъ, если не въ церковномъ устройствъ, то по крайней мъръ въ въроучении и обрядахъ, видъли въ немъ своего главнаго и могущественнъйшаго врага. Гибель Крамэра или низвержение его съ архіепископскаго престола — это было задушевнымъ желаніемъ консервативной партіи, върнымъ залогомъ ся поднаго и окончательнаго торжества. Предводительствуемая и наставляемая Гараннеромъ, епископомъ Уиньчестерскимъ, она зорко слъдила за всёми малёйшими дёйствіями архіепископа, стараясь отыскать въ нихъ какъ можно болёе матеріала, которымъ можно бы было воспользоваться для того, чтобы подвести его подъ судъ и подорвать къ нему довъріе государя. Бывали моменты, когда ея старанія сопровождались такимъ большимъ успѣхомъ, что неизбъжное паденіе Крамэра можно уже было повидимому считать двломъ рвшеннымъ; но каждый разъ неожиданнымъ результатомъ

296

интриги было лишь новое усиление архиепископскаго авторитета. Въ 1543 году, т.-е. въ ту эпоху, когда король, недавно настоявшій на утвержденін шести членовъ въры, обнаруживалъ себя самымъ ревностнымъ защитникомъ старыхъ католическихъ ввроученій и обычаевъ, враги архіепископа пришли къ мысли, что теперь въ ихъ рукахъ достаточное количество данныхъ для его обвиненія и можно надвяться, что его дерзостная оппозиція членамъ въ палате несколько охладила расположение въ нему короля, а потому предприняли противъ него рашительное нападеніе. Путешествуя по Краморову діоцезу, они слушали пропов'ян и рачи накоторыхъ проповадниковъ, извастныхъ своимъ протестантскимъ образомъ мыслей и пользовавшихся покровительствоиъ архіепискода. Изъ этихъ проповъдей они выбирали разныя мивнія, не согласовавшіяся съ установленными церковію, н на основании такихъ и другихъ подобныхъ же данныхъ составили на Крамэра доносъ, въ которомъ обвиняли его, какъ попровителя среси, и указывали также на то, что онъ вопреки статуту 6-ти членовъ, имъетъ жену и дътей. Доносъ этотъ отъ имени Кантербурійскихъ пребендаріевъ при удобномъ случав представленъ былъ королю. Въ то же самое время нъвто Джонъ Гостикъ, представитель Бедоордшира, даже въ парламентъ выступилъ съ речью противъ архіепископа, обвиння его, какъ распространителя ложнаго ученія относительно евхаристія и покровителя всёхъ ересей. Смълость, съ какою сдълано было теперь нападение на Крамэра, свидётельствовала повидимому о томъ, что его враги нитьли серьёзныя основанія разсчитывать на успёхъ своей попытки, а потому сторонники реформы съ ужасомъ ожидали уже, что ихъ вождя постигнетъ такая же участь, какую недавно пришлось испытать еще болве могущественному Кромвелю. Но ко всеобщему изумленію, интрига закончилась такъ, какъ вовсе не ожидали ея организаторы. Получивъ доносъ на архіепископа, Генрихъ однажды вечеромъ отправился въ лодкъ на прогулку по Тэмэт и велтлъ грести по направлению къ Ламбэтскому дворцу, гдъ имълъ свое мъстопребываніе Крамеръ. Завидъвъ королевскую лодку, слуги архіепископа посп'яшили извъстить своего господина объ ся приближении и Крамэръ вышелъ на берегъ привътствовать государя и приглашаль его къ себъ во дворецъ; но Генрихъ позвалъ его съ собою въ лодку, и посадивъ подлъ себя завелъ съ нимъ долгую бесъду, которая продолжалась во все остальное время прогулки. Между прочимъ король говорилъ архіепископу, что въ послёднее время спокойствіе королевства сильно возмущается, благодаря распространенію въ немъ разныхъ ересей и ложныхъ ученій. Такое положеніе дълъ можетъ имъть очень опасныя послёдствія, такъ какъ религіозныя разногласія легко могуть разразиться гражданскими междоусобіями. Лучшее средство къ пресъчению этого зла состоять по его мизнию въ томъ, чтобы разыскать главнаго виновника и покровителя сретическихъ волненій и подвергнуть его примърному наказанію. Нъкоторые прелаты и лорды совътують ему также прибъгнуть именно въ этому средству. Когда же Крамэръ, на вопросъ вороля объ его мивній, призналъ также, что устраненіе главнаго виновника ересей должно дъйствительно улучшить положение дъла, тогда Генрихъ примо перешелъ къ главному предмету своего разговора. "Многіе, сказаль онь, увъряють меня, что именно вы и есть главный ересіархъ и покровитель еретиковъ и что только въ силу вашего потворства шесть членовъ оспариваются и не соблюдаются въ вашемъ діоцезъ". При этомъ король предложилъ Крамэру для прочтенія и тоть донось, который онъ получиль на него отъ кантербурійскаго клира. Минута была ръшительная, но Крамэръ не потерялъ присутствія духа; онъ откровенно признался королю, что действительно состоить въ законномъ браке и имееть семью, но этоть бракъ заключенъ былъ еще задолго до того времени, когда статуть шести членовь вмениль англиканскому духовенству въ обязанность жизнь безбрачную. Правда, его личныя убъжденія остаются такими же, какими онъ обнаружиль ихъ при оппозиціи шести членамъ, но какъ скоро члены возведены были въ законъ, онъ ни въ чемъ не позволяетъ себъ ихъ нарушенія. Въ доказательство своего повиновенія закону онъ указываль королю на то, что тотчась же после утверждения статута шести членовъ онъ поспъшилъ отослать свою жену и всю семью въ Германію и теперь ведеть жизнь безбрачную. Что же касается обвиненія его, какъ еретика и покровителя еретиковъ, то онъ на колънахъ умолялъ короля назначить коммиссію судей для формальнаго изслёдованія всёхъ пунктовь доноса, такъ какъ онъ вполнъ увъренъ, что сумъетъ доказать ихъ полную несостоятельность. Сытлое объяснение архиепископа произвело хорошое

впечатлёніе на короля; онъ увёряль его въ своемъ неизменномъ расположении и въ подтверждение этого соглашался назначить коминссію для изсладованія обвиненій подъ предсадательствомъ саного Крамэра. Когда же архіепископъ возражаль, что онъ не можеть быть судьею самого себя, то Генрихъ назначилъ другихъ ищъ, но не для суда надъ нимъ, а надъ его обвинителями. После строгаго допроса, доносчики должны были просить у Крамера прощенія, а главнъйшіе изъ нихъ поплатились даже и тюремнымъ завлючениемъ за свою неудачную попытку. Джону Гостику король послалъ сказать, что если онъ тотчасъ же не откажется отъ своихъ обвиненій и не испросить прощенія у архіепяскопа, то онъ покажетъ на немъ такой примъръ, который способенъ будеть вразумить должнымъ образомъ всвхъ подобныхъ ему ложныхъ доносчиковъ. Такимъ образомъ первое открытое покушеніе на Крамэра закончилось полнъйшимъ фіаско; но это не вразумило его враговъ и не отняло у нихъ желанія при удобномъ случать и еще разъ попробовать свои силы. Года два спустя, члены тайнаго совъта, въ то время состоявшаго въ большинствъ изъ консерваторовъ, стали настаивать предъ королемъ на необходимости привлечь архіепископа къ суду по обвиненію въ среси и заключить его въ Тоуэръ, такъ какъ еретики подъ его покровительствомъ усидились до такой степени, что и Англіи грозятъ въ близвомъ будущемъ такіе же политическіе и соціальные безпорядки, которые уже разътдають Германію. Генрихъ согласился съ представленіями совѣта и дозволиль имъ привлечь Крамэра къ суду, а въ случав подтвержденія обвиненія заключить и въ Тоуэръ. Такое начало настолько ободрило враговъ архіепископа, что они почти уже торжествовали свою побъду; но скоро оказалось, что ихъ торжество было преждевременнымъ. Въ ночь наканунъ того дня, когда должно было состояться привлечение Крамэра къ суду, Генрихъ послалъ въ Ламботъ мистера Донни, одного изъ своихъ придворныхъ и друга Крамэра, съ предписаніемъ, чтобы архіепископъ тотчасъ же явился къ воролю. Когда Крамэръ явился, Генрихъ сообщилъ ему, что по поводу чрезвычайнаго усиленія ересей въ Англіи, совъть просиль у него дозволенія привлечь къ суду и заключить въ Тоуэръ его, архіепископа, какъ главнаго покровителя сретиковъ, утверждая, что цока онъ на свободъ и остается членомъ совъта, полное изслъ-

дование двла невозможно, такъ какъ свидътели побоятся показывать что-либо противъ него. "На это прошеніе, прибавилъ король, я уже далъ свое согласіе и завтра утромъ оно будеть приведено въ исполнение". Услыхавъ такую въсть, архиепископъ благодарилъ короля за милостивое предувъдомление и заявилъ, что онъ готовъ идти и въ Тоуэръ, такъ какъ предпочитаетъ торжественно предъ судомъ доказать свою невинность лучше, нежели оставаться подъ подозръніенъ. Онъ просилъ лишь кореля о назначенія судей ученыхъ и безпристрастныхъ, такъ какъ дъдо идетъ объ его правовъріи. Но король на это замътилъ ему, что подчиняться желанію совёта и отправляться въ тюрьму значить съ его стороны то же, что добровольно отдавать себя въ руки своихъ враговъ, такъ какъ пока онъ лишенъ свободы, вовсе не трудно подыскать несколькихъ свидетелей, которые согласятся подтверанть вавія угодно обвиненія. Не желая отдавать его прямо на жертву врагамъ, король далъ ему отъ себя приказание, какъ онъ долженъ поступать въ настоящемъ случав. Когда васъ призовутъ завтра въ совётъ, говорилъ онъ Крамэру, и постановятъ ришеніе о заключеніи васъ въ Тоуэръ, вы, какъ членъ совѣта, требуйте, чтобы вамъ дана была очная ставка съ вашими обвинителями и чтобы врестъ допущенъ былъ лишь въ томъ случав, если вамъ не удастся опровергнуть взводимыхъ на васъ обвиненій. Если же вамъ будетъ отказано въ удовлетворенія этого законнаго требованія, то аппеллируйте ко мнѣ. При этомъ Генрихъ далъ ему свой перстень, который и велвлъ показать членамъ совта въ знакъ того, что король принимаетъ это двло на свое непосредственное разсмотрание. Утромъ сладующаго дня архіепископъ подучилъ приглашеніе явиться въ засъданіе совъта. Его враги, въроятно уже увъренные въ своей побъдъ, захотвли даже поглумиться надъ нимъ и подвергнуть его некоторому унижению. Въ залу совъта онъ не былъ допущенъ и вынужденъ былъ долгое время ожидать въ пріемной вмъсть со слугами. Одинъ изъ кородевскихъ врачей, докторъ Бёттсъ, бывшій свидътелемъ этого, поспъшилъ сообщить королю, что съ Крамэромъ обращаются уже не какъ съ архіепископомъ, а какъ будто бы съ лакеемъ, такъ какъ онъ видълъ его цълый часъ толкущимся вмёстё съ ливреями. Разгнёванный король тотчасъ же послалъ приказъ, чтобы Крамэръ введенъ былъ въ залу со-

въта и чтобы члены немедленно приступили къ разслъдованію его двла. Когда архіепископъ предсталъ предъ совътомъ, ему сообщени, что онъ обвиняется вакъ главный покровитель среси, и что для большей свободы въ изслёдовании этого дёла, признаво необходимымъ немедленно же заключить его въ Тоувръ. Архіепископъ требовалъ, чтобы ему дали возможность опроверпуть взводимыя на него обвиненія и доказываль, что нельзя принаса англиканской церкви и члена совёта заключать въ тюрьму по одному лишь подозрёнію. Когда же члены сов'вта не обратили никавого вниманія на его доводы, онъ заявиль, что аппеллируеть въ вородю и показалъ перстень, какъ доказательство того, что вороль принимаеть его аппелляцію. По обычаю, королевскій перстень долженъ былъ быть возвращенъ королю всёми членами совата вибств, какъ знакъ того, что двло теперь передается ими вь руки вороля. Во исполнение этого обычая, всв члены совъта вивств съ Кранэронъ тотчасъ же отправились къ королю, который приняль ихъ весьма немилостиво и осыпаль упревами за то недостойное обращение, какое они дозволили себъ относи-, тельно архіепископа, виновность котораго вовсе еще не доказана. Онъ говорилъ, что никому онъ столько не обязанъ, какъ архіепископу, что это единственный человёкъ, который настолько любилъ своего государя, что никогда не противился его волъ, а потому онъ увъренъ, что всякій, кто хочеть служить ему и пользоваться его расположениемъ, будетъ относиться въ архиепископу со вствиъ возможнымъ уваженіемъ. Послѣ такихъ словъ короля, ченамъ совъта оставалось лишь оправдываться и поспъшно нскать примиренія съ тёмъ, кого только-что старались низвергнуть. Такимъ образомъ всё интриги враговъ противъ Крамэра оканчивались ничёмъ: онё разбивались о неизмённое довёріе и расположение въ нему короля, подорвать которое не было повииному никакихъ средствъ. Кардиналъ Уользи и Томасъ Кромвель въ свое время пользовались конечно не меньшимъ расположеніемъ Генриха, но это не помѣшало имъ однако лишиться всего и даже жизни и не обезпечило имъ даже снисходительности короля. Какъ ни велико было расположение къ нимъ Генриха, они не сумъли упрочить его за собою и сохранить до вонца жизни, а потому за могуществомъ и блескомъ слъдовало 1030рное паденіе. Изо всёхъ высокопоставленныхъ и близнихъ

въ Генриху лицъ только одинъ Крамэръ съ успёхомъ выполнилъ эту трудную задачу; до самой смерти короля, т.-е. около 15 лёть, онъ неизмённо удерживаль за собою то довёріе и расположеніе, которое разъ пріобрівль. Добиться этого было весьна нелегко и въ особенности архіепископу, такъ какъ нигдѣ капризы и деспотичесвія притязанія Генриха не обнаруживались съ такою сидою, какъ именно въ сферт религіозно-церковныхъ вопросовъ, и съ другой стороны, ничто не принималось такъ близко къ сердцу Генрихомъ и не возбуждало такъ его гнъва. какъ противоръчіе его церковному авторитету и уклонение отъ предписанныхъ имъ ученій. Если при всемъ томъ Крамэръ благополучно прошель опасный и скользкій путь Генрихова царствованія, удержавъ свою голову на плечахъ, и до конца сохранилъ за собою довъріе и расположеніе вороля, то единственно благодаря той эластичности, какую онъ постоянно обнаруживалъ при столкновеніи съ щекотливыми вопросами. Самъ Генрихъ говорилъ членамъ совъта, что Крамэръ- единственный человъкъ, который настолько любилъ своего государя, что никогда не противидся его волв, и въ этомъ завлючается разгадка того, почему онъ, несмотря на всю трудность своего положенія, удержался на немъ до конца. Какъ бы ни разнились его личныя религіозныя убъжденія отъ того, на чемъ настаивалъ король, онъ не скрывалъ ихъ; но съ другой стороны на нихъ и не настанвалъ. Ему предстоялъ выборъ: или отказаться отъ своей власти и положенія, потерять все, можетъ быть даже и жизнь, или же поступиться своими убъжденіями. Не долго думая, онъ предпочель послёднее. Свои личныя убъжденія онъ хранилъ про себя, а во внъ поставляль себъ за правило всегда и во всемъ подчиняться волъ государя. Конечно въ такомъ образъ дъйствій очень мало привлекательнаго; въ немъ нёть и намека на геройство, на силу характера, на то святое самопожертвование, которое за въру свою всегда готово идти на встрвчу и мученическому ввнцу. Но Крамэръ вовсе и не принадлежалъ къ разряду героевъ, --- натуръ великихъ, исключительныхъ; на вёнецъ мученика онъ не изъявлялъ съ своей стороны ни мальйшихъ претензій. Это былъ самый обыкновенный смертный, а потому и образъ дъйствій его нужно цънить съ обычной, заурядной точки зрвнія. Если же такъ, если мы разъ навсегда откажемся отъ мысли, что онъ долженъ былъ

302

бы даже и кровію запечатлёть истинность своихъ убъжденій, то его двятельность при Генрикъ представится намъ совершенно въ яномъ освъщения. Человъкъ несомнънно протестантствующаго настроенія, искренно преданный идеб о необходимости коренной религіозно-церковной реформы, онъ въ то же время прекрасно понималь, что настаивать при существующихь условіяхь на немедленномъ осуществления такой реформы значило бы напрасно губить себя и вредить своему двлу въ самомъ его зародышв. Не на минуту не упуская изъ вида идею религіозно-церковной реворны. постоянно имъя ее предъ собою. какъ конечную цъль своихъ стреиленій, Кранэръ поставлялъ себъ задачей служить ей всегда и во всемъ, но лишь настолько, насколько позволяють это существующія условія. И съ точки зрънія интересовъ ре-•орны нужно отдать лишь честь его благоразунію и ловкости; онъ выподнилъ свою задачу съ великимъ успъхомъ. Получивъ первенствующее положение въ английской јерархии и заручившись ресположениемъ государя, онъ извлекъ изъ этихъ благоприятныхъ ия себя обстоятельствъ все, что только можно было извлечь на пользу реформы. При всякомъ удобновъ случав и предъ королемъ, и въ парламентв, и въ конвокація, и въ пастырской деятельности своей, онъ всегда старался о томъ. чтобы употребить всю силу своего вліянія въ изв'ястномъ направленіи. Далеко при этомъ онъ некогда не заходилъ, никогда не рисковалъ собою и своимъ положеніемъ; но дълалъ лишь то, что оказывалось возможнымъ. Ценою многихъ, иногда тяжелыхъ уступокъ онъ сохранялъ за собою свое вліятельное положеніе, но за то, благодаря этому положению, онъ имвлъ возможность сделать все то. что было слыано при Генрихъ въ интересахъ реформы. Правда, сдълано было немного, но при условіяхъ далего неблагопріятныхъ н этимъ на первый разъ можно было удовольствоваться. Сокранивъ же за собою до вонца архіепископсвій престолъ и распозожение Генриха, Крамэръ получилъ возможность при началъ сладующаго царствованія выступить однимъ изъ первенственствующихъ членовъ новаго правительства и на подготовленной и расчищенной почва приняться уже въ гораздо болае шировою свободой за осуществление религизной реформы.

## γП.

Вступленіе на престоль Эдуарда VI было истиннымъ торжествомъ для сторонниковъ реформы. такъ какъ вмёстё съ тёмъ и государственное управление переходило въ ихъ руки. Юный король, не достигшій еще и десяти лють оть роду, конечно не могь быть самостоятельнымъ и полноправнымъ государемъ своей страны, но насколько его личное вліяніе могло им'ять зна- " ченіе и двиствительно проявлялось въ государственныхъ двлахъ, его симпатіи всецвло были на сторонъ протестантизма. Само собою разумвется, что въ такомъ раннемъ возраств тв или другія религіозныя симпатіи Эдуарда внолит завистли отъ воспитанія, а его наставники. Коксъ и Чикъ были самыми искренними сторонниками реформы. Они постарались сдёлать все, что возмояно, чтобы свое протестантское настроение передать и королю, а потому ихъ воспитанникъ во все время своего кратковременнаго церствованія обнаруживалъ себя всегда ревностнымъ приверженцемъ реформы. Бывали даже случаи, когда въ своей протестантской ревности онъ заходилъ далёе самыхъ вождей реформы. Въ январъ 1549 года напр. парламентскимъ статутомъ введенъ былъ во всеобщее и обязательное употребление новый богослужебный чинъ, только-что составленный комитетомъ прелатовъ и богослововъ, подъ предсёдательствомъ Крамэра. Этотъ новый чинъ англійскаго богослуженія, долженствовавшій замёнить собою католическую мессу и обриды, привътствовался какъ великая побёда въ духё реформы; но такъ какъ въ немъ многое было оставлено и изъ католической старины, то конечно крайніе протестанты не были имъ довольны и высказывали свои возраженія. Такихъ крайнихъ ревнителей было очень немного и притомъ это были глаенымъ образомъ иностранцы, какъ напр. Кальвинъ, Буцеръ и Мартиръ; но юный король рашительно принялъ ихъ сторону. Онъ сталъ усиленно настаивать на томъ, чтобы богослужебная книга подвергнута была пересмотру и чтобы въ ней сделены были новыя измененія въ духе боле решительнаго протестантизма. Онъ такъ горячо принялъ къ сердих это дело, что когда епископы медлили исполнениемъ его желанія, грозиль своею властю учредить пересмотрь и представить

его на утверждение ближайщей не сесси парланента. Въ томъ яе рода Эдуардъ заявилъ себя и въ отношениятъ къ сестра своей принцесств Марін. Дочь Катарины Аррагонской Марія настъдовала и убъжденія и характеръ матери. Несмотря ни на каия парламентския постановления, она никакъ не хотвла принять новое исповъдение и обряды англиканской церкви, упорно придерживаясь католицизма. Не одинъ разъ ей предъявлялось настоятельное требование, чтобы она врекратила у себя публичное совершеніе католической мессы, доходило до того даже, что ея галелланы подвергались аресту; но при всемь томъ она оставазась непреклонною. Это упорство Маріи всего болёе оскорбляло Эдуарда; онъ обращался къ ней съ письменными увъщаніями. приказывалъ, требовалъ, грозилъ и иннакъ не соглашался оставить её въ поков. Онъ считалъ грахомъ и преступленіемъ дозволять своей сестръ упорное пребывание въ заблужденияхъ ндо-10поклонства, а потому хотёль даже примённть въ ней мёры грайней строгости. Не малаго труда стоило Крамэру и другимъ спископамъ отклонить юнаго ревнителя протестантизма оть этой чысли и убъдять его въ необходимости оставить Марію въ ноков. При такомъ настроеніи короля, естественно можно было вполнъ бытъ увъреннымъ въ томъ, что всякая мъра, предприниизеная въ духв реформы, встрётить съ его стороны самое испреннее сочувствіе и поддержку. Тёмъ болёе могъ быть увёренъ въ король Крамеръ, какъ человъкъ, особенно близкій къ нему н даже оказывавшій вліяніе на самый ходъ его воспитанія, въ качестве его крестнаго отца. Но особенно серьёзных услугь оть Элуарда протестантская партія могда ожидать лишь со временень, т.-е. тогда, когда онъ достигнетъ совершеннодътія и вступить въ обладание всвин правами своего королевскаго сана. До этого врежени, по завъщанію Генриха, управленіе государственными льлами предоставлено было совъту 16 правителей, особо назначенныхъ для этой цёли изъ числа высшихъ сановниковъ корозевства. Благодаря случайному стеченію обстоятельствъ, протестантская партія въ совътъ правителей съ самаго начала пріобръза себъ ръшительный перевъсъ. Могущественнъйшіе изъ сторонниковъ старой церкви имъли неосторожность сильно вооружить противъ себя умирающаго Генриха, подозрительность и раздражительность котораго достигла врайнихъ размяровъ подъ

вліяніснъ болвани. Видя въ нихъ представителей опасной политической интриги. Генрихъ прежде всего послённых вычеркнуть наъ имена наъ числа правителей, назначавшихся завъщаниемъ, а потому послё его смерти совёть малолётного короля оказался соотоявляниь по преямуществу изъ сторонниковъ ресорны. Какъ вожаь протествитской партия я какъ одинъ изъ первенствующихъ правителей. Караморъ получаль теперь возможность оназывать праное и сильное влінніе на ходъ государственнаго управленія доставшагося темерь вы руки его друзей и сторонниковъ. Правда, этоть только-что установленный порядокь скоро потерийль существенное измёненіе, но интересы реформы ни мало отъ того не постравали. Изъ среды правителей возвысился дядя водоля, герцогъ Соммерсеть, воторый съ титуломъ протектора долженъ быль до совершеннольтія Эдуарда пользоваться почти всеми правани нороля, причемъ остальные правители совершенио ступевывались предъ его единоличною властію. Такая перемёна не тольно не ослабила, а скорже еще усилила государственное вліяніе Крамэра, такъ какъ протекторъ, ревностный сторонникъ реформы, находнися въ самыхъ лучшихъ отношеніяхъ въ архісвископу и ни одной более или менее вежной меры, особенно -въ дълекъ церновныхъ, не предпринималъ безъ совъщания съ нинь. Иного можно было бы повидимому ожидать отъ герцога Нортумберленда, который скоро низвергъ Соммерсета, и самъ занявь его масто, до конца жизни Эдуарда оставался протекторомъ и главою государства; но и онъ, хотя прежде вовсе не принадлежаль къ числу искреннихъ сторонниковъ реформы, те-. перь не считаль возможнымъ изменять принятому правительствомъ направленію и отврыто повровительствоваль протестан-- тизму. Такимъ образомъ со смертію Генриха положеніе Крамэра существению видоизминялось. Ему уже не было болие надобности отвазываться отъ своей воли и измёнять своимъ убвяденіянъ, чтобы обезпечить себъ прочное положение и личную безопасность; онъ стоялъ теперь такъ твердо и настроеніе новаго правительства было такъ для него благопріятно, что лично за себя онъ могъ быть вполна спокойнымъ. Широкій просторъ отнрывался притомъ и для реформаторской двятельности Крамэра. Если прежде въ своемъ служении дълу реформы, онъ постоянно наталкивался на такія препятствія, борьба съ которыми

не была ему по силамъ, если прежда ему прицоднарсь прибъгать нь тяжельнъ уступнамъ, мириться съ противоръчіяни, довольствораться лишь немногими, часто инчтанисник, пріобрътеніями; то тапарь напротивъ ему предстояда поридимому полная свобода дъйствовать, руководствуясь липнь собственнымъ убъжденіемъ. Пужно было только должнымъ образонъ воспользоваться благопріятно сдожнашимися условіами и Крамаръ дъйствительно сдёлалъ для ревормы всё, что успёль и что способенъ былъ сдёланъ.

Царствование Эдуарда началось, какъ навлотно, обворомъ возкъ главнъйшихъ мъръ, какія предиринаты были при Генрихъ относительно релиріи и церкви. То, что въ этихъ мараль соотвіяствовало настроению новако протестанотвующаго правительства, долучно подтверядение, а что напротивъ не согласовалось оъ его, намереніями, то цодвергасов уничтоженію. Уничтоженіе папсвой власти, королевское главенство надъ церковію, подчиненіе ауховенства корона-всё это были такія нары, которынь реворнаторское правительство не мордо не сочувствоваль, а потому оно и постаралось объ ихъ немедленномъ законодательномъ подтверидения. Но что касастоя въроучения и обрядени, то въ этомъ отношения отъ процискиного царствования осталось нистолько статутовъ, съ которыни Эдуардово правительство не могло примириться. Были напр. постановленія, угрожавшія стрежайшею уголовною карой за всякое уклонение въ сресь, т.-с. за всякое ототупление отъ утвержденной системы впроучения; быль отвтуть пести членовъ, вибнярній въ обязанность строго согласоваться съ католическими ученіями и обычаями, какь напр. ученіе о пресуществления въ евхаристия или безбрачие духовенства; были законы, подвергавшие сильным в ограничениям овободу употребленія въ народа англійскаго перевода Библін. Воз такін постановления, какъ несогласныя съ намърениями новаго правительства, были конечно подвергнуты уничтожению. Само собою разумъется, что со стороны Крамэра этоть образъ дъйствій правительства долженъ былъ встрятить лишь сочувотвіе и поддержку. Какъ лордъ парламента, онъ принималъ непосредственное участіе во всёхъ новыхъ постановленіяхъ, а когда нужно употреблялъ и свое архіепископекое вліяніе для ихъ поддержви и осуществленія на практикъ. Мы уже упоминали о томъ напр. какъ

20\*

онъ первый обратнися къ королевской власти съ просъбою о дарованія сму патента на права архіспископа, твиз еще разъ торжественно признавая эти права основанными на полномочіяхъ, даруеныхъ королемъ. Этимъ поступномъ онъ показалъ примъръ, котороку послёдовали и остальные епископы, и такимъ образомъ содействоваль утверждению установленныхъ отношения между духовенствоить и короною. Какъ высшій представитель англійского влира и какъ первенствующій членъ конвокаціи, Крамэръ всего бодве могъ имъть вдіяніе именно въ этомъ собранія, а каково деляно было быть это вліяніе, предугадать было не трудно. Отврывая засёданія первой конволеція, собравшейся въ царотвование Эдуарда, Крамэръ въ рёчи своей уже убъждаеть духовенство смело вести внередъ дело церковной реворны и отрого держаться при этомъ указаній Священнаго Писанія. И его ресорматорскія воззванія, какъ видно, не оставались безъ последотвій, такъ вакъ въ этой же первой конвокація мы видимъ принятыми текія ришенія, какъ напр. о необходимости пріобщенія для всёхъ подъ двумя видеми и объ отмёнё безбрачія духовенства.

Подтверждение или уничтожение предпринятыхъ цервовныхъ мърепріятій было лишь вступленіемъ къ дълу серьёзной реформы, осуществить которую на расчищенной и подготовленной Генрихомъ почвѣ приняло на себя задачу правительство Эдуарда. Новосозданная англиканская церковь, хотя отдёлилась оть Рима и приняда главенство вороля, въ вёроучении и культё. допустыв досель такъ мало измененій, что оставалось еще почти виодий католическою. Реформа этихъ самыхъ существенныхъ сторонъ цервовной жизни предстояла впереди и этотъ великій трудъ почти всею своею тяжестію долженъ быль лечь на Крамэра. Протекторь и свётскіе дорды, стоявшіе у кормила государственнаго правления, могли конечно только сочувствовать двлу реформы и своею властію оказывать ему возможную поддержку; но у нихъ не было ни способностей, ни желанія заниматься изслъдованіемъ религіозныхъ вопросовъ. Такое изслёдованіе и основанное на немъ руководительство деломъ церковной реформы по всей справедливости предоставлялось тому влассу людей, который быль на то призвань и въ тому способенъ, т.-е. духовенству и ученымъ богословамъ, а въ ихъ средѣ несомнѣнно

первенствующее положение принадлежало Крамэру. Онъ былъ примасъ и митрополить всей Ангији, т.-е. высшій представитель англійскато клира; онъ одинъ изъ всего духовенства пользовался громаднымъ вліяніемъ у вородя и правительства, онъ былъ искренно преданъ дълу реформы и давно уже извъстенъ ветмъ своимъ протестантскимъ настроеніемъ и по своему образованію. по своей учености, онъ быль пожалуй самымъ выдающимся изъ всвхъ богослововъ и канонистовъ Англін. Въ силу всего этого именно Крамэръ и является при Эдуардъ передовынъ вождемъ церковной реформы. Правда, подла него групнировался цалый кружокъ людей, ему сочувствовавшихъ и болве или менве способныхъ въ дёлу, но всё они были лишь его помощниками и нивли второстепенное значение, иниціатива же каждаго предпріятія, направленіе и руководительство имъ, даже громадная доля личнаго труда всегда принадлежали Кранору, такъ что почти все сделанное въ духе реформы при Эдуарде можно считать его созданіемъ, отобразявшимъ на себѣ въ значительной степени и самый характеръ его личности.

Задунавъ создать для англиканской церкви опредъленныя нормы ввроученія и культа, которыя бы сталя на мисто католическихъ какъ болве соответствующія по ихъ убеждению истинному духу и исторіи христіанства, Крамэръ и руководимоє имъ правительство хорошо понимали, что народная масса не легко разстается особенно въ сферъ религіи съ твии воззръвіями и обычаями, въ которыхъ она родилась и воспиталась. Чтобы обезпечить по возможности успёхъ своему дёлу, они сочли потому необходинымъ предпринять нёкоторыя предварительныя мёры въ видахъ подготовленія общественнаго мизнія въ предстоящимъ реформамъ. Съ этою целію церковная проповёдь предоставлена была повсюду только тёмъ лицемъ, которыя будуть избраны на то высшею властію. Эти проповъдники, избиравшіеся изъ лицъ извъстныхъ по своимъ протестантскимъ воззръніямъ, должны были повсюду подготовлять народъ въ принятію новаго религіозноцерковнаго строя. Немного спустя, чтобы устранить всякую возможность проповёдей, несоотвётствующихъ намёреніямъ правительства, составлена и издана была особая книга гомилій, которая должна была на время заменить собою живое самостоя. тельное слово проповъдниковъ. Эта книга гомилій была состав-

лена подъ главнымъ руководствомъ Кранора, а самая важнийшая часть ся прямо поянадлежала его веру. Изъ девнадцати проповедей, входившихъ въ ся составъ, четыре были написаны Крамеронъ, а имеяно: объ употребления Свищеннато Инсания, о спасении чрезъ Христа, объ истинной и живей вырв и о добрыхъ двлахъ, т.-е. именно о такихъ вопросахъ, гдъ протестантсное богословіе существенно разнилось оть католическаго. Въ твхъ же видахъ подготовленія Крамэръ дуналь действовать на юношество и издениеть своего пратваго катихизиса. Эта небольшая книжка была германскаго происхожденія и можеть-быть нивла своимъ оригиналомъ натихизисъ Лютера. Кранэръ перевель ее на англійскій языкь и подвергь значительной переработкв, причемь она все-таки являлась сильно уклоняющеюся отъ той системы вёроученія, которая была установлена въ Англія при Генрихв, проводя напр. протестантскія воззрвнія на иконопочитание и признавая только три такиства: крещение, причащеніе и покажніе. Нівмецкое происхожденіе Кранэрова катихпзиса заслуживаеть, по нашему митию, особеннаго вниманія. Оно свилътельствуеть о томъ, что служа двлу реформы, архіепископъ на Германію обращаль свои взоры и тамъ искаль себъ образцовъ достойныхъ подражанія. Если и прежде, какъ ны видели, онъ уже не разъ обнаруживалъ свои симпатія въ протестантамъ вонтинента, то твиъ естествениве это было теперь, когда двао коренной религіозной реформы стояло на ближайшей очередн. Въ этомъ отношения континентальная Европа далеко опередния Антлію, въ ней гремвии уже имена такихъ знаменитостей, вакъ Лютеръ, Кальвинъ, Меланхтонъ и Цвингли; въ ней уже давно выдвинулись на первый планъ и со всвхъ сторенъ обсужделись тв главные вопросы, которые должны были составить центральный пункть протестантскаго богословія, въ ней появились даже и выработанныя догиатическія системы протестантизма, какъ напр. Аугсбургское исповадание или "Institutio" Кальвина. Понятно, что Крамэръ, которому приходилось теперь только еще выступать на двло религіозной реформы, невольно обращаль свои взоры туда, гдв очень многое было уже сдвлано, гдё представлялся цёлый рядъ готовыхъ образцовъ, изъ которыхъ нужно было лишь выбрать то, что наиболье соотвётствуетъ духу и потребностямъ англійской нація, где трудились деятели

великіе и опытомъ и глубиною познаній и силою духа, --- двятели, предъ авторитетонъ которыхъ Кранору оставалось лишь преклониться, прибъгая въ затруднительныхъ случаяхъ нъ ихъ нудрычъ совётанъ и уназаніянъ. Благодаря угнетенному положению въ это время протестантовъ континента, желание Крамэра воспользоваться для церговной реформы въ Англін ихъ совътонъ и помощію могло получить широкое осуществленіе. Пресладуеные торжествующею партіей католиковъ, предводимою ниператоромъ Кардонъ, только-что сокрушившимъ силу Шиалькальденскаго союза, лучшіе люди протестантизна, нежелавшие изивнять своимъ убвиденіямъ, спенили покидать свое отечество и искали на чужбинъ пріюта, гдъ бы ихъ совъсть не подвергалась насилю. Архіепископъ кантербурійскій предложиль нь такой пріють съ полнейшею готовностію, но многима изъ протестантскихъ богослововъ онъ обратился съ письменными приглашеніями отъ имени короля и по его призыву вскор'в же прибыли въ Англію: Мартинъ Буцеръ, Петеръ Мартиръ, Ісаниъ Аляско, Павелъ Фагіусъ и многіе другіе. Всв эти иностранные богословы встречались Краморонъ съ распростертыми объятіями; ниъ предоставлялась полная свобода въ занятіяхъ и тотчасъ же давалось обезпеченное матеріальное положеніе, причемъ одни няъ вихъ получали церковныя бенефиція, а другіе занимали университетскія наведры. Въ благодарность за радушное гостепріниство они спѣшили оказать врхіспископу свое посильное содъйствіе въ дълё церковной реформы и на лекцінхъ и диспутахъ распространяля протестантскія воззрівнія по вопросамъ: объ евхарнотін, объ оправданія върою. о значенія Священнаго Писанія и т. п.

Опираясь на свои собственныя богословскія познанія, имѣя въ виду тв результаты, которые уже выработала реформація континентальной Европы и иостоянио прибѣтая къ совѣту и содѣйствію, какъ мѣстныхъ епископовъ и богослововъ, такъ и иностранныхъ протостантовъ, переселившихся въ Англію, взялоя наконецъ Краморъ за великое дѣло создать для англиканской національной цертви опредѣленныя нормы вѣроученія и нульта. Исходя взъ той мысли, что въ дѣлъ религіи народная масса никогда не отличается отчетливымъ пониманіемъ глубокихъ догматическихъ истинъ и гораздо болѣе придаеть значенія ся внѣшней сторона, Крамаръ и его сотрудняки сочли за лучшее начать церновную ресорму съ культа, чтобы путемъ изминений во внишнихъ формахъ религи постепенно привести массу и къ иному пониманию основныхъ догматическихъ истинъ христіанства. Подъ предстрательствомъ и руководствомъ Крамэра составлена была коммиссія ецископовъ и богослововъ, которая собрала и пересмотръла доселъ употреблявшіяся католическія латинскія богослужебныя книги, и отбросивъ изъ нихъ все то, что ей назвлось несогласнымъ съ истиннымъ духомъ христіанства и съ практикою древней церкви, давъ большій просторъ употребленію Священнаго Писанія, создала новый богослужебный строй на народномъ англійскомъ языкъ и значительно проникнутый духомъ протестантизма. Когда эта такъ-называемая "книга общихъ моинтвъ" была готова, Крамэръ поручилъ шотландскому богослову Алессе перевести ее на латинский языкъ и въ переводъ предложилъ ее на разсмотръніе Мартиру и Буцеру, прося ихъ сдълать на нее свои замъчанія. Когда эти богословы, поддерживаемые еще Кальвиномъ, представили Крамэру свои возраженія противъ составленнаго богослужебнаго строя, книга была подвергнута пересмотру и въ ней допущены были еще нивоторыя измивения, болже приближавшія се къ протестантскимъ типамъ континента.

Вторымъ изъ важнъйшихъ моментовъ религіозной реформы Эдуардова царствованія было, какъ извёстно, составленіе и систематическое изложение въроучения англиканской церкви въ сормъ сорока двухъ членовъ. Это дъло прямо и поручено было оть короля и совъта Крамэру, который приступая къ осуществленію своей задачи, опять обретнить взоры на континенть и тамъ искалъ себѣ образецъ и руководство. Онъ положилъ предъ собою Аугебургское исповёданіе, Кальвиново произведеніе "De acterna Dei predestinatione", a можеть-быть и другія творенія европейскихъ реформаторовъ и опираясь на нихъ, принялся за составление английскихъ членовъ. Не довъряя одному себъ, онъ нривлекъ въ участію въ труде иностранныхъ богослововъ Буцера и Мартира, а также Ридли и Кокса; но ихъ участіе было такъ незначительно, что члены въры можно признать и признавались двиствительно почти исключительно произведеніемъ Крамэра.

Чтобы довернить наконець зданіе англиканской епископальной цериви, уже им'вышей теперь и свое богослуженіе и свою систему в'вроученія, оставалось только подвергнуть пересмотру и привести въ порядокъ область права. На кого же должна была пасть главная тяжесть этого труда, какъ не на того же неутомимаго Крамэра? Подъ его главнымъ руководительствомъ назначается и работаетъ коммиссія енископовъ и богослововъ, въ числъ членовъ которой мы видимъ по обычаю и нъсколько иностранцевъ, какъ напр. Мартира и Аляско, но преимущественная доля труда выпадаетъ на долю самого архіепископа. Благодаря его настойчивости и энергія, каноническій кодексъ приводится въ концу и только смерть короля Эдуарда препятствуетъ ему быть предложеннымъ на законодательное утвержденіе.

Такимъ образомъ и бъглаго сдъланнаго нами обзора кажется вполнѣ достаточно, чтобы составить себѣ ясное представленіе о размврахъ и значения реформаторской двятельности Крамэра въ немногіе годы Эдуардова царствованія. И въ парламентъ и въ конвокаціи и во дворцё протевтора и въ собственномъ кабинеть, и какъ лордъ, и какъ архіепископъ, и закъ вліятельный членъ правительства, и какъ ученый богословъ и канонисть, всегда и вездъ Крамэръ посвящаеть все свое время и силы на служение двлу религіозной реформы. Всякое предначертаніе, всякое двло предпринимаемое въ духв реформы, важное или неважное, малое или большое совершается не иначе, какъ по его внушенію, подъ его руководствомъ, при его непосредственномъ участіи, или же исключительно его личными силами. Вотъ почему англиканская епископальная церковь, какъ она сформировалась въ царствование Эдуарда, въ значительной степени можетъ считаться созданіемъ Крамэра, и любопытно теперь взглянуть, каково же вышло это созланіе.

Въ суровое правление Генриха условія, среди которыхъ приходилось дъйствовать Крамэру, были такъ неблагопріятны, что ему нечего было и мечтать о полномъ осуществлении своихъ реформаторокихъ идеаловъ. Съ началомъ царствованія Эдуарда обстоятельства, кавъ мы видёли, совершенно перемёнились; прежнихъ препятствій уже не существовало и Крамэру пред-

Digitized by Google

оставлялся повидимому шировій просторъ двйствовать такъ, какъ ему казалось лучшинь. И въ самомъ двлв онъ энергично принимается за работу, такъ что въ течение какихъ-нибудь пяти лътъ зданіе англиканской церкви почти уже приводится въ вонцу. Судя по той свободе, какая теперь предоставлена была Крамэру; судя по темъ образцамъ, какіе онъ постоянно имель въ виду, и по твиъ совѣтникамъ, которыми онъ окружилъ себи и которые въ большинствъ своемъ принадлежали къ одной изъ крайнихъ сторовъ протестантизма, можно было ожидать, что англиканская церковь, руководимая Крамеромъ въ дълъ реформы, если не совствить, то по крайней мърт въ значительной степени, приблизится въ тому образцу, какой былъ начертанъ Кальвинонъ. Но на самомъ двлё это случилось лишь отчасти. Несмотря на всю свою симпатію въ протестантамъ континента, несмотря на все желание поучиться у нихъ и позаимствовать добытые ими результаты, Крамэръ все-таки не отказывался отъ своей свободы и вовсе не хотвлъ слепо подчиняться иностраннымъ авторитетамъ. Въ ряду реформаторовъ онъ былъ однимъ изъ наиболее консервативныхъ. Въ немъ вовсе не было того фанатическаго отрицанія, съ какимъ большая часть реформаторовъ обыкновенно относилась ко всему тому, что хотя сколько-нибудь напоминало католицизмъ. Напротивъ и въ католицизмъ онъ видълъ много хорошаго, такого, что считалъ себя обязаннымъ сохранить и поддержать. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ лишь взглянуть на книгу общихъ модитвъ. Католическія богослужебныя книги были положены въ самую основу этого труда, а потому очень немало старыхъ обрядовъ, очень многія изъ старыхъ католическихъ молитвъ, только переведенныя на англійскій языкъ, цвликомъ перенесены были и въ реформированный богослужебный строй англиканской церкви. Въ объяснении относительно церемоній составители книги общихъ молитвъ заявляли, что они не намърены угождать ни слъпыть ревнителять старины, твердо держащимся за всв мальйшіе обреды католицизма, ни фанатическимъ нововводителямъ, относящимся но всему старинному не иначе, какъ съ ненавистью. Они хотвли быть людьми средины и такими двиствительно показали себя въ своемъ трудв. Выработанный ими богослужебный строй на половину оставался ка-

толическних и на половину промикнуть быль идении протестантизна. Какъ такой, онъ конечно не соотвётствоваль желаніямъ болье врайнихъ сторонниковъ реформы и они не прочь были при случав и открыто выразнить ему свое несочувствие: но за него горою стояль архіепископь. Въ іюль 1550 г. Джонь Гупэръ, одинъ изъ приверженцевъ коренной реформы, назначенъ былъ епископомъ на Глочестерскую казедру. Явившись за посвященіемъ въ Крамэру, онъ не соглашался надъть на себя предписанныя епископскія облаченія, считая ихъ вредными остаткани папистическаго суевёрія. Кранэръ же никагъ не хотёгъ дозволить ему уклонения отъ установлението порядка и решительно стояль за облаченія. Напрасно и другіе взялись хлопотать за Гупера, напрасно самъ протекторъ убъждалъ архіепископа не обращать вниманія на это разногласіе, въ сущности безразличное, Крамэръ настоялъ на своемъ и только тогда согласился посвятить Гупера, когда онъ принялъ епископскія облаченія. Какъ ни маловаженъ самъ по себѣ этотъ случай, но онъ ясно свидательствуеть, что Крамэръ былъ консервативнайшимъ нзъ реформаторовъ и что полу-католическая книга общихъ молитвъ соотвётствовала его идеалу. Весьма вёроятно, что именно этимъ можно объяснять и то нежеланіе, съ какимъ встрітняъ Краноръ высль о пересмотръ и новыхъ измъненіяхъ въ толькочто составленной книгв. Эта мысль получила свое начало вслёдствіе многихъ возраженій, сдаланныхъ противъ новаго богослужебнаго строя такими крайними протестантами, какъ Кальвинъ, Мартикъ и Буцеръ, а потому возможно было предполагать, что и измъненія могуть принять широкіе размъры. Только тогда согласился наконецъ Крамэръ и его сотрудники на пересмотръ, вогда не согласиться было уже, какъ мы видели, невозможно; но и послё пересмотра онъ допустилъ перемёны въ внигё липь въ очень незначительномъ количествъ. Гораздо болве ръшительнымъ протестантомъ обнаружилъ себя Крамэръ въ сорока двухъ членахъ, т.-е. въ области ввроучения; но и здвсь онъ не подчинися безусловно ни одному изъ готовыхъ континентальныхъ образцовъ, не обратилъ цервовь англиканскую ни въ кальвинизнъ, ня въ лютеранство. По многимъ вопросамъ онъ остановился на возвренияхъ лютеранскихъ, какъ напр. въ вопрост объ источникахъ въроученія, о первородномъ гръхъ, объ оправданія върою н т. п.; но въ другихъ сдучаяхъ, какъ напр. въ учения объ евхаристия и въ вопрост о числё таниствъ, пошелъ делже лютеранства и усвоилъ взгляды Кальвина. Изъ имъющихся образцовъ онъ избиралъ то, что ему казадось лучшимъ, старательно избъгая при этомъ всякихъ врайностей, накъ католическихъ, такъ и ультра-протестантскихъ. Какъ эклектикъ онъ не удивляетъ въ своихъ возарвніяхъ строго-логическою послёдовательностію, подобно Кальвину, но въ постоянномъ стремления избъжать крайностей подъ часъ останавливается на полу-дорога, такъ что его взглядъ является иногда недостаточно выясненнымъ и неопределеннымъ, кавъ напр. въ учения о предопределения. Такая умъреяность въ возврёніяхъ, такое постоянное стремленіе всёми силами держаться среднны, доходило у Крамэра до такой степени, что даже увлекло его въ сферу совершенно несбыточныхъ мечтаній. Судя по себъ обо всъхъ другихъ, онъ серьёзно напр. ледвялъ мысль о возможности примирить и объединить всё разошедшіяся вътви протестантизма, чтобы образовать изъ нихъ одну великую протестантскую церковь. Какъ будто онъ способенъ былъ даже не замътить ту глубокую рознь, то страстное раздраженіе, воторыя раздёляли одну оть другой различныя вътви протестантизма. Стоя на своей срединной, умъренной точкъ зрънія, онъ приглашалъ Кальвина, Меланхтона и Буллингера принять участие въ его предприяти и при ихъ содъйствии мечталь выработать такую норму вёроученія, которая бы способна была примирить въ себѣ всѣ крайности и разногласія и которая могла бы быть принятою встями протестантскими церквами. Само собою разумвется, что эта мечта такъ и должна была остаться мечтою; но чего не могъ осуществить Крамэръ для всей Европы, то онъ сдёлаль для Англів: англиканская церковь Эдуардова времени явидась именно тою срединою между католицизмомъ и протестантизмомъ, на которой всегда старался держаться Крамэръ. Въ Англія его идея нашли себѣ благопріятную почву и именно потому, что и возросли-то онв на почве Англін. Религіозное состояніе англійскаго народа въ этотъ періодъ времени представляется взору изслёдователя съ какимъ-то переходнымъ, неопредвленнымъ характеромъ. Этотъ народъ не былъ

ни католическимъ, ни протестантскимъ; старыя привычки и симпатіи на половину дёлали его католическимъ, тогда какъ масса новыхъ стремленій привлекала его къ протестантизму. Въ результатё выходило нёчто среднее, что не подходило ни подъ одну изъ установленныхъ мёрокъ. Крамэръ въ этомъ отношеніи былъ истиннымъ сыномъ своего вёка и своего народа: создавая англиканскую епископальную церковь, онъ только формулировалъ то, что думало и что чувствовало большинство его народа.

В. Соколовъ.

(Окончаніе будетг.)

## ЗАМЪТКИ

## НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". С.-П. 1882 \*).

Мы дошли въ нашихъ замъткахъ до того періода, когда со вступленіемъ на вселенскій патріаршій престолъ святвйшаго Григорія VI, вопросъ о греко-болгарской распри вступаеть въ новую фазу, хотя собственно безъ особенныхъ существенныхъ перемень въделев. Видоизменяется только самый процессъ дела, такъ какъ патріархъ Григорій вступилъ на патріаршій престоль, кажется, съ тою именно мыслію, съ тою задачею и рашительнымъ намъреніемъ, чтобы употребить все то значительно широкое вліяніе, которымъ онъ по всей спреведливости пользовался на Востокъ, къ благополучному и окончательному разръшенію греко-болгарскаго вопроса. Для этого онъ немедленно по вступленіи на престолъ составилъ лично свой собственный проектъ соглашенія, находя всё до него предложенные со стороны его предшественниковъ двйствительно неудобопреклонными къ болгарскимъ требованіямъ и потому несоотвётствующими цёли примиренія. Такъ какъ вст прежніе проекты соглашенія, особенно съ первыхъ шаговъ распри, вращались и находили неразръшимое затрудненіе большею частію въ опредъленіи степени уча-

. \*) См. сентябрьскую кн. текущаго года.

стія той и другой изъ враждующихъ сторонъ въ общемъ управлении константинопольской церкви, лучше сказать, затруднение состояло въ томъ, что Болгары естественно желали имъть участіє въ этомъ удравленін, а Греки отказывали имъ въ томъ постоянно; то несомизнное преимущество проекта патріарха Григорія въ томъ именно и заключается, что имъ хотя одною стороною устранялось это главное затрудненіе, устранялось тёмъ, что изъ болгарскихъ спархій, по проекту, должна составиться особая церковная область или экзархать, хотя конечно и полчиненный вселенскому престолу, но имъющій для управленія своями церковными дълами свой собственный сянодъ, составляющийся обывновенно поочереди изъ митрополитовъ и епископовъ области и постоянно действующий подъ председательствомъ старшаго митрополита, какъ "каноническаго экзарха всей области". Это главное и конечно очень важное преимущество проекта, рёзко отличающее его отъ всяхъ прежнихъ попытокъ соглашения, могдо быть проведено въ константинопольской патріархія только благодаря тому широкому вліянію, какимъ пользовался патріархъ Григорій, и ставилъ вопросъ въ другое положеніе. Но какъ ин либерально это основное преимущество проекта, все же проекть въ остальныхъ своихъ подоженіяхъ предоставлялъ болгарскому эвзархату очень немного правъ самостоятельности. Прежде всего, хотя проекть и обособливаль изкоторымь образомь положение болгарской церкви, но въ отношения участия экзархата въ общемъ управлени константинопольскою церковію, напр. въ выборъ патріарха и членовъ патріаршаго синода, проекть все-таки не предоставляль ему никакихъ привилегій, такъ чтобы эти выборы въ надлежащей мъръ могли отъ него зависъть; между твиъ какъ самъ экзархатъ, какъ въ каноническомъ утверждении избираемыхъ имъ кандидатовъ на еписконския степени, не исключая конечно и самаго экзарха, и въ испрошеніи на нихъ ісрархическихъ диплоновъ (бератовъ) отъ Высокой Порты, такъ и вообще по всемъ деламъ управленія областію остается въ постоянной контрольной зависимости отъ патріарха, а слёдовательно и оть патріаршаго синода. Это послѣднее обстоятельство, именно въ сущности остающаяся почти въ прежней снлъ зависимость Болгарь отъ константинопольскаго синода, всего боле конечно отталкивало Болгаръ отъ проекта. Никто не станетъ утверждать

при этомъ случав, чтобы Болгары непреклопностію свояхъ требованій и несогласіемъ даже принять проекть патріарха Григорія имвля въ виду оскорбить или огорчить этого святвшаго ісрарха. Сохраняя самое глубокое уважение въ его личности, они отлично понимали въ то же время и неотложно имали въ виду, что какъ теперь, такъ еще более въ будущемъ при другихъ патріархахъ, имъ придется имъть дъло не съ темъ или другимъ патріархомъ лично, какъ бы онъ ни былъ возвышенъ по личнымъ архипастырскимъ достоинствамъ и искренно воодушевленъ самыми лучшими симпатіями и намереніями по отношенію къ нимъ, а съ синодомъ константинопольской патріархіи, лучше сказать съ Греками Фанара, въ рукахъ которыхъ собственно сосредоточивалась власть и высшее распоряжение и управление всей константинопольской церкви, въ томъ числё, значить, и самаго болгарскаго экзархата. Воть почему и проекть патріарха Григорія оказался безсильнымъ привлечь къ себъ безусловныя симпатіи болгарскаго народа. А главное, вслёдствіе предшествовавшихъ столкновений и несогласий съ Греками, Болгаре въ свою очередь болве и болве раздражались противъ нихъ, двлались неуступчивъе въ своихъ требованіяхъ, искали для себя полной независимости и отделенія отъ Грековъ и въ это время уже дали полный ходъ дёлу объ учреждения, или лучше о возстановления своей древней автокефальной охридской архіепископіи. При этомъ случат, какъ впроченъ и при всякомъ другомъ удобномъ и неудобномъ, авторъ указываетъ на то, что желаніе Болгаръ достигнуть для себя автономическаго оть патріархіи положенія въ церковно-административномъ отношении шло въ разръзъ съ видами и намфреніями Порты, которая будто бы смотръла на такую болгарскую затью не иначе какъ съ политической точки зрвнія, усматривая въ ней "начало выделенія болгарскаго народа изъ общей массы православнаго населенія Турціи, а съ твиъ вивств и его будущей политической самостоятельности", могущей, значить, угрожать въ послёдствіи неприкосновенности и цёлости самой Турціи. Очевидно здёсь со стороны автора сказано слишкомъ много. Что было на умъ у Порты въ тотъ или другой періодъ греко-болгарской распри-мы не знаемъ; но только знаемъ то, что всв последующія событія, самый конецъ этой распри, въ которомъ Порта дъйствительно принимала уже самое ръ-

320

шительное энергическое участіе, не только не оправдывають, но напротивъ самымъ положительнымъ образомъ, какъ извъстно, овровергають эти соображенія автора на счеть Порты, такъ какъ въ концовъ въ ръшительную минуту Порта потребовала отъ патріарха удовлетворенія Болгарамъ и безъ всякаго опасенія допустила дайствительное отдаленіе ихъ оть константинопольской патріархія. Ясно, что положеніе, будто бы Порта опасалась и всячески препятствовала со своей стороны церковной автономии болгарскаго народа, вообще требовалось автору для того, чтобы подать мысль, якобы дёло болгарскаго церковнаго освобожденія зависвло вовсе не отъ Грековъ, -- якобы всв стремленія Болгаръ въ этомъ смысль разбивались о постоянные происки интриги Порты, между твиъ какъ Греки нервдко бывалиле готовы оказать всяческое великодушие и удовлетворение болгарскимъ требованіямъ. Не что другое, какъ именно тенденціозность этого положенія вводить автора въ явное противоръчіе самому себъ. При другомъ случав авторъ утверждаеть (напр. на стр. 25, 50, 93, 117 и 119), что не только Порта не препятствовала разделению между Греками и Болгарами, но даже всего болье опасалась мириаго разръшенія распри, такъ какъ при этомъ отврывалась въ высшей степени нежелательная для нея и непріятная перспектива сближенія и соединенія двухъ народовъ въ одну сплошную сильную массу, могущую серьёзно угрожать цыюсти Турецкой имперія, между тёмъ какъ "ихъ взаимная вражда", говорить авторъ, "упрочивала турецкое надъ ними господство", и потому будто бы Порта дайствовала въ отношении Болгаръ такъ, чтобы "поставить ихъ примирению съ Греками непроходимую преграду". Выходить такимъ образомъ, что читателю не приходится придавать какое-либо значение тому или другому соображению автора, чтобы вмъстъ съ нимъ не путаться въ очевидныхъ противоръчіяхъ.

Мы не будемъ слёдовать за авторомъ въ подробностяхъ его историческаго изслёдованія относительно охридской архіепископія, на древнемъ автокефальномъ существованіи которой Болгары основывали свои права на возвращеніе имъ церковной независниости, тёмъ болёе, что по отсутствію несомнённыхъ историчеснихъ памятниковъ на этотъ счетъ, всё положенія автора, какъ и выводы изъ нихъ, очень сбивчивы, гадательны и не предста-

21

вляють твердой исторической точки опоры для неопровержимыхъ завлюченій. Съ большею однаво степенью исторической достостовърности, начало независимаго существованія болгарской церкви авторъ относитъ къ періоду царствованія болгарскаго царя Симеона или сына его Петра (нач. Х въка). Самъ авторъ, послё длиннаго критическаго анализа относящихся сюда историческихъ свидётельствъ, приходитъ къ неизбёжному заключенію, что "архіепископія охридская была двйствительно независямою, но только de facto и "это оактическое существованіе" независямой болгарской церкви, "продолжавшееся до 1767 года, ни къмъ, сколько намъ извъстно", говорить авторъ, "не оспаривается, а потому и доказательствъ не требуетъ". Всёмъ этимъ ходомъ историческаго изслёдованія автору нужно было конечно доказать, что представителямъ болгарскаго народа въ ихъ настоящихъ домогательствахъ отдёльнаго церковно-административнаго существованія нёть возможности твердо опираться на древнее существование независимой болгарской церкви, такъ какъ автокефальность этой церкви не имбла для себя действительныхъ юридических оснований, не была провозглашена вселенскою церковію de jure. Хотя такое домогательство Болгаръ съ уназаніемъ на Охриду въ этотъ резъ не было удовлетворено Портою, твиъ не менње оно послужило безъ сомнѣнія однимъ изъ юридическихъ оенованій для дарованія правъ независимости болгарской церкви въ послёдствіи, такъ какъ хотя только и фактическое существование болгарской патріархія въ продолжения около 1000 лёть не подлежить ни малейшему сомнёнію. Авторъ самое главное и существенное въ этомъ случат обвинение на Болгаръ слагаетъ не изъ настойчивости ихъ по прежнему въ своихъ требованіяхъ цервовной автономіи, а изъ того обстоятельства, что Болгары искали возстановленія церковной независимости на основаніи охридской архіепископіи не каноническимъ путемъ, чрезъ законно существующую іерархію, а посредствомъ свътской власти. Но нельзя конечно согласиться съ авторомъ, чтобы все уже при этомъ было такъ неосновательно со стороны Болгаръ. Уничтожение независимой охридской архиепископии, какъ извёстно, послёдовало именно безъ соблюденія тёхъ самыхъ вселенскихъ юридическихъ правилъ или основаній, которыя авторъ считаетъ необходимыми для Охриды въ подвръпление ся бывшихъ свити-

ческихъ правъ, такъ что Болгары до нъкоторой степени совершенно правы въ своихъ указаніяхъ на это присоединеніе своей бывшей патріархін или архіенископін къ воистантинопольской церкви, безъ въдома другихъ православныхъ церквей, какъ на насние, почему они и обращаются теперь въ Портв, какъ обывновенно обращаются всё подданные въ своему законному правительству, съ просьбою о защите противъ насилія и просять ее не объ учреждении у нихъ автокефальной церкви, а о возстановлении своихъ, по ихъ мивнію незаконно нарушенныхъ церковныхъ правъ. И если несвоевременно или запоздано указаніе Болгарь, какъ на основание настоящихъ претензий на охридскую архієписнопію, только сто літь препратившую свое существованіе, то уже совершеннымъ анахронизмомъ представляется указаніе яли требованіе автора основаній de jure для той церковной независимости, которой начало скрывается въ глубокой кристіанской древности, которая на виду у всей вселенской церкви существовала болёе 1000 лёть безь малёйшаго протеста со отороны кого-либо, не говоря уже о томъ, что во все это время она существовала рядомъ, бокъ-о-бокъ съ константинопольскимъ патріархатомъ и всячески признавалась симъ послёднимъ. Несправедливо также обвинение взводимое авторомъ на Болгаръ въ тонъ отношения, что они будто переходять границы умъренности и законности, когда добиваясь возстановленія своей независимой церкви, они еще требують, чтобы эта церковь "не оставалась въ своихъ прежнихъ предвлахъ". Имвется въ виду, что въ теченія 100 літь лице болгарской земли во многомъ измёнилось путемъ обывновеннаго передвиженія поселеній, такъ что безъ сонявнія болгарское населеніе распространилось болёе или менёе значительно за это время въ ту или другую сторону; а потому очень естественно со стороны Болгаръ, составляющихъ болгарскую церковь, желать и требовать, чтобы къ ихъ церкви по возможности примкнули всё Болгары, хотя конечно въ опредъленныхъ географическихъ границахъ, причемъ, само собою понятно, она дъйствительно уже не можетъ "оставаться въ своихъ прежнихъ предвлахъ".

Какъ бы то ни было, Порта отказала Болгарамъ въ удовлетвореніи ихъ просьбы на счетъ возстановленія охридской архіепископіи, отказала конечно потому, что Болгары думали совер-

21\*

шить это возстановление не только безъ согласия, но даже безъ видома патріарха. Вотъ между прочимъ еще несомниное доказательство того, что Порта до послёдней минуты сохраняла уваженіе къ правамъ патріарха и не желела оказывать или допускать по отношенію къ нему какого-либо насилія (мы не говоримъ-какого именно сорта было эту уважение: по призванию ли это, какъ вообще уважение къ признаннымъ правамъ того или другаго государственнаго положенія, сословія, учрежденія я т. д. или вынужденное вившательствоих и настояніями какого-либо посторонняго вдіянія...). Тёмъ не менёе Порта сознавала прайнюю потребность разрёшить неотложно греко-болгарскій вопросъ, становившийся все бодее и бодее назойливымъ источникомъ го сударственныхъ затрудненій, почему и предложила со своей стороны два проекта соглашения, составленные ею съ участиемъ болгарскихъ представителей. Эти два проекта она представила теперь на обсуждение патріархіи съ тэмъ, чтобы любой изъ нихъ быль признань этою послёднею или же въ случав непринятія ни одного, патріархія сама позаботилась бы отыскать тоть ренительный путь примиренія, посредствомъ котораго твердо и на этоть разь уже безвозвратно быль бы положень конець пререканіямъ. Къ сожалёнію, патріархія не только не приняла ни одного изъ предложенныхъ ей Портою проектовъ, но и сама не составила и не указала другаго накого-либо для объихъ сторонъ удобопріемлемаго пути въ соглашенію, вакъ только созваніе вселенскаго собора, предложенное патріархомъ Григоріемъ и единодушно, даже съ восторгомъ одобренное и принятое натріаршинъ синодомъ. Оба помянутые проекта отвергнуты конечно цотому, что и тотъ и другой изъ нихъ предлагаетъ учреждение отдъльнаго отъ патріархіи болгарскаго экзархата и синода для свободнаго отъ всякаго вмъшательства управленія дълами болгарской церкви, съ удержаніемъ нёкоторой зависимости отъ патріарха только въ "церковномъ утверждения предстоятелей" церкви и "въ другихъ" собственно "религіозныхъ вопросахъ", по которынъ "болгарская церковь будеть относиться къ центральной власти. т.-е. къ константинопольскому патріарху и будетъ поминать имн его на божественной службъ". Нечего и говорить, что предоставленіе такой церковной автономіи Болгарамъ не могло быть во вкусъ Грековъ. Но вопросъ въ томъ-справедливо ли и согласно

324

ли съ духонъ христіанской любви такое упорство Грековъ въ насильственномъ удержанія Волгарь въ подчиненномъ къ себъ отношении, когда они целые десятки лёть съ такинъ постоянствоиъ и настойчивостію добяваются во что бы бы ни стало отдалаться оть этой рабской зависимости оть Грековъ, во многихъ случаяхъ и отношеніяхъ обрушивавшейся на нихъ невыносимо тяжнить бремененть? Полагаемъ, что и самъ патріархъ Григорій поступнать несправеданво (если только вироченъ это могло зависъть отъ него лично), отвергнувъ оба проекта соглашенія и отказавшись дать Болгарамъ церковную автономію, что обозначилось потонь такими печальными послёдствіями. Одинь корреспонденть, следный на месте за всеми нерепетіями распри и нередко бичующій Болгаръ (по поводу напр. извістного своевольнаго отправленія богослуженія въ церкви св. Стефана въ Галать, въ Константинополь болгарскими епископами), словомъ далеко не отдающій какихъ либо пристрастныхъ симпатій болгарской сторонъ, писалъ въ это время: "въ распръ, существующей между патріархіей и Болгарами, предивстникъ святвитаго Анонна (т.-е. патріархъ Григорій) выказаль несогласное съ духомъ пранославной церкви сопротивление къ удовлетворению желаний Болгаръ". Совсёмъ иначе конечно смотрить на это авторъ. Указывая разныя несообразности съ духомъ соборных в постановдений церкви обонхъ этихъ проектовъ, онъ всего болве настанваетъ на томъ, что этими проектами вводится будто бы духовное двоевластие, которое ни въ какомъ случав не можетъ быть допущено. Но какое же туть можеть выйти двоевластие? Полагаемъ, что существование въ Константинополе независимаго болгарскаго экзарха, собственно говоря, ни одного правила въ соборныхъ постановленіяхъ не нарушаеть и никакого права константинопольскаго патріарха не колеблеть, такъ какъ экзархъ со своимъ синодомъ будеть заведывать делами болгарской церкви, а никакъ не константинопольской, -- будетъ состоять при болгарской церкви построенной въ Галатъ, нужно замътить, съ разръшения константинопольскаго патріарха, собственно для духовныхъ потребностей Болгаръ и этою именно церковію и будеть ограничиваться іерархическая компетенція пли духовная власть экзарха собственно въ Константинополѣ, по примвру другихъ представителей автовефальныхъ церквей, напр. јерусалимскаго, аптіохійскаго, алек-

санарійскаго и пр., изъ конхъ каждый имветь свое подворье въ Константинопода, и на этомъ подворьъ (метохъ) распоражается своею ихховною властію самостоятельно, независимо: а накоторые изъ нихъ, напр. патріархъ іерусадинскій большею частію живеть постоянно въ Константинопола, радко вызажая въ свою натріархію только по особенной какой потребности; и никому при этомъ инкогда и въ голову не приходило помышлять или заводить рачь о какомъ-либо двое или троевластии; между тамъ какъ промъ Болгаръ есть конечно во всякое время въ Константиноподѣ пришјецы или даже живущје тамъ постоянно по своимъ лаламъ православные изъ странъ. полчиненныхъ луховной власти ісрусалимскаго, антіохійскаго и александрійскаго патріарха и ни мало не способствують собою какому-либо незаконному раздвоенію духовной власти. Но воть почему-то у нашего автора. большею частію выходить такъ, что легко возможное и безпрепятственно дозволенное для другихъ становится непремённо противозаконнымъ, возмутительнымъ нарушеніемъ каноновъ и соборныхъ постановленій церкви для Болгаръ. "Для наблюденія или завъдыванія администрацією болгарской церкви", болгарскому архи-митроподиту, само собою разумвется, необходимо имвть свою резиденцію въ Константиноподѣ, такъ какъ здѣсь сосредоточена центральная государственная власть. Не будь здёсь этой власти, а будь она въ какомъ-либо другомъ месте, отдельно отъ резиденціи константинопольскаго патріарха, —понятное дёло, чтои болгарскому экзарху съ его синодомъ не было бы никакогоповода и никакой потребности оставаться въ Константинополь. такъ какъ онъ сосредоточивается здёсь для удобнёйшаго сношенія по дёламъ болгарской церкви съ государственною властію, а отнюдь не для соревнованія или препирательства съ константинопольскимъ патріархомъ изъ-за духовной власти въ одномъ и томъ же городѣ, что собственно и запрещается церковными правилами. Повторяемъ, какое же здёсь можетъ выдти духовное двоевластіе? Скорѣе не придирка ли это, грѣшнымъ дѣломъ, со стороны Грековъ (или просто-самаго автора), чтобы заручиться какимъ-либо утверждающимся яко бы на канонахъ перкви аргументомъ противъ дарованія Болгарамъ церковной независимости? Авторъ вотъ еще требуетъ или лучше, ставитъ препятствіе для существованія въ Константинополь болгарскаго архи-митрополита въ томъ, что какое же этотъ митрополить будеть носить титулярное наименование, по имени какого города? Но для для чего это непремённо нужно? И почему напр. название боларскаю нин хотя всебомарскаю иля него не можеть быть достаточно и удовлетворительно для извёстной формальности? Но это, говорить авторъ, безпримърно въ христіанской церкви, чтобы епископъ не принадлежалъ между прочимъ одному какому-либо городу и не титудовался именемъ этого города. А разва, -- скажемъ и ны въ свою очередь, ---церковь представляеть каной-либо другой примвръ для той распри, вакую Греки съ Болгарами ведуть десятен лёть и притомъ такъ упорно и ожесточенно, что кажется наже и невозможно подумать со стороны, чтобы эти два народа были совершенно единовърны, вполнъ равнодушны между собою и въ догнатахъ вёры и въ общении таинствъ и во всемъ внутреннемъ строеніи церковныхъ порядковъ и церковнаго благоустройства, даже въ самыхъ внёшнихъ обрядахъ церковныхъ? Такъ вотъ для безпримърной въ исторіи церкви и едва мыслиной распри ножеть быть допущено и безпранирное въ никоторомъ отношеніи примиреніе, твмъ боліве, что при этомъ, если не самая буква, то духъ, внутренній смыслъ церковныхъ каноновъ, сколько таковыхъ не перебираетъ по этому поводу авторъ, остается вполнё неприкосновеннымъ и ни одинъ изъ этихъ каноновъ по существу нисколько не нарушается и не колеблется. Да еслибы наконецъ и въ самомъ двяв пребываніе въ Константинопояв болгарскаго архи-митрополита могло угрожать нарушеніемь единства духовной власти, то это обстоятельство все-таки не могло составлять собою серьёзнаго препятствія къ дарованію Болгарамъ церковной независимости, такъ какъ препятствіе это легко устранимо: для резиденціи болгарскаго архи-митрополита и его синода стоило только указать на какой-либо болгарскій городъ, съ удержаніемъ въ Константинополъ какого-либо представительства отъ Болгаръ предъ Портою, по примъру другихъ патріархій,---и делу конецъ. Что это обстоятельство не могдо составлять собою серьёзнаго препятствія въ этомъ дълъ, или что это препятствіе легко устранимо, -- это видно уже изъ того, что самъ соборъ константинопольскій, провозгласившій схизму, не сдилаль на это будто бы двоевластіе ни мальйшаго намека, такъ какъ не видёль возможности указать на это какъ на причину въ от-

казу Болгарамъ въ церковной автономіи, а ограничился только указаніемъ на "филетизмъ". Такимъ образомъ опасность духовнаго двоевластія при дарованія Болгарамъ церковной независимости остается изобрътеніемъ самаго автора.

Патріархія, говорямь, на проекты предложенные Портою взглянуда съ своей точки зрънія, отвергда ихъ какъ неудобные для нея и вмъсто всякихъ соглашеній предложила созваніе вселенскаго собора. Разбирая впечативнія произведенныя этимъ предложеніемъ, авторъ прежде всего по обычаю останавливаетъ свое внимание на Портв и при этомъ случав, какъ водится, сиу являются тъ же призрави происковъ и интригъ Порты, которая будто бы по поводу этого предложенія "обрушила на патріарха гнёвъ п негодование" и которой будто бы была "ненавистна мысль о созвании собора", такъ какъ будто бы только одинъ этотъ соборъ "ногъ бы разорвать съти, накинутыя Портою на ненавистный болгарскій народъ". Но мы и здёсь не находимъ никакой возможности согласиться съ авторомъ, такъ какъ Порте легко было бы вовсе устранить созвание такого собора, еслибы онъ былъ для нея такъ крайне непріятенъ и угрожаль ея планамъ: стоило только отказать въ своемъ на него согласіи, безъ котораго конечно не можетъ быть никакого собора въ Константинополъ; а созвать этоть соборь въ другомъ какомъ-либо мъсть или городъ, хотя бы даже въ предълахъ турецкой имперіи, Греки конечно ни за что не согласились бы. А главное, никакъ нельзя допустить такой недальновидности со стороны Порты, чтобы она могла отъ этого собора ждать действительнаго примиренія Грековъ съ Болгарами. Намъ бы конечно и не было надобности затрогивать этихъ непрерывныхъ указаній автора на Порту, какъ и ему самому, подагаемъ при безпристрастномъ изслёдования греко-болгарскаго вопроса, не могло бы быть особенной потребности въ этихъ указаніяхъ, еслибы эти призраки постоянныхъ происковъ и интригъ Порты не представлялись у автора нарочитыми, напускными. Посредствомъ этихъ призраковъ авторъ очевидно имбетъ въ виду заслонить главныхъ виновниковъ распри-Грековъ, съ такою заботливостію взятыхъ имъ подъ свое пристрастное покровительство, а говоря еще откровеннее, ту главную пружину, которая действуетъ главнымъ образомъ во всъхъ автахъ этой махинаціи, называемой греко-

болгарскою распрею. Пружина эта, само собою понятно, чисто матеріальной пробы, и объ ней везді и во всеуслышаніе говорять и пишуть и на Востова, гат на счеть ся уже положительно ни малъйшаго сомнънія не полагается, и у насъ въ Россіи: не чиоминается о ней ни единымъ словомъ только въ разбираемой нами книгѣ, и это конечно потому, что автору требуется для чего-то доказать всю неосновательность болгарскихъ претензій и домогательствъ касательно церковнаго освобождения, доказать отсутствіе настоящихъ причинъ или поводовъ для Болгаръ къ ихъ неотступному намеренію отделаться оть греческихъ рукъ, нан свалить на Порту весь секреть неудачи попытокъ къ примирению, и представить все это какимъ-то печальнымъ некоразуменіемъ, якобы порожденнымъ и раздутымъ всего более происками и интригами Порты. А на самонъ дълъ, до впечатлъній Порты эдёсь нёть никому никакой надобности, главное состоять въ томъ, какое впечатлёніе произвело и на какія заявленія вызвало другія православныя церкви предложеніе патріарха о вселенскомъ соборв. Въ этомъ отношения то же не могло быть никакой неожиданности. Всъ восточные патріврхи и предстоятели прочнуъ автокееальныхъ церквей (Аемнской, Кипрской) по пронсхождению принадлежать въ греческой національности, и всъ эти церкви собственно суть греческія по преимуществу, а потому они не только изъявили свое полное сочувствіе въ созванію вселенскаго собора для поддержанія греческихъ интересовъ и согласіе на него, какъ въ томъ никто не могъ и сомнёваться; но въ своихъ отзывахъ по этому поводу даже напередъ предрънали или указали, какого образа мыслей они будуть держаться и какого рода стремленія стануть поддерживать на этомъ соборъ, такъ какъ каждый изъ нихъ въ своемъ отвётё на приглашеніе воспользовался случаемъ выразить свое неблагорасположение въ болгарскимъ требованіямъ, находя ихъ чрезмёрными и антиканоническими. Но совсёмъ другаго конечно отзыва слёдовало ожнавть отъ церквей славянскихъ, которыя были совершенно свободны отъ какихъ-либо исключительныхъ воззръній и цълей въ пользу эллинизма, и которыя вполнъ сознавали и чувствовали всю вопіющую правду болгарскихъ домогательствъ. Предстоятели этихъ церквей-св. Синодъ русской церкви и сербскій митрополить, зная вполна, что соборь этоть не только не укротить

бури и не умиротворить Грековъ съ Болгарани, но еще болъе возбудить и возстановить однихъ противъ другихъ, такъ какъ н та и другая сторона, такъ кръпко на пространствъ десятильтія и неотступно преслёдовавшая свои интересы и стремленія, на соборь еще твиъ более захотела бы остаться при своемъ, а Греки твиъ наче не пременули бы воспользоваться этимъ соборомъ, на которомъ все такъ было расположено и устроено въ ихъ пользу, что отлично было извёстно Болгарамъ, воспользовались бы для того, чтобы отвазаться даже и оть твхъ уступокъ, на которыя они прежде изъявляли кое-какое согласіе, и такъ какъ можно было потому непремённо ожидать, что ни Греви, ни Славяне не отришатся на этомъ соборъ отъ своихъ убъжденій, такъ твердо ими содержимыхъ и неоднократно выратенныхъ: зная и принимая все это въ соображение, какъ св. Синодъ русской церкви, такъ и сербскій митрополить въ своихъ отвётныхъ носланіяхъ константинопольскому патріарху всячески старались отвлонить его намъреніе относительно созванія вселенскато собора, для чего встати въ настоящее время при современныхъ условіякъ положенія восточныхъ церквей существуетъ множество препятствій, которыя весьма трудно преодолёть, а главное въ этомъ положении церквей невозможно разсчитывать, чтобы могъ быть составленъ дъйствительно вселенский соборъ и чтобы, еслибы таковой и устроился, онъ ногъ вести свои сужденія и совершать извъстныя дъйствія въ полномъ сознании свободы и независимости отъ какихъ-либо посторонныхъ вліяній, -- всячески старались отглонить такое намареніе патріарха и вивств просили его разрвшить двло распри однимъ помъстнымъ соборомъ константинопольской церкви, такъ канъ это именно есть частное епархіальное дело этой церкви. Но более всего въ своихъ ответныхъ посланіяхъ они докладывали патріарху (особенно св. Синодъ русской церкви) всю неумъстность и каноническую неправильность созванія вселенскаго собора по такому делу или предмету, который отнюдь не касается вселенской церкви, не затрогиваеть никакого догмата ся въроученія. Мы не станемъ распространяться на этоть счеть, такъ какъ все это изложено прекрасно, отчетливо, съ полнымъ достоинствомъ и съ непоколебимою силою убъждения въ отвътномъ посланіи нашего св. Синода патріарху, извѣстномъ и до-

330

ступномъ для всякато. Словомъ, на созвание вселенскаго собора св. Сниодъ русской церкви отказался дать свое согласие. Это обстоятельство обозначилось темъ, что въ самой константинопольсной церкви мизнія на счеть собора раздулились и большинство оказалось на сторонъ присоедниявшихся къ мизніямъ ная представленіямъ русскаго Синода, вслёдствіе чего Григорій отназвался оть патріаршества. Но намъ представляется страннымъ, лучше сказать, совершенно неправильнымъ взглядъ автора на отвъть сербскаго митрополита. Авторъ говорить, что отвъть этоть "значительно отличается оть ответовъ церквей дальняго Востова и Эллады", тогда какъ онъ составляетъ собою не отличіе, а ришительное противоричіе этимь отвитамь "дальняго Востока". Онъ настанваеть на "любви и единства догматовъ", а "что васается", говорять "церковнаю управленія, то ны полагаемъ, что оно можетъ видоизміьняться согласно требованіямъ необходимости". Неужели здесь еще не ясно, что митрополить сербскій прямо реконендуеть патріарху покончить самому вопросъ, касающійся не болье, какъ церковнаю управленія и удовлетворить Болгаръ безъ собора вселенскаго, признавъ такое удовлетворение "требованиемъ необходимости?" Значитъ, митрополить сербскій своимъ отвётомъ на предложеніе о соборѣ сталъ въ очевидную солидерность съ св. Синодомъ русской церкви и вивств въ очевидное противоръчіе церкамъ греческимъ. Говоря о цервовномъ уцравленіи, что оно можеть видоизминяться, нитрополить сербскій прямо отнимаеть почву, на которой могь бы составиться и утверждаться вселенскій соборь по нысли и наивреніянь Грековъ. Віздь во всёхъ своихъ препирательствахъ съ Болгарами, также какъ во всъхъ заявленіяхъ по этому поводу и сношеніяхъ съ другими единовёрными церквами, какъ наконецъ и въ самомъ созваніи вселенскаго собора, константинопольская церковь единственно напираеть и руководится твиъ, что она якобы сама по себъ не имъетъ права даровать Болгарамъ церковную независимость, такъ какъ въ этомъ случав нарушалясь бы каноны, положенные церковію на вселенскомъ соборь, которыхъ потому она и не можетъ отмёнить собственною властію, кавъ будто и въ самомъ дълъ этими канонами опредълялись границы константинопольскаго патріархата не на извёстное, хотя и не опредвленное время, а для неизмённаго ни въ какомъ слу-

чав и неподвижного пребыванія ихъ въ такомъ видв во ввки въковъ, несмотря ни на какія перемъны, могущія когда-либо произойти на земномъ шаръ. Между твиъ та не константинопольская церковь безъ малъйшаго затрудненія и безъ вселенскаго собора принимала въ свои предълы въ послъдствіи цълыя области и государства (напр. Россію) и точно также безъ затрудненія и безъ малейшихъ толковъ о вселенскомъ соборе даровала церковную независимость и русской церкви, и сербской, и асинской и т. д. Послёдняя изъ этихъ впрочемъ сама создала себё свою цервовную независимость, безо всякаго предварительнаю сношенія съ константинопольскою патріархіею, оть которой дотоль была въ зависимости. Аемиская церковь оправдывала такое самоуправство "политическими затрудненіями и внутренними неустройствами новой державы", и въ послёдствія когда политическое положение греческаго; королевства умирилось, то синодъ авинской церкви "счелъ своею священнайшею обязанностію о семъ (т.-е. объ учреждении собственнаго независимаго синода) возетенить великой константинопольской церкви", дабы она "признавъ учрежденный онымъ (значитъ самимъ собою) священный синодъ еллинскаго королевства, приняда его какъ во Христв брата". Т.-е. Греки королевства, сами собою произвольно создали себъ церковную независимость, учредили собственный синодъ, и только дали знать обо всемъ этомъ константинопольскому патріарху въ послёдствін. И это сощло..., всё каноны церкви остались на своихъ мёстахъ. Вотъ что значитъ греческая національность! Какого вамъ еще "онлетизма"?.. Отчего же теперь для дарованія такой же независимости Болгарамъ, да еще и не такой, такъ какъ Греки Эллады восхитили себъ сами ее, а эти т.-е. Болгары добиваются ея отъ Грековъ Цареграда вотъ уже болёе десяти лётъ, отъ чего же теперь сталь такъ неизбъженъ вселенскій соборъ? Не очевидно ли туть шитье черезъ край бълыми нитками?.. Можно ли послё всего этого еще указывать на каноны церкви, решительно будто бы вызывающіе созваніе вселенскаго собора? Ясно, что каноны туть становятся нужными только для игры и придирки, не болъе. Не правда ли наконецъ, что отъ твхъ границъ или предвловъ, какіе назначены для константинопольскаго патріархата 28 правиломъ 6 вселенскаго собора, въ настоящее время остаются одни такъ-

сказать осколни?... А между тёмъ въ данномъ случат Греки во что бы то ни стало усиливаются создать изъ этого давнымъ давно нарушеннаго правила какой-то несокрушимый, во вёки неизмёнко пребывающій догмать; словно правило это въ цёломъ мірё для однихъ только Болгаръ и существуетъ.

Въ самонъ деле, для уступовъ въ пользу болгарскихъ требованій Греки имбли тысячи случаевъ и прежде, и никакъ не хотвли нии пользоваться; имёли полную возможность удовлетворить эти требованія и примириться съ Болгарами и безъ вселенскаго собора, и однакоже не хотвли и слышать о такомъ примирении. которое достигалось бы удовлетвореніемъ Болгаръ. Возможно ли после этого и съ какой стати было ожидать, чтобы на соборе могла идти серьёзная ричь объ уступкахъ и объ удовлетворении Болгаръ? Конечно нътъ. Итанъ для чего же нуженъ былъ соборъ? Ни для чего болёе, вакъ подтвердить или санкцировать притязанія эллинизма авторитетомъ вселенской церкви, а Болгаръ объявить схизматиками, просто раскольниками... Что соборъ не иное что имълъ въ виду-ото доказали последствія: соборъ и началь и продолжаль свои занятія, порёшиль дёдо и завершиль все это извъстными актами, даже не пригласнить на него Болгаръ, велъ свой судъ и произнесъ осуждение безъ всякаго участія и какихъ-либо переговоровъ или совъщаній съ самими обвяняемыми, отсутствіе которыхъ на соборь очевидно указываетъ, что собору были нужны вовсе не Болгары или какоелибо разбирательство тяжбы ихъ съ Греками, а единственно безусловное соборное осуждение болгарскихъ требований и отлучение Болгаръ отъ духовнаго общения!...

Анализируя по пунктамъ тё заилюченія, къ которымъ приходитъ св. Синодъ русской церкви въ своемъ отвётё патріарху по поводу собора, авторъ утверждаетъ, что Болгары обрадовались отказу русской церкви принять участіе въ соборё именно потому, что ничего другаго для себя не могли ожидать отъ этого собора, кромё "строгаго осужденія многихъ своихъ намёреній и дёйствій, и во всякомъ случаё не могли разсчитывать на достиженіе всёхъ своихъ цёлей". Авторъ правильно указалъ причину болгарскихъ опасеній за соборъ; но мы позволимъ себё для большей ясности дёла нёсколько видоизмёнить форму литературнаго изложенія этой причины, въ какой авторъ представляеть ее читателю. Болгары действительно не могли ожидать отъ собора для себя ничего, вромъ строгаго осужденія, да не то что не ожидали, а положительно были увёрены, достовёрно знали, что соборъ для этого именно и составляется, т.-е. для "строгаго осужденія" ихъ и во всякомъ случав ничего другаго не произведеть, какъ только точное выполнение этой преднамъренной цъли, притомъ осужденія не "многихъ своихъ намбреній и дыйствій", а всего вообще дъла ихъ распри съ Грекамя, что и оправдалось въ последствии; ибо еще предъ самымъ соборомъ Греки, какъ извъстно, сочли потребнымъ заявить свое полное отречение отъ всёхъ тёхъ уступокъ въ пользу болгарскихъ требованій, на какія они прежде были согласны, да и самъ соборъ вопроса объ уступкахъ и о какихъ-либо попытвахъ въ соглашению даже не вносные въ программу своихъ занятій, а занялся исключительно обвиненіемъ Болгаръ въ какой-то ереси "филетизма" (составляющато, какъ извёстно, такой нераскаянный грёкъ самихъ Грековъ) и объявленіемъ ихъ раскольниками. А ужь о какомъ-либо "достижении своихъ цвлей" на соборв Болгары и подавно, не только "не могли разсчитывать", а совсёмъ и не помышляли. Само собою понятно, что отъ такого литературнаго видоизмёненія правильно указанной причины болгарскихъ онасеній за соборъ самымъ редикальнымъ образомъ видоизмёняется и самое двло: авторъ хотвлъ направить свое указаніе такъ, что де Болгары чувствовали за собою гржи, сами сознавали себя виновными, потому и боялись собора, который конечно долженъ былъ наказать или осудить виновныхъ; а дело было здесь совсемъ иначе, Болгары знали неправедныя цёли собора, знали, что соборъ станетъ отыскивать за нями небывалую сресь и предавать ихъ за нее отлученію, знали, что соборъ составляется не для умиротворенія враждующихъ, а для провозглашенія раскола, потому и боялись его, по крайней мёрё онъ былъ для нихъ въ высшей степени нежелателенъ. Но что же однако все это означаеть? И почему это собору требовалось не умиротворить по возможности враждующихъ, а только во что бы то ни стало осудить Болгаръ?...

Съ самаго начала нашихъ замётокъ мы было вовсе не имёли въ виду касаться собственно разсчетовъ и интересовъ политическихъ, неизбёжно присущихъ въ этой распрё и такъ прозрачно

высматривающихъ здесь изъ-за церковной обстановки вопроса. Но какъ же однако, говоря о соборъ и о мотивахъ для его составленія, пройти молчаніемъ в не сказать, что именно политическія цвли стояли здвсь впереди всего и были главнымъ двйствующимъ рычагомъ въ актахъ греко-болгарской распри, когда эдесь такъ очевидны продълки эллинизма? Следуя однако за авторомъ, который показываетъ видъ, якобы онъ не замвчаетъ и не подозръваеть здъсь ничего политическаго, и мы предполояния себъ оставаться на почвъ церковной вивств съ нимъ, насколько это возможно здёсь, и потому полагаемъ для себя достаточнымъ ограничиться только мимоходнымъ указаниемъ на то, что съ пріобрѣтеніемъ Болгарами церковной независимости патріврхія теряла цёлый многомилліонный неродъ, что повятное дело должно было отзываться для нея самыми тяжкими, невознаградимыми потерями и политическими и оннансовыми, и что такных образомъ во всей этой распри, какъ и въ самомъ созванін собора проводнинсь, по крайней мёрё со стороны гроваднаго большинства Гревовъ, совсёмъ не церковныя цёли, а безъ сомнънія политическія, а церковная почва, даже пожалуй и съ самою схизмою сослужили здёсь службу въ качестве декораціи... Но съ такими видами и стремленіями созывать соборъ, да еще вселенскій... нётъ, это уже слишкомъ!... Вотъ почему всякій честный, искренно преданный сынъ православной церкви, глубово сокрушаясь обо всемъ происшедшемъ за послёднее время на Востокъ, виъстъ съ тъмъ отъ всей души благодаритъ Господа, Своимъ божественнымъ промысломъ бодрствующаго надъ русскою церковію и не попустиршаго ся въ великое искушеніе--стать игралищемъ греческихъ интригъ, отъ всего сердца радуется кудрому и благочестивому рёшенію нашего св. Сянода, отказавшагося принять участіе въ соборё, составлявшемся для чисто мірскихъ цѣлей, и сочтетъ наконецъ великую заслугу церкви и отечеству за недавно почившимъ первосвятителемъ московскимъ, во въки незабвеннымъ митрополитомъ Макаріемъ, по порученію св. Синода составившимъ полное высоваго разума и христіанскаго достоянства отвѣтное посланіе вонстантинопольскому патріарху на предложеніе о соборъ. И неужели кому-либо другому, вромё самихъ Грековъ, возможно было пожелать, чтобы еще Синодъ русской церкви присоединился къ затвямъ элли-

низма, привязалъ себя къ его колесница и сталъ своимъ участіемъ въ положеніе послушнаго орудія для проведенія и служенія своимъ авторитетомъ эллинской идев? Авторъ много говорить хорошаго и возвышеннаго о личности патріарха Григорін. Все это прекрасно. Но въдь представителю русской церкви на соборв пришлось бы встретиться и делать размень мыслей ж инфній не съ патріархомъ Григоріемъ, а съ тёми самыми Греками, которые отнюдь не имъли въ виду при этомъ какихъ-либо уступонъ Болгарамъ, а даже отназались уже въ это время отъ проекта патріарха Григорія, на который прежде было хоть пополамъ со грёхомъ согласились. Авторъ скажетъ, что представитель русской церкви на соборъ имълъ бы самостоятельное мнёніе и могь бы совсёмъ не присоединяться къ миёніямъ или голосамъ другихъ членовъ собора. Но въдь это значило бы идти противъ абсолютнаго большинства, и въ такомъ случав какое вліяніе на двйствія собора могь бы имвть и что въ состоянія быль бы произвести уединенный голось одного-двухь членовь собора? Да и что еще могло бы отразиться оть такого несогласія или противоръчія собору со стороны представителя русской церкви-для самой этой церкви? О, тогда... одному Богу извъстно, что было бы тогда... Здесь отврывается целое поле для самыхъ тяжнихъ предположеній... Двло понятное, что съ нашей стороны опасались отнюдь не болгарской непреклонности и упрямства, а именно эллинской идеи, которая такъ очевидно потомъ дъйствительно фигурировала на соборъ составленномъ, можно сказать, исключительно изъ однихъ Грековъ. Авторъ скажеть конечно, что долженъ быть предвлъ и для болгарскихъ требованій, чтобы они не простирались слишкомъ далеко? Да, конечно, предълы нужны; они и указаны Болгарами въ самомъ даже проекть патріарха Григорія, на который они давали потомъ свое согласіе, чтобы только сохранить неповрежденнымъ церковный союзъ и прекратить раздоръ. Впрочемъ, предвлъ тамъ, гдв полное удовлетворение законныхъ требований и окончательное примиреніе; въ крайнемъ случав нельзя было много задумываться ради мира церкви и надъ дарованіемъ даже полной церковной независимости. "Чёмъ больше вселенскій патріархъ удовлетворить Болгаръ, темъ лучше", писалъ св. Синодъ русской церкви; "оть воли патріарха зависить дать Болгарамъ даже полную

336

цервовную независимость". Но такой совъть русскаго Синода быть очевнано далено не по сердцу въ патріархін, гдв стояла совсёнь иная точна орёнія на предметь, а съ нею и совсёмъ ныя кын и стрепления. Извъютно, что завоеватели султаны съ первато не раза облекли константиновольскихъ натріарховъ гроиздными прерогативани и полномочіями, вручивъ имъ кочти безконтрольную власть надъ всёмъ православнымъ населеніемъ Балканскаго колуострова, власть не только церковную, но и судебно-ваминистративную, всявдствіе чего греческіе епископы, нсключительно ванимавшие всв православныя епархіальныя каестры съ своимъ клировъ, распоряжались всвиз православнынь населенісых по своему усмотранію, вадая его всевозможныя общественныя отношенія и разбирая всякія тяжбы между ними, накъ выстиее церковное и гражданское начальство. Такое сосредоточение церковной и гражданской власти въ одчихъ и твхъ же рунахъ, обусловливая собою полную зависимость Болгарь оть греческаго влира и константинопольской патріархіи, составляло самый илавный узель грево-болгарскаго вопроса: удовлетворяя болгарскія требованія въ томъ ихъ видё, въ какомъ они являются въ эпоху составленія собора, приходилось вийств съ церковною независниостію предоставлять Болгарамъ полное освобождение отъ всякаго полятическаго и общественнаго на нихъ вліянія Грековъ, съ которынь послёднимъ конечно очень трудно было разстаться; и въ то самое время, когда святвйшій патріархъ Грнгорій, положимъ, проникался самыми великодушными намъреніями, самыми возвышенными побужденіями въ греко-болгарскомъ вопросв, многочисленная партія Фанара, наполнявныя своими членами патріаршій синодъ, отъ котораго главнынъ образомъ зависить разръшеніе встать вопросовъ управленія константинопольскаго патріархата, во все время распри только для виду держалась якобы церковной почвы, пребывая на саможь двлё всёми своими симпатіями и стремленіями на основъ политической. Само собою разумъется, не будь для православныхъ народностей Турціи такого страннаго смѣшенія отправленій жизин религіозной я общественной, греко-болгарскій вопросъ не представнать бы собою такихъ затрудненій, не такъ чувствительно задёваль бы интересы греческой партіи и потому удобиње направлялся бы къмирному разрѣшенію; не осложняясь

мірскими разсчетами, но оставаясь вопросомъ чисто перковнымъ, редигіознымъ, каковымъ ему и быть подобаетъ безраздёльно, онъ выдвинулъ бы впередъ и высшія редигіозныя соображенія, о которыхъ въ данномъ сдучаё излишие было бы вести и рёчь, такъ какъ здёсь, говоримъ, преобладаетъ разсчетъ политическій, безъ котораго, лучше сказать, не существуетъ весь этотъ грекоболгарскій вопросъ.

Въдь въ самонъ дълъ, какія ужасныя помышленія становятся неотступными при мысли объ этой распрв!.. Хотя бы подунали Греки о томъ, что цёдые ужасы заключаются въ одномъ этомъ словё-борьба и борьба страшная, доходящая до непримиримой вражды и ненависти между послёдователями Христа изъ-за церковных преимуществь, еслибы даже и въ нихъ была тутъ сила!! Иное двло конечно, еслибы вопросъ ставился о ввроученія, о существенныхъ догматахъ правосдавнаго исповъданія. Но нътъ-здъсь люди, хотя бы и цълые народы препираются между собою, и препираются до изступленія, о томъ, кому изъ нихъ принадлежить обладание или вто долженъ быть старшій въ церкви Господа Інсуса!!. Мы полагаемъ, что константинопольская церковь жестоко уронила себя, унизила этою распрею, такъ накъ имен но ей принадлежить весь позорь этой распри... Никто же въ самомъ дълв не можетъ сказать, чтобы Болгары требовали себъ какого-либо первенства въ церкви. Очевидно Греки практикують здвоь свое. обладание Болгарами и хотять душить ихъ въ своихъ объятіяхъ на основаніи священныхъ каноновъ церкви!!! Можетъ ли быть злоупотребление ращительнае и беззавативе этого? Для доказательства незаконности болгарскихъ стремленій авторъ нерано опирается на покойнаго московскаго митрополита Филарета. и приводить цитаты изъ его переписки но поводу распри. Действительно покойный митрополить не одобряль немеренія Болгаръ учредить свою независямую ісрархію посредствомъ овътской власти, безъ "благословенія законносуществующей іерархін". Но мы полагаемъ, что основное митніе митрополита Филарета относительно греко-болгарскаго вопроса заключается въ этихъ его словахъ: "дъйствительное врачество противъ зла надлежало бы найти въ томъ, чтобы православные Болгаре умфрили свои требованія отъ константинопольской патріархін, и чтобы сія умърна свою непреклонность противъ ихъ требованій: чтобы

они получили свою ісрархію довольно свободную, но не совсёмъ независимую и неотторженную оть вседенского патріарха". Мизніянь такого человёна, какъ покойный митрополять Филареть, авторь по всей справедливости придаеть всю полноту санаго авторитетнаго значенія. Итакъ, вто же оказывается виновнымъ предъ судомъ этого авторитетнаго мизнія? Что васается Болгаръ, то извёстно, что съ самаго начала распри съ Греками ихъ требованія были очень унвренны; въ последствін, если эти требованія болёе и болёе развивались и увеличивались, то конечно благодаря только "непреклонности" патріархія, возбуждавшей противъ себя ожесточение. Затёмъ, въ предложенныхъ ими чрезъ Порту двухъ проектахъ соглашенія, представляющихъ, по словамъ самого автора, "высшую мъру удовлетворенія ихъ народныхъ требованій", они хотя и требовали для себя "свою іерархію свободную", но все-таки не совершенно "отторженную отъ вселенскаго патріарха". Извёстно также, что въ послёдствін они назвявляли согласие и на проектъ патріарха Григорія; да и саный наконець онривнъ Порты, обезпечившій церковную независимость Болгарь, окончательно не прекращаеть ихъ отношеній нь патріарху, какъ младшаго къ старшему. Такимъ образомъ нельзя никавъ утверждать, чтобы Болгары не оказывали постоянной готовности "умърять своихъ требованій". Но что сказать о Грекахъ? Прежде всего конечно то, что они своими злоупотребленіями вызвали самую распрю и всё эти болгарскія претензін; справедливость потому требовала, чтобы сами они позаботнансь собственнымъ починомъ изгладить ими же произведенвое неблагопріятное впечатлёніе и тёми ли другими ли мёрами всячески устранить и уладить вызванныя затрудненія. А между темъ, какъ это очевидно изъ множества приведенныхъ уже нами сактовъ, Греви не только не хотвли ничего предпринимать въ успокоению справедливо раздраженныхъ противъ нихъ Болгаръ, но напротивъ, своимъ высокомъріемъ и дъйствіями болье и болье способствовали развитію и усиленію ихъ раздраженія до врайнихъ предъловъ; на самый проекть патріарха Григорія они, какъ извъстно, очень неохотно согласились, а въ послёдствіи и совсёмъ отъ него отказались. А ужь о самомъ соборъ и говорить нечего: здесь Греки въ своей "непреклонности" перешли всв предёлы возможнаго, не усумнившись объявить весь, притомъ 22\*

безъ исключенія, Болгарскій народъ раскольниками по чистодисциплинарному вопросу и предать ихъ отлучению! Сирашивается, неумели для такого вопіющаго поступка. Грени могли отыскать действительное основание въ канонахъ церкия? Что Болгары должны были пріобрёсти себе церновную независимость только "съ согласія законно существующей ісрархін", -- это такъ. Но вопросъ въ томъ: какое право имветь это самая іерархія съ точки зрвнія христіанской любая и синсхожденін отназывать цвлому народу въ церковной незевисимости, когда онъ неотступноатого желаеть и требуеть? Какими качалами руководится эта іерархія, ногда ради насильственшаго удержанія этого шарода въ своихъ рукахъ она допускаетъ саное соблаенительное церковное возмущение, беззавътно жертвуетъ миромъ церкви и потомъ вершить свои подвити отлучениемъ этого народа? Между твиъ авторъ, можно сказать, истощилъ все свое остроуміе, употребилъ весь звласъ историческаго анализа и всякой эрудиціи и представнать длинный до утомленія ридъ выводовъ и зеключеній, въ которыхъ все тщательно подобраль, инчего не упуская изъ виду, что только могло танъ или иначе, прямо или косвенноотноситься къ обвинению Болгаръ въ противозаконномъ сепаратнана. Забыла онь только упомянуть объ одномь маленькомъ обстоятельстве, инфющень однако невоторое значение въ данномъ случать, в именно: не упомянуль и даже не нащеннуль на то, чтоболгарские спископы въ общенъ собрания своемъ, -- какъ только стало извёстимымъ, что соборъ 1872 года осудиль ихъ въ какойто среся, опредёляль именовать им'ь схизмативами и предаль церковному отлучению, со всвит-запотьте -- иногомиллониыть и большею частию конечно ровно ин въ чемъ неповиннымъ болгарскимъ народомъ, безо всякато исключения, -- провозгласили свое торжественное отречение отъ взведенной на нихъ соборонъ ереси и вижств свое полнвищее единение со всею православною. церновію, не исключая конечно и константинопольской. Удивительная вещь, -- предавать отлучению того, кто въ полнайшенъ единомыслія вёры протягиваеть къ намъ руки!.. Не правда ли, что о такомъ удивительномъ соборъ православная церковь впервые слышить? Кого же теперь слёдуеть резонить, приглашать. въ миру и порядку, призывать въ смягчению своихъ чувствъ и дъйствій? Думаемъ, что не Болгаръ прежде всего, такъ какъ они,

сохраняя по прежнему неприкосновенно полнъйшую чистоту православной ввры, отнюдь не желають отделяться оть Грековъ въ церковномъ общенія и рашительно чужды всякой мысли о тояъ, чтобы отвъчать Греванъ такинъ же отлучениемъ, какое Греви осмѣлились произнести на нихъ на соборѣ. Повторлемъ, приведечное нами обстоятельство (т.-е. поступовъ болгарскихъ спископовъ), кажется, не иншено изкоторого значенія по крайней изр'в въ томъ отношении, что въ немъ, можно сказать, торжественнымъ образомъ выступаетъ altera pars, и потому поввствовятелю о греко-болгарской распри не мъшело бы если не выставить на весь поназъ, какъ бы и следовало, то по крайней ихръ указать на него мимоходомъ, хотя бы для полноты историческаго издоженія. Такъ и двлають другіе изслёдователя; они придають этому обстоятельству даже очень широкое значение. Но воть у нашего автора оне проходить совсёмъ незамёченнымъ: потому ны и подагаемъ, что и въ этомъ случая съ его стороны меняе всего представлено оснований для того, чтобы заподозрить его въ безпристрастнамъ изследования вопроса.

За то онъ ничего не упускаетъ изъ виду по другому направлению. Такъ онъ обнаруживаетъ очевидное стремление поставить въ параллель нашъ собственный расколъ съ греко-болгарскою распрею, чвиз повидимому желаеть привлечь въ пользу Грековъ лучшія симпетія русскихъ читателей и двигателей политической и церковной жизии Россіи, по сочувствію изъ собственнаго опыта. Но такіе разсчеты автора навърное останутоя безуспъщными, такъ ванъ вся Россія, ворно слёдившая за всёми превращеніями греко-болгарскаго вопроса, насколько это было возможно и доступно по твмъ свъдвніямъ. какія сообщались по этому поводу или обнаруживались въ твхъ или другихъ фактахъ съ той и другой стороны, херошо понимаетъ, что сходства въ существенномъ здёсь совсёмъ нёть ни малейшаго. Наши расвольники въ своемъ протеств противъ церкви слишкомъ живо и грубо коснулись самаго существа вёры и церкви, обозвавъ и провозгласные се зараженною антихристіанскою сресью и обнаженною благодати: между твиъ, Болгары, признавая несомивнио и непоколебные истину и святость греческой церкви и ен тавнствъ, и желая пребывать съ нею въ неразрывномъ союзви

постоянномъ общения въры и таинствъ, не подвергая ни малъйшему сомнѣнію и нареканію ни ся въроученія, ни священнодъйствія таинствъ, ни даже обрядовъ, протестовали только противъ административнаго произвола Грековъ, противъ чисто-вившняго управленія ими греческихъ епископовъ, которые большею частію смотрёди на свои бодгарскія епархіи, какъ на имущественную собственность, не говоря о другихъ безчисленныхъ злоупотребленіяхъ, цёлыми въками практиковавшихся со стороны Грековъ и истощившихъ наконецъ терпиніе Болгаръ. Такимъ образонъ между твиъ и другимъ положеніемъ, т.-е. между греко-болгарскою распрею и нашимъ расколомъ открывается разница безконечная. И если изъ-за нашего раскола въ свое время созывался соборъ изъ восточныхъ патріарховъ и епископовъ русской церкви, то по такому поводу, какъ греко-болгарская распря, составление собора, которому желали придать значение вселенскаго. по всей справедливости признается совершеннымъ излишествомъ и несообразностію. Между тёмъ, авторъ истощается въ самыхъ неввроятныхъ усиліяхъ, чтобы доказать посредствоиъ безкенечнаго ряда всевозможныхъ свидётельствъ и указаний, что разръшение греко-болгарскаго вопроса превышало компетенцию собора помъстнаго, что здъсь необходимо было дъйствительное участіе по крайней мёрё главныхъ представителей всёхъ единовёрныхъ ввтокефальныхъ церквей и потому необходимъ былъ вселенский соборъ, или точное его подобіе. Одни и тв же факты или указанія, такъ или иначе сюда относящіяся, процаживаются авторомъ неоднократно, и все это главнымъ образомъ направляется въ тому, чтобы обрушить всяческое обвинение на Св. Синодъ русской церкви за его отвётное посланіе патріарху Григорію съ отказомъ на предложение о соборъ. А когда оказывается недостатовъ въ подходящихъ фавтахъ, за которые можно бы ваяться и пристегнуть ихъ съ какой-либо стороны въ руководящей идев, тогда авторъ не щадитъ своего пророческаго дара и пускается въ неистощимыя предсказанія: да чтобы это было де, еслибы Св. Синодъ русской церкви поддержалъ мысль о созванія вселенскаго собора и далъ свое согласіе принять въ немъ участіе и прислать на него своихъ представителей, --- да вакія ненсчислимыя благодетельныя последствія отсюда выродились бы, какъ все разомъ туть было бы покончено и достигнуто: и греко-бол-

гарское соглашение, для котораго у самой натріархін не хватало куху безъ вселенскаго собора, и всяческие другие вопросы и затрудненія вовхъ частныхъ православныхъ дерквей разрышились. бы легко и ясно (напр. наше дёло съ раскольниками, дёло съ англійскими пьюзентами, діло армянское и т. д.), и какъ тутъ счастливо были бы выручены изъ бъды и Греки, которые въ непорочной чистоть своихъ помышленій не знали за что ниъ и взяться и что дёлать, и которымъ потому слёдовало отпрыть секреть, что моль для превращения распри требуются устунки въ пользу Болгаръ, -- и Болгары, которые такъ настойчиво требовали этихъ уступовъ и оставались въ этомъ непреклонными якобы ниенно всявдствіе того, что русскій Санодъ обошель молчаніемъ и не далъ никакого отзыва на ихъ проенты, чемъ и поощриль ихъ еще болье упорно настаньють на этихъ проектахъ, и которыхъ потому слёдовало со стороны России принугнуть или увотребить на нихъ столь распространенное вообще между Славянами русское вліяніе и образумить ихъ, чтобы они не только отложная всякую везмокательность по отношению къ маленъкниъ человаческима слабостяма и незначительныма злоунотребленіяма нежду ними греческаго канра, но и впредь согласились бы ради вящшаго правственного преуспёянія, равнодушно примиряться съ этник столь обывновеннымъ зрълищемъ продъловъ эллинизив, хотя ножеть-быть во многихъ отношенияхъ и очель неудебныхъ и подчасъ даже парубныхъ, но все же сволько-нибудь терпимыхъ, особенно между таними людьми, ваяъ напр. Воллары, къ которымъ со стороны Грековъ всегда прилагалось такое особенное попеченіе, чтобы они въ превственныхъ понятіяхъ не были слишкомъ разборчивы и взыскательны, чтобы въ нихъ не могло проявляться излишной и часто неудобной остроты нравственныго чувства, и которые потону и впредь пусть остаются себя въ томъ же нультурномъ положения, ради лучшихъ удоботвъ общежитія, чтобы совмистное существованіе Грековъ съ ними по прежнему составлялось ровно и гладко, и безь всякихъ колебаній и оглядокъ регулировалось преимущественно интересами Грековъ, какъ людей высшей породы и призванія; и какія напротивъ безконечныя несчастія произошля якобы отъ того собственно, что этоть Синодъ не изъявилъ своего одобренія для мысли о вселенскомъ соборъ и отказался принять въ немъ участіе,

вакъ здъсь сильно и безвозвратно пострадали высшіе литересы всего православнаго міра, какъ константинопольская патріархія этимъ самымъ отказомъ Синода была поставлена "въ безрыходное положение", такъ какъ онъ лишалъ се такимъ образомъ сдияственнаго средства въ благополучному разръшению грево-болгарокой распри, --- вана при этомъ вст великодущиные планы Грековъ рушились и т. д. и т. д. Изо всяхъ этихъ разнообразныхъ и бевчисленныхъ въроятностей, предсказываеныхъ или предусматриваеныхъ авторомъ, изъ конхъ впрочемъ ни одна не только не оправдалась въ дъйствительныхъ событіяхъ, но и не имвая нь тому ингакахъ шенсовъ, какъ опазвлось въ послёдстрія, такъ какъ состоявшійся хотя в безь участія русской церини соборув не тольно не предполаталь для себя ни одной нав этихъ зваачь, содержащинся въ этихъ предположенияхъ автора, во даже не призываль въ себе санихъ обринаемыхъ Болгаръ, и ни въ какје переговоры съ ними не вступаль, что и составляеть очевидный признать того, что соборь составляет не для чего иного, какъ только провозгладеть Бодгаръ схизнативами и отлучить ихъ отъ церковного общенія (чвизь между прочнизь онъ въ самомъ ворна подорнадъ всяческие разсчоты и надежды на то, чтобы вще возможно было на немъ возбуждать и темъ боле ожидаль напого-либо разрёшения другихъ вопросовъ, жь родъ стей, не вроиздъ предлокоженныхъ авторомъ, дучне свазать, изо вобхъ этихъ привраковъ окъ сооружаетъ однано нёный арселалъ обличеній противъ Св. Синода нашей церков'я проценосить сму накъ бы въ вовдание за наскія услуги оказанныя двлу многоувныхъ Гревовъ. Авторъ зналъ конечно, что во всемъ правослевномъ русскомъ обществъ ни одинъ человъкъ не присосдиинтся въ его соображениямъ, что въ этомъ случей онъ дъйствительно "обреченъ на одиночество", канъ онъ самъ говорятъ; что мегутъ, пожалуй, найтись и таміе люди въ этомъ обществъ, которые даже не повърять, чтобы самъ авторъчто все это провозгланналь отъ искренняго убъжденія, е не по какону-либо заказу или разсчетамъ особеннаго рода, зналъ онъ, что даже сами Греки лучше вого-либо изъ насъ ионинають всю тщету и тенденціозность его заявленій, хотя все это на ихъ руку и въ ихъ пользу; но по какимъ-то неизвъстнымъ для насъ побужденіямъ

ему требовалось все это высказать, чтобы составить протесть противъ дъйствія нашего Св. Синода, чтобы запедоарить правоспособность высшей власти нашей нервви, которая те не умреть B'S EDRINGCONA MONCHT'S HERITSCH & OBOBIATLER, HE YN BOT'S VLOэнть рашичельную минуту, чтобы повергнуть и благопріятно направить вверенный ой церковаый корабль. Авторъ очевидно заблагоразсудель утвердиться здесь на слижемъ оригинальной, RELOCTVILLOR HAMENY DABYNSHID, TOWN'S SOBHIA; HO LO RABOH DU CTOUCHE HE UDOCTHDALOOD TO STONY HOHOLY BALLE VARBACHIO. -- MAI HO2воднить собба только одно здесь рашительно подтвордить, констатировать: авторь нифал ть ная другія причины или побужденія изъ грено-болгарской путаницы вывести Греновъ оправданными, изъ воды сухнин, и всю вину въ этомъ дълъ взвалить на представителей болгаронаго народа, на болгаренихъ еписконовъ, на постоянно якобы важсь интригующую Порту и на другихъ иновърныхъ враговъ православнаго славянства. Но что болбе всего выделяется въ его книра, становится особенно замечательнымъ и порежаеть уделениемь, такъ это - то, что заурядь совобнь етимъ институтомъ обвиняеныхъ онъ санаетъ на скалью подсуднимыхъ и Св. Синодъ нашей цериви; --- утверидаясь на очевидно ложномъ основания, будто патріархія сама по себѣ не могла разръщить грево-бодгарскаго затрудненія и будто она не нивла права сама собою дать Болгарамъ церковную независимость, и доказыван потону изо вожкъ онач необходимость вселенского собора для резранения этого чисто-дисциплинарнаго вопроса частной константиновольской церкви, онъ находить возможнымъ обвинять Св. Синонь русской цереви нь томъ, вкобы онъ поступныть неправедно и съ великимъ и многимъ вредемъ для церкви православной, отказавшись дать овое согласіе на вселенскій путь ка разришению частного епархіального вопроса, --- якобы отказываясь оть пригланиенія на вселенскій соборь, оть котораго сладовало ожидать тахъ и другихъ благъ для церкви, онъ "неуразуныть дня постичения своего"!!! Воть до чего расходнися авторъ протных высшей власти нащей церкви! Такими энергическими успліями не уб'янивъ ни одного челована въ православномъ міра, авторъ во воякомъ олучат достниъ однако съ навърнальъ услъхомъ одной цели: доставна большое удовольствіе и "по уши обрадовалъ" фанаріотовъ.

Съ нъкотораго времени у насъ нало-по-малу входить во внусъ и становится воднымъ такое положение, что извъстные люди. пользуясь своболою печатнаго слова, а еще более того-обезпеченнымъ положениемъ въ государства, не считаютъ нужнымъ въ своихъ заявленіяхъ держаться опредъленныхъ границъ умеренности и даже признчія; по вого бы ни васались ихъ сужденія. хотя бы санаго высшаро досточтямаго учреждения. оня обращаются въ нему съ своимъ смелымъ и развязнымъ словомъ, устраняя особенныя церемовія. Но для того, чтобы обращаться танинь образомъ, нужно конечно стоятъ уже на незыблемой почвъ положительной правды, на которой наждое произнессниое слово благотворно и костоуважаемо, какъ бы ни было оно смело. Но совершенно другое дёло, если эти люди, кто бы они ни были, не могуть сознавать и чувствовать себя совершенно увёренно въ извёстлой области свёдёній или соображеній; въ такомъ случаё ниъ всего резонные и безопасные держаться извыстныхъ предыловъ. Во всяхъ соображенияхъ напр. автора разбираемой книги, выраженныхъ киъ относительно положенія принятаго ов. Синодомъ нашей церкви въ греко-болгарскомъ вопросв, по нашему нскреннему и положительному убъждению, нътъ ни одного слова. правды.

Какъ бы то ни было, отназъ Св. Синода русской церкви не пометаль оостояться Константинопольсному собору, въ ноторонь приняли участие многие иерархи восточной церкви, и которыйванъ бы въ доказательство того, что о каконъ-либо другонъ направления двла на немъ не могло быть и рвчи, не сдвлавъ никакого вызова или обращения из Волгарани, утверднить и провозгласиль два положения: 1) "отвергаемъ и осуждаемъ плененное деленіе... въ Христовой церкви"; 2) "прісилющихъ такое деленіе... провозглашаемъ... чуждыми... святой церкви и настоящими схизметиками". На основания этихъ двухъ положений, соборъ извергаетъ и отлучаетъ 7 митрополитовъ и списконовъ, всвхъ рукоположенныхъ ими архіереевъ, священниковъ и діаконовъ и всяхъ находящихся съ ними въ общения и единомысли, значить весь безъ исключения болгарский народъ! Да и одинъ ли болгарскій?.. Здісь православнаго человіна постигаеть такое раздумье, что голова идетъ кругомъ... Авторъ вотъ ни слова не

говорить о томъ, законно или незаконно такое постановление собора, "племенное двление"---такая ли это въ самомъ двле ужаенышая сресь, за которую сладуеть извергать сана спископовъ и предавать церковному отлучению върующихъ? А только воть говорить, что это "совершилось въ общей скорби церкви и въ общеми стыду входящихъ въ составъ ся православныхъ обществъ, которыя не нашли въ себя достаточно правственныхъ снлъ для отраженія великаго постигшаго вась будствія". И противъ этого заявленія автора мы становимся въ ринительное разногласіе и противоръчіе: что скорбь здъсь для всей церкви общая, глубокая, ужасная скорбь - это безъ сомнанія; но чтобы это еще составляло общий для всёхъ православныхъ обществъ "стыдъ", а не для одной константинопольской церкви, лучше сказать, не для однихъ Грековъ исключительно, съ этимъ не только им, но и нито не согласится во всемъ православномъ мірв, исключая конечно самихъ Грековъ, которые впроченъ о какомъ-либо стырв не особенно и заботятся... По обычаю авторъ онать сваливаеть всю біду здісь и все прицисываеть "настойчивымь усиліямь умимихь враговъ православія и Россін", такъ чтобы собственно Греки проходили совсёмъ незамъченными, оставались ни причемъ. У автора сладують потомъ опять та же многовратно уже исчисленныя ниъ обстоятельства и сообранения, косвенно направленныя въ оправданию дъяний этого собора и из сложению всей вины на болгарскихъ представителей, для которыхъ отврывались со стороны Грековъ якобы всевозможиме пути и средства къ соглашению, которыми они однако не воспользовались. Являются опять ть же проекты съ той и другой отороны, вийсть съ твиз же и разборомъ ихъ и такой же переходъ ко вселенскому собору, какъ единственному будто бы средотву къ примирению, причемъ опять является св. Синодъ русской церкви съ его явобы неосновательными причинами или поводами въ отлазу на предложение о соборъ, вслъдствіе чего якобы "расколъ былъ неизбъженъ", такъ какъ этотъ отказъ, говоритъ авторъ, "огорчилъ патріарха вселенскаго недостатковъ (!) братолюбиваго участія въ положенін діль его церковной области" и "въ то же время раздражилъ Болгаръ предполагавшихъ, какъ видно, не въ шутку, что и для св. Синода. русской церкви приличенъ такой же взглядъ на церновные вопросы, который усвоили себъ докторъ Чомаковъ и его товарящи"

(болгарскіе представители). "Торжествовала", продолжаєть авторъ, "одна Порта, которая оцять вступада въ спокойное и нераздельное обладание судьбою греко-болгарскаго дела и при этомъ имъла не малое утъщение вилъть нолное разочарование въ Россін обънкъ спорящихъ сторонъ, изъ конкъ наждая ждала и низла право ожидать оть ся церковной власти двятельной помощи, и на одна вычего не получила". Собирая со всихъ сторонъ упреки Россін за отказъ отъ собора, авторъ не замечаетъ очевиднаго противоричія въ своихъ заявленіяхъ; послё свазанного имъ сейчась, чрезъ нёсколько строкъ, предлагая выписки изъ газетныхъ статей въ подкривпление своихъ мизний, остававшихся до сикъ поръ "въ одиночествъ", онъ указываетъ въ нихъ. между прочних одно накостіє, съ которымъ онъ соглашается и которое гласить, что "но вліянію Россія вонечно болгарскій визархъ получиль оть Порты бевать". Отвуда же ногло последовать правочарование въ Россия" для болгарской-то стороны? Замвчательно еще это обращение автора въ саветамъ и указание въ нихъ опоры для своихъ метній... Подагаемъ, одно двао -- газеты, и со-по одному наввоеному продмету. Гезетамъ ексиненно недающимся и потому сотественно обращающимся со всямных матеріаломъ текущей хроники, какъ съ предметомъ преходящей обыденщины, гораздо извизительнате извоторое съ легкимъ сердцемъ отношение въ текниказ свороніямъ по греко-болгарскому двлу, нежели строго обдунанное, высяжениев, спеціально нанравленное и пространно изложенное въ нарочной большой книга мизніе по двау уже элионченному и разрёциященуся такинь нененбримой важцоги печальный событісять, какъ перковное отлученіе приаго NHOPOWALLIONNOPO MEDOGA! ABTODY TORON EMATA VED COBCEME HE яъ лицу черпать подправление кап своихъ визний изъ реветныхъ статей, что между прочимъ составляетъ очевнаный знакъ, что онь и теперь стоить съ своимъ мизніемъ въ провославномъ обществе "одиново". Но онъ и самъ впрочемъ чувствуеть это "одиночество" и какъ бы въ досадъ на него, обращается съ худо сврываенымъ неудовольствіемъ то къ св. Синоду, то къ нашему православному обществу, обличая перваго изъ нихъ въ холодности и непрямодущии, а другое въ невъжествъ но греко-болгарскому вопросу. "Намъ все кажется", говоритъ авторъ, "что виною унлоненія св. Спиода оть участія въ соборъ.... было отчасти не вполна живое представление того; что совершается въ Колстантинопольской патріаршей области". Коснись моль дило самого этого Синода, случись у него на рукахъ подобное болгарскому дело, онъ поступилъ бы иначе, нежели какъ телерь совътуеть поступить вселенскому натріарху съ Болгарами, --- вздумай, напр. Грузины возстановить свою когда-то независимую кассдру: "какъ бы это было приннто св. Синодомъ?" Да еслибы еще этоть предполагаемый "грувинскій ісрархъ" темъ или другимъ способонъ достигъ возможности водвориться въ Петербургъ и безъ соизволенія мъстнаго митрополита сталъ бы совершать здесь богослужение, то ны не сомневаемся на на одну мянуту, что это было бы признано церковнымъ мятемемъ и что наше церковное правительство не навленло бы на себя упрека въ бездвйствія власти". Еслибы сдвлался возможнымъ у насъ случай, нодобный указываемому здёсь авторожь, то навёрное онъ не проязвель бы у нась такого движения в шума и не подняль бы на ноги полъ-свёта, какъ это послёдовало въ Константинополё съ болгарскимъ двломъ. Канъ поступила бы наша высшая церковная власть въ такомъ случав, -- мы не возьмемся конечно дать на это опредъленныхъ уназаній; увърены однако, что еслибы напр. Грузных неотступно потребовали для себя независимой јерархіи, то св. Синодъ безъ сомниния не сталъ бы упорствовать въ насильственномъ ихъ удержании и развё потребовалъ бы только,--какъ никто не изшалъ и константинопольскому патріарху потребовать этого для Болгаръ, -- въ устранение столяковения въ одномъ и томъ же города двухъ равночествыхъ представителей единовърныхъ независимыхъ церивей, во избътаніе этого духовнаго "двоевластія", на счеть котораго вообще авторь такъ много распространяется, указывая на него, какъ на самое главное каноническое препятствіє къ удовлетворенію болгарскихъ требованій, св. Синодъ, говоримъ, потребовалъ бы только въ такомъ случав, чтобы для независимаго грузинскаго экзарха была назначена особая резиденція, помимо положимъ Петербурга и Москвы, хотя бы въ томъ же Тифлисв, какъ и для болгарскаго экзарха ничто не мвшало указать напр. на Филиппополь и Терново или другой какой-либо болгарский городъ, какъ резиденцию.

Если ужь автору угодно было вывести дело на путь аналогій и параллелей, то мы положительно утверждаемь, что св. Синодъ никогда не позволнать бы довсети подобнаго двла до такой ужасной крайности, до какой доведено болгарское дёло; чёмъ угодно можно поручиться, что никогда и въ помыніденія у него не проявилось бы намъренія созывать для этого двла вседенскій соборъ, а твиъ паче не можетъ быть и рачи о томъ, чтобы при этомъ кому-либо пришла въ голову ужасающая мысль о возведени такого поступка Грузинъ въ достоинство среси и о произнесенія на нихъ за такую неслыханную ересь церковнаго отлученія! Такое же немилостивое обращеніе оть автора слядуеть и по адресу нашего общества "блуждающее (!) сознание котораго", по его словамъ, "имветъ нужду въ разъяснени основныхъ элементовъ дъла" греко-болгарскаго. Но какъ бы ни были не ясны и запутаны всё элементы (только ужь никакь не "осповные",--въ этомъ ужь пусть насъ извинить г. авторъ), тою или другою стороною входящіе въ составъ этого дала и его осложняющіе, всетаки самая главная суть этого дела отлично понятна и известна нашему обществу и никто и ничёмъ здёсь не собъеть съ толку его сознанія, такъ какъ предъ нимъ, къ сокалёнію, слишкомъ опредъленно и ясно предносится тоть удручающий фанть, что несчастные Болгары изъ-за того единственно, что искали и требовали для себя независимой церковной іерархіи, какъ и мы когда-то требовали для себя того же самого и получили безъ малёйшаго затрудненія, такъ какъ были политически посильнёе Болгаръ, вотъ теперь причислены за это въ еретикамъ и преданы церковному отлучению! Къ счастию, постановивший такое ужасное опредъдение конотантинопольсний соборъ оказался опротестованнымъ, по крайней мъръ нецризнаннымъ со стороны нъкоторыхъ православныхъ автокефальныхъ церквей и православныхъ епископовъ. Авторъ указываеть при этомъ на блаженнъйшаго и приснопамятиаго (нынъ почившаго) Кирилла патріарха іерусалимскаго и говорить, будто "только одинъ" этоть патріаржь "не участвовалъ въ соборъ и не подписалъ его опредъления". Авторъ умалчиваеть при этомъ о тёхъ причинахъ, по которымъ патріархъ Кириллъ отказался отъ участія въ соборъ, а осылается только на его позднайшую отговорку. Но за чамъ еще и здась эта неточность или недосказанность всямъ извъстныхъ истори-

ческихъ сактовъ? Патріархъ Кириллъ, какъ извъстно, вовсе не нетону отназался щиниять участие въ соборъ, что "спъшилъ по лалать въ Іерусалниъ" (авторъ и самъ называеть это "не боле вакъ отговореою", но затвиъ для указанія двёствительныхъ причинъ отназа, совершению понятныхъ и навъстныхъ, онъ однако обращается въ какинъ-то непонятнымъ намекамъ), а вслёдствіе того, что въ это же самое время, предъ самымъ отврытиемъ соборныхъ засъданій или даже, кажется, прямо на открытомъ засъданін, онъ имвлъ совъщаніе съ членами собора и доказы ваъ имъ, умолялъ ихъ не произносить на Болгаръ отлучения, ибо онъ аналь, что соборь для этого и составляется, не произносить отлученія изъ-за такого двла, которое отнюдь не касается существенныхъ истинъ правосдавнаго исновъданія и це волеблеть ни одного догмата въроучения православной церкви; но на такія просьбы и увъщания онъ получиль отъ членовъ собора ръзкий отпоръ, по которому справеднию заключилъ, что ему нредстоятъ здже единолично протестовать противъ кълаго собора, почему онъ и уклонился отъ участія въ этомъ соборё, такъ какъзналь, что онъ одинъ ничего не можетъ сдёлать полезнаго для церкви. За этоть отказь участвовать на соборё, онъ, по пріведа въ Ісрусалимъ, тотчась же получилъ великую непріятность отъ своего синода, большинство котораго принадлежало къ гречесной партія и который въ скорости инзложиль его и даже изчивать наз Ісрусалима, вслёдствіе чего онъ отправился въ Константинополь и оставался тамъ въ домъ своего родственинна до самой нончины своей. Все это мы издагаемъ по памяти, накъ это сохранилось въ нашемъ сознанія изъ собиравщихся въ свое время свідіній. Но автору безь сомнінія все это навізстно лучше и достовирние и сму не мишало бы прояснить это очень важное насающееся конотантинопольскаго собора оботоятельство. Мы не нивемъ въ настоящее время подъ руками историческихъ памятниковъ или монографій, по которымъ могли бы провърить наше изложение, но сохраняемъ увъренность, что въ существенныхъ чертахъ это неложение върно. Затвиъ, такому точному изследоватедю вовхъ тонкостей и оттенковъ греко-болгарской распри, ная авторъ разбираемой книги, необходимо было засвидътельствовать, когда у него дело близко коснулось этого, что целыхъ

351

двъ трети епархіальныхъ епископовъ антіохійскаго натріархата. подали своему патріарху, предъ отвёздонъ его на соборъ, кол-JERTNEROS 28351CHIS. BE NOTODONE TORE CREASHO VESSEHIS HE. отсутствіе догнатическаго элемента въ греко-болгарсконъ вопросв. Смысла техого заявленія слишномь очевнисть, чтобы сще разъяснять его. Такое же звявление предъявляли собору и вкоторые изъ лучшихъ јерарховъ и мірлиъ константинопольской церкви. Сами намонецъ патріврхи антіохійскій и адевсандрійскій въ началъ собора были противъ схизны; а приспопамятный патріврхъ іерусалинскій Кириллъ, какъ и ісрархи антіохійской церкви арабской національности, остались до конца вержими своену мивнію и пострадали за непризнаніе схизмы. Мы не говоримъ уже о русской церкви, которая конечно не присоединялась къ опредёленіямъ константинопольскаго собора. Окназывается тавимъ образомъ, что далено не одинъ патріархъ ісрусалимскій Кирилль, на которего одного и указываеть при етонь случав авторъ, а цвлая помвотная превославная независимая цервовь и множество православныхъ ісрарховъ заявили свое несогласіе съ диотвіяни и опредуленіяни константинопольскаго собора, что очевидно имветь громадную важность въ этомъ двив и потому не можеть быть пройдено исотивченнымь, особение въ такомъ точномъ анализъ греко-болгарскаго вопроса, какой представляеть собою разбираемая нами внига, такъ какъ это очень важное обстоятельство служить замёнитальнымь уназанісить на то, что тъ каноны или правила вселенскихъ соборовъ, на тоторыя укванаеть авторъ въ оправданіе опредвленій понотанти» нопольскаго собора, примъннются авторонъ къ треко-болеврогонт двлу натянуто и слёдовательно менравильно, почему и самия эти опредвления не признаются во всемъ превославномь мірв безусловно твердыми и основательными. А нежду твить авторъ, вооружившись этими опредблениями, подходить съ нима валь бы съ намъреніемъ нагнать паническій ужась, сначала къ болгар скому народу, котораго по его словамъ мы не умвли, "насъ не хватило на то, чтобы отвратить отъ пути, на которомъ ему грозить духовная раздука (?!) съ нами" и который "въроятно разсчитываеть на продолжение духовнаго общения съ нами",---а по-ТОМЪ И КО ВСВИБ ТВИБ, КТО "ПРИНИМАСТЬ ЭТИХЪ ОТЛУЧСНИЫХЪ ВЪ

352

оощеніе". Здёсь авторъ не затрудняется даже поставить дилемму для нашей церкви, указать двоякое положеніе, въ которомъ любое долженъ избрать нашъ св. Синодъ для управляемой имъ церкви и для православнаго русскаго народа: или присоединиться въ опредъленіямъ константинопольскаго собора и визств съ нимъ. значить, признать болгарскій народъ законно преданнымъ церковному отлучению, вслёдствие чего и отказаться оть общения съ нимъ; или признать неваноническимъ и отвергнуть опредъленія этого собора и потому какъ бы отдёлиться отъ константинопольской церкви и продолжать попрежнему общение въ върв съ Болгарами. Кажется, такая именно мысль выражена въ слёдующихъ его словахъ: "въ ту самую минуту, какъ мы признали бы болгарскій экзархать братомъ нашего св. Синода, сей последній пересталь бы быть братомь четырехь восточныхь патріарховъ" (!!) Полагаемъ, что здёсь авторъ уже переходить предвлы возможнаго и слишкомъ много себъ позволяетъ... Св. Синодъ нашей церкви, съ одной стороны, не можетъ конечно согласиться съ опредѣленіемъ константинопольскаго собора и признать болгарскій народъ отлученнымъ отъ церковнаго общенія; съ другой, сколько извъстно, никогда не подалъ повода Болгарамъ думать, что онъ всѣ дѣйствія его въ этомъ случаѣ непремѣнно признаетъ безусловно правильными, строго каноническими. Тъмъ не менње онъ конечно поддерживаетъ и съ Греками константинопольскаго патріархата и съ Болгарами полное христіанское общение въ въръ и таинствахъ. А если при этомъ наблюдается съ формальной стороны якобы положение для него ненормальное между двумя враждебно другъ противъ друга стоящими народами, то св. Синодъ. а съ нимъ и вся русская церковь, весь православный русскій народъ, неуклонно имъютъ въ виду и успоконвають себя тёмъ, что эти два народа ни въ чемъ существенномъ, относительно догматовъ православнаго исповъданія, ни въ въръ, ни въ таинствахъ, ни даже въ самыхъ церковныхъ обрядахъ, не различаются одинъ отъ другаго, п что наконецъ какое бы то ни было здёсь ненормальное положение св. Синода не имъ создано и не къ нему относится, какъ происшедшее или выродившееся не только помимо его. воли и въдънія, но и прямо противъ его желаній и усилій. Потому выставлять и какъ бы пред-

лагать на выборъ св. Синоду нашей церкви любой изъ двухъ этихъ народовъ, со сторены автора, полагаемъ неделинатно, даже прямо оскорбительно для нашей высшей церковной власти...

Мы сдѣдали по нашей возможности нѣкоторый разборъ первой части книги г. Филиппова; на слёдующій разъ предоставляемъ себѣ, съ Божіею помощію, обратиться ко второй части этой книги.

Свящ. Д. Склововский.

Г. Острогожскъ, 23 іюня.

354



## СЛОВО

### ВЪ ДЕНЬ ОСВЯЩЕНІЯ ХРАМА ВЪ НОВОМЪ ЗДАНІМ КУРСКОЙ ДУХОВНОЙ Семинарім \*).

О Іисусь Христь всяко созданіе составляемо растеть въ церковь святую. О немъ же и вы созидаетсся въ жилище Божіе духомъ. (Евос. 2, 21—22). Основанія инаго никтоже можеть положити паче лежащаго, еже есть Іисусъ Христосъ. (1 Кор. 3, 11).

Наконецъ, отцы и братіе и юные питомцы наши, исполнилось давнее и общее желаніе наше: волею Божіею, щедротами предержащей власти и благословенісмъ св. Синода наконецъ создано, благоустроено и освящено новое благолъпное и общирное зданіе иля воспитанія и обученія дітей-будущихъ пастырей церкви Курской. Благословенъ Богъ, благоводивый тако! Слава и благодарение Ему милосердому! Благословенна и священна да будеть на въки память въ Бозъ почившаго Царя-Освободителя, просвътителя и мученика, щедротамъ коего обязаны духовноучебныя заведенія вообще и наше особенно своимъ возсозданіенъ и обновлениемъ! Да сохранится въ насъ изъ рода въ родъ, оть нынв и до ввка, благоговвйная преданность и сыновняя признательность высшей власти церковной-св. Синоду русскому, изводеніемъ и благословеніемъ воего начато и совершено созданіе сего заведенія. Да будуть благословенны и священны въ этомъ заведенія и во всемъ пастырстве и пастве Курской имена

\*) Произнесенное ревторомъ семинарія прот. Матеіемъ Вас. Невскимъ.

23\*

архипастырей ея—Сергія и Ефрема, ближайшему и непосредственному участію и руководству коихъ обязано главнымъ образомъ созданіе и благоустроеніе сей обители знаній! Да воздастъ Господь милостями Своими всёмъ содёйствовавшимъ и нравственно и вещественно и потрудившимся лично въ созданіи и устроеніи сего дома Божія и дома науки!

Въ новомъ зданіи, по своему объему и устройству вполнѣ соотвётствующемъ нуждамъ и потребностямъ правильнаго обученія и воспитанія, и по своему положенію въ центрв епархіальномъ гораздо болве нашего прежняго заведенія удобномъ для непосредственнаго и постояннаго надзора архипастырскаго и цля ближайшаго участія и содвйствія школь родительскаго, мы получили достаточный залогь и внутренняго обновленія и улучшенія того заведенія, для котораго оно создано, если только мыприставники его-Захотимъ и сумвемъ воспользоваться новыми данными намъ средствами должнымъ образомъ. Но, братіе и дъти, въ новомъ зданіи намъ данъ высшій, священнъйшій и надежнъйшій всякихъ другихъ средствъ залогъ обновленія и преуспъянія нашего заведенія, — это святый храмъ сей, нынъ таинственнымъ священнодъйствіемъ освященный въ мъсто селенія славы Божіей и обитанія и ниспосланія даровъ благодати Божіей. Болѣе полутораста лѣтъ прожило наше заведеніе, правда въ близкомъ сосвдствв и добромъ общении съ храмомъ, но все же не имъя своего храма. Отсель оно будетъ имъть у себя свой храмъ и жить въ непосредственномъ единении съ храмомъ. Что можеть быть желаннъе и плодотворнъе этого единенія? Храмъ . молитвы въ храмъ науки,—это и есть наглядный символъ и върный залогъ того единства разума и сердца, въры и знанія, истины и добра, той полноты и цельности, которыя составляють идеалъ всякаго и особенно духовнаго образованія и воспитанія, къ достиженію которыхъ и должна стремиться всякая школа, но которыхъ, увы! такъ ръдко достигаеть. О значения этого единенія храма науки съ храмомъ молитвы въ дёле воспитанія, или что тоже о нравственно-воспитательномъ значении религи и церкви въ школъ и въ жизни мы и сочли благовременнымъ и благополезнымъ предложить нъсколько размышленій благочестивому вниманію всѣхъ пришедшихъ на наше торжество, и особенно вниманію вашему, юные питомцы церкви и ученики ре-

350

лигін, а будущіе учители религій и служители церкви, чтобы этими размышленіями почтить наше торжество и установить и утвердить въ вашихъ умахъ и сердцахъ должныя воззрёнія и отношенія къ религіозно-церковному элементу въ вашемъ воспитаніи и обученіи вообще и къ нашей новой дорогой святымъкъ сему святому мъсту молитвы и благодати въ особенности.

Цъль образованія и воспитанія вообще человъка есть гармоническое развитие въ немъ встахъ силъ, или что тоже образование совершеннаго цёльнаго человёка, способнаго на все доброе и благое. Какъ и сколько ни опредвляли различные мыслители и педагоги цъль или задачу воспитанія вообще, а нельзя не признать, и лучшіе педагоги признають, что лучше того опредёленія цёли обученія и воспитанія, какое даль великій учитель и апостоль христіанства-Павелъ, нельзя признать и найти ни одного: "да совершенъ будетъ Божій человъкъ, на всякое дъло благое уготованъ" (2 Тим. 3, 17). Это просто значитъ, что обучение и восинтаніе должно приготовить изъ дитяти человёка совершеннаго, т.-е. цъльнаго, полнаго, всесторонняго, на все доброе способнаго, а не односторонняго, раздвоеннаго или разстроеннаго, т.-е. съ одной стороны хорошаго, съ другой --- дурнаго, въ одному способнаго, а къ другому нётъ, напр. умомъ остраго и развитаго, а сердемъ черстваго или волею слабаго. Понятно само собою, что такого цёльнаго и совершеннаго человёка ни школа съ какимъ угодно широкимъ и глубокимъ образованіемъ и просвъщеніемъ, ни практика жизни съ какимъ угодно твердымъ и правильнымъ строемъ общественнымъ не могутъ воспитать и выработать, потому что ни та ни другая порознь, ни объ вмъсть не обнимають всего человёка, не развивають и не воспитывають въ человёкё той третьей силы, которая служить среднной, связующимъ звеномъ между умомъ и волею. И потому-то и въ дъйствительности встрвчаются два типа людей: теоретики-люди ума и науки, чуждые всякой силы и энергіи воли, и практики--- люди дёла и труда, но знающіе только свои интересы, холодные и безучастные ко всёмъ и ко всему, не знающіе и не хотящіе знать никакой истины, любви и справедливости. И потому всегда и всюду издревле человъчество усиливалось найти средства въ развитію и воспитанию въ своихъ дётахъ не однихъ только разума и воли, но и сердца, вакъ связующаго тотъ и другую звена, какъ на-

357

чала, оплодотворяющаго разумъ и утверядающаго и сограваюшаго волю. Средства эти издревле полагались и находились съ одной стороны въ семейномъ союзв, какъ естественномъ источникъ сердечныхъ стремленій и чувствъ, съ другой-въ религіи, какъ естественной области сердечной въры. Уже эти общія соображенія убъждають, что религія вообще въ дълъ образованія и воспитанія человіческаго должна иміть не случайное, а сушественное и неизмённое значеніе и занимать въ ряду образовательныхъ и воспитательныхъ средствъ по меньшей мара не. послёднее мёсто. Если область сердца имёеть одинаковое право и значение въ жизни цёльнаго человёка, какъ и разумъ и воля, то и религія должна имъть въ воспитаніи и образованіи по меньшей мурь одинаковое значение съ наукою; слудовательно и религіозное обученіе и воспитаніе должно составлять одну изъ существенныхъ обязанностей учителей и воспитателей и одну изъ необходимыхъ заботъ учениковъ и воспитанниковъ.

Къ сожалению, среди горячихъ споровъ о разныхъ системахъ образованія и воспитанія въ наше время не только неохотно занимаются религіозными вопросами и заботами о религіозномъ образовании и воспитании, а напротивъ охотно и усердно люди свётской науки проводять и внущають мысли, что религія есть нъчто, даже мъшающее умственному развитію и зрълости людей, что она есть такая область, где все держится на темномъ и безотчетномъ чувствъ, которое есть источникъ суевърій и предразсудвовъ. Самыя простыя соображенія, основанныя на опыть, обнаруживають ошибочность такого взгляда. Основная ошибка здесь та, будто умственное просвещение есть единственная и коредная ивра исправленія и улучшенія человвка. Еслибы это было такъ, то мы постоянно наблюдали бы одно и то же явленіе, т.-е. чёмъ человёкъ делался бы умнёе и многоученее, тёмъ благородние становился бы онъ сердцемъ и чище по нравственности, и наобороть: чёмъ неразвитёе человёкъ въ умственномъ отношенія и бёднёе знаніями, тёмъ онъ хуже былъ бы по нравственности. Но вёдь въ дёйствительности это далеко не такъ; ибо вто же изъ насъ не знаеть, что добродвтель и нравственность иногда стоять совершенно въ обратномъ отношения къ уиственной развитости и знаніямь? Утонченность порока и многочисленность преступленій замвчаются болве въ образованныхъ

слояхъ обществъ. Значитъ разумъ не есть единотвенный руковолитель человвческой двятельности и следовательно не оть однихъ познаній и качествъ разума зависить качество челов'янеской двятельности. Образование конечно есть свёть; но вёдь одного свъта недостаточно, чтобы ходить и дъйствовать; и во тьмё можно дёлать шаги, хотя не твердые и медленные: но когла поражена и ослаблена самая способность движенія въ организить, то какъ ни освещайте ему путь, онъ не сдвинется съ мёста. Такъ и въ правственной жизни человъка: наука и просвъщеніе конечно разъясняють человёку, чёмъ онъ долженъ быть, но силъ достигнуть идеала сами по себѣ не дають ему. Если ны применъ еще во вниманіе, что самый свъть науки и образованія можеть быть разныхъ достоинствъ, что вмёсто истины люди весьма часто приходять во лжи и заблужденіямъ путемъ лживаго образованія и односторонней науки, то станетъ еще болве ясно, что просвъщение ужа само по себъ одно еще не есть ръшительное и тъмъ болве единственное средство нравственного улучшения. Корень всего злаго-въ сердцъ человъка и его волъ, по слову Христову: "отъ сердца исходять помышленія влая" (Мато. 15, 19). И пока этоть корень не исторгнуть, онъ всегда будетъ давать ростки и приносить плоды по роду своему. А исторгнуть или по врайней мъръ заглушить этотъ корень можно только чрезъ развитіе, углубленіе и оплодотвореніе въ сердцахъ людей религіознаго начала, потому что борьба съ самимъ собою для человъка возмонна только во имя религіозныхъ убъжденій, религіознаго долга; никакихъ другихъ сколько-нибудь сильныхъ мотивовъ для этой борьбы никто и ничто дать человёку не можетъ. Но и во имя религіознаго долга человёкъ не въ состояніи бороться съ самимъ собою упорно и постоянно, потому что онъ въ себъ самомъ носить раздвоеніе и разслабленіе, -- нъкую естественную не имъ лично пріобрётенную, а унаслёдованную болёзнь, такъ глубоко и прекрасно изображенную великимъ апостоломъ: "въмъ, яко не живеть во мнё, сирёчь въ плоти моей доброе; не еже бо хощу доброе, сіе творю; но еже не хощу злое, сіе содъваю. Аще ли еже не хощу азъ, сіе творю, уже не азъ сіе творю, но живый во мнё грёхъ" (Рим. 7, 18), И мы действительно знаемъ изъ исторія древняго міра, какъ борьба со здомъ дълалась все слабъе и слабъе, и какъ человъчество все глубже и глубже падало

въ этой борьбъ, пока не пришелъ на землю Сынъ Божій и не употребилъ чрезвычайныхъ средствъ для уврачеванія и возсозданія падшей природы человъческой. Для этого принесъ Онъ Новый Завъть, основалъ на землъ Свою церковь и въ ея таинственныхъ священнодъйствіяхъ преподаетъ людямъ "вся божественныя силы, яже къ животу и благочестію" (2 Петр. 1, 3). Слъдовательно только въ живомъ союзъ съ божественнымъ Спасителемъ рода человъческаго, только подъ съ́нію и руководствомъ основанной Имъ церкви и съ помощію чрезвычайныхъ благодатныхъ средствъ, или что тоже, только при живомъ и существенномъ единеніи науки и просвъщенія съ христіански-религіознымъ воспитаніемъ можетъ и должно совершаться преобразованіе людей, "изъ тьмы въ чудный свътъ", достиженіе всъми "единства, совершенства и полноты" (Ефес. 4, 13).

Но если редигія доджна быть существеннымъ эдементомъ образованія и коренною основою воспитанія, то понятно само собою, что и храмъ долженъ быть существенною, и необходимою принацежностію шкоды. Нужно ди доказывать и разъяснять, что въ самомъ двлъ никогда, ни въ одной школъ, какъ бы прекрасно она ни была устроена, ни однимъ законоучителемъ, какъ бы онъ **уменъ** и усерденъ ни былъ, религіозныя истины и особенно религіозный духъ и редигіозная настроенность не могуть быть раскрыты и привиты воспитанникамъ въ подной силъ? Исторія и практика школы во всёхъ странахъ слишкомъ ясно и ръшительно доказывають это. И это естественно и необходимо: религія выт не есть система только истинь и знаній, которую можно было бы раскрывать и разъяснять вполнё разумными пріемами и нагледными пособіями;---религія прежде всего есть въра, т.-е. извъстная настроенность умственная, или лучше сердечная, по которой чедовъкъ и мыслитъ и желаетъ и стремится къ чему-то другому--невидимому и неосязвемому. Чего слёдовательно нельзя показать и доказать; затъмъ религія есть "сила Божія во спасеніе, и правда, и миръ, и радость о Дусё Святв"... А какая школа и какими средствами можеть развить и укрыпить въ душы человъка эту силу, сообщить ей эту правду, этотъ миръ и эту радость? Только въ храмъ сама собою возникаетъ и развивается эта настроенность сердечная, или въра, подъ вліяніемъ и при помощи всей совокупности тёхъ священнодействій, которыя не

показываются, а совершаются здёсь. Только въ храмё — религія дёйствительно сама собою, безъ особенныхъ пріемовъ и усилій со стороны служителей ея, является силою Божіею во спасеніе всякому вёрующему и источникомъ мира и радости, потому что здёсь и только здёсь на дълё, а не на словахъ совершаются тё священнодёйствія, чрезъ которыя подаются вёрующимъ всё божественныя силы, здёсь, и только здёсь на живыхъ лицахъ бываютъ видимы и такъ-сказать осязаемы тё правда и миръ и радость о Дусё Святё, которые дёйствительно носёщаютъ душу вёрующаго христіанина и которыхъ никакими словами и картинами нельзя выразить и изобразить. Въ самомъ дълъ тогда ли вы ощутите миръ и радость христіанскія, когда вамъ объ нихъ говорятъ только, или тогда, когда вы во очію увидите ихъ на лицё молящагося христіанина?

Поймете ли и усвоите ли вы высочайшія идеи христіанства,--нден любви, равенства и братства такъ ясно и живо въ школъ, какъ бы хорошо вамъ ни объясняли ихъ, какъ когда вы видите на дълъ равенство и братство въ храмъ? Въ школъ и въжизни на каждомъ шагу рознь и раздъленіе, возвышеніе однихъ и униженіе другихъ, а здёсь въ храмё и только здёсь исчезають всё различія состояній и званій, всё едиными устами и единымъ сердценъ славятъ Бога и всъ безъ различія отъ единой чаши причащаются. Изъ храмовъ христіанскихъ выносились эти велинія идеи христіанства, въ храмахъ онв усвоялись и при храмахъ онъ такъ просто и наглядно осуществлялись въ вечеряхъ любви, въ величественныхъ пріютахъ, лёчебницахъ, богадёльняхъ и проч. Безъ помощи храмовъ и ихъ служителей безъ сомитнія и теперь школа сама по себѣ не достигала бы и того, чего она достигаеть; напротивъ церковь въ своихъ храмахъ чрезъ своихъ служителей, чрезъ свое ученіе и священнодъйствія достигала и достигаеть и теперь и безъ шкоды и шкодьнаго ученія такого наученія и возвышенія чадъ своихъ, какое не только достаточно для доброй жизни и спасенія, но неръдко своею высотою и свътлостію поражаеть даже людей науки. И такъ храмъ подлинно, истинно и действительно есть училище веры и благочестія, какъ издревле называли его, есть подлинно и дъйствительно залогъ и источникъ нравственнаго возрожденія и возрастанія. Поймемъ

это серьёзно и признаемъ это искренно, братіе, и воздадниъ по этому славу Богу, что Онъ даровалъ намъ этотъ залогъ.

Если вообще безъ храма школа п школьное образование немогуть достигать надлежащаго религіозно-нравственнаго просвъщенія и воспитанія, то нужно ли доказывать и разъяснять что школа духовная, имъющая своею задачею приготовление юношества къ служенію православной церкви, не можеть такъ-сказать и шагу ступить безъ храма? Какими въ самомъ дълв средствами школа можетъ серьёзно развить и твердо укрвнить въ своихъ питомцахъ, будущихъ служителяхъ церкви и учителяхъ религін, любовь и уваженіе въ религіи и церкви, утвердить ихъ въ добрыхъ христіанскихъ навыкахъ и привести въ живому сознанию важности священства! О вакъ мадо въ этомъ отношенін достигають всё наши вдассные уроки, всё наши школьные порядки и правила! Горькій опыть слишкомъ часто уб'яждаеть насъ, что этими школьными средствами достигается слишкомъ мало, а иногда даже достигается противное тому, что желательно и нужно, т.-е. охлаждение въ религи и нерасположение въ священству. И это отчасти естественно и понятно, потому что въ школф религія является какъ одинъ изъ школьныхъ предметовъ; преподаваемыхъ хорошо или худо, и-только; въ школѣ твиъ болье обряды и упражнения религиозныя часто естественно такъсказать теряють религіозный характеръ и получають смысль и значеніе школьныхъ, дисциплинарныхъ правилъ и действій, обязательныхъ только въ извёстное время, только по звонку. Вотъ почему изъ школы вообще и даже изъ духовной школы иногда выходили и выходять здые враги редиги и церкви; какъ ни тяжело и прискорбно, а надо это признать. Спасеніе оть этого зла возможно только при помощи храма, чрезъ возможно частое и притомъ живое, разумное и двятельное, а не пассивное и механическое участие въ священнодвиствіяхъ храма, въ пъснопёніяхъ и молитвахъ. Только при этомъ условін можетъ образоваться въ душѣ живая редигіозная настроенность и восцитаться любовь и уважение въ уставамъ и обрядамъ церкви и живое сознание важности священства и искреннее расположение и стремление къ нему, какъ высшему служению, какъ къ самой высокой чести. Но понятно само собою, что для этого необходимо быть въ возможно близкомъ и живомъ общении съ храмомъ.

362

Вотъ почему не только въ христіанствъ, а даже въ язычествъ, школы возникали и развивались, если не исключительно, то преимущественно подъ съню храмовъ, т.-е. или въ нихъ, или вблизи въ оградъ ихъ: въ этомъ сказалось грубоко върное сознание важности храма для школы. Признаемъ же искренно и съ убъжденіемъ все величіе милости Божіей къ намъ, даровавшей намъ отнынъ житъ и учиться подъ съню храма и тъмъ съ большимъ усердіемъ я благоговъніемъ будемъ прибъгать подъ эту сънь святьни!

Храмъ нашъ посвященъ именя великаго подвижнива земли руссвой – преподобнаго Өсодосія печеронаго, основоположителя иноческаго общежительнаго житія въ нашемъ отечествв. Величественно и привлекательно выступаеть нравственный образъ преподобнаго Феодосія не только по отношенію из мрачной средв того времени, но и по сравнению его съ высшими и лучшими двятелями налиего времени. Онъ-великій подвижникъ труда и терпвнія, онъ истинный насадитель на нашей русской почвв христіанскаго братства и равенства, онъ великій печальникь о призрании нищеты и бъдности, онъ первый насадитель и трукеникъ просв'ящения въ нашемъ отечестве, изъ любви въ просвыценыю не стыдившийся приготовлять собственными руками нитки для спинванія книгъ; онъ наконецъ-печальникъ о благв общественномъ, принимавшій самое живое в сильное участіе въ судьбв еще неокръпшей тогда и неустроенной земли русской. А гдъ же и какими средствами воспитался и развился этотъ великій подвижникъ? Съ самаго начала, съ самой ранней юности онь такъ-сказать отдался храму, жилъ и трудился для храма и окончилъ жизнь свою заботою о создании перваго величественнаго храма въјсвоей обители. Ни школы, ни науки онъ не зналъ, а между твиъ имвлъ такое широкое и глубокое пониманіе религіовныхъ и общественныхъ вопросовъ, какое не часто встрвчается и въ просвъщенныя времена. Да будетъ же этотъ высокій образъ-путеводною звъздою для насъ! Будемъ чаще и съ вниманіемъ и дюбовію взирать на этоть образъ и въ немъ находить для себя утвшение и усповоение въ борьбъ съ трудностями и тягостями ученія и просв'ященія. Признаемъ отсель своимъ особеннымъ долгомъ изучить подробно жизнь и дъятельность великаго подвижника и по возможности подражать въръ и жизни его, твиъ болёе, что онъ возникъ изъ нашей Курской страны. А затёмъ, отцы и дёти, помолимся усерднс, да будетъ и для иасъ храмъ источникомъ и залогомъ въдънія и благочестія, кръпости и силы, отрады и утёшенія, мира и спасенія. Призри, Боже милосердый, на мъсто сіе святое и услыши ны здъ, въ оньже аще день призовемъ Тя! Да будутъ, Господи, очи Твои отверсты на храмъ сей день и нощь! Да просвътится здъсь и отсюда свътъ Твой на вся человъки отъ нынъ и до въка!

Явится ли сюда лицу Твоему молодая, юная душа ищущая свъта, но неспособная принять его и воззоветъ и обратится въ Тебъ, смысла Подателю: просвъти ее тогда свътомъ Твоего богоразумія, даруй ей просвъщенна очеса сердца, подаждь ей духа премудрости и откровенія! Воззрить ли на этотъ храмъ твой, Господи, око слёпотствующее, узритъ ли благольпе святыни Твоея душа невърующая, душа холодная, мудоствующая по стихіямъ міра: коснись, Боже, невърію и окамененію красотою дома Твоего, возгръй холодное сердце благодатію Твоею, возсіяй свётомъ истины во мракъ души осявишей и заблудшей и обрати ее на путь истины духомъ любви и мира! Придетъ ли сюда, Врачу душъ и твлесъ, изнемогшее отъ труда и лишеній юное чадо Твое и падеть предъ Тобою, прося объ исцилении: вонми тогда молитви болящаго, укрѣпи его и подаждь врачеваніе во славу пресвятаго имени Твоего, да познаеть руку Твою карающую и милующую! Явится ин лицу Твоему душа скорбящая и озлобленная, душа изнывшая отъ неправдъ и оскорбленій людскихъ, или изнемогшая подъ бременемъ собственныхъ неправдъ и беззаконій и воззоветь къ милосердію Твоему: скоро услыши и освъти небесною радостію, утвши, ободри, укрвпи, помилуй и спаси немощное, бъдное созданіе Твое! Воззовешь ли, Боже правый, оть земли на небо смертное создание и вознесется въ этомъ храмв за душу отшедшую жертва непорочная: воные тогда Господи молитев, омый, очисти, освяти и всели душу въ обителяхъ святыхъ Твоикъ! Всвиъ милостивъ буди, Господи, въ этомъ святомъ храмъ и да будеть Тебв слава и держава во въки въковъ!! Аминь.

364

# ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА \*).

### 22. Исцѣленіе десяти прокаженныхъ. (Лук. XVII, 11—19).

Іуден жившіе въ Галилев, по обязанности отправляясь въ Іерусалемъ на праздникъ Пасхи, обыкновенно избирали дальнъйшій путь — чрезъ Іорданъ и чрезъ Перейскую страну (ветхозавътный Гелеадъ), во избъжание враждебныхъ встръчъ и большихъ бъдъ <sup>1</sup>), которымъ они подвергались проходя чрезъ негостепріемную страну Самарянскую. Самаряне, всегда къ іудеять непріязненные, еще враждебнёе относились къ іудейсвимъ богомольцамъ, которые отправляясь на великій праздникъ въ Іерусалимъ, самымъ дёдомъ чрезъ то свидётельствовали противъ ихъ самовольнаго поклоненія на горъ Гаризинъ и противъ ихъ самарянскаго храма, неосвященнаго присутствіемъ живаго Бога (Іоан, ІV, 22). Но несмотря на неудобства и опасности этого пути, Господь нашъ съ горстію Своихъ учениковъ (см. Лук. IX, 51-56; Іоан. IV, 9), въ это послъднее Свое путешествіе во святый градъ, избралъ болве прямую и кратчайшую дорогу, которая вела Его прямо изъ Галилен, по срединъ Самаріи, въ Іерусалимъ, или согласно принятому у насъ переводу: Идя въ Іерусамимь. Онь проходиль между Самаріею и Галилеею, имъя одну

<sup>\*)</sup> См. еевр. и март. кн. "Правося. Обозр." за 1882 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іоскоъ (Antt. XX, 61) разсказываеть объ убійствѣ самарянами множество галидейскихъ путниковъ.

справа, а другую слёва, и слёдун вдоль ихъ границы. Это явствуеть изъ того, иначе необъяснимаго обстоятельства, что у евангелиста Самарія названа *прежде* Галилеи. Итакъ Онъ шелъ прямо на востокъ къ Іордану, между Галилеею слёва, и Самаріею справа, а придя къ рёкё долженъ былъ или переправиться чрезъ нее при Скиеополё, гдё, какъ извёстно, былъ мость, и снова перейти ее въ бродъ близь Іерихона (Іис. II, 7), или идти западнымъ берегомъ до города, гдё мы теперь Его находниъ (XVIII, 35).

И когда входиль Онь въ одно селение, встратили Его десять человыкъ прокаженныхъ, которые остановились вдам. Общее злополучіе соединило этихъ горькихъ отверженцевъ (ср. 4 Цар. VII, 3). Оно сделало более. Оно принудило ихъ забыть стращное племенное отвращение, отдълявшее іудеевъ отъ самарянъ; ибо, какъ теперь видно, одинъ самарянинъ былъ допущенъ въ это несчастное сообщество. Въ этой погранячной странъ ниъ было удобние чинь въ другомъ мисти сойтись и составние свое жалкое товарищество. Мы уже имвли случай роворить о свойстве провазы и о значении относящихся въ ней постеновлений, изложенныхъ въ нингъ Левить. Проказа была видиный синволъ разочшительнёйшихъ дёйствій грёха, ноторый удаляєть человёва оть Бога, -- символь не только духовной бользии, но и духовной смерти, такъ какъ совершенное отлучение отъ единаго источника жизни некинуемо влечеть за собою такое слидствіе. Эти жалкіе отверженцы повннуясь закону (Лев. XIII, 46), остановились вдами и глубоко чувствуя свое злополучие, но не безъ упования на близкаго Врача, всѣ они, ръшась теперь вымолить себъ милость, хотя позднёе далеко не всё благодарные, промкима голосома говорими: Іисусе Наставниче! помилуй насъ.

Увидъва изъ, Онъ сказаль имъ: пойдите, покажитесь священникамъ. Весьма назидательно наблюдать различіе въ дѣланія нашего Господа по отношенію къ разнымъ страдальцамъ и скорбящимъ приходившимъ въ соприкосновеніе съ Нимъ; ибо всесторонняя мудрость Великаго цѣлителя измѣняла способы своего врачеванія сообразно съ различными нуждами больныхъ прибѣгавшихъ къ Его помощи: какъ Онъ повидимому отказываетъ питающимъ крѣпкую вѣру, дабы кажущимся отказомъ укрѣпить ее еще болѣе (Ме. XV, 23-26); какъ Онъ предупреждаетъ сда-

366

бую въру, дабы ей не изнемочь подъ тяжестію испытанія (Мар. V. 36); какъ Онъ одного сперва прощаеть, а потомъ исцваяеть, (Ме. IX, 23), а другаго, чье сердце трогаеть только земное благо. Овъ сперва врачуеть и потомъ уже прощаеть (Іоан. V, 8-14). Здъсь также безъ сомнънія были причины, по которымъ Онъ отсылаеть этихъ десятерыхъ еще неочищенныхъ отъ проназы н приказываеть имъ показаться священникамъ; а другой, объ исиллении которыго сказано было прежде (Мо. VIII, 2-4), сперва очищенъ и только после этого обязанъ былъ явиться въ храмъ. Эти причины понятны, --- здёсь прежде всего имёдо мёсто строяайшее испытание ввры. Еще безъ всякихъ наружныхъ признаковъ выздоровленія, они получили приназаніе сдёлать то, что ни надлежало бы исполнить послё своего совершеннаго выздоровленія, а именно-предпринять путешествіе, рашиться на трудъ, воторый оказался бы страннымъ и напраснымъ, еслибы слово и объщание Господа не оправдались. Скорымъ исполнениемъ его воли, они явно доказали присутствіе въ ихъ душё нёкоторыхъ слабыхъ начатвовъ вёры, свиянъ высшей вёры, которая подъ конень вь одновь только достигла полнаго развитія, нбо они должны были хорошо знать, что не для исцаленія посланы быля въ священникамъ, такъ навъ это вовсе не входило въ кругъ ихъ обязанностей. Священники не исцаляли проваженныхъ больныхъ, а только свидътельствовали о ихъ выздоровлении; они очищали, но не какъ избавители прокаженныхъ отъ болъзни, а имъли власть провозглашать, что проказа прекратилась и чревъ совершение извъстныхъ обрядовъ возстановляли права временно отлученнато на участіе въ сонмищъ (Лев. XIV, 3, 4).

Но всявдъ за строгимъ испытаніемъ ихъ вёры теперь представилось сильнёйшее искушеніе къ неблагодарности. Когда эти несчастные впервые завётили и ощутили оказанное имъ благодвяніе, тогда уже не были въ присутствіи своего Благодётеля; и скрывшись изъ Его вида, прошли нёкоторую часть своето пути, далеко ли, мы не знаемъ, ибо евангелистъ сообщаетъ только, что когда они шли, очистились, а потому возвратиться тъ Нему для изъявленія своей благодарности поквазалось имъ дёломъ нелегкимъ и требовавшимъ затратъ. Нёкоторые въ саномъ дёлт предполагають, что и возвратъ одного самарянина имёлъ мёсто не прежде какъ по совершеніи имъ всего, что ему

было приназано, что онъ побывалъ въ Іерусалимъ, принесъ свой даръ, былъ провозглашенъ чистымъ-н что по исполнение имъ этой первой обязанности, воротился съ изъявлениемъ благодарности своему Благодвтелю; ибо священное повъствование будто бы пропускаеть эти промежуточныя обстоятельства, имъя цълію связать начало и конець этого исторического эпизода. Но не таково впечатлёніе, производимое евангельскимъ разсказомъ: именно, прокаженные прошедши нёсколько заповёданнаго имъ пути, не вдалевъ, можетъ-быть въ томъ же самомъ селени примътили на себъ дъйствіе благодати имъ ниспосланной; они почувствовали и сознали свое очищение, и тутъ же, одинъ только съ полнотою благодарнаго сердца возвращается воздать славу Богу и долгъ благодарности своему великому Врачу и Спасителю, подобно сирійцу Несману, который, избавясь оть такой же страцной болёзни, возвратился къ человёку Божію, сопровождаемый своею свитою, чтобы принести даръ изъ своихъ рукъ (4. Цар. V, 15). А въ то же время оставшиеся девять, равно избавленные, не постыдились унесть полученный даръ, ничёмъ не выразивъ своей признательности Тому, отъ кого онъ пришелъ, н предъ лицо котораго предстать стоило имъ немногаго труда. Это гръхъ слишкомъ обыкновенный, какъ сказалъ нъкто, намекая на ихъ недавній громогласный вопль: "мы широко раскрываемъ уста, пока Богъ не отверзъ Своей руки; но послъ какъ будто ниспосланный даръ заграждаетъ нашу гортань, такъ что замираеть нашь языкь и сердце".

Даже и Онъ, "знавшій, что въ человѣкѣ", испытывавшій такъ часто неблагодарность людей, подивился великой неблагодарности и спросилъ: *Не десять ли очистились? идп же девять? Какъ* они не возвратились воздать славу Богу кромъ сего иноплеменника? Его отпускаетъ Онъ теперь со вторичнымъ благословеніемъ, лучшимъ перваго. То прежнее относилось только къ его тѣлесному исцѣленію и было общее съ полученнымъ девятью неблагодарными. Но благодарность за милость низводитъ на него высшее благословеніе, исключительно ему принадлежащее и простирающееся не только на его тѣлесное здоровье, но и на истинный источникъ его духовной жизни. Чего другіе лишились, къ чему тѣлесное исцѣленіе долженствовало ихъ привести, еслибы они правильно имъ воспользовались, то самое онъ получилъ; ибо

**36**8

ену, и ему одному сказано: Встань (онъ еще лежалъ у ногъ Христа), иди: въра твоя спасла тебя.

Особенную знаменательность придаеть этому чуду и объясняеть описаніе онаго въ евангеліи, какъ бы по преимуществу предназначенномъ для язычниковъ, то обстоятельство, что одинъ исполнившій долгъ благодарности былъ самарянинъ, слёдовательно по своему рожденію чуждый завётамъ обётованія, тогда какъ девять неблагодарныхъ были отъ сёмени Авраама. Отсюда отврывается, что язычники (а не лучше ихъ былъ этотъ самарянинъ) не только не исключались изъ царства Божія, но могли содёлаться членами этого царствія прежде тёхъ, которые по природѣ и по рожденію были чадами этого царства, что неблагодарность сихъ послёднихъ лишала ихъ своего наслёдства, тогда какъ вёра первыхъ открывала имъ свободный доступъ къ пользованію всёми его благами.

Съ какою върностію въ этомъ повъствованіи представляется положение върующихъ въ этомъ мірв! Они также получили слово и обътование Христово, что они очистятся и уже въ нъкоторомъ смыслъ "очищены" (Ioaн. XV, 3), имъя въ крещении залогъ и обътование и начальное дъйствие полнаго оправдания. Этому они должны върить, еслибы даже ощущали еще дъйствіе граховной проказы. — должны идти въ въръ, несомнънно уповая, что руководяные Его словомъ, освящаемые Его таинствами и вспомоществуемые указанными Имъ средствами благодати, сколько бы ни сознавали свою слабость при встрвчв и борьбв съ искушеніями, они найдуть тв здравыя силы, которыми согласно обътованію они уже отчасти обладають, и на пути къ указанной цвин "идущимъ имъ", съ върою въ это слово, пользуясь данными средствами, они исцилятся. Для нихъ же здись имиется и предостережение-, не забывать очищения прежнихъ гръховъ своихъ" (2 Петр. I, 9), и того, какъ эти грѣхи были гнусны и тяжки, подобно твмъ девяти, которые, потому можетъ быть и не воротняись, что желали изгладить самую память о своемъ столь недавнемъ плачевномъ состоянии. Очищенные дъйствіемъ Христова слова да хранять они всегда въ памяти свое прошедшее томленіе, то время, когда проказа какъ неопреодолимая стъна все отъ нихъ и ихъ отъ всего отлучала, когда они сами въ своихъ глазахъ являлись какъ: "нечистые, нечистые"! удаленными отъ свя-

24

таго общенія съ Богомъ и человъками и въ тоскъ восклицали: Iucyce Наставниче помилуй насъ! Да остерегаются они предать это забвенію; пусть каждое воспоминаніе отпустительнаго слова, къ нимъ обращеннаго каждое ощущеніе благодатнаго избавленія отъ силы и скверны гръха, снова приведетъ ихъ къ ногамъ Спасителя для возданія благодарности чрезъ Него Богу: дабы нарушивъ это, не сдълаться болъе преступными, чъмъ тъ девять неблагодарныхъ. Эти унесли непризнавъ временныя милости, мы же въ подобномъ случав старались бы унести духовныя, что впрочемъ намъ не удалось бы, ибо духовное благодъяніе, за которое мы непризнательны къ виновнику онаго, рано или поздно отъемлется отъ того, кто думаетъ удержать его инымъ образомъ.

### 23. Исцъленіе дочери Сирофиникіянки (Ме. XV, 21—28: Марк. VII. 24—30).

Мы не имѣемъ основанія думать, что Господь нашъ во время Своего земнаго служенія переходилъ когда-либо за предвлы святой земли, даже при отправлении Своемъ "въ страны Тирскія и Сидонскія". Онъ входилъ только во пределы Тирскія и Сидонскія, какъ объ этомъ прямо повъствуетъ ев. Маркъ; да и слова ев. Матеея не имѣють въ настоящемъ случав инаго значенія, какъ только то, что Онъ приближался въ границамъ этой языческой страны. Соображая всё обстоятельства дёла, а еще болёе основываясь на собственныхъ словахъ Господа, сюда относящихся: Я посланъ только къ погибшимъ овцамъ дома Израилева, неправдоподобно было бы предположить, что Онъ почтилъ Своимъ цёлительнымъ присутствіемъ какой-либо иной народъ, кромѣ народа завѣта; къ тому же Матеей, говоря о женъ Хананейской, какъ о вышедшей изъ твхъ мвстъ (отъ предвлъ твхъ) ясно показываетъ, что Господь близко подходилъ въ границъ обитаемой язычниками земли, не переступая ея предвлы.

Тамъ Онъ вошеднии въ домъ не хотњаъ, чтобы кто узналъ, но какъ благовонная масть выдаетъ саму себя, такъ и Онъ, чье имя подобно разлитому муру, въ настоящемъ случав не могъ

утаиться и между привлеченными его благовоніемъ находилась одна женщина, согласно ев. Матоею, хананеянка али язычница *додомь сирофиникіянка*, какъ говорнть о ней ев. Маркъ, означая нервымъ терминомъ ея въру, т.-е. что она была не іудеянка, а язычница, вторымъ ея происхождение отъ того проклятаго пломени. нъкогда осужденнаго Богомъ на совершенное истребление въ своемъ корна и отрасляхъ (Втор. VII, 2); но вътви котораго частію были пощажены первыми поколеніями Израиля. долженствовавшими исполнить приговоръ (Суд. II, 2, 3). Итакъ все было противъ нея; но это все не удержало ее приблизиться и молить, какъ мы теперь увидимъ, о получении дара вожделённаго для ея сердца. Она слышала о великихъ дълахъ израильскаго Спасителя, слава о Немъ прошла по всей Сиріи, такъ что "приводили въ Нему всёхъ немощныхъ, одержимыхъ различными болізнями и припадками и бісноватыхъ, и лунатиковъ и Онъ нсцвлядъ ихъ" (Мато. IV, 24). И она пришла просить милости для своей дочери, или такъ какъ она всецёло усвоила себё всё ея страданія, то просила какъ бы для себя самой: помилуй меня, говорила онь, Господи, сынь Давидовь! дочь моя жестоко быснуется; такъ же какъ предъ этимъ отецъ бъсноватаго воскинцаль: "сжалься надъ нами и помилуй насъ" (Марк. IX, 22).

Но она находить въ Немъ не того благодатнаго помощника и цёлителя, какимъ по дошедшимъ до ней слухамъ Его представляла себъ. Онъ самъ, предупреждавшій нужды другихъ (Іоан. V, 6), какъ будто отвернулся отъ нея; Онъ не отвъчаль ей ни слова. "Слово не имветь слова, источникъ закрылся; врачъ отказываетъ въ лъкарствъ" (Златоусть), пока наконецъ ученики Его, тяготясь ея настойчивыми просьбами и повидимому болъесво его Господа милосердые, приступали и просили Его: отпусти се. Въ то же время они обнаружили ворень эгоизма, отъ котораго происходило это сострадание; ибо почему Онъ долженъ удовлетворить ея просьбъ и отпустить? потому что она кричить за нами; они опасаются, что она ихъ стыдить, что она подасть поводъ къ неблагопріятному о нихъ мнёнію. Они слушали ся просьбу съ тъмъ безсердечнымъ снисхожденіемъ, въ которомъ многіе изъ насъ доджны сознаться, когда удовлетворяемъ просящихъ не по истинному состраданію къ просителю, но чтобы не было нарушено наше самолюбивое спокойствіе. Таково было

24\*

подаяніе того, вто давалъ говоря: "чтобъ она не приходила больше докучать мив" (Лук. XVIII, 5). Такъ бываетъ нервдко: подъ наружною суровостію кроется двйствительная любовь, тогда какъ подъ личиною предупредительной готовности часто таится сильнвйшій эгоизмъ.

Эти заступники имъли не болёе успъха, какъ и сама просилельница; и Христосъ заграждаетъ ихъ уста словами, которын отнимали у нихъ всякую надежду. Оне же сказаль во отвъто: И посланъ только къ погибшимъ овцамъ дома Израилева (Ср. Мате. Х. 5. 6). Въ какомъ смыслё это было сказано? Всё предшествовавшія пророчества возвѣщали, что въ Немъ, обѣтованномъ съмени, не одно, а всъ племена земныя благосдовятся (Пс. LXXI, 11; Лув. II, 32; Римл. XV, 9-12). Самъ Онъ объявляетъ: "есть у Меня и другія овцы, которыя не отъ двора сего, коихъ надлежить Мив привести, и онв услышать голось Мой" (Іоан. Х, 16). И прежде бывало съ основателями дожныхъ религій, что по м'вр'в своихъ усп'ёховъ они все дальше простирали свои замыслы, и тв, которые сначала намвревались дать свою ввру только своему племени или народу, мечтали потомъ предписать ее цёлому міру. Но Христосъ изначала созерцаль міровое Свое посольство и всемірное торжество Своей въры (Мате. XIII, 31-33). Въ какомъ же смыслѣ и съ какимъ ограниченіемъ могъ Онъ по истинѣ сказать: Я послана только ка погибшимъ овцамъ дома Израилева? Ясно, что это должно быть относимо въ Его личному служенію. Это служеніе, по премудрымъ намъреніямъ совътовъ Божіихъ, ограничивалось Его народомъ и всякое отступленіе отъ этого преобладающаго правила всей Его земной двятельности было ясно отмвчено, какъ исключеніе. Иногда дъйствительно проявлялись начатки болъе широкаго действія Его благодати, ниспадали первыя капли того благотворнаго дождя, которому надлежало нёкогда увлажить всю землю (Іоан. XII, 20-22). Но прежде чёмъ язычники прославятъ Бога за Его милосердіе, Онъ долженствовалъ сперва содвлаться служителемъ обръзанія ради истины Божіей, чтобы исполнить объщанное отцамъ" (Римл. ХУ, 8-9). И какъ бы только чрезъ отражение отъ нихъ благодать ниспосылалась на нзыческій міръ, хотя это ниспосланіе, казавшееся случайнымъ, глубоко таилось въ глубочайшихъ совътахъ Божіихъ (Двян. XIII,

44, 49; XIX, 9, 10; XXVIII, 25, 28; Римл. XI). Въ возражения Христа, согласно ев. Марку, *дай прежсде насытиться дътямъ*, отказъ этотъ<sup>1</sup> не представляется безусловнымъ и рѣшительнымъ; въ немъ видится указание того, какимъ образомъ благодатные дары могли переходить и на другихъ, когда послѣдние какъ *дъти* приняли бы ихъ съ .благодарностию. Тамъ же настоящий отказъ безусловенъ. Еще не время; чужие не участвуютъ въ трапезѣ, пока не насытились дѣти.

Ханансянка слышить, что ходатайство учениковь о ней было напрасно, но еще не теряетъ надежды и не унываетъ. До сихъ поръ она взывала издали въ слёдъ за Господомъ, но теперь вивсто того, чтобы въ молчаніи оть Него отступить, она подошедши, кланялась Ему и говорила: Господи помоги мню. Тогда Онъ прерываетъ модчаніе, доселѣ упорно хранимое. но прерываетъ такимъ отвѣтомъ, который былъ прискорбнѣе модчанія. Онь же сказаль въ отвъть: не хорошо взять хлъбъ у дътей и бпосить псамь. Дити конечно суть іудеи "сыны царствія" (Ср. Мате. VIII, 12). Онъ, говорившій такъ строго имъ, говоритъ почтительно о нихъ; въ этомъ однако нътъ противоръчія. ибо здесь Онъ говорить о положении, которое Богъ предоставилъ имъ въ Своемъ царствѣ, тамъ о томъ, какъ они осуществили это свое назначение. Съ другой стороны, крайнее презрѣние выражалось въ названія кого-либо "псомъ", такъ какъ благороднъйшія свойства этого животнаго, хотя извёстныя въ древности, нигдё не выставляются въ Писаніи (Втор. XXIII, 18; Іов. XXX, 1; 1 Цар. XVII, 43; XXIV, 14; 2 Uap. III, 8; IX, 8; XVI, 9; 4 Uap. VIII, 13; Ис. IXVI, 3; Мато. VII, 6; Фил. III. 2; Апок. XXII, 15).

Немногіе устояли бы въ своей рѣшимости послѣ такого отказа; немногіе, хотя бы даже такъ далеко простиравшіе свою настойчивость, не отвернулись бы наконецъ съ досадою или отчаяніемъ. Не такъ однако поступила эта женщина язычница. Она подобно римскому сотнику (Мате. VIII, 8) и при несравненно болѣе тяжелыхъ обстоятельствахъ своего испытанія тверда въ своей вѣрѣ, и изъ самаго слова наиболѣе для нея неблагопріятнаго съ находчивостію вѣры извлекаеть доказательство въ свою пользу. Она уловляеть самого Господа Его же словами и такъ-сказать поражаеть Его взятымъ у Него же оружіемъ. Она говоритъ: makъ Господи, но и псы пьдять крохи, которые падають со стола господъ ихъ. Вотъ примъръ достойный подражанія людямъ, приходящимъ въ уныніе и нравственно изнемогающимъ, дабыони въ Божіемъ "нётъ" читали глубоко сокрытое "да". Христіанинъ! подобно ей, ты долженъ оправдывать судьбы Божія, если бы онъ тебѣ и не благопріятствовали, и не переставать молиться, пока подобно ей не восторжествуешь надъ препятствіями и не убъдишься, что все тебъ противоборствовавшее обращается тебѣ же во благо, пока не уловишь Христа Его же словами.

Переводъ ея отвъта въ нъкоторыхъ европейскихъ языкахъ (и въ русскомъ) не вполнё точенъ. Въ самомъ дёлё она принимаетъ заявление Господа не съ темъ, чтобы непосредственно на него возражать, но чтобы показать, что въ самомь этомь заявлении содержится снисхожденіе въ ея просьбв. "Ты, Господи, говоришь о псахъ: хорошо, я мирюсь съ именемъ и мёстомъ мнё назначаемымъ, но вёдь и псы имёють свою долю-конечно не первую, не ту, которая дается дётямъ, но все же долю-крохи, падающія съ господскаго стола. Говоря такимъ образомъ, Ты включаешь и насъ, язычниковъ, Ты включаешь и меня въ кругъ благодатныхъ даровъ, которые Богъ, великій домохозяинъ, распредѣляетъ Своему семейству. Мы также принадлежимъ къ Его домостроительству, хотя и занимаемъ въ немъ низшее мъсто. По Твоему собственному показанію, я не вовсе чужая, а потому я остаюсь съ этимъ именемъ и буду ждать своей доли". Подъ именемъ господъ она разумветь не іудеевъ, какъ это полагали Златоусть и многіе др.; ибо въ такомъ случав былъ бы разрушенъ и уничтоженъ весь образъ: іудеи суть дъти-но великаго Отца всего семейства рода человъческаго. Она говорить во множественномъ 10сподг, для соотвътствія съ множественнымъ псы, въ предыдущемъ изречении Христа. Такъ у ев. Матоея (XVII, 26) сопоставляются "сыны" и "цари", тогда какъ надлежитъ разумѣть здѣсь одного только Сына единороднаго отъ Отца. Отецъ небесъ исполняетъ обиліемъ все живущее; Онъ уготовляетъ великую трапезу, насыщающую встхъ въ должномъ порядет и мъстъ, дътей за столомъ, псовъ подъ столомъ. Въ ея разсужденія слышится нучто подобное прогьбу блуднаго сына: "прими меня въ число наемниковъ твоихъ", усматривается признаніе различныхъ отношеній болве близкихъ или отдаленныхъ, въ которыхъ люди стоятъ предъ Богомъ, --- но всё они счастливы, получая вблизи или вдали отъ Него свою пищу.

Наконецъ она одержала побёду. Она, до сихъ поръ внимавшая словамъ кажущагося пренебреженія, внимаетъ теперь словамъ высшаго благодатнаго ободренія, словамъ, подобныя которымъ во всей евангельской исторіи обращены были еще къ одной: Женщина, велика въра твоя! Сначала Онъ повидимому отказывалъ ей въ малёйшемъ даръ, теперь открываетъ всю совровищницу благодатныхъ даровъ, приказываетъ брать самой и уносить что хочеть: да будетъ тебъ по желанію твоему. Онъ на мгновеніе показалъ ей, какъ Іосноъ своимъ братьямъ, призракъ строгости; но не хотёлъ, подобно Іосноу, ее продлить, или лучше Онъ ни минуты не продолжалъ ее далёе чёмъ нужно, т.-е. далёе ея нослёдняго слова, выразившаго ея ничъмъ неколебимую вёру: за это слово пойди; бъсъ вышелъ изъ дочери твоей.

Подобно сотнику въ Капернаумъ (Мато. VIII, 13), подобно царедворцу въ Канъ (Ioan. IV, 53), на ней явленъ опытъ, что слово Господа равно сильно, произнесено ли оно вблизи или вдали. Върою своею она отпрываеть общение между своею отсутствующею дочерью и Христомъ, одною рукою этой вёры она. коснулась Того, въ комъ сосредоточилась всенсцёляющая благодать, другой -- своей страдающей дочери, сама ставши живымъ проводникомъ, чрезъ который сила Христова, подобно электрическому току, перешла отъ Него на предметь ся любви. "И пришедши во свой домо, она нашла, что бъсъ вышелъ и она лежала на постеми", слабая и истощенная, судя по этимъ послъднимъ словамъ, отъ припадковъ при исхождении духа, если только они не означають того спокойствія, котораго ее лишало ея прежнее положение. Это спокойствие соотвётствуеть выражению о другомъ такомъ же страдальцъ, который по исцълени сидълъ "одътый и въ здравомъ умв" (Лук. VIII, 35).

Остается вопросъ: почему она находилась въ этомъ томленія? почему способъ дъйствія по отношенію къ ней отличается отъ иногихъ подобныхъ? Иногда Онъ предупреждалъ просящихъ: "хочешь ли быть здоровъ" (Іоан. V, 6) или самъ ожидая минуты оказать Свое милосердіе, не ждалъ двухкратной о немъ просьбы. Почему въ настоящемъ случаъ, говоря словами одного древняго богослова, Христосъ долго боролся съ ея върою, колебалъ ее и испытывалъ, глубоко ли она укоренилась или нътъ? Потому безъ сомнънія, что Онъ видълъ въ ней въру, могущую

375

противустать искушенію; зналь, что женщина эта не только выйдеть побъдительницею изъ тяжкаго испытанія, но вынессть въру сильнвищую, чиствищую той, какую она питала бы тогда, когда послё первой своей просьбы получила бы желанное благоволеніе. Теперь она научилась, какъ не научилась бы прежде, что "должно всегда молиться и не унывать"; что если Богъ медлить. то это не значитъ, что отвазываетъ. Она получила урокъ, который былъ нужени Моисею, когда "Господь встретилъ его и хотвлъ умертвить его" (Исх. IV, 24), она пріобрвла силу, какую Іаковъ пріобрѣлъ въ своей борьбѣ съ ангеломъ, продолжавшейся до появленія зари. Есть въ самомъ двлё замёчательное сходство между этой и исторією Іакова (Быт. XXXII, 24-32). Тамъ какъ и здёсь мы видимъ столь же упорную борьбу съ одной стороны и столь же упорное сопротивление съ другой, здёсь какъ и тамъ сильнайшій побажденъ слабайшимъ. Самъ Богъ уступаетъ могуществу въры и молитвы; ибо позднъйшій пророкъ, истолкователь этой таинственной борьбы, указываеть на оружіе, которымъ владълъ патріархъ: "плакалъ и умолялъ Его", соединяя съ этимъ фактъ, что "онъ боролся съ ангеломъ и превозмогъ" (loc. XII. 3, 4). Сходство этихъ двухъ повъствованій является во всей полнотъ, когда мы представляемъ себъ, что ангелъ завъта былъ никто иной какъ Слово. Воплощенное Слово благосдовило наконецъ женщину, какъ Онъ благословилъ Іакова въ Пеніилъ. въ томъ и другомъ случав награждая ввру, выразившуюся въ словахъ: "не пущу Тебя, если не благословишь меня".

Но говоря о томъ, что человѣкъ побѣдилъ Бога, мы ни на минуту не должны терять изъ виду, что сила, которою онъ побѣждаетъ сопротивленіе Божіе, есть сила даруемая самимъ Богомъ. Человѣкъ силенъ одною только вѣрою, или признаніемъ своей тщеты и жаждою Бога;—она помогаетъ ему усвоить и укрѣцить въ себѣ полноту и силу Божію, такъ что и здѣсь оправдывается слово: "блаженны нищіи духомъ; ибо таковыхъ есть царство небесное". Такъ, когда св. Павелъ говоритъ о себѣ подъ образомъ первоначально относившимся къ борьбѣ Іакова, хотя не прямо намекая на свое подвижничество за Колосянъ (Кол. I, 29), то-есть на свое молитвенное воздѣйствіе на Бога (IV, 12), онъ непосредственно прибавляетъ "подвизаюся силою Его дѣйствующей во мнѣ могущественно".

Въ заключеніе замѣтимъ три восходящія степени вѣры по мѣрѣ ея проявленія, — въ "разслабленномъ", котораго отдаляли отъ Христа преграды, наконецъ устраненныя (Марк. II, 4), въ слѣпцѣ іерихонскомъ (Марк. X, 48) и въ женщинѣ хананеянкѣ. Разслабленный преодолѣлъ преграды внѣшнія, препятствія противуставленныя обстоятельствами; слѣпой Бартимей — препятствія противуставленныя людьми, а эта женщина, изъ всѣхъ мужественнѣйшая, преодолѣла преграды, повидимому противуставленныя самимъ Христомъ. Эти трое при всей своей кажущейся слабости уподобляются однако тремъ сильнымъ воинамъ не Давида, а Сынь Давидова и Господа, пробившимся сквозь станъ онлистимскій и почерпнувшимъ живой воды изъ источника спасенія (2 Цар. XXIII, 16).



## КЪ ВОПРОСУ О ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ.

Желательная постановка педагогики и воскресной школы при духовныхъ семинаріяхъ.

Въ правительственныхъ сферахъ, по сообщенію текущей прессы, существуеть предположение объ учреждения церковноприходскихъ школъ. На какихъ основаніяхъ будуть учреждены эти школы, т.-е. займуть ли онв самостоятельное положение наравнѣ и совмѣстно съ существующею народною шкодою, которою въдаетъ земство, или онъ совершенно замънятъ собою земскую народную школу, по "Положенію о народныхъ училищахъ" устроенную вскоръ послъ освободительной реформы 19 февраля, пока остается совершенно неизвёстнымъ. Но какъ бы тамъ ни правительственное намъреніе безъ всякаго сомнънія въ было, недалекомъ будущемъ осуществится на самомъ дълъ. Въ такомъ случат вопросъ о правоспособности духовенства къ завталванію дэломъ народнаго образованія перейдеть на реальную почву и духовенству предстоить священная обязанность оправдать оказываемое ему правительствоиъ довёріе и въ то же время доказать весьма недовтрчивому къ нему свътскому обществу, что оно далеко не такъ безжизненно и недъятельно, какъ неръдко представляють его себъ публицисты свътской печати. Съ этой стороны, сдёланное въ началё текущаго года свётскими педагогами (г. Стоюнинымъ) обращение въ обществу, что "въ на-

стоящее время особенно необходимо подумать о подготовий законоучителей въ виду распространенія народныхъ школъ въ русской землё", получаетъ болёе широкій смыслъ. Предполагаемое учрежденіе церковно-приходской школы вообще побуждаетъ желать, чтобы духовенство подготовилось более тщательно къ учительской дёятельности по всёмъ предметамъ курса начальныхъ училищъ. Нельзя конечно отрицать, что и въ настоящее время духовенство изъ категоріи окончившихъ полный курсъ ученія въ среднихъ и высшихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ въ техническомъ отношеніи является болёе или мевёе подготовленнымъ къ учительству въ начальныхъ училищахъ: существующія при духовныхъ семинаріяхъ воскресныя школы хотя сколько-нибудь да подготовляютъ къ тому и со стороны техники въ преподаваніи.

По существующимъ законоположеніямъ, воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ по своему назначенію и задачъ почти совершенно отожествляются съ спеціальными учрежденіями для подготовки учителей для сельскихъ школъ. Въ журналъ Присутствія по діламъ православнаго духовенства отъ 2 февраля 1866 года, п. 10, сказано: "воскресныя школы учреждены при семинаріяхъ въ тёхъ видахъ, дабы воспитанники семинарін, готовящеся быть преподавателями народныхъ школъ, могли знакомиться на самой практикъ съ пріемами и порядкомъ простонародного преподаванія и пріобрътать необходимый для успъшнаго веденія дёла навыкъ". Итакъ, мотивъ въ учрежденію воскресныхъ шволъ при духовныхъ семинаріяхъ указываетъ имъ назначение быть разсадникомъ учителей начальныхъ народныхъ школъ. Въ виду такого назначенія воскресныхъ школъ, "Объяснительная записка въ программѣ педагогиви для духовныхъ семинарій" требуетъ, чтобы "воспитанники были упражняемы, по возможности и въ одиночномъ и въ совмъстномъ обучении. Упражнение въ первомъ даетъ навыкъ сообщать знания такъ, чтобы они непремённо были усвоены обучающимся" (стр. 9). Упражнение же въ совмъстномъ обучения необходимо "для пріобрътенія навыка наблюдать во время преподаванія и за теченіемъ своихъ мыслей, за приложеніемъ къ дёлу пригодныхъ въ данномъ случав пріемовъ преподаванія, съ одной стороны, и за дисциплиной и степенью внимательности и усвоенія каждаго

ученика съ другой, что весьма трудно и получается только чрезъ упражнение" (стр. 10). "Цёль занятій воскресныхъ школъ при семинаріяхъ была бы достигнута", выражаетъ записва свои pia desideria, "еслибы преподаватели педагогиви пріучили своихъ воспитанниковъ руководить классомъ, подёленнымъ на группы, занимающіяся разными предметами, что въ практикъ нашего народнаго учителя составляеть явление неизбъяное" (стр. 11). По смыслу и прямому требованію указаній, заключающихся въ приведенныхъ въ § 127 Устава симинарій опреділеніяхъ св. Синода, и гг. членовъ ревизоровъ (ср. напр. отчетъ о тульской семинаріи въ 1869 г., стр. 10), какъ изучение педагогики обязательно для всёхъ учениковъ V и VI влассовъ, такъ и практическія занятія въ школё должны быть также обязательны для всёхъ ихъ. При этомъ въ одиночномъ обучении "всего удобнѣе занимать воспитанниковъ У класса, поручая каждому изъ нихъ по одному или по два мальчика, если приходящихъ въ школу будетъ много... Съ VI власса, иногда и раньше, если будетъ усмотръно, что воспитанники овладёли методами преподаванія, должны начаться упражненія въ совмёстномъ обученія. Воспитанники семинаріи въ этомъ случав должпы быть разделены на группы, по числу учебныхъ предметовъ народной школы" и къ концу курса сдъдаться "классными учителями по каждому предмету начальной народной школы" (Объяснительная записка, стр. 9, 10, 11).

Такимъ образомъ, по идев учебныхъ курсовъ духовныхъ семинарій, окончившіе въ нихъ курсъ ученія воспитанники являются технически подготовленными къ школьному преподаванію и далеко не "неввждами въ новвйшихъ методахъ" преподаванія. Вопреки неосновательному мнѣнію г. Кошелева ("Голосъ" № 272), что "для распрастраненія въ народъ даже простой грамотности, для извлеченія имъ изъ нея надлежащей пользы, для того, чтобы училища были двйствительно училищами, а не подневольнымъ сгономъ дѣтей для долбленія букваря п молитвенника, необходимо привлекать ихъ въ школу, заинтересовывать и возбуждать ихъ умственныя и душевныя способности (странное дѣленіе!...), а въ этомъ вовсе неискусны воспитанники нашихъ духовныхъ учебныхъ заведеній",—знатоки современной семинаріи безъ сомивнія знаютъ, что по своимъ педагогическимъ и дидактическимъ способностямъ воспитанники духовныхъ семинарій уже ушли на очень

#### въ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ. 381

почтенную дистанцію отъ типа учителя-отставнаго солдата или учителя обучавшаго по методу "съ энтихъ до энтихъ". Но и при этомъ все-таки остается безспорнымъ, что подготовка семинаристовъ къ дёлу учительства въ народныхъ школахъ заставляетъ шелать еще многаго. Въ самыхъ условіяхъ этой подготовки лежатъ причины того, что она не вполнё достигаетъ своей цёли и приближается на возможно высшую ступень сходства съ идеею подготовки, выраженною въ существующихъ узаконеніяхъ. Естественное и по настоящему времени особенно вполнѣ цёлесообразное желаніе улучшенія подготовки семинаристовъ къ учительству въ народныхъ школахъ побуждаетъ желать измѣненія самыхъ условій этой подготовки и вмѣстѣ измѣненія общей постановки существующей для практики семинаристовъ школы.

Приравненныя въ спеціальнымъ заведеніямъ со стороны подготовки учителей для народныхъ школъ, духовныя семинарія въ то же самое время поставлены въ совершенно иныя своеобразныя условія для достиженія одинаковой съ ними цёли, такъ что по различію условій они сходны только въ томъ, что и здёсь и тамъ воспитанники практикуются въ преподаванія предметовъ курса начальныхъ училищъ. И въ самомъ дълъ, при каждой учительской семинарія существуеть начальное училище, которое состоять подъ въдъніемъ особеннаго учителя и въ которомъ обучающіяся дёти ежедневно занимаются урочное число часовъ, между твмъ при духовныхъ семинаріяхъ такихъ училищъ и такихъ ежедневныхъ занятій не существуетъ. Въ учительскихъ семинаріяхъ предметы курса народныхъ училищъ преподаются воспитанникамъ особенными преподавателями-спеціалистами и каждый преподаватель, вмёстё съ содержаніемъ предметовъ обученія, знакомить практически своихъ воспитанниковъ и съ методикою преподаваемаго предмета; между тъмъ въ духовныхъ семинаріяхъ однимъ только преподавателемъ педагогики преподается одна только методика обученія предмета начальныхъ училищъ, отръшенно и независимо отъ содержанія этихъ послёднихъ. Воспитанники учительскихъ семинарій, ознакомившись съ содержаніемъ предметовъ обученія въ начальныхъ школахъ, начинаютъ практику въ преподаваніи уже во время пребыванія своего въ старшихъ классахъ семинаріи и то только послётого, какъ присмотрятся къ образцовому преподаванію учителя начальныхъ училищъ. Между тъмъ воспитанники духовныхъ семинарій приступаютъ къ практикъ въ воскресныхъ школахъ почти безъ всякаго знакомства на дълъ съ образцовымъ преподаваніемъ въ школъ, слушая только уроки педагогики, которыхъ положено по уставу два въ недълю (по одному въ V и VI классахъ) и на которыхъ необходимо пройти и уяснить еще довольно объемистую и сложную теорію воспитанія и обученія.

Проведенная параллель между духовными и учительскими семинаріями очевидно говорить о не вполнѣ удовлетворительной подготовкъ воспитанниковъ духовныхъ семинарій къ дълу обученія, хотя и при наличныхъ условіяхъ своего существованія, эта подготовка все-таки немаловажна. Естественно поэтому желать намвненія ся къ лучшему. Какое направленіе должны получить эти измъненія, отчасти уже видно изъ представленной параллели. Но не дълая пока прямыхъ указаній на эти измёненія, считаемъ необходимымъ обратить вниманіе и на другія условія существованія воскресныхъ шволъ при духовныхъ семинаріяхъ. Нельзя сказать. чтобы условій неблагопріятно вліяющихъ на подготовку духов. ныхъ семинаристовъ и могущихъ дать указанія на ея лучшую постановку, было мало. Въ свое время (см. "Церковно-Общественный Вестникъ" 1879 г. ЖЖ 54, 55 и 61) мы уже имъли случай, на основании собственныхъ непосредственныхъ наблюденій, подробно анализировать условія правтики духовныхъ семинаристовъ въ воскресныхъ школахъ, зависящія отъ учащихся въ воскресной школь, отъ практикующихся въ ней преподавателей и отъ руководителя школы. Въ виду важности этого вопроса для настоящаго времени, когда готовится проекть о привлечении духовенства къ самому близкому участию въ народномъ образовании, далеко не излишне въ общихъ чертахъ снова указать на тв неудобства, съ которыми соединяется подготовка духовныхъ семинаристовъ къ преподаванію предметовъ курса начальныхъ училищъ.

Въ средъ учащихся въ воскресныхъ школахъ мальчиковъ существуютъ двъ, весьма неблагопріятныя для школы, бытовыя черты, это разнохарактерность ихъ состава и частыя манкировки школьными уроками. По своему происхожденію, они принадлежатъ преимущественно къ сословію городскихъ и пригородныхъ крестьянъ, мъщанъ, нижнихъ воинскихъ чиновъ; за

382

большинствомъ подобныхъ мальчиковъ слёдуетъ, сравнительно незначительное, количество детей чиновниковъ, офицеровъ и низшаго бёднаго городскаго духовенства. Въ подготовкё ихъ къ швольнымъ занятіямъ тоже пестрое разнообразіе. Одни изъ мальчиковъ приходятъ въ школу безъ всякихъ знаній; другіе являются съ знаніемъ названій и фигуръ буквъ и даже съ знаніемъ складовъ; третьи --- съ пріобрѣтеннымъ умѣньемъ читать коекакъ; четвертые, кромъ умънья читать, обладзють уже умъньень писать и считать. За этими учениками съ домашней подготовкой следуеть несколько категорій учениковь, обучающихся въ различныхъ начальныхъ городскихъ школахъ (фабричныхъ, городскихъ и воскресныхъ) и училищахъ (духовныхъ и городскихъ) и въ своихъ постоянныхъ школахъ подраздёляющихся по влассамъ (1, 2 и 3) и отдъленіямъ (старшее, среднее и младшее). Такое разнообразіе состава учениковъ, занимающихся въ одной влассной комнать, выгодно для практикования семинаристовъ въ одиночномъ обучения, но весьма невыгодно для удовлетворительной постановки совмъстнаго обучения. Къ этой невыгодъ присоединяется и другая. Ученики воскресныхъ школъ поступають въ нихъ въ разное время, когда имъ вадумается, или когда ихъ пошлютъ въ школу, и въ то же время изъ общаго количества записываемыхъ въ число учениковъ школы развв какая-нибудь <sup>1</sup>/<sub>в</sub> всего количества посвщаеть школу постоянно. Такое отношеніе учениковъ къ посъщенію школы, превращаеть преподаваніе въ школъ въ крайне отрывочное и безсистемное обучение, особенно невыгодное для совмъстнаго обученія и слъдовательно для подготовки семинаристовъ собственно къ школьному обученію. Для учительскихъ семинарій такого неудобства не существуетъ: тамъ есть образцовая школа съ правильно организованными ежедневными урочными занятіями въ ней, съ постояннымъ штатомъ учениковъ, поступающихъ въ нее съ болве или менве одинаковою подготовкою и съ опредъленными сроками для пріема учениковъ въ школу.

При отсутствіи указаннаго препятствія для подготовки практикантовъ, въ учительскихъ семинаріяхъ не существуетъ и другихъ препятствій, зависящихъ отъ самихъ практикантовъ и руководителей ихъ. По краткости учебнаго времени для практики въ преподаваніи предметовъ начальныхъ шволъ, только менѣе подовины практикантовъ изъ учениковъ дух. семинаріи VI нласса имѣютъ время и возможность дать по два урока по важдому преподаваемому въ школъ предмету; остальные же практиканты въ теченіи года по необходимости должны оставаться совершенно безъ практики въ совмъстномъ обучени мальчиковъ: стало-быть и тъ и другіе не имъютъ возможности вполнъ освоиться съ пріемами собственно пікольнаго преподаванія. Да и руководители ихъ, взявшіе на себя двло практикованія воспитанниковъ въ преподавания, не имъють физической возможности дать надлежащее руководство практикантамъ. Во время занятій въ школь, при одновременности одиночнаго и совмъстнаго обученія, производимаго 18-20 и болтве практикантами, они или следять за урокомъ только одного преподавателя, оставляя другихъ безъ должнаго вниманія, или переходять отъ одного преподателя въ другому, не выслушавъ полнаго урока ни одного изъ преподавателей, или совершенно не наблюдаютъ за преподавателями, когда сами дають уроки мальчикамъ. Въ другое же время руководить практикантами, при сложности собственныхъ занятій по занимаемой ими въ семинаріяхъ казедръ и за недостаткомъ свободнаго времени у воспитанниковъ семинарій, они не имъютъ возможности. При совокупности всъхъ указанныхъ условій, воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ и находятся въ неизбъжной необходимости выполнять свое назначение не вполнъ удовлетворительно.

Разнаго рода препятствія къ надлежащей постановкъ воскресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ стали обнаруживаться, можно сказать, съ цервыхъ шаговъ ихъ существованія, что и выразилось въ сознаніи необходимости какими-либо путями освободиться отъ нихъ. Такъ извъстно напр. что еще въ 1869 году въ Тулъ при семинаріи существовала ежедневная школа, въ которой и практиковались въ преподаваніи воспитанники всякій день, кромъ дней праздничныхъ. Уроки въ ней начинались чрезъ полчаса по окончаніи семинарскихъ уроковъ и продолжались 1<sup>1</sup>/<sub>3</sub> и 2 часа. Но подобное распредѣленіе занятій было признано г. ревизоромъ "труднымъ для воспитанниковъ и обременительнымъ для наставника" (ревизорскій отчетъ 1869 года стр. 9). Воспрещенное офонціально, такое преобразованіе воскресной школы при духовной семинаріи на дѣлѣ впрочемъ не заглохло. Мысль о томъ, что воскресныя

384

Digitized by Google

иннолы, при настоящихъ условіяхъ своего существованія недостигающія указанныхъ имь ділей, нуждаются въ коренномъ преобразованін и что это преобразованіе доляно заключаться въ превращения ихъ изъ воскресно-праздничныхъ въ сжедневныя. заявлена была посла въ періодической печати въ 1876 году. "Что касается преподанания педагогики и наблюдения за воскресною шиолою", писаль г. Б-въ ("Православное Обозриніе", 1876 г., т. II, стр. 344), то ближайшій интересь этого самого, тыже не наловажнаго двла непремвнио требуеть, чтобы для него быль назначень особенный наставникь, какь это и было сдълано сначала при введении педагогихи въ семинаріяхъ; при этонь для практики воспитанниковъ въ дъла народнаго обученія нолезиве было бы, вивсто воскресныхъ, завести при семинаріяхъ превильныя постоянныя начальныя школы". Безъ сомненія иссинущество этихъ постоянныхъ школъ надъ воскресно-праздничными и побудило изноторыя семинарія, вопреки оффиціальнену распоряжению, поддерживать яхъ даже и теперь.

Кенечно, при существующихъ условіяхъ обученія въ духовныхъ семинаріяхъ превращеніе воскресныхъ школъ въ постоянныя ежедневныя начальныя училища будеть трудно для воспитанниковъ семинарін. "Поставленный въ необходимость приготовлять ночти сжедневно по четыре урока", замёчаль уже г. Б---въ, "ученикъ (семинарін) рёшительно не имёеть времени отнестись въ каждому или даже какому-либо изъ нихъ съ самостовтельнымъ размышленіемъ. Особыя занятія воспитанниковъ V и VI классовъ въ воскресной школь посль литургіи во всякомъ случав должны отражаться большимъ или меньшимъ утомленіень икъ во времени вечернихъ занятій уроками" (ib. стр. 330, прим. 2). Но съ другой стороны, существование только воскресныхъ и праздинчныхъ занятій въ этихъ школахъ ставитъ шкои въ невозможность осуществлять предначертанныя имъ пъи и задачи болье удовлетворительно: ненормальность условій, тяготіющихь надь воскресными школами, не позволяеть воспитанникамъ семинарій удовлетворительно подготовиться въ преподавательской двятельности по всёмъ предметамъ въ качестве начальных учителей. Съ этой стороны оставление воскресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ въ томъ видё, въ 25

385

#### **ПРАВОСЛАВНОЕ** ОБОЗРЪНІЕ.

какомъ онъ существують теперь, крайне нежелательно: слъдовательно настоитъ потребность въ преобразованіи ихъ, из такомъ, которое не переносило бы своей тяжести реформы ихъ на воспитанниковъ семинарія.

При настоятельно нужномъ преобравованія воскресныхъ школъ необходимо принять во внимание требования закона по отношению къ духовенству со стороны его участія въ дела народного образованія. По существующимъ законоположеніямъ о начальныхъ народныхъ училищахъ, въ этихъ училищахъ Зеконъ Божій долженъ преподаваться лицами, получившими богословское, образованіе, то-есть, окончившими курсъ ученія, по крайней мъръ, въ цуховныхъ семинаріяхъ. Изъ этого слёдуеть, что для окончившаго курсъ семинариста существуетъ обязательная сфера учительской двятельности, въ которой онъ не можетъ имътъ себъ конкурренція со стороны учительскихъ семинарій; воскресныя шкоды при духовныхъ семинаріяхъ и могли бы сослужить большую службу отечеству, если бы расширили свою двятельность на поприщъ подготовви для отечественной народной шводы просвъщенныхъ и опытныхъ законоучителей. Для достиженія этой цёли было бы полезно предоставить воскреснымъ школамъ при духовныхъ семинаріяхъ право упражнять воспитанниковъ семинарій по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ новлючительно только въ преподавания Закона Божія въ его многораздичныхъ развътвленіяхъ. Предоставленіемъ такого права для упражненій практикующихся въ преподавании семинаристовъ гораздо точнёе и ближе къ смыслу исполнялись бы слова заповъди: день же шестой Господу Богу твоему. Затемъ, практиканты въ преподавания имъди бы время и возможность достаточно практиковаться и пріобрётать навыки по преподаванию Закона Божія. Наконецъ, при большомъ числъ практическихъ занятій воспитанниковъ, семинаріи получили бы большую возможность въ болже подробному и обстоятельному ознакомлению воспитанниковъ съ основами религіознаго воспитанія и обученія и съ теми наилучшими способами и пріемами преподаванія, которые выработаны теперь педагогическою наукою. Практическими же послёдствіями этого могуть быть: а) подробная и обстоятельная разработка методики Закона Божія, когорая находится въ нашемъ отечестве пока въ

386

очень неудовлетверительномъ состоянія, и б) подготовленіе просвіщенныхъ и опытныхъ законоучителей и паотырей церкви.

Но преобразованіемъ statas quo воскресныхъ школъ въ указанновъ направления устраняется только одно неблатоприятное условие; ов этник преобразованиемъ воснитанники семинария получають возможность въ течения года дать по несколько уроковъ Закона Бонія, какъ практическихъ упражненій. Между твиъ другія неблагопріятныя условія будуть висеть надъ школами всею своею тяжестию. Самое важное изъ нихъ безъ сомивния заключается въ соотнев н честыхъ маниировкахъ учащихся. Устраничь силу вліянія этого условія на весь ходъ школьныхъ занятій возножно однаственно тёми средствами, которыми сглаживается до minihum'я зависимость школьныхъ занятій отъ учащихся въ правильно организованныхъ школахъ. Правильная организація школы, правильностію прісме въ школу для обученія. одинаковостію требованій отъ учащихся въ отношения дисциплины и учебныхъ занятій и тому подобными мёрами, исключаеть разновременность поступленій въ школу, слишкомъ разкую разницу въ степеви подготовки къ школьнымъ занятіямъ и неностоянство въ посъщения шволы. При отсутствия такихъ неблагонріятныхъ условій для обученія, правильная организація школы въ тоже время даетъ возможность преподавателю поставить дъло преводавания на чисто педагогическихъ основанияхъ. Зная иредварительную подготовку своихъ учениковъ, преподаватель получаеть воэможность избрать прочное основание для всей послёдующей своей деятельности и постепенно. безъ перерыва и безъ скачковъ, сообщать ученикамъ тв или другія знанія и самому пріобритать навыкъ въ основательномъ и развивающемъ обучения. Итакъ, если воспресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ янёють своею высшею задачею и цёлію приготовить изъ воспитанниковъ семинаріи способныхъ къ педагогическому школьному обученію учителей, то эта циль заставляеть необходнио желать, чтобы для практики воспитанниковъ семинаріи сунествовала правильно организованная школа и чтобы воскресныя школы были преобразованы въ постоянныя школы для практическихъ занятій въ нихъ будущихъ учителей начальныхъ училищъ.

25\*

Необходимость преобразованія существующихъ при семинаріяхъ воскресныхъ шиолъ въ отомъ направления для настоящего времени всего более оннутительна, въ виду скораго осуществленія намёреній правительства о привлеченій духовенства нь боне близвому и твеному участно въ дале неродного образования. Дело въ томъ, что при однихъ газетныхъ служакъ о преднолагаемомъ учреждения нерковно-приходскихъ иннолъ святеская печать высказалась въ больнинстве своихъ органовъ противъ этихъ шкодъ, между прочимъ и потому, что духовенство будто бы нисколько дезнакомо и неподготовлено въ той технинь преподаванія, какая дается сельскимъ учичелямъ учительскими семинаріями. Конечно въ этомъ аргументъ много проувсличенныхъ опасеній за судьбу щнолы въ рукахъ духовенства. Занявин свои муста по окончании курса въ преобразованныхъ семина-DISX5. ANXOBERCTBO, Gest BCARAFO COMPARIS, BABETS VAL SHAROMство съ "новъйщими методеми" преподавения, хотя и не выработало себѣ совершенной техники въ ихъ примънения; но это несовершенство въ техника значительно искупается превосходствомъ его въ умственномъ развитін надъ осльскими тчителями, воторые дослё увольнения за неспособность или леность изъ какогольбо учебного заведенія поучынов въ учительскихъ семинаріяхъ нан только сдели установленный эксемень на ввание сельского учятеля. Твиз не менее, чтобы дать окончившииз курсь семинаристань BOSMORHOCTL BCTYLLATL BL JOLEHOOTL YUHTCHE HEMALLHON INROLEI съ доступною по времени выработанною техникою преподавания и чтобы отнять у светскихъ людей самый поводъ въ незаслуженному въ большинстве случаевъ восхвалению и превозносскию учителей изъ учительсникъ семинарій, было бы вполив желательно уонлить пректическія зенятія духовныхъ семинаристовъ по преподаванию предметовъ курса начальныхъ училищъ и для этого превратить существующія воскресныя школы въ постоянныя ежедневныя начальныя школы.

Вмёстё съ этимъ неланіемъ на очередь выступаетъ вопросъ объ обременительности ежедневныхъ занятій по шволё для преподавателя педагорики и о трудности для воспитанниковъ семинарій. Но этотъ вопросъ не такого рода, чтобы рёшеніе его встрёчало непреодолимыя препятствія. По примёру прежняго

388

BRENCHE, BOTAS HOUTS BREACHIN HERBROTHER BE KYBOS COMMENDERHES науна существовата для нен особяна преподеватель, и теперь внолна возновно учреждение самостониельной кассдры по педаговые два существующіе урока по недагогить, сжедневныя, посожние посуторачаровым, ванитя въ начальной школб и еще запятія по Закону Болію въ воопресные в праздничные дни даже съ избытномъ наверствють нормальное число уроковъ штатной казедры. Если сощлются при этомъ на значительное сокращение уроковъ по казедръ онлосови, то имъющее образоваться сокращение также можеть быть восполнено присоединениемъ къ этой казедов уроковъ логики, которая при данной ей учебными планами постановив носить чисто философскій харавтерь и должна но праву принадлежать казедръ философіи, а не казедръ словесности съ исторіею литературы. При учрежденіи особой казедры перагогики ежедневныя занятія въ школь для наставника и не будуть обременительны. Несколько въ иномъ подожения находится вопросъ о трудности этихъ занятій для воспитанниковъ семинаріи. Но и въ этомъ случав, при самомъ незначительномъ измѣненіи семинарскаго курса, возможно устраненіе трудностей. И теперь въ течение двухъ дней на недълъ въ семинарияхъ бывасть по три урока, а четвертый удвляется на необязательные предметы, каковы: еврейскій языкъ, пініе. Этотъ четвертый уровъ съ относящеюся въ нему перемёною для учениковъ У и VI власса поочередно и можеть быть взять исключительно для обязательныхъ занятій въ начальной школь, которая и будетъ такимъ образомъ имъть уже четыре учебныхъ дня на недълъ. Остается изыскать время только для двухъ учсбныхъ дней въ недълъ, но найти его также нетрудно. Уставомъ отведено напр. четыре урока гомилетики для У класса и три урока практическаго руководства для сельскихъ пастырей для VI власса. Между твиъ объемъ курса этихъ предметовъ не настолько широкъ, чтобы при уменьшения положеннаго на нихъ времени невозможно было его выполнить. Изъ практики извъстно, что по крайней мъръ нъкоторые преподавателя по этой казедръ серьёзно затрудняются выборомъ занятій для пополненія отибреннаго для нихъ уставомъ времени. Въ этихъ видахъ вподнъ возможно взять по одному уроку въ неделю отъ этихъ предметовъ и употребить это время не занятія въ начальной школѣ. Такимъ образомъ, не усиливая обычнаго для воспитанниковъ труда, представляется вполиъ возможнымъ и необременительнымъ для нихъ дъломъ поддерживать и вести смедисиныя занятія въ мачальной школѣ, въ видахъ пріобритенія техники и навыка въ школьному преподаванію по всёмъ предметамъ начальной школы.

М. Куплетскій.

С-Петербургъ, 11 октября 1882 года.



## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### НЪКОТОРЫЯ ЧЕРТЫ

#### двятельности высокопреосвященнаго іодиникія митрополита московскаго во время вго управленія эбзархатомъ грузіи.

"Московскія Вѣдомости" говорять, что теперь, когда служеніе высокопреосвященнаго Іоанникія принадлежить другой церкви, можно сообщить еще объ одномъ оактё, котораго въ свое время не могли передать газеты: "за есе еремя своего служенія на Казкази высокопреосвященный Іоанникій не получаль сеоею жаюванья. Все, что ему причиталось за четыре года съ половиной—періодъ его дѣятельности въ санѣ экзарха Грузіи (28,000 руб.).-буквально все пожертвовано имъ въ пользу основаннаго имъ въ Тиолисѣ менскаго епархіальнаго училища". Ужели и послѣ этого не прекратятся инсинуація о своекорыстныхъ разсчетахъ и побужденіяхъ высокопреосвященнаго Іоанникія? О, еслибы на свѣтѣ было побольше такого своекорыстія!!... Другія стороны дѣятельности высокопреосвященнаго Іоанникія во время его управленія экзархатомъ Грузіи кратко намѣчены въ адресѣ, поданномъ высокопреосвященному Іоанникію отъ его прежней паствы при его послѣднемъ прощаніи съ нею. Воть этотъ адресъ;

"Ваше высокопреосвященство, милостивѣйшій архипастырь и отецъ, — вездѣ, гдѣ только совершалось ваше служеніе святой церкви, вездѣ созрѣли обильные и пріятные плоды вашей мудрой дѣятельности, плоды, которыми уже наслаждаются наши сослукивцы съ своими дѣтъми. И у насъ, за Кавказомъ, въ лицѣ вашего преосвященства возсіяло красное солнышко; оно ясно свѣтило, согрѣвало и оживляло всѣхъ живущихъ на высотахъ этихъ горъ и между горами.

"Не многолѣтне было служеніе ваше здѣсь (всего 4<sup>1</sup>/<sub>3</sub> года), но обильно добрыми дѣлами. Здѣсь, какъ и на всѣхъ мѣстахъ прежнято служенія вашего, остались многіе памятники вашего вниманія къ нуждамъ и современнымъ потребностямъ духовенства Грузинской церкви, вашей предусмотрительности и разумной распорядительности, вашихъ самоотверженныхъ и великихъ подвиговъ.

"Ващею заботливостію расширенъ и должнымъ образомъ украшенъ св. храмъ называемый Крестовою церковію, гдъ почасту любили служить вы и поучать паству своими всегда теплыми и назидательными поученіями. Благодаря вашей опытности и вашимъ усидчивымъ и совершенно безмезднымъ трудамъ, правильно организовань нашь снаркіадьный свячной занодь, на когоромы значительно увеличились доходы, пелесообразно распределяеные на покрытіе нужаз въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Вами открыто, развито и благоустроено женское епархіальное училище по типу существующихъ внутри Россія, съ пріютомъ для малолётнихъ сироть духовенства, который служить приготовительнымъ классомъ въ поступленію въ это училище; въ немъ воспитывается теперь болье 70 воспитанницъ. При вашемъ живомъ участія пріобрътено уже собственное каменное зданіе для училища стоимостію въ 30,000 руб.; тамъ устроенъ и св. храмъ для праздничныхъ священнослужений. Денежными пожертвованиями вашими (пожертвовано 28,000 р.) значительно обезпечено училище теперь и навсегда. Насажденный вами, этоть духовный разсадникъ подитъ вашимъ потомъ, согрѣтъ вашею отеческою любовію, такою самоотверженною любовію, что на пользу его давалось буквально все получаемое вами жалованье, и утвержденъ онъ вашею святительскою молитвой и неусыпною попечительностію тавъ прочно и хорошо, что успѣхи ученицъ вышли блистательные на радость. вашей доброй душъ и на утвшение духовенству.

"По вашей иниціативъ и настойчивости, съ изводенія Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Михаила Николаевича и его содъйствія, увеличено содержаніе воспитанняковъ здъшней духовной семинаріи. Вами же положено начало публичнымъ дерковнымъ собествованіямъ о предметахъ втры. Вотъ какъ много потрудились вы здёсь и успёли сдёлать въ пользу здёшняго духовенства! А сколько еще таплось въ головъ вашей важныхъ и полезныхъ проектовъ для благоустройства нащей судьбы! Изъ предвловъ Закавказскаго края, по воль Божіей, выраженной чрезъ державную волю Государя Императора, вы переселяетесь на высшую іерархическую ступень, митрополитомъ въ Москву, самое средоточие России. Отъ души порадовались всё мы, услышавъ въсть о вашемъ возвышения. Ваше прежнее славное служение св. православной церкви служить върнымъ ручательствомъ будущихъ еще болъе широкихъ и еще болъе славныхъ дъяній. Сердечно просимъ и будемъ просвть Господа Бога, да продлять Онъ жизнь вашу на многія и многія лъта, да дасть вамъ силы и врёпость къ продолжению цервовнаго служения во славу Божию. на пользу отечества, и да увёнчаеть труды ваши счастливымъ и добрымъ успѣхомъ.

"Разставаясь съ вами тыломъ, а духомъ желая всегда быть съ вами, тичлисское городское духовенство довърило мив поднести вашему высокопреосвященству св. икону Иверской Божіей Матери. Благоноляте, владыко, принять эту св. нгону, какъ выражение нашей искренней признательности въ вамъ, какъ залогъ нашете постояннаго духовнаго единения и молитвеннаго общения съ вами.

"Благословите всёхъ насъ и простите. Вашего высонопреосвяненства нимайшіе послушінний.

Сладуютъ многочисленныя подниси. (Моск. Въдом.).

#### ЗАСЪДАНИЕ БРАТСТВА ПРЕПОДОБНАГО СЕРГИ 26 СЕНТИБРИН

26 сентября въ шестомъ часу вечера, въ автовой залъ Московской духовней академия, члены Братства преподобнаго Сергія собрались на чрезнычайное засёдение въ присутствии его высокопреосвященства митрополита московскаго Іоанникія. Заобданіе опрылось чтенівих кратевой записки о состоянія Братотва въ два истенние года его существования. По прочтения занисии ревторь анадения сообщиль собранию, что Его высокопрессвященство жертвуеть Братетву 1000 рублей, за каковое пожертвование собраніонь была выражена жиззйшая признательность его высокопреосвященству. Затвиъ товарящъ председателя совёта Братства профессоръ В. Д. Кудрявцевъ заявняъ, что нетенъ срокъ, на который набраны были предстатель совита Братства, его товарищъ, члены совита, казначей и секретарь и предложнить приступить къ новымъ выборамъ въ эти долиности. Произведены были выборы по записканть и оказались избранными: предстателень совёта преосвященный Алексій, епископь можайскій (слиногласно); товарищемъ предобдателя просссоръ мосмовской духовной академін В. Д. Кудрявцевъ; членами севъта: протојерей П. М. Волконскій, ревторъ московской духовной семинаріи протоюрей Н. В. Благоразумовъ и просссоръ московской духовной академін Д. Ө. Голубинскій; казначесых экстраординарный просессорь той же академін П. И. Цвътковъ; секретаремъ доцентъ той же академіи Г. А. Воскресенскій. Потонъ товарищемъ предсъдателя совъта Братства было предложено собранию перенести въ видахъ большаго удобства выборы должностныхъ лицъ Братства съ сентября на первыя числа мая, когда по уставу должно происходить общее годичное собрание членовъ Братства и притомъ такъ, что срокъ службы вновь набранныхъ на этомъ засъданін лицъ окончилоя бы въ маз 1884 года; на это сображісмъ изъявлено было согласіе. Наконецъ по предложенію товарища предсёдателя совёта Братства, собраніе избрало почетнымъ членовъ Братства священията Троицкой на Шаболовка церкан из Москвв В. О. Руднева, за соявиствие къ увеличению денежных в средствъ Братства.

Высокопрессвященный Ісаннякій не оставался до конца засвданія, но удалніся тотчась, кать начались выборы должностныхъ дицъ.

По словамъ етчета Братства преподебчаго Сергія благое дѣдо встрѣтило живое сочувствіе и дѣятельную поддержку въ обществѣ, особенно въ средѣ лицъ духовнаго званія. Въ самый день открытія Братства поступило въ его кассу до десяти тысячъ пожертвованій разнаго рода. Наиболѣе значительныя изъ этихъ пожертвованій были: а) отъ блаженной памяти высокойреосвященнаго митрополита московскаго Макарія (2000 р.); б) отъ московской казедры (1000 р.); в) отъ протоіерея Павла Михайдовича Волхонскаго (1000 р.) и г) отъ священника Алексѣя Федоровича Некрасова (1000 р.). Нельзя также не вспомнить съ благодарностію о пожертвованіяхъ пожизненныхъ членовъ Братства; таковыя пожертвованія (въ 300 р., 200 р. и 100 р.) поступиди преемущественно отъ нѣкоторыхъ преосвященныхъ, нѣкоторыхъ просессоровъ мосновской духовной Академіи и нѣкоторыхъ наъ членовъ московскаго духовенства. Немалую сумму составиди и взносы дѣйствительныхъ членовъ Братства.

Накоторые наз московскихъ протојереевъ и священниковъ не ограничанов значительными приношеніями въ кассу Братства изъ собетвенныхъ средствъ. Они приложиди старанія въ тому, чтобы поанакомить своихъ прихожанъ съ благою цёлію новооткрытаго Братства при московской духовной академін и привлечь въ пожертвованіямъ въ пользу онаго. Благодаря этимъ стараніямъ, многіе изъ лицъ свътскихъ, особенно изъ гражданъ Москвы, вступили въ число пожизненныхъ членовъ Братства преподобнаго Сергія, уплативъ не менёе 100 рублей въ его кассу, или сдёлали пожертвованія не столь значительныя.

Особенно иотрудился на пользу Братства преподобнаго Сергія протоіерей Павель Михайдовичь Волконскій. Ему главнымь образомь обязань своимь устройствомь духовный концерть 7-го марта 1882 года, давщій Братству чистый прибыли боле 1,300 рублей. Онь постоянно оказываль самое живое содействіе при денежныхь операціяхь Братства, равно и иными способами радаль объ интересахь его.

Съ теченіемъ времени уменьшилось число единовременныхъ крупныхъ пожертвованій Братству. Но существованіе его теперь уже обевпечено запаснымъ капиталомъ, образовавшимся отъ первоначальныхъ поступленій. Кромъ того, съ каждымъ годомъ возрастаетъ число дъйствительныхъ членовъ, между прочимъ потому, что охончивние академическій курсъ студенты, при поступленіи на должности, помня нужды свои жли своихъ товарищей въ академіи, становятся обыкиовенно дъйствительными членами Братства, вручая членскіе взносы и подавая надежду, что эти взвосы не будутъ прекращены и на будущее время.

Digitized by Google

Къ 1-ну января текущаго 1882 года сумны Вретства были сладующия: а) запасный каниталь въ процентныхъ буматыхъ и наличныхъ деньгахъ 15,516 р. 32 к., б) расходный каничать 1,360 р. 80 к.

Въ течение изстоящаго 1882 года суммы Братетва значительно увелячились веносами вожнаненных и двёствительныхъ членовъ, а равно и другаго рода помертвованиями. Изъ числа посладниха, указать на пожертвование двуха облагапій Московскаго Городскаго Кредитнаго Общества, въ тысячу рублей важдая, поступнышее отъ лица, понелавшаго остаться ненавфстнымъ в переданное чрезъ священиния Тронцкей, на Шабодовив цериви въ Мосива, В. О. Руднева. Помертвование обставлено следующими условіями. Капиталь, заключаюшійся въ облягаціахъ, долженъ оставаться неприносновеннымъ. а проценты съ него должны быть выдаваены, по небранию севыта Бротства, одному нанболее нуждающемуся студенту въ теченіе всего его четырехгодичнаго академическаго курса; отому студенту предъявляется при выдачь пособія просьба жентвователей: "воспоминать молитвенно почившихъ рабовъ Божіяхъ Гаврінла и Вёру"; по выходё его изъ академін, совёть Братства избираеть другаго студента на твхъ же условіяхъ.

Къ 23-му сентября наличность кассы Братства, считая витетъ капиталы запасный и расходный, быда: 21,657 руб. процентными бумагами и наличными деньгами.

Но нуждающихся студентовъ академіи много и расходы Братства по удовлетворенію ихъ возрастаютъ съ каждымъ годомъ. Между твиъ, танъ за первый годъ своего существованія Братство выдавало ежемфсячныя пособія 23 студентають, за второй годъ---сначала 42, а потомъ 58 студентають, въ настунившемъ учебномъ году число получающихъ пособіе отъ Братства простирается свыше 80. На засъданія совъта Братства 10-го сентября текущаго года опредълено выдавать ежемъсячно пособіе 86 студентамъ въ размъръ отъ 9 руб. до 3 руб. (двумъ студентамъ по 9 руб., четыремъ по 8 руб., двъщадати но 7 руб., тремъ по 6 руб., двадавти семи по 5 руб., шести по 4 руб., тридцати двумъ по 3 руб.), всего 407 руб. Такимъ образомъ, на один лищь екемъсячныя пособія нитетъ бытъ израсходовано Вратотвомъ въ теченіе 10 учебныхъ мъсяцевъ 4,070 руб.

Назначивъ въ таконъ размърв ежемъсячныя пособія студентамъ, совътъ Братства разсчитывалъ: на проценты съ запаснаго канитала, находящагося въ процентныхъ бумагахъ, на оставшіяся неупотребленными преще расходныя сумны, заключающіяся въ наличныхъ деньгахъ и двухъ билетахъ Сергіево-Посадскаго башка на 700 руб. и на 500 руб. и наконецъ на новыя пожертвованія въ теченіе наступивнаго учебнаго года. Пособія назначаны Совітонъ Вратства линь нанболье нуждающинся студентамъ. Немалому числу вроснішнить о пособім отнавано.

Ежемисячными выдачами не ограничиваются расходы Братства. Уже къ засиданию Совита Братства 10-го сентября предъявлено было мислолько прошений о выдачи единовременнато пособія на теплую едежду, и одному студенту назначено на сей предметь 15 руб. Съ наступленіемъ же зниняго времени, число таковыхъ прошеній будеть несемийнию возрастать.

Въ настоящее время своекоштные студенты академін ноивщаются на частныхъ квартирахъ, заставляющихъ оченъ многаго желать съ точки зрёнія оизическаго здоровья и не рёдно прецятотвующихъ умственнымъ занятіямъ. Совётъ Братства знаетъ это здо, но не ниветъ возножности противостоятъ ему. Только съ теченіемъ времени, при увеличения средствъ Братства можно будетъ устранитъ вредъ помъщения студентовъ на частныхъ вкартирахъ.

Съ унованіемъ на помощь Божію, въ надеждв на добрыхъ людей, горячо принимающихъ къ сердиу нужды желающихъ учиться, Братство преподобнаго Сергія вступаеть въ тречій годъ своего существованія. (*Moc. Перк. Bud*).

#### ПРАЗДНИКЪ ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИ 1-го ОКТЯБРЯ

1-го октября Московская духовная академія обычно праздновала овой храмовой праздникъ. Інтургію въ этотъ день, въ академической церкви, совершалъ преосвященный Адексій въ сослуженін о. ректора академія С. К. Смирнова, о. ректора Виовиской семинарія Ф. А. Сергіевскаго, помощника библіотскаря академін о. Разанла и јеромонаха Тронце-Сергіевой Лавры.

По окончанія дитургія въ актовой заль происходиль обычный годичный акть, иоторый открыдся рычью экстраординарнаго прооссеора по кассарь пенкологія Александра Петревича Смирнова. Предметовъ рычи просессора Смирнова быль языкъ, какъ снеционческое отличіе человыка отъ животныхъ. Просессоръ указалъ на различіе между языкомъ чувствъ и языкомъ разума. Первый общъ у человыка съ животными: онъ соть сстественное выраженіе натуры человыка съ животными: онъ соть сстественное выраженіе натуры человыческой и животной. Языкъ чувствъ господствуетъ въ томъ періодъ жизни человыка, когда послъдній еще не научился сознательно выражать овои имісли и чувства и обозначать ихъ искусствеными знавами, т.-е. это языкъ млядетческаго возраста человыка и вообще разныхъ вепроизвольныхъ звуковъ. Языкъ чувствъ, оставаясь для животнаго выражителенъ его состояній на вою жизнь, у человала своро уступаеть масто языку разуна. Посладній даластоя господствующимъ во всю жизнь челована. Просссооръ Омирновъ старанся обосновать ту инсль, что языкъ разума не есть посладовательное развите языка чувствъ. Точъ и другой существенно отличны между собой и но харантеру и по занонамъ, которые управляютъ ими. Для животнаго натъ возможности доразвиться до языка разума, соедать искусственный языкъ: посладній есть только удалъ человала. Въ отомъ сактъ идеалистическая психологія имъсть основаніе для той мысли, что челованъ, вопреки утворжденіямъ иколы Дарвина, есть существо высшаго разряда, существенно отлачное отъ животимъ.

По окончанія річи секретарема академія была прочитана отчеть о состоянія анадемія за истекшій 1881—82 учебный тода. Иза этого отчета видно, что ка началу отчетнаго года почетными членами академія состояли 28 лица. Ва минувінена году анадемія дичилась слідующиха почетныха членова: высокопреосвященнаго Макарія, митропелита московскаго и коломенскаго, высокопресовященнаго Филовея, митрополита кіевскаго и галицкаго, пресовященнаго Филовея, витрополита кіевскаго и галицкаго, пресовященнаго Филовея, витрополита кіевскаго и галицкаго, пресовященнаго Филовея, витрополита кіевскаго и коломенскаго, протвіерея Іоонов Вас. Васильева, бывшаго предойдателя учебнаго комитета при Свят. Синода; графа Сертія Гр. Строгонова и Сергія Ивановича Баршева. Внокь избранъ въ званіе почетнаго члена академія директоръ канцеляріи оберь-прокурора Св. Синода, тайный совітникъ Иванъ Алек. Ненарокомовъ.

Въ началъ года состояли на службъ при академіи 38 лицъ. Доцентъ по казедръ библейской исторіи Андрей Петровичъ Смирновъ избранъ въ экстраординарные просессоры. Вивсто уволившагося изъ академіи доцента по казедръ патристики Н. И. Лебедева избранъ А. В. Мартыновъ, окончившій курсъ наукъ въ текущемъ году. Въ ковцъ года оставили службу:--помощникъ инспектора академіц Н. А. Воспресенскій и помощникъ секретаря Е. Е. Покровскій. На должность помощника инспектора избранъ окончившій въ текущемъ году курсъ наукъ въ академіи кандидатъ С. Я. Уваровъ.

Въ истекщемъ учебномъ году были два публичныхъ диспута на степень магистра: одинъ—приватъ-доцента по казедръ греческаго языка И. Н. Корсунскаго, другой преподавателя тверской семинаріи Н. П. Розанова. Оба диспутанта удостоены были искомой степени. Затъмъ таже степень безъ публичной защиты присуждена была протојерею православной русской церкви въ Прагъ А. А. Лебедеву, окончившему курсъ наукъ въ академія въ 1858 году, за сочиненіе: "разность церквей Восточной и Западной въ ученіи о Пресвятой Дъвъ Маріи Богородицъ. По поводу латинскаго догмата о непорочномъ зачатін". Премія для наставинковъ академій няъ процентовъ съ канитала, пожертвованнаго покойнымъ интрополитомъ Филаретомъ, но случаю совершившагося въ 1864 г. 50-лътія московоной духовной академія, въ процедшемъ году присуждена была экстраординарному просессору П. И. Цвъткову. Одна премія для стукентовъ академія въ 200 р. изъ процентовъ съ капитала, пожертвованнаго прот. А. И. Невоструевымъ, присуждена была А. Мартынолу за сочивеніе: "исторія догмата о тноренія міра въ перієдъ до-оригановокій". Другая премія въ 165 руб. изъ процентонъ съ напитала Іосиса м. литовскаго присуждена В. Образцову за сочиненіе на тему: "западно-христіанское мистическое богословіе перваго періода схоластики въ сиязи съ историческимъ очеркомъ его началъ и общимъ понятіемъ религісной мистики (ризъ XII. Бернардъ Клервосскій и Дивторинцы").

Послѣ окончанія отчета, о. ректоръ академім прововтивсниъ ночетными членами академія: заслуженнаго проевсеора мосновской духовной академія Егора Васильевния Аменчеатрова-во уваженіе болье сорокалѣтняго усерднаго и полезнаго служенія его въ академія, сопровождавшагося благотворнымъ вліяніемъ ето на раскрытіе дара слова и эстетическаго вкуса въ студентахъ; прот. Филарета Алек. Сергіевскаго-во уваженіе продолжительнаго весьма полезнаго служенія его въ академіи и неутонимой двятельности по званію члежа духовно-цензурнаго номитета; преосвященнаго Поремрія, бывшаго епископа чигиринскаго, во уваженіе многолѣтнихъ и многоплодныхъ трудовъ его по изученію христіанскаго Востока и изслёдованій памятниковъ византійской церковной письменности.

#### ТОРЖЕСТВЕННЫЙ АКТЪ ВЪ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІМ И открытіе богоявленскаго братства.

28 сентября въ 11 часовъ утра въ контрегаціонной залѣ Кіевской духовной академіи происходилъ торжественный годичный антъ академіи. Актъ удостоили своимъ посвіщеніемъ маститый нокровитель академіи нашъ доблестный архипастырь высокопреоовященный Платонъ митрополитъ кіевскій, преосвященный Іоаннъ епископъ читиринскій, г. начальникъ юго-западнаго края А. Р. Дрентельнъ, г. начальникъ губерніи, помощникъ попечителя кіевскаго учебнаго округа, ректоръ университета св. Владиміра, и многіе любители духовнаго просвіщенія учебнаго и духовного въдомства. По прибытіи его высокопреосвященства, послѣ пѣнія молитвы "Царю Небесный", актъ открылся рѣчью экстраординарнаго профессора И. Н. Королькова, посвященною памяти знаменитаго дѣятеля академіи бывшаго ея ректора, не-

Digitized by Google

давно почнышаго епископа рижскаго Филарета. На основанін дожументовъ и скіжнах опис воспоминаній о недавно ночнышемъ, ресеренть въ жимах чертах хараттеризовать заслуги почнышаго какъ просессора и ученаго, какъ ректора и администратора, управлявшаго академіев во время ся всеціллго преобразованія и внутренняго и внішняго, какъ основателя и предсідателя церковно-археологическаго общества и музея при академіи и какъ редактора анадемическихъ изданій. Исполненная высокаго уваженія къ почившему одушевленная річь почтеннаго просессора была выслушава присутотвующими съ полнымъ сочувствіемъ в удовольствіемъ, какъ достойная дань благодарнаго воспоиннанія академіи незабвенному въ літописяхъ ся діятелю. За этою річью, сепретаремъ совіта и правленія академіи И. П. Исаевымъ прочитано было язвлеченіе изъ отчета о состояніи академія въ истехниемъ 1881-82 учебномъ году.

По окончания акта на казекру взошель ректорь академія преосвященный Миханлъ епистонъ уманскій и въ снатой, сильной и прочувствованной ручи выразиль значение предпринимаемаго во почину академін важнаго дъла — отврытія Богоявленскаго Братства для вспоноществованія недостаточнымъ студентамъ анадения. За этою рачью, высопреосвященнайший Платонъ въ краткой рычи высказаль надежду, что общество относстся сочувственно къ новому Братству, что братчики явятся изо всёхъ сословій и обратившись къ студентанъ академіи, привътотвоваль ихъ съ устрояемымъ для нихъ учрежденіемъ и высказадъ, что ихъ добрые успъхи и поведение должны быть выражениемъ ихъ признательности въ этимъ заботамъ о нихъ новооткрываемаго Братства. Благословивъ Братство иконою, врученною преосвяненному ректору академія, высокопреосвященнайшій митрополить объявние Братство открытыме. Затеме духовнике Ел Императорскаго Высочества Великой Княгини Александры Петровны протојерей В. И. Лебедевъ, обратившись въ его высокопреосвященству сказаль, что Ея Императорское Высочество. извъстная ненсчислиными дыами благотворительности, содержащая на свои средства 600 сестерь московской Покровской общины, поручила ену заявить, что она, глубоко сочувствуя учреждению Богоявленскаго Братства, жертвуеть въ пользу Братства единовременно 1.000 руб. и ежегодно 100 руб. За августвишею виладчицею новоотврытаго Братства благостный покровитель академии высокопреосвященнъйшій Платонъ митрополить віевскій пожертвоваль 1.000 р. единовременно и 500 р. ежегодно. Преосвященный Іоаниъ епископъ чигиринский пожертвовалъ 300 руб. отъ себя и 200 руб. отъ Михайдовского монастыря. Многіе изъ присутствовавшихъ при открытіи братства также внесли значительныя сунны. Акть заключень концертомъ "Благо есть исповёдатися Госполеви".

399

#### ИЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ УСТАВА БОГОЯВЛ<del>ен</del>скаго <del>б</del>ратства при кієвской духовной академии.

, Возстановленное нына подъ своимъ древнимъ названиемъ Богоявленское Братотво имветъ цвлію доставлять денежныя и другія матеріальныя пособія прежде всего нуждающимся студентамъ Кіевской духовной академія, а затімъ нуждающимся бывшимъ воспитанникамъ академія. Сообразно съ этою целію, Вратотво а) даеть своекоштнымъ нуждающимся студентамъ сдиновременныя денежныя пособія; снабласть ихъ книгами, платьемъ и другими вещами, помъщаетъ заболъвшихъ въ больницы или отправляетъ ихъ на родину или же въ мъста указанныя врачами; принимаеть на себя плату за столь студентовь, за квартиры, за полное содержание студентовъ въ акедении; устрояеть для нихъ общежитія; б) съ развитіенъ своихъ средствъ Братотво дастъ казеннокоштнымъ студентамъ единовременныя пособія въ случаяхъ, воторыя имвють быть определены общимъ собраниемъ Братства; в) при значительномъ разсширении своихъ средствъ Братство даеть нуждающимся бывшимь воспитанникамь акадения единовременныя пособія въ случаяхъ, которые анбють быть одределены общимъ собраніемъ Братства. Братство можеть эказывать, помощь и недостаточнымъ воспитанинкамъ семинарий въ въ то время, когда они подвергаются повёрочнымъ нспытаніямъ для поступленія въ число студентовъ академія. Всв денежныя / выдачи Братства студентамъ считаются заимообразными, подлежащими возврату отъ нихъ по частямъ нан единовременно носль поступленія ихъ на службу, если не будуть они находится въ стеснительныхъ обстоятельствахъ вследствіе болезни или по другимъ причинамъ. Братство состонтъ подъ попровительствомъ высокопреосвященнайшаго митрополита кіевскаго и галициаго. Членами Братства могуть быть лица обоего пола, всвхъ званій и состояний, вроив учащихся въ учебныхъ заведенияхъ. Члены Братства раздъляются: а) на почетныхъ, въ число которыхъ набираются лица, содъйствіе которыхъ Братство признаеть для себя весьма полезнымъ; б) пожизненныхъ, единовременно пожертвовавшихъ въ пользу Братства не менње 100 р.; в) дъйствительныхъ, въ число которыхъ вступаютъ дица обявавшіяся ежегоднымъ взносомъ не менъе пяти руб.; г) соревнователей, которые не обязываясь членскимъ взносомъ, оказываютъ Братству содъйствіе наи пожертвованінии наи же своими трудами по двламъ Братства<sup>2</sup>). (Кіевск. епарх. Видомости).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Жельющіе поступить въ число членовъ Братства виредь до организація совѣта Братства могутъ заявлять о семъ и вносить пожертвованія въ канцелярію правленія академін.

#### ТОРЖЕСТВО ОТКРЫТІЯ КУРСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ ВЪ Новыхъ зданіяхъ въ г. курскъ.

По распоряжению святвёшаго Синода Курская духовная семинарія въ настоящемъ году, во время латнихъ вакацій, переведена изъ Бългорода въ Курскъ, во вновь устроенныя для нея помъщения. По этому случаю особымъ указомъ св. Синода разръшено было правлению семинаріи продолжить каникулы до перваго сентября. Но такъ какъ и къ этому времени не могло быть приготовлено все необходимое для храма, то посему съ благословенія архипастыря рёшено было совершить освященіе церкви и зданій 16 сентября, тэмъ более, что желательно было совершить это торжество въ присутствіи курской святыны-чудотворной иконы Божіей Матери Знаменія курской, которая, какъ извъстно, возвращается въ Курскъ изъ Коренной Пустыни только 13 сентября. Между тъмъ въ первыхъ числахъ сентября (съ 3 по 12) произведены были дополнительные переводные и пріемные экзамены и переркзаменовки, составлены списки, ученики распредвлены по влассамъ и вообще сдвланы всв приготовления къ открытию влассныхъ уроковъ непосредственно послё освященія церкви и зданій. Такъ какъ семинарія не въ новыя только зданія перемъщалась, а переселялась изъ одного города въ другой и впервые являлась среди новаго общества, со всвых незнавшаго его дотоль, то естественно было желаніе познакомить это новое общество хотя въ общихъ чертахъ съ состояніемъ заведенія и съ этою цёлію съ торжествомъ освященія перкви и зданій признано было нужнымъ соединить публичный SETL.

Заблаговременно разосланы были письменныя извёщенія о предположенномъ торжествё къ настоятелямъ и настоятельницамъ монастырей енархіи и къ оо. протоіереямъ и благочиннымъ градскимъ и нёкоторымъ сельскимъ, съ просьбою почтить своимъ присутствіемъ торжество родной семинаріи и помолиться въ ея собственномъ новомъ храмѣ о ея преуспёяніи въ новой обстановкѣ. Предъ самымъ днемъ торжества приглашены были всё оо. протоіерея и священники г. Курска, начальники отдёльныхъ частей, начальники и преподаватели учебныхъ заведеній и почетныя лица изъ курскаго общества.

Подъ день освящения въ 6 часовъ вечера ректоромъ семинария, протојереемъ Матојемъ Вас. Невскимъ въ сослужении нъсколькихъ оо. протојереевъ и священниковъ отправлено было среди

26

храма всенощное бдёніе, положенное по уставу на обновленіе храма съ присоединениемъ службы преп. Өеодосию Печерскому. имени которыго посвященъ новоустроенный храмъ. Пря бегослужении присутствовали всё учащие и учащиеся въ семинарии и нъсколько посторонникъ богомольцевъ. Въ самый день освященія, въ 7 часовъ утра половина воспитанниковъ съ инспекторомъ семинаріи во главъ, отправились въ Знаменскій монастырь. для принесснія оттуда чудотворной иконы Божіей Матери курской; между твиъ въ это время ректоромъ семинарія совершено было освящение воды. По прибытия въ семинарию врестнаго хода съ чудотворною иконою и по приняти оной, ректоръ семинаріи обошелъ съ нею всв вновь устроенныя помъщенія, освняя ихъ иконою и окропляя св. водою, при паніи тропаря Знаменію. Ровно въ 9 часовъ изволилъ прибыть преосвященый Ефремъ и встръченный у параднаго входа ревторомъ со всею корпораціею преподавателей направился въ церковь. По облачения, его преосвященствомъ, въ сослужения двухъ архимандритовъ, ректора семинаріи, ключаря каседральнаго собора и двухъ священниковъ, членовъ правленія семинаріи отъ духовенства, совершено было полное освящение храма, въ концъ котораго возглашено было положенное по чину многолётіе Государю Императору и всему Царствующему Дому, святвйшему Синоду, преосвященному и отдёльно высокопреосвященному Сергію, архіепископу вишиневскому—бывшему курскому, который первый началь дело о переводе семинаріи въ Курскъ и о построенія новыхъ зданій для оной. и совершилъ въ 1879 году закладку оныхъ. Непосредственно послъ освящения его преосвященствомъ съ теми же сослужащими совершена была литургія. при пѣніи двухъ хоровъ пѣвчихъ-архіерейскаго и семинарскаго. Въ концъ литурги по "буди Имя Господне", ректоръ семинаріи произнесъ приличествующее торжеству слово о значении храма для школы (см. выше). По окончания литургия архипастырь вышель на амвонь въ сопровождения цълаго сонма пастырей, именно до 40 протосірсевъ и священниковъ, и здісь отслуженъ былъ молебенъ предъ началомъ ученія отроковъ вижств съ благодарнымъ. Умилительно было смотрёть на этотъ многочисленный сонмъ пастырей, усердно молившихся о преуспъянии въ разумъ и благочестій дътей своихъ-будущихъ пастырей. Молебенъ законченъ былъ возглашеніемъ многольтія Государю Императору, святъйшему Синоду, преосвященному и начальствующимъ, учащимъ и учащимся. Во время освященія и литургія не только храмъ и прилегающій къ нему обширный актовый залъ, но и корридоръ были наполнены молящимися.

402

Посль богослуженія преосвященный, духовенство и почетные гости приглашены были на чай, а между твиъ въ это время въ автовонъ залѣ приготовлено было все для авта. Здѣсь по пропътія молитвы "Царю Небесный", преосвященный преподаль архинастырское благословение семинария съ пожеланиемъ ей преуспъянія на новомъ мъсть при новыхъ условіяхъ жизни. и при этомъ освнияъ всёхъ воспитанниковъ иконою Знаменія Божіей Матери курской, которую затвиъ и вручилъ ректору семанарін. По отнесенія иконы въ церковь и по принятія благословения отъ преосвящениего, ректоръ семинарии взошелъ на казедру и прочелъ съ оной краткую записку о настоящемъ состоянія семинарія въ учебномъ и воспитательномъ отношенія, предварительно сообщивъ нъсколько свъдений о ся прошедшемъ. Въ концъ записки ректоръ, обративъ вниманіе на увеличивающееся постоянно число бъдныхъ воспитанниковъ въ семинарія, крайне нуждающихся въ помощи, предложилъ, въ ознаменование настоящаго торжества семинарів, теперь же положить начало осуществлению напередъ обдуманной и одобренной архипастыренъ и духовенствомъ епархіи мысли объ открытіи при семинарін Братства препод. Өеодосія Печерскаго, съ цвлію вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ семинарии и содбиствія вообще нуждамъ и потребностямъ семинаріи; обратившись за твмъ къ преосвященному, ректоръ просилъ его отъ лица семинаріи благословить доброе начинаніе и архипастырскимъ словомъ пригласить къ сочувствію и участію въ опомъ духовенство и паству курскую. Выразивъ въ нисколькихъ словахъ горячее сочувствіе доброму начинанію и преподавъ архипастырское благословение на успѣшное осуществление онаго, преосвященный туть же вручиль ректору отъ себя на предположенное Братство 500 руб. процентными бумагами и пригласиль всёхъ присутствующихъ къ участию въ добромъ дълв. Посла этого всъ воспитанники семинаріи пропъли гимиъ: "Коль славенъ нашъ Господь въ Сіонв"... Затёмъ слёдовала раздача приготовленныхъ книгъ въ награду лучшимъ ученикамъ всвхъ влассовъ; всего награждено 32 ученика. Послъ раздачи книгъ, хорь архіерейскихъ пъвчихъ превосходно пропълъ гимнъ: "Колъна Россы преклоните". Затвиъ преподаватель А. Ч. произнесъ съ казедры ричь о значении духовенства въ истории русскаго народа. По овончанія ричи пропить быль народный гимиь: "Боже Царя Храни"; наконець пропёто было "Достойно есть" и этимъ вончился акть.

Послё авта преосвященный, духовенство и почетные гости, въ количествъ болёе 100 человъкъ, приглашены были въ рекреаціонный залъ на закуску. За трапезою 1 тостъ предложенъ

26\*

быль за Государя Иннератора, принятый съ восторгомъ всёми; затыть сділаны тосты за святійшій Сиподь, преосвященныхъ Сергія и Ефрема, за г. оберь прокурора св. Синода К. П. Побидоносцева, за бывшаго оберъ-прокурора, ныни министра внутреннихъ дёль графа Д. А. Толстаго, за всёхъ потрудившихся въ устроенія новой селинарія. Во время тостовъ гг. губернскій предводитель дворянства и предсидатель губериской земской управы высказали въ своихъ рвчахъ сочувственныя пожелания семинаріи: вообще трапеза была оживленная и радушная. Во время ех ревторомъ семинарія предложенъ былъ присутствуюшимъ листъ для подписи пожертвований на предположенное Братство и въ одинъ часъ было подписано до 2000 руб. Видимо, благое начинание вызвало сочувствие къ себв. Во время транезы посланы были благодарственныя телеграммы высокопреосвященному митрополиту Исидору, высокопреосвященному Сергію архіепископу кишиневскому, г. оберъ-прокурору св. Синода К. Ц. Победоносцеву и г. министру внутреннихъ делъ графу Д. А. Толотому. Въ 4 часа его преосвященство и гости оставили семинарію. Такъ совершилось торжество освященія церкви и открытія семинарія въ новыхъ зданіяхъ. (Курся. En. Badom.)

**M.** H.

#### **ΕΙΦΑΓΟΙΚΟΝ**

СПРАВОЧНЫЙ И ОБЪЯСНИТВЛЬНЫЙ СЛОВАРЬ ВЪ НОВОМУ ЗАВЪТУ, СОСТАВЛЕННЫЙ ПЕТРОМЪ ГИЛЬТЕВРАНДТОМЪ. ВНИГА ПЕРВАЯ. ААРО-НОВЪ — ВЪДЪТИ. ПЕТРОГРАДЪ 1882.

Еще въ половинъ прошедшаго года намъ пришлось прочитать нъсколько одобрительныхъ и сочувственныхъ отзывовъ объ этомъ Словаръ въ "Журналъ Миннстерства Народнаго Просвъщенія" (1881, іюль), въ "Церковномъ Въстникъ" (1881, № 24), "Историческомъ Въстникъ" и въ нъкоторыхъ другихъ журналахъ и газетахъ. Отзывы тъ дълались на основания пробнаго оттиска этого словаря, изданнаго (оттиска) Обществомъ Любителей Древней Письменности и заключавшаго въ себъ лишь одинъ первый листь этого словаря. Вмъстъ съ тъмъ изъ сообщенія г. Гильтебрандта, читаннаго имъ въ засъданія Общества Древней Письменности 24 апръля 1881 г. и приложеннаго къ пробному оттиску, равно какъ и изъ нъкоторыхъ прочитанныхъ нами отзывовъ

404

мы знади, что у самаго составителя словаря нёть средствъ на паданіе его; не имъль онъ въ виду и человъка, который ръшился бы затратить сумму въ изсколько десятковъ тысячь рублей, потребную на это изданіе. Поэтому сколько съ нетеритеніемъ, стольно же и съ трепетомъ ждали мы выхода самаго словаря и слава Богу, дождались ваконецъ. Предъ нами лежить первая ниига этого словаря и мы, едва успъвъ мало-мальски ознакомиться съ ней, спъшниъ принести глубочайную благодарность г. Гильтебрандту за ту радость, которую доставилъ онъ намъ своею инигою, и вибств съ твиъ подълиться этой радостію со всъин, кто дорожить Словомъ Божіниъ и интересуется всъмъ, что служитъ къ уразумѣнію его; да и не съ ними одними --- а и съ тъми, ито въдается съ церковно-славянской граматой помимо ея библейскаго значенія.

Съ этою цёлію мы и рёшились сназать нёсколько словь о княгё г. Гильтебрандта, объ ея значеній и достоинствё.

По внъшнему своему виду словарь г. Гильтебрандта представляеть собою книгу въ 26 печатныхъ ластовъ (I-XX+1-400 стр.) въ 8-ю долю листа большаго сорната, убористой печати. Въ началь книги, посвященной памяти покойныхъ Государя Императора Александра Никодаевича и супруги Его, помещено предисловіє къ ней, заялючающее въ себъ историческія свъдънія о такъ-называемыхъ симооніяхъ или конкорданціяхъ на Западв и у насъ на Руси, и общія замізчанія объ особенностяхъ предлагаемаго г. Глиьтебранатомъ Словадя и преимущественно въ отличіе его оть прежде издававшихся синфоній. Затьмъ начинается самый словарь. Распредвление содержания его таково. Сначала приводятся славянскія слова, встричающіяся въ св. книгахъ Нонаго Завъта, въ алеавитномъ порядкъ, причемъ разныя лица, носящія одно и тоже имя, въ книгь различены и поставлены каждое отдёльно, отглагольныя прилагательныя отдёлены оть глаголовъ, единствинное число личныхъ мъстоименій — азъ и ты отделены отъ иножественнаго, для удобства же отысканія и различенія словъ въ случаяхъ употребленія буквъ и, в я г и формъ необычныхъ для русскаго уха введена система ссыловъ отъ одного слова на другое, встрвчающіяся въ текств титла здвсь раскрыты и слова набраны прописными буквами. За славянскимъ словомъ въ свобахъ слёдуетъ соотвётствующее ему греческое (по изданіямъ Нов. Зав. П. И. Саввантова и Кёльнскому 1866 г.) и ла-THEEBOE CLOBO (110 Novum Testamentum ex interpretatione Theodori Bezae. Berolini, 1878), въ нъкоторыхъ нужныхъ случаяхъ но два и по три. Вслъдъ за этими параллелями идетъ объясненіе реченій, причемъ наждый разъ принимался во вниманіе синодскій русскій переводъ Новаго Зав'ята. Объясненія эти самыя разнообразныя по своему содержанию: есть объяснения историческія, географическія, этнографическія, филологическія и главнымъ образомъ богословския. Въ богословскихъ объясненияхъ составитель почти исключительно пользовался твореніями блаженнаго **Ософиланта Болгарскаго. Уже послё этихъ объясненій приводятся** самые тексты Новаго Завёта, въ которые входить слидующее по адфавиту слово. Порядокъ текстовъ соответствуетъ порядку книгъ Новаго Завъта въ православныхъ его изданіяхъ. Для славянскаго текста взяты синодальныя изданія: 23-е (Петербургъ 1877) Евангелія, 2-е (Петербургъ 1874) Деяній, Пославій и Апокалипсиса на славянскомъ и русскомъ языкахъ, и Библія 1862 г. н. нъкоторыя другія. Отступленіе отъ текста этихъ изданій допущено въ случаяхъ опечатокъ и явныхъ грамматическихъ и ореограсяческихъ ошибокъ, которыхъ, къ сожалёнію нужно сознаться, въ твхъ изданіяхъ немало. Въ случаяхъ сокращеній и опущеній, сделанныхъ въ приведенномъ тексте всюду выстевлены единитные знаки (---). Между твиъ какъ слова, приведенныя въ алоавитномъ порядкъ, написаны прописными буквами, объясненія ихъ крупнымъ и мелкимъ шрифтомъ на русскомъ языкъ, самыя тексты на славянскомъ языкъ среднимъ шриотомъ въ два столбца, причемъ тексты и цитаты идуть въ строку и съ врасной строки начинаются лишь тогда, когда начинаются тексты и цитаты изъ следующей по порядку библейской книги. Въ техъ случалхъ, когда извёстному славянскому слову соотвётствуеть два или три греческихъ и датинскихъ, эти послёднія кроме того, что приводятся всё виёстё непосредственно послё соотвётствующаго имъ славянскаго, каждое отлёльно указывается въ соотвётствующемъ ему мёстё текстовъ.

Въ такомъ видё разсматриваемый нами Словарь, начиная съ слова: Аароновъ доведенъ до слова въдъти, которое еще не окончено въ настоящей книгё; уже по этому обстоятельству, да и по прямымъ словамъ г. Гильтебрандта эта книга составляетъ только пятую часть его словаря, такъ что весь онъ займетъ 125 листовъ большаго сормата, съ 2000 страницъ или 4000 стоябцевъ, которые должны составиться изъ 95,000 отдёльныхъ карточекъ, съ особымъ реченіемъ на каждой изъ нихъ, проведенныхъ по всёмъ книгамъ Новаго Завёта, не разъ провёренныхъ и исправленныхъ и затёмъ уложенныхъ въ особомъ ящикѣ по своимъ гнёздамъ.

Стоитъ представить себё только эту послёднюю работу, правда работу не головоломную, но кропотливую и убійственную по точности и напряженности требуемаго ею вниманія, чтобы судить объ этой массё труда, положеннаго на это дёло. Трудъ этоть, по всей справедливости, долженъ быть признанъ кани-

406

· Digitized by Google

тальнымъ виладомъ въ библейскую науку и составитель этого труда вполив достопиъ имени труженника Библейской науки---и, не общнуясь говоримъ, труженника непостыдиаго.

Чтобы подтвердить справедливость этихъ словъ, для этого ненужно вдаваться въ длинныя разсужденія. Для этого достаточно указать на непреходящее такъ-сказать значение симооний въ дълв знанія в нониманія Писанія. Нътъ вонечно сомивнія, что толкование Писания, научное ли то или популярное, очень важно въ этомъ дълв, но какъ бы то ни было, оно всегда болве или менње субъективно, непостоянно, многорњиво, не всемъ доступно и главное не самостоятельно. Для того, чтобы оно не имвло этихъ недостатковъ оно должно основываться сколько на твороніяхъ отеческихъ, столько же, если не больше, на самомъ Св. Писанін. Священное Писаніе въ своихъ параллельныхъ местахъ лучшій толкователь самаго себя. Воть почему самымъ первымъ трудонъ въ двлв истолкованія Писанія въ христіанской церкви была именно гармонія евангелій или снесеніе ихъ параллельныхъ мэсть, сделанное еще въ III в. некимъ Аммоніемъ. Съ теченіемъ времени эти конкорданція распространились и развились очень широко. Параллельныя ивста подыскивались и собирались отцами и учителями церкви. Съ изобрътеніемъ же книгопечатанія воличество такихъ словарей или сводовъ на Западѣ возрасло до громадныхъ размеровъ. Й неудивительно. Ибо они представляють собою самое лучшее пособіе не только въ двлё толкованія Писанія, а и въ дълъ знанія и усвоенія его; потому что "всъхъ Свящ. Писанія книгъ главы, что въ которой содержится или паче всякій Св. Писанія тексть, въ которой книга и глава, еще же и въ которомъ стихв имвется, помнити выше человвчесвія силы есть" — такъ объясняли необходимость симеоній старинные ихъ составители. Правда въ русской духовной литературъ симеоніи появились довольно поздно: первая симеонія Антіоха Кантеміра относится въ 1727 г., но за то, накъ своро была сознана указанная выше важность симеоній, ихъ появилось очень много сравнительно съ экзегетическими трудами другаго рода. И все-таки, увы, въ настоящее время симеоніи эти сділались библюграфическою рёдкостію; въ продаже оне появляются въ единичныхъ случаяхъ и ихъ можно встретить лишь въ богатыхъ и старинныхъ библіотекахъ.

Такимъ образомъ г. Гильтебрандтъ своимъ справочно-объяснительнымъ словаремъ нъ Новому Завъту удовлетворяетъ самой существенной и первой потребности русской библейско-богословской мысли и науки, удовлетворяетъ тогда, когда и тъ крохи, которыя были доселъ на духовной трапезъ, оскудъли и подобрались.

Но не въ этомъ тодько, да и вообще не въ этомъ заслуга г. Гильтебрадта; не въ этомъ достоинство его труда, а въ томъ, что онъ восполнилъ наше лишение съ лихвою. И именно не переписаль лишь старинныя симеоніи, ивобилующія разлячного рода недостатками - въ родъ ошибокъ, описокъ и главное пропусковъ, а составлялъ свой словарь совершенно самостоятельно и по первоисточнику, провъряя самъ себя не одинъ и не два раза. Оттого въ его словарѣ мы не встричаемъ обычной въ старинныхъ симооніяхъ оговорки: "прочее оставляется, ибо страницы сими отягчавати не надлежить." Онъ вписаль въ свой словарь всё тексты и реченія, сколько бы разъ они не повторялись въ свящ, книгахъ. Оттого его словарь вышелъ больше, чънъ вдвое полнъе старинныхъ симооній. "Я далъ себъ, говоритъ между прочимъ самъ г. Гильтебрантъ въ предисловіи въ своему словарю, трудъ счесть количество пропущенныхъ въ симфоніяхъ текстовъ сравнительно съ пробнымъ листомъ моего словаря (Аароновъ-Александрянинъ), и въ пользу мою оказался плюсъ въ 820 слишкомъ." Насколько полонъ словарь г. Гильтебрандта, можно судить по объему, занимаемому нёкоторыми словами; такъ напр. слово: азъ, подъ которымъ собраны всѣ косвенные падежи этого местоименія въ единственномъ числё, занимаеть бояве 32 столбцевь; слово: аще - бояве 25 столбцовь; бо - 29; Бою-37; быти-64, весь-38; вы также 38 и т. п. И это въ такомъ компактномъ издании, въ которомъ извёстное количество словъ занимаетъ втрое меньшее мъсто, чъмъ сколько тоже коичество словъ занимало въ старинныхъ симеоніяхъ.

Другое болёе важное преимущество словаря г. Гильдебрандта предъ старинными симфоніями касается такъ-сказать качества его содержания. Въ немъ нътъ текстовъ въ оборванномъ и иногда даже недосказанномъ видъ: сокращения, гдъ нужно, сдъланы толково; во многихъ мъстахъ тексты исправлены даже противъ обращающихся у насъ изданій Библіи въ ореографическомъ п грамматическомъ отношеніяхъ, напр. касательно употребленія е большаго и е маленькаго, о и ш, и и ы и т. п. Словомъ, во всемъ видна толковость, точность и аккуратность внимательнаго составителя. Самая систематизація реченій не заставляеть желать ничего лучшаго для легности отыскиваемыхъ реченій. Вотъ почему этотъ трудъ могущій служить, по справедливому замечанію Общества Любителей Древней письменности, настольною книгою въ семьв и школв и вообще у каждаго образованнаго православнаго христівнина для справокъ при чтеніи и изученіи новозавътной части Библіи, особенно же прибавимъ отъ себя, у каждаго пастыря Христовой церкви, постоянно муждающагося въ такой справочной книгъ въ дълъ руководства своихъ пасомыхъ

· Digitized by Google

и преимущественно въ дълъ проповъди, можеть и долженъ быть рекомендуемъ вниманию встать сихъ, накъ трудъ, на который исяно положиться и которому можно долъриться, безъ боязия отойти отъ него тещимъ и неудовлетвереннымъ. Соотавителемъ приняты всъ мъры противъ невърности и источности.

Мало того, трудъ г. Гильтебрандта можеть быть силло реконендуемъ, вакъ весьма подезное, валное и необходимое пособіе ная пониманія слова Божія и потому еще, что онъ не справочный только, а и объяснительный. Правда объясненія, предотавляемыя г. Гильтебрандтомъ, касаются большею частію лишь собственныхъ яменъ и конкретныхъ понятій, а не отвлеченныхъ тонкостей; но отъ этого достоинство ихъ не уменьщается: они касаются самыхъ элементарныхъ и потому необходимыхъ вещей. Правда, по своему содержанию они большею частию общи и не всегда опредаленны; но можно ли возражать противъ этого и ставить это въ упревъ человъку, заваленному такой массой труда. Лучше на нашъ взглядъ помянуть добрымъ словомъ г. Гильтебрандта за больше, чвиъ удачный выборъ толковника, которому онъ ръшняъ сявдовать въ объяснения богословскихъ речений, за такъ излюбленнаго древнею Русью Ософилакта болгарскаго: изучивъ въ совершенствъ Іоанна Златоустаго и другихъ св. отцевъ, приложивъ къ этому плоды своего собственнаго изученія св. Писанія, блаженный Өеофилакть все это изобразиль "въ праткихъ, но точныхъ словахъ", нигдъ не выходя изъ предъловъ истолкованія. Вотъ почему и заслуживаетъ особеннаго вниманія выборъ г. Гильтебрандтомъ именно его.

Но ны не упомянули еще о семонь главномъ достоинствъ труда г. Гильтебрандта, именно о томъ, что его словарь пожеть быть полезнымъ, важнымъ и необходимымъ пособіемъ не для онных техь, которые читають и научають слово Божіе исключительно съ цвлю духовнаго назидания, а и для техъ, которые научно изследують Писаніе. Мы говорнить о томъ, что словарь **г.** Гильтебраната великую услугу можеть оказать въ двлё такъ всобходимаго и давно всёми ожидаемаго исправления, "въ чемъ нотреба есть" нашего церновно-славянскаго текста Библін. Понимо того, что въ словеръ г. Гильтебрандта во многикъ мъетахъ соть ноправление текста въ грамматическомъ и ореотраопческомъ отношенияхъ, онъ можетъ очень пригодиться нашинъ будунных справинкамъ в своими греческими и датинскими параллелями. Точно ли переведено извъстное греческое слово въ импень славянскомъ переводъ, вездъ ли извъстное гречесное слово переведено однимъ и твиъ же соотвътотвующимъ ему славановимь и если не везать, то справедние ли, справедливы ли тв случан, когда разныя гречеснія слова въ разныхъ мёстахъ переведены однимъ и тъмъ же славянсяниъ словомъ? Вотъ существенные вопросы, самые удовлетворятельные отвътки на которые справщики могутъ найти въ словаръ Гильтебрандта. Ибо въ немъ не только при самомъ реченіи, гдъ нужно, указаны всъ греческія слова, которыя переведены тъмъ реченіемъ, а и въ текстъ обозначены точно тъ случан, когда какое греческое слово переведено тъмъ же реченіемъ (напр. см. слово абіе). Точно также легко отыскать и одно греческое слово переведенное различно въ различныхъ мъстахъ.

Вообще Словарь г. Гильтебрандта можеть быть пригодень и для изслёдователя законовь церковнославянскаго языка, для составителя церковво-славянской грамматики, а равно и для другихъ оплогическихъ нуждъ и потребностей, и заслуживаеть вниманіе всёхъ, кому дорого и близко слово Божіе, особенно же гт. учителей, оо. законоучителей и вообще пастырей церкви.

Дай Богь, чтобы благое двло какъ можно скоръе пришло къ - желанному концу!

И. С.

#### за истину и правду. москва. 1882 г.

Книга, заглавіе которой мы выписали, принадлежить къ числу твхъ, появленіе которыхъ особенно желательно въ наше время. въ виду господствующей среди нашей молодой и диберальной части общества расшатанности религіозно-нравственныхъ понятій и отношеній.

Никто не можеть спорить противь того, что въ наше время. особенно усилилось индиферентное и подъ часъ враждебное отношеніе ко всему божественному, священному и церковному. Нападенія на все это достиган кажется крайнихъ предвловъ. Изъ. области догиатовъ и върованій эти нападенія перешли въ сосру: жизни и фактовъ. Понявъ превратно, по своему, Христа и Его ученіе, преподанное намъ въ Писаній и Преданій, наши исевдолибералы, во имя этихъ самыхъ превратныхъ понятій, стали нападать на служителей христіанской религіи-на нашикъ пастырей и учителей церкви. Обвиняя этихъ послёднихъ во всерояможныхъ недостатвахъ и поровахъ, они въ этихъ обычненияхъ хотять вакъ-будто найти оправдание своему религиозному видносерентизму и протестантствующему наловёрію. "Рады бы, дескать, ны жниь и въровать по христіански, да руководители-то наши и сусвёрны и нерзии и безиравственны". Таковъ, дунастен намъ, смыслъ современныхъ нападокъ на духовенство.

Поэтому-то въ видахъ поднятія религіозно-правотвеннаго уровня современной интеллигенции мало одного положительнаго разъясненія христіанскаго вёро и правоученія. Пока сами пропов'я. ники этого ученія, наши пастыри и учители церкви, стоять суеверными, невеждами и безиравственными въ глазахъ этой интеллигенція, до твхъ порь эта интеллигенція не станеть и слушать этихъ разъясненій; для этого прежде нужно сиять обвиненіе съ духовенства, показать, что на самомъ дълв оно не таково, какимъ его представляютъ, показать его заслуги обществу и государству и въ настоящее и въ прежнее время, нужно растолковать, что отметаяйся пастырей, самого Христа отметается; потому что самые принципы, во имя которыхъ отметаются ихъ. осуждаются самимъ Христомъ и Его апостодами. Да, поднять и возвысить авторитеть духовенства, возбудить любовь и довёріе къ нему въ нашей интеллигенция-такова должва быть первая задача современной апологія христіанства; иначе какъ повърять, если не будуть слушать?

Эту-то насущную нужду и потребность современнаго инберальнаго общества поняль соотавитель рекомендуемой нами книги; этой-то потребности онъ старался удовлетворить своей книгой, и нужно сознаться, выполниль свою задачу довольно успёшно.

Книга носить зарлавіе: "за истину и правду". Подъ истиной здъсь разумъется истина Христова ученія, а подъ правдой правда о пастырихъ и учителяхъ нашихъ. Совершенно справедливо, что это "разумъется" не для всякаго очевидно съ перваго раза точно также, накъ не видно этого и изъ заголовковъ отдъльныхъ частей книги, носящихъ самыя неопредъленныя названія. Но мы не можемъ порицать за это составителя книги. Ибо если бы онъ прямо сказалъ, что книга направлена въ защиту духовенства, то навърное можно бы сказать, что инито изъ тъхъ, по адресу которыхъ написана она, и не взялъ бы этой книги. Тенерь не самая эта неопредъленность заглавій невольно заинтересовываетъ книгой, заставляетъ прочесть или по меньшей мъръ пробъжать ее.

Что васается самаго содержанія книги, нужно замѣтить, что оно вподнѣ соотвѣтствуеть указанной нами цѣли вниги. По своему содержанію внига представляеть сборникъ отатей разными авторами, въ разное время и въ разныхъ духовныхъ періодическихъ и неперіодическихъ изданіяхъ печатанныхъ. Тутъ вы встрѣчаете имена и Іоанна Смоденскаго епископа и профессоровъ Субботина, Казанскаго и Костомарова и С. М. Соловьева и др.; больше же всего статьи самого составителя книги г. Паимисестова. Если вообще хорошо показать нашему обществу, что всевозможныя обвиненія на духовенство ложны и нанъ такія обличены: то одвлать это такъ, ванъ г. Палимисестовъ, еще лучше. Ибо 1) духовныхъ иеріодичеснихъ изданій никто въдь у насъ не читаетъ; 2) обличенія неправды свътскихъ людей противъ духовныхъ отцевъ нельзя заподозрить въ пристрастія и едносторонности, потому что они ндутъ не отъ одного лица, а отъ цълой кориорація авторовъ, и что особенно важно, авторовъ большею частію непринадлежащихъ въ духовному сословію и нользующихся любовію и уваженіемъ даже въ самомъ свътскомъ ебществъ.

Конечно при разсуждении хотя нёсколькихъ лицъ, но объ одномъ и томъ же, нельзя обойтись безъ повторений и пожалуй нёкоторыхъ разнорёчий; встрёчается то и другое и въ предлагаемой нами книгѣ; но здёсь они такъ незамётны, такъ стушевываются въ общемъ — въ систематически расплаянрованной группировкѣ статей, что объ нихъ не стоить вести и рёчи.

Гораздо болёе обращаеть на себя вниманія самая эта группировка статей. Не смотря на то, что книга эта - сборникъ; она очень систематична, и при многосторонности содержанія представляется единымъ цёлымъ.

Такъ въ 1-й главъ говорится о томъ, что сдълало для человъчества христіанство, во второй о томъ враждебномъ етношеніи къ Христу, какое замъчается въ современномъ обществъ. Здъсь очевидно уназывается источникъ вражды въ духовенству и месираведливость ся. Въ третьей главъ говорится о заслугахъ духовенства государству и народу въ различныхъ етправленіяхъ жизни. Въ четвертой, самой большой по своему объему, опровергаются всевозможныя клеветы, которыми осыпаютъ духовенство. Здъсь разбираются толки и о невъжествъ духовенства, и объ его кормстолюбіи, и объ его безиравственности и т. п. Пятая глава заключаетъ въ себъ нъсколько горькихъ словъ нашимъ нигилистамъ и нигилисткамъ. Такимъ образомъ главная мысль книги — защита духовенства раскрыта здъсь основательно и подно.

Книга эта твиъ болёе заслуживаеть вияманія что 1) она въ 12<sup>1</sup>/<sub>8</sub> листовъ и цёна ей 30 к. для духовенства и церквей, и 2) остатовъ оть издержевъ на изданіе ся назначается въ пользу бідныхъ духовнаго званія.

412

Digitized by Google

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

## въ 1883 году

#### БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Православное Обезрініе, учено-литературный журналь богословской науки и оннософія, особенно въ борьб'й ихъ съ современнымъ невёріенъ, церковной исторін, критики и библіографіи, сопременной проповёди, церковно-общественныхъ вопросовъ и изв'ястій о текущихъ церковныхъ событіяхъ ввутреннихъ и заграничныхъ, выходитъ еменісячно книжками въ 12 и болёе печатныхъ листовъ.

Цина съ пересылкою 7 рублей. Подписка принимается въ Москвв, у редактора журнала протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскато и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію Православнаго Обозрѣнія въ Москвѣ.

#### въ редакции можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количествё экземпляровъ Писанія нумей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводѣ со введеніями и примёчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цена съ пересылкою 2 р. Кромё того:

1) Уназатель къ "Православному Обозринію" за одиннадцать лить 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цина Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новоиъ славянскомъ переводъ Амвросія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цъна 50 п. 3) Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводѣ, со введеніями и примѣчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. Цѣна 1 р. 60 к., съ пересылкою 2 р.

4) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аоннагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія Философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Фелинса. Изданіе его же. Цена 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

5) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять внигъ противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданіе его же. Цёна 3 р. съ пересылкою.

6) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва, 1881 года. Цёна 75 к. съ пересылкою.

7) Теерія древле-русскаго церковнаго и народнаго півнія на основанія автентическихъ трактатовъ и акустическаго анадива. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цівна 2 р. съ нерес.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ "Православное Обозрѣніе" рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція "Православнаго Обозрѣнія" находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ поникеннымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ-пять руб., за два года-семь руб., за три-десять руб., за четыре-тримадцать руб., за пять лѣтъ-пятнадцать руб. съ пересылкою.

Редакторъ протојерей П. Преображенскій.

Объ изданіи въ гор. Харьковъ общедоступнаго, духовно-нравственнаго журнала, подъ названіемъ:

## "БЛАГОВЪСТЬ".

Съ 1883 года, въ городъ Харьковъ, будетъ издаваться общедоступный, духовно-нравственный журналъ подъ названіемъ "Благовъсть", по нижеслъдующей программъ:

I. Обозрѣніе текущей церковно-общественной жизни въ Россіи и заграницею въ ел современныхъ проявленіяхъ, мѣропріятіяхъ и проч.

11. Корреспонденція о замѣчательныхъ по чему-либо новостяхъ и событіяхъ въ области духовно-нравственной.

Ш. Очерки, разсказы, жизнеописанія, путешествія, красноръчіе, церковная старина, стихотворенія в проч.



IV. Обозръміе современной печати, отечественной и иностранной, но вопросамъ духовно-правственнымъ, рецензін инигъ и т. п. V. Отвъты реданціи и объявденія.

Журналь "Благовъсть" будеть выходить два раза въ мѣояцъ, въ объемѣ оть одного до двухъ листовъ. Цѣна за годовое ивданіе пять руб. сер., съ доставкою городскимъ подписчикамъ и съ пересылкою иногороднимъ, а за полугодовое три руб. сер. Объявленія для напечатанія въ журналѣ "Благовѣсть" облачиваются дешевле, нежели въ другихъ изданіяхъ; объявленія учащейся молодежи о прінсканіи труда и объявленія объ изданіи другихъ журналовъ и газетъ, каковые перепечатаютъ у себя настоящее объявленіе, печатаются въ журналѣ "Благовѣсть" безплатно.

Подписка на изданіе журнала "Благовёсть" принимаются въ Харьковё, въ церковно-свёчныхъ лавкахъ: Монастырской, у св. вороть и въ таковыхъ же, при Николавской и Единовёрческой церквахъ, а равно въ конторё редакціи журнала "Благовёсть", которая помёщается, какъ и сама редакція, въ Харьковё, по Ивановской ул., на Пескахъ, въ домё Захарьева; ходъ со двора. Контора открыта ежедневно отъ 9 часовъ утра до 4-хъ пополудни. Личныя объясненія по дёламъ редакціи могуть быть ежедневно отъ 12 часовъ дня до 4 часовъ пополудни.

Всякую корреспонденцію (письма, деньги, посылки) просимъ адресовать исключительно на имя редактора-издателя.

Редавторъ-издатель Гр. Ив. Кулжинскій.

#### Открыта подписка

#### на литературно-политический журналъ

# "НАБЛЮДАТЕЛЬ"

#### Въ 1883 году. (годъ второй).

Журналь будеть выходить въ 1883 г. безъ предварительной цензуры, подъ прежней редакціей и при участіи прежнихъ сотрудниковъ.

Въ текущемъ году, въ "Наблюдателъ" принимали участіе: проф. И. Е. Апдреевскій, Ф. Андреевъ, С. А. Бердневъ, П. И. Бларамбергъ, П. Д. Боборыкинъ, П. В. Быковъ, И. Ф. Василевскій (Буква), д-ръ А. С. Виреніусъ, Д. И. Георгіевскій, Г. К. Градовскій, Ю. Г. Зависъцкій, д-ръ Ивинъ, проф. А. Ө. Кистяковскій, Е. П. Карновичъ, Е. Е. Карцовъ, баронъ Н. А. Корфъ, А. В. Кругловъ, Н. С. Курочкинъ, Д. П. Лебедевъ, Л. Левисъ, прос. О. И. Леонтовичъ, П. Лётневъ, В. Л. Марковъ, Н. Мисантроповъ, Н. Минскій, Д. Л. Михайловскій, В. О. Михневичъ, прос. В. И. Модестовъ, В. И. Немировичъ-Данченко, В. Н. Нинятинъ, Омулевскій, Л. И. Пальмить, М. Л. Песковскій, Л. К. Поповъ, прос. В. И. Сергевничъ, Д. И. Стахевьъ, В. Я. Стоюнинъ, А. Тамбовцевъ, Л. Тресолевъ, В. В. Чуйко, С. С. Шашковъ и др.

Многія статьи и беллетристическія произведенія помянутыхъ авторовъ находятся уже въ распоряженіи редакціи.

"Наблюдатель" выходить ежемъсячно, 1-го числа, книгами отк 20-25 печатныхъ листовъ.

#### подписная цъна:

| За годъ:                   | 3a nouroga.               |
|----------------------------|---------------------------|
| Безъ доставки 12 р.        | Бевъ доставки 7 р. – к:   |
| Съ доставкою въ СПетербур- | Съ доставною въ Ис-       |
| гв 18 "                    | тербургв 7 р. 50 "        |
| Съ перес. въ другія ивств  | Съ вер. въ другія мѣ-     |
| Имперія 14 "               | ста Россія 8 " — "        |
| Съ перес. за границу 16 "  | Съ перес. за гран 9 " — " |

Книгопродавцамъ 50 коп. уступки. Принимающіе подписку въ въ разсрочку или по полугодіямъ не пользуются уступкой.

Гг. служащимъ дълается разсрочка по третямъ, за поручительствомъ казначеевъ.

#### РАЗСРОЧКА ПЛАТЫ ПО ТРЕТЯМЪ:

| при подпискъ.         | къ 1 кая.  | въ 1 сент. |
|-----------------------|------------|------------|
| Безъ доставия 5 р.    | 4 p.       | 3 p.       |
| Съ доставкою 6 "      | 4 "        | 3 "        |
| Оъ пересылкою 6 "     | δ"         | 3 "        |
| Съ перес. за гран 8 " | <b>Э</b> , | J w        |

Подписка принимается: въ С.-Петербургѣ, въ главной конторѣ реданціи (Поварской переулокъ, д. № 5, кв. № 5), а также во всёхъ извѣстныхъ книжныхъ магазипахъ. Иногородные подписчики адресуются исключительно: въ главную контору "Наблюдателя". Редакція отвѣчаетъ за исправную доставку изданія только передъ тѣми изъ своихъ подписчиковъ, которые подпишутся въ главной конторъ журнала.

Подписка на текущій годъ продолжается. Подписавшіеся получають всё книги журнала, начиная съ 1-го Ж.

Редакторъ-Издатель А. Пятновскій.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатания представлено было въ дензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, октября 26 дня 1882 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

### Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующия книги.

I. Размышленія о сущности христіанской вѣры. Соч. Гизо. Переводъ свяни. Н. Серневскано. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 к.

II. Вѣчная жизнь. Пувличныя чтения Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Сериевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преобразсенскима. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Абинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сарнійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свяш. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цвна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. П. Преображснекимъ. М. 1871 Цвна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злѣ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протополова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Рѣчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилѣтія Александровскаго Военнаго Учидища свяисничкомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составѣ церковваго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъв. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ сектъ. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокѣ въ IV и V вѣнахъ. Критико-историческія замѣчанія. Прот. А. М. Иваниопр-Платонова. Цёна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Цяна 75 к., съ пересылкою.

XII. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основанія автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цёна 2 руб. съ пересылкою.

Digitized by Google

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗР'БНІЕ въ 1883 году будетъ издаваться на прежнихъ основанияхъ.

Подписная цёна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб. Подписка принимается: въ Московь, у редактора журнала протоіерея при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго и у извёстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербуриъ — въ книжномъ магазин Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрёнія» въ Москвѣ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ-иять руб., за два тода семь руб.; за три-десять руб., за четы ре-тринадцать руб., за пять лѣть-иятнадцать руб. съ пересылкою.

## ВЪ РЕДАКЦИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествѣ экземпляровъ Писанія мужей апостольснихъ, изданныя въ руссномъ переводѣ со пведеніяви и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цана съ пересылкою 2 р.—Кромѣ того:

1) Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одинивдають лѣть 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цана Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

 Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амвродія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цъна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенский.

# **IPABOCJABHOE OFO3PTHIE**

## 1882

Ноябрь.

TEPOTOTEPEN

Н.К. СМИРНОВЪ.

Digitized by Google

#### CODEP WAHIE:

- 1.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ СВ. АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХЪ СИЛЪ БЕЗПЛОТНЫХЪ. Высокопреосвящ. Димитрія, архіепископа, Херсонснаго и Таврическаго.
- П.-ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ ГОСПОДА НАШЕГО ІНСУСА ХРИСТА. VI. Імеусь Христось предь судокъ Пилата и Мрода. — VII. Распятіє Імеуса Христа. — VIII. Погребеніе Інсуса Христа. Свящ. Т. М. Бутвевича.
- Ш -- ТОМАСЪ КРАМЭРЪ, АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ. В. А. Сперанца:
- IV-О БРАКОРАЗВОДНОМЪ ПРОЦЕССФ. Н. А. Заозерскаго.
- У.—ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІНСУСА ХРИСТА, ХХІП. Исцѣденіе страждущаго водяною.—ХХІУ, Исцѣденіе глуховѣмаго.—ХХУ, Чудесное пасыщень метырехъ тысячъ.—ХХУІ, Исцѣденіе слѣпаго въ Виссандѣ.
- УІ-ИДЕА.ТЬ ЖЕНЩИНЫ ХРИСТІАНКИ. Поученіе преосв. Никанора епископа Уфимскаго.
- УП. ОТВЪТЪ Г. ПРОФЕССОРУ ЛЕБЕДЕВУ НА НОВУЮ КНИГУ "ИЗЪ ИСТОРИИ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ ІУ и У ВЪКОВЪ". Прот. А. М. Иканцова-Платонова.
- УП. ПЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Пребываніе г. обера-прокурора св. Сянода К. П. Побідовосцева въ Твери. — Извістія по церковно-сибиному ділу. — Циркуляръ г. министра народнаго просвіщенія попечителямъ учебныхъ округовъ, отъ 14 февраля 1882 года за № 1931. — Объявленія.

#### MOCKBA.

Въ Университетской типографія (М. Катковъ), ив Страстномъ бульварѣ. «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками оть 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ за 100 фунтовъ по разстоянію.

### Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Амколъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра З к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Ватки 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орда 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Свалеца 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

HPOTOTEPER H.K. CMAPHOBL

# СЛОВО

## ВЪ ДЕНЬ СВ. АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХЪ СИЛЪ БЕЗПЛОТНЫХЪ,

произноссимое высекопроесвящени ташимъ Димитріонъ, архіслископомъ Херсонсимить и Таврическимъ, въ Житомірской Михайловской церкви, 8 ноября 1878 г. \*).

> Ангела мирна, върна наставника, хранителя душъ и тълвсъ нашихъ у Господа просимъ.

Но развё нёть у кого-либо изъ христіанъ своего ангела хранителя? Есть у каждаго отъ дня крещенія его во имя пресвятыя и живоначальныя Троицы, —Отца и Сына и Святаго Духа. Такъ учитъ вёровать св. церковь Христова. И эта вёра въ соприсутствіе съ вёрующими св. ангела хранителя столь же древня въ человёчествё, какъ древня самая вёра во единаго Бога. — Творца и Промыслителя міра и человёковъ. Помнитель, какъ Авраамъ. отецъ всёхъ вёрующихъ, посылая раба евоего избрать невёсту сыну своему изъ благочестиваго дома Нахорова, напутствовалъ его молитеою, чтобы Господь послалъ ему въ сопутника ангела своего; или какъ Іаковъ, благословляя дётей своихъ, благословлялъ ихъ отъ лица ангела Божія, который сопутствовалъ ему, руководилъ и охранялъ его во всю жизнь? Какъ ангелъ Божій сопутствовалъ даже видимо благочестивому Товін, охранялъ его отъ многихъ опасностей, исцёлилъ слёпоту отца его, и самъ го-

<sup>\*)</sup> Въ бытность его архіепископомъ Волынскимъ.

ворилъ Товиту: я былъ съ тобою всегда, когда ты творилъ добрыя изда свои и возносниъ модитвы твои въ Богу. Въ церкви апостольской эта святая въра въ сопребываніе съ каждымъ изъ върующихъ св. ангела хранителя такъ была всеобща и жива, что когда апостодъ Петръ, чудесно избавленный ангеломъ изъ темницы, толкнулъ во врата дома, гдъ върующіе совершали свои нощныя молитвы, то всё они сказали: "это ангель его!" И не дивно: потому что самъ Господь Інсусъ Христосъ, научая благоразумной осторожности въ обращении съ дътьми, говорилъ: "блюдите, да не презрите единаго отъ малыхъ сихъ, ангели бо пхъ выну видятъ лице Отца Моего, иже на небесвхъ". А св. апостолы учили, что ангелы Божіи "суть елужебній дуси, въ служение посылаемия за хотящихъ наслъдовати спасение". Посему св. церковь вёруетъ, что при самомъ вступленіи каждаго изъ насъ въ благодатное царство Христово, при самомъ возрождении въ новую жизнь во Христе посредствомъ св. крещения, Отецъ небесный, усыновляя насъ Себъ, вручаетъ каждаго храненію и руководству одного изъ св. ангеловъ Своихъ, который пребываеть до самаго конца жизни нашей, или лучше до того страш. наго для насъ часа, когда по разрёшеніи нашемъ отъ узъ плоти, судъ Божій опредвлить нашу участь-или въ радости и блаженствё, или въ томленіи и скорби ожидать послёдняго суда Христова.

Для чего жь, подумаете, повелёвается просить у Господа ангела хранителя, если онъ уже дарованъ намъ и прежде прошенія нашего? Для того, во-первыхъ, что это наша священнёйшая обязанность, сыновній долгь нашъ предъ Отцемъ небеснымъ о всемъ молиться Ему, всего просить у Него, за все благодарить Его; это выраженіе нашей въры въ Него, нашей любви въ Нему, нашей поворности Ему, нашего упованія на Него. Нъть сомнёнія, что каждый земной отецъ заботится о своихъ дётяхъ, старается приготовить и доставить имъ все потребное для нихъ; но это освобождаетъ ли дётей отъ обязанности обращаться въ отцу своему во всёхъ своихъ нуждахъ, отъ него ожидать всяваго дара и утёшенія, предъ нимъ выражать свою любовь и довёріе, свою преданность и благодарность? Въ противномъ случаѣ они выказывали бы явно, что не сознаютъ своей зависимости отъ отца своего, не чувствуютъ его любви и попе-

ченія объ нихъ, неблагодарны къ его благодвяніямъ. Такъ и Отепъ небесный подаетъ намъ все и прежде прошенія нашего; но это не освобождаеть насъ отъ обязанности о всемъ модиться Ему и всего просить у Него. Онъ "сіяеть солнце Свое на злыя и благія и дождить на праведныя и неправедныя": твиъ не меите мы обязаны молиться Ему, чтобъ и свъть солнечный и доили и росы были для насъ благотворны, а не губительны. Онъ поведьять землё произращать многоразличные плоды въ насыщеніе наше; но тімъ не менье Сынъ Божій заповідаль намъ просять у Отца небеснаго насущнаго хлъба нашего на всявій цень. Въ противномъ случав мы выказали бы свое невъріе въ Его отеческий промысль о насъ, свое безчувствие къ Его высочайшей любви и благости, свою неблагодарность къ Его благодвяніямъ. Посему-то и заповёдуется намъ о всемъ молиться Отцу небесному, всего просить у Его благости, о всемъ благодарить Его милосердую любовь въ намъ.

Съ другой стороны, мы сами часто делаемъ себя недостойными благодатнаго храненія своего ангела хранителя. Хотя ангель хранитель дается христіанину на всю жизнь и никогда не оставляеть его до самой смерти: но коль скоро человёкъ дёлаетъ что-либо беззаконное и злое, чего не можеть теривть чистое и Святое око ангела; коль скоро привыкнеть услаждаться внутрь себя нечистыми и порочными помыслами и чувствованіями, когда душа его наподняется какъ бы нёкіимъ смраднымъ дымомъ, который отгоняеть все чистое, святое, небесное; твмъ паче когда повторяя одни и тв же грвхи, предается совершенно страстямъ и доходить до ожесточения во гръхъ: то ангелъ хранитель, оскорбияемый нечистотою и смрадомъ грёховнымъ, удаляется отъ него. А что тогда? Тогда овладъваетъ имъ ангелъ тъмы; ибо при комъ нътъ ангела хранителя, при томъ врагъ-губитель. А гав этотъ врагъ, тамъ тьма и омраченіе ума, тамъ нечистота и развращение сердца, тамъ усыпление и омертвение совести, тамъ всевонечное растивние во грбхахъ. Въ жити св. Нифонта читаемъ, что сей св. мужъ, шедши изъ церкви, увидълъ у воротъ одного дома ангела Божія во образъ юноши, горько плачущаго. Это побудило преподобнаго остановиться и спросить о причинъ такой скорби. "Я, говориять ангель, приставленъ Богомъ къ одному человёку хранить его: но этоть человёкъ впалъ въ рас-

27\*

#### православное обозръние.

путотво и теперь предается беззаконію въ этомъ нечестивомъ домъ; накъ же мнв не скорбъть о его потибели? -накъ не плакать о томъ, что образъ Божій поверженъ въ такую скверну?"---Почему же не нодъйствуещь на него, не удержищь отъ зла, не научишь нокаянію? спросиль еще св. Нисонть.-"Невозможно мнё теперь и приступить къ нему, отвёчаль ангель. Съ техъ поръ какъ началъ гръщить, онъ сделался ребонъ бесовъ; и теперь мив остается только планать и модиться о немъ!" Посемуто, братіе мон, св. церковь учить насъ молиться каждодневно Отцу небесному, чтобы Онъ не отмялъ отъ насъ по грахамъ нашимъ св. ангела хранителя; заповедалъ бы ему не удаляться оть нась за грёховную нечистоту нашу, но возбуждать нась къ покаянію, научать насъ всему доброму, наставлять на всяное дъло благое, охранять насъ отъ всянаго зда;---молиться и самому ангелу хранителю нашему, чтобы онъ не возгнущелся нечистотою нашею и не предаль насъ здой власти діавода. "Ангела мирна, върна наставника, хранителя душъ и телесъ нашихъ у Господа просимъ".

Итакъ мы просимъ, вопервыхъ, ангела мирна; потому что св. ангелы суть служители не только любви и милосердія, во н правды и суда Божія. Ихъ посылаеть Господь въ людявъ не съ одними дарами благости, а и съ явленіями праведнаго гизва Своего, оъ казнями за гръхи человёческіе. Господь Інсусъ Христосъ, примиривъ насъ кровію креста. Своего съ правосудіемъ Божіниъ, очистивъ совъсть нешу отъ мертвыхъ дъгъ, деровалъ небесный миръ дущъ нашей, миръ нашей совъсти и сердцу. Но гръхами своими мы опять возбуждаемъ на себя праведный гнъвъ Божій и дълеемся врагами Богу, опять обременяемъ совёсть свою тяжнимъ бремененъ нечистыхъ и смрадныхъ дёлъ, такъ что не бываетъ мира не только въ душѣ, а и въ коствхъ нашихъ отъ лица грвхъ нашихъ. Своими неправдами и беззаконіями мы вносимъ нестроеніе и вражду и въ самое общество, въ воторомъ живемъ. Слъдствіемъ всего этого бываеть "скорбь и теснота на всяку душу человёка творящаго злое". Ангелъ Божій не только отступаеть со скорбію и слезами отъ души гръшной и нечистой, но по горячайшей любви своей къ Богу, по ревности о славъ Божіей, о величіи и святости закона Божія, готовъ стать противъ насъ за честь и славу

Божію, наказать насъ за преступленіе закона Божія, отистить намъ за оскорбленіе величія и овятости Божіей. Посему-то мы и должны просить у Господа ангела мирна, т.-е. просить того, чтобы ангель Господень былъ для насъ не въстникомъ гизва и карателемъ беззаконій нашихъ, но ходатаемъ нашимъ предъ Богомъ, возбуждалъ бы дущу нашу къ поваянію и примиренію съ правосудіемъ Божіимъ, возносилъ бы но престолу Божію нашу молитву покаянія и приносилъ намъ отъ Господа прощеніе грвховъ в миръ нашей совъсти; чтобы своимъ небеснымъ наставленіемъ врачевалъ язвы сердав нашего и услаждалъ горечь души нашей; чтобы своею любовію, чистотою и незлобіемъ располагалъ и нащу душу къ кротости, незлобію и мирокюбію со встами братіями нашими во Христъ, чтобы миръ Божій, превосходай всикъ умъ, водворялся не только въ душахъ и сердцахъ нацияъ, но и во всемъ обществъ христіанокомъ.

Вовторыхъ, мы просимъ у Господа ангела вёрна наставника. Сами по себя, берь посторонняго наставления и руководства, мы, какъ говорятъ сердцевъдецъ Господь, в околны и бъдны и ници и слыны и наги. Разумъ налуъ подворженъ непрестаннымъ ошнбканъ и заблужденіянъ, такъ что иногда, по слову пророка, свъть представляется ему тьмою и тьма овътомъ, доброе лукавынь и лукавое добрынь; а потому, вийсто руководства въ царствію Божію, онъ заводить насъ въ погибель. Воля наша немоника до того, что какъ говорить аностолъ, "не еже хощеть добрее творить, но еже не хощеть злое, сіе содаваеть". Сердце наше есть такой мутный и нечнотый источникъ, изъ котораго, по слову самаго Господа "ноходять помышления здая". Потому я цалая жизнь человала бываеть иногда цапію ошибокъ и заблужденій, сопровождаемыхъ тяжкями и грустными послёдствіями,---оцвилениемъ неудачъ и разочарований, пороковъ и престуаленій, оставляющихъ по себъ одно горькое, но позднее и безнаодное раскаяние. И что было бы съ нами, еслибы въ этомъ міра, гда все поврыто для насъ глубовою тьмою и мракомъ, гда ничто не ръ наней власти, а все можетъ стать противъ насъ, въ этой жизни, которую оправедливо уподобляютъ въчно-волнунощемуся морю, --- ны были предоставлены самимъ себъ, безъ върнаго руковедства и наставленія свыше? Было бы безъ сомнвнія то же что было съ дравними язычниками, которые, по слову

Писанія, "осустишася помышленіи своимп и омрачися неразумное сердце ихъ, глаголющеся быти мудри, объюродъща", приложились скотомъ иссмысленнымъ и уподобились имъ, жили, какъ безсловесныя, руководясь одними чувствами и страстными вдеченіями растлённой своей природы, и умирали какъ безсловесныя, безъ яснаго сознанія о томъ, что ожидаетъ ихъ по смерти, безъ надежды и упованія жизни вёчной.

Правда, у насъ немало есть наставниковъ и учителей. Учить насъ и внишняя природа, въ которой "невидимая Божія творенми помышляема, видима суть, и присносущная сила Его и Божество". Учать насъ и родители и земные наставники наши, такъ что вся жизнь человёка не можеть виёстить всего, что представляють многочисленныя и разнообразныя науки, изобрётенныя разумомъ для просвъщенія нашего. Учить насъ св. Церковь, предлагая намъ и самое живоносное слово Божіе, въ которомъ открываются всё сокровища премудрости и разума духовного, и многочисленныя писанія святыхъ и богоносныхъ мужей, въ которыхъ заключаются иногообразные опыты духовной мудрости великихъ подвижниковъ и учителей вбры и благочестія. По всъ эти наставники и учители говорять уму и сердцу нашему посредствомъ внёшняго слуха, который не всегда вёрно и всегда почти слабо передаеть душь нашей ихъ наставленія: отъ тогото вст поученія ихъ большею частію мертвы и безжизненны, въ душть нашей и самое живое и живоносное слово Божіе не чаще и всего проносится мимо слуха нашего аки мъдь звънящая или кимваль звяцаяй? Напротивъ ангель хранитель нашъ говорить непосредственно душѣ нашей. Онъ озаряеть, просвѣщаеть и вразумляеть разумъ нашъ въ познаніе всего, "елика суть истинна, елика честна, елика праведна, елика пречиста, елика прелюбезна, елика доброхвальна". Онъ сограваетъ сердце наше любовію въ Богу и во всему доброму, святому, божественному, движеть и направляеть волю нашу "и еже хотети и еже двяти о благоволении", возбуждаеть, озаряеть и просвъщаеть совъсть нашу, чтобы она върно различала доброе отъ лукаваго, грозно обличала всякое не только дело, а и помышление и желаніе гръховное, върно руководила насъ въ исполненіи заповъдей Божіихъ. Онъ услаждаеть душу нашу внутреннимъ миромъ и радостію, сладостною надеждою будущаго блаженства въ слав-

**4**22

#### СЛОВО ВЪ ДЕНЬ СВ. АРХИСТРАТИГА МИХАИДА.

номъ царстве Христовомъ, когда мы исполняемъ святыя заповеди Отца небесного, или же устрашаеть ее страхомъ въчныхъ мученій, когда уклоняемся съ пути заповёдей Божінхъ на путь гръха и беззаконія. Само собою разумъется, что благоуспъшность наставленій св. ангела хранителя зависить оть насъ самихъ, отъ нашего вниманія, усердія и повиновенія своему небесному наставнику, подобно какъ успёхъ всякаго ученика зависить оть его вниманія, прилежанія и послушанія своему учителю. Когда мы оъ усердіемъ внимаемъ своей совъсти, чрезъ которую прениущественно говорить намъ ангелъ Божій, повинуемся ея гласу, творимъ благое и угодное предъ Богомъ, и убвгаемъ всякаго гръховнаго обольщения: тогда ангелъ хранитель радуется о насъ, молится за насъ и утвшаетъ насъ своимъ мирнымъ и благодатнымъ присутствіемъ съ нами. Когда же напротивъ мы не слушаемся своей совъсти, дъйствуемъ вопреки ся внушеніямъ, стараемся даже заглушить ся голосъ лживыми чувствованіями и изворотами, и даемъ волю своимъ страстямъ а злымъ похотямъ плоти: тогда ангелъ свъта и благодати отступаеть оть души нашей, и ангель тьмы и злобы приближается въ ней и овладъваетъ ею, тогда предается она въ "неискусенъ умъ творити неподобная".

Наконецъ, мы просимъ у Господа ангела хранителя душъ и твлесъ нашихъ. Какъ необходимо для насъ это ангельское храненіе, въ этомъ убъждаемся ежеминутно. Отъ чего не страдаетъ твлесная жизнь наша? Полчище многообразныхъ болёзней человъческихъ такъ велико, что всъ усилія врачей не въ состояніи услёдить за ними, не могуть даже исчислить ихъ, тёмъ менёе одолёть ихъ и защитить отъ нихъ нашу жизнь. Что не угрожаетъ намъ смертію? Умираетъ человѣкъ и безъ пищи и отъ пищи, и отъ воздуха и безъ воздуха, и безъ воды и отъ воды, и отъ солнца и безъ солнца, и отъ грознаго удара молніи и отъ легкаго дуновенія вётра. Смерть преслёдуеть нась по пятамъ во всю нашу жизнь. Что жь спасеть нась отъ нея? Одно милосердіе и долготерпѣніе Божіе, одно охраненіе и ходатайство о насъ нашего ангела хранителя. Быть-можеть небесный Домовладыка, назирая вертоградъ Свой, уже сказалъ о насъ, какъ о безплодной смововниць: "се третіе льто прихожду, ища на ней плода, и не обрътаю: посъцы убо ю, вскую и землю упражняетъ". Но

небесный приставникъ души нашей умолнетъ Его: "потерци и еще лато едино, дондеже окопаю ее гноемъ, и аще убо сотворять плодъ, вще ли же ни, во грядущее постчеши ю". А что сказать объ опасностяхъ для жизни духовной, для нравственной чистоты сердца и здравія духа? Міръ нашъ такъ преисполненъ соблазновъ, что самъ Господь со скорбію говорилъ: "горе міру оть собдазнъ". Духъ здобы непрестанно стережеть насъ на всяхъ цутяхъ жизни, "ходитъ яко девъ рыкаяй, искій кого поглотити". Кто же можеть защитить нашу душу отъ угрожающихъ ей напастей и погибеди, кроме ангеда Господня? Посему-то и надобно, братіе мон, остерегаться отъ всего нечистаго и граховнаго, чтобъ не удадить отъ себя ангела хранителя: надобно, напротивъ, поддерживать, оживлять и укръплять живой союзъ съ нимъ непрестаннымъ памятованіемъ о немъ, сердечною дюбовію и бдагодарностію въ нему, исвреннимъ послущаніемъ ему и усердною готовностію исполнять его благія внущенія, слышимыя въ нашей совъсти, модитвеннымъ призываніемъ его на помощь во всяхъ случаяхъ и обстоятельствахъ жизни, да покрываетъ онъ насъ всегда врыдами своея благости, да не отступить отъ насъ и не попустить дукавому демону овладеть дущою нашею насильствомъ смертнаго сего твлесе; но да утвердитъ насъ въ страха Божіемъ, въ дюбви и благогованія предъ Богомъ. Аминь.

Digitized by Google

# ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ Господа нашего інсуса христа<sup>\*)</sup>.

#### ГЛАВА VI.

Інсусъ Христосъ предъ судонъ Пилата и Мрода.

Оть Кајасы повели Інсуса въ преторію на судъ Пилата. Было утро. Сами іуден не вошли въ преторію, чтобы не осяверниться, но чтобы можно было ямъ йсть пасху. Само собою разумѣется, что римскій прокураторъ, завёдывавшій Іудеею, давно слышалъ объ Інсусё: слухомъ о Немъ полна была Палестина. Безъ сомиѣція Пилатъ зналъ и о провеществіяхъ прошлой ночи – о взятія Інсуса Христа подъ стражу и о судё надъ Нимъ во дворцё Ваіасы, потому что тамъ участвовала римская стража. Онъ вполиё знаяъ, наковы были тё люди, которые явились въ нему; зналъ даже и то, что іудейская знать ненавидить Інсуса до личнымъ видамъ (Мате. XXVII, 18). "Если онъ далъ содатъ для взятія Інсуса Христа подъ стражу, говорить Шлейернахеръ <sup>41</sup>), то очевидно, что они (т.-е. первосвященники в книжнике) уже валередъ должны были разоказать ему о самомъ дѣлѣ". Но съ другой стороны Пилатъ зналъ и то, какъ римскіе законы строги къ не-

41) Das Leben Iesu, crp. 427.

<sup>\*)</sup> Сы. сентяброкую ин. "Правося. Обоер." текущаго года.

внимательному судіи. Воть почему самымъ первымъ вопросомъ своимъ онъ даетъ понять синедріону, что онъ не върить справедливости суда его и не намбренъ исполнять желаній его такъ скоро, какъ ожидалъ синедріонъ. Онъ требуетъ, чтобы доказали ему вину Інсуса. "Въ чемъ вы обвиняете человѣка сего?" спросиль онь іудеевь. Въ этомъ вопросв ясно слышится подлинный годосъ римскаго правосудія, а равно право и власть Пилата переслёдовать дёло. "Еслибы Онъ не былъ злодёй, мы не предали бы Его тебв", отвёчали іудеи. Это наглое уклоненіе отъ прямаго отвъта на вопросъ Пилата не могло расположить его въ пользу обвинителей, и онъ тотчасъ же ставить дело на его законную почву спокойнымъ, но нисколько презрительнымъ возраженіемъ: "возьмите Его вы и по закону вашему судите Его". Сопротивденіе іудеевъ въ настоящемъ случав имвло свое основаніе безъ сомнънія не столько въ ихъ обыкновенной церковной независимости, сколько въ опасения, чтобы Пилатъ, переслёдовавъ дёло, не отказался исполнить ихъ планъ. Какъ бы то ни было, но начавшееся пререканіе вызвало прокуратора на публичное объявленіе предъ людьми принадлежавщими къ обоимъ народамъ и окружавшими въ то время его іудейское свдалище, - своего права и обязанности заняться этимъ уголовнымъ дёломъ непосредственно въ качествъ судьи. Такимъ образомъ волей-неволей іуден должны были принести потребованное Пилатомъ обвиненіе. Обвинение это состояло въ следующемъ. "Мы нашли, говорили іудеи, что Онъ развращаеть народъ нашъ и запрещаеть давать подать кесарю, называя Себя Христомъ даремъ". Такимъ образомъ Інсуса обвиняли предъ Пилатомъ въ такомъ преступления, за которое осужденный по римскому законодательству, "лишался огня и воды" и подвергался повѣшенію на несчастномъ дереењ (arbor infelix), такъ какъ это было преступление противъ римскаго народа или противъ его безопасности (Crimen adversus populum romanum vel adversus securitatem ejus). Это обстоятельство заставило Пилата обратить на жалобу іудеевъ серьёзное винмание. Пилать вошель въ преторию и призвавъ Інсуса сказалъ Ему: "Ты царь іудейскій?" Інсусъ отвёчаль ему: "оть себя ли ты говоришь это, или другіе сказали тебѣ о Миѣ?" Этоть отвъть Інсуса выражалъ не желаніе узнать, что было сказано іудеями въ отсутствіе Інсуса Христа, а имветь боле глубовое

#### исторія страданий господа нашиго інсуса христа. 427

значеніе. Христосъ какъ бы такъ говорилъ Пилату: "въ каконъ смысль употребляеть ты это выражение? Если ты говорить это оть себя, — въ томъ смыслё, въ какомъ римлянинъ естественно употребнать бы это слово, то Я-не царь іудейскій. Но если другіе говорили тебѣ это о Миѣ, если ты имѣешь въ виду еврейскихъ пророковъ о цар'в въ смысле чаянія всего міра, то они требують дальнайшаго "разъясненія". Пилать на это отвачаеть. вакъ и следовало отвечать римлянину: "разве я іудей? Твой народъ и первосвященники предали Тебя мив, что Ты сдвлалъ?" Христосъ, какъ бы не обращая вниманія на этотъ вопросъ, продолжалъ Свою ричь: "царство Мое не отъ міра сего: еслибы оть міра сего было царство Мое, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы я не былъ преданъ іудеямъ: но царство Мое не отсюда". Слова "царство", "служители" заставляють Пилата предложить снова вопросъ: "нтакъ Ты царь?" Інсусъ отвѣчалъ: ты говоришь, что Я царь. Я на то родился, и на то пришелъ въ міръ, чтобы свидътельствовать о истинъ; всякій, кто отъ истины, слушаеть гласа Моего". Этоть отвъть заключаеть въ себъ такой смыслъ: "да, Я царь, владълецъ истины". Но у Пилата не было желанія разсуждать о небесной истина; это дало однихъ праздныхъ мечтателей. Истина сама въ себв недоступна для ограниченныго человъческаго разума. Неужели этоть неученый обвиняеный можеть быть пропов'ядникомъ истины! Филосовы не нашли се, а іудейское чистовнишнее, сормалистическое вироученіе едва ли заслуживаеть и вниманія. Умный челов'ять непремённо долженъ быть скептикомъ. Воть чёмъ объясняется тотъ полусариастическій, полупрезрительный, скептическій вопросъ, воторый предложилъ Інсусу Пилать: "что есть истина?" Для Пилата стало яснымъ, что онъ имветъ дело не съ политическимъ преступникомъ, который бы намъревался учинить "orimen adversus populum romanum vel adversus securitatem ejus", а съ пустымъ мечтателемъ, проповъдникомъ какой-то истины, однимъ словомъ, --- съ человъкомъ существенно безвреднымъ. Вотъ почему Пилать вышель къ іудеямъ и сказаль имъ: "я никакой вины не нахожу въ Немъ". Между твмъ члены синедріона съ прежнею решительностію настанвали на осужденіи Інсуса, кривь толпы, требовавшей смерти Інсуса, усиливался все более и болье. Указывали между прочимъ и на то, что онъ возмущаетъ

народъ по всей Іуден, начиная отъ Галиден. Пидатъ находидся въ большовъ затрудненія. Онъ не сомнъвался въ невинности Інсуса; но вивств съ твиъ не только житейскіе разсчеты гораздо больше имвли для него значенія, чвиъ небесная истина, но и собственный повой дороже быль ему, чемь гражданская правда. Онъ радъ былъ привязаться къ чему-нибудь, лишь бы не продолжать борьбы съ синедріодомъ за правду. Услышавъ о происхождения Інсуса Христа наз Галидеи, Пидать поспъшназ воспользоваться этимъ для своихъ видовъ. У римлянъ былъ законъ, по котовому каждый преступникъ кодженъ былъ сулиться темъ начальникомъ, къ области котораго онъ принадлежаль; этотъ законъ исполняли, когда хотбли, и еще менфе чемъ кто-либо уважаль его Пилать для Ирода, когда невадолго предъ этимъ онъ предаль смерти множество галилеянъ безъ всякаго сношенія съ правителемъ Галидев. Но теперь Пилатъ рёшился воспольвоваться этимъ закономъ, чтобы отослать Інсуса къ Ироду, тому самому Ироду, который жиль съ женою брата своего Филиппа и котораго увъщавалъ имъ же въ последстви умерщеленный Іоаннъ. Інсусъ ничего не отвёчалъ на вопросы Ирода, а потому, наругавшись надъ Нимъ и облачивъ Бго ради посмъянія въ длинную белую одежду, по понятіямъ римаянъ-одежду избираемыхъ на высокую дляжность, Иродъ отправияъ Інсуса обратно въ Пилату. Такое поведение Ирода прекрасно объясилеть Шлейермакерь. Будучи съ Пилатомъ въ натяпутыхъ отношенияхъ, ваеъ свидетеллствуетъ объ этомъ между прочныть и Дуке (XШ, 1), Иродъ могъ находиться въ затруднения относительно того, хакъ ему поступить въ этомъ случай: онъ не хотвлъ войти въ столкновение съ Пилатомъ, вбо на передачу дъла Христа въ его руки онъ конечно смотрялъ лишь какъ на доказательство уваженія нъ нему со стороны Пилата, но съ другой стороны онъ не хотых вовстановлять противъ себя и синедріона, такъ какъ по върв онъ самъ принадленалъ въ числу іудеевъ. Вотъ почему ожь счель за лучшее отослать Інсуса обратно въ Пилату.

Всявдъ за Інсусомъ отъ Иреда нъ Пилату явилея и синедріонъ. Какъ ни пріятно было самодюбію Пилата видёть со сторемы Ирода уваженіе, но Пилатъ чувствоваль, что хитрость его не помогла ему; онъ опять видёль себя въ прежнемъ затрудненія: съ одной стороны настойчивость синедріона, съ другой....

#### исторія страданій господа нашівго інсуса христа. 429

невинность Інсуса. Вотъ почему онъ обращается въ другой мъръ. Вышедши въ первосвященниванъ и народу, онъ сказалъ: "вы привели во мит человока сего, какъ развращающаго наролъ: и воть я при вась изсладоваль и не нашель человала сого виновнымъ ни въ чемъ томъ, въ чемъ вы обвиняете Его. и Ировъ также: нбо я посылаль Его къ нему; и ничего не найзено въ Немъ достойнаго смерти. Итакъ, наказавъ Его, отпущу". А ему и нужно было для прездника отпустить одного какого-ипбудь узника. Но весь народъ, наученный первосвященниками, сталъ кричать: "смерть Ему! а отнусти намъ Варавву". Варавва былъ посаженъ въ темницу за произведенное въ городъ возмущение и убійство. Пилать снова воявысиль голось, желая отпустить Інсуса. Но первосвященники и іуден вричали: "распни, распни Его!" Пилать въ третій разъ обратился къ нимъ и сказаль: "какое же зло сдълалъ Онъ? я ничего достойнаго смерти не нашелъ въ Немъ. Итакъ, наказавъ Его, отпущу". Но они продолжали съ великных врикомъ требовать, чтобы Інсусъ былъ распять. И Пилать ришиль быть по прошенію ихъ, --отпустиль имъ посаженнаго за возмущение и убійство въ темницу, вотораго они просили, а самъ взялъ воды и умылъ руки предъ народомъ, сказавъ: "невиновенъ я въ крови праведнина сего, смотрите вы". И отвъчая, весь народъ снавалъ: "кровь Его на насъ и на дътяхъ нашихъ". Послё этого Пилатъ взялъ Інсуса, говоритъ евангелисть, и вельль бить Его. И воины, сплетши вънець изъ терна, возложнии Ему на голову, и одёли Его въ багряницу, и говорили: "радуйся царь іудейскій!" и били Его по ланитамъ. Пилать опять вышелъ и сказалъ іудеямъ: "вотъ я вывожу Его въ вамъ, чтобы вы знали, что я не нахожу въ Немъ никакой вины". Тогда вышель Інсусь въ терновомъ вънцъ и въ багряницъ. И сказалъ ниъ Пилатъ: "се, человёкъ!" Когда же увидёли Его первосвященники и служители, то закричали: "распни, распни Его!" На это Пилатъ сказалъ имъ: "возьмите Его вы и распните, ибо я не нахожу въ Немъ вины". Іуден отвъчали: "мы имъемъ законъ и о закону нашему Онъ долженъ умереть, потому что сдёлалъ Себя Сынонъ Божіннъ". Услышавъ это, Пилать испугался еще болве. Вошедъ въ преторію, онъ спросилъ Інсуса: "откуда Ты?" Но Інсусъ не далъ ему отвъта. "Мнъ ли не отвъчаещь?" сказалъ Пилатъ. "Не знаешь ли, что я имъю власть распять Тебя

и власть имѣю отпустить Тебя?" На это Іисусъ сказаль ему: "ты не имѣлъ бы надо Мною никакой власти, еслибы не было дано тебѣ свыше; посему болѣе грѣха на томъ, кто предалъ Меня тебѣ". Съ этого времени, говоритъ евангелистъ, Пилатъ искалъ отпустить Его. Іудеи же кричали: "если отпустишь Его, ты не другъ кесарю. Всякій, дѣлающій себя царемъ, противникъ Кесарю". Услышавъ это, Пилатъ вывелъ Іисуса и сѣлъ на судилищѣ, на мѣстѣ называемомъ лиоостротонъ, а по-еврейски гавваса. Тогда была пятница предъ Пасхою и часъ шестый. И сказалъ Пилатъ іудеямъ: "се, царь вашъ!". Но они завричали: "возьми, возьми, распни Его!". На это Пилатъ саркатически замѣтилъ: "царя ли вашего распну?" Первосвященники отвѣчали: "нътъ у насъ царя, кромъ кесаря". Послѣ этого Пилатъ наконецъ предалъ имъ Іисуса на пропятіе.

Изо всего сказаннаго ясно, что Пилать долго не былъ склоненъ утвердить смертный приговоръ, произнесенный надъ Іисусомъ јерусалимскимъ синедріономъ. Только желаніе возстановить общественный порядовъ, --особенно въ виду праздника Пасхи. когда при большомъ стечения народа недовольство іудеевъ могло принять обширные размъры, ---наконецъ побудило его предать Інсуса на смертную казнь. Впрочемъ и въ этомъ случав умовеніемъ своихъ рукъ Пилать еще разъ засвидётельствоваль предъ всёмъ народомъ, что съ его точки зренія и съ точки зренія римскихъ законовъ Інсусъ не виновенъ ни въ чемъ,--что онъ предаеть его на распятіе только потому, что этого требуеть какъ постановление великаго јерусалимскаго синедріона, такъ и законъ іудеевъ, и что поэтому на нихъ, т.-е. на іудеевъ, а не на него, должна пасть, по его мнёнію, также и вся отвётственность за смерть невиннаго Страдальца, о которомъ самъ язычникъ Пилатъ могъ сказать только одно: "се, человъкъ!"

Многіе изслёдователи евангельской исторіи отказываются психологически понять поведеніе Пилата. Шлейермахеръ же <sup>42</sup>) объясняеть его такимъ образомъ. Сначала Пилать, по мнёнію Шлейермахера, хотёлъ вести этотъ судебный процессъ безпристрастно, строго соблюдая требованія закона, произнести приговоръ надъ Іисусомъ единственно только на основаніи своего собственнаго

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 437.

#### исторія страдлній господа нашвго інсуса христа. 431

внутренняго убъжденія, а потому съ самаго начала находя Інсуса совершенно невиннымъ, онъ и хотвлъ дать Его двау совершенно другой исходъ, чёмъ какой оно принядо на самомъ гілів. Но вдругъ раздается голосъ народа: "если ты не утверждаешь надъ Інсусомъ смертнаго приговора, то ты небрежно относншься къ своимъ обязанностямъ, не заботишься о достоинствъ и власти кесаря". Этоть народный голось заставиль Пилата отступиться отъ своего намъренія и вести дъло сообразно съ обстоятельствами. Воть почему онъ далъе и воступаеть, собственно говоря, вопреки своему личному убъжденію. Это объясненіе, въ сущности своей конечно правильное, не можеть быть однакоже названо вполнъ удовлетворительнымъ для объяснения поведенія Пидата въ веденіи настоящаго судебнаго процесса. Оно не выясняеть намъ прежде всего твхъ мотивовъ, которые руководнии Пилатомъ, равно какъ и возможности столь быстраго изивнения приемовъ судопроизводства. Что это за сочувствие Пилата въ лицу Христа? Откуда оно и что его вызвало? Какинъ образомъ одинъ крикъ тодпы: "ты не другъ кесаря" могъ устрашить Пилата и дать двлу совершенно другой ходъ? На эти вопросы Шлейермахеръ не отвъчаеть.

Но чтобы понять все это, необходимо выяснить себё прежде всего то положение, въ какомъ находился тогда Пилатъ по отношению въ іудейскому народу и римскому правительству, и то душевное состояние, которое было вызвано въ Пилатё этимъ нечестивёйшимъ изо всёхъ судебныхъ процессовъ, которые только когда-либо совершались въ мірё.

Понтій Пидать быль пятымь прокураторомь Іудеи, преемникомь Валерія Грата. Настоящую должность свою онь заняль вь тринадцатый годь царствованія Тиверія. Правда, въ нашихь евангельскихь повёствованіяхь онь нерёдко называется словомь йуєµŵv, но ему собственно принадлежаль титуль—спітропос. Названіемь йуєµŵv пользовались только самостоятельные начальники-администраторы провинцій римской имперіи, проконсулы (àvounátoi) и пропреторы (àviютратήуоi), хотя впрочемь нельзя отрицать и того, что это названіе усвоялось часто въ виду личнаго уваженія также и прокураторамь (спітропоі), потому же самому обычаю, какь говорить Ольсгаузень, который господствуеть еще и въ настоящее время,—"пэъличнаго уваженія ставить каждаго на одну ступень выше, чёмъ какую онъ дёйстви-тельно занимаеть" 43). Прокураторъ Іуден находился въ зависимости отъ сирійскаго проконсуда, который имъдъ свое мъстопребывание въ Кесарии. Уже одно такое зависимое положение не давало Пилату права и возможности всегда и вездё, что касается двлъ Палестины, двйствовать самостоятельно, следуя только одному своему внутреннему убъждению. Но положение Пилата еще более ухудшилось вследствие техъ отношений, въ какия онъ поставилъ себя въ іудейскому обществу и его руководителянъ. По свидетельству Іосифа Флавія, Пилать допускаль множество притвсненій и жестокостей по отношенію къ іудеямъ. Такому недружелюбному отношенію Пилата къ іудейскому обществу дали поводъ съ одной стороны частыя возмущенія іудеевъ и страхъ за себя предъ Тиверіемъ, а съ другой-и личныя свойства самаго Пилата: римскіе вельможи того времени, къ числу которыхъ принадлежаль также и Пилать, не стеснялись вообще пронзводить въ римскихъ провинціяхъ всякаго рода притесненія. Но притесняя іудейскій народъ всякаго рода неправдами. Пилать в не замётилъ того, что чрезъ эти притёсненія онъ сталъ самъ въ полнъйшую зависимость отъ угнетаемаго имъ народа. Уже одно то, что его устрашили слова народа: "ты не другь кесаря", доказываеть намъ, что у іудеевъ были серьёзные поводы къ судебнымъ тяжбамъ, которыя могли быть заведены противъ Пилата въ Римъ... Ко всему этому нужно прибавить еще, что Палату въ настоящемъ двав пришлось столкнуться съ синедріономъ, бывшимъ первосвященникомъ и вліятельнайшимъ членомъ слиедріона Анною или Ананомъ и действительнымъ первосвящениякомъ Кајафою. Объ Ананъ мы уже говорили; здъсь скажемъ нъсколько словъ о Кајафв. Этотъ јудейскій первоовященникъ быль однимъ изъ вліятельнъйшихъ лицъ въ іудейскомъ обществъ во время земной жизни Господа нашего Інсуса Христа. Самъ онъ былъ первосвященникомъ и конечно, какъ первосвященникъ, пользовался громаднымъ вліяніемъ на народную массу; его сестра была въ замужествъ за самимъ царемъ іудейскимъ; кромъ того, онъ имвлъ пять братьевъ по женв: Елеазара, Іонафана, Өсофила Матоія и Анана, который въ послёдствій велёль умертвить Іакова



<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Bibl. Comm. II, crp. 148.

брата Господня; всё они были членами синедріона, пользовались громаднымъ вліяніемъ на народь и одинъ за другимъ нёсколько лёть заннмали первосвященническую должность; наконецъ слёдуеть прибавить еще, что Баїафа былъ вять бывшаго первосвищенника Анана, хоти и лишеннаго должности, но тёмъ не менёе, какъ мы видёли, очень уважаемаго народомъ <sup>44</sup>). Очевидно, что столкнуться съ такимъ вліятельнымъ лицемъ значить напередъ осудить себя на полное подчиненіе его вліянію. Этими-то обстоительствами и объленяется то, что Пилать допустилъ проязвести надъ Інсусомъ такой несправедливый судъ, который скорёе долженъ быть названъ оффиціальнымъ убійствомъ, нежели законнымъ судомъ. Шаффъ (стр. 49) совершенно справедливо говорить, что "никогда ни одинъ человъкъ не страдалъ такъ невинно, несправедливо и глубоко, какъ Інсусъ оть Назарета".

Какъ римлянинъ или точние — оффиціальный представитель римскаго закона, -- закона, для котораго не столько нуженъ миръ, сколько справедливость, Пидатъ и въ судопреизводствъ Інсуса, хотвлъ удержаться на твердой почвъ римскаго закона. Съ этого момента въ его душъ начинается тяжелая борьба между чувствомъ долга или справедливости и давленіемъ вившинхъ обстоятельствъ или сознаніемъ своего безенлія предъ сильнымъ вліяніемъ іерусалимскаго синедріона. Борьба эта продолжалась въ теченіе всего судопроизводства и окончидась вмёстё съ окончаніемъ этого судопроизводства. Оть начала до конца Пилать твер до быль уваренъ въ невинности Христа; сознавалъ свой долгъ освободить Невиннаго; но давление синедриона было настолько сильно для безхарактерного судіи, что онъ чувствоваль себя безсильнымъ преодолівть его. Чтобы выйти какъ-нибудь изъ этой борьбы Пилать не брезгаль никакими средствами: прибъгаль къ защитв закона (Іоан. XVIII, 29, 38; XIX, 4 и др.), вступалъ въ недостойную сдвлку съ синедріономъ и своею совестію (Лук. ХХШ, 16, 22), хотвлъ взвалить это дело на другаго, думалъ спасти Інсуса казнію Вараввы, надъялся побъдить вліяніе синедріона саркастическими выходками (Іоан. ХУШ, 31; ХІХ, 6, 14), свойственными только действительно человеку слабому и безхарак-

") Cp. Thaten und Lehren Iesu, von Sepp. 1864, crp. 826-381.

терному. Но ничто не помогало. Побъда все-таки осталась на сторонъ синедріона.

Особения ярко отразилась слабохарактерность и иравственное безсиліе Пилата во второй половине судопроизводства надъ Інсусомъ, послѣ неудавшейся попытки передать это дѣло Ироду или промънять Христа на Варавву. Подъ давленіемъ синедріона и народной толпы Пилать, какъ мы видели, долженъ былъ наконецъ признать Інсуса преступникомъ, подлежащимъ уголовному пресладованию. Но всякий подсудимый, по римскому законодательству, уже считался не имввшимъ правъ римскаго гражданства, а слёдовательно —и покровительства римскихъ законовъ до окончательнаго рашенія его дала. Этимъ объясняются та насмъшки и бичеванія, которымъ подвергали Христа воины Шилата не безъ въдома сего послъдняго. Бичеваніе было въ ходу въ то время вакъ у іудеевъ, такъ и у язычниковъ. Іуден производили наказаніе розгами даже въ синагогахъ, хотя число ударовъ здъсь было ограничено и не превышало тридцати девяти (ср. Второз-XXV, 3; 2 Кор. XI, 24; Іос. Флав. Древн. IV, 8), римляне же наказывали не розгами, но бичеваниемъ въ собственномъ смыслъ (horribile flagellum), впрочемъ только за важныя преступленія и по ббльшей части предъ совершеніемъ смертной казни. Какъ мы видёли, воины, находившіеся при Пилать, взяли Іисуса Христа съ ливостротона и отвели на прокураторский дворъ, гдъ обыкновенно производились подобныя наказанія, или върнъе,--истяванія обвиняемыхъ. Намереваясь производить свои истязанія надъ Христомъ, они сначала созвали больтую часть спиры, состоявшей обыкновенно изъ 600-1000 человъкъ римскихъ солдать, такъ какъ истязанія надъ обвиняемыми для такихъ грубыхъ людей, какими всегда были римскіе воины, составляли родъ нвкотораго увеседенія. Насытивъ свою жестокость, они перешли затёмъ къ насмёшкамъ и поруганіямъ. Обнаженное, израненное и окровавленное твло Іисуса они покрыли червленою хламидою. которая по всей въроятности была самой низкой цёны, ветхая и уже негодная для употребленія. Хламида-это родъ короткой епанчи, которая закрывала только половпну тёла и застегивалась на правомъ плечъ; она употреблялась преимущественно военными людьми того времени, — отчего нёкоторые писатели (напр. Плавть) самихъ воиновъ часто называютъ chlamidati, т.-е. одътые въ

434

хламнду. Но ее носили иногда также цари и важные вельможи. Облачивъ въ это одвяніе Інсуса, вонны очевидно хотвли указать этипъ на мнимое домогательство Інсусомъ Христомъ царской власти надъ іудеями. Съ этою же цвлію они надвли на главу Его наскоро сплетенный терновый венець, который разрывая на лица тало и въздаясь въ него своими шипами, при каждомъ по нему ударъ давалъ возможность крови бъжать ручьями по лицу... Недоставало только послёдняго знака царской власти-скипетра. И вотъ одинъ изъ воиновъ вложилъ въ руки Інсуса Христа — трость... Затвиъ начинаются самыя грубыя насмъщки и ругательства. На Востокъ уважение въ царямъ обыкновенно изъявляють паденіемъ предъ ними на колёна. То же дълали воины и здъсь. Падая предъ Христомъ на колъна, они привътотвовали Его съ сатанинскою насмъшкою: "Радуйся царь Іудейскій!" При этомъ каждый изъ нихъ плевалъ Ему въ лице, бралъ изъ Его рукъ трость и ударялъ ею по Его лицу. Можно себѣ представить, что это была за ужасная картина! Можно себѣ вообразить, какой видъ имвлъ въ это время Христосъ! Безъ сна, въ безпокойствъ, въ мученіяхъ и истязаніяхъ проведенная ночь конечно положила свой глубокій отпечатокъ на Его лице, которое было покрыто ручьями крови, текшей изъ ранъ, причиненныхъ терновымъ вёнцемъ, слюною плевавшихъ волновъ... Присоедините въ этому еще странное облачение и вротвій ангельскій взглядъ Інсуса... Такая картина могла поразить не одну жену Пилата, которая "изъ окна своей спальни" очевидно могла видеть не "красиваго, златокудраго галилеянина", а лишь этого невиннаго Страдальца 45), но она поразила бы и более черствое сердце. Едва ли можно допустить, чтобы

<sup>49</sup>) Когда Пилатъ склонялся уже на сторону враговъ Інсуса, предостерегательный голосъ меба явился на защиту невяннаго Страдальца. Жена Пилата, Клавдія Пронула, накъ называетъ ес преданіс, приолала сказать нужу: "не двлай ничего праведнику тому, потому что я нынв во снё много пострадала за Него". По римскимъ законамъ было строго запрещено женамъ судей и областныхъ начальниковъ визшиваться въ должностныя двла мужей. Сявдовательно, если жена Пилата рёшилась прислать свой голосъ мужу, когда онъ сидвлъ на судейскомъ мѣстѣ, то это значитъ, что она слишкомъ убёмдена была въ двйствительности небеснаго наставленія, открытаго ей во сиѣ. Ср. Филарета, бесѣд. о строд. ч. II, стр. 83.

28\*

человъкъ могъ такъ пасть нравственно глубоко, что его не растрогала бы эта картина. Какъ бы человъкъ на палъ, но онъ никогда не можеть погасить въ своей ауше ту божественную искру, которая назыгается совёстью, стражемъ нравственнаго закона. Это же самое нужно сказать и о Пилатв. Онъ былътиранъ, привыкъ къ неправдамъ и жестокостямъ всякаго рода; онъ былъ правственно глубоко развращенъ, вакъ и всякій римскій вельможа того времени; онъ быль скептикъ, что видно уже изъ его насмъщливаго вопроса: "что есть истина?" и слъдовательно индифферентно относился къ религіознымъ вёрованіямъ; наконець онь быль человекь слабохарактерный или даже совстмъ безхарактерный и всегда могъ стать подъ вліяніе характера более сильнаго, какимъ обладали напр. Кајафа или Ананъ... Все это правда, но нельзя также отрицать и того, что Пилать быль человёкь, что и въ его душё еще теплилась божественная искра нравственнаго закона, что и онъ еще могъ раздичать добро отъ заа, истину отъ лжи, ангела отъ діавола и предпочитать первое послёднему. Судебный процессъ выясниль Пилату невинность Іисуса, по крайней мёре съ юридической точки зрёнія. Оставалась для него подъ сомнёніемъ быть-можеть тольконевинность Христа по отношенію къ религіознымъ іудейскимъ мудрствованіямъ.... Представимъ теперь себъ, что Пилатъ выходить изъ своихъ покоевъ и его взору представляется та ужасная картина, которую мы изобразили выше. Кроткій видъ Христа. Его жалостное положение и причиненная Ему жестокость еще болве могли убъдить Пилата въ томъ, что бъдный узникъ если и заслуживаеть какое-нибудь наказание за свою мечтательность, то уже достаточно наказанъ теперь и безъ того 40). Нужно представить теперь себъ душевнее состояние Пилата, чтобы понять, какъ въ немъ явилась мысль спасти Інсуса какъ человъка, по его убъждению совершенно невиннаго. Но какъ спости Его? Показать въ этомъ калконъ виде народной толие: неужели же и этоть видъ не тронетъ Его обвинителей, особенно.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Пилать едва ли желаль, чтобы вонны такъ далеко простерли свое безчеловѣчіе; но съ другой стороны онъ не могъ и препятствовать имъ, такъ какъ подобныя истязанія надъ обвиндемыми уже давно вошли въ обычай римскихъ солдать.

твхъ, которые не питали къ нему личной ненависти? Съ этою ныслію Пилать, какъ мы видели, выходить въ народу и говорить: "воть, я вывожу Его къ вамъ, чтобы вы знали, что я не нахожу въ Немъ никакой вины". Въ это время изъ преторіи выходить и самъ Христосъ, облитый кровію, полуповрытый баграницею, съ терновымъ вънкомъ на головъ, которая также была вся изъязвлена и окровавлена. "Се человъкъ!" говоритъ Пелать тронутый очевидно жалкимъ видомъ Інсуса. Словъ Пилата нельзя понимать иначе, какъ только слёдующимъ образомъ: "се человъкъ! Посмотрите, есть ли въ Его лицъ что-либо деракое ни идтежное, въ Его положении что-либо опасное иля правительства. Смотрите, какъ Онъ въ угодность вамъ поруганъ и измученъ!" Такимъ образомъ самимъ поруганіемъ Христа Пилать думаль возпользоваться въ Его пользу. И действительно. слова Пилата и жалкій видъ Христа, какъ-будто тронули ивноторыхъ наъ іудеевъ. Раздалось еще несколько голосовъ: "респни, распии Его!" но уже не съ прежнимъ ожесточениемъ. Первосвященнки и старайшины конечно замётные это и потому начали вричать сами вмёстё съ народомъ (Ісан. XIX, 6). Многочисленная тодпа слугъ и приверженцевъ ихъ кричали то же самое, наступили минуты самыя рёднительныя. И Пилать чувствуя, что осудных Інсуса, онъ поступить противъ голоса своей совъсти, очевидно не могъ ничего спазать вромв того, что онъ двиствительно и сказаль: "если вы такъ упорны, то возьмите Его и распните, если можете сами, а я еще разъ скажу вамъ, что по римскимъ законамъ я яе нахожу въ Немъ никакой вины". Первосващенники и старвищны народные, при всемъ своемъ желанія видёть Інсуса осужденнымъ по рименимъ законамъ, послё этихъ словъ Пидата очевидно принуждены были оставить на время свою надежду и снова обратиться из обвинению Христа въ преступленіи по іудейскимъ законамъ, а при помощи фарисейскаго правовъдънія имъ было нетрудно доказать, что по закону Моисея, Інсусъ достоинъ смерти. Обвинение Інсуса Христа въ присвоеніи имени Сына Божія вызвало впрочемъ у Пилата совершенно иное впечатлёніе, чёмъ какое предцолагали обринители. Пилатъ, по свидътельству Іоанна, испугался теперь еще болве. До сихъ поръ онъ боялся осудить только невнинаго человъка, праведника, необынновеннаго мужа; но теперь онъ уже

страшился произнести приговоръ надъ Сыномъ Божіниъ 47). Какъ язычникъ. Пилатъ могъ върить, что боги въ человъческомъ видъ иногда нисходять на землю и раждають полубоговъ. Можетьбыть онъ не находилъ ничего невозможнаго и въ томъ, что такой полубогъ явился въ Іудев и теперь предсталъ предъ его судилище 48). Исполненный страха и недоумёнія, Пилать немедленно вошель въ преторію приказавъ, какъ мы видёли, слёдовать за собою и Інсусу, "Откуда Ты?" спросиль онъ Інсуса, разумъя конечно не мъсто рожденія, но желая разузнать отъ самого Христа все, что только Ему самому было извёстно о Его происхождении. Суевърный, напуганный язычникъ безъ соинвнія готовъ былъ вёрить всему, что бы ни было сказано самаго чудеснаго. Но Христосъ модчалъ. Если въ этому присоединить чудный сонъ жены Пилата въ пользу Узника, ей до того совершенно неизвёстнаго и иновёрнаго, затёмъ необыкновенное поведение Інсуса: Его молчание, терпиние, возвышенность мыслей и чувствъ, то кажется, что Пилатъ былъ вполнъ убъжденъ въ той мысли, что онъ видить предъ собою полубога, Сына Божія. Если онъ не слышалъ отъ Христа признанія, что Онъ есть Сынъ Божій, то онъ не слышалъ также отъ него и отрицанія этого. Обращаясь къ обвинителямъ. Пилать также не могъ сказать, что обвиняемый не признаеть Себя виновнымъ въ присвоенія Себё имени Сына Божія, такъ какъ и самъ Христосъ не отренся предъ нимъ отъ этого имени, и первосвященники могли указать множество свидателей, которые слышали, какъ Онъ называлъ себя Сыновъ Божинъ, Мессиею; но Пилатъ могъ отказаться отъ осужденія Інсуса, какъ невиннаго съ точки зрвнія римскаго законодательства: онъ могъ указать первосвященникамъ на то, что подсудиный, если въ чемъ-илбудь и виновенъ (Пилать могь обвинять Інсуса, только какъ либеральнаго мыслителя или мечтателя), то онъ уже достаточно наказанъ и безъ того. Онъ могъ снова отклонить отъ себя окончательное рашеніе дёла, указавъ напр. на Ирода, вёдёнію котораго могь под-

<sup>&</sup>quot;) Златоусть, Бесёд. на Іоан. LXXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Изъ книги Двяній апостольскихъ мы знаемъ напр., что Ликаонцы, увидввъ чудо совершенное ап. Павломъ, посчитали Павла за языческаго бога-Меркурія, в его спутника Варнаву-за Юпитера. Ср. Двян. XIV, 11, 12.

лежать Христосъ, канъ галилеянинъ; наконенъ какъ представитель Кесаря, онъ могъ явно принять Хоиста подъ защиту римскаго правосудія, какъ человъна преслидуемаго синедріономъ по личнымъ видамъ. И дъйствительно судя но нашимъ свангельскимъ повъствованіямъ можно завлючить, что защита Пилата была довольно сильна, почему первосвященники принуждены были оставить обвинение Інсуса въ нарушения отечественныхъ законовъ и снова обратиться въ первону обвинению въ престуцения противъ величества. Здъсь первосвященники и книжники придумали новый способъ, какъ усилить свое обвинение и сдълать его неотразниымъ: "если отпустищь Его, ты не другъ кесарю". Наущенная чернь вторила имъ, упрекая Пилата въ невърности своему государю. Эти совершенно неожиданныя слова внезацию потрясли всю твердость Пилата. Быть или даже только называться другомъ кесаря составляло гордость первейшихъ лодей въ Риме, вельмомъ и саместоятельныхъ начальниковъ обширнайшихъ римскихъ провинцій. Иродъ считалъ для себя особенною честью называться и слыть въ народе другомъ Августа. Тёмъ болёе долженъ быль дорожить этинъ имененъ римскій всадникъ-Пилать, которому еще слишкомъ далеко было до того, чтобы повелитель всего міра назваль его свонив другомь. "Если отпустишь Его, ты не другъ кесарю", эти слова, сказанныя предъ везнъ народонъ устани цълого синедріона, заключали въ себъ для Пилата понотнит потрясающую силу. Стало ясно, что первосвященники уже были готовы перенести дало на судъ несаря, чтобы тамъ вилоте съ Христонъ обвинить и Пилата, какъ измённика, который не радить о чести и власти своего повелителя. Обенневіе предъ кезаремъ въ измънь было бы еще не такъ укасно, еслибы римскій престоль занималь тогда Августь или подобный ему. Можно было бы надаяться, что этоть римсний полубогъ, забывъ свою личность, разсмотрить дъло въ его истанномъ свётъ. Но въ это время Римъ находелся подъ нелъзнымъ спилетромъ Тиверія, который не имъя довърія и расположенности даже нъ своимъ роднымъ, исполнившись сомивнія и притворства, тереаль каждаго по самому незначительному подозранию, предъ которымъ обвинение въ преступления противъ величества было навсегда для обнинаемаго посмоднима обраненісих и который довъряль и даже награждаль за каждый самый

постыдный доносъ. Затёмъ, промѣ предстоявшей опасности со стороны кесаря, Пилату незьзя было относиться равнодушно и къ той онасности, которая угрожала со стороны самаго народа іудейскаго. Необузданцая, подотреваемая первосвищенниками іудейскими толпа часъ отъ часу становилась бурнве и мятекнъс. Свиръпый врикъ ся уже предвъщалъ недоброс. Гороть преторьянцевъ ничего не значила въ сравнении съ безчисленнымъ множествомъ іудеевъ. Конечно народное возмущение было непріятно для Пилата и само по себё; не этого мало, за него прилядось бы отвёчать еще и предъ кесаренъ. А что корошаго ногъ ожидать Пилать въ томъ случав, еслибы дошло до сведения Тиверія, что единственною причиною народнаго возмущенія въ этомъ случей быль отвазъ, сдъленный ремскимъ прокураторомъ іудейскому народу, требовавшему казин для каного-то Інсуса, личнаго врага самаго императора? Очевидно подобныя мысли могли смутить и не Пилата. Для защищенія невичнаго Інсуса въ этопъ олунах нужно было всенародно отназаться оть дружества съ весафемъ и презръть опасность собственной жизня. Но для такой вельной мертвы нуженъ былъ духъ гораздо беле твердый, чемъ духъ Пилате. Такимъ образомъ, Пилату волей-неволей пришлось .уступить необходимости.

Изъ сназаннаго видно, что поведение Пилата въ судебномъ разбирательства дала Інсуса должно быть объясняемо не только лячными свойствами самого Пилата, каръ думаетъ Шлейермахеръ, но болве всего твиъ стечениемъ обстоятельстви и твиъ положе. ніснь, въ которонь находнися тогда Пилать. Поставьте на ивсто Пилата всяваго другаго человака, съ незаглушенною совъстію, ямёющато понятіе о справедливости и иёкоторую охоту въ ней, но изъ детства привыжшаго по обычаю всёхъ римскихъ вельможь того времени ставить политическія соображенія выше правственныхъ требований, смотрёть не столько на совёсть, еколько на обстоятельства, угождение несарю считать высшинь вакономъ своихъ дъйствій, казаться справедлявымь, гдъ можно это сдвиать безъ вреда для себя, оденить словомъ, поставьте на мвото Пилата обытновеннаго человвка, непосредственно взятаго нат той или хругой общественной среды даннаго времени, и онъ будеть вести себя, какъ велъ Пилатъ. Тольво тотъ, вто олицетворяль бы собою правду и нотину, нео ради истины рашился бы по-

жертвовать своими собственными выгодами и своими личными интересами, вто ради истины презрълъ бы опасность для своей жизни и своего благосостоянія, только тотъ могъ бы повести дъло иначе, чъмъ Пилатъ. Впрочемъ говоря это, мы вовсе не имъемъ въ виду оправдывать поведеніе Пилата. Преторія Пилата хотя и могла служить убъжищемъ невинности человъческой, но она не могла вмъстить въ себъ правды Божіей. Уже самое иервое дъйствіе Пилата было вмъстъ съ тъмъ и первою измъною истинъ: онъ хотълъ отклонить отъ себя осужденіе невиннаго, предоставляя Его то Ироду, то самимъ іудеямъ, какъ будто бы нозволить другимъ сдълать злодъяніе не одно и то же что совершить его и самому!

Нечего конечно и говорить о томъ, что въ смертномъ приговоръ, произнесенномъ надъ Інсусомъ Христомъ сначада јерусалинскимъ синедріономъ, а потомъ и римскимъ прокураторомъ, Інсусъ Христосъ на нашалъ для Себя инчего новаго. Онъ уже давнымъ-давно зналъ, какая участь ожидаеть Его и не только знагъ Самъ, но говорилъ объ этомъ не разъ даже и другимъ (Ср. напр. Мато. ХХ, 18, 19). Какъ же смотрёть на это предсказание Христа о предстоявшей Ему крестной смерти? Конечно предсказание это для человёка вёрующаго во Христа, какъ Сына Божія, понятно вподнё. Но есть люди, которые хотять объяснить его родомъ естественного предчувотвія или догадни. Къ числу такихъ людей принадлежить между прочимъ лучшій изъ евангельскихъ вритиковъ-Фридрихъ Шлейериахеръ. Онъ допускаеть \*\*), что Інсусъ Христосъ имълъ самое твердое убъждение въ предстоявшей Ему крестной смерти, несмотря на то, что было нного шансовъ и для противнаго: Іуда могъ отказаться отъ своего элодейскаго намерения вер-за какого-нибудь скрупола, Христосъ могъ не пойти туда, гдъ думалъ бы найти Его Гуда, Пилать могь рышить двао въ подьзу Інсуса и т. п. При всемъ тожь Шлейериахорь не хочеть допустить, чтобы это предвадзніе Своей смерти было у Христа божественнымъ, нечеловъческимъ, такъ накъ въ этомъ случаъ, по мязнію Шлейермакера, во Христь уничтожилась бы де истинность Его человачества. Воть почему Шдейевнахерь можеть допустить во Христе только

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Das Leben Iesu, crp. 438 439.

особенно сильную способность къ предчувствію, виртуозность созерцанія вещей. Чтобы доказать эту мысль необходимо войти по словамъ Шлейермахера въ болве частное изслёдованіе того, что Христосъ ногъ предполагать и чего въ данномъ случав Онъ могъ или долженъ былъ ожидать. Но эти два вопроса находятся будто бы въ весьма тёсной связи съ третьимъ: что могъ бы сдёлать Христосъ еще, еслибы Онъ могъ прожить дольше? По мнёнію Шлейермахера, Інсусъ Христосъ ни въ чемъ будто бы не быль такъ убъжденъ, какъ въ томъ, что Его ученіе можеть принести свои плоды лишь после Его смерти, что организація собственно царствія Божія можеть начаться лишь тогда, когда Его самого уже не будеть более въ кивыхъ. Такинъ образомъ для Христа, думаеть Шлейермахеръ, уже не было основанія желать дальнёйшаго продленія Своей жизни, ибо общество върующихъ само собою могло развиваться и безъ Hero изъ твхъ зародышей, которые были посвяны Имъ въ сердцахъ учениковъ. Итакъ для Христа не было основанія беречь Свою жизнь и избъгать преслёдованій, которыя уже начивали подыматься противъ Него со всёхъ сторонъ: въ Іудев чрезъ непосредственное воздействіе синедріона, въ Галилев и Перев со стороны традиціонной партія за Его оригинальное толкованіе закона, а также и со стороны подозрительнаго и недовърчиваго Ирода, считавшаго Інсуса Христа за усъченнаго имъ Іоанна Крестителя. Обо всемъ этомъ Христосъ зналъ конечно съ опредвленнватею точностію. Воть почему Онъ и могь имвть твердое убъждение въ томъ, что рано или поздно Онъ попадетъ въ руки своихъ враговъ. Но такъ какъ Онъ не могъ предположить, что будеть умерщвленъ саминъ народонъ, потому что въ этомъ случав еврейскій народъ былъ разделенъ на две партін-одна за Него, другая противъ Него, то Ему оставалось только одно предположение, что Онъ будетъ казненъ римокимъ правительствоиъ. Отсюда же Онъ долженъ былъ предвидъть будто бы и то, что умретъ именно крестною смертію, такъ какъ распятіе на кресть или на "несчастномъ деревъ" было у римлянъ самымъ обыкновеннымъ родомъ смертной казни; оно практиковалось повоюду, гдъ осужденными на смерть являлись лица, нениввшія правъ римскаго гражданства. Такимъ образомъ въ предсказанік Інсуса Христа о Его врестной смерти, по мивнію Шлейер-

махера <sup>30</sup>) не заключается ничего, кром'я яснаго пониманія Іисусомъ Христомъ настоящаго положенія Своего дёла.

Не дунаемъ, чтобы съ такимъ мнъніемъ Шлейернахера могъ согласиться безпристрастный изследователь евангельской истории. Тонвость діалектики никогда не можеть сврыть неистинности самаго объясненія. Правда, Інсусъ Христосъ даже и совершенно естественнымъ путемъ могъ предвидъть нъчто недоброе для Себя со стороны овнатической и притомъ грубой массы народа, постоянно возбуждаемой внижниками и фариссями, которыхъ такъ открыто и безпощадно громилъ въ своихъ ръчахъ Інсусъ. Онъ могъ предвидёть это уже потому, что еврейскій народъ дёйствительно нисколько разъ и раньше обнаруживаль свое намиреніе умертвить Его, точние — побить камиями (но никакь не распять). Допустимъ все это такъ, но какія спрашивается данныя были для того, чтобы Інсусъ Христосъ могъ предвидёть Свою смерть со стороны римскаго правительства, суду котораго Онъ могъ быть преданъ только какъ политическій или гражданскій преступникъ? Гражданскимъ преступникомъ Онъ не былъ, да и быть разумитется не могь, революціоннымъ агитаторомъ также не можеть быть названь Тоть, который повельваль воздавать кесарево кесареви. Противникомъ кесаря не признала Христа, какъ мы видёли, и самая гражданская власть. А если такъ, то естественнымъ путемъ Онъ ни въ какомъ случав не моть предвидёть, что Его земная жизнь должна окончиться ниенно врестною смертію. Правда, римляне имвли обычай предавать крестной смерти нёвоторыхъ уголовныхъ преступниковъ, но они распинали только невольниковъ или рабовъ, которые рямлянами едва ли считались за людей. Изъ жителей римскихъ провинцій, какою была и Іудея, распинали лишь разбойниковъ и политическихъ агитаторовъ <sup>51</sup>), но Христосъ не былъ ни твиъ, ни другимъ. Осуждение Інсуса Христа на крестную смерть, предуставленное въ Божественномъ совътв прежле сложенія міра, со стороны Пилата было ничто совершенно случайное, что не могло предвидъть никакое человъческое предчувствіе. Предчувствіе имветъ своимъ содержаніемъ нвчто темное.

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 442.

<sup>&</sup>quot;) V. Twetsten, RD Mare. XXVII, 38.

неопредёленное и смутное, его никогда нельзя отожествлять съ тёмъ, что говоритъ напр. Христосъ о предстоявшей Ему смерти у Матеея: "Вотъ мы восходимъ въ Іерусалимъ и Сынъ чедовѣческій преданъ будетъ первосвященникамъ и книжникамъ и осудятъ Его на смерть и предадутъ Его язычникамъ на поруганіе и біеніе и расцятіе" (Ме. ХХ, 18, 19). Если только не отвергать подлинности евангельскаго текста (а Шлейермахеръ его повидимому не отвергаетъ), то для всякаго очевидно, что Христосъ имѣлъ о Своей смерти не предчувствіе, но такое ясное сознаніе, которое возможно только уже для очевидца, свидѣтеля самаго событія, — а такого предвѣдѣнія нельзя объяснить никакими человѣческими способностями, какъ хочетъ Шлейермахеръ со своими сотоварищами: оно возможно только для одного Бога или же только для тѣхъ, кому Богъ даетъ власть цоднимать завѣсу будущаго.

Теперь перейдемъ вы разсмотрёнию нёкоторыхъ частныхъ возраженій, направляемыхъ отридательною вритикой противъ евангедьскихъ повёствованій о судъ Лилата надъ Інсусомъ Христомъ. Прежде всего намъ здёсь пріятно отмётить тоть факть, что при всей своей ревности отрицательная критика оказалась безсильною указать въ данномъ случав "непримиримыя противорвчія" евангельскихъ повёствованій и потому отмёчаеть только одни "уклоненія" (die Abweichungen), которыя состоять главнымъ образомъ въ томъ, что евангелисть Іоаннъ подробнѣе, наглядиъе и естественные представляеть судопроизводство Пилата, чымь другіе евангелисты 52). Но ясно, что и это возраженіе отрицательная вритика представляеть лишь за неимвніемь ничего лучшаго. Что одинъ писатель говоритъ подробнъе и нагляднъе, другой сжатье и совращенные, это зависить не оть самаго событія, а скорве отъ цичныхъ вачествъ писателя, и на основании стидистическихъ данныхъ можно судить только о личныхъ достоинствахъ или недостаткахъ самого писателя, но никакъ не о достовёрности или недостовёрности его цовёствованія. Далёе, отрицательная критика съ недовъріемъ относится къ тому, что о судъ Іисуса Иродомъ ничего не говоритъ ни Матеей. ни Маркъ, ни

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 429-480; Strauss, Das Leben Iesu. II, crp. 494-495 n gp.

Іоаннъ. Особенно молчаніе Іоанна отрицательной критикъ 53) кажется совершенно непонятнымъ. Іоаннъ одинъ только говорить о допросв Інсуса первосвященникомъ Анною, -- какимъ же образомъ онъ ногъ опустить въ своемъ повъствования судопроизводство Ирода? Что касается повёствованія Іоанна о допрост Інсуса первосвященникомъ Анною, то объ этомъ мы уже говорили; на настоящій же вопросъ мы можемъ отвѣтить только кратко: Іоаниъ ничего не говоритъ о судопроизводствъ Ирода надъ Інсусомъ, потому что у Ирода не было никакого судопроизводства надъ Інсусомъ. Иродъ предлагалъ Інсусу "многіе вопросы: но Онъ ничего не отвъчалъ ему" (Лук. ХХШ, 9). Это обстоятельство такимъ образомъ не имвло никакого существеннаго значенія въ судьбѣ Іисуса, а потому и пропускъ его въ евангельскихъ повъствованіяхъ ни для кого не могъ быть ощутительнымъ. Что касается возраженій отрицательной критики противъ самаго событія, то въ нъвоторомъ отношеніи они могуть быть названы довольно интересными. Впрочемъ возраженій противъ самаго событія въ данномъ случав почти не существуеть; только второстепенныя и побочныя обстоятельства разбираемаго нами событія подвергаются иногда нападкамъ со стороны отрицательной критики. Таково напр. сновидение Пилатовой жены. Отрицательная критика вообще неохотно соглашается съ твиъ мнинено, что въ этомъ сни непосредственно дийствоваль голось Божій въ пользу Христа и въ предостережение Пилата; но она не прочь отъ той мысли (не говоримъ убъжденія), что это сновндение случилось по наущению діавола, которому бы хотвлось такъ-сказать отсрочить или заторнозить совершение яскупленія человізчества чрезъ удержаніе Пилата отъ произнесенія надъ Інсусомъ Христомъ смертнаго приговора. Конечно отрицательная критика высказываеть это возражение шутя, хотя едва ли шутки умъстны въ настоящемъ случав. Мы знаемъ, что самъ Інсусъ Христосъ нёскольво разъ предостерегалъ Іуду Исваріотскаго оть увлеченія гибельною страстію, указываль на него именно какъ на Своего предателя. Съ точки зрвнія отрицательной вритики слъдовало бы предположить, что и самъ Христосъ хотвлъ "тормозять" дело искупленія падшаго человёчества.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 499.

Другое возражение касается умовения рукъ Пилатомъ. Исходя изъ того. что объ этомъ обычат доказательства невиновности уцоминается еще во Второзаконіи (XXI, 6), отрицательная критика утверждаеть, что этоть обычай существоваль только у однихъ іудеевъ, что у римлянъ его не было и что слъдовательно Пидать, какъ римлянинъ, не могъ пользоваться чужеземными обычаями 54). Не указывая на то, что съ людьми говорять обыкновенно только на языкв, который имъ понятенъ, мы скажемъ нёсколько сдовъ о нелогичности дёлаемаго отрицательною критивой умозаключенія. Предположимъ, что въ какой-нибудь русской книгъ мы встрътили замътку, что между русскими существуеть обычай-изъявлять свое уважение въ старшимъ снятиемъ съ головы своей рудажки. Логично ли было бы на основании этой замътки утверждать, что такого обычая никогда не существовало ни у нъмцевъ, ни у оранцузовъ. То же самое нужно сказать и объ обычав свидетельствовать свою неприкосновенность къ какому-нибудь преступленію умовеніемъ рукъ. Во Второзаконія не говорится того, что этоть обычай существоваль у однихъ только евреевъ и болве ни у кого; во Второзаконіи ричь идеть только объ обычав еврейскомъ, но этимъ очевидно еще не искдючается возможность такого же обычая и у другихъ народовъ. И мы дъйствительно знаемъ, что обычай омовеніемъ рукъ доказывать свою неприкосновенность къ преступленію кромъ іудеевъ существоваль еще и у другихъ народовъ древняго міра. Такъ объ умовении рукъ, какъ о символъ очищения свидътельствують Гомеръ, Эврипияљ, Триклиній, Овидій, Сенека и др. 55). Наконецъ извъстно, что въ римскихъ храмахъ всегда находились губки (labra) дли омовенія рукъ въ знакъ нравственной чистоты при входъ въ самый храмъ. Такимъ образомъ ясно, какое значение можеть принадлежать разбираемому нами возраженію.

446



<sup>\*\*)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 503-504.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., стр. 549; болбе подробное изслёдовение объ этомъ обычаё можно найти у Лонейере (de lustr. vete. c. 16), Зауберта (de sacrific, II, p. 256), Эваньда (emblem. sacr. tom., II, p. 39), Пеейеера (antiq. gr. I, сар. 24 и 39), Вольеа (cur. philol. ad Mtth. XXVII, 24) и др.

Въ заключение не лищнимъ считаемъ упомянуть, что въ сочиненіяхъ евангельскихъ критиковъ можно встрётить я еще некоторыя возраженія, касающіяся свангельскихъ повёствованій о судопроизводствъ Пилата, -- но возражения эти таковы, что положительно не заслуживають серьёзнаго вниманія. Таково, напр. суждение Паулюса 56), а затёмъ и Штрауса 57), что венецъ, бывшій на главѣ Сцасителя, не могъ причинять Ему никакой боли: таково предположение того же Штрауса, что выражение издеевъ: "провь Его на насъ и на дътяхъ нашихъ" есть будто бы измышленіе самого евангелиста <sup>58</sup>), таково мивніе Шлейсрмахера, что Пилать не могь предлагать іудеямь освободить Інсуса прежде произнесенія приговора, такъ какъ это было бы будто бы нравственною несправедливостію по отношенію въ самому обвиняемому 59) и т. п. Но, повторяемъ, возражения эти не заслуживають опроверженія; а потому мы и переходимъ къ издоженію следующаго событія.

#### ГЛАВА УШ.

#### Распятіе Імсуса Христа.

По римскему обычаю, узаконенному въками, смертный приговоръ приводния въ исполнение римские же солдаты. Это подтверядаеть и Евангелие. Когда Пилатъ поръшнаъ наконецъ предать Іисуса престной смерти, римские воины онали съ Него багряпику, надътую въ поругалие, облекия Его въ Его собственныя одежды и вмъсть съ двумя другими осужденными на смерть преступниками повели Его на мъсто назни или лобное мъсто-Голгову. Інсуса сопровождало много народа: нъкоторые по злорадотву, другие изъ сострадания. Изнуренный и измученный Христосъ во время этого печальнаго шеотвія въ понцѣ города настолько панемогь, что упалъ подъ тяжестью креста Своего и не

- <sup>16</sup>) Commentar, Th. 3, crp. 721-722.
- ") Das Leben Iesu, II, orp. 806.
- <sup>10</sup>) Ibid., crp. 504.
- ") Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 488.

могъ нести его даляе. Въ это время вавстрячу шелъ съ своего поля нъвто Симонъ Киринейскій. Вомны схватили его и заставили нести кресть Інсусовъ. Многія изъ участвовавшихъ въ этомъ шествів женщинъ плакали и рыдали объ Інсусь. Но Інсусь, обратившись къ нимъ, сказалъ: "дщери јерусалимскія! не плачьте обо Мив, по плачьте о себв и о двтяхъ вашихъ. Ибо приходять дни, въ которые скажуть: блаженны неплодныя, и утробы неродившія, и сосцы не питавшіе. Тогда начнуть говорить горамъ: падите на насъ, и ходмамъ: покройте насъ. Ибо если съ зеленвющимъ деревомъ это двлаютъ, то съ сухимъ что будетъ "? Пришедъ на мъсто казни, воины распяли Інсуса и съ Нимъ двухъ преступниковъ, одного -- по правую, а другаго--- по левую. сторону. По принятому обычаю предъ распятіень осужденнаго обыкновенно пояли виномъ, смёшаннымъ съ смирною, --- питье, производившее омрачение разсудка и раздражение нервовъ,--всявдствіе чего несчастные распинаемые по крайней мврв въ первыя минуты не вполнъ сознавали и чувствовали причиняемыя имъ страданія. Такое питье подносили предъ распятіемъ и Інсусу Христу. Но Онъ не принядъ его, жедая сознательно пострадать и умереть за избавление многихъ. При этомъ Онъ даже молился за Своихъ распинателей, потому что они не въдали, что творили. При вреств Іисуса стояли многіе и смотрели; виёсте съ ними насмёхалнеь и начальники ихъ, говоря: "кругихъ спасалъ, пусть спасеть Себя самого, соли Онъ Христосъ, избранный Божій". Вонны также ругались надъ Нимъ, говоря: "соли Ты дарь іудей». скій, снасн Себя самого". Злословили Его и проходящіе, вивая. головами своими и говоря: "разрушающій храмъ и въ три дня. сознающій! спасн Себя самото. Есян Ты Сынь Божій, сойдж со креста". Одинъ наъ повъщенныхъ злодвевъ также злословилъ Его и говориль: "если Ты Христось, спаси Себя и насъ". Другой же напротивъ унималь его и говориль: "нин ты не боншься: Бога, когда и самъ осужденъ на тоже? И мы осуждены справедлево, потому что достойное по деламъ нашемъ приняли; а Онъничего худаго не сдёдалъ". При этомъ онъ сказалъ Інсусу: помяни Меня, Господи, когда придешь во царствіе Свое". Інсусь отвѣчалъ ему: "истинно говорю тебѣ, нынѣ же будешь со Мною въ раю". Пилатъ между прочимъ велёлъ сдёлать и надпись ж прибить ее на кресть Інсуса. На этой надписи было написано

на трехъ языкахъ: Інсусъ Назорей царь Іудейскій. Эту надпись читали многіе изъ іудеевъ, потому что мёсто, гдё быль распять Інсусъ, было недалево отъ города, а написано было по-еврейски, гречески и римски. Первосвященники іудейскіе явившись къ Пилату, сказали ему: "не пиши: царь Іудейскій, но что Онъ говоридъ: я царь Іудейскій". Но Пилать отвічаль имъ на это: "что я написалъ, то написалъ". Воины же, когда распяли Інсуса, взяли одежды Его, и разделили на четыре части, каждому воину по части. Хитонъ же былъ не сшитый, а весь тканый сверху. Вотъ почему воины и портшили такимъ образомъ: "не станемъ раздирать его, а бросимъ о немъ жребій, чей будетъ". Такимъ образонь и здёсь исполнились слова Пророка: "раздёлили ризы Мои между собою и объ одеждъ Моей бросали жребій" (Пс. 21, 19). При вреств Інсуса стояли матерь Его и сестра матери Его, Марія Клеопова, и Марія Магдалина. Інсусъ, увидёвъ матерь и ученика, воторего любилъ, говоритъ матери Своей: "жено! се, сынъ твой". Потомъ говорить ученику: "се матерь твоя"! И съ этого времени ученикъ сей взядъ ее къ себъ. Въ шестомъ часу настала тьма по всей землё и продолжалась до часу девятаго. Въ девятомъ же часу Інсусъ возопилъ громкимъ голосомъ: "Или, Или! лама саваховни"? то-есть: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставилъ". Нёкоторые изъ стоявшихъ тамъ, слыша это, говорили: "Илію зоветь Онъ". "Жажду", снова произнесъ Іисусъ, и тотчасъ побъжалъ одинъ изъ нихъ, взялъ губку, наполнилъ уксусомъ и наложивъ на трость, давалъ Ему пить. А другіе говорили: "постой, посмотримъ, прійдеть ли Илія спасти Его". Інсусъ же опять возопивъ громкимъ голосомъ и сказавъ: "совершилось"! — испустилъ духъ. Въ это время послёдовали необычайныя знаменія: завёса въ храмё раздралась надвое сверху до низу; и земля потряслась; и камни разстлись; и гробы отверзлись; и многія тёла усопшихъ святыхъ воскресли; и вышедши изъ гробовъ, по воскресения Его вошли во святый градъ и явились многимъ. Сотникъ же и тъ, которые съ нимъ стерегли Іисуса, видя землетрясение и все бывшее устрашились весьма и говоряли: "воистину Онъ былъ Сынъ Божій". Такъ какъ все это происходило въ пятницу, то јудеи, дабы не оставить тълъ на кресть въ субботу (ибо та суббота была день великій), просили Пилата, чтобы перебить у нихъ годени и снять ихъ. Вслёдствіе

этого, пришли воины, и у перваго перебили голени и у другаго, распятаго вмёстё съ Іисусомъ. Но подошедъ къ Іисусу и нашедши Его уже умершимъ, не перебили у Него голеней; но одинъ изъ воиновъ копьемъ пронзилъ Ему ребра, и тотчасъ истекла кровь и вода. Такимъ образомъ и въ этомъ обстоятельствѣ исполнились пророчественныя слова ветхозавѣтнаго писанія: "кость Его да не сокрушится" (Исх. 12, 46), "и воззрятъ на Того, котораго пронзили" (Захар. 12. 10). Свидѣтелемъ этого прискорбнаго событія былъ между прочимъ самъ евангелисть Іоаннъ.

Какія мученія испытываль на Голгоов Господь нашь Інсусъ Христосъ, прекрасно изображаетъ въ одной изъ своихъ бесваъ бывшій архіепископъ черниговскій Филареть. Только безчеловъчіе язычества, говорить онъ 60), и могло придумать такую страшную казнь. Даже одинъ изъ язычниковъ говорить, что эта казнь самая жестокая и самая ужасная, отъ которой надлежало бы освободить и глазъ и ухо и самую мысль челов'вческую <sup>61</sup>). Распятіе на креств-казнь самая мучительная и позорная. И ее подъялъ Христосъ Інсусъ. Жестокость мувъ распятія признана изслёдованіями врачей: а) ни на одной части тела нашего нътъ столько нервовъ и мелкихъ жилъ, какъ на ладоняхъ рукъ и ногъ, а самое легкое повреждение даже одного нерва причиняеть мучительную боль. Когда же столько нервовъ и жилъ было придавлено, повреждено, разодрано гвоздями на пречистыхъ рукахъ и ногахъ Спасителя: какую страшную муку претерпълъ Онъ! б) Неестественное, насильственное положение распятаго тела само по себе весьма тягостно, тяжесть тела висить на прибитыхъ рукахъ, и пригвожденныя ноги не облегчають ея, боль прибитыхъ рукъ и ногъ не дозволяеть сдёлать ни малъйшаго движенія въ облегченіе насильственнаго положенія твла; и чёмъ далёе, тёмъ невыносимёе становится эта неестественность положенія, тогда какъ тяжесть повисшаго тёла часъ отъ часу болѣе раздираетъ нервы и усиливаетъ страданія. в) Вмёстё съ тёмъ язвы рукъ и ногъ чёмъ долёе остаются на открытомъ воздухв, твмъ болве воспаляются и становятся жгучими. г) Навонецъ вровь при насильственномъ положении распя-

<sup>••)</sup> Бесвды о страд., ч. II, стр. 128-129.

<sup>&</sup>quot;) Cicero in Verrem. V, 66.

таго твла, когда повреждено столько нервовъ и жилъ, не можетъ нить правильного обращения: она приливаеть къ головъ, не инъетъ свободнаго перехода ни изъ правой стороны сердца, ни изъ легиаго въ лёвую сторону сердца, и безъ того полную кровью. Оть того въ сердцё происходить мучительная тоска, а въ головъ-круженіе. Безчестіе крестной казни превышало самую жестокость ея въ лицё Спасителя нашего. Чёмъ была казнь крестная въ глазахъ язычниковъ? Римляне осуждали на кресть только самыхъ отверженныхъ злодъевъ-убійцъ, бунтовщиковъ и присужаали въ ней только рабовъ. И вотъ въ число ваенхъ людей выюченъ Інсусъ Христосъ въ глазахъ языческаго міра! Потомуто проповёдь о врестё, какъ говорить апостолъ, для эллиновъбезуміе, крайняя глупость (1 Кор. 1, 23). "Вы почитаете, говорили язычники христіанамъ, не только человѣка, но что безчестно и для людей низкихъ, убитаго казнію крестною" \*\*). "Ихъ учитель убить на креств", говорить Цельзъ въ полномъ убвжденін, что ничего не могъ сказать хуже того о Христь Інсусь \*\*). Какъ смотръли. на эту казнь евреи? У іудеевъ висъть на деревъ значило то же, что быть проклятымъ, исключеннымъ изъ общества гражданскаго и религіознаго (Втор. 21. 23). И это еще отвоснлось въ твиъ, которые, бывъ побиты камнями, вёшаемы были на дерево. Что же думалъ еврей о томъ, кто живой рукаин нечистыхъ язычниковъ повъшенъ былъ на креств? Для іудея это быль провлятый изъ провлятыхъ. Апостоль говорить, что проповёдь о силё вреста для іудеевъ-предметъ соблазна (1 Кор. 1, 23)". Воть что значило быть распятымъ въ до-христіанскую эпоху! Теперь перейдемъ къ возраженіямъ, направляемымъ отрицательною критикою противъ разбираемаго нами событія.

На первомъ мёстё мы ставимъ возраженіе противъ самой смерти Христа. Лучшій изъ представителей отрицательной вритики Шлейермахеръ указываетъ между прочимъ на то, что въ новёйшее время много подымается споровъ, — правдоподобно и естественно ли, что Христосъ умеръ въ столь короткій промежутокъ времени и можно ли смотрёть на Его смерть, какъ на смерть дёйствительную? Для Шлейермахера впрочемъ будто бы положительно все равно,

<sup>\*\*)</sup> У Арнобія cont. gent. lib. I. п. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) У Орнгена cont. Cels. lib. b. n. 34. Tome lib. 2. n. 5. 8. 9. 81.

какой бы ни давали отвёть на этоть вопросъ 64). Онъ знаеть и утверждаеть только одно,-что нельзя доказать ни того, что Інсусъ Христосъ действительно умеръ, ни того, что Онъ на самомъ двлв не умиралъ. Но довврчивый читатель глубоко ошибся бы, еслибы повърияъ Шлейермахеру на-слово, такъ какъ на двав оказывается, что Шлейермахерь вовсе не хочеть утверждать того, что онъ только-что высказалъ,--что онъ вовсе неравнодушенъ къ тому или другому ришенію даннаго вопроса. Нить более точнаго признака наступленія действительной смерти, какъ тлёніе; это положеніе, говорить Шлейермахеръ \*5), принято вообще и въ судебной медицинъ. Но еслибы при этомъ положении мы стали утверждать, что Христосъ действительно умеръ, то какимъ образомъ, спрашиваетъ Шлейермахеръ, послъ этого воз-можно было бы примънять къ Нему слова псалма: "Твой святой не можеть видъть истления" 66). Конечно, продолжаеть вритикъ, нужно допустить, что въ томъ состояния Інсуса Христа, когда Его считали уже умершимъ, не было и самаго малъйшаго признака наступленія процесса разложенія или тлёнія, а слёдовательно не было и дъйствительной смерти. Далъе, когда ръшаютъ вопросъ въ пользу дъйствительной смерти, говоритъ Шлейермахеръ, то быстрое наступление ся объясняють обыкновенно нъжною и слабою конструкціею организма Іисуса Христа. Но ни въ жизни Христа, ни въ Его дъятельности, по словамъ Шлейермахера, нельзя найти основанія для подобнаго предположенія. Побои и истязанія, причиненныя Христу римскими солдатами, также будто бы не могли повліять на ускореніе Его смерти, такъ какъ такіе же побои и истязанія испытывали всегда и всв другіе осужденные на крестную смерть, а между тёмъ они часто оставались живыми на креств въ продолжение 5-6 сутокъ. Затвмъ, какъ на доказательство особаго изнеможенія Христа обыкновенно указывають на то обстоятельство, что воины заставили Симона Киринейскаго нести на Голгову вресть Інсусовъ. Правда,

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 443.

<sup>\*\*)</sup> Das Leben Iesu, crp. 443.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Здѣсь Шлейермахеръ указываеть очевидно на XV псаломъ, дѣйствительно примѣненный ап. Петромъ къ лицу Господа нашего Інсуса Христа (Дѣян. II, 27); слова эти впрочемъ приводятся Петромъ гораздо вѣрнѣе, чѣмъ Шлейермахеромъ, —именно: "не дашь святому Твоему увидѣть тлѣнія".

## исторія страданій господа нашівго інсуса христа. 453

допускаеть Шлейернахерь, несение креста обыкновенно воздагалось на самихъ же распинаемыхъ, но при этомъ Шлейермахеръ соватуеть своимь читателямъ не выпускать изъ вилу различія между Інсусомъ Христомъ и тёми, которые обыкновенно претерпѣвали врестную смерть. Во всякомъ случав, говорить вритикъ, это было большою редкостію, когда былъ расцинаемъ вто-нибудь изъ того власса людей, къ которому принадлежалъ Христосъ. А потому для Шлейернахера еще вопросъ. - заставили ли нести кресть Христовъ посторонняго человѣка потому, что самъ Христосъ уже онзически былъ неспособенъ къ этому, нин же только для того, чтобы отличить Его отъ всёхъ другихъ лицъ, которыя были осуждаемы въ такой же казни. Наконецъ Шлейермахеръ находить смерть Христа не необходимою и съ догматической точки эрвнія. На крестную смерть Христа смотрять вообще, какъ на удовлетворение правдъ Божией. Но Богъ, по мивнію Шлейермахера, не могъ найти для Себя удовлетворенія въ физической или твлесной смерти Іисуса. Въ этомъ отношении необходима смерть Христа тодько въ духовномъ смыслѣ, т.-е. для удовлетворенія правдѣ Божіей было необходимо только, чтобы сознание Христа было доведено до нуля; смерть же оизическая здёсь совершенно излишняя 67). Итакъ изъ представленнаго нами воззрънія Шлейермахера вовсе не вытекаетъ того, чтобы для него было совершенно безразлично дъйствительно ли умеръ Христосъ или Онъ имёлъ только видъ умершаго. Такимъ образомъ Шлейермахеръ вовсе не дълаетъ того на дълъ, что онъ высказываеть на словахъ. Какъ можно было видеть,--онъ гораздо болве склоненъ въ тому, чтобы не признавать двйствительной смерти Христа. Въ пользу такого предположения онъ увазываеть и различныя quasi-основанія, изъ которыхъ однакоже ни одно не можетъ быть названо более или менее удовлетворительнымъ. Но разсмотримъ этотъ вопросъ нёсколько частиве.

Что васается смерти Господа нашего Інсуса Христа въ собственномъ смыслъ, то съ догматической точки зрънія она абсолютно необходима для удовлетворенія правдъ Божіей, такъ какъ указываемая Шлейермахероиъ духовная (?) смерть Христа иску-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 443.

пила бы только духовнаго человъка; но человъкъ есть существо психо-физическое, а потому для его искупленія необходима смерть его искупителя такая, какая была рождена грёхомъ прародителей... Гораздо Трудиве повидимому рвшить возражение Шлейермахера, — какъ примёнить ко Христу изречение псалмопёвца: "не дашь святому твоему увидёть истлёніе", если Христосъ умеръ дъйствительною смертію. Совершенно справедливо, что мертвое твло очень способно къ тленію пли разложенію; но при известныхъ условіяхъ тоже самое тлёніе, хотя и не въ такомъ размвов, возможно даже и въ живомъ организмв. Чтобы убванться въ этомъ слёдуеть только вспомнить о моровой язвё, споилисе. элефантіазист и т. п. Конечно псалмоптвець разумвль не это тивніе, точно также какъ и не то, которому подвергается мертвое твло въ первое время послё смерти человёка; псалмопевецъ разумѣлъ не начало процесса разложенія и даже не самый этоть процессь, но уже именно результать разложенія или тльнія -- истявніе. Но на основанія евангельскихъ пов'яствованій никто конечно и не станетъ утверждать, чтобы твло Христа совершенно иставао. Далве, --- мы несогласны съ Шлейернахеромъ и въ томъ, чтобы человъческое тело вообще тотчасъ послё прекращенія жизненных функцій подвергалось процессу разложения. Уже самое понятие о различения разлагающагося твла отъ неразлагающагося съ логическою необходимостію требуеть допустить некоторый промежуточный пункть между этими двумя состояніями, — иначе немыслимо и самое различеніе ихъ. т.-е. если нътъ такого промежутка, то мы не можемъ и различать состояние разложения отъ состояния неразложения, мы не можемъ сказать, гдъ началось одно и окончилось другое, у насъ не было бы средства не допустить смъшенія этихъ двухъ диспаратныхъ понятій. Конечно, этотъ промежутокъ можетъ быть большій или меньшій, смотря по тому, подъ какими условіями находится то или другое мертвое твло. Если эти условія благопріятствують появленію разложенія, какъ напр. тепло, то этоть промежутокъ сокращается, въ противномъ случай, -- напр. при холодъ, наступление процесса разложения болъе или менъе задерживается. Иначе будеть совершенно непонятно, какимъ образомъ мертвое твло можетъ продежать иногда бодъе прододжительное время, не обнаруживая замётныхъ признаковъ разло-

## исторія страданій господа нашего інсуса христа. 455

женія. Но если такой промежутокъ переходнаго состоянія возможенъ, то спрашивается, — отчего же твло Христа до Его восвресенія не могло находиться въ такомъ именно нейтральномъ положеніи?

Шлейермахера, какъ нъкогда и Пилата (Мр. XV, 44), поражаеть (сравнительно) довольно скоро послёдовавшая смерть Христа. Дъйствительно, по изслёдованіямъ медика Рихтера, написавшаго цёдыхъ четыре трактата о тёлесныхъ страданіяхъ распятаго Спасителя и распинаемыхъ вообще 68), нѣкоторые несчастные могли проживать на кресть до трехъ, а иногда до шести и даже до девяти дней. Но самъ Шлейермахеръ допускаеть, что часъ смерти распятаго вполнё зависить отъ конструкцім его организма и предшествовавшихъ страданій. Если же имъя въ виду тяжесть врестныхъ страданій, мы обратимъ еще внимание и на интенсивность внутреннихъ страданий Христа, вслёдствіе которыхъ скорёе могла послёдовать консумпція жизненныхъ силъ и конецъ жизни, если къ этому мы присоединимъ еще то. что уже въ Геосиманскомъ саду Христосъ былъ изнуренъ до вроваваго пота и жаловался на немощь плоти, если мы примемъ во внимание то, что въ ночь съ четверга на пятницу Онъ нъсколько разъ подвергался бичеванію, которое одно оканчивалось нервако смертію бичуемаго, если мы примемъ наконецъ во внимание то истощание Христа, что Онъ даже не въ силахъ быль нести своего креста на Лобное мёсто, — то им нисколько не будемъ удивляться Его смерти, такъ скоро послёдовавшей за Его распятіемъ. Но Шлейермахеръ, какъ мы видёли, отчасти возражаеть противъ такого объясненія, доказывая ту мысль, что кресть могли поручить нести другому лицу лишь для того, чтобы отличить Христа отъ всёхъ другихъ осужденныхъ на врестную смерть. Но чёмъ, спрашивается, въ глазахъ римскаго правительства Христосъ могъ стоять выше другихъ преступниковъ? Онъ былъ приговоренъ къ смертной казни и само собою понятно, въ глазахъ римскаго правительства имблъ столько же значенія какъ и всякій осужденный уголовный преступникъ вообще; какъ осужденный на смерть, Онъ былъ этимъ самымъ лишенъ уже всёхъ правъ и преимуществъ, а слёдовательно и

<sup>&</sup>quot;) Dissertatio de morte Servatoris.

не могъ пользоваться ими. Можно бы было еще допустить. что Ему могли оказывать какое-нибудь предпочтение предъ другими осужденными, какъ народному учителю, во время самаго судебнаю происсса; но и этого однако же не случилось. Какое же слёдовательно предпочтеніе могли Ему оказывать тогда, когда въ глазахъ судей Онъ оказался преступникомъ достойнымъ смерти!.. По происхождению Своему Онъ также не могъ имъть никавихъ привидегій. Въ глазахъ римскаго правительства Онъ былъ только сынъ назаретскаго плотника, ходившій три года по Палестинъ безъ всякаго дъла и водившій за Собою праздную толич народа. А такой человъкъ для римскаго законодательства чъмъ могъ быть выше простаго, но трудолюбиваго земледёльца Симона Киринеянина? Ясно, что нести крестъ дали другому лицу не для отличія Іисуса, а единственно только потому, что въ это время Інсусъ Христосъ уже до того изнемогъ, что былъ не въ силахъ донести Свой кресть до мъста Своей казни. Такимъ образомъ всё обстоятельства дёла прямо говорять за достовёрность евангельскаго повъствованія о смерти Христа, такъ скоро послёдовавшей за Его распятіемъ. Поэтому мы вполнѣ должны довѣрять евангельскому повёствованію и въ томъ, что смерть Іисуса Христа была дъйствительная, а не мнимая. Да и какое основаніе мы могли бы им'ть, чтобы не дов'трять евангельскому повъствованію? Еслибы евангелисты объ этомъ событіи передали невърно, то очевидно только потому, что они или сами обманулись или намърены были ввести въ заблуждение другихъ. Но ни того, ни другаго допустить нельзя. Такому значительному числу лицъ, какое окружало Господа нашего Інсуса Христа въ послёднія минуты Его земной жизни, обмануться было невозможно. Что смерть Христа действительно уже последовала, въ этомъ убъждены были даже и римскіе воины и первосвященники. И такъ остается слёдовательно признать, что евангелисты имёли намъреніе обмануть другихъ и что Христосъ не умиралъ дъйствительною смертію? Но вопервыхъ, этого не допускаеть и самъ Шлейермахеръ, а вовторыхъ, мы имвемъ свидвтельство о смерти Христа не только отъ евангелистовъ, но и изъ другихъ источниковъ, каково напр. повъствованіе Флавія и іерусалимскій талмудъ. Для воззрвній Шлейермахера смерть Христа двйствительно-событіе безразличное, такъ какъ Шлейермахеръ не придаетъ

456

#### ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ ГОСПОДА НАШВГО ІИСУСА ХРИСТА. 457

ей искупительнаго значенія; но въ настоящемъ случай Шлейернахеръ не могъ отнестись равнодушно къ вопросу о томъ, двйствительно ли умеръ Христосъ или Его смерть была только гажущеюся. Какъ увидимъ нѣсколько ниже, отвѣтъ на этотъ вопросъ легъ въ основу всего воззрѣнія Шлейермахера на оактъ воскресенія Інсуса Христа. Ибо если признать, что Христосъ умеръ двйствительною смертію, то чѣмъ объяснить Его явленіе послѣ смерти Своимъ ученикамъ и многимъ вѣрующимъ, какъ не двйствительнымъ воскресеніемъ Его? Между тѣмъ такой замаскированный взглядъ на смерть Христа, какой высказываетъ Шлейермахеръ, даетъ ему возможность замаскировать также и свое воззрѣніе на оактъ воскресенія. Подробнѣе мы будемъ говорить объ этомъ въ своемъ мѣстѣ.

Отъ Шлейермахера перейдемъ теперь къ отыскивателю мнимыхъ евангельскихъ противоръчій — Штраусу, который и въ данномъ случав относится къ евангельскимъ повъствованіямъ гораздо придирчивъе, чъмъ Шлейермахеръ. Върный своему всегдашнему обыкновенію, Штраусъ поражаетъ своихъ читателей прежде всего массою отысканныхъ имъ въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ мнимыхъ "противоръчій". Противоръчія <sup>69</sup>) эти состоятъ въ слёдующемъ:

1) Матеей и Маркъ говорлтъ, что Інсусъ Христосъ вовсе не несъ Своего креста, между тимъ какъ по Іоанну дило представяяется такимъ образомъ, что какъ будто бы Інсусъ несъ Свой крестъ до самаго Лобнаго миста.

2) Матеей противорѣчитъ Лукѣ въ послѣдовательности излокенія того, когда было подано питье Іисусу, когда совершилось распятіе, когда происходилъ раздѣлъ одеждъ Іисусовыхъ, когда была прибита надпись на крестѣ и когда были распяты два разбойника, — причемъ преимущество Штраусъ отдаетъ Лукѣ

3) По повъствованію трехъ первыхъ свангелистовъ всъ одежды Інсусовы были раздълены римскими воинами по жребію, а по Іоанну только одинъ китонъ.

4) Евангелисты не согласны между собою и въ названія налитка поданнаго Іисусу: по Матеею уксусъ смѣщанный съ желчью, по Марку вино со смирною.

<sup>49)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 508-523.

#### **ПРАВОСЛАВНОЕ** ОВОЗРЪНІЕ.

5) Несогласны между собою евангелисты и въ указаніи послёднихъ словъ Христа.

Наконецъ, 6) евангельскія повёствованія несогласны между собою и въ общемъ изложенія этого событія: въ однихъ есть такія обстоятельства, какихъ нётъ въ другихъ и наоборотъ. Таковъ напр. разсказъ Луки о раскаявшемся на крестё разбойникъ и т. п.

Такія же противорѣчія евангельскихъ повѣствованій о настоящемъ событів кромѣ Штрауса можно находить и въ сочиненіяхъ другихъ евангельскихъ критиковъ, по преимуществу учениковъ Штрауса и отчасти Шлейермахера. Но разсматривая эти указанія мнимыхъ евангельскихъ противорѣчій, мы не можемъ не придти къ тому отрадному убѣжденію, что всѣ они слишкомъ поверхностны и если явились на свѣтъ Божій, то лишь за недостаткомъ лучшаго матеріала въ рукахъ евангельскихъ критиковъ.

1) Нигдъ никогда ни Маркъ, ни Матеей не говорили и не писали того, что самъ Іисусъ Христосъ вовсе не несъ Своего вреста. Правда евангелисты (Матеей и Маркъ) не говорятъ и того, что Іисусъ Христосъ несъ Свой крестъ, но изъ ихъ повъствованія и изъ узаконеннаго обычая (Winer, Realw. I, стр. 800) это несомивно слъдуетъ само собою (Ме. XXVII, 23-Мр. XV, 21).

2) Матеей нисколько не противорйчить Лукй въ послидовательности разсказа о томъ, когда было подано питье Іисусу, когда совершилось распятіе, когда происходилъ раздиль Іисусовыхъ одеждъ, когда была прибита надпись на крести и когда были распяты два разбойника. Дило только въ томъ, что Матеей, согласно своему обыкновенію, ведетъ разсказъ общё, а Лука болие послидовательно, такъ какъ и самое Евангеліе свое онъ намиренъ былъ вообще писать "по тщательномъ изслидованін". Указавъ сжато на распятіе Іисуса, дилежъ Его одеждъ и прибитіе надписи на крести, Матеей говоритъ: "тогда" — то́тє— и стало камнемъ преткновенія для отрицательной критики, которая на этомъ основаніи думаетъ, что по Матеею разбойники были распяты уже посли прибитія надписи ко кресту Іисуса. Но такую непослидовательность Матеею навязываетъ сама отрицательная

458

### исторія страданій господа нашего інсуса христа. 459

вритика, потому что греческое слово то́те она произвольно переводить словомъ: "посат этого", "затъжъ" (nachler), а не словомъ "тогда", какъ его дъйствительно и слъдуетъ переводить.

3) Что касается дёлежа одеждъ Інсусовыхъ, то все различіе евангельскихъ повёствованій состоить въ томъ, что три первые евангелиста говорятъ объ этомъ только вообще, а Іоаннъ болёе подробно и частите.

4) Что Матеей и Маркъ не одинаково называють напитокъ, который воины подавали Іисусу, въ этомъ также нётъ ничего удивительнаго, потому что они говорятъ не объ одномъ и томъ же напиткъ, а о совершенно различныхъ, подававшихся Іисусу въ различное время. У Марка—вино, у Матеея-уксусъ, котораго, по свидътельству Іоанна (XIX, 29), полный сосудъ стоялъ при крестъ. Вина со смирною не принялъ Іисусъ, хотя его подавала рука состраданія; уксусъ же, подававшийся очевидно въ поруганіе, Онъ принялъ хотя и немного, дабы и въ этомъ повидимому незначительномъ обстоятельствъ исполнились слова пророчества (Псал. 68, 22). Поводомъ къ этому возражению для отрицательной вритики послужило опять-таки обыкновение Матеся говорить о второстепенныхъ обстоятельствахъ только общё.

5) Относительно словъ, произнесенныхъ Інсусомъ Христомъ уже съ вреста, евангелисты, по мнанію отрицательной вритики, также довольно рёзко расходятся между собою. Такъ напр. о самомъ послёднемъ словё Христа, говоритъ отрицательная вритика, мы имћемъ три совершенно различныхъ извъстія: Матеей и Маркъ представляють его лишь неупорядоченнымъ звукомъ нии воплемъ; по свидътельству Луки, послёднимъ словомъ Хрцста было: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой", а Іоаннъ послёднимъ словомъ Христа называеть "тете́леотац-совершилось", и затёмъ по свидётельству этого же свангелиста, Христосъ тотчасъ превлоннит главу и испустилъ духъ (паре́дшке то  $\pi v \epsilon \hat{\upsilon} \mu \alpha$ )<sup>70</sup>), Въ этихъ трехъ свангельскихъ указаніяхъ отридательная критика видитъ такія противоръчія, которыхъ примирить будто бы совершенно невозможно. Но мы не думаемъ, чтобы дъло находилось въ такомъ безъисходномъ положении. Правда, по свидътельству Матеея и Марка, Христосъ только громко воззвалъ,

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Cw. Takme Schleiermacher. Das Leben lesu, crp. 450.

"возопилъ" (Мато. XXVII, 50; Мр. XV, 37), а по свидътельству Луки, громко произнесъ: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой". Но если по Матеею и Марку Онъ громко вскрикнулъ, то какъ будто бы Онъ не могъ вскрикнуть громко чею-нибудъ, т.-е. какихъ-нибудь словъ, напр. словъ приводимыхъ Лукою?.... Такимъ образомъ остается признать лишь различіе въ этомъ отношении между новъствованиями Луки и Ісанна. Но и это различіе намъ кажется вовсе не такимъ "непримиримымъ", какимъ представляетъ его себъ отрицательная критика. По нашему мнънію весьма правдоподобно предположеніе, что принявъ уксусъ и зная, что уже все совершилось, Іисусъ сказаль: "тете́леотоц!" "совершилось!", а затёмъ можетъ-быть даже нёсколько минутъ спустя, когда наступилъ моментъ смерти, Онъ снова громко возваль: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой!" Такимъ образомъ все различіе евангельскихъ повёствованій въ этомъ случав сводится въ тому, что евангелисты повёствують о различныхъ моментахъ послъдняго часа земной жизни Христа, но въ этомъ отношении они очевидно не только не противоричать другь другу, а напротикъ лишь восполняютъ и уясняютъ одинъ другаго.

Что касается словъ Христа: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль?" то въ суждении о нихъ евангельские иритики совершенно несогласны между собою. Одни отрицають ихъ историческую достовърность, такъ какъ никто не могъ ихъ слышать и передать намъ (Beйcce), другіе-отрицають самую возможность произнесенія ихъ Іисусомъ Христомъ; третьи (Шлейермахеръ и его послёдователи) отказываются отъ пониманія ихъ въ ихъ непосредственномъ значения, въ смыслё внутренняго, душевнаго потрясенія или безпокойства Інсуса Христа. "Я не могу представить себъ такого момента, говорить напр. Шлейермахеръ 71), когда бы измънилось отношение между Богомъ и Христомъ". Этими словами Христосъ, по мивнію Шлейермахера, только цитуетъ тотъ псаломъ, въ которомъ описываются страданія нёкоего праведника, подобныя крестнымъ страданіямъ Христа. Мы говоримъ "подобныя", потому что Шлейермахеръ не придаетъ этому псалму, какъ и всёмъ пророческимъ мёстамъ ветхозавётныхъ внигъ вообще, значенія богооткровенно-проро-



<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 451.

## исторія страданій господа нашвго інсуса христа. 461

ческаго, хоти и говоритъ, что въ немъ находится описаніе такихъ страданій, "которыя буквально были повторены" въ это время. въ лицъ Христа. Вслёдъ за митрополитомъ Филаретомъ мы также отказываемся анализировать то душевное состояние, которое переживаль Христось въ послёднія минуты Своей земной жизеи и на которое Онъ указываетъ молитвенными словами: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль?" Единородный Сынъ Божій оставляется на вреств Отцемъ, у котораго Онъ имвлъ славу, прежде міръ не бысть! Творецъ видимыхъ и невидимыхъ, для исполненія Своей воли, молить о помощи и не получаеть се! Это премудрость Божія тайная, сокровенная, которая будучи отъ въка предназначенною въ славу нашу, никъмъ однавоже не была познана... Мы знаемъ только, что любовь Божія на кресть выразилась во всей своей силь. Любовь Отца — распинающая, любовь Сына — распинаемая, любовь Духа-торжествующая силою крестною 72). Впрочемъ намъкажется все-таки несправедливымъ мивніе Шлейермахера, что словами: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль!" Христосъ выражалъ не душевное состояніе Свое, а лишь цитовалъ или указывалъ на извёстный псаломъ (XXII), въ которомъ описаны страданія, исполнившіяся во Христь съ буквальною точностію. Здёсь Шлейермахерь повидимому противорёчить самому себв. Въ самомъ двлв, если въ лицв Христа исполниись "съ буквальною точностію" страданія, описанныя въ XXII псалмъ, то почему же самый вопль, выражавшій эти страданія, не могъ быть у Христа тождественнымъ съ воплемъ, упоминаемымъ въ XXII псалмъ? А если такъ, то ясно, что вышеприведенными словами Христосъ не только "цитовалъ" псаломъ, но и выражалъ ими Свое душевное состояніе. Если же этими словами не выражалось душевное состояніе Христа, то на Христв слёдовательно не съ буквальною точностію (buchstäblich) "повторились" тё страданія, которыя описаны въ псалмё, и Шлейермахеръ тавимъ образомъ прямо противоръчитъ самому себъ.

6) Замъчание отрицательной критики, что въ однихъ евангельскихъ повъствованияхъ о настоящемъ событи указывается на

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Слово въ Великій Пятокъ. Слове и рѣчи митрополите Филарета. М. 1844, ч. I, стр. 83.

такія обстоятельства, какихъ нётъ въ другихъ и наобороїъ, совершенно справедливо. Но это впрочемъ нисколько не "вредитъ" истинности самыхъ повёствованій, такъ какъ обстоятельства, указываемыя здёсь отрицательною критикою, какъ напр. покаяніе распятаго разбойника, усъпновленіе евангелиста Іоанна и т. п., имёютъ въ настоящемъ случаё только второстепенное значеніе, суть обстоятельства побочныя, занесенныя въ евангельскія повёствованія по личнымъ мотивамъ самыхъ евангелистовъ или же съ особенною цёлію; но они всегда могли быть и опущены, не причиняя особаго ущерба изображенію главнаго событія.

Немало времени и вниманія посвящають евангельскіе критики свидётельству свангелиста Іоанна о томъ, что послё расиятія Спасителя для удостовъренія въ Его смерти одинъ изъ вонновъ копьемъ пронзилъ Ему ребра и изъ нихъ тотчасъ истекла вровь и вода. Отрицательные критики для большей авторитетности своихъ предположеній обывновенно приглашають въ себъ въ качествъ экспертовъ тъхъ или другихъ врачей и на основанія ихъ медицинскихъ свёдёній строять свои предположенія. Штраусь 73) "бесёдуеть" объ этомъ событія съ какимъ-то знаменитымъ анатомомъ (mit einem ausgezeichneten Anatomen) н притомъ настолько "знаменитымъ", что даже считаеть излишнимъ упоминать его имя; Вейссе<sup>74</sup>), Бауръ<sup>75</sup>), Шлейермахеръ, Вильке также судять объ этомъ оактё на основаніи самыхъ точныхъ медицинскихъ данныхъ. Результатъ получается конечно только отрицательный. Изъ прободеннаго ребра Інсусова не могла течь ни кровь, ни вода, потому что а) въ каждомъ мертвомъ твлё вровь остается въ жидкомъ состояния только до наступленія процесса разложенія и ни въ какомъ случав не болве одного часу послъ смерти и б) отдъление водяныхъ веществъ отъ кровяныхъ шариковъ въ мертвомъ твлё начинается только съ наступленіемъ уже разложенія, исключенія отрицательная вритика допускаеть лишь при некоторыхъ болёзненныхъ состояніяхъ: тифозной горнчкв, лихорадкв, водяной и т. п. Конечно

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, II, § 184.

<sup>\*4)</sup> Die evangelische Geschichte, II, crp. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Ueber die Composition und den Character des Ioh. Ev. crp. 165.

въ медицинскихъ познаніяхъ намъ не состязаться съ евангельскими критиками, у которыхъ еще за спиною стоять "знаменитые" анатомы. Но намъ кажется, не будетъ съ нашей стороны особенной дерзости, если мы предложимъ нъсколько возраженій противъ положеній евангельскихъ крититовъ на основаніи данныхъ, добытыхъ самимя же вритиками. Мы совершенно согласны, что въ каждомъ мертвомъ дълв кровь остается въ жидкомъ состояніи весьма недолгое время, даже быть-можеть и не болье одного часа: изъ твла давно остывшаго двйствительно кровь не потечеть. Но напомнимъ отрицательной критикъ, что евангелистъ Ісаннъ вовсе не говорить того, что ребра Інсусовы были прободены копьемъ спустя долгое время после Его смерти. Далее отрицательная вритива допускаеть возможность отделенія крови оть воды въ мертвомъ твлё при нёкоторыхъ предшествовавшихъ болезненныхъ состояніяхъ. Но едва ли кто будетъ утверждать, что Інсусъ Христосъ былъ совершенно здоровъ не только во время, но и до своего распятія. Въ частности отрицательная притика допускаеть возможность отдёленія въ мертвомъ тёлё врови отъ воды въ первое время послё смерти при предшествовавшемъ лихорадочномъ или горячечномъ состоянии. У Христа такое состояние допустить почти необходимо. Даже не-медики отлично знають, что послъ обильнаго вровоистечения всегда наступаеть лихорадочное состояніе, а изъ рукъ и ногъ, пригвожденныхъ ко кресту, конечно не могло не быть обильного кровоистеченія. Но мы ставимъ въ вину отрицательной критикъ особенно то, что она пользуется при своихъ изслёдованіяхъ въ настоящемъ случав только "бесвдами" съ знаменитыми анатомами, говорящими противъ возможности евангельскаго событія, и не обращаеть вниманія на медицинскія сочиненія, говорящія въ пользу его 76). Впрочемъ, повторяемъ, въ медицинскихъ познаніяхъ мы не намфрены состязаться съ отрицательною критикою. Мы взглянемъ на свидътельство евангелиста Іоанна о прободеніи копьемъ ребръ Інсусовыхъ лишь съ экзегетической точки зрвнія.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Hanp. Vogel, chirurg. Wahrnehmungen, Band, II; Siebenhaar, encyklop Handb. der gerichtl. Arzneik., Band I; Blutunterlaufung, crp. 214; Horn, Arch. für med. Erfahr. 1820, Iuli; Schumacher, Christison m gp. Cm. Ebrard, Wissenschaftl. Kritik der ev. Gesch. crp. 564.

Евангелисть Іоаннъ останавливаеть особенное внимание своихъ читателей на этомъ событи, какъ на событи довольно важномъ и даже счель нужнымь указать на себя, какь на очевидда-свадътеля этого событія; теперь спрашивается: для чего Іоаннъ говорить объ этомъ событія и даже даеть видеть особенную. важность его, если его не было на самомъ дълъ? Зачемъ евангелисту нужно было измышлять это событіе? Отрицательные критики отвѣчаютъ на этотъ вопросъ неодинаково. Одни говорять, что Іоаннъ разсказываеть (т.-е. измыслилъ) объ этомъ событіи, имъя въ виду возможность возраженій противъ дъйствительности воскресенія Іисуса Христа, а потому и считаль нужнымъ большимъ числомъ признаковъ подкрёпить дъйствительность смерти Его. Другіе говорять, что Іоаннъ разсказываеть объ этомъ событія, имвя въ виду лжеученіе докетовъ его времени. Третьи стараются доказать, что евангелисть разсказываеть объ этомъ событія для того, чтобы дать нёкоторое основаніе миенческому разсказу объ уничтоженіи невърія Оомы. Четвертые думають, что евангелисть говорить объ этомъ событін, имъя въ виду ветхозавътное пророчество. По мнънію пятыхъ, Іоаннъ повъствуетъ объ этомъ мнимо-историческомъ (будто бы) событія для того, чтобы и въ смерти Христа указать на присутствіе сверхъестественнаго элемента, который обнаружился въ истечении изъ реберъ разложившейся крови и т. д. и т. п.

По мнѣнію нашему, во всѣхъ этихъ предположеніяхъ есть нѣкоторая доля правды, хотя и ни одно изъ нихъ не достигаетъ своей непосредственной цѣли.

1) Совершенно справедливо, что прободенное ребро есть несомнѣнный знакъ, что Іисусъ Христосъ дѣйствительно умеръ, точно также, какъ явленіе Іисуса Христа къ ученикамъ съ прободеннымъ ребромъ есть доказательство того, что Онъ дѣйствительно воскресъ. И если согласиться съ тѣмъ предиоложеніемъ, что Іоаннъ разсказываетъ о прободеніи ребра Іисусова, имѣя въ виду возможность возраженій противъ дѣйствительности воскресенія Іисуса Христа, то этимъ очевидно рѣшается только вопросъ, почему евангелистъ не опустилъ этого событія въ своемъ повѣствованіи и ничего болѣс.

2) Совершенно справедливо, что уже во время жизни ап. Іоанна ученіе докетовъ было довольно распространено. Такъ,

464

ученикъ свангелиста Іоанна-Игнатій Богоносецъ пишетъ въ посланін въ Тралліанамъ (§ 9, 10): "Онъ (т.-е. Інсусъ Христосъ) истично потерпѣлъ гоненіе при Понтіѣ Пилать, истинно распять и умеръ. Если же нёкоторые безбожники, т.-е. невёры говорять что Онъ пострадалъ повидимости, то сами они живутъ только повидимости". То же самое повторяеть онъ и въ послании къ Смирнянамъ. "Все это претерпълъ Онъ за насъ, чтобы мы спаслись. И пострадаль действительно, какъ и действительно восвресниъ Самъ Себя, а не такъ, вакъ говорятъ нёкоторые невъры, будто пострадалъ Онъ повидимости (то dokeîv) сами будучи только кажущимися (то бокєї обутес)") 77). Впрочемъ трудно предположить, чтобы Іоаннъ разсказаль въ своемъ повъствованія о прободенія копьемъ ребра Іисусова лишь въ опроверженіе леученія докетовъ; ибо вто разъ призналь за призракъ всю жизнь Іисуса Христа, Его поть въ Геосиманіи, Его кровь на креств и т. п., тотъ конечно признаетъ за такой же призракъ и истечение изъ ребра Іисусова крови и воды. Но если даже и согласиться съ тёмъ предположениемъ, что Іоаннъ повъствуетъ о прободения копьемъ ребра Інсусова, имъя въ виду лкеучение докетовъ своего времени, то этимъ очевидно опятьтаки ришается только вопросъ о томъ, почему Іоаннъ не опустиль въ своемъ повёствования этого событія-и ничего болёе.

3) Совершенно справедливо, что исторія невфрія Оомы въ воскресеніе Інсуса Христа находится въ весьма тъсной связи съ прободеніемъ ребра Інсусова. Евангелистъ Іоаннъ самъ же повъствуетъ о томъ, что Оома не хотълъ върить воскресенію Спасителя, пока самъ не вложитъ руку свою въ прободенныя ребра Інсуса. Оома считалъ вложеніе руки въ ребра несомнѣннымъ доказательствомъ того, что являющійся по смерти дѣйствительно не естъ призракъ, а воскресшій изъ мертвыхъ Інсусъ Христосъ. Ясно, что исторія невърія Оомы, которую отрицательная критика голословно называетъ мисическою, была бы совершенно непонятна безъ разсказа о прободеніи ребра Інсусова копьемъ. Впрочемъ трудно допустить, чтобы ради только одной исторіи невърія Оомы евангелистъ заносилъ въ свое повъствованіе разсказъ о прободеніи копіемъ ребра Інсусова. Но если

<sup>&</sup>quot;) У Филарета, Бес. о страд., ч. II, стр. 219.

## православное обозръние.

даже и согласиться съ твиъ преднагоженіемъ, что Іоаннъ разсказываетъ объ этомъ событіи, имъя въ виду исторію (только не мионческую, а дъйствительную) невърія Оомы, имъющую важное значеніе для доказательства истинности воскресенія Іисуса Христа, то и въ этомъ случав очевидно опять-тани ръшается только вопросъ о томъ, почему Іоаннъ не онустимъ въ своемъ повъствованіи этого событія, и инчего болье.

4) Совершенно справедливо, что занесеніе Іоанномъ въ свое повѣствованіе разсваза о прободенія ребръ Інсусовыхъ доляно быть объясняемо его несомивннымъ отношеніемъ къ ветхозавѣтнымъ пророчествамъ (Исх. XII, 46; Захар. XII, 10), только не въ томъ смыслѣ, что Іоаннъ изменслила этотъ разсказъ на основанія ветхозавѣтныхъ пророчествъ, а въ томъ, что въ совершившемся на Голгоеѣ сакт впрободенія ребра Інсусова и въ томъ что Інсусу не перебили голеней онъ видѣлъ исполнение ветхозавѣтныхъ пророчествъ, почему и занесъ его въ свое повѣствованіе. Такимъ образомъ и этимъ объясненіемъ рѣшается вопросъ не о томъ, что побудило евангелиста (будто бы) измыслить небывалое событіе-истеченіе изъ прободеннаго ребра повѣствованіи, а о томъ, почему Іоаннъ не опустила въ своемъ повѣствованіи совершившагося сакта.

Наконецъ 5) быть-можеть справедливо и то, что Іоаннъ занесъ въ свое повъствование разсказъ о прободения ребръ Інсусовыхъ и потому, что видълъ въ этомъ событіи сверхъестественный элементь, чудо (ganz unglaubliches Wunder); но для евантелиста это "совершенно невъроятное чудо", вавъ называеть его отрицательная вритика, состояло не въ томъ, что изъ прободеннаго ребра Іисусова потекла кровь и вода, а въ томъ, что въ лиць Его божественного Учителя съ бунвальною точностію исполнились всё веткозавётныя о Немъ предсказанія (Ср. Іоан. XIX, 35-37). Благодаря своимъ медицинскимъ познаніямъ и бесёдамъ съ "знаменитыми анатомами", отрицательная критика пришла, какъ мы видъли, къ тому убъжденію. что при жидкомъ состоянии въ крови не всегда возможно отдёление водянистыхъ веществъ отъ кровяныхъ шариковъ, почему и евангельскій разсказъ о прободения копіемъ ребръ Інсусовыхъ и истечения изъ нихъ крови и воды называеть лишь измышленіемъ самого евангелиста или миенческою переработкою; но она не обращаетъ

**46**6

виличнія на то, что для евангелиста гораздо важнёе было прободение ребра Інсусова, нежели испосчение крови и воды пуснего, потому что имение въ прободении ребра, а не въ испочении крови и воды евангелисть видёль исполнение ветхозавётныхъ пророчествъ: "кооть Его да несокруминтоя" и "возарять на Того, котораго произнан". Объ истечении крови и воды евангелисть говорить очевидно только макъ о слёдствии прободения ребра; оно для него могло имёть лищь историческое значение, тогда какъ прободение ребра глубокое нравственно-религіозное, а савтъ прободения ребра Інсусова намъ кажетоя можно признать и при самой общирной медицинской эрудици.

Теперь перейдемъ въ разсмотрзнію твхъ необычайныхъ знаменій, которыя сопровождали смерть Господа нашего Інсуса Христа.

1) По свидательству свангелиста, "около шестаго часа дия (часъ смерти Спасителя) сдълалась тьма по всей вемлъ до часа девятаго. И померкао солнце". Такъ повёствуетъ евангелисть Лука, то же говорять и два другіе свангелиста. Замѣчательно, что несмотря на молчание объ этомъ события Іоанна, отрицательная критина все-таки съ довъріемъ относится въ этомъ случав въ тремъ первымъ свангедистамъ. Такое поведение отрицательной критики можно объяснить себъ лишь твмъ, что объ этомъ необычайномъ событіи кромѣ евангелистовъ свидѣтельствують еще и многіе другіе писатели даже языческіе. Такъ его занесъ въ свою хронику языческій историкъ Флегонтъ, освобожденный неъ работва въ царотвование Адріана. Онъ такъ согла. сенъ съ евангелистами въ описании этого события, что полагаеть его въ тоть же самый часъ (шестый). Евсевій приводить его собственныя слова подъ 4 годомъ 202 Одимпіады. "На 4 году 202 Олимпіады (говорить Флегонть) было затменіе солнца самое большое изъ всёхъ извёстныхъ до того времени; въ шестомъ часу дня была ночь, такъ что видны были на небъ звъзды". Это же самое свидътельство приводить Оригенъ 78) и Юлій Африканъ 7»). Юлій Африканъ приводить еще свидѣтельство дру-

30\*

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Comm. in Matth. ap. Gollandum, cont. Cels. 2, 35, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) У Рута Reliquiae sacrae 2, 183, 184. У Филарста, Бес. о страд. ч. II стр. 156.

гаго языческого историка Өалла: "сей мракъ называеть затиеніемъ солнца Өаллъ въ 3 книгв исторіи". Наконецъ Евсевій приво--дить еще свидётельство и третьяго языческаго историка, ния вотораго однакоже для насъ осталось неизвъстнымъ: Сынъ Божій пришель на страданія, говорить Евсевій, по пророчествамь въ 18 году Тиверія, и объ этомъ времени находимъ вз другия явыческихъ сочиненіяхъ сіи слова: "случилось затменіе и тьма по всей землъ". Кромъ того, Тертулланъ писалъ римскому сенату: "внезапно лучезарное солнце скрылось отъ земли среди дня. Тъ, которые не знали, что и это была проповёдь о Христё, приняли это за затменіе; не зная же причины, отвергли. Но это мірское событие записано у васъ и хранится въ вашихъ архивахъ" 80). Мученикъ Лукіянъ также говорилъ предъ никомидійскимъ префектомъ: "привожу во свидътеля самое солнце, которое увидавъ такое нечестіе, въ полдень скрыло свёть свой. Вы найдете это въ вашихъ лътописяхъ" <sup>81</sup>). Само собою понятно, что въ виду стольнихъ свидетельствъ отрицательной критине было уже не-· удобно отвергать самый факть; воть почему она и ограничивается твиъ, что старается, насколько возможно, умалить его значеніе, низводя его до нуля. Раціоналисты XVIII столітія считали его обыкновенно только простымъ солнечнымъ затменіемъ, не имъвшимъ нивакого непосредственнаго отношенія въ врестной смерти Спасителя. Это объяснение впрочемъ вовсе не принадлежить раціоналистамъ 18 въка; оно слишкомъ старо для нихъ; его начало можно пожалуй относить въ самому же дню врестной смерти Христа. Какъ извъстно, Пилатъ и его жена, по преданію, были сильно поражены теми необыновенными событіями, которыя сопровождали смерть распятаго Искупителя; при этомъ преданіе прибавляеть, что когда Пилать, призвавъ членовъ синедріона, спросиль ихъ: "видёли ли случившееся?"-то они отвётили: "это обыкновенное затменіе солнца" 82). Такого же мивнія держались и всв другіе древніе противники христіанскаго ввроученія. Но

·**468** 



<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Апологія гл. XXI; твор. Тертулліана 1, 50, 51; у Филарета, Бесёд. о страд. ч. II, стр. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Ruth, Reliquae sacrae, P. 2, crp. 175, 188; у Филарета, Бес. о страд. ч. II, стр. 156.

<sup>••)</sup> Филаретъ, Бес. о страд., ч. II, стр. 157.

уже Кириллъ Александрійскій указаль противъ этого мизнія неопровержимое возражение, когда съ очевидностию доказаль. что 14-го Нисана соднечного затменія быть не можеть. Евангельспе критики нашего столётія также отказались отъ объясненія раціоналистовъ. Объясненіе раціоналистическое действительно не можеть быть принято на следующемъ основании. Какъ известно, Інсусъ Христосъ умеръ въ пятницу предъ посхальною іудейскою субботою 14-го Нисана, а пасха іудейская совершалась во время полнолунія, т.-е. въ такое время, когда луна не можеть находиться между землею и солндемъ, воладствіе чего пронсходять обывновенно солнечныя затменія. Затвиь это объясненіе неприложимо и въ свангельскому пов'яствованію, изъ котораго видно, что не темнота произошла отъ помрачения солнда, а наобороть солнце померкло оть того, что по всей земля была тьма. Наконець солнечное затмение не можеть производить темноты по всей земль. Какъ же, спрашивается, объясняють это необывновенное знамение евангельские критики нашего столития? Они объясняють его еще гораздо проще, чёмъ даже раціоналисты XVIII столётів и всё древніе противники христівнскаго в'яроученія. Помраченіе соднца въ шестой часъ дня смерти Спасителя, по мизнію отрицательной вритики новзйшаго времени. было будто бы явление совершенно обыкновенное, которое часто видимъ и мы и къ которому мы такъ привыкли, что даже и не обращаемъ на него своего вниманія 83). Само собою понятно, что съ такимъ объяснениемъ еще более невозможно согласиться. чъмъ съ объясненіемъ раціоналистическимъ. Обыкновеннаго явленія евангелистамъ нечего было заносить въ свои повъствованія. Обмануться, т.-е. принять совершенно обывновенное явление за необыкновенное они конечно не могли. Наконецъ объяснение отрицательной критики противоръчить и древнимъ языческимъ свидетсяьствамъ, которыя мы приведи выше. По этому необходимо согласиться съ мивніемъ Златоуста, Өсофилавта и Евенмія, что мракъ, бывшій во время распятія Господа нашего Інсуса Христа, произошель отъ сгущенія облавовь между землею и соднцемъ, произведеннаго сверхъестественною силою и что это

<sup>83</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, "orp. 448; Strauss, Das Leben Iesu, II, orp. 535; ranoro me anthus apagemenators Believe, Heaugepp., Эванадъ и др.

было знаженіемъ, что сама внёшняя природа какъ бы ужаснулась смерти Богочеловёна. "Это было, говорить Златоусть, не затменіе, а гибеъ и негодованіе". И дёйствительно затменіе содица у ветхозавётныхъ пророковъ всегда представляется какъ знаменіе гибеа Божія на нечестія людей (Есек. XXXII, 7, 8; Іерем. XV, 9; Іоиль, II, 10, 30, 31; Ш, 15 и др.),—тёмъ болёе надлежало видёть это теперь, когда помраченіе солица было не только дёйствительное, но и чудесное. Насколько послё этого справедливъ Штраусъ, невидящій въ этомъ необычайномъ событіи "траура природы по своемъ умершемъ Творцё" — предоставляемъ судить самому читателю.

2) Въ числь особыхъ необычайныхъ знаменій, сопровожавшихъ смерть Господа нашего Інсуса Христа, евангелистъ Матеей упоминасть между прочимъ и то обстоятельство, что въ јерусалимскомъ храмѣ раздралась сверху до низу надвое церковная завѣса. Раціоналисты XVIII столётія не отвергали достовёрности евангельскаго повъствованія объ этомъ событія и въ объясненіе его утверждали, что церковная завёса раздралась лишь вслёдствіе землетрясенія, которое также было обыкновеннымъ дёломъ природы. Но съ такимъ объясненіемъ согласиться совершенно невозможно. Еслибы евангелисть сназаль, что завеса разорвалась только въ верхнемъ или нижнемъ концё, то, пожалуй, при нъкоторыхъ условіяхъ раціоналистическое объясненіе сще можно было бы принять. Но раздраться церковной завъсъ сверху до низу надвое вслёдствіе вемлетрясенія и въ то же время уцёлёть или только остаться неповрежденнымъ самому храму,--это вещи невозможныя, немыслимыя, которыхъ не въ силахъ допустить человъческий здравый разумъ. Неправдоподобие и неестественность естественнаго объяснения пропловековыхъ раціоналнотовъ вноднё признаны и свангельскими критиками нашего столётія. Отрицательные критики новвишаго времени, отвергнувъ раціоналистическое объяснение прошлаго столытія, обратились въ другимъ пріемамъ. Они начинають обыкновенно діло тімъ, что отвергають историческую достовёрность самаго евангельскаго повъствованія объ этомъ событія и считають его миончеснимъ или сказочнымъ. Такъ между прочимъ поступаеть Шлейернахеръ, затвиъ Штраусъ, Шольтенъ, Кейиъ и др. Шлейернахеръ прежде всего предлагаеть вопросъ: откуда евангелисть Матеей могь

узнать, что въ храмъ разорвалась завъса надвое сверху до, низу? Кто могъ сообщить ему подобное свъдъніе? Въ јерусалимскомъ храмѣ, говорнтъ онъ \*4), было две завесы, --одна, которая отделяла храмъ отъ передняго двора, другая, которая отдёляла святое святыхъ отъ храма въ собственномъ смыслё или святилища. Послёдней завёсы, по миёнію Шлейермахера, никто не могъ видёть, кромё священниковъ, потому что во святое святыхъ коомъ священниковъ никто никогда не входилъ. Но свяшенники конечно должны были бы умолчать о такомъ факта, еслибы онъ даже и совершился на самонъ двла, потому что символическое значение его могло бы произвести весьма тягостное и норазительное впечатление на каждаго іудея. Далёе, еслибы этоть сакть действительно быль известень въ то время, то само собою разумъется, апостолы, дунаетъ Шлейернахеръ, прежде всего соыдались бы на него во время своей проповёди; но такъ какъ этого нигдъ не замётно, то ясно, что фактъ этотъ не быль извёстень апостодамь и внесень въ Евангеліе оть Матеея уже гораздо позже апостольскаго вёна изъ народныхъ сагь (т.-е. сказаній миенческаго характера). При этомъ Шлейермахеръ указываеть намъ даже и на внутренній смысль этой народной саги, который состоить, по его мивнію, въ томъ, что вивств съ смертію Христа уничтожается уже значеніе Ветхаго Завіта (его завъса разрывается сама собою), какъ доказываетъ эту мысль и ап. Павелъ въ посланія въ Евреямъ. Фактъ этотъ, по мевнію Шлейермалера, не былъ будто бы извъстенъ даже и "писателю посланія въ Евренмъ", который конечно, еслибы зналъ его, всегда воспользовался бы имъ. Такимъ образомъ происхождение этой народной саги можеть быть объяснено по Шлейермахеру только тёмъ, что теоретическое символически изложенное ученіе апостоловъ объ отношения Новаго Завъта къ Ветхому было истолковано въ послёдствія какъ историческій факть, разсказъ о которомъ и сохранялся накоторое время въ устахъ первыхъ христівнъ. Въ общемъ съ Шлейериахеромъ согласны также и другіе представители отрицательной критики: Штраусъ,

\*4) Das Leben Iesu, crp. 448.

Шольтенъ и Кеймъ. Въ частности Штраусъ ндетъ немного далъе Шлейернахера. Обстоятельство, что въ храмъ была разодрана завъса, по его мизнію 85), было отчасти извъстно и писателю посланія въ Евреямъ; твиъ не менве на посланіе въ Евреямъ онъ смотрить не какъ на подтвержденіе евангельскаго разсказа, а какъ на основание, легшее въ основу его миническато проясхожденія. Итакъ вотъ резудьтать, къ которому приходить отрицательная критика: помраченіе соднца факть, а то, что надвое разорвалась церковная завъса, ---народная сага или сказаніе миенческаго характера! Какая же наконець логика можеть допускать такое произвольное отношение въ древнему историческому памятнику: изъ двухъ въ совершенно одинаковой связи находящихся событій и при совершенно одинаковыхъ условіяхъ одному придавать исторический характерь, а другое называть простою народною сагою? Впрочемъ не трудно догадаться, почему въ данномъ случав отрицательная критика ведеть свое абло именно такимъ образомъ. Для нея представлядось легкимъ отказать помраченію солнца въ сверхъестественномъ значеніи, потому что въ естественномъ порядкъ теченія жизни природы встръчается нвито аналогичное, --- хотя конечно ей и не удалось достигнуть этого, - но объяснить естественнымъ образомъ, что церковна я завъса, отдълявшая самое святое ветхозавътное мъсто, сама собою разорвалась на дев части, - это представлялось невозможнымъ и для самой отрицательной критики. Какъ же поступить въ такомъ случат? Признать это двломъ сверхъестественнымъ? Но представителямъ отрицательной критики этого не дозволяло школьно-философское ихъ міровоззрвніе. Такимъ образомъ остается только одно-признать сказочнымъ самый свангельскій разсказъ,-что отрицательная критика, какъ мы видвли, обыкновенно и дъластъ. Шлейсрмахеръ указываетъ на то, что повъствование Матеея о чудесномъ раздрании церковной завъсы при смерти Спасителя не подтверждается ни посланіемъ въ Евреямъ. въ которомъ бы должно быть упомянуто объ этомъ событи, ни апостольскою проповёдію вообще. Но апостольской проповёди мы собственно говоря не знаемъ, мы имвемъ въ своемъ распоряженін только нёсколько апостольскихъ посланій, которыми ко-

\*\*) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 538.



нечно нельзя ограничивать всей апостольской проповёднической дёятельности и въ которыхъ говорится также далеко не о всемъ, что инёло мёсто въ жизин Імсуса Христа, но только о томъ, очемъ апостолы имёли поводъ говорить. Что касается посланія къ Евреямъ, то уже Штраусъ, одинъ изъ слушателей Шлейермахера, какъ мы видёли, находитъ въ немъ и именно въ главахъ VI и Х не незамётный намекъ на это событіе, хотя и поступаетъ съ этимъ намекомъ конечно по своему.

Шлейермахеръ недоумъваетъ, --откуда къ Матеею могло придти известіе, что завеса, отдёлявшая святое святыхъ отъ святилища, разорвалась надвое сверху до низу, такъ какъ во святое святыхъ кромъ священиямовъ никто не входилъ. Мы вполнъ согласны съ этимъ послёднимъ замёчаніемъ Шлейермахера, ны даже снаженъ еще болёе, именно, что во святое святыхъ не входили и священники, а только одинъ первосвященникъ, да и тоть лищь однажды въ годъ (Евр. IX, 6, 6). Но что же отсюда слёдуеть? Слёдуеть очевидно лишь то, что кромё первосвященника никто не могъ видеть, что находится во святомъ святыхъ, но завёса или катапетасма. Отдёлявшая святое святыхъ отъ храма или святилища, находилась не въ самомъ святомъ святыхъ, а только между нимъ и святилищемъ, она составляла переднюю сторону святилища или храма въ собственномъ смыслё и слёдовательно всякій, вошедшій въ святилище, могь видёть ее прежде всего другаго. Правда, мы не допускаемъ, чтобы входъ и во святилище былъ доступенъ каждому, хотя нъкоторые лучшіе толковники, какъ напр. Златоусть, Өсофилактъ Эразмъ н др. допускаютъ даже <sup>86</sup>), что во святилище могли входить не только еврен, но и язычники. Во всякомъ случав скрыть, что завёса, отдёлявшая святое святыхъ отъ святилища, въ день и часъ смерти Христа вдругъ сама собою разорвалась на двъ части было совершенно невозможно. Ежедневно священники входали во святилище по крайней мъръ четыре раза (въ часы: первый, третій, шестой и девятый); следовательно завеса, заменявшая собою дверь святилища, должна была приподыматься по меньшей мъръ восемь разъ въ день, а во время подиятія этой

<sup>\*\*)</sup> Cp. Meyer, Hebräerbrief, crp. 275.

завйсы видна конечно была для всякаго, даже стоящаго въ притворё храма, и завёса отдёлявшая святое святыхъ. Такимъ образомъ ясно, что даже и обыкновенными людьми (но свящемниками) всегда могло быть усмотрёно, что завёса святаго святыхъ разорвана на двё части сверху до низу.

Что васается символическаго значенія этого событія. то мы вполнъ согласны съ Шлейермахеромъ въ томъ, что это было знаменіе (и притомъ божественное-описіоу) прекращенія ветхозавътной религи и установления свободнаго доступа къ благодата Божіей чревъ примирительную смерть Господа нашего Інсуса Христа, вакъ указываеть на это и апостолъ Павелъ 87). Многіе отцы и учители церкви также толковали значеніе этого событія въ томъ смыслё, что имъ кончился Ветхій Завёть, что Інсусъ Христосъ замённых Собою первосвященника, однажды на всегда принесши Себя въ жертву за грѣхи міра (Евр. IX, 26; Х. 14), что после Его жертвы, живой и куховной, кровь козловъ и тельцовъ потеряла всякое значение, что кровавыя жертвы боиве ненужны (Евр. X, 4. 5. 7), что щоть Его, распятая на вреств, замвнила собою заввсу и что вврующіе въ Его ямя входять во святилище путемъ новымъ и живымъ. Другіе древніе учители (какъ напр. Кириллъ Александрійскій и Златоусть) присоединяють къ этому еще и то, что раздранная завеса возвбщала вибств и о недостоинстве служителей храма, такъ нагло поступившихъ съ Живущимъ въ немъ. Но "превращать этотъ сакть божественной симводики въ симводическую сагу, какъ это ділають отрицательные вритики, твиз менёе основаній говорить Мейеръ 88), что для образованія такой саги не давали никакого повода ни іудейское народное вфрованіе, ни пророчества Ветхаго Sarata."

3) Къчислу особыхъ необычайныхъ знаменій, сопровождавшихъ смерть Господа нашего Інсуса Христа, евангелисты отно-



<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) "Итакъ, братія, нибя дерзновеніе входить во святняние посредствонъ прови Інсуса Христа путемъ новымъ и живымъ, который Онъ вновь открыяъ намъ чрезъ завйсу, т.-е. плоть Свою" и т. д. Евр. Х, 19. 20. Ср. также VI, 9. 10. 11; IX, 6. 7. 8 и др.

<sup>• \*)</sup> Kritisch. Comment., Mith., crp. 591.

#### исторія страданій господа нашиго інсуса христа. 475

сять также и землетрясские, бывшее въ то время. Шлейериахеръ счелъ за лучшее пройти это событіе поливнимъ молчаніемъ; Штраусь же голословно утверждаеть, что оно измышлено евангелиотами, подобно тому, какъ и Виргилій измыслиль зеилетрясение при смерти Цезаря \*\*). Но повторяемъ, что утвержденіе Штрауса голословное, ни на чемъ неоснованное, слёдовательно ненаучное. Напротивъ въ пользу достовърности сванreal-craro nobictbobania mei noment vrasate muoria oburbreabства не только хоистіанскихъ, но и языческихъ писателей доевности. По словамъ Евсевія "), знакомый уже намъ языческій историкъ Флегонтъ 2-го въка свидътельствовалъ, что "на 4 году 202 Олимпіады (годъ смерти Спасителя) было сильное землетрясеніе въ Виенній и разрушило большую часть Никея". Другой явыческій инсатель, приводимый Евсевіень, говорить о томъ же года, что тогда "землетрясение колебало Виению, и большая часть Никен пала". Мученикъ Лукіянъ въ своей рёчи предъ викомидійскимъ пречектовъ говорниъ: "Онъ (т.-е. Інсусъ Христосъ) умеръ для того только, чтобы воскресеніень победить смерть. То, что говорю вамь, совершилось не въ темномъ мъсть и не остается безъ свидътелей... Если еще не върите, приведу вамъ въ свидътеля то самое мисто, гди совершилось событие. Согласно съ этимъсамое мъсто въ Іерусалнит и Голговская скала, расторгшаяся подъ тяжестію вреста" \*1). Наконець Кириль Іерусалинскій спустя три вёка послё смерти Спасителя въ слухъ всёхъ христіанъ ісрусалимскихъ говорилъ, что на скалакъ окружающихъ Іерусалинь сохранились еще слёды разрушенія совершившагося во время смерти Іисуса Христа \*2). Въ виду столькихъ историческихъ свидетельствъ едва ли разумно предполагать, что это событие измышлено евангелистами подобно тому, какъ Виргилий измыслиль землетрясение при смерти Цезаря.

Наконецъ 4) отрицательная критика отвергаеть историческую

<sup>••)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 586.

<sup>\*)</sup> Chronicon, стр. 257-258; у Филарета, Бес. о стр. ч. П, стр. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Ruth, Reliquiae Sacrae, Т. 3, стр. 286; у Фяларета, Бес. о стр. ч. П, стр. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Orasm. XIII.

достовёрность свангельскаго повёствования и о томъ, что при смерти Христа, "гробы отверзянсь и многія твля усопшихъ святыхъ воскресли, и вышедши изъ гробовъ по воскрессния Его вошли въ святый градъ, и явились многимъ" (Мато. XXVII, 52. 53). Въ исторической достовърности этого повъствования отрицательная критика сомивается на слёдующихъ основаніяхъ: в) объ этомъ событи не свазано ни одного слова въ апостольскихъ посланіяхъ; а б) нэть никакой возможности наглядно представить себъ, какъ могло случиться, что гробы отверелись и мертвые воскресли при смерти Інсуса Христа, а явились въ Іерусалимъ эти воскресшіе святые лишь по воскресенія Христа? На эти возраженія отрицательной притики мы можемъ отв'ятить слёдующее: а) мы ни откуда не знаемъ, чтобы въ своихъ посланіяхъ апостолы имъля намёреніе палегать жизнь Господа нашего Інсуса Христа и даже со встани ся подробностями; а б) отрицетельная притика нисколько не пограшаеть, вогда говорить, что ничего сверхъестественнаго мы наглядно не въ силахъ себъ представить. Еслибы мы могли себъ представить самый процессъ совершенія чудесныхъ дъйствій, то они бы перестали быть для насъ и чудесными. Такимъ образомъ, второе возражение отридательной вритики сводится лишь къ вопросу о возможности въ мірь сверхъестественнаго; но объ этомъ мы достаточно говорили уже раньше. По смыслу словъ евангелиста, гробы отверзинсь и многіе святые воскресли въ то же время, какъ послёдовало землетрясеніе, а въ Ісрусалина явились они уже послё воскресенія Христа. Такъ и понимали это повъствование свангелиста многие отцы и учители церкви, как ъ напр. Златоусть, Өсофилакть, Евфимій Зигавенъ и др. Но отрицательной критикъ хотълось бы знать еще и то, гдъ же были эти воскресшіе святые до своего появленія въ Іерусалимъ,--а между темъ Евангеліе модчить... И воть это-то обстоятельство не даеть возможности отрицательной критикъ признать евангельское повъствование исторически достовърнымъ!.. Впрочемъ мы увърены, что еслибы евангелистъ даже и упомянулъ въ своемъ

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 499; Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 540.

новъютвованія, гдъ были воскрестіе святые до своего появленія въ Іерусалнив, то отрицательная критика, за неимёніемъ болёе серьёзныхъ возраженій предложила бы все-таки новый вопросъ: "что же они тамъ дёлали"? и т. д. до безконечности. Такому гребованію одного празднаго любопытства, очевидно не въ силахъ удовлетворить ни одинъ историкъ.

Γ **Ι** Α Β Α ΥΙΙΙ.

# Погребеніе Імсуса Христа.

Въ пятницу вечеромъ, когда смерть Іисуса Христа уже не понежала никакому сомнино, никоторые почитатели Інсуса ради иятницы (Ioan. XIX, 42), чтобы не оставить твла Інсусова на кресть въ субботу (Іоан. XIX, 31) или чтобы не дать возможности дерзкимъ воинамъ ввергнуть его въ какое-нибудь нечистое мвсто вывств съ другими распятыми, пожелали сами совершить приличное погребение его. Съ этою целию одинъ изъ тайныхъ учениковъ Інсусовыхъ, Іосиоъ Аримаесйскій, человѣкъ богатый, знаменитый членъ синедріона (не принимавшій впрочемъ участія въ беззаконномъ судъ надъ Іисусомъ), мужъ благій и праведный, чаявшій царствія Божія отправился къ Пилату просить тёло Інсусово. Просъба эта была необходима. По римскому обычаю узаконенному временемъ, тъла казненныхъ преступниковъ оставались добычею хищныхъ зверей и птицъ, впрочемъ по просьбъ родственниковъ выдавались и для погребенія. Іудеямъ предоставлено было право погребать своихъ преступниковъ съ дозволенія прокуратора. Для такихъ людей около Іерусалима было два кладбища, одно-для казненныхъ лишеніемъ головы, другое-для побитыхъ камнями и повѣшенныхъ. Испросивъ дозволение перебить голени Інсусу и распятымъ съ Нимъ, синедріонъ безъ сомивнія назначиль твло Інсуса для кладбища поввшенныхъ злодвевъ, чтобы такимъ образомъ вновь всенародно наругаться надъ Інсусомъ. Но Іосноъ, какъ мы видвли, рвшилъ иначе. Сначала Пидать удивился, услышавъ о смерти Іисуса, но разспросивъ сотника, бывшаго при крестъ, позволилъ Іосифу взять тело Інсусово. Купивъ плащаниду, Іосноъ вийсть съ другниъ тавниъ же тайнымъ ученикомъ Інсусовымъ Никодимомъ, который съ овсей стороны приготовиль для погребения Інсуса составь изъ смирны и алоя, интръ около ста, пришли на мъсто распятія Інсуса, сняли Его со вреста, обвили Его плащаницею съ благовоніями, канъ обыкновенно погребають ізден, и погребли Его въ новомъ Іоснфовомъ гробъ, въ которомъ еще никто не былъ похороненъ и который быль высвчень въ скаль, находившейся въ саду недалеко отъ мъста смерти Спасителя. Входъ въ пещеру они приваляли громаднымъ вамнемъ. Нёкоторыя жены послёдовательницы Христа также приготовиля благовонія и масти, но по причинъ наступленія субботы рышили помазать тыло Іисусово лишь въ слёдующій день послё субботы. Между тёмъ въ субботу первосвищенники и фарисси собрались въ Пилату и говорили: "Господинъ, мы вспомнили, что обманщикъ тотъ, еще будучи въ живыхъ, сказалъ: послё трехъ дней воскресну. Итакъ прикажя охранять гробъ до третьяго дня, чтобъ ученики Его, пришедши ночью, не украли Его, и не сказали народу: воскресъ изъ мертвыхъ. И будетъ, послёдній обманъ хуже перваго". На это Пилать отвёчаль имъ: "имвете стражу; пойдите охраняйте, какъ знаете". Они пошли и поставили у гроба стражу, и приложили въ камню печать.

Само по себѣ это событіе едва ли бы вызвало противъ себя столько возраженій, сколько въ действительности направляется противъ него отрицательною вритикою. Особую энергію отрицательной критики въ отыскивании возражений противъ этого событія ны можемъ объяснять себѣ лишь твиъ предположеніемъ, что истолкованіемъ въ своемъ духъ какъ настоящаго событія, такъ и вопроса о действительности или недействительности смерти Спасителя свангельскіе критики стараются проложить себѣ путь къ такому же истолкованію и факта воскресенія Господа нашего Інсуса Христа. Пріемы евангельскихъ критиковъ въ этомъ отношении довольно сходны между собою, такъ что достаточно разсмотрёть взглядъ одного критика, чтобы судить и о достоинстве другихъ. Мы изложимъ взглядъ Шлейермахера. Шлейермахеръ впрочемъ въ общемъ довъряетъ евангельскому повъствованию о погребении Іисуса. Онъ останавливаетъ свое внимание лишь на вопросв: кому собственно принадлежаль гробь, въ которомъ былъ

погребень Інсусь? Матеей представляеть двло танинь образонь: Іссноъ взялъ тело Інсусово, обвилъ Его чистою планианинею и полежних въ своемъ собственномъ новомъ гробъ, который быль высвченъ въ скалъ (Мато. XXVII, 59-60). Іоаннъ нъс колько иначе: Іосноъ изъ Аримаеси (ученикъ Інсуса, но тайный изъ страха оть іудеевь) проснях Пилата, чтобы снять твло Інсуса и Пилать позволиль. Онъ пошель и сияль тёло Інсуса. Пришель также и Никодимъ (приходившій прежде въ Інсусу ночью) и принесъ составъ изъ смирны и влоя, литръ около ста. И такъ они взяди твло Інсуса и обвиди его пеленами, канъ обывновенио погребають іудеи. На томъ мъств, гдъ онъ распять, быль садъ и въ саду гробъ новый, въ которомъ еще никто не былъ положенъ. Тамъ положили Іисуса ради пятницы іудейской, потому что гробъ былъ близко (Іоан. XIX, 38-42). "Изъ этого повъствованія, говорить Шлейермахерь <sup>94</sup>), должно повидимому съ увъренностію заключать, что гробъ, въ который былъ положенъ Христосъ, не принадлежалъ Іосноу, такъ какъ иначе это мотивирование было бы вовсе излишие: здёсь такимъ образомъ есть противориче". Но такъ какъ Іоаннъ будто бы точние зналъ объ этомъ, чъмъ Матеей, то и следуеть върить ему, а не Матеею; въ этомъ случав Шлейермахеру помогаеть (будто бы) и слвдующее соображение: Іосифъ жилъ въ Аримаеев (мвсто котораго однакоже Шлейермахеръ не знаеть) 95), какимъ же образомъ онъ могъ нивть свою семейную гробницу въ Іерусалимъ, куда онъ пришель будто бы только на праздникъ Пасхи? Ясно, двлаеть завлючение Шлейермахеръ, что Христосъ былъ погребенъ въ чьемъ-то чужомъ гробъ (не Іосифовомъ), погребение происходило съ большою поспёшностію и слёдовательно (?), безъ позволенія хозянна гроба, а такъ какъ на погребение Христа въ этомъ

<sup>94</sup>) Das Leben Iesu, crp. 457; cp. ranme Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 560.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Das Leben Iesu, стр. 457: "losef führt seinen Beinamen von einem Orte, den wir wissen auch nicht, ob er dort wohnte oder ob er nur von da gebürtig war, es klingt freilich so, als ob er in Arimathia, seinen Wohnsiz hätte". Ученые полагають, что Аримаеед отечество Іосиев, ость древній геродъ Гарамаеваниъ, ийсто рожденія пророка Самуила, городъ принадлежавшій колину Ееремову (Цар. I, 1); есля же у евангелиста Луки онъ называется городомъ іудейскимъ (Лук. XXIII, 51), то по всей въроятности потому, что со времени смерти Александра онъ былъ присоединенъ къ Іудев (1 Мак. XI, 34).

пробъ у хозянна не было испрошено согласіе, то твло Інсусово послё перваго же дня праздника Іосноъ долженъ былъ вынуть язъ него, чтобы снова похоронить Его навсегда въ другомъ, постоянномъ гробъ, быть-можетъ даже и въ своей семейной гробняцв. Правда объ Іоснов уже болве не упоминается въ евангельскихъ повъствованіяхъ, но это объясняется тънъ, что дальизйшее (das Weitere), т.-е. перенесеніе твла Інсусова въ другой гробъ Іосноъ могъ поручить Никодиму, если только онъ не имълъ намъренія погребсти Христа въ своемъ собственномъ гробѣ или же свониъ слугамъ. Но быть-можетъ, допускаетъ Шлейернахеръ", твло Інсусово осталось и въ томъ же гробе, въ который Его положнии съ самаго начала, положительно будто бы этого нельзя рышить. Штраусь и его послёдователи не имеють откровенности Шлейермахера и послёдняго предположенія не допускають. Разсматривая только-что изложенный нами взглядъ Шлейермахера на погребеніе Господа нашего Інсуса Христа ны не можемъ не удивляться изворотливости Шлейермахерской діалектики, хотя съ другой стороны не можемъ не замътить и того, что діалектика вообще и Шлейермахеровская въ частности еще далево не обладаеть тою силою, чтобы могла закрывать собою ложь толкованія историческаго факта. Какъ мы видели, Шлейермахерь находить непримиримое противорѣчie (ein Widerspruch) въ повъствованіяхъ Матеея и Ісанна о погребеніи Інсуса Христа-По свидътельству самого Шлейермахера, оба евангелиста совершенно согласны между собою въ томъ: 1) что о снятіи твла Інсусова со креста и о погребеніи Его хлопоталъ предъ Пилатомъ Іосноъ изъ Арнмаееи; 2) что Пилать действительно позволиль Іосноу взять тело Інсусово для погребенія; 3) что Іосноь (по Іовнну вивств съ Никодимомъ) двиствительно снялъ со вреста тело Інсусово, обвилъ Его плащаницею или пеленами и положилъ въ новомъ гробъ, въ которомъ еще никто не былъ погребенъ. Итакъ, въ чемъ же после этого евангелисты противорёчать другь другу? Въ томъ, что Матеей прямо говорить, что гробъ, въ которомъ было положено тело Іисусово, принадлежалъ Іосифу, а Іоаннъ этого не говоритъ. Но можно ли назватъ это противорвчіемъ и можно ли вообще двлать такое заключеніе,



<sup>\*\*)</sup> Das Leben Iesu, crp. 458.

что если Іоаннъ прямо не говорить о томъ, что гробъ принадлежалъ Іосноу, то значить онъ отрицаеть возможность этого? Какая же здравая логика можетъ допустить подобныя заключенія? Тёмъ не менёе фактъ на лицо, и мы имёемъ удовольствіе видёть новые логическіе пріемы отрицательной критики: если евангелисть не говорить о чемъ-нибудь, на что есть указаніе у другаго евангелиста, то онъ находится съ нимъ въ противорёчіи!

Шлейернахеръ недоумъваетъ, какимъ образомъ Іосифъ "изъ Аримаееи" могъ имёть гробницу въ Іерусалимъ? Но вопервыхъ, самъ Шлейермахеръ не можетъ опредёленно сказать, что такое "Аримаеея?" Страна ли, городъ или село? (Онъ называеть его лишь словомъ "Ort"—мъсто). Жилъ ли тамъ Іосифъ постоянно нли онъ только родомъ оттуда? А вовторыхъ, отчего Шлейермахеру кажется невозможнымъ, чтобы Іосифъ имвлъ въ Іерусалимъ гробницу, проживая даже въ Аримаееъ? Какъ извъстно, Іосифъ былъ уважаемый членъ синедріона (εὐσχήμων βουλευτής, Марк. XV, 43), слёдовательно онъ бывалъ въ Іерусалиме часто и на довольно продолжительное время, чтобы не сказать, что онъ даже жилъ въ Іерусалимъ: если прибавимъ къ этому, что онъ былъ очень богатъ (Мато. XXVII, 57) и притомъ человъкъ высовонравственный и благочестивый (άγαθός και δίκαιος), то что же намъ препятствуетъ предположить, что хотя онъ и не жилъ въ Іерусалимъ, чего конечно доказать нельзя, то все-таки онъ, какъ благочестивый іудей, чаявшій царствія Божія, желалъ, чтобы его бренные останки послъ его смерти покоились вблизи храма и Ісрусалима, что для всякаго іудея было конечно самымъ завътнымъ желаніемъ, и что именно съ этою цёлію онъ имёлъ близь Іерусалима свою гробницу, пріобрёсти которую ему вполнъ позволяли его матеріальныя средства? Такое объяснение вполнъ согласно, какъ съ повъствованіемъ евангелиста Матеея. такъ н съ повъствованіемъ евангелиста Іоанна. Но Шлейермахеръ не хочеть согласиться съ прямымъ смысломъ евангельскаго повѣствованія Матеея. Для него является болёе правдоподобнымъ то предположение, что твло Христа было положено въ чьемъ-то чукомъ гробъ и притомъ даже безъ позволенія хозяина. Но неужели же Шлейермахеру невольно не навязывался вопросъ: канимъ образомъ Іосифъ и Никодимъ могли осмялиться безъ позволенія или вёдома хозяина завладёть чужных гробовъ? Правда,

Шлейермахеръ говоритъ, что они сдълали это только на время и что они были будто бы все-таки намарены перенести твло Інсусово изъ чужаго гроба въ какой-нибудь другой. Но дъло не въ этомъ. Нельзя забывать того, какъ ічден вообще смотрълн на мертвыхъ. И если естественно умершаго они считали за нъчто нечистое, къ которому нельзя было даже прикоснуться, чтобы не оскверниться, то чёмъ же послё этого быль въ ихъ глазахъ казненный позорною смертію богохульникъ (Мате. XXVI, 65)? Вистть на деревъ у іудеевъ, какъ мы видъли, значило тоже что быть проклятымъ, исключеннымъ изъ общества гражданскаго и религіознаго (Второзак. ХХІ, 23). Ясно, что положить такого человъка въ гробъ какого-нибудь іудея, который предназначалъ свой гробъ для себя и для самыхъ близкихъ своихъ родныхъ, значило нанести ему самое тяжелое оскорбленіе. Неужели же можно допустить, чтобы Іосифъ и Никодимъ не знали этого?

Мы не думаемъ, чтобы такой геніальный умъ, какъ Шлейермахеръ, самъ не замѣчалъ тѣхъ громадныхъ недостатковъ и несоотвѣтствій исторической правдѣ, какими отличаются подобныя объясненія его. Въ настоящемъ случаѣ для насъ не можетъ быть никакого сомнѣнія, что свое объясненіе онъ предложилъ не цо безпристрастному отношенію къ дѣлу, а лишь потому, что оно было для него необходимо. Такимъ объясненіемъ онъ хотѣлъ съ одной стороны оправдать свое общее (пантеистическое) міровоззрѣніе, а съ другой—подготовить почву и для объясненія другаго болѣе важнаго и болѣе непонятнаго для него событія—воскресенія Господа нашего Іисуса Христа. Въ чемъ состояло это подготовленіе, мы увидимъ въ свое время.

Въ заключеніе упомянемъ еще о двухъ возраженіяхъ евангельской критики, направляемыхъ противъ евангельскаго повъствованія о просьбѣ у Пилата первосвященниками и фарисеями стражи для охраненія тѣла Іисусова. Именно, отрицательная критика недоумѣваетъ относительно двухъ пунктовъ: а) откуда первосвященники могли узнать. что Іисусъ Христосъ еще при жизни предсказывалъ о Своемъ воскресеніи изъ мертвыхъ и б) какимъ образомъ Пилатъ безъ насмѣшки (ganz ohne Spott) позволилъ имъ поставить стражу ко гробу Іисуса<sup>97</sup>).



<sup>&</sup>quot;) Strauss, Das Leben Iesu, II, стр. 562.

Противъ этого возраженія отрицательной критики должно сказать следующее: совершенно справедливо, что о Своемъ воскресени Інсусъ Христосъ по крайней мъръ, насколько мы знаемъ изъ евангельскихъ повёствованій, ясно не говорилъ Свониъ врагамъ и вообще людямъ въ Него невъровавшимъ. Его словъ о Своемъ воскресенія, которыя Онъ произнесъ по очищенія храма іерусалимскаго (Іоан. II, 19) они во всякомъ случат яе могли понять и дъйствительно не поняли (Іовн. II, 20). Тэмъ не менње Інсусъ Христосъ нъсколько разъ и притомъ ясно и опредѣленно (Ср. напр. Мате. XVI, 21; XVII, 22 и др.) говорилъ Своимъ ученикамъ о Своемъ "воокресения по тріехъ днехъ". Само собою понятно, что чёмъ загадочнёе такія изреченія казались самимъ апостодамъ и чёмъ менёе апостоды осмедивались разспрашивать о нихъ Інсуса (Марк. IX, 32), твиъ легче сами же апостолы могли разсказывать объ этихъ изреченияхъ и притомъ конечно съ особеннымъ еще удивленіемъ своимъ знакомымъ, отъ которыхъ они могли переходить далее и далее въ наредную нассу и слёдовательно всегда могли легко дойти до ушей первосвященниковъ и фарисеевъ.

Что касается втораго возраженія отрицательной критики, то оно несостоятельно и того болве. Двиствительно, еслибы фарисен и первосвященники сказали Пилату, что они сами вёрують или думають, что Іисусь Христось воскреснеть на третій день посли Своей смерти, тогда конечно Пилать могь бы надъ ними насивяться. Но они говорять ему только о томъ, о чемъ въ то время ходилъ слухъ въ народъ и въ чемъ, по ихъ мнънію, можеть состоять воскресение Інсуса Христа; а потому ихъ забота была далеко не такъ безсмысленна, какъ думаетъ отрицательная вритика. Со своей точки зрвнія первосвященники и фарисеи были совершенно правы и дъйствовали лишь въ порядкъ вещей. Что же послё этого въ ихъ поведеніи было достойно посмёянія, хотя бы то и со стороны Пидата? Самъ Пидать едва ли могъ представлять дёло иначе, чёмъ какъ представляли его себё первосвященники, почему и дозволилъ имъ поставить стражу у гроба Інсуса.

Свящ. Т. Буткевичъ.

31\*

# ТОМАСЪ КРАМЭРЪ,

АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ \*).

# YIII.

Если Крамэръ въ своихъ религіозныхъ возэрвніяхъ былъ человъкомъ средины и старательно избъгалъ всякаго рода крайностей, если въ действіяхъ своихъ онъ отличался всегда умъренностію и не настаивая рёзко на своихъ желаніяхъ, предпочиталъ склоняться къ уступкамъ, то трудно повидимому предположить, чтобы такой челов вкъ могъ заразиться духомъ безпощадной нетерпимости, способенъ былъ лить вровь и зажигать костры на погибель встамъ уклоняющимся отъ его воззраній, какъ это было повсюду въ обычав въ ту эпоху, когда онъ жилъ и дъйствоваль. Нъкоторые факты дъйствительно дають намъ основание думать, что Крамэръ готовъ былъ снисходительно относиться въ чужимъ мнёніямъ, хотя бы и не былъ самъ съ ними согласенъ. Въ 1534 году напр. онъ энергично выступилъ на защиту Фишера, епископа Рочестерскаго и Томаса Мора, хотя какъ извёстно былъ решительнымъ противникомъ папскаго авторитета. Въ это время парламентскимъ статутомъ утвержденъ былъ новый порядовъ престодонаслъдія, основанный

<sup>\*)</sup> См. въ апр. и окт. кн. "Прав. Обозр." за текущій годъ.

на признании недъйствительности перваго брака Генриха и законности втораго, т.-е. съ Анною Болэйнъ. Фишеръ и Моръ соглашались присягнуть этому статуту, но только съ накоторыми ограниченіями, а именно: они признавали нововводимый порядовъ престолонаслёдія въ потомствё Анны, а не Катарины, но не хотвли признать законными тв заявленія, какія кромв того двлались въ статутѣ относительно того напр., что папа не можетъ давать диспенсацій на браки въ запрещенныхъ степеняхъ родства и т. п., такъ какъ это, говорили они, противорвчитъ ихъ убъжденіямъ. Когда правительство Генриха хотёло примёнить къ противящимся верховной волъ крайнія мъры строгости, архіепискомъ кантербурійскій обратился къ Кромвеллю съ особымъ посланіемъ, въ которомъ убѣждалъ его удовольствоваться тою присягою, на какую соглашаются Фишеръ и Моръ, и не требовать отъ нихъ того, что противно ихъ совъсти. Въ томъ же духъ Крамэръ дъйствовалъ и въ правление Эдуарда относительно напр. принцессы Маріи. Несмотря на все свое нерасположение въ папизму и въ католической мессъ, онъ употребилъ всю силу своего вліянія, чтобы убѣдить короля въ необходимости оставить принцессу Марію въ поков и не насиловать ея совъсть, если уже никакія увъщанія не могуть заставить ее отказаться отъ католической мессы. Впрочемъ образъ дъйствій Крамэра въ отношеніяхъ къ Фишеру, Мору и Марін не особенно иного говорить въ пользу его религіозной терпимости, такъ какъ въ этомъ случав онъ въ значительной степени руководствовался нёкоторыми сторонними соображеніями. Насильственныя ивры относительно этихъ лицъ могли повлечь за собою серьёзныя политическія затрудненія для Англій, потому что Фишеръ и Моръ пользовались большою популярностію во всей католической Европъ, а принцесса Марія имъла себъ ревностнаго защитника въ могущественномъ императоръ Карлъ, который былъ ея двоюроднымъ братомъ. Если Крамэръ настаивалъ, что не слъдуеть насиловать совёсть этихъ лицъ, то отсюда мы можемъ съ несомнённостію заключить лишь о томъ, что онъ не былъ такимъ фанатикомъ, который бы въ своемъ религіозномъ ослёпленіи способенъ былъ забыть вст соображенія здраваго политическаго смысла.

Чтобы составить себѣ болѣе опредѣленное понятіе о характерѣ отношеній Крамэра къ чужимъ мнѣніямъ, несогласнымъ съ его собственными, мы остановимся теперь на сактахъ инаго рода, на такихъ сактахъ, которые дали основаніе писателямъ, враждебно настроеннымъ относительно Крамэра, представлять его суровымъ гонителемъ и даже худшимъ изъ гонителей, способнымъ пролить кровь человѣка, или по крайней мѣрѣ содѣйствовать ея пролитію, ради того только, чтобы потворствовать волѣ своего государя.

Въ ряду такихъ фактовъ между прочимъ указываютъ обыкновенно на процессъ Ламберта. Въ ноябръ 1538 года, докторъ Тэйдоръ представилъ архіепископу доносъ на Ламберта, какъ на еретика отрицающаго пресуществление въ таинствъ евхаристия. Въ силу этого доноса Ламбертъ привлеченъ былъ въ духовному суду, гдъ Крамэръ употреблялъ всъ усилія, чтобы побудить его отказаться отъ своего заблужденія; но Ламберть упорно стояль на своемъ и наконецъ аппеллировалъ къ королю, какъ главъ церкви, прося его принять на себя разсмотрение его дела и произнесение приговора. Генрихъ устроилъ торжественное собрание въ присутствіи епископовъ и лордовъ и сперва самъ началъ диспутировать съ Ламбертомъ, а потомъ приказалъ опровергать его Крамэру, Гардинеру и другимъ епископамъ. Когда обвиняемый, несмотря на вов возраженія, остался при своемъ убъжденія, Генрихъ приговорилъ его къ смертной казни. Формальный приговоръ о сожжении Ламберта, какъ упорнаго еретика, прочтенъ былъ Кромвеллемъ и чрезъ четыре дня приведенъ въ исполнение. Едва ли возможно найти въ этомъ процессъ что-либо такое, что могло бы лечь тяжелымъ пятномъ на репутаціи Крамэра. Обвинять его въ желаній и стараніи погубить Ламберта нътъ ръшительно никакихъ основаній. Онъ не разыскивалъ и не обвинялъ Ламберта; ему представлено было уже готовое обвиненіе, не принять котораго онъ не могь въ силу обязанностей своего архіепископскаго сана. Все его дальнайшее участіе въ двив состояло въ томъ, что онъ и на судв старался убвдить Ламберта въ отреченію и на диспуть опровергаль по привазу короля его взглядъ на евхаристію. И въ томъ и въ другомъ случав онъ обнаружилъ скорве желаніе спасти Ламберта, побудивъ его къ уступкамъ, чёмъ возвести на костеръ. Наконецъ и

486

осуднать обвиняемаго не онъ; приговоръ былъ произнесенъ саиниъ королемъ, безъ всякаго участія со стороны Крамэра. Но говорять, архіспископъ действоваль въ данномъ случав такъ, какъ можеть двиствовать только человать безъ всякой совъсти: онъ судилъ Ламберта и опровергалъ его на диспутъ, способствуя его погибели, а между твиъ самъ по вопросу объ евхаристіи держался именно того воззрвнія, какое отстанваль Ламберть и въ послёдствін, какъ только обстоятельства дозволили, поспѣшиль отвергнуть ученіе о томъ самомъ пресуществленія, за отрицание котораго Ламбертъ поплатился жизнию. Если это такъ, то конечно образъ дъйствій Крамэра представляется весьма неблаговиднымъ; но изъ того, что Крамэръ послѣ отвергъ ученіе о пресуществленія, еще воясе не слёдуеть, что онъ быль противъ него и въ ту эпоху, когда происходило дъло Ламберта. Въдь онъ не вдругъ превратился изъ католика въ протестанта; но перемвна его воззрвній, какъ всегда происходила постепенно. На первыхъ порахъ онъ оставался по вопросу объ евхаристін при прежнемъ воззръніи, т.-е. придерживался ученія о пресуществленін, затвиъ было время, когда онъ сталъ отдавать предпочтеніе лютеранскому ученію о соприсутствіи и наконець остановился на взгляде Кальвина о духовномъ присутствіи Христа въ евхаристін. Чтобы возводить на него тяжкое обвиненіе, будто бы въ дёлё Ламберта онъ противорёчилъ себе самому, нужны положительныя данныя, на основания которыхъ можно было бы утверждать, что именно въ то время онъ уже отказался оть своего прежняго взгляда на евхаристію. Такихъ положительныхъ данныхъ враги Крамэра не указывають, а между твиъ ны имвемъ свидвтельство показывающее, что въ деле Ламберта онь двиствоваль съ полною искренностію, какь убвжденный сторонникъ пресуществленія. Въ царствованіе Маріи, когда Крамэръ самъ сталъ обвиняемымъ, на допросв онъ между прочимъ рвшительно заявиль, что въ эпоху процесса Ламберта онъ держался еще католическаго взгляда на евхаристію. Если же такъ, то въ его образв двяствій относительно Ламберта не оказывается уже совсёмъ ничего такого, что можно было бы поставить ему въ вину.

Гораздо болёе серьёзнымъ основаніемъ для порицанія Крамара могутъ служить нёкоторые сакты изъ его дёятельности въ царствованіе Эдуарда. Уничтоженіе нёсколькихъ прежнихъ статутовъ направленныхъ противъ ереси не замедлило оказать свои послёдствія въ первые же годы Эдуардова царствованія. Разные еретики, преимущественно же нъмецкіе и голландскіе анабаптисты, появились въ Англіи, и мало-по-малу пріобрётая себё послъдователей въ средъ мъстнаго населенія, скоро стали замътны настолько, что правительство нашло себя вынужденнымъ обратить на нихъ серьёзное внимание. Учреждена была специальная коммиссія изъ епископовъ, свътскихъ сановниковъ и ученыхъ, которой поручено было призывать еретиковъ къ допросу, заставлять ихъ отрекаться отъ ихъ ложныхъ ученій, а упорныхъ осуждать и предавать свётской власти для наказанія. Предсёдатедемъ и руководителемъ этой коммиссіи, такъ-сказать верховнымъ инквизиторомъ, былъ назначенъ архіепископъ Крамэръ. Въ маъ 1549 года этоть спеціальный судъ началь свою дёятельность и немалое количество обвиняемыхъ было привлечено имъ къ допросу. Правда, большая часть еретиковъ вовсе не имъла претензіи стяжать себъ вѣнецъ мученическій, а потому по первому же требованію отрекалась отъ своихъ мнёній и приносила публичное покаяніе; но нашлось и двое такихъ, которые ни за что не хотвли изменить своимъ убежденіямъ, — это были: англичанка Бочеръ, отвергавшая дъйствительность воплощенія Іисуса Христа отъ дъвы Маріи и голландецъ Ванъ-Паррисъ отрицавшія самое божество Его. Никакія убъжденія не въ состояніи быля побудить ихъ въ отреченію отъ ихъ еретическихъ ученій, а потому коммиссія осудила ихъ, какъ упорныхъ еретиковъ и оба они погибли на костръ, одна въ 1550, а другой въ 1551 г. Смерть Бочеръ служить всегда преимущественнымъ поводомъ къ обвиненію Крамэра въ нетерпимости и кровожадности, такъ какъ онъ будто бы приложилъ особенныя старанія къ тому, чтобы возвести эту несчастную женщину на костеръ. Когда всъ убъжденія къ отреченію оказались тщетными и когда состоялся наконецъ надъ нею приговоръ о сожжении, юный король будто бы долго не соглашался утвердить этоть приговорь своею подписью. Смертная казнь казалась ему мърою слишкомъ жестокою, такъ какъ виновная, по его мнёнію, должна была лишиться при этомъ и временной жизни и въчной, ибо погибала нераскаянною въ своей среси. Чувство состраданія не дозволяло юному королю дать свое согласіе на такой жестокій акть, а потому потребовались боль-

шія усния, чтобы уб'вдить его въ необходимости казни. Подавить въ немъ доброе чувство состраданія, уговорить его лишить жизни несчаствую заблуждающуюся женщину взялся архіепископъ Кранэръ. Онъ долго бесъдовалъ съ королемъ; указывалъ ему на законъ Монсеевъ, по которому богохульцы должны были побиваться камнями; говориль, что большая разность между уклоненіями лишь въ частныхъ пунктахъ ученія и отрицаніемъ основныхъ догиатовъ христіанства; довезывалъ навонецъ, что вороль какъ избранникъ и слуга Божій, обязанъ непремънно карать техъ, которые оскорбляють Бога своею хулою. Усиленная аргументація Кранэра произвела свое дъйствіе; съ глубовою сердечною скорбію, обливаясь слезани, подписаль Эдуардь смертный приговоръ еретичкъ, но при этомъ заявилъ, что онъ уступаетъ лишь вліянію архіепископа и на него возлагаеть за этоть поступовъ отвётственность предъ Богомъ. Такимъ образомъ лишь благодаря усиленнымъ стараніямъ Крамэра Бочеръ погибла на кострв. Но весь этоть разсказъ основывается единственно на авторитеть Фокса, который далеко не всегда отличается несомивною достовёрностію, а потому многіе изслёдователи подвергають его сильному сомнанію и даже прямо относять къ разряду вымысловъ, нигдѣ не имѣющихъ себѣ подтвержденія. Справедливость этихъ изслёдователей, намъ кажется, въ значительной степени подтверждается тёми немногими строками, какія мы находимъ по поводу казни Бочеръ въ журналъ Эдуарда. Юный король въ теченіе нёсколькихъ лёть, проведенныхъ имъ на престоль, собственноручно записываль въ хронологическомъ порядкъ тв событія, которыя почему-либо останавливали на себв его вниманіе. О смерти Бочеръ онъ написалъ въ своемъ журналѣ слъдующія строки: "мая 2-го, Джоанъ Бочеръ, иначе называемая Джоанъ Кентская, была сожжена за то, что держалась мивнія, будто бы Христосъ не воплотился отъ девы Маріи; она осуждена еще была годъ тому назадъ, но доселъ щадилась въ надеждъ обращения. Тридцатаго априля, епископъ лондонский и епископъ элійскій убъждали ее, но она противилась имъ и поносила проповъдника, который держалъ ръчь при ея казни". Ни по содержанію, ни по формѣ очевидно эти строки не подтверждають разсказа Фокса. Король говорить, что между осужденіемъ и казнію прошель значительный промежутокь времени, но при этомъ онъ

вовсе не упоминаеть о томъ, что именно его сопротивленіе утвердить приговорь было причиною промедленія. Что же касается тона, въ какомъ написана замътка короля, то въ немъ нельзя уловить ничего, кромъ нъкоторой враждебности и, пожалуй, даже ожесточенія по случаю упорства обвиняемой. Невъроятно, чтобы такую замътку могъ написать человъкъ, надъ совъстію котораго только-что было сдълано насиліе и который былъ вынужденъ, обливаясь слезами, дать свое согласіе на поступокъ, возбуждавшій въ немъ отвращеніе. Еслибы дъло происходило дъйствительно такъ, то Эдуардъ, наединъ самъ съ собою, естественно далъ бы просторъ горькимъ изліяніямъ своей оскорбленной совъсти, и конечно совсъмъ бы не то вышло изъ-подъ его пера, что мы видимъ теперь.

Если же разсказъ Фокса, какъ недостовърный или сомнительный, оставить въ сторонъ, то Крамэру можно сдълать упрекъ лишь въ томъ, что онъ принималъ оффиціальное участіе въ преслёдованіи еретиковъ и вмёстё съ другими членами коммиссіи соглашался предавать упорныхъ свётской власти для казни на кострв. Ни о какой особенной, ознатической нетерцимости в кровожедности въ такомъ случав очевидно не можетъ быть рвин; вся вина Крамэра будеть состоять лишь въ томъ, что онъ не шелъ впереди своего времени и раздёлялъ тё взгляды, которые во всей Европъ были общепринятыми. Что онъ не былъ блестящимъ исключеніемъ въ ряду своихъ современниковъ, что онъ не быль сторонникомъ абсолютной свободы совъсти и нечуждъ былъ мысли о необходимости даже смертію карать упорныхъ еретиковъ, -- въ этомъ, по нашему мивнію, не можетъ быть нивакого сомнанія: но изо всёхъ сыновъ своего вака онъ, можетьбыть съ большею чёмъ всё другіе неохотою, прибёгаль къ подобнымъ крайнимъ мёрамъ и считалъ ихъ возможными и законными только въ самыхъ исключительныхъ случаяхъ. Въ подтверждение этой мысли мы можемъ сослаться на реформированный каноническій кодексъ, составленный, какъ извёстно, почти исключительно трудами Крамэра. Въ первой главъ этого кодекса опредъляется, что безбожники и отрицающие христианство вообще если будуть упорствовать въ своемъ заблужденін, должны быть предаваемы смертной казин, но эта казнь, какъ видно изъ дальнъйшаго, не распространяется на простыхъ сретиковъ, т.-е. на

490

лицъ върующихъ въ Бога и Христа, но искажающихъ или отвергающихъ дишь изкоторые догматы христіанства. Третья глава кодекса относительно еретика опредбляеть такимъ обраsonz: .consumptis omnibus aliis remediis, ad extremum ad civiles magistratus ablegetur puniendus". Неопредъленность выражения "puniendus" подала поводъ нёкоторымъ писателямъ утверждать, что и еретики, по мысли Крамера, должны были подвергаться смертной казни; но есть несомивнныя данныя, опираясь на которыя, ны можемъ думать совершенно иначе. Въ томъ же кодексё опредёляется напр., что сретики лишаются нёвоторыхъ гражданскихъ правъ, а именно: права составлять завёщанія или являться свидетелями по какому-либо делу. Само собою разумъется, что подобныя лишенія гражданскихъ правъ не имълн бы никакого смысла въ применени въ людямъ, подвергаемымъ смертной казни. Кроме того въ Британскомъ музев сохранился списовъ кодекса, написанный собственною рукою Крамэра и содержащій въ себѣ послёднія замётки и поправки, сдёланныя его составителень. Въ этонъ спискъ посль слова "puniendus" прибавлено сперва: "exilio vel aeterno carcere"; затёмъ эти слова зачеркнуты и вмѣсто нихъ написано слъдующее: "vel ut in perpetuum pellatur exilium, vel ad aeternas carceris deprimatur tenebras, aut alioquin magistratus prudenti consideratione plectendus, ut maxime illius conversioni expedire videbitur". He можетъ быть потому никакого сомнёнія въ токъ, что наказаніе смертною казнію, по мысли Крамэра, не должно было распространяться на еретиковъ. Если же такъ, то Крамэръ не только не является кровожаднымъ фанатикомъ, а напротивъ выдѣляется въ ряду современниковъ своею умъренностію, ибо соглашается лишать человъка жизни изъ-за религіи лишь въ немногихъ исключительныхъ случаяхъ, а не за всякую сресь, какъ это въ его время было принято повсюду. При такомъ взглядъ на Крамэра само собою устраняется и то непонятное противорвчие, какое въ противномъ случав неизбъжно оказывалось бы между общимъ умъреннымъ характеромъ его воззрвній и двятельности и его крайними отношеніями къ людямъ яныхъ убъжденій.

## IX.

Великое счастіе выпало на долю Крамэра, когда ему пришлось дожить до осуществленія тёхъ идеаловъ, на служеніе воторымъ онъ посвятилъ почти все время своей жизни. Много труда н силь потратиль, онь; много невогодь и опасностей претерпъль, работая надъ сооруженіемъ зданія англиканской спископальной церкви и вотъ наступалъ теперь давно желанный конецъ его испытаніямъ. Ему оставалось лишь класть послёдніе камни съ спокойною увъренностію въ близкомъ и полномъ торжествъ своего дъла. Но многотрудной жизни Крамэра не суждено было закончиться тріумфомъ. Долгій путь тяжкихъ трудовъ и испытаній завершился жестокимъ трагическимъ концомъ. Творцу англиканской церкви, почти уже торжествовавшему полное осуществленіе своихъ идеаловъ, пришлось дожить и до того ужаснаго момента, когда однимъ ударомъ безпощадно разрушено было дело всей его жизни, когда и его самого ликующіе враги дорогою цёною заставили заплатить за все то, что имъ было сделано вопреки ихъ жеданіямъ.

Здоровье юнаго короля, ревностнаго повровителя реформы, никогда не бывшее връпкимъ, съ каждымъ годомъ становилось все хуже и хуже, такъ что лётомъ 1553 года не оставалось уже никакого сомнёнія въ томъ, что дни его сочтены. Согласно завъщанію Генриха, если Эдуардъ умреть, не оставивъ потомства, престолъ Англіи долженъ былъ перейти къ принцессъ Маріи и ея потомству; но честолюбивому протектору, герцогу Нортумберленду очень не хотвлось разставаться со властію, а потому онъ задумалъ произвести перемёну въ установленномъ порядкъ престолонаслъдія, при содъйствіи умирающаго Эдуарда. По плану Нортумберленда, отъ имени короля составлено было завъщание, въ которомъ и Марія и Елисавета устранялись отъ престолонаслёдія, какъ признанныя въ свое время незаконнорожденными, послё развода Генриха съ ихъ матерями Катариною Аррагонскою и Анною Болэйнъ. Съ устраненіемъ отъ престола объяхъ сестеръ Эдуарда, Генрихова потомства уже не оказывалось, а потому престолъ Англіи долженъ былъ перейти къ потоиству младшей сестры Генриха, дочь которой Франциска была супру-

гою лорда Грэя. Эту Франциску герцогъ Нортумберлендъ безъ особеннаго труда уговориль отказаться оть своихъ правъ на престолъ въ пользу ся дочери Джэни Грэй, недавно вступившей въ бракъ съ сыномъ герцога Нортумберленда. Такимъ образомъ сныслъ плана понятенъ; Нортунберлэнду хотвлось оставить власть въ своихъ рукахъ, возведя на престолъ Англіи жену своего сына. Конечно права новой претендентки на престолъ были весьма отдаленныя и вообще все предпріятіе имвло очень слабое подобіе законности; но на это не обращали особеннаго вниманія, лишь бы только заручиться завёщаніемъ юнаго короля и согласіемъ членовъ совѣта на совершеніе переворота. Эдуарда **убъднть** было нетрудно; герцогъ воспользовался для этой цели его аскреннею протестантскою ревностію, выставляя на видъ, что только передачею престола протестантив Джэни можно спасти англиканскую реформированную церковь отъ неминуемой гибели, которая грозить ей съ воцареніемъ католички Маріи. Этимъ же соображениемъ несомнённо руководствовались и лучшие изъ членовъ совёта, давая свое согласіе на перевороть, остальные же уступили желанію герцога отчасти изъ страха предъ его вліяніемъ, отчасти потому, что боялись при Маріи потерять свои нивнія, полученныя отъ секуляризацін, отчасти же просто увлекаемые примеромъ другихъ. Какъ бы то ни было, но королевское завъщание было составлено и подписано и всъ члены совъта и юристы, хотя не безъ нъвотораго сопротивленія, дали свои подписи въ документу, утверждавшему престолъ за невъсткой герцога. Дольше и упорние всихь сопротивлялся затввавшемуся перевороту Крамэръ; онъ говорилъ, что согласиться на него значить совершить клятвопреступление, такъ какъ онъ приносилъ присягу въ томъ, что будетъ твердо блюсти порядовъ, установленный завещаниемъ Генриха. Но какъ и всегда, у Крамэра не хватило достаточной твердости, чтобы настоять на своенъ. Когда умирающій король горячо сталъ упрашивать его, чтобы онъ не отказывалъ ему въ послёдней услуга, Крамаръ не выдержалъ и подписалъ документъ; но подписалъ лишь тогда, когда юристы увѣрили его въ законности переворота. И нужно еще удивляться тому, что чувство законности имбло въ Крамеръ такую необычайную силу. Гораздо было бы естественнъе видёть его первымъ и самымъ ревностнымъ сторонникомъ пере-

ворота, такъ какъ въ этомъ переворотъ заключалось повндимому единственное отчаянное средство спасти отъ неминуемой гибели дъло всей его жизни. Если Крамэръ уступилъ наконецъ настояніямъ сторонниковъ переворота, то конечно потому только, что ему дорога была англиканская церковь.

Чтобы обезпечить успахъ задуманному предпріятію, герцогъ поспѣшилъ принять нъкоторыя предварительныя мѣры. Онъ приготовиль на всякій случай достаточное количество войска, снабдилъ порохомъ и оборонительными средствами Тоуэръ, назначивъ его комендантомъ надежнаго человъка и наконецъ послалъ отъ имени совъта къ Маріи приглашеніе, чтобы она поспъшила въ Лондонъ для свиданія съ умирающимъ братомъ, надъясь при ея прівздъ завладъть благовременно ея особою. Но несмотря на всъ старанія горцога, его предпріятіе закончилось полнъйшею неудачею. Правда, тотчасъ послъ смерти Эдуарда Джэни провозглашена была королевой, но ей только девять дней суждено было пробыть на престоль. Преданные Марін люди поспѣшили извѣстить ее о смерти короля и обо всемъ томъ, что замышляется въ Лондонъ, а потому она поспѣшила въ Нореолькъ, гдъ население было ей наиболъе привержено и оттуда предводительствуя сильнымъ отрядомъ своихъ сторонниковъ, двинулась въ Лондону, чтобы съ оружіемъ въ рукахъ завладъть своямъ престодомъ. Очевидная противозаконность затвяннаго герцогомъ дъла, давнее нерасположение къ нему народной массы, которая хорошо понимала, что съ переворотомъ его личная власть еще болве упрочится, наконецъ неумение его самого распорядиться быстро и решительно въ кратическія минуты, все это было причиною того, что герцогу не удалось отстоять своего дъла. И члены совъта и войско быстро стали переходить на сторону Маріи; самъ герцогъ и королева Джэни сдвлались ея плённиками и законная наслёдница престола безпрепятственно и съ торжествомъ вступила въ Лондонъ.

Тотчасъ же по восшествія на престолъ Маріи ясно обнаружилось, что въ религіозномъ отношенія новое царствованіе будетъ діаметральною противоположностію предшествовавшему. Никакихъ законодательныхъ мъръ въ смыслъ реакціи пока еще не было предпринято, а между тъмъ католическіе проповъдники уже ораторствовали противъ нововведеній, узаконенныхъ при

494

#### томасъ крамэръ.

Эдуарай; во многихъ церквахъ воздвигались снова католические алтари и совершалась месса; протестантскіе ревнители лишались своихъ должностей и подвергались аресту и наконецъ сама королева особою прокламаціей объявила, что она намерена всю свою жизнь твердо держаться той религіи, въ которой воспитана, желая привести къ ней и всёхъ своихъ подланныхъ. Не могло уже более быть никакого сомнения въ томъ, что смертный приговоръ англиканской реформированной церкви подписанъ; оставалось только ждать, что онъ не замедлить своимъ исполненіемъ. Убъдившись въ неизбъжности роковаго переворота, очень иногіе изъ сторонниковъ реформы спѣшили воспользоваться еще имъющеюся пока въ ихъ распоряжении свободою, чтобы благовременно покинуть отечество и искать себъ пріюта въ какойлябо изъ протестантскихъ странъ континентальной Европы. Большая же часть, оставшаяся въ Англін, съ тоской и тревогой ожидала, что будетъ далъе, невольно устремляя взоръ на своего передоваго вождя и покровителя-архіепископа Крамэра.

Если вто, то Крамэръ всего болъе имълъ основаній опасаться за свою участь при наступлении новаго царствования. Королева Марія должна была ненавидеть его всеми силами своей души и отъ нея онъ уже не могъ ожидать себѣ никакой пощады. Въ ея глазахъ онъ былъ главною причиной всвхъ несчастій и позора ся матери, а можеть быть свель ее преждевременно и въ могилу, причинивъ ей столько горя, такъ какъ его усиліями н его авторитетомъ несчастное дело развода приведено было къ концу. Онъ былъ причиною и ея собственнаго позора, ибо на основании его приговора Марія вынуждена была много лёть считаться незаконнорожденною. Онъ былъ главнымъ ересіархомъ, употреблявшимъ всъ свои силы въ тому, чтобы отторгнуть Англію отъ единенія съ Римомъ и ниспровергнуть ту религію, въ которой Марія родилась и воспиталась и торжество которой она поставляла святвйшею задачей своей жизни и двятельности. Какъ любящая дочь и своей матери и церкви, Марія оскорблена была Крамэромъ въ самыхъ святыхъ своихъ чувствахъ и убъяденіяхъ, а потому въ ся сердца сдва ли могло найтись масто для состраданія къ ея главному врагу и оскорбителю. Люди расположенные къ Крамэру, ясно сознавали ту серьёзную опасность, если не неизбъжную гибель, которая грозила ему съ на-

ступленіемъ новаго царствованія, а потому они всёми силами убъждали его позаботиться о своей участи и принять мёры для своего спасенія. Они доказывали ему, что его жизнь нужна и дорога для дёла церкви, а потому настаивали, чтобы онъ пока еще свободенъ, послёдовалъ примёру другихъ и покинувъ отечество, искалъ прибёжища на континентѣ. Но Крамэръ рёшительно отказался послушаться ихъ увёщаній. Еслибы ему грози ло обвиненіе лишь въ государственныхъ преступленіяхъ, говорилъ онъ имъ, то онъ можетъ быть согласился бы искать спасенія въ бёгствё; но главнёйшая вина его заключается въ его религіи, въ его борьбё противъ заблужденій и суевёрій папизма, а потому онъ останется на своемъ мёстѣ, готовый защищать до конца истинность совершеннаго имъ дёла церковной реформы, и скорёе положитъ жизнь свою за дёло свое, чёмъ согласится покинуть церковь свою въ такое тяжелое время.

Въ первые дни новаго царствованія архіепископъ не чувствоваль еще нивакой существенной перемены въ своемъ положени. Онъ прянималъ участіе въ торжественномъ погребенія Эдуарда, причемъ богослужение совершалось по реформированному англійскому чину, хотя въ это время королева у себя въ Тоуэръ уже открыто присутствовала при католической мессъ. Но совершая погребение Эдуарда, Крамэръ воспъвалъ такъ-сказать последнюю похоронную пъснь и себъ самому и всему своему дълу Тотчасъ же послѣ королевскаго погребенія, ему сдѣланъ былъ намекъ, что онъ долженъ приготовиться ко всему худшему въ будущемъ: онъ получилъ приказаніе никуда не отлучаться изъ своего Ламбэтскаго дворца, гдъ и проводилъ время въ бестдахъ съ Мартиромъ, собиравшимся вытхать въ Германію, до тяхъ поръ, пока не пришлось ему промънять свой архіепископскій дворецъ на тюремное заключение. Въ это время католическая реакція уже давала себя ясно чувствовать во всёхъ концахъ Лондона и его окрестностяхъ; ея вліяніе дошло скоро и до Кантербури, гдъ въ глявномъ каоедральномъ храмъ началось публичное совершение католической мессы. Такое явление не могло конечно остаться незамвченнымъ и скоро повсюду распространился слухъ, будто бы католическая месса совершается въ кантербурійскомъ храмъ по распоряженію самого архіепископа, воторый желаеть этимъ пріобръсти себъ милость воролевы; мало

того, будто бы архіепископъ вызывался и самъ совершать мессу въ присутствія королевы на погребенія Эдуарда, или въ Лондонскомъ храмъ св. Павла. Когда этотъ слухъ дошелъ до Крамэра, онъ тотчасъ же взялся за перо и написалъ на него ризное опровержение. "Поелику діаволь, говорилось въ этой Кранэровой девларадія, древній противникъ Христа, есть ложь и отецъ лян, то онъ всегда возбуждаеть своихъ служителей ложью преследовать Христа, Его истинное слово и религію; не перестветь онъ дълать это и въ настоящее время. Блаженной памяти вороль Генрихъ VIII, видя веливія злоупотребленія латинской мессы, произвелъ въ ней никоторыя реформы, а покойный государь, король Эдуардъ VI, и совсёмъ отмёнилъ ее, возстановивъ на ея мъстъ святую трапезу Христову, согласно установлению самого Христа и употреблению апостоловъ въ первенствующей церяви. Но діаволъ тщится теперь ложью своею ниспровергнуть снова трапезу Господню и возстановить опять латинскую мессу, какъ свое же собственное изобрътеніе. Для лучшаго достиженія этой цвии, некоторые воспользовались именемъ меня, Томаса, архіепископа Кантербурійскаго, разглашая повсюду, будто бы я возстановилъ мессу въ Кантербури и вызывался совершать ее при погребении Эдуарда и въ присутстви королевы, въ храмъ св. Павла, или гдъ бы то ни было. Хотя я и привыкъ въ минувшія двадцать лівть ко всякаго рода злобів и лжи и непечалясь переносних ихъ спокойно; но если ложные слухи идуть въ ущербъ истинъ божественной, они не могутъ быть терпимы. Пусть же въдаетъ міръ, что не я возстановилъ мессу въ Кантербури, а дживый, льстивый и притворный монахъ, безо всякаго моего совъта и согласія. Никогда не вызывался я совершать мессу и предъ королевою где бы то ни было, какъ сама она хорошо знаеть объ этомъ. Но если ей угодно будетъ дозволить мнъ, я готовъ противъ всвхъ, кто пожелаетъ возражать мнъ, доказывать, что все содержащееся въ чинъ пріобщенія, установленномъ и утвержденномъ парламентомъ при Эдуардъ, вполнъ согласно съ установленіемъ и предписаніемъ Христа Спасителя, а также съ практивою апостоловъ и первенствующей церкви, тогла какъ месса не только во многомъ не основана на нихъ, но даже и прямо имъ противоръчитъ". Въ заключение своей декзараціи Крамэръ вызывается вмъстъ съ Мартиромъ и четырьмя

32

ни пятью другими учеными на публичномъ диспутъ доказать, что не только богослужение и обряды, но и въроучение и вообще весь порядовъ, установленный при Эдуардъ, болъе чисть и болъе сотласенъ съ словомъ Божінмъ, чемъ всявій другой, употреблявшійся въ Англіи въ минувшее тысячельтіе. Въ такомъ именно виль составлениая Крамэромъ декларація лежала на окнъ его комнаты, когда епископъ Скори постарался незамътно снять съ нея буквальную копію. Эта копія, передаваемая изъ рукъ въ руки, быстро получила извёстность и обратила наконець на себя внимание совъта. Архиепископъ получилъ приказание явиться къ допросу и на совъте ему предъявлена была копія его декладацін. Онъ тотчасъ же призналъ себя авторомъ этого произведенія; но при этомъ выразилъ свое сожелёніе, что декларація получила преждевременную извъстность. Мое намъреніе, говориль онъ, состояло въ томъ, чтобы по окончательной обработкъ этого документа, снабдить его своею печатью и затёмъ вывёсить на дверяхъ храма св. Павда и всёхъ другихъ церквей Лондона во всеобщее свёдёніе. Выслушавъ такое объясненіе Крамэра, члены совъта постановили: подвергнуть его, какъ человъка уже и прежде причастнаго въ заговору противъ королевы при вступленіи ея на престолъ и теперь увеличившаго вину свою попыткою возмутить народъ своимъ заявленіемъ, тюремному завлюченію до твхъ поръ, пока не послёдуеть относительно его какое-либо яное распоряжение верховной власти. Въ силу этого приговора, архіепископъ 14 сентября 1553 года, заключенъ былъ въ Тоуэръ. Между твиъ вскорв началось судебное разследование по поводу неудавшагося устраненія Маріи отъ наслёдственнаго престола. Визств съ другими лицами принимавшими участіе въ заговоръ, привлеченъ былъ въ суду и Крамэръ, вавъ подписавшій документь о перемёнё въ порядке престолонаслёдія и потому обвинявшійся въ государственной измёнё, въ противодействіи своей законной королевѣ и въ потворствѣ узурпаціи. Въ свое оправданіе Крамэръ указывалъ на то, что онъ не имветъ достаточнаго знакомства со свётскими государственными законами страны, а потому въ этомъ двлв вынужденъ былъ руководствоваться указаніями другихъ и далъ свою подпись въ довументу лишь тогда, когда спеціалисты-юристы увърили его въ законности переворота. Объяснение Крамэра не помъшало впрочемъ суду признать

Digitized by Google

его наравив съ другими виновнымъ въ государственной измень я приговоръ этотъ быль утвержденъ парламентомъ, который постановиль предать всёхъ обвиняемыхъ смертной вазни съ кононскаціей имущества. Но когда архіепископъ представилъ свои оправданія королевѣ и въ особой петиціи умоляль ее о помилованія, она уважила его просьбу и даровала ему прощеніе. Такая повидимому неожиданная милость Марін конечно вовсе еще не свидътельствовала о томъ, что она намърена была забыть всъ преступленія Крамэра и измёнить свои къ нему отношенія. Его настоящее прощение вызвано было отчасти необходимостию. а отчасти злымъ и истительнымъ разсчетомъ. Если казнить Крамэра за участие въ заговоръ, то нужно было казнить также и встхъ членовъ совта, подписавшихъ документь о переворотв. твиъ болве что Крамэръ виновенъ былъ менве всвхъ другихъ, такъ какъ онъ долве всвхъ сопротивлялся герцогу и последній согласился дать свою подпись въ документу. Помиловать другихъ я казнить одного Крамэра, очевидно наименте виновнаго, было бы явною несправедливостію, допускать которую не было никакихъ оснований. Настоящее прощение еще далеко не освобождало Крамэра отъ печальной участи: надъ нимъ тяготвло другое, гораздо болте тяжкое обвинение, какъ сресиарха. Казнить его за такой сравнительно ничтожный поступокъ, какъ слабое участіе въ заговора, казалось несоотватственнымъ съ величиною и тяжестію его преступныхъ дъяній; его хотвли сохранить пока для того, чтобы предать потомъ гораздо большему позору и жесточайшимъ мученіямъ, осудивъ какъ ересіарха.

Дъло о бракъ королевы съ Филиппомъ Испанскимъ и разгоръвшееся по этому поводу сильное народное возстаніе, едва не липившее Марію престола, не давали правительству возможности заняться судьбою Крамэра. Во все это время онъ томился въ одиночномъ заключеніи въ Тоуэръ, гдъ съ протестантскими узниками обходились вообще не особенно дружелюбно. Съ началомъ возстанія обстановка его нъсколько улучшилась; множество обвиняемыхъ переполнило тюрьмы Тоуэра, а потому за недостаткомъ помъщенія власти вынуждены были отказаться отъ одиночныхъ заключеній. Въ одну камеру съ Крамэромъ теперь помъщены были его искренніе друзья и сотрудники въ дълъ реформы, бывшіе епископы: Ридли и Лятимэръ. Все свое время

32\*

они стали проводить теперь въ совмистномъ изслидовании Священнаго Писанія по разнымъ религіознымъ вопросамъ, особенно же по вопросу объ евхаристия. Въ этихъ занятияхъ застало ихъ предписание королевы, по которому въ апрълъ 1554 года всъ трое переведены были сначала въ Виндзоръ и затвиъ въ Оксоордъ. Королева и ся сотрудники, уничтожая реформированную церковь и возсоединяя Англію съ Римомъ, не желали въ своемъ предпріятін опираться лишь на одну силу правительственной власти, имъ хотелось публично и съ несомизиностію показать превосходство католической религін и римскаго церковнаго строя предъ веформированными. Съ этою целію еще въ октябре 1553 года конвокація занялась обсужденіемъ вопроса объ евхаристін, причемъ и лорды и общины были допущены въ качествъ слушателей, а мистомъ преній нибранъ былъ храмъ св. Павла. Нисколько дней продолжелись жаркіе споры и конечно въ концѣ концовъ побъда признана была за сторонниками католицизма. Но послё этого публичнаго разсуждения въ обществе слышались заявленія, что нетрудно было католикамъ одержать побёду. когда большая часть важнёйшихъ сторонниковъ реформы уже удалена изъ конвоваціи, а передовые вожди ея въ тюремномъ заключении и не имъють возможности выступить на защиту своего дъла. Подъ впечатлъніемъ подобныхъ заявленій, правительство Маріи рёшилось устроить новый публичный диспуть съ твиъ, чтобы въ немъ приняли участіе и самые главные столпы реформированной церкви, т.-е. Крамэръ, Ридли и Лятимэръ. Съ этою именно цёлію и изданъ былъ отъ королевы приказъ, чтобы Тоуэрскіе узники переправлены были въ Оксоордъ, гдъ долженъ былъ состояться ихъ диспутъ съ ватолическими богословами. Для борьбы съ Крамэромъ и его товарищами назначена была цёлая толпа ученыхъ представителей оксфордскаго и кэмбриджскаго университета, въ ряду которыхъ были напр. доктора Коль, Гарпсфильдъ, Юнгъ, Сиджвикъ, Аткинсонъ и другіе, подъ предводительствомъ пролокутора, доктора Уэстона. Дёло открылось по обычаю торжественною мессой, посла которой богословы подписаля члены, долженствовавшие служить предметомъ предстоящаго обсуждения. Затемъ устроилась торжественная процессія съ участіемъ хора, всёхъ ученыхъ и студентовъ, которая съ пёніемъ псалмовъ направилась къ церкви Св. Марін, гдё

предъ алтаремъ расположились на особо устроенныхъ мъстахъ всё лица, долженствовавшія принять участіе въ диспуть, и затвиъ отдано было приказание привести Крамэра. Когда архиепископъ былъ введенъ въ собраніе, пролокуторъ началъ краткую рвчь, въ которой восхвалялъ церковное единеніе, сдёлалъ очеркъ прежней жизни и двятельности Крамэра и затвиљ заявиљ, что они собрались здъсь для того, чтобы по желанію королевы привести его, если можно, снова въ союзу съ церковію. Окончивъ рвчь, онъ предложилъ Крамэру для подписи тв члены, которые были предварительно составлены и утверждены богословами и воторые формулировали учение о дъйствительномъ присутствии въ евхаристіи твла и крови Христа, о пресуществленія и о значения мессы, какъ умилостивительной жертвы за грёхи живыхъ и умершихъ. Когда Крамэръ рёшительно отказался признать истинность заключающихся въ членахъ ученій, его отпустили изъ собранія съ твиъ, чтобы чрезъ два дня онъ приведенъ былъ снова для публичной защиты своихъ воззрений. Заботясь болтве всего о томъ, чтобы непременно обезпечить за собою побъду на диспутъ, католические богословы поставили Крамэра и его товарищей въ весьма невыгодныя условія. Для приготовленія къ защить и для обдумыванія членовъ Крамэру дано было всего только два дня, да и въ эти дни ему далеко не предоставлено было полной свободы въ пользовании мужными для него книгами и бумагами. Трое узниковъ размъщены были въ отдёльныхъ камерахъ, такъ что имъ не было никакой возможности подвлиться свёдёніями и сообща приготовиться къ защить. На диспуть они приводились по одиночие, такъ что и эдъсь не могли помочь и поддержать другъ друга, но каждый изъ нихъ въ отдельности долженъ былъ выдерживать натискъ целой толпы оппонентовъ, отлично подготовившихся въ своему дёлу, сговорившихся между собою и усиленно поддерживавшихъ другъ друга. Самыя пренія велись такимъ образомъ, что заранѣе можно было предугадать, на чьей сторони окажется побида. Пролокуторъ дозволялъ себъ обращаться съ диспутантами самымъ безцеремоннымъ образомъ, насмъхаясь надъ ними и возбуждая противъ нихъ сдушателей. Оппоненты шумъли ужасно, причемъ нъсколько человъкъ кричали одновременно, такъ что не было никакой возможности разслышать то, что говорилось. Когда диспутанты начинали свою защиту, имъ не давали говорить, ихъ перебивали и почти не слушали. При такихъ условіяхъ нисколько неудивительно, если Краморъ и дъйствительно, какъ утверждали католики, потерялъ всякую способность соображения и не сумвлъ отстоять своихъ воззрвній. Но какъ бы то ни было, онъ все-таки остался при прежнемъ мнёніи, доказывая, что въ евхаристіи Христосъ присутствуеть только духовно, причемъ нътъ нивакого пресуществленія, и что ученіе объ евхаристія какъ жертвъ не должно быть принимаемо, такъ какъ оно унижаеть достоянство крестной смерти Христовой. Чрезъ нисколько дней узники были снова призваны въ собраніе, гдъ имъ объявлена была окончательная сентенція, въ которой утверждалось, что всё они были побёждены на диспуть, а потому должны отказаться отъ своихъ еретическихъ мнёній и подписать предлагаемые имъ католическіе члены. Поелику же они побъжденными себя не признали и отъ воззръній своихъ отказаться не хотвли, то всё трое и объявлены были упорными еретиками. Двадцать третьяго априля пролокуторъ Уэстонъ отправлялся въ Лондонъ, чтобы представить правительству отчеть о результатахъ Оксфордскаго состязанія. Въ это время Крамэръ обратился къ нему съ просъбою, чтобы онъ принялъ на себя трудъ доставить письмо членамъ государственнаго совъта. Въ письмъ своемъ онъ просилъ ихъ ходатайства за него предъ воролевою и жаловался на тъ ужасные безпорядки, которые были допущены на оксоордскомъ диспутв, причемъ, по его словамъ, ему не дали высказать въ свою защиту и двадцатой части того, что онъ намёренъ и готовъ былъ высказать. Но Уэстонъ, взявъ письмо, дорогою вскрылъ и прочелъ его и затвмъ возвратилъ назадъ.

Цёлыхъ полтора года послё Оксфордскаго диспута Крамэръ н его товарищи томились еще въ своемъ тюремномъ заключеніи Въ Англіи совершались въ это время такія великія событія, что на личную судьбу Крамэра правительству некогда было обращать свое вниманіе. Послё бракосочетанія королевы съ Филиппомъ Испанскимъ и торжественнаго пріёзда его въ Англію, прибылъ наконецъ полномочный легатъ апостольскаго престола, кардиналъ Поль, и въ присутствіи королевской четы и обѣихъ палатъ парламента, именемъ святаго отца снова принялъ заблудшую Англію въ лоно католической церкви. Только тогда, вогда реакція благополучно приведена была къ своему концу и власть епископа римскаго снова торжествовала въ Англіи, вспомнили наконецъ и о Крамэръ.

Въ сентябръ 1555 года, прибыла въ Оксфордъ снабженная отъ папы полномочіями коммиссія, чтобы произвести последнюю расплату съ ниспроверженнымъ врагомъ апостольскаго престола. Во главъ этой коминссіи поставленъ былъ представитель папы, Джэнсъ Бруксъ, епископъ Глочестерскій, а въ содвиствіе ему приданы быль доктора Мартинъ и Стори, какъ депутаты вородя и воролевы. Въ Маріинской церкви подлё алтаря воздвигнута была высокая эстрада для епископа Брукса, а по объимъ сторонамъ его, нъсколько ниже, помъстились Мартинъ и Стори. Крамэръ введенъ былъ въ церковь въ сопровождения конвоя; остановившись предъ эстрадой, онъ снялъ шапку и на колънахъ поклонился на объ стороны депутамъ короля и королевы; но потомъ снова надълъ свою шапку и не выразилъ ни малъйшаго знака почтенія представителю папы. Когда ему было замъчено объ этомъ, онъ отвъчалъ, что клялоя не признавать папскую власть въ Англін. Члены коммиссіи обратились затёмъ къ Крамэру съ увъщаніями, чтобы онъ возвратился въ лоно катоической церкви, преклонился предъ властію папы и отказался ото встахъ своихъ заблужденій; но онъ твердо стоялъ на своемъ. Онъ заявилъ еще разъ, что не признаетъ папскую юрисдивцію въ Англін, такъ какъ видитъ въ папѣ не только врага короля и законовъ, но даже антихриста, врага самого Бога, запрещающаго вопреки волъ Божіей чтеніе Библіи народу или пріобщеніе подъ двумя видами. Относительно евхаристіи онъ еще разъ подтвердилъ, что твлеснаго присутствія Христа въ ней признать не можеть. Когда такимъ образомъ всъ увъщанія членовъ коммиссіи не привели ни къ чему, Крамэру предложено было шестнадцать обвинительныхъ пунктовъ, на которые онъ долженъ былъ дать свои отвъты. Эти пункты или вопросы обнимали собою всю прошедшую жизнь Крамэра, выставляя ему въ вину его брачную жизнь въ духовномъ санв; его уклоненіе въ ересь и распространение этой среси посредствомъ разныхъ печатныхъ книгъ своего сочиненія; его упорство въ еретическихъ взглядахъ, обнаружившееся на диспутъ въ Оксоордъ; его измъну папѣ и упорство въ этой измѣнѣ даже доселѣ, когда уже вся Англія снова возвратилась въ союзу съ Римомъ. Въ своихъ отвътахъ на всё эти пункты Крамэръ не отрицалъ тъхъ савтовъ, которые выставлялись на видъ, но придавалъ имъ совершенно иное освъщеніе и до конца отстаивалъ справедливость своихъ взглядовъ и своего дъла.—Получивъ всё нужныя объясненія, коммиссія сочла свою задачу выполненною и объявила Крамэру, что произнести окончательный приговоръ надъ нимъ, какъ надъ архіепископомъ, она не можетъ; этотъ приговоръ долженъ быть поставленъ самимъ папою, а потому, согласно узаконенному порядку судопроизводства, онъ приглашается въ восьмидесятидневный срокъ явиться лично къ отвъту въ Римъ, или прислать туда своего уполномоченнаго, на что Крамэръ заявилъ, что онъ согласенъ ѣхать и въ Римъ, если только король и королева дадутъ ему на то свое разръшеніе.

Когда коммиссія окончила свое двло, архіспископъ обратился съ письмомъ въ самой королевъ. Свою дерзость онъ оправдывалъ при этомъ желаніемъ, чтобы государыня познакомилась съ его убъжденіями не по докладамъ другихъ, а по его собственнымъ словамъ. Содержаніе письма не представляетъ въ себв ничего особеннаго; оно состоить изъ подробнаго развитія тёхъ же самыхъ положеній, какія Крамэръ отстаивалъ на оксоордскомъ диспутв и предъ коммиссией Брукса, причемъ эти подожения подтверждаются Священнымъ Писаніемъ и отеческими твореніями и грево-римскими законами и примърами изъ исторіи Англіп. Начавъ съ разсказа о томъ, какъ онъ держалъ отвѣтъ предъ коммиссией Брукса, Крамэръ заявляеть, что онъ не признаетъ надъ собою папскаго суда и затъмъ первую часть своего письма посвящаеть опровержению законности папской власти. Вторая половина документа содержить въ себъ опровержение ученія о пресуществленіи, обанчивающееся краткимъ ивложеніемъ собственнаго Крамэрова взгляда по вопросу объ евхаристін. На это письмо Крамэра королева поручила написать отвътъ кардиналу Полю; но само собою разумвется, что изо всего этого не могло выйти для архіепископа никакихъ практическихъ посявдствій. Между твиъ его двло близилось уже къ роковому концу. Призывъ въ ричскому трибуналу, сдъланный Крамэру конмиссіей, быль лишь пустою формальностію, такъ какъ тотчасъ же послъ него архіепископъ снова заключенъ былъ подъ

стражу, в потому не имъть никакой возможности воспользоваться призывомъ. Между тъмъ назначенный срокъ истекъ, формальность соблюдена и въ Римъ состоялся наконецъ надъ Крамэромъ послъдний приговоръ. Въ силу этого приговора Боннеръ, енископъ Лондонский, и Тирлъби, епископъ Элійскій, получили отъ папы предписаніе отправиться въ Оксфордъ и совершить тамъ надъ Крамэромъ церемонію деградаціи; по лишеніи же его сана и отлученіи отъ церкви передать свътской власти, какъ упорнаго еретика, для наказанія по закону.

Четырнадцатаго февраля 1556 года въ Христовой церкви Оксоорда долженъ былъ совершиться надъ Краноромъ обрядъ деградація. Предъ алтаремъ на особо устроенныхъ съдалищахъ помъстились папскіе уполномоченные въ полныхъ своихъ епископскихъ облаченіяхъ и затёмъ введенъ былъ Крамэръ. Согласно обычаю, епископы начали прежде всего читать свою полномочную грамоту, въ которой между прочимъ говорилось, что Крамэрово двлобыло разсмотрено при римскомъ дворе, причемъ были изследованы всё пункты обвиненія и всё отвёты, сдёланные на нихъ обвиняемымъ, спрошены были всъ свидътели объихъ сторонъ, выслушаны были ходатан какъ въ пользу короля и королевы, такъ и въ пользу Крамэра, такъ что не было недостатка ни въ чемъ необходимомъ для защиты. Грамота заканчивалась предоставленіемъ епископамъ полной власти низложить и даже отлучить Крамэра и затвиъ безаппелляціонно передать его свътской власти для наказанія. Очевидно, что для соблюденія формальности въ полномочной грамоть говорилось много такого, чего въ дъйствительности вовсе не было, а потому Крамэръ не хотвлъ признать законнымъ тотъ приговоръ, который былъ произнесенъ надъ нимъ въ Римв. Онъ представилъ епископамъ свою аппелляцію, въ которой указывалъ главнымъ образомъ на то, что хотя его и призывали въ восьмидесятидневный срокъ въ Римъ, но преградили всякую возможность воспользоваться призывомъ, такъ какъ лично отправиться въ Римъ онъ не могъ, будучи все время заключенъ подъ стражею, а послать ходатая не имълъ средствъ, ибо все имѣніе было у него отобрано. Опираясь на этомъ и еще на нёкоторыхъ другихъ основаніяхъ, Крамэръ и аппеллироваль на приговорь папы въ ближайшему вселенскому

собору. Но епископы не приняли его аппелляцію; они говорили, что имъ дано полномочіе привести въ исполненіе папскій приговоръ безаппелляціонно, а потому и приступили къ деградаціи. Крамэра одъли въ полное архіепископское облаченіе и давъ ему въ руку его пастырский жезлъ, поставили предъ собою. Боннеръ, лично озлобленный противъ Крамэра за тв притвснения, какія пришлось ему вытерпёть въ царствование Эдуарда, съ наслажденіемъ пользовался теперь случаемъ поглумиться надъ архіепископомъ и порадоваться его позору; онъ обратился въ собранію съ рвчью, которая почти вся состояда изъ насмвшекъ и глумленій надъ Крамеромъ. По окончаніи ричи приступлено было къ самой деградации: у Крамэра отобрали его врхіепископскій жезль, затемъ сняди съ него митру и падліумъ и всё остальныя облаченія. На него надъто было жалкое холстинное одъяніе и цирюльникъ остритъ ему волосы. "Вы уже не лордъ теперь болъе". элорадно замътилъ ему Боннеръ, послъ чего низложенный архіепископъ переданъ былъ свътской власти и подъ стражею снова. отведенъ былъ въ темницу.

Казалось теперь, что судьбу Крамера можно уже было считать рёшенною; какъ упорному сретику, осужденному церковію и преданному свътской власти, ему оставалось только взойти на костеръ и жизнію заплатить за свои деянія. Но его враги этимъ не желали удовольствоваться; имъ хотёлось опозорить Крамэра, лишить его не только жизни, но и чести, чтобы въ лицъ передоваго вождя и творца англиканской реформированной церкви нанести смертельный ударъ и всему его дёлу. Планъ враговъ Крамэра состоялъ въ томъ, чтобы склонить его къ торжественному отречению отъ всего того, чему онъ доселъ училъ и что прежде сдёлалъ, -- побудить его къ признанію, что все, досель имъ сдъланное, были лишь грубымъ, жалкимъ заблужденіемъ и сресью, а чистая истина въ сдиной католической церкви и въ рукахъ ся главы. На осуществление этого плана употребленъ былъ цёлый месяцъ, причемъ пущены были въ ходъ все средства, какія только возможно было придумать. Начали съ того, что изминили прежде всего обстановку, въ которой находился досель Крамэръ. Изъ суроваго одиночнаго завлюченія его перевели въ прекрасные аппартаменты, обыкновенно служившіе

506

итетопребываніемъ оксфордеваго девана. Витето прежнихъ дишеній. его окружили теперь всти возможными удобствами, давали изящный столь, дозволяли свободныя прогулки, игру въ шары и т. п. Все это направлено было къ тому, чтобы ослабить то строгое религіозное настроеніе, которое господствовало доселё въ душе Крамэра, отвлечь по возможности мысль его оть великой идеи запечатлёть и кровію своею истинность своего дела, воскресить обычные человеческие инстинкты и возбудить въ немъ снова со всею силою жажду жизни. Когда эти подготовительныя мёры произвели свое действіе, когда можно было дунать, что Крамэръ дорого далъ бы за то, чтобы отдалить по возможности часъ своей смерти, приступили къ нему искусные люди, обольщая его сладкими ричами и указывая тоть путь. следуя по которому онъ могъ бы, по ихъ увереніямъ, сохранить себѣ жизнь. Оксоордскіе богословы, въ особенности же ловкій испанскій монахъ Вилла-Гарціа, постоянно заводили съ нить бесталь объ его положении и въ однить голосъ убъждали его отречься отъ своихъ заблуждений и возвратиться съ раскаяніемъ въ лоно католической церкви. Они говорили ему, что и король и королева и совътъ ничего столько не желають, какъ ниенно его обращения. Если онъ раскается, то навърно королева заруетъ ему жизнь и онъ можетъ спокойно докончить ее и не мало принести пользы своими трудами для другихъ. Очень можетъ быть, что его возстановятъ даже и въ его прежнемъ санв, возвратять ему его высокое подожение. Если же онъ будеть упорствовать въ своихъ заблужденіяхъ, то ему грозить неминуемая смерть, и смерть поворная, ужасная, мучительная. Ему предстоить лишь одинъ выборъ: жизнь или смерть, архіепископскій престоль или костерь. Долго крипился Крамэрь, осаждаеный подобными внушеніями, но наконець не выдержаль. Нивогда не отличавшійся силою воли, онъ и теперь не могъ побороть въ себъ человъческой слабости и естественная жажда жизни взяла въ немъ верхъ надъ всёми возвышенными душевными движеніями. Въ нёсколькихъ постепенно предлагавшихся ему документахъ онъ мало-по-малу дълалъ своимъ врагамъ все большія и бо́льшія уступки и дошель наконець до того, что отрекся отъ всего своего прошлаго, доставивъ имъ такимъ образомъ пол-

нъйшее торжество. Онъ отвергъ всъ ученія контянентальныхъ реформаторовъ, какъ ересь, заявляя, что божественная истина хранится лишь въ единой католической церкви. Онъ призналъ папское главенство надъ церковію и всв тв догматы, какіе **утверждаются римскою католическою догматикой, а именно: пре**существление въ таинствъ евхаристии, седмеричное число таинствъ, частилище, почитание святыхъ и призывание ихъ, молитвы за умершихъ и т. п. Выражая глубовое раскаяніе въ своихъ прежнихъ двяніяхъ, онъ умолялъ всвхъ увлекшихся его дурнымъ примъромъ и ученіемъ возвратиться въ единенію съ католическою церковію и увъряль, что отрекается теперь оть встахъ своихъ заблужденій не изъ страха смерти или въ надеждъ поинлованія, но единственно для облегченія своей совъсти и вслъдствіе наставленій въ истинъ, полученныхъ отъ другихъ. Въ униженныхъ выраженіяхъ онъ признавалъ теперь, что былъ прежде хуже Савла гонителемъ церкви и желалъ бы, подобно ему, быть въ состояния дать удовлетворение за все содъянное. Онъ не имъеть возможности возсоздать то, что разрушиль; но какъ покаявшійся на кресть разбойникъ за свидътельство усть своихъ получилъ прощеніе, такъ и онъ надвется, что этою жертвою усть своихъ возбудить милосердіе Всемогущаго. Не милости онъ достоинъ, но и временной и въчной къры. Онъ преступилъ противъ короля Генриха и королевы Катарины, ибо былъ причиною и творцомъ развода, а слёдовательно и всёхъ тёхъ золъ, которыя произошли отъ него; онъ согрѣшилъ противъ неба и богохульствовалъ противъ таинства, а потому смиренно молить теперь и палу и короля и королеву и отечество и церковь-простить ему его преступленія и пожалють объ его несчастной душт. Едва ли возможно было врагамъ Крамэра желать себъ еще какого-нибудь большаго торжества, но едва ли возможенъ былъ и для Крамэра какой-либо еще более жестокій позоръ. Изъ недостойной слабости, изъ жалкаго страха смерти, онъ жертвовалъ честью и совъстью, ---унижалъ и втаптывалъ въ грязь то великое дёло, которому вёрно служиль во все продолменіе своей жнани. Его несчастный поступокъ не можеть имъть за себя никакихъ оправданий; во всякомъ случай онъ остается низкой изминой, несомниными доказательствоми слабости, неиз-

гладимымъ позорнымъ пятномъ на памяти реформатора. И судъба горько посмѣялась надъ Крамэромъ, жестоко наказала его за его измѣну: опозоривъ честь свою, онъ все-таки не могъ спасти себѣ жизни.

Послъ блестящаго успъха въ достижения своей желанной пъли. послѣ того безчестія и позора, какому теперь подвергоя самый главный вождь церковной реформы, врагамъ Крамэра ждать больше было нечего; имъ оставалось только воздать ему ту последнюю плату, какую онъ, по ихъ мненію, съ преизбыткомъ заслужилъ своими преступными двяніями. По приказу королевы 21 марта предписано было привести наконецъ въ исполнение смертный приговоръ, давно произнесенный надъ Крамеромъ. Къ этому дню отправился въ Оксоордъ докторъ Коль, получившій предписание произнести рёчь предъ казнію, и нёсколько лордовъ и чиновниковъ, назначенныхъ присутствовать при ея совершенія для обезпеченія порядка. Самъ Крамэръ до послёдняго дня оставался въ невъдъніи относительно предстоящей ему участи и могъ только предугадывать ее на основании твхъ увъщаний и рвчей, съ какими обращались къ нему люди, его посвщавшие. Довторъ Коль напр. въ одно изъ своихъ посъщений обратился къ Крамэру съ вопросомъ, имветъ ли онъ у себя деньги. Когда же Крамэръ отвъчалъ отрицательно, докторъ далъ ему пятнадцать кронъ съ тъмъ, чтобы онъ роздалъ ихъ бъднымъ, кому желаеть, и затвых увъщеваль его оставаться твердымъ въ католической върв. Наконецъ наступило 21 марта, -- день назначенный для совершенія казни, и рано утромъ Вилла-Гарціа пришелъ къ Крамеру объявить ему объ этомъ. Онъ принесъ съ собою бумагу, которую просиль прочесть народу предъ казнію, въ засвидётельствование искренности своего раскаяния. Эту бучагу подписавъ Крамеръ долженъ былъ возвратить монаху, а ия себя сняль съ нея при немь же точную копію. Документь этоть, вромъ увъщаній къ присутствующему народу и молитвенныхъ обращений къ Богу, содержалъ въ себъ заявление, что разводъ Генриха съ Катариною совершенъ былъ по винъ его, Краизра, и что насивдственное право королевы Маріи на престолъ не подлежить никакому сомнению. Затемъ следовало ватолическое исповъдание въры и отречение отъ того учения объ евха-

ристіи, какое Крамэръ пропов'ядывалъ доселъ. Взявъ одинъ эвземпляръ документа съ собою, Вилла-Гарціа обратился въ Крамэру съ нёскольвими утёшеніями, ув'ёщеваль его приготовиться цолжнымъ образомъ въ своему послёднему часу и затёмъ удалился. Несчастный архіепископъ долженъ быль такимъ образомъ понять, что его участь ръшена; онъ долженъ былъ наконецъ убѣдиться, что тяжелая жертва имъ принесенная была напрасна, что неизгладимый позоръ, покрывшій его съдую голову, все-таки не можеть спасти его отъ ужасной, мучительной смерти. Костеръ уже воздвигается и нътъ болъе никакой надежды на помилование. Стоя на краю могилы, ужаснулся Крамэръ того грознаго суда. какой ожидаетъ его за гробомъ за гнусную измёну своему великому дёлу, въ истинности котораго онъ ни на минуту не сомићвался. Тяжкія угрызенія совъсти не давали ему спокойно провести послёдніе часы своей жизни и несчастный поступовъ, допущенный въ минуту слабости подъ вліяніемъ искушеній враговъ, заставлялъ теперь его жестоко страдать и терзаться чувствомъ глубоваго раскаянія. Дорого бы далъ теперь Крамэръ, чтобы изгладить самую память о своемъ недавнемъ позоръ; но бывшее уже нельзя было сдёлать небывшимъ. Ему оставалось лишь сдвлать то, что еще было пока возможно, чтобы хотя отчасти загладить свою вину, хотя несколько облегчить имя свое оть той массы презрвнія и проклятій, какая теперь надъ нимъ тягответь. Ему оставалось лишь воспользоваться послёдними часами своей жизни, чтобы въ тяжкой вина своей принести торжественное, всенародное покаяніе.-По уходѣ монаха, онъ взяль тоть документь, который ему предложено было прочесть предъ народомъ, и переработалъ его такъ, какъ диктовало ему чувство его глубокаго раскаянія.

Несмотря на ненастную дождливую погоду, огромная масса народа съ ранняго утра толпилась на улицахъ Оксфорда и биткомъ переполняла церковь св. Маріи, гдѣ противъ кафедры устроенъ былъ высокій деревянный помостъ. Въ назначенное время изъ мѣста заключенія Крамэра показался мэръ Оксфорда въ сопровожденіи ольдермэновъ; за ними шелъ и самъ Крамэръ между двумя монахами, которые во всю дорогу читали псалмы, а при приближеніи къ церкви запѣли пѣснь Симеона. Когда

процессія пришла въ мъсту своего назначенія. Крамэръ поставленъ былъ на помоств, а докторъ Коль взошелъ на казедру в началь свою ричь. Въ этой ричи онъ подробно излагаль вси обстоятельства прошедшей жизни Кранэра; благодариль Бога за его обращение отъ заблуждений ереси, доказывая впрочемъ необходимость предавать смерти такихъ еретиковъ, какъ Краморъ, несмотря на ихъ обращение; объщалъ ему милость Божно въ будущей жизни, твиз болве, что и церковь будеть ходатайствовать за него и послё его смерти, мессы и паниихиды за упокой его души будуть отслужены во всёхъ церквахъ Оксфорда. По окончанія рівчи, Коль обратился въ народу, говоря, что если кто-либо можетъ быть еще сомиввается въ искренности обращенія и покаянія Крамэра, тоть сейчась услышить его собственныя признанія. Затвиъ онъ просилъ Крамэра прочесть его бумагу, чтобы никто уже не могъ более сомневаться въ томъ, что онъ умираетъ католикомъ. Въ продолжение длинной ричи Коля, видъ Крамэра производилъ на присутствующихъ тяжелое, удручающее впечатление. Въ жалкой одежде, съ длинною седою бородою и съ изможденнымъ душевными страданіями лицомъ, стояль онь угрюмо на своемь помоств, то молитвенно поднимая глава и руки въ небу, то съ смущениемъ безпомощно опуская ихъ къ землъ. Обильныя слезы, какъ у ребенка, ручьями лились по его щевамъ. Когда Коль обратился въ нему. прося его прочесть приготовленную бумагу, Крамэръ обнажилъ голову и началъ свое чтеніе. Прежде всего онъ просилъ всёхъ молиться за него, такъ какъ гръхи его безчисленны и въ особенности тяготить его совъсть одно дъло, о воторомъ если угодно будетъ Богу, онъ поведетъ послё рёчь. Затёмъ онъ сталъ на колёна и громко началъ молиться; онъ просилъ Бога о милосердіи, о забвеніи великихъ гръховъ его и т. д., закончивъ чтеніемъ молитвы Господней. Каждый человекъ, продолжалъ онъ вставая, предъ смертію желаеть дать другимъ нёсколько добрыхъ совётовъ и увёщаній, а потому и онъ благодаритъ Господа Бога за то, что Онъ далъ ему къ тому случай и возможность. Онъ умоляетъ встахъ, чтобы не предавались они сильно любви къ міру, но обращали любовь свою къ Богу и къ міру будущему, памятуя слова св. Іоанна, что любовь міра сего есть ненависть противъ

Бога; чтобы послё Бога любили и повиновались королю и королевѣ охотно и съ радостію, безъ ропота и не только по страху въ немъ, но по страху въ Богу, зная что они поставлены Богомъ и сопротивляться имъ значитъ сопротивляться Богу, чтобы всъ жили другъ съ другомъ во взаниной любви, какъ братья и сестры, чтобы богатые и сильные міра сего не забывали некоторыхъ изречений свящ. Писания, какъ напр. "не удобь имущин богатство въ дарствіе Божіе внидуть" (Лув. XVIII, 24, а также: I Ioaн. III, 17 и Іаков. V, 1-3). Стоя при вонцё моей жизни. продолжаль онь, видя предъ глазами или небо или адъ, я долженъ заявить вамъ свою вёру, какъ я исповёную сс. безъ всякой прямёся притворства, потому что теперь не время притворяться, что бы ни говориль и ни писаль я въ прежнее время. Я върую въ Бога Отца. Всемогущаго, Творца неба и земли и т. д. исповёдую каждый членъ католической вёры, каждое слово и учение Спасителя нашего Іисуса Христа, Его апостоловъ и пророковъ въ Новомъ и Ветхомъ Завѣтѣ. Теперь я перехожу, говорить онъ далёе, въ тому, что тяготить мою совёсть более, чёмъ все другое, что только я саблалъ или сказалъ во все продолженіе моей жизни. Я разумбю ть писанія, которыя вышля отъ меня въ противность истинъ. Теперь я отрекаюсь здъсь и отвергаю ихъ, какъ такія, которыя написаны только мосю рукою, но вопреки той истина, которую содержаль я въ сердца моемъ и написаны по страху смерти, чтобы если можно спасти себѣ жизнь: это всѣ тѣ бумаги, которыя я написалъ или подцисаль моею рукою со времени моей деградации, ибо я много написаль въ нихъ вещей неправедныхъ. И поелику рука моя преступна, когда писала противно сердцу, то она первая должна потеривть и наказание: когда и пойду въ огонь, она сгорить прежде всего. Что касается папы, то я отвергаю его, какъ врага Христова и антихриста, со всёмъ его ложнымъ ученіемъ, а относительно евхаристія исповёдую такъ, какъ прежде училь въ своихъ произведеніяхъ.--Нетрудно себъ представить, какой ужасный переполохъ произвели въ средъ присутствующихъ эти неожиданныя послёднія слова Крамерова заявленія. Страшный ропоть и громкіе угрожающіе крики поднялись отовсюду. Лорды и богословы бросились къ Крамэру требуя, чтобы онъ опоминася и прекратилъ свое богохульство, они укоряли его въ притвор-

512

ствё и линвости, но онъ отвечаль, что теперь уже слешкомъ ноздно притворяться и онъ долженъ говорить истану. Въ шумной, но безенльной злобъ раздраженные санатики поспъшнии скорње свести Кранера съ помоста и повели его въ костру. Дорогою онъ продолжалъ обращаться въ народу заявляя, что онъ никогда не мвнялъ овоего исповъдания и что его отречения были вызваны единственно жаждою жизни. Послё краткой моинтвы, Крамэръ снялъ съ себя верхнюю одежду и взошелъ на костеръ, гдъ желъзною цъпью прикръпленъ былъ къ возвышавшемуся посреднив столбу. Тотчасъ же подложнии огонь и когда языки разгоравшагося пламени стали подниматься къ верху. толпа окружавшая костеръ съ изумленіемъ увидёла, что Кранэръ протянулъ впередъ свою правую руку и твердо держалъ ее на самомъ огнъ, такъ что всв могли замътить, что она уже горъла, тогда какъ остальныя части твла еще оставались неприкосновенными. Нёсколько разъ слышались слова его: "эта недостойная правая рука!" и "Господи Інсусе, пріими духъ мой!" Его страданія не были продолжительны: костерь быстро разгорълся и въ нёсколько минутъ Крамэра не стало. Геройскимъ образомъ дъйствій въ послёдній день своей жизни Крамэръ успълъ хотя нъсколько загладить тотъ позоръ, который прежде навлекъ на себя изъ недостойнаго страха смерти; но что всего важние, въ этотъ послидний день онъ ясно доказаль, что какъ жиль, такъ и умеръ искренно преданнымъ тому дълу церковной реформы, которому по мири силь своихъ служилъ во все время своей многотрудной жизни.

Какой же приговоръ произнести намъ о Крамэръ? Мы не назовемъ его человъкомъ великимъ, не назовемъ героемъ: нъть, это былъ человъкъ немного выдающійся изъ ряда обыкновенныхъ передовыхъ общественныхъ дъятелей; но судьба заставила его жить и дъйствовать въ эпоху великихъ событій, поставила на высокій, выдающійся постъ. И не смутился Крамэръ, не отступилъ предъ тяжестію той задачи, которая возлагалась на него духомъ времени и потребностями народа. Не безъ недостатковъ и слабостей, насколько позволяли силы и средства, онъ все-таки върно послужилъ этой задачъ и послъдствія показали, что его служба не пропала даромъ. Скоро миновала печальная пора католической реакціи, пора "кровавой" Маріи, и то зданіе,

надъ сооруженіемъ котораго всю жизнь свою потрудился Крамэръ и подъ развалинами котораго онъ сложилъ свою голову, снова возвысилось въ полномъ своемъ прежнемъ видъ и съ немногими лишь измѣненіями стоить это зданіе даже доселѣ подъ именемъ англиканской епископальной церкви, призывая наждаго любующагося его устройствомъ помянуть добрымъ словомъ перваго и важнъйшаго его строителя.

Васната Сокодовъ.



# О БРАКОРАЗВОДНОМЪ ПРОЦЕССЪ.

Въ жизни человъческой едва ли найдется явленіе, созерданіе котораго производило бы такое гадкое и отвратительное впечатазніе, какое производить бракоразводный процессъ. Кто-то совершенно върно замътилъ, что обезьяна потому непріятна для человъка, что представляется каррикатурою на него. Тоже непріятное впечатление выносить зритель-вольный или невольныйи отъ бракоразводнаго процесса, затвянъ ли онъ по согласію обонхъ экс-супруговъ или безъ согласія. Все, что есть въ бракъ серьёзнаго, симпатичнаго, таинственнаго и деликатнаго, все это въ бракоразводномъ процессъ преображается въ пошлость, явный, отвратительно-грубый цинизмъ. На эстетическія притязанія зрителя бракоразводный процессъ отвъчаетъ тъмъ же, чъмъ отвъчаеть на нихъ процессъ и каждаго органическаго раздоженія. Съ этой стороны разсматриваемый бракоразводный процессъ есть процессъ раздоженія брака, совершающійся подъ дъйствіемъ взаимнаго озлобленія, вражды, лжи, клеветы и т. п. темныхъ силъ супруговъ и ихъ пособниковъ въ этомъ отвратительномъ дъяніи. Какъ и во всякомъ раздагающемся организмъ, и здъсь выступають наружу всё тё элементы и производимыя нестройными ихъ сочетаніями отложенія, которыя здоровый организмъ ревниво охраняетъ отъ постороннихъ взоровъ. Но эта грубореальная пошлость, обнаруживающаяся въ бракоразводномъ процессъ и производящая въ зрителъ ощущение омерэтния и гадли-33\*

## православное обозръние.

вости, можно сказать ничто въ сравнении съ внутреннею нравственною скверною, всюду проникающею процессъ и производящею на нравственное чувство зрителя удручающее впечатлёніе ужаса и разочарованія въ достоянствё человёческой природы. Для утратившаго правственную способность различенія добра и зда, отъявленнаго пессимиста-философа зрълища разложений подобнаго рода, пожалуй, и не имъютъ въ себъ ничего ужаснаго: ибо съ его точки зрвнія все въ мірв слагается и разлагается, безсознательно исполняя свою неизбъяную необходимость. Лля него отсутствіе такихъ зрелицъ, отсутотвіе гласности и публичности бракоразводныхъ процессовъ, можетъ-быть даже-лишеніе, обрекающее его на лишніе часы скуки, которые бы онъ восполнилъ чтеніемъ отпечатанныхъ протоколовъ бракоразводнаго продесса и въ особенности чтеніемъ ръчей-адвокатовъ и дъльцовъ, этихъ милыхъ всегда юныхъ прелюбодъевъ Өемиды. Можетъбыть въ ряду этихъ рвчей нашлись бы такіе букеты, предъ которыми бы спасовалъ даже и Эмиль Зола со своею "Наною"...

Но что касается людей, не утратившихъ въру въ человъческую совъсть и нравственность, а тъмъ болъе людей религи и церкви, то для нихъ каждая въсть о новомъ бракоразводномъ процессъ звучитъ не только непріятно, какъ въсть о новомъ семейномъ скандалъ, но и производитъ ощущеніе болъзнеинаго содроганія за судьбу собственную и судьбу нарождающагося на глазахъ ихъ юнаго поколънія.

Съ тѣхъ поръ какъ радостное евангельское слово разсѣяло мрачный пессимизмъ и отчаяніе и внесло въ человѣчество вѣру въ господство идеала, въ господство духа надъ животностію, церковь христіанская взяла на себя миссію—поддерживать эту вѣру, а вмѣстѣ съ тѣмъ миссію—удерживать и бракъ на тоѣ его идеальной высотѣ, какую указалъ ему апостолъ Павелъ, назвавъ его "тайною великою", святымъ и досточтимымъ союзомъ во образъ союза Христа съ церковію.

Трудною и вёковою борьбою совершала церковь эту миссію, воспитывая и укорення въ семейныхъ отношеніяхъ свой нравственный, идеально-высокій взглядъ на бракъ; она нерёдко должна была въ самой себё ощущать борьбу между любовью всепрощающею, снисходящею къ человёческой слабости, и любовьюразумною, наказующею, подавляющею болёзненную чувствитель-

### о враворазводномъ процессъ.

ность ради высшаго блага любиныхъ дётей своихъ. Тысячани драмъ и жертвъ наполнена исторія христіанской женщины—послёдовательницы евангельскаго идеала: но этотъ-то героизмъ и создалъ женщинѣ ся столь высокое общественное положеніе въ христіанствѣ, какимъ она нигдѣ, никогда не пользовалась и не будетъ внѣ христіанства пользоваться.

Само собою понятно, что при такомъ своемъ отношенія къ браку, церковь всего менѣе могла оставаться равнодушною къ бракоразводному процессу: во имя своей миссіи она съ особенною силою сосредоточила на иемъ свое вниманіе накъ на такой зіяющей язвъ, уврачевать которую, или по крайней мърѣ предохранить отъ заразительнаго дъйствія которой на здоровыхъ, можетъ только она, церковь, одна и никто и ничто другое. Здъсь именно и скрывается глубокое основаніе того повсемѣстнаго въ исторія христіанскаго міра явленія, что брачное и бракоразводное право подверглось преимущественно предъ всёми прочими отраслями человѣческаго гражданскаго права вліянію церкви (въ какой бы сормѣ вѣроисповѣданія ни являлась она) и что церковь особенно ревниво оберегаетъ эту областъ человѣческой яизни отъ всякихъ покушеній на подрывъ этого ея вліянія, и должна оберегать, пока она—церковь.

Этими предварительными замбчаніями, какъ уже и уразумёль проянцательный читатель, мы совершенно ясно предрашаемъ первый неъ вопресовъ дня, поднятый и поддерживаемый нашеми культуртрегерани-вопросъ объ изъяти бракоразводныхъ дъль изъ въдомства духовныхъ судовъ и о передачь ихъ въ общіе гражданскіе суды. Этоть вопрось мы двйствительно предрашили и ращаемъ тенерь въ безусловно отрицательномъ симсяв. Пока бранъ у насъ почитается не столько contrat de mariage, сколько и по преимуществу вемикою тайною, --- всявіе толки объ изъятін брекоразводныхъ дёлъ изъ вёдёнія церкви должны разсматриваться нии какъ крайнее недомысціе, или какъ явно выражаемое намвреніе нагло оскорбить церковь попранісить ся естественнаго права. Ибо, если бракъ есть великая тайна, если не иной вто, а церковь выслушиваеть и принимаеть объщание жениха и невъсты сохранить вёрный союзъ до смерти, благословляетъ, утверждаетъ и санкціонирусть окончательно силу этого об'вщанія: то чёмъ же инымъ какъ не крайнимъ недомысліемъ и непослёдовательностью

иля явнымъ оскорбленіемъ права церкви будетъ разрѣшеніе отъ этого обѣщанія, уничтоженіе, разрывъ или расторженіе этого союза гражданскимъ учрежденіемъ, напр. мировымъ или окружнымъ судомъ? Дать такое право мировому или окружному суду значитъ тоже, что дать имъ право объявлять низложеннымя лицъ, получившихъ хиротонію въ церкви. Браковѣнчаніе и хиротонія—равнаго качества священнодъйствія, таинства; поэтому признаніе ихъ дѣйствительными или недъйствительными принадлежитъ только и исключительно компетенціи того учрежденія, которое можетъ совершать эти таинства.

Эти положенія такъ ясны и очевидны, что не требують доказательствъ, тёмъ болёе, что и голоса противъ нихъ раздающіеся еще настолько слабы, что едва ли церкви нашей способны внушать серьёзныя опасенія. Поэтому вопросъ объ изъятіи бракоразводныхъ дѣлъ изъ вѣдомства церкви мы сейчасъ же и оставляемъ какъ вопросъ, къ счастію преждевременный, такъ-сказать еще не дозрѣвшій, судя по преобладающему нравственному настроенію нашего общества.

Бо́льшей важности, а потому и бо́льшаго вниманія из себѣ требують разнаго рода заявленія нашей свѣтской печати о необходимости реформь въ нѣкоторыхъ существенныхъ моментахъ нашего бракоразводнаго права, которыя должены быть произведены безразлично иъ тому—останется ли бракоразводный процессъ въ вѣдѣнің церкви, или поступить въ вѣдѣніе общихъ гражданскихъ судовъ.

Эти заявленія требують увеличенія числа основаній для расторженія брака, улучшенія самаго процесса или судопроизводства по бракоразводнымъ дёламъ и наконецъ измёненія послёдствій бракоразводнаго процесса, нынё дёйствующимъ правомъ опредёляемыхъ для супруга, разлучаемаго за доказанное прелюбодёяніе, именно-сиягченія или совершеннаго отмёненія всегдашняго безбрачія, на которое послёдній осуждается. По этимъ тремъ пунктамъ мы и постараемся изложить свой взглядъ, который осмёливаемся думать-немногимъ будетъ разнствовать отв' истинно-церковнаго.

I.

Въ "Журналъ гражданскаго и уголовнаго права" за 1879 г. (сент. - октябр. книжка) г. Градовский въ статъв "Жизнь и законъ" высказываеть, по поводу стёснительности брачнаго развода по нашимъ законамъ, слъдующія сужденія. "По наружности (у насъ) все обстоитъ благополучно. Кто былъ бы настольво близорувъ, чтобы судить о русской семьв по законодательнымъ определениямъ, тотъ пришелъ бы конечно къ самымъ розовымъ заключеніямъ. Самый естественный бракъ заключается на всю жизнь. Но та же естественность создаеть и исключенія. Въ Россін ихъ только четыре: безвъстное отсутствіе одного изъ супруговъ въ теченіе пяти лётъ, лишеніе всёхъ правъ состоянія по суду, доназанная особымъ крайне труднымъ порядкомъ невърность и наконецъ природная неспособность къ брачному сожитію мужа или жены. Помимо этихъ четырехъ случаевъ въ русской семьв, по закому, царить полное счастие и спокойствие, не существуетъ инкакихъ причинъ къ разлукѣ, къ взаимному неуваженію, въ ненависти и невозможности продолженія брачнаго com3a".

"Почему, допустикъ едни поводы къ разводу, слёдуеть отвергать и упорно закрывать гдаза на всё другіе, быть-можеть не менёс, а гораздо болёс даже уважительные? Почему семейное начало подрывается, а не поддерживается этими именно поводами, а не тёми, которые создаются тою же жизнію?" и т. д. <sup>1</sup>).

Еслибы г. Градовскій или точнѣе выражая его мысль сама жизнь чрезъ г. Градовскаго обратилась съ этими почему? къ закону или къ законодателю гражданскому, то послѣдній можетъбыть и задумался бы предъ такими вопросами, можетъ-быть даже призналъ бы себя вынужденнымъ сознаться, что онъ не въ состояніи удовлетворительно разрѣшить эти вопросы жизни. Но что касается церкви и ея ученія, то эти вопросы не привели бы ее въ такое недоумѣніе и нерѣшительность, а встрѣтили бы себѣ ясный и категорическій отвѣть, что признать другіе, кромѣ четырехъ вышеупомянутыхъ случаевъ или событій

<sup>1</sup>) Журн. Гр. и Угол. права, сент.-окт. 1879 г., стр. 99-102.

въ супружеской жизни, причинами расторгающнии бракъ, значило бы ниспровергнутъ сущность и нравственное достоинство брака, короче — что такое признаніе для церкви составляетъ нравственную невозможность.

Ближайшимъ образомъ церковь сосладась бы въ данномъ случав на свое основное ученіе о бракт и о противоположности брака—прелюбодпяніи.

Съ реально-естественной точки зрвнія эти два отношенія, въ которыя могутъ входить лица разныхъ половъ, т.-е. бракъ и прелюбодъянія — однородны: ихъ образуетъ между мущиною и женщиною половая связь и еслибы человъчество не имъло никакихъ другихъ регуляторовъ для такого взаимнаго влеченія между разнополыми своими индивидами, кромѣ этого спеціальнаго инстинкта, то бракъ и прелюбодвяние были бы неразличными между собою отношеніями, по крайней мъръ внутренне, качественно. Въ царстве животныхъ петъ различія между этими отношеніями и странно было бы различать ихъ. Между тёмъ разсматривая съ человъческой точки зрвнія законы скрещиванія у разныхъ породъ птицъ и звёрей, легно подмётить и въ нихъи моногамію и полигамію, и супружескую вёрность и измёну, и браки единодневные, летучіе и пожизненные. На самыхъ низвихъ ступеняхъ развитія, въ дикомъ состоянія, и бракъ человвческій подчиняется только этимъ естественнымъ инстинктемъ и представляеть формы, совершенно аналогичныя формамъ брака животныхъ. Но какъ скоро племя человъческое знакомится съ началами культуры, брако неизбъжно выдъляется изъ естественныхъ, случайныхъ формъ половыхъ отношеній. Такъ, начатовъ супружеской върности (со стороны жены) коренится уже въ довольно распространенномъ у народовъ малокультурныхъ способъ пріобрътенія женъ посредствомъ ихъ плана или повупки у родителей. И въ качествъ плънницы и въ качествъ купленной женщина-вещь, собственность пріобрътшаго се господина-мужа, пріобрётенная притомъ для спеціальной цёли н потому обязанная ему одному супружескою върностію. Невърность съ ея стороны, поползновение на нее другаго мущины отмщается какъ нарушение права собственности. Мужъ въ правъ убить и свою невърную жену и ся любовника. На такой точкъ зрънія на бракъ и предюбодъяніе стоять многія подоженія даже римскаго

520

права, двйствовавшія во всей силь своей едва ли не до самаго иришествія Спасителя. Вообще у римлянь брака имѣль сорму и характерь пражданскаю окта, договора между гражданами имѣющими въ своей власти дѣтей: сынъ одного и дочь другаго сочетавались бракомъ по волѣ и по договору своихъ родителей; у новѣйшихъ западныхъ культурныхъ народовъ бракъ также принимаетъ почти повсемѣстно сорму гражданскаго, но свободнаго акта – договора между самимъ женахомъ и невѣстою <sup>2</sup>).

Отсюда отврывается, что въ культурномъ человъкъ бракъэто столько повидимому естественное отношение, неизблясно и необходимо подчиняется регуляторамъ, внъ природы физической лежащимъ, становится гражданскимъ отношениемъ. Супружеская невърность и съ этой точки врънія есть уже если не преступленіе, то во всякомъ случаъ-правонарушение, неправильное нарушение договора, полюбовно установленнаго.

Твиъ более необходимо для церкви различать бракъ отъ препободвянія и отклонять въ средв върныхъ своихъ всякую возможность смёщенія этихъ совершенно по ся ученію разнородныхъ отношеній. На эту необходимость и на эту задачу указалъ церкви и самъ основатель ся Інсусъ Христосъ. Ученіе Інсуса Христа о браяв какъ божественномъ установлении (что вонечно не мвшаеть ему быть и совершенно естественнымъ отношеніень) получаеть для нась въ настоящее время глубовій питересь именно потому, что оно высказано Имъ по поводу смашенія истинно-брачныхъ съ предюбодзйно-брачными отнощеніяни въ народъ іудейскомъ. Ко времени пришествія Христа это сизнение здесь дошью до такой стенени, что положение женщины-жены въ домъ своего мужа было совершенно случайнымъ: нужъ во всякое время могъ дать женъ разводное письмо, врять себѣ другую, и отпущенизя имъ, предъявивъ свой документъ первому попавшемуся искателю, могла отдаться послёднему на время, продолжительность котораго опять-таки обусловливалась исключительно волею новаго мужа. Фарисси ничто же сумняся, опираясь на законъ Монсея, прямо спрашивали Інсуса Христа:

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Читателей — неспеціалистовъ въ брачномъ правѣ отсылаемъ для ознакомленія съ разными сормами человѣческаго брака къ "Курсу гражданскаго нрава" К. П. Побѣдоносцева.

"аще достоитъ человъку пустити жену свою по всякой винъ?" (Мо. XIX, 3). И вотъ въ отвётъ на этотъ-то вопросъ Інсусъ Христосъ съ одной стороны раскрылъ всю глубину понятія хри-CTIAHCKATO GDARA, RAR'S COMBA BE OTHY MAOTE ABYXE JHIE, COMBA. охраненіе вёрности котораго вз равной мёрё обязательно для мужа, какъ и для жены, съ другой указаль определенно и ясно глубокую разность между бракомъ и прелюбодённіемъ, наименовавъ послъднимъ даже и такія брачныя отношенія, какія съ точки зрвнія іудейскихъ законоввдовъ почнтались законными браками. "Глаголю же вамъ, иже аще пустить жену свою, развѣ словесе прелюбодъйна, и оженится иною, прелюбы творить: и женяйся пущеницею, прелюбы дветь" (Ме. XIX, 3). Только одна причина указана Іисусомъ Христомъ, ради которой мужъ жену или жена мужа можеть отпустить и вступить въ новый бракъ: эта причина-прелюбодвяние. Супругъ, оставляющий свою супругу (и обратно) по всякой другой винь (а не за прелюбодвяніе) и женившійся на другой, вступаеть уже не въ бракъ, какъ думали фарисен-вопрошателя Інсуса Христа, а въ прелюбодвиную связь. И едва ли нужно разъяснять и доказывать, что эта одна увазанная Інсусомъ Христомъ причина для расторженія брака указана не случайно, а соотвътственно самому понятию, самой сущности брака, какъ божественнаго установленія, благословеннаго Богомъ для первыхъ людей въ раю. Не многимъ мужениъ и женамъ сказалъ Богъ: раститеся и множитесь, но единому мужу и единой жень; не полиганісю, не полізндрією, а моноганією быль первый на земль Богонь установленный и благословенный бракъ. Жена возлюбившая мужа своего и еще другаго, который уже не ся мужъ-разрушила свой бракъ, стала прелюбодейцею; также точно и мужъ возлюбившій жену свою и еще другую, которая уже не его жена, - также разрушилъ бракъ свой и сталь прелюбоджень.

Такова точка зрънія на бракъ, ясно указываемая Евангеліемъ. На этой именно точкъ зрънія стоитъ и строится все законодательство церкви по крайней мъръ Восточной, всъ ся каноны и отчасти законы гражданскіе, —въ какой мъръ они издавались подъ вліяніемъ церкви. Твердо стоя на ней, давали свои отвъты и знаменитые отцы церкви, когда имъ предлагались важные и затруднительные вопросы о томъ, какія событія въ супружеской жизни

522

должны быть почитаемы поводами и причинами въ расторженію брака. Не желая утомлять внимание читателя многочисленными цитатами, которыя мы легко могли бы указать, ограничимся сладующимъ весьма характернымъ отвётомъ Тимоеея Александрійскаго (пользовавшагося весьма большимъ авторитетомъ канониста во мивніи отцевъ II вселенскаго собора). Ему быль предложенъ слёдующій вопросъ: "аще у кого жена одержима ЗЛЫМЪ ДУХОМЪ ДО ТОГО, ЧТО И ОКОВЫ НОСИТЬ, МУЖЪ ЖС СЯ ГЛАГОлеть, яко не можеть воздержатися, и хощеть пояти иную: долженъ ли таковой пояти иную, или изть?". На этотъ вопросъ Тимовей далъ такой отвёть: "въ семъ дёлё заключается прелюбодъяніе: и не имъю и не обрътаю что на сie отвъщати" »). Характерною чертою этого отвёта, какъ легко видить читатель, служить первая его половина-совершенно ясно, категорически выраженное положение, что въ семъ дёле, т.-е. въ допущения здоровому супругу оставить свою одержимую бъсомъ супругу н взять другую - здоровую, заключается прелюбодвяніе.

Не ясно ли отсюда, что какъ скоро вопросъ о признанія или непризнанія за извёстнымъ событіемъ въ сунружеской жизни достаточнаго повода въ расторженію брава становится на строго церковную почву, то и сомниния не можеть возникать въ томъ, что самымъ первымъ и важнайщимъ основаніемъ для его разрвшенія должна служить мысль-не превратить ли таковое признаніе законный бракъ въ прелюбодъйную связь? Если нътъ,церковь не имветь основанія отказать въ признаній, если да, должна отказать.

Имъя въ виду этотъ критерій, нетрудно отвътить и на вопросъ, поставленный г. Градовекимъ и оставленный ниъ безъ разръшенія, — почему законъ нашъ, допустивъ одни поводы къ разводу, отвергаеть другіе?

Нашъ законъ, т.-е. все наше законодательство о бракъ развивалось подъ вліяніемъ церкви, которая будучи себѣ вѣрна, должна была по возможности заботиться о сокращении числа поводовъ въ расторженію брака и подъ ся именно вліянісмъ это число въ нашемъ законодательствё сократилось до четырехъ. Не входя въ подробности историческаго образованія этого зако-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кн. Правилъ, вопросъ 15.

нодательства (такъ какъ по этой части у насъ имвется достаточная литература 4), мы полагаемъ необходимымъ указать на сивдующія обстоятельства, имвешія въ немъ важное значеніе. Вопервыхъ, не подлежить сомнанію, что законодательная даятельность по вопросу объ основаніяхъ для развода въ концѣ проштаго и въ настоящемъ стольтіи происходила у насъ подъ вліяніемъ Коричей вниги. Эта послёдная служила (именно своими главами: 48, гр. II, 49, зачат. 2,-глав. 8 и 9; 44, гр. 13), главнымъ источникомъ для нашихъ законодательныхъ комписсій, разработывавшихъ этотъ предметъ 5). Вовторыхъ, въ исчислении основаній, какое дветь Кормчая книга, въ вышеозначенныхъ ся главахъ, лежить слёдующее общее начало: основаніями для развода должны быть признаваемы прелюбодъяние и такія событія. которыя по своему дъйствію на брачную жизнь равносильны прелюбодъянию и смерти. Изъ таковыхъ событий равносильными смерти совершенно справедливо Кормчею внигою признаются: продолжительная безвёстная отлучка въ особенности во время войны-ибо здесь есть въ высшей степени достаточное основаніе для предположенія смерти пропавшаго; природная неспособность нъ бречному сожитію, которой подверженъ одинъ изъ супруговъ-существование такого недостатка противно самому су. шеству брака. Къ этой же категорія поводовъ къ расторженію брака Коричая книга относить: принятіе супругами, по свободному ихъ согласію, монашества <sup>6</sup>); избраніе мужа на епископоную ваеедру при условіи, что и жена его согласится принять монашество и жить въ отдаленномъ отъ епископіи монастыръ. Сюда же слудуеть отнести тяжкія болузни, каковы буснованіе. безнадежное сумасшествіе и проказа. Правда, церковь никогда не соглашалась признать этихъ послёднихъ обстоятельствъ достаточными поводами для расторженія христіанскаго брака, обя-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Обстоятельныя свёдёнія можно наёдти у Неволина въ Исторіи гражданскихъ законовъ; у Б. П. Побъдоносцева во 2-иъ т. Бурса гражданскаго права; у Пахмана въ Исторіи кодиенкаціи гражданскаго права, т. П., стр. 34, гдё указаны и спеціальния по этоку предмету статьи.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напр. для департамента государ. закон., разсматривавшаго проектъ гражд. улож. 1809 г. См. Пахманз, Исторія кодионк., т. І, стр. 412.

<sup>•)</sup> Это обстоятельство признается и нашимъ законодательствомъ достаточнымъ для расторжения брака поводомъ.

зывающаго супруговъ ко взаимной любви какъ въ счастія, такъ и въ несчастіи, но по временамъ находила себя не въ силахъ противостоять гражданскому законодательству, вынуждаемому признать эти обстоятельства поводами къ разводу крайнимъ упадкомъ нравовъ и опасностію понести горшее зло запрещеніемъ разводовъ по этимъ поводамъ. Извъстно, что въ XVIII въкъ и у насъ Св. Синодъ производилъ расторженіе браковъ по причинѣ тяжкой и заразительной болѣзни одного изъ супруговъ, запрещая однакоже производить такія расторженія самимъ епархіальнымъ архіереямъ.

Кромѣ прелюбодѣянія Кормчая признаеть достаточными для расторженія брака причинами и такія дийствія со стороны супруги, которыя дають основательное подозрёніе предполагать прелюбодъяние, хотя бы самый факть его и не доказывался достовърно. Сюда относятся слъдующіе случаи въ поведеніи жены, служащіе для мужа поводами къ начатію изка о разводь: 1) если жена безъ согласія мужа будеть съ другими мущинами пить и мыться въ банъ; 2) если жена безъ въдома мужа отлучится на конское ристалище или на позорище (театръ, иподромъ) или же на охоту; 3) если жена безъ согласія мужа проведеть ночь внв дома его или родительскаго. Равнымъ образомъ въ равной силъ съ прелюбодъяніемъ признаются и для жены слъдующіе случаи въ поведения мужа, чтобы начать противъ него искъ о разводъ: 1) если мужъ самъ свою жену вводить въ прелюбодвяние, т.-е. заставляеть, принуждаеть ее вступить въ связь съ другимъ; 2) если мужъ сдълаетъ доносъ въ прелюбодъяніи жены и не докажетъ ero 7).

Нъть нужды разъяснять, что перечисленные сейчасъ случан въ поведения жены, выставляемые Кормчею въ качествъ основаній для развода, уже совсъмъ не церковнаго происхожденія, а напротивъ—обязаны своимъ существованіемъ въ византійскомъ законодательствъ тому рабскому положенію, которое занимала женщина въ семьъ мужа—главы древней римской фамиліи. Потомуто и въ самой Византіи съ тъхъ поръ, какъ бракоразводныя дъла поступили въ въдъніе перковныхъ судовъ, законы, призна-

**52**5

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кормч. вн., гл. 48, гр. 9—15.

### **ПРАВОСЛАВНОЕ** ОБОЗРЪНІЕ.

вавшіе разсматриваемые случаи основаніями къ разводу, не имѣли въ церковныхъ судахъ силы. По тому же самому отвергло ихъ и наше гражданское законодательство въ началѣ текущаго столѣтія <sup>8</sup>).

Кромѣ перечисленныхъ доселѣ событій, въ качествѣ поводовъ къ разводу Кормчая книга указываетъ еще слѣдующія преступленія (со стороны мужа и жены) политическаю и уголовнаю свойства: 1) если мужъ (или жена) на царство совѣщаваетъ, или зная заговоръ не донесетъ; 2) если мужъ на жизнь жены (и обратно) совѣщаваетъ или зная таковое совѣщаваніе не откроетъ его и не предупредитъ ее <sup>9</sup>).

Вотъ сколько отдъльныхъ случаевъ въ семейной жизни признаетъ Кормчая книга достаточными основаніями для развода: ихъ можно насчитать до двънадцати <sup>10</sup>) и даже болъе.

Твмъ не менве, сравнивая это законодательство Кормчей книги (византійское-гражданское) съ нашимъ, нынв двйствующимъ и признающимъ только четыре случая въ семейной жизни поводами въ бракоразводному процессу, мы придемъ въ слъдующимъ двумъ положеніямъ: 1) наше законодательство сократило число поводовъ въ разводу, относимыхъ въ категоріи дъйствій аналогичныхъ предюбодъянію или дающихъ основательное въ нему подозрвніе: въ этомъ отношеніи византійскіе законодатели уже черезчуръ широко распространили выставленный нами выше принципъ аналогіи; но что касается поводовъ къ разводу, относимыхъ къ категоріи дъйствій аналогичныхъ смерти, то наше законодательство значительно расширило сферу ихъ (по сравненію съ законодательствомъ Кормчей), признавая кромъ неспособности и безвъстной отлучки весьма широкую и неопредъленную область преступленій угодовныхъ и политическихъ подъ общимъ терминомъ: "лишение всвхъ правъ состояния", иди "въчная ссылка" (гражданская смерть); 2) преобразовавъ такимъ образомъ право Кормчей книги, нынъ дъйствующее право съ одной стороны послёдовательнёе выполнило основный принципъ законодательства самой же Кормчей, именно, что основаніями для раз-



<sup>•)</sup> См. у Пахмана, т. І, стр. 412.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Кормч. кн., гл. 48, гр. 5, 7, 12, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Пахианъ, стр. 412, т. І.

вода долины быть признаваемы прелюбодёяніе и такія событія въ жизни того или другаго супруга, которыя по своему дійотвію на брачную жизнь равносильны прелюбодівнію и смерти, съ другой—оно тімъ самымъ болёе чёмъ право Коричей (т.-е. гражданское-византійское) прибливнось къ закону евангельскому, требующему поживненнаго, нерасторжимаго волею людей брака, исключая только одинъ случай—прелюбодівние. Сокративъ такъ число поводовъ къ разводу, а вмёстё съ тімъ и число второбрачій заключаемыхъ по расторженіи первыхъ браковъ, наше нынѣ дійствующее законодательство иметъ у себя неоравненно боле (чёмъ отжившее—византійское) шансовъ для защиты противъ упрековъ въ томъ, что оно не проводитъ різкой разницы между христіанскимъ бракомъ и такимъ отношеніемъ, для наименованія котораго христіанство не знаетъ другаго термина кромѣ прелюбодівлија, adulterium.

Представленными здёсь замёчаніями, надёемся, разрёшается вопросъ, почему наше законодательство допустивъ одни поводы къ разводу, не признаетъ другихъ. Основаніе, ratio нашего нынё дъйствующаго закона вполнё достаточное и ясное, лежащее въ самомъ существё, въ понятія христіанскаго брака.

Но возразить намъ читатель, становясь подъ защиту г. Градовскаго: положимъ, что разсматриваемый законъ, взятый въ его отвлеченности, святъ и разуменъ, но въ дъйствительной жизни онъ. слабо действуеть, его весьма часто обходять, потому что онъ не соотвётствуеть нашимъ нравамъ, нашему складу жизни, нашимъ возэрвніямъ на права и свободу личности; онъ наконецъ не поддержизнь, а подрываеть нашу семейную жизнь, распложая незаконныя сожитія и незаконнорожденныхъ двтей, увеличиваеть притомъ даже нашу уголовную лётопись.-..., (Наши суровые законы) сдёлали бракъ такимъ пугаломъ-говоритъ въ вышеупоминаемой статъъ г. Градовскій-что на него ришаются во крайности, ими очертя юлову. (Не слишкомъ ли много сказано)? И дъйствительно, мы знаемъ, какъ многіе боятся брака и какъ увеличивается чрезъ это безиравственность въ обществъ, какъ подрывается то самое семейное начало, которое стремятся поддержать суровые неподатливые завоны о бракъ! Но всякія искусственныя преграды непрочны. Запретительная система создаеть контрабанду. Су-

ществуеть и бракоразводная контрабанда. Каждому извёстны тв "отдёльные виды на жительство", которые выдаеть администрація безъ согласія даже мужа, очень много супруговъ состоить въ фактическомъ разводъ; еще больше смотрятъ на бракъ какъ на пустую формальность и находить правственное и физическое удовлетворение въ побочныхъ связяхъ. Но палівтивъ и обходы не помогають, сдержанная въ встественныхъ паницахъ (?) жизнь прорывается въ преступленіяхъ. Двоеженство, истязанія, самоубійства, и провавая расправа одного супруга надъ другимъ--таковы эти преступленія. Ими богата наша льтопись.-Въ Петербургв нвкій "статскій генераль" колотить свою жену. Она идеть къ мировому судьв, но судья, основываясь на законв, не признаеть возможности оскорбленій между супругами. Пощечных и кулаковъ мало, чтобъ признать истязанія. За ними вътъ однако остановки. Недавно въ Петербургѣ же въ военно-окружномъ судв офицеръ обвинялся въ доведенія овоей жены до самоубійства. Несчастная отравилась. Еще ранве надвлало много шума истязание двумя братьями помъщиками жены одного изъ нихъ. Бъдную женщину почтенные братцы держали около мъсяца въ заперти въ какомъ-то чуданъ въ рубнщъ, а потомъ привязали нагую къ сканьв и свили въ теченіе всей ночи. Другаго повода не было въ этому истязанию кроме ухаживания мужа за гувернантною. Въ Царскомъ селъ 9-го августа въ подвалъ нашан жену, прикованную мужемъ къ желёзной цёпи. Это было "лёченіе" отъ пьянства. Такое же лёченіе обнаружено въ сель Сорочинскомъ, Бузулукскаго убяда. Мъщанинъ Кирилловъ 22-го іюля приновалъ свою жену Василису на цёпь въ амбаръ, а санъ ушелъ на базаръ. Какъ нарочно случился пожаръ и Василиса сгоръла на цени" и т. д. "). Рядъ этихъ и имъ подобныхъ (которые, щадя досугь читателя, ны опустили) фактовъ г. Градовскій заключаеть слёдующимъ выводомъ: "конечно не всё эти преступленія могуть быть устранены облегченіемъ развода. Невъжество, недостатокъ образованія, прежній взглядъ на женщину какъ на рабу играютъ свою роль. Но также ныть сомньнія, что и облегчение развода, возвысивь прави и взаимное уважение супруюва, значительно повліяло бы на сокращеніе числа этихъ убійствъ,

<sup>11)</sup> Журн. Гражд. и Угол. Права 1879 г., сентябрь-октябрь, стр. 101.

двоеженствъ и истязаній. Что прикажете теперь дёлать съ вёчно пьянымъ, внушающимъ отвращеніе или дерущимся супругомъ? Разводъ – самый естественный и приличный исходъ<sup>6</sup> 1°).

Что сказать на это возражение и факты, на которые оно повидимому опирается?

Безспорно, что и настоящая семейная жизнь и прожитая уже исторія ея наполнены многочисленными примарами страданій женщины оть деспота мужа и страданій мужа оть неукротимой злой жены; безспорно и то, что при более дегкомъ, чемъ какого требуеть Евангеліе и человъческая совъсть, воззрвніи на бракъ и его расторженіе, многіе мужья и жены избавились бы . отъ многихъ страданій, физическихъ и нравственныхъ, которыя они понесли и несуть, желая сохранить пожизненный бракъ. И если г. Градовский ссылается на грустные факты семейной жизни опубликованные, разсмотрённые судомъ и тёмъ хочетъ убъдить читателей, что современная семейная жизнь далеко не освъщается такимъ розовымъ свътомъ, какъ это могло бы показаться вздумавшему судить о ней по нашему законодательству: то въ этомъ случав мы ему не только не желаемъ противоръчить, а усиливаемъ мысль его еще болъе. Ибо мы вполнъ убъждены, что дъйствительная семейная жизнь нашего времени нашимъ судамъ и полиціи далеко еще неизвъстна во всёхъ ся мрачныхъ сторонахъ, что доходить до суда, до огласки ншь малая часть изъ всего того количества разныхъ "семейвыхъ исторій", которое существуеть въ дъйствительности. Мы убъждены, что иножество жертвъ несчастныхъ браковъ несли и несутъ жестокія страданія, о которыхъ кромъ ихъ самихъ знаетъ только Богъ да ихъ изверги-мужья. И кто же не знаетъ, что усматривать въ брачной жизни одну только розовую перпективу можетъ только наивность до безумія влюбленныхъ? Поэтому ны соглашаемся съ г. Градовскимъ и въ томъ, что обзегчепіе развода значительно повліяло бы на сокращеніе числа этихъ убійствъ, двоеженствъ и истязаній", но только не возвысивъ,--какъ полагаетъ г. Градовскій-а унизивъ права и взаимное уважение супруговъ. Эти преступления, воторымъ отчасти благопріятствуеть стёснительность развода, при облегченія его,

<sup>11</sup>) Танъ же, стр. 102.

можетъ-быть и уменьшились бы: но на мисто нихъ не явилось ли бы неизмвримо большее количество другихъ преступленій? Кто и чёмъ можеть поручиться, что при настоящемъ невъжествъ, при недостатвъ образованія, при довольно госполствующемъ еще и въ настоящее время взглядв на женщину какъ на рабу, число детоубійствъ, вытравленій плода, **убійствъ и самоубійствъ отъ ревности и мести не возрастеть и** не будетъ возрастать въ ужасающей прогрессіи по мере облегченія разводовъ и по мёрѣ распространенія въ массы легкаго воззрвнія на узы брака, покровительствовать которому возьмется и само наше гражданское законодательство? Кто и чвиз можеть поручиться, что при такомъ положении двлъ, массы двтей или совершенно не останутся безъ семейнаго убъжища, или не подучать взамёнь родныхъ матерей и отцовъ-мачихъ и вотчимовъ, не превратятся изъ родныхъ дътей въ пасынковъ и падчерицъ? Что можетъ тогда остановить разъярившагося самодура отъ того, чтобы бросить надоввшую и состарввшуюся жену съ ея дътьми и броситься въ объятія первой попавшейся полудъвицы? Въдь тогда и принуждать въ сожитію съ законной женою никто его не вправъ-ибо разводъ узаконенъ, и бракъ со второю не будеть представляться такимъ пугаломъ, какъ теперь: ибо и съ этой второй можно легко развестись для третьей. Не превратятся ин тогда семейные очаги во временныя пристанища для распутныхъ безъ узды, которыхъ путешествія по очагамъ ознаменуются въ концъ концовъ твмъ, что ихъ будутъ величать дёти разныхъ матерей своими папа? И какъ это могутъ черезъ облегчение разводовъ возвыситься права и взаимное уважение супруговъ? Непонятно. Что это --- върный путь для женщины въ ся удешевленію, къ соціальному униженію, путь къ развитію полигаміи и проституціи, за это говорить исторія неопровержимыми фактами; но чтобы этимъ путемъ женщина возвысилась въ правахъ своихъ, этого, признаемся, мы доселв еще ни откуда не видали и усмотръть ни откуда не могли и не можемъ. Итакъ, не отвергая вполнѣ мнѣнія г. Градовскаго, что облегченіе развода въ нёкоторой мёрё повліяло бы на сокращеніе числа семейныхъ преступлений, какъ обнаруживаемыхъ такъ и остающихся сокровенными въ настоящее время, мы съ другой стороны никоимъ образомъ не можемъ признать облегчение развода чрезъ

530

увеличеніе числа поводовъ — естественнымъ и радикальнымъ средствомъ для исцёленія недуговъ современной семьи, для устраненія мрачныхъ явленій нашей современной жизни.

Нать, не стёснительность развода дёлаеть бракъ пугадомъ для многихъ, не въ ней главная причина двоеженствъ, истязаній, самоубійствъ, кровавыхъ расправъ одного супруга надъ другимъ, а начто совершенно иное, накоторыя обстоятельства и явленія, къ сожалёнію еще гибздящіяся въ нашей общественной и семейной жизни и окралинвающія зачастую брачную жизнь мрачнымъ цвътомъ. Одно облегчение развода не уйметъ еще "статскаго генерала" колотить свою жену; не спасеть оно оть самоубійства и красивую давушну, "подъ давленіснь родительской воли вышеднную замужь за человёка опротивёвшаго ей до ожервенія еще въ медовый місяць <sup>13</sup>); "статскій генераль по разводъ съ первою женою найдеть себъ другую и будеть также волотить ее какъ и первую; если давленіе родительской воли подчасъ бываетъ такъ тяжело, что дочь находитъ себя не въ силахъ противиться выбору родителей: то какъ ей можетъ придать силы облогчение развода, чтобы собственною волею разойтись съ мужемъ, жить съ которымъ принуждаеть ее воля родательская?

Иное дело-, невежество, недостатовъ образованія, или точне сказать уродливое воспитание, прежний взглядъ на женщину какъ на рабу" и т. п. явленія. Воть это дайствительно прилини весьма многихъ неурядицъ въ современной семейной жязни! Уничтожение или ослабление дийствия въ жизни и на жизнь этихъ •акторовъ есть, неоспоримо, одно изъ радикальныхъ средствъ уврачеванія нашихъ семейныхъ недуговъ; возвышеніе женскаго труда, бол ве врвикая и действительная гарантія со стороны закона правъ личности матери, равно какъ и женщины вообще предъ произволомъ и насиліемъ мужа и мужчины вообще-это тоже довольно радикальное средство противъ тёхъ же недуговъ. Пьянство, безпечность о семьё мужа, мотовство и дегкомысленное отношение жены матери въ своимъ дътямъ-если они сдълались явленіями слишкомъ обыкновенными, ---то причины этого слёдуеть искать въ чемъ угодно, только ужъ никакъ не

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Фактъ, указываеный въ цитов. статъй г. Градовского.

#### православное обозръние.

въ стъснительности развода: странно даже сказать, что разводъесть радикальное средство отъ пьинства и безпечности мужей или женъ!

Намъ возразять конечно: согласны, что не стёснительность развода, а некоторыя другія причины создають у нась несчастные брави; но если несомизино, что эти причины есть, что благодаря имъ, для многихъ однажды заключенный бракъ не можеть быть прододжаемъ всю жизнь, что при всей строгости закона эти многіе вынуждены бывають обходить и обходять законъ, что сама администрація на рушаеть этоть законъ, выдавая отдёльные виды на жительство, т.-с. самымъ дёломъ фактически нроизводить именно расторженія браковь: то для чего же существуеть завонъ, ствсияющій таковыя расторженія? Не остается ля этоть законъ мертвою буквою, а не закономъ жизни? Не должень ли первый поэтому уступить мёсто послёднему? Пусть будуть сначала устранены въ жизни те причины и те фавторы, которые дёлають невозможнымъ дла настоящаго времени строгій евангельскій законъ нерасторжимаго брака: тогда и можно обратить этоть святой законь въ законъ жизни, но теперь, въ настоящее время къ чему этотъ законъ, если онъ непримённыть въ нашей жизни?

Возраженіе это было бы весьма сильно, если бы можно было доказать, что законъ евангельскій и законъ иной, выдаваемый за законъ нашей жизни—дев силы равнаго качества, равной правственной цённости. Въ такомъ случаё оставалось бы конечно не говоря болёе ни слова, прианать, что евангельскій законъ долженъ уступить закону болёе его сообразному съ жизнью, кто онъ или анахронизмъ въ настоящее время, или онъ слишкомъ опередилъ нашу жизнь, что его будущность—внереди. Но что же возьмется доказывать это? Можетъ-быть и возмутся за это дёло тё многіе, которые представляють по выраженію г. Градовскаго, "бракъ такимъ пугаломъ, что на него рёшаются въ крайности или очертя голову", можетъ - быть тё, "которые смотрять на бракъ какъ на пустую формальность и находятъ правственное и физическое удовлетвореніе въ побочныхъ связяхъ" <sup>14</sup>); можетъ быть-таковыхъ и имъ подобныхъ субъектовъ



<sup>&</sup>quot;) Журн. Гражд, и Угол. права, стр. 101.

#### О ВРАКОРАЗВОДНОМЪ ПРОЦЗССВ.

найдется и очень много: но все-таки таковые составять весьма ничтожное меньшинство въ массв гражданъ россійскаго государства, для которыхъ авторитетъ Евангелія и евангельскаго закона еще твердыня, которые поэтому и законъ жизни и въ частности законъ брака въ Евангеліи изображенный не согласятся поставить въ равную липію съ закономъ ему противнымъ, хота бы этотъ послёдній и выдаваемъ былъ за самый современный п самый пригодный къ условіямъ настоящей жизни нашей.

Но если такъ, то этотъ такъ-называемый законъ жизни. или законъ созданный жизнію есть не законъ, а уклоненіе или рядъ уклоненій отъ закона; положимъ, что этихъ уклоненій много и даже очень много: но изъ этого еще инкакъ не слёдуеть, чтобы эти уклоненія ставить нормою для большинства и по этой нормъ зонать жизнь послёдняго, держащагося другаго закона, других? воззрвній. Положимъ, что таже власть, которая ревниво охраняеть законъ нерасторжимости брака, въ дъйствительности сама же иногда, и пожалуй часто делаеть исключения изъ него. давая отдельные виды на жительство, т.-е. расторгая фактически бравъ: но кто же не знаетъ, что законъ и исключение изъ него явленія всегда идущія рука объ руку и что послёднее отнюдь не противодъйствующая закону сила? Отдъльные виды на жительство, какъ бы обыкновенными и привычными ни сдёлаись они, янкогда не въ состоянія вытёснить изъ жизни, изъ сознанія людскаго закона, по отношенію въ которому они-исключенія. Правда, что они оантически разлучають супруговъ, но но же согласится признать это разлучение равносильнымъ расторжению брака по суду? Можетъ-быть и согласится тотъ, вто неспособенъ различать понятія, сходныя по нъкоторымъ внъшнать признавамъ. Эта административная мъра напоминаетъ въ нъкоторой степени извъстное "разлучение отъ стола и ложа"--изру западной католической цервви, но никакъ не разводъ брака по закону.

Слёдовательно и этотъ аргументъ, — что будто бы въ дёйствительности законъ нерасторжимости весьма часто является тольво «икціею, на смёну которой жизнь выдвигаетъ "отдёльные виды на жительство" — долженъ быть отвергнутъ.

Итавъ здравая логика, голосъ евангельской нравственности и благо общественной и частвой жизни требуютъ, чтобы законо-

дательство наше содвйствовало упроченію въ жизни не твхъ началъ, которыми подрывается продолжительность брачнаго союза, а твхъ, которыми она поддерживается; поэтому если облегченіе развода чрезъ увеличеніе поводовъ къ нему несомитино служитъ началомъ подрывающимъ продолжительность брачнаго союза, противортащимъ его святости, его иравственному достониству: то оно и должно быть отвергнуто.

Правда, что такая строгость закона потребуеть се бѣ жертвъ. какъ требовала ихъ доселъ, жертвъ несчастныхъ браковъ; но эти жертвы во всякомъ случав останутся явленіями случайныме. Но само собою понятно, что законъ додженъ предпочитать интересы цвлаго интересань единиць. Съ другой стороны не будеть противно справедлявости, если самъ же законъ для случайностей допустить и исключенія. И не расторгая брака, законъ другими средствами можеть напр. защитить жену оть ся вёчно пьянаго, дерущагося мужа: на этоть и подобные случаи благоразумнее будеть конечно поступиться закономъ, непризнающимъ оскорбленій между супругами, нежели пьянство и ссоры узаконить въ качествъ причинъ развода. Въ крайнемъ случат на этотъ и подобные случан будеть благоразумные выдавать "отдыльные виды на жительство", нежели совершенно расторгать бракъ: кто знаеть, можеть-быть эта мвра и воздвиствуеть отрезвляющимъ образомъ на горькаго пьяницу-супруга и возвратить его къ женъ? А если и не такъ, то этимъ способомъ совершенно пресвкается для такого субъекта по крайней мъръ возможность сгубить въкъ другой женщины, какъ сгубяль онъ первую --- что на-противъ такъ дегко будетъ ему сдъдать, расторгнувъ первый его бракъ.

Этими замёчаніями мы и окончили свою рёчь по поводу толковъ объ измёненіи закона, признающаго только четыре повода къ разводу.

# II.

Порядокъ консисторскаго судопроизводства по бракоразводнымъ дѣламъ и именно по обвиненію одного изъ супруговъ въ невѣрности за послѣднее время сдѣдался въ литературѣ предметомъ, надъ которымъ разразилась такая гроза остроумія, него-

534

дованія и насмѣшекъ разныхъ фельстонистовъ, публицистовъ и даже беллетристовъ, что каждая новая попытка сказать о немъ что-нибудь въ этомъ же родѣ непремѣнно будетъ повтореніемъ. Вопіющіе недостатки его разобраны до тонкости и оглашали слухъ читателей такъ часто, что даже всѣмъ наскучили. Несмотря на то, консисторскій бракоразводный процессъ доселѣ однакоже стоитъ неподвижно во всей своей красѣ.

"Въ прошломъ году – расказываетъ "Петербургская Газета" 15) нъкто г. Т-нъ, разойдясь со своею женою, былъ привлеченъ ею предъ консисторский синедріонъ къ отвъту за нарушение имъ якобы супружеской върности; при чемъ неминуемо предстоялъ и шаблонный допросъ не менте шаблонныхъ очевидцевъ фавта, а ихъ нётъ. Вчиняющая искъ сторона хлопотала добыть таковыхъ, и они нашлись, что понятно и не очень-то трудно, ибо задачею было "не пожалёть пяти и более тысячь, лишь бы обставить дъло какъ слёдуетъ". И вотъ цёлая компанія подъ различными предлогами начинаеть затягивать г. Т-на въ кутежи, при чемъ особенно напиралось на посъщения веселыхъ домиковъ. Но благодаря предупрежденію одного изъ подговариваемыхъ, г. К.-ва, которому за подобную услугу предложено было 1.000 р., г. Т-нъ былъ насторожъ. Въ одну изъ такихъ пирушекъ, эта милая компанія подпоивъ, по ихъ предположенію, Т-на достаточно, завлекаеть его въ домъ терпимости (содержимый некою Ш.), и всёми силами старается оставить отвётчика насдинё съ одною изъ предестныхъ обитательницъ этого не менње предестнаго пріюта любви и нъги (Х.), что отчасти имъ и удается, но весьма на короткое время. Свидетели торжествують, и при сняти съ нихъ въ консисторіи показаній заносятся въ документъ такія невозможнайшия хитросплетения, что въ накоторыхъ мастахъ доходять до абсурда. Особенно же замёчательно показаніе главныхъ свидътелей, которые видъли самый факть преступленія "совершенно случайно" стоя на комодъ въ окно, находящееся на высоть болье трехъ аршинъ отъ пола; что однако не мъшаетъ имъ доказывать, что они Т-на не путади и что ихъ на такое дъло никто не подкупалъ... Это ли не вопіющая подта-

") № 101 1 жая.

### православное обозръние.

совка! Случайно трое влёзають на комодъ! И хотя всё трое, какъ показывають они сами, были настолько пьяны, что не помнять, когда и кто первый изъ нихъ занялъ этотъ обсерваціонный пункть и что именно могли видёть и видёли на самомъ дёлѣ, — тёмъ не менёе они рискують подъ присягою уличать Т — на въ прелюбодёяніи. Несмотря на подобный казусъ, дёлопроизводитель консисторіи принялъ ихъ сторону, пользуясь временною отлучкою высшаго начальства"...

"А теперь въ видё очень скандальнаго контраста замётимъ, что даже содержательница веселаго домика Ш—ръ и помянутая проститутка Х—а показали на судё, что первой изъ нихъ предлагали 400, а второй 100 р., лишь бы онё съ своей стороны подтвердили фактъ прелюбодъянія; но онё отрицаютъ его... Въ настоящее время дёло это консисторіею покончено и со стороны г. Т—на возбуждено уголовное преслёдованіе противъ лжесвпдётелей. Что-то будетъ дальше? Одно несомнённо—окружный судъ не производитель дёлъ... какого-нибудь замкнутаго учрежденія п золотой телецъ въ немъ не восторжествуетъ".

Передавъ этотъ разсказъ, названная газета въ передовой статъв возстаетъ уже противъ самаго закона, требующаго факта преступленія и его свидътелей-очевидцевъ такимъ образомъ: "Фактъ нарушенія супружеской върности есть?— спрашиваетъ законъ.

- Масса доказательствъ-зоговариваете вы.

- Нёть, но самъ факть?- продолжаеть допрашивать законъ.

- Разумъется долженъ быть.

- Есть у васъ два достовъреыхъ свидътеля самаго факта?

При этомъ циничномъ, крутомъ вопросё на васъ находитъ столбнякъ брезгливаго и негодующиго изумленія, если означенное обворожительное законное требованіе не было вамъ еще извъстно.

- Представьте двухъ добросовъстныхъ свидътелей могущихъ подтвердить подъ присягой, что тогда-то и тогда-то, въ такой-то часъ, въ такую-то минуту, при такихъ-то обстоятельствахъ они были личными свидътелями нарушенія супружеской върности.

— А безъ этого?

- Безъ этого изтъ развода-отвъчаетъ законъ.

Что же остается дёлать самому честному, самому порядочному, самому законобоязненному человёку? Остается прямо обма-

нуть законъ, путемъ конечно обмана и подлога. И совершаются тогда этими безусловио честными, порядочными, законобоязненными людьми слёдующія преступленія:

Пріисканіе ложныхъ свидътелей; подговоръ или подкупъ этихъ свидътелей на лжесвидътельство и лжеприсязу. А рядомъ съ этими вашими прекрасными дъяніями проиоходятъ тоже красивыя вещи:

Подговоренные или подкупленные вами свидатели показываютъ и приносять лжеприсягу на суда; судьи, сознавая внутренно лживость этихъ свидательствъ и этой присяги, далають видъ, что принимають ихъ за чистую монету и рашають дало соотватственно..,

"Какъ видите — заключаетъ статья — мы здѣсь по горло въ уголовщинѣ, мы пробираемся какъ закоснѣлые преступники все время по самой грани узкой и скользкой уголовщины, а между тѣмъ на сценѣ оигурируетъ одинъ лишь гражданскій кодексъ, одинъ лишь гражданскій судъ! Безобразнѣе, безнравственнѣе и скандальнѣе этого, мнѣ кажется, ничего нельзя нарочно измыслить".

Мы привеля разсказъ и цёлыя тирады этой передовой статьи потому, что въ ней сжато и въ весьма энергическихъ выраженіяхъ высказаны всё тё причины, иа основаніи которыхъ современное общественное миёніе питаетъ ненависть къ порядку консисторскаго судопроизводства по бракоразводнымъ дёламъ и всё тё крайнія желанія на сей предметъ, исполненіемъ которыхъ оно надёется совершенно уладить нашъ бракоразводный вопросъ. Эти крайнія желанія въ сущности выражаются и еще проще и короче: "въ качествё судилища бракоразводныхъ дёлъ духовную консисторію совершенно упразднить и передать эти дёла въ исилючительное вёдёніе гражданскаго отдёленія окружнаго суда"!

Понятно, что при такомъ воззрѣнін на этотъ предметъ, ожидать отъ нашего общественнаго мнѣнія и его представительницы свѣтской печати чего-либо другаго, кромѣ нападокъ на консисторскій строй, на самый законъ, которымъ онъ держится, и нескрываемаго злорадства по поводу каждаго новаго промаха консисторіи—ръшительно невозможно и роптать на это кому бы то ни было неумѣстно. Ибо основа такого воззрѣнія коренится въ симпатія къ одному изъ конкуррирующихъ судебныхъ учрежде-

ній—окружному суду и въ антипатіи въ другому—консисторіи. Но ратовать противъ симпатій или антипатій, а твиъ болѣе разубѣждать въ нихъ кого бы то ни было, какъ всякому извѣстно, безполезно и смѣшно. И если консисторія своею долговременною практикою успѣла внушить къ себѣ лишь такую сильную антипатію, то конечно никто и ничто другое въ мірѣ не въ состояніи избыть для нея эту бѣду, кромѣ ся же самой.

Но становясь, читатель, въ такое холодно-вражеское отношеніе въ консисторіи и отдаваясь всёми симпатіями своими окружному суду, не будетъ ли съ нашей стороны благоразумнымъ задать себѣ вопросъ такого рода: положимъ, что мы имѣемъ полное основание такъ вражески относиться къ консистории, но на чемъ основаны наши надежды на овружной судъ, еще не производившій пока ни одного бракоразводнаго процесса? Что ручается намъ за то, что взявшись за эти процессы и самъ окружный судъ не упадеть въ нашихъ глазахътакънизко, какъ упала теперь консисторія? Но тамъ не торжествуеть золотой телецъвозразите вы; правда, но въдь тамъ еще не въдаются и бракоразводные процессы. Коротко сказать, раціональное отношеніе къ двлу требуетъ того, чтобы отрвшась отъ всякихъ симпатій и антипатій, ближе и глубже вникнуть въ самую природу процесса по обвиненію однимъ изъ супруговъ другаго въ невърности для того, чтобы разузнать, не скрывается ли въ ней самой причинъ для объясненія и того страннаго закона. который требуеть "немыслимыхъ" очевидцевъ -свидътелей, и той путаницы и разныхъ курьёзныхъ явленій, которыми въ большинствъ сопровождается процедура по этимъ дъламъ.

Дъйствительно всматриваясь въ сущность иска о разводъ по нарушенію супружеской върности, нельзя прежде всего не замътить, что это явленіе въ высшей степени сложное и несравнимое ни съ обыкновеннымъ гражданскимъ искомъ, ни съ обыкновеннымъ уголовнымъ обвиненіемъ: тутъ есть и гражданскіе и уголовные элементы и притомъ комбинирующіеся такъ, что нътъ никакой возможности разсъчь весь искъ на двъ половины и указать грань, которою оканчивается уголовное преступленіе и начинается гражданское правонарушеніе. Какъ извъстно, эта своеобразная природа иска по обвиненію въ невърности, не поддающаяся обще-принятой классионкаціи преступленій, отмъчена

**53**8

وي. مەنبەرى

и судебными уставами 64 года, которые въ одномъ и томъ же дляніи (т.-е. прелюбод'вянія) усматривають и уюловное преступленіе и дляніе, наказуемое только духовнымъ судомъ. Ст. 1016 уст. уголов. судопроизвод. гласитъ такъ: "дёла по жалоб'в одного изъ супруговъ на нарушеніе другимъ святости брака прелюбодёяніемъ вёдаются: или 1) уголовнымъ судомъ, когда оскорбленный супругъ проситъ о наказаніи виновнаго по уголовнымъ законамъ, или 2) судомъ духовнымъ, когда оскорбленный супругъ проситъ о расторжении брака и о наказаніи виновнаго по правиламъ церковнымъ".

Но эта жалоба привлекаетъ къ отвътственности кромъ того и еще одно лицо, съ которымъ учинено прелюбодъяніе, и именно по жалобъ оскорбленнаго въ чести своей супруга (Улож. о наказ. ст. 2156).

Отсюда ясно, что самая простая оорма, въ какой можеть являться предъ судомъ искъ о невърности, есть жалоба объ оскорбленіи чести, цёль которой—возмездіе виновному или виновнымъ по уголовнымъ законамъ. Въ виду незначительности послёдствій дёло не представляеть для суда никакихъ особенныхъ затрудненій. Вчинающая искъ сторона конечно позаботится сама обставить дёло какъ слёдуетъ, чтобы его выиграть уже по тому простому соображенію, что въ случаё бездоказанности обвиненія своего она только хуже осрамится своимъ искомъ въ общественномъ мнёніи. Да и сторонё отвётствующей—даже при ся дёйствительной виновности—не страшно ни самое наказаніе (три четыре мёсяца ареста или монастырскаго время-препровожденія), ни особенно щекотливо и непріятно для самолюбія выслушать признаніе въ виновности, высказываемое присяжными или судьями.

Иное дѣло, когда на основаніи такого (назовемъ его уголовнымъ) дѣянія предъявляется одною изъ сторонъ искъ о разводѣ. Окончаніе, исходъ иска обѣщаетъ дать въ этомъ случаё послѣдствія, затрогивающія интересы личные, семейные, гражданскіе, имущественные и нравственные – обѣихъ тажущихся сторонъ. Вслѣдствіе этого и отношеніе послѣднихъ къ самому процессу разнообразится въ высшей степени, разнообразится въ той мѣрѣ, какъ разнообразятся поводы сдѣлавшіе супруговъ тяжущимися предъ судомъ сторонами. Возможно, что причиною начатаго процесса служитъ только несчастное недоравумѣніе со стороны

крайне ревниваго мужа; возможно, что въ основании требования развода лежитъ не только дъйствительное преступление одной стороны противъ другой въ смыслъ пресловутаго "факта", но и рвшительное и безповоротное ся намвреніе разорвать всякія связи съ бывшею супругою и со всею прежнею жизнію ради увлеченія, такъ не встати явившагося. Въ томъ и другомъ изъ этихъ случаевъ, равно какъ и въ другихъ безчисленныхъ, но однородныхъ по качеству, отношенія тяжущихся принимають острый характеръ борьбы за свою честь, за свое право. Для достиженія побъды пускаются въ ходъ средства, какія указываеть и подсказываеть инстинкть самосохраненія, ревность, месть за обиду и оскорбленія такого рода, которыя всего болже чувствительны для самолюбія и личнаго достопнства. Возможно навонецъ, что требование развода есть простая сдълка супруговъ, охладъвщихъ взаимно и въ равной мъръ другъ къ другу и разыгрывающихъ предъ судомъ лишь просто комедію въ виноватаго и обвиняющаго; возможны и многіе другіе варіанты. Вообще безъ преувеличенія можно сказать, что характеръ отношеній сторонъ въ бракоразводномъ процессъ способенъ разнообразиться безконечно, въ той мъръ, какъ безконечно могуть разнообразиться индивидуальныя черты лицъ, выступающихъ каждый разъ передъ судомъ въ качествъ тяжущихся. Поэтому принимая во внимание одинъ этотъ разнообразный характеръ отношеній сторонъ фигурирующихъ въ процессъ по обвиненію въ невърности, мы необходимо должны почувствовать нъкоторую нервшительность, чтобы подвести эти отношенія подъ обще-принятые схематическіе термины "истца" и "отвътчика" или "обвинителя" и "обвиняемаго", а вмёстё съ тёмъ и нерёшительность отчислять и весь процессъ къ категоріи ли "гражданскихъ" или къ категорія "уголовныхъ" процессовъ. Какъ эти отношенія сторонъ, такъ и весь процессъ отъ начала до конца проникаются всюду какими-то еще другими элементами, не поддающимися юридическому определению, элементами чисто моральнаго свойства: тяжущіяся стороны и во время процесса все еще супруги.

Если далѣе обратить вниманіе на сущность п составъ фанта, послужившаго поводомъ къ процессу и поставившаго супруговъ въ отношенія истца и отвѣтчика: то своеобразность этого про-

цесса выступить предъ нами съ еще большею рельефностію. Въ самомъ дълъ, что такое этотъ фактъ, квалифицируемый какъ "нарушеніе супружеской върнооти" и какъ дъяніе, влекущее за собою разводъ? Если мы оставимъ въ сторонъ отвътъ на этотъ вопросъ, представляемый "закономъ" нашимъ, а станемъ для ръшенія его на болъе конкретную, субъективную почву, на точку зрвнія самихъ супруговъ, его предъявляющихъ суду, довазывающихъ его и опровергающихъ: то насъ и здъсь поразитъ опять-таки безконечная варіація въ воззрѣніякъ. Одив изъ супругъ напр. довольно благодушно и такъ-сказать сквозь пальцы смотрящія на "гръшки" своихъ мужей, конечно ни за что не согласятся признать въ этихъ "гръшкахъ" рядъ прелюбодъяній или невърностей и изъ-за нихъ только поднимать семейный скандаль возбужденіемь процесса; другія не могуть равнодушно выносить самыхъ невинныхъ знаковъ вниманія со стороны мужей, обращеннаго ко всякой посторонной женщина, помимо ихъ самихъ: здёсь дёйствительный "грёшокъ" конечно не заставитъ долго ждять себя обвиненіемъ въ "невърности", публично предъ. явленнымъ. И сами виновные противъ своихъ подовинъ субъевты представляють въ действительности не меньшее разнообравіе. Одинъ напр. вътренъ, слишкомъ впечатлителенъ, легко поддается "соблазну", но за то способенъ исправляться и благодътельно воспринимать уроки брачной дисциплипы отъ своей характерной супруги --- опекунши; другой отличается постоянствонъ, серьёзностію, продолжительностью своихъ симпатій, а потому и неподатливостью, и неспособностию въ воспріятию урововъ и внушеній своей цвломудренной половины и т. д. Принимая во внимание это иногоразличие въ харавтерахъ супруговъ обвиняемыхъ и обвиняющихъ въ "невърности", многоразличіе естественно обусловливаемое различіями физіологическими, моральными, степенью образованія, правственнаго развитія, возрастоиъ, общественнымъ положеніемъ, экономическою и семейною обстановкою, -- легко убъдаться, что дать правильное опредъление дъяния. именуемаго "нарушеніемъ супружеской върности" какъ мовода въ начатію иска и какъ основанія для такого роковаго приговора, какъ разводъ-вовсе не такъ просто и легко, какъ это можетъ показаться съ перваго взгляда.

Но это однако далеко еще не все, что необходимо имъть въ виду при уясненіи характера дъянія, именуемаго "нарушеніемъ супружеской върности". Доселъ мы имъли въ виду только ту сторону этого дъянія, по которой оно обнаруживается просто какъ извъстное отношеніе частичих лиць между собою; но въ этомъ дъяніи есть безъ сомнънія и элементы общественнаго, публичнаго, церковнаго интереса. Разводъ разрушаетъ домъ, семью, въ особенности если разлучаемые имъютъ дътей; разводъ есть уничтоженіе силы церковнаго акта, важнаго священнодъйствія — таинства. Кто станетъ отрицать у общества и даже государства право интереса и близкаго участія въ семейномъ благоустройствъ? Кто ръшится отказать и церкви въ требованіи ею отчета—почему, на какомъ основаніи уничтожается актъ, ею совершенный? Едва ли кто.

Но если такъ, если природа иска о разводъ такъ многосложна и своебразна: то едва ли будетъ справедливо зачислять его въ категорію обыкновенныхъ гражданскихъ исковъ, видъть во всемъ процессъ, его разсматривающемъ, одинъ гражданскій сактъ и въ этомъ качествъ — безъ всякихъ дальнъйшихъ разсужденій перемъщать его изъ консисторіи въ окружный судъ.

Нёть, достаточно дегваго анализа этого иска о разводё для того, чтобы совершенно убёдиться, что это не простой граждансвій факть и не простое уголовное преслёдованіе, что слёдовательно, въ судё его разсматривающемъ, недостаточно фигурировать одному гражданскому водексу. Для "дёлъ", для "исковъ" особой натуры, отличной отъ гражданской и уголовной, долженъ быть установленъ и процессъ особеннаго рода, т.-е. не гражданской и не угодовный, а духовный или церковный... однако же и не консисторскій въ его настоящемъ видѣ.

Въ этомъ послёднемъ прежде всего бросается въ глаза слишкомъ формальное отношеніе суда какъ иъ подсудимымъ, и ищущимъ развода, такъ и къ дёянію представляемому ими на судъ, а затёмъ и вся постановка процесса. Требованіе отдёльнаго, единичнаго факта прелюбодёянія, однажды обнаруженной на дёлё невѣрности, доказанной очевидцами, признаніе этого единичнаго факта вполнѣ достаточнымъ основаніемъ для расторженія брачнаго союза, можетъ-бытъ много лѣтъ существовавшаго, непризнаніе массы фактовъ косвенно доказывающихъ невѣрность, въ

томъ числѣ даже и собственнаго сознанія обвиняемаго, торжественно имъ высказаннаго, безусловное предпочтеніе всёмъ этимъ еакта показаній свидётелей-очевидцевъ единичнаго сакта доказательства, такъ низко упавшаго въ настоящее время въ общественномъ мнёніи, — такая постановка процесса олишкомъ казенна, несоотвётственна важности и существу дёла и рёшительно противна интересамъ правосудія. Процессъ, такъ поставкенный тёмъ менѣе и именно всего менѣе похожъ на церковный процессъ.

Признаніе единственнаго реальнаго сакта прелюбодёянія достаточнымъ основаніемъ для расторженія брака, это-черта не христіанскаго суда, а древне-іудейскаго, Монсеева. Во времена земной жизни Господа іудейскій судъ по прелюбодёянію характеризовался этою именно чертою. Достаточно въ доказательство этого напомянуть о сактё грёшницы, на мёстё преступленія взятой (вёроятно, двумя очевидцами-свидётелями) и приведенной къ Христу для суда. Собствению для приведшихъ ее книжниковъ и сариссевъ приговоръ-побить таковую каминии.-былъ ясенъ и не возбуждалъ никакихъ сомиёній; по судъ Христа, какъ извъстно, былъ иной <sup>1</sup>°).

И истинный церковно-каноническій судъ далекъ отъ суровой оормальности древне-іудейскаго суда. Съ точки зрвнія каноническаго права для расторженія брака недостаточно не только единичного случая грёхопаденія, по соли угодно и нёсколькихъ, повторенныхъ: сущность дъла не въ формальномъ акть, а въ не поддающемся мърамъ исправленія, терпънія, снисхожденія, променія, просьбъ и убъждений порочномь душевномь настроени виновнаго супруга и въ таковомъ же твердомъ и упорномъ отказъ примириться съ расконзающимся виновнымъ со стороны невиннаю супруга. Воть тоть сакть, который, будучи основательно доказань, влечеть за собою неизбъжный разводъ! Но этоть санть не требуеть "немыслимыхъ" свидътелей-очевидцевъ факта прелюбодвянія: для убъжденія судей въ существованія его въ данномъ случав достаточно твхъ доказательствъ, какими убвядаются обыкновенные смертные. Иначе и быть не можеть. Ибо что можеть подумать общество о тёхъ судьяхъ, убёдить которыхъ можно

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) IOAH. VIII, 8-11.

только исключительно однимъ средствомъ--очевидцами и для которыхъ неубъдительны убъдительныя для всъхъ прочихъ смертныхъ доказательства? Что это за судьи? Что это за люди? Это не мудрость судейская, а судейская бливорукость.

Нижеслёдующія данныя изъ исторіи каноническаго процесса по обвиненію въ прелюбодёнціи, надёемся, вполнё подтвердять высказанное нами положеніе.

Іустинъ мученикъ въ апологіи своей передаетъ слѣдующее:

"Одна женщина имъла у себя распутнаго мужа и сама прежде была распутною. Когда же она познала учение Христово, то и сама обратилась въ доброй жизни и старалась убъдить къ тому же мужа своего. Но мужъ продолжалъ тв же распутства. Она захотыя развестись съ нимъ. Но уважиет совпты своихт, принудила себя остаться, въ надеждъ, что мужъ когда-нибудь перемънится. Когда же мужъ ся отправился въ Адександрію и сдълалось извёстнымъ. что тамо онъ вдался въ дёла еще худшія: тогда она дала ему такъ-навываемый разводъ и удалилась отъ него" 17). Это было во II въкъ. Въ IV въкъ предъ епископомъ веронскимъ была обвинена своимъ зятемъ одна дъвственница Индиція въ прелюбодъяніи. Однакожъ обвинитель, подавши обвиненіе, скрылся. Злые языки между тёмъ взялись за свое дёло и произвели въ городъ шумъ объ этомъ соблазнительномъ дълъ. Возмущенный скандаломъ веронскій епископъ распорядился произвести судъ объ Индиціи безъ обвинителя на основаніи толеснаю осмотра чрезъ свъдущихъ женъ и показаний свидътелей. Но Индиція обратилась съ жалобой на это къ знаменитому Амвросію медіоланскому, который оправдаль Индицію и сдилаль выюворъ веронскому судъв-епископу за его поспвшное и ненравимное рышеніс 18). Факть этоть ясно показываеть, что показаніе "очевидцевъ" въ двиахъ подобнаго рода не особенно цвнилось въ древней церкви.

Церковная практика по бракоразводнымъ дёлахъ позднёйшаго времени полна многочисленными примёрами того, что церковный судъ основывалъ свой приговоръ о расторженіи брака лишь тогда, когда въ убёжденіи судей съ полною ясностію возникалъ

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Соч. Св. Іустина, 115. Москва. 1872.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Cw. Fessler, Der canonisch. Prozess, S. 64-

факть невозможности примирения суприловь, одннъ изъ которыхъ быль обвиняемъ въ невърности. Не желая утомлять внимание читателя выдержками изъ протоколовъ этой судебной практики 19). ны ограничныся указанісыь на общую формулу, подтверждающую доказываеное нами положеніе, по которой и досель въдаются бракоразводные процессы въ константииопольской церкви. Въ •оричив брачнаго развода читаемъ сивдующее: "подъ предсвдательствомъ нашего смиренія, въ соприсутствіи честнъйшихъ канриковъ..., явился честнъйшій господинъ Георгій и обвинялъ жену свою Марію въ преступленіи прелюбодфянія. Онъ говориль, что нашелъ ее действительно осквернившею ложе своего мужа и прелюбодействовавшею съ другимъ. Онъ представилъ и достоверныхъ свидътелей N. N. которые подъ страхомъ Божінмъ и по совъсти засвидътельствовали предъ встми о его жент. что дъйствительно она не сохранила должной вврности ся мужу, но нарушила свое цвломудріе и савлалась прелюбольйцею. Итакъ симрение наше выслушавъ сие и удостовърившись, дало движение сему дълу. За симъ мы употребляли различные способы убъжденія, чтобы убъдить Георгія опять принять къ себъ жену его (пбо Божественными правилами сіе дозволяется), прощая ей ея паденіе, такъ какъ она горько о семъ раскаивается и объщается ничего подобнаго никогда не дълать. Все сіе мы дълали въ течении довольнаго времени и однакоже не могли убъдить его. Посему слёдуя изреченію Господа нашего въ Евангеліи: иже пустить жену свою, развё словесе прелюбодёйна.... и имъя вз виду, чтобы не случилось чего худшаго при дальныйшемь сожительствы ихъ, такъ какъ премободъяние большею частию раждаетъ ревность, а ревность-убійство,-объявляемъ сказаннаго Георгія разведеннымъ и отръшеннымъ отъ жены его Маріи по изреченію Господа и по Божественнымъ правиламъ апостольскимъ и соборнымъ и даемъ ему позволение взять другую жену, а вышеуказанной женъ его Маріи не даемъ дозволенія когда-либо выдти за другаго мужа, такъ какъ она была причиною развода"<sup>20</sup>).

<sup>20</sup>) Πηδαλιον, стр. 528.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ихъ весьма много приведено въ извѣстной книгѣ Чижмана: "Das Eherecht orientaeischen Kirche".

Обращаясь затёмъ из правиламъ соборовъ и отцовъ, мы не находимъ въ нихъ даже и намека на то, чтобы основаніемъ для обвиненія въ предюболівяній почиталось исключительно показаніе или удостоввреніе свидътслями-очевидцами факта прелюбодвянія. Все, что здёсь предписывается относительно свидітельскихъ повазаній, сводится къ тому только, чтобы свидетелями были лица ввроятія достойныя. Ближе другихъ сюла относится следующее (9-е) правило Өсофила Александрійскаго: "Понеже Ісраксъ глаголеть, яко накто не долженъ быть въ клиръ. какъ обвиняемый въ любодъянии, то да произведется изслъдованіе о семъ. И вще явится нѣкій достовѣрный обвинитель и преступление доказано будеть представлениемь достовърных свидътелей: то да извержется изъ церкви; аще же достоинъ клира и имисть свидительство о своемъ цёломудрін, то да пребудеть въ вляръ". Достойно вниманія въ настоящемъ случат и 2 правило св. Григорія чудотворца, содержащее следующее постановленіе: "Не тяжко то, что плененныя жены растлены оть варваровъ. наругавшихся надъ ихъ твлами, но аще и прежде зазираемо было житіе нъкія изъ нихъ, яко ходящія въ слёдъ очесъ блудодеюшихъ. по изречению Писания, явно есть, яко блудодъйное ся расположение подозрительно и во время пленения... Аще же невоя жившая въ совершенномъ целомудрія и показавшая прежнее житіе чистымь и изъятымь оть всякиго подозрънія, нынё подверглась поруганію, по насилію и принужденію: то ея грёхъ не вмёняемъ". По смыслу обёнхъ сихъ правилъ къ содержанию свидетельскихъ показаній предъявляются требованія, по качеству своему не превышающія предъявлясмыхъ къ показаніямъ окольныхъ людей: о требованіяхъ очевидности факта здъсь нътъ и помину.

Вообще правилъ, опредъляющихъ какія-либо особенныя условія и требованія отъ свидътелей по дъламъ по прелюбодъянію каноническое право совсъмъ не знаетъ. Отсюда вполнъ законно заключеніе, что значеніе свидътельскихъ показаній какъ докавательства въ процессъ по прелюбодъянію не отмъчается въ каноническомъ правъ никакими преимуществами сравнительно съ значеніемъ ихъ въ судебномъ процессъ вообще. Но въ этомъ послъднемъ стиенснь достовтрности, качество показанія свидътеля

опредъляется и обусловливается исвлючительно качествами и достоинствами его мица.

Но съ другой стороны несомнённо, что каноническимъ правомъ усвояется несравненно большее значение собственному сознанию обвиняемаго, чёмъ какое усвояется ему нынё дёйствующимъ консисторскимъ судопроизводствомъ (см. апост. прав. 74, Василия Великаго 34).

Поэтому принимая во вниманіе доселё представленныя соображенія и данныя ваноническаго процесса, мы находимъ достаточное основаніе полагать, что нынё практивуемый консисторскій процессъ значительно приблизился бы въ истинно-церковному и каноническому, еслибы въ немъ были сдёланы слёдующія измёненія.

 Прежде всего редакція §§ 252 и 253 уст. духов. консист., опреділяющих способъ или теорію доказательствъ преступленія должна получить слёдующія измёненія <sup>21</sup>):

"Доказательствами преступленія признаются: показанія свидѣтелей; письменныя доказательства, прижитіе незаконныхъ дѣтей, доказанное судебнымъ порядкомъ; собственное признаніе обвиняемаго, если оно не вынужденно и не противорѣчитъ обстоятельствамъ дѣла, выяснившимся на судебномъ слѣдствіи; показанія обыскныхъ людей о развратной жизни обвиняемаго и другія напр. вещественныя доказательства".

Какъ прямое слёдствіе представленнаго здёсь измёненія должно послёдовать далёе требованіе, чтобы процесъ происходилъ непремённо въ личномъ присутствіи обёихъ сторонъ: веденіе дёла

35\*

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Въ настоящемъ своемъ видё § 252 гласять такъ: "Главными доказательствами преступленія признаются: в) показанія двухъ или трехъ очевидцевъ свидѣтелей и б) прижитіе дѣтей виѣ законнайо супружества, доказанное метрическими актами и доводами о незаконной связи съ постороннямъ лицемъ. Затѣмъ прочія доказательства какъ-то: письма обнаруживающія преступную связь отвѣтчика, показанія свидѣтелей не бывшихъ очевидцами преступленія, но знающими о томъ по достовѣрнымъ свѣдѣніямъ или по слухамъ, показанія обыскныхъ людей, о развратной жизни отвѣтчика и другія тогда только могутъ имѣть свою силу, когда соединяются съ однимъ изъ главныхъ доказательствъ, или же въ своей совокупности обнаруживаютъ преступленіе". "Собственное признаніе отвѣтчика въ нарушеніи святости брака не уважается, если оно не согласуется съ обстоятельствами дѣла и не сопровождается доказательствами" § 253.

чрезъ одиихъ повъренныхъ безъ личнаго присутствія на судъ самихъ тяжущихся ни въ какомъ случав не должно быть допускаемо.

Сущность проектируемаго нами измёненія, какъ это ясно даже съ перваго взгляда, касается всего значенія доказательствъ, какое въ цёломъ ходё судебнаго процесса усвояется имъ принятою нынё консисторскою практикою. По духу этой послёдней, хотя и опирающейся на буквальномъ смыслё разсматриваемыхъ §§ кон. устава., доказательства преступленія, и именно "главныя" доказательства, являются самоивлью, а не средствами къ образованію основательнаго убъжденія судей въ бытіи или небытіи изслёдуемаго факта; что же касается "прочихъ" доказательствъ, непрямо, а косвенно обнаруживающихъ преступленіе, то они не имѣютъ никакого значенія и даже совершенно язлишни. Отъ этого неправильнаго значенія "главныхъ доказательствъ" происходитъ неправильное, ненормальное положеніе и самихъ судей въ процессъ, извращается даже самое ихъ значеніе, а именно:

Разсматриваемый § 252, а за нимъ и судейская практика, раздёляя представляемыя суду доказательства на главныя и неглавныя только по формь яхъ, не усвояеть никакого значенія внутреннему убъждению судей и ни мало не обязываеть послёднихъ въ всестороннему разсмотрвнію и изученію всвхъ обстоятельствъ дбла и въ самостоятельной критикъ и оцвнев 'неглавныхъ доказательствъ. Ибо когда истецъ предъявляетъ суду самый "фактъ" прелюбодъянія, удостовъряемый двумя "очевидцами" или незаконно-прижитыми дётьми, то рёшеніе о разводё вытекаеть-по смыслу разсматриваемыхъ параграфовъ-непосредственно, какъ заключеніе изъ посылокъ. Главныя доказательства на лицо, слвдовательно дальнъйшее разсмотръніе дъла совершенно излишне; "прочія" доказательства только тогда имбють цёну, когда они соединяются съ однимъ изъ главныхъ, слёдовательно опять-тели сила не въ нихъ, а въ этихъ главныхъ доказательствахъ: при существованія послёднихъ они нужны только для ихъ усиленія и нужны именно только въ той мърв, въ какой могутъ чъмънибудь и какъ-нибудь служить имъ. При такой постановкъ процесса и значение судей исчерпывается только высмущиваниемь свидътелей-очевидцевъ: ибо какъ скоро ихъ показаніями установляется факть прелюбодъянія, для судей не остается ничего бо-

Digitized by Google

ите, какъ постановить приговоръ о разводт. Собственнаго убъжденія ихъ въ виновности отвътчика здъсь не требуется; да и въ чемъ имъ убъждаться, когда "очевидцы" представляють фактъ во всей его объективной реальности? Развъ въ достовърности показаній этихъ очевидцевъ? Но, вопервыхъ, они (свидътели) не отводятся противною стороною, слъдовательно имъютъ за себя всъ условія, требуемыя закономъ отъ личности свидътелей; вовторыхъ, они показываютъ подъ присягою, слъдовательно представляютъ суду законную гарантію и содержанія своихъ показаній.

Сверхъ того у судей даже нётъ и средствъ провёрить и опровергнуть показанія такихъ свидётелей: ибо всё очевидцы-свидётели здёсь на судё; другихъ очевидцевъ, отрицающихъ фактъ, нётъ—потому что ихъ и не можетъ быть, обвиннемое лицо вовсе не присутствуетъ въ судё; да еслибы и присутствовало, то его показанія въ большинствё случаевъ не могли бы оказать судьямъ никакой услуги въ провёркё свидётельскихъ показаній. Ибо возможные здёсь случаи слёдующіе:

а) При невинности отвётчика оче видцы-свидётели конечно немыслимы; они могутъ быть только лжеесвидателями: слёдовательно провёрка лжесвидётельскихъ показаній возможна въ этомъ случаё только тогда, когда отвётчикъ пожелаетъ доказывать свою невинность; въ противномъ случаѣ судъи будутъ пассивными слушателями отъявленной лжи.

б) При дъйствительной виновности отвътчика и именно въ томъ фактъ, который удостовъряютъ очевидцы, противоръчія въ показаніяхъ послъднихъ съ показаніемъ отвътчика быть не можетъ, если онъ сознается въ своей винъ: слъдовательно и здъсь нътъ для судей ни повода, ни средствъ въ провървъ и оцънкъ подлинности главнаго доказательства. Сомнъніе въ подлинности этихъ показаній въ данномъ случаъ возможно только тогда, когда отвътчикъ упорно отрицаетъ дъйствительный фактъ.

Сявдовательно изо всёхъ случаевъ бракоразводнаго процесса съ "очевидцами" существуютъ только два, при которыхъ личное присутствіе отвётчика можетъ дать судьямъ средства въ образованію убёжденія въ подлинности или неподлинности показаній очевидцевъ. Въ обоихъ этихъ случаяхъ суду предлежитъ трудная задача—различить невиннаго защищающагося отъ выновнаго непризнающагося и истинныхъ свидётелей отъ лжесьидётелей. Какъ же разръшаетъ консисторскій судъ эту задачу? Въ отвъть на это остаются только многочисленныя жалобы на неудовлетворительность суда, хотя съ сормальной стороны судьи всегда оказываются правыми. Въ такихъ случаяхъ они постановляютъ ръшеніе о разводъ, потому что есть сактъ прелюбодъянія, удостовъренный свидътелями-очевидцами. Но въдъ этотъ сактъ и эти показанія свидътелей опровергаются отвътчикомъ? Правда, но противъ показаній очевидцевъ - свидътелей нътъ равносильнаго, ихъ уничтожающаго доказательства: осужсdeніе невиннаю защищающагося также возможно и законно, какъ и осужденіе виновнаго не признающагося, ибо предъ "очевидцами" безсиленъ тотъ и другой, равно какъ безсильны и сами судьи.

Темъ более это нужно сказать о прочихъ случаяхъ бракоразводнаго процесса съ свидътелями-очевидцами факта, Т.-е. когда отвётчикъ не присутствуетъ въ судё, или хотя и присутствуетъ, но не опровергаеть лжесвидателей. Въ этихъ случаяхъ судьи прямо противь своего убъжденія постановляють приговорь о разводъ и формально остаются совершенно правы; ибо приговоръ ихъ можетъ быть отвергнуть какъ несправедливый только при единственномъ условіи, если будуть доказаны сокрытіе истины, обманъ и подлогъ свидътелей: но пока не обнаружены эти преступленія уголовнымъ правосудіемъ, приговоръ консисторскаго суда, на нихъ основанный, юридически правиленъ: ибо правильность его обусловливается наличностію доказательства формально сильнаго и основательнаго, а неосновательностію внутренняго судейскаго убъжденія. Съ этимъ вмёстё яснымъ становится, что и положение судей въ бракоразводномъ процессъ съ очевидцамисовершенно пассивное, освобождающее ихъ отъ всякой отвътственности за ненадлежащее, невнимательное изучение дъла: когда существуеть сакть и его очевидцы, не требуется никакого изученія обстоятельствъ дёла.

Справедливость этой мысли подтвердится еще болёе, если мы обратимъ вниманіе на случан, когда обвинитель или истецъ, предъявляя свой искъ, не представляетъ для основанія его главныхъ доказательствъ, а только массу косвенныхъ, неглавныхъ. По смыслу § 252 эти косвенныя доказательства, какъ бы ни велика была ихъ масса, имёютъ силу только тогда, когда въ сово-

5**50** 

купности своей обнаруживають преступление, т.-е. опять-таки факть прелюбодвянія. Но всиатриваясь внимательно въ каждое изъ нихъ въ частности (письма, показанія свидетелей, не очевилцевъ, а знающихъ о факть по слухамъ, и показания о развратной жизни отвётчика окодьныхъ людей) легко убёдиться, что они какъ бы искусно ни были свомбинпрованы-никогда не въ состоянія обнаружить преступленія. Они могуть только образовать болве или менве основательное убвидение въ томъ, что отвътчикъ виновенъ, но обнаружить преступление, т.-е. фактъ невърности они никакъ не могутъ: въ нихъ нътъ элементовъ для этого необходимыхъ, твиъ болве, что каждая такая комбинація отдёльныхъ фавтовъ, представляемая одною стороною съ цёлю обнаруженія главнаго факта—copulae cavsalis, какъ построеніе искусственное, всегда удобоподвержена опровержению со стороны противной, которая можеть отвечать иною комбинаціею тіхъ же саныхъ фактовъ. Во всяконъ случав обнаружение преступления при помощи этого искусственныго доказательства никогда не будеть адекватно обнаруженію преступленія чрезъ очевидцевъ или незаконно прижитыхъ дътей: оно необходимо привноситъ и предполагаеть внутренній субъективный элементь какъ доказывающаго, такъ и того, для кого построяется доказательство, а потому и рашеніе на немъ основанное соединяется неизбажно съ личною отвётственностью судьи не только предъ судомъ закона, но и предъ судоиъ совъсти и предъ судоиъ общественнымъ. Следствіе отсюда то, что современный консисторскій судъ, пріобыкшій только къ формальной правдъ, поступаетъ со своей етороны логично и законно, когда не соглашается постановлять приговора о разводъ на основании только однихъ косвенныхъ довазательствъ, безъ котораго нибудь изъ "главныхъ", хотя внутренно и убъжденъ, что слёдовало бы постановить такой приговоръ. Этимъ же естественно объясняется и то странное явленіе, что желающіє во что бы то ни стало добиться приговора о разводъ тратять громадныя средства не на прінсканіе знаменитыхъ и дорогихъ адвокатовъ, а на пріисканіе не менње дорогихъ и въ своемъ родъ знаменитыхъ лжесвидътелей-очевидцевъ и длавновъ. Не заручившись этими послёдними, истецъ и не пойдеть въ судъ вполнё увёренный, что желаемаго не получить; въ этомъ же убъдитъ его и самъ судъ, если къ нему онъ обра-

тится за совётомъ. Слёдовательно ясно, что безъ главныхъ до казательствъ и сами судьи ничто.

Это неправильное значеніе главныхъ допазательствъ и соединенное съ нимъ неправильное и ненормальное положеніе судей въ цёломъ процессё конечно устраняются прежде всего уничтоженіемъ самаго дёленія (формальнаго) доказательствъ на главныя и неглавныя, а затёмъ признаніемъ енутренняю убъжденія судей въ виновности или невинности подсудимаго основаніемъ ихъ приговора. Въ этомъ именно смыслѣ мы и проектируемъ выше представленное измёненіе редакціи §§ 252 и 253 устава дух. кон.

Въ силу этого измѣненія, доказательства получають нормальное значение средство въ образованию въ сознания судей убъжс*денія* въ виновности или невинности отвѣтчика, на основании котораго они и постановляють свой судейскій приговорь. При такой постановки процесса судьи не различають въ представляемыхъ имъ сторонами доказательствахъ главныхъ и неглавныхъ основываясь только на форм'в этихъ доказательствъ, а принимають ихъ всё, самостоятельнымь излёдованіемь оцёнивая силу каждаго изъ нихъ. Вслъдствіе этого судъ обязывается тщательно изучать вст обстоятельства дела, вст хотя бы по внишности и формѣ незначительныя данныя, предъявляемыя истцомъ и отвѣтчикомъ и обнаруживающіяся при судоговореніи и несеть отв'ятственность за недостаточное выполнение этой обязанности. Ибо судьи здёсь лично вводятся въ самый процессъ, внутренно съ нимъ соединяются: ихъ приговоръ есть ихъ судъ, а не остаются зрителями, пассивною, внёшнею стороною въ процессъ, каковою они являются въ судопроизводствъ, основанновъ на принципъ формальной правды. При такой постановкъ процесса будеть затвиъ и для суда высшей инстанціи (провъряющаго судъ низщей апелляціоннымъ или ревизіоннымъ порядвомъ) полнан возможность, оцёнить достоинство действій самихъ судей этой анзшей инстанція. Данными для такой оцёнки будуть служить результаты слёдстія-выясненные и установленные полно или ненолно, основательно или неосновательно признаки преступленія, будеть ли таковымъ единичный фекть прелюбодвянія или болве сложный Фактъ-противозаконная долговременная связь отвътчина.

. . .

÷

the state of the state of the

and a second second

Само собою разумёется, что при такой постановкѣ процесса судъ законный уже не будетъ противорѣчить суду совѣсти, правда законная правдѣ общечеловѣческой: ибо совѣсти и внутреннему убѣжденію усвояются всѣ ихъ права и подобающее имъ значеніе

Но вёдь съ этою реформою, какъ довольно радикальною, необходимо соединяется, спросить читатель, --- и нъкоторая реформа въ самомъ составѣ нонсисторскаго суда? Совершенно вѣрно. Если въ вастоящее время такъ-называемое "присутствіе" консисторія или члены консисторіи отправляють въ судопроизводствъ пассивную роль, подавляемые господствующимъ значениемъ канцелярія, то при проектируемой нами постановка процесса роли присутствія и ванцеляріи должны измениться обратно, причемъ присутствіе вонсисторіи для бракоразводныхъ дълъ должны составлять: лично самъ епархіальный архісрей, или въ врайнемъ случать его делегать и большее или меньшее число пользующихся извъстностью протојересвъ, священниковъ и пожалуй архимандритовъ. Эти натуральные сотрудники архіерея --- судьи и должны служить органомъ совестнаго суда или органомъ внутренняго убъжденія, подобно тому, какъ въ судъ гражданскомъ таковымъ органомъ служать присяжные. Ибо таковъ дъйствительно каноническій составъ церковнаго суда по бракоразводнымъ дъламъ и намъ не представляется никакихъ достаточныхъ препятствій. во введению его въ современномъ устройства и положения нашей церкви.

Для приговора о разводъ, какъ было выяснено нами прежде, недостаточно констатировать и прочно утвердить фактъ супружеской невърности; расторжение кристіанство брака предполагаетъ непремънно и еще фактъ непреклоннаго, неподдающагося мърамъ увъщания отказа супруговъ гъ примирению. Это — второй пунктъ въ бракоразводномъ процессъ, относительно котораго полагаемъ не излишне представитъ слъдующия замъчания.

Увъщаніе къ примиренію предписываетоя и консисторскимъ уставомъ. Въ §§ 242, 243 читаемъ: "искъ о разводъ начинается подачею просьбы спархіальному архіерею на гербовой бумагъ съ приложеніемъ пошлинъ. Клархіальное начальство, по полученія просьбы о разводъ, поручаетъ довъреннымъ духовнымъ лицамъ сдъдать увъщаніе супругамъ, чтобы они прекратили несогласіе христіанскимъ примиреніемъ и оставались въ брачномъ. союзъ. Когда увъщанія не достигнуть цвли, тогда епархіальное начальство приступаеть въ формальному производству двла".

Но въ дъйствительности таковыя увъщанія по большей части остаются безплодными, съ одной стороны потому, что не только увъщаемыя, но и сами увъщатели относятся къ увъщанію, какъ только къ неизбъжной формальности, а съ другой-и это едва ли не главная причина,-потому, что увъщаніе, въ о тотъ моментъ производимое, едва ли и пожеть быть чёмъ-нибудь пиымъ кромъ пустой формальности. Въ самомъ двлё, если разрывъ между супругами дошель уже до такого остраго состоянія, что они уже савлали затраты на марки и пошлины, обзавелись адвокатами и заручками у разныхъ двльцевъ-ибо процессъ уже начали, а безъ адвоката и заручекъ ни одинъ умный человёкъ въ настоящее время начинать процессъ такого рода не станеть,--то какой сиысль можеть имёть туть увёщание духовнаго лица о примирения? Не встрётить зи этого запоздалаго духовнаго зица его заблудшая овца справедливою и горькою ироніею, какою встрёчають обывновенно доктора, прівхавшаго съ визитомъ къ паціенту въ то время, когда послёдній обратился уже въ трупъ? Иной встрёчи и иного результата увёщанія психологически не возможно и предполагать. Всякаго рода увъщанія имъють смысль лишь тогда, когда человёкъ находится еще въ состояніи колебанія, когда воля еще въ борьбъ между противоположностями; не неумъстны и вторичныя увъщанія въ слъдующій моменть, когда эта воля сдёлала уже выборъ, не послушавъ перваго увёщанія: но предлагать первое ув'ящаніе уже тогда, когда посл'ядовало не только внутреннее рёшеніе воли, но оне обнаружила уже и дёятельность свою вовеё, построила цёлый планъ этой двятельности-значить подставлять препятствіе, преодолёніе котораго для такой воли доставить одно удовольствіе. Поэтому нельзя не признать, что если таковыя увъщанія у насъ еще и выслушиваются довольно терпёливо и съ сохраненіемъ офенціальнаго уваженія въ духовнымъ лицамъ увёщателямъ, то это дълается единственно изъ боязни насмъшкою или неуваженіемъ потерять лишній шансь на успёшный исходь начатаго процесса.

Было бы цёлесообразнёе повидимому поставить дёло такъ, чтобы это духовническое увёщаніе предшествовало подачё сормальнаго прошенія объ искё и чтобы для увёщанія назначался

### о бракоразводномъ процессъ.

нменно духовный отецъ, или приходскій священникъ супруговъ намбревающихся начать искъ о разводе. Въ римско-католической церкви процессъ по дъламъ брачнымъ такъ именно и поставленъ. Судебное установление не принимаетъ и прошений по искамъ подобнаго рода, если супругъ, вчинающій искъ, не представить письменнаго удостовъренія оть своего духовнаго отца въ томъ, что послёднимъ было производимо троекратное увёщаніе въ превращенію несогласія христіанскимъ примиреніемъ<sup>22</sup>). Конечно и въ этотъ моментъ предложенное увъщание можетъ получить тоть же сормальный безрезультатный характерь и исходъ, въ особенности если священникъ неспособенъ возбудить къ себъ симпатіи или довърія, или если причина разлада супруговъ настольно важна и сильна, что всякое вибшательство отвив совершенно безполевно. Но неподлежить сомивнію и то, что не мало встрвчается случаевъ, когда именно недостатокъ своевременнаго задушевнаго слова пастыря или вообще сочувствующаго лица служить не послёднею изъ причинъ, что семейная неурядица достигла до огласки формально начатымъ процессомъ. Во всякомъ случав пастырское увъщание, сдвланное до начала формальнаго процесса, нисколько не воспрепятствуеть и вторичному таковому же увъщанію уже во время процесса, послё констатированія фавта прелюбодвянія (какъ это двластся въ восточной церквя); при своевременно сдёланномъ первомъ увъщаніи второе будеть вполнё естественно и послёдовательно.

Здѣсь мы и закончимъ свои замѣчанія по поводу толковъ о неудовлетворительности современного консисторсиаго судопроизводства по бракоразводнымъ дѣламъ и о передачѣ сихъ дѣлъ въ гражданскіе суды.

Высказывая эти замёчанія, мы далеки оть мысли выдавать ихъ за полный проекть реформы бракоразводнаго процесса. Вся наша задача ограничивалась твиъ, чтобы намётить только иёкоторыя черты, только общее направленіе, въ которомъ доляна быть по нашему мнёнію произведена эта реформа, а виёстё съ тёмъ и показать, что этимъ путемъ потребности времени и за-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Какъ отвосительно этого предмета, такъ и всего бракоразводнаго процесса можно найти любопытныя данныя въ брошюрѣ: Dr. K. Dworzak: Aus den Erfahrungen eines Untersuchungs richters in Ehestreitsachen. Wien. 1867.

### православное обозръние.

явленія общественнаго мизнія о неудовлетворительности нынъ практикуемаго консисторокаго судопроизводства будутъ удовлетворены раціональные и полнъе, чъмъ передачею бракоразводныхъ дёнъ въ вёдёніе гражданскаго суда.

## III.

Годъ-два тому назадъ въ нашемъ обществъ возникла и затъмъ довольно врзико засвла мысль о потребности весьма существеннаго изивненія закона о посльдствіяхь развода для супруга признаянаго виновнымь въ нарушени супружеской върности, именно въ смыслъ отивны осужденія его на всегдашнее безбрачіе. Оноло этого же времени, если не ошибаемся, обнаружилось и еще явленіе въ нашей семейной лэтописи-значительно возросшая въ бракоразводной статистикъ цифра браковъ, расторженныхъ по прелюбодъянію одного изъ супруговъ. Такимъ образомъ мысль о потребности измёненія вышеупоманутаго закона повидимому весьма естественно возникая изъ этого послёдняго обстоятельства. Одно явленіе создало другое. Какъ бы то ни было, но несомнанно, что жизнь возбудида свое притязание въ закону въ томъ, что онъ несоотвътствуетъ ся потребностямъ, и повидимому намёрена вступить съ нимъ въ тяжбу. Газеты начали утешать жизнь сообщениемъ пріятныхъ слуховъ, что въ святвйшемъ Спнодъ поднятъ этотъ вопросъ и что есть надежда на разръшение его тамъ въ смысла благопріятномъ для этой потребности. Извъстно однакожь, что св. Синодъ не такъ-то дегко откъняетъ законы, въ особенности такіе, которые по своему происхожденію суть буквальныя повторенія каноновъ, установленныхъ для всей церкви или стоять съ послёдними въ генетической связи и отмвиеніе которыхъ поатому доджно неизбвжно соединяться съ отминеніемъ этого вседенскаго законодательства. Затрудненіе такимъ образомъ является непреодолимымъ въ такихъ случаяхъ просто потому, что св. Синодъ находить себя не въ правъ присвоять себъ законодательную власть, большую чэмъ власть вселенской церкви.

Существуеть ли однакоже для него таковое затруднение въ данномъ случав?

Отвъть на этоть вопросъ даеть любопытный реферать г. М. Соловьева, напечатанный въ Юридическомо Въстникъ за 1881 г., февраль, стр. 255—271, подъ заглавіемъ: О въчномо безбрачи виновнаго супруга.

Реферать развиваеть слёдующіе тезисы:

1) Священное Писаніе, каноны вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и отцовъ не обрекаютъ супруга виновнаго въ нарушеніи святости брака на въчное безбрачіе.

2) Это наказаніе впервые является въ византійскомъ гражданскомъ правъ, откуда было внесено въ сборники церковно-гражданскихъ законовъ – номоканоны и кормчія.

3) Государственная власть можеть самостоятельно отминить это послидствие расторжения брака, не посягая на неприкосновенность церковныхъ законовъ.

Этими тезисами авторъ разрёшаеть слёдующій вопросъ, предь нами поставленный: "имёеть ли каноническое основаніе ст. 267 устава духовн. консист. и ст. 31 1 ч. Х т. Свод. законовъ, признающія недёйствительными брачныя сопряженія лицъ, которымъ за нарушеніе супружеской вёрности возбранено вступать въ новый бракъ?"

Какъ видить читатель, г. Соловьевъ своимъ рефератомъ хочетъ оказать важную услугу не только жизни въ ся тяжбъ съ закономъ, но и св. Синоду, устраняя его вовсе отъ участія въ этой постыдной тяжбъ. По мнёнію его оказывается, что виновниками суроваго закона, несогласующагося со вновь обнаружившимися нашими потребностями, служатъ византійскіе императоры.

Но какъ будто на бъду для г. Соловьева менте чъмъ за годъ до напечаталия его реферата, именно въ апрълъ 1880 года докторъ права, г. Розенталь издалъ въ Вюрцбургъ свою диссертацію pro venia 'docendi подъ заглавіемъ: Die Rechtsfolgen des Ehebruchs nach kanonischen und deutschen Recht. Würzburg. 1880 г., въ которой съ полною научною обстоятельностью раскрывается нъчто совсъмъ не похожее на вышеовначенные тезисы г. Соловьева, хотя у обоихъ предметы близко сходные.

Посему не вступая пока въ непосредственное разсмотрѣніе реферата г. Соловьева мы изложимъ то, что по интересующему масъ вопросу даетъ вышеупомянутая диссертація г. Розенталя. Постунить такъ насъ побуждаетъ между прочимъ и то обстоятельство, что по поводу ся въ нашей литературъ доселъ кажется не было свазано ни слова.

Подъ рубрикою "предюбодъяніе какъ препятствіе къ браку" въ своей диссертаціи г. Розенталь сообщаетъ слъдующее: "стоя на чисто уголовной точев зрвнія, Римляне не только почитали недъйствительнымъ бракъ между прелюбодъями, но и запрещали завлючение его между изобличенною и осужденною прелюбодъйцею и важдымъ третьимъ лицомъ. А такъ какъ и въ Монсссевомъ правъ предюбодъйца наказывалась смертью-чёмъ уничтожалась возможность брака съ нею, то и предполагають, что это римское брачное препятствіе просто было перенесено въ церковномъ завонолательства при соотватствующемъ каноническимъ основощоложеніямъ расширеніи узкаго понятія римскаго adulterium'a на невърнаго супруга и незамужнюю женщину, съ которою онъ имвлъ преступную связь. Но такое предположение неосновательно, потому что въ каноническихъ сборникахъ первыхъ вввовъ не находится ни ссылокъ на соотвётственныя постановленія римскаго права, ни признаковъ, изъ которыхъ могла бы слёдовать зависимость церковнаго законодательства отъ рямскаго права".

"Разсмотрѣніе хода развитія этого *церковнаго* impedimenti criminis ставить это внё сомнёнія".

"Три стадіи должно различать въ ходё этого развитія. Въ первомъ періодѣ прелюбодѣяніе какъ брачное препятствіе прямо не установляется, но обнаруживается въ этомъ качествѣ косвенно, какъ слёдствіе покаянія. Тщетно было бы искать въ каноническихъ источникахъ права первыхъ вѣковъ санкціонированія этого брачнаго препятствія. Изъ этого однакоже вовсе не слѣдуетъ заключеніе, чтобы церковь почитала таковые браки дозволенными. Ея покаянная дисциплина содержала въ себѣ средства, обезпечивавшія невозможность заключенія браковъ такого рода: потому что покаяніе, которому подвергаемъ былъ прелюбодѣй, соединялось съ запрещеніемъ ему во все время продолженія покаянія какъ брачныхъ удовольствій вообще, такъ и заключенія брака<sup>23</sup>). Съ увеличеніемъ преступленія въ тѣхъ случаяхъ, когда

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) А г. Соловьевъ въ своемъ рефератѣ проповѣдуетъ слѣдующее: "состояніе подъ епитиміей не составляетъ изверженія изъ церкви; самое про-

прелюбодѣяніе соединяется съ другими преступленіями или когда оно повторяется, покаяніе усиливалось до степени пожизненнаго, съ чѣмъ виѣстѣ соединялось и запрещеніе брака на всю жизнь. Но даже и при покаянія, опредѣленномъ временемъ, дѣйствіе его распространялось за эти предѣлы, потому что налагало на прелюбодѣя обязанность воздерживаться брака вообще <sup>34</sup>). Таковое запрещеніе брака находило себѣ подтвержденіе и въ опредѣленіяхъ нѣкоторыхъ соборовъ, впрочемъ за настоящій періодъ оно еще не является въ качествѣ правила общепризнаннаго всею церковію, какъ это показываетъ вообще довольно снисходительная дисциплина нѣкоторыхъ британскихъ пенитенціаловъ. Пенитенціалы Θеодора дозволяютъ прелюбодѣйцѣ вступленіе во второй бракъ по исполненіи пятилѣтней епитиміи даже и при жизни ея мужа".

"Это разнообразіе покаянныхъ правилъ во взглядё на запрещеніе брака много увеличивалось въ дъйствительности еще и предоставленнымъ епископамъ правомъ, по ихъ усмотрёнію дозволять или запрещать въ извёстныхъ отдёльныхъ случаяхъ вступленіе въ новый бракъ. Мало-по-малу однакожь запрещеніе брака подъ вліяніемъ соборныхъ опредёленій изъ простаго послёдствія покаянія возвысилось до самостоятельнаго наказанія, хотя связь его съ покаяніемъ все-таки еще продолжала оставаться".

"Во второй стадіи ученіе о запрещенін брака прелюбодфевъ выступаетъ въ опредѣленіяхъ соборовъ IX вѣка, одинъ изъ ноторыхъ *Трибурскій* (895) высказалъ прямо и рѣшительно это запрещеніе. Въ своемъ 40-мъ правилѣ соборъ осуждаетъ анаеемою бракъ между прелюбодѣями, если они еще при жизни невиннаго супруга дали другъ другу обѣщаніе заключить по смерти его бракъ. Оверхъ того, какъ въ этомъ 40-мъ, такъ и 51-мъ правилахъ содержится и общее запрещеніе брака между прелю-

\*\*) Poenit. Theod. l. I, c. VII, § 1. Poenit. Ps-Theod. c. 4. Beda, VIII, § 8.

хожденіе покаянія есть исполненіе одного изъ таннствъ, свизующихъ върующихъ воеднно тъло. Препятствуя полному общенію съ церковію въ причащенін, покаяніе едва ли можетъ препятствовать ко иступленію въ бракъ" (стр. 270). Значитъ затепли лампаду, подай нищему п....отправляйся на дъла въ которыхъ покаяніе приносншь!

бодѣямя: "Nolumus enim nec christianae religioni oportet, ut ullus ducat in conjugium, quam prius polluit per adulterium". Тѣмъ не менѣе, какъ этотъ соборъ Трибурскій, такъ и другой Вальденскій, прав. 67, наказывая бракъ прелюбодѣевъ анаеемою, не объявляють его однакоже недъйствительнымъ. Слѣдовательно эти соборы признали прелюбодѣяніе только какъ impedimentum matrimonii impediens, но не какъ—dirimens".

"Третью ступень развитія это ученіе получаеть съ декрета Граціана. Граціанъ призналъ именно на основаніи вышеприведенныхъ соборныхъ опредъленій—прелюбодвяніе брачнымъ препятствіемъ въ обоихъ случаяхъ, — если оно соединялось съ обвщаніемъ прелюбодвевъ вступить въ бракъ по смерти невинной стороны, или если соединялось съ злоумышленіемъ на ея жизнь, но въ обоихъ случаяхъ препятствіемъ, уничтожающимъ бракъ".

"Это ученіе Граціана было принято въ церковной доктринъ и практикъ, и пріобръло себъ господство въ правъ чрезъ принятіе его въ декреталін Григорія IX. Въ такомъ видъ оно содермится и въ нынъ дъйствующемъ правъ римско-католической церкви" (S. 23-28).

Итакъ по изслъдованію г. Розенталя оказывается, что ученіе о въчномъ безбрачіи, какъ послъдствіи прелюбодъянія, возникло и развилось на чисто церковной почвъ безъ всякаго воздъйствія на это со стороны гражданскаго права, развилось изъ самостоятельнаго воззрънія церкви на прелюбодъяніе, какъ на тяжкій гръхъ и преступленіе.

Причемъ же слёдовательно тутъ византійскіе императоры, какъ виновники законодательства о вёчномъ безбрачіи? Какимъ образомъ они дошли до мысли о такого рода узаконенія?

Г. Розенталь совсёмъ не касается этихъ вопросовъ естественно потому, что для брачнаго права западной церкви законы византійскихъ императоровъ совсёмъ не имѣли никакого значенія. Тѣмъ не менѣе изслѣдованія его даютъ намъ важное указаніе. именно проливающее свѣтъ на тѣ источники, подъ вліяніемъ которыхъ и византійскіе императоры могли естественно придти къ мысли о вѣчномъ безбрачіи прелюбодѣевъ. Юстиніанъ и Левъ мудрый, указываемые г. Соловьевымъ въ качествѣ таковыхъ законодателей, имѣли предъ глазами своими съ одной стороны древнее римское право, почитавшее прелюбодѣяніе не только

560

тажениъ угодовнымъ преступленіемъ, но и абсодютнымъ препятствіемъ ко браку. Безъ сомнѣнія этому источнику и обязаны своимъ происхожденіемъ слёдующія напр. постановленія византійскаго права, вошедшія и въ нашу Кормчую: "нже прелюбодвя со своею женою сплетшася заставъ, аще приключится ему убити его, не повиненъ есть, яко убійца". "Прелюбодъй біенъ и стриженъ и носа уръзаніе да пріемлеть, ходатан же и слуги таковому нечестію бывше, біеми и острижени бывше, отнюдь да изженутся". "Иже прелюбодъяние творящу свою жену свъдый и отпущаетъ ей, біенъ да изженится; прелюбодъю же и прелюбодъйцъ носы да уръжутся" 25). Но рядомъ съ этимъ источникомъ, проводившимъ чисто уголовное возврвніе на прелюбодъяніе, византійскіе законодатели имъли предъ глазами и еще совершенно самобытный, какъ доказываетъ г. Розенталь, источникъ. проводившій на тоть же предметь — прелюбодвяніе воззрвніе болфе глубокое, чисто правственное; этоть источникъ — церковная дисциплина. Что этотъ источникъ имълъ сильное вліяніе на законодательную двятельность византійскихъ императоровъ, что и самое такъ-называемое гражданское византійское право твиъ, вакъ своею существенною чертою, и отличается отъ древнеримскаго, что есть преобразование послёдняго подъ вліяніемъ восточной церкви, --- это принадлежить должно-быть въ азбучнымъ истинамъ. Но не подлежить также сомнвнію, что это вліяніе церкви стоило для нея великихъ усилій и трудовъ и въ особенности касательно преобразованія брачнаго права. Кто не знаеть этихъ воодушевленныхъ ръчей Златоуста и другихъ отцовъ, направленныхъ въ обличенію несправедливости римскихъ законовъ о бракъ? Кто не знаетъ, что борьба велась упорная и продолжительная и что только новеллами Льва Мудраго церковное вёнчаніе напр. впервые получаеть закономъ признанное значеніе условія дъйствительности брака? Но чэмъ медленнъе и упорнъе велась борьба въ началё, темъ решительние и глубже укоренялись въ сознанія, законодательствъ и жизни Византіи тв успёхи, какіе пріобрётала въ этой борьбѣ церковь.

Результатомъ таковыхъ отношеній между государствомъ и церковью явилось то, что право перваго восприняло въ себя

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Закона гражданскаго пр. 34, гл. 42, 45, 64. Кормч. гл. 48, ч. П. 35

иногое цёликомъ изъ права церковнаго, многое установило прямо подъ вліяніемъ церкви, напр. по просъбё и настоянію соборовъ и отдёльныхъ отцевъ.

Такимъ образомъ, ставъ лишь на чисто историческую точку зрвнія по занимающему насъ вопросу, мы необходимо должны признать, что 2-й тезисъ г. Соловьева-наказание въчныма безбрачіемь виновнаго супруга впервые появляется въ византійскомь пражданскомъ правъ, откуда было внесено въ сборники церковнопражданских законовь, номожаноны и кормчія-нан тямо опровергается противоположныма сму тезисома, что напротивъ византійско-гражданское право занесло въ свои кодексы этоть законъ подъ вліяніемъ укоренившагося уже церковнаго воззрѣнія или же не имъсть въ данномь случат никакого значения, потому что онъ нисколько не рёшаеть вопроса: вакимъ же путемъ сами византійскіе законодатели пришли къ мысли объ изданіи такого закона? Ибо если мы уже признали, что къ этому закону они могли придти только двумя путями-послёдовавъ или древнеримскому праву, или церковной покаянной дисциплини: то для церковнаго значенія его будетъ совершенно безразлично, признать ли непосредственнымъ его источникомъ древне-римское право-перковь не будеть противоръчнть (и не противоръчила ему), потому что онъ согласенъ съ ея самостоятельнымъ воззрвніемъ; или же таковымъ непосредственнымъ источникомъ его признать церковную покаянную дисциплину, потому что въ такомъ случав этотъ праждинский законъ будетъ только по формь гражданскимъ, по существу же-чисто церковнымъ.

Съ этимъ вмёстё падаеть и 3-й тезисъ г. Соловьева, стоящій въ зависимости отъ втораго.

Но можетъ-быть первый его тезисъ остается въ полной силъ? Можетъ быть только со времени появленія 32-й новеллы Льва Мудраго церковь Восточная и узнала, что прелюбодѣяніе есть безусловное препятствіе къ христіанскому браку, что въ собственныхъ ея источникахъ—Св. Писаніи и канонахъ нѣтъ никакого основанія для такой мысли? Г. Соловьевъ дъйствительно беретъ на себя смѣлость утверждать именно это самое. На какомъ же основаніи? На основаніи разсмотрѣнія трехъ каноновъ: 48-го апост. правила, 115 правила собора кареагенскаго и 87-го правила VI вселенскаго. Основаніе, какъ это видно съ перваго же

562

взгляда, не особенно въское. А если принять во вниманіе, вопервыхъ, что въ этихъ правилахъ, за исключеніемъ послъдняго, не встръчается даже и термина прелюбодъяніе, слъдовательно непосредственно эти каноны и не относятся къ ръшенію даннаго вопроса; вовторыхъ, что г. Соловьевъ игнорировалъ и тотъ выводъ, какой они дають для этого вопроса, и тъ указанія, какія въ нихъ содержатся, на источники, прямо относящіеся къ данному вопросу, то необходимо будетъ признать, что для утвериденія, высказываемаго г. Соловьевымъ, не останется и совствъ никакого основанія, кромъ его собственной ситлости.

Действительно, всё три вышеуказанныя правила говорять не о разводѣ по прелюбодѣянію, какъ совершенно справедливо полагаеть это и самъ г. Соловьевъ, а о разводъ безъриремободиянія по поводу менње его важному. По смыслу послёдняго изъ этихъ правняъ (87-го правняа Трул. собора) жена, оставившая своего нужа безъ законной причины (положимъ безъ прелюбодълијя съ его стороны), если выйдеть за другаго-есть прелюбодъйца и за это подвергается семильтней спитимін. Какія гражданснія послёдствія произойдуть для такъ легкомысленно разстроеннаго брака? Останется ли жена, разстроивпиая этоть бракъ, по неполненіи опреділенной спитимів, женою того, для вотораго она оставила своего законнаго мужа, или же должна возвратиться къ этому послёднему, изо всёхъ этихъ правилъ-предположимъ на минуту-не видно. Но это можно видёть изъ гражданскаго византійскаго законодательства, соотвётствующаго по времени этимъ правиламъ, именно изъ 22-й и 117-й новеллы Юстиніана, на которыя ссылается въ своемъ реферате и г. Соловьевъ, хотя и читветь въ нихъ совствиъ не то, о чемъ онъ дъйствительно говорять. Онъ говорять не о послъдствіяхъ развода по прелюбодвянію одного изъ супруговъ, какъ предполагаеть г. Соловьевъ, а содержать, вопервыхъ, исчисление поводовъ въ разводу, вовторыхъ, опредвляютъ наказание для супруговъ, расторгнувшихъ свой бракъ безъ этихъ перечисленныхъ въ новеллахъ поводовъ. Гл. 15, § 3, 22-й новеллы именно говорить: "если же то и другое изъ сихъ лицъ (т.-е. мужъ или жена) безъ достаточной причины пощлеть разводъ, (то) тёмъ самымъ, что оно расторгло бракъ безъ причины, повинно наказаніямъ, нами прежде названнымъ; а сверхъ того женъ, виновной въ неправиль-

36\*

номъ отпущенія (мужа) на цёлое пятилатіе запрещается вступать во второй бракъ, и бракъ ею заключенный до пятилътія да не будеть безъ наказанія и не есть бракъ, но, какъ сказано, каждый изъ народа можетъ обвинять за такой вопреки законамъ заключенный бракъ". Новелла 117-я въ главѣ 13 видоизмѣняетъ это наказание женъ за ся разводъ данный мужу безъ достаточной съ его стороны причины другимъ – дишеніемъ ее приданаго и заключеніемъ ея въ монастырь, въ коемъ она и пребываетъ рег omnem vitam suam. Въ гл. 15-й эта же новелла говоритъ двйствительно и объ одномъ случав прелюбодвянія или лучше свазать о покушения на предюбодъяние, но эту главу г. Соловьевъ игнорироваль \*\*); игнорироваль онъ и всв другія каноническія постановленія относительно послёдствій прелюбодёянія. Почтенный референть только ходиль такъ-скавать около правиль, дающихъ отвётъ на этотъ вопросъ, но самыхъ правилъ не воснулся. Онъ разомотрёль только три правила, приравнивающия нъкоторыя явленія брачной жизни къ винъ прелюбодъянія. Эти явленія-дегконысленное отношеніе супруговъ къ своему долгу хранить бракъ свой до смерти нерасторжимымъ, расторжение его по самому инчтожному поводу. Въ подномъ согласін съ ученіемъ Христа церковь въ вышеупомянутыхъ правилахъ 27) и разсматриваеть такое легкомысленное расторжение брака и послёдовавшее затвиъ вступленіе въ новый бракъ какъ прелюбодвяніе. Этотъ-то чисто-церковный взглядъ и нашелъ себъ послъдователя въ лиць Юстиніана, который подъ вліяніемъ этого взгляда въ своей 117 новеллё не только не призналъ вторичнаго брака, заключениего по легкомысленномъ, неправильномъ расторжении перваго, дъйствительнымъ, но и осудилъ жену на всегдашнее пребывание въ монастыръ.

Но это — послёдствія, опредёляемыя *гражданским* византійскимъ правома: въ вышеназванныхъ же церковныхъ правилахъ указывается повидимому нёсколько иное послёдствіе разсматриваемыхъ

564



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Эта глава впослёдствін буквально перенесена была въ Прохиронъ Василія Македонскаго и находится въ нашей Коричей. См. закона Градскаго, гр. 39, гл. 42. Какъ извёстно, спеціально занимаются опредёленіемъ послёдствій прелюбодёлнія не эти новеллы Юстиніана, а его новелла 184, которая въ главахъ 10 и 12 содержить опредёленіе по сему предмету, почти тождественное съ тёмъ, какое даетъ 32 новелла Льва Мудраго.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) См. и правила св. Василія Великаго 35, 48 и нък. др.

явленій брачной жизни, именно-семильтняя епитимія. Не правъ ли быль поэтому и г. Соловьевъ, когда онъ утверждаль на основания этихъ правилъ, что церковные каноны не обрекають виновнаго супруга на въчное безбрачіе и что это наказаніе впервые измышлено византійскимъ гражданскимъ правомъ? Достаточно изкотораго вниманія даже и въ этимъ правиламъ, чтобы отвѣчать на это отрицательно. 87-е правило Трульскаго собора прямо говорить: "жена оставившая своего мужа, если пойдеть за иного, есть прелюбодъйца", т.-е. этотъ второй ся бракъ есть не бракъ, а прелюбодъяние поэтому отсюда прямо слъдуетъ, что она или должна смириться съ пужемъ своимъ по выражению апостола. или должна остаться безбрачною, принеся ознакоже семилѣтнее помаяніе за свой грѣхъ противъ мужа, за свою преступную связь съ другимъ. Точно также и о мужъ настоящее правило говорить: "законно сопряженную себт жену оставляющій и иную поемлющій, по слову Господа, повиненъ суду прелюбодвянія". Вотъ эту-то характерную черту правила г. Соловьевъ и игнорировалъ совершенно, а между тёмъ, принявъ ее во внимание, онъ легко и естественно пришелъ бы къ слёдующему выводу относительно последствий прелюбоденния въ тесномъ, буквальномъ ето смыслв. Ибо правило 87 Трульскаго собора естественно наводить на такое заключение: если жена оставившая мужа по поводу мензе важному, чёмъ прелюбодёвние съ его стороны, и вышедшая потомъ за другаго, почитается не женою сего послёдняго, а прелюбодейцею, то не тёмъ ли боле прелюбодъйцею будеть та жена, которая при законномъ мужъ совершила гръхъ прелюбодъянія и, бывъ разлучена за это отъ своего мужа, вступила въ брачное сожитіе съ другимъ?

Этотъ выводъ, и самъ по себѣ ясный, находитъ полное подтвержденіе въ правилахъ церковныхъ, разсматривающихъ прелюбодѣяніе въ его тѣсномъ, буквальномъ смыслѣ, которыхъ г. Соловьевъ въ своемъ рефератѣ къ сожалѣнію не разсмотрѣлъ. Св. Василія Великаго правило 39-е прямо говоритъ, что "живущая съ прелюбодѣемъ есть прелюбодѣйца во все время сожитія". Слав. Кормчая поясняетъ это правило такъ: "Того ради убо и непріятна есть таковая въ церковь. Егда бо престанетъ отъ грѣха, тогда будетъ въ прелюбодѣяніи и исправится грѣхъ ея. Аще же пребываетъ въп релюбодѣяніи, неисправлена есть и непріятна". Не ясно и отсюда, что для прелюбодея неть возможности вступить въ бракъ, потому что связь съ нимъ женщины дълаеть се не женою его, а предюбодъйцею? Но этого мало. Предюбодъяніе предподагаеть кромв мужа и жены еще третье лицо, и воть въ правилахъ св. Василія находятся между прочимъ и такія. которыя опредъляють последствіе прелюбоденнія для этого третьяго лица. Въ правилъ 37-иъ читаемъ: "вступившій въ бракъ, по отнятін у него чуждыя жены (т.-е. прелюбодъйцы, жены имъющей законнаго мужа) за первую да будеть обвиненъ въ прелюбодвянін, а за другую неповпненъ". По смыслу этого правила асно, что третье лице, свободное отъ брака, хотя и наказы. вается епитиміею какъ предюбодвя, но не осуждается на безбрачіе, а по исполненіи спитимія, поваянія за гръхъ свой-свободно вступаеть въ законный бракъ съ другою: но сама предюбодъйца отнимается у него: ибо для всякаго посторонняго, кромъ законнаго ен мужа, она-чуждая жена.

Такъ ясны и опредъленны правила св. Василія Великаго, опредъляющія послёдствія прелюбодёянія какъ для виновнаго въ немъ супруга, такъ и для третьяго, соучастника въ прелюбодёяніи, лица. Но правила св. Василія приняты Восточною церковью нетолько въ основаніе ся покаянной дисциплины, но и въ число каноновъ—основоположеній церковнаго права вообще, въ равной силё съ правилами вседенскихъ и помёстныхъ соборовъ.

На основанія этихъ-то основоподоженій каноническаго права, а не на основанія гражданскаго византійскаго, церковь русская, равно какъ и вся церковь Восточная, искони осуждала супруга, обличеннаго въ супружеской невѣрности, по расторженія брака, на пожизненное безбрачіе.

Поэтому есть болже основаній наджяться, что ни государственная власть, ни Святъйшій Синодъ, вопреки чаяніямъ и слухамъ объ отмъненіи пожизненнаго безбрачія и о дозволеніи прелюбоджямъ вступать въ бракъ, освященный церковнымъ благословеніемъ и вънцами, не соизволятъ на такое отмъненіе и дозволеніе: ибо "въ семъ дълъ (т.-е. въ разръшеніи брака прелюбоджямъ) заключается прелюбодъяніе", какъ выражается Тимоеей Александрійскій.

H. JAOBBPCRIH.

## ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА \*).

#### 23. Исцъление страждущаго водяною (Лук. XIV, 1-6).

Все нанболее примечательное въ обстоятельствахъ этого чуда встрвчалось уже въ изложении другихъ прежде разсмотрённыхъ чудесъ <sup>1</sup>). Господь нашъ по Своему великому долготерпёнію и въ этотъ послёдній періодъ Своего служенія обращался съ еариссями не какъ съ упорными и заклятыми противниками истины, но еще старался пріобръсти ихъ для Своего царства; Онъ принялъ приглашение одного изъ ихъ старъйшниъ вкусить хмьба въ его домъ. Это случилось въ субботу, когда еврен любили угощать своихъ гостей; ибо весьма невърно предположение, что это быль день строгаго воздержанія; напротивь того злоупотребление скорве превратило субботу въ шумный и веселый праздникъ, на которомъ гости часто предавались излишеству. Приглашение, хотя принятое благодушно, было однако ценскреннее: оно было сдълано съ намъреніемъ, чтобы изподтишка подстеречь Его слова и дъйствія, найти поводъ въ обвиненію Его. Въ наружной угодивости Ему оказанной проглядывала непріязнь, и священныя права гостепріимства не защитили Его отъ неусыпной злобы враговъ. Они набмодами за нимг. И вото предсталь предь Нимь человькь, страждущий водяною бользныю. Мно-

<sup>\*)</sup> См. севр., март. и окт. кн. "Правосл. Обозр." за 1882 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Си. чудо — всцёленіе сухорукаго и одержниой духоиъ немощи.

гіе даже полагали, что страдалецъ этотъ былъ съ умысломъ приведенъ предъ Него. Но хотя можно допустить со стороны ожесточенныхъ противниковъ, что они устрояли подобныя ковы, все же нътъ основанія подозръвать ихъ здъсь въ такомъ въроломствѣ, а находимая нъкоторыми трудность, что безъ такой стачки едвали бы этотъ человъкъ пробрался въ домъ сарисея, показываетъ лишь незнаніе общественной жизни на Востокъ. Не должно забывать, что тамъ, въ минуту сильнаго возбужденія, какое могло произвесть присутствіе Спасителя, легко могли быть устранены слабыя преграды, противуноставляемыя больному условленными правилами общежитія (Лук. VII, 36, 37). Во всякомъ случаѣ, если и допустить такой заговоръ, то самъ человѣкъ былъ къ нему непричастенъ; ибо Господь, прикоснувшись, исињлиль ею и отпустиль.

Но прежде того Онъ оправдалъ дъдо, которое намъревался совершить, какъ уже неоднократно оправдывалъ подобныя дъла милосердія и любви, совершенныя Имъ въ субботу, и спросилъ у этихъ книжниковъ и фариссевъ, истолкователей закона: позволительно ли врачевать во субботу? Здесь, какъ и во многихъ предметахъ пренія, нужна только правильная постановка вопроса и все такъ уясняется, что онъ уже навсегда перестаетъ быть вопросомъ; здёсь возможенъ одинъ только отвётъ. Но какъ они отвёта этого дать не хотёли, то и сдёлали то, что одно было ция нихъ возможно: они молчали, согласиться они не хотёли, а возражать не могли. Тогда Господь сказаль имъ: если у кого изъ вась воль или осель упадеть въ колодезь, не тотчась ли вытащите его въ субсоту? Господь, какъ и въ другихъ случаяхъ (Мате. XII, 11; Лук. XIII, 15), обращаеть внимание присутствовавшихъ на ихъ собственные опыты и дасть имъ чувствовать увзкое противорвчіе, въ которое они впадають, поридая свободное действіе любви Христовой, между темъ какъ сами то же двлають, ограждая оть всякихъ случайностей свои житейскіе интересы. Подобно какъ при исцълении женщины, связанной сатаною, Онъ приводить въ примеръ животное, которое отвязывають (Лук. XIII, 15), такъ здёсь, въ виду человёка страдающаго водяною, Онъ также приводить подходящій примёръ. "Вы негодуете, что Я въ этотъ день освободилъ человъка отъ водяной; но еслибы такая же опасность оть воды угрожала вашему

568

ослу или волу, вы ни мало не затруднились бы вытащить ихъ въ субботу. Отчего же вы не любите ближнихъ, какъ самихъ себя? Зачёмъ вы злобствуете? Зачёмъ вы негодуете, что онъ получилъ помощь, тогда какъ сами вы съ готовностью позаботились бы о томъ, что вамъ принадлежитъ". Они молчали, но не убёдились. Истина, не имёвшая надъ ними власти, произвела дёйствіе противоположное: она еще болёе ихъ озлобила; ничего не возражая, они рёшились выжидать удобнаго для себя времени (Мато. XII, 14).

#### 24. Исцаление глухонамаго (Марн. VII, 31-37).

Евангелисть Матеей говорить вообще, что когда Господь возвратился отъ предбловъ Тирскихъ и Сидонскихъ въ Галилейскому морю, тогда приступило къ Нему множество народа, имъя съ собою хромыхъ, слепыхъ, глухихъ, увечныхъ и иныхъ многихъ и повергали ихъ въ ногамъ Інсуса, и Онъ исцёлилъ ихъ (ХУ, 30). Изъ числа этихъ исцелений ев. Маркъ съ большею подробностью повъствуеть объ одномъ, потому что оно ознаменовалось такими особенностями, какихъ не встрвчается въ другихъ подобныхъ случаяхъ. Привели къ Нему глухаго косноязычнаю, т.-е. если не вовсе намаго, то неспособнаго къ произношенію членораздёльныхъ звувовъ. Онъ повидимому отличался оть нёмаго, упомянутаго у ев. Матеея (IX, 32); ибо недугъ того человъка объясняется причинами духовнаго свойства, тогда какъ въ настоящемъ случав ничего подобнаго не усматривается. Страждущій принесенъ былъ къ великому Цёлителю своими друзьями, которые просили Его возложить на него свою руку. Но Господу угодно было не этимъ способомъ исцёлить его.

Не разъ было замѣчено, что непремѣнно скрывается глубокій смыслъ въ разнообразіи исцѣленій разныхъ недужныхъ и страждущихъ, такъ какъ мудрость Божія управляетъ всѣми обстоятельствами каждаго отдѣльнаго исцѣленія. Еслибы мы такъ же хорошо какъ Онъ, знавшій что въ человѣкѣ, были знакомы съ дуловнымъ состояніемъ каждаго вступавшаго въ кругъ Его благодатнаго дѣйствія, то мы совершенно уразумѣли бы, почему одинъ былъ исцёляемъ посреди толпы, другой предъ самымъ началомъ врачеванія былъ удаляемъ изъ города, почему для исцёленія одного достаточно было только слова, для другаго-прикосновенія, тогда какъ третій былъ посланъ умыться въ купёли Силоамъ и уже послё того возвратился эрячных; почему для этого процессь выапоровленія совершился мгновенно; а прозравающимъ глазамъ другаго люди сначала представлялись "проходящими деревьями". Конечно, нельзя и помыслить, чтобы постепенный ходъ возстановленія зависёль оть какой-либо ограниченности силы Господней, кромъ Его добровольнаго самоограниченія, а это послёднее въ важдомъ случав несомнвнио располагается и можетъ быть объясняемо сообразно съ нравственнымъ и духовнымъ состояніемъ лица, имъвшаго нужду въ Его помощи. Наша ограниченность не даеть намъ ясно различать въ каждомъ отдёльномъ случай эту многообразную премудрость, управляющую каждымъ изъ этихъ дъйствій, но тъмъ не менъе мы увърены, что эта премудрость всямъ распоражается и управляеть.

Этого человъка Онъ сперва отвель отв'народа (ср. Марк. VIII, 23). "Онъ, взявъ слепаго за руку, вывелъ его вонъ изъ селенія". Но съ какимъ намъреніемъ Онъ такъ отделнаъ его? Некоторыетолкователи вообще отвъчаютъ, что это сдълано во избъжаніе людскихъ взоровъ и народной хвалы. Но это невёрно, такъ какъ изъ всёхъ чудесъ Имъ совершенныхъ имёются только два, по поводу которыхъ упомянуто о подобномъ уделения. Должны ли мы всё прочія приписать похвальбё и тщеславію? Не лучшеэтого предположение, что Онъ уединялся ради более свободной молитвы. Онъ, чья жизнь была постоянная молитва, не имълънужды искать для того уединенія. Скорве целію Его было то, чтобы вдали оть шумной толпы человакь этоть безпрепятственно, въ уединения и безмолвии сдълался способнъе въ восприятию глубокихъ и прочныхъ впечатлёній. Такъ и теперь часто тоть же Господь ведеть въ уединение душу, заключаеть ее въ уединенную храмину недуга или осуждаеть на духовное одиночество, лишаеть ее земныхъ спутнивовъ и друзей, желая бесъдовать къ ней, и ее исцаляеть. Онъ ее уединяеть, какъ въ настоящемъ случав отвель глухонвмаго въ сторову отъ шумной толпы, дабы въ успокоеніи отъ свътскихъ тревогъ она могла внимать Ему, подобно тому, жакъ въ болъе широкихъ размърахъ Онъ уединяеть Свой избранный народъ въ пустыню, когда Онъ восхотвлъ сперва отверзнуть его дуковное ухо и даровать ему Свой законъ.

Сдёлавъ это, Христосъ вложило персты Свои въ ухо ему и, плюнуев, коснулся языка ею. Это суть символическия дайствия, значение которыхъ легко усматривается въ настоящемъ случав по отношению въ глухонтвому, для сообщения съ которымъ вств другіе пути, исключая зрвнія и осязанія, были закрыты. Этими знаками Христосъ хотвлъ пробудить въ немъ въру и чаяніе благодатной помощи. Персты вложены въ ухо какъ бы для того, чтобы проникнуть чрезъ заграждение и отврыть путь звукамъ въ центръ самаго слуха. Въ этомъ заключалась причина недуга, онъ не могъ внятно говорить, ибо не могъ слышать: а потому этоть недостатовъ исправденъ первый. Затемъ, какъ часто отъ чрезмёрной сухости языкъ прилипаетъ къ гортани, въ послёдующемъ дъйствін Господь даеть знаменіе уничтоженія и этого зда. Въ то же время въ Немъ пребываетъ дълительная сила, Онъ ее ни отвуда не ждетъ и не заимствуеть: но перстами смоченными влажностію собственныхъ Его усть коснулся языка, съ котораго хотвлъ снять узы его сковавшія (ср. Іоан. IX, 6). Все это конечно служило не медицинскимъ пособіемъ, а знаменательнымъ символомъ могущества въ Немъ пребывающаго и изъ Него исходящаго.

Евангелисть Маркъ, богатый описательными чертами, воспронаводящими для нашихъ глазъ всю сцену событія, передаетъ намъ, какъ это совершено Господомъ: Онъ воззръвз на небо вздохнулъ. Далъе онъ сохранилъ для насъ самое слово, Имъ произнесенное и на томъ языкъ, на какомъ было сказано. Онъ сказалъ ему: Еффава, т.-е. отверзисъ. "Воззръвніе на небо" призывало божественную помощь или лучше, такъ какъ нолнота божественной силы пребывала въ Немъ постоянно, а не временнымъ наитіемъ, какъ у другихъ, то оно служило признаніемъ Его единства со Отцемъ; "ибо, что творитъ Отецъ, то и Сынъ творитъ также" (Ср. Матв. XIV, 13; Іоан. V, 19, 20; XI, 41, 42). Нъкоторые изъясняютъ слова воздохнулъ ("возскорбълъ") за выраженіе глубовой сердечной молитвы, въ которую Онъ былъ погруженъ; но скоръе можно думать, что это бъдное безпомощное созданіе, предъ Него теперь поставленное, это живое свидътель-

ство силы гръха и злобы діавола, обезобразившей преврасное вначаль создание Божие, изторгио вздохъ изъ его сердца: Онъ, всегда сострадательный, былъ теперь тронуть въ человъколюбивой душь Своей живъйшимъ чувствомъ бъдствій человъческаго рода. Такъ въ иную, более достопамятную мипуту Онъ "возскорбълъ духомъ и возмутился" (Іоан. XI, 33) и эта скорбь и возмущение духа проистекали изъ того же источника, отъ мысли объ истребительномъ дъйствіи гръха и смерти. Какъ тогда со скорбящимъ сердцемъ предстоявшіе предъ Нимъ представляли собою образецъ скорбящихъ во всё времена и во всемъ мірѣ, такъ здёсь этотъ несчастный служилъ представителемъ страдальцевъ и одержимыхъ многообразными недугами сыновъ Адама. Удержаніе подлинныхъ словъ "эффава", произнесенныхъ Господомъ. равно какъ и "талифа куми" (Марк, V, 41) прямо доказывають, что о самомъ событія сообщаль свидвтель, который самъ видвлъ и слышалъ. Евангелистъ, передавая арамейскія слова, сказанныя Господомъ, обыкновенно прибавляеть и переводъ (III, 17; V, 41; VII, 11; XIV, 36; XV, 34; ср. Х, 46; XV, 22). Опнсанное амъ онъ по всей въроятности слышалъ отъ ап. Петра, въ памяти котораго чудотворныя слова врёзывались неизгладимыми чертами. Эти могущественныя слова теперь, какъ и всегда, сопровождались знаменіями, оправдывались событіями: и тотчась отверзся у него слухъ и разръшились узы его языка и сталъ 10ворить чисто.

Изъ заключительныхъ словъ: и повельло имо не сказывать никому явствуетъ, что друзья исцъленнаго пошли за Інсусомъ изъ народной толпы, и что къ нимъ также относилось приказаніе не разглашать о томъ, что они видъли. О причинахъ, по которымъ Христосъ такъ часто повелъвалъ хранить молчаніе въ подобныхъ случаяхъ, уже было сказано (см. Мато. IX, 31; Марк. I, 44, 45). Но сколько Оно ни запрещалъ имо, они еще больше размашали. Восклицаніе удивленныхъ этимъ чудомъ свидътелей: Онъ все хорощо дълаетъ, напоминаетъ намъ о первомъ творческомъ словъ (Быт. I, 31), къ которому мы считаемъ нужнымъ обратиться; ибо слово Христово есть въ высшемъ смыслѣ "новое твореніе". Замъчаніе ев. Матоея (XV, 31): народъ прославлялъ Бога Израилева подаетъ поводъ предполагать, что многіе изъ присутствующихъ были язычники, что и легко можно

допустить въ этой полуеллинизованной странъ Десятоградія. При видъ этихъ великихъ дълъ и они могли исповъдать, что Богъ, избравшій Своимъ народомъ народъ израильскій, есть надъ встми Богъ.

# 25. Чудесное насыщение четырехъ тысячъ. Мате. XV, 32-39; Марк. VIII, 1-9.

Почти все, что можеть быть свазано объ этомъ чудъ, уже объяснено въ предшествовавшемъ того же рода. Совершилось ли оно въ той же области, именно въ пустынной странъ прилежащей къ Виосандъ, только на западномъ прибрежьъ озера, тогда какъ первое на восточномъ, вопросъ этотъ спорный. Вообще въроятнве, что мвсто обонхъ чудотвореній было то же самое, ибо сюда повидимому повъствование ев. Марка приводитъ Господа. Оставляя предълы Тирскіе и Сидонскіе по исцаленіи дочери сироонникіянки, Онъ, согласно повёствованію, опять пошелъ къ морю Галилейскому чрезъ предълы Десятоградія (VII, 31). Но всъ эти города Десятоградія, кромъ одного, лежатъ за Іорданомъ и на восточной сторонв озера, а потому замвчание это подтверждаеть намъ, что Онъ находился на той же сторонв. Что непосредственно послё чуда Онъ "вошелъ въ лодку и прибылъ въ предёлы Магдальскіе" (Мато. XV, 39), это указываеть на тоть же путь, такъ какъ Магдала была на западной сторонв и Онъ свлъ въ лодку въроятнъе для того, чтобы переправиться на другую сторону озера, а не для того, чтобы плыть вдоль его береговъ.

При сходствё многихъ обстоятельствъ этихъ двухъ чудесъ есть и несходство. Здёсь народъ оставался съ Господомъ цёлые три дня, а въ первомъ ничего подобнаго объ этомъ не говорится; запасъ чудесно умноженный здёсь былъ нёсколько больше—семь хлюбоез и нюсколько рыбокъ вмёсто пяти хлёбовъ и двухъ рыбъ, тогда какъ число насыщенныхъ нёсволько меньше: четыре тысячи вмёсто пяти тысячъ; количество собранныхъ остатковъ составляло семь корзинъ полныхъ вмёсто двёнадцати. Нётъ нужды оговариваться, что эти мелочныя разности нисколько не умаляютъ чудеснаго элемента въ этомъ дёлё всемогущества.

Сначала кажется нёсколько удивительнымъ то, что ученики, имъя въ свъжей памяти первое подобное чудо, недоумъвали и смушались во второмъ случав: какимъ образомъ множество люней могно быть насыщено. Но это удивление происходить отъ нашего незнанія сердца людей и нашего собственнаго и глубоко укоренившагося въ немъ невърія. Такъ всегда бываетъ во время затрудненій и въ крайности. Всъ прежніе опыты избавленія забываются: въ памяти людей легно исчезаеть помощь всесильной десницы Божіей, испытанная ими въ прежнее время; новое затруднение является безысходнымъ; при всякой повторяющейся крайности кажется, что чудеса Божіей благодати истощились. Богъ раздълилъ Чермное море для Своего народа; но едва вышли эти люди на другой берегъ, какъ уже ропщутъ на Моисея и боятся погибнуть отъ жажды, восклицая "точно ли Господь среди насъ или нътъ?" (Исх. XVII, 1-7); или еще ближе: когда Богъ, открывающій руку Свою и наполняющій все живущее обяліемъ, покрылъ весь станъ налетввшими перепелами (Исх. XVI, 13), послё всего этого самъ Монсей ведоумъваетъ, какъ снабдить мясомъ весь свой народъ (Числ. XI. 21-22). Только при вполнъ совершенной въръ, каковою въ это время не обладали и сами апостолы, человвкъ изъ прошедшаго завлючаеть о будущемъ и въ прежнихъ дъйствіяхъ правоты и любви Божіей почерпаеть непоколебимую увъренность въ святомъ промышления (ср. 1 Цар. XVII, 34-37; 2 Парал. XVI, 7, 8). Только при странномъ невъдъніи сердца человѣческаго можно утверждать, что ученики, уже имевшіе опыть подобнаго чудотворенія, не могми при второмъ случав затрудняться, вакъ восполнить недостатовъ пищи такого многолюдства, и что посему мы будто бы имвемъ здвсь очевидное свидвтельство общей неточности, преобладающей въ повъствованияхъ о жизни Господа нашего, образчикъ сбивчиваго преданія, въ которомъ одно и то же событіе пересказано дважды.

Сверхъ того недоумѣніе учениковъ можетъ быть изъяснено иначе. Ученики, совершенно помня какъ Наставникъ приготовилъ нѣкогда трапезу въ пустынѣ и вполнѣ убѣжденные, что Онъ въ состояніи это повторить, все же могли сомнѣваться, благоугодно ли Ему будетъ второй разъ проявить Свое творческое могущество: это наличное многолюдство чувствовало ли тотъ духовный

574

голодъ, который заслуживалъ бы утоленія чрезъ такое непосредственное участіе божественной силы; искали ли они царствія Божія и правды его, дабы имъ приложилось все прочее потребное въ этой низшей жизни. Но такіе ревностные искатели, по крайной мърв на время, тамъ были, и какъ иные по своей върв были исцълены, такъ эти по своей върв насыщены и та же щедрая рука, которая тогда насытила пять тысячь, теперь насытила четыре тысячи.

#### 26. Исцъление слъпаго въ Виесандъ. Марк. VIII, 22-26.

Чудо это описано однимъ ев. Маркомъ и во многихъ обстоятельствахъ сходно съ другимъ, выше изложеннымъ (VII; 31--37), а потому о немъ все главное уже было прежде сказано. Какъ по разсказу того же евангелиста, Господь взялъ и отвелъ того страдальца въ сторону отъ народа, такъ теперь Онъ взялъ слъпаю за руку, вывелъ его вонъ изъ селенія и такою же влагою устъ Своихъ исцёлилъ его. Господь, какъ Онъ обыкновенно дёлалъ нерёдко, болёе или менёе прикрывая чудесное въ чудё, соединяетъ Свое могущество со средствами, бывшими тогда въ ходу мещау людьми, производя съ помощію этихъ средствъ нёчто высшее того, чего люди могли бы достигнуть, и облекая сверхъестественное въ форму естественнаго.

Такъ Онъ поступилъ напр. приказывая Своимъ ученикамъ помазывать больныхъ елеемъ, который считался на Востокъ однимъ изъ наилучшихъ цълебныхъ средствъ (Марк. VI, 13; ср. Іак. V, 14). Не елей, а слово Его исцъляло; но безъ елея ученикамъ слишкомъ трудно было бы расположить къ въръ въ силу, при ихъ посредствъ дъйствующую, тъхъ, которые могли исцълиться только своею върою, – трудно было бы внушить имъ въру въ силу, которая должна исцълить ихъ. Такъ смоквы, которыми обложили нарывъ у Езекіи, были дъйствительно настоящимъ лъкарствомъ, которое врачъ употребилъ бы единственно по указанію врачебной науки (Ис. XXXVIII, 21; 4 Цар. II, 20, 21). Теперь же, прикрывая себя естественнымъ посредствомъ, облекаясь въ формы естественнаго дъйствія, является на первомъ планъ дъло сверхъестественнаго исцъленія. Наиболёе отличительную черту этого чуда составляеть постепенность дёченія. Правда, что замёчается нёчто подобное въ другихъ случаяхъ, какъ напр. со слёпорожденнымъ, который не прежде какъ по умовеніи въ купальнё "пришелъ зрячимъ" (Іоан. IX, 7); но ходъ самаго прозрёнія обозначенъ здёсь съ бо́льшею выразительностію чёмъ въ другихъ случаяхъ. Господь, плюнуез ему на глаза, возложилъ на него руки и спросиль его, видить ли что? Онъ взлянуез сказаль: вижу проходящихъ людей какъ деревъя. Онъ видитъ передъ собою какія-то движущіяся сормы не различая ихъ образа или величины: по вышинъ кажутся деревъямы, а по движенію людьми. Но благій Врачъ не оставляетъ Своего дѣла неоконченнымъ: потомъ опять возложиль руки на глаза ему и всявля ему взалянуть. И онъ исциальна и сталь видеть все ясно.

Златоусть и некоторые другіе объясняють эту постепенность врачеванія неполнотою въры самого слёпца, приводя въ довазательство то, что между темъ какъ другіе въ подобномъ злополучіи сами искали Господа и просили Его отврыть имъ очи, этотъ былъ въ Нему приведенъ другими, какъ человъкъ, едва надъявшійся получить такое благодівние. Милосердый Господь, который не хотвлъ ни отвергнуть, ни исцёлить, пове недужный въ этомъ отчаивался, даровалъ ему слабый проблескъ благодати. дабы чрезъ то пробудить въ немъ болъе сильное чаяние полнаго дара, а съ пробужденіемъ его вполнѣ удовлетворилъ это чаяніе. Для остальнаго міра постепенность исцаленія свидательствуеть о свободномъ дъйствіи благодати Божіей, которая не ограничивается какимъ-либо однимъ путемъ проявленія, но проявляеть себя разнообразно, иногда постепенно, а иногда мгновенно. И въ самонъ двав, нельзя найти болве подходящаго символа той постеценности, съ которою Тоть, Кто есть свъть міра, иногда допускаеть человъва, въ Нему приходящаго, быть участникомъ Его просвъщающей благодати. Заворенвлыя заблужденія, давнія ослбиленія не вдругъ исчезаютъ; не всё сразу начинаютъ видёть ясно, временами еще остается застарблая слёпота, застилающая ихъ зрение; они видять людей, которые вмъ представляются какъ деревья движующіяся. Между твиъ въ благопріятное время Господь довершаеть начатое, Онъ есть "Начальникъ", Онъ есть и "Совершитель вёры", Онъ снова возлагаеть на нихъ руки, и они различають кажлаго человъка.

И послаль его домой, сказавъ: не заходи въ селеніе, и не разсказывай никому въ селении (ср. Мате. IX, 30; Марк. I, 44; VII, 36). Въ первомъ приказаніи по видимому заключается и второе, такъ какъ не зашедши въ селеніе, онъ не могъ разсказывать объ этомъ въ селеніи. Но св. Маркъ любитъ такого рода усиленныя выраженія, дабы чрезъ такое повъствованіе произвести сильнъйшее дъйствіе на читателей. Лучше ли на этотъ разъ было исполнено приказаніе Господа, чъмъ въ другихъ подобныхъ случаяхъ, намъ ненявъство.

37



## ИДЕАЛЪ ЖЕНЩИНЫ ХРИСТІАНКИ.

Поучение въдень Пречистыя Дёвы Богородицы, Казанскаго Ея образа, октября 22,

Преосвященнаго Никанора, епископа Уфимскаго и Мензелинскаго.

Иредста Царица одесную Тебе, въ ризахъ позлащенныхъ одпянна преиспещренна. Вся слава дщери цареви внутрь. Приведутся Царю Апвы въ слыдъ ся, искрепнія ся приведутся Тебп. Приведутся въ веселіи и радованіи, взедутся въ храмъ Царевъ. Нсия. 44. 10—16.

Въ восторженномъ состояніи наитія свыше, изъ сердца древняго пророка псалмопѣвца изливается слово благое. Движный силою духа Божія языкъ псалмопѣвца, какъ трость книжника скорописца, изрекаетъ, а вдохновенныя уста поютъ пѣснь о Царѣ Сынѣ Божіемъ, нисходящемъ на землю для вочеловѣченія, предъизображая Его нисшествіе на землю подъ видомъ воцаренія и духовнаго брака Сына Царева, наслѣдника Царя царствующихъ, превѣчнаго Бога. Вотъ боговдухновенныя уста псалмопѣвца поютъ: "Богъ во плоти, Ты прекраснѣе сыновъ человѣскихъ. Благодать льется изъ устъ Твоихъ. Благословляетъ Тебя на Твоемъ престолѣ Богъ Отецъ Твой на вѣки. Препояшь же себя по бедру мечемъ Твоимъ. Сильный, одѣй себя славою Твоею и прасотою Твоею и въ семъ украшезіи Твоемъ поспѣши явить себя людямъ, возсядь на колесницу для явленія истины и крѣпости и правды и десница Твоя покажетъ дѣла дивныя... Возсѣ-

даешь Ты на престолё твоемъ, Боже, во вёкъ... Воть предстала у престода Твоего одесную Тебя царица, облеченная въ золото. оонрское, золотыми узорами одвянная и преиспещренная. Но вся слава Ея, вся красота дщери царевой внутри ся, въ ся душь. Вследъ за нею на торжество небеснаго духовнаго брака приводятся въ Царю лики девъ, подруги Ея; приводятся съ вессліемъ и ликованіемъ и входять въ чертоги Царя небеснаго на радость вачную". Въ этой пророчественной пасни, по принятому въ церны толкованию, подъ образовъ преукращенной царицы предъизображается слава царицы небесной, преблагословенной Давы Марін; предначертывается дивное для неба и земли приближеніе Ея въ пренебесному престоду Бога Отца, дабы уневъститься Сватому Духу и родить отъ пречистыхъ провей своихъ Сына. Божія, Богочеловъка, Спасителя міру; чтобы пренепорочнымъ шествіемъ своимъ къ престолу Царя царотвующихъ указать путь въ брачный небесный чертогъ премногниъ соннамъ непорочныхъ дёвъ, какъ и ликамъ преподобныхъ и праведныхъ матерей, которыя, шествуя по стопамъ царицы небесной, преблагословенныя Богоматери, возводятся на высоту духовныхъ невъстъ Христа, Сына Божія, Сына Дёвы пречистыя, санныя благословенныя въ женахъ. Потому и наречена она преблагословенною Девою и единою благословенною въ женахъ что низвлекши на себя всъ благословенія неба, Она разлила ихъ на всёхъ мужей и женъ, указавъ всёмъ и особенно женамъ, свониъ. царскимъ шествіемъ прямъйшій путь къ небу. Она, пречистая. Дъва Марія, своимъ пришествіемъ въ міръ принесла на землю. прежде невъдомый міру совершеннъйшій ндевль женщины хри-CTIANKE.

Этоть идеаль женщины-христіанки по запросу нашего временя, по смыслу и духу Христовой церкви и постараемся начертать, въ честь настоящаго празднованія, во славу преблагословенныя въ женахъ Дёвы Маріи.

Не стоитъ, было бы долго и не совсёмъ умёстно здёсь и теперь сравнивать идеалъ женщины христіанки съ высшимъ идеаломъ женщины языческаго классическаго міра, не говоря уже о женщинахъ другихъ менёе образованныхъ языческихъ народностей. Нётъ возможности ставить въ накое-либо сравненіе даже римскую Лукрецію или извёстную препрославленную спартанскую

37\*

579

мать, по духу мёста и времени полную суроваго геронзма и самоотверженной любви из отечеству, съ праведною Елизаветою, матерью Предтечи, или съ праведною Анною, матерью Богоматери, или съ Маріею Магдалиною и Маріею Египетскою, съ мученицами Өеклою и Варварою, какъ и съ неисчислимымъ сонмомъ пренедобныхъ и праведныхъ матерей и дёвъ. А сравнихъ идеалъ женщины новозавѣтный христіанскій съ идеаломъ начертаннымъ въ Ветхемъ завѣть.

По первоосновному совёту въ тройческомъ единстве Божества о сотворения жены: "не добро быти человаку единому, сотворные ему помощника по нему" (Быт. 2, 18); по первоосновному творческому закону: "сего ради оставить человъкъ отда своего и матерь и пряделятся къ исне своей, и будеть два въ плеть едину" (Быт. 2, 24); по первоосновному творческому благословению и заповъди: "раститеся и множитеся и наполните землю" (Быт. 1, 28), въ Ветконъ завътв всякая женщина воспитывалась всилючительно для того, чтобы, пришедши въ мфру возраста, одблаться женою мужа, натерію дітей и помошницею главы сенейства въ допостроения. Этимъ замывалось общее и ножно-оказать высшее призвание встховаветной женщины. Такъ у псалиопъвца воспъвается, какъ великое благословение Божие, иногоплодіе жены. "Блаженъ кто бонтен Господа, кто ходитъ путяни Его! Жена твоя, какъ плодовитая лоза, въ домъ твоемъ; сыновья твон, какъ масличныя вётви, вокругь транезы твоей. Увидинъ сыновъ у сыновъ твоихъ. Такъ благословится человъкъ, боящинся Господа (Пс. 12,). У ветхозавътнаго богопропросв'ященные мудреца такъ прославляются качества добродътельной жены, какъ помощницы мужа, какъ хозяйки дома. "Кто найдеть добродьтельную жену,-цвна ел выше жемчуговь в камней инороценныхъ. Уверено въ ней сердце мужа ся. Во все дни жизни своей она воздаеть муму добромъ, а не зломъ. Она добываеть шерсть и ленъ, и съ охотою работаетъ своими руками. Она, какъ кумеческій корабль, издалека добываеть хлёбъ свой. Она встаеть еще ночью, и раздаеть пищу въ домё своемъ н урочное служанкамъ своимъ. Задумываетъ она о полъ и пріобратаеть его; оть плодовъ рукъ своихъ насаждаеть виноградникъ. Она чувствуеть, что занятіе ся хорошо, и свётильникъ ся не гаснеть и ночью. Протягиваеть руки свои къ прядкв и персты

580

ея берутся за веретено. Не боится стужи для семьи своей, потому что вся семья са одёта въ двойныя одежды. Она и чужому бъдному отврываеть длань свою, и руку свою подасть нуждающенуся. Она дъластъ себъ ковры; виссонъ и пурпуръ-одежда ея. Она деласть покрывала и продасть, и поясы доставляеть купцамъ онникійскимъ. Во всемъ она наблюдаеть за хозяйствомъ въ домъ своемъ, и не ъстъ хлъба праздности. Кръпость и прасота одежда ея, и веседо смотрить она на будущее. Уста свои открываеть съ мудростію, в кротвое наставленіе на языкв ея. Встають дёти, и ублажають ес; - мужь, и хвалить ес. Мужь ся славится у вороть, когда сидить и держить совъть со старъйшинами земли. Миловидность обманчива, и прасота суетна; но жена, боящаяся Господа, достойна общей и всякой хвалы" (Притч. Сол. гл. 31). Такъ въ добродътельной менщинъ, какъ женъ, матери и хозяйкъ, прославляются ся върность мужу, домовитость и алятельность, колность мышцъ и рукъ, неусынное трудолюбіе и бодрая заботливость о домѣ, ся щедродательность не только въ домашнемъ кругу, но и чужныъ нуждающимся, ся бодрая нарядность, красота и веселость, ея мудрость и кроткая наставительность, а конецъ и завершение всего-страхъ Господень. Тъ же черты въ добродётельной женщний прославляются и у другаго ветхозавётнаго мудреца, у Інсуса сына Сирахова, черты доброты и любезности, благоразумія, кротости и душевной благовоснитанности, стыдливости и душевной воздержности, красоты въ домовитости, въ убранстве дома, и красоты, какъ отпечатна добродётели въ эрёломъ возрастё. "Счастье мужа добрая жена, и число дней его сугубое. Радость мужа жена добродътельная, и лъта его исполнитъ мировъ. Добран жена счастливая доля, она дается въ удёль боящимся Господа. Съ нею у богатаро и бёлнаго сердце довольное и лице во всяное время веселое. Любезность жены усладить дни ся мужа, и благоразуміе ся утучнить кости его. Кротная жена-дарь Господа, и нъть цъны благовоспитанной души. Благодать на благодать жена стыдливая, и нить достойной мёры для воздержной души. Что солице восходящее на высотахъ Господнихъ, то прасота доброй жены въ убранствъ дона ся. Красота лица ся въ зръломъ возраств-что свътяльникъ, сіяющій на святомъ свёщникъ" (Іис. Сир. гл. 27): такъ она сіясть вроткемъ и святымъ блескомъ.

581

#### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНИЕ.

Руководимыя этимъ присущимъ Ветхому завёту идеаломъ, воодушевляемыя исконнымъ духомъ святыни, вёющимъ еще изъ патріархальной древности, нёкоторыя избранницы изъ ветховавътныхъ женъ достигли такой праведности, что удостоились чести быть выставленными и въ Новомъ завёте въ образецъ для подражанія христіанскихъ женъ, какова родительница Богоотроковицы Марін праведная Анна, какова мать Предтечева праведная Елизавета, какова праматерь вёрующихъ праведная Сарра, которой святый апостоль Петрь, въ примъръ женамъ христіанскимъ, приписываетъ святое, чистое, богобоязненное житіе, упованіе на Бога и повиновеніе мужу съ одной стороны, а съ другой и благотворное вліяніе на праведнаго супруга посредствомъ чистаго богобоязненнаго своего житія, посредствомъ украшенія себя не визшнимъ плетеніемъ волосъ, не золотыми уборажи или нарядностью въ одеждё, но нетлённою красотою сокровенцаго въ сердцё человёка, нетлённою красотою кроткаго и модчаливато духа (1 Пет. 3, 1-6). Такова же была, въ исходъ Ветхаго завъта, и Анна пророчица, дщерь Фануилева, которая на половину принадлежала уже Новому завёту, которая проживъ съ мужемъ отъ дъвства своего только семь лютъ, вдова лютъ восьмидесяти четырехъ, не отходила отъ храма, постомъ и молитвою служа Богу день и ночь (Лук. 2, 36-37), предначавъ своимъ воздержно-цъломудреннымъ, постническимъ, молитвеннымъ, всецело богопреданнымъ, подвижническимъ житіемъ, несчетный сонмъ подвижницъ уже новозавётныхъ.

Но какъ въ Ветхомъ завётё исключительнымъ призваніемъ женщины считалась жизнь въ супружествё, а многоплодіе жены признавалось благословеніемъ Божіимъ, безплодіе же и ненмѣніе чадъ--знакомъ немилости Божіей и поношеніемъ между людьми, поношеніемъ не только для жены, но и для мужа: поэтому для увеличенія многочадія въ семьё попущено было въ Ветхомъ завётё многоженство. А попущенное Богомъ въ благихъ цёляхъ умноженія человёческаго рода, какъ и благословеннаго сёмени натріарховъ, многоженство низведено было сладострастіемъ людскимъ до наложничества. А то и другое, многоженство и наложничество, понижая кногая до послёдней степени богоуставичую, естественичю, нантёснёйшую любовь, какая можетъ быть у единаго мужа только къ единой женъ, составляющей съ нимъ едину

#### ИДВАЛЪ ЖВНЩИНЫ ХРИСТІАНКИ.

плоть и единый духъ, питая наобороть въ муже холодное жестосердіє во многимъ женамъ и наложницамъ, какъ и обратно, воспламеняя слишкомъ часто, если только не постоянно вивсто дюбви, привязанности и всецблой преданности, жестокую, лукавоковарную ненависть у многихъ женъ къ мужу "къ которому такъ нало онв были привязаны, который имблъ право замбнять ихъ одну другою, какъ вещь вещью, --- все это повело не только къ допущению, но и къ дегкости развода. А вой эти ветхозавитные обычан, какъ и возникшіе изъ исконныхъ обычаевъ законы ненэбъжно вели въ тажкому унижению и даже часто къ развращенію сврейской женщины, конечно съ огромнымъ вредомъ и для мужей, и для всего народа и для всего общественнаго строя. Жена была тогда часто не подруга мужа, въ высшемъ и тёснёйшемъ спыслё слова, а весьма часто только раба, съ унизительнымъ назначеніемъ быть орудіемъ для удовлетворенія чужой похоти; даже можно сказать, была чуть не вещь, принадлежность дома, мёняемая по прихоти; но вещь живая, то растлёваемая отвращеніемъ къ своему ненавистному властелину, то возжигаемая чувствомъ естественной ревности и злобы въ ненавистнымъ сопериицамъ, отстанвающая свои естественныя права хитростью и коварствомъ, и весьма часто вольная и невольная прелюбодейца, такъ какъ по слову Христа Спасителя, самый разводъ, безъ основательной вины, съ цваю новаго брачнаго сопряженія, былъ прелюбодъяніемъ, прелюбоджяніемъ двустороннимъ или даже четверостороннимъ; такъ какъ и разведшійся съ женою, оженившійся на другой, впадаль въ прелюбодъмніе, и женившійся на разведенной также впадаль въ прелюбодъяние. Можете судить, какъ мало всёмъ этимъ возвышалось въ Ветхомъ завётё нравственное значеніе женщины. Оттого въ Ветхомъ завъть встръчается немало суровыхъ изреченій о женахъ недобрыхъ. "Лучше жити со львоиъ и зміею, неже жити оъ женою лукавою. Мала есть всякая злоба противу злобы женствй. Сердце унылое и лице пeчальное и язва сердечна-жена лукава. Отъ жены начало гръха и чрезъ нее всё мы умираемъ. Не давай водъ выхода, ни здой женъ власти" (Інс. Сир. 25, 18-29).

Вольное же дёвство, всецёдое посвященіе своего тёла и духа Богу, какъ между женщинами, такъ и между мущинами, было въ Ветхомъ завётё совсёмъ внё обычаевъ. Въ какой мёрё вёчное дёвичество считалось тогда несчастіемъ, достойнымъ слевъ, н

самою тяжкою жертвою Богу, можно судить по примъру дщери Ісфовевой. Судія израняевъ Ісфовай, выступая войною на Аммонитянь, произнесь такой объть Господу: "если Ты предашь Аммонитянъ въ руки мон, то по возвращении моетъ съ миромъ оть Аммонитянъ, что выйдетъ изъ вороть дона моего на встричу миъ, будетъ Господу и вознесу сіе во всесояженіе. И поразивъ Аммонитянъ пришелъ Ісоевй въ домъ свой. И вотъ дочь его выходить на встречу съ тимпанами и ликами. А она была у него одна и не было у него еще ни сына, ни дочери. Когда онъ увидвлъ ее, разодралъ одежду свою и сказалъ: ахъ, дочь моя! ты сразила меня! Я отверзъ о тебъ уста мои предъ Господомъ, и не могу отречься. Она сказала ему: отецъ мой! ты отвераъ уста твои нредъ Господомъ, —и дълай со мною то. что произнеоли уста твои, когда Господь совершиль чрезъ тсбя отищение врагамъ твоимъ. Но сдълай мнъ только вотъ что: отпусти меня на два мъсяца, я пойду, взойду на горы, и оплачу дъвство мое съ подругами монми. Онъ сказалъ: пойди; и отпустилъ ее на два мъсяца. Она пошла съ подругами своими, и оплакивала дъвство свое въ горахъ. По прошестви же двухъ мѣсяцевъ, она возвратилась въ отцу своему, и онъ совершилъ надъ нею обътъ свой. который даль, и она не познала мужа". Полагають, что она посвящена была на влиное до смерти служение Богу при скиния,--это и было вознесеніемъ ся въ жертву всесояженія Богу. И это необычное тогда, въ Ветхомъ завёть, столь обычное у насъ въ христіанскомъ міръ, жертвоприношеніе себя Богу, такъ поразило тогда Израильтянь, что тогда вошло было въ обычай у Изранля, что ежегодно дочери израилевы ходили оплакивать дочь Іефоая четыре дня въ году, такъ какъ она не познала мужа до смерти.

Волею-неволею сія дщерь Іефеая, столькими слезами оплананная, оказалась въ Ветхомъ завётё прообразомъ пречистой Дёвы Маріи, низведшей на себя и на все человёчество столько благословеній земныхъ и небесныхъ. Когда во исполненіе своего обёта Богу, праведные родители Богоотроковицы Маріи Іоанимъ и Анна съ ликами дёвъ ввели Ее въ храмъ Господень, воспитатися въ Божіе жилище, тамъ Она, какъ избраннёйшій сосудъ благодати Божіей, первая изъ ветхо-закётныхъ женъ, пришедши въ возрасть, предъявия ветхозавётнымъ священникамъ свой вольный обёть приснодёвства Богу, содёлавшись и вёнцемъ вет-

хозавётныхъ и начаткомъ чистёйшихъ женъ и дёвъ новозавётныхъ, освятивъ собою и чистёйшее дёвство Бога ради и рождество, и семейную и подвижнически созерцательную жизвь, осуществивъ въ себё новозавётный идеалъ всецёло посвященной Богу дёвы и жены, матери и приснодёвы.

Явившись въ міръ не разорить, но восполнить древній законъ, Христово Евангеліе не разорило, а возстановило и восполнило и первоосновный творческій законъ относительно неразрывности брачнаго союза единаго мужа съ единою женою, подтвердивъ устами самого Христа Спасителя исконный божественный приговоръ: "оставитъ человёкъ отца своего и мать, и прилёпится къ женё своей и будутъ два одною плотію, такъ что они уже не двое, но одна плоть. Что Богъ сочеталъ, того человёкъ да не разлучаетъ" (Мат. 19, 5—6). Освященный Богомъ и церковію союзъ мужа и жены въ христіанствё возвышенъ на степень таинства и тайны, на высоту таинственнаго символа и подобія таинственному союзу Христа съ церковію, какъ и со всякою стремяющеюся къ союзу со Христомъ душею.

Освящая бракъ, христіанство благословляетъ и цёль брака. Христіанство ставить жень въ сласительную заслугу предъ Богомъ самый акть чадородія, по закону правды и мэдовоздающей милости Божіей. Женъ согръшившей, соблазнившей и мужа, въ наказаніе за гръхъ правда Божія изрекла приговоръ: "умножая умножу скорбь твою въ беременности твоей, въ бользни будешь рождать двтей; и въ мужу твоему влечение твое, и онъ будетъ господствовать надъ тобою" (Быт. 3, 16). А побуждаемая милостью мудрость Божія содѣлала, что средство наказанія за грѣхъ явилось и способомъ спасенія. Почему св. апостолъ Павелъ и учить, что "жена спасется чадородія ради, если пребудеть въ въръ и въ любви, и во святыни съ целомудріемъ" (1 Тим. 2, 15). Почему, указавъ средоточіе призванія женщины въ продолженія рода, христіанство располагаеть и прочія обязанности ся такъ. что женщина должна развивать свою двятельность прежде всего и главнымъ образомъ въ кругу семьи и дома. Почему св. апостолъ Павелъ и внушаетъ, что "вдающій браку свою дъвудочь добрѣ творитъ". То же поприще семейной жизни, какъ естественное и болёе безопасное, апостолъ Павелъ указываеть и вдовицамъ, особенно же юнымъ. Имъя въ виду опасность, что

юныя вдовицы, будучи праздны, пріучаются ходить по доманъ, и бывають не только праздны, но и болтливы, и говорять чего не должно, св. апостолъ желаеть, чтобы молодыя вдовы вступали въ бракъ, служили Богу и человъчеству рожденіемъ дътей, управляли домомъ, не подавая повода въ злоръчію; чтобы, пребывая безпорочными, учились сами и детей своихъ учили почитать свою семью въ страхъ Божіемъ, и воздавать должное родителямъ, памятуя, что если вто о своихъ, а особенно о домашнихъ не печется, тотъ отрекся отъ въры и хуже невърнаго (1 Тим. гл. 5). Виз же домашией сферы христіанство указываеть женщинамъ поприще благихъ дълъ, не особенно удаляющееся оть той же сферы, восхваляя христіанку, которая ділаеть себя извёстною добрыми дёлами, по преимуществу дёлами милосердія, если благоустрояя свою семью, воспитывая детей, она принимала странниковъ, умывала ноги святымъ, помогала бъдствующимъ и была усердна во всякому благому дълу благотворенія.

Замѣчательно, что христіанство, вмѣняя женщинѣ въ обязанность воспитывать и наставлять дѣтей какъ я всю семью, не сочувствуеть открытой учительной дѣятельности женщины, именно властному, особенно же публичному ея учительству. "Учить женѣ не позволяю", заповѣдуеть апостолъ Павелъ (1 Тим. гл. 2),—"ни властвовать надъ мужемъ, но быть въ безмолвіи. Жена и сама учиться должна въ безмолвіи со всякою покорностію. Жены ваши въ церквахъ да молчать; ибо не позволено имъ говорить, а заповѣдано быть въ подчиненіи. Не прилично женѣ говорить въ церкви" (1 Кор. 14, 34—35). Не желають св. апостолы, чтобы жены совершали и общественныя молитвы въ церкви для другихъ (1 Тим, 2, 8–9), какъ и пресвятая Дѣва Богородица никогдя въ церкви не священнодѣйствовала и не учила, уступая эту честь въ своемъ присутствіи св. апостоламъ.

Св. апостолы заповѣдуютъ, чтобы жены являлись въ церкви, какъ и вообще предъ другими людьми, въ приличномъ одѣяніи, съ главами покровенными, со стыдливостію и цѣломудріемъ; чтобъ украшали себя не плетеніемъ волосъ, ни золотомъ, ни жемчугомъ, ни многоцѣнною одеждою, но добрыми дѣлами, какъ прилично женамъ, посвящающимъ себя благочестію; чтобъ украшеніе ихъ было не внѣшнее плетеніе волосъ, не золотые уборы или нарядность въ одеждѣ, но сокровенный сердца человѣкъ въ

**586** 

нетлённой красотё кроткаго и молчаливаго духа, что предъ Богомъ драгоцённо, какъ нёкогда и въ Ветхомъ завёте украшали себя святыя жены, уповающія на Бога, повинунсь своимъ мужьямъ. какова была праведная Сарра, жена отца върующихъ Авраама. Правда, слово Божіе признаеть и внёшнюю красоту благословеніемъ небесъ. "Добра взоромъ зѣло", нерѣдко повторяется въ словъ Божіемъ о библейскихъ женщинахъ. Но христіанство желаеть, чтобы красота визшияя непременно была отблескомъ красоты внутренней, красоты потаеннаго человёка сердца, какова была духоносная красота преблагословенныя Дэвы Маріи, по древнему преданію. "Какова Владычица наша пречистая Дэва Богородица, живущи на земль, была нравомъ, издревле предано сице. Дъва была не токмо плотію, но и духомъ, въ сердцъ, смиренна, въ словъ благомудренна, въ глаголания нескора, въ чтенія всегдашня, въ трудёхъ бодра, въ бесёдахъ цёломудренна, яко съ Богомъ, а не съ человъки бесъдуя. Никого не обижала, но всёмъ всякихъ благъ желала; ни возгнушалась никакимъ хотя и убогимъ человъкомъ; ни надъ къмъ не посмъялась, но все, что усматривала, ублажала: благо, благо. Ничего не было въ устахъ Ея таковаго, что бы не изливало благодати, въ дълв все дъвственно и вся Она девственная. Визшній ликъ Ея образомъ былъ внутренняго совершенства, изображеніемъ благоутробія и нездобія. Со нравомъ же Ея пресвятымъ, какова была Она и твлеснымъ образомъ, обрътается въ древнемъ предании сице: была Опа во всякомъ дёлё честна и постоянна, мало зёло и то потребное глагодющи, къ слушанію готова и благоглагодива. честь каждому и почитание воздавая, возраста мёрнаго, лица Ея видъ былъ, какъ видъ зерна пшеничнаго, власа желтаго, очей острыхъ, въ которыхъ зъницы подобны были масличнаго плода виду; брови Ея бяху наклонены и изрядно черны, носъ не кратокъ, устив яко цвётъ розы, исполнены сладкословесия. Лице не вругло, ни остро, но мало продолжено. Руки купно и персты продолговаты. Была Она напоследовъ всякаго виченія непричастна, проста, ни мало въ лицв не притворяющаяся, никоея же мягкости съ собою и въ себъ имущая, но смиреніе изрядное являющая. Одежды, которыя носила, были просты и естественнаго вида, какъ и нынё святый покровъ пресвятыя главы

587

Ея являеть. И вкратцё рещи: во всёхъ дёлахъ Ея многая божестоенная благодать присутствовала" (Минея-Четья, авг. 15 день).

Замъчательно, что христіанство желасть, чтобы жены оказывали законное благотворное вліяніе на мужей, не господствуя надъ ними, а насоборотъ покорствуя имъ. Такъ св. апостолъ Петръ внушаетъ: "жены, повинуйтесь своимъ мужьямъ, чтобы ть изъ нихъ, которые не покоряются слову, житіемъ женъ своихъ безъ слова плёнены были, когда увидать ваше чистое, богобоязненное митіе (1 Пет. 2, 12). Своею чистотою, невиниостію, святостью жена можеть даже спасти мужа, даже недобраго мужа. Ибо, по слову апостола Павла (1 Кор. 7, 14-17), "женою върующею освящается мужъ невтрующій", какъ и наообороть. "жена невърующая освящается мужемъ върующимъ. "Почему ты "знаешь жена",---вопрошаеть св. апостоль,---, не спасешь ли мужа? Или ты, мужъ, почему знаешь, не спасешь ли жены? Только каждый поступай такъ, какъ Богъ опредвлялъ", какъ Господь каждаго призвалъ. Да, христіанство не проповёдуеть равенства мужа и жены, не стремится уничтожить или даже сгладить богозданную разность половъ. Нътъ. Но не смущайтесь жены. Христіанство не выдаеть вась мужьямъ и головою. Оно заповёдуеть мужьямъ не только любить женъ, какъ свои собственныя твла, но и обращаться съ ними благоразумно, воздавая имъ особую честь, какъ немощнвйшимъ сосудамъ, я какъ сонаслёдницамъ благодатной жизни (1 Пет. 3, 7).

Семейная жизнь—это общее самое естественное призваніе женщины, это естественное для нея поприще для упражненія осбя въ добродътели и для снисканія въчнаго спасенія. Но это инзшая степень христіанскаго совершенства для женщины такъ же какъ и для мущины. А высшая степень—это жизнь дъвственная, это всецёлое посвященіе себя на служеніе Богу, это отреченіе отъ всёхъ даже естественныхъ и законныхъ, благословляемыхъ Богомъ утёхъ и мірскихъ попеченій, ради Бога, ради высшаго очищенія души, ради тёснёйшаго сочетанія ея со Христомъ, небеснымъ женихомъ какъ всей Христовой церкви, такъ и каждой христолюбивой души. Почему св. апостолъ Павелъ и желаеть, чтобы всѣ люди были, какъ и онъ, оставаясь безбрачными. Вирочемъ прибавляетъ онъ: "каждый имъетъ свое дарованіе отъ Бога, одинъ такъ, другой иначе. Безбрачнымъ и вдовамъ говорю: хо-

рошо имъ оставаться, какъ я. Но если затрудняются, пусть встунають въ бракъ. Но я вамъ сказываю: время жизни коротко и печально, такъ что имвющіе женъ должны быть какъ не имвющіе, и пользующіеся міромъ симъ, какъ не пользующіеся. Преходить бо образъ міра сего. А я хочу, чтобъ вы были безъ излшнихъ мірскихъ заботъ. Неженатый заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу: а женатый заботится о мірскомъ, какъ угодить женв. Есть разность между замужнею и дввицею. Не замужняя заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу, чтобъ быть святою и теломъ и духомъ; а замужняя заботится о мірскомъ, какъ угодить мужу и міру. Говорю это для вашей же пользы, не съ темъ, чтобы наложить на васъ узы, но чтобы вы благочинно и непрестанно служили Господу безъ развлечения, отложивъ всякое нынъ житейское попечение" (1 Корино. гл. 7). . Самъ Христосъ мужьямъ и женамъ, юношамъ и дъвамъ, возгласниъ: "блажени чистія сердцемъ, яко тія Бога узрять. Аще вто хощеть по Мив идти, да отвержется себе и возьметь кресть свой и по Мив грядеть. Иже любить отца или натерь паче Мене, нъсть Мене достоянъ. И иже любитъ сына или дщерь паче Мене, нъсть Мене достоинъ. И нже не пріиметь креста своего и въ слёдъ Мене грядеть, нёсть Мене достоянь. Обрётый душу свою погубить ю, а иже погубить душу свою Мене ради, обрящеть ю. И всякъ, иже оставить домъ или братьевъ, или сестеръ, ние отца, или мать, или жену, или дътей, имени Моего ради, сторицею пріниеть и животь візчный наслідуеть." По общемъ воспресения "ни женятся, на посягають, но яко ангеля Божін на небеси суть. Будите убо вы совершени, якоже Отецъ вашъ небесный совершенъ есть". И по этому божественному зову многіе сонны не только мужей, но и женъ, отреклись не только міра. . и всего, что въ мірь, но и себя самихъ; отреклись отца и матери и всякихъ семейныхъ привязанностей, чтобы послъдовать за Христомъ, чтобы принадлежать Ему единому всёмъ существомъ своимъ; чтобы умертвить въ себъ ветхаго человъка, а обновленнымъ внутреннимъ духовнымъ человъкомъ сочетаться со Христомъ и облечься въ Него, чтобъ умереть со Христомъ и спогребстись съ Нимъ и воскреснуть въ Немъ.

По этому божественному зову пошли въ слъдъ за Господомъ Марія Магдалина, Марія сестра Лазаря, пошли святыя жены муроносицы, пошли блудницы кающіяся, пошли тысячи тысячь дввъ и женъ подвижницъ и мученицъ, которыя изумили міръ свения подвигами, своимъ самоотверженіемъ, своими страданіями за Хунста, своинъ самоумершвленіемъ ради Христа. Пошли сонны мученицъ, изъ которыхъ каждая "зоветь ко Христу велиниъ гласомъ: Тебе, женише мой, люблю я, Тебе инущи страдальчествую и сраспинаюся и спогребаюся крещению Твоему, крещению кровію, да царотвую въ Тебъ, и умираю за Тя, да и живу съ Тобою, почему и пріими меня, яко жертву непорочную, пожершуюся Тебъ". Пошли за Христомъ сонны подвижницъ, которыхъ подвиги самоумерщвленія по своей продолжительности были ение более тяжки, а по своей непреклонности, при удобопреклонности плоти и духа ко грёху, еще болёе высоки, чёмъ кратковременныя страданія мучениць, каковы напримъръ поражающіе подвиги самоумерщвленія преподобной Маріи Египетской, какъ и другихъ преподобныхъ матерей, многіе годы день и ночь предстоявшихъ и предстоящихъ на служении Господу, и въ храмахъ Божінхъ и по уединеннымъ кельямъ, въ пустыняхъ и въ горахъ, и въ вертепахъ и въ пропастяхъ земныхъ. Пошли и идутъ за Христомъ многіе сонмы женъ и дёвъ, которыя, храня себя въ цвломудрія и чистотв, отказавшись оть всяхъ радостей естественной семейной жизни, всецело посвящають себя деламъ христіанскаго мидосердія и самымъ тяжкимъ, а неръдко и стращнымъ подвигамъ служения страждущему человъчеству, служения на поляхъ брани, въ дышащихъ заразою госпиталяхъ, въ самыхъ темныхъ, грязныхъ, зловонныхъ и ужасныхъ притонахъ, гдъ томится нищая, немощная, неръдко развратная, отталкивающая, зловонная всякою духовною и вещественною вонью, пугающая своею грязью благовоспитанное чувство низшая наша братія, п все это выносять съ неслыханнымъ въ языческой древности мужествомъ, твердостью и самоотверженіемъ, только ради Христа, чтобъ услышать въ грозный часъ смерти и послъдняго суда сладчайшій гласъ Христовъ: алкаль, жаждаль Я, въ темницъ. былъ, боленъ былъ и вы послужили Мнв въ лицв сихъ братій Монхъ меньщихъ.

Видълъ ли, слышалъ древній языческій классическій міръ, мечталось ли высшимъ и лучшимъ языческимъ мудрецамъ, хотя бы то Платону и Цицерону, что-либо подобное идеалу христіанской женщины!

А современный идеаль современной женщины далеко ли въ своемъ развити ушелъ выше идеала женщины, принесеннаго христіанствомъ? Увы! Современныя женщины отважно протягивають свои руки въ запретному древу познанія добра и зла. Смело срывають запретный плодъ,-не яблово, хотя и символяческое райское, однакоже настоящее древесное яблоко, какое вкусила праматерь наша Ева, а запретный плодъ въ разныхъ смыслахъ, по смыслу древнихъ еретиковъ, и прежде всего по всеобъемлющему коварному внушенію змія искусителя: "не смертію умрете, а будете яко бози вёдуще". Смёло заявляють свое право наряду съ мущинами, познать не одно добро-это скучно, это-противная односторонность, а и зло. Кто сметь запрещать имъ всестороннее развитие? Прочь институтская наивность, граничащая съ невъжествомъ, долой дввичья самозамкнутая стыдивость, вывёска узкой ограниченности и тупости; современныя геронни хотять познать все, выпить чашу до дна, пусть тамъ будеть горечь, пусть тамъ будетъ ядъ, пусть на днё тамъ гнёздится самая смерть. Онв хотять быть людьми вполнв смвлыми, развитыми, отважно завоевывающими для себя всё права жизни, всв человвческія права, чтобъ ничто человвческое не было имъ чуждо. Даже больше, хотять быть богами или богинями, да не теми, какими мнили себя напитанныя романтизмомъ женщины XVIII философскаго энциклопедическаго въка, а богинями по духу нашего реальнаго, матеріальнаго вёка, по вкусу современной философіи, по которой выше развитой женщины божественная природа не производила ничего. А Богъ на небъ? "Излишнее всегда" (увъряють онъ себя), "старое особенно теперь понятіе". А судъ за гробомъ? - "Пугало простецовъ" (ободряютъ онъ себя). А смерть въчная? - "О! зовемъ тебя", кличутъ онъ ее, "какъ упокоеніе отъ треволненій жизни, какъ сладкій покой небытія! Самая жизнь", плачутся онв, "даръ напрасный, даръ случайный, жизнь зачемъ ты намъ дана? А какъ судьбою тайной жизнь на казнь обречена, на казнь роковой борьбы за существование, то самая разумная забота прожить свою весну жизни какъ можно веселъе, бодръе, свободнъе: ибо она отцвътеть и не воротится. Пусть цвёты цвётуть весной: ихъ цвётеніе явиствительно лучшая краса жизни". А сказано: "въ болъзнъхъ родиши чада?" "Что дълать?" возражають онв. "естественный, хотя и не всегда пріятный законъ, который можно всячески обойти". А сказано: "къ мужу твоему обращение твое, и той тобою облагодати будеть?" "Это увидимъ", отвъчають онъ, "времена всяческаго рабства и деспотизма уходять невозвратно". Мечтають о независимости многознанія и положенія, о свободной широкой двятельности, о роляхъ Семирамидъ и Аспазій. Но забывають, что таковыхъ историческихъ звъздъ первой величины, яркаго, хотя и сомнительной чистоты блеска, подозрительной хотя и громкой славы, только и было что две, три, четыре и не боле десяти-двадцати на всемъ пространствъ исторіи, огромное же большинство ихъ страстныхъ подражательницъ, которыхъ такъ много развелось въ наши дни, оканчивають обыкновенно самою узкою и жалкою двятельностью, всего менве славною, всего чаще позорною, а въ послъдніе дни иногда и ужасно преступною, какъ кончила злосчастная П-ая, да и другія. Мечтають объ устройствё фаланстерій, своихъ особыхъ раевъ на землё. И тогда-то думають наступить золотой вёкь на землё. Дикая мечта, которая еще больше окажется несбыточной очевидною мечтой въ будущемъ, когда средства благоденствія людей на землѣ истощатся, а борьба за существование при оскудении любви христіанской жестово обострится. Не хотять быть христіанвами, чтобъ не быть рабынями, смъшивая одно съ другимъ, христіанство съ порабощеніемъ и униженіемъ женщины! Отъ успѣховъ науки дожидаются полнайшаго освобожденія оть фиктивныхъ по ихъ ученію долговъ. А обожаемая ими наука напомнить имъ, какъ и напоминаеть уже, что развитие женщины въ своемъ восхожденіи вверхъ кончило христіанствомъ, христіанскимъ идеаломъ женщины; а прежде того дъйствительно женщина была рабыней даже у образованнъйшихъ народовъ, не только у дикарей. А прежде того была многомужницей конечно у дикарей. А прежде того была достояніемъ общины конечно у грубыхъ дикарей. А прежде того была даже просто скотомъ другаго пола конечно у грубъйшихъ, потерявшихъ образъ Божій, оскотинившихся дикарей. Не объ этомъ зи мечтаетъ, не туда зи направляется и современная передовая женщина? Не туда ли влечеть она за собой и другой полъ? Впрочемъ въ современной сумятицъ суемудрія не разберешь, кто кого влечеть. Явно только, что скрываясь отъ Бога, отъ Его всевидения, въ листвіе смоковное своего скептицизма и пустомыслія, современные передовые люди, мущины и женщины влекуть другь друга къ такой безднѣ униженія и ниспаденія, что должно чаять со страхомъ—самъ Богъ, ставъ надъ этою бездною, когда "духъ Его уже не имать пребывати въ человѣцѣхъ сихъ, зане суть плотъ", загремитъ надъ нею страшнымъ гласомъ уже не милосердія и жалости, какъ надъ падшимъ Адамомъ: "Адаме, гдѣ есн?" а только правосудія и отвращенія: гдѣ вы тамъ всѣ?! и не для того загремитъ, чтобы вызвать ихъ изъ бездны, какъ падшаго Адама, а чтобъ отворить дно ея и попустить человѣчеству бренному и грѣшному, тяготѣніемъ собственнаго влеченія, упасть на дно адобо. "Отыдите отъ Мене... И Азъ вашей погибели посмѣюся". Аминь.



88

## ОТВЪТЪ Г. ПРОФЕССОРУ ЛЕБЕДЕВУ

на новую вго книгу "ИЗЪ ИСТОРІИ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ ІУ и У Въбла". Москва. 1882 года.

Плодовитый профессоръ Московской духовной академія г. Лебедевъ, уже два раза дававшій русскимъ читателямъ сочиненія относящінся въ исторіи Вселенскихъ Соборовъ 1), публикуеть о выходъ въ свъть новой книги, написанной имъ: "Изъ исторіи Вселенскихъ Соборовъ IV и V въковъ". Въ предупреждение читателей, еще незнакомыхъ съ этою книгой, прежде всего нужно сказать, что ея содержание совершенно не соотвётствуеть 38главію. Для выясненія исторіи Вселенскихъ Соборовъ она собственно ничего не можеть дать. Въ ней авторъ старается, насколько удачно-увидимъ, представить лишь матеріалъдля харак теристики моей литературной дёятельности, монхълитературныхъ пріемовъ, выразившихся преимущественно въ сочиненія . Редигіозныя движенія на христіанскомъ востокъ въ IV и V вѣкахъ". съ нъкоторыми общими заключеніями о моемъ мышленіи. воемъ нравъ, моей натуръ и т. под.

Книга г. Лебедева составилась изъ статей, напечатаннысь въ трехъ книжкахъ академическаго изданія, именуемаго Твореніями святыхъ отцевъ, и написанныхъ въ опроверженіе моихъ критическихъ замъчаній на докторскую диссертацію г. Лебедева о Вселенскихъ Соборахъ VI и V въковъ <sup>3</sup>). Г. Лебедевъ остался

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Исторія четырехъ посайднихъ Вселенскихъ Соборовъ" 1876 г. "Вседенскіе соборы IV и V въковъ" 1879 г.

<sup>\*)</sup> Мон крятическія замѣчанія печатались въ "Правослявномъ Обозрѣнія" 1880 и 1881 года, и затѣмъ въ очень незначительномъ количествѣ экземпляровъ изданы отдѣльною книжкой подъ заглавіемъ "Религіозныя дняженія на хгистіанскомъ востокѣ въ ІУ и У вѣкахъ".

очень недоводенъ этими замъчаніями. Ему показадось, что я янбять въ виду-унизить его, уронить его честь (25 стр. новой книги г. Лебедева), покалуй-подвести его подъ отвётственность Ш Отдъленія (стр. 5) и подъ церковную анавему (стр. 241). Читателянъ "Православнаго Обозрвнія", на страницахъ котораго печатались мои замвчанія, болве чвиз кому-нибудь можеть быть известно. что эти замечания составлены были съ полнымъ спокойствіемъ и безпристрастіемъ, съ возможною сдержанностью и снисходительностію, со всякимъ стараніемъ о томъ, какъ бы слишкомъ откровеннымъ и строгимъ сужденіемъ о диссертація **г.** Лебедева не причинить какого-либо практическаго вреда ея автору. Что касается до намека г. Лебедева на то, будто я своею рецензіею имѣлъ въ виду обратить на него внимание III-го Отдвленія, то, не говоря уже о томъ, что моя литературная и практическая двятельность, кажется довольно извёстная, никогда не давала повода къ предположениямъ подобнаго рода, въ данномъ случав такое предположение твиъ менве могло имвть мвсто, что въ докторской диссертаціи г. Лебедева нътъ ни малъйщаго отношенія къ твыъ предметамъ, которые подлежать ввдёнію учрежденій, подобныхъ Ш-му Отделенію. Что касается до предположенія г. Лебедева о томъ, будто я своими критическими замъчаніями имвлъ въ виду навлечь на него церковную анаеему 3), то опять-таки, не говоря уже о томъ, что церковная анаеема въ настоящее время совсемъ почти не употребляется, г. Лебедеву, какъ церковному историку, должно быть извъстно, что эта крайняя ввра въ пресвчению вліянія дожныхъ ученій и въ древней церквя употреблядась только въ особенныхъ случаяхъ, когда со стороны приверженцевъ такихъ ученій выказывалось въ нихъ крайнее упорство, когда такія ученія привлекали къ себъ цълыя парти послёдователей, готовыхъ изъ-за нихъ отдёляться отъ церкви, и когда наконецъ церковною властію бывали испытаны напередъ и оказывались недъйствительными всякія предварительныя и болёе мягкія мёры къ вразумленію заблуждающихся и злонамъренныхъ лжеучителей. Въ данномъ случав ничто подобное не могло имъть примъненія. Еслибы въ сочиненіяхъ г. Лебедева и двиствительно оказались какія-либо неправыя мненія, подвергать за нихъ анасемъ г. Лебедева, по нашему разумънію, еще не слъдовало бы. Вопервыхъ потому, что г. Лебедевъ въ своихъ мнёніяхъ вовсе не выказываеть непреодолимаго упорства; напротивъ онъ въ однихъ сочиненіяхъ весьма легко отказывается отъ того, что было высказано имъ въ другихъ. Во-

38\*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это предположение выведено изъ того, что мои замѣчания противъ послёднихъ главъ сочинския г. Лебедева изложены въ 12 пункталъ нодобно (будто бы) 12 аназематизмамъ Кирилла Александрийекаго противъ Несторія!!

вторыхъ мнѣнія г. Лебедева, сколько извѣстно, особенно значительнаго распространенія не имѣютъ и едва ли способны правлечь къ себѣ такихъ горячихъ приверженцевъ, которые готовы были бы изъ-за нихъ не то что уже отдѣлиться отъ церкви, но даже и отказаться отъ какихъ бы то ни было привиллегій по духовному вѣдомству. И въ третьихъ, еслибы церковная власть нашла нужнымъ принять какіи-либо мѣры въ вразумленію г. Лебедева и его послѣдователей, то безъ сомнѣнія, прежде примѣненія крайней мѣры осужденія и отлученія, ею употреблены были бы и оказались бы на сей разъ вполнѣ достаточными болѣе легкія предварительныя мѣры обузданія и исправленія.

Вообще это дело до меня не касается. Какъ частный человъкъ. лишь нъсколько занимающійся тою наукою, въ области которой г. Лебедевъ производитъ свои изслъдования, я не только о церковномъ значения, но и научномъ достоинствъ докторской диссертаціи г. Лебедева не прежде счель нужнымъ высказать свое суждение, какъ тогда, когда приговоръ высшаго учебнаго учрежденія (справедливый или несправедливый-не будемъ и теперь говорить объ этомъ) о даровании г. Лебедеву высшей ученой степени и соединенныхъ съ нею служсбныхъ преимуществъ уже быль утверждень высшею церковною властію. Г. Лебедеву мотивы, руководившіе меня въ этомъ елучав, были хорошо извъстны, п вслёдствіе этихъ-то мотивовъ мои критическія замъчанія по отношенію къ его книгъ и явились нъсколько запоздалыми (за это г. Лебедевъ, кажется, долженъ былъ бы благодарить, а не упрекать меня, какъ дълаетъ онъ въ предисловін къ своему новому сочинению). По этому же самому и при составлени своихъ критическихъ замътокъ я старался не только строго держаться чисто научной почвы, но и самыя научныя сужденія о различныхъ мнёніяхъ г. Лебедева выражать какъ можно сдержаннъе и осторожнъе, чтобы какимъ бы то ни было ръзкимъ или неосторожнымъ словомъ не подать повода въ какимъ-либо неблагопріятнымъ для г. Лебедева практическимъ послъдствіямъ. Поэтому и при разборъ совершенно несостоятельныхъ мнѣній г. Лебедева, я старался высказывать свое суждение о нихъ въ возможно снисходительной формъ, общее неныгодное впечатлъніе отъ его книги старался, сколько возможно, смягчить указаніями на лучшія стороны таланта и литературной двятельности г. профессора <sup>4</sup>), изъ самой разбираемой книги старался выбрать и выставить на видъ все лучшее, все сколько-нибудь цвиное (какъ ни мало въ книгъ такого), обратить вниманіе читателя на каждую страницу-чуть не на каждую строку, дающую сколько-нибудь

<sup>4)</sup> См. напр. самое начало мовхъ крытическихъ замѣчаній, также стр. 63, 64, 66, 67 и др.

пънный научный матеріаль или вызывающій на серьезное размышленіе факть, выводь и т. д. <sup>5</sup>). И за все это хоть бы единое слово въ благодарность сказаль г. Лебедевъ въ своей новой книгъ...

Напрасно поэтому, совершенно напрасно г. Лебедевъ мон критическія замъчанія на его докторскую диссертацію старается вывести изъ какихъ-то иныхъ мотивовъ, помимо интереса чистой истины. Напрасно въ чисто-научную полемику вводитъ онъ совершенно нежелательную здёсь рёчь о Ш-мъ Отдёлении и церковныхъ аназемахъ. По всей въроятности онъ думаетъ этимъ въ глазахъ иныхъ своихъ читателей и почитателей болѣе возвысить значение своей диссертации. Но такой приемъ совсёмъ не въ лицу профессору духовной академіи. Ни въ ка-кихъ отношеніяхъ къ ПІ-му Отдъленію я никогда не былъ и права произносить надъ къмъ бы то ни было церковную анаоему никогда себъ не усвоялъ "). Мои критическія за-ивчанія на диссертацію г. Лебедева чужды были всякихъ практическихъ мотивовъ; никакихъ побуждений къ тому, чтобы въ чемъ нибудь завидовать практическому положению г. Ле-бедева или желать повредить ему—у меня не было и не могло быть. Мои замвчанія псходили не изъ иныхъ какихъ-либо мо-тивовъ, какъ изъ мотивовъ чистаго искренняго убъжденія, изъ уваженія къ высшимъ интересамъ науки и церкви, и ведены были въ предвлахъ чисто научной критики-безъ всякаго старанія забросать автора грязью, опозорить его честь и доброе ранія забросать автора грязью, опозорить его честь и доорос имя, безъ всявихъ ругательствъ и инсинуацій, напротивъ со всъмъ надлежащимъ уваженіемъ къ личности и положенію г. профессора, и со всевозможными смягченіями и ограниченіями въ твхъ случаяхъ, когда о его ученыхъ мизніяхъ и пріемахъ требовалось произнести строгое сужденіе. Мало того и на научныя мизнія и пріемы г. Лебедева я, можетъ быть, не счелъ бы нужнымъ обращать большое вниманіе, не сталъ бы по поводу его диссертація писать цілую свою книгу больше самой диссертація, еслибы въ диссертаціи г. Лебедева отражались только личные недостатки его литературной двятельности. Но диссертація г. Лебедева явилась характернымъ отраженіемъ многихъ воззрвній и тенденцій, широко распространенныхъ въ западной

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Напр. въ разборъ 4-й главы диссертации г. Лебедева.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Можетъ быть, скажетъ вто-нибудь: для чего намъ и распространаться на эту тему по поводу ибсколькихъ незначительныхъ намековъ, брошенныхъ вскользь авторомъ "Исторіи Вселенскихъ соборовъ"? А для того именно, чтобы не повадно было какимъ бы то ни было авторанъ бросать вскользь намени такого рода. Иныхъ предметовъ намеками затрогивать не годится, а если есть поводъ говорить о нихъ, нужно говорить прямо и доказательно. И пропускать даромъ намени такого рода не слёдуетъ. Нужно прежде всего устранить въ полемикъ эту сторону дъда, чтобы послъ уже и не касаться ея.

церковной исторической наукъ, начинающихъ проникать и въ нашу литературу, но въ существе дела весьма сомнительныхъ. ни на чемъ твердо необоснованныхъ, строго научно непровъренныхъ, и мало подходящихъ къ основамъ нашей православной перковно-исторической науки. Мив казалось, что на эти воззрвнія и тенденцій въ нашей церковно-исторической литературь. должно быть обращено серьезное критическое внимание, и я воспользовался книгою г. Лебедева, чтобы высказать по этому предмету, что могъ съ своей стороны. Вотъ что было для меня главнымъ мотивомъ къ составлению критическихъ замъчаний по поводу диссертаціи г. Лебедева, какъ заявилъ я объ этомъ въ самомъ началъ своихъ замъчаній (см. внигу "Религіозныя дви-женія" стр. 3, также стр. 34, 35, 45 и дал.). И вотъ почему многое въ моихъ замвчаніяхъ относится не прямо къ г. Лебедеву, направляется такъ-сказать дальше его книги-противъ самыхъ источниковъ, изъ которыхъ выходять усвоенныя имъ воззрвнія и тенденціи. Мы охотно ввримъ, что г. Лебедевъ усвонлъ себѣ эти воззрѣнія и тенденціи не вполив сознательно, не давая себъ яснаго отчета о томъ изъ какихъ началъ онъ выходятъ, и что подъ ними можетъ скрываться 7). Равнымъ образомъ мы никакъ не имвли въ виду привлекать г. Лебедева въ отвътственности за то, что не имъ самобытно намышлено, и до чего онъ въ развитіи усвоенныхъ имъ воззрвній не додумался (стр. 7 и дал.). Но мы считали нужнымъ указать на то, какой характеръ. и какую научную цёну пивють подобныя воззранія п тенденцій. Напрасно поэтому г. Лебедевъ и принимаеть на свой счеть то, въ чемъ онъ считаетъ себя неповиннымъ и что направлено собственно не противъ его диссертации, а противъ кое-чего по ваянве его лиссертации.

Вмёстё съ тёмъ, при разборё диссертаціи г. Лебедева, мнё хотёлось высказать нёсколько собственныхъ мыслей о томъ предметё, котораго она касается: "О религіозныхъ движеніяхъ на христіанскомъ востокъ въ IV и V вёкахъ". Воть почему въ моихъ критическихъ замёчаніяхъ не столько критики, сколько положительнаго содержанія,—и моя книга "О религіозныхъ движеніяхи IV и V вв." уже никакъ не менёе диссертаціи г. Лебедева представляется самостоятельнымъ изслёдованіемъ того предмета, котораго она касается. На эту сторону дёла въ разборё моей книги г. Лебедевъ не обращаетъ почти никакого вниманія, Можетъ быть мысли и предположенія высказанныя мною неде-

<sup>9</sup>) Въ началъ 6-й страницы г. Дебедевъ жалуется на то, что я отънскалъ въ его книгъ такое, о чемъ онъ и самъ не догадывался". На стр. 15 онъ съ провіею говорить, что можетъ быть смыслъ его возарівній мив понятиве, чёмъ ему самому", Что же, это бываеть иногда!

статочно развиты, мало подтверждены прямыми историческими указаніями, и вообще довольно поспішно изложены въ журнальныхъ статьяхъ, все-таки вызванныхъ вибшиямъ поводомъ: но такъ какъ эти мысли были плодомъ самостоятельнаго изучения предмета, такъ накъ многихъ изъ этихъ мыслей мнв не приходелось встричать въ другихъ сочниенияхъ русскихъ и иностранныхъ, и такъ какъ у меня не было надежды когда-либо обстоятельные раскрыть эти мысли въ особомъ вполны обработанномъ научномъ трудв, да и два раза возвращаться въ одному и тому же предмету не хотвлось: то я и счель не лишнимъ высказать эти мысли при разбор' диссертаціи г. Лебедева, хотя краткохотя въ иныхъ мъстахъ безъ достаточнаго распрытія и под-. твержденія, а въ иныхъ только намеками-въ томъ соображеніи. что и въ такомъ виде они могутъ пригодиться кому-нибудь при самостоятельномъ изслидования того же предмета. И мон соображенія не оказались напрасными. Какъ видно изъ послёдней книги г. Лебедева, и на него самого многія соображенія, высказанныя въ моей внигв, имвли ивкоторое вліяніе.-кое надъ чвиз застачили его задуматься, кое-что вновь прочитать и изучить, кое въ Темъ сиятчить свои прежнія интиня, кое оть чего отказаться \*). ввиъ болёе можно надбяться, что на эту сторону монхъ замёчаній будеть обращено вниманіе другими изследователями, не нивющими оснований быть, подобно г. Лебедеву, продубъжденными противъ моей личности и моей вниги. И я уже нибю нъкоторые отзывы о моей книге въ этомъ смысле не только отъ русскихъ ученыхъ, но и изъ-за границы...

На всѣ эти наиболёе существенныя стороны моей книги г. Дебедевъ въ своемъ разборѣ ея не обращаетъ никакого вниманія, но исходя изъ того представленія, что я писалъ замѣчанія на его диссертацію только по личнымъ побужденіямъ— съ цѣлью броситъ въ него грязью, онъ весь научный споръ возникшій между нами сводитъ исключительно на личную почву и старается собрать какъ можно болѣе грязи, чтобы забросать ею мою личность и мою книгу.

Скучно и противно вести споръ на этой почей, тёмъ более, что я не имъю никакихъ основаній опасаться за твердость своей общественной и литературной релугаціи, камовы бы ни были нападенія на нее со стороны г. Лебедева. И мнё уже извёстно, что

<sup>•)</sup> Это яснёе будеть показано ниже. Къ сожалищію сильное (и понятное впрочемъ) предубяжденіе г. Лебедева противь меня на могло позволить ему воспользоваться моним замёчаніями полиёе, какъ это модло бы быть придругихъ отношеніяхъ по мий. Со многими моним мыслями и доводами г. Лебедевъ какъ будто и изъявляетъ готовность согласиться, но туть же, изъ за самолюбія и упримства настанваетъ и на своихъ прежнихъ мийніцхъ, ирямо противорёчащихъ мониъ.

уъ мнёній серьёзныхъ людей, читавшихъ направленныя противъ меня статьи г. Лебедева (еще въ "Твореніяхъ Св. Отцевъ"), отатьи эти привесли вредъ не мнё, а ему, повредили ему гораздо болёе, чёмъ сколько могли повредить мон критическія замёчанія на его диссертацію. Мнё поэтому не хотёлось было и совсёмъ отвёчать на его выходки противъ меня. Лишь особенно усердныя публикаціи г. Лебедева о своей повой книгё и вниманіе къ нёкоторымъ изъ читателей, желающихъ слёдить за возникцимъ между нами споромъ, но не признающихъ себя способными рёшить, ито правъ въ этомъ спорѣ, побуждаютъ меня дать холя праткіе отвёты на главныя изъ обвиненій, высказываемыхъ противъ меня г. Лебедевымъ.

Онъ прежде всего старается поставить на видъ читателямъ, что въ внигв моей нътъ новаго оригинальнаго, что я въ ней только повторяю и припоминаю старое <sup>9</sup>). Въ отвътъ на это я прежде всего могу сказать, что, приступая въ замъчаніямъ на диссертацію г. Лебедева, я и не объщаль въ нихъ чего-либо особенно новаго (см. "Религіозныя движенія" стр. 6); и вообще я совершенно не расположенъ выставлять на показъ новость и оригинальность своихъ воззрёній и выводовъ даже и въ тёхъ случаяхъ, когда мнъ дъйствительно приходится сказать что-нибудь такое, чего у другихъ не было говорено. Напротивъ миз всегда бываеть особенно пріятно, когда мои посильно самостоятельныя занятія предметомъ приводять меня къ воззрёніямъ и выводамъ въ существъ дъла согласнымъ съ издавна утвердившимися основами православной богословской и церковво-исторической науки. Но что развитие и объяснение частныхъ вопросовъ на этихъ основахъ, такая или другая формулировка воззрѣній и выводовъ бываетъ у меня не повтореніемъ чужаго, не заимствованіемъ изъ готовыхъ книжекъ, а дёломъ самостоятельнаго изолъдованія и убъжденія, я могу ручаться въ этомъ гораздо съ большимъ правомъ, чъмъ г. Лебедевъ 10). Въ данномъ случав

<sup>•)</sup> Объ этомъ много разъ говорится въ внигѣ. Припоминаемъ страницы: 6, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>(10</sup>) Г. Лебедевъ старается по мъстамъ уличить меня въ заимствованіяхъ, но совершенно неудачно. Въ началъ своей книги (стр. 6) онъ говоритъ, будто я въ свояхъ замъчаніяхъ на его диссертацію до буквальности схожусь съ г. Матвъевымъ, также писавшимъ противъ означенной диссертаніи. Не знаю, отчего бы это могло проязойти. Статью г. Матвъева (кажется-быза не одна статья) я читалъ за полгода до составленія свояхъ критическихъ замъчаній, но въ самыхъ замъчаніяхъ ничего не думалъ у него заимствовать. Мъстахъ въ двухъ (стр. 59, 35) г. Лебедевъ предполагаетъ, что я заимствовалъ свои мысли у Гефеле, но это такія мысли, къ которымъ я могъ прійти совершенно помимо Гефеле. Въ первой главъ своей книги (стр. 26) г. Лебедевъ высказалъ предположеніе, что мое миѣніе о происхожденій константинопольскаю символа составнися подъ вліяніемъ статьи Гарнака, на-

нусть люди хорошо энакомые съ литературой того предмета, о которомъ у насъ идеть споръ съ г. Дебедевымъ, безпристрастно рыпать, где больше высказано новаго и самостоятельного по этому предмету, въ докторской ли диссертаціи г. Лебедева или въ моихъ критическихъ замъчанияхъ на нее. Со стороны же г. Лебедева въ настоящемъ случав, представляется совершенно непонятнымъ то, вакъ это онъ съ одной стороны старается увърить читателей, что я только повторяю и припоминаю стеренькое, а съ другой двлаетъ инв упреви въ томъ, что я слишкомъ оричналсничаю, что я не люблю думать такъ, какъ думаютъ бругіе. что я имью обыкновеніе утверждать, что отрицають друие, отрицать, что утверждается большинствомь 11). (Желательно знать, кого это дружила г. Лебедевъ разумветь, и какому это большинству онъ совътоваль бы мна сладовать?...) Трудно тавже согласить эти упреки въ повторении стараго съ другими упреками, делаемыми мис г. Лебедевымъ-, въ излитией научной порывистости, въ чрезмюрномъ желании пронивать въ самую суть двла, въ недовольстве темъ, что предлагается (?) въ начестве врайняго (?) научнаго результата (сгр. 126, также стр. 260-261), въ стремления изслъдовать вопросы очень любопытные и интересные, но на которые въ наукъ досель нъть прамаго и удовлетворительнаго отвъта (стр. 211)" и т. нод.

Делёе г. Лебедевъ упрекаетъ меня въ томъ, что, не довольствуясь непосредственнымъ воспроизведениемъ историческихъ данныхъ, я очень люблю пускаться въ область общихъ воззрёній, теорій, гипотезъ, анелогій, "разныхъ комбянацій"<sup>12</sup>) и т. п. Въ этомъ пожалуй я могу сознаться. Но, не говоря здъсь о личныхъ особенностяхъ и склонностяхъ, на этотъ упрекъ я могу

нечатанной во 2-мъ изданія энциклопедія Герцога. Но далее въ 5 й главѣ того же сочиненія онъ самъ заявляетъ, что мое мивніе о консталтивопольскокъ символё совсёмъ иное, чёмъ миёніе Гариака. (И признаюсь г. Лебедеву, я доселё не читалъ статьи Гариака о константинопольскомъ символё, за неимёніемъ у себя 2-го изданія энциклопедія Герцога). На стр. 27 и 28 г. Лебедевъ старается даже увѣрить читателей, будто я у него заямствовалъ свои мысли о харантерё толузріанетва и значенія нижейскаго символа въ церкви. Но о полуаріанетвё мое миёніе (какъ будетъ ноказано ниже) и не совсёмъ такое, какъ у г. Лебедева. Что касается до значенія нижейскаго символа (что онъ "былъ дорогъ учителямъ церкви, какъ твердое и точное навлучшее выраженіе православной истины"), то, если бы я и не зналъ инчего, кромѣ правоснавного катехтвиса; миё не было бы надобности заиметвовать это миёніе у г. Лебедева.

<sup>11</sup>) Замёчательно, что эти взаимно противорёчащіе упрека мнё, будто я любию провозглашать истины старыя и очень старыя и вмёстё съ тёмъ черезчуръ оригинальничать, ставится у г. Лебедева какъ разъ одниъ подлё другаго. См. 5 страницу его иниги. Упрекъ въ оригинальничаны также на стр. 236.

<sup>12</sup>) Объ этомъ также много разъ говорится у г. Дебедева; особенно онъ старается язвить меня "развыми комбянаціями". См. стр. 60, 61, 71, 95...

замётить слёдующее: 1) Совершенно обходиться безъ общихъ возэрвній и разныхъ комбинацій, ограничиваясь непосредственнымъ изученовъ и воспроизведеность историческаго матеріала, нев кажется, не можеть ни однив историкъ, сколько-инбудь сознательно относящійся въ изучасному низ предмету и натеріалу. 2) Я лично имъю обыкновеніе пускаться въ область общихъ идей и разныхъ комбинацій тогда, когда этого требуеть самый исторяческій матеріаль, самыя непосредственно изслёдованныя ианныя, которыхъ безъ того осмысинть и освътить невозножно: я совершенно не сочувствую твиъ изсладователямъ, которые приступая къ обработкъ извъстнаго историческаго натеріала, уже нопередъ ищуть для освъщенія его общей ндеи въ готовыхъ книжкахъ или где бы то ни было на стороне, а не въ самонъ изучаемомъ матеріалъ, и потомъ измысливъ или у кого-либо заимствовавъ такую идею, стараются насильственно прилаживать ее въ историческому натеріалу, иснажая твиъ харавтеръ этого матеріала (см. объ этомъ на 60-62 стр. вниги "Религіозныя ивиженія" и т. д.); 3) Пускаясь неръдко, по овойству и уназанію самыхъ историческихъ данныхъ, въ область общихъ соображеній и гипотевъ я всегда стараюсь различать между твиъ, что можно утверждать съ увъренностью на основания твердо установленныхъ фактовъ, и тънъ, о чемъ можно судить только предположительно по невілясненнымъ и отрывочнымъ признажамъ. Объ этомъ, если припоминитъ г. Лебедевъ, я еще на докторскомъ моемъ диспутв говорилъ ему или другому моему оппоненту. Поэтому то я въ ниыхъ случаяхъ высказываю не совсемъ твердо такія предположенія, которыя еще не получиля для меня полной ясности, и стараюсь двлать разныя оговорки и ограничения къ высказываемымъ мною общимъ воззрвніямъ, если замвчаю, что не всё относящіяся къ нимъ частности естественно подходять подъ нихъ. Г. Лебедевъ и въ этомъ меня упрекаетъ: но, я думаю, напрасно. Осторожность подобнаго рода и ему не мъшало бы усвоить себв... 4) Упрекая меня въ навлонности строить "разныя комбинаців", г. Лебедевъ ужели не сознаеть того, что и его собственная, (т.-е. усвоенная имъ) основная ндея всей его диссертація о вліянія направленія александрійской и антіохійской школъ на религіозные споры IV ввка и догнатическую двятельность вселенскихъ соборовъ, есть нечто иное, какъ коибинація и притомъ такая, для которой прямыхъ непосредственныхэ указаній въ самыхъ источникахъ разсматриваеной эпохи никаних нельзя найти, комбинація притомъ весьма искусственная, очень далекая отъ того историческаго матеріала, къ которому оне привязывается, --- и у тахъ писателей, которые пользуются ею наиболье совнательно, имвющая нехорошую тенденцію 13).

<sup>13</sup>) Объ этонъ то и говорилось въ ноей инигв на стр. 45-48.

ż

Еще г. Лебедевъ дъластъ мнъ тотъ упрекъ, что я высказываю сеон положенія и предположенія голословно, не подтверждая ихъ надлежащими доказательствами и указаніями на источники 1\*). И въ этомъ гръхъ по отношению въ сочинению, о которомъ ндетъ, ръчь, я могу признать себя виноватымъ въ извъстной стецени. . Желая высказать по поводу диссертаціи г. Лебедева свои мысли. о томъ же предметв, я долженъ былъ воснуться такой массы частію лишь только нам'яченныхъ, а частію и совсёмъ нетронутыхъ г. Лебедевымъ, сторонъ дъла и вопросовъ, что если бы все это развивать вполна обстоятельно и подтверждать подробными указаніями и ссылками на источники, пришлось бы написать въ пять или десять разъ больше того, чёмъ сколько я написалъ (какъ и объ этомъ сказано у меня въ самомъ предисловія къ критическимъ замёчаніямъ), или скорёе и совсёмъ ничего не паписать, потому что отдавать на это дело столько труда и времени, при многихъ другихъ занятіяхъ, я не могъ. (Да и безъ того г. Лебедевъ мою критику на его диссертацию въ одной своей статъв назвалъ монстръ-критикой). Поэтому я и вынужденъ былъ въ раскрытін многихъ сторовъ дёла ограничиться лишь общими положеніями и даже намеками, безь подробныхъ разъясненій и доказательствъ. Я желалъ предложить свои мысли и предположения вниманию не новичковъ, которымъ нужно съ азбуки разъяснять всякій вопросъ, а людей науки, которые сами хорошо знакомы съ разсматриваемымъ предметомъ и съ историческими источниками къ нему относящимися, которые. сами могли бы и провършть согласіе монхъ мыслей и предположеній съ источниками. Найдуть они эти мысли и предположенія стоющими вниманія и развитія-хорошо, не найдуть-высказанное мною во всякомъ случав не повредить двлу. Такъ называемая внёшняя ученая аргументація-всякія ссылки и цитаты несомнённо должны бы придавать большую силу всякому научному положению. Но въ настоящее время подыскивать такія ссылки и цитаты, и преимущественно по вопросамъ уже избитымъ и инъніямъ неоригинальнымъ, переписывать ихъ изъ одной книги въ другую становиться дёломъ не особенно труднымъ. И этимъ пріемомъ аргументація пользуются многіе псевдо-ученые лишь для приданія пущей важности своямъ не особенно цённымъ произведеніямъ и для доказательства положеній тенденціозныхъ, односторовнихъ, дожныхъ. Поэтому такіе пріемы и не всегда уже внушають теперь особенное довёріе къ себё. Случается ногда, что иная научная мысль, хотя и пущенная въ ходъ безъ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Этотъ упрекъ также высказывается инв г. Лебедевымъ въ общей характеристикћ монхъ литературныхъ пріемовъ, на стр. 5 и затвиъ много разъ повторяется въ книгв.

большой ученой адматуры, двлается твердымъ достояніемъ науки потому, что знающими людьми принимается какъ мысль соотвътствующая извёстному историческому матеріалу и помогающая его объяснению. А другая мысль, сколько ее ни подтверждай ссылками и цитатами, все-таки не пріймется въ наукв, потому что не объясняеть многихъ другихъ сторонъ предмета и находить себъ противоръчіе во многихъ другихъ данныхъ, не имъюшихъ отношенія къ приведеннымъ ссылкамъ и цитатамъ. Поэтому при относительной краткости времени, какое мнѣ можно было употребить на свои критическія замъчанія, я могъ и не особенно стараться о полноте ссылокъ и цитать. При всемъ томъ людямъ, читавшимъ диссертацію г. Лебедева и мон замъчанія на нее, извёстно, что въ послёднихъ ссыловъ я цитать никакъ не менъе, чъмъ въ самой докторской диссертаціи г. Лебедева. И этого, можно подагать, для "критическихъ замъчаний" весьма достаточно.

· Но г. Лебедевъ упрекаетъ меня еще въ томъ, что и въ твхъ ссыдкахъ и показаніяхъ, какія есть у меня, встрвчаются неточности, невърности, ошибки. И это могло оказаться при относительной спёшности работы и при множестве предметовъ, которыхъ мнѣ приходилось касаться въ "критическихъ замвчаніяхъ". Но оказалось этого по тщательнымъ изысканіямъ г. Лебедева, не очень много. Вопервыхъ большая часть указываемыхъ г. Лебелевымъ неточностей и ошибокъ относится къ такимъ частностямъ, воторыя никакъ не ослабляютъ значенія главныхъ мояхъ положеній и силы возраженій, высказанныхъ мною противъ г. Лебедева. Вовторыхъ эти ошибки и неточности сами по себъ далеко не такъ значительны, какъ старается представить это г. Лебедевъ. Важнъйшія изъ нихъ по признанію г. Лебедева, указываются имъ на 36-47 страницахъ его книги. Въ книгъ "Религіозныя движенія" на стр. 8 при разборѣ извѣстныхъ словъ приводимыхъ г. Лебедевымъ изъ Церковной исторіи Сократа, я цитую ихъ не по той главъ, которую имълъ въ виду г. Лебедевъ, а по смежной съ нею, въ которой впрочемъ также находятся подобныя слова (г. Лебедевъ умолчалъ при этомъ о существенныхъ неправильностяхъ въ примёненіяхъ имъ этой цитаты, указанныхъ мною). На стр. 92 въ примъчани о другой цитатъ г. Лебедева я неправильно указываю ее по русскому переводу Церковной исторіи Өеодорита между твить, какъ г. Лебедевъ цитуеть греческій тексть и не того изданія, съ какого сделанъ русскій переводъ. (Положеніе діла оть того не изміняется, и цитата г. Лебедева и по греческому тексту не даеть того вывода, какой онъ изъ нея дъдаетъ). На стр. 138 я безъ провърки беру извъстіе о путешествія Григорія Нисскаго въ Палестину изъ Патристики Филарета черниговскаго (и не въ ней одной это из-

въстіе представляется съ твиъ сиысломъ, какой взять мною) "автора извъстного неправильностію своихъ показаній", по мивнію г. Лебедева 15), Но сила аргументація, направляемой мною въ этомъ мёстё и въ другомъ на стр. 192 держится далеко не на одномъ этомъ извъстія. На стр. 217 я неправильно будтобы въ словахъ Григорія Богослова: "два Рима-два свътила для вселенной" вижу выражение той же мысли о равенстве стараго и новаго Рима, которое потомъ заявлено въ третьемъ правняв II вселенскаго собора; эта мысль, мнв кажется, буквально дается приведенными выраженіями св. Григорія, хотя даляе онъ и говорить о современномъ ему редигіозномъ удадив Константинополя. На стр. 226 я ошибочно (действительно ощибочно въ этомъ случать) привожу изъ 128 гл. сочинения Іеронима "de viris illustribus" слова о писанія Григорія Нисскаго противъ Евномія, вмъсто того, чтобы указать цитать, относящийся въ написанию его сочинения "о Св. Духв". На стр. 138 я также ошибочно указываю изъ Епифаніева Панарія не ту главу, какую слъдовало указать. На стр. 209 я неточно будтобы перевожу слова тру піотіх въ 1-мъ правилъ 2-го вселенскаго собора словами символо въры хотя такъ переводятся они и въ изданной св. Синодомъ Книгъ правилъ соборныхъ и въ изданномъ Обществомъ Любителей духовнаго просвъщенія толкованіи правиль, и въ Опыть курса церковнаго законовъдънія преосвященнаго Іоанна, — и такъ кажется и должны переводиться по слыслу ричи, ибо вопреки г. Лебедеву можно сказать "никейскій символъ въры", но едва ли можно точно сказать (въ строгомъ смыслѣ) "никейская въра" 16). На стр. 15 я допустилъ опечатку вмъсто XII въка поставилъ XIII, и не поправиль этой опечатки 17. На стр. 132 я 134 я непра-

<sup>17</sup>) Опечатка конечно и на стр. 250 "александрійская или православная партія представительница раціонализма (вийсто) супранатурализма". Не было никакой надобности по поводу этого выраженія, г. Лебедеву (52) недоумивать и спращивать "что это такое", когда оно взято съ 155 страницы его книги.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Неточность многихъ показаній преосвященнаго Филарета мнё извѣстна, и г. Лебедевъ едва ли не въ первый разъ узналъ о ней изъ моей докторской диссертацію о ересяхъ и расколахъ, за что въ своей рецензія на эту диссертацію онъ когда-то и упрекалъ меня также, какъ за критическое отношеніе къ Бунзену и Дёллингеру; но все-таки назвать преосвященнаго Фила рета "авторомъ извѣстнымъ неправильностью своихъ показаній" едва ли можно.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Что я аріанскаго писателя Сабина, упоминаемаго єв восьмой и деятой главать первой книги Церковной исторіи Сократа, называю Сабиномь (какъ въ русскомъ переводъ С.-Петерб. академіи), а не Савиномъ, какъ угодно г. Лебедеву),---это также една ли можно наввать значительнымъ грѣхомъ--сравнительно съ тѣмъ напр., что г. Лебедевъ цитуетъ слова этого Савина отъ имени церковнаго историка Сократа, намѣренно опуская тѣ оговорки, какими сопровождаетъ приведенныя слова самъ историкъ Сократъ и єв десьмой и съ десятой іласалъ. А какія носклицанія повтому поводу расточаетъ противъ меня г. Дебедевъ на 69, 70 и 71 страницахъ своей книги!..

вильно называю (ради праткости ричи) Палестину и Фининію налоазіатскими странами (хотя въ другихъ же ивстахъ отличаю Палестину оть Малой Азіи собственно такъ-называемой, какъ указываеть это самь г. Лебедевъ на 49 стр. своей книги). н поставляю Палестину рядомъ съ Вионніей (г. Лебедевъ пропускаеть при этомъ поставленныя у меня между Палестиной и Виовніся Финикію и Киликію и обходить своимь вниманісиь то обстоятельство, что я поставляю эти страны рядомъ не въ смыслё смежности, а въ томъ смыслё, что они составляють "бляжайшія къ морю (и ближайшія къ Египту) югозападныя страны Азін") Воть главнъйшія изъ ошибокъ, указываемыхъ мив г. Лебедевыиъ 18). Люди болве безпристрастные и спокойные согласятся, что если бы все это и действительно были ошибки и неточности, то эти неточности далеко не такъ значительны, какъ старается представить г. Лебедевъ, и нимало не ослабляють ни сущности моихъ собственныхъ мыслей, ни силы доводовъ, направленныхъ въ мояхъ замвчаніяхъ противъ диссертаціи г. Лебелева.

Г. Лебедевъ упрекаетъ меня также въ неточности нъкоторыхъ историческихъ опредъленій и характеристикъ и въ противоръчіяхъ, будто встръчающихся у меня. Въ примъръ особенно неточныхъ опредъленій овъ указываетъ такія: На стр. 35 у меня говорится объ аріанахъ, что это были "запутавшіеся въ мысляхъ александрійцы и недоразвившіеся антіохійцы". Но кто возь-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Г. Лебедевъ приводитъ эти мон (будто бы) ошибия и неточности для образца въ первой главъ своего сочиненія и называеть яхъ непростительными прихами-вопіющими прихами противь науки, противь истины (стр. 36). Какія длинныя разглагольствія, глумленія надо мною расточаеть онъ по поводу ихъ на цилыхъ десяти страницахъ своей книги, ны объ этонъ не буденъ говорить. Затвиъ г. Дебедевъ указываетъ и еще изкоторыя мон неточности, невърно (будто бы) истолкованныя цитаты и.т. п. въ другихъ главахъ своего сочинения въ особенности въ 3-й и 5-й. Но им не буденъ разбирать всего этого, чтобы нелочами не утомить вниманія читателей. Предоставляемъ людямъ знающимъ двло самимъ разобрать въ спорныхъ явстахъ, ато правъ-я или г. Лебедевъ, и еслибы оказались какія ошибки у меня отъ поспёшности, извинить и поправить меня. Общее замёчаніе мы здёсь сдёлаень только то, что г. Лебедевь часто пользуется противь меня такими историческоми свидетельствами, которыя действительно можно обращать въ ту и другую сторону, смотря по исходной точка, съ какой приходится разсиатрявать эти свидительства. Но дило въ томъ, что у меня подобныя обоюдныя свидетельства никогда не берутся, какъ единственная или главная опора новхъ мивній, в всегда въ связи съ другими болве твердыми и ясными показаніямя. Что касается до того, какъ самъ г. Лебедевъ искажаетъ историчесвія свидительства, пропуская ихъ скозъ фильтръ своей притики (стр. 67 в дал.), иы объ этомъ не кало замёчаній сдёлали въ своемъ разборі его диссертація (и напрасно г. Лебедевъ эти замъчанія считаеть опровергиутыми); не мало подобнаго можно было бы указать и въ новой его книга.... sed sapienti satis!..

неть эти термины (употребляемые нами ириманительно въ терничанъ г. Лебедева) въ связи съ цълынъ рядомъ разсуждений. высказанныхъ нами на стр. 94-107,-тотъ увидить, что они не такъ неопределенны, какъ желаетъ представить г. Лебедевъ. Это совстить не то, что у него-, антіохійцы, усвонвшіе себт александрійскія возэрівнія, и адеясандрійцы принявшіе антіохійское направление" (стр. 35). На стр. 92 я называю древнюю богословскую теорію субординаціонизма алевсандрійскимъ ученіемъ. Г. Асбедевъ напоминаетъ мив (внушая при этомъ, что это следуетъ помнить всякому даже не особенно ученому историку), что изъ западныхъ писателей субординаціонистами были Тертулліанъ и Ипполнть (стр. 43). Ужели г. Лебедевъ думаетъ, что я не знаю этого, когда я говорна объ этомъ еще въ докторской своей диссертація? И ужели при всемъ томъ теорія субординаціонизма не можеть быть названа алевсандрійскою теоріею по преимуществу? Особенно много неточностей и неопредвленностей находить г. Лебедевъ въ моихъ характеристикахъ древнихъ богословскихъ шволъ 1°). Въ харавтеристикъ александрійской школы (на стр. 162 сочиненія "Религіозныя движенія") я приписываю ей между прочимъ стремление приводить въ высшую целостную гармонію частныя редигіозныя истины, раскрывая ихъ во взаниной связи одна изъ другихъ. Г. Лебедевъ находитъ, что эта черта не можеть быть приписана александрійской школъ. такъ какъ она, и то лишь въ извъстной степени, можетъ быть приписана изъ александрійцевъ только Оригену, писавшему сочиненіе "о началахъ", имъющее и то далеко-несовершенный систематическій характерь (кто же въ то время писаль более совершенныя богословскія системы?), а другіе писатели александрійской школы совсвив не писали систематико-богословскихъ сочинений (стр. 128-129). Но развѣ мы не могли харавтеристическую черту, отличающую главнаго представителя школы, указать какъ характеристическую черту этой школы вообще? И разви не понимаеть г. Лебедевъ, что мы говоримъ здъсь не столько объ опытахъ внишей систематизации богословскихъ истинъ, сколько

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Насколько опредёленны относительно этого предмета сужденія самого г. Лебедева можно видёть изъ того, что приступая къ разбору монхъ характеристикъ на стр. 127-й онъ говорить, что вообще въ этой области осязательная опредёленность—*вещь невозможная*, на слёдующей 128 страницё упрекаеть меня въ токъ, что в слишкомъ ясно и опредъленно выразнать существующее въ наувё возэрёніе относятельно характера богословскихъ школъ (авторъ при этомъ самъ называеть его нёмецкимъ возарёніемъ, тогда какъ въ другихъ мёстахъ старается откаваться оть того, что онъ усвонать его отъ нёмцевъ), -а еще черезъ страницу (на стр. 131) говорить, что мон возарёнія на школы влексвидрійскую и антіохійскую не чужды неточности, смутности и лишены подчасъ (?) простой (?) опредвленности.

о стремлении из внутреннему целостному и связному представлению ихъ, которое ни въ какомъ случай не можетъ быть отрицаемо не только у Оригена, но и у Асанасія велинаго, и у Василія великого и у Григорія богослова и у Григорія нисского и можеть быть у другихъ писателей, принадлежащихъ какъ собственно такъ-называемой влександрійской школв. такъ и къ ея азійскимъ отраслямъ-школамъ палестинской и каппадокійской? Этимъ послъднимъ школемъ я приписываю (на стр. 27), сравнительно съ старо-александрійскимъ оригеновскимъ направленіемъ более склонности въ изученою положительныхъ наукъ-асторическихъ, филологическихъ, даже естественныхъ, болве ясности вообще и въ частности-въ различения предметовъ въры знанія, боліве твердости въ пониманіи Свящ. Писанія и въ охраненія церковнаго преданія, --- сравнительно же съ новоалександрійскимъ направленіемъ (выразившимся напр. у Аванасія великаго) болве уваженія къ Оригену и къ греческой философін н литературв. Г. Лебедевъ и по этому поводу осыпаетъ меня остроумными вопросами и возраженіями. Неужели всё указанныя черты въ равной степени принадлежать всъмъ писателямъ палестинской и каппадовійской школы? Нівть, отвізчаемь, не всі всвиъ и въ равной степени; а каждая черта принадлежитъ многимъ, и этого, мы полагаемъ, достаточно для сдвланнаго нами опредвленія и обобщенія; такъ обывновенно составляются асторическія обобщенія и опредівленія. Г. Лебедевъ соглашается съ твиъ, что указанныя черты наиболёе пауть къ извёстнымъ писателямъ каппадовійскимъ-Василію и двумъ Григоріямъ. Но развъ говоритъ онъ, у Евсевія и Акакія (писателей палестинской школы) у этихъ аріанъ (?) было столько же ясности въ различени предметовъ въры и знанія, сколько у Василія и Григоріевъ, столько же твердости въ пониманія писанія и охраненіи преданія? Нёть. отвъчаемъ мы, эти черты взяты нами именно главнымъ образомъ съ Василія и Григоріевъ, а не съ Евсевія и Акакія, но сравнительно съ Оригеномъ (о чемъ собственно и шла у насъ рвчь), можеть быть и Евсевію и Акакію онв могуть быть приписаны въ извъстной степени. Иди развъ Кириллу јерусалимскому, Акакію, Іоанну іерусалимскому, Амфилохію иконійскому можеть быть приписана свлонность къ изучению положительныхъ наукъ-историческихъ, филологическихъ, естественныхъ? Не знаемъ, можетъ или не можетъ быть она приписана этимъ писателямъ; но не ихъ мы и имъли въ виду, говоря объ этой склонности, а главнымъ образомъ Василія великаго, Григорія богослова, Григорія ниссваго, (по отношенію къ наукамъ филологическимъ и естественнымъ), Памфила и Евсевія кесарійскихъ (по отношению къ наукамъ историческимъ). Или развъ можно сказать, что Акакій в Кириллъ ісрусалимскій уважали Оригена,

уважаля греческую философію и литературу? Не знаемъ этого объ Акавіи и Кириллё; но думаемъ, что изъ писателей палестинскихъ уважали Оригена и греческую философію и литературу (болве чвиз новоалександрійскіе писатели IV ввка, о чень собственно и шла у насъ ричь) Памоилъ, Евсевій, вироятно Іоаннъ ісрусалимскій, —а изъ каппадокійскихъ несомивнио Григорій чудотворець, Василій веливій, Григорій богословь, Григорій нисскій. И разві же можно ділать вопросы подобнаго рода? Развѣ можно, сдълавши напр. такое общее и върное въ общемъ смыслё опредёление, что студенты московской академии серьезно изучають церковную исторію и внимательно слушають црофессора Лебедева, переспрашивать затвиъ о каждомъ наименъе усердномъ изъ нихъ въ этомъ отношении: ужели и онъ серьезно изучаеть церковную исторію и интересуется лекціями г. Лебедева, и изъ за каждаго отрицательнаго или сомнительнаго отвёта на такой частный вопросъ измёнять вышеуказанное общее и въ общемъ сныслѣ върное сужденіе о студентахъ московской академін? Здъсь же г. Лебедевъ нападаетъ на то, будто бы существеннъйшее протяворъчіе въ моей книгъ, что я писателей каппадокійскихъ-Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія нисскаго то выделяю изъ александрійской школы, то причисляю къ александрійцамъ. Никакого противорёчія здёсь нётъ. Каппадовійская школа несомнённо составляла особенную отрасль школы александрійской, значительно отличавшуюся (какъ и иоказано у меня) отъ писателей такъ-называемой старо-александрійской и ново-александрійской школы. Но такъ какъ всв эти три группы все таки составляли лишь отрасли одной александрійской школы и имъди, помимо своихъ особенныхъ, многія и общія черты; то писателей всяхъ трехъ группъ и можно называть александрійцами, особенно когда приходится вести о нихъ ръчь съ такими учеными, которые подобно г. Лебедеву, никакихъ частныхъ группъ и отраслей въ александрійскомъ богословскомъ направленіи не различаютъ... Изъ другихъ противоръчій г. Лебедевъ всего болже, кажется, не можетъ забыть того, какимъ образомъ въ своей книгъ "Ереси и расколы" въ одномъ мъсть я говорю. что римская партія послёдователей Ипполита не была особенно сильна своею численностію, а въ другомъ, что къ ней принадлежало большое число христіанъ. Г. Лебедевъ докладывалъ мив объ этомъ пять лёть назадъ на моемъ докторскомъ диспутв, докладываеть и теперь въ новой своей книгъ (стр. 50). Но помнится, что я еще на докторскомъ диспутв очень опредвленно объяснилъ г. Лебедеву, что партію Ипполита я называю не особенно сильною сравнительно съ противоположною ей партіею Каллиста и послёдующихъ римскихъ папъ, но все-таки къ этой партіи, особенно во время разгара оппозиція, несомнѣнно принадлежало

большое число христіанъ, -- о чемъ можно заключить и изъ того, что почитателями Ипполита воздвигнуть быль памятникъ ему. Въ московской академии не особенно много студентовъ сравнительно съ московскимъ университетомъ, но все-таки въ ней много студентовъ... Подобный же характеръ нивють н иругія неопредвленности и противорвчія, указываеныя въ моей книгв г. Лебедевымъ (о вліяніи онлософія Аристотеля на антіохійскую богословскую школу, о примиренія въ Антіохіи партій Павлина и Мелетія, о происхожденія реданція константинопольскаго символа (стр. 47-49). Прочитавши все, что говорится въ моей книгв объ этихъ предметахъ, читатели могутъ видеть, что здъсь никакихъ неопредвленностей и противоръчій нъть, а есть только желаніе выразиться какъ можно точнве и осторожнве, чтобы какных нибудь рвшительнымъ приговоронъ не ввести кого-либо въ заблуждение... Но едва-ли и следовало намъ такъ много защищаться отъ обвинений въ негочности мыслей и логическихъ противоръчіяхъ, обвиненія исходящаго отъ такого обвинителя, который самъ слишкомъ плохой мастеръ и судья въ двав догическихъ опредвлений и строгаго логическаго сочетания мыслей...

Едва-ди также мив нужно защищаться отъ того упрека будто я съ пренебрежениемъ (полупрезрительно и полуснисходительно, по выражению г. Лебедева, стр. 57) отношусь въ западной церковно-исторической наукв, особенно къ протестантскимъ писателямъ (106), которыхъ будто я считаю вътрогонами (?), предпочитая имъ более солидныхъ католическихъ писателей (и откуда это извъстно г. Лебедеву ?). О моемъ серьёзномъ отношения къ западной церковно-исторической наукъ достаточно свидътельствують многія мои сочиненія, и отзывь самого г. Лебедева по новоду моей докторской диссертации, и-ссли угодно -отзывь о ней протестантоваго вритика и историка Гарнака (болве дестный, чвиъ отзывъ того же ученаго о диссертаціи г. Лебедева... что делать?) Сохраняя всякое уважение къ западной наукъ 20), признавая всю необходимость серьёзнаго изученія ся, я только всегда говориль и говорю противь рабскаго отношения къ ней со стороны нашихъ ученыхъ (нъкоторыхъ-конечно), противъ несамостоятельнаго усвоенія оть нея такихъ вооззрвній и тенденцій, которыя не подходять въ характеру нашей православной науки. И такія мысли мои, по врайней мвріз въ теоріп, при-



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) При всемъ критичесвомъ отношения къ мићнимъ западныкъ ученыхъ, я никогда не позволилъ бы себѣ такъ легко отвываться, какъ отвывается г. Лебедевъ, о богословской дѣятельности Шлейермахера (стр. 167), объ историческомъ талантѣ Гефеде (59), о церковной статистикѣ Вильча (100).

знаеть справедливыми и г. Лебедевъ (стр. 24). Остается пожелать, чтобы такъ было и на практикъ...<sup>31</sup>).

Г. Лебедевъ упрекаетъ также меня въ высокомърномъ отношеніи къ русскимъ ученымъ, — въ желаніи менторствовать, законодательствовать въ наукъ, выдавать себя за учителя учителей, вразумлять и обличать всёхъ, особенно молодыхъ ученыхъ. (См. въ особенности стр. 255 и 262). Искренно могу сказать, и это въроятно могутъ засвидътельствовать всё близко меня знающіе, что такое отношеніе къ другимъ вовсе не въ моемъ характеръ. Никогда не желалъ я и не старался выставлять себя выше кого бы то ни было: напротивъ всегда готовъ былъ признавать и уважать истинныя достоинства какъ старыхъ, такъ и молодыхъ

<sup>21</sup>) Отношение г. Лебедева къ западной богословской наукв все еще предстаяляется весьма неопреділеннымъ, хотя онъ в не мало говорять о немъ въ двухъ послёднихъ своихъ сочиненіяхъ, -въ "Очеркахъ развитія церковной исторіографіи у протестантовъ" и въ разбираемой нами книгъ "Изъ исторія вселенскихъ соборовъ". Онъ то старается защищаться отъ упрека въ подражания нёмцамъ и называеть его несправедливымъ (стр. 28), то самъ сознается, что слёдуеть и считветь нужнымь слёдовать нёмцамь (24, 262). Особенно онъ старается оградить себя отъ упрека въ усвоения Бауровскихъ воззрѣній и Гегелевскаго метода истолкованія исторіи. Въ очеркахъцерковной исторіографіи (въ главѣ о Баурѣ) г. Лебедевь представляетъ довольно длинный перечень такахъ мёсть изъ своихъ сочинений, въ которыхъ онъ расходится съ мивніемъ Баура. Мы дунаемъ, такихъ мёстъ можно было бы набрать и больше, но нужды въ этомъ нать. Въ своемъ разбора диссертацін г. Лебедева мы и не упрекали его собственно въ томъ, что онъ основную тенденцію своей вниги взяль именно у Баура, а высказывали только ту мысль, что эта тенденція, вообще широко распространена въ германской литература, наиболае сознательно и посладовательно развита Бауромъ ("Религ. двия.", стр. 35). Точно также мы не упрекали г. Лебедева въ томъ, что онъ сознательно и намъренно хотълъ приложить Гегелевский процессъ историческаго развитія въ вселенскимъ соборамъ: можетъ г. Лебедевъ и не думалъ объ этояъ при составлении своей диссертации; только на саноиъ двяв вышло такъ, что у него этотъ процессъ оказался примѣненнымъ къ исторіи вселенскихъ соборовъ болѣе, чёмъ у всёхъ нёмцевъ (тамъ же стр. 45-48). Напрасно также г. Лебедевъ нашъ упрекъ ему въ подражании нѣмцамъ понижаеть такь, будто ны желаемь представить, что онь сочинения своя прямо синсываеть у намцевъ... Нать, нашь упрекъ имаеть болае серьезное и существенное значение: г. Лебедевъ и въ саностоятельныхъ своихъ работахъ является настолько пропитаннымъ воззреніями, прісмами и тенденціями нёмцевъ, что следуетъ имъ-ножетъ быть-самъ того не замечая и всякое уклоненіе отъ вихъ считаетъ за ересь-за грёхъ противъ науки. Такое отношеніе въ нёмцамъ у него невольно высказывается и въ новой его книгь. Онъ считаетъ непозволительнымъ для русскихъ ученыхъ-вовбуждать самые вопроси, какихъ не касаются нёмцы (стр. 158, 168),---въ вопросахъ ивсяъдуемыхъ ими проникать дальше того, до чего они доходятъ (стр. 126-127), въ твхъ случаяхъ, когда нёмцы предлагаютъ нъсколько различныхъ инёній по извёстному вопросу, онъ считаеть обязательнымъ для русского ученого непремънно приставать къ какому нибудь изъ этихъ мизній, и не сизть составлять своего особенного (стр. 268) и т. д.

**3**9\*

ученыхъ и учиться у всякаго, у кого только можно чему-нибудь научиться. И въ особенности въ молодыхъ то ученыхъ, которые представляють въ себъ залоги для будущаго развитія науки, я всегиа готовъ не съ высокомбріемъ и нерасположеніемъ, а съ самою искреннею радостью и сочувствіемъ встрачать всякій сколько-нибудь значительный таланть и истинное научное стремленіе 32). Но если двиствительно настоить особенная надобность кого либо обличить и вразумить, насколько позволяють то мон научныя свъявнія и силы. -- если мои научныя и нравственныя убъжденія не сходятся съ мнъніями и направленіями другихъ. старыхъ или молодыхъ ученыхъ, вакимъ бы авторитетомъ они ни пользовались, и къ какимъ бы самымъ уважаемымъ мною учрежденіямъ ни принадлежали, я не считаю гръхомъ открыто свидетельствовать объ этомъ, хотя бы это и соединено было съ нъвоторыми личными непріятностями, опасеніемъ навлечь на себя нареканія и нападенія, прослыть, вопреки искреннему желанію, человъкомъ высокомърнымъ, неспокойнымъ, любящимъ мъшаться въ дъла лично меня не касающіяся и т. д. Но надъюсь, этотъ грёхъ мнё простится, и это никому и ничему въ существъ дъла повредить не можетъ.

Наконецъ, —и это одно изъ самыхъ тяжелыхъ обвиненій, — г. Лебедевъ обвиняетъ меня въ клеветъ, въ приписываніи ему непринадлежащихъ мыслей, въ преувеличеніи и перетолковыванія его выводовъ, въ искаженіи — намъренномъ, и пожалуй — злонамъренномъ искаженіи его словъ. Такія обвиненія противъ меня нъсколько разъ высказываются въ книгъ г. Лебедева (стр. 7—23 и др.): но насколько онъ справедливы.... это будетъ видно ниже...

Касаясь, помимо сочиненія "О религіозныхъ движеніяхъ IV и V вѣка", всей моей литературной дѣятельности, г. Лебедевъ дѣлаетъ мнѣ слѣдующіе упреки: 1) между моими историческими сочиненіями нѣтъ ни одного значительнаго, кромѣ сочиненія о ересяхъ а расколахъ (стр. 3); 2) я слишкомъ разбрасываюсь въ своей литературной дѣятельности, переходя отъ одного предмета къ другому (стр. 4); 3) я не кончаю начатыхъ работъ, напримѣръ въ сочиненіи о ересяхъ и расколахъ ограничился только обозрѣніемъ источниковъ для предпринятаго изслѣдованія... (34). Что между моими литературными трудами нѣтъ особенно значи-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Не скрыто въ моей книгъ "Религіозныя движенія", что и это между прочимъ было для меня однимъ изъ побужденій серьезно разобрать диссертацію г. Лебедева (стр. 63—66, 68—69). Мив даже до послѣдняго времени казалось и приходялось объ этомъ спорить съ другими, что при твхъ задаткахъ для научной двятельности, какими владёетъ г. Лебедевъ, изъ него могъ бы выработаться вначительный ученый, при большемъ вниманія къ себъ и серьезномъ отношенія мъ дѣлу. Но неужели такъ-таки инкогда и не выработается въ г. Лебедевѣ настоящее серьевное отношеніе въ дѣлу?...

тельныхъ, это можетъ быть и такъ; только едва ли сульею объ этомъ можетъ быть г. Лебедевъ, который помимо личныхъ предубъжденій противъ меня, какъ видно изъ его замътки, со мносным моным трудами и совствиъ не знакомъ. Что касается до замвчанія о томъ, что я слишкомъ разбрасываюсь въ своей литературной двятельности, этого замвчанія я не могу не признать справедливымъ. Я никогда и не желалъ выставлять себя спеціалистомъ въ какой-набудь одной научной или литературной области. Самыя мои елужебныя занятія, общественное положеніе, занимаемое мною, и разнообразные интересы, съ которыми мнэ приходилось сталкиваться, часто располагали меня въ посильной моей литературной двятельности переходить оть одного предмета въ другому. Отъ этого неръдко происходило и то, что начавши писать извъстное сочинение, собравши для него матеріаль и обдумавши его (а это совсёмъ не то, о чемъ говоритъ г. Дебедевъ на 34 стр. своей книги, отвъчая на 68 стр. моей книги), я долженъ былъ оставлять его, обрывать на половинъ или и еще раиве. Такъ случилось у меня съ сочинениемъ "о ересяхъ и расколахъ", и съ сочиненіемъ о римскомъ католициамъ и съ очервами изъ исторіи сдавянскихъ церквей и съ некоторыми аругими начатыми литературными трудами. Но могу въ изкоторое оправданіе себѣ сказать олёдующее: 1) Какъ ип разбросана была моя литературная дёятельность, какихъ разнообразныхъ предметовъ ни касалась она, во всёхъ моихъ литературныхъ трудахъ всегда выражалось одно върное себъ и искреннее убъждение и направление. Это не то, что иные литературные двятели въ одномъ журналь подлаживаются къ одному литературному направлению, а въ другомъ къ другому, -- или въ одной книгъ такъ освъщають извъстный предметь, а въ другой иначе. 2) Хотя изъ предпринятыхъ литературныхъ работъ инъ иногда приходилось обработывать и печатать только части, въ этихъ частяхъ все-таки опредвленно выяснялась извёстная сторона предмета, взятая въ данномъ случав. Такъ изданная мною часть изслёдованія о ересяхъ и раскодахъ, хотя и не представляетъ, какъ върно замъчаетъ г. Лебедевъ, самой исторіи ересей, а только введеніе къ ней-обозрвніе источниковъ для исторіи ересей,-твиъ не менве эта часть представляеть совершенно самостоятельное изслёдованіе. и въ ней дается такое полное обозрѣніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ ересей, вакого, это извъстно г. Лебедеву, нътъ и въ западной дитературъ. По моему мнънію, все-таки лучше во всякомъ изслёдованіи выяснить хотя часть взятаго предмета, но выяснить определенно, чёмъ возвращаться въ одному и тому же предмету два или три раза, но такъ, что каждый новый опыть такого рода не стольно помогаеть выяснению предмета, сколько еще болве запутываеть его.

Воть кажется, всв главные упреви, которыми старается г. Лебедевъ очернить мою литературную двятельность и въ особенности мою книгу "О религіозновь движеніяхъ IV и V вв.",--чтобы защитить твиъ свою ученую репутацію и возвысить значеніе своей диссертаціи о Вселенскихъ соборахъ IV и V вк.,--(какъ будто на самонъ дъла достоинство его диссертація могло бы возвыситься оть того, если бы въ монхъ замвчаніяхъ на нее авиствительно оказалось довольно промаховъ, и если бы вообще въ моей литературной диятельности обнаруживались такіе же нли даже и еще большіе недостбтки, какъ въ его собственной). Но всего болье г. Лебедевъ старается поколебать мою литературную репутацію не то что опредзленными какими-либо указаніями на ея недостатки, а просто голословными и бездоказательными издевательствами и ругательствами. Вероятно, г. Асбелевъ разчитываетъ преимущественно на такихъ читателей. для которыхъ этотъ литературный пріемъ можетъ представляться наиболье убъдительнымъ. И въ этомъ отношения нельзя не отдать справедливости замёчательному богатству и разнообразию талантовъ г. Лебедева. Иногда по поводу какой-нибудь самой незначительной (или и совстиъ мнимой) неточности въ моей книге онъ разражается юмористическими и бранными разглагольствіями на цёлыя страницы. И чего чего въ такихъ случаяхъ онъ не восписываетъ мив! Въ одномъ мъстъ онъ называетъ меня кривотодкомъ (стр. 15),---въ другомъ новымъ Валаамомъ (172, 174). Въ иныхъ мъстахъ делаются восклицанія: "здъсь что ни слово, то ложь (69)", "совершеннъйшая ложь (19)",--и это въ такнаъ мъстмаъ, гдъ ложь совсъмъ не на моей сторонъ. Г. Лебедевъ увъряетъ читателей, что мив неизвъстно самое уважение къ печатному слову (23), что выводы дълаемые мною лълаются противъ всякой логики (тамъ же), что всякое свёдёніе, проходящее сквозь фимтрь (любиное слово г. Лебедева) моего мышленія, теряеть свой истинный смысль (226), что при такомъ воззрѣній на исторію у меня вся исторія превращается въ пустую игрушку, въ занимательный для детей калейдоскопъ (260) \*\*), что наука отъ элукубрацій, производимыхъ мною, ничего не можетъ вынграть (23). На стр. 186 г. Лебедевъ представляеть читателямь цёлыя картины: въ одной изъ нихъ мое сочинение изображается въ виде глубовой чащи, сквозь которую трудно пробираться..., на пути встречается множество валежника;



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>") До какой степени чуждо миз подобное воззрѣніе на исторію, г. Лебедевъ могъ бы заключить хоть изъ того краткаго, но весьма харантернаго спора, какой миз два года назадъ пришлось вести въ одномъ академическомъ собранія съ ученымъ, къ удивленію мосму высказывавшимъ такое возврѣніе на церковную исторію.

а иныя главы сочиненія уподобляются дремучему бору; въ другой картинъ представляются нъмецкія теорія, обрушивающіяся. на мою голову въ видё проливнаго дождя, и я ие знаю что мнъ дълать, защищаться, или отдать себя на волю судьбы <sup>24</sup>)..., .въ концев концовъ получается тыма египетская". На стр. 23 читателямъ намекается, что я боленъ психическимъ разстрой-ствомъ... Наконецъ на стр. 185, пародируя слова древняго писателя Лактанція, г. Лебедевъ двластъ возглашеніе такого рода, что ему необходимо бы имъть желъзную грудь (а мъдный лобъ не нуженъ ему?) и сотню устъ (что бы тогда было?), чтобы исчислить всв мои преграшения!!. Пусть г. Лебедевъ говорить, и если угодно, думаеть (едва-ли серьезно думаеть) такъ. Но видь моя литературная двятельность не представляеть собою чего то такого, о чемъ не компрометируя себя, можно говорить что угодно. Какова ни есть она, но она читающему обществу довольно извёстна, вёроятно не менёе извёстка, чёмъ неутомимая литературная двятельность самого г. профессора Лебедева. Какъ бы въ мязнія большинства читателей, и особенно серьезныхъ людей, вышеприведенные обо мив отзывы г. Лебедева не повредния болёе ему, чёмъ мнё? И какъ согласить такіе отвывы съ другими отзывами того же г. Лебедева, что "еъ книгъ моей проявляется то, что вообще отмичаеть мою учено-литературную дъятельность: и научное понимание дъла, и основательное знание и таланть (стр. 37)-что книга моя, отличвется вообще высокими митературными достоинствами (52)???

Но довольно обо всемъ этомъ. Мы чрезвычайно рады, что можемъ кончить эту невольную и въ высшей степени непріятную работу личной самозащиты. Теперь нужно бы говорить о самомъ дѣлѣ, изъ-за котораго выходятъ у насъ разногавсія съ г. Дебедевымъ. Но не хотѣлось бы въ настоящее время пускаться въ это. Вопервыхъ, чтобы вновь вести серьезную рѣчь о помянутомъ дѣлѣ послѣ всего того, что тутъ напуталъ г. Лебедевъ, для этого опять нужно писать цѣлую книгу; а у менъ теперь на это возможности нѣтъ. Да и довольно съ меня объ этомъ; пусть другіе могущіе продолжать раскрытіе дѣла, не меня только лично съ г. Лебедевымъ касающагося... Вовторыхъ, сдѣланный мною въ предшествовавшей книгѣ опытъ привелъ меня къ тому убѣжденію, что съ г. Лебедевымъ серьезную рѣчь о дѣлѣ вести нельзя. А дѣлать такое дѣло предметомъ дальнѣйшаго лишь личнаго ратоборства.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Г. Лебедевъ совѣтуетъ въ такомъ случав "остановиться на чемъ нибудь одномъ и махнуть рукой на есе прочее". Но вѣроятно не для всѣхъ это можетъ быть такъ легко, какъ для автора "Исторія Вселенскихъ Соборовъ".

недостойно. Поэтому, для разсвянія недоумвній въ твхъ читателямъ, которые желали бы составить себъ ясное понятие о томъ. нто же въ возникшемъ между мною и г. Дебедевымъ споръ правъ относительно постановки и разъясненія самаго двла, но не признають себя способными самостоятельно разрёшить этоть вопросъ, я могъ бы предложить только одно: самимъ, сколько возможно, серьезно и самостоятельно изучить это дело..., или по крайней мъръ вновь внимательно прочитать по этому дълу книги г. Лебедева и мою, но не врозь, а одну за другою въ послёдовательномъ подядкъ ихъ появленія... Пожалуй, и этого можетъ быть достаточно для того, чтобы понять, на чьей сторонв двло и на чьей не дъло... А чтобы ясно было читателямъ, почему я считаю невозможнымъ вновь вести съ г. Лебедевымъ серьёзную рвчь о деле, я укажу лишь на несколько примеровъ относителько того, какъ г. Лебедевъ отвъчаетъ на серьезныя разсужденія о двля, высказанныя въ монхъ прежнихъ замбчаніяхъ на его докторскую диссертацію.

Въ своенъ разборъ диссертаціи г. Лебедева мы отмътили въ ней прежде всего ту главную особенность, что всв значительныя религіозныя движенія въ восточной церкви IV и V въка (т.-е. такъ-называемые тринитаріанскіе и хриотологическіе споры, о которыхъ идетъ ръчь въ диссертации г. Лебедева.23) объясняются у него исключительно изъ вваимной борьбы главныхъ богословскихъ направлений того времени-антіохійскаго и александрійскаго. По нашему мизнію, при объясненія этихъ движеній нужпо было бы принять во вниманіе многіе другіе факторывліянія политическія, національныя, ісрархическія, личныя и т. д. (разъясненію значенія этихъ фавторовъ и посвящена почти вся первая глава нашей книги "Религіозныя движенія и т. д."). Г. Лебедевъ какъ-будто соглашается съ нашими замъчаниями, роворить, что онъ признаеть все значение указанныхъ нами историческихъ факторовъ-политическихъ, національныхъ, іерархическихъ, личныхъ и т. д., высказываетъ недовольство на наши неоднократныя напоминанія объ этихъ факторахъ, будто бы излишнія для него (стр. 105). И между твиъ въ своей новой книгв тавже, кякъ и въ прежней, онъ не обращаетъ ни малъйшаго вниманія на эти факторы и по прежнему продолжаеть объяснять споры аріанскіе, несторіанскіе, монофизитскіе только изъ вліянія школь александрійской и антіохійской.

Касаясь богословскихъ направленій существовавшихъ въ древней церкви, мы вопреки г. Лебедеву, старались выяснить ту

<sup>&</sup>lt;sup>\*\*</sup>) А не пелагіанство; не ученіе о благодати и свобод<sup>5</sup>, о паденін и искупленів и т. д., о чемъ напрасно г. Лебедовъ заводить рёчь (стр. 9), желая отвлечь вниманіе читателей отъ сущности спора.

мысль, что никаяъ нельзя всю богословскую двятельность древней церкви (хотя бы и одной только восточной) сводить только къ двунъ такимъ широкимъ и общимъ группамъ, какъ направленіе антіохійское и александрійское; нужно въ александрійскомъ направлении различать частныя отрасли-староалевсандрійскую, новоалевсандрійскую, палестинскую, каппадокійскую. Каковъ былъ частный характеръ каждой изъ этихъ отраслей, объ этоиъ мы старались дать хотя враткія и не исчерпывающія вобхъ сторонъ дъла, но все-таки довольно ясныя опредъленія ("Религіозныя движенія" стр. 26—27). Г. Лебедевъ на все это не обращаетъ никакого внимания и по прежнему продолжаеть толковать въ своей новой вниге только о направленіяхъ александрійскомъ и антіохійскомъ, даже и въ тёхъ случаяхъ, гдё по нашему мнёнію совершенно необходимо было бы различать частныя черты канпадовійскаго богословствованія оть собственно александрійскаго (напр. при характеристикъ богословской двятельности, развивавшейся въ эпоху, предшествовавшую 2-му вселенскому собору и выразившейся на самомъ этомъ соборв ("Религіозныя движенія" стр. 199-200).

Говоря о вліянія богословскихъ направленій на развитіе религіозныхъ споровъ въ древней церкви, мы развили ту мысль, что нельзя этому вліянію приписывать (какъ въ книгв г. Ле-бедева) слишкомъ большаго и какъ бы безусловнаго значенія, нельзя представлять дела такъ, что въ известномъ религіозномъ споръ извъстное направление непремъвно предрасполагало въ такому, а другое въ другому мизнію (въ одномъ случаз въ православному, а въ другомъ къ еретическому), и нельзя самое различіе между богословскими направленіями представлять въ слишкомъ преувеличенномъ видъ. Г. Лебедевъ и съ этими нашими мыслями какъ будто соглашается, жалуется на насъ за то, будто мы напрасно приписываемъ ему мысль о безусловномъ вліяніи богословскихъ направленій на религіозные споры (стр. 7-8), даже дёлаеть нёкоторыя дополненія къ нашимъ замёчаніямъ о томъ, что различіе между направленіями не доходило до слишкомъ ръзкаго противоръчія (144). И между темъ, когда дъло касается фактовъ, онъ въ своей новой книгь, какъ и въ прежней, вездъ старается выставлять ръзкую противоположность между александрійскимъ и антіохійскимъ направленіями, и когда ему напр. приходится говорить о 2-мъ вселенскомъ соборъ, онъ вопреви всему нами сказанному, старается вывести свою мысль о преобладания анхіохійскаго направленія на этомъ соборъ изъ того, что александрійцы, въ это время даже и сблизившіеся съ антіохійцами (по нашему каппадокійцы), не могли допустить н мысли о какомъ-либо измънения никейского символа, подобномъ тому, какое принято на константинопольскомъ соборъ 26).

<sup>\*\*)</sup> Подробнве объ этокъ будетъ няже.

Говоря о происхожденія аріанства, мы старалноь обратитъ вниманіе г. Лебедева на то, что при рёшенія этого вопроса нельзя имёть въ виду лишь одинъ счеть аріанскихъ учителей. вышедшихъ изъ антіохійской шволы, а нужно обратить болёс вниманія на самый смыслъ аріанскаго ученія, болёс представляющій сходства съ прежними александрійскими, чёмъ съ антіохійскими ученіями. На эту внутреннюю связь аріанства съ другими ученіями г. Лебедевъ и въ новой своей книгъ не обращаетъ почти инканого вниманія <sup>37</sup>), и по прежнему продолжаетъ указывать лишь на то, какіе аріанскіе учители вышли изъ антіохійской школы, и на то, что его мнёніе о происхожденія аріанства изъ антіохійской школы въ настоящее время въ западной наукѣ представляется господствующимъ (у всёхъ ле?) (стр. 53—63).

Говоря объ изображенія нивейскаго собора въ книгѣ г. Ясбедева, мы сдёлали то замёчаніе, что напрасно онъ этому изображенію старается придать слишкомъ много картинности, тогда накъ состояніе источниковъ мало даеть средствъ для этого; что лучше было бы, по нашему мнёнію, вмёсто картиннаго изображенія мало извёстной дёйствительности представнть возможно полное и отчетливое изложеніе и сличеніе свёдёній о соборѣ, заключающихся въ источникахъ. Г. Лебедевъ отвёчаеть нашъ, что онъ нашего взгляда не раздёляеть, что по его мнёнію "историкъ долженъ оживлять для насъ образы прошедшаго, поставлять ихъ во взаимныя отношенія, заставлять ихъ жить и дъйствовать, хотя бы матеріалы и мало давали способовъ къ осуществленію такой цили" (стр. 262 – 263). Едва ли другіе серьёзные историки въ этомъ случав согласились бы съ мнёніемъ г. Лебедева.

Говоря о положеніи религіозныхъ партій на Никейскомъ соборѣ, мы сдѣлали между прочимъ г. Лебедеву тотъ упрекъ, что напрасно онъ полуаріанскую партію представляетъ уже организовавшеюся и опредѣлившеюся въ своихъ воззрѣніяхъ ко времени собора. Г. Лебедевъ находитъ этотъ упрекъ несправедлявымъ, потому что въ его книгѣ говорится: "вторую группу на соборѣ составляли лица, которыя поздиње стали извѣстны съ именемъ полуаріанъ (стр. 16). Но вѣдь нашъ упрекъ касается не того только, что у г. Лебедева названіе полуаріанъ употребляется въ исторіи никейскаго собора, а того главнымъ образомъ, что полуаріанство ко времени никейскаго собора представляется у него уже опредѣленно сложившимея въ особую фракцію или группу, что по нашему мнѣнію совершилось позднѣе....

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Нельзя конечно считать серьёзнымъ то, что г. Лебедевъ говоритъ о сродствв аріанства съ ученіемъ Артемона и Павла самосатскаго, стр. 55.

Касаясь характеристики религіозныхъ партій никейскаго собора, какъ она изображена у г. Лебедева, мы сдълали ему тотъ упрекъ, что онъ слишкомъ одностороние и вопреки прямому показанию источниковъ старается представить православныхъ отновъ простецами, чуждавшимися изследований въ области веры, а аріанскихъ учителей образованными, раціоналиствии и либералами, желавшими вопросы вёры подвергать такому же разсудочному изслёдованію, какъ и другіе вопросы. Г. Лебедевъ въ этомъ упрекв видить напраслину и клевету на него; старается увърить читателей въ томъ, будто онъ въ своей книге вовсе не имелъ намъренія показать умственное превосходство аріанскихъ учителей передъ привославными (стр. 10 - 14, также 64-65). А между твиъ далее и въ новой своей книге г. Лебедевъ на нисколькихъ страницахъ (65-85) развиваетъ ту же высль, что между православными учителями собора было очень мало ученыхъ людей, можеть быть человакъ пять на триста, а изъ аріанъ чуть ни не большая половина была образованными богословами, извъстными писателями (только сочинения ихъ большею частию не дошли до насъ, за исплючениемъ сочинений Евсевия носарийскаго, аріанство котораго и теперь все еще остается слабо доказаннымъ у г. Лебедева). И при этомъ вновь г. Лебедевъ старается выставлять на видъ только тв свидетельства изъ ближайшихъ ко времени собора памятниковъ, которыя говорять объ образованности аріанъ, а прямыя показанія памятниковъ относительно того, что изъ отцовъ собора многіе отличались мудростью, знаніемъ писанія, даромъ слова, г. Лебедевъ пропускаеть скозь фильтрь своей притики съ цвлью убванть читателей, что эти показанія не имбють никакого значенія <sup>28</sup>)...

Говоря о составленіи символа на никейскомъ соборѣ, мы упрекнули г. Лебедева въ томъ, что напрасно онъ при изложеніи исторіи этого дѣла ставитъ въ непримиримое противорѣчіе показанія Евсевія кесарійскаго съ показаніями Асанасія велинаго и отдаетъ безусловное предпочтеніе показаніямъ Евсевія, а надъ показапіями Асанасія только иронизируетъ. (При этомъ мы съ своей стороны предложили попытку согласить показанія Евсевія и Асанасія). Г. Лебедевъ и этотъ упрекъ нашъ находитъ несправедливымъ, увѣряетъ читателей, что онъ приязложеніи никейскаго собора (но не при изложеніи исторіи составленія символа) одинаково пользовался показаніями Евсевія и Асанасія (стр. 19). А между тѣмъ черезъ нѣсколько страницъ, вновь возвращаясь къ вопросу о составленіи символа, г. Лебедевъ опать утверждаеть,

<sup>\*\*)</sup> И при этонъ г. Лебедевъ все-таки увёрлеть читателей (стр. 65, 76), что онъ инчего не искажаеть въ историческихъ показаніяхъ, и характеристика отцовъ собора сдёлана у него съ полномъ соответство съ фактами...

что между показаніями Евсевія и Асанасія относительно этого дёла существуеть такое противорёчіс, котораго устранить нельзя, что доселё еще не удалось ни одному ученому согласить показанія Евсевія съ показаніями Асанасія и удается ли когда-нибудь дёло сомнительное, поэтому и предлагаемый мною способъ соглашенія этихъ сказаній никуда не годится и т. д. (стр. 87—93).

Касаясь вопроса о символъ, предложенномъ на соборъ Евсевіємъ кесарійскимъ и послужившемъ по его увъренію основою принятаго соборонъ символа, мы сдёлали то замечание, что едва ли этоть символь можно считать измышленіемъ самого Евсевія, когда Евсевій въ своемъ посланія кесарійской паствъ называеть этоть символь принятымь оть предшествовавшихь епископовь при первоначальномъ оглашения и врещении (следовательно известнымъ всёмъ кесарійскимъ христіанамъ). На это замѣчаніе наше г. Лебедевъ ничего серьознаго не говоритъ (ибо нельзя же считать серьёзными тё доказательства, которыя онъ приводить въ примёчания на 90 стр.), кромё того, что означенный символъ признаваемъ былъ за личное (и злокозненное) произведение Евсевія и покойнымъ общимъ напимъ наставникомъ А. В. Горскимъ. Что у г. Лебедева въ этомъ вопросв, какъ и въ вопросв о происхождения аріанства изъ антіохійской школы (стр. 58) есть совпаденіе съ мизніями А. В. Горскаго, это справедливо. Но напрасно вообще г. Лебедевъ старается прикрывать свои мивнія авторитетомъ А. В. Горскаго. Съ увъренностью можемъ сказать, и наши слова въроятно подтвердять всъ знавшіе покойнаго профессора, что А. В. Горскій ни въ какомъ случав не высказаль бы сочувствія къ воззраніямъ и ученымъ пріемамъ, высказывающимся въ сочинении г. Лебедева; и при немъ такое сочиненіе едва ли могло бы явиться въ публику въ качествъ докторской диссертація <sup>29</sup>). Не такъ зи?

Говоря о состояніи аріанства послѣ Никейскаго собора, мы сдѣлали то замѣчаніе, что напрасно г Лебедевъ во второй главѣ своего сочиненія старается слишкомъ точно распредѣлить распространеніе аріанства и православія по цѣлымъ странамъ и округамъ церковнымъ, напрасно иныя страны и области представ-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Кстати сказать: г. Дебедеву, какъ преемнику А. В. Горскаго по каседръ, на которомъ въроятно лежитъ ближайшая обязанность наблюдать за изданіемъ его церковно-историческихъ лекцій, слъдовале бы позаботиться о болѣе исправномъ печатанін ихъ въ "Твореніяхъ св. отцовъ", чтобы не принисывансь покойному историку мысли такого рода (какихъ онъ не могъ высказывать), что "въ чертахъ шизни запостола Гакова, какъ се описываетъ Егезипиъ, можно замъчать прикрасы зеюсискія (вивсто евіопитскія), и что въ посланін апостола Гакова главное направленіе іздейское, котораго держалась большая часть сариссевъ во время Інсуса Христа и т. д... (См. "Творенія св. Отцовъ", 1882 г. кн. ПІ, стр. 39, 40)...

ляеть какъ бы всецело зараженными аріанствомъ, а другія неизивнно державшимися православія, и напрасно все это у него приводится въ связь съ вліяніями александрійской или антіохійской школы въ той и другой странь. Отъ всего этого г. Лебедевъ также старается отказаться въ новой своей книге, но такъ опять, что здёсь же и снова старается провести тё мысли. оть которыхъ отказывается. Онъ увъряеть читателей, что онъ вовсе и не имълъ въ виду во второй главъ своего сочиненія представлять статистику аріанскаго движенія, что и не возможно, в хотвлъ только неографически распредълить защитниковъ Никейскаго собора и противниковъ его по областямъ и округамъ. церковнымъ (стр. 96, 100), (какъ будто не все равно сказать въ этомъ случав "статистически, топографически или географически?) Г. Лебедевъ будто бы далекъ былъ отъ мысли о распространении аріанства въ циллых странахъ, циллых округахъ церковныхъ (97, 98, 17, 105, 123); но припомнимъ г. Лебедеву буквальныя выраженія его книги: "въ рукахъ аріанъ оставался весь востокъ церковный-страны Сиріи, Оракіи, Азіи, Понта (стр. 41)... На Востовъвъ Сирін, Азін, Понтв и Өракін мы встрвчаемъ телько отдильныхъ личностей, защищавшихъ никейскую въру (39)"... Г. Лебедевъ будто бы также вовсе не хотълъ распространенія аріанства или православія въ извёстныхъ странахъ непремённо связывать съ вліяніемъ александрійской и антіохійской школы. Но въ чемъ же состояла главная тема 2-й главы его сочинения? И зачёмъ опять въ новой своей книгъ г. Лебедевъ говоритъ, что "интеллектуальная жизнь христанскаго общества IV въка, (т.-е. вліяніе александрійской и антіохійской школы) зам'ятно обособляла различные церковные округи Востока, поставляла рёзкія границы межау ними, окрашивала ихъ въ опредвленный цвътъ подобно тому, какъ окрашиваются очертанія того или другаго государства на географической картв? (стр. 108) 30). Въ частности г. Лебедевъ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Въ доказательство приведенныхъ словъ г. Лебедевъ приводятъ свидътельство блаж. Іеронима о гомъ, что въ его время "Александрія и Египеть въ своемъ изданія семидесяти восхваляли, какъ авторитетъ, Исихія, отъ Константинополя до Антіохім одобряли списки Лукіана мученика, въ промежугочныхъ между ними областяхъ читалясь кодексы, которые въ обработкъ Оригена были изданы Евсевіенъ и Паменломъ, вслёдствіе этого троякаго различія во всемъ мірѣ происходили споры (108)". Фактъ самъ по себя любопытный, но едва ли онъ имѣетъ отношеніе къ разности богословскихъ возэрѣній александрійской и антіохійской школы и къ спорамъ православія съ аріанствомъ въ IV вѣкѣ. Что въ извѣстныхъ областяхъ держались преямущественно одни списки Библік, а въ другихъ другіе съ преимущественнымъ уваженіемъ къ авторитету того или другаго экзегета, это, какъ дѣло болѣе внѣшнее, представляется и болѣе понятнымъ, нежели то, что самыя впутреннія религіозныя возврѣнія распространялась по нявѣстнымъ церковнымъ увайсныхъ и окрашивали ихъ въ опредъденный цвѣтъ соотвѣтственно вліянію той или другой богословской школы.

увърветъ, что онъ не думалъ распространеніе аріанства во Эраніи и твердость православія въ Западной церкви объяснять вліяніемъ антіохійской школы въ первой и адександрійской въ послъдней (17, 122): но о чемъ же онъ собственно и говорилъ, васаясь этихъ церквей во вгорой главъ своей диссертаціи?

Касаясь дальнайшихъ отношений между православными и аріанами после Никейскаго собора и характеристики тахъ и другихъ въ третьей главе сочинения г. Лебедева, им высказали два главныхъ замъчанія: 1) что г. Лебедевъ напрасно вездъ отожествляеть антіохійцевъ съ аріанами, тогда какъ многіе самые выдающіеся представители антіохійской школы въ это время являются противниками аріанства и 2) напрасно онъ прогрессъ богословствующей мысли этого времени приписываеть пренмущественно антіохійской школь, сиръчь аріанамъ, принимая между прочимъ за выражение такого прогресса полу-аріанские символы, а православныхъ учителей представляетъ только охранителями старыхъ преданій и внёшнихъ формулъ никейскаго символа (между твиъ какъ изъ приводимыхъ самимъ г. Лебедевымъ мивній православныхъ учителей по важнёйшимъ богословскимъ вопросамъ видно, что они во всёхъ этихъ вопросахъ шли впередн аріанъ). На первое изъ этихъ замъчаній г. Лебедевъ ничего не отвъчаетъ, продолжая и въ новой своей книге въ большей части случаевъ отожествлять антіохійцевъ и аріанъ. А во второмъ замбчанін г. Лебедевъ находить только элостную на него клевету и инсинуацію. Онъ вовсе будто бы и не дуналъ выставлять интеллектуальныя преимущества аріанъ передъ православными н принимать полуаріанскіе символы за выраженіе богословскаго прогресса (169-173 и дал., также 12-15). Онъ напротивъ о томъ будто бы и старался въ третьей главе своего сочинения, чтобы показать прениущества православнаго богословствованія передъ аріанскимъ (т.-е. адександрійскаго передъ антіохійскимъ?) Тутъ что-нибудь не такъ; тутъ споръ невозможенъ. Когда одинъ изъ спорящихъ увёряетъ, что онъ видитъ извёстный предметь. а другой, что такого предмета нътъ, необходимо, чтобы третій рвшилъ, вто изъ спорщиковъ правъ. Пусть люди понимающіе дело и безпристрастные решать, какую партію въ третьей главе своего сочиненія г. Лебедевъ хотълъ показать представнтельницею богословскаго прогресса -- александрійскую ли, т.-е. (по его толкованію) православную или антіохійскую-аріанскую? И не сказывается ли у него и въ новой его книгъ опять тоже стремление, отъ котораго онъ отрекается, называя его моей выдумвою и инкриминаціею, --- стремленіе возвеличить ученость аріанъ. причисляя между прочимъ въ аріанамъ и такія личности, воторыхъ увлечение учениемъ аріанскимъ представляется весьма сомнительнымъ (стр. 179-182)?

Ири разсмотръніи исторіи 2-го вселенского собора (въ четвертой главь диссертаціи г. Дебедева) ны высказали ту главную мысль. что забсь едва-ли тужно было придавать большое значение вопросу о томъ, какое богословское направление преобдадало на этомъ соборъ --александрійское или антіохійское, --лучшіе представители различныхъ богословскихъ направлений на соборъ согласно действовали въ ришени важнийшихъ церковныхъ закачъ того времени; но если уже считается нужнымъ говорить о томъ, какое богословское направление на соборъ представлялось нанболее вліятельнымъ, то по нашему мнанію нужно назвать не антіохійское направленіе въ томъ смыслі, какъ разуміеть г. Лебедевъ (въ томъ смыслё, какой выразился на антіохійскихъ и сирийскихъ соборахъ сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ IV столътія и въ полуаріанскихъ символахъ, составленныхъ на этихъ соборахъ),---а скоръе это направление должно быть названо каппадокійскимъ, -- такъ какъ 2-й вседенскій соборъ собранъ былъ по мысли, преимущественно созрѣвшей въ кругу каппадокійскихъ богослововъ, — друзей Василія Великаго, и для ръшенія твхъ именно задачъ и въ томъ самомъ направленіи, какое заранте намтично было въ этомъ кругу. Вст эти наши мысля были обставлены достаточными (насколько наскоро можно припомнить и собрать) соображеніями и доказательствами. Но г. Лебедевъ на эти соображения и доказательства не обращаеть никакого вниманія; онъ не обращаеть вниманія на то, что самъ 2-й вселенскій соборъ поставлядъ себя въ ближайшую связь не съ полуаріанскими, антіохійскими и сирмійскими соборами, а съ православнымъ никейскимъ соборомъ, и символъ, утвержденный на 2-мъ вселенскомъ соборъ, также имъетъ ближайшее отношеніе не въ антіохійскимъ и сирмійскимъ полуаріанскимъ вѣроизложе-.ніямъ, а къ православному никейскому символу и къ твореніямъ каппадовійскихъ учителей-Василія великаго, Григорія богослова и Григорія нисскаго. Г. Лебедевъ по прежнему продолжаєть утверждать, что соборь могь состояться и символь могь составиться только подъ вліяніемъ антіохійскаго направленія, -- такъ какъ, по его мнънію, въ средъ богословсвъ александрійскаго направленія (къ которому г. Лебедевъ причисляеть и ваппадовійцевъ) не могло возникнуть даже и мысли о какомъ-либо измънении или пополнении никейскаго символа. Останавливаясь исключительно на этой послёдней мысли, г. Лебедевъ въ доказательство ея приводить цвлый рядъ свидетельствъ изъ александрійскихъ и каппадокійскихъ учителей, въ которыхъ высказывается глубокое уважение къ никейскому символу и мысль о его неприкосновенности (стр. 187—198). Общій смысль этихъ свидѣ-тельствъ достаточно разъясненъ въ нашихъ прежнихъ замѣткахъ. Дело въ томъ. что церковные учители IV века не только въ

то время, когда имъ нужно было въ виду аріанскихъ и полуаріанскихъ искажений отстанвать буквальную неизмънность никейскаго символа, но и тогда, когда ими по требованию новыхъ обстоятельствъ и нуждъ церкви сознана была необхолимость пополненія никейского символа преимущественно въ ученія о Св. Духв (на что есть указанія въ твхъ же самыхъ свидвтельствахъ, какія приводить и г. Лебедевъ) все-таки продолжали настаявать на неизмённости никейскаго символа, разумёя своя новыя дополненія въ нему именно только какъ дополненія, а не какъ измъненія означеннаго симвода 31). И такое отношеніе къ никейскому символу учители высказывали не только прежде константинопольскаго собора, но и на самомъ соборъ и послъ собора, т.-е. уже и послё того, какъ самымъ константинопольскимъ соборомъ утверждено было пополнение никейскаго символа более подробнымъ изложениемъ учения о Св. Духв. Въ самомъ первомъ правнив константинопольскаго собора говорится да не отмвняется символъ въры (или просто въра-переводить можно такъ или иначе съ одинаковымъ смысломъ) трехсотъ восемнадцати отцовъ бывшихъ на соборъ въ Никев". Въ послании отцевъ константинопольскаго собора къ западнымъ епископамъ также говорится, что "эту въру, утвержденную святыми и богоносными триста восемнадцатью отцами въ Никев внеинской, нужно принимать всёмъ..." (То и другое свидётельства были приведены въ нашей книгъ на стр. 206). Что же? Ужели изъ этихъ свидътельствъ самихъ отцевъ константинопольскаго собора можно вывести то завлюченіе, что имъ не могло прійти и мысли о какомъ-либо пополнения никейскаго символа болже подробнымъ изложениемъ учения о св. Духъ?

Останавливаясь подробиве на вопросё о пополнении никейскаго символа на константинопольскомъ соборё, мы замётили, что г. Лебедевъ слишкомъ поспёшно рёшаеть этотъ вопросъ,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ кныгѣ "Религіозныя движенія" на стр. 174 въ примѣч. 11-мъ мы указали, кавъ еще до 2-го вселенскаго собора св. отцы перкви—Асанасій великій, Василій великій, Григорій богословъ, Кириллъ іерусалимскій, Епиовній кипрскій, отстанвая неприкосновенность никейскаго символа въ общеперковномъ употребленія, въ частныхъ писаніяхъ своихъ и по частнымъ случаямъ приводили этотъ символъ съ сокращеніями и пополненіями и предлагали свои подобные ему по духу изложенія вѣры. Что отвѣчаетъ на указанные нами еакты г. Лебедевъ? То, что приведенныя нами издожевія вѣры у означенныхъ отцевъ церкви были не новыми самволами, а частными издоженіями вѣры, наставленіями въ вѣрѣ и т. д. (Мы то о чемъ же говорили въ своемъ примѣчанія?)—и что нѣкоторыя изъ няхъ (символы Кирилла и Еписанія) были не ими лично составлены, а принадлежали ихъ мѣстнымъ перквамъ (что же, не доказываетъ ли это опять того сакта, что въ мѣстныхъ православныхъ церквахъ и прежде конставтинопольскаго собора, при всемъ уваженія въ никейскому символу, могли употребляться и другія мѣстныхъ издоженія вѣры?)

представляя послёдніе члены символа заново составленными на самомъ константинопольскомъ соборъ; сходство выраженій константикопольской реданціи символа съ выраженіями символовъ, находящихся въ "Якорв" св. Епифанія и въ поученіяхъ Кирилла іерусалимскаго, равно какъ и нёкоторыя хотя неясныя извёстія о изятельности помъстныхъ малоазійскихъ соборовъ, предшествовавшихъ 2-му вселенскому собору, приводятъ кажется скорве къ тому предположенію, что пополненія никейскаго символа, преимущественно въ учени о Св. Духв. въ мъстныхъ малоазийскихъ. церквахъ и на мъстныхъ соборахъ сдъланы были уже ранъе константинопольскаго собора, а на константинопольскомъ соборъ эти пополненія вёроятно были только пересмотрены, сведены въ одну редавцію и утверждены для всеобщаго церковнаго употребленія. Эти наши замёчанія, кажется, отврыли г. Лебедеву глаза на цвлый рядъ существующихъ въ наукв мнёній и вопросовъ относнтельно редавци константинопольскаго символа, какихъ онъ и не подозръвалъ прежде. Г. Лебедевъ долженъ былъ сознаться, что онъ сдвлалъ пробвлъ, пропустивши эти мивнія и вопросы въ своей диссертаціи безъ вниманія (стр. 211 новой книги Лебедева). Чтобы восполнить этоть пробъль, г. Лебедевъ пересмотрвлъ, какія могъ достать, новыя изслёдованія по этому предмету, и о нёкоторыхъ изъ нихъ поспёшилъ высказать свой отвывъ еще прежде отвъта на наши замъчанія. (См. статью "о Символъ нашей православной церкви" въ августовской книжкъ Чтеній въ Обществъ люб. дух. просв. за 1881 г. и отзывъ о сочинения католика Винчензи въ Прибавленіяхъ къ твор. св. отцевъ). Затвиъ въ послъдней своей книгъ г. Лебедевъ и излагаетъ подробно существующія по этому предмету миввія, разділяя ихъ (можеть быть, не совсемъ удачно) на несколько группъ (стр. 211-234). Но что же серьёзнаго г. Лебдевъ вынесъ изъ этого пополненнаго имъ теперь изучения вопроса, прежде опущеннаго безъ вниманія? Серьёзнаго почти ничего. Г. Лебедевъ по прежнему продолжаеть утверждать свой взглядь о составлении константинопольскаго символа на самомъ константинопольскомъ соборъ, хотя и называеть этоть взглядъ старомоднымъ, очень немногими раздвляемымъ теперь (стр. 112). Большую часть возражений, высказанныхъ противъ этого взгляда въ прочитанныхъ сочиненіяхъ, онъ пропускаетъ, и останавляваетъ свое вниманіе главнымъ образомъ на одномъ изъ нихъ, заимствуемомъ пзъ "Якоря" св. Епи-•анія. Это возраженіе прежде (въ статьт противъ Гарнака) г. Лебедевъ попытался было отстранить твиъ, что послёднія главы сочинения Епифания, въ которыхъ находится рёчь о символахъ, нельзя признать подлинными. Такое объяснение могъ высказать въ свое время епископъ Іоаннъ въ своей инигъ, изъ которой и вяяль его г. Лебедевъ. Но г. Лебедеву никакъ не слъдовало

вовторять этого объясненія, хотя бы въ виду тёхъ кратенхъ замвчаній противъ него, какія высказаны въ моей книгв на стр. 207. Въ новой книгъ своей г. Лебедевъ поправляется. У изворотливаго језунта Винчензи, котораго г. Лебедевъ разбранилъ прежде, у котораго всв его разсуждения о константинопольскомъ символь имвють особенный католически-тенденціозный характерь, г. Лебедевъ заимствуетъ такую мысль. что можно и не отвергая подлинности послёднихъ главъ "Якоря" цёликомъ (причемъ отвергалась бы и самая дата о времени написанія этого Епиинфаніева сочиненія) признать позднёйшею вставкою тоть символъ, какой читается въ существующей редакции 119-й главы "Якоря". Но не замвчаетъ ли г. Лебедевъ того, что если и признать этоть символь вставкою, то следующий, приводимый затвиъ Епифаніемъ въ 120 главв, будеть все-таки доказательствомъ той мысли, что церковные учители и помъстные соборы второй половины IV въка считали позволительнымъ делать въ никейскомъ символъ пополненія и измъненія (въ православномъ духъ) уже и прежде константинопольскаго собора <sup>28</sup>). Наше мнъніе о томъ, что на константинопольскомъ соборв были только разсмотрвны предшествовавшія пополненія никейскаго символа, сведены въ одну редакцію и утверждены для всеобщаго употребленія, г. Лебедевъ отвергаетъ; ему, конечно, не дозволяетъ принять это мивніе его ученое самодюбіе и предубъжденіе противъ насъ. Но что серьёзнаго онъ могъ сказать противъ этого мнѣнія?... То, что я въ своемъ мнёніи не присоединяюсь ви "къ одной изъ западныхъ теорій о происхожденіи симвода, созданной серьёзными учеными" (какъ будто для меня обязательно непремънно становиться на сторону Гефеле, или Каспари, или Гарнака 33),-что въ моей гипотезъ объединяются всъ глав-

<sup>33</sup>) Г. Лебедевъ вначе представлять себъ не можетъ отношений русскаго



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) По поводу Епноаніевскаго символа на стр. 195 своей книги г. Лебедевъ ділаеть намъ между прочамъ слідующій невіроятный вопрось: "какикъ образомъ мы св. Еписанія называемъ поборникомъ старины и преданія, а между прочимъ утверждаемъ, что онъ допускать возможность составленія новыхъ символовъ (точкве-пополненія никейскаго символа),-что, по нашему же мивнію, служить выраженіемъ прогресса церковнаго?" Но відь это недоумѣніе г. Лебедева прямо разрішается именно въ томъ самомъ мість нашей карти, по поводу котораго оно высказывается. См. "Ранягіозныя двателія", стр. 207, примѣч. 52. Здісь прямо сказано: "Что касается лично до св. Еписанія: то онъ, какъ извістно, вовсе не отличался между тогдашники православными богословами какимъ-либо свободомысліемъ ила стремленіенъ къ новаторству. Напротивъ, болье чёмъ кто-нибудь, онъ былъ поборнивноть старяны и преданія. Поэтому, если и такой учитель не считала смоять пресолю. то требованняхо обстоятельство допускать дополения съ еимволю. то требованняхо обстоятельство допускать дополения старины и учителяхъ, оталичавшикася большимъ свободомысліемъ (конечно въ лучиемъ смыслю этого слова).

явящыя воззравня на вопросъ-существующія въ наукв (стр. 136 върнъе сказать-не воззрвнія объединяются, до которыхъ мив не особенно много дела, а принимаются во внимание всв главизние санты и стороны вопроса, разрозненно и потому одностороние выставляемыя на видь у Гефеле, Гарнава, Каспари, Чельцова); и при этомъ воззрвнія западныхъ ученыхъ очищаются отъ всего того, что непристойно интересамъ православной науки (237)." Все это совершенно справедливо, но все это кажется заслуживало бы не шутовскихъ издевательствъ, а боле серьёзнаго отношения со стороны русскаго ученаго... Г. Лебедевъ находить еще въ моемъ мнвніи нвкоторыя противорвчія и неопредвленности. Противоръчія будто бы въ томъ, что я съ одной стороны поставляю реданцію константинопольскаго символа въ ближайшее отношение въ символу Епифанія (и Кирилла іерусалимскаго), а съ другой въ выраженіямъ заямствованнымъ изъ ученія о св. Духъ каппадокійскихъ отцовъ-Василія великаго, Григорія Богослова и Григорія ниссивго (236-237). Но что же туть произвольнаго, если означенная редакція двиствительно представляєть близкое отношение и къ тому, и къ другому, и къ третьему? И развъ не могли отцы собора при окончательной редакціи символа принять во внимание и символъ кипрский и символъ јерусалимский и можеть быть еще какие-инбудь мвотные православные символы, какъ и сказано у меня (только не полуаріанскія въроиздожения соборовъ антіохійскихъ и сирміанскихъ) и ученія

ученаго въ западнымъ теоріямъ, какъ въ такомъ видъ, что русскій ученый во всякомъ спорномъ между самими западными учеными вопросв непременно долженъ становиться на сторону какого-нибудь изъ нихъ и принимать его инвнія цвликомъ, не пытаясь даже и соглашать его съ инвніемъ другаго, хотя бы западного же ученого. На этомъ основания какъ въ моемъ мнания о происхождения константинопольскаго симвода онъ не можетъ понять возиожности соглашенія того, что по этому предмету высказано нанболёє твер-даго (у Каспари, Геееле, Горта, Гарнака), такъ не можетъ повёрять и тому, чтобы проессоръ с.-петербургской академіи Чельцовъ могъ въ одно и тоже время держаться и того мивнія (согласно съ Касцари), что константинопольскій свиволь нивль ближейшее отношеніе къ свиволу, изложенному у Епиовнія,----и того, что этотъ сниволь входиль, какъ часть, въ пространное въроизложение, составленное отцами конотентинопольского собора (Тощос),какъ у Геселе. И такое извъстіе о просессоръ Чельцовъ г. Лебедевъ называеть моею выдункою (стр. 226). Не слишкойъ ли поспѣшаетъ г. Лебедевъ съ свояни приговорани о тоиъ, чего онъ не знаетъ? Въроятно слушатели повойныго проессора Чельцова и всв знавшие мивния его по этому вопросу (что я могъ внать ближе инфија покойнаго Чельцова, чћиъ г. Лебедевъ, это должно быть извѣстно послёднему) моглч бы засвидѣтельствовать, что въ мизнія покойнаго профессора именно объединялось то, что г. Лебедевъ считесть несовинстичных въ гипотезахъ Геосле и Каспари. И если г. Лебедеву угодно вийть печатное доказательство возможности такого совибщения, онъ ножеть вайти его въ статьб о константинопольскомъ соборѣ, напечатанной въ "Христіанскомъ Чтенін" 1878 года в составленной, думаемъ, не безъ вліянія возарвній просессора Чельцова.

отцевъ Василія великаго, Григорія богослова, Григорія нисокаго?.. Неопредёленность моего мизнія будто бы состоить въ томъ, что я не ръшаюсь утвердительно сказать, прибавилъ ли константинопольский соборь что-нибудь новаго въ сделаннымъ прежде него мъстнымъ пополненіямъ символа нивейскаго, или только принялъ и утвердилъ эти пополненія (сведши ихъ разумвется въ одну реданцію (238, 49). Но я потому и не ришаюсь сказать объ этомъ положительно, что для положительнаго ришенія вопроса. нъть еще вполнъ твердыхъ данныхъ... Наконецъ г. Лебедевъ, упрекаеть меня еще въ томъ, что я свое мниніе о составления константинопольскаго символа высказываю не заразъ цёликомъ. а по частямъ въ разныхъ частяхъ своей вниги (впрочемъ преимушественно въ шестой главъ). Но и это я дълаю затвиъ, чтобы не навязывать читателямъ готоваго мнёнія, которое въ такомъ случав могло бы показаться имъ и произвольнымъ, а постепенно выяснять для нихъ важный вопросъ по мёрё того. вакъ приходится касаться самыхъ фактовъ, представляющихъ иля него извъстныя данныя... Вообще высказаннымъ нами замъчаніямъ мы не придаемъ такого значенія, чтобы ими окончательно рвшался важный и трудный вопросъ о составлении константинопольскаго символа, но думаемъ, что ими этотъ вопросъ разъясняется полнёе, чёмъ всёми западными теоріями приведенными у г. Лебедева, и притомъ согласние съ древнямъ церковнымъ преданіемъ; потому и считаемъ себя въ правъ надъяться, что на наши замъчанія по этому вопросу другіе серьёзные ученые обратять более вниманія, чёмъ г. Лебедевъ.

Вотъ какъ отвъчаетъ г. Лебедевъ на важнъйшія возраженія противъ него, относящіяся къ исторіи религіозныхъ споровъ и вселенскихъ соборовъ IV въка. Отвъты его на наши замъчанія относительно христологическихъ споровъ V въка представляютъ еще менъе серьёзности.

Мы упрекнули г. Лебедева въ томъ, что онъ въ исторія христологическихъ споровъ придаетъ слишкомъ большое значеніе личности Несторія. ("Не будь Несторія, не было бы и христологическихъ споровъ"). Г. Лебедевъ отвѣчаетъ на это стеореотипнымъ разсужденіемъ: "не слѣдуетъ въ исторіи придаватъ слишкомъ большое значеніе личнымъ мотивамъ и вообще личностямъ, но не слѣдуетъ вину событій сваливать лишь на духъ времени, на историческія причины и условія" (стр. 242).

Мы высказываемъ ту мысль, что для объяснения возэрвний несторіанскихъ и монофизитскихъ, помимо вліянія антіохійской и александрійской школы, слъдовало бы обратить вниманіе на генетическую связь означенныхъ возэрвній съ древнъйшими дуалистическими возэрвніями Сиріи и докетическими Египта. Г. Дебедевъ отвѣчаетъ, что "въ области изученія исторіи всегда безопаснѣе при объясненія явденій довольствоваться ближайшими условіями, а не пускаться въ глубь вѣковъ" (стр. 261).

По нашему мивнію со́лиженіе спрекихъ епископовъ съ Кирилломъ александрійскимъ въ тридцатыхъ годахъ V стоявтія г. Лебедеву не слёдовало называть уніею; такъ какъ слово унія въ западной церковно-исторической наукъ получило опредъленный смыслъ, несоотвётственный характеру православной восточной церкви. Г. Лебедевъ отвёчаетъ, что унія уніи рознь, —сближеніе сирскихъ епископовъ съ Кирилломъ дъйствительно не имѣло того характера, какой имѣли уніи западныя (стр. 243—245). Зачёмъ же въ такомъ случав было и употреблять слово "унія"?

Относительно результатовъ Халкидонскаго собора мы дѣлаемъ г. Лебедеву то замѣчаніе, что напрасно онъ этому собору приписываетъ какое-то особенное (сравнительно съ другими соборами) вліяніе на дальнѣйшее развитіе богословской науки; со временъ Халкидонскаго собора развитіе богословской науки значительно ослабѣваетъ сравнительно съ тѣмъ, каково оно было въ полтора предшествовавшія столѣтія. Г. Лебедевъ отвѣчаетъ: "не думаетъ ли критикъ, что въ наше время уже отказались отъ началъ Халкидонскаго собора" (стр. 23). Можно ли такъ отвѣчать на серьёзные вопросы и можно ли съ такими спорщиками вести серьёзные научные споры?...

И мы конечно делеко не перечислили всёхъ тёхъ диковиновъ, какія встрёчаются въ ответахъ г. Лебедева на наши замёчанія, а указали только главиващія между ними касающіяся, вопросовъ наиболье важныхъ. Въ вопросахъ не столько выдающихся, въ мивніяхъ высказываеныхъ только мимоходомъ г. профессоръ московской духовной академіи позволяеть себь такія издывательства надъ здравымъ смысломъ читателей и пожалуй надъ страницами того изданія, въ которомъ онъ первоначально печаталь свою отповёдь намъ, что поистине этому нельзя достаточно наанвиться. Напр. мы упрекаемъ г. Лебедева въ томъ, что онъ считаетъ Кирилла јерусалимскаго несомненнымъ арјаниномъ. Г. Лебедевъ отвъчаетъ: "совершеннъйшая ложь! Въ моей книгъ о Кириллъ говорится лишь "онъ считался сторонникома аріана" 34) (стр. 19). На стр. 215 своей книги мы высказали недоумвніе относительно того, какимъ образомъ г. Лебедевъ вопреки собственнымъ словамъ, высказаннымъ имъ на 122 страницв его диссертаціи, на слёдующихъ затемъ страницахъ высказываетъ такую мысль, что Македоніане во св. Духа въровали правильно и вообще во всемь изъявляли полное согласие съ учителями церкви, присутствовавшими на соборв, за исключениемъ слова "единосущный". Г. Лебедевъ упрекая меня въ искажении его мысли,

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) На стр. 147 своей новой книги г. Лебедевъ высказывлетъ тавое убъжденіе, что отвывы древнихъ писателей—Соврата, Совомена, Іеронима, Епиеанія, Руемна о принадлежности Кирилла іерусалимскаго къ аріанству основаны на недоразумъніи. Мы очепь рады. Объ этомъ и мы говорили въ своей инигъ. Стр. 137, прим. 15.

увъряетъ читателей, что въ его книгъ говорится далеко не то: "Маведоніане, нажется, во всемъ изъявляли полное сомасіс съ требованіями отцевъ собора, за исключеніемъ принятія слова "единосущный"... Въ Духа Святало они если не всъ, то по крайней мъръ тъ, кои были на соборъ, нужно полагать, впровали одинаково съ св. отцами" (стр. 18). Мы и теперь остаемся въ недоумънія, чъмъ же существенно отличается мысль г. Лебедева, переданная нами, отъ той, какая высказывается въ его собственныхъ словахъ?

На стр. 235 своей книги и сдёлаль г. Лебедеву замёчаніе о томъ, что онъ въ своей диссертаціи увёряеть читателей, будто Евтихій обладаль твердымъ и яснымъ умомъ. Г. Лебедевъ и это мое замёчаніе считаеть напраслиною на него. Въ его книге сказано только: "Евтихій былъ изворотливъ, обладаль мыслию твердою, понятія его опредъленны; онъ отчетливо представляль свое ученіе" (стр. 21). Что это такое, какъ не издёвательство надъ здравымъ смысломъ читателей?...

Всё эти пріемы: уклоняться отъ прямой постановки вопроса, выхватывать въ серьёзномъ возраженіи оппонента самую несущественную сторону и на нее направлять свои quasi—научные аргументы, а всего болёе осыпать оппонента всявими издёвательствами и ругательствами, отказываться отъ своихъ мыслей и словъ, явно представляющихся неблаговидными и тутъ же опять на глазахъ читателей вновь повторять и развивать ихъ, всё такіе пріемы свойственны ли истинно ученому профессору?. И можно ли съ писателями, употребляющими такіе пріемы, вести какой бы то ни было серьёзный научный споръ?..

Въ заключение своей новой книги г. Лебедевъ высказываетъ сятование на насъ за то, что слишкомъ строгимъ отношениемъ къ научнымъ трудамъ, какое мы показали въ разборв его диссертація, можеть быть сделань вредь развитію нашей молодой церковно-исторической науки. Такія внушенія, какін мы двлаемъ молодымъ двятелямъ нашей духовной науки и литературы, могуть будто бы только обезкураживать ихъ, застращивать, приводить въ апатію при видъ роковаго вопроса, о чемъ можно писать и о чемъ нельзя" (стр. 265-267). Намъ кажется, г. Лебедевъ напрасно слишвомъ связываетъ судьбу и развитіе нашей науви съ такими явленіями, какъ его докторская диссертація. По нашему мнёнію, чёмъ строже будеть у насъ критика подобнаго рода произведеній, тэмъ будеть лучше для правильнаго развитія науки. Можно пожелать молодымъ представителямъ науки и интературы писать, о чемь имъ угодно, но не какъ-нибудь. а съ серьёзнымъ и внимательнымъ отношеніемъ въ себѣ, въ своему двлу и слову, какъ объ этомъ мы и говорили въ разборъ диссертація г. Лебедева.

Прот. А. Иванцовъ-Платоновъ.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## ПРЕБЫВАНІЕ Г. ОБЕРЪ-ПРОКУРОРА СВ. СИНОДА К. П. ПОБЪ-Доносцена въ твери.

Въ "Тверскихъ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ" напечатаны подробныя свёдёнія о пребываніи г. оберъ-прокурора св. Синода, К. П. Побёдоносцева въ Твери. Заимствуемъ для нашихъ читателей подробности посёщенія г. оберъ-прокуроромъ семинарін училищъ и консисторіи.

11-го октября, оберъ-прокуроръ прибылъ въ Тверь. и 12-го съ 10 часовъ утра посвтилъ семинарію. Здёсь г. оберъ-прокуроръ довольно долго бестдовалъ съ наставниками о преподавании того или другаго предмета. Прежде всего онъ обратилъ свое внимание на отсутствие въ настоящее время учителя пёнія при семинаріи, высказаль нёскольво мыслей о необходимооти изученія церковнаго пёнія, какъ предмета, который первве всего имветь приложение въ будущей церковно-служебной двятельности воспитанниковъ семинаріи; онъ указалъ также на необходимость пріучать воспитанниковъ къ ясному вразумительному чтенію по-славявски, осмысленному отношенію къ церковнымъ пъснопъніямъ и порядку церковнаго богослуженія. Что касается другихъ предметовъ, то въ своей бесвде съ преподавателями онъ интересовался какъ ходомъ преподаванія, такъ и выполнениемъ программъ по каждому предмету. Такъ относительно церковной исторія онъ замѣтилъ, что предметъ этотъ весьма сложный, что выполнить программу его весьма трудно и что искусство преподавателя должно состоять въ умёньи сгруппировать весь матеріаль въ возможно краткую форму. Въ такомъ же родъ шла бесъда его съ преподавателями и всъхъ другихъ предметовъ.

Посяв бесваы съ преподавателями г. оберъ-прокуроръ посвтилъ еще нёсколько илассовъ, разспрашивалъ учениковъ о ихъ квартирной жизни и условіяхъ, на накихъ они нанимаютъ для себя квартиры, поинтересовался сравнительнымъ возрастомъ учениковъ одного и того же класса и наконецъ въ одномъ изъ классовъ (VI) заставилъ всёхъ учениковъ пропёть 1-ю пёснь во скреснаго канона 5 гласа.

Изъ семинаріи г. оберъ-прокуроръ вмёстё съ его высокопреосвященствомъ отправился въ духовное училище, куда прибылъ

въ 12 часовъ дня. Прежде всего онъ обратилъ вниманіе на отсутствіе при училищ'в общежитія, признавая его совершенно необходимымъ. Въ разговоръ по этому предмету его высонопреосвященствомъ было объяснено, что вопросъ объ общежитіи рвшался на послёднемъ съёздё духовенства тверскаго училищваго округа, на каковый предметь почетнымъ попечителемъ училища П. Н. Добринскимъ исчислена сумма въ 18 т. р., и что съъздъ поручиль уже членамь училищного правления оть духовенства и смотрителю училища заготовить въ будущему съёзду подроб-ный планъ и смёту предполагаемой постройки. Г. оберъ-провуроръ замътилъ на это, что назначенная г. Добринскимъ сумма на пристройку для общежитія, очень мала. Обходя затвиъ классы, г. оберъ-прокуроръ испытывалъ учениковъ по латинскому, греческому и славянскому языкамъ, по св. исторіи, географіи и церковному пенію. Такъ въ 1 отделения 2 класса, где шелъ урокъ славянскаго языка, онъ заставилъ учениковъ пропъть "Достойно есть"; туть же обратиль внимание на учебникъ славянскаго языка Перевлёсскаго, признавая этоть учебникъ труднымъ для усвоенія въ такомъ возрасть, и совътоваль преподавателю изучать формы славянскаго языка путемъ практики, при разборъ. Въ 4 влассъ, гдъ шелъ уровъ географія, г, оберъ-прокуроръ заставилъ учениковъ пропёть тропарь Рождеству Христову. Посвщая классы, г. оберъ-прокуроръ обращался прежде всего съ вопросомъ къ преподавателю давно ли онъ на службв и откуда поступилъ на нее, у учениковъ же сколько лътъ, откуда родомъ и съ къмъ живетъ въ городъ. Когда на два послъдние вопроса ученики отвъчали, что живутъ одни на квартирахъ, г. оберъпрокуроръ снова говорилъ о необходимости устроить въ возможной скорости при училище общежитие. Въ разговоре съ смотрителемъ училища г. оберъ-прокуроръ интересовался, между прочимъ и тъмъ, сколько въ нынъшнемъ году изъ тверскаго учичища не принято въ семинарію и бываеть ли онъ, смотритель, при производствъ пріемныхъ испытаній въ семинаріи.-Послъ посъщения училища г. оберъ-прокуроръ передалъ смотрителю 25 рублей на гостинцы датямъ.

Околу часу пополудди изъ духовнаго училища г. оберъ-прокуроръ направился въ консисторію, въ которой и пробылъ цѣлый часъ. По представленіи здѣсь всѣхъ членовъ ея владыкою, причемъ г. оберъ-прокуроръ каждаго изъ нихъ спрашивалъ давно ли служитъ и какимъ столомъ завѣдуетъ, онъ вникалъ въ порядокъ производства консисторіи, порядокъ записи поступающихъ въ консисторію бумагъ первоначально въ общій входящій реестръ, а затѣмъ и распредѣленіе всѣхъ дѣлъ между столами по существу и характеру самыхъ дѣлъ, а не по уѣздамъ, какъ это дѣлается въ нѣкоторыхъ консисторіяхъ, г. оберъ-прокуроръ

обращался то въ одному, то въ другому члену съ вопросами касательно завёдуемыхъ ими дёлъ, сопровождая ихъ отвёты свонии замвчаніями и совътами. Такъ относительно следственныхъ двлъ онъ выразилъ сожалёніе о томъ, что у насъ нётъ особыхъ сявлователей, совершенно необходимыхъ въ виду того особенно обстоятельства, что въ нёкоторыхъ спархіяхъ духовенство почти все перероднилось между собою и следователи изъ духовенства намъренно прикрывають виновныхъ. Недостатокъ только средствъ заставляеть терпъть подобный порядовъ вещей. Относительно бракоразводныхъ дълъ г. оберъ-прокуроръ далъ нъсколько весьма существенныхъ руководственныхъ совътовъ. Что касается хозяйственныхъ делъ, то г. оберъ-прокуроръ обратилъ особенное внимание на ведение монастырскаго и церковнаго хозяйства по части лесныхъ дачъ и советоваль поступать какъ можно осмотрительные при просьбахъ о перерубкы лысовъ: "указывають обыкновенно, говорилъ онъ, то на подсохшій лёсъ, а подъ этимъ предлогомъ вырубаютъ кного и свъжаго лъса". Точно также г. оберъ-прокуроромъ обращено было вниманіе на храненіе консисторскихъ сумих въ кладовой при архіерейскомъ домѣ и на отсутствіе должности помощника казначея. Совётуя какъ можно осторожные обращаться съ суммами и хранить въ мыстахъ боле безопасныхъ, онъ выражалъ мысль о необходимости назначения казначею помощника. "Кто отвёчаеть за дёла и за суммы, сказалъ онъ, если случится казначею заболёть или по необходимости отлучиться? Непремённо нуженъ помощникъ".

Въ концъ своей бесъды съ членами консисторіи г. оберъ-прокуроръ обратилъ ихъ вниманіе на множество затрудпеній, возникающихъ въ ивкоторыхъ спархіяхъ по двламъ о часовняхъ. "Въ вашей епархіи, говорилъ онъ, немного закрыто церквей послёдними штатами, а въ другихъ очень много, и оставшиеся за штатомъ священники являются въ какую-нибудь деревню, упрашивають крестьянъ устроить часовню и обращаются съ просьбою къ епархіальному начальству о дозволеніи имъ служить въ этихъ часовняхъ. Епархіальное начальство крайне затрудняется въ этихъ случаяхъ". Владыка отвътилъ ему на это, что такихъ прошеній у насъ не особенно много, но замъчательно что съ прошеніенъ о постройкъ часовень часто соединяется просьба о дозволени выразить этимъ свои върноподданическия чувстна въ почившему въ Бозъ Государю Императору; требуютъ иногда при этомъ крестныхъ ходовъ. "Надобно быть весьма осторожнымъ, сказалъ г. оберъ-прокуроръ. Чувства върноподданическія могуть быть выражены въ храме усердною молитвою за Государя Императора, весь августвиший домъ и еще болве точнымъ и върнымъ исполненіемъ нашихъ върноподданическихъ обязанностей ".

На слёдующій день, т.-е. 13 октября, г. оберъ-прокуроръ вновь прибылъ въ семинарію около 11 часовъ, зашелъ въ общую учительскую комнату и велъ съ преподавателями беседу о томъ, какимъ образомъ улучшить въ семинаріи воспитательную часть. Недолго продолжалась эта бесёда, но тёмъ не менёе онъ успёль высказать много руководственныхъ совётовъ, какъ улучшить воспитательную часть въ семинаріи и отвлечь воспитанниковъ отъ грубыхъ пороковъ, являющихся результатонъ ихъ уединенно-ученической жизни, чуждой посторонняго облагораживающаго вліянія. Признавая весьма труднымъ и даже мало возможнымъ иля инспекція въ ся наличномъ составѣ тщательное наблюдение за учениками въ такой многолюдной семинарии, онъ приглашаль вебхъ преподавателей, если не къ прямому наблюденію за учениками, то по крайней мири къ содийствію въ организаціи занятій, могущихъ способствовать облагороженію воспитанниковъ. Какъ на одну изъ такихъ мъръ, гдъ преподавателя могуть принести свою посильную помощь, г. оберъ-прокуроръ указаль на устройство литературныхъ чтеній, вональныхъ, а со временемъ и музыкальныхъ занятій подъ руководствомъ преподавателей и особенно помощниковъ инспектора, какъ лицъ ближе знакомыхъ съ обыденною ученическою жизнію и обладающихъ большимъ сравнительно количествомъ свободнаго времени. "Вы сами, говориль онъ, обращаясь къ последнимъ, готовитесь быть преподавателями, -и вотъ здъсь для васъ самая лучшая школа, чтобы сделаться хорошими преподавателями". Необходимыми средствами къ отвлеченію учениковъ отъ празднаго времяпре-провожденія призналъ онъ также обученіе ихъ живописи и музыкв, объщая свое содъйствіе къ изысканію средствъ на эти предметы.

Въ виду того, что какъ ученическая, такъ и оундаментальная библіотеки семинаріи, со времени ремонтировки старыхъ и постройки новыхъ зданій, находятся въ запущенномъ состояніи и до сихъ поръ еще не приведены въ надлежащій порядокъ, г. оберъ-прокуроръ убъждалъ всвхъ преподавателей принять участіе въ двлъ упорядоченія библіотекъ; при этомъ онъ выразняъ желаніе, чтобы со временемъ по приведеніи библіотеки въ порядокъ, была устроена для учениковъ читальная комната, гдъ бы они могли въ свободное отъ занятій время читать и хорошія книги.

834

#### ИЗВЪСТІЯ ПО ЦЕРКОВНО-СВЪЧНОМУ ДЪЛУ.

Въ "Сарат. и Астрах. епарх. въдомостяхъ" мы встрътили два важные документа, касающіеся производства и продажи церковныхъ восковыхъ свъчей.

— Церковный староста Покровско-кладбищенской, въ поса-дъ Дубовкъ (Саратовской губерніи), Казъевъ возбуднять вопросъ о томъ: обязательно ди для него постановление епархіальнаго съёзда, о покупкъ церковныхъ свъчей исключительно въ епархіальной св'ячной давка, и законно ли предположенное съ Покровской церкви взысвание за недоборъ свъчей изъ упомянутой лавки, или церковные старосты согласно примъчанію къ § 12 Инструк. церк. стар., имъють право покупать свѣчи тамъ, гдѣ найдутъ выгоднѣе для церкви. Дѣло это восходило на разсмотръніе Св. Синода, которымъ въ указъ, данномъ на имя преосвященнаго саратовскаго опредълено: поручить саратовскому епархіальному начальству разъяснить церковному староств Казвеву, что требуемая епархіальнымъ начальствомъ покупка свъчей церковными причтами и старостами для церквей изъ епархіальныхъ свёчныхъ заводовъ или лавокъ, составляетъ самую необходимую и надежную мвру въ увеличенію церковныхъ доходовъ и къ возвышению зависящаго отъ положения сихъ доходовъ благосостоянія церквей и духовно-учебныхъ заведеній, въ коихъ приготовляются служители церкви, что несоблюдение церковными причтами и старостами этой общественной мары, нанося ущербъ интересамъ церкви и духовно-учебныхъ заведеній, послужило бы лишь въ увеличению выгодъ отдельныхъ лицъ, — частныхъ свъчепромышленниковъ — и посему должно быть твиъ тщательнъе устраняемо мъстными представителями церковныхъ интересовъ, чёмъ выше интересы самой церкви и духовнаго просвъщенія личныхъ выгодъ торговцевъ, и что вслёдствіе сего покупка церковными причтами и старостами саратовской епархіи церковныхъ свъчей изъ епархіальнаго свъчнаго завода, нии изъ еперхіальной свъчной лавки, какъ для всъхъ вообще церквей сей епархіи, такъ и для церкви Покровской, въ посадъ Дубовкъ, совершенно обязательна.

—Астраханская духовная консисторія слушали отношеніе Астраханской казенной палаты, отъ 30 іюня сего года за № 1573, коимъ увёдомляетъ консисторію, что правительствующій сенатъ, разсмотрёвъ дёло по жалобё петровскаго временнаго 2 гильдіи купца Родіона Моисеева Абрамова на постановленіе Астраханской казенной палаты о наложенія на него взысканія 943 руб. 25 коп. за раздробительную торговлю восковыми свёчами прикащикомъ его крестьяниномъ Желтовымъ въ селё Каменноярскомъ, Черноярскаго уёзда, нашелъ, что купецъ Абрамовъ, упол-

номочивъ своего прикащика Желтова на раздробительную торговлю сданными ему, Желтову, восковыми свъчами, на основанія ст. 715 уст. торг., какъ хозяинъ, долженъ отвѣчать за дъйствія прикащика во всемъ томъ, что въ силу его порученія, приказанія или съ его вёдома и воли учинено будеть, прикащикъ же Абрамова крестьянинъ Желтовъ продалъ восковыхъ свъчъ двумъ крестьянамъ по 5 фунтовъ, тогда какъ, согласно Высочайше утвержденнаго 28 августа 1808 года доклада коммиссии духовныхъ училищъ и мивнія Государственнаго Соввта 26 октября 1873 года, продажа восковыхъ церковныхъ свъчъ въ разницу менве 20 фунтовъ составляетъ привилегію церкви, а частнымъ лицамъ предоставлено лишь право гуртовой продажи этихъ свъчъ, и то лишь съ фабрикъ, заводовъ и изъ лавокъ, гдъ торгують исключительно воскомъ и восковыми свъчами, и на ярмаркахъ; виновные же въ нарушении сихъ правилъ подлежатъ, кромъ конфискаціи свъчъ, еще платежу пени вдвое противъ стоимости конфискованныхъ свъчъ. Почему, находя ръшение казенной палаты о наложения на Абрамова взыскания правильнымъ, опредвлиль жалобу его оставить безъ уважения. О чемъ указомъ, отъ 8 марта сего года за № 3821, далъ знать казенной палатв. Къ этому казенная палата присовокупляетъ, что о взыскании съ купца Абрамова недоимки 943 р. 25 к. и высылкъ ихъ въ духовную консисторію оною 30 іюня сего года предписано петровскому увздному полицейскому управленію саратовской губерніи. Двло началось съ того, что благочинный 1 округа Черноярскаго увзда при рапорть отъ 18 апръля 1880 г. за № 264 представилъ копію съ акта, составленнаго вязовскимъ старостою 2 того же апръля о незаконной торговлё крестьяниномъ Желтовымъ церковными восковыми свъчами, причемъ присовокупляетъ, что подлинный акть представленъ Каменноярскимъ волостнымъ правленіемъ на распоряжение Астраханской казенной палаты, а конфискованныя у Желтова восковыя свёчи въ количестве 22 пудовъ предложено имъ вязовскому причту хранить въ церкви отдъльно отъ церковныхъ свъчъ впредь до особаго распоряжения. Вслъдствіе сего консисторія отношеніемъ, отъ 16 мая 1880 года за № 2151, просила казенную палату увъдомить о распоряжении, какое послъдовало со стороны оной по означенному выше акту. На это падата, отъ 13 сентября того же года за № 1467, увъдомила, что палатою дёло по означенному предмету рёшено и рёшеніемъ этимъ заключено: законоискованныя у крестьянина Желтова прпкащива петровскаго 2-й гильдіи купца Родіона Абрамова свічи въ количествъ 22 пудовъ, оцъненныя въ 471 руб. 621/2 коп. и отданныя на хранение подъ росписку ктитору вязовской церкви Семену Алексвеву, передать причту означенной церкви, для причисленія въ церковнымъ доходамъ, съ купца же Абрамова взы-

скать въ пеню вдвое противъ стоимости законоискованныхъ свёчъ, а именно 943 руб. 25 коп., каковыя деньги передать также для причисленія къ церковнымъ доходамъ, съ тъмъ, —чтобы церковный староста внесъ ихъ въ книгу особою статьею. Въ случаъ несостоятельности Абрамова къ уплатъ присужденныхъ съ него денегъ, обратить это взысканіе на его имъніе, какое у него можетъ оказаться, о чемъ и сдълать своевременное распоряженіе о наложеніи на оное запрещенія. Ръшеніемъ этимъ купецъ Абрамовъ остался недоволенъ и подалъ на оное въ ноябръ мъсяцъ 1880 года въ правительствующій сенатъ аппелляціонную жалобу, которую сенатъ оставилъ, какъ сказано, безъ уважеція.

## ЦИРКУЛЯРЪ Г. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНИЯ ПОПЕЧИ-ТЕЛЯМЪ УЧЕБНЫХЪ ОКРУГОВЪ, ОТЪ 14 ФЕВРАЛЯ 1882 ГОДА, ЗА № 1931.

На разсмотръніе министра народнаго просвъщенія поступило ходатайство одного изъ увадныхъ земскихъ собраній, о покровительствъ домашнему обученію грамотъ среди сельскаго населенія лицами, неимъющими установленнаго на то учительскаго званія. Ходатайство это возникло по поводу следующихъ обстоятельствъ: 1) многіе родители, изъ крестьянъ, не имъя возможности обучать своихъ дътей въ училищахъ и школахъ и не желая оставлять ихъ вовсе безграмотными, обучать ихъ грамотв въ своихъ домахъ, нанимая для этого большею частію своихъ-же односельчанъ, окончившихъ курсъ ученія въ сельскихъ училищахъ или обучаящихся грамотъ также домашнимъ образомъ; 2) параллельно съ училищами и школами домашнее обучение двтей грамоть вызывается въ мъстномъ населении сильнымъ стремленіемъ народа къ грамотности и невозможностію обучають дітей въ училищахъ и школахъ, по разбросанности населенія и отдаленности училищъ и школъ, и 3) примънение къ лицамъ, большею частію містнымъ жителямъ, обучающимъ крестьянскихъ дътей одной грамотности домашнимъ образомъ, требованія закона чтобы такія лица имвли установленное учительское званіе, было бы равносильно прекращению вовсе домашняго обучения грамоть, по невозможности такимъ лицамъ выдержать испытание на означенное званіе.

По соображенія настоящаго ходатайства съ двйствующими узаконеніями, министерство народнаго просвъщенія находить, что 1) Высочайше утвержденное, 25 мая 1874 г., положеніе о начальныхъ народныхъ училищахъ, какъ видно изъ примъч. къ ст. 2 онаго, не касается первоначальнаго обученія на дому лицами разнаго званія; что 2) при начертаній дійствующихъ узаконеній, въ силу коихъ право на занятіе домашнимъ обученіемъ въ частныхъ домахъ обусловливается опредъленнымъ образовательнымъ цензомъ, не имълось въ виду домашнее обучение грамотъ въ седахъ, и потому въ этого рода обучению названныя узаконенія не могуть быть применены. Такимъ образомъ, хотя на основании ст. IV Высочайше утвержденнаго, 25 мая 1874 года, мивнія государственнаго совёта о порядив управленія народными училищами, лица занимающиеся домашнимъ и частнымъ обученіемъ, подчинены вёдёнію директоровъ и инспекторовъ народныхъ училящъ, но надзоръ диревторовъ и инспекторовъ за лицами, обучающими грамоть въ селахъ, не васаясь правъ подобныхъ лицъ на обучение по образовательному цензу, можетъ имъть значение лишь въ отношения яхъ политической и нравственной благонадежности, и что 3) въ этопъ отношении наблюдение 38 ними ближайщимъ образомъ должно принадлежать въдению полицейской и духовной власти.

Всявдствіе сего и для устраненія на будущее время подобныхъ недоразумвній по предмету домашняго обученія среди сельскаго населенія, министерство народнаго просвещенія, по соглашенію съ министерствомъ внутреннихъ делъ и оберъ-прокуроромъ Св. Синода, признало необходимымъ:

1) Разъяснить, что отъ лицъ, занимающихся домашнимъ обученіемъ грамотв въ селахъ. не требуется учительскаго званія, и

2) Предоставить мёстнымъ полицейскимъ властямъ, какъ сельскимъ, такъ и общимъ, а также приходскимъ священникамъ. наблюдать, чтобы означеннымъ обученіемъ не занимались лица неблагонадежныя либо въ политическомъ, либо въ нравственномъ отношеніи, и въ случав появленія такихъ лицъ, указывать на нихъ увздному исправнику, для воспрещенія имъ дальнъйшаго обученія, или въ случав надобности, для принятія мъръ къ удаленію ихъ вовсе изъ данныхъ мъстностей.

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатаніи представлено было въ цензурный комитеть узаконенное число экземпляровъ. Москва, ноября 20 дня 1882 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### ОБЪ ИЗДАНИИ ЕЖЕМВСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

# "ДУШЕПОЈЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

## въ 1883 году.

Изданіе журнала "Душеполезное Чтеніе" въ 1883 году, двадцать четвертомъ его существованія, продолжается на прежвихъ основаніяхъ. Редакція остается вѣрною своей первоначальной задачѣ—служить духовному и нравственному наставленію христіанъ, удовлетворять потребности эбщеназидательнаго и общепонятнаго духовнаго чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА БУДУТЪ ВХОДИТЬ ПО ПРЕЖНЕМУ:

1) Труды, относящіеся въ изученію Св. Шисанія. 2) Статьи догматическаго и нравоучительнаго содержанія. Въ нихъ не будуть упускаемы изъ вида современныя явленія въ общественной и частной жизни, согласныя или несогласныя съ ученіемъ и установленіями православной Церкви. Иногда обсужденію этихъ явленій будутъ посвящаемы особна статьи. 3) Церковно-историческіе разсказы. 4) Воспоминанія о лицахъ, замѣчательныхъ по заслугамъ для церкви и по духовно-правственной жизни. 5) Статьи, относящіяся къ Православному Богослуженію. 6) Общепонятное и духовно-поучительное изложеніе свѣдћий изъ наукъ естественныхъ. 7) Описаніе путешествій въ святымъ мѣстамъ. 8) Свѣдѣвія и сужденія о расколѣ. 9) Имѣющія руководственное для пастырей и мірянъ значение резолюція митрополита Филарета, миѣнія, донесенія и письма егоже. 10) Разныя извѣстія и замѣтки.

"Душеполезное Чтеніе" въ 1883 году по прежнему будетъ выходить ежемъсячно.

#### Цъна годовому изданію безъ доставки и пересылки 3 р. 50 к., съ пересылкой иногороднымъ и съ доставкой московскимъ подпищикамъ 4 р.

Оставшіеся неразобранными полные экземпляры "Душеполезнаго Чтенія" за 1864 и 1865 годы продаются въ редакціп по 1 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою въ Европейскую Россію по 2 р., на Кавказъ и въ Сибирь по 2 р. 50 к. Полные экземпляры "Душеполезнаго Чтенія" за 1869, 1870, 1872, 1873, 1874, 1875 и 1878 годы продаются въ редакцін по 2 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою въ Европ. Россію по 3 р. на Кавказъ и въ Сибирь по 3 р. 50 к.—Цъна "Душ. Чтенія" за 1877, 1879, 1880, 1881 и 1882 годы по 3 р. 50 к., съ перес. по 4 р.

Подписка на "Душеполезное Чтеніе" принимается: въ Москвѣ, въ квартирѣ редавтора, при Николаевской въ Толмачахъ церкви, протојерея Василія Нечаева, также у книгопродавцевъ: Эерапонтова, и въ Епархіальной книжной лавкѣ въ Петровскомъ монастырѣ; въ С.-Петербургѣ у книгопродавца И. Л. Тузова, Бол. Садовая, д. № 16.

Иногородные благоволять относиться исключительно въ редакцію "Душецолезнаго Чтенія" въ Москвѣ.

Издатель-редакторъ протојерей Василій Нечасеъ.

#### ПРИ РЕДАКЦИ "ДУШЕПОЛЕЗНАГО ЧТЕНІЯ"

#### также у книгопродавцевъ Өерапонтова и Тузова продаются:

1) Уроки показнія въ великомъ канонѣ св. Андрея Критскаго, заимствованные изъ Библейскихъ сказаній. Прот. В. Нечаева. Ц. 1 р. 40 к., съ цересылкой 1 р. 60 к.

2) Духовный св'ять. Прот. В. Нечаева. Сборникъ духовно-назидательныхъ статей. Ц'яна 1 р. 25 к. съ перес. 1 р. 40 к.

3) Обозрѣніе употребительнѣйшихъ церковныхъ молитвъ. Изданіе второе, исправленное. Прот. В. Нечаева. 1880 г. Ц. 40 к., съ пер. 50 к.

4) Сборникъ для назидательнаго чтенія. Прот. В. Неча́ева. Ц. 1 р. 25 коп., оъ пересылкой 1 р. 50 коп.

5) Толкованіе на паремін пзъ книгъ Монсеевыхъ: Исходъ, Левитъ, Числь в Второзаконія. Прот. В. Нечаева. Ц. 80 к. съ перес. 1 р.

6) Очерки христіанской жизни. Прот. В. Нечаевъ. Ціна 80 коп., съ пересылкой 1 руб.

7) Исторія четырехъ послёднихъ вселенскихъ соборовъ. А. Лебедева. Цёна 1 руб. 30 коп., съ пересылкой 1 р. 50 к.

8) Нісколько замічаній о современныхъ модахъ въ одежді. Ц. 10 к., съ перес. 15 коп.

9) Св. Владнијръ равноапостольный 10 коп. съ перес. 15 коп. 10) Жизнь св. Григорія Богослова 20 к. съ перес. 25 к. 11) Два указателя къ "Душен. Чтенію", однъъ за нервое десятилѣтіе (съ 1860 по 1869), 20 к. съ перес. 25 к., другой за второе десятилѣтіе (съ 1870 по 1879 г.), 20 к. съ перес. 25 к. За оба вмѣстѣ съ пересылкою 40 коп.

# ОТЪ УНИВЕРСИТЕТА СВ. ВЛАДИМІРА ВЪ КІЕВЪ.

"Университетскія Извёстія" въ 1883 году будуть выходить, въ концё каждаго мёсяца, книжками, содержащими въ себё до двадцати и болёе печатныхъ листовъ. Цёна за 12 книжевъ "Извёстій" безъ пересылки шесть рублей и съ пересылкою шесть рублей пятьдесять коп. Въ случат выхода "приложеній" (сочи неній свыше 25 листовъ), о нихъ будетъ объявлено особо. Подписчики "Извёстій", при выпискё приложеній, пользуются уступкою 20%. Подписка и заявленія объ обм'вив изданіями принимаются въ канцезарія Правленія Университета.

Гг. нногородные могутъ также обращаться съ своими требованіями къ коммиссіонеру Университета Н. Я. Оглоблину (С.-Петербургъ, Мазаа Садовая, Ж. 4, и Кіевъ, Крещатикъ, бывшій книжный магазинъ Литова).

Каждая книжка "Извёстій", за исключеніемъ текущихъ офиціальныхъ свёдёній, посвященныхъ Университету (до трехъ печатныхъ листовъ), состоитъ изъ сочиненій и статей научнаго содержанія, которыя распредёляются въ такомъ порядкё: отдёлъ II—, историко-филологичесвій"; отдёлъ II—, юрндическій "; отдёлъ III—, физико-математическій"; отдёлъ IV—, медицинскій"; отдёлъ У--, научная хроника", въ которой помёщаются извёстія о дёятельности ученыхъ обществъ, состоящихъ ири Университетѣ; отдёлъ VI—, критико-библіографическій". Послёд ній отдёлъ, посвященный критическому обозрёнію выдающихся явле ній ученой литературы (русской и иностранной), по разнымъ отраслямъ знанія, составляетъ въ годъ до 500 страницъ. Кромѣ того, въ "прибавленіяхъ" къ каждой книжкѣ печатаются научные матеріалы и переводы болѣе замѣчательныхъ сочиненій; а также указатели библіотеки, списки, таблицы метеорологическихъ наблюденій и т. п.

Открывается подписка на 1883 годъ на издаваемые при с.-петербургской духовной академии:

## "ЦЕРКОВНЫЙ ВѢСТНИКЪ"

(Еженедъльное издание отъ 2 до 4 печатныхълистовъ въ №; въ годъ до 142 л. вольшаго формата)

R

# "ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ"

#### (двухмъсячное—отъ 18 до 24 печ. листовъ въ каждой книжкъ; въ годъ оволо 124 л.).

"Церковный Вёстникъ" въ офиціальной своей части, составляющей офиціальный органъ Св. Синода, печатаетъ спомма и раньше всѣхъ лругихъ изданій всѣ узаконенія, распоряженія и списки наградъ по луховному вѣдомству; въ неофиціальной же части, какъ издаваемый при с.-петербургской духовной академів, даетъ возможно полный обзоръ лвиженій религіозной мысли и жизни какъ у насъ въ Россіи, такъ и за границей (на православномъ востокѣ, славанскихъ земляхъ, въ римскомъ католицизмѣ и протестантствѣ), и имѣетъ слѣдующіе постоянмие отдъям (промѣ передовыхъ статей, въ которыхъ обсуждаются всѣ важвѣйшіе церковные вопросы): 1) миѣнія печати свѣтской и духовной по церковнымъ вопросамъ; 2) иностранное обозрѣніе-восточное и за-

При журналѣ "Христіанское Чтеніе", составляющемъ прибавленіе къ "Церковному Вѣстнику" и помѣщающемъ разнообразныя статьи по всѣмъ отрасламъ богословскихъ знаній, съ 1879 г. печатаются сверхъ того "Толкованія на ветхій завѣтъ" съ особымъ счетомъ страницъ (въ 1883 г. будетъ продолжаться печатаніе Толкованія на книгу псалмовъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ начато будетъ печатаніе Толкованія на книгу псалмовъ, и вмѣстѣ съ тѣмъ начато будетъ печатаніе Толкованія на книгу пророка Исайи такъ что къ концу 1883 г. выйдетъ особою книжкою четвертый выпускъ "Толкованій".

Годовая цёна въ Россія за оба журнала и съ "Толкованіями на Ветхій завётъ"—семь руб. съ пересылкою; отдёдьно за "Церковный Вёстникъ"—пять руб., за "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями"—пять руб. За границей для всёхъ мёстъ: за оба журнала 9 р., за каждый отдёльно 7 р. съ пересылкой.

Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: "Въ редакцію Церковнаго Въстника и Христіанскаго Чтенія въ С. Петербургѣ". Петербургскіе подписчики подписываются въ отдѣлевіи конторы редакціи (близь Знам. ул., уг. Преобр. и Солдатск. пер., д. № 5, кв. 3), гдв получаются также отдѣльныя изданія редакціи и гдѣ принимаются объявленія для печатанія (по 10 к. за 1 строку петита за объявленіе болѣе 1 раза, и 15 к.—за 1 разъ) и для разсылки при Церк. Вѣсти. (по 5 р. за тысячу). Можно подписываться сверхъ того въ Петербургѣ при книжи. маг. Тузова (бывш. Кораблева), въ Москвѣ-при кн. маг. Ферапонтова.

Въ отделения конторы редавция (бливь Знамен. ул., уголъ Преобр. ул и Солдатск. пер., д. № 5, кв. № 3), можно получать полные экземпляры

#### "ЦЕРКОВНАГО ВЪСТНИКА"

I

#### "ХРИСТІАНСКАГО ЧТЕНІЯ"

за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881 и 1882 гг.

по пяти рублей за оба журнала за годъ (вийсто семи) и по три рубля за годовой экземпляръ каждаго журнала отдёльно.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ

# "СТРАННИКЪ"

#### (третій годъ изданія подъ новою редакцією).

Журналъ "Странинкъ" съ октября 1880 года издается подъ новою редакціей, по утвержденной св. Синодомъ новой программѣ, и выходитъ ежемѣсячно, книгами отъ 10-ти до 12-ти и болѣе листовъ. Въ журналѣ помѣщаются:

1) Общедоступныя статьи, изслёдованія, замётки и необнародованные матеріалы по всёмъ отдёламъ русской церковной исторіи.

2) Общедоступныя статьи по разнымъ отраслямъ богословскаго знанія преимущественно по общей церковной исторіи.

3) Церковныя слова, поученія, рѣчи, бесѣды и другія правоучительныя произведенія.

4) Разсказы, повѣсти, характеристики, очерки изъ прошлаго и современнаго быта нашего духовенства.

5) Бытовые очерки и характеристики изъ области религіознаго строя и нравственныхъ отношеній нашего образованнаго общества и простаго народа.

6) Стихотворенія.

7) Ежемѣсячное внутреннее обозрѣніе.

8) Отдёльныя статьи, посвященныя обсужденію выдающихся дёль и вопросовь отечественной церкви, духовенства и нравственной стороны русскаго быта.

9) Наблюденія, записки и дневники приходскихъ священниковъ, сельскихъ учителей и другихъ народныхъ дѣятелей.

10) Хроника важитайшихъ правительственныхъ и церковно-административныхъ распоряженій и указовъ.

11) Иностранное обозрѣніе: важнѣйшія явленія современной церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на Востокѣ и Западѣ, особенно у Славянъ.

12) Обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и епархіальныхъ періодическихъ изданій.

13) Обзоръ свётскихъ журналовъ, газеты и книги: отчеты и отзывы о помъщаемыхъ тамъ статьяхъ, имёющихъ отношение въ программё нашего журнала.

14) Библіографическія и критическія статьи о новыхъ произведенія русской духовной литературы, а также и о важнійшихъ явленіяхъ иностранной богословской и церковно-исторической литератусы.

15) Книжная лётопись: ежемёсячный указатель русскихъ книгъ, выходящихъ въ свётъ подъ духовной цензурой; краткіе отзывы о новыхъ книгахъ.

на 1883 годъ.

16) Разныя отрывочныя извёстія и замётки по вопросамъ жизни общественной, народнаго образованія, русскаго раскола и единовтрія, инссіонерскихъ, просвётительныхъ, благотворетельныхъ, ученыхъ в др. обществъ, и проч.; новости; корреспонденція; отвѣты редакція.

17) Объявленія.

Подписная цюна за годовое издание 1883 года остается прежняя: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургъ шесть рублей; съ пересылкою за границу восемь рублей. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ Петербургъ (Невскій просп., д. № 105).

#### XIV TONT

Отврыта подписка

#### 1883 годъ

на иллюстрирован. журналъ литературы, политики и современной жизни

# "НИВА"

выходящій еженедільно, т.-е. 52 нумера въ годъ (боліе 2000 рисунковъ и чертежей, 2000 столбцовъ текста, съ ежемъсячнымъ приложениемъ

### "ПАРИЖСКІЯ МОЛЫ"

около 500 модныхъ рисунковъ въ годъ, 400 выкроекъ чертежей въ натуральную величину и 300 рисунковъ рукодъльныхъ работь)

премія на 1883 г. большая новая картина профессора В. И. Якобія

цодъ заглавіемъ:

## "КОРОЛЬ-ЖЕНИХЪ"

ПЕЧАТАННАЯ МАСЛЯНЫМИ КРАСКАМИ.

Подписка принимается въ Спб., въ конторъ редакція, по Большой Морской д. № 9.

#### подписная цена за годовое издание "нивы"

съ правомъ на получение всёхъ безплатныхъ премій въ течение 1883 г.

| Безъ доставки въ СПетербургв            | 4 p. | . — 1 | Ĕ. |
|-----------------------------------------|------|-------|----|
| Съ доставкою въ СПетербургв             | 5,   | 50    | "  |
| Безъ дост. въ Москвѣ чрезъ отдѣленіе    |      |       |    |
| конторы "Нивы" у Н. Печковской          | 5 "  |       | 79 |
| Съ достав. въ Москвѣ и въ другихъ горо- |      |       |    |
| дахъ и въ мъстечкахъ Имперія            | 6 "  |       | 77 |
| За границу                              |      |       |    |

Въ будущемъ 1883 году вромѣ множества заготовленныхъ нами художественно исполненныхъ гравюръ, будетъ между прочимъ помѣщена новая повѣсть

#### Ивана Сергѣевича Тургенева,

которую онь надвется доставить намъ въ редакцію нынбшнею зимою.

Кромѣ того мы обѣщаемъ нашимъ подписчикамъ печатать въ "Нивѣ" 1883 года новый историческій романъ

#### Всеволода Сертевича Соловьева

#### "СТАРЫЙДОМЪ"

#### (Романъ. Хроника четырехъ поколдній).

Романъ этотъ составляетъ продолжение романовъ: "Сергъ́й Горбатовъ" и "Вольтерьянецъ", пемѣщенныхъ въ "Нивъ́"въ 1881 и 1882 году и имѣвшихъ такой успѣхъ среди нашихъ читателей. Дъ́йствие новаго романа происходитъ въ послѣдние годы царствования Императора Александра I.

Также находится уже у насъ въ портфелё прекрасная новая повёсть автора "Переселенцы" В. Д. Григоровича "Гуттаперчивый мальчикъ" и кромѣ того мы имѣемъ цѣлый рядъ капитальныхъ литературныхъ произведеній, изъ которыхъ пока поименуемъ только слёдующія: "Подъ колесомъ": новый романъ изъ современной жизни Н. Д. Ахшарумова (автора романа "Во что бы то ни стало") "Въ цвѣтахъ", большая повѣсть автора "Купленное счястье" Н. Морскаго; "Багровая пыль", большая повѣсть П. Петрова; "Полковникъ изъ Золотоноши", историческій романъ пзъ эпохи греческаго возстанія Н. Кирилова, п многія другія. Сверхъ того на будущій 1883 годъ мы выдадниъ всѣмъ годовымъ подписчикамъ больлую роскопную олеографію съ новой картины извѣстнаго русскаго художника профессора В. И. Якобія

#### Король-Женихъ.

Картина эта написана по заказу "Нивы"; сюжетъ заимствованъ изъ историческа. о рожана, помъщеннаго въ Нивъ 1882 года "Волтерьянецъ" Вс. С. Соловьева, имъвшаго такой большой усиъхъ. Великолъцныя копіи-олеографіи будутъ такого же огромнаго размъра, какъ и премія 1882 г., вменно 1 арш. 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> вершка высоты и 14<sup>1</sup>/<sub>4</sub> верш. ширины.

Желающихъ подписаться на 1883 г. "Нивы" просятъ заблаговременно обращаться въ главную контору редакціи "Нива" А. Ф. Марксу въ С.-Петербургѣ, Бол. Морск. ул., д. № 9. Издатель "Нивы" А. Ф. Марксъ.

#### отврыта подписка

#### 88

# BOCTOVHOE OBO3PBHIE

#### на 1883 годъ.

#### второй годъ изданія.

Газета еженедѣльная, выходящая безъ предварительной цензуры, посвященная преимущественно Сибири, Азіатскому Востоку, а также интересамъ окраннъ и русскихъ областей.

Изъ статей помѣщены въ 1882 году: Востокъ н Западъ В. П. Васнльева.—Центръ и Овраяны. С.—По поводу трехсотяття Сибири. С. В. Максимова.—Монгольская литература. А. М. Поздићева.—Россія и англо-индійскіе интересы. И. П. Минаева.-Монголія в міросозерцаніе жителей Алтая. В. В. Радлова.-Природа и человъкъ въ дълъ колонизаціи. Д. И. Завалишина. — Съверно-азіатская легенда о сынъ ; неба. Г. Н. Потанина. — Что такое поземельная община. С. Я. Капустина. — Русская торговля на границахъ Китая. А. В. Адріанова.-Реформа въ области уголовнаго наказанія. И. Я. Фойпицкаго.-Крестьянская реформа. В. И. Вагина. — Земство въ Сибири. Его же. — Передовыя статьи посвящены: русской политикъ въ Азіи, сибирскимъ реформамъ, вакъ-то: введению земства, новаго суда, переселенческому дялу, вопросу о ссылкв, вопросу инородческому, вопросу образованія на Востокѣ и вообще развитію матеріальныхъ и нравственныхъ снлъ страны. Въ 1882 г. печатались разсказы и очерки: Гонимые. Н. И. Наумова.-На Ураль. Л. Симоновой. - Крестьяне золотопромышленники. Нелюбинскаго. - Туркестанъ и его жизнь. Н. П. Стремоухова. -Кульджа наканунъ сдачи. А. П. Сумаровова.--Странникъ на волотомъ озерѣ. Н. М. Ядринцева. Кромѣ того печаталась автобіографія С. С. Шашкова.—Стихотворенія: Омулевскаго, Садовникова.--Корресподенцій изъ различныхъ городовъ Сибири, Туркестана, съ русскаго Сѣвера и изъ Китая. При газетѣ ведется общая хроника событій, мёстная хроника и фельетонъ, печатаются торговыя и биржевыя извѣстія.

Программа газеты въ 1883 году остается таже. Отдѣлъ корреспонденцій, научный и литературный будуть расширены благодаря скопнвшемуся въ рукахъ редакцій матеріалу.

#### Подписная цёна въ Россіи:

|    |                      | H8 | годъ. | на 9        | мъсяц. | на 6 мъсяц. | на 4 м.    |
|----|----------------------|----|-------|-------------|--------|-------------|------------|
| Съ | доставки<br>и перес. |    |       | 5 p.<br>6 " |        | 4 p.<br>5 " | 3p.<br>4 " |

За границей подписная цёна 14 р. Новые подписчики на 1883 годъ могуть получать остающиеся экземпляры за 1882 годъ по 4 рубля.

Подписка принимается: въ Конторъ редакціи, С. П-ргъ Надеждинская, д. 19, кв. 32. Статьи и письма адресуются въ Редакцію: (Поварской пер., д. 5, кв. 11.

Редакторъ-яздатель Н. М. Ядринцевъ.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1883 ГОДЪ

H8

## **ЛИТЕРАТУРНЫЙ, УЧЕПЫЙ И ПОЛИТИЧЕСКІЙ**

#### ЖУРНАЈЪ

# ВѢКЪ.

#### годъ второй.

Журналъ будетъ выходить съ 1 Января 1883 г. по программѣ протедшаго года, отъ 25 до 30 печатныхъ листовъ въ мѣсяцъ 12 книгами въ годъ, большаго формата, съ историческимъ и славянскимъ отдѣлами.

Для 1883 года въ редакців уже имѣются слѣдующія нроизведенія: романы: Судъ царевича Алексъ́я. П. Полежаева.—Каждому свое. К. Градовскаго.—Искалѣченный. В. Никетина.—Незаконный. Н. Шарченко (автора Станислава Цшесбицкаго).—На рубежѣ двухъ столѣтій. Шардина (автора Княжна Владимірская).—Дворянинъ Старовъ́ръ. М. Филиппова.— Нечалнное кумовство. П. Салманова, и много повѣстей, разсказовъ и статей. Кромѣ того обѣщали помѣстить свои произведенія въ "Вѣвѣ": Г. Данилевскій (авторъ Мировича), Д. Мордовцевъ, академикъ Дубровскій, профессоръ О. Ө. Миллеръ, исторіографъ А. Цетровъ и многіе другіе учевые и беллетристы.

Подписная цёна на 1883 годъ: годовая—съ доставкой въ Петербургъ 15 руб. сезъ доставки—14 руб., съ пересылкой въ другіе города —16 р. Полугодовая безъ доставки—7 р., съ доставкой—7 р. 50 к., съ пересылкой въ другіе города—8 руб.

Служащіе въ управленіяхъ—(духовныхъ, военныхъ и гражданскихъ) казенныхъ, земскихъ, (городскихъ, банковыхъ и желёзнодорожныхъ, и выписывающіе журналъ чрезъ своихъ казначеевъ, —могутъ вносить по 2 руб. сер. въ мъсяцъ—впредь до погашенія подписной суммы, причемъ каждый седьмой экземпляръ высылается безплатно.

Редавція в Главная Контора журнала въ С.-Петербургѣ, у Обуховскаго моста, д. № 93, вв. № 16.

Въ журналѣ участвовали 70 сотрудниковъ, которые будутъ участвовать въ немъ и въ будущемъ году, и помѣщены въ 1882 году: 10 романовъ, 4 повѣсти, 4 драматическихъ произведенія, 16 ученыхъ изслѣдованій, множество мелкихъ статей (стиховъ, поэмъ, думъ и сатиръ).

При журналь были приложены въ 1882 году портреты: Митрополитовъ--Миханла Сербскаго и Макарія Московскаго, Великой княгини Наталіи Алексъевны, Герцеговкискаго героя Стояна Ковачевича, профессора Н. Я. Аристова и хромолитографированная карта южныхъ славянъ.

Издатель-Редакторъ М. Филипповъ.

# ОТЪ РЕДАКЦИ "ТВОРЕНИ СВ. ОТЦЕВЪ".

- ·10 -

Изданіе Твореній Св. Отцевъ съ прибавленіями духовнаго содержанія будетъ продолжаться и въ 1883 г. и будетъ состоять изъ четы рехъ книжекъ въ годъ, изъ которыхъ въ каждой будетъ отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ переводной части будетъ продолжаемо печатаніе Твореній Св. Кирилла Александрійскаго и Св. Епифанія Книрскаго. Творенія того и другаго отца будутъ печататься черезъ книжку. Въ прибавленіяхъбудутъ помѣщевы статьи, касающіяся ученія въры, христіанской нравственности и исторіи церкви и сверхъ того статьи критико-библіографическія.

Въ концё каждой книжки будуть печатаемы журналы собраній Совёта Московской Духовной Академін.

Цъва годоваго изданія пать рублей съ пересылкою.

Редакція просить гг. иногородныхъ подписчиковъ адресоваться въ Сергіевъ посадъ, Московской губерніи, въ редакцію "Твореній Св. Отцевъ".

Изъ редакція Твореній Св. Отцевъ могуть быть выпасываемы слѣдующія отдѣльныя изданія:

#### Цпна съ пересылкой:

Творенія Св. Ефрема Сирина 6 томовъ 9 р., Васнлія Великаго 7 томовъ 10 р. 50 к., Асанасія Александрійскаго 2,34 т. 4 р. 50 к., Григорія Нисскаго 8 т. 12 р., Исаака Сирина 1 т. 2 р. 30 к., Кирилла Іерусалимскаго 1 т. 1 р. 50 к., Іоанна Ліствичника 1 т. 1 р. 50 к., Нила Синайскаго 3 т. 4 р. 50 к., Исидора Пелусіота 3 т. 4 р. 50 к., Епифанія Кипрскаго 4 т. 6 р., Блаженнаго Эсодорита 7 т. 12 р., Макарія Египетскаго 1 т. 2 р. и Кирилла Александрійскаго 1 т. 1 р.

Творенія Св. Отцевъ съ прибавленіями духовнаго содержанія за 1846, 1847, 1850, съ 1852 по 1864 годъ включительно и за 1871, 1872,<sup>4</sup>1880, 1881 и 1882 годы могутъ быть пріобрётаемы съ платою за каждый годъ изданія по 5 р. съ пересылкою; Прибавленія же отдёльно отъ Твореній Св. Отцевъ (съ 1844 по 1864 включительно и за 1871 и 1872, 1880, 1881 и 1882 годы) за каждый томъ по 1 р. 50 к. съ пересылкой.

# ГАЗЕТА А. ГАТЦУКА

#### ЕЖЕНЕДЪЈЬНАЯ, ИЛЛЮСТРИРОВАННАЯ, ПОЛИТИЧЕСКАЯ, ЛИТЕРАТУРНАЯ И РЕМЕСЛЕННАЯ.

Выходить въ 1883 г., безъ предварительной цензуры, по прежней программѣ, съ значительными улучшеніями.—Болѣе 400 рисунковъ и Моды. Особыми приложеніями—художественные рисунки по Русской исторіи, изъ которыхъ составится особый альбомъ.

Въ "Газетъ" будетъ печататься новая повѣсть Н. С. Лъскова: "Соколій Перелетъ".

Преміи: "Крестный Календарь" 1884 г. на лучшей бумагь и олеографическая картина одного изъ важнъйшихъ событій въ Россіи 1883 года.

Подписная цёна на годъ безъ пересылки 4 р., съ перес. 5 р.; на <sup>1</sup>/<sub>2</sub> г. 3 р.; на 1 мёс. 75 к.

Адресь редакція: Москва, Никитскій бульв., д. Гатцука.

## Въ редакціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующия книги.

I. Размышленія о сущности христіанской вѣры. Соч. Гизо. Передъ свящ. Н. Сериевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. к.

II. Вѣчная жизнь. Публичныя чтення Э. Навиля. Перев. свящ. Сериевскаю. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

**Ш.** Сочиненія св. Іустина философа и мученина, изданныя въ рускомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преобассенскима. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

**IV. Сочиненія древнихъ христіанснихъ апологетовъ:** Татіана, Аонагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сарвскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ веденіями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. вида 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ерет. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. П. Преображенскимъ. М. 1871 Цёна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о 3лѣ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. им. Н. Протоповаа. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. VII. Рѣчи проязнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ срваго десятилѣтія Александровскаго Военнаго Училища свяценникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., ъ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. универсиета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъс. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ. Прот. 4. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокѣ въ IV и V ванахъ. Критико-историческія замѣчанія. Прот. А. М. Иваниопо-Платонова. Цѣна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1881 г. Цёна 75 к., съ пересылкою.

XII. Теорія древле-русскаго церновнаго и народнаго пѣнія на спонаніи автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цѣна 2 руб. съ пересылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ въ 1883 году будетъ издаваться на прежних основанияхъ.

Подписная цёна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руг

Подниска принимается: въ Москвњ, у редактора журнал протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ во ротъ, П. Преображенскаго и у извѣстныхъ книгопродавцект въ Петербуриъ — въ книжномъ магазинѣ Тузова. Иногород ные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: в редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Мосивѣ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчит пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебных заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаг просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» реко мендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православна го Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписча камъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 п. по слѣдующимъ понименнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ-пять руб., за два года – семь руб.; за три-десять руб., за четыре – тринадиан руб., за пять лѣтъ-пятнадцать руб. съ пересылкою.

#### ВЪ РЕДАКЦИИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествѣ экземпляровъ Писан нужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводѣ со внеденіяхи и примѣчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскияъ. Цъв съ пересылкою 2 р.—Кромѣ того:

 Указатель въ "Православному Обозрънію" за одинивлист лътъ 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цкан Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амеросія архі енископа Московскаго. Москва 1878 г. Цѣна 50 коп.

Редакторъ-издатель пром. П. Преображенский.

Печатать позволяется. Москва. Ноября 22 для 1882 года. Цензоръ протојерей С. Зермон.

Digitized by GOOGLE

# **IPABOCJABHOE OGO3P5HIE**

# 1882

Декабрь.

## RPOTOTEPEN

CH TP

## CODEPHAHIE:

- СЛОВО ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕНИЯ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДАРЫ-НИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ФЕОДОРОВНЫ 14-го НОЯБРЯ 1882 Г. прот. В. И. Добротворскаго.
- П.-ИСТОРІЯ ВОСКРЕСЕНІЯ И ВОЗНЕСЕНІЯ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА НА НЕБО. Сващ. Т. И. Буткевича.
- ПІ.— ОБЪ ИСТИННЫХЪ РАДОСТЯХЪ ХРИСТІАНИНА. Свящ. М. М. Воздвиженскаго.
- IV—К'Ь ВОПРОСУ О П РКОВНО-ПРИХОДСКИХ'Ь ШКОЛАХ'Ь. Земство и цериовно-приходская школа. М. А. Куплетскаго.
- У.—ЗАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ". (Окончаніе). Свящ. Д. И. Склобовскаго.
- УІ-РЬЧЬ ПРОИЗНЕСЕННАЯ ПРИ ОТКРЫТИ ПРИОТА ДЛЯ СЛЬ-ПЫХЪ ПРИ МОСКОВСКОЙ ГЛАЗНОЙ БОЛЬНИЦФ. Прот. П. А. Смириовя.
- УП. СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ПОЛУГОДИЧНАГО ПОМИНОВЕНИЯ ВЫСОКО-ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО МАКАРІЯ МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО. Свящ. Н. А. Елеонскаго.
- УПІ.-ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІНОУСА ХРИСТА. ХХVІІ. Исцѣзеніе обсновавшагося въ воволунія.-ХХVІІІ. Статиръ во рту рыбы.
  - т. ФАНАРІОТСКІЕ ПРІЕМЫ И ТЕНДЕНЦІИ ВЪ РУССКОЙ ГАЗЕТЪ.
     г. А. Муркоса.
  - Х.—ИЗВЪСТІЯ II ЗАМЪТКИ: Памяти въ Бозъ почившаго митрополита косковскаго Манарія.—Пакапунъ 6-го декабря.—Предстоящій 100-лътній юбилей интрополита московскаго Филарета. — Оглавленіе III точа "Православнаго Обозрѣція" за 1882 г. — Объявленія.

#### MOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бузлявръ. Digitized by GOOgle «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками оть 12 печатныхъ листовъ и болье. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ за 100 фунтовъ по разстоянію.

## Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благов'ященска на Амур'я 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Водогды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 кон. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Кадиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семицалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Суваловъ 12 к. Свдлеца 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеа-борга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

# СЛОВО

#### въ день рожденія Благочестивѣйшей Государыни Императрицы Маріи Өсөдоровны, 14-го ноября 1882 года \*).

Маріань соблюдание вся гла юлы, слагающи въ сердии своемъ (Дук. 2, 19).

HPOTOTEPE

Св. евангелисть повёствуеть о преблагословенной Матери Господа нашего Іисуса Христа, которая слагала въ сердцѣ своемъ и соблюдала все, что слышала о божественномъ величи своего Сына, какъ единороднаго Сына Божія, пришедшаго на землю во плоти для спасенія рода человѣческаго. Въ этихъ евангельскихъ словахъ указываются два главнёйшихъ и основныхъ действія, которыми опредъляется существо семейной жизни и отношеніе семейства въ великимъ союзамъ, объединяющимъ людей между собою. Дъйствія эти состоять въ томъ, чтобы вопервыхъ, воспринимать и слагать въ сердцахъ, обращая и претворяя въ неотъемлемое достояние семейства, все то, что служить въ его достоинству; а вовторыхъ, соблюдать это достояніе, употребляя на дъло жизни, а такимъ образомъ споспътествовать благоденствію всего общества, съ которымъ семейство связано неразрывно, какъ малое звено, образующее вмъстъ съ такими же другими одну великую цёпь общественнаго союза. Въ чемъ со-

<sup>\*)</sup> Проязнесено въ Харьковскомъ маеедральномъ соборѣ.

стоить существо и достоинство семейнаго союза и отношеніе его къ обществу для благоденствія обоихъ этихъ союзовъ, —объ этомъ будеть наше слово въ настоящій день рожденія Благочестивѣйшей Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, —день, молитвенно празднуемый, вмъстъ съ Царственнымъ Семействомъ, всею необъятною семьею, представляемою нашими соотечественниками.

Семейство, -- это первый, самый естественный, богоуставленный въ природъ человъка, непосредственно изъ нея возникающій союзъ и основание другихъ союзовъ между людьми. Дело ихъ единенія и общественнаго союза не отдано безусловно въ руки собственнаго ихъ производенія. Великое человёческое общество отнюдь нельзя представлять себё состоящимъ изъ отдёльныхъ лицъ, какъ бы изъ нёкоторыхъ своего рода атомовъ, совершенно тожнественныхъ в ничёмъ первоначально несвязанныхъ между собою. Гораздо рание, нежели образуются человическия общества, уже существуеть союзъ двухъ главныхъ членовъ семейства, нужа и жены, который коренится въ свойствахъ человъческой природы и заключается между ними для восполненія и взаниной помощи другь другу. И сотвори Богь человъка, по образу Божно и по подобію, мужа и жену сотвори ихъ (Быт. I, 27). Воть та первобытная единица, отъ которой происходять другія такія же единицы, составляющія человёческое общество, единица уже сама изображающая собою общество, какъ союзъ двухъ лицъ! Еще прежде нежели человъкъ въ состоянии сдълать употребление изъ своей свободы, онъ уже принадлежить семейному союзу не по одному факту своего происхожденія, но и по всему своему первоначальному физическому и духовному складу, получаемому въ семействъ. Потому нътъ для него никакой возможности создать какоелибо другое общение между людьми, болве первоначальное и основное, которое бы могло отстранить и замёстить собою союзъ семейный.

По своему составу, семейство какъ союзъ мужа и жены, родителей и дётей, изображаетъ собою и отображаетъ въ своихъ членахъ и ихъ взаимныхъ отношеніяхъ цёлый нравственный человёческій міръ, заключая въ своемъ маломъ обществё все, что есть лучшаго въ этомъ великомъ царствё, —безъ сомнёнія только въ первоначальномъ видё зачатковъ и основаній, насажденій и

642

первыхъ ступеней развитія. Въ немъ существуетъ разнообразіе членовъ, отличающихся одинъ отъ другаго по физическимъ и ичховнымъ особенностямъ и способностямъ и по степенямъ развитія, --- разнообразіе, составляющее необходимое условіе міроваго. а вмъстъ съ тъмъ и нравственнаго порядка. Въ немъ преимушественное мъсто и пребываніе любви со встым ся возвышенными качествами и проявленіями. На лонъ этой любви, связывающей членовъ семейства въ высовій союзъ взаимнаго нравственнаго совершенствованія, долгъ и обязанность обращаются въ сердечныя расположенія, наклонности и привычки, направляемыя и насаждаемыя дёломъ воспитанія и живаго примъра. Кто можеть измѣрить и опредѣлить всю силу и значеніе первыхъ впечативній получаемыхъ въ дітстві, всегда такъ или иначе сказывающихся и вліяющихъ на весь нравственный обликъ чедовъка, на всю нашу жизнь! Но воть дитя возрастаеть и созръваеть иля общественной двятельности, становится членомъ великаго человическаго общества, поступаеть на служение отечеству. Съ тёми добрыми зачатками и насажденіями, которыя укореняются и укрёпляются въ семействё, человёкъ является уготованнымъ на всякое дело благое. Если въ немъ сильна и крепка любовь, то здёсь шировое поприще для ея всесторонняю развитія въ приложеніи ко всему отечеству; естественное, благоговъйное отношение въ авторитету и власти родителей онъ переносить на верховную власть государства; правдивость, честность, благожедательность и всё другія вачества, пріобрётаемыя на лонъ семейной любви, онъ вноситъ въ свои отношенія ко всёмъ членамъ великой семьи. Можно ли придумать что-либо лучшее и болве совершенное для благоденствія, процвитанія и благоуспишнаго развитія человѣческихъ обществъ!

Таково достоинство семейства, такимъ оно должно быть, таково его назначеніе и оно имъетъ возможность и средства быть таковымъ, однакоже не само по себъ, въ своей исключительной отдъльности. Семейство отнюдь не есть какой-либо безусловно замкнутый въ себъ кругъ, совершенно отдъльный отъ другихъ, бо́льшихъ его, общественныхъ круговъ, оно есть только звено великой цъщ, только одинъ изъ узловъ многосложной съти, обнимающей собою и составляющей человъческое общество; оно состоитъ съ этимъ обществомъ въ тъсной и близкой связи и нуждается въ

41\*

этой связи для выполнения своего назначения, для пріобритения свойственнаго ему достоинства. Уже союзъ мужа и жены закиючается между ними не только для ихъ взаниной помощи, но и въ воспріятіе, преемственно-послёдовательное существованіе рода человическаго на земли, который въ среди этихъ союзовъ какъ бы вновь начинается и продолжаеть существовать, -- притомъ существовать со встыи духовно-правственными стяжаніями, пріобрётенными человёчествомъ въ теченіе многихъ вёковъ его исторической жизни. Эти стяжанія, какъ въковое наслёдство передаются изъ рода въ родъ, переходять отъ одного поколенія къ другому, воспринимаются и слагаются въ семействахъ, напечативваются старшими ихъ членами въ сердцахъ младшихъ, соблюдаются, какъ върованія и убъжденія, правила и обычаи и обращаются въ достояніе семейства, опредѣляющее его нравственный характеръ и достоинство. Самый важный и трудный вопросъ въ томъ, что именно воспринимать, слагать и обращать въ достояние семейства паъ того необъятнаго и разнообразнаго, до самыхъ крайнихъ противоположностей стяжанія, которое унаслёдовано человёческимъ обществомъ отъ предшествующихъ поколвній и въковъ, --- стяжанія, умножаемаго съ тою же разнородностію современными обществами. Туть вмёсте съ добромъ существуеть и зло, нервако выдаваемое за высшее и совершеннъйшее добро и принимающее его личину; на ряду съ истиною существують ложь и заблуждение, облекающияся въ подобие всеоружія, свойственнаго истинному знанію, и обольщающія умы. Но при разрѣшении этого вопроса мы не остаемся безъ руководящихъ указаній, — указаній настойчивыхъ и рѣшительныхъ, заключающихся въ нёдрахъ самого семейства. Одно изъ этихъ указаній заключается въ условіяхъ нравственнаго развитія, къ которому предназначено семейство по своему составу и взаимнымъ отношеніямъ его членовъ; важнъйшимъ изъ этихъ условій служить признание за каждымъ членомъ семейства правъ и достоинствъ нравственной личности, безъ котораго немыслимо никакое общественно-нравственное развитіе. Что же мы видимъ? Въ древнія времена, въ мірѣ до-христіанскомъ, и въ наше время, въ міръ, существующемъ внъ христіанства, у народовъ, въ сферахъ и обществахъ, чуждыхъ ему, въ однихъ случаяхъ – безусловное господство главы семейства надъ остальными его чле-

нами: жена эта, по творческой мысли равная мужу по досточнству, помощница его въ жизни, --низводится на степень безправной рабы, весьма часто одной изъ многихъ подобныхъ въ другихъ случаяхъ-союзы, заключаемые единственно только по увлечению чувствъ, безъ всякой мысли о высшемъ освящения и утвержденін, --- союзы, столько же не прочные и скоропреходящіе, вакъ и самыя чувства, которыя подагаются въ ихъ основание.причемъ въ концё концовъ права одного изъ супруговъ почти всегда оказываются нарушенными и попранными и жизнь разбитою. Безотрадное положение дътей въ такихъ семействахъ понятно само собою; о нравственномъ ихъ воспитанія, равно какъ и о нравственномъ достоинствъ семейства, — при такихъ условіяхъ, собственно не существующаго, – не можетъ быть и ричи. Никакая другая сила и власть, кромъ силы и власти Христовой, спасающей человёчество, не можеть возстановить членовь семья въ ихъ правахъ и достоинствъ, поставить вновь семейный союзъ въ условія нравственнаго развитія. Возстановляя человъка въ ближайшій союзъ и общеніе съ Богомъ, эта благодатная сила сообщаеть ему самое высовое достоянство и основание всякаго права-быть чадомъ небесного Отца Бога и наслъдникомъ Его царствія. Христіанство запов'ядуеть мужьямь оказывать своимь женамъ честь какъ сонаслъдницамъ благодатной жизни (1 Петр. 3-7), внушаеть родителямъ смотрёть на дётей, какъ на чадъ царства Божія по преимуществу, ибо таковыхъ есть царствіе Божіе (Марк. 10, 14); они имъютъ одного съ родителями небеснаго Отца и знаютъ Его (1 Іоан. 2, 13); потому составляють дли родителей насмьдие оть Господа (Пс. 126, 3). Христіанство воздагаеть обязанность на главу семейства, какъ на сильнвишаго, носить немощи немощных (Рим. 15, 1) и слабвишихъ.

Другимъ, не менёе настойчивымъ и достовёрнымъ указателемъ при разрёшеніи вопроса: откуда и что именно воспринимать въ достояніе семейства, служатъ тё самыя правственныя качества, которыя такъ естественно предполагаются въ каждомъ семействё и составляютъ его истинное достоинство и назначеніе. Эти высокія правственныя качества самою своею сущностью и характеромъ указываютъ на ту дёйствительную, живую и животворящую правственную среду въ человёчествъ, въ которой они существуютъ уже не въ видё только зачатковъ и насажденій, но открываются во всей полнотъ своей силы и совершенства. Такою средою не можеть быть никакое другое общество на землю, вром'в царства Божія, основаннаго Господомъ Інсусомъ Христомъ; съ этимъ святымъ обществомъ Онъ пребываетъ въ живомъ единеніи, какъ Его Глава и Освятитель; отъ безконечной полноты Его божественной силы даруется намъ все потребное для нравственной жизни (2 Петр. 1, 3). Евангельскіе глаголы о Немъ и глаголы Его самого первве всего должны воспринимать и слагать въ сердцъ всъ, а въ особенности каждая мать семейства, употребляя въ дело его жизни. Въ царстве Інсуса Христа, еже есть Церковь, соблюдается для насъ наслъдіе нетленное, непорочное, неувядаемое (1 Петр. 1, 4), которое мы должны обращать въ свое достояние, въ достояние своихъ семействъ, дабы они обиловали всякимъ добрымъ насажденіемъ, украшались и радовали сердца полнымъ ихъ разцейтомъ и приносили плодъ во всякомъ добръ, правдъ и истинъ (Еф., 5, 9), возрастая и созидаясь въ жилище Божіе (Еф. 2, 22), въ нераздъльномъ союзъ съ царствомъ благодати Божіей, со всёми его свётлыми обётованіями. Во ямя этого святаго союза Христа съ основаннымъ Имъ обществомъ заключается, благословляется и освящается союзъ мужа и жены. Не тесна и не унизительна для жены, равно какъ и для мужа, среда семейной жизни, съ ея непрерывными, не рёдко тяжелыми, часто мелочными, но неизбёжными, заботами и трудами; заботясь о нуждахъ семейсва, трудясь для блага его членовъ, воспитывая дътей въ учении и наставлении Господнема (Ес. 6, 4), дабы они были не только по богодарованному праву, но по жизни и всему существу чадами и наследнивами Божінми, каждый делается соработникомъ у Бога (1 Кор. 3; 9), истиннымъ домостроителемъ многоразличной Его благодати (1 Петр. 4, 10).

Только въ живомъ союзъ съ этимъ святымъ обществомъ церкви Христовой, въ непрерывномъ, ближайшемъ, самомъ внутреннемъ единении съ нимъ, семейства имъютъ всю возможность и способность споспъществовать благоденствію отечества, государства и другихъ общественныхъ круговъ, которые отъ нихъ первоначально происходятъ, изъ нихъ составляются и на нихъ утверждаются, какъ на своихъ естественныхъ основаніяхъ, — и съ которыми семейства состоятъ въ неразрывной, благотворной

#### СЛОВО ВЪ Д. РОЖДЕНІЯ МАРІИ «ЕОДОРОВНЫ.

для нихъ самихъ, связи. Могущественно дъйствуя своими средствами и учрежденіями въ умственно-нравственному развитію семействъ, ограждая неприкосновенность ихъ внутренней жизни и вившнюю безопасность, государство заимствуеть оть нихъ свою внутреннюю силу, крепость и жизненность. Весь организмъ государственной жизни въ полнотъ обладаетъ условіями здоровья и процвътанія, отечество благоденствуеть, ---когда основныя твани и связи, изъ которыхъ этотъ организмъ составляется и которыми скрепляется, --- пребывають въ своей силе и действують въ свойственной имъ мъръ. Преобразованія, несомнънно благотворныя, самыя полежныя улучшенія до тёхъ поръ витають такъ-сказать надъ поверхностью общества, не проникая въ его жизнь, пока не найдуть себъ пріюта у семейнаго очага и не укореняются въ семействахъ. Они бывають действительны и сопровождаются всёми ожидаемыми оть нихъ благими плодами? и успъхами, когда воспринимаются въ семействахъ и обращаясь въ ихъ достояніе, дълаются удобопріемлемыми для всего общества, получають въ нихъ удобоприложимость и жизненное развитіе. Оживленіе и обновленіе общенародной жизни въ государствъ начинается въ семействахъ. На оздоровление корней, первъе всего, въ нихъ со всею силою должно быть устремлено вниманіе каждаго въ тяжкія времена недуговъ, переживаемыя обшествами.

Доколѣ на семейномъ очагѣ не угасаетъ священный, божественный огонь вѣры Христовой и согрѣваются сердца пламенемъ христіанской любви, дотолѣ несокрушимо тверда надежда на лучшее будущее въ человѣческихъ обществахъ. Да осуществляется болѣе и болѣе эта христіанская надежда по отношенію къ нашему великому отечеству, никогда не оскудѣвавшему вѣрою и благочестіемъ; да обращается она день-ото-дня въ непосредственное видѣніе свѣтлыхъ и радостныхъ дней мирнаго, высокаго развитія и благоденственнаго житія во всякомъ благочестія и чистотѣ, со всякимъ благословеніемъ о Христѣ въ небесныхъ и земныхъ. Аминь.

Прот. В. Добротворский.

Digitized by Google

# ИСТОРІЯ ВОСКРЕСЕНІЯ И ВОЗНЕСЕНІЯ Господа нашего інсуса христа на небо.

#### **ГЛАВА I**.

#### Воскресеніе Господа нашего Інсуса Христа.

На основании свангельскихъ повъствований мы можемъ представить себѣ событіе воскресенія Господа нашего Інсуса Христа слёдующимъ образомъ. Въ первый день слёдующій за субботою или что тоже на третій день смерти Спасителя, Марія Магдалина приходить во гробу Спасителя рано, когда было еще темно, и видить, что камень, которымъ былъ заваленъ входъ въ пещеру, отваленъ отъ гроба. Ибо ангелъ Господень, сошелшій съ небесъ, отвалилъ его отъ двери гроба. Это видёли стражи бывшіе у гроба, которые испугавшись этого необычайнаго явленія, стали какъ мертвые, но затёмъ нёсколько оправились, оставили свое мёсто и ушли въ городъ. Увидёвъ гробъ открытымъ в пустымъ, Марія поспѣшно бѣжитъ въ Петру и Іоанну и говоритъ ниъ: "унесан Господа изъ гроба и не знаемъ, гдъ положили Его". Между твиъ Марія Іаковлева, Іоанна, Соломія и другія жены въ этоть самый день, но только уже на зарв, также отправились изъ города во гробу Інсуса, желая поназать тело Інсусово н между прочимъ на пути заботились о томъ, кто отвалить имъ камень отъ гроба, потому что онъ былъ весьма великъ. Пришедши же ко гробу, онъ ужаснулись, ибо увидъли, что камень

#### исторін воскр. и возн. господа нашвго інсуса христа. 649

кънъ-то былъ уже отваленъ; наъ испугъ еще болъе усилися. когда вошедши во гробъ, они увидъли тамъ юношу, сидящаго на правой сторонъ и облеченнаго въ бълыя одежны. Впрочемъ юноша сталь ободрять ихъ, говоря: "не ужасайтесь; я знаю, что нщите Інсуса респятаго: Онъ воокресъ, Его нътъ здёсь. Вотъ мъсто, гат Онъ былъ положенъ. Но идите, скажите ученивамъ Его и Потру, что Онъ предваряетъ васъ въ Галилев; тамъ Его увидите, какъ Онъ сказалъ вамъ". И вышедши жены побъжали отъ гроба; ихъ объядъ трепетъ и ужасъ и никому ничего не сказали, потому что боядись. Между твиъ Петръ и Іоаниъ, узнавъ отъ Магдалины о случившемся, отправились изъ дому, чтобы лично провърить сообщенное имъ Маріею и осмотръть гробъ: Марія шла за ними. Сначала оба ученика бъжали визств; но потомъ Іовниъ движимый особою любовію къ нему Господа, оказанною ему въ продолжение всего общественного служения и съ своей стороны любя Господа больше всего, побъжалъ скоръе Петра и пришель ко гробу первымъ. Наклонившись онъ увидълъ лежащія пелены; но во гробъ самъ не вошелъ. Вслёдъ за нямъ приходнтъ Петръ, и входитъ во гробъ и видитъ одяв пелены лежащія и плать, который быль на главъ Христа. не съ пеленами летащій, но особо свитый на другомъ месте. Тогда вошель и Іоаннь, прежде пришедшій во гробу. Когда ученики ушли обратно отъ гроба домой, Марія стояла у гроба и плавала. Вся въ слезахъ, она наклонилась въ гробъ и вдругъ видитъ тамъ двухъ ангеловъ, въ бъломъ одъяніи сидящихъ одного у главы, а другаго у ногъ, гдё лежало тело Інсуса. И они говорять ей: "жена! что ты плачешь?" Но Марія считая ангеловъ по всей въроятности лишь за какихъ-нибудь обывновенныхъ людей, грустно отвътила: "унесли Господа моего и не знаю, гдъ положили Его". Сказавъ это, она обратилась назадъ и увидёла отоящаго Інсуса, но не узнала Его, потому что глаза ея были полны слезъ, взоръ опущенъ внизъ, а мысль носилась вдали о непонятномъ для нея похищения въмъ-то ей неизвъстнымъ тъла ея божественнаго Учителя: менже всего она конечно думала увиджть когда-инбудь Інсуса: что стоящій предъ нею есть именно ся божественный Учитель, объ этомъ она разумвется ниногда не могла и думать, а потому и не присматривалась из Нему. На вопросъ Інсуса: "жена! что плачешь? кого ищешь?" Марія отвѣтнаь

просьбою о томъ, что новергле ее въ такую глубекую скербь, будучи вполнъ убъждена, что она проснтъ садовника: "господниъ! если ты вынесъ Его, скажи мнъ, гдъ ты положниъ Его, и я возьму Его". На это Інсусъ сказалъ ей: "Марія!" Услышавъ свое имя, произнесенное знакомымъ голосомъ своего божественнаго Учителя, изумленная, поражениая, обрадованная Марія, не собравшись съ мыслями, не зная, что дълать, что сказать, съ завътнымъ словомъ: "Раввуни!" бросается нъ ногамъ Інсуса... Но Інсусъ говоритъ ей: "не прикасайся ко Мнъ, ибо Я еще не восшелъ къ Отцу Моему; а иди къ братіямъ Монмъ и скажи имъ: восхожу къ Отцу Моему и Отцу вашему, и къ Богу Моему и Богу вашему". Марія Магдалина идетъ и возвъщаетъ ученикамъ, что видъла Господа и что Онъ это сказалъ ей.

Такъ дошла въсть о воскресснии Господа нашего Інсуса Христа до Его учениковъ и последователей и такъ быле она ими принята: теперь посмотримъ, какъ дошла эта въсть и какъ она била принята врагами Христа. Пришедши въ городъ вонны, охранявшие гробъ Інсусовъ, откровенно объявили первосвященникамъ о всемъ, что случилось. Первосвященники же собравшись со старъйшинами и сдълавъ совъщаніе, дали воянамъ довольно денегъ и сказали: "скажите, что ученики Его, пришедши ночью, украли Его, когда мы спали. И если слухъ объ этомъ дойдеть до правителя, мы убъдниъ его и васъ отъ непріятности избавимъ". Воины, взявъ деньги, поступили какъ научены были первосвященниками. Такимъ образомъ первосвященники за деньги купили смерть Христа, за деньги же продали и Его воскресеніе. Указавъ на ложь воиновъ, свангелистъ между прочимъ замъчаетъ: "и пронеслось слово сіе между іудеями до сего дня, т.-е. до дня написанія имъ евангелія". Мы въ свою очередь не можемъ не последовать евангелисту и не сказать, что подобное мненіе, въ его существенныхъ чертахъ, существуетъ даже и до настояшаго лня.

Еще въ началъ изложенія третьяго періода земной жизни Господа нашего Інсуса Христа мы упомянули нъсколько о томъ важномъ значеніи, которое къ евангельской исторіи принадленитъ воскресенію Інсуса Христа изъ мертвыхъ. Важность этого евангельскаго событія ясно понимаютъ всъ евангельскіе критики, хотя только нъкоторые изъ нихъ ръшаются заявить объ этомъ

открыто. Воскресение изъ мертвыхъ Господа нашего Інсуса Христа есть такой факть, для опровержения котораго отрицательная вритика напрягаеть всё свои силы и не брезгаеть никакими средствами. "Еслибы намъ удалось, говорить одинъ изъ представителей отрицательной крптики (Штраусъ), отвергнуть историческую почву всёхъ евангельскихъ чудесъ и оставить ее за этимъ только однимъ событіемъ, то мы еще ровно ничего бы не сделали для науки потому, что воскресение Інсуса образуеть центръ центра (den Mittelpunkt des Mittelpunkts), собственное сердце теперешняго христіанства и потому на него прежде всего направляются издавна самые рёшительные удары противниковъ" 1). "Здёсь мы стоимъ, говоритъ тотъ же Штраусъ и въ своей "Жизни Інсуса", на самомъ рёшительномъ мёстё, гдё мы или должны отказаться отъ всего слёданнаго нами лоселё и уничтожить свое дёло, или же должны попытаться понять происхождение въры въ воскресение Іисуса безъ соотвътствующаго чудеснаго факта". Само собою разумвется, что Штраусъ рвшается на послёднее и старается представить событие воскресенія лишь въ томъ смыслё, въ какомъ приняли вёсть объ этомъ событія въ первый моменть сами ученики. Исходнымъ пунктомъ для Штрауса служить выражение евангельское, что въсть муроносицъ о воскресении Іпсуса показалась апостоламъ пустою. почему они не повърили ей (Лук. XXVII). Другіе отрицательные критики иначе ведутъ свое дѣло въ этомъ отношеніи, чъмъ Штраусь и его последователи. Желая избежать решения роковаго для отрицательной критики вопроса, какимъ образомъ можно объяснить себё всеобщую вёру во Христа воскресшаго изъ мертвыхъ безъ соотвётствующаго такой вёрё историческаго событія, Шлейермахеръ напр. утверждаеть, что воскресенію Інсуса Христа вовсе не слёдуеть приписывать такого важнаго значенія. какое придають ему въ своихъ посланіяхъ апостолы или вёрованіе первенствующей христіанской церкви, что никто не можетъ указать непосредственной связи между фактомъ воскресенія и бытіемъ Бога во Христа или искупительнымъ служеніемъ Христа. Оть воскресенія Інсуса Христа, по мнёнію Шлейермахера, ни-

<sup>1)</sup> Strauss, die Halben und die Ganzen, crp. 125.

сколько не зависить ни величіе самаго Христа, ни блаженство върующихъ въ Него. Поэтому о воскресении Інсуса. Христа, еслибы даже и со встив ничего не говорить, то отъ этого по словамъ ученаго вритива не произошло бы нивакого пробъла въ понимание евангельской истории. Само собою понятно, что подобное воззрѣніе, не имъющее для себя никакого основанія ни съ логической, ни съ исторической точки зрвнія, не имвющее ничего общаго съ христівнскимъ воззрвніемъ, высказывается критикомъ ради оригинальности, на которую такъ падокъ былъ въкъ "нъмецкихъ софистовъ" (разумъемъ Гегеля, Шеллинга, Фихте, Шлейермахера, Шопенгауэра и т. п.) и ничуть не достигаеть своей цван. Пусть факть воскресснія Господа нашего Інсуса Христа не имъетъ того значенія, которое ему приписывала и приписываеть христіанская церковь (предположеніе впрочемъ, повторяемъ, совершенно голословное), пусть онъ не входить въ идею искупленія человачества, пусть его отсутствіе не представляетъ даже никакого пробъла въ пониманія свангельской исторіи: отрицательной критикъ, по нашему мизнію, отъ этого нисколько не можетъ быть легче; этимъ она вовсе не освобождается отъ ришения вопроса, какимъ образомъ слидуетъ объяснить ввру въ воскресение Іусуса Храста безъ соотвётствующаго ей историческаго факта; напротивъ чёмъ незначительнёе факть и чёмъ шире его слёдствіе, тёмъ настойчиве требуется рёшеніе даннаго вопроса... Такимъ образомъ изъ сказаннаго видно, что при ръшении вопроса о воскресения Господа нашего Інсуса Христа больше шансовъ должно быть всегда на сторонѣ апологетовъ, чъмъ противниковъ евангельской исторіи... По крайней мврв христіанскимъ апологетамъ нвть нужды отыскивать рвшеніе неразрѣшимаго для отрицательной критики вопроса, который только-что нами разсматривался и котораго не можеть обойти ни одинъ представитель отрицательной мысли, честно относящійся къ своему дёлу.

Впрочемъ нужно сказать, что въ пониманія евангельскихъ повъствованій о воскресенія Господа нашего Іисуса Хриота встръчають весьма змачительныя для себя трудности даже и тъ изслъдователи евангельской исторія, которые приписывають новозавътнымъ писаніямъ не только историческое, но и богодухновенное значеніе. Несмотря на то, что существують несомивно

#### исторія воскр. и возн. господа нашвго інсуса христа. 653

историческіе памятники, въ которыхъ излагается исторія воскресенія Іисуса Христа, несмотря на то, что апостолы называются ея свидѣтелями, увѣряютъ насъ въ томъ, что они сами видѣли, слышали, осязали воскресшаго Іисуса, что даже они видѣли, какъ предъ ихъ глазами Онъ вкушалъ пищу, преломлялъ хлѣбъ и т. п.; не смотря говорниъ на все это, изслѣдователю евангельской исторіи представляется со стороны отрицательной критики столько возраженій противъ признанія реальности воскресенія Іисуса Христа, что для опроверженія этихъ возраженій необходимо обращаться къ такимъ средствамъ, которыя обыкновенно употребляются лишь при сужденіи о событіяхъ дѣйствительно самыхъ сомнительныхъ...

Еще Социнъ съ удивленіемъ спрашивалъ самого себя: "что болве или смвха достойно или отъ истины чуждо, какъ не то, что умершій самъ себя вызываеть къ жизни, что абсурдние и болёе несогласно съ писаніемъ?" 2). При этомъ Социнъ не безъ экзегетическаго умёнья и діалектической ловкости старается оправдать еще свой взглядъ самымъ св. Писаніемъ. Отрицательные критики въ этомъ отношении идуть далёе Социна; они отрицають не только возможность того, чтобы умершій воскресиль себя самаго, но даже и того, чтобы умершаго могъ воскресить Богъ. Съ такою мыслію, т.-е. съ отрицаніемъ возможности восвресенія мертвыхъ вообще евангельскіе критики отрицательнаго направлеяія приступають и къанализу свангельскихъ повёствованій о воскресенія Господа нашего Інсуса Христа. Понятно, какіе получаются результаты. Факть воскресенія Іисуса Христа еъ точки зрвнія отрицательной критики очевидно совершенно невозможень: слёдовательно его необходимо отвергнуть; но факть воскресенія Інсуса Христа можно отвергнуть не иначе какъ отвергнувъ напередъ историческую достовърность свангельскихъ повъствованій о немъ. Но историческую достовърность того или другаго памятника можно доказать или отвергнуть двумя способами: 1) на основании внутреннихъ данныхъ, заключающихся въ самихъ историческихъ актахъ или памятникахъ и 2) на осно-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quid magis vel risu dignum vel a veritate alienum, quam eum, qui mortuus sit, se ipsum in vitam revocare? Quid absurdius et scripturae magis dissentaneum? Y Штейниейера, Die Auferstehungsgeschichte, стр. 31.

ванія вибшинхъ данныхъ или историческихъ свидітельствъ постороннихъ лидъ. Для отриданія исторической достовёрности нашихъ евангельскихъ повъствованій отрицательная критика не инветь въ своемъ распоряжени никакихъ внёшнихъ данныхъ. Остаются такимъ образомъ цишь однъ внутреннія. Это столь знакомыя намъ и столь любимыя отрицательною критикою "непримиримыя противоръчія" евангельскихъ повъствованій. Впрочемъ недостатвомъ оснований и ихъ односторонностію отрицательная критика нисколько не стёсняется, такъ какъ, по ея мнёнію, она обладаеть такими данными, которыхъ будто бы совершенно достаточно для отрицанія исторической достов'врности евангельскихъ повъствований о воскресения Інсуса Христа. Если върить Штраусу, то противоръчія свангельскихъ повъствованій въ этомъ отношения настолько велики, что положительно могуть возбудить сомнёніе, чтобы писатели этихь повъствованій были близко знакомы съ событіемъ, которое они описывають. Въ евангельской исторіи о воскресеніи Іисуса Христа, говоритъ Штраусъ, "каждый евангелисть противоръчить всъмъ другимъ, даже болве-каждый, изъ нихъ противорвчитъ самому себъ 3). Конечно было бы весьма прискорбно, еслибы дело действительно находилось въ такомъ положении, какъ представляетъ его здъсь Штраусъ; но лицамъ подобнымъ Штраусу на-слово върить нельзя. Ихъ выводы всегда необходимо провърять по твиъ даннымъ, которыя находились у нихъ подъ руками. Побуждение къ этому мы видимъ и въ той стереотипной фразъ, которую мы только-что привели и на которую очевидно нужно смотрёть какъ на вънецъ ученыхъ работь евангельскаго вритика. Мы легто допускаемъ возможность, что въ историческихъ писаніяхъ нерёдко встрёчаются такія мёста, которыя повидимому не совсёмъ согласны, а иногда даже противорёчать другимъ историческимъ документамъ. Но мы не можемъ допустить, чтобы историкъ противорвчилъ самому себв не въ оцвнкв историческихъ явленій и не въ сужденіи объ историческихъ характерахъ, причинахъ, условіяхъ, мотивахъ и т. п., а лишь въ простомъ изло-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Christus des Glaubens, crp. 166: "Ieder Evangelist allen anderen, ja jeder von ihnen sich selbst widerspricht".

женін совершившагося факта. Представить же себѣ шесть — семь такихъ историковъ — можно пожалуй лишь ради шутви.,.

Теперь посмотримъ, въ чемъ состоятъ противоръчія евангельскихъ повъствований, указываемыя отрицательною критикой относительно воскрессния Господа нашего Інсуса Христа. Нужно заметить, что всё вообще отрицательные критики весьма согласны между собою въ указанія евангельскихъ противор вчій относительно разбираемаго нами событія, такъ что если мы будемъ приводить возраженія противъ этого событія со словъ только и одного критика, то мы не упустимъ возраженій и другихъ критиковъ. Намъ кажется нанболёе удобнымъ привести эти возраженія по лекціямъ Шлейермахера, читаннымъ имъ вь беринскомъ университетв, такъ какъ въ этихъ лекціяхъ излагаются взгляды не одного только Шлейермахера, но и другихъ болъе нии менње замвчательныхъ представителей отрицательной мысли, причемъ если окажется, что въ лекціи Шлейермахера не вошли возраженія ученыхъ, жившихъ послѣ смерти Шлейериахера, то эти возраженія мы присоединимъ въ завлюченіе изложенія воззрвній Шлейермахера. Какія же возраженія противъ свангельскихъ повъствованій въ данномъ случав дълаетъ Шлейермахеръ? Для наилучшаго уясненія діла Шлейермахерь ділаеть даже двоякую оцёнку свангельскихъ повёствованій: общую и частную. Матеей, говорить Шлейермахеръ, посвящаеть этому событію единственную главу своего евангелія и событіе это представляется у него такимъ образомъ. Когда жены увидвли гробъ Іисуса Христа открытымъ и возвращались уже домой, имъ явился Христосъ и сказалъ, чтобы они шли въ ученикамъ и послали нхъ въ Галилею, гдъ они могли бы Его увидъть. Затъмъ вставляется разсказъ о сдёлкё съ стражею первосвященниковъ и наконедъ упоминается о томъ, что ученики дъйствительно отправились въ Галилею. Что ученики еще нъсколько разъ видъли Христа въ Іерусалимъ, объ этомъ, говоритъ Шлейермахеръ, евангелисть ничего не знаеть (weiss nichts). Такимъ образомъ Матеей опускаеть многое, о чемъ говорять Лука и Іоаннъ. Вслёдствіе этого Шлейермахеръ дёлаеть слёдующее завлюченіе: если ны не хотимъ признать дожными повъствованія Луки и Іоанна, то мы не можемъ допустить, чтобы повъствование Матеея могло принадлежать одному изъ дебнадцати апостоловъ, такъ какъ оно

излагаетъ исторію воскресенія путемъ далеко не историческимъ. Повъствование Марка содержить уже больше чветностей, чънъ повъствование Матеея, но и оно по мивнию Шлейремахера не отличается историчеснимъ характеромъ \*). Совершенно нначе представляется дело у Луки. Во всякомъ случав, говорить Шлейермахеръ, здёсь мы видимъ уже историческую тенденцію: "отдёльные случан, гдв Христосъ является живымъ, разсказаны съ извёстною наглядностію и опредёленностію, не завлючая въ себѣ другаго интереса, кромѣ интереса самаго разсказа". "Совершенно то же самое находимъ мы, по словамъ Шлейермахера, и у Іоанна; его способъ повёствованія отдёльныхъ событій этого періода времени совершенно ничемъ не отличается отъ того, какъ онъ издагаеть отдельныя событія и нвъ жизни Христа до Его смерти; та же самая прагматическая тенденція и тоть же самый характеръ непосредственности повъствованія, такъ что повидимому все изъ разсказа очевидцевъ непосредственно перешло въ его повъствование 3). Разсмотръвъ такимъ образомъ различіе евангельскихъ повёствованій въ ихъ ивложения относительно истории воскрессния Інсуса. Христа вообще, Шлейермахеръ переходить за твмъ въ анализу евангельскихъ повъствований въ частности относительно самаго события воскресенія, — причемъ напередъ увъряеть своихъ слушателей, что въ евангельскихъ повъствованіяхъ существують такія противорвчія, которыя совершенно не могуть быть непосредственно примирены между собою" <sup>6</sup>), Матеей упоминаеть только о двухъ женахъ, — Маріи Магдалинъ и "другой" Маріи (сестръ матери Інсуса и женъ Клеоны), — которыя въ день, слъдующій за субботою, рано утромъ пошли посмотръть на гробъ Христа; но имвли ли онв еще какое-нибудь другое намвреніе (напр. помазать тело Інсусово) объ этомъ онъ ничего не знаетъ (weiss er nichts). Затвых Матеей приводить разсказь, оть объясненія котораго Шлейермахеръ положительно отказывается. Разсказъ этоть въ русскомъ переводъ (Шлейермахеръ приводитъ его погречески) гласить слёдующее: "И воть сдёлалось великое земле-

656

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Das Leben Iesu, crp. 463.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Das Leben Iesu, crp. 463.

<sup>•)</sup> Das Leben Iesu, crp. 465.

#### ИСТОРІЯ ВОСКР. И ВОЗН. ГОСПОДА НАШВГО ІИСУСА ХРИСТА. 657

трясеніе; ибо ангелъ Господень, сошедшій съ небесъ, приступивъ, отвалита намень отъ двери гроба и сидълъ на немъ. Видъ его быль какъ молнія и одежда его бъла какъ снъть. Устрашившись его, стрегущіе пришли вь трепеть и стали какъ мертвые. Ангелъ же, обративъ рачь въ женщинамъ, сказалъ" и т. д. Приведши этоть разсназь изъ греческаго Евангелія оть Матеея, Шлейермахеръ спраниваетъ: откуда Матеей могъ знать объ этомъ событів-вемлетрясения и сошествія съ неба ангела? Кто ему могъ сообщить тавія свъденія? Нельзя допустить, чтобы все это совершилось предъ глазами самыхъ женъ муроносицъ, такъ какъ тогда онъ видели бы и Христа, выходящаго изъ гроба, и ангелъ отвалиль бы камень въ ихъ присутствія и т. п.,-нельзя же думать, что ангежь сначала отвалиль намень оть гроба, в потомъ уже сошель для этого съ неба на землю... Отъ стражи бывшей у гроба или чрезъ первосвященниковъ извъотіе это также не могдо дойти до ушей Матеея. Такимъ образомъ это сказание Матеея, заключаеть Шлейермахерь 7), совершенно апонриенческое. Наконецъ увезание Матося на то обстоятельство, что ученики по повелёнію Господа тотчасъ доляны были идти въ Галилею, гдъ будеть ожидать ихъ самъ воспресшій Христосъ, исключаеть, по мизнію Шлейермахера, самую возможность того, чтобы этоть же день апостоды оставались еще въ Іерусалимъ и чтобы тамъ въ самый день воскресенія могъ ниъ являться Христосъ, какъ объ этомъ повъствуютъ Лука н Іоаннъ. Маркъ о землетрясения, равно какъ и о томъ, что ангелъ отвалилъ вамень отъ гроба, ничего не знаетъ (weiss nichts); далье по свидетельству евангелиста Марка, не двё, а три жены цошли во гробу и притоиъ съ целію помезеть тело Інсусово; въ удивлению своему, онв нашли вамень уже отваленнымъ, вошли во гробъ и увидели тамъ юношу сидящаго на правой сторонь, который приблизительно говорить имъ то же самое, что мы находимъ и у Матеея. Такимъ образомъ противоръчіе между Маркомъ и Матееемъ состоитъ въ томъ, что первый упоминаетъ о двухъ женахъ, послъдній-о трехъ, первый говоритъ объ ангель, послыдній только о юношь (усахібкос). Лука представляеть

7) Das Leben Iesu, crp. 466.

дело такимъ образомъ: жены, а виесте съ ними и некоторыя другія (кай тичеς σύν αύταῖς), неся приготовленные вроматы (ἀρώцата), нашин камень отваленнымъ отъ гроба. Когда же онъ недоумввали объ этомъ, предстали предъ ними два мужа въ свътлыхъ одеждахъ, --- въ самомъ ли гробъ или внъ гроба---неизвъстно. Упоминая о двухъ мужахъ (био аубрес) Лука, говорить Шлейермахерь, очевидно становится болье насторону Марка, чънъ Матеен. Но онъ не во всемъ согласенъ и съ Маркомъ, такъ какъ кромъ трехъ женъ Маріи Магдалины, Іоанны и Маріи Іаковлевой онъ упоминаеть также еще и нёкоторыхъ другихъ. Наконецъ, отличіе повёствованія Луки отъ повёствованій Матеен и Марка состоить въ томъ, что въ немъ ничего не говорится о повелёнии Господа ученикамъ — идти въ Галилею; въ немъ есть дишь намекъ на галилейскія ричи Христа и только. Іовниъ разсказываеть о воскресении Інсуса Христа еще иначе. Марія Магдалина пришла ко гробу Інсуса и нашла камень уже отваленнымъ отъ гроба. Она тотчасъ же возвратилась назадъ н объявная Петру и другому ученику, котораго любилъ Інсусъ, что твло Господа неизвёстно къмъ взято и она не знаетъ гив его положнин. Такимъ образомъ, говоритъ Шлейернахеръ \*), Магдалина думала, что тело Христа было кемъ-то взято изъ гроба и перенесено въ другое мъсто; а это снова напоминаетъ намъ исторію погребенія и подтверждаеть будто бы то предположеніе, что гробъ, въ которомъ первоначально было погребено твло Іпсусово, быль только временнымъ и что твло Христа въ последствін действительно должны были перенести въ собственный гробъ Іосифа или въ другое какое-нибудь постоянное мъсто. Объ этомъ она (Магдалина) знала, но она не знала только того мъста, куда оно было перенесено". Когда Петръ и Іоаннъ вошли въ пещеру и начали осмаривать ее, Марія осталась предъ дверью гроба. По уходъ апостоловъ, взглянувъ внутрь пещеры, она увидёла тамъ двухъ ангеловъ; наконецъ встрёчается съ нею и самъ Христосъ. Въ этомъ повёствовании Іоанна для Шлейермахера кажется трудно объяснимымъ только то, что Марія видвла двухъ ангеловъ и даже разговаривала съ ними. Еслибы она только видъла ангеловъ, то можно бы подумать, что она

658

<sup>•)</sup> Das Leben Iesu, crp. 467.

### исторія воскр. и возн. господа нашвго інсуса христа. 659

обманулась; по она и говорила съ ними, слёдовательно нельзя допустить, чтобы она обманулась "). Въ этомъ отношении, какъ сказано и выше. Въ свангельскихъ повёствованіяхъ сушествуеть (бунто бы) непримиримое противориче. По однимъ Марія виделя двухъ мужей или юношей, по другимъ-одного или двухъ ажелова. Но кого она видела на самомъ деле: ангела или человъка? И сколько лицъ она видела-одного ли, какъ говорить Матеей, или двукъ, какъ овидетельствуютъ остальные евангелисты?-По мивнію Шлейермахера, Марія видвла собственно только одно лицо 19), другое въ евангельснихъ повъствованіяхъ было уже прибавлено въ послёдствія, въ силу того, что два различные разсказа, травтовавшіе объ этомъ событів, составители нашихъ евангельскихъ повёствованій соединили въ одинъ, но ангеловъ или юнонкей не отожествили, а носчитавъ ихъ двумя совершенно различными субъектами, поставили ихъ только другъ возлъ друга. Что касается вопроса о томъ, кто же однако были эти субъекты, -- то Шлейернахерь признаеть, что это были не ангелы; но обытновенные люди, такъ какъ въ такое историческое время, каково время земной жизни Інсуса Христа, ангелы, говорить Шлейермахерь 11), уже более не являлись людямъ и такъ ванъ юношу скорве можно посчитать за ангела, чвиз наоборотъангела за юношу. Послё всего свазаннаго доселё Шлейернахеръ двлаеть себв следующее представление о разбираемомъ нами событи. Іосноъ адинассиский положиль тело Інсусово въ чей-то чужой гробъ, разумъется на время, имъя намърение перенести его въ болве постоянное мвсто тотчасъ по прошестви субботы; лица, которымъ Іосноъ поручилъ перенести тело Інсусово въ постоянный гробъ, могли придти раньше во гробу, чёмъ Марія, но и они также могли найти его уже пустымъ.... Здъсь Шлейермахеръ не доводитъ дъло до конца, не дъластъ окончательнаго вывода, но его легко прочесть и между строкъ, т.-е., что этихъ-то людей, посланныхъ Іоснфомъ, Марія по всей въро-

<sup>•)</sup> Das Leben Iesu, crp. 469.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid. Матеей, двйствительно, упоминаетъ лишь объ одномь ангелѣ; такимъ обравомъ, Шлейермахеръ основываетъ свое мнѣніе на апокрифическомъ повѣствованія... (см. выше).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Das Leben Iesu, crp. 469.

#### православное овозръніе.

ятности и видела, посчитавъ ихъ за ангеловъ (а людей но Шлейсрнакеру легче посчитать за ангеловъ, чанъ наоборотв),--- и съ HAMM DESCOBEDHEALS O TONS, EVER ABBALOCE TELO LECYCS; MERAY твиъ Інсусъ, какъ не умершій на креств двёствительною смертію, могъ прияти въ сознаніе еще до прибытія слугь Іосичовыхъ. затемъ могъ выдти жев гроба. несколько пробыть въ салу. въ воторомъ находился Его гробъ, чтобы наконецъ уйти въ Виовнію къ своимъ друзьямъ и тамъ проживать въ типия и въ то же время не вделекъ отъ Іерусалима до колца своей эторой жизни 12). Повторяемъ, — Шлейермакеръ въ настоящемъ мватв самъ такото вывода не дъласть, но онъ сладусть нав его разсужденія об дорическою необходимостію в какъ увнатиз въ савдующей глава, даже явно подтверждается и поддерживается Шлейериахеронь. Возвращаясь оть гроба Марія, по Іоанну. встрёчаеть уже самого Інсуса, коти и считаеть Его за вертоградаря или садовника. Христосъ называеть ее по имени, говорить ей о Своемъ восхождения къ Отцу и въ венив концовъ поручаеть ей сказать объ этонъ ученинамъ. Но здёсь нёть того повелёнія, воторое находятся у Матеея, что ученны должны идти въ Галилею, где они увидять Інсуса. Такимъ образомъ, только съ точки зрвнія свангельскаго повествованія Іоанна поиятно, кажимъ образомъ въ самый день воскрессния Христова могъ являться еще 1) двумъ ученикамъ шедшимъ въ Эммаусъ и 2) ученикамъ собраннымъ въ тотъ же вечеръ въ одной изъ іерусалимскихъ горинцъ. Вотъ въ сущности валлядъ Шлейермахера на разбираемое нами событие.

Штраусъ и другіе отрицательные критики уназывають почти тѣ же самыя "непримиримыя противорѣчія" евангельскихъ повѣствованій, какія приводить и Шлейермахеръ вмѣстѣ съ своими послѣдователями; только къ евангелію отъ Іоанна они не питають такого довѣрія, какое имѣетъ Шлейермахеръ. Шлейермахеръ предвидѣлъ это и предупредилъ могущія вотрѣтиться возраженія противъ своего "Lieblings-evangelium". То обстоятельство, что Іоаннъ не говорить о нѣкоторыхъ случаяхъ, о которыхъ упоминають другіе евангелисты, для Шлейермахера вполнѣ

660



<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 484.

понятно, и онъ уназываеть для него объщонения въ самомъ свангоди отъ Іодина (гл. XXI, 25).

Такъ какъ воскресение Господа нашего Іноуса Христа есть несомнённо дело Вожіе, событіе сверхеотественное, непостнянное ALA VELOBBUCCHAPO DESVINE. TO SCHO. WTO ONO HHROFIE H HE MOFIC быть предметонъ ваного бы то ни было историческаго описанія ни научного нониманія. И изботвительно, всматриваноь въ общій характерь нашнях свангельскихь повуствованій о воскресопін Інсуса Христа, ны можень съ увёренностію утвержать. что о воскресския Господа нашего Інсуса. Христа наши свангельскія повіствованія не говорять ровно ничего; они говорять лишь о событіяхъ второстененныхъ,-но и событія эти такого рода, что не имъють никакой причинной связи съ воспрессніемь Інсуса Христа. Ко гробу приходния муроносицы, - событіе чието случайное: они приным во гробу не потому, что Христосъ воскресь, и Христось воскресь изъ нертвыхъ не потому, чте въ Его гробу пришан муроносицы; деже то обстоятельство, TO REACHS OFLITS OTBALCH'S OTS ABODE TOODA, CABA IN MORET'S GATS понимаемо въ какомъ-нибудь непосредственномъ отношение въ воспрессий Інсуса Христа, который инва власть проходить чревъ заключенных двери, едва ли нуждался для своего воскреселія въ отваленія камня, а слёдовательно и въ енгелахъ. И такъ свангелисты повёствують намъ въ данномъ случай лань о такихъ оботонтельствахъ, которыя находятся въ главному событню въ отношения не пожчены и сайдствія, а лишь вившняго соотнонения въ сормахъ пространства и вренени. Впрочемъ на. которая граденія возможна даже и при этихъ условіяхъ, и въ довномъ случай обстоятельства, указываемыя евангельскими новествованіями, можно раздёлить на двё группы: болёс важныя и менње важныя. Къ первой группа нужно отжести ть обстоятельства, которыя наяболее дають поводовь придти къ ублядению въ истичности главнаго недоступнаго для овисанія событія, таковы: 1) отваление камия; 2) пустота гроба или что то же-отсутотвіе твла Інсусова; 3) непонятное отсутствіе стражи, воторая почему-то осмълнязсь среди ночи оставать свой пость до истеченія назначеннаго ей срока, и наконець 4) ясныя слова ангела или ангеловъ, указывающія истинное объясненіе случившагося. Къ менее важнымъ обстоятельствамъ должно отнести:

1) приходъ и число муроносицъ, и 2) число и видъ внисловъ. Эти обстоятельства мы относимъ къ менве важнымъ потому, что они имѣють менѣе соотвошеній въ главному событію. Сколько бы ин пришло муроносицъ, сколько бы ин явилось ангеловъ, въ какомъ бы видъ они ни были, сами по себъ они инкогда не восвресили бы умершаго; равно какъ съ увъренностію можно сказать, что Інсусъ Христосъ могъ воскреслуть безъ явленія ангеловъ, безъ пришествія муроносицъ. Сравнивая теперь между собою евангельскія повъствованія о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа, мы замёчаемъ, что они совершенно согласны между собою относительно техъ обстоятельствъ, которыя ны назвали более важными. 1) Все они согласны въ томъ, что въ день сладующий за субботою (т.-е. въ воскресение) гробъ Інсуса оказался пустымъ; въ немъ осталясь только нёкоторыя похоронныя вещи; твла же Інсусова въ немъ уже не было; 2) всв евангелисты согласно утверждають, что камень быль отвалень отъ двери гроба еще до прибытія муроносицъ; 3) слова ангела или ангеловъ также передаются евангелистами въ сущности весьма согласно; наконецъ 4) нинто изъ свангелистовъ не говорять, чтобы муроносяцы видьии стражу у гроба, а Матеей даже изъясняеть и то обстоятельство, почему ся не было въ то время у гроба и почему ся слёдовательно нельзя было и видёть. На основания этихъ данныхъ, особенно на основания ангельскаго объясненія отсутствія во гробе тела Інсусова можно съ уверенностію утверждать, въ чемъ заключалось совершившееся событіе. Никакое другое объяснение невозможно. Ученики не могли взять твла Інсусова, какъ разсказывала стража, наученная первосвященниками. 1) Имъ всегда онзически могла помъщать въ этомъ сама стража, которую равумвется по количеству силь нужно представлять превышающую силы учениковъ (ср. Мато. XXVII, 64-66); 2) ученики не могли отвалить весьма великій (Марк. XVI, 4) и слёдовательно весьма тяжедый намень, вынести тёло Інсусово, увладывать въ порядвъ погребальныя вещи (Іоан. ХХ, 7) и не разбудить стражи; 3) красть тело Інсусово для учениковъ не было никакого побужденія; наконецъ 4) еслибы дъйствительно ученики унесли тело Інсусово изъ гроба, то всей стражв нечего было бы оставлять свой пость ради только того, чтобы о случившемся довести до свъдънія кого слъдуеть. Слуги Іосноовы также не могли перенести тело Інсусово въ такое необычайное время уже по одному тому, что у гроба стояла стража, которая конечно и была поставлена для того, чтобы никто не османияся взять и унести тело Інсусово... Чтобы Іоснов испросилъ на это особое разръшение, -- мы ни откуда не знаемъ, но увърены, что Матеей, повъствующій о просьбъ Іосифа снять со креста и погребсти тело Інсусово, не приминулъ бы упомянуть и объ этомъ. Во всякомъ случат, еслибы даже такое позволеніе и было испрошено, то мы не видимъ никокой нужды въ поспъшности и необычайности его исполненія почти среди ночи. Наконецъ самъ Іисусъ Христосъ, пришедши въ сознание послъ мнимой смерти, также не могъ выйти изъ гроба. Измученный, обезсиленный обильнымъ кровоястеченіемъ, Онъ конечно не могъ бы отвалить того громаднаго камня оть дверей гроба, котораго не въ силахъ было отвалить несколько здоровыхъ лицъ... Итакъ оказывается возможнымъ принять лишь объяснение ангела, единогласно сообщаемое свангелистами.

Теперь посмотримъ, относительно какихъ обстоятельствъ противорѣчать между собою, по указанію отрицательной критики, наши свангельскія цовъствованія. Они (будто бы) противорёчать 1) относительно числа муроносицъ; 2) намъренія, -- съ какимъ муроносицы шли во гробу; 3) числа ангеловъ, и 4) образа ангеловъ, т.-е. относительно такихъ обстоятельствъ, которыя должны быть признаны не только случайными и второстеценными, но и наименве важными изъ числа случайныхъ и второстепенныхъ обстоятельствъ, такъ какъ они не имъютъ никакого прямаго отношенія въ совершившемуся факту. Само собою понятно, что еслибы относительно этихъ обстоятельствъ наши евангельскія повъствованія и дъйствительно противоръчили между собою, то у человъка безпристрастнаго они даже и при этомъ предположенін никогда не могли бы подорвать дов'ярія ни въ исторической достовёрности свангельскихъ повёствованій, ни къ исторической истинности сообщаемаго ими событія. Еслибы относительно подобныхъ обстоятельствъ встрётились противорёчія въ историческихъ памятникахъ, повёствующихъ о какомъ-нибудь обыкновенномъ историческомъ событія, то повърь читатель, ни одинъ бы критикъ не обратилъ на нихъ никакого вниманія. Мало ли встръчается въ исторіи и повременныхъ періодическихъ изданіяхъ самыхъ разнорёчныхъ толковъ, самыхъ разнообразныхъ взглядовъ и однакоше мы не придаемъ имъ особеннаго вначенія, если они насаются второстепенныхъ или побочныхъ обстоятельствъ и на основанія ихъ не отвергаемъ достовёрности главнаго событія... Не такъ поступаютъ евангельскіе критики; они "няъ мухи дёлаютъ слона",—на основаніи чисто случайныхъ обстоятельствъ судятъ о главномъ и существенномъ... Но разсмотримъ возраженія, направляемыя отрицательною критикою противъ евангельскихъ повёствованій о воскрессенія Господа нашего Іисуса Христа, нёсколько частиёе.

Какъ мы видёли, "непримиримое противорёчіе" евангельскихъ повествованій отрицательная критина усматриваетъ въ данномъ случав прежде всего относительно намвренія, съ какимъ муроносицы рано утромъ въ день слёдующій за субботою отправились во гробу Інсуса Христа. Противоръчіе это состоять воть въ чемь: по Марку и Лукь, жены муроносицы отправились ко гробу, чтобы помазать тело Інсусово, Малеей же этого не говорить: по его предотавлению муроносицы пошли какъ будто бы только для того, чтобы посмотръть гробъ. Дъйствительно еслибы одни евангелисты утверядали, что муроносицы имёли намёреніе поназать твло Іисусово, а другіе напротивъ говорили, что такого намёренія онё не имёли, тогда мы согласны были бы съ свангельскими идитиками. что въ нашихъ свангельскихъ повъствованіяхъ относительно H8мвренія жень муроносиць существуєть непримиримое противорвчіе; но какое же противорвчіе можно видать въ томъ, что Маркъ и Луна говорять объ извёстномъ намёренія муроносицъ, а Матеей ни подтверждаеть, ни отвергаеть ихъ словъ, т.-е. просто-на-просто ничего не говорить о намбреніи муроносиць и не говорить быть-можеть лишь потому, что не видель въ этомъ ничего существенного или необходимаго? Для него важно было упомянуть только о томъ, что муроносицы пошли во гробу, такъ какъ онв являются первыми благовъстницами воскресенія Христа; но зачёмъ онё собственно пощли туда, въ какихъ костюмахъ, въ какомъ числъ, въ какомъ порядкъ, это для евангелиста было неважно и несущественно, да подобнаго описанія ни отъ кого нельзя и требовать... Одна изъ статей русскаго законодательства гласить: "судья не собираеть доказательствъ, или справокъ, а основываетъ свои рёшенія исключительно на доказатель-

1

Digitized by Google

ствахъ предотавленныхъ тяжущимися" (Уст. гражд. суд. § 82). Такое требованіе всецёло слёдовало бы обратить нъ судьямъ науки и въ особенности историческимъ иритикамъ. Требовать отъ историческаго свидётельства такихъ указаній, какихъ въ немъ не заключается, и незаконно и неразумно; а приписывать ему такія данныя, относительно которыхъ въ немъ нётъ ни подтвержденія, ни отрицанія, нечестпо и ненаучно.

Гораздо важнёе повидимому указываемыя отрицательною вритакою разности нашихъ свангельскихъ повъствованій относительно числа женъ муроноснцъ, приходившихъ ко гробу Інсуса. Разности эти состоять въ следующемъ. По свидетельству Матеся, во гробу Инсуса Христа отправились только двё жены-Марія Магдалина и "другая" Марія; по свидътельству Марка три---Марія Магдалина, Марія Іаковлева и Соломія; по свидвтельству Ауки также три, но одпу изъ нихъ онъ называетъ инымъ именемъ, чёмъ Маркъ, это именно-Іоанну виёсто Соломін, причемъ прибавляетъ, что съ ними еще были и нъкоторыя другія; наконець по свидительству Іоанна, ко гробу Інсуса Христа приходила только одна Марія Магдалина. Въ этомъ уназанія свангельскихъ "противорвчий" не заключается впрочемъ инчего новаго в орягинальнаго. Различіе свангельскихъ новъствованій относительно обстоятельствъ воскресенія Іисуса Христа запівчали еще древніе новозавітные толковники и даже предложили нъсколько способовъ его объяснения. Такъ напр. еще въ пятомъ въкъ жилъ въ Іерусалимъ ученый пресвитеръ Исихій, который старался объяснить это различіе твих предположеніемъ, что жены муроносицы путешествовали ко гробу Іисуса Христа четыре раза и что Духъ Святый устроилъ дело такимъ образомъ, что каждый евангелисть описаль только какое-нибудь одно изъ этихъ путешествій. Конечно въ этомъ случав въ евангельскихъ поввствованіяхъ уже нельзя бы было видеть начакихъ разностей и легко можно было бы получить цёльный образъ этихъ путешествій, поставивъ только евангельскія пов'яствованія одно посл'я другаго. Но не говоря о томъ, что неудобно и даже странно предполагать такую раздёльность въ свангельскихъ повёствованіяхъ при описаніи одной и той же исторіи, мы не можемъ согиаситься съ объясненіемъ Исихія уже по одному тому, что оно

не ниветь для себя никакихъ историческихъ основъ и есть линь плодъ одной фантазіи.

Иное объясненіе различія евангельскихъ повѣствованій въ настоящемъ случаѣ указываетъ Евсевій кесарійскій, который допускаетъ, что было двѣ Марін изъ Магдала и что обѣ безразлично назывались Магдалинами. Допустивъ такое предположеніе, Евсевій хочетъ объяснить различіе евангельскихъ повѣствованій тѣмъ, что евангелистъ Іоаннъ, особенно замѣтно разнящійся отъ другихъ въ своемъ повѣствованіи о путешествів женъ, описываетъ случившееся только оъ одною Магдалиною, а три первые евангелиста изображаютъ въ своихъ повѣствованіяхъ случившееся съ другою Магдалиною и бывшими вмѣстѣ съ нею прочими женами. Это предположеніе очевидно также произвольно и также не имѣетъ за себя никакихъ историческихъ данныхъ, какъ и предположеніе Исихія.

Намъ кажется, что для объяснения разногласия евангельскихъ повъетвованій объ обстоятельствахъ воскресенія Господа нашего Інсуса Христа вовсе ненужно прибегать въ какимъ-нибудь особеннымъ измышленнымъ предположеніямъ и догадкамъ. Оно можетъ быть объяснено и безъ нихъ. Каждый долженъ согласиться, что при описания какого-нибудь историческаго события исключительное внимание повъствователя обращаеть на себя только главный предметь повъствованія, а потому и истинность историческихъ повъствованій вообще измъряется согласіенъ повъствователей только въ характеристике главнаго предмета. Лица и событія второстепенныя могуть обращать на себя вниманіе повёствователя лишь настолько, насколько они имёють прямую связь и непосредственное отношение въ главному предмету повъствованія. Въ противномъ случав повъствованіе не только потеряеть свое единство и цёльность, но можеть превратиться въ такой хаосъ, что читателю даже трудно будеть оріентироваться въ немъ и сказать, о чемъ собственно повёствователь хочеть говорить. Въ примёръ можно взять искусство живописи. Представных себв какую-нибудь картину изображающую извъстное событие въ къйствовавшихъ лицахъ. На первомъ, т.-е. самомъ видномъ мёстё обыкновенно изображаются только главныя лица событія, лица же второстопенныя всегда изображаются на заднемъ планъ безъ особеннаго колорита и по большей части

666

въ тени, что делестся очевидно для того, чтобы лучше и отчетливве очертить образы главныхъ действующихъ лицъ. То же самое нужно сказать и объ изображении историческомъ, т.-е. объ историческихъ повёствованіяхъ. Въ канномъ случай, т.-е. въ историческомъ изложения воскресения Господа нашего Інсуса Христа главнымъ предметомъ повёствованія, какъ мы видёли. является лишь сакть воскресснія Інсуса Христа или, пожалуй точние, то обстоятельство, что гробъ, въ который было положево тыо Інсусово, въ извёстный историческій моменть оказался пустымъ и эту пустоту гроба ангелъ объяснилъ воскресеніемъ Інсуса Христа изъ мертвыхъ. Въ указаніи на этотъ главный предметь событія, какъ мы уже и имвли случай замвтить, евангелисты до буквальности согласны между собою; слёдовательно ихъ повъствованія несомнённо истинны. Правда, въ описанія побочныхъ обстоятельствъ, напр. въ указаніи числа женъ, приходившихъ во гробу Інсуса и т. п. они не вполит согласны нежду собою или върнее второстепеннымъ обстоятельствамъ не посвящають достаточнаго и притомъ одинаковаго вниманія. Но само собою разумвется, что этого имъ ставить въ вину недьзя. Въ самомъ дълъ, что вышло бы неъ историческаго повъствованія, еслибы вниманіе повёствователей одинаново было посвящено какъ главному предмету повъствования, такъ и всёмъ обстоятельствамъ второстепеннымъ? Что вышло бы изъ того, еслибы витесто описанія главнаго предмета повтствованія, наши евангелисты стали перечислять имена всёхъ женъ муроносицъ приходившихъ во гробу Інсуса-сообщать точныя біографическія свъдения о нихъ, указывать на ихъ изста жительства, подробно трактовать о цёли ихъ путешествія, о мёстё, цёнё, достоинствё и другихъ условіяхъ пріобрётенія и состава ароматовъ, о визшнемъ видё муроносицъ, ихъ костюмё и т. п.? Описание подобныхъ чисто второстепенныхъ и даже третьестепенныхъ обстоятельствъ при повёствованіи о какомъ-нибудь историческомъ событи естественно можеть быть обусловливаемо только личными, индивидуальными свойствами самыхъ повёствователей и у различныхъ писателей можетъ быть весьма различно и разнообразно до безконечности: это тоже, что обыкновенно называютъ выторскими особенностями; а авторскихъ особенностей уже по одному тому, что онв особенности, нельзя подводить подъ какой-

нибудь одинъ общій законъ, а слъдовательно нельзя и предъявлять въ нимъ одни и тъ же требованія. Въ данномъ случав евангельской критикъ желательно знать дишь точное число женъ муреносинъ: а намъ быть можеть хотвлось бы знать и некоторыя другія подробности о нихъ въ роде указанныхъ выше... Какой же писатель, а твиз болёе историческій можеть предвидёть и заблаговременно удовлетворить любопытству встать своихъ читателей, -- любопытству пногда даже совершенно незавонному?... Воть почему еслибы даже свангелисты разнились въ описанін второстепенныхъ обстоятельствъ въ такой мёрё, что они переименовывали всёхъ женъ приходившихъ ко гробу Інсуса, а другіе не называли ни одной изъ нихъ, то и въ такомъ случавихъ различіе относительно числа муроносицъ не могло бы бросать твии на нотипность ихъ поввотвованія, а твиъ болве не можеть быть названо "непримиримымъ противоръчіемъ". Но наши евангельскія повъствованія даже и въ описанія второстепенныхъ обстоятельствъ стоятъ другъ въ другу гораздо ближе, чёмъ думаетъ отрицательная критика, и не только не противорвчать, а напротивъ лишь уясняють одно другое. Ихъ различіе, по нашему мивнію, даже выгодно для нихъ: оно дучше всего доказываеть, что наши свангельскія повъствованія дъйствительно писаны различными лицеми, въ различное время, въ различныхъ мъстахъ и при различныхъ условіяхъ, чёмъ въ свою очередь снова подтверждается историческая достовирность и истинность описываемаго въ нихъ событія.

Въ частности, что касается трехъ первыхъ евангелистовъ, то въ общемъ они вполнъ согласны между собою. Въ этомъ отношеніи особеннаго вниманія заслуживаетъ повъствованіе евангелиста Луви. Дважды повъствуя о муроноснцахъ и разъ именуя нъюторыхъ изъ нихъ, и разъ не именуя вовсе ни одной, а называя просто именемъ женъ, пришедшихъ съ Інсусомъ изъ Галилен (XXIII, 55), онъ какъ въ тотъ, такъ и въ другой разъ замъчаетъ, что вмъстъ съ ними были также еще и нъкоторыя другія жены (XXIV, 1, 10). Это значитъ, что муроносицъ было не двъ и не три, а гораздо болъе, и евангелисты по своему усмотрънію поименовали только нъкоторыхъ изъ нихъ, не имъя навърснія именовать всъхъ. Матоей имъвшій обывновеніе обращать вниманіе только на главный интересъ событія и говорящій

668

Digitized by Google

## исторія воскр. и возн. господа нашиго інсуса христа. 669

только вообще (суммарно) о событіяхъ второстеченныхъ 13), указывая только на Марію Магдалину и "другую" Марію, т.-е. Мерію Іаковлеву, разумъеть визоть очевидно и всяхъ другихъ женъ, приходившихъ ко гробу Інсуса. Онъ едва за могъ думать, чтобы перечисление всяхъ женъ имвло особенную важность цля особенный интересь для его читателей; ему могло (и совершение справедливо) назаться внолнё достаточнымъ, когда читатели будуть знать, что первыми къ нустому гробу Інсуса приходния именно жены муроносный; достаточно того, что были пояменованы два лица вствих невестныя, которымь вст могли докарить. Мотоей называеть только двухъ женъ-Марію Маглалину н "другую" Марію, такъ какъ по согласному свидательству всяха евангелистовь, Магдалина была самою ревностною изъ муроносниъ, а Марія Іаковлева въ этомъ отношенія занямала послъ нея нервое много. Текниъ же харектеронъ отличаются повнопонванія и двухъ другихъ свангедистовъ Мариа и Луки. Мариъ также не разногласить ни съ Матесемъ, ни съ Луною, когда назвавъ двухъ муроносицъ, поименованныхъ Матесемъ, упонинаетъ еще о третьей-Саломін, о которой онъ говорняъ уже и выше (XV, 40); не разногласить также и Луна, когде въ двумъ поименованнымъ у первыхъ евенгелистовъ онъ присовокупляетъ вмъсто Салонін (какъ у Марка) Іоанну, о которой онъ танже еще раньше упоминаль въ своенъ евенгели (VIII, 3), "и нёвоторыхъ другихъ" женъ. Прибавление или измънение именя одной жены еще не составляеть не только "непримиримаго противо", рвчія", но даже и такого "разногласія", которое бы могло бросить тень недоверія въ истинности или исторической достовер. ности свангельскихъ повиствованій; оно легко и весьма удобно объясняется твих вподат сстехтвеннымъ предподожениемъ, что для евангелистовъ вообще более быль валень самый факть воскресснія Іцсуса Христа, чёмъ то, какимъ образомъ узнали о немъ тв или другія отдельныя личности.

Иное дёло, когда повёствованіе трехъ первыхъ евангелистовъ о воскресенія Інсуса Христа мы сравнимъ съ повёствованіемъ евангелиста Іоанна (XX, 1—18). На первый взглядъ дёйстви-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Cp. Hanp. Mare. VIII, 28-34; XX, 29-34, XXVII, 32-56.

тельно можеть поназаться, что между повёствованіемъ Іоанна н повъствованіями трехъ первыхъ свангелистовъ не можетъ быть ненаного оходства. Но такое сходство явно замётно уже въ повёствованіи Луни, гдё также говорится о Петрё. что нослё перваго благовъстія о воскресенія Христа онъ поспішно отправнася ко гробу (Лук. XXIV, 12), и въ замечани Марка, которое новидимому не находится ни въ какой внутренней связи съ его разснаяомъ о путешествія вообще женъ муроносиць, что Інсусь Христосъ воскресини рано въ первый день недъли явился сперва, т.-е. прежде всёхъ впервые (протоу) Марін Магдалинё, изъ которой изгналь семь бесовь, а она (не онв) пошла и возвестила, бывшимъ съ нимъ, плечущимъ и рыдеющимъ" (Мерк. XVI, 9, 10). При извёстныхъ же предположеніяхъ оназывается, что замётное унлоненіе въ этомъ отношенія нашихъ евангельскихъ повъствованій превращается даже въ полную гармонію и что сами свангельскія повёствованія находятся въ такомъ отношенія другъ къ другу, какъ это и должно быть, когда различныя лица сообщають объ одномъ и томъ же событія, но когда однакоже они сами находились не въ одномъ и томъ же отношении къ описываемому ими событію. Впечатлёніе, которое ны получили при сравнительномъ чтения нашихъ евангельскихъ повёствованій о воспресении Господа нашего Інсуса Христа, приводить насъ въ предположению, что Марія Магдалина предпринимала путешествие но гробу Інсуса первоначально одна, самолично, отдъльно отъ другихъ женъ, и даже не въ одно съ ними время, именно она отправилась ко гробу "рано, когда было еще темно" (Іоан. ХХ, 1), другія же жены отправились во гробу хотя также "весьма" (Марк. XVI, 12) или "очень" (Лук. XXIV, 1) "рано", но все-таки уже "на разовётё" (Мате, XXVIII, 1) или даже "при восходъ солнца" (Марн. XVI, 2). При такомъ предположения, евангольскія повёствованія дёйствительно образують одно гармоническое цёлое и дають возможность яснёе и нагляднёе представить себѣ самое событіе. Прежде всего при такомъ предположения уже не можеть быть ричи о "непримиримыхъ евантельскихъ противоръчіяхъ" ни относительно времени путешествія женъ муроносицъ къ гробу Спасителя, ни о числъ ихъ, ни даже относительно числа ангеловъ; здёсь можетъ быть рёчь только о томъ, что три первые евангелиста если и не опустили со всёмъ,

670

Digitized by Google

# исторія воскр. и возн. господа нашего інсуса христа. 671

то дишь ванскнули, но во всякомъ случать не разсназали подробно объ этомъ единоличномъ путешествія Марін Магдалены во гробу Христа, и намъ такинъ образонъ остается ришить инпь вопросъ, какимъ образомъ въ трехъ первыхъ евангельснихъ повъствованіяхъ могъ оказаться этоть пробъль и почему о путешествія Марія Магдаляны во гробу Спасителя, равно ванъ н о другихъ обстоятельствахъ, находящихся въ связи съ этипъ путешествіємь, говорить однив свангелисть Іоаниз. Хотя вонечно весьма трудно съ точностию утверждать, почему тотъ нан другой исторический писатель говорить объ одномъ событи и опускаеть другое, тёмъ не менже въ данномъ случав нанъ важется возможнымъ унавать болёе или менёе вёрное предположеніе. Вопервыхъ, это не единственный случай, когда свангелисть Іовниъ восполняетъ повъствованія трехъ первыхъ свангелистовъ; а вовторыхъ, Іоаннъ повёствуеть здёсь только о томъ, что онъ самъ испыталъ, чему онъ самъ былъ очевидцемъ и что онъ узналь оть непосредственной свидетельницы - Марін Магдалины. Любниый ученикъ Христа и самъ бывшій свидителемъ того, что гробъ былъ пустъ, Ісаннъ чувствовалъ себя принужденнымъ сохранить каждую черту того великаго событія, которое нийло столь важное значение въ жизни его божественнаго Учителя. Какъ очевидецъ, онъ долженъ былъ и другимъ разоказеть о томъ, что онъ видълъ виъсте съ Петроиъ, до малъйшихъ подробностей. Напротивъ другіе свангелисты (синоптики) сами не были свидетелями всего происходившаго въ это великое утро, а то, о чемъ они резсказывають, они узнали по всей въроятности другниъ путемъ, чёмъ Іоаннъ, т.-е. не отъ Маріи Магдалины, а отъ какой-либо изъ остальныхъ женъ муроносицъ, которая конечно видное мёсто въ своемъ разсказё предоставляла не Марін Магдалинъ, а себъ, какъ непосредственной свядътельницъ всего случнышагося, и бывшимъ съ нею другимъ женамъ вообще. Мало того, первые евангелисты, нивя наибреніе говорить только о томъ, что представляло общій интересъ для всёхъ послёдователей Христа, не придавали конечно большаго значенія тому, что въ частности случилось только съ одною Маріею Магдалиною; но такъ накъ прежде всъхъ (Марк. XVI, 9, 10) Господь явился именно Магдалина, то очевидно, что уже въ виду одного этого

ея имени нельзя было совершевно опустить, —почему три первые евениелиста дэйствительно и ставить ся ими на первовъ мёстё между именами муроноснить. Наконецъ, нужно замётить, что Марія Магдалина, какъ это видно изъ евениельскихъ новъствованій Іоанна (XX, 12, 11 и далзе) и Марка (XVI, 1. 9), въ день воскресснія Госнода нашего Інсуса Христа ходила ко гробу не единъ разъ; а слёдовательно, она могла пойти но гробу и сама въ то время, когда еще было темио, и вмъстъ съ другими муроносицами...уще на разовътъ ихи при восходъ солица. Танижь образомъ, съ вышеуказаннымъ преднодоженіемъ мажду свангескими повъствованіями удичтожается всякое разногнасце, а самое событіе должно быть представляемо въ такомъ порядкъ, въ какомъ оно валожено нами въ началъ наотолицей главы.

Теперь обратимъ внимание еще на другое и послъднее обстоятельство, относительно вотораго отрицательная притика также видить въ нашихъ свангельскихъ повёствовавіяхъ "непримириизия противоричія". Это-лавленіе муропосицамь ангеловь и преимущественно ихъ число. Но нрежде чёмъ касаться собственно "непримиримыхъ противоръчій" свангольснихъ повёствованій о чисть являвшихся ангеловь, мы находинь уместнымь решить сначала следующій вопрось: кто именно были эти лица, --ангелы ли или только обыкновенные люди, какъ думаеть отрицательная критика! Дъйствительно, въ Евангеліи отъ Марка вибото ангела называется "юноша (усауюкос) в у Дуни--- «два мужа (био йубрес). На этихъ двухъ мъстахъ, канъ мы видъли, основываетъ свое мивніе и Шлейермахеръ 14). Допустинъ цона, что мивніе Шлейермахера совершенно справедние, т.-е. допустимъ, что иуроносицамъ являлись не ангелы, какъ свидетельствують Матеей и Іоаннъ и какъ всегда учила и учить христіанская церковь, а обыкновенные, простые люди, какъ думаетъ Шлейермахерь и его сотоварищи по воззръніямъ. Спрашивается: кто же именно были эти "обыкновенные люди"? Самъ Шлейермахеръ считаетъ напраснымъ трудомъ догадываться о томъ, кто были эти люди 15).



<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Шлейермахеръ однако не видитъ "непримиримаго противоръчія" въ тоиъ что Маркъ называетъ ангела юношею, а Лука говоритъ о мужахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Das Leben Iesu, crp. 471.

Твиъ не менъе онъ все-таки ясно сознавалъ, что подобная удовка никого не удовлетворить и что совершенно невозможно не дать отвёта на этоть навязчивый вопросъ, коль скоро разъ высказано предположение, что муроносицамъ являлись не ангелы, но обыкновенные люди. Какъ же отвъчаеть на этоть вопросъ Шлейермахеръ? Какъ мы видёли, онъ старается представить дёло такъ, какъ будто бы это были именио тв лица, которымъ Іосифъ Аримаесйский поручилъ перенести тело Інсусово изъ временнаго (interimistischen) гроба, въ который сначала оно было положено ради пятницы, въ болье постоянное место, и которые хотя пришан во гробу раньше муроносицъ, но нашан гробъ все-таки уже пустымъ 16). Нужно ди говорить о томъ, что даже самъ Штраусъ нашель такое объяснение неудовлетворительнымъ и ненаучнымъ? И дъйствительно, немного нужно труда, чтобы доказать всю несостоятельность такого объясненія т.-е. немного нужно труда для того, чтобы доказать, что явившіяся муроносицамъ лица не могли быть ни людьми, которымъ Іосифъ поручилъ бы перенести тью Інсусово, ин людьми вообще. Тъ люди, которымъ было будто бы поручено Іосифомъ перенесение тъда Інсусова, по словамъ Шлейериахера, сами нашли гробъ уже пустымъ; слёдовательно, они не могли знать, что случилось съ Інсусомъ, котораго сами они не видели и съ которымъ не могли говорить, а потому, само собою разумъется, они также не могли сказать и муроноонцамъ: "Не ужасайтесь... Онъ воскресъ... Онъ предваряетъ васъ въ Галилев" (Марк. XVI, 6-7). Но съ другой стороны это были и не люди вообще, ибо, по свидътельству евангелистовъ, они обяздали такими свойствами, которыя не могуть принадлежать обыкновеннымъ людямъ. Такъ напр. они могли появляться вдругъ внезацию (Лук. XXIV, 4) и притомъ въ необыкновенныхъ, несвойственныхъ людянъ одеждахъ (έν έσθήσιν άστραπτούσαις). Итакъ вто же были эти лица? Изъ самыхъ повёствованій Марка и Луки видно только то, что эти лица стоять выше людей, какъ это мы сейчасъ и видвли; изъ сравнения же упомянутыхъ поввствованій съ повъствованіями Матеея и Іоанна для каждаго становится очевиднымъ, что это были именно ангелы. Поэтому со-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Das Leben Iesu, crp. 471. Cpash. Meyer's Comm. II, crp. 596.

вершенно справедливо толкованіе Мейера 17), что "Мариъ н Лука повъствують о явления анголовъ такъ, какъ оно (явление) представлялось (ката то фанофисор). Матеей же (а сладовательно и Іоаннъ) ванъ то, что оно быхо". То-есть, анчелы называются у нихъ а́убреς (мужи) или усаудскос (юноша)-по ворыв явленія, въ которой созерцали ихъ жены нуроносници; в изъ вниръ Св. Писанія мы знаемъ, что ангелы дійствительно неріздко являщеь именно подъ такими формами людей (Выт. XIX, 5 и дале; 2 Маякав. Ш. 26 н др.).-Что насастся наконець миниаго противорвчія между нашими свангельскими повъствованіями въ уназавін числа авгеловъ, являвших<del>ся</del> муроносицань (по Матоою в Марку-одинъ, по Лукъ и Іохину-два), то оно вполив объясняется нев хода санаго событія, на который ны указаля выше, допуская, что хотя евангелисты повёствують и объ одножь в томъ же события, твиъ не мение ноображають не одни и ти же части его. Противъ такого объясненія монно, ножалуй, возразить, что въ такомъ случав и ангелы должны быть у свансанстовъ не одни и тв же. Совершенно спранедлино. Но не забуденъ при этомъ вспомнить извъстныя слова Лессинга, относначиегося, вакъ извъстно, къ толкованию Св. Писанія св тою разумною либеральностію, которая чужда для многихъ критиновъ новийшию времени: "Холодные отыскивателя противорвчий! неумели же ны не видите, что евангелиоты не считають загеловъ? Весь гробъ, все обширное пространство около гроба невидимо было неноянено ангелами. Здесь было не только два аниела, канъ какіеннбудь два гренадера, которые стоять у дверей нвартнум ушедшаго генерала, здёсь быля миниюны ихъ, не всегда являлся оданъ и тоть же, не всегда одни и тв же два. То являлся этоть. то тоть; то въ этомъ мёстё, то въ другомъ; то сдень, то въ сообществе; то они говорнан то, то-это" 18). Намъ кончию ничего не остается, какъ только согласяться съ этимъ инбијенъ лучшаго начецкаго крятяка. Правда, противъ него, какъ догадывался и самъ Лессингъ, всегда могутъ сказать, что оно-болъе поэтическій образъ, чъмъ ученое разсужденіе; но не нужно за-



<sup>&</sup>quot;) Krit. Comment. II, стр. 211—212; ср. текне стр. 596.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Die Duplik, v. IV; cp. Die Auferstehungsgeschichte des Herrn von F. Z. Steinmeyer, Berlin, 1871, crp. 58.

бывать, что нотина всегда и везд'в одна и та же-и въ ученоиъ трантатв и въ поэтическомъ произведении...

Итакъ мянина противоръчія нашихъ свангельсникъ повъствованій, на которым отрицательная критика обыкновенно возлагиотъ всю надежду для оправданія своего школьно-билосовскаго міровозарвнія, оказываются далено не теленьний, чтобы чрезъ нять могла бить порвергнута сомнанію историческая достоварнесть саныхъ свантельскихъ повветвованій. Даже Шлейсрмахеръ воворить, что сантъ воспресенія Інсуса Христа признать несбходимо, потоку что онъ не йодлежить инвакому сомнанію <sup>10</sup>).---Впрочемъ, въ каконъ синката воспресеніе Інсуса Христа понинасть отрицательная дрятина и въ каконъ должно его понимать, объ этомъ им сиамомъ на сладующей глава...

# ГЛАВА Н.

#### Явленія Вескресшаго.

Посяв Своего воспресенія изъ мертвыхъ Іисусъ Христосъ въ теченіе сорока даей являлся къ Своимъ ученикамъ и другимъ Своимъ посявдователямъ и бесёдовалъ съ ними о царствіи Боліемъ. Намъ извёстны девять случаевъ такого явленія: 1) Маріз Магдаливѣ, 2) Петру, 3) двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ, 4) десяти ученикамъ (въ отсутствіе бомы), 5) одиннадцати ученикамъ, 6) семи ученикамъ, 7) пятистамъ върующимъ, 8) Іакову и наконецъ 9) одиннадцати ученикамъ уже въ сороковый день по воскресеніи. Первые пять имъли мъсто въ Іерусалимъ, три слёдующіе въ Галилеъ, а послёдній—на горъ близь Іерусалима. Болъе или менъе подробно разсказаны въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ впрочемъ только нъкоторые случаи. Такъ кромъ Маріи Магдалины, Іисусъ Христосъ въ день Своего

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Das Leben Iesu, crp. 471: "Alle unsere Erzählungen aber setzen die Auferstehung Christi nothwendig voraus, und es ist eine Thatsache anzunehmen, welche gar nicht zu bezweifeln ist". Далte Шлейермахеръ прекрасно докавываетъ, почему евангельский разсказъ о воскресении Інсуса Христа нельзя объяснять обманомъ.

воскресенія явился еще на пути двукъ апостоламъ шедшинъ въ селение Эммаусъ; дощелъ вмъсть оъ ними неузнанный до седенія, и когда въ селенія они узнали Его въ преломленія хліба, Онъ сталь для нихъ невидниъ. Въ тотъ не всчеръ: онъ являлся десяти ученивамъ Своимъ въ Герусалнив и вогда они посчитали Его за духа, Онъ указалъ ниъ на руки и ноги Свои, плоть и кость, наконецъ потребовалъ даже инщи и взявъ злъ предъ ними. Оома, не бывшій въ это время вийсть съ другими учениками, не портриль разсказу яхъ объ этомъ явленія. Вотъ почему спустя восемь дней, когда вся ученики. (въ. томъ же. числя и Оома) были витств, Інсусъ явилоя ореди нихъ, неомотря на то, что двери дома были зацерты, и предложнить Сомв саятически удостов вриться въ Немъ чрезъ вложение руки въ ребра Его. Наконецъ Онъ явился семи Своимъ ученикамъ на берегу Генинсаретскаго озера, сотвориять предъ ними чудо и предоказаять Шетру его кончину. Объ этихъ явленіяхъ Воскресшаго въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ находятся болёе или менёе подробныя повёствованія. Выработавъ себё убёжденіе въ томъ, что воскресеніе Іисуса Христа есть басня (Fabel), Штраусъ не вёритъ и повёствованіямъ о явленіяхъ Воскресшаго. Но какъ же объяснить въру въ воскресеніе Інсуса Христа? Какъ понять свидётельства апостоловъ о томъ, что они сами лично видъл Іисуса Христа послё Его воскресенія? Штраусъ не находить особеннаго труда и въ рѣшеніи этого вопроса, причемъ свое ръшеніе онъ повидимому строить даже по требованію науки, на основании несомитиныхъ историческихъ данныхъ. Прежде всего евангельскія повъствованія онъ 20) подвергаеть самой строгой критикъ, которой они по его миънію совершенно не выдерживаютъ. По свидътельству евангелистовъ, ангелъ и даже самъ Христосъ повелёвають женамъ идти въ Галидею, чтобы тамъ видъть Господа; но какъ Христосъ могъ дать такое повелёніе, говорить Штраусъ, когда Онъ въ тотъ же день дважды хотвлъ явиться Своимъ ученикамъ? Въ Штутгардъ никто не скажетъ: иди въ Римъ; тамъ ты увидишь папу, если онъ предполагаетъ, что самъ папа прежде прійдеть въ Штутгардъ, гдъ его и можно увидъть. Но Штраусъ, очевидно, не обратилъ вниманія на то,

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Das Leben Iesu, II, § 138.

## ИСТОРІЯ ВОСБР. И ВОЗН. ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА. 677

что данное женамъ поведёніе относилось не въ однимъ только одиннадцати ученикамъ, но ко всёмъ браліямъ Христа вообще. но прайней мёрё въ такомъ только смыслё возможно понимать выражение ангела, обращенное из муроносицамь: "идите, скажите ученикамъ Его и Петру, что онъ предваряетъ сасъ въ Ганьсь, тамъ Его увидите (сы, т.-е. жены и вообще вврующе). вань Онь сказаль вамь". И действительно одиннадкати ученикамь Христосъ являлся въ Ісрусалний; всёмъ же вёрующимъ въ Него вообще Онъ явился только въ Галилев. Разсказъ о явленіи Інсуса Христа Своимъ ученикамъ на Тиверіадскомъ оверъ Штраусъ очитають неудачною вомпиляціею, въ основу которой легли разсказы о чудесномъ ловъ рыбъ и о шествования Інсуса Христа но водамъ причемъ согласно своему обывновению онъ указываетъ и иного повидниому сходныхъ между ними черть: 1) съ шествованіемъ по водамъ: а) оба раза учениям находящіеся въ лодив, во время почной темноты, не задолго до разсвета усматривають Інсуса; б) оба раза они боятся Его и в) какъ тамъ Петръ иопрашиваеть позволение прияти въ Інсусу по водъ, такъ и здъсь онъ бросается въ воду; 2) съ разсказомъ же о чудесномъ довъ рыбъ Штраусъ усматриваетъ такъ много сходства, что почти считаеть его повтореніємъ этого разоказа. Намъ кажется соверженно излишнямъ приводить другія возраженія отрицательной вритики, которыя стоять еще горявдо ниже только - что нами укаванныхъ. Не можетъ быть инкакого сомнания, что возражения эти приводятся Штраусонь не по убъядению его въ ихъ истинности, в оъ цвлію совершенно стороннею, т.-е. чтобы дать хотя нъкоторое отрицательное основание для своего воззрёния на фактъ воспресенія Христа и свангельскія повъствованія о немъ.

Теперь посмотримъ, наяъ ринаетъ Штраусъ вопросъ о воспресеніи Інсуса Христа съ положительной стороны, т.-е. накъ простая басня-Апрос упланком-могла облечься въ оориу исторів, канимъ образомъ цёлый сонмъ апостоловъ и другихъ вирующихъ могъ выстанлять себя свидътелемъ никогда не существонавшияъ якленій. Чтобы быть совершенно безпристрастанымъ, чтобы составить овое воззрёніе на основаніи лишь несомийннихъ данныхъ, Штраусъ прежде всего выслушиваеть свидътельскія показанія. Рядъ такихъ показаній у него начинаетъ апостолъ Павелъ, "какъ повъствователь самый первый по времени и самый точный по изложенію". Но Павель сослался лишь на предание: что овъ говоритъ, то онъ слышалъ только отъ другихъ. Незнакомый съ пріемами ученаго историна, не умвя отличить историческую правду оть лин, онь однакоже твиз скорве повёрнать всему сообщенному ему другими, что онъ семъ видёль являвшагося ему на небъ Христа. Но это послёднее обстоятельство, по мнёнію Штрауса, можно объяснять не нязче какъ визіонерным' соотояніем' самого Павда. Между тімъ Павель явленіе ему Христа ставить на одномь ряду со встами другими явленіями, бывшими вскор' посл'я воскресенія. Выволъ понятенъ: вой явленія Інсуса Христа Штраусь объясняеть визіонерьнымъ состояніенъ апостоловъ и другихъ очевидцевъ. Вотъ откуда провзощия въра въ воскресение Інсуса Христа, по митнию ученаго критика. Такого же мизнія придерживеются и другіе представители отрицательной мысли, оправдывая его соответствующимъ толкованиемъ евангельскихъ повъствований. Всъ они обыкновенно начинають, но почину своего учителя, разсмотрёніемъ посланій апостода Павла какъ "древнъйнаго писателя, который точнъе другихъ объясняетъ происхождение въры въ Воспресшаго". Указывають на его "нервозную настроенность, на его страстное безпокойство душевное и ненависть въ христіанамъ, съ другой стороны на твердую увъренность христіань въ истинности ихъ върованій, на ихъ протость и тому подобныя качества первенствующей церкви, и изъ этого контраста выводять везможность экстаза, въ которомъ находился Павелъ на пути въ Данаскъ. Оть Павла переходять въ другимъ апостоламъ, очевиддамъ явленій Інсусь Христа посл'я Его носкрессенія. Безъ сомнівнія, говорять вритики, непосредственно посла катастровы (т.-с. посла осужденія, распятія и смерти Христа) послёдователи Інсуса находились въ состояния возбужденной (gesteigerten) нервной жиени. Многіе изъ нихъ, какъ напр. Петръ и Магдалина, явие были склонны въ галлюцинаціямъ. Несомвънно также, что при восноминанія о дичности своего Учителя и при твердой увъренности въ Его мессіанскомъ достоинствъ, Его смерть они понимали не какъ "синсхождение въ царство твней", но вакъ "восхождение къ Богу", какъ достижение величия. Отсюда уже будто бы не трудно понять, какимъ образомъ то, что мы счетаемъ лишь сладствіемъ визіонернаго состоянія, послёдователи Христа могля

678

Digitized by Google

себъ представить какъ внъшнее чувственное воспріятіе, т.-е. какъ визний факть. Ученики, говорить напр. Гофманъ, должны были бы ввровать въ воскресение Христа, даже еслибы и не видъли Его посяв Его воспресения, въ силу одной уввренности въ Его мессіанскомъ достоинствъ, которое несоединимо съ представленіемъ о смерти". Что же касается накоторыхъ событій какъ напр. явленія Христа двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ, или же явленія Воскресшаго своимъ ученикамъ на берегу Генинсарстского озера, то отрицательная критика считаеть совершенно возможнымъ предположить, что возбужденные ученики приняли за своего любимаго Учителя какого-нибудь незнакомца, который могъ произвести на нихъ сильное впечатлёніе, особенно если онъ вотритнися съ ними нри какихъ-нибудь загадочныхъ обстоятельствахъ. Совершени дія же вещи неръдко случались между швабами во времена / ога Ульриха... Виденіе архиді-

также истолковываеть въ п у своей теоріи. Но чтобы эту теорію пр лить къ поняманію свангельской исторіи, для этого, по нащ мизнію, нужно самому находиться въ визіонерномъ состоянія ы не отвергаемъ возможности такого нервнаго болёзненного состоянія, при которомъ свои субъективныя ощущенія и вредставленія челов'ять дерко можеть считать вившиними чентами или представленіями, причина которыхъ заялючается внё самого представляющаго субъекта. Тёмъ не менье объяснения свангельскихъ вритиковъ переходятъ границу возможныго. Інсусъ Христосъ послъ Своего воскресснія является пятнотемъ върующимъ въ Него. Чтобы понять это явление съ только-что указанной нами точки вранія, мы должны себ'я представить, что всё эти пятьсоть верующихъ были люди душевно больные, съ резстроенными нервами и притомъ въ совершенно одинаковой мёрё, -- что всё эти люди находились при совершенно одинаковыхъ условіяхъ относительно своего исихическаго состоянія, имъли совершенно одинавовый процессъ мышленія, чувствованія, желанія, представленія; иначе они никогда бы не моги достигнуть одинаковаго внутренняго, чисто субъективнаго представленія, которое въ данномъ случав они приняли за явленіе чисто вивишее, т.-е. за явленіе воскресшаго Христа... Тавимъ образомъ прямёнить теорію, предлагаемую отрицательны-

ии критиками къ свангельскому разсказу о явлении Інсуса Христа по воскресение пятистамъ вёрующимъ возможно только съ помощію другой теорія-предустановленной зармоніи психическаго состояния встах мин, втровавших въ то время во Христа. То же самое нужно сказать и о всёхъ другихъ случаяхъ, когда Христосъ представляется являющимся нёсколькимъ лицамъ. То состояніе. Въ которомъ находились апостолы по случаю смерти Спасителя, не могло дать основанія для подобнаго рода виденій. Ученики были глубоко опечалены смертію Спасителя, но они никогда не могли думать о томъ, что увидять Его снова воскресшимъ. Мысль о возможности воскресенія, кромѣ воскресенія въ послёдній день (Іоан. XI, 24; VI, 39, 40, 44, 54), для нихъ была совершенно непонятна, иначе они не могли бы спрашивать другь у друга: "что значить — воскреснуть изъ мертвыхъ" (Марк. IX, 10). Допустимъ, что они могли считать Іисуса Христа духовно прославленнымъ у Бога, какъ смотрёли Іуден на всёхъ ветхозавётныхъ пророковъ; но Христосъ является имъ послё Своей смерти не духовно прославленнымъ, а такимъ же, какамъ Онъ былъ и до Своей смерти, имъя плоть и кости, раны и прободенное копіемъ ребро. Правда, теперь Онъ входить чрезъ затворенныя и даже запертыя двери, но иногда Онъ не ственялся формами пространства и времени и во время Своей земной жизни. Отрицательная критина думаеть, что ученики не были чужды въ этомъ отношения воззрвнія фариссевь, которые будто бы въровали въ возможность воскресснія мертвыхъ; при этомъ отрицательная вритика ссылается на одно мисто книги Іоснов Флавія (О войн. іуд. II, 814). Но прочитавъ это мёсто, ны увидинъ, что оно говорить только противъ отрицательной критики, потому что "перейти въ другое тело" не то же, что-"воскреснуть" и въра въ переселение душъ не то же, что въра въ личное восвресеніе. Отрицательная вритика ясно видбла, что ея теорія не можеть быть вполнъ приложима въ свангельской исторіи, и потому многіе изъ евангельскихъ разсказовъ о воскресеніи и явленіяхъ Воскресшаго она огульно отвергасть, какъ сказанія невъроятныя. Евангелисть напр. повёствуеть, что Іисусь Христось, явившись послѣ Своего воскресенія Своимъ ученикамъ, между прочимъ потребовалъ пищи и влъ. Пусть это явленіе произведеніе болъзненнаго воображенія цълыхъ семи свидътелей; но гдъ же

Digitized by Google

дівалась съйденная пища? Отрицательная критика не можеть отвітить на этоть вопрось и потому самое повіствованіе относить въ числу невіроятныхъ сказаній (unglaubwürdige Sagen). Въ Эммаусі Інсусь Христось преломляеть клібо; пуоть явленіе Его есть произведеніе болізненнаго воображенія учениковъ, но кліботь осталоя преломленнымъ; ито же преломилъ его? Не умія отвітить на этоть вопросъ, отрицательная критика относить ить числу недостовірныхъ сказаній и евангельскій разонаять о эммаусснихъ путинкахъ.

Свою теорію, какъ мы видели, отрицательная критика стронть на основани свядътельства апостола Павда; по въ словахъ самого Павла безпристрастный читатель найдеть полное разоблаченіе всей лян этой теорін. Самъ Павелъ всегда ясно отличалъ овон духовныя виденія отъ явленій вибшинихъ и объективныхъ (2 Кор. XII, 1---9). Когда однажды предъ Агриппою и Порціенъ Фестонъ Павелъ говорилъ о своемъ обращения въ христіанство и о явленіи ему Христа на пути въ Дамаскъ, то Фесть, по всей въроятности весьма близко стоявшій къ воззреніямъ новейшей евангельской критики, заметнаъ ему: "безуиствуеть ты, Павелъ; большая ученость доводить тебя до сумашествія (єїς μανίαν)". На это апостолъ отвѣтилъ: "нѣтъ, достопочтенный Фестъ, я не безумотвую, но говорю слова истины и здраваю слысла" (алистас кай ошероотична рината, Двян. XXVI, 24, 25). Отстояв ясно, кака омотрълъ самъ Павелъ на явление ему Інсуса Христа; онъ не оговаривается здёсь такъ, какъ это деласть, говоря о своемъ духовномъ видёніи ("тольно не знаю въ твлё или внё твла"--былъ восхищенъ въ рай-"Богъ знаетъ"); но говорить здъсь слова здраваю смысла, какъ свидетельствовали бы объ этомъ и вст бывшіе съ нимъ спутники на пути въ Дамаскъ.

Вирочемъ не веё отрицательные вритики придерживаются разбираемой нами теорія; не воймъ ученымъ кажется возможнымъ допустить, чтобы христіанство въ его настоящемъ видѣ было обязано своимъ происхонденіемъ проповёди нёскольнихъ душевноболёзнемныхъ лицъ, принявшикъ обыкновенныя галлюцинація за историческія событія. Есть ученые, придерживающіеся совершенно противоположныхъ воззрёній. Таковъ напр. Шлейермахеръ и почти всё его послёдователи. Въ этомъ отношенія особенно интересно рёшеніе Шлейермахеромъ вопроса: какимъ мы должны

представлять себѣ состояніе Христа послѣ восиресенія Его? Шлейермахерь находить данныя для решенія этого вопроса двоякаго рода: одни, но которынъ состояние Хрнота по воскресоніи слёдуеть представлять въ прежнемъ видь, какимъ оно было и до смерти Христа, другія-принуждають насъ считать его будто бы только призрачнымъ. Еслибы Христесъ не низлъ Сваего прежняго вида, говорить онъ 21), то ни Марія Магдалина, ни другіе ученики не узнали бы Его; самъ Онъ не могъ бы указывать на Свои раны, плоть и кости, не могъ бы принимать пищи и т. п. Противъ этого говорятъ повиденому некоторыя свангельскія указанія, которыя представляють Христа мгновенно являющимся и игновенно рызмощимся невидимымъ, входящимъ чрезъ запертыя двери, неимбющимь онредбленного ивстопребыванія и т. п. Но это, по мизнію Шлейсрмахера, тольно навія-нибудь недоразумёнія и мы не имёемъ основанія довёрять болёс имъ, чёнъ прямымъ словамъ самого Хрнста. Что Онъ не жилъ всегда вивств со Своими учениками, это объясниется просто Его нежеланіемъ вотупать въ новыя связи съ тогдашнимъ іудейскимъ обществомъ. Что вы не имвемъ положительныхъ свиденій, где Онъ собственно жилъ послъ Своего воскресенія, -- это объясняется твиъ благоговъйнымъ чувствомъ страха, который не дозволялъ ученикамъ разсирашивать своего Учителя о подробностякъ Его частной живни; Его прохождение чрезъ запертыя двери нажется бояве сверхзестественнымъ, чемъ оно соть на самомъ двла. Такъ какъ въ горницё въ то время было много лицъ, то хотя бы въ началё дверь и дейстрительно была заперта, все-таки трудно доказаль, что ова была занертою и въ тоть моменть, когда въ комнату вошель Христось, ято - набудь наь присутствовавшихъ могъ выйти наъ комнаты, не заперевъ за собою дверь; что дверь осталась неванергою, этого могли не заметить, по мнению Шлейермахера, и другіє и такимъ образомъ весьма легио допустить, что Христосъ вошелъ въ комнату совершение обыкновеннымъ путемъ. Удивленные неожиданностию Его появления, присутствавшие не замътнии, что Онъ и вышелъ затвить изъ горницы совершение обыжновеннымъ образомъ. То же самое, по мнино Шлейернахера,

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 473.

### ИСТОРІЯ ВОСКР. И ВОЗН. ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА. 683

нужно сказать и объ эммаусокихъ спутникахъ; что они не узнази Христа, это совершение правдоподобно, такъ вакъ они не повърния благовъстию муроноснир. Пораженные же въ комнатъ преломленіемъ хліба, въ которомъ они узнали своего Учителя, они также не замътнии, что Онъ вышелъ изъ комнаты совершенно обыкновеннымъ образомъ, а потому Его отсутствіе они въ послъдствін и стали объяснять себе темъ, что Онъ мгновенно сталь невиднив. Въ силу всего этого Шлейермахеръ приходить въ убвидению, что состояние (Zustand) Христа посдв воскресения было точно такое же, накъ и во время Его земной жизни. Опредъленнаго мъстопребыванія въ это время Христосъ не имълъ, говорнть Шлейермахерь 23), но проживаль большею частію віроятно въ Визаніи; Свои свиданія съ учениками Онъ также наэначаль въ самыхъ различныхъ мёстахъ и вообще на этотъ неріодъ Своей второй жизни Христосъ смотрёль, по словань Шлейсриахера, только какъ на какое-то переходное состояніе, а не какъ на болъе или менъе постоянную жизнь,-что Онъ и. самъ высказалъ въ бесвде съ Маріею Магдалиной.

По нашему мивнію, взглядъ Шлейермахера стоять того, чтобы его разсмотръть нъсколько поближе. Совершенно справедливо, что формы твла и вообще визшній видь Христа или образь Его и по воскрессній остался неизмённымъ, иначе действительно ни Марія Магдалина, ни апостолы, ни другіе върующіе не могли бы узнать Его; справедливо также и то, что по воскресенін твло Христа могло быть осязвемо, могло нивть движеніе, дыханіе и т. п. Но несомивнио также и то, что по воспресенія твло Христа стало обладать и некоторыми такими свойствами, которыми оно не могло обладать во время земной жизни Христа, не переставая быть естественнымь и человическимь тиломь. Такъ изъ свангельскихъ повёствованій мы знасиъ, что восирес-шій Христосъ могъ являться мгновенно и притомъ сверхъестественнымъ образомъ (Іоан. ХХ, 14 и 19). То оботоятельство, что Христосъ явился въ ученикамъ, когда двери комнаты, въ которой они находились, были заперты, Шлейермахеръ, какъ им видвли, старается объяснить предположениемъ, что въ тотъ мо-

<sup>22)</sup> Das Leben Iesu, crp. 484.

менть двери быть-можеть вовсе не были заперты, такъ какъ вто-нибудь могъ выйти изъ комнаты, не заперевъ за собою дверей. Но такое объяснение крайне несостоятельно и его нельзя принять уже по одному тому, что нельзя допустить предположенія, на основанія котораго Шлейермахеръ постронлъ это объясненіе. Въ самомъ дълъ, зачъмъ въ то время были заперты двери горницы, въ которой находились ученики Інсусовы? Конечно это не было нъчто случайное, мелочное, на что каждый изъ ученивовъ могъ обращать или не обращать внимания; въ то время двери были заперты, какъ свидетельствуеть евангелисть (Іоан. ХХ, 19) "нэъ опасенія отъ іудеевъ"; слёдовательно на наждомъ изъ присутствовавшихъ лежала прямая обяванностьслёдить за тёмъ, чтобы двери не были накъ - нибудь отперты, такъ какъ отъ этого зависвла безопасность всяхъ членовъ общеотва. Поэтому едва им могно случиться, чтобы вто-нибудь нов присутствовавшихъ, обязанный слёдить за дверьни, самъ вышель, оставивь за собою двери невапертыми,---а еще менье, чтобы этого не замътили другіе. Такимъ образомъ объясненіе Шлейермахера не можеть быть признано удовлетворительнымъ. Впрочемъ не ножеть быть признано удовлетворительнымъ и противоположное мивніе, ---что твло Христа послѣ воскресснія не было твломъ въ собственномъ сиыслё, но было лишь моментальнымъ явленіемъ души въ видимой формъ, что будто бы послё воскресенія душа Христа получила силу облекаться матеріальнымъ твломъ и затвиъ снова совлекать его съ себя, когда и газ было ей угодно. Такое мизніе, повторяенъ, было бы столь же невърно, какъ и противододожное ему мизніе Шлейермахера, такъ какъ оно уничтожаетъ постоянство визшняго образа Христа и противорвчить прямому смыслу. евангельскихъ повёствованій (ср. напр. Лук. XXIV, 39), Такъ какъ во гробѣ твла Інсусова не оказалось и нътъ основанія утверждать, чтобы оно за одни сутки истлёло и притомъ даже съ костями, то необходнио допустить, что и послё воскресенія Христосъ имъль то же самое твло, въ которомъ обяталъ Его духъ во время Его земной жизни, только это тыло. естественное по воскрессния Христа обратилось въ прославленное (ср. 1 Кор. XV, 51 и далёе), облеклось въ нетлѣніе и безсмертіе (афвароїа кай авачаоїа), т.-е. въ высшую сверхъестественную силу.

684

Наконецъ, что касается предположенія Шлейермахера, будто бы послі Своего воскресснія Інсусъ Христосъ не жилъ съ Своими учениками, какъ Онъ жилъ съ имми до Своей смерти потому, что не хотілъ уже или даже быть-можетъ боялся вступать въ какія-нибудь смошенія съ іудейскимъ обществомъ, и что Онъ проживалъ въ это время будто бы въ Висаніи, то это всецівло есть произведение одной праздной сантазіи, не имъющее для осбя инканого исторического основанія; но витать въ области сантазіи и теряться въ различныхъ догадкахъ и предположеніяхъ мы считаемъ по меньшей миръ діломъ совершенно безполевнымъ.

Конечно только-что разобранный нами взглядъ Шлейсриахера на внушное соотояние Христа послу Его воскресения не заключаеть въ себв еще ничего такого, что имъло бы ваяное значеніе въ области новозавётной экзегстики, потому что точно также смотрели на визнинее состояние Христа после Его воскрессния почти вов раціоналисты еще прежде Шлейермахера. Но оригинальность возврёний Шлейсриахера состоить здёсь именно въ постановий самаго вопроса. До Шлейернахера изслёдователи евангельской исторіи представляли въ этомъ отношеніи два совершенно испримирные между собою дагеря: супранатуралясты санть воспрессия. Інсуса Христа принимали именно въ томъ смыслё, въ какомъ намъ повёствують о немъ свангелія, напротивъ реціоналисты не только не признавали этого сакта въ смыслѣ евангельскаго повъствованія, но даже безусловно отридали самую его возможность. Шлейермахорь же не хочеть открыто стать ни на ту, ни на другую сторону; онъ хочетъ идти въ этомъ случай овониъ собственнымъ отрицательнымъ путемъ, который онь думаеть продожить себв по золотой средние между этими противоположными воззрёніями, но при этомъ танъ, чтобы на его путь можно было попасть какъ супранатуралисту, такъ и раціоналисту, другими словами-своимъ взглядомъ Шлейермахеръ пытается примирить непримиримо противоръчивые вагляды двухъ указанныхъ направленій. Но "примирить непримиримыя противорвчія"-само въ себъ уже есть непримиримое противорвчіе. Достигнуть въ этомъ случав болве или менве опредвленного результата путемъ естественнымъ, логическимъ-немыслийо. Вслёдствіе этого оказывается необходимымъ прибъгнуть въ помощи дівлектической хитрости и маскированію. Все это, какъ нельзя

лучте, оправдываеть на себъ взглядъ Шлейернахера, поддерживаеный исключительно только дівлентяною и наскированіся. Въ самомъ дълъ, накъ собственно ръшасть Шлейсрмахеръ вопресъ о носнресения Господа нашего Інсуса Христа? Какой им могли бы дать отвёть, еслибы намь предложная вопросъ: "признаваль ин Шлейермахерь действительное воскрессиие Інсуса Христа или иртя?" Къ сожалбано нужно созваться, что этоть вопросъ причиниль бы намъ ненело затрудненій не потону, чтобы на него трудно было отвётить, а напротивъ именно пе-TONY, VTO HA HERO OTESTATE CHIMINON'S JEFRO H DEPRONS B'S RECONS угодно симств. На стр. 471 сочинения Шлейсрианева "Das Leben Iesu" ны находних уже праной отвёть на этоть вопросъ въ собсявенныхъ словахъ Шлейернахера: "вов наши разсказы (т.-е. еваятельскія пов'єствованія), говорить Шлейернахерь, необходино предполагають воскрессние Христь и его (воонрессние) сяздуеть признать сактойъ (Thatsache), въ которомъ совершенно нельен сомнаваться". Что повядямому можеть быть прямае этого отвёта и притоиз отвёта въ симсле иненно библейскаго пониманія! А нежду твиз, накъ глубоко ошиблись бы ны, еслибы повърнии Шлейериахсру на-слово, еслибы допустили, что Шлейернахеръ то же самое доказываеть и на дълв, что онъ говорить на словахъ! На дълв оказывается, что Шлейернахеръ вовсе не nonanary bockpecchia Incyca Xpagra by charge ebanreliceraro повъствованія. Евангельскій разоказъ о воспресенія онъ называеть атокрифическить, а саный саять возпрасения обънсинсть нин твиз, что твло Хриота было перенесско изв чумаго гроба въ какое-набудь другое много и Христосъ уже тамъ пробудился изъ состоянія кажущейся смерти, или же твиъ, что пробудившнов еще въ томъ гробъ, въ котеромъ первоначально было полежено Его тело, Христосъ самъ вышелъ изъ него, такъ что Его по всей въроятности не нашли во гробъ даже и тъ лица, воторымъ Іосноъ аримаесйскій поручиль перенести твло Імеусово и т. д. Такимъ образомъ взглядъ Шлейернахсув можно новоротить въ ту сторону, въ какую кому вздумается, и давать отвить, какой кому угодно. Конечно такая постановка двла имветъ свои выгоды: Шлейермахерь ни съ немь не входить въ отврытое столкновение, но за то нужно сказать правду-никого и не удовлетворяеть. На этоть недостатовъ воззръній Шлейермахера со-

686

вершенно справедливо уназалъ еще Штраусъ. И дъйотвительно наука не можетъ удовлетвориться подобными двусмысленностями и полуотрицаніями. Наука требуетъ полонительныхъ ревультатовъ. Въ дълъ религи, и въ частности въ отношении такого важнаго события, каково воскрессние Господа нашего Імсуса Христа, полувърование невозможно: или оно должно быть бевуслевно примато, или же честнымъ образомъ онровергнуто.

# **ГЛАВА III.**

# Возносеніе імсуса Христа.

Явившись ученикамъ Своимъ въ Ісрусалний въ послёдній разъ въ сороковой день после воскресснія. Іноуоз Христосъ вывель якъ наъ Іерусалима и шелъ визете съ ними къ Елеонской горъ ночти до Внознін. Здёсь Онъ снова повториль имъ заповёдь не отлучаться отъ Іерусалина, но ждать тапъ объщаниято отъ Отна врещенія Духомъ Святымъ. "Не въ сіе ни время, Господи, возстановаяещь Ты царотво Израндево?" спросная ученики. Онъ отвёчаль ниь на это: "не ваще дёло знать времена или сроки, которые Отенъ положить въ Своей власти. Но вы примите силу, когда сойдеть на васъ Дукъ Святой, и будете Мий свидателями въ Іерусалнив и во всей Іудев и Самарін, и даже до края земли". Сказарь это, Онь поднялся въ глазахъ ихъ, и облако взяло Его неъ вида ихъ. Когда же они смотреди на небо. во время восхожденія Его, вдругь предстали има два мужа ва билой одежди и сказали: "мужи галилейскіе! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Інсусъ возностийся отъ васъ на небо снова принетъ такимъ же образомъ, какъ вы видели Его восходящимъ на небо". Посла этого апостолы возвратились въ Ісрусалимъ, прославляя Бога и ожидая обътованія Св. Духа.

Особенно интереснымъ представляется намъ взглядъ на вознесеніе [Господа нашего Інсуса Христа, высказанный Шлейермахеромъ и его послёдователями, —взглядъ въ большей или меньшей степени раздёляемый также и всёми другими представителями отрицательной мысли. Какъ и слёдуетъ ожидать, Шлейермахеръ начинаетъ свое изслёдованіе прежде всего оцёнкою тёхъ

источниковъ, на основания которыхъ можно составить себе представление о вознесения Інсуса Хонста на небо. Евангелистъ Іоаннъ, какъ извъстно, ничего не говорить о менъ. Каковы же, спрашиваеть Шлейермахерь 33), наши источники относительно сужденія объ этомъ событія? Повъствованіе Марка, по мнънію Шлейермахера, совершенно не даеть намъ никакой возможности претиочожить, алобы его писатель быль близко знаконь съ этикъ событіемъ, и чтобы самое повъствованіе его могло быть названо разсказомъ очевидца. На повёствованіе Луки также нельзя смотрёть, какъ на описаніе историческаго событія. Такимъ образомъ остается только разсказь объ этомъ событія, содержащійся въ книгв апостольскихъ двяній. Но и этоть разсказъ не заслуживаетъ никакого довърія. Прежде всего въ глаза бросается уже то, что періодъ врежени отъ воскресенія до вознесенія опредьленно полагается именно въ 40 дней. Это число уже само по себь, какъ число священное, должно будто бы вызвать навоторое подозрёніе относительно исторической достовёрности самаго повъствования. Но окончательное сомнение въ исторяческой достовърности разоваза о вознессији Інсуса Христа на небо вызываеть выражение евангелиста Марка: "Господь... вознесся на небо, и возстало одестно Бога" (Марк. XVI, 19). Это выражение, но мнрню Шлейермахера, могло бы быть сказано также и въ томъ случав, еслибы Христосъ умеръ снова двиствительною смертію, точно также канъ и въ томъ, еслибы никто совершенно ничего не зналь о концв Его второй жизни, такъ какъ это выражение есты будто бы не что иное, какъ повторение того, что говорилъ Христосъ объ оставлении Имъ міра, какъ о Своемъ восхождения къ Отцу. Но какъ, спрашивается, ученики могли видёть, что Христосъ спла одесную Бога! Ясно, говорить Шлейермахерь, что въ этомъ разсказъ смъшаны два совершенно различные элемента-историческій и догматическій. Объясненіе же этого явленія для Шлейермахера не представляеть никакихь затрудненій. Несомивино, говорить онъ, апостоды были увърены. что Христосъ достоянъ прославленія у Бога (т.-е. достоинъ сидъть одесную Бога) и что Онъ такое прославление у Бога дъйствительно

Digitized by Google

688

٠,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Das Leben Iesu, crp. 494.

# исторія воскр. и возн. господа нашего інсуса христа. 689

получить. Эта идея прославления Христа у Бога оть апостоловь перешла также и въ другинъ вёрующимъ и мало-по-малу съ теченіемъ времени облеклась въ ту форму разсказа, которая въ настоящее время находится въ евангеліи отъ Луки и въ книгъ Двяній апостольскихъ. Итакъ, по взгляду Шлейермахера, вознесеніе Господа нашего Інсуса Христа не есть двйствительное историческое событіе, но лишь только идея облеченная въ евангельскомъ разсказё въ сорну историческаго событія. Что же однако, по мизнію Шлейермахера, сталось съ Христомъ после Его воскресенія? Если Христосъ, говорить Шлейернахерь, послъ воскресенія жніх тою же самою жизнію, которою Онъ жніх до Своей смерти, если Онъ и послъ воскресенія имълъ то же самое твло, которое Онъ инвлъ и до воспресения, то ясно, что и по воскресени Своемъ Онъ продолжалъ все-таки быть смертнымъ; иначе Онъ не могъ бы быть уже тёмъ же самымъ, накимъ Онъ быль до воскресснія; а въ этомъ, говорнть Шлейернахеръ, уже заключается необходиность въ предположении второй смерти Христа. Такимъ образомъ и после Своего воскресения Христосъ долженъ былъ снова умереть. На вознесение же Его на небо сиздуеть смотрёть будто бы только такъ, что Онъ намёренно удалныся навсегда отъ Своихъ учениковъ въ какое-нибудь скрытное мисто <sup>34</sup>). Мотивъ для этого, по словамъ Шлейермахера, можно указать въ томъ, что Христосъ уже не хотвлъ вступать въ сношение съ миромъ, съ которымъ покончилъ дъло Своею смертію; что же касается Его учениковъ, то болъе продолжительное Его пребывание съ ними теперь также уже было не нужно, нбо съ одной стороны оно только ственяло бы ихъ двятельность, не навало бы имъ возможности выступить на всемірную проповъдь, а съ другой стороны оно было для нихъ даже и излишне, такъ какъ въ то время они уже обладали вполнъ достаточными свъдъніями для того, чтобы самостоятельно продолжать Его дело. Такъ смотрить Штраусъ и его последователи, да и почти всё представители отрицательной мысли на исторію вознесенія Господа нашего Іисуса Христа на небо. Въ исторической достовёрности евангельскаго повёствованія Шлейермахеръ, какъ мы видёли, сомнёвается на двоякомъ основании: внёшнемъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Das Leben Iesu, crp. 500.

и внутреннемъ. Къ первому относится самое свойство нашихъ евангельскихъ повёствованій, со второму — мнимая невезможность событія самого по себѣ. Разсмотримъ эти основанія нёсколько частнёе.

Что касается самыхъ евангельскихъ повъствованій, то первый вопросъ, который долженъ подлежать нашему разрвшению, состоять въ слёдующемъ: чёмъ объяснить молчаніе Матеся н Іоанна о такомъ важномъ событія евангельской исторія, каково вознесение на небо Господа нашего Інсуса Христа? Надъ ръшеніемъ этого вопроса не мало потрудился извъстный въмецкій богословъ Генгстенбергъ и результатъ его изслъдованій можно формулировать такимъ образомъ: даже и тв библейскіе новозавѣтные писатели, которые ничего не говорять объ этомъ событіп, все-таки знали о немъ и всегда предполагали его извівстнымъ. Это положение вполнѣ поддерживается Мейеромъ и не отвергается даже самимъ Штраусомъ. Мы также уже нъсколько разъ имълн случай указать на тотъ странный пріемъ отрицательной критики, по которому молчание того или другаго писателя о томъ или другомъ событи евангельской истории прямо объясняется тёмъ. что писатель самъ ничего не зналъ объ этомъ событи (weiss ganz nichts). Затвиъ мы имън случай высказать и ту мысль. что отсутствіе какого-нибудь разсказа въ томъ или другомъ евангедін и даже то обстоятельство, что еслибы о какомъ-нибудь событи разсказаль только одинъ какой-нибудь писатель, между твиъ какъ всв другіе прошли его полнымъ молчаніемъ, еще ничего не говорить противъ его исторяческой достовърности. Впрочемъ мы не хотимъ сказать этимъ, что требованіе объяснить молчание Матоея и Іоанна о вознесения Інсуса Христа на небо совершенно незаконно. Мы липь недоумъваемъ о томъ, на какой собственно вопросъ мы должны дать отвётъ, какое собственно обстоятельство требуеть объясненія – то ли, почему Матоса и Іоаннъ проходять молчаніемъ, о чемъ повъствуеть Лука, или же наоборотъ, почему Лука повёствуеть о томъ, о чемъ ничего не говорять другіе евангелисты. По нашему мнёнію, послёднее н есть именно тоть пункть, который требуеть разъяснения. Собственно говоря, вознесение Господа нашего Іисуса Христа не принадлежить уже къ евангельской исторіи, къ ея истинному, върно опредъленному объему. Замъчание Мейера, что вознесение

690

Digitized by Google

есть такое событие, ноторое тольно одно и достойно быть концонъ свангельской исторін, не совсёмъ справедниво; не вознесекие, а явления Воскресшаго и Его беседы въ течение сорона дней, яже о царствія Божін, составляють заключеніе евантельεποθ αστορία, τών πεπληροφορημένων έν ήμιν πραγμάτων, вовнесовніе есть уже начало или исходный пункть новей исторіи, а потому и надлежащее мёсто его именно въ вниге Деяній апостольскихъ. Отеюда понятно, что свантелноть Лука должень быль унонянуть въ своемъ свангодіи о вознесенін Інсуса Христа уже во одному тому, чтобы соблюсти связь между свенгеліень и инигою Авяній зностоявсянкъ. Впрочемъ мы не однать разъ нивли саучай зам'втить, что судить на основания тольно одного письменнаго памятиния о томъ, почему его авторъ опредълнать свой планъ и объемъ своего произведенія именно тамъ, а не иначе. вень довольно трудная, это соть уже авторскій индивидуалазиъ и потому опредъляется только личными особенностями саморо автора ..

Теперь разомотримъ вислодько частийе ваглядь отрицалельной притили на самое свойство повйствовалія о вознесенія Інсуса. Хонста. Повёствованіе это, по мизнію Шлейермалера, представляеть собою сившение двухъ элементовъ-догиалического и историческато, облечение во визшиюю историческую сорму иден---прославленія у Бога Христа, прославленія вонечно духовнаго, правственнаго. Действительно всякое историческое событие имееть свой симсль, свою идею. Но Шлейериахорь очевияно говорнть не объ этомъ, онъ говорить тольно о тонъ способъ, какниъ обревомъ идея быле облечена народною фантазіей въ историческую сорму, т.-е. проще сказать, вакных образона была выдушанъ или измышленъ разоказъ о вознесения Інсуса Христа. Впрочемъ, насколько основательно объяснение, предложенное Шлейериахеромъ, можно судить уже по тому, что его не могъ признать удовлетворительнымъ даже такой свободомыслящій ученый, какъ Штраусъ. Уже Штраусъ видвлъ всю невозможностъ объяснить евангельское повъствование о вознесении Іисуса Христа идеею личнаго прославленія Его, и потому въ основу этого новъствованія онъ подагаетъ исторію взятія на небо пророка Илін. Но какъ то, такъ и другое предположение совершенно несораведливо. Даже никто изъ отрицательныхъ критиковъ не но-

44°

лоть отнести время написанія нашихъ каноническихъ свангелій дальше вонца перваго столётія и начала втораго. Но этого временя еще очевидно делево недостаточно для того, чтобы ндея могла облечься въ сорму историческаго явленія силою одной народной фантазія. Иден переходять въ формы историческихъ событій лишь въ такой періодъ времени. который измёряется въками, а не десятвами дътъ. Отвергая достовърность свангельскаго повъствованія и объясняя его провохожденіе, Шлейермахерь говорить, что апостолы имвли идею прославления Христа у Бора и что эта идея уже только въ посленстви облеклась въ сорму истерического события. Но не говоря о томъ, что противъ такого мнёвія говорять повёствованія Марка, Луки и книга Джяній апостольскихъ, ны инвенъ возможность опровергнуть сто также и на основания апостольскихъ посланий. Такъ напр. апостоль. Петръ прямо свидётельствуеть о Христе, что Онъ "восшедши на небо пребываеть одесную Бога" (1 Петр. III, 22). Здесь, какъ и у свангелистовъ, осноменальное (восшесте на небо), т.-е. фактическая оторона событія соединена съ идеею прославленія Хриота (пребываніе одесную Бога). Сліновательно, по Шлейермехсру, нушно предположнуь, что и это изречение иринадлежить не Петру, а кому-то изъ позднъйшихъ христіанъ, который абстрактично идею облекь въ форму историческаго событыя. Но что же въ концё концовъ у насъ должно получиться въ результать? Очевидно, что въ таконъ случат у насъ должно нолучиться въ результать не тольно отрицание достовърности евангельской исторіи вообще, но и отрицаніе подлинности почти всёхъ апостольскихъ посланій, --- ревультать, отъ котораго далекъ быль даже и самъ Шлейермахеръ. А между тёмъ, если неуклонно ндти твиъ путемъ, который предначерталъ въ этомъ отношения Шлейернахерь, то результать этоть неизбёжень, такъ какъ мъста, подобныя приведенному нами изъ посланія ап. Петра, мы можемъ указать еще и во многихъ другихъ апостольскихъ посланіяхъ и особенно посланіяхъ ап. Павла, который по митнію Шлейернахера будто бы совершенно ничего не знаеть (weiss er nichts) о вознесения Господа нашего Інсуса Христа. Такъ Павелъ многократно говорить объ этомъ событія въ своемъ посланін въ Евреямъ (ср. I, 13; VI, 20; IX, 24 и др.) и притомъ говорить прямо, что "Христосъ вошель не въ рукотворенное святилище, по образу истиннаго устроенное, но въ самое небо,

692

## исторія воскр. и возн. господа нашвго інсуса христа. 693

чтобы предстать нынъ за насъ предъ лице Божіе" (IX, 24). Неужели же и здёсь мы должны видёть все одну и ту же "абстрактную идею прославленія, облеченную народною фантазіей въ чувственную форму?" Но вёдь здёсь апостолъ и не указываеть уже на представление, но говорить только о предстательствъ за насъ Христа взошедшаго на небо предъ лицемъ Божінмъ; а такое предстательство предполагаетъ уже само собою и личное присутствіе нашего Предстателя. Ясно, что апостоль не могъ здъсь разумъть духовнаго или нравственнаго возвышенія Христа, но именно личное Его пребываніе на небъ, личное Его восшествіе туда. Точно въ такомъ же смыслё понимаеть ап. Павелъ вознесение Інсуса Христа и въ другихъ посланияхъ, гдъ только онъ касается этого событія... "Наше жительство-на небесахъ, говорить онъ Филиппійцамъ (III, 20), откуда мы ожидаемъ и Спасителя, Господа нашего Інсуса Христа". Если же ны ожидаемъ Христа съ небесъ, то Онъ по апостолу находился слёдовательно уже въ то время на небъ. Но какъ сошествіе Христа съ небесъ нельзя понимать здёсь въ смыслё Его униженія, т.-е. въ смыслё нравственномъ или духовномъ, такъ слёдовательно въ переносномъ смыслё (въ смыслё только одного прославления у Бога) нельзя цонимать и вознесение Его на небо. Въ первомъ посланія къ Тимовею (III, 16) ап. Павелъ говорить: .безпрекосдовно, великая благочестія тайна: Богъ явидся во плоти. оправдаль Себя въ духё, показаль Себя ангеламъ, процовёдаль въ народахъ, принятъ върою въ міръ, вознесся во славъ". Здъсь вознесение Господа нашего Інсуса Христа ставитоя наряду съ такими событіями, какъ явленіе Вога во плоти, проновёданіе о Немъ въ народъ и върованіе въ Него людей. Слёдовательно если понимать вознесские Христа въ нравстненномъ или дуковномъ, т.-е. переносномъ смыслё, то въ такомъ же очевидно смысле нужно понимать и Его воплощение и апостольскую проповъдь и наконецъ самое существование христианской церкви или общества върующихъ, что само собою разумъетоя нелъпооть. Итакъ послъ сказаннаго ясно, что вознесение Господа нашего Інсуса Христа на небо не можетъ быть понимаемо ни въ какомъ другомъ смыслё, кромё того, который усвояютъ ему наши евангельскія повъствованія.

Свящ. Т. Буткевичъ.

# ОБЪ ИСТИННЫХЪ РАДОСТЯХЪ ХРИСТІАНИНА.

Слово на день св. архистратига Миханла \*).

Рече же имъ: обаче о семъ не радуйтеся, яко дуси вамъ повинуются: радуйтеся же яко имена ваша написана суть на небеспохъ. (Лв. X, 20).

Пришедши на землю, дабы послужить спасенію рода человіческаго ученіемъ, приміромъ жизни, страданіями и воскресеніемъ, Господь нашъ Інсусъ Христосъ вскорів по Своемъ вступленіи въ открытое служеніе сему ділу, изъ среды людей, постоянно окружавшихъ Его, избраль и отділилъ сначала двінадцать, которыхъ особенно приблизилъ къ Себі, сділалъ постоянными Своими спутниками, постоянными слушателями Своего ученія и свидітелями Своихъ чудесъ. На нихъ возложилъ Онъ потомъ великое порученіе проповіздывать покаяніе, возвіщать всюду приближеніе царствія Божія. Будущіе всемірные проповіздники ученія Христова и просвітители всей земли на первый разъ по воль своего Учителя должны были проявить свою діятельность только въ ближайщихъ городахъ и селеніяхъ, въ тісныхъ преділахъ народа іздейсного. Отпуская Своихъ учениковъ на трудное діло, Учитель не снабжалъ ихъ никакими предметами необ-

<sup>\*)</sup> Проязнесено въ день хражоваго праздника въ церкви 2-го Московскаго кадетскаго корпуса.

ходимыми для путешествія: не давалъ пмъ ни золота, ни серебра, ни двухъ одеждъ, ни даже посоха. Но Оиъ далъ имъ то, что безконечно дороже и золота и серебра,—Онъ облекъ ихъ силою творить чудеса, исцълять болъзни, очищать прокаженныхъ, возвращать зръніе слъпымъ, даже воскрешать мертвыхъ.

Сониъ апостоловъ и первыхъ проповѣдниковъ евангелія Господь умножилъ потоиъ избраніемъ еще семидесяти, которымъ вручилъ то же дѣло, которыхъ также облекъ особою силою чудотвореній.

Исполнивши возложенное на нихъ поручение въ мёстахъ, указавныхъ самимъ Господомъ, посланные возвращаются къ Пославшему, ученики — къ Учителю и прежде всего прочаго спёшатъ повъдать Ему о томъ, что имъ повинуются и бъсы о имени Его. Возвратичнася же седмьдесять съ радоотію, глаголюще: Господи и бъси повинуются намъ о имени Твоемъ (Дук. X, 17).

Понятна и естествения эта радость апостодовъ о томъ, что бёсы повинуются имъ. Человёку свойственно испытывать радость всегда, когда онъ видитъ свою побъду надъ тъмъ, что казалось досель непобъдимымъ. Извъстно напримъръ, какую радость испытывають дюди, когда въ борьбъ съ окружающею вившнею природою имъ удается преодольть ея грубую, неразумную снлу, когда имъ удается заставить ее служить своимъ цв-**ЗЯМЪ И СВОЕЙ ПОЛЬЗЪ, КОГДА ОНИ ВИДЯТЪ, ЧТО ИМЪ ПОВИНУЕТ**СЯ природа. И какъ часто при всякомъ новомъ отпрытіи, при всякомъ новоиъ изобрётении, деющемъ человёку возможность управлять и повелёвать природою, человёкъ съ радостію и восторгомъ привётствуеть свою побёду надъ природою радостнымъ восклицаніемъ: "мы победили природу, намъ повинуется природа". Какъ же было не радоваться апостоламъ, когда они видёли. что ямъ повинуются не то что силы внъшней неразумной природы, а силы преисподней, силы той природы, которая состоить изъ существъ разумныхъ, невидимыхъ, подчинение которыхъ вив и выше обыкновенныхъ силъ человъческихъ.-Точно также радуется напринёръ человёкъ, когда видитъ покорившимся себё врага, который долго не хотълъ признать себя побъжденнымъ, который самъ старался одолёть его и употреблялъ всё усилія нанести ему вредъ; и чвиъ сильнве, чвиъ упориве былъ врагъ, чёмъ опаснёе и страшнёе были его нападенія, тёмъ пріятнёе

#### IIPABOCJABHOE OBOSPBHIB.

нля человвка видеть его повинующимся или бегущимъ отъ него. Въ упоснія побёды человёкъ съ восторгомъ восклицаеть: "я побъднать; мнъ повинуется мой врагъ". Какъ же было не радоваться апостоламъ, когда они увидвли повинующимися себв исконныхъ враговъ рода человёческаго, враговъ, которые въ самомъ поражения своемъ мыслять не о миръ и прощения, а о новыхъ нападеніяхъ?-Да наконецъ и независимо отъ борьбы, независимо отъ враговъ, человъку пріятно бываетъ повиновеніе отъ другихъ во имя той власти, которою онъ облеченъ отъ верховнаго лица, во имя техъ правъ, которыя дарованы ему по его заслугамъ и по его достоинству. Ему пріятно бываеть встречать знаки повиновенія себѣ отъ твхъ, которые досель были независимы оть него и которые должны теперь повиноваться ему изъ благоговёнія предъ тёмъ лицемъ, которое облекло его такою властію и которое обязало другихъ повиноваться ему. Такую именно радость испытывали апостолы, вогда видели, что бесы повинуются имъ, хотя они знали, что бесы повинуются имъ не ради ихъ самихъ, а изъ страха предъ именемъ Інсусовымъ.

Но Господь остановиль это изліяніе радости апостоловъ замвчаніемъ: не радуйтесь, что бъсы вамъ повинуются, а радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесахъ. Господь не осуждаеть самой радости апостоловь, но указываеть для нея другое высшее побуждение. Действительно, въ радости апостоловъ было-позволимъ себъ сказать-иного дътского. Часто литя. возвращаясь къ своему отцу, съ оживленіемъ и восторгомъ разсказываеть ему какъ о чемъ-то необыкновенномъ и удивительномъ, что случилось ему увидёть, но въ чемъ на самомъ дълъ не заключается ничего необыкновеннаго и удивительнаго, и то же дитя оказывается незамётившимъ того, что заслуживало бы всего вниманія. Нельзя осуждать дётей за такую радость, но нельзя допускать отдаваться ей всецело и на долгое время въ ущербъ другимъ высшимъ радостямъ бытія. А такова именно и была радость апостоловъ., Господь прежде всего показываетъ, что представдяющееся Его ученикамъ столь удивительнымъ, причиняющее имъ столь живую радость повиновеніе бёсовъ на самомъ дълъ не заключаетъ въ себъ ничего удивительнаго; ибо оно, --это повиновение бъсовъ, --есть послъдствие совершившагося уже давно паденія сатаны: Я видъль сатану, спадшаю сь неба, какь

696

молнию. Могущество и сила сатаны потрясены уже давно въ самомъ существъ.—Гордость, понудившая тварь вступить въ борьбу съ Творценъ, наказана лишеніемъ прежней онды. Паденіе съ неба привело сатану къ сознанію своего безсплія предъ Богомъ. Воспоминаніе о своемъ пораженія, о своемъ постыдномъ падеміи съ неба должно приводить въ трепетъ сатану и побуждаеть его бъжать при одномъ имени Того, кто своею грозною десницею сокрушилъ его власть и съ лучезарныхъ вершинъ неба низвергъ его въ мрачныя бездны ада преисподняго. Нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что бъсы повинуются, трепещутъ, бъгутъ при имени Того, кто зрълъ паденіе съ неба самого сатаны. Не радуйтесь томи, что духи вамъ повинуются.

Но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесааз. Въ свой радости о повиновеніи бъсовъ ученики Христовы не замътили очень важныхъ обстоятельствъ, которыя имъютъ болъе правъ служить причиною и источникомъ радости. Что же это такое, что должно было ихъ радовать болъе? Какіе же могли быть предметы болъе достойные служить источникомъ и причиною радости?

Посылая ихъ, Господь такъ наставлялъ ихъ относительно изли ихъ двятельности: проповъдуйте, говорилъ Онъ имъ.-приблизилось царствіе небесное; больныхъ исцаляйте, прокаженныхъ очиндайте, мертвыхъ воскрешайте, бъсовъ изгоняйте (Мо. Х. 7-8. Лук. Х, 9). Значить Онъ посылаль ихъ на широкую благотворительную двятельность страждущему человечеству; они должны были облегчать безчисленныя скорби и отраданія, которыя гнетуть родь человеческий, врачевать болезни, недуги и язвы, ноторыми болжеть тело человёна, утолять муки, которыя тернить сердце человъка, облегчать стоны и вопли, которые поднимаются съ глубины души огорченной, истерзанной, изстрадавшейся. Теперь они исполнили поручение данное ниъ Господомъ. Многимъ страдальцамъ возвращено здоровье; съ сердца у многяхъ снять тяжелый комень тоски и скорби; на душъ у многихъ стало свътле; во многихъ жилищахъ, гдъ опланивалась горькая утрата, гдё раздавался плачъ по умершимъ, теперь снова водворились радость и веселіе. Воть дела совершенныя ими. Но эти дъла достойны неба. Кто совершилъ эти дъла, тотъ, оста-

ваясь на земле, уже становится какъ бы жителемъ неба и имя того становится рядомъ съ именами, написанными на небъ.

Итакъ успёхи Своихъ учениковъ въ дълахъ служенія страядущему человёчеству Господь призналь достойными причинами радованія, а невидимыя, визшнія проявленія ихъ власти надъ духами нечистыми. Мы всъ-ученние Христовы и наставление, данное Христомъ ученикамъ о томъ, что считать доотойнымъ предметомъ редованія, можемъ взять руководствомъ и для себя, чтобы, примёняясь въ нему, вёрно судить о томъ, какого рода успёхи въ своей жизни и дёлахъ христіанину дозвелительно считать достойными причинами своей радости. Ибо не мало радостей, не мало торжествъ и ликованій мы видимъ среди себя по поводу тёхъ или другихъ успёховъ человёческихъ, по поводу разнообразныхъ побёдъ, одержанныхъ человеческимъ умомъ, человёческою волею, человёческимъ терпёніемъ надъ тёмъ. что дотолё казалось непобёдниымъ, непреодолимымъ, недостижнимымъ. Но при внимательномъ разсмотрёния, особенно при сравнения съ наставленіемъ Господа, можеть оказаться, что насъ, какъ дітей, часто радуеть то, что бросается въ глаза, что удивляеть необыкновенностію, и наобороть, -- мы часто остаемся равнодушными въ тому, что стоядо бы поднаго вашего виннанія, не замізчасиз, не поощряемъ своимъ вниманіемъ такихъ успёховъ, которые должны были бы возбуждать великую радость во всякоить хриетівхинь.

Разберемъ для примъра нъкоторыя изъ болъе общихъ всёмъ намъ радостей. Однимъ изъ первыхъ источниковъ нашихъ радостей и ликованій служатъ разнообразныя открытія, изобрътенія, усовершенствованія, словомъ—побъды, одержанныя умомъ, искусствомъ и терпъніемъ человъческимъ въ борьбъ съ природою, въ изысканіи удобствъ жизни. Предъ взоромъ человъка открылись сокровенныя тайны природы. Предъ волею человъка открылись сокровенныя доселъ силы, подчинились ему, стали служить его цълямъ; человъкъ вложилъ свою мысль, свой разумъ въ то, что казалось лишеннымъ и мысли и разума. Все это служитъ причиною частыхъ и многихъ ликованій. Всякій новый шагъ на этомъ пути привътствуется радостными восклицаніями. Много есть людей, имена которыхъ крупными буквами маписаны на страницахъ исторіи земли. И казалось бы, что это

**69**8

одна наъ лучшихъ благородныхъ радостей человъческихъ. Но не слёдуеть ли намъ остановиться въ изліяніяхъ своей радости? Действительно ли все это, всё эти успёхи въ области открытій и изобрётеній, всё эти побёды ума, весь этоть видь колёнопревдоненной предъ человъкомъ природы, долженъ наподнять радостию сердце человъка-христіанина? Не похожа ли и наша радость на радость учениковъ Христовыхъ, восхищавшихся тёмъ, что имъ новинуются бёсы? Только успёхи въ усиліяхъ, направленныхъ къ облегчению и утолению человъческихъ скорбей и страданий, стоять быть причиною радости Христова ученика. А между тамъ ны видимъ, что соотвётственно съ тёмъ какъ возрастають успёхи ума и искусства, какъ умъ человъческий изощряется въ изобрътенія и усовершенствованія удобствъ внёшней жизни, истинное благополучіе людей не возрастаеть, число больющихъ и страдающихъ не сокращается, причины скорбей и страданій не только не уменьшаются въ своемъ кодичествъ, но еще и умножаются; и усилія, направленныя человъкомъ въ область разныхъ открытій и изобрётеній, далеко не соотв'єтствують усиліянь, направленнымъ въ область человъческихъ скорбей и страданій съ цвлію облегченія ихъ. И кажется иной разъ, что всё эти изобратенія, улучшенія, усовершенствованія въ отношенін въ удобствамъ внёшней янзни служатъ только изящнымъ уборомъ, дорогимъ нарядомъ, тщательно скрывающимъ отъ очей изможденное, дряхлёющее, поврытое язвеми тело. Конечно нельзя сказать. чтобы наше время совсёмъ оскудёло любовію и состраданіемъ въ стреждущему человъчеству. Есть и нынъ люди, съ апостольскимъ рвеніемъ посвящеющіе себя трудному подвигу служенія страждущему человъчеству. Есть и нынь учрежденія, простирающия братския объятия въ труждающимся и обремененнымъ и объщающія имъ упокосніе подъ своею стино. Но по нотинъ успёхи въ этомъ отношения не замечаются такъ, какъ успёхи другаго рода, поражающіе умъ и взоръ своею необыкновенностію; на достиженіе самыхъ успёховъ тратится человёкомъ гораздо меньше усилій чёмъ на достиженіе успёховъ другаго рода. Такъ что, еслибы Господь вновь явился среди насъ виднио и телесно, какъ являлся Онъ апостоламъ, и мы повёдели бы Ему свои успъхи и радости по поводу этихъ успъховъ, то и ны бы услышали отъ Него: не радуйтесь тому. Не радуйтесь тому, что вамь повинуется природа, что вы умвете повелввать ею, но радуйтесь тому, что между вами еще есть моди, имена которыхь написаны на небеси.

Возьмемъ другой примъръ, посмотримъ на другія наши радости и на другіе ихъ источники. Успяхи, которые двлаеть образованіе и распространеніе его, служать также немалою причиной радостей для современнаго человичества. Было время, когда образование было достояниемъ лишь немногихъ, когда двери храна наукъ и знаній отверзались лишь для избраннивовъ. Было вреия, когда образование въ наукахъ, обогащение себя знанияти считалось роскошью доступною для обезпеченныхъ и излишнево, даже опасною для всего остальнаго человъчества. Теперь уже не то. Польза, нужда, необходимость образованія сознастоя и чувствуется всёми и каждымъ; принимаются мъры для того, чтобы обезпечить и облегчить возможность получения образования всякому желающему. Образование широкных потокомъ разливается всюду; двери храма знаній отворены настежь и вступить въ него приглашается всякій; трапеза знаній доступна всякому алчущему и не крупицами, падающими съ нея, можетъ насыщаться всявій, а обильными снёдями. Такіе успёхи по отношенію въ распространению образования и по отношению въ сознанию необходиности его служать, говоримъ, приченою редости для всъхъ. Казалось бы, что и это-радость корошая, достойная, почтенная. Но и по отношению въ этой радости, радости по поведу успёховъ, дёлаемыхъ образованіемъ, мы можемъ спросить себя: не происходить и наша радость отъ такихъ только явленій, которыя бросаются въ глаза, которыя поражають видимостію и вившностію, и не пропускаемъ ли мы при этомъ чего-либо сушественнаго?

Ученика Христова должны радовать только успѣхи, дѣлаемые распространеніемъ Евангелія, утвержденіемъ вѣры, укрѣпленіемъ въ сознаніи людей важности истинныхъ религіозныхъ понятій и необходимости послёдованія имъ. Взоръ внимательный къ явленіямъ окружающей жизни показываетъ, что именно эти-то успѣхи важные и существенные—не таковы, каковы бы должны быть. Трудно, ночти невозможно скрыть отъ себя печальное явленіе, что съ распространеніемъ образованія распространяется невѣріе, маловѣріе и слабовѣріе, усиливается отчужденіе отъ церкви и

ея богопреданныхъ словесъ и ученія. А между тъмъ безъ въры, безъ твердыхъ религіозныхъ убъжденій, всв наши знанія, все наше образованіе является чъмъ-то бездушнымъ, чъмъ-то мертвымъ. Это трупъ, который обложенъ цвътами и розами, но отъ котораго отлетвла живая душа и который осужденъ на гніеніе. Какъ ни украшайте гробъ-волотомъ, шелкомъ, бархатомъ, но вы не превратите горесть объ умершемъ въ радость. Блестящіе, поражающіе насъ успѣхи образованія могуть ли замѣнить, могутъ ли выкупить недочеты по отношенію къ успѣхамъ вѣры и укорененія религіовно-иравотвенныхъ убъжденій. Кая помъза чемотюто?

Конечно нельзя сказать, чтобы наше время совстви оскудало истянною верою въ Бога и любовію къ словесамъ и ученію церкви. Есть и теперь люди, подобно первымъ и ближайшимъ ученикамъ Христовымъ, съ апостольскимъ самоотвержениемъ посвящающіе себя трудному двлу насажденія и распространенія вёры въ странаяъ, косибющихъ во мракъ невёрія. Есть учрежденія, поставившія себі цілію и задачею содійствовать привлеченію въ лоно церкви Хрнотовой людей, пребывающихъ виз ся. Есть святыя уснля, направленныя въ тому, чтобы остановить грозный потокъ невёрія, ослабить его силу, ограничить его распространение, подать спесительную помощь несчастнымъ жертвамъ, по неразумію и оплошности захваченнымъ его бурнымъ приливонъ и уже поглощаемымъ его мутною волной. Но успъхи, кавіе есть въ этомъ отношенія, служать ли предметомъ такой общей радости, такихъ общихъ ликованій, какъ успѣхи въ дълъ распространенія образованія, я уснлія, направленныя въ достаженію успёховь вёры, соотвётствують ли усиліямъ, направленнымъ въ достижению успеховъ образования, находятъ ли себъ такое же поощрение и ободрение въ общемъ внимани какъ тъ другія усилія; да наконець могуть ли собою дать вполнѣ соотвътствующее утвшение въ скорби о потеръ и ослаблении въры нежду людьми, именующимися христіанами? Такъ что и по отношенію въ этой сторонь двла мы можемъ повторить то же, т.-е. что еслибы Господь видимо предсталь между нами и мы повіздали бы Ему о чудесахъ, совершенныхъ у насъ для распространенія образованія, то ны бы опять услышали: не радуйтесь этону,

701

но радуйтесь тому, что между вами есть еще моди, имена которых написаны на небеси, которые обходять далевія страны и веси, пропов'ядуя сванголіе царствія, радуйтесь когда и между вами самими утверждается в'вра.

Можно указать и еще примъръ. Есть еще успъхи особаго рода, которыми любуется и гордится современное человучество. Этопеобытновенные успёхи, достнинутые людьии въ развити военнаго нонусства. Благодаря этимъ успёхамъ, военное искусство представляеть въ настоящее время силу могущественную, грозную, страшную. Есть въ энихъ уснёхалъ такія стороны, которыя дають основание радоваться этимъ успёканъ. Ибо, бивгедаря имъ, получена возможность хорошо обороняться отъ нападений врага, затруднять его успёхи, останавливать его движение, сдерянвать и обувдывать страсть къ завоеваніянь. При таконъ развитія военнаго испусства войны стали ріжне, потому что стали страшние и тяжелие. Это, служа ручательствомъ нашей безопасности, десть возможность преуспёвать въ дёлахъ мирнаго времени. Человвиу нечего ежедневно трепетать отъ мучительной мысли о томъ, какъ было въ прежнее время, что внезапный я неожиланный наболь врага можеть обратить въ ничто вст его труды и сбереженія, отнять имущество, семью, свободу. Есть, говорю, значить и въ этихъ успѣхахъ стороны, дающія праве радоваться имъ и желать имъ процебтанія и преуспівнія. Не опять и здесь, и въ отношения въ этой радости можемъ опроонть, нъть ли въ ней чего похожаго на радость тахъ-первыхъ учениковъ Христовыхъ, радовавшихся, что имъ повинуются враги-бвоы. Апостолы инвли более чемь мы оснований предаваться радости: они видёди повинующимися себё вёчныхъ, непримиримыхъ, сильныхъ, страшныхъ и общихъ враговъ всего рода человъческаго. И то Господь сказаль имъ: не радуйтесь тому, что бёсы повинуются вамъ. Для нихъ это была радость второстепенная. Они содвлали себя достойными не только изгонять бъсовъ, но и попирать всю силу вражно. Но обращая взоръ на себя самихъ, мы, не дерзая уже на что-либо высшее, кажется могли бы удовлетвориться и твиз утвшеніемъ, которое для впостоловъ должно было бы быть только второстепеннымъ. т.-е. еслибы мы знали, что мы имвемъ власть надъ бесами, а не бъсы надъ нами. Но, въ несчастію, ны кажется лишаемъ се би

и этого утвішенія. Въ своихъ заботахъ о достяженія успёховъ въ борьбѣ съ врагами нашего внёшняго, видимаго, земнаго благополучія мы кажется забыли о существованіи враговъ невндимыхъ и не только не изыскиваемъ соотвътствующихъ самой ихъ природѣ средствъ для борьбы съ ними и для успёшнаго отраженія ихъ нападеній, но являемся вполиѣ безоружными въ этой борьбѣ и ни мало неприготовленными къ ней. Вслёдствіе этого добровольно отдаемся въ то рабство, которое горше всякаго видимаго рабства, даже египетокаго, безъ сопротивленія отводимся въ плѣнъ, который плачевнѣе всякаго внѣшняго плѣна, даже вавилонскаго. Видимо это выражается въ томъ господствѣ отрастей и пороковъ, которое растеть не по днямъ, а по часамъ, въ томъ растлѣніи нравовъ, которое примимаетъ все большіе и большіе разиѣры, въ томъ разгулѣ плотекихъ нохотей, бороться съ которыми уже немногіе считаютъ нужнымъ.

Если каждая изъ нашихъ отрастей имъетъ себъ клеврета и споспъщника въ бъсъ, если есть бъсъ сребролюбія, бъсъ гордости, бъсъ зависти, бъсъ плотоугодія, то всъ эти и подобные имъ бъсы не только не думаютъ повиноваться людямъ, но съ успъкомъ подчиняютъ себъ людей. Такъ что еслибы Господь видимо предсталъ среди насъ и мы повъдали бы Ему наши успъхи въ усовершенствования средствъ борьбы со своими видимыми врагами, то мы бы услышали и относительно ихъ: не радуймесь тому. Не радуйтесь тому, что вы достилии искусства ленко и скоро нобъждать средова, приводить ихъ къ повиновению, дъдать ихъ неопасными для себя, но радуйтесь тогда, ногда вы будете побъждать другихъ-невидимыхъ своихъ враговъ, радуйтесь тогда, когда сы будете съ правъ сказать хоть это: Господи, и бъсы повинуются намъ о имени Твоемъ.

Такъ при внимательномъ и безпристрастномъ сужденіи воз наши обычныя радости являются бъдны, несущественны и недостаточны въ сравненіи съ тёми утратами и потерями, которыя мы испытываемъ по отношенію къ существеннымъ и истиннымъ причинамъ утёшеній. А еще болёе бёдными покажутся намъ наши радости, если мы сравнимъ ихъ съ радостями истинно небесными.

Вотъ мы нынё совершаемъ торжество въ честь св. ангеловъжителей неба. И у нихъ-у ангеловъ есть то же свои радости.

И тамъ-на небъ бывають времена особеннаго радованія. Но RARD HE HOXOME TO, YENY DARYHOTCH SHIELDI, HS TO, YENY DERYEMCH ны! Объ одной наъ такихъ радостей мы узнаемъ наъ словъ санаго Господа Інсуса Христа. Онъ свазалъ однажды Своимъ ученикамъ: редость бываеть у ангеловь Божінхъ и объ одномъ грёшникё кающемся (Лук. XV, 10). Когда какой-нибудь грёшникъ, преданный гръхамъ, почувствуеть къ нимъ отвращение, обратится отъ грёшнаго пути своего, оноетъ слевами раскаяния все соделнное низ, то это обращение приветотвуется на небе какъ событіе первостепенной важности, возбуждаетъ живъйшую радость во всемъ мірѣ ангельскомъ. Вотъ примёръ радости небесной. Воть чему иногда радуются ангелы. На земли водобное событіе никогда не можеть сділаться предметомъ такой общей радости для людей, какъ оно бываетъ предметомъ общей радости для вигеловъ. Люди остаются равнодушны въ твиъ спасительнымъ перемёнамъ, которыя по временамъ совершаются въ душё того или другаго человёка. Успёхи въ дёлахъ покалнія н исправленія, въ подвигахъ правственнаго самоусовершенствованія не возбуждають въ нась особенныхъ чувствъ. Нась боле радують иные успёхн-успёхи въ устроенія своего вибшняге благополучія, удобствъ внёшней жизни, но ангеловъ болёе ранують тв успёхи людей, въ воторымъ сами люди остаются равнодушны, ---успёхи людей въ дёлахъ покаянія и правственнаго усовершенствованія. Такъ различны по своему существу радости неба и радости земли, радости ангеловъ и радости человъческія, радости истинныя и радости призрачныя. И какъ далеко отстоитъ востокъ отъ запада, такъ далеко радости неба прево. скодять собою наши бидныя радости земли.

Совокупимъ теперь все сказанное. Есть радости, которыя происходять оть успъховъ въ изобрътении и усовершенствовании средствъ, облегчающихъ возможность получать удобства жизми, но истинному ученику Христову приличнъе радоваться, когда бы изобрътались средства облегчающия и уменьшающия страдамия человъчества. Есть радости, которыя происходять ото устаховъ въ распространении образования и изобрътении средствъ, облегчающихъ возможность получать его бо́льшему количеству подей; но ученику Христову приличнъе радоваться, когда онъ видитъ устьхи въ насаждения и распространении въры и утвери-

704

#### ОБЪ ИСТИННЫХЪ РАДОСТЯХЪ ХРИСТІАНИНА.

деніи ся въ сердцахъ большаго количества людей. Есть радости, которыя происходятъ оть усовершенствованія средствъ и орудій берьбы со вразами видимыми; но ученику Христову приличнѣе было бы радоваться при видѣ успъховъ въ борьбъ со вразами невидимыми. Словомъ, для истиннаго ученика Христова на первомъ мѣстѣ и выше всего должны быть радости при видѣ успѣховъ нравственныхъ, только успѣховъ вѣры, успѣховъ въ дѣлахъ служенія страждущему человѣчеству, а не въ дѣлахъ служенія прихотямъ и излишествамъ внѣшней жизни. Если наступитъ когданибудь это счастливое время, что эти высшія радости возобладають надъ другими, тогда, о, тогда по истинѣ небо и земля, міръ ангельскій и міръ человѣческій сольются въ единыхъ радостяхъ; тогда клики земныхъ радостей будутъ достигать неба и возбуждать тамъ ангеловъ, тогда звуки восторговъ сыновъ неба будутъ ясно слышимы и разунѣемы сынами земли.

Въ заключение позволю обратиться собственно къ вамъ, молодые люди. Предъ вами открывается просторъ жизни съ ея разнообразными утвхами. Въ жизни вы надветесь и желаете встрвтить радости. И встрётите. Но радости жизни, какъ видите теперь, бывають различныя. Бывають радости истинныя и приэрачныя, существенныя и случайныя, неотьемлемыя и скоропреходящія. Большею частью люди отдаются всецёло, всею душей радостямъ именно призрачнымъ и случайнымъ. Не запрещено пользоваться и земными радостями, которыя не противорёчать достоинству человёческой природы. Но не нужно отдаваться имъ много, и всегда нужно ставить выше ихъ радости высшаго порядка. Когда вамъ посчастливится въ жизни и предъ вами откростся возможность пользоваться удобствами жизни, черпать полною чашей наслажденія жизни, то еще не радуйтесь тому, нивя въ виду, что есть много людей, лишенныхъ даже необходимаго, но радуйтесь тому, когда удобства жизни дадуть вамъ возможность чёмъ-нибудь послужить страждущему человёчеству, радуйтесь тому, ибо тогда имена ваши будуть написаны на небесахъ. Точно также когда увидите себя владъющими тъми дарами, которые даеть образование, то еще не радуйтесь тому, но радуйтесь тому, когда увидите, что въ сердцахъ вашихъ не погасъ свътильникъ въры; радуйтесь еще болве тому, когда окажете содъйствіе распространенію Евангелія въ сердцахъ другихъ:

705

Digitized by Google

нбо тогла имена ваши будуть написаны на небесаль. Точно также когда среди враждебныхъ столкновений съ людыти увидите перевъсъ на своей сторонъ, увидите повинующемся себъ побъженнаго врага, то еще не радуйтесь тому, помня учение апостока. что наша брань не противъ крови и плоти, но противъ джевъ злобы поднебесной. Не радуйтесь, не считайте себя внодне безопасными, когда увидите себя въ подноиъ вооружении и готовности для борьбы съ внёшними врагами: ибо гораздо опаснёе разженныя стрёлы лукаваго, которыя произають сердце, уязвляють аушу человъка; ибо часто бываеть, что грозно вооруженное тыло скрываеть душу безоружную, покрытую безчисленными ранами. постынно, малодушно отдавшуюся въ пленъ и рабство вечному врагу. Для успёшной борьбы съ этимъ врагомъ, для удачваго отраженія его нападеній требуется вооруженіе инаго рода, пріобръсти которое совътуетъ св. апостолъ всъмъ христіанамъ. Примите, говорить онъ, всеоружие Божие, станыте премоясавъ. чпесла ваши истиною, и облекшись въ браню праведности и обувъ ноги въ готовность благовъствовать мирг, а паче всего возъмите шить выры. которымь возможете тасить всы раскаленныя стрылы лукаваго и шлемь спасенія возьмите и мечь духовный, который есть слово Божіе (Ефес. VI, 12-17). Когда увидите себя обладающими такимъ вооруженіемъ, радуйтесь тогда, ибо духи здобы, увидя облеченными васъ такимъ оружіемъ, не посмъютъ вотупать въ единоборство съ вами, предвидя свое постыдное поражение. Тогда свою радость повъдайте Господу и скажите: Господи и бъсы, воплощающіеся въ людскихъ страстяхъ и порскахъ, повинуются намо о имени Твоемо. Сію святую радость людей, подвизающихся въ трудной борьбъ съ невидимыми врагами, Господь восполняеть обътованиемъ побъдоносной силы наль везми видимыми проявленіями зла. Се даю вамъ власть, глаголеть Онъ въ лицё апостоловъ во всёмъ симъ людямъ, наступати на змію и на скорпію и на всю силу вражію. Если Господь благословить ваши дела на томъ поприще службы, къ которому вы теперь приготовляетссь, и вамъ представится случай отличиться въ борьбѣ со врагами, то подвиги ваши будуть прославляться на земли, имена ваши будуть написаны на страницахъ исторіи земли въ поученіе и примиръ будущимъ поводиніямъ, но тв другіе успёхи, успёхи въ борьбё съ невидными

врагами будуть прославляться на небю, воспёваться сонмомъ ангеловъ, имена ваши будутъ начертаны на нестарёемыхъ и неизглаждаемыхъ временемъ скрижаляхъ имёющей продолжаться въ вёчность исторіи неба. О семъ радуйтесь, яко имена ваша написана суть на небесахъ.

Но венцень всехъ радостей нашихъ должны быть те радости. примёры которыхъ показывають ангелы, радующіеся о единомъ гръшницъ кающемся. Это радости не о себъ только и о своихъ успёхахъ, но радости и о другихъ и о ихъ успёхахъ; радости не о своемъ. только спасения, но и о спасении другихъ. Бълны и скудны мы этою раностію; мало удвиясив сердечнаго участія и сочувствія въ подвигамъ другихъ людей о ихъ спасеніи; можетъ-быть отъ того и мало самыхъ этихъ подвиговъ, что мало поотренія находять они въ братскомъ сочувствів. Но если мы будемъ чаще вспоминать о этихъ небесныхъ радостяхъ и такъсказать прислуживаться въ звукамъ ангельскияъ пёснопёній, то несомнённо можеть совершенствоваться и возрастать въ умёньё осорадоваться сигеламъ, радующимся о грешницъ вающемся, и инометьнбыть состаган бы возмонности : сливаться съ инии «въ чинонь согласновь преконания. Поистний эта сведость была бы велія, нбо тогда нично не милько бы признядь ся Госпеду оть полноны Овоей божественной прадости, совокуплиющей вы свбв и ведость ангельскую и нотинную редость человёческию. всевастить и преда анислами о модяха то же, что Онъ всевастиль чие модяма объ анисласа: радость бываеть на землю у людей и объ одномъ гръшникъ вающемся.

Свящ. М. Воздвиженскій.

1882 г. ноября 8-го дня.

**45**\*



# къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ.

### Земство и церковно-приходская шисла.

Въ сужденіяхъ и воззръніяхъ свътскихъ органовъ печати, имъвшихъ поводъ высказаться противъ церковно-приходской школы, красной нитью проходить одно общее стремление и требование. По данному вопросу означенные органы печати стреиятся доказать, что за время существованія церковно-приходскихъ школъ духовенство будто бы имвло уже возможность обнаружить свою подную непригодность къ веденію школьныхъ занятій, и что съ учрежденіемъ сельскихъ школь, въ формъ церковно-приходскихъ, дъло народнаго образованія сведется къ полному его уничтоженію. Отъ защитниковъ церковно-приходсвой школы эти органы требують одного-доказать фактически правоспособность духовенства въ правильному школьному обученію и непригодность и некомпетентность земства къ зав'ядыванію начальнымъ народнымъ образованіемъ. Если повърить на слово доказательствамъ поименованныхъ органовъ печати, то обвинительный приговоръ противъ учащаго въ школахъ духовенства получится въ высшей степени мрачный и неприглядный. При подобномъ легковфріи окажется, что духовенство совершенно неспособно въ учебнымъ занятіямъ даже въ сельской начальной школь. Оно, прежде всего, весьма апатично въ народному обравованію и лениво берется за него, такъ что для привлеченія его

къ занятіямъ въ сельской школѣ необходимо начальственное и сильное принужденіе. Вмѣстѣ съ ослабленіемъ дѣйствія принужденія духовенство или прекращаетъ свои занятія въ школѣ совсѣмъ, на бумагѣ только свидѣтельствуя о своей школѣ и занятіяхъ въ ней, или занимается въ ней такъ, что самое занятіе оказывается равносильнымъ отсутствію всякихъ занятій. Послѣднее тѣмъ болѣе возможно, что духовенство крайне необразованно: оно учитъ только "вѣритъ во всѣ старинныя поповскія сказки и строго держаться всѣхъ суевѣрій и предразсудковъ" (выраженіе одного изъ видныхъ тульскихъ земскихъ дѣятелей) и учитъ такъ, какъ учили Фонвизинскіе — Кутейкинъ, Цифиркинъ и Вральманъ (сравненіе одной провинціальной газеты) <sup>1</sup>).

Къ счастію, такой неприглядный приговоръ надъ учащимъ въ школѣ духовенствомъ является произвольнымъ и завѣдомо лживымъ созданіемъ фантазія гг. Корфа, Маркова и tutti quanti. Повидимому наиболье объективный и безпристрастный противникъ церковно-приходской школы г. Скалонъ, и тотъ долженъ быль сознаться, что у насъ, какъ везде духовенство всегда считалось ближайшимъ и естественнымъ учителемъ народа, въ его помощи обращались при всёхъ почти попыткахъ организаціи народнаго образованія"<sup>2</sup>); его дёятельность "на поприщё народнаго просвъщенія конечно заслуживаеть полнаго уваженія" и его "заслуги не подлежать сомнанию" »). Нельзя конечно спорить противъ факта, что въ настоящее время число церковноприходскихъ школъ слишкомъ замётно уменьшилось сравнительно съ ихъ числомъ за время первоначальнаго учреждения и что напротивъ число земскихъ школъ постепенно болѣе и болѣе возрастаеть. Но этоть факть, взятый только какъ факть, вызванный въ бытію своими предъидущими, самъ по себв ничего не объясняеть и не даеть оснований заключать ни о неспособности Ауховенства къ занятіямъ въ школё, ни о правоспособности къ завъдыванію народнымъ образованіемъ земства, и тъмъ болъе утверждать, что защитники церковно-приходской школы "строятъ



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Съ этими сужденіями напрашиваются на сравненіе факты въ "Запискахъ сельскаго священника" на стр. 155 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Русская Мысль" 1882 г., № 10, стр. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. crp. 177.

свое зданіе на пескѣ, а ся противники, въ подтвержденіе своихъ словъ, приводятъ и привели много фактовъ, съ которыми нельзя не считаться<sup>4</sup> \*).

Въ предлагаемой вниманію читателя статьё позволимъ себѣ вникнуть въ истинный, дёйствительный смыслъ этого сакта и на основаніи имёющихся въ нашемъ распоряженія данныхъ возстановить его настоящее значеніе, невидимое теперь изъ-за оті дёланности и гладкости осонціальной оразы отчета. Уясненіе истиннаго значенія сакта важно въ томъ отношеніи, что вмёстё съ нимъ опредёляется подлинное отношеніе земства къ судьбѣ церковно-приходскихъ школъ и неизбёжное постепенное паденіе ихъ. Въ настоящее время оно особению благовременно и желвтельно, въ виду тёхъ жестокихъ обвиненій и неосновательныхъ придирокъ, которыя щедрою рукою расточаются и сыплются по адресу духовенства со стороны нёкоторыхъ органовъ печати, по разнымъ причинамъ вообще недолюбливающихъ духовенство.

Самый факть, уясненіемъ двйствительнаго смысла котораго предстоить заняться, подробно можно описать въ слёдующихъ чертахъ. Одновременно съ приближениемъ къ окончательному рётенію вопроса объ освобожденія крестьянъ созрёвала мысль о необходимости отврытія шволъ для освобождаемаго народа и по почину митроподита Исидора (бывшаго въ то время кіевскимъ митрополитомъ) въ 1859 году 5) въ кіевской епархін стали открываться церковно-приходскія школы. Въ теченіе трехъ лать после этого священники кіевской епархіи открыли 1316 пряходскихъ школъ, въ которыхъ обучалось 31,727 учениковъ. Примъру віевскаго духовенства послёдовало духовенство и другихъ епархій, такъ что къ 1866 году число такихъ школъ по всей Россіи возрасло до 24,420 почти съ полумилліономъ учащихся врестьянскихъ дътей. Но затвиъ съ 1866 года въ судьбв этихъ школь начинается эпоха постепеннаго ихъ уменьшенія въ числё; въ оберъ-прокурорскомъ отчете за 1872 годъ показано



<sup>\*) &</sup>quot;Южный Край" 1882 г., № 627.

<sup>•)</sup> По сообщенію "Зари" (1882 г. № 228), первая церковно-приходская школа открыта въ Кіевской губернія въ 1843 г., въ с. Парижахъ, Скверскаго уйзда, а до 1859 года въ губерніи было открыто еще въ разныхъ мистахъ до 15 школъ.

этикъ школъ только 9,059 съ 228,035 учащихся, за 1873 годъ-8000 школъ съ. 198,000 учащихся, за 1874 годъ-7,672 школы съ 193,000 учащихся, за 1880 годъ-4,348 школъ съ 108,990 ччащихся, а 7 сперь по сообщению газеть, остается лишь около 4000 школь, с одержимыхъ на церковныя средства. Параллельно быстрому падені ю церковно-приходскихъ школъ съ момента введенія. земсныхь учулеждений въ России въ 1864 году началось столь же: быстрее возрастание министерскихъ и земскихъ школъ, Напр. въ моментъ введенія земскихъ учрежденій, во всей Тамбовской: туберни инвлось всего 273 народныхъ шкоды съ 7,727 учащинион, а послё введенія земства вмёсто 274 школь явилось. ихъ 527, вийсто 7,727 учащихся число ихъ возрасло до 27.223 человакъ обоего пола. Въ Воронежской губерни въ 1865 году существовали 254 школы, а въ настоящее время ихъ имвется. 478, число же учанияхся увеличилось почти въ четвире раза и преотпрается теперь до 28,998 обоего пола дътей .). Въ Кіевской губернін за одиннадиатильтній періодъ (1870-1880 г.) число сельскихъ министерскихъ школъ въ губерній удвоилось (въ 1870 году ихъ было 46, въ 1880 году стало 93), а число ученинхся въ нихъ почти утроилось (въ 1870 году ученщихся было 1,913, въ 1880 г. ихъ числилось уже 4,668) 2). Изъ стивинизельной вёдомости о ходё народнаго образования за 15 лить (1867-1880) во Владинірской губернія также усматривается поступалельное движеніе какъ по отношенію къ училищамъ, такъ и по отномению къ учащимся: за трехлётие не 1866-1868 среднамъ числовъ въ году училищъ было 213 съ 24 учениками ва наждую инголу, за трехлётіе же 1878-1880 училищъ въ году было 390 съ 50 учениками въ каждомъ <sup>8</sup>). Подобное же явление усполривается въ ходъ народнато образования и по отдъльнымъ увалить. Напр. въ Рузскоиъ увадъ, Московской губерния, съ введеніень земснихь учрежденій число училищь быстро возрасло: ять 1874 г. было уже 44 училища, вибсто существовавшихъ въ 1866 году тринадцати ). Таковъ сактъ, по выражению провин-

- •) "Педагог. Хроника" 1882 г., № 38.
- ") "Кіевдянинъ" 1882 г., № 208.
- •) "Русская Мысль" № 10, стр. 168.
- •) Ibid. crp. 161,



ціальныхъ газетъ, "совершенно (будто бы) разбивающій тѣ аргументы, которые приводятся врагами земской школы", то-есть сказать иначе, защитниками нолной пригодности духовенства къ занятіямъ въ сельской начальной школъ.

Но прежде чёмъ давать какой-нибудь выводъ изъ этого несомнённаго факта паденія церковно-приходскихъ школъ и увеличенія въ количествё министерскихъ и земскихъ школъ, необходимо сопоставить нараллельный ему сакть. До передачи школь въ въдъніе земства въ 1868 году министерство платило священнику въ годъ: за учительство 125 р., за квартиру подъ школу 30 р., на поддержку учебныхъ принадлежностей министерскихъ и учебныя пособія 20 р. Земство съ самаго начала уменьшило плату за преподавание до 100 р., и ничего не платило за квартиру и ученыя пособія, а къ концу года и совствиъ попросило большинство училищъ продолжать дело даронъ, т.-е. по-просту закрыло ихъ, взявши въ свои руки постройну новыхъ отдёльныхъ училищныхъ зданій 10). Къ сожаленію за недостатковъ свёдёній нётъ возможности подробно прослёдить сравнительно бюджеты содержанія церковно-приходскихъ и -- министерскихъ и земскихъ шволъ. Въ нашемъ респоряжени по этому вопросу имъются данныя только относительно одной Кіевской губернія 11). По сообщению мистной газеты (№ 254), цервовно-приходская школа располагаеть теперь 20-40 руб. бюджетомъ, а каждая министерская или земская школа обходится за то въ 400-500 руб. Въ Кіевскомъ увздъ содержаніе шести министерскихъ школъ въ 1880 г. стоило 2,742 р. 86 к., т.-е. содержание каждой школы въ среднемъ обощлось 457 р. съ копъйками, содержание же 82 церковно-приходскихъ школъ обходится только въ 5 тысячъ руб. Въ Радомысльскомъ увздё на содержание семи министерскихъ школъ расходуется 2,330 р. 55 к., т.-е. на каждую школу почти 333 р., а 52 церковно-приходскихъ школы имъютъ годовый бюджеть только въ 1700 р. Въ Чигиринскомъ увздв восемь министерскихъ школъ ежегодно расходуютъ 4,933 р. 12 к., а 79 церковно-приходскихъ школъ имъютъ годовой бюджетъ въ 4000 р.

<sup>10) &</sup>quot;Моск. Церк. Вѣдомости" № 33.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Эте даныя опубликованы въ нёсколькихъ нумерахъ мёстной газеты "Кіевлянинъ", наченая съ № 208 за текущій годъ.

Не приводя данныхъ изъ другихъ убздовъ, приведенъ ибкоторыя частныя данныя относительно общественныхъ пожертвования на школы. Въ Ржищевскомъ приходъ Кіевскаго увала на солетжаніе двухъ шволъ общества даютъ-на министерскую 231 р. 86 к., а на церковно-приходскую 60 р. Въ м. Златополъ Чириринсваго увада министерская школа получаеть 314 р. отъ министерства и 60 р. отъ сельскаго общества, а церковно-приходекая шкода здъсь не имветъ никакого бюджета. Въ м. Александровкъ того же увзда церковно-приходская александровская школа получаеть. пособія отъ общестна 40 р., а несватковская церковно-приходская же школа только 30 р. Въ Радомысльскомъ уйвнё чернобыльская церковно-приходская школа получаеть оть общества 100 р.; бюджеть же остальныхъ церковно-приходскихъ школъувзда колеблется между 15 и 50 (maximum), причемъ одиннадцать школь существують безо всякаго бюджета, общества на ихъ содержание ничего не дають. Приведенныхъ данныхъ достаточно для оправдения заявления одного виевского священника, что "церковно-приходскія школы относятся кажется не къ одному духовенству, не его дёти обучаются въ этихъ школахъ, а между твиъ, кроме духовныхъ пастырей, никто не заботится объ нихъ<sup>с 12</sup>).

При сопоставленія средствъ содержанія начальныхъ школъ, оактъ постепеннаго уменьшенія въ числё церковно-приходскихъ школъ и увеличенія школъ министерскихъ я земскихъ получаетъ совершенно не тотъ свётъ, которымъ хотятъ окрасить его недолюбливающіе духовенство органы печати. При взаимной связи между собою эти два оакта говорятъ только одно. До введенія земснихъ учрежденій субсидія государства и общества на пользу народнаго образованія направлялись чрезъ духовенство на содержаніе церковно-приходскихъ школъ. Послѣ же введенія земскихъ учрежденій, на которыя возложена обязанность заботиться о распространенія народнаго образованія, общества обложены были извѣстнымъ взносомъ въ кассу земствъ для развитія образованія въ народѣ; субсидія государства также стали направляться, за весьма немногими исключеніями, почти полностію

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) "Кіевскія Епарх. В'ядоности" 1882 г. № 10, стр. 183.

также на содержание земснихъ нли министерскихъ шволъ. Слёдствіємъ этого было то, что церковно-приходскія школы остались или безъ всякихъ средствъ, или при нищенскихъ средствахъ содержанія, а школы земскія или министерскія съ каждымъ роломъ почти стали нолучать въ свое распоряжение все большия и большія средства. Оттого, съ постепеннымъ умаленіемъ средствь солержанія, церковно-приходскія школы, заведенныя самимъ духовенствомъ, по выраженію отчета г. оберъ-прокурора св. Синода за 1870 г., сталя постепенно "уменьшаться въ числё зачи мёняясь начальными народными училищами, организованными на началахъ Положенія о начальныхъ народныхъ училищахъ. ная преобразуясь въ оныя". Земскія же школы съ увеличенісяз. земскихъ средствъ, наоборотъ, стали умножалься въ своемъ воличестве и съ каждымъ годомъ все более и более распростра-и няться въ извёстныхъ районахъ дёятельности земствъ, хотя въ стыду земскихъ двителей справедливость требуетъ заявить, что и нёкоторыя земства, напр. Новомосковское Екатеринославской губернія, при сосредоточенія въ своихъ рукахъ общественныхъ, средствъ, "исключаютъ изъ сферы своей двятельности народное» образование, не отпуская ни одной коппики школе" и разоуждания. такъ: "это ученье, это дёченье - одно только для насъ разоча ренье" 13),

Въ подтвержденіе такого именно освёщенія сакта постепеннаго уменьшенія въ числё церковно-приходскихъ школъ иожнонуказать па сактъ признанія правоспособности духовенства къто учительству высшею правительственною властію. Въ 1861 году, ининстръ народнаго просв'ященія грасъ Путатинъ и оберъ-прекчи куроръ св. Синода грасъ Аленсандръ Толстой внесли въ Государичи ственный Совѣтъ представленіе о передачѣ всѣхъ народныхъ учичалищъ въ въдёніе св. Синода, такъ какъ по ихъ миѣнію, забота о народномъ образованія принадлежитъ исключительно духовенча ству, во исполненіе заповѣди: шедше научите еся языки. Вслёвъз за назначеніемъ Е. П. Ковалевскаго министромъ народнаго иреъ свѣщенія, это представленіе хотя и было возвращено изъ Государственнаго Совѣта, но основная мысль его долго преобладная и не оставалась безъ практическаго вліянія. Преемникъ граса

\$

<sup>&</sup>quot;") "Южный Край" 1882 г.. № 646.

А. Толстаго, оберъ-прокуроръ св. Синода Ахматовъ, показывая въ своихъ въдомостяхъ 22 тысячи церковно-приходенихъ шнолъ, находнить въ учителяхъ недуховнаго званія крайнее свободомысліе и антирелигіозность. Бывшій министръ народнаго просвёщенія А. С. Норовъ искренно доказываль, что въ народную школу никого не должно пускать для преподаванія, кромѣ священниковъ. Нъсколько дней спустя по смерти графа Блудова; была внесена въ Государственный Совять бывшимъ государственнымъ севретаремъ Бутковымъ особая записка, представлявшая какъ бы зав'ящание по государственнымъ дъламъ, изустно сообщенное графомъ Блудовымъ въ последние дни его жизни. Основная мысль этой записки заключалась въ слёдующемъ: "народныя школы передать въ въдъніе духовенства; для управленія ими учредить, подъ предсёдательствомъ с.-петербургскаго митрополита, постоянный совёть изъ нёсколькихъ архіереевъ, министра народнаго просвёщенія, оберъ-прокурора св. Синода и нъсколькихъ особенно довъренныхъ лицъ; учителями въ народныхъ школахъ должны быть исключительно лица духовнаго званія; суммы ассигнуемыя на дало народнаго образованія должны идти въ пользу духовенства за труды его по народному образованию 14). А въ недавнее время бывшій министръ народнаго просв'ященія, баронъ Никодан уклонение духовенства отъ преподавания Закона Божія и отъ надзора за школами объяснялъ главнымъ образомъ. недостаткомъ постояннаго матеріальнаго обезпеченія духовенства. Изъ указанныхъ фактовъ отношенія высшихъ правительственныхъ лицъ къ учащему въ школахъ духовенству видно, что эти. ица, на основания бывшихъ въ ихъ распоряжения громадныхъ, матеріаловъ, не имъли достаточныхъ основаній освъщать факть. уменьшенія въ числё церковно-приходскихъ. школъ такъ, какъ. это делають недолюбливающие духовенство органы печати. Напротивъ, высшія правительственныя лица прямо высказались. за правоспособность духовенства въ народному учительству и указывали на скудость матеріальныхъ средствъ духовенства, какъ на главную причину ослабленія учительской двятельности его.

Такимъ образомъ, если протявники церковно-приходской школы, хотятъ въ отвлеченной формулъ выразить дъйствительный смыслъ

<sup>14</sup>) "Голосъ" 1874 г., № 100.

•акта паденія церковно-приходскихъ школъ строго согласно съ указанными фактами, которыхъ игнорировать ни въ какомъ случав невозможно, то они должны сказать ни больше им меньше, какъ только то, что духовенство, доказавшее свою способность въ школьнымъ занятіямъ и въ этомъ двлё одобренное высшею властію, съ момента введенія земскихъ учрежденій лишилось почти всякихъ средствъ къ содержению своихъ школъ и вынуядено было передать свои школы земству съ переименованиемъ и преобразованиемъ ихъ въ начальныя училища, согласно Положенію о начальныхъ народныхъ училищахъ. Слёдовательно земство въ его отвошеніяхъ въ церковно-приходскимъ школамъ является ни больше, ни меньше какъ прямымъ наслёдникомъ того достоянія и богатотва, которое скоплено было продолжительными трудами духовенства и по силъ необходимости было передано послёднимъ въ другія руки. Дальше этого отвлеченнаго формулированія факта, на основанія приведенныхъ только данныхъ, идти конечно нельзя: въ противномъ случав формула будетъ представляться простымъ вымысломъ воображения, чуядымъ фактической основы.

Справедливость требуетъ сказать, что порицатели духовенства за его будто бы практически доказанную неспособность къ учебнымъ занятіямъ въ сельскихъ школахъ выставляють и другіе, какъ они называють, факты. Когда съ 1864 года началось земское попечение о народномъ образования, говорять они, у духовенства нечего было отнимать: школы должно было учреждать, заводять вновь, браться за дёло непочатое 14). По отчетамъ земствъ будто бы оказывается, что земства никакихъ школъ и не принимали отъ духовенства. Такъ билозерское "земство приняло только двъ школы въ 1867 году, это школы въ селеніяхъ государственныхъ крестьянъ. Остальныя шнолы, которыя исклю. чительно содержались при приходахъ, оказали слишкомъ ничтожную помощь Билозерскому земству. Школы эти большею частію только числились на бумагъ, въ дъйствительности же онъ почти не существовали". Кирилловское, Воронежское и другія земства, какъ видно изъ отчетовъ, также признаютъ эти школы только

<sup>15) &</sup>quot;Голосъ".

### къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ.

сушествующими на бумаге 15). Кіевская "Заря" разсказываеть даже чуть не легенды о томъ, какъ перевозили учениковъ въ церковно-приходскія школы во время объёзда епархіи покойнымъ митрополитомъ Арсеніемъ. Согласны признать, что въ отчетахъ и обозренияхъ деятельности земствъ за все время ихъ существованія действительно значится, что духовенство крайне плохо выполняло выпавшую на его долю задачу и что земствамъ приводилось заводить школы вновь. Но въ то же время поставииъ повидимому нелёцый вопросъ: то, что значится въ земскомъ отчеть о двятельности духовенства по народному образованию, есть ли действительный факть? Факты изъ сферы отношений земства и ссылающихся на него поридателей духовенства дають полное оправдание пестановкъ и такого повидимому нелъпаго, а въ сущности вполнъ основательного вопроса и коснуться самой сущности зекскихъ опредъленій, прикрытой теперь отдёланною и гладкою фразой оффиціального отчета. Какой отвёть должень быть дань на поставленный сейчась вопрось, увидимъ изъ нижеслёдующаго.

Въ декабрскую сессію 1881 года Бердянская увздная земская управа внесла на обсуждение земскаго собрания докладъ, въ которомъ говорида, что "если большинство духовенства цълаго увзда преподавало" до 1881 года "Законъ Божій, то не потому, чтобы оно считало своимъ долгомъ священническаго сана наставлять своихъ прихожаяъ въ школѣ, но только потому, что подчинялось распоряженію духовнаго начальства". Съ 1881 года, когда епархіальное начальство разъяснило, "что для священниковъ обязательно поучать прихожанъ Закону Божію по совъсти и предъ Богомъ, но они сами избирають мисто, время, случаи и поводы къ преподаванію тёхъ или другихъ истинъ христіанскаго ученія, и что возлагать на обязанность приходскаго священника преподаванія Закона Божія въ народныхъ школахъ безвозмездно не представляется возможнымъ", съ этого времени, по словамъ доклада, "большинство духовенства поспъшило отвернуться отъ школы: въ 18 селахъ, въ которыхъ есть священники, они вовсе прекратили преподавание Закона Божія; въ такія

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Русская Мысль" № 10, стр. 159 и дал.

села, въ которыхъ священниковъ кътъ, священники вовсе отвазались тадить для наблюденія за твиз, канъ занимается учитель; во многихъ селахъ наконецъ законоучители занимались дишь номинально и только, незначительное меньшинство законоунителей продолжали относиться тепло и толково въ делу" 17). Бевъ сомнънія, этотъ управскій докладъ цёликомъ войдетъ въ отчеть о двятельности Бердянснаго земства и получить для поринателей духовенства сплу и значение фанта, каковое акачение уже и было разъ придано ему барономъ Корфомъ, къ скыду и повору этого "друга народной школы". На самомъ же двлё этотъ танъ-называемый фактъ-сплоиная дожь и безсовъстная влевета Бердянской земской управы на духовенство. Изъ сдъданнаго собранію заявленія, гласнаго священника оказывается, что докладъ управы несправедливъ и оскорбителенъ для законоучителей, что онъ составленъ съ преднамъренною пълю" и пр. Земеній гласный---священникъ доказывалъ, что изъ 87 законоучителей 69 усерано посъщали шволы и многіе изъ нихъ получний награды. Изъ 18 нерадивыхъ (по мнёнію управы) найдется порядочаый проценть болгарскихъ священниковъ, которые могутъ только подписывать свои фамиліи, ---одинъ священникъ, сначала учебнаго года болъвшій, а потомъ умершій, двое Оръховскихъ завоноучителей протојерей и священникъ, изъ коихъ последній ниветь въ министерской школв 24 урока въ недвлю и следовательно другихъ школъ посъщать не можетъ; а протојерей, онъ же и благочинный, имъя въ оръховскомъ приходъ 4 школы, отстоящія одна отъ другой на порядочномъ разстоянія (одна отстоить на 7-мъ версть), при своихъ приходскихъ и благочинничесвихъ обязанностяхъ, не имветъ физической возможности посвщать 4 школы. Онъ два раза "покорнъйше просилъ" Бердянскую земскую управу-придти ему на помощь, ассигновавъ хоть сто рублей для приглашенія студента семинаріи, который бы подъ его, руководствомъ преподавалъ Законъ Божій и пѣніе. Но управа не только не подала руку помощи, но и "отшлифовала" оръхов-СКИХЪ СВЯЩенниковъ, какъ нерадивыхъ 18).

<sup>17) &</sup>quot;Земство" 1882 г., № 9.

<sup>&</sup>quot;) "Церк. Обществ. Въстникъ" 1882 г., № 67.

#### ВЪ ВОПРОСУ О ЦЕРВОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОДАХЪ.

Мы сочин долгомъ воспроизвести этоть весьна назидательный саять нев святельности земства по возможности подробно, какъ наъ боязни, чтобы онъ не затерялся, такъ и особенно потому, что онъ случнися въ очень близвое къ нанъ время, когда нипрово распространена гласность и когда ложь и клевета скорбе всего могуть быть обнажены. Если уже въ самое близное къ намъ время вемства повволяють себё такъ нагло дгать на духовенство, занимающееся обученіемъ въ начальныхъ сельскихъ школахъ, то можно себъ представить, сколько лжи и клеветы прикрыто теперь отделанностію и гладкостію фразы въ оффиціальныхъ отчетахъ земствъ за прежнее время, особенно за первыя времена ихъ существованія, когда шировой гласности еще не было. Скажуть: факть изъ двятельности Бердянскаго земства единичный, исключительный и, какъ такой, ничего не говорить въ защиту духовенства съ его церковно-приходскими шволами. Но позводимъ заявить, что подобные факты-одно изъ самыхъ заурядныхъ явленій въ дёятельности земствъ прежнихъ временъ, и порицателей духовенства пригласить ко внимательному отношенію въ подобнымъ фактамъ, а не игнорировать ихъ. Подъ этамъ условіемъ озять уменьшенія въ числѣ церковно-приходскихъ школъ получаетъ еще новое освъщение и новый смыслъ. Не забъгая впрочемъ впередъ, позволимъ себъ напомнить нъвоторые факты изъ отношений земства прежняго времени къ духовенству и церковно-приходскимъ школамъ.

До отврытія земскихъ учрежденій, послёдовавшаго въ 1861 г., по предложенію своого начальства, духовенство Тульской губерніи <sup>19</sup>) въ 1861 и 1862 гг. отврыло въ епархіи 1884 шковы съ 19,235 учащимися въ нихъ (стр. 3). Свонми трудами по школё духовенство заслужило всеобщее расположеніе къ себё какъ со стороны жителей городовъ, такъ и со стороны престъянъ Это расположеніе выразилось въ довёріи обученія дётей только одному духовенству, какъ можно видёть изъ составленныхъ въ то время по нёкоторымъ мёстамъ приговоровъ. Такъ крестьяне. Чернскаго уёзда въ своихъ приговорахъ говорили, что "они,

крестьяне, какъ обучение своихъ дътей грамотъ, такъ и надзоръпо обучению и содержанию ихъ школъ никому не довъряють, врому духовныхъ свонхъ отцевъ". Подобные приговоры въ свое время были подписаны присутствовавшими на сходахъ благочинными, наблюдателями школь и ихъ помощниками и приходскими священниками, внесены въ книги волостныхъ правлений и утверждены мировыми посредниками. Граждане г. Бълева въ 1862 г., отврывая у себя женскую школу, непременнымъ условіемъ существованія ся поставням то, чтобы преподавателями въ ней были священники или діаконы и никто изъ свётскаго сословія (стр. 5-6). До введенія земскихъ учрежденій духовенство накоторыхъ ужадовъ, напр. Чернскаго, убъднао даже своихъ прихожанъ составить приговоры объ отврытіи визсто церковно-приходскихъ настоящихъ сельскихъ школъ (стр. 5). Какъ же отнеслось къ этому факту открывшееся въ 1865 г. тульское земство? Очень странно, чтобы не сказать более. Одинъ изъ видныхъ земскихъ дъятелей на собраніи ораторствоваль: "и такъ, господа, у насъ школъ иттъ, и попы напрасно самозванно выставляють себя ревнителями народнаго образованія, сочиняя свои отчеты объ втихъ въ сущности несуществующихъ школахъ.. Намъ прежде нужно создать школы, а тогда и взять ихъ подъ опеку земства и ассигновать суммы на пособіе имъ" (стр. 1). Другой земскій ораторъ также заявиль: "у меня въ районъ школь нёть; а въ тё школы, какія вы называете школами, я сочту за ...униженіе для себя, за позоръ для своего званія когда-нибудь ступить ногою... Тамъ учать безграмотные попадыя, пьяные дьячки, дьяконы и попы, и я буду слушать ихъ болтовню" (стр. 2)? Конечно подобныя вичливыя ричи надменнаго барства, отрицающія и признающія въ одно и то же время существованіе церковно-приходскихъ школъ, въ вемскихъ отчетахъ не значатся, тамъ все гладко и чисто, и памятны только очевидцамъ. За то въ оффиціальныхъ отчетахъ земства значится завёдомая и чуть . и незлонамъренная ложь. Послё неудачныхъ попытовъ убъдить врестьянъ отмънить прежніе приговоры и составить новые объ изъятіи школъ изъ рукъ духовенства, на запросъ оберъ-прокурора св. Синода о ходъ въ утвать народнаго образованія, журнальнымъ постановленіемъ отъ 3 мая 1866 года, Чернское земство отвѣтило, что "въ Чернскомъ уѣздѣ нѣтъ училищъ, устро-

енныхъ духовенствомъ сельскимъ, что поводомъ въ устройству начальныхъ училищъ были совёты мировыхъ посреднивовъ и собственное сознание престьянъ въ необходимости грамотности. вызванное Положеніемъ 19 февраля 1861 года, что гласные отъ сельскихъ обществъ заявили собранію о небрежности приходскихъ священниковъ относительно преподаванія Закона Божія въ сельскихъ школахъ, и что духовенство вовсе не можеть быть учителемъ въ школѣ: священники и діаконы потому, что заняты исполнениемъ требъ по приходу и заботами о собственныхъ домашнихъ дёлахъ, неразлучныхъ съ земледёльческимъ бытомъ и семейною жизнію, а причетники потому, что сами мадограмотны и съ трудомъ разбираютъ печатное" (стр. 6). Члены Новосильскаго училищнаго совёта, послё несвоевременно (въ началь осени 1866 г.) произведенной ревизіи церковно-приходскихъ школъ, въ своемъ отчетв также заявили, что "церковно-приходскихъ школъ на самомъ двлё въ увздё нётъ, а если гдё и есть, то не съ такимъ числомъ учениковъ, какое показывается въ отчетахъ наблюдателей" (стр. 7).

Впроченъ такимъ безсовъстнымъ лганьемъ тульсвихъ земскихъ дъятелей исторія съ церковно-приходскими школами въ губервіи еще не окончилась. За свое лганье земцы хотя и не получили должнаго возмездія, но покрыть себя позоромъ отчасти успёди. Дело въ томъ, что после того, какъ духовенству стало извёстно это земское дганье, оно, духовенство, заявило противъ земцевъ оффиціальный протесть. Гласный оть духовенства г. Тулы прот. М. Д. Рудневъ въ 1866 году донесъ своему епархіальному начальству "о неправильномъ заявленія нёкоторыхъ гласныхъ Тульскаго увзда, будто церковно-приходскія школы въ увздъ существують лишь на бумагь и просиль сдълать распоряжение о доставлении земской управъ доказательствъ дъйствительнаго существованія этихъ школъ". Донесеніе вступившагося за честь духовенства о. Руднева имёло нёкоторые результаты. Епархіальное начальство распорядилось о немедленномъ доставлении въ консисторію подробныхъ свъдъній о томъ, гдъ, когда и на какія средства открыты школы, причемъ требовало, чтобы эти свёдёнія были засвидітельствованы волостными правленіями и разными свётскими лицами. Вслёдствіе этого распоряженія, въ'консисторію, а чрезъ нее и въ Тульскую земскую управу, немед-

ленно посыпались самыя точныя свёдёнія о школахъ. Остается неизвёстнымъ только, покаялись ли тульскія увздныя земства въ своемъ лганъв предъ оберъ-прокуроромъ св. Синода сообразно съ доставленными точными севденіями о писолахъ. Види--мымъ для духовенства дъйствіемъ унравъ было тольно слёдующее. Въ сентябръ 1866 года Чернское земское собрание постановило на первыя числа сентября 1867 года, когда назначалось новое собраніе, собрать учителей и учениновъ на экзаменъ въ самое собрание. Правда, время для сбора учениковъ было избрано крайне неудобное. Тъмъ не менве 3 и 4 сентября въ собрание явились изъ 44 училищъ отъ двухъ до четырекъ учениковъ изъ каждаго съ ихъ учителями-священниками, діавонами и дъячками. "И какимъ стыдомъ должны были нопрыться лица невоторыхъ земскихъ двятелей", замвчаетъ авторъ брошюры, "когда ученики по всёмъ предметамъ такъ хорошо отвётния, что 16 учителямъ и 29 ученикамъ само же собрание выдало денежныя награды и просило председателя управы представить епархіальному начальству о примърныхъ трудахъ по народному образаванию 5 учителей и ходатайствовать о награждении ихъ" (стр. 8-9). Таковъ приговоръ объ учащемъ духовенствъ со стороны земства, воторое за годъ передъ этимъ солгало въ своемъ оффиціальномъ отвътъ на запросъ г. оберъ-провурора св. Синода!...

Послё переданной возмутительной исторіи отношеній Тульсваго земства въ церковно-приходскимъ школамъ и духовенству, нажется, позволительно не имёть довёрія въ написанному и въ Тульскихъ оффиціальныхъ земскихъ отчетахъ. Въ своей статъв о "духовенствѣ и народной школѣ" г. Скалонъ приведитъ напр. слёдующую выдержку изъ журналовъ Тульскаго земства за 1880 годъ: "черезъ десять лёть послё основанія народной школы она была заподозрвна въ стремленіяхъ или небывалыхъ, или преувеличенныхъ, и во всякомъ случат ложно понятыхъ. Съ 1874 года началось иное, чёмъ прежде, отношение министерства народнаго просвъщенія въ каждой школь. Чэмъ бы ни мотивировалось такое отношеніе, но несомнённо, что оно принесло вредъ двлу. Живан сторона его была убита. Въ веденіе школы быль внесенъ формализмъ. Самодъятельность земства была стъснена. Плоды такого отношенія сказались скоро. Понятно, что зеиство не могло отказаться отъ дёла, которое оно излюбило, въ будущ-

ность котораго оно вёрило. Оно стало на его защиту. Образовалось недружелюбное отношение правительственныхъ и земскихъ органовъ и визсто того, чтобъ идти рука объ руку, эти двъ сных убивали свою энергію на взаниныя пререканія" 20). Если принимать за чистую монету эти гладия фразы оффиціального отчета тульснихъ земскихъ двятелей, то оказывается, что "независящія оть земства обстоятельства" убили жизнь въ народвомъ образовании и на мъсто духа вселили господство формы, -HOLABELIN CAMOLOHTEJEHOOTE SCHOTBA H VHODCHHIN BDARAV MCRAV двятолями на нивъ народнаго образованія. Повёрить отдёланной оразв отчета-значить признеть земцевь невинными страдальчаяни подъ гнотомъ обстоятельствъ. Но если, для пониманія этой Фразы, припомнить то, какъ кичились тульскіе земцы своею "породою", какъ они лгали и клеветали на духоненство и какія -насила позволяли оббё надъ деятельностію и заявленіями сослоній не изъ нахъ рода; то существенный смыслъ этихъ еразъ будеть далеко не тоть, какой придаеть г. Окалонъ. Въ виду разсказавной выше возмутичельной исторіи изъ жизни Тульскаго сонства, не слёдуеть ан. г. Сналонъ, понимать приведенную язъ ОТЧЕТЕ ФРАСУ, ЧТО ВЪ СВОИХЪ ОТРЕМАСНІЯХЪ ВЪ ОСУЩЕСТВЛЕНІЮ личныхъ цълей своей "породы" тульскіе земны опустили изъ ваду "душу" народнато образованія, отнесансь къ нему чясто ФОРМАЛЬНО, ВСТОЭТИЛИ СЕОВ СПЛЕНИЙ ПРОТИВОВЭСЬ ВЕ ЖИВЫХЪ двятеляхь (в не формалистахь) на этомъ поприщв и съ такою враждою отнесансь въ этимъ последаниъ, что для огранячения насть настьетвенные произвола потребовалось даже ственяющее произволь вившательство завонодательной власта? Таной смысль приведенныхъ заявленій земокаго отчета гораздо ближе къ истинъ, твиъ болве, что по нашимъ личнымъ наблюденіямъ, онъ вполнъ подтверждается двятельностію другихъ земствъ, напр. хорошо извёстнаго намъ Костроискаго зенства съ г. Колюпановымъ во главъ. А при такомъ понимании земенихъ постановлевий по народному образованію вообще и въ частности по вопросу о священникахъ-законоучителяхъ, действительно глубокое значеніе именоть наблюдения одного изъ сенаторовъ, ревизовавшихъ внутреннія губернія є современномъ положенія земствъ. По отзыву

46\*

<sup>\*•) &</sup>quot;Русская Мысаь" № 10, стр. 179.

сенатора, недавно обнародованному въ газетахъ, "земсвія учрежденія поставлены въ сторонѣ отъ крестьянскаго управленія и лишены не только всякой власти, но и всякаго вліянія на сельокое населеніе и на сельское начальство. Они поставлены въ сторонѣ и отъ правительственной администраціи, какъ будто ниъ ввѣрена не та же общая съ правительствомъ забота о народномъ благосостояніи, а какое-нибудь частное предпріятіе. Довѣрія народа земскія учрежденія до сихъ поръ не пріобрѣли; живыхъ образованныхъ силъ въ свою среду земство также не привлекаетъ и нѣтъ сомнѣнія, говоритъ сенаторъ, что дальнѣйшее существованіе его на томъ же началѣ разъединенія съ государствомъ привело бы къ его распаденію подъ бременемъ общаго къ нему равнодушія".

Въ заключение сдълаемъ коротенькое резюме всему сказанному. По вопросу о начальныхъ народныхъ шволахъ необходимо констатировать сакть, что типъ начальныхъ школъ прежинго времени, т.-е. церковно-приходскихъ, постепенно исчезаетъ; его ивсто заступаеть новый типъ начальныхъ школь, созданныхъ Положеніемъ 1863 года. Исчезновеніе прежняго типа школъ обусловливается причивами, независящими отъ способностей и нравственной личности двятелей въ этихъ школахъ, т.-е. духовенства. Гловною причиною въ этомъ случав служить сосредоточеніе средствъ на дёло народнаго образованія почти исключительно и цёликомъ въ рукахъ земства. Подъ давленіемъ этой причины, духовенство передало созданныя имъ школы земскимъ учрежденіямъ съ преобразованіемъ или замёною ихъ по новону образцу. Но когда новые руководители дёломъ народнаго обравованія, забывъ заслуги духовенства, стали приписывать честь открытія народныхъ школъ только себт и въ своихъ оффиціальныхъ опредвленіяхъ стали поворить духовенство и клеветать на него, тогда духовенство, дорожа своею честію, по крайней мёрё въ нёкоторыхъ мёстахъ затёяло съ земскими учрежденіями тяжебный процессъ за право первоначальнаго учрежденія школъ. Сравнительно плохое соціальное положеніе духовенства въ ряду другихъ сословій, особенно изъ крупныхъ землевладѣльцевъ, и всегда численное превосходство дворянъ-землевладёльцевъ, недружелюбно и надмённо относящихся въ сословію духовенства, на зенскихъ собраніяхъ-обусловили собою исходъ этого тяжебнаго

процесса далеко не въ пользу духовенства. Въ зависимости отъ этого, въ началъ и за все послъдующее время земской дъятельности, въ оффиціальныхъ отчетахъ земства духовенство стало фигурировать въ качествъ неспособныхъ и нерадивыхъ дъятелей на поприщъ народнаго образованія, чисто формально исполняющихъ взятыя на себя учительскія обязанности. Но такъ какъ оффиціальныя земскія опредъленія, составляемыя недружелюбно относящимися въ духовенству другими со словіями, вслъдствіе этого не заключаютъ въ себъ выраженія дъйствительнаго положенія дъла народнаго образованія состороны отношеній къ нему духовенства, то, на основанія этихъ́ опредъленій, вопросъ о церковно-приходскихъ школахъ рискуетъ быть ръшенъ положительно ложно.

М. Куплвтскій.

С.-Петербургъ, 1882 года, 13 ноября.



# ЗАМЪТКИ

### НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". Сп., 1882 \*).

Вторая часть книги начинается письмомъ автора въ профессору Нильскому, въ которомъ онъ излагаетъ свои возраженія на его докторскую диссертацію. Авторъ присутствоваль на защить этой диссертація въ вачестве сторонняго оппонента и находить, что довторанть, въ ущербъ делу состязанія, занядъ громадную часть всего времени на чтение своей вступительной рвчи и твиъ лишиль автора возможности поставить свои возраженія на диссертацію въ надлежащей полноть и опреділенности. Не можемъ мимоходомъ не замётить, что слишкомъ важнаго для дёла ущерба не могло произойти отъ этого обстоятельства какъ для публики, потому что возраженія изложенныя теперь авторомъ на всемъ просторъ и со всею обдуманностію все-таки не представним бы для докторанта неразръшимаго затрудненія, еслибы и въ то же время были предложены и онъ конечно устранилъ бы ихъ, --- такъ и для самаго автора, который во всякомъ случав въ изустной живой бесвде далеко не могъ бы поставить своихъ возражений въ такой послёдовательной подробности и законченности, въ какой теперь онъ изображаетъ ихъ въ письменномъ изложении со всъхъ

<sup>\*)</sup> См. сент. и окт. кн. текущаго года.

сторонъ тщательно разсмотрённомъ и не одинъ разъ провёренномъ; а кстати, докторанть въ личномъ объяснения на возражения автора въроятно устраниль бы возможность техъ резкостей. которыя безъ всякаго ствоненія расточаеть теперь авторъ на бумагь. выражая напр., что съ тёмя недостатками, какими наполнена диссертація г. Нильскаго, она можеть представлять собою "нестройную груду-rudis et indigesta moles фактовъ и данныхъ, не связанныхъ въ одно цёлое никакою общею мыслію (идеею) и набросанныхъ безъ порядка и плана, по руссвой пословицъ: "клади въ мёщокъ-дома разберемъ". Подобныя любезности, само собою разумвется, горездо удобнве выражать на бумагв, нежели въ публичной бестав, такъ вакъ бумага въ состояния конечно вытерпёть что угодно, не какъ живые люди... Не считая впроченъ нашимъ призваніемъ входить въ разбирательство представляемыхъ авторомъ возраяненій или замъчаній по поводу диссертація почтеннаго профессора, позволямъ себъ однако указать здесь на то, что idea fixa всёхъ этихъ возраженій автора закдючастся въ томъ, что онъ береть подъ свою защиту нашихъ раскольниковъ, что собственно и важно для насъ въ этомъ случав. Это обнаруживается у автора съ перваго шага, какъ только онъ заводить рачь о томъ, какъ сложились извъстныя върованія расвольнивовъ.

"После приговора Московскаго собора 1667 года", говорить авторъ, "и по наложенія имъ на послёдователей стараго обряда (?) нерпинимых и безвозвратных влитеъ (?), коими было утвервдено и запечатлёно конечное отлучение старообрящевъ отъ общенія съ церковію, та часть раскола (безпоповщина), о которой у насъ рачь, пришла, какъ извёстно, къ такому убъжденію, что существующее время, по всъмъ обстоятельствамъ, самое послъднее", что въ міръ воцарился уже противникъ Божій и св. Церковь "безъ въсти бысть" и пр. Во всемъ этомъ явно внушается авторомъ мысль, якобы соборъ наложилъ свои клятвы на обрядъ взятый самъ по себъ, такъ какъ ни о чемъ другомъ при этомъ у автора не упоминается, и якобы самая мысль о "воцаренін противника Божія" и объ утрать истинной церкви на земль возникла у раскольниковъ только подъ вліяніемъ или вслёдствіе именно этихъ соборныхъ клятвъ, такъ какъ Церковь этими клятвами отлучила будто бы отъ себя раскольниковъ безвозвратно, почему имъ не оставалось де ничего, какъ признать пришествіе антихриста наступившимъ и утрату истинной цервви на земят совершившимся фактомъ; словомъ якобы всв эти грустныя заблужденія раскольниковъ вызваны именно самою цервовію на Московскомъ соборѣ 1666—1667 гг., словно о нихъ и никакого помину не было до этого собора. Все это, разумвется, несправедливо, и автору, постоянно обличающему напр. про. Нильскаго въ разныхъ неправдахъ по отношению въ раскольникамъ, не мъшало бы установить въ этомъ смыслѣ надзоръ и надъ самниъ собою, только конечно въ обратномъ отношения, чтобы не увлекаться въ пользу раскольниковъ до обвиненія церкви въ несправедливости и жестокости по отношенію въ нимъ. Что собственно не изъ-за одного обряда церковь решилась отдвлить отъ себя раскольниковъ, которые впрочемъ предварительно церковнаго суда надъ ними сами вышли изъ церкви съ провлятіями, -- это отлично знають сами эти раскольники, и такое свое знаніе доказали уже тёмъ, что нёкоторые изъ нихъ. (нынъшніе единовърцы) обратились къ этой церкви съ просьбою о принятіи ихъ въ общеніе съ сохраненіемъ тахъ же самыхъ изаюбленныхъ ими обрядовъ; значитъ они понимали, что эти обряды отнюдь не помъшають ихъ присоединению и что причнною ихъ разлученія отъ церкви были главнымъ образомъ не обряды, а начто совсамъ иное. Само собою разумается, доброе расположение въ раскольникамъ-вещь хорощая, если оно истекаеть изъ дюбви христіанской и служить выраженіемъ христіанскаго состраданія къ заблуждающейся братіи; но оно сразу измёняеть свой правственный смысль и значение, если соединяется съ упреками и нареканіями на церковь, которая якобы поступаетъ несправедливо по отношенію къ раскольниканъ. Въ такой именно цвътъ окрашиваетъ авторъ свои симпатіи если не къ самимъ раскольникамъ, то ко многому отъ нихъ вышедшену, въ своихъ "чтеніяхъ о нуждахъ единовърія", предложенныхъ имъ въ разное время петербургскому отдълу "Общества любителей духовнаго просвъщенія".

Здѣсь во все продолженіе своихъ разсужденій, отъ начала до конца, авторъ прежде и болёе всего настаиваетъ на принципѣ свободы обряда въ дълахъ въры, подтверждая законность этого принципа примёрами изъ практики церкви съ самыхъ первыхъ

728

ея временъ. Прекрасно. Но мы, съ позволенія автора, предложнан бы ему оъ своими представлениями на этотъ счетъ обратиться къ самимъ единовърцамъ и освъдомиться отъ нихъ--что они-то дунають на счеть обряда, какъ подагають и что скажуть на мысль о свободь его употребления? Искренний отвыть, ослибы удалось добиться таковаго отъ единовърдевъ, положительно извъстно, былъ бы далеко не въ пользу провозглашаемаго теперь авторомъ принципа свободы обряда; единовърцы въ этомъ случав далеко не солидарны со своими патронами или печальнивами, такъ какъ совсёмъ не по ихнему выслять и вёрують насчеть значенія обряда, и если имвють причины оставаться довольными встыи этими двйствіями, или лучше-словопреніями своихъ защитниковъ, то вовсе не потому, чтобы видвли здвсь свою мысль или свое вврованіе подкрёпляющимися съ другой, безпристрастной стороны, а просто потому, что въ лицё этихъ патроновъ единовёрчества присоединяется, ко всёмъ прежде бывшимъ, еще полкъ противниковъ или пререкателей церныя православной, что внутри самой себя, отъ собственныхъ чадъ своихъ церковь эта имветъ глубочайшее огорчение встрвчать разнаго рода нареканія, затрудненія и противодвяствія. Извъство, какое чрезмерно важное и высокое значение признають за обрядомъ наши раскольники, -- что изъ-за исправленія этого обряда они не задумались порвать связь съ церковію, обозвавъ ее зараженною антихристіанскою сресью и вышли изъ этой церкви съ проклятіями,---что весь протесть ихъ противъ церкви и весь этоть расколь всёмъ своямъ смысломъ и значеніемъ повисъ на одномъ этомъ обрядъ, составляющемъ для него единственную почву, безъ которой онъ не имветь никакой опоры и никакого резона для своего существованія; и если единовърцы. вступивъ въ общение съ церковію, не пожелали при этомъ однакоже разстаться съ этимъ самымъ обрядомъ, изъ-за котораго раскольники произвели такіе ужасы въ нашей церкви: то само собою разумвется, весьма плохая надежда остается на то, чтобы въ своихъ претензіяхъ, какія предъявляютъ къ церкви единовърцы, сами ли непосредственно, или чрезъ своихъ защитниковъ и печальниковъ, они удовлетворились однимъ признаніемъ со стороны церкви принципа безусловной свободы обряда... Кого же такимъ образомъ авторъ здёсь вразумляетъ? Повидимому,

свою оппозиціонную рёчь, въ видахъ расширенія правъ единовърчества, онъ держитъ здъсь противъ церкви, а между тамъ язвящая сила аргумента, противъ желанія автора, остается у него сзади и обращается въ противоподожную сторону и по другому направленію, какъ разъ противъ едино върдевъ. Видь, говоря по правав, не можеть поллежать ни мальйшем у сомпанию то, что автору самымъ достовърнъйшимъ образомъ навъстно н понятно отношение или взглядъ единовърцевъ на обрядъ, что сами эти единовърцы никогда и на за что не согласятся для самихъ себя хотя на одинъ тонъ понизить мысль о значенія обрана, ни за что искренно не примирится съ обрядомъ содержимымъ православною церковію. Съ какой же стати онъ урезовиваеть церковь насчеть признания или допущения свободы обряда? Онъ отлично знаеть наконець, что совсёмь не за церковію здёсь дело стало, что препятствіемъ къ полному уравненію въ нерковсъ превославными окерываетныхъ правахъ единовърцевъ ся совсёмъ не эта разность обряда единеверческого, и что при другихъ условіяхъ церковь ни мало не задумалась бы,--еслибы такимъ путемъ достигалась вожделённая паль совершеннаго умиротворенія раскольниковъ и единовёрцевъ, --- декустить и провозгласить можетъ-быть даже и полное безразличие обрана, но что въ настоящемъ положения дъла этого сдълать невозножно, такъ какъ даже сами единовърны, но навъстному своему взгляду на обрядъ, никогда искренно не примутъ отъ церкви этого принципа и не воснользуются имъ такъ и для того, какъ это было бы намъ желательно; мало того, еще пожалуй отнесутся въ нему съ глумленіемъ, и церкви взявнией на себя починъ въ дълъ провозглашенія такого принципа легко остаться еще и посрамленною здёсь, такъ вакъ раскольники, а пожалуй и сами единовёрцы могуть сдёлать попытку повернуть при этомъ все дёло въ свою исключительную подьзу и изъ провозглашаемаго принципа создать оружіе противъ самой церкви. Къ чему же авторъ истощается въ усиліяхъ, чтобы доказать законность принципа свободы обряда, когда онъ при этомъ не можетъ не знать, что этоть принципъ, какъ и его законность, подавно извёстны самой церкви, да и самихъ единовърцевъ, еслибы онъ здёсь сбоку имёль ихь въ виду, онь никогда не урезонить и

не согласить по этому принципу искренно признать спасительнымъ обрядь православный?

Доказывая законность принципа свободы обреда,---къ чему авторъ поминутно возвращается въ своихъ чтеніяхъ,-онъ между прочимъ указываетъ на то, что до временъ патріарха. Никона въ русской церкви существоваль обрядъ содержимый теперь респольниками и единовърцами, "тогда какъ", говорить. авторъ, "восточныя единовёрныя намъ церкви содержали тотъ обрядъ, который усвоенъ ками со времени исправления книгъ при Аленсів Михайловичв", что въ тв времена постоянно посвщали Россію православные выходны Востока: Греки, Сербы, Сирійцы, Болгары и пр., что пріззнали сюда многократно и бывали у насъ восточные патріархи, и всё они видёли безъ соинанія нашъ обрядъ отличный отъ содержимаго на Востока, и однакоже никорда не только не дълали изъ этой разницы во-, проса, но даже не упоминали о ней. Все это правда тодько отчасти. Выходцы Востока видели особенность содерживаго у насъ. обряда и не всегда соблазнялись такимъ созерцаніемъ-это правда. Но чтобы уже совершенно не было никакой ричи по поводу. этой особенности-это исторически невёрно, такъ накъ,-не говоря уже о томъ, что не другой кто, кокъ именно одинъ изъ восточныхъ патріарховъ сдълалъ указаніе самому патріарху Никону на эту особенность или различіе нашего обряда отъ содержимаго на Востокв, -- всяздствіе именно постояннаго говора. объ этомъ, не только нашимъ ісрархамъ, но даже многимъ наъ простыхъ върующихъ, еще до временъ патріарха Нинона, была, извъстна и иногихъ серьёзно озабочивала поврежденность нашихъ церковно-богослужебныхъ книгъ и понечно и самыхъ обря-. довъ, по крайней мъръ нъкоторыхъ; но только ни у ного не доставало рёшимости взяться какъ за исправление погрёшностей въ этихъ нингахъ, такъ и за исправдение, лучше сказать возстановление дъйствительно древняго православнаго обряда. Но въдь и разница-то въ положеніяхъ неизмъримая: и свои и чужіе, т.-е. и помянутые выходцы Востова и собственные члены русской церкви видѣли у насъ эту разницу обряда и никто изъ нихъ, говоримъ, не соблазнялся этимъ и не думалъ дълать изъ этой разницы какого-либо вопроса вёры, тёмъ менёе обрушивать за нее на церковь какое-либо хуленіе; между тёмъ какъ

наши раскольники взглянули на это далеко не такъ, поставивъ для себя существо въры въ обрядъ и изъ-за его исправленія совершивъ такіе ужасы. Кому же и въ чью пользу этамъ указаніемъ авторъ хочеть доказать законность принципа свободы обряда? Вёдь никакъ не церковь, а сами раскольники сдёлали изъ обряда такой существенный вопросъ въры и все дъло изъза него раздули въ такую гору. Но вотъ изволите видеть, все свои доказательства въ пользу свободы обряда авторъ въ концъ концовъ сводитъ къ указанію на то, что "это всеобщее начало свободы обряда" только къ однимъ нашимъ единовърдамъ "было применено не вполне и не безусловно, а съ некоторыми и даже весьма важными и ственительными ограниченіями". Но это потому, повторимъ, что по началу сами наши раскольники, а потомъ и единовърцы совсвиъ иначе, нежели какъ слъдуетъ, поставили себя въ отношении обряда, создавъ изъ него самый живой вопросъ вуры, а потому и вызвали къ себт со стороны цервы извёстныя мёры предосторожности, воторыя автору угодно именовать "стеснительными для нихъ ограниченіями". Онъ говорить при этомъ, что "русскимъ единовърцамъ огкрыты были съ конца прошлаго въка затворенныя дотолъ двери церкви". Да, но они были затворены для нихъ какъ для раскольниковъ, которые собственно изъ-за обряда не тольво не хотвли входить въ эти двери, но и къ самой церкви относились съ хулами и проилятіями. А когда нёкоторые изъ нихъ пожелали войти въ общеніе съ нею, но не безусловно однакоже, а съ удержаніемъ овоего обряда, и обратились къ ней съ просьбою объ этонъ, то церковь, зная фанатическую приверженность просителей къ своему обряду и имъя здъсь всъ причины не уступать въ предпочтении собственнаго, содержимаго ею обряда, предъ раскольничымъ, не встречая въ то же время со стороны этихъ просителей надлежащаго довърія и уваженія къ этому содержимому ею обряду, но снисходя къ немощной совъсти этихъ просителей, приняла ихъ въ общение даже съ ихъ обрядомъ, но съ разумною осторожностію такъ-сказать предоставивъ себѣ-смотрѣть что будеть дальне. Такимъ образомъ церковь вполнѣ удовлетворила собственно религіозныя потребности единовърцевъ ищущихъ спасенія; больше этого отъ нея пока нельзя ничего и требовать. А если она при этомъ не наградила единовърцевъ "всею полнотою церковныхъ

732

правъ", то этого теперь сдёлать невозможно, какъ объ этомъ сейчасъ будетъ нами сказано. Но что же однако послъдовало на пространствъ восьмидесятилътняго существовованія единовърія? Не говоря о чемъ-либо другомъ, -- какъ относятся наши единовърцы вообще въ церкви православной и въ частности въ содержимому ею обряду? Что ни говорите, а все-таки обрядъ со стороны единовёрцевъ продолжаеть по прежнему занимать господствующее положение въ ихъ отношенияхъ къ церкви православной, и ихъ постоянныя намбренія и желанія получить своего единовърческаго епископа служать самымь очевиднымь указаніемь на то, что они не только микогда не примирятся съ православнымъ обрядомъ, но изъ-за него никогда не прочь даже совсъмъ отдълиться и составить свою независимую церковь. Само собою разумвется, мы здесь разсматриваемь этоть единовврческій вопрось въ его дъйствительномъ положения, -- не какъ онъ витаетъ въ принципахъ, а какъ ведется и открывается въ самой дъйствительности церковной жизни. Воть напр. авторъ говорить, что "СОВОКУПНОСТЬ СДИНОВВОЧЕСКИХЪ Приходовъ неправильно называется единовърческою церковью". Между твиъ сами единовърцы не только не отрицають такого наименованія, а напротивь, виднио какъ бы держатся за него, такъ какъ имъютъ въ виду составить свою независимую единовърческую церковь, можетъ-быть даже совстиъ отдъльную отъ православной; и дело у нихъ какется останавливается только за собственною ісрархісю, которую они и добиваются достать отъ православной церкви, въ чему уже и было съ ихъ стороны пущено въ ходъ нёсколько попытокъ, и по всей вёроятности они теперь съ удовольствіемъ взирають на всё эти заявленія и действія въ ихъ пользу своихъ покровителей, какъ на дъйствія своихъ такъ-сказать передовыхъ застрвлыщивовъ, пролагающихъ имъ пути къ пріобрётенію большихъ, и большихъ церковныхъ правъ и расчищающихъ почву для будущей самостоятельной единовърческой церкви. Какъ тамъ наши единовърцы върують или почитаютъ святость православной церкви--опредблить это вещь очень мудреная; но они несомнённо признають существование въ этой церкви истиннаго преемства апостольской власти, признають святость православной хиротонія... Само собою разумвется, что при этомъ очень трудно было бы столковаться съ ними на счеть логической по-

слёдовательности, на мёсто которой у нихъ въ потребныхъ случанхъ не замединть выступить какая-либо истолковательная казуистика... Спрашивается: неумели все это могло оставаться неизвёстнымъ для автора, до излишества усердствующаго для "нуждъ единовърін" и въ то же время такъ дегко относящагося нь видамь и нуждамь самой церкви православной? Между твиь автора удивляеть (уть не знаемъ-насколько искренно) это "исвлючительное" положение, отведенное въ церкви нашчиъ единовърцамъ, "несогласное съ общимъ началовъ" яли принциповъ свободы обряда, и онъ спрашиваеть по этому поводу: "что же это вначить?" А воть что значить, ---оть вчаемь ему прямо п рвшительно,-что сами единовёрцы резности обряда приджють необънтное значение. понагають въ ней существенную задачу ввон. ни внутреннимъ чувствомъ и сознаніемъ, ин вибшинить образонъ не обнаруживають накакой наклонности примириться съ обрядонъ содержимымъ православною церковію и потому до самой послёдней крайности не пойдуть въ православную церковь и принимать въ ней таниствъ не стануть! Довольно ди этого для г. автора? Такое заключение если не по внёшней сорыв, то по внутреннему симслу въ немъ заключающемуся, составляеть прямой отвёть на предложенный авторомъ вопросъ. Впрочемъ и самъ пресссорь Нильскій въ посл'ядствія, когда отъ публичной бестам двло перешло въ сосру письменныхъ изложений, указалъ настоящую вричину, по которой невестные обрезонь было поступлено со стороны церкви съ прежними реснольниками, желающими теперь быть принятыми въ общение церкви на извъстныхъ условіяхъ; онъ рекомендуеть для этого автору обратиться къ объяснению самаго митрополита Платона, которымъ этотъ послёдній сопровождаль прошеніе единовёрцевь о принятія ихъ въ общение церкви, при представлении этого прошения въ Св. Синодъ, причемъ митрополить Платонъ указывалъ на то, что "настроеніе просителей не было вполн'я благонадежно, что они сами ставили условія, мало соотвётствующія искреннему намёренію общенія съ нами и что при такомъ ихъ настроеніи, которое продолжается въ большинствъ, какъ думаетъ г. Нильскій, единовърческаго общества даже до сихъ поръ, настанвать на томъ, чтобы уничтожить между православными и единовърдами всякое различіе и допустить свободный переходъ изъ православ-

:734

ныхъ приходовъ въ единовърческіе, значило бы работать не на церковь". Не можемъ не заявить при этомъ сожаления о томъ, что представленное сейчасъ объяснение г. Нильскаго, или лучше митрополита Платона, объяснение причины не полнаго удавненія единов'ярцевъ съ православными въ церковныхъ правахъ приводится нами въ подлинныхъ выраженіяхъ автора, а не самаго г. Нильскаго и не митрополита Платона, у которыхъ тавое объяснение представлено, можно полагать, еще полнъе и рельеение. Но достаточно однако и этого изображения, чтобы убидиться, до какой степени разумно и върно взглянулъ на дъло мятрополить Платонъ и какъ резонно и основательно поступнаъ санъ Св. Синодъ, поставивъ для присоединяющихся въ церкви единовърцы извъстныя условія именуемыя авторомъ "стъснительными ограниченіями". Мы уже не говоримъ о тонъ, что автору не оставалось ни малёйшаго основанія даже ставить здёсь вопросъ объ условіяхъ, когда сами единовърды требовали присоединія не иначе какъ съ пов'юстными условіями. Но что же однано вызвало въ интрополите Платоне мысль заподозрить бязгонадежность просятелей? Въ числ'я условій присоединенія, выставленныхъ со стороны просителей, были между прочимъ требованія, чтобы единовврческіе священники не мотли быть когдалибо вызываемы въ "греко-россійскую церковь" къ соборнымъ моденіных (!) и чтобы вообще "не принуждать старообрядцевь (любонытно бы знать, авторъ ли при этомъ случав даеть это название единовърцанъ, или они сами въ прошении такъ себи именують, что очень замвчательно во всякомъ случав) въ допущенію на общія моленія знаменающихся тремя персты, брады бріющихъ и прочія инвющихъ несогнасія съ древнимъ обыкновеніемъ" (!!). Не правда ли, что въ этихъ требованіяхъ единовърцевъ каждое слово глубоко замъчательно въ смыслъ единовърческаго обособленія, не говоря объ общей мысли въ нихъ заключающейся? Поистний нужно проникнуться исключительноями симпатіями въ пользу единовърцевъ, чтобы не придавать этимъ требованіямъ всего подобающаго имъ значенія; и было бы не только отранно, но даже совершенно непонятно, еслибы митрополить Платонъ не счелъ нужнымъ обратить особеннаго вниманія на эти требованія видимо сепаратическаго смысла, еслибы онть не увидёль въ нихъ настоящихъ задатковъ очевидной нетерпимости просителей въ православію и не сдёлалъ на нихь должнаго указанія при представленіи въ Синодъ самаго прошенія единовёрцевъ. И не вполиё ли право было московское духовенство, на предварительное разсморёніе котораго митрополить Платонъ отдалъ это прошеціе единовёрцевъ и которое не приминуло придти здёсь въ тому заключенію, что московскіе старообряццы "основать свою новую церковъ усиливаются на тёхъ своихъ любимыхъ правилахъ (т.-е. на двуперстіи, семи просеорахъ и т. д.)?" Напоминаемъ изложенныя нами выше соображенія, въ которыхъ такъ замёчательно оправдывается такое предположеніе московскаго духовенства.

Послё издоженія различныхъ примёровъ изъ исторіи церкви, которыми доказывается или свидётельствуется допускаемая церковію свобода обряда, авторъ переходить къ обряданъ содержимымъ единовърцами и трактуя ихъ безотносительно говорить. что въ нихъ ничего нътъ текого, что могло бы послужить поводомъ въ какому-либо ограничению церковныхъ правъ единовърцевъ, такъ какъ эти обряды существовавшіе въ русской церкви до временъ патріарха. Никона, по крайнай мърѣ прениу.щественно, отнюдь не мищали нашимъ предкамъ быть совершенно православными; да и сами наши епископы, въ настоящее время священнодействующіе въ единовёрческихъ храмахъ, безъ всякаго сомниния и колебания лизображають на себи знамение вреста двуперстнымъ сложеніемъ; служать по старопечатнымъ книгамъ и т. д."; а священники перечисляемые отъ православныхъ къ единовърческимъ приходамъ или храмамъ, и вовсе "обрекаются на постоянное употребление до-никоновскаго обряда" • Утверждая такимъ образомъ, что единовърческій обрядъ не заключаеть въ себв никакой погрешности, авторъ очевидно желаеть повазать, что онъ не довёряеть всёмъ тёмъ разъясненіямъ по поводу клятвъ собора 1667 года, какія сдёланы неоднократно н совершенно опредъленно и самою церковною властію, и разными представителями ся отдёльно, и многими частными православными лицами, и въ которыхъ очень ясно и опредбленно указывается на то, что клятвы эти наложены не на одинъ обрядъ взятый самъ по себъ, а въ соединения его "съ преслушаниемъ церкви и съ отторженіемъ отъ ея единства". Эти послёднія слова взяты язъ проповёди покойнаго митрополита Филарета, произнесенной

имъ въ одномъ изъ единовърческихъ храмовъ и приводимой здъсь авторомъ въ извлечения, и не смотря на то, что служить такимъ яснымъ отвётомъ или разъясненіемъ того, какая, въ какомъ смыслё и въ какой мёрё и степени содержится погрёшность въ раскольничьемъ обрядъ, не отмъчены авторомъ какою-либо особою замѣткою или вниманіемъ: взятыми на особенное замѣчаніе авторомъ, отмѣченными курсивомъ оказались другія слова изъ той же проповёди, которыми объясняется, что единовёрческіе обряды не противоръчатъ "духу и значенію" обрядовъ содержимыхъ православною церковію, "какъ дознано испытаніемъ не кратковременнымъ",---вотъ что всего болёе здёсь интересуетъ автора. Но въ этомъ отношения ему не съ къмъ вступать въ борьбу и не кому что-либо доказывать, такъ какъ никто ему въ этомъ пока не противоръчить. Не мъшаетъ указать здъсь только на то, что автору слёдовало обратить вниманіе на другія слова той же проповъди, уже приведенныя нами, если онъ добивается надлежащаго разъясненія отношеній установившихся между единовърцами и церковію православною, -слова, въ которыхъ нанаучшимъ образомъ разъясняется смыслъ соборныхъ клятвъ на обрядъ; да еще присовокупить бы къ нимъ другія слова того же святителя и изъ той же его проповъди: "отъ суда произнесеннаго на непокоривых освобождаются послушные". Но какъ замъчено выше, авторъ не принимаетъ этихъ разъясненій соборныхъ клятвъ, не смотря на все его уваженіе къ авторитету такого представителя православной церкви, какъ покойный митрополить Филареть, имя котораго для автора есть одно изъ тёхъ именъ, которыя онъ "произносить не иначе какъ съ благоговёніемъ". Вмёсто того, выводя изъ другихъ словъ покойнаго митрополита тотъ же принципъ свободы обряда, онъ опять ставитъ вопросъ о "стёснительныхъ ограниченіяхъ и условіяхъ", съ которыми приняты единовърцы въ общение церкви и изъ которыхъ выступаетъ будто бы цёлая путаница отношеній, вся ненормальность обоюднаго положенія какъ единовёрцевъ въ православной церкви, такъ и самихъ православныхъ по отношенію къ нимъ. Впрочемъ самъ авторъ повидимому облегчаетъ задачу разръшенія этого вопроса, только уже совстить по другому способу и ради иныхъ послёдствій, а именно: вопросъ разрёшится по словамъ автора, если мы станемъ имъть въ виду, что пра-

вида митроподита Платона (такъ онъ называетъ ихъ здёсь камется съ осебеннымъ намъреніемъ, сообразнымъ смыслу его ОВЧИ, НЕ УПОМИНАЯ О ТОМЪ, ЧТО ЭТИ Правида разсмотрвны и утверждены св. Санодомъ и Высочайшею властію) "составляютъ мъру частную, не провъренную сужденіемъ вселенской церкви". Очевидно, авторъ такимъ образомъ заподозриваетъ каноническое достоинство "правилъ единовърія", которыя потому безъ затрудненія могуть-де быть отминены или просто уничтожены. но въ какомъ случав? спросимъ мы. Если и церковь православная готова признать учреждение единовърія мърою преходящею, то только при томъ условіи, если единовърцы представять съ своей стороны несомнённыя ручательства въ томъ, что вполна почитають православный обрядь святымъ и спасительнымъ в рашительно ничего иного не имають въ виду, крома искренняго и самаго теснаго сближенія и соединенія съ православною церковію, если стануть ходить постоянно и безъ всякаго колебанія въ эту церковь и принимать въ ней Св. Тайны; въ таконъ случав и самыя "правила единовърія" окажутся извъстною ступенью постепеннаго приближенія единовърцевъ въ церкви православной, самымъ естественнымъ переходомъ отъ единовърія къ полному православію. Таковъ именно смыслъ правилъ митр. Платона и такова цъль учрежденія единовърія со стороны церкви. Но авторъ съ видимою поблажкой единовърческой обособленности говорить здёсь о "честныхъ старообрядцахъ, не считающихь для себя возможнымь измънить перешедшему къ нимъ отъ предковъ обряду", но желающихъ однако присоединиться къ церкви православной. Допускается такимъ образомъ кана бы накая роковая невозможность для этихъ "честныхъ старообрядцевъ" перемёнить обрядъ; но отъ чего же, спросимъ мы, остальной русскій православный мірь не только "счель возможнымъ", но и призналъ своимъ безусловнымъ долгомъ неиедленно и безъ всякихъ возраженій подчиняться соборному опредвленію церкви и тотчасъ же перемвниль обрядь, какъ только церковная власть открыла къ тому починъ и подала примвръ и заповвдь? Ужь не попадается ин здвсь мысль, HTG OTH "честные старообрядцы", какъ заявившіе такую высокую-де преданность и почтение въ отеческимъ преданиямъ, въ религиознонравственномъ отношения стоятъ выше православныхъ? Но что

же однако выше и досточтимве для всякаго христіанина: уваженіе къ отеческимъ преданіямъ, или послушаніе въ церкви? Эти "честные старообрядцы" безъ сомнён; ч оказались бы несравненно болве честными, еслибы, имвя живую память о томъ, какіе ужасы въ церкви Божіей ихъ предки произвели изъ-за этого обряда, выразили полнъйшую ръшимость принести соверпенное показніе за грёхи этихъ предковъ и отказались отъ обряда соединеннаго съ такими печальными воспоминаніями, вакъ отъ тяжкаго наслъдія. И если эти "честные старообрядцы", при всей очевидности поводовъ въ такимъ благимъ размыщие. ніямъ, обнаруживаютъ однако непреклонное желаніе ни за что не разставаться съ этимъ обрядомъ завъщаннымъ имъ 1 ји тавихъ печальныхъ знаменіяхъ, то не естественно ли при этомъ православному христіанину придти въ той мысли, что эти "честные старообрядцы" не только не поражаются ужасами произведенными въ церкви изъ-за ихъ обряда излюбленнаго, но еще пожалуй и самый протесть изъ-за него своихъ отцовъ противъ церкви продолжають почитать основательнымъ и законнымъ и такимъ образомъ какъ бы продолжаютъ тяжкій гръхъ своихъ предковъ?

Да позвольте однако, что еще въ самомъ двлъ можно и слъдуеть сказать объ обрядѣ взятомъ самомъ-то по себѣ? Точно ли онъ есть такое уже ничтожество въ ъристіанствъ, чтобы изъ-за его разности не стоило и ръчи заводить? Въдь если автогъ изъ примъровъ церкви выводить принципъ свободы обряда, то въ этомъ еще не предлагается несомнённыхъ доказательствъ для нашего дёла; если напр. (каковое именно положение и выводится въ представляемыхъ авторомъ примърахъ) одна помъстная церковь отличается своимъ обрядомъ отъ другой лежащей съ нею на болве или менве значительномъ географическомъ разстоянии и имъющей свое отдъльное государственное устройство, свои особенныя мъстныя условія, народные обычая, свой народный языкъ въ богослужении и т. д., то здёсь дёйствительно никавого не можеть выйти соблазна для вёры изъ-за нёкоторыхъ разностей обряда; но согласитесь, что совствиь иное дело, если эта разность, и притомъ значительная или по крайней мъръ очень замътная, является между върующими одной и той же помъстной церкви, даже въ одномъ и томъ же храмв, гдв одни изъ моля-

739

47\*

щихся желали бы напр. чтобы извъстныя хожденія при богослужения совершались по православному способу, а другие посолонь и т. д. Въ этомъ случав уже неизбвяно является поводъ. если не въ совершенному разладу, то въ извъстнымъ затрудненіямъ,-и канъ туть прикажете поступить церковной власти и соглашать вкусы и желанія в врующихъ при неизбъвно отврывающейся при этомъ потребности однако опредёлить обрядъдля общаго руководства върующихъ? И не открывается и здъсь явный поводъ къ извёстному раздаду и нестроеніямъ, какъ только указанія или опредъленія церкви окажутся неприспособленными ко вкусамъ и расчетамъ той или другой изъ препирающихся сторонъ, вслёдствіе чего явятся конечно тамъ или здёсь неохотно подчиняющіеся этимъ опредвленіямъ, или прямо недовольные? Не раскольники ли подняли целую бурю въ церкви изъ-за обряда, и не такъ ли, не отсюда ли явился самый расколъ въ нашей церкви? Очевидно такимъ образомъ, что прежде бывшіе раскольники, пожелавшие вступить въ общение съ церковию съ непремъннымъ удержаніемъ своего обряда, которому они притомъ придають такое важное значение, должны были представить собою для церкви большое затруднение, которое она могла не иначе разрвшить какъ учрежденіемъ единовврія, такъ что это учрежденіе въ данномъ случав и при данныхъ условіяхъ является исвлючительно удобною мёрою, единственно возможнымъ положеніемъ; не могла же въ самомъ дълъ церковь ръшиться перемънить для этихъ вновь присоединяющихся въ ней собственный исправленный обрядъ и опять возвратиться въ до-никоновскому, отказаться отъ всёхъ этихъ, очищенныхъ ею отъ всяческихъ погрёшностей, богослужебныхъ внигъ и вновь удалиться отъ примъровъ и образцовъ не только всей восточной церкви, но и первоначальной самой себя, отказаться оть собственныхъ своихъ, язначала принятыхъ отъ восточной церкви обрядовъ и измененныхъбыло впослёдствій не только безъ всякой нужды и толку, но я прямо противно разуму, путемъ невѣжества, и опять стать церковію во вкусь и желаніяхъ раскольниковъ, для которыхъ недорого стоить изъ-за какой нибудь буквы вновь осыпать ее проклятіями и разрушить союзъ съ нею. Между тёмъ, такое невозможное поступление церкви оставалось уже вакъ бы единственнымъ средствомъ къ полному и искреннъйшему примирению

съ церковію вновь присоединяющихся въ ней и въ безусловному уравненію ихъ въ церковныхъ правахъ съдругими върующими, такъ вакъ эти присоединяющіеся съ своей стороны не только ни за что въ мірѣ не хотѣли разстаться съ своими обрядами и въ этой непреклонной рёшимости пребывають до сихъ поръ, но и видимо не примиряются съ обрядомъ православнымъ, открыто выражая къ нему даже нетерпимость, полнъйшее отвращение. Значить, если учреждение единовърія является дъйствительно "полумърою", по выражению автора, то въ этомъ нѣтъ ничего ни страннаго, ни удивительнаго со стороны церкви, такъ какъ это совствить не отъ нея завистло; такъ-называемые староообрядцы сами себѣ создали тѣ неустранимыя условія, въ силу которыхъ самый способъ ихъ присоединенія къ церкви-учрежденіе единовърія по необходимости является "положеніемъ безпримърнынъ", а вслёдствіе этого послёдняго и "безусловное съ нами равенство во всёхъ прочихъ отношеніяхъ" для нихъ становится пока совершенно невозможнымъ.

Но о чемъ же однако толкуетъ авторъ и чего онъ добивается въ концв концовъ для единовърцевъ,---въ чемъ именно заключаются эти "нужды единовърія", ради которыхъ онъ предложилъ цвлыхъ четыре пространныхъ чтенія "Обществу любителей духовнаго просвъщенія"? Добивается онъ полнаго уравненія единовърцевъ съ православными въ церковныхъ правахъ; но какъ произвести это уравнение, посредствомъ какихъ составлений и мъропріятій? Если посредствомъ простаго разръшенія православнымъ ходить безпрепятственно въ единовърческие храмы и принимать тамъ Св. Тайны во всякое время и при всякомъ случав, а равно и единовърцамъ тоже по отношенію къ храмамъ православной церкви: то такое уравнение правъ, замътъте, ни въ какомъ случат не удовлетворитъ прежде всего самихъ единовърцевъ, которые домогаются ни болёе ни менёе, какъ отдёльной самостоятельной ісрархіи, и потому они подобныхъ уступокъ, всего върнъе, вовсе не примуть, прежде самихъ православныхъ откажутся отъ нихъ. Остается, значитъ, дароватъ единовърцамъ то, чего именно они и добиваются - самостоятельную іерархію: вотъ чёмъ только можно ихъ удовлетворить, и вотъ какая уступка или уравнение правъ можетъ имъть здъсь смыслъ и значение. Но расчитывая могущія отсюда выродиться послёдствія, мы никакъ не желали бы думать, чтобы авторъ могъ имъть въ виду такую мёру или уступку; и потому им бы позволили себё обратиться въ нему съ вопросомъ: если бы онъ самъ стоялъ во главъ церковнаго управленія въ то время, когда извъстная часть раскольниковъ вощда съ прошеніемъ о принятія ихъ въ общеніе: неужели онъ рішился бы или нашель возможнымъ и справедливымъ поступить иначе, нежели какъ поступила при этомъ случав наша церковь.--неужели не остановился бы въ глубокомъ раздумые напр. надъ тёмъ условіемъ, выговариваемымъ при этомъ единовърцами, по которому они требовали, чтобы ихъ единовърческіе священники отнюдь не могли быть привлекаемы или вызываемы въ церковь православную на общія богомоленія ни по какому поводу или случаю, ---неужели онъ не призналъ бы нужнымъ сосредоточиться хотя на одномъ этомъ чрезвычайно характеристичномъ условіи или требованіи и вникнуть хорошенько и глубоко во внутренній смысль въ немъ заключающійся? И неужели онъ такъ-таки и ръшился бы прилять единовърцевъ въ общеніе церкви беззавътно, безъ всякихъ ограниченій и условій, безъ всякихъ наконецъ оглядокъ и опасеній за честь и достоинство церкви, которымъ будто бы уже и совствиъ немогла угрожать здёсь ни малёйшая опасность униженія и даже посрамленія? Мы потому обращаемся въ автору съ подобныли вопросами, что посредствомъ ихъ, надвемся, двло получаетъ не сравненно болёе очевидную опредёленность и выразительность, абстракта переходить въ субъективную, такъ ИЗЪ сказать. область, становится какъ бы собственнымъ дёломъ автора, при чемъ сама собою должна представиться вся необъятная громадность отвётственности за каждый неосторожно сдёлав чый шагь, въ такомъ чрезвычайной важности двлё могущій повлечь за собою неисчислимыя послёдствія; словомъ, постеновкою этихъ во просовъ, какъ мы полагаемъ, дучше всего освъщается путь къ разръшенію недоумъній относительно единовърчества и нагляднъе обнаруживается полнъйшая невозможность предостатить единовърцамъ что-либо болве того, что имъ предоставлено.

Какъ бы то ни было однако, въ данную пору авторъ, вооружаясь принципомъ свободы обряда, признаетъ "полную возможность" устранить ненормальность положенія единовърцевъ въ православной церкви, и на основаніи помянутыхъ примъровъ

742

изъ исторіи церкви "предоставить имъ совершенную свободу обряда" и визств во всемъ остальномъ уравнять ихъ безусловно съ православными; и если это не было предпринято еще въ то же время, т.-е. при самомъ учреждении единовърія, и до сего временя остается невыполненнымъ, то самымъ главнымъ и существенчымъ къ тому препятствіемъ онъ признаеть то обстоятельство, что употребление до-никоновскаго обряда, съ которымъ ни за что не хотять разстаться единовёрцы, было "осуждено и воспрещено" большимъ Московскимъ соборомъ 1667 года, на которомъ, между прочимъ, участвовали два восточныхъ патріарха, и постановленій котораго по тому самому поийстная русская церковь сама собою и не могла измёнять или отмёнять безъ въдома и согласія восточныхъ церквей, вслъдствіе чего будто бы "поневолъ" ограничились учрежденіемъ единовърія, какъ такимъ среднимъ путемъ или положеніемъ, которое не составляло бы ръзкаго противоръчія соборному постановленію, и принятіе котораго всегда можно было бы оправдывать нуждою, "требованіемъ обстоятельствъ". Кавъ ни остроумно такое объясненіе, но оно не достовёрно и совсёмъ не удовлетворяеть или не соотвётствуетъ твиъ видамъ и соображеніямъ, какими руководился и руководится св. Синодъ при учреждении единовърія и во все послёдующее время до сихъ поръ. И тогда и теперь высшая власть нашей церкви имветь въ виду, что разширеніе церковныхъ правъ для единовърцевъ до тахъ размъровъ, до которыхъ хотвлъ бы распространить ихъ авторъ и въ воторыхъ пользуются этими правами сами православные, неудобно и даже совствить пока невозможно, прежде всего потому что 1) правосдавная церковь во всякомъ случав имветъ полное право и долгъ, какъ въ томъ не сомнёвается конечно и авторъ, содержимый ею согласно со всею восточно-православною церковію обрядъ предпочитать единовърческому, почитать его бояте правильнымъ этого послёдняго; а главное 2) для всёхъ и каждаго изъ насъ, а темъ более для церковной власти ясно, что единовърцы, говоря вообще, къ православному обряду относятся подозрительно, считая его сретическимъ или по крайней мъръ извращеннымъ и неправильнымъ и потому, повторяемъ, они въ православную церковь не пойдуть и принимать въ ней Св. Таинъ, кромъ смертной нужды, не станутъ, какъ ни уравнивайте ихъ въ церковныхъ правахъ съ православными; мы

говоримъ все это, само собою разумвется, относительно громаднаго большинства единовърцевъ. А отсюда 3) понятное дъло, является самое основательное опасение предоставлениемъ единовърцамъ церковныхъ правъ во всей безграничной широтъ-не виварить въ церковь этихъ единовёрцевъ, а скорее создать собственными руками самой церкви, на мъсто теперешнихъ единовърческихъ приходовъ отдъльную независниую единовърческую уже церковь, всего скорве не только не поддержнвающую съ нами "единенія духа въ любви и послушаніи", какъ говорилъ покойный митрополить Филареть, а еще пожалуй враждебную православной. Въдь эти люди въсовымъ опытомъ доказали свою готовность за преданія человъческая преступать заповъдь Божію, оставить влипиая закона... Нътъ, высшій руководитель. и глава церкви Господь Інсусъ Христосъ сохранилъ и всегда сохранитъ нашу православную церковь отъ той глубокой ошибки, какую очевидно предлагаетъ ей авторъ. Наконецъ 4) еслибы высшая власть нашей церкви видела действительную потребность и возможность создать для единовърцевъ положение въ церкви въ предлагаемомъ авторомъ смыслъ, и если бы для этого потребовалось снестись съ другими восточными церквами, съ вёдона и съ участіемъ которыхъ наложено соборное запрещеніе на до-никоновскій обрядъ разръшаемый теперь для единовърческихъ храмовъ и приходовъ, то за этимъ ни въ какомъ случав не могло бы остановиться дело. Авторъ говоритъ, что "по причинамъ" для него "неизвёстнымъ, при учрежденіи единовёрія не сочли нужнымъ обратиться къ восточнымъ патріархамъ". Да, не сочли не только нужнымъ, но даже возможнымъ обращаться въ восточнымъ церквамъ, но тодько по причинамъ совершенно понятнымъ: ищущіе общенія съ цервовію раскольники поставили тавія условія для своего присоединенія, воторыми положительно озадачили митрополита Платона и московское духовенство, и по которымъ никавъ нельзя было полагаться на безусловную благонамбренность и искренность присоединяющихся; вакимъ же образомъ и такъ-сказать съ какими глазами наша церконная власть вошла бы въ сношение съ восточными церквами по такому сомнительному двлу, за всё послёдствія котораго она сама не могла поручиться? И вотъ наша церковь должна была остановиться на этой именно, какъ говоритъ авторъ, "услов-

744

ной и половинной изръ", на учреждении единовърія, которымъ съ одной стороны она сившила умиротворить совъсть встать искренно ищущихъ спасенія въ союзѣ церкви Христовой, оказывая имъ всяческое снисхожденіе и благословляя для нихъ ихъ отдельный обрядъ ради примиренія въ высшихъ и важнвишихъ предметахъ, (но гдв примвняется снисхождение, тамъ умъстно ли настаивать на прави, да еще въ требовательномъ смыслѣ?); а съ другой, ограждая собственную неприкосновенность и спокойствіе. а вмёсте и достоинство своего обряда. и не желая создать при этомъ поблажки или поощренія какимълибо заносчивымъ вожделеніямъ, она постановила для этихъ присоединяющихся въ ней нёвоторыя внёшнія условія цервовнаго положенія, которыя, отнюдь не препятствуя удовлетворенію потребностей спасенія, должны бы потому умиротворить ихъ совершенно. Такимъ образомъ указание автора "главной и существенной причины" учрежденія единовърія обставленнаго извъстными условіями, оказывается вполнѣ несостоятельнымъ. За сношеніемъ съ восточными церквами или патріархами, повторяемъ, дёло не стало бы; но только наша церковная власть за окончательнымъ разръшеніемъ соборныхъ влятвъ положенныхъ на обрядъ могла и можетъ обратиться къ этимъ церквамъ и патріархамъ только при совершенной безопасности со стороны неумъренныхъ поборниковъ обряда, при полной обезпеченности спокойнаго положенія и достоянства со стороны дальнвйшихъ видовъ и намъреній старообрядства.

Всъми изложенными соображеніями, полагаемъ, всячески отклоияется отъ нашей церкви и то слагаемое на нее авторомъ нареканіе въ "противоръчіи", въ какомъ будто бы "находятся правила 1800 года съ постояннымъ ученіемъ церкви о свободъ обряда". Вотъ ужь и ученіе... Не слишкомъ ли сильно сказано? Не достаточно ли бы сказать, что церковь практивовала въ язвъстныхъ случаяхъ эту свободу, допускала ее? Но допускать не значитъ учить? Между тъмъ авторъ на вопросъ о томъ: "ограничивая свободу употребленія сихъ (единовърческихъ) обрядовъ, достигъ ли митрополитъ Платонъ по крайней мъръ той цъли, которую имълъ при этомъ преимущественно въ виду, т.-е. полнаго согласія установленныхъ имъ правилъ съ соборнымъ постановленіемъ 1667 года", отвъчаетъ отрицательно. Но прежде всего, съ чего это авторъ взядъ, будто митроподитъ Платонъ держаль эту цёль преимущественно? Самая главная и значить преимущественная цваь его при этомъ состояла въ томъ, чтобы прежде всего удовлетворить насущнайшую религіозную потребность людей искренно ищущихъ спасенія въ союзъ церкви Христовой. А что васается до согласія установляемыхъ имъ правилъ съ соборнымъ постановленіемъ 1667 года, то ему хорошо было извъстно, что церковь православная никогда не постановляла и не постановить такого опредвления, которымь бы отказывала въ общения съ собою людямъ едичомысленнымъ съ нею въ вёръ и таинствахъ и всегда конечно готова оказать снисхождение понходящимъ къ ней относительно обряда, если въ немъ, при нъкоторой разности съ обрядомъ содержимымъ ею самою, не заключается однако ничего противнаго въръ православной и если понтомъ съ этимъ обрядомъ присоединяющиеся не связываютъ какихъ-либо нареканій на эту церковь; ему хорошо было извъстно, при какихъ именно условіяхъ и соображеніяхъ наложены соборныя клятвы на обрядъ, и потому онъ съ совершенно спокойною совёстію могъ представить высшей власти церкви ходатайство о принятіи въ общеніе такихъ людей, воторые приходять и просять этого общенія хотя и сь удержаніемь ихъ излюбленныхъ обрядовъ, но съ совершенною покорностію церкви православной и безо всякой дурной мысли, безо всякаго предъубъжденія противъ обряда православнаго. Такимъ образомъ сначала митрополитъ Платонъ, а потомъ высшая власть нашей церкви-св. Синодъ, утверждая правила единовърія, отнюдь не противоръчнии опредъленію собора 1667 года и если не по буквъ (для буквы собора 1667 года были совстить особыя условія, созданныя и поставленныя самими раскольниками), то по внутреннему смыслу и духу помышленія и намбреній, что конечно невравненно выше и важнёе внёшней формы или буквы, состоять къ нерушимомъ согласіи съ этимъ соборнымъ постановленіемъ. Свое иють на вышепоставленный вопросъ авторъ старается подтвердить твиъ, что будто бы соборъ 1667 года "воспрещалъ разръшенные правилами 1800 года обряды безусловно". Но это неправда, въ самомъ существъ дъла условіе необходимо состоитъ здъсь самымъ живымъ, насущнымъ содержаніемъ, потому что сами раскольники безусловно связали обрядъ съ существомъ въры,

такъ что у нихъ одно безъ другаго быдо невыслимо; а потому и самая безусловность наложенныхъ соборомъ клятвъ на обрязъ была существенно невозмоя на; скажемъ болве, условность этихъ клятвъ была внутренно неизбъяна, неотразима. Утверждение автора о безусловности этихъ клятвъ было бы только въ такомъ случав спреведливо, еслябы раскольники брали и мыслили обрядъ взятый самь по себѣ и не соедняли его такъ рѣшительно и безусловно съ существомъ вёры, а затёмъ съ хулами и проклятіями на церковь. Проклиная православный обрядъ, раскольнаки имбли въ виду проклинать и лействительно проклинали самую въру православную, по изъ мнёнію, этимъ обрядомъ испорченную; вакъ же вы хотите, и не напрасны ли здёсь всъ ваши усилія доказать, чтобы клятвы положенныя на раскольничій обрядъ могли быть безусловны? По самой внутренней силь вещей это невозможчо. По той же самой причинь соборь 1667 года особо не выразилъ условности налагаемыхъ имъ клятвъ, а именно потому, что раскольники такъ неразрывно связывали обрядь съ существомъ въры, что особенно въ то время никому и въ голову не приходила отдёлимость для нихъ одного отъ другаго, никто и представить себв не могъ, чтобы можно было мыслить обрядъ взятый отдёльно отъ существа вёры, такъ что сказаль: влятвы собора положены на обрядъ, означало то же самос, что сказать: клятвы положены на противление и всяческое поношеніе церкви; такъ какъ, говоримъ, раскольники прокляли церковь именно за обрядъ и ни за что болве. Понятно потому, чьо когда митрополиту Платону, а потомъ самому св. Синоду пришлось впослёдствія разрёшать оть влятвъ самый раскольничій обрядь, взятый уже самь по себь, то они естественно должны были глубоко задуматься надъ этимъ обстоятельствомъ не потому, чтобы самый обрядъ представляль здёсь собою затрудненіе, а потому что при этомъ трудно было отръшиться отъ опасенія или отъ мысли о томъ, точно ли эти присоединяющіеся къ церкви искре но расположены перемёнить свой взглядъ, свою въковую мысль и убъждение относительно значения обряда, и точно ли они, не смотря на разность обряда, которому они прежде придавали такое роковое значение, такъ что ни о какой разности въ немъ и слышать не могли, точно ли теперь они искренно готовы признать всю полноту святыни православной церкви сохранившейся неповрежденною и чистою? Полуторастолътній опыть научнать церковь все по отношению въ раскольникамъ тщательно взвёшивать, со всевозможною осмотрительностію размърнвать каждый шагъ свой и не довърять безусловно однимъ словамъ и объщаніямъ; церковь основательно была знакома съ исконнымъ вэглядомъ раскольниковъ на обрядъ, знала, что онъ составляетъ для нихъ суть вёры и потому конечно нелегко могла повърить ихъ ръшимости и намъренію измънить этотъ взглядъ. Къ глубочайшему сожальнію, послёдствія вполнё оправдали и продолжають оправдывать эту разумную предусмотрительность церкви, такъ какъ, повторяемъ, большинство единовърцевъ и теперь стоятъ въ прежнемъ роковомъ понятіи и убъжденій относительно значенія обряда. Какъ же вы прикажете-не только тогда, при учреждении единовърія, но даже и теперь смотрёть церкви на обрядъ по отношенію въ раскольникамъ? Не правда ли, что церкви необходимо прежде совершенно основательно и твердо убёдиться въ иномъ противъ прежняго взглядъ единовърцевъ на обрядъ и вслъдствіе того въ самомъ недицемёрно-искреннемъ почтеніи и безусловной преданности ихъ къ ней, и потомъ уже вполнъ отмънять соборныя клятвы и провозглашать свободу обряда, чтобы въ противномъ случав благославляя беззавётно до-никоновскій обрядъ, не благословлять вмёств съ твиъ и раскольничьихъ нареканій и проклятій на саму себя. Но такого благопріятнаго момента очевидно еще не наступило для церкви, такъ какъ единовърцы со своей стороны до сего времени не представили совершенно основательныхъ и усповонтельныхъ поводовъ въ тому, чтобы безусловно отложить всякія сомнёнія и опасенія на ихъ счеть. Не скажеть ли авторь при этомъ, что если дело вообще было здесь такъ сомнительно относительно "благонадежности настроенія" единовърцевъ искавшихъ присоединенія, то не слёдовало бы уже и совсёмъ учреждать "единовъріе", а прямо бы отказать просителямъ въ присоединения? Но ивть, онъ не можеть сказать этого, потому что хорошо знаеть, что церковь Христова неизмённо воодушевляемая самою высокою во Христе любовію ко всемь людямь, для всёхъ и наждаго открываетъ и предоставляетъ всё возможные пути и средства въ спасенію, что она глубово и несомнънно исповедуеть возможность спасенія для такихь людей, которые

содержа накоторую внашнюю разность съ нею въ обряда, приходять въ ней въ полнъйшемъ единомыслія съ нею въ върв и таинствахъ, съ совершенною поворностію и преданностію къ ней и въ безусловномъ исповъдении ея святости и непорочности и что утверждая единовъріе, она именно искала и призывала въ свои нёдра такихъ людей, какими могли и могутъ быть наши единовърцы, если исвренно пожелають этого. И пусть знають эти единовърцы, что для нихъ создано и пребываетъ въ церкви такое положение, въ которомъ церковь совершенно умяротворяетъ ихъ въ себъ присущею ей благодатію Св. Духа и благословляеть, если они глубово признають и почитають ся святыню и исвренно со всею полнотою любви и преданности присоединяются въ ней хотя бы путемъ единовърія; но въ которомъ однако же вмъсть съ твиъ блюдется для нихъ и отлученіе, такъ что и самыя соборныя клятвы пребывають на нихъ во всей силь, какъ и на раскольникахъ, если они относятся къ ея святынъ подозрительно и съ недовъріемъ, и если они лицемърно присоединяясь къ ней путемъ единовърія, на самомъ дълв въ глубинъ своей души, своихъ сердечныхъ расположеній и намёреній, устраняются и удаляются отъ исвренняго союза и общенія съ нею.

Далве, условность налагаемыхъ клятвъ действительно не была выражена соборомъ определенно. Но скажите, удобно ли было съ другой стороны для церкви, предавая отлучению возмутившихся противъ нея непокорныхъ, въ то же время благословлять тоть самый обрядъ, который сталъ символомъ этой непокорности, стимуломъ и средоточіемъ самыхъ невёроятныхъ нареканій и проклятій на церковь? Тогда раскольники имёли бы право сказать, что если законенъ ихъ обрядъ, то законно и ихъ возмущеніе и ихъ протесть изъ-за его исправленія; да и въ самомъ этомъ исправлении, значитъ, не было нивакой потребности; не правда ли, что здёсь въ ожиданіи могъ быть только необозримый хаосъ, непроходимое смѣшеніе понятій? Могли бы сказать и сказали бы это пожалуй еще не одни раскольники, что церковь сама виновата, поднявъ ни изъ-за чего все дъло и безъ всякаго повода и нужды возбудивъ столько шума и волненія. Кромѣ того, авторъ рекомендуя церкви провозгласить свободу обряда, не соображаетъ того, что этого не позволили бы сами раскольники; въ самомъ дёлё, если бы церковь провозгласила,

что обрядъ не составляетъ существа въры, то можно себъ представить, какъ бы она этимъ еще болзе возбудила и усилила волнение раскольниковъ, которые отвели обряду такое первенствующее значение въ дълахъ въры! Естественно думать, что во всвхъ этихъ случаяхъ расколъ еще не такъ бы пріумножился. Между твиъ, соборныя илятвы на обрядъ имвли безъ сомитнія громадное вліяніе и послёдствія: рёшительнымъ воздействіемъ на совъсть върующихъ они должны были ръзко ограничить распространение соблазна и очень очень многихъ слабодушныхъ и волеблющихся--однихъ удержали на пути въ расколу, а другихъ болже укръпили въ православіи. И опять-таки самому обряду придаль здъсь значение мятежъ противъ церкви и затвыъ всв эти нареканія на нее и проклятія; а потому соборъ наложилъ свои клятвы на обрядъ, какъ на причину въ неразрывной связи съ ся дъйствіемъ, въ томъ соображенія, что если слишкомъ преступно действіе, то не можеть оставаться безукоризненною, по крайней мёрё должна быть всячески отклоняема и причина его неибъжно производящая. А потому вполнё резонно и справедливо наложены соборныя влятвы и на самый обрядъ. Затвиз авторъ излагаеть три существующія мизнія относительно влятвъ собора 1667 года, которыя мы и должны разомотрёть.

Первое изъ этихъ мивній-чисто раскольничье, по которому клятвы эти признаются положеваыми на самыя особенности обрядн, такъ что они сохраняють якобы свою силу для всёхъ. какъ предшествовавшихъ, такъ и послёдующихъ за соборомъ временъ и тяготъють на всей русской церкви державшейся этихъ особенностей и существовавшей до собора. Такое мизніе о влятвахъ очевидно измышлено явными противниками православной церкви къ большему обвинению ся во всякихъ небывалыхъ неправдахъ и погръшностяхъ и потому не заслуживаетъ того, чтобы на немъ останавливаться. По второму мивнію, влятвы эти, не касаясь церкви существовавшей съ неправильнымъ обрядомъ до собора, распространяются на всёхъ тёхъ, кто станетъ держаться этого обряда послё соборнаго о немъ опредъленія. Этого мнвнія держится авторъ и потому намъ следуеть остановяться на немъ съ надлежащимъ вниманіемъ. Выраженное въ этой первоначальной формъ, мнаніе это должно быть признано справед-**ЛИВЫМЪ, Х**ОТЯ ТУТЪ ЯВЛЯЕТСЯ ОЧЕВИДНАЯ НЕДОСВАЗАННОСТЬ; НО ВЪ

**7**50

дальнэйшихъ на него резъясненіяхъ авторъ подрываеть это мнъніе именно твиъ. что усиливается извлечь изъ него доказательство для подтвержденія той, господствующей во всей книгь его. мысли, якобы правила единовърія состоять въ явномъ противорвчін соборнымъ клятвамъ. Въ виду этой мысли авторъ утверждаетъ, что "послъ соборнаго опредъленія 13 мая 1667 года члены русской цергви не имвли свободы следовать (а для чего бы православному человъку могла понадобиться такая странная свобода двлать что ему вэдумается, дучше сказать, такое своеволіе?), по своему выбору прежнему или новоисправленному обряду", и что "изреченныя соборомъ отлучение и влятва отсвкали оть цервовнаго общенія всякаго, кто не соглашался измёнить прежнему обряду, хотя бы онъ при этомъ былъ во всемъ прочемъ покоренъ церкви и желалъ пребывать въ ея общении". Прежде всего мы должны здёсь улазать на то, что изложенное мнёніе страдаеть односторовностію въ томъ отношеніи, что въ немъ обрядъ мыслится взять й самъ по себв, оторванный отъ почвы, на которой возникао все дбло изъ-за него, отъ почвы своего происхожденія въ этомъ его видѣ, въ которомъ онъ именно и осужденъ церковію, и потому лишенный своего внутренняго исторически сложившагося для него содержанія, отрешенный отъ всего существенно его здёсь составляющаго, безъ котораго онъ съ перваго же момента своего появленія сталъ немыслимъ. Извъстно, что всъ неподчинившіеся соборному опредъленію 1667 года оставили церковь именно изъ-за обряда и ни изъ-за чего болве и оставили ее съ проклятіями. Какъ же авторъ хотвлъ бы, чтобы по крайней мёрё нёкоторые изъ нихъ могли остаться въ церкви, какъ онъ говоритъ. "имъя свободу слъдовать по своему выбору, прежнему или новоисправленному обряду", когда объ этомъ новоисправленномъ обрядъ никто изъ этихъ неподчинившихся соборному опредвленію и слышать не могъ, а въдь клятвы-то явялись въ извъстной формъ въ соображении съ этимъ обстоятельствомъ, когда всв эти люди пожелавшие остаться съ до-никоновскимъ обрядомъ, изъ-за этого единственно новоисправленнаго обряда, всв безъ исключенія провляли церковь православную, называя ее еретическою, говоря. что ея таинства не таинства и пр. и что въ ней царствуетъ антихристъ? Возможно ли послъ этого еще предподагать для того времени, чтобы могли оказаться

тогда такіе люди, которые пожелали бы остаться въ церкви съ своимъ до-никоновскимъ обрядонъ и чтобы самыя соборныя влятвы потому могли явиться въ условной сормв? Мы говоримъ объ этомъ къ тому вопервыхъ, что авторъ не ограничивается нападками на учреждение единовърія, стоящее будто бы въ явномъ противорвчіи соборнымъ клятвамъ, но и вооружается противъ самыхъ этихъ клятвъ, какъ это будетъ видно ниже, а вовторыхъ что для укръпленія какого бы то ни было мнънія безполезно ставить его на подпорки невозможныхъ случайностей, какъ это дълаетъ теперь авторъ, который, за неимъніемъ какого-либо историческаго факта или указанія изъ церковной практики для подкрвиденія своего мнёнія о несогласіи правиль единовёрія съ соборными клятвами, прибъгаеть въ отвлеченностямъ и разрушаеть всякую связь съ историческимъ теченіемъ дъла, имъющимъ здёсь такое существенное значение. Въ самомъ двлъ, не говоря уже о томъ, что не было примвра, чтобы въ то же время вто-либо изъ вврующихъ обращался въ церкви съ просьбою о нелишение его общенія за осуждаемый обрядъ, съ которымъ онъ не хотвлъ разставаться, оставаясь однако "во всемъ прочемъ покорнымъ церкви", и что слёдовательно для насъ остается по крайней мёрё совершень о неизвёстнымъ то, какъ бы въ то время поступила церковная власть въ указываемомъ случав, необходимо опять-таки преимущественно имёть въ виду, что особенно въ то время людьми возмутившимися противъ церкви изъ-за исправленія обряда этотъ обрядъ былъ вознесенъ чуть ли не выше всёхъ догматовъ вёры; вслёдствіе чего не можеть имёть мёста никакое серьёзное предположение о томъ, что могли оказаться въ то время такие люди изъ нихъ, которые пожелали бы не то что остаться, а даже нивть какое-либо дело или сношение съ церковію изменившею обрядъ и тёмъ повредившею, по ихъ непреклонному мнёнію, самую вёру. А что такое предположение есть дъйствительно только произведеніе фантазіи автора, это всего очевиднье доказывается тымъ, что такихъ людей, которые пожелали бы искренно присоединиться, такъ-сказать виздриться въ православную церковь съ до-никоновскимъ обрядомъ, какъ прежде не было, такъ и теперь еще нёть, и сколько извёстно, до сихъ поръ почти ни одного такого человёка не оказалось. Были и есть въ православной церкви люди знаменающіеся двуперстнымъ сложеніемъ, но это не болѣе

какъ простое недоразумъніе унаслёдованное отъ предковъ, къ которому вакъ не соединяющемуся ни съкакимъ хуленіемъ святыни церкви, эта послёдняя оказываеть свое снисхожденіе; къ тому же туть далеко не весь обрядъ, о которомъ у насъ ръчь: у раскольниковъ и единовърцевъ затъмъ еще необходимо слъдуетъ хожденіе посолонь, седмипросфоріе, сугубая аллилуія и т. д. и въ заключение самое главное, извъстная идея, все это проникающая, одушевляющая и объединяющая въ цёлый протесть противъ обряда православнаго и противъ самой церкви. Не справедливве ли и сообразнве съ двломъ, если не съ самою цвлью конечно, которую преслёдуеть авторъ и которая состоить очевидно въ томъ, чтобы подорвать авторитеть того и другаго, т.-е. и учрежденія единовърія и самыхъ дъяній собора 1667 года,--было бы автору, вмёсто подобныхъ натяжекъ, которыя онъ допускаетъ представляя невозможные случаи существованія пока еще, можно свазать, небывалыхъ людей, обратить все свое вниманіе и оцёнить по достоинству тё ужасно тяжелыя обстоя тельства, въ которыя была поставлена церковь раскольниками провозгласившими на нее страшныя хулы и проклятія изъ-за новоисправленнаго обряда? Не правда ли, что этими проклятіями, которыя повидимому такъ мало интересують автора, ни однимъ словомъ не обмолвившагося о нихъ во всей своей книгъ, раскольники страшно колебали религіозную мысль слабыхъ младенчествующихъ чадъ церкви, страшно угрожали церкви со стороны цёлости ея церковнаго союза и такимъ образомъ какъ бы ставили ее въ двоякое положение: или произнести свой судъ и клятву на обряды, съ которыми такъ неразрывно связывали раскольники существо вёры и вмёстё свои хулы на церковь и тъмъ елико возможно ограничить дъйствіе соблазна; или въ виду происпедшаго въ церкви изъ-за исправленія книгъ и обрядовъ страшнаго возмущенія, оставить, отвергнуть это исправленіе и примириться съ раскольниками принятіемъ и установленіемъ въ церкви опять прежнихъ порядковъ, прежнихъ книгъ и обрядовъ? Само собою разумъется, церковь должна была избрать первое; и она избрала его, такъ какъ эта мъра кромъ возстановленія церковной правды была единственною къ возможному умиротворенію церкви. Доказательствомъ правильности такого ришенія даже съ практической стороны служить то, что абсолютное боль-

**4**8

шанство православнаго духовенства и народа безусловно подчинилось определениямъ церкви, оставивъ прежния вниги и обряды и съ покорностію принявъ новоисправленныя. Но что однако было бы, еслибы церковь въ виду изложенныхъ обстоятельствъ рёшилась на послёднюю мёру, сдёлала уступку раскольникамъ и отказалась отъ исправленныхъ ею книгъ и обрядовъ, оставшись при всемъ прежнемъ? Что бы это такое произвели тогда санатики, стоявшіе во главъ раскольничьяго движенія? Прежде всего они конечно воспользовались бы этимъ фактоиъ, чтобы рвшительно подорвать достоянство представителей церкви, лишить ихъ довърія народа, а затемъ произощи бы всевозможные ужасы и бъдствія, какихъ и предусмотръть невозможно, не говоря уже о томъ, что такая мъра была бы очевидною нелъпостію съ точки зрёнія высшей редигіозной истины и правды, попраніе которой ради уступокъ грубости и невъжеству должно во всякомъ случав сопровождаться самыми дурными последствіями во всвхъ отношеніяхъ. Объявить безусловную свободу обряда? Но это едва ли еще не хуже, такъ какъ при этомъ не только раскольники, но можеть быть многіе изъ православныхъ (вёдь совёстьто немощна не у однихъ единовърцевъ) провозгласили бы, что церковь влается туда и сюда, колеблется сама не зная на чемъ остановиться и что истинно и свято; церковь могла бы такимъ образонъ выставиться плохою цёнительницею достоянства истины и окончательно уронила бы себя въ мнини народа. Этого слидовало непремённо ожидать, и это неизбёжно случилось бы: такъ самые лучшіе и избранные изъ единовърдевъ только со вчерашняго дня стали намекать, что самъ по себъ обрядъ не можеть стать несокрушинымъ препятствіемъ къ общенію, между твиъ какъ громадное большинство самихъ единовврцевъ и теперь несогласно съ этямъ. Словомъ, и на этомъ такъ-сказать среднемъ пути повидимому указываемомъ авторомъ остановиться было немыслимо ни со стороны церкви и достоинства содержимой ею истины, ни со стороны самихъ раскольниковъ, ноторые по этому пути безъ сомнёнія не послёдовали бы въ союзе съ церковію, вовсе не приняли бы такой уступки, потребовавъ скорве решительного изгнанія изъ церкви исправленныхъ книгъ и обрядовъ и поставивъ такимъ образомъ церковь въ неразръшимое затруднение. Не заслуживаетъ ли здъсь самаго полнаго вня-

манія то замѣчательное обстоятельство, которое однакоже проходить у автора незамёченнымь, несмотря на всю тщательность его изысканій, съ какою онъ не пропускаетъ повидимому ничего въ этому делу относящагося, --что соборъ, налагая свои влятвы, ни однимъ словомъ не упомянулъ при этомъ о временахъ прошедшихъ, какъ т.-е. къ нимъ относятся его клятвы, какъ они должны быть понимаемы .по отношенію къ нимъ, между твмъ какъ предъ глазами собора стоялъ тотъ живой фактъ, что русская церковь еще вчера содержала этоть самый запрещаемый теперь обрядъ? Не очевидное ли это указаніе на то, что обрядъ этоть, употреблявшійся до собора по невъдънію, безъ всякой дурной мысли и въ полномъ союзъ и послушании церкви всъхъ послёдователей его, не только не заслуживаль соборнаго порицанія взятый самъ по себѣ, но даже не обратилъ на себя никакого вниманія собора по отношенію въ его прошедшему? Значить получается еще решительное доказательство того, что по мысли собора клятвы на обрядъ положены потому, что съ обрядомъ нераздёльно соединилось здёсь преслушание церкви, какъ его неотдѣлимое внутреннее значеніе и смыслъ. Изъ приводимаго затъмъ для своей цъли подлиннаго текста соборнаго постановленія о клятвахъ, авторъ извлекаетъ доказательство своего мнёнія о томъ, что клятвы эти положены безусловно, и доказательство это является для него не въ какомъ-либо ясно выраженномъ положени соборнаго акта, а только лишь въ томъ, что соборъ умалчиваеть здесь () какихъ бы то ни было условіяхъ; между темъ мы въ свою очередь имбемъ возможность противопоставить мнвнію автора, то ясно выраженное во всемъ изложеніи этого акта положение, что соборъ излагая свое "повелёние и завёщание" относительно обрядовъ, прямо говоритъ, что онъ предасть отлученію за непокорность и преслушаніе церкви: "аще кто не послушаеть нась и не покорится святой восточной церкви и сему освященному собору или начнетъ прекословити и противлятися намъ: и мы таковаго противника" и т. д.; но напротивъ, ни однимъ словомъ не выражаеть той мысли, что онъ проклинаетъ собственно обрядъ безотносительно и безусловно. Этотъ соборный аять до такой степени замечательный въ этомъ отношени, что самъ собою, своимъ текстомъ и яснымъ смысломъ въ немъ завлючающимся рёшительно въ прахъ превращаетъ всё искусственно

48\*

•

поднятыя и натянутыя возраженія и нареканія, по воторымъ выходило бы, что клятвамъ этого собора могуть внутренно противоръчить правила единовърія, и какъ бы авторъ ни комментироваль этого акта соборныхъ дъяній, никогда изъ него не выйдеть столь повидимому желаннаго для него подкрапленія той мысли, будто клятвы собора положены на обрядъ взятый самъ по себъ, или что одпо и тоже-положены безусловно, вслъдствіе чего учреждение единовърія составляло бы прямое противоръчіе этимъ клятвамъ. Мизніе автора о клятвахъ соборныхъ такимъ образомъ оказывается очевидно несостоятельнымъ и именно всявдствіе той коренной его ошибки, по которой онъ береть и мыслить обрядь безотносительно, отделяеть его оть настроенія и расположенія лицъ его содержащихъ, оть той мысли, которую эти лица неразрывно соединяють съ этимъ обрядомъ. Остается затъмъ еще третье приводимое авторомъ мнёніе относительно соборныхъ влятвъ, по которому влятвы эти совсёмъ уже не касаются самыхъ обрядовъ, а состоятъ на тёхъ, кто изъ-за нихъ удаляется отъ церковнаго общенія съ худами противъ церкви. Нельзя конечно сказать, чтобы и это мижніе было совершенно правильно, такъ какъ нельзя утверждать въ строгомъ смыслё, чтобы клятвы собора совсёмъ уже не относились къ самымъ обрядамъ: повторяемъ, обряды со стороны раскольниковъ оказались такъ нераздёльно соединенными съ хулами и нареканіями противъ церкви, какъ причина съ своимъ дъйствіемъ, какъ твло съ душею, и потому невозможно думать, чтобы эти обряды были совершенно свободны отъ соборныхъ клятвъ, хотя ими провлинается обрядъ не какъ буквальная особенность, а какъ фактъ съ его внутреннимъ содержаніемъ, какъ символъ съ его идеею. составляющею его существо; лучше сказать, клятвы собора и на самомъ обрядъ безъ сомнънія пребывають, но сохраняють на немъ свою силу временную, условную и только тогда вообще перестануть тяготеть надъ этимъ обрядомъ, когда получится то, чего съ самаго первоначальнаго момента проявленія раскола не было и въ настоящее время не имвется, а именно вогда получится совершенная увёренность въ отдёлимости обряда отъ злой идеи его укръпляющей, получится полнъйшее основаніе брать и мыслить этоть обрядъ взятый самъ по себе, когда значить изменится и обновится духовная природа содержащихъ этотъ обрядъ

и нелицемърно, благопріятно расположится въ пользу православной церкви и содержимаго ею обряда. Но до настоящаго времени этотъ отвергнутый церковію обрядъ остается реальнымъ воплощеніемъ раскола, внё котораго онъ есть пока ни болъе ни менъе какъ простая отвлеченность. Само собою понятно, для нъкоторыхъ отдъльныхъ лицъ въ единовърчествъ клятвы и теперь могутъ не имъть никакой силы и значенія, смотря по настроенію и расположенію этихъ лицъ.

Отвергая всё три приведенныя авторомъ мнёнія относительно эначенія соборныхъ клятвъ, мы должны установить наше собственное, лучше сказать, мы обязаны выяснить мысль или мнёніе самой церкви, къ которому мы присоединяемся всею нашею мыслію и всёмъ сердцемъ:

1) Единственно изъ-за предпринятаго и совершеннаго церковію исправленія неправильнаго обряда, раскольники страшно возмутились противъ церкви, порвали съ нею общеніе и составили свое самочинное сборище; съ тъхъ поръ этотъ неправильный обрядъ содержимый раскольниками сталъ символомъ ихъ преслушанія церкви и потому совершенно справедливо и праведно соборъ 1667 года наложилъ свои клятвы не только на самыхъ ослушниковъ церкви, но и на ихъ обрядъ, какъ воплощеніе злой идеи раскола, внъ котораго этотъ обрядъ сталъ немыслимъ.

2) Такой именно взглядъ и такое убъждение относительно раскольничьяго обряда, т.-е. что его внёшняя форма существенно неотдёлима отъ преступнаго содержанія его составляющаго, существовало въ церкви во всъ времена непрерывно, къ чему постоянно заявлялся очевидный поводъ, полнъйшее основание со стороны раскольниковъ, которые никогда не переставали напр. православное перстосложение для врестнаго знамения называть печатію антихристовою и т. д. И когда нёкоторые изъ раскольниковъ, возмущаясь въ своей совъсти своимъ безвыходнымъ положеніемъ безъ правильнаго священства и тайнствъ церковныхъ, обращались къ церкви съ просьбою о присоединении пхъ съ этимъ отвергнутымъ церковію обрядамъ, то церковь, основательно зная ужасныя хулы неизбёжно соединяемыя раскольниками съ мыслію объ обрядъ православномъ, понятное дъло, отнюдь не могла довърять искренности ихъ обращения къ ней и отказывала имъ въ просимомъ общенія, такъ какъ эти ищущіе

общенія и при этомъ случав опять-таки не могли слышать о примирении съ обрядомъ православнымъ, чемъ очевидно подавали прямой поводъ подозравать, что они и теперь не отлагають своихъ хуленій по крайней мъръ на обрядъ православный. Что не церковь, а именно сами раскольники придавали обряду такое роковое значение и темъ постоянно вынуждали церковь оставаться въ сношеніяхъ съ ними осторожною, это ясно доказывается, между прочимъ, слёдующимъ случаемъ, приводимымъ и самимъ авторомъ, но только для другой цели. "Въ 1721 году нъкоторые раскольники желали обратиться отъ раскола въ церкви, о чемъ и просили Св. Синодъ чрезъ посредство здатоустовскаго архимандрита Антонія". Но такъ какъ они при этомъ не желали перемёнить своего обряда на православный, то Синодъ на просьбу о присоединении отвъчалъ имъ составлениемъ "увъщательныхъ пунктовъ", въ которыхъ хотя и объяснилъ, что "обряды составляють въ церкви вещь среднюю, къ благочестію ниже нужную, ниже вредную", чемъ очевидно показалъ свое сочувствіе въ свободъ обряда, но все-тави въ проспмомъ отказалъ на томъ основании, что просители "свой сложения (перстнаго) образъ сделали злымъ: не аки бы онъ самъ собою золъ былъ, но яко непокорявый, злой, немиролюбной, гордоеретичествующей совъсти ихъ свидътель есть. И того ради аще кто образъ сложенія раскольничьяго премізнити не похощеть, мощно знать, что онъ безотвётно упрямъ и непокоривъ пребываетъ, и не съ доброю совъстію, но лукаво, лицемприо и коварно приходить къ церковному соединению". Вотъ живой обращикъ того, вакъ церковь мыслида постоянно о раскольникахъ, какое содержала мивніе о ихъ обрядв, а также и ихъ двйствительномъ отношения въ обряду православному и о самыхъ попытвахъ ихъ присоединиться въ церкви православной! И какая глубокая правда въ этихъ словахъ Св. Синода! Осмѣлится ли кто сказать, что церковь была неправа въ своихъ воззръніяхъ? Не опытъ ли жизни постоянно оправдываль и теперь его оправдываеть, какъ этого не станутъ по совъсти отрицать и сами лучшіе изъ единовърцевъ? Къ глубочайшему сожалънію, въ наше время явилось не мало пререкателей церкви,-къ числу ихъ безъ сомнънія принадлежить и авторь, --- которые беруть на себя судить двйствія церкви и судять ихъ по бумажнымъ документамъ казен-

758

наго свойства, тогда какъ церковь, имбя дело съ живыми людьми и зная основательно ихъ расположенія и намбренія по живымъ фактамъ, опытно назидается въ благоразумной осмотрительности, и всячески оберегая ввъренное ей святое дъло, тщательно заботится объ удалении соблазновъ и искушений со стороны лести и какихъ-либо враждебныхъ замысловъ и покушеній... А вотъ ся пререкатели въ своихъ пересудахъ, въ силу логической послъдовательности, неизбъяно приближаются къ мысли о томъ, что. отказывая раскольникамъ въ присоединения, церковь якобы не желаеть имъ спасенія чуть ли не по ненависти къ нимъ, и такимъ образомъ становятся открыто на сторону хулителей церкви, которые обвиняють ее не въ той или другой частной и такъ сказать случайной погрешности, что еще въ некоторой степени допустимо по отношенію въ помъстной цереви, а въ цалой громадной системъ ошибовъ, практируемой нераскаянно на пространствё цёлыхъ двухъ вёковъ, въ страшномъ непроходимомъ и необъятномъ грёхѣ, въ которомъ погибло и погибаетъ столько милліоновъ христіанскихъ душъ!!! Возможно ли, возможно ли? Но за ихъ жестокій неправедный судъ, которымъ они судятъ церковь, да судить имъ Глава церкви Христосъ, который не попустить до вонца попирать честь и достоинство Его церкви и воторый говорить, что хула на Духа Святало не отпустится ни въ сей въкъ ни въ прядущий. Да, повторимъ, клятвы собора дъйствительно положены и на самый обрядъ раскольничій, какъ "свидътель немиролюбной, гордоеретичествующей совъсти" раскольниковъ; и напрасно авторъ истощается въ усиліяхъ отбивать чьи-то возражения противъ этой несомнённой истины. Съ призраками ли здёсь авторъ ведеть борьбу, или съ дёйствительными мивніями какихъ-либо частныхъ лицъ, — мы не знаемъ; но знаемъ и утверждаемъ, что церковь наша никогда не сбивалась на этоть путь, т.-е. чтобы утверждать, будто раскольничій обрядъ свободенъ отъ соборныхъ клятвъ; почему и митр. Платонъ, ходатайствуя предъ Св. Синодомъ о принятіи въ общеніе церкви еднновърцевъ, все-таки утверждалъ совершенно справедливо и согласно съ постоянною мыслію церкви, что влятвы собора 1667 года наложены "праведно". Авторъ утверждаетъ, что въ "объясненін" митр. Платона по поводу единовърческаго присоединенія "слышится какъ бы желаніе оправдать себя въ томъ, что

онъ счелъ, при тогдашнихъ обстоятельствахъ, возможнымъ слошеніе соборныхъ влятвъ". Но это неправда, десять разъ неправда. Ни Св. Синодъ, ни тъмъ менъе митр. Платонъ не думали при этомъ случаѣ слагать соборныхъ влятвъ. Авторъ говоритъ— "слышится", но вмъсто того, чтобы тщетно напрягать свой слухъ въ таинственнымъ прислушиваніямъ, гораздо лучше и върнъе смотръть на дъло прямо, какъ его представляетъ въ своемъ "объясненіи" митр. Платонъ, по мнънію я ходатайству котораго учредилось у насъ единовъріе.

3) Но что же такое единовъріе? Не доказываетъ ли оно въ самомъ дълъ, что наша церковь перемънила свое мнёніе относительно нашихъ раскольниковъ и перержшила вопросъ объ нихъ противъ постановленій собора 1667 года? Отнюдь нать. Митр. Платонъ, по почину и ходатайству котораго учредилось у насъ единовъріе, съ замъчательнымъ тактомъ и глубокимъ сочетаніемъ любви и истины, указаль два основанія для этого учрежденія: "примвръ апостольскаго снисхожденія въ немощнымъ и надежда на пріобрътеніе св. церкви множества человъческихъ душъ". Значить, учрежденіе единовърія есть акть снисхожденія цервви къ немощной совъсти такихъ людей, которые, ходатайствуя о своемъ присоединении къ церкви, могли искренно почитать ея святыню, отлагая всякія хуленія на обрядъ православный и вмёстё съ тёмъ желая однако оставаться въ общенія церкви со своимъ излюбленнымъ обрядомъ. Соборныя клятвы, говоримъ, подожены и на самый обрядъ съ извъстнымъ его смысломъ; но церковь здёсь имёла полное право, отнюдь не снимая соборныхъ клятвъ, благословить однако для единовърцевъ употребление ихъ обряда, такъ какъ при этомъ она имъла въ виду, что единовърцы перемъняють прежнее неблагопріятное отношение въ обряду православному, почитая его святымъ и спасительнымъ, и вообще измёняютъ свой взглядъ на значеніе обряда въ благопріятномъ для православія смысль; вмъсть съ твиъ, она конечно неотложно имвла въ виду и то, чтобы считая своимъ призваніемъ "пріобрѣтеніе Христу множество человѣческихъ душъ", не лишить спасенія искренно ищущихъ его въ нъдрахъ церкви, не лишить изъ-за обряда, который, если дъйствительно отнять отъ него его хульный смыслъ, не можеть стать неразръшимою причиною церковнаго раздъленія. Съ этихъ

760

поръ, значить, и со стороны приверженцевъ до-никоновского обряда по крайней мёрё явилась возможность мыслить обряда взятый самъ по себъ, вслёдствіе чего помянутое снисхожденіе, оказываемое церковію, вполнѣ основательно и не противорѣчитъ соборнымъ клятвамъ положеннымъ на обрядъ при другихъ условіяхъ. Если прежнія попытки къ присоединенію со стороны раскольниковъ (напр. 1721 г.), заявлялись неопредбленно и неръшительно, въ видъ какой-то пробы или изслъдованія того, въ какой степени церковь можеть быть расположена къ удовлетворенію твхъ или другихъ нуждъ и желеній раскольниковъ, причемъ ими не упоминалось о томъ, какого мнёнія они продолжають держаться относительно обряда православнаго, то теперь дъло является совсёмъ въ иномъ видё: теперь ищущіе присоединенія организовали изъ себя общество, которое открыто и рвшительно вступило въ сношение съ церковию чрезъ посредстно митроподита Платона и свое ходатайство о присоединении Заявило формальнымъ актомъ, въ которомъ ясно и опредвленно выразило свою покорность и полное уважение въ святынѣ церкви православной, а также поливищее отречение отъ клятвъ и хуленій на православный обрядъ, и вмъсть изложило откровенно и точно выраженныя условія, на которыхъ должно состояться ихъ присоединение къ церкви. То правда, что еслибы эти присоединяющіеся были проникнуты совсршенною любовію и безусловною поворностію церкви, то они не стали бы упорно настаивать на содержании своего излюбленнаго обряда несогласнаго съ содержимымъ отъ первыхъ вёковъ христіанства и до нынё во всей восточной православной церкви непрерывно и потому очевидно неправильнаго, не задумались бы отложить этоть излюбленный обрядъ и принять обрядъ содержимый церковію. Но что же дълать съ немощами человъческой совъсти? Церковь, руководимая апостольскимъ примъромъ снисхожденія къ немощнымъ (Двян. 15, 28), имвя въ виду важнайшую и высочайшую цъль спасенія върующихъ, съ любовію и снисхожденіемъ принимаеть ихъ къ себъ, благословляя имъ употребление ихъ обряда отличнаго отъ обряда православнаго, не желая ничтоже множая возложити има тяюты, развь нуждныха сиха, т.-е. полнайшаго единомыслія въ върв и таинствахъ. Такимъ образомъ отнюдь не измёняя своихъ отношеній къ раскольникамъ и къ ихъ рас-

кольничьему обряду, съ которымъ неотложно соединяется всяческое хуленіе противъ церкви, и отнюдь не переръшая вопроса о соборныхъ клятвахъ, церковь учредила единовъріе для пріобрътенія Христу возможно большаго числа христіанскихъ душъ, для спасенія искренно ищущихъ общенія и освященія въ ея нъдрахъ, оказывая имъ ради этихъ высочайшихъ цълей снисхожденіе и благословляя имъ содержать ихъ излюбленный обрядъ, съ которымъ они не соединяютъ болъе никакого хульнаго смысла насчетъ обряда православнаго и на счетъ самой церкви православной.

4) Мы сказали, что церковь благословила для единовърцевъ употребление до никоновскаго обряда, не снимая однако соборныхъ влятвъ положенныхъ на этотъ обрядъ; но авторъ, а отчасти, къ удивлению, и почтенный проф. Нильский видять здъсь явное непримиримое противорвчіе, котораго однакоже здісь совствить нать. Церковь благословила единовтрцамъ употребленіе ихъ обряда, потому что они предъ этимъ отложили прежнія хуленія и проклятія на обрядъ православный и дали торжественное объщание держаться инаго мявния и върования относительновообще церкви православной и значенія обряда въ двлахъ ввры: словомъ, дали объщание не соединять съ этимъ обрядомъ прежняго хульнаго смысла, вслёдствіе чего онъ является теперь въ совершенно другомъ видё и съ другимъ внутреннимъ значеніемъ и содержаніемъ; почему церковь справедливо усмотрёла здёсь основательный поводъ и полное свое право благословить употребление этого обряда для единовърцевъ. Но что она не сняда вивств съ твиъ соборныхъ клятвъ, положенныхъ на отвергнутый его обрядъ, на это есть очень важныя причины. Прежде всего конечно причина здесь та, что собственною властію церковь наша не могла этого сдёлать, что для этого ей необходимо снестись съ восточными церквами, принимавшими чревъ своихъ представителей на соборъ 1667 года участие въ наложеніи этихъ клятвъ; а не сносилась она съ этими церквами по этому поводу, въ эпоху учрежденія единовърія и до сего времени, потому, что для этого ни тогда вполив не выяснились, ни до настоящаго времени не созръли бла гопріятныя условія и несомнённыя ручательства. Извёстно, что единовёрцы однимъ изъ условій присоединенія поставили то, чтобы священниковъ служа-

7.62

щихъ въ единовърческихъ храмахъ или приходахъ не требовать на соборныя служенія въ православныя церкви, и твиъ очевидно подали поводъ церкви опасаться съ ихъ стороны неискренности, такъ недвусмысленно проглядывавшей въ этомъ странномъ условія, и какихъ-либо тайныхъ если не происковъ, то по крайней мъръ какихъ-либо неблагопріятныхъ въ отношеніи церкви мивній и расположеній, —подали поводъ сомнѣваться въ этомъ ихъ новомъ взглядъ на обрядъ и отношении въ обряду православному; это при самонъ учреждении единовърія. Но и потомъ, какъ извъстно, единовърцы инчего особеннаго не предприняли въ тому, чтобы отклонить и разсвять всв эти возбужденныя на ихъ счетъ опасенія, такъ какъ всегда обнаруживали явную наклонность къ обособленности отъ православной церкви и въ доказательство полнаго искренняго общенія съ нею не представили почти ни одного совершенно твердаго факта; кромв того, въ послвднее время съ ихъ стороны было предпринято даже нъсколько попытокъ въ учрежденію у себя отдъльной самостоятельной іерархія, чёмъ помянутыя опасенія, само собою разумёстся, могли еще более поддерживаться и поощряться. Воть почему церковь до сего времени не предпринимала сношеній съ восточными церквами по двлу о сложении соборных в клятвъ! Свое благословеніе на употребленіе до-никоновскаго обряда ей пришлось преподать единовърцамъ какъ бы условно, если т.-е. они не соединяють съ нимъ никакихъ хуленій на обрядъ православный и никакого преслушанія церкви. Но какъ до сего времени, говоримъ, не обнаружилось со стороны громаднаго большинства единовърцевъ поднаго ручательства за вподнё искреннее выподнение этого абсолютнаго условія, то церковь не можеть и не должна ни сама снимать соборныхъ влятвъ положенныхъ на обрядъ съ его хульнымъ смысломъ, каковой смыслъ, можно опасаться и даже быть увърену, остается попрежнему не разлученъ съ этимъ обрядомъ, ни сноситься по этому поводу съ восточными патріархами или церквами, чтобы и самой не попасть въ грубый обманъ и не допустить неисправимой ошибки, и всей церкви православной не впутать въ напрасное волнение и соблазнъ. Только въ такомъ случав, когда вполнв достовврно и непреложно убвдится церковь въ совершенно благопріятномъ къ себъ расположении единовърпевъ. она конечно не замедянть вполнъ законнымъ снятіемъ

влятвъ съ единовърческаго обряда. Словомъ, церковь благословляеть для единовърцевъ ихъ обрядъ, если онъ дъйствительно не содержить въ себъ ничего хульнаго противъ обряда и церкви православной, и въ этомъ случав совершенно умиротворяетъ добрую совъсть единовърцевъ относительно соборныхъ влятвъ, въ чемъ имъ порукою она сама, ел святость и ея божественное право и власть; но не предпринимаетъ надлежащихъ мёръ къ снятію съ этого обряда соборныхъ клятвъ, потому, что остается далеко неудостовъренною въ томъ, точно ли этотъ обрядъ единовърческий совершенно свободенъ отъ всякихъ хулений на церконь православную. Воть почему оказывается возможнымъ и совершенно справедливымъ "совмъстное существование благословенія и клятвы" на одномъ и томъ же обрядъ, причемъ очевидно церковь отнюдь не можетъ "казаться противоръчащею самой себв", такъ какъ' она и благословляетъ и проклинаетъ одинъ и тотъ же обрядъ условно. А если кому угодно усматривать здёсь какое-либо противоръчіе или ненормальность, тоть пусть знаеть, что это не отъ церкви происходитъ и не къ ней относится. Церковь сдёлала тутъ все, что могла и должна была сдёлатьсъ одной стороны открывая для искреннихъ единовърцевъ полную возможность спасенія въ ея нёдрахъ и освобождая ихъ отъ соборныхъ клятвъ, которыя не къ нимъ относятся, какъ она имъ въ томъ ручается, а съ другой, ограждая собственную безопасность со стороны неблагонамъренности и происковъ и предохраняя себя отъ ошибки, которая можетъ имъть роковыя последствія.

Вотъ постоянная мысль церкви о клятвахъ собора 1667 года. Основанныя на этой мысли, существующія отношенія церкви къ единов'врцамъ могутъ и должны изм'вниться съ изм'вненіемъ обстоятельствъ, если сами единов'врцы подадутъ къ тому совершенно твердый и основательный поводъ и несомнівнное ручательство. В'вдь въ самомъ дёлё обрядъ не догмать; онъ принялъ страшную силу догмата только въ умахъ раскольниковъ, воторые такъ неразрывно соединили съ нимъ существо в'вры и возстали изъ-за него на церковь; и никто не осмізлится думать, а тёмъ болёе еще утверждать, что церковь хотя на минуту поколеблется надъ разрівшениемъ вопроса о самомъ такъ-сказать голомъ обрядъ въ утвердительномъ для полнаго отложенія соборныхъ клятвъ смыслё, если только получится безусловно върное

764

и основательное ручательство въ томъ, что съ этимъ обрядомъ не соединяется болёе никакая хула на нее также, какъ никто изъ разумныхъ и благомыслящихъ людей, съ другой стороны, никогда серьёзно не останавливался на той мысли, будто бы вся эта раскольничья схизма держалась и держится на одномъ 10ложъ обрядъ.

Между твив авторъ усиливается обличать церковь въ противорвчіяхъ самой себв, и въ поискахъ за этими противоръчіями проходить цёлое поле историческихъ фактовъ и письменныхъ документовъ, изъ коихъ мы укажемъ на нёкоторые для примёра и укажемъ притомъ такіе, которые стоятъ у автора на первомъ планъ, какъ самые сильные для доказательства его заявленій. Авторъ приводитъ напр. одно мъсто изъ "Пращицы", въ кототоромъ говорится: "аще которые попы дерзнутъ тако служити (по старопечатнымъ книгамъ и на семи просфорахъ) противящеся (еще и курсивъ самого автора) восточной и великороссійской церкви и вышепомяненной соборной клятвь, таковіи суть прокляти и извержени". Авторъ приводитъ это мёсто въ доказательство того, что, какъ онъ говоритъ, влятвы собора положены на раскольничій обрядъ безусловно; но мы уже дали на такую мысль достаточное объяснение и здёсь присовокупимъ, что неподчиняющійся соборному опредъленію церкви "попъ" вполнъ справедливо извергается и отлучается, и потому это мёсто не можеть представить собою ни малайшаго повода къ какому-либо недоразумѣнію и отнюдь не подкрѣпляетъ мысли автора о безусловности клятвъ, такъ какъ здёсь идетъ рёчь о непокорности церкви. Затемъ авторъ утверждаетъ, будто при Екатерине II "круто измънился взглядъ на расколъ", съ чъмъ конечно согласиться невозможно: основной взглядъ на расколъ со стороны церкви не только "круто", но и никакъ не измёнялся и никогда не измёнится, пока этотъ расколъ стоитъ на своемъ противлении церкви неизмённо, чему отнюдь не противорёчить и тоть приводимый здёсь съ этою цёлію авторомъ факть, что "бояьшая часть московскаго духовенства не одобрила предположеній митрополита Платона" при учреждении единовърія, "находя ихъ несогласными какъ со смысломъ соборнаго постановленія, такъ и вообще съ образомъ дъйствій русской церкви за прежнее время". Авторъ приводитъ этотъ съ тою очевидною целію, чтобы

показать, якобы самое учреждение единовърия состоялось при взаимномъ несогласіи и противорячіи другу другу лицъ стоявшихъ во главъ дерковнаго управленія, и въ этомъ случав погръшаетъ въ двоякомъ отношения: вопервыхъ, московское духовенство не соглашалось съ предположеніями митрополита Платона вовсе не потому, что находило ихъ несогласными съ смысловъ соборнаго постановленія, на что въ отзывѣ духовенства по этому поводу нѣтъ ни мальйшаго и намека, а потому, что прямо подозръвало, и совершенно резонно, неискренность и заднюю мысль этихъ присоединяющихся объ учреждении собственной независимой јерархіи на основаніи благословенія преподаваемаго церковію на ихъ обрядъ, и такое подозрёніе прямо и ясно выразило, —и какъ мётко послъдствія оправдали такое подозръніе! А что до несогласія предположеній митрополита Платона съ соборнымъ постановленіемъ и съ образомъ дъйствій церкви за прежнее время, будто бы усмотрённаго здёсь московскимъ духовенствомъ, у котораго на самонъ дълъ и мысли о немъ никакой при этомъ не было, то это не более какъ произвольный выводъ или предположение автора, делающее своего рода честь его изобретательности. А вовторыхъ, митрополитъ Платонъ и московское духовенство если и выразили при этомъ вакъ будто взаимное несогласіе или противорвчіе, то это противорвчіе только кажущееся и вовсе не могущее служить въ подтверждению мысли автора, тавъ какъ и та и другая сторона съ своей точки зрвнія смотрвла на предметь, который быль именно такого свойства, что неизбъжно вызывалъ на себя двъ точки зрънія: митрополить Платонъ признавалъ нужнымъ оказать снисхожденіе присоединяющимся, такъ какъ во всякомъ случат могли и могуть оказаться по крайней мврв некоторые изъ нихъ, для которыхъ это снисхождение было нужно и совершенно резонно и которые могли надлежащимъ образомъ воспользоваться имъ ко спасению; а московское духовенство, хорошо знакомое съ убъжденіями и стремленіями громаднаго большинства этихъ завзятыхъ приверженцевъ мнимой старины, выразило свое несогласіе съ предположеніями митрополита Платона, лучшему осуществленію которыхъ, по ихъ митнію, должна была помъшать извъстная закоренълость и упрянство этихъ старовъровъ, и потому это несогласіе касалось не существа самыхъ предположеній митрополита Платона, а яхъ

примъненія къ данному случаю. Такимъ образомъ изъ этого инимаго противорвчія, въ которомъ митрополить Платонъ стоялъ за снихождение, а московское духовенство такъ-сказать рекомендовало осторожность, и составилось однако то положение, въ которое поставила себя церковь въ отношения единовърія; значитъ эти мнимые противники выполняли одну и ту же задачу и содействовали достижению одной и той же цвли. И много другихъ подобныхъ фактовъ для своей цёли пряводить авторъ, которые ничего опровергающаго постоянное мивніе церкви не содержать въ себв и которыхъ потому нётъ никакой надобности приводить и опровергать каждое отдельно. Но истощившись въ доказательствахъ того, что правила единовърія и самое учрежденіе онаго совершенно противоръчатъ опредъленіямъ собора 1667 года, авторъ приходить къ тому заключенію, что присоединеніе къ церкви этихъ единовърцевъ было во всякомъ случаъ необходныо и для церкви совершенно обязательно, но только это присоединение послёдовало "не въ надлежащемъ порядка" и потому якобы не соотвътствуетъ потребностямъ. "Вся бъда въ томъ", говоритъ авторъ, "что власть русской церкви приступая къ столь важному дёлу... не остановилась на мысли о сношения съ восточными патріархами". Но мы уже указали, почему церковь не предприняла этого сношенія и потому продолжаемъ утверждать, что "бъда" вовсе не въ томъ, въ чемъ ее указываетъ авторъ, а въ томъ, что съ такимъ удивительнымъ равнодушіемъ или невъдёніемъ онъ просматриваеть,--что единовърцы, со своей стороны, не представляють совершенно основательныхъ данныхъ и твердаго ручательства въ тому, чтобы церкви возможно было смёло вступить на путь этихъ сношеній съ восточными патріархами, безъ всяваго опасенія быть самой обманутою и ввести въ соблазнъ этихъ восточныхъ патріарховъ. А потому нѣтъ ниваной существенной потребности съ "любопытствомъ дознаваться, что именно удержало Св. Синодъ отъ своевременнаго сношенія съ восточными патріархами", и "отысвивать въ давнихъ дёлахъ синодскихъ какой-либо слъдъ, по коему можно было бы дойти до искомой цели", такъ какъ все это понятно безъ особенныхъ изследованій. Впрочемъ и по воззренію самого автора, проводимому имъ въ другихъ мъстахъ и съ другою целію, такое сношеніе съ восточными патріархами не вызывалось никакою

особенною нуждою; вёдь на составленный по дёлу раскола соборъ русская церковь пригласила восточныхъ патріарховъ именно потому, что раскольники произвели стращное возмущение въ церкви, провозглашая ее изъ-за обряда еретическою, -- возмущеніе, которое потому необходимо было обсудить, опредёлить н сколь возможно укротить общимъ голосомъ восточно-православной церкви. А теперь при учреждения единовфрия, совствиъ иное дёло,-предполагалось по крайней мёрё, что эти присоединяющіеся оставляють раскольничью худу на церковь и признають святость этой церкви, отлагають прежнее преслушание церкви и покоряются ей, и значить церковь теперь имбла дёло уже съ однимъ обрядомъ взятымъ самъ по себъ, безъ прежняго его хульнаго смысла, вызвавшаго на него соборныя влятвы, причемъ понятно, и могла уже обойтись безъ участія восточныхъ патріарховъ, употребляя то самое право, принадлежащее каждой помъстной церкви относительно свободы обряда, на которое самому автору неоднократно приходилось указывать такъ усердно и настойчиво въ другихъ мъстахъ, когда ему требовалось поставить въ уворъ церкви якобы попраніе этой свободы обряда по отношенію къ раскольникамъ. Съ какой же стати въ сейчасъ приведенномъ мъстъ онъ даетъ вопросу совершенно другой оборотъ и уже утверждаеть, что учрежденіе единовфрія послёдовало не въ надлежащемъ порядкъ" и что "бъда въ томъ", что не снеслись съ восточными церквами, причемъ очевидно лишаетъ уже церковь того самаго права насчеть свободы обряда, за которое однако ратусть въ отношения и въ пользу раскольниковъ? По истинъ авторъ неправедный судъ судить церкви.

До сего времени авторъ слёдовалъ извёстнымъ, въ главномъ и существенномъ разсмотрённымъ нами путемъ доказательствъ того, что учрежденіе единовёрія противорёчитъ "исконному и всеобщему понятію церкви о свободё обряда", и кромё того "оказывается несогласнымъ и съ соборнымъ опредёленіемъ 1667 года". Но теперь онъ уже откровенно провозглашаетъ "необходимость пересмотра" и самаго этого "соборнаго опредёленія 1667 года", а такимъ образомъ вооружается противъ того и другаго, является пререкателемъ церкви не тольво въ правилахъ единовёрія, но и въ самыхъ соборныхъ клятвахъ признаваемыхъ имъ очевидно неправильными, чего правда онъ не выражаетъ прямо

и рушнтельно, но что темъ не менее ясно вытекаеть нов всёхъ его соображений и представлений, лучше сказать что онъ неотложно имветь въ виду и преследуеть въ целой половине своей книги, какъ главную и существенную цёль всего имъ предпринятаго здёсь и выраженнаго, такъ что вся эта половина его большой книги написана съ тою именно цвлію, чтобы доказать, что церковь во всемь этомъ раскольническомъ дълв поступала неразумно и несправедливо, сбиваясь и путаясь въ понятіяхъ и противоръча самой себѣ; почему авторъ для разръшенія всей этой путаницы признаеть необходимымъ "общій соборъ" церкви (вселенскій?) Затвиъ авторъ, въ подкръпленіе своихъ мнёній объ учрежденіи единовърія и о влятвахъ соборныхъ дълаетъ выписку изъ "статьи о единовъріи" профессора Нильскаго, на которой и мы къ свою очередь признаемъ нужнымъ остановиться ивсколько, такъ какъ въ ней оказывается не мало такого, съ чёмъ православная мысль согласиться не можеть. "Если церковь", говарить профессорь Нильскій, "убёдившаяся въ правильномъ смысяв обрядовъ содержимыхъ единовърцами (но въ томъ-то и дъло, что она до сихъ поръ не имъла возможности убъдиться въ этомъ совершенно и окончательно; она пока увърена только въ возможности такого смысла и учрежденіемъ единовърія желасть предоставить открытое средство этой возможности стать двйствительностью), нашла возможнымь дозволять имь ихъ употребленіе: то, безъ всякаго нарушенія правды, она можетъ, не ограничиваясь частнымъ разрёшеніемъ каждаго вотупающаго въ общеніе съ нею путемъ единовърія старообрядца, разръшить вообще клятву собора 1667 года (но отъ того, что здъсь церковь "нашла возможнымъ" сделать, очевидно еще очень далеко до полнаго разръшения соборной клятвы) изреченную на твхъ, кто не хотвлъ принять узаконевныхъ соборомъ обрядовъ, содержимыхъ иынъ православіемъ". Туть очевидная недосказанность: клятва собора изречена на тёхъ, вто не только отказывался принимать православный обрядъ, но и держался своего съ его хульнымъ смысломъ противъ обряда и церкви православной, держался непремънно съ преслушаниемъ церкви. Какъ же возможно желать и требовать, чтобы церковь разрёшила клятвы собора "вообще", т.-е. просто не справляясь о томъ свободенъ ли разръшаемый отъ соборной влятвы обрядъ отъ хульнаго смысла, со-.

ставляющаго обыкновенно его внутреннее содержание? Церковь никогла не опинбалась насчеть истаннаго смысла связаниаго съ респольничьных обрядомъ, во вст времена его существованія нитьла на него ясный взглядъ и до сего времени однако еще не могда совершенно "убвдиться въ правильномъ смыслё обрядовъ", перешедшихъ изъ раскода въ единовърію; это со стороны вичтренняго смысла этихъ обрядовъ, каковой конечно и имъется зичеь въ виду. А если профессоръ Нильскій говорить здёсь о визшнемъ симслё единовёрческихъ обрядовъ, то твиъ боле церковь не можеть признать его "правильнымъ", такъ какъ этоть обрядь, по внёшнему своему выраженію, наконець не согласенъ съ принятымъ во всей восточно-православной цереви. Такимъ образомъ ни съ той ни съ другой стороны нельзя утвержать въ строгомъ смыслъ, будто церковь "убъднязеь въ правильномъ смыслё обрядовъ содержимыхъ единовёрцами". "Такое изиствіе церкви", т.-е. разрушеніе соборной влятвы "вообще". продолжаеть профессоръ Нильскій, "не только успоконть самихъ единовърцевъ (искрениимъ единовърцамъ не о чемъ здъсь и безпоконться), но будеть въ то же время однимъ изъ самыхъ дъйствительныхъ средствъ въ приведенію на путь истины и раскольниковъ (не только не существуеть никакихъ основаній въ практикъ жизни для такого пріятиаго предсказанія, но напротивъ есть признаки того, что раскольники такое разрышение обратять совствить по другому направлению, обратять его оружиемъ противъ самой церкви,--это несомивнио). Что бы кто ни говориль, но по нашему исвреннему убъждению (такъ оно при васъ и останется если хотите) и по словамъ самихъ раскольниковъ (еще бы по ихъ словамъ!) клятва собора 1667 года, бывши одною изъ причинъ (?) того, что приверженцы церковнаго порадка вещей, существовавшаго до Никона (это хуленіе и проклятіе на церковь? Но такого церковнаго порядка, помилуй Богъ, не существовало до Никона) сделались во второй половине XVII века раснольниками (раскольники могуть конечно говорить, что клятва собора стала причиною раскола, за ужь со стороны профессора Нильскаго поистинъ диковинная вещь думать и провозглашать такую крайнюю несообразность, наруку раскольникамъ-перестанавливать слёдствіе на мёсто причины и наобороть. Надёемся, въ цвломъ міръ православномъ нивто другой еще не ска-

770

жетъ. что клятва собора стала "одною изъ причинъ" раскола. такъ какъ сказать этого невозможно ин съ какой стороны и ни въ какомъ смыслё), служить и доселё главною (?) преградою. пренятствующею лицамъ, ревнующимъ за одну букву церковной книги, за каждую мелочь церковной практики, войти въ союзъ съ церковію". Ну и правда же это? Будто эта клятва встричаеть нать при входа. въ церновь, а въ раснола они свободны оть нея нли имъ тамъ легче съ нево? Отчего же это единовърцы не сочли этой влятвы "мавною преградово, пренятствующею имъ войти въ союзъ съ церковію", и вощин въ этоть соковъ? Совсвиъ не клятва, а изчто глубоко лежащее въ духовной природ'в раскольниковъ препятствуеть имъ "войти въ союзъ съ церковію", а клятва становется для нихъ одною изъ придирокъ къ церкви, новымъ поводомъ къ обличению церкви во всякихъ мнямыхъ неправдахъ, благо ямъ въ томъ усердствуютъ лица и изъ православного общества. "Итакъ", присовокупляетъ къ вышесказанному профессорь Нильскій, "разръшеніе клятвы собора 1667 года необходимо и по существу дела (напротивъ, по существу-то дела оно пока и невозможно), -- разногласие съ церковію въ обрядахъ, съ которыми не соединяется никакого неправославнаго мудрованія не такой грахъ, который заслуживаль бы анавемы, и въ виду уничтоженія тіхъ затрудненій, какія ставить эта клятва на пути искренняго соединенія съ церковію не только раскольникамъ, но и многимъ изъ самихъ единовърцевъ (что именно и какія движенія вли двёствія затрудняются влятвою---это еще вопросъ; не затрудняетъ ли она всего скорие горшаго проявленія раскольничьную вожделёній?), и наконець для того, чтобы церковь, допустившая употребление этихъ обрадовъ въ единовърія, це казалась по крайней мъръ противорвчащею самой себв (пы уже сказали, почему и какъ церновь допустила употребление этихъ обрядовъ въ единовфрин, и что церковь действительно здёсь можеть только "казаться" для кого-либо "противоръчащею самой себъ", а на самомъ дълъ отнюдь не противоръчить себъ). Тогда, и по нашему искреннему убъждению, только тогда единовъріе сдълается силою, которая сокрушить (?) расколь въ самомъ его основании". Да, щутемъ той логики, по которой клятва собора признается "одною 49\*

изъ причинъ" раскода и "главною преградою" къ присоединенію къ церкви раскольниковъ и единоварцевъ, е стественно придти и къ тому удивительному заключенію о самомъ основанія раскола, къ какому приходить г. Нильсній, который видить это основание поддерживающее расколъ, какъ вы тамъ ни умоваключайте, все въ той же клятвъ собора,-каково? Нътъ, это уже совсёмъ изъ рукъ вонъ. "Сокрушить раско яъ"... но до такого пророческаго оптимизма не увлекается и самъ авторъ разбираемой книги, хотя и солидврный съ г. Нильскимъ относительно беззавётнаго разрёшенія соборной клятвы, который говорить однако по этому поводу: "н не смъю брать на себя ручательства въ томъ, что соборное решение состоявшееся въ указанномъ мною смыслё (т.-е. въ смыслё разрёшенія клятвъ) имъто от своимъ непременнымъ постедствіемъ многочисленныя обращенія изъ раскола въ православіе" и т. д. А мы со своей стороны признаемъ нужнымъ замътить здъсь, что съ этимъ без. завётнымъ разрёшеніемъ соборной клятвы единоверіе действительно сдёлается силою, но только сомнёваемся, чтобы эта сила стала непремённо сокрушать расколъ; не скорёе ли всего она вступить тогда смёло и рёшительно въ борьбу съ самою церковію православною? Можно во всякомъ случай ручаться за то, что никто не решится утверждать, будто для такихъ опасеній нътъ основаній. Что бы ни говорилъ проф. Нильскій, писавшій всё эти диковинки въ 1870 году, но мы надвемся, что съ твхъ поръ онъ перемвнилъ свое мнвніе относительно этихъ предметовъ и думаеть теперь объ нихъ совсемъ иначе. Онъ н дъйствительно перемънилъ здъсь свое мнъніе, какъ это будетъ видно ниже. Но по крайней мъръ церковь-то наша имъетъ совсвиъ иное представление объ этихъ предметахъ и отлично понимаеть, что двлаеть и что следуеть делать; не расплываясь въ иллюзіяхъ и абстравціяхъ, она смотрить на дёло прямо, вавъ оно выражается на опыть: зная съ одной стороны съ какимъ непримиримо-фанатическимъ отвращениемъ относятся въ исправленному обряду не только раскольники, но и громадное большинство самихъ единовърцевъ, церковь совершенно резонно и основательно воздерживается отъ безусловнаго снятія соборной клятвы, положенной на обрядъ далеко не безусловно; съ другой стороны, желая доставить полную возможность общенія церкви

772

н спасенія въ ся нёдрахъ для тёхъ изъ нихъ, кто искренно рвшится отделить обряде отъ существа веры и не поощрять изъ-за обряда церковнаго раздъленія, она учредила единовъріе. какъ лучшее и очевидное доказательство того, что она не провлинаетъ обряда взятаго самъ по себъ, если съ нимъ не соединяется возмущение или преслушание цервви. Чего же еще нужно ея возражателямъ? Они требуютъ отъ нея, чтобы, не ожидая къ тому какого-либо особенно уважительнаго вызова или основательнаго повода со стороны раскольниковъ и единовърдевъ, она провозгласила безусловное призвание и благословение ихъ обряда рашительнымъ разращениемъ п оложенной на него соборнойклятвы; но хорошо ли это будеть, и точно ли это послужить въ пользв и славъ церкви? Есть полизищее основание полагать, что изть. Церковь готова примириться и примиряется съ такъ-называемымъ старымъ обрядомъ, несмотря на то, что онъ очевидно неправильный, или по крайней мёрё несовершенный, въ чемъ всёхъ и каждаго несомнённо удостовёряеть вся восточная православная церковь; но раскольники и даже единовърцы, --- это должны принять въ самому серьёзному вниманію вся эти невпопадные вдохновители раскола и пререкатели церкви, --- никогда надлежащимъ образомъ не примирятся съ исправленнымъ обрядомъ и не только несогласны на безразличное уважение того и другаго обряда, но большею частію самымъ рвшительнымъ образомъ признаютъ исправленный обрядъ еретическимъ. У насъ на глазахъ единовърческіе приходы (о московскихъ единовърцахъ мы имъемъ достовърныя свъдънія больщею частію точно въ такомъ же смыслё), которые поражають своимъ непобёдимымъ и отнюдь даже нескрываемымъ отвращеніемъ ко всему православному; они не только самымъ тщательнымъ образомъ оберегаютъ себя отъ какого бы то ни было общенія или даже соприкосновенія съ православною церковію и православными братьями, но не пропускають случая резко выразиться на счеть церкви, признавая ее все-таки еретическою и православныхъ еретиками. Если они подьзуются православнымъ священствомъ для священнодъйствія таниствъ и отправления богослужений и требъ, то потому только и для того, чтобы найти себъ какой-либо выходъ изъ безвыходнаго положения. При такомъ отношении раскольниковъ и большей части единовърцевъ къ православной деркви, скажите чего слъ-

дуеть ожидать, еслибы церковь въ самонъ дъгв безусловно признала и благословила прежній обрядъ, съ которымъ по прежнему очевидно соединенъ хульный смыслъ противъ православія? Полагаень, даже уверены въ томъ, что отсюда проязошло бы въ концъ концовъ отвюдь не примиреніе и не "сокрушеніе раскола". а скорве совершенное обособление, положимъ, единовврцевъ въ отдёльную, независниую, стоящую рядонь съ православною, церковь, такъ какъ вийстё съ безусловнымъ признаніемъ ихъ обряда единовърцы неотложно имъють въ виду добиться дарованія имъ своихъ независниыхъ спископовъ и т. д., къ чему уже и сделано несколько попытокъ съ нхъ сторовы и въ чемъ ниъ въ таконъ случав даже трудно было бы для церкви и отвазать, разъ она вступила бы на путь беззавётныхъ уступонъ въ ихъ пользу. Указывая на необходимость "общаго собора" церкви по этому поводу, авторъ заранве усматриваетъ неизбвяность для отого собора "убъдиться въ необходимости отмёны прещенія, наложеннаго нёкогда при обстоятельствахъ, въ настоящее время уже не существующихъ", но эти "обстоятельства", какъ извъство, составились изъ упорства, преслушанія церкви, возмущенія противъ нея, провозглашенія ея обряда и ея самой еретическими и выдёленія изъ нея съ худами и проклятіями. Но все ли это теперь уже отощло въ область темныхъ раскольничьихъ преданій, и настолько ли очистилась наша духовная атмосфера отъ всёхъ этихъ непріязненныхъ для церковиаго мира явленій, чтобы сибло и безъ оглядки, съ полнымъ забвеніемъ прошедшаго можно было обратиться къ ръшительнымъ мъропріятіямъ въ невомъ вкусв и къ крутымъ реформамъ по обратному направлению? Увы, многое, очень многое изъ всего этого существуеть и теперь безъ изивненія и во всей прежней силь-ная явно или тайно, и не только между отврытыми раскольниками, но и между самими единовърцами. Значить, не подлежить ни налёйшену сонийнію, что раскольники не вступають въ общеніе церкии путемъ единовірія вовсе не потому,-какъ въ томъ желали бы всёхъ и наждаго увёрить пререкатели нашей церкви,-что соборнытя клятвы тяготвють на ихъ излюбленномъ обрядъ, --- пререкатели эти за отысканіемъ здъсь причины слишкомъ далеко завхили, по указанию самихъ раскольниковъ,-а ближе и скорые всюго потоку, что слишкомъ подозрительно от-

носятся въ самой церкви, считая се по меньшей мёрё не свободною отъ среси, и въ частности, признавая содержимый ею обрядъ положительно сретическимъ. Все это такъ для всёхъ и важдаго очевидно и понятно, что дёйствительно нёть никакой существенной потребности въ особонъ соборномъ разъяснения клятвъ собора 1667 года; и мы совершенно увърены, что единственно иля этого разъясненія никогла не булеть созвань соборъ. По иногимъ церковнымъ дъламъ и вопросамъ, между прочимъ и по двлу раскола вообще, соборъ въ высшей степени желателенъ, особенно конечно въ добрую и спокойную пору государства, каковою однако не можеть быть признано текущее время; но если онъ когда-либо осуществится,---въ чемъ пожалуй можно и не сомнёваться, --- то сивемъ думать и увёрить автора, вовсе не для того, чтобы, какъ онъ говоритъ, "разсматривать дело вновь" и пр., что могло бы только съ одной стороны поощрить упорство раскольниковъ и доставить имъ изкоторое торжество къ унижению и оскорблению церкви, а просто и главивйшимъ обравонь, что касается раскольниковь, для того, чтобы соборнь обратиться къ нимъ и пригласить ихъ примириться съ церковію православною, искренно прязнавъ ся непорочность, святость ж непогръшимость, пригласить ихъ войти въ искреннее общеніе съ нею совершенно отвергнувъ прежнік хулы на нее и проклятія. Съ указаніемъ автора на необходимость соборнаго разъясиеня клятвъ въ томъ смыслё, что они де положены были "при обстоятельствахъ въ настоящее время несуществующихъ" и притомъ на самый визшній видъ обряда безъ отношенія къ его внутреннему смыслу и положенію безусловно, не согласенъ и самъ лучшій представитель единовърія знаменитый Павелъ Прусскій (странно, авторъ несравненно больше его ратуеть за права единовърія), который говорить по этому поводу: "я вполнъ соглашаюсь, что по вопросу о клятвахъ собора 1667 года необходимо церковное рушеніе; но не въ томъ оно должно состоять, чтобы кляты си соборнь были сняты или упразднены (завое ризкое противориче сентенціянь автора и пров. Нихьскаго!), а только чтобы себорив разъясненъ былъ смыслъ оныхъ: за что E B& BOFO ORB DOLOZCHU, ETO DOLICZETS HNS & R& ROTO ORB BC простираются". Ужь положительно можно утверждать, что эточьчеловань во всякомъ случат несравненно лучше автора разбя-

расмой вниги и проф. Нильского извёдаль и покимаеть действи-тельныя нужды и потребности единоварія; и одневоль онъ не признаеть возможнымъ и справедлявымъ, какъ они, требовать снятія или упраздненія соборныхъ клятвъ, такъ какъ признаетъ ихъ наложенными "праведно", и такъ какъ онъ очевнию знаеть или имветь въ виду, что опредвлять истичное значение STAX'S EASTED IO OTHOMENIO R'S TONY HALL ADVIONY CAHOB'DD LY вещь очень мудреная, и какъ честный православный христіанинь. которому принадлежить за то благословение Господа и Его святой церкви, очевидно не желаеть при этомъ потворствовать кааниъ-лябо сецаратистическимъ стремленіямъ единовърцевъ; и потому требуеть только церковного опредбления того, въ кому эти влятвы относятся, или, на вого они не простираются. Таковое разъяснение нужно для того, чтобы съ одной стороны совершенно изгладить уже всякую твнь сомньнія для немощной совеста испреннихъ единовърцевъ, а съ другой-лишить возможности извъстныхъ дюдей и самимъ пробавляться неискренностію и лицемъріемъ и сбивать съ толку другихъ насчеть истиннаго значенія этихъ влятвъ. Воть туть мы понимаемъ, что это говорить человътъ съ совершенно свътлымъ взглядомъ на дъло, человътъ отлично различающій понятія и не сбивающійся съ надлежащаго цути; онъ знасть, что клятвы собора наложены праведно на обрядъ зв его худьный смыслъ, в потому и требуетъ тодько.нивя вонечно, въ виду внутреннее убъждение неждаго единовърца, ов ванимъ ощъ содержитъ свой обрядъ,---чтобы церновь выясниза, ES BOMY H 38 TTO MMENHO RASTRLI OTHOCATCA, TBES REES OHH MOгуть оставаться во всей снят и тяготёть и на единовёрческомъ обрядь,---смотря по тому, съ вазнить симелонъ этоть обрядъ содержится тыми или другими лицами сливовърческого общества. Ясно текнив образомъ, что досточтный отецъ Павелъ-настоящій единовърець, нокренно присоедниныційся въ церкви съ своимъ обрядомъ безъ всякаго хульнаго его значения или смысла противъ обряда православнаго и безъ всякаго преслушанія цериви, требующій этого разъясненія клятвъ очевидно для того, члобы каядый единоврець по совёсти, самь для собя, своимь уномь и чувствомь зналь и сознаваль, лежать ли на нежь эте влятвы, в чтобы такимъ образомъ каждый дийствительный преодушникъ неркви въ собственной его совъсти, раскольникъ ни

онъ или такъ-называемый единовърецъ, ясно понималъ и виазлъ, что сама по себв одна внишняя принадежность въ настоящему единовърческому обществу не укроетъ и не защититъ его оть праведнаго прещенія дежащей на немъ соборной блятвы. Что касается до "рвакихъ выраженій", допущенныхъ "въ нъкоторыхъ полемическихъ сочиненіяхъ" и "смущающихъ чтителей глаголемыхъ старыхъ обрядовъ", уничтожение которыхъ "цер ковною властію признаеть вмёстё съ тёмъ необходимымъ" отецъ Павелъ; то намъ кажется, что и въ этомъ не могло бы предстоять неотразимой потребности, такъ какъ съ одной стороны, эти выраженія, какъ извёстно, исходили не отъ церкви собственно, а принадлежать частнымъ лицамъ, и потому церковь не несеть за нихъ прямой отвътственности, а съ другой, нельзя сказать конечно и того, чтобы въ этихъ выраженіяхъ попиралась справедливость по отношению въ раскольникамъ, которые своими нестерпимыми худами и нареканіями на церковь и содержимый ею обрядъ вызывали эти выраженія со стороны ея ревнителей, по слову: отвъчай безумному по безумію его, и потому какъ только для извъстнаго лица присоединяющагося изъ раскола къ церкви православной, непосредственно или путемъ единовърія, теряють смысль и силу всевозможныя раскодьничьи хулы, отъ которыхъ онъ въ такомъ случав отрекается отъ всего сердца, то вийств съ твиъ падають сами собою и остаются для него безъ всяваго значенія и помянутыя "рёзкія выраженія", какъ прямое порождение раскозьничьихъ хулений на церковь и ея обрядъ.

Выше мы сказали, что по мысли церкви единовфріе должно стать извёстною ступенью или нёкоею постепенностію перехода оть раскола къ церкви православной. И это совершенно справедливо, между прочимъ относительно самой практической стороны дёла. Въ самомъ дёлё единовёрцы, если только они съ теченіемъ времени все живёе и искреннёе стануть тяготёть къ церкви православной, должны болёе и болёе отлагать обособленность своей церковной практики отъ практики церкви православной и тёснёе сближаться съ церковію для совмёстнаго участія съ православными братьями въ общей церковной молитев и таниствахъ; а въ такомъ случаё имъ нензбёжно предстоять постепенно отлагать свои издюбленные обряды и примиряться съ обря-

дами содержимыми согласно всею восточно-православною церковію, не потому чтобы церковь могла оказывать нетерпимость къ ихъ обряду, а потому что въ самой практикъ вещей совмъщеніе двухъ обрядовъ въ одинъ и тотъ же моментъ и актъ богослуженія невозможно; единовфрцамъ останется полная свобода употреблять свое перстосложение для врестнаго знамения; а что васается хожденія посолонь, седмипросфорія, сугубой аллилуін и пр., а главное отправленія церковныхъ службъ по старопечатнымъ книгамъ со всёми ихъ извёстными потрёшностями и искажевіями, то это само собою разумвется будеть уже несовывстимо и потому невозможно. Воть еще одно и притомъ очень важное обстоятельство служащее ръшительнымъ указаніемъ того, что церковь сдълала со своей стороны для единовърія все, что только могла сдёлать. что больше этого она пока ничего не можеть ни сдёлать, ни предпринять и что единовёріе при тёхъ условіяхъ, какія оно само предложило и которыхъ оно до сего времени не обнаруживало ни малёйшаго намёренія развивать или распространять въ истинно-православномъ духъ какими-либо уступками, поставлено церковію въ самое, какое только возможно для него нормальное и окончательное положение, къ которому прибавить что-либо со стороны церкви пока нътъ никакой возможности впредь до усмотриния какихъ-либо особыхъ условий или заявленій со стороны единовёрія. Между тёкъ авторъ въ этомъ отношенін содержить совсёмь иной образь мыслей и потому слёдуеть иному образу заявленій: онъ приступаеть къ церкви съ ришительнымъ требованіемъ возвысить положеніе единовърческихъ приходовъ и уравнять единовърцевъ въ церковныхъ правахъ съ православными, словно онъ не знасть, что это по многимъ причинамъ совершенно пока невозможно, что все дело туть заключается въ томъ, что единовёрцы большею частію ня за что не хотять примиряться съ православнымъ обрядомъ, а православная церковь съ своей стороны не находить консуно возможнымъ въ угоду единовърцевъ или кого бы то ни было унижать собственный обрядъ и какъ бы признавать, что во всвхъ происшедшихъ безпорядкахъ и недоразумъніяхъ виновны не раскольники возмутившіеся противъ нея изъ-за обряда, а сана она, словно, говорных, не знасть, что церковь такимъ образомъ является защитницею собственныхъ правъ, а отнюдь не угнета-

778

тельницею правъ единовърцевъ, которымъ она самымъ принятіемъ ихъ въ свое общеніе, хотя и на условіяхъ, достаточно доказала свое списхожденіе даже въ ихъ явной нетерпимости въ содержимому ею обряду.

Здъсь мы заканчиваемъ наши замътки на первое "чтеніе о нуждахъ единовърія", предложенное авторомъ "петербургскому отдёлу Общества любителей духовнаго просвёщенія" еще 18 января 1873 года. На этомъ чтенія намъ слёдовало сосредоточиться съ наибольшимъ вниманіемъ, такъ какъ въ немъ опредъленно и пространно выставилъ авторъ провозглашаемыя и защищаемыя имъ съ напряженнымъ усердіемъ слёдующія положенія въ пользу единовърцевъ, вмъсть съ главными доказательствами въ подвржилению этихъ положений: а) что употребленіе до-никоновскаго обряда соборомъ 1667 года воспрещено якобы безусловно, а потому всё употребляющие этоть обрядь послё соборнаго о немъ ръшенія подлежать влятвъ собора (авторъ воздержался однако прибавить здёсь, что эта клятва лежитъ на этихъ людяхъ также безусловно; онъ видимо уклонился усиливать свою рачь или свое положение этимъ выпуклымъ выраженіемъ, которое могло бы оказаться далеко не лишнимъ, еслибы въ глубинъ своей совъсти авторъ могъ согласиться съ очевидныиъ абсурдомъ той мысли, будто церковь въ самомъ дълв могла наложить свою влитву безусловно и на голый обрядъ, на счетъ котораго несравненно легче конечно сказать, что онъ "воспрещенъ церковію безусловно", нежели сказать, что единственно за содержание его, хотя бы безъ всякой дурной мысли противъ церкви, церковь проклинаеть христіанъ); б) что съ твхъ поръ. церковь не переминяла своего мнинія и постоянно, до самаго учрежденія единовърія, практиковала будто бы безусловное запрещение этого обряда; в) но что учреждение единовърия янобы противорвчить опредвлениямъ собора 1667 года; г) что положение единовърцевъ созданное для нихъ извъстными правилами 1800 года, въ православной церкви "безпримърно" и несогласно съ постоянно существовавшимъ въ ней началомъ свободы обряда; д) что будто бы "для устраненія противорвчій необходимъ пересмотръ соборнаго опредвленія 1667 года"; и е) что для тавого пересмотра необходимо будто бы "созвание новаго собора". Вотъ ть положения, въ которыхъ авторъ выразнать все, что онъ нивлъ

и имветь въ виду въ этомъ отношеніи и что такъ пространно издожнать въ своей книгв. Изо всёхъ этихъ положеній мы не нашли ни одного основательно поставленнаго и справедливо утвержденнаго, о чемъ по возможности и предложили необходимыя соображенія. Въ дальнёйшихъ трехъ "чтеніяхъ" авторъ приводитъ и защницаеть отъ возраженій тё же самыя положенія; а потому намъ нужно, слёдуя за доказательствами автора и въ то же время избёгая по возможности цовторенія прежде сказаннаго нами, отмётить только особенно замѣчательныя мѣста въ этихъ "чтеніяхъ".

Здёсь авторъ по прежнему продолжаетъ ужасаться зрёлищемъ "безнримърнаго" положения единовърцевъ въ православной церкви, несогласнаго съ постоянно существовавшимъ въ ней начадонъ свободы обряда, по прежнему продолжаетъ провозглашать тв условія, на которыхъ единовврцы приняты въ общеніе церкви, "весьма для нихъ ственительными", и говорить, что возражавшій ему проф. Нильскій, "противъ этихъ двухъ положеній", т.-е. о свободъ обряда и о безпримърности въ церковной исторіи единовърческаго положенія, "не представиль и не могь представить никакихъ возраженій". Что и какъ возражалъ вообще прое. Нильскій автору, мы не знаемъ, потому, что не имѣли случая ни слыщать ни читать этихъ возраженій, надвемся конечно, что онъ возражаль ему съ полною убъдительностію и основательностію спеціальнаго знанія дёла. Извёстно однакоже, что далеко не всегда бываеть достаточно одной сиды и очевидности доказательствъ для того, чтобы склонить или убъдить такого противника, которому почему-либо нежелательно принять за истину то, что ему доказывають. Со своей стороны мы представили уже объяснение достаточное, надвемся, для того, чтобы устранить всв эти замвчанія автора относительно безприм'врности положенія единов'яцевъ и стеснительности условій принятія ихъ въ церковное общеніе, и затъмъ въ подтвержденіе всего сиззаннаго нами прежде, если угодно, имъемъ возможность указать еще на то, что представляется немалое затруднение понять, въ че мъ собственно тутъ дъло для автора, какую цъль онъ здъсь преслъдуетъ и какихъ резудьтатовъ добивается, такъ какъ въ своихъ нападкахъ по этому поводу на церковь, во всёхъ этихъ похожденіяхъ, которыя онъ практикуеть открыто на пространстве уже десати леть,

780

онъ едва ли сходится въ своихъ видахъ и разсчетахъ съ самини единовърцами, за которыхъ ратуетъ, едва ли солидаренъ съ ниши въ окончательныхъ цёляхъ. Въ самомъ дёлё, потрудился ли авторъ предъ тъмъ, какъ взять на себя назойливое попечение о расширеніи церковныхъ правъ единовбрцевъ, освёдомиться отъ нихъ самихъ, чего бы они сами для себя ножелали въ этомъ сиыслё. Авторъ можеть здёсь замётить намъ, что ему мёть никакой надобности справляться о стремленіяхъ или желаніяхъ единовърцевъ, что онъ прямо видить открытую перковную неправду или ненормальность, и абсолютно вооружается протнись нея. Но мы, напротивъ, позволимъ себъ замътить на это, что авторъ долженъ ясно видъть, что эта ненормальность исходить и зависить ни отъ кото инаго, какъ именно отъ самихъ единоверцевъ, а между темъ онъ всю вину этой ненормальности обвими руками нераздёльно слагаеть на церковь и обрушивается на нее своими претензіями и обличеніями, изображая въ то же время единовърцевъ какою-то угнетаемою невинностію и вдесь очевидно гришить и противъ логики и противъ истинъ и справедливости. Въ самомъ дълв, говор имъ, авторъ укротиль бы свой энтузіазмъ въ преслёдованія един овёрческихъ интересовъ, если бы подлинно ознакомился съ раз счетами и стремленіями единовърцевъ. Впрочемъ неужели при так омъ повидимому тщательномъ изслёдованія единоверче скихъ потребностей, авторъ не знаеть, что они хотять вовс е не того, что онь собщрается выъ навязать, т.-е. чтобы православные могли безразлично во всяное время ходить въ нимъ на богослужение со своимъ обрядонъ, котораго, скажемъ кстати, эти единовърцы большею частію и видёть-то не могуть равнодушно, и принимали бы съ ними таинства, а тъмъ болве, чтобы еще сами они ходили въ православные храмы для общей молитвы и принятія таинъ вмъстъ съ православными, къ чему конечно никакими своими симпеніями не притянетъ ихъ авторъ? Неужели онъ не знаетъ, что они не только не удовлетворятся такимъ уравненіемъ ихъ правъ съ православными, но даже совствиъ не желаютъ такого уравненія, а имъютъ въ виду нъчто совстмъ другое, напр. потребовать для себя отдёльныхъ епископовъ и вообще самостоятельной независимой іерархін, чего они уже и пробовали было достигнуть, но получили ръзкій отказъ отъ того же покойнаго митрополита Фи-

#### **ПРАВОСЛАВНОЕ** ОВОЗРЪНІВ.

ларета, на котораго такъ часто авторъ желалъ бы оппраться въ своей единовърческой апологіи, но чего теперь пробують за нихъ добиться, въденіемъ или неведеніемъ, ихъ православные печельники? Поистинъ было бы удивительно, еслибы все это не было досконально извёстно автору, который очевидно имёль безчисленное множество поводовъ и случаевъ сообразить всё эти положения со всёхъ сторонъ и со всевоэможными ихъ логическими послёдствіями. Возможно ли послё этого воздершиться, чтобы не придти въ той естественно возникающей здесь мысли, что требуя для единовърцевъ уравненія ихъ въ церковныхъ правахъ съ православными, авторъ имветъ въ виду ни болве ни менње какъ дарование имъ независимой церковной јерархи, безъ чего это урявнение совершенно немыслимо и безъ чего о немъ очевящее очень странно и совсёмъ неумёстно было бы и рёчь заводить, какъ то подтвердять и сами единовърцы? А если авторъ это именно и имветь въ виду во всёхъ своихъ нападнахъ иа церковь за единовърческую угиътенность, то намъ кажется, ему бы и слидовало прямо повести въ этомъ смысли свою апологію; тогда по крайней мъръ было бы совершенно ясно, что ему нужно и чего онъ добивается; а безъ такого прямаго указанія, повторяемъ, остается совершенно непонятнымъ то, для чего бы ему требовалось добиваться для единоверія такихъ уступокъ, отъ которыхъ само оно объими руками открещивается. Если, говорных, проводимое авторомъ уравиение единовърческихъ правъ должно въ концё концовъ въ самомъ дёлё состоять въ получения ими независимой јерархии, то мы уже отказываемся слёдовать за авторомъ въ такую даль и покончимъ наши съ нимъ объясненія на этотъ счетъ только однимъ замвчаніемъ, что - саншкомъ было бы странно, даже позволимъ себъ сказать, совершенно безразсудно со стороны церкви, еслибы она не заплацаясь отъ видимо неблагопріятныхъ для ся цёлости происковъ еще сама собственными своими руками вручила своему противнику оружіе для борьбы съ нею. Такимъ оружіемъ несомивнио стала бы независимая единовърческая іерархія, которой потому православная церковь никогда не дасть единовърію, -- объ этомъ и говорить нечего. Есть впрочемъ еще одна мысль, которую не имъетъ ли въ виду авторъ, настаивая на возвышении церковныхъ правъ единовърцевъ: можетъ быть онъ желаетъ до-

782

биться допущенія свободнаго перехода изъ православія въ единовъріе? Но это-одно уже изъ прямыхъ неизбъжныхъ послъдствій учрежденія самостоятельной единовърческой іерархім и потому къ этой мысли слёдуеть относиться точно также, какъ и въ мысли объ учрежденіи этой іерархів, такъ какъ и та п другая мира въ концъ концовъ безъ сомнини ведутъ дило къ однямъ и твиъ же последствіямъ. Но намъ конечно не было бы и надобности прибъгать къ твиъ или другниъ предположеніямъ о томъ, въ чемъ именно, по мысли автора, должно состоять это уравнение единовърческихъ правъ, еслибы добиваясь такого уравненія, авторъ опредёленно и совершенно ясно указалъ, въ чемъ именно и какихъ правъ онъ требуетъ для единовърцевъ онъ къкъ будто уклоняется здёсь отъ определенныхъ я совершенно отчетливыхъ выраженій или указаній и вибсто того продолжаеть сосредоточиваться главнымъ образомъ все на тёхъ же правилахъ единовърія, которыя якобы не согласны съ постановленіями собора 1667 года вслёдствіе того, что "ни митрополить Платонъ, ни св. Синодъ своею властію разрѣшить не могли" соборныхъ клятвъ, почему и должны были "остановиться на полумврв", ограничиться учрежденіемъ единовврія съ его условіями. Тавое указание "единственно существенной причины" того, почему учреждение единовърія является съ такими ограничениями, становить автора лицень къ лицу со встрачнымъ увазаніемъ совершенно инаго свойства причины того же явленія, указываемой проф. Нильскимъ, который совершенно справедные утверждаетъ, что "единственная причина, по которой эти ограниченія установлены состояла въ томъ, что настроеніе просителей (единовърчевъ обратившихся съ извъстною просьбою къ митр. Платону) не было вполнъ благонадежно, что они сами ставили условія мало соотвътствующія искреннему намъренію общенія съ нами, и что такое ихъ настроеніе въ большинствѣ единовѣрческаго общества продолжается даже до сихъ поръ" (цитата изъ автора, который своими словами выражаеть мысль профессора Нильскаго). Замвтимъ здъсь, что въ этомъ мъткомъ и безусловно основательномъ указаніи профессоръ Нильскій совсеми измёняеть свой прежній взглядъ на единовъріе. Какъ прежде, виъстъ съ авторомъ, онъ настанваль на безусловномь разръшения соборныхъ клятвъ, утверждая при этомъ, будто единовъріе въ такомъ случав "сдълается

силою сокрушающею расколъ"; такъ теперь напротивъ совершенно опредбленно и ясно онъ указываеть на неблагопріятное для православія настроеніе единовърдевъ, какъ на "единственную причину, по которой установлены ограниченія" для единовърія; а какъ такое настроеніе, по словамъ г. Нильскаго, продолжается въ большинствъ единовърческаго общества даже до сихъ поръ\*, въ чемъ нъть никакого сомнънія, то "настанвать на томъ", говорять профессоръ Нильскій, "чтобы уничтожить между православными и единовърцами всякое различіе.... значило бы работать не на церковь". Очевидно профессоръ Нильскій теперь уже признаеть, что не отмвняя до сего времени известныхъ ограниченій установленныхъ для единовфрія, черковь поступасть вполнъ резонно и справедливо; значить онъ признаетъ вывств съ твиъ, что и съ безусловнымъ разръшеніемъ соборныхъ клятвъ и теперь еще не слёдуеть торопиться и такимъ образовъ существеяно измёняеть свои прежнія миёнія относятельно единовёрія. Какъ бы то ни было, это совершенно основательное указаніе на неблагопріятное для православія настроеніе единов врщевъ господствуеть надъ всёми другими резонами и представленіями въ этомъ смыслё и наносить рёшительный ударъ всёмъ этимъ иллюзіямъ автора въ пользу расширенія церковныхъ правъ единовърцевъ. Между тъмъ авторъ продолжая настаивать на своей причинъ того, почему единовъріе ограничено извъстными условіями, для подтвержденія своего мивнія очень неудачно обращается въ одному оффиціальному довументу, который не только ничего не говорить въ пользу этого мнёнія, но напротивъ, санымъ рвшительнымъ образомъ утверждаетъ указаніе профессора Нильскаго. Документь этоть, на который мы уже сдёлали выше указаніе, гласить, что московское духовенство, на предварительное разсмотрёніе котораго митрополить Платонъ передаль просьбу московскихъ единовърцевъ о присоединении, какъ на причину къ отказу въ удовлетворения этой просъбы, прямо указало на то, что "московские старообрядцы основать свою новую церковь усиливаются на тёхъ своихъ любимыхъ правилахъ (т.-е. на двуперстіи, семи просфорахъ и т. д.), кон отъ православной цернви въ неправильности изобличены, доказаны и проклятию предани" (курсивъ автора). Не придавая повидимому никакого значения господствующей мысли этого документа, авторъ подчеркиваетъ

784

*,* `

въ немъ только два послёднихъ слова, хватается за нихъ какъ за соломенку, чтобы выявать изъ нихъ доказательство въ пользу своего мизнія о безусловности соборныхъ влятвъ, положенныхъ на обрядъ взятый самъ по себъ, и такимъ образомъ, помощая верблюда, является оцъждающимь комара. Любопытно прослёднть, кань слабо авторь защищается затемъ оть помничтаго удара наносимаго его тенденціямъ. Указывая на то, что единовърцы непременными условіемы присоединенія поставили между прочимъ, чтобы ихъ священняковъ не требовать къ соборнымъ моленіямъ въ греко-росоійскую церковь, а также чтобы не<sup>ї</sup>принуждать старообрядцевъ въ общимъ моленіямъ съ православными, такъ какъ эти послъдние "знаменаются тремя персты, брады бриють и прочія имъють несогласія съ древними обыкновеніями" (все это, замътимъ кстати, отнюдь не бросается въ глаза автору и не мъщаеть его витузіазну въ хлопотахъ объ уравненіи единовёрцевъ въ церковныхъ правахъ съ православными), профессоръ Нильскій говорить: "разглагольствують (единоверды) о мере. любви и соединении съ православными (а намъ кажется, что они объ этомъ даже и не разглагольствують), а сами запирають отъ нихъ двери своихъ храмовъ; требуютъ чтобы не было изъ-за книгь и обрядовъ распрей и взаимной хулы (если только въ самомъ дълъ требуютъ), а сами не пускаютъ священниковъ (своихъ конечно) на православное богослужение; величають себя чадами единыя, святыя, соборныя и апостольскія церкви, а сами когда ведуть о ней ричь, называють ее греко-россійскою" (значить они не то здесь имеють въ виду). Не имея возможности отрицать такъ очевидно заявляющагося въ этихъ фактахъ "неблагонадежного настроенія" еринов'врцевъ, а также и того, что такое настроение продолжается и до сего времени, авторъ всетаки однако пытается сначала смягчить это указание кое-какимп побочными или косвенными соображениями въ родъ того напр., что единовърцы не "силою вторглись въ церковь" и не "сами собою восхитили себъ именование чадъ единыя, святыя, соборныя и апостольскія церкви",-все это-де сдёлала церковная власть, которая знала что делала, которой лучше было известно настроеніе единовърцевъ и которая, въ случав ихъ неискренности, ни за что не приняла бы ихъ въ свое общение и пр. и пр., а затёмъ, сознавая въ помянутыхъ фактахъ "нёкоторое отчуж-

50

деніе первыхъ единовфрцевъ отъ лицъ обще-православнаго обряда", авторъ усиливается объяснить это "отчужденіе" "всею предыдущею исторією". Онъ повидиному не зам'ячаеть, что это "отчужденіе", лучше сказать, закореньлое отвращеніе этихъ такъ-называемыхъ старообрядцевъ ко всему православному, исторіею можно только объяснять, но отнюдь не оправдывать; а вёдь, предпринимая свои "чтенія о нуждахъ единовърія", онъ взяль на себя задачу не объяснять только тв или другія историческія явленія съ ихъ результатами, а добиваться изв'ястныхъ правъ для единовърцевъ, чего конечно достигнуть невозможно однимъ объяснительнымъ анализомъ историческихъ фактовъ, а необходимо поставить дело такъ, чтобы выходило возможнымъ для предоставленія извёстныхъ правъ единовёрцамъ вполив успокоиться насчеть "благонадежности ихъ настроенія" по крайней міврів въ настоящее-то время, въ чемъ однако авторъ не представляеть никакихъ ручательствъ ни со своей стороны, ни со стороны самихъ единовёрцевъ, а продолжаетъ по прежнему только исторически объяснять стоящее у всёхъ и каждаго предъ глазами современное неблагопріятное для православія настроеніе единовърцевъ, объяснять появленіемъ, какъ онъ говорить, "многихъ новыхъ причинъ, которыхъ при учреждени единовърія ие было". Какія же это причины? Авторъ прежде всего указываеть при этомъ на "установленіе между православными и единовърцами различныхъ ступеней", которое, значить, раздражаеть единовърцевъ и твиъ препятствуетъ благопріятному ихъ въ пользу православія настроенію, тогда какъ напротивъ это самое "установленіе" различія между православными и единовърцами стоить въ прямой зависимости, какъ отъ своей причины, отъ этого неблагопріятнаго для православія настроенія единовърцевъ. Но такимъ перестанавливаніемъ причины на мъсто дъйствія и дъйствія на мисто причины авторъ очевидно ничего не докажетъ и не опровергнетъ. Мы уже не говоримъ о томъ, что авторъ здъсь указываеть вовсе не "новую", якобы "несуществовавшую при учрежденій единовърія причину", а совсъмъ старую, такъ какъ "установленіе" различія между православнымин единовърцами явилось современно съ самымъ учрежденіемъ единовърія. "Другал не менње важная причина", говорить авторъ, "это насильственное обращение раскольниковъ въ единовърие, которое было въ

такомъ ходу въ предыдущее царствование и отъ котораго, очевидно, не могло быть иныхъ последствій, кроме усиленія единовърческаго общества членами, прямо враждебными православію и твиъ болве для него вредными, что эти н еблагонадежные члены пребывають въ наружномъ общении съ церковию". Очень сожалёсмъ, что не знасмъ, какъ именно и въ какихъ размёрахъ практиковалось это "насильственное обращение раскольниковъ въ еднновъріе"; но замътимъ однако, что и оно не могло быть серьёзною причиною указываемаго явленія, такъ какъ "неблагонадеяное настроеніе" единовърцевъ, обнаружившись еще при самомъ учреждение единовёрія, значить за цёлые десятки лёть до царствованія Никодая Павловича, въ настоящее время, скорбе и вёрнёе всего, только сохраняется и поддерживается въ единовърческомъ обществъ какъ старое наслъдство. Слъдуетъ однако полагать, что эти привлеченные насилісить члены единовърія пребывають неохотно въ единовърческомъ обществъ; но въ тавомъ случав ето же и что имъ препятствуеть снова возвратиться въ расколъ, когда они знаютъ, что нельзя же состоять въ истинномъ и дъйствительномъ общения съ тою первовию, которую они всячески ненавидять, ---что въ такомъ случав къ великому грёху раскола присоединяется еще другой великій грёхъ лицемврія; что отъ такого лицемврно-лживаго союза съ церковію не можеть быть ни подьзы, ни спасенія и что навёрное въ настоящее время ихъ никто не станеть преслёдовать за возвращеніе изъ единовърія въ расколъ? Да и съ какой стати и въ какихъ интересахъ сами дучшіе и искренніе изъ единовърцевъ терпять въ своемъ обществѣ такое двуличіе, и почему они не Предложать такимъ людямъ одно изъ двухъ: или войти въ искреннее общение съ церковию, или выделиться въ расколъ, если они уже окончательно не имъють въ виду примириться въ церковію, такъ какъ они дъйствительно затрудняють собою тёсное и искреннее сближение единовфрія съ православіемъ? Увы, на всв подобные вопросы одинъ и тотъ же отвътъ: единовърческому обществу, въ целомъ его составе, нужно напередъ проникнуться лучшими по отношению къ православию симпатиями и стремленіями, чтобы приступить въ рвшительнымъ двйствіямъ, еслибы это интересовало единов врческое общество въ такомъ смысла, Авторъ говорить, что помянутыми мёрами насилія единовёрче-

787

Digitized by Google

50\*

ское общество только "усилилось членеми прямо вреждебными православію", такъ что у него выходить яко бы меньшинство такихъ членовъ въ этопъ обществъ, между тънъ какъ сама практика жизни указываеть, что единовърческое общество, въ абсолютномъ большинства своихъ членовъ, поистина пребываетъ только въ наружномъ общения съ церковію, а на самомъ дълъ заявляеть себя "враждебнымъ православію", такъ что пребывающіе въ искреннемъ союзъ съ церковію являются въ немъ канъ бы исключеніемъ изъ этого ужаснаго общаго правила. Что касается до самой указываемой здёсь авторомъ "ошнбки", то единовърцы могуть хорошо различать явленія и ясно видёть, что это "ощибка" царотвованія, а не самой церкви православной, которая действительно "чуждается, по самому делу своему, принудительного съ нею единенія". Между прочимъ авторъ говорить, что онъ "вопроса о свободъ перехода изъ православныхъ приходовъ въ единовъріе въ своемъ разсужденія не касался." Но чего же онъ касается и какихъ правъ для единовърцевъ требуеть во вожкъ своихъ пространныхъ "чтеніяхъ о нуждахъ единовфрія"? Остается онять заключить, что не инаго чего онъ добивается, какъ именно независимой единовърческой ісрархін, такъ что нивакихъ другихъ правъ не желается и не требуется со стороны самихъ единовърцевъ. Авторъ далёе утверждаеть, что предполагаемому имъ собору по дъламъ раскода, не трудно будеть прінскать средства нь очищенію единоварческаго общества отъ членовъ недостойныхъ общенія съ православною церковію." Но ванія же средства можеть прінскать для этого соборь, если ни сами эти недостойные не пожелають выйти изъ общества, въ чемъ имъ и теперь никто и ничто не препятотвуетъ, ни семи единовёрцы не стануть принимать никанихъ мёръ въ тому, -- что и теперь для нихъ возможно, -- чтобы избавниъся отъ танихъ непримириныхъ своихъ членовъ? Словонъ, соборъ тутъ ничего не можеть сделять, а если что и постановить, то отъ самихъ единовёрцевъ будеть зависёть повернуть куда угодно такое постановление. Тому же самому собору авторъ затёмъ рекомендуеть "привести дёло въ такое положеніе, при которомъ свободный переходъ (туть онъ уже выдвигаеть этоть вопросъ, вотораго прежде, говорить, "не касался") изъ православнаго прихода въ единовърческій не будеть имъть иныхъ послёдствій,

православіемъ? При тёхъ отношеніяхъ, какія на самомъ дёлё поддерживають единовёрцы къ церкви православной, автору трудно указать на другое какое-либо средство, и потому весьма вёроятно, что на него именно онъ и разсчитываеть.

Затёмъ у автора опять начинаются разсужденія объ "обрядовыхъ особенностяхъ", будто бы безусловно воспрещенныхъ соборомъ 1667 года и противоръчіи постановленіямъ этого собора правидъ 1800 года, причемъ очень пространно издагается исторія его состязанія и устнаго и литературнаго по поводу этихъ вопросовъ съ г. Нильскимъ. Авторъ при этомъ случав приводить разные исторические факты, напр. какъ антіохійскій патріархъ въ Москвё въ соборновъ храме, въ присутствіи царя и народа, указываль на три первые перста для крестнаго знаменія. а несогласное съ симъ перстосложение предавалъ проклятию и проч. въ подтверждение той мысли, якобы соборная клятва произнесена на голый обрядъ и притомъ безусловно. Но мы опять повторимъ, что всё приводнище авторомъ случая послёдовали уже тогда, когда раскольничьи страсти изъ-за обряда были въ полномъ разгаръ, вогда несомнънно было извъстно, что съ обрядамъ раскольники неотдёлимо соединяють существо вёры, такъчто взъ-за исправленія обряда провозгласним церковь зараженною среснии антихристіанскими и пр. и когда потому церковь и совствиъ уже не могла поступать иначе какъ поступала, предовъ проклятію поистинъ раскольничій, съ хульнымъ смысломъ неразлучно соединенный обрядъ, причемъ объ условности не было и не могло быть не только ричи, но и мысли, такъ какъ раскольники со своей стороны не только не составляли никакой нден о возможности мыслить обрядъ взятый самъ по себъ, но еслибы сама церковь или кто другой предложиль имъ эту идею, то, безъ сомнѣнія, они ни за что не приняли бы ее, и еще даже более кричали бы по этому поводу объ антихристіанскихъ ересяхъ, существующихъ въ цереви. Значитъ, опять-таки авторъ никогда не докажетъ, какъ ему того хочется, и не подтвердитъ никакими документами, сколько бы онъ ни перебралъ таковыхъ,

той мысли, будто соборная клятва пребываеть на обряде взятомъ самъ по себѣ и притомъ безусловно; ибо во всѣхъ дальнѣйшихъ приводимыхъ имъ антахъ церковь постоянно настанваетъ на одномъ и томъ же, напр.: "аще кто не послушаетъ повельвеемыхъ отъ насъ, и мы таковаго противника" и т. д.: значитъ, церковь вездё требуеть себё покорности и послушанія и вооружается главнымъ образомъ противъ преслушанія ей. А потому всё эти усилія автора извлечь изъ этихъ документовъ доказательства въ пользу своего мизнія о соборныхъ влятвахъ и о противоръчіи имъ правилъ единовърія, оказываются безуспёшными и сустными. Правда, авторъ приводитъ, веливое множество относящихся сюда актовъ или документовъ, но во всёхъ ихъ онъ, повторяемъ, не отъищетъ искомаго имъ действительнаго и неопровержимаго доказательства въ пользу своего мивнія. Перечитавъ всѣ до одного эти приводимыя авторомъ мъста, нельзя ни въ одномъ изъ нихъ найти абсолютнаго подтвержденія мысли автора. Мы конечно не навязываемся въ безусловное довъріе къ нашимъ словамъ, и могли бы привести всъ эта мъста отдъльно и подробно; но это завело бы насъ слишкомъ далеко и подвергало бы насъ очевидной опасности истощить теривніе нашихъ читателей, безъ всякой притомъ нужды и пользы для дёла; а между тёмъ для тёхъ, кто пожелалъ бы, не полагаясь на наши увъренія, лично и самостоятельно провърить приводимыя авторомъ документальныя указанія, всегда открыта возможность получить желаемое удовлетвореніе, такъ какъ разбираемая нами книга Т. Фидиппова, изданная имъ въ текущемъ году въ С.-Петербургъ, открыта и доступна для всъхъ и каждаго. Повторяемъ. мы не скоро бы кончили, еслибы рвшили шагъ за шагъ следовать за авторомъ во всехъ его оактическихъ и документальныхъ изложеніяхъ, приспосабливаемыхъ имъ къ подтвержденію однихъ и твхъ же его положеній, поставленныхъ въ первомъ его "чтеніи о нуждахъ единовёрія", и затёмъ только проводимыхъ имъ, такъ-сказать переваливаемыхъ въ остальныхъ его чтеніяхъ съ документа на факть и съ **Факта на документь,** съ тщетнымъ намъреніемъ обставить эти положенія всевозможными подкрёпленіями и доказательствами. Имъя въ виду, что и безъ того мы уже довольно продолжительно удерживаемъ вниманіе читателей на такомъ предметь, о которомъ

каждый православный христіанинъ, вдумаясь надлежащимъ образомъ въ его исторію и обстоятельства, легко составить себъ правильное понятіе и не дасть на немъ сбить себя съ толку какими-либо букварными придирками, и полагая визств съ твиъ, что на главное и существенное въ книгѣ автора, на всѣ его шесть положеній выставленныхъ въ первомъ его "чтеніи о нуждахъ единовфрія" и затёмъ только поддерживаемыхъ и доказываемыхъ въ остальныхъ его чтеніяхъ, мы дали, надвемся, достаточное объяснение, которымъ въ надлежащей степени обнаруживается несостоятельность этихъ положений автора, --- мы прекращаемъ дальнэйшій разборъ книги, во избъжаніе повторенія одного и того же, чемъ мы и безъ того уже достаточно провинились предъ читателями и чего однако мы никоимъ образомъ избъжать не могли въ слъдствіе того, что авторъ на каждой страницъ своей книги говоритъ существенно объ одномъ и томъ же, повторяя его только на разные лады и примёняясь къ разнымъ случаямъ, фактамъ и добументамъ и вовлекая вмёстё съ собою и насъ въ невольное повтореніе того же для отраженія однихъ и твхъ же положений.

Намъ остается сказать въ заключеніе, что всё выраженныя авторомъ мнёнія по вопросу о нуждахъ единовёрія оказываются несостоятельными въ следствіи именно того, что въ своихъ разсужденіяхъ онъ вообще такъ-сказать детаеть по верхамъ, совствить почти оставляя практическую почву вопроса. Между темъ высшая власть нашей церкви поступала и въ данномъ случав неизбъжно должна была поступать совсъмъ напротивъ, такъ какъ раскольники, а затёмъ большею частію и единовёрцы, собственнымъ фанатизмомъ и упорствомъ, доказанными ими въковымъ опытомъ, сосредоточивали ея вниманіе, даже понуждали ее обращаться преимущенно къ практической сторонъ дъла. Ей здесь предстояло не рефераты составлять для того или другаго собранія или общества, причемъ такъ удобно бы конечно орудовать одними отвлеченными принципами да началами, а по серьёзнёе относиться въ живымъ людямъ съ ихъ очевидными желаніями и стремленіями, обращаться, значить, съ реальною стороною вопроса, чтобы пренебреженіемъ этой послёдней не повредить безвозвратно самому существу дела, и самый гравитеть принциповъ на двлё не свести къ нулю. Зачёмъ, еслибы

предъ нами открыто выступнии всё те планы и разсчеты, которые моги содержаться въ тайнъ повышленій насинхъ единовърцевъ въ то время, когда они возбудили, или лучше, возбундали неоднократно ходатайство о дарованій имъ независниой ісрархіи, то намъ можетъ быть предстали бы здёсь цёлые ужасы для церкви православной... Во всякомъ случав несомивние, что высшая власть нашей церкви имветь на этоть счеть въ виду много такого, что и на мысль никогда не всходило встить нашимъ расколо-печальнивань, которые съ ихъ бливорукинъ разглядываніемъ бумажныхъ документовъ скользятъ только по поверхности вопроса и безъ дальнаго разсуждения щедрою ружою расточають различныя пререканія и только ставять всяческія затрудненія своей церкви, не видя и можеть быть даже не лодозріввая того, какая страшная лавина непримиримой ненависти и озлобленія блюдется для церкви про всякій случай отъ нашихъ раскольниковъ, да и однихъ ли раскольниковъ?.. Несомнённо и для всёхо и каждаго очевядно, что церковь наша, особенно въ данную лору, окружена страшными опасностями со всёхъ сторонъ; а наши расколопокровители, увеличивая и усложняя съ овоей стороны ея затрудненія, устремляются въ одну точку, торошятся вразумлять высшую власть нашей неркви въ таконъ дель, въ которомъ сами по крайней мёрё очень и очень многаго не знають и не видять, и усиливаются натолянуть эту власть на такія дайствія, оть которыхъ ничего не можеть быть ни добраго. ни полезнаго, ни для церкви ни аля общества.

Свящ. Д. Склобовскій.

27 августа. Г. Острогожскъ.

Примъчате. Когда "Закътки" была уже составлены и приготовлены въ печать, намъ удалось прочитать въ августовской книжкъ "Русскаго Въстинка" между прочимъ слъдующую выдержку изъ исторической монографія покойного митрополита Макарія, изданной въ текущемъ году.

"Однажды Григорій (быв. протопопъ Нероновъ, ставшій во главъ раскольнячьяго движенія) сказаль Никону (посл'в примиренія съ нимъ): иностранныя (греческія) власти нашихъ служебниковъ не хулятъ (Нероновъ разумѣлъ служебники, которыхъ самъ держался, напечатанные до служебника Никонова, поясняеть матроп. Макарій но и похваляють. И Никонъ отвѣчалъ: обои де добры (т.-е. и прежденалечатанные и нововсправленные, пояснение митроп. Макарія), все де равно по коњиз хочешь по тима и служишь. Григорій сказыть: я старыхъ де добрыхъ и держуся; и принявъ отъ патріарха бланослосение вышель. Воть когда началось единоварие въ русской церкви! Самъ Никонъ благословилъ его и дозволилъ первому и главному вождю появившагося у насъ распода, старцу Григорію Неронову, какъ тодько онъ покорался церкви, совершеть бороогужение по отеропечатнымъ служебникамъ и т. д." Приводниъ это замѣчательное историческое указаніе знаменитаго историка нашей церкви, въ виду особеннаго значенія, какое оно имбетъ для разоматриваенных въ "Занёткахъ" вопросовъ. Затёкъ чак той не монографін митр. Минерія «тановится навістнымь, что носкі того уже княз расколь въ нашей церкви состоялся, въ Успенскомъ соборѣ, въ присутствіи самого патріарха Никона, одинъ разъ пёли и читали аллилуйя по дважды; а другойпо трижды, и патріархъ этой разниці не придаваль значенія п не обращаль на нее вниманія. Такикъ образомъ ясно, что зявсь изъ глубины несомивиныхъ историческихъ источниковъ до сихъ поръ скрывавшихся въ государственноиъ архивѣ и другихъ книгохранилищахъ, послѣдовали внушительные рѣшающіе отвёты на два вопроса чувствительно затронутые г. Филипповымъ о тожь - когда у насъ началось единовёріе, и о токъ - какъ бы поступнаъ Никонъ или вообще высшая власть нашей церкви въ токъ случай, еслибы въ то же еще время оказались люди, которые обратились бы къ церкви съ просьбою оставить ихъ въ полноиъ союзъ съ нею, но съ соблюденіемъ ими своихъ издобленныхъ обрядовъ. Наиъ остается здёсь, устраняя самихъ себя, предоставить говорить приводимымъ въ конографія митрополита Макарія •актакъ... Прим. аст.

793

# РВЧЬ

## ПРОИЗНЕСЕННАЯ ПРИ ОТКРЫТІИ ПРІЮТА ДЛЯ СЛЪПЫХЪ ПРИ МОСКОВСКОЙ ГЛАЗНОЙ БОЛЬНИЦЪ.

За 37 лёть до настоящаго времени быль здёсь, по случаю освященія храма, приснопамятный святитель нашь Филареть и выражаль свою радость объ учрежденіи этого дома науки и милосердія слёдующими словами: "слава Господу чоловёколюбцу! слава Господу свётодавцу! Призрёль Онъ окомъ божественнаго человёколюбія на бёдствующихъ братій нашихъ, лишенныхъ или угрожаемыхъ лишеніемъ свёта очей, и подвигъ человёколюбіе человёческое устроить для нихъ сіе прибёжище и доставить имъ надежныя средства пропитанія".

Да возрадуется, и мы вёримъ, радуется съ нами душа великаго святителя! Дёло милосердія здёсь подвиглось далёе предположенныхъ ему предёловъ. Вотъ пристанище и вёрныя средства пропитанія и для тёхъ, кого врачебная наука признаетъ неизлѣчимо больными. "Ничего не могу для тебя сдёлать", скажетъ она безнадежно больному; "успокойся, ободрись", скажетъ ему христіанская любовь: "вотъ тебё пристанище и обезпеченіе на всю твою жизнь". Повторимъ же съ сугубою радостью слова святителя: "слава Господу свётодавцу! слава Господу человёволюбцу" и присоединимъ Его силою и молитвою запечатлённое слово: "благословенны да будутъ орудія его человёколюбія! Да изливается на нихъ свётъ Его животворящій"!

И вопервыхъ, въчно благословенна да будетъ память вединаго благодътеля Россіи и мученика за встхъ насъ, Государи Императора Александра Николаевича. Въ благодарность за великіе труды его царствованія задумано это предпріятіе и въ модитвенную память о немъ воздвигнуто сіе убѣжище. Тамъ онъ будеть благодътельствовать несчастнымъ и по своей кончинъ. За сных да издість Господь Свои великія и богатыя мидости на всёхъ участвовавшихъ въ этомъ дёлё милосердія доброю ли бидствія на земли чувствительние болизни. Нить страшние болэзни, какъ оскудение и наконецъ лишение зрения. "И светъ очію моею, и той нъсть со мною" (Пс. 39, 11), это послёднее и крайнее выражение человъческой безпомошности! Какъ же намъ не прославлять Господа, не благодарить добрыхъ людей, когда это даже со стороны ужасающее бъдствіе человъческое облегчается любовію христіанскою? Господь нашъ Інсусъ Христосъ сказаль нёкогда о слёпцё: "ни сей согрёши, ни родители его, но да явятся дъла Божія на немъ" (Іоан. 9, 3). Воть мы пока еще не видимъ слепцовъ, будущихъ обитателей этого пріюта, а уже видимъ дъло Божіе, явившееся ради ихъ.

Что же? позволительно ли теперь выразить еще какія-либо желанія и ожиданія! Ахъ! человѣческая бѣдность такъ велика: вто достаточно наполнитъ ея бездну? Образецъ милосердія въ Отцѣ небесномъ такъ высокъ: вто когда-либо можетъ достигнуть его? Одно дѣло любви непремѣнно ведетъ къ другимъ, въ этомъ сила добра и тѣмъ цѣннѣе оно въ очахъ Божіихъ, чѣмъ шире имъ разверзается область милосердія.

Прежде всего нельзя не пожедать, чтобы добрый примърь нашель подражателей, и дъло благотворенія здъсь ли или въ иномъ мъстъ по возможности расширялось. По наблюденію врачей, болѣзнь глазъ въ послъднее время вслъдствіе разныхъ обстоятельствъ особенно усилилась и умножаются случаи безнадежной слѣпоты. И отъ христіанской любви требуются новыя и дружныя усилія къ устраненію или смягченію зда.

Нельзя также не пожедать, чтобы тв, которые здёсь найдуть покой, нашли и доступное своимъ силамъ дёло и такимъ образомъ могли съ пользою для себя и для другихъ наполнить томительный досугъ свой. Мысль эта относительно именно слёпыхъ возникла въ прекрасной душё въ Бозё ночившей Государыни Императрицы Марін Александровны. Да упоконть се Господь! Еслибы призрённые здёсь слёщы могли что-либо и заработать себё и даже послать туда — своимъ бёднымъ домашнимъ, какъ бы чрезъ это поднялся и ободрился ихъ духъ!

Бывали прямвры, когда съ закрытісять вибшияго свёта съ особенною ясностію расврывался для слепыхъ дивный внутренній свёть. Неразсіваемая впечатлініями со-внів, душа со всею силою и энергісю устремлялась внутрь себя и темъ, въ потвенныхъ глубинахъ сердца, отврывался ей чудный міръ, красотою и разнообразіемъ, богатствомъ и величіемъ превосходищій и это звіздное небо и этоть преисполненный разныхъ тварей океань: мірь глубовихъ вдей, цоэтическихъ образовъ, пленительныхъ звуковъ. И это въ одной человъческой душь, о которой не напрасно сназано, что она дороже всего вещественнаго міра; но изъ тамиственныхъ оконъ ся виденъ другой, невообразимо богатый міръ, находящійся по ту сторону нашего бытія, міръ блаженныхъ духовъ, и сооредоточенный и усиленио направленный взоръ нныхъ слёпцевъ глубоко, глубоко проникалъ туда. Какія мудрыя ричи, какія сладкія писни изливались отгуда изъ вдохновенной ихъ души! Конечно здвсь рвчь о Божінхъ избранникахъ, отивченныхъ печатью генія. Но въ нъкоторой степени углубленіе въ этоть внутренній мірь души и видними оттуда таннственный мірь духовь возможно и для простыхь смертныхь. О еслибы язылись люди, которые сумвля бы въ умственному взору слёпцевъ приблизить эти дивныя прасоты невидимаго телесными глазами духовнаго міра! Какъ бы чрезъ это восполниясь и освътилась ихъ скорбная жизнь!

Но было бы далеко недостаточно, еслибы слёнцы получныя здёсь утёшеніе только для этой жизни. Нёть! проврёніе дуниевными очами особенно важно въ дёлё спасенія души. Лишенчый свёта очей въ этой жизни, легче чёмъ вто другой пойметь, что эначить лишиться невечерняго свёта тамъ навёжи вёчные, и инчто такъ не можеть утёшить его, какъ указаніе на этотъ вёчный свёть въ царствія небесномъ, который ниногда не затмится для любящихъ Бога и привлекшихъ на себя Его благословеніе. Сюда-то къ духовному просвёщенію слёпцовъ святою и освящающею истиною должны быть направлены въ особенности усилія любви христіанской.

796

Всв ли желанія выражены? Далеко нёть! За этими слёпцами твлесными мив представляются теперь въ необозрямомъ множестве следны духовные, гибнущіе оть сусмудоїя и неверія. Ахъ! эта болёные сыне болёе распространена, чёмъ телесная слёпота, и главная била этихъ слепиевъ въ томъ, что они не чувствують своей болёзни, почитають себя зрячным и охвачены, страстью и другнать увлекаль на свой погибельный путь. Наногда фарисен съ великоно гордостио спрашивали Госпеда: "еда и мы слевны есны", а они-то и были слёные, и остались навёки съ своею ужасною слёпотой и много другихъ простодудиныхъ. слёпцовъ увления вийств съ собою къ погибели. Ето уврачуетъ этикъ духовныхъ слепцевъ? Кто ихъ просветитъ и направитъ на путь истины? Подобаета, по слову божественнаго Цёлителя слёпыхъ. всемь намь, джлати, что можемь и сумеемь на благо ближниго и свое, пока день есть, пока продолжается эта жизнь, пока есть снаы, пока еще средства, въ рукахъ: настанетъ последняя налаз минута, придета ночь, тогда никто не можетъ инчего од влать, ни для себя, ни для другихъ.

Въ завлючение насколько словъ къ вамъ, добрые подвижники благод втельной науки! Вы призваны къ исполнению важнойшей обязанности въ делё врачеванія. Проникнутые чувствомъ своего высокаго призванія, вы сотнямъ, тысячамъ людей подаете облегченіе въ столь тяжкой болёзни, какъ болёзнь глазъ. Нельзя не сочувствовать, нельзя не уважать вашей просвъщенной и самоотверженной двятельности. Но особенно утвшительно видать, что такъ смиренно вы сознаете и эти непреодолимыя трудности на вашемъ пути и такъ ясно видите предълъ человъческой науки. Мало того: вы пожелали, чтобы всегда у васъ былъ на глазахъ поучительный урокъ о несовершенстве врачебной науки, при всёхъ ея великихъ успёхахъ. Вы берете въ себё на руки этихъ неисцёльныхъ слёпцевъ и ставите передъ собою, чтобы они всегда безъ словъ внушали вамъ: тамъ вы совершаете чудеса науки, а вотъ намъ вы не можете помочь. Вы воздвигаете себѣ здѣсь какъ бы крестъ для постояннаго вразумленія и наученія. Радуясь устроенію этого пріюта для неизлачимо больныхъ, радуемся вмёстё за вапу науку. Никогда не лишне, напротивъ всегда важно и полезно имъть тавіе живые и неумолкающіе уроки предъ собою. Вопервыхъ, напоминаніе о несовер-

шенствё въ наукё будеть побуждать вась нь новымъ и новымъ трудамъ, изысканіямъ и открытіямъ въ ея области; потому что, вто знаетъ?--можетъ-быть и есть средство помочь кому-нибуть изъ этихъ несчастныхъ, еще не добытое наукой. Вовторыхъ, это смиренное сознаніе своего несовершенства въ добромъ дёятелё будетъ вовгрёвать и оживлять вёру въ всемогущаго и премилосердаго Господа. Въ этой вёрё--зерно истинной любви къ страждущему человёчеству со всёми ея благородными свойствами--привётливостью, ласковостью, услужливостью, терпёніемъ, безкорыстіемъ, самоотверженіемъ--столь много цёнными, особенно во врачѣ. Эта вёра, согрётая любовію привлечетъ на васъ, на ваше дёло, на ваши домы, на ваши семьи, на всю вашу жизнь Божіе благословеніе.

Да расширяется и да процвътаетъ дъло врачеванія и благотворенія! Да дастъ Господь, по молитвамъ и благословенію нашего благостнаго святителя, намъ и нашимъ потомкамъ утвшаться успъхами врачебной науки и дълами христіанскаго человъколюбія, какъ мы всъ преизобильно утъшены нынъ этимъ доблестнымъ подвигомъ любви христіанской! Аминь.

Прот. П. Смирновъ.

1882 г. ноября 28-го дня.



# CIOBO

### ВЪ ДЕНЬ ПОЛУГОДИЧНАГО ПОМИНОВЕНІЯ ВЫСОВОПРЕОСВЯЩЕН-НЪЙШАГО МАВАРІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСВОВСВАГО \*).

#### Подвиномъ добрымъ подвизахся (2 Тин. 4, 7).

Въ концъ своего многотруднаго и многоплоднаго апостольскаго поприща великій учитель язычниковъ засвидётельствовалъ о себъ: подвигомъ добрымъ подвизахся. Свидътельство это находить полное оправдание въ твхъ славныхъ двлахъ апостола на пользу новонасаждавшейся церкви Христовой, о которыхъ повъствуетъ намъ книга Дъяній апостольскихъ и говорятъ посланія самого подвижника. Доброе подвижничество апостола Павла не осталось безъ подражанія. Въ средъ святителей вселенской Христовой церкви, въ частности-церкви россійской, мы встричаемъ сонны пастырей цёдыхъ, честныхъ, право правившихъ слово истины, которые являлись въ мъру силъ своихъ нелъпостными подражателями апостола, подобно тому какъ самъ онъ былъ подражателемъ Христу. Къ числу этихъ пастырей-подражателей доброму подвижничеству апостольскому долженъ быть отнесенъ и архипастырь нашъ, полгода тому назадъ отъ насъ отошедшій; притомъ долженъ быть отнесенъ по преимуществу: ибо его честная жизнь, его добрая двятельность были отмвчены

<sup>\*)</sup> Произнессно въ Касседральномъ Чудовъ монастыръ 9-го декабря священнякомъ Н. А. Елеонскимъ.

такими чертами, которыя дають видёть въ немъ подвижника въ собственномъ смыслё слова, сближають сго съ мужами, процвётшими и просіявшими въ пустыняхъ, каковы Антоніи, Сергіи, Савватіи. Въ настоящія минуты благовременно остановиться вниманіемъ на этихъ чертахъ; и пусть наше слабое слово о добромъ подвижничествё усопшаго святителя будетъ посильнымъ выраженіемъ благоговёйнаго почтенія къ его памяти.

Первая черта истиннаго подвижничества есть умерщивение плоти, предпринимаемое съ тою целію, чтобы бренное человеческое тело мало-по-малу очищалось, и утончалось и служило для души въ ея стремления къ высшему совершенству не отягченіемъ и препятотвіемъ, по добрыять союзанкомъ и послушнымъ орудіемъ; танъ что каждый истинный подвижникъ можеть засвидётельствовать о себё, вмёстё съ апостоломъ: умерщвляю твло мое и порабощаю (1 Кор. 9, 27). И эта подвижническая черта проходить чрезъ всю жизнь почившаго святитетя. По свидетельству самихъ подвижниковъ, опытныхъ въ жизни духовной, нанлучшими средствами въ умерацълению и порабощению тела служать трудъ, бденіе и воздержаніе. Кто же скажеть, что нашь приснопамятный архипастырь мало трудился? Напротивъ, онъ быль мужь изумительного, чисто подвижнического труда. Многосложны и трудны обязанности архипастырскія; для надлежашаго ихъ выполнения потребно напряжение всяхъ силъ, имъ необходимо отдать все время, какое только можеть чедовёки, посвятить труду, не доходя до врайняго истощенія, и ихъ, бремя. такъ тажело, что цодъ его тяжестію преждевременно, истощевають силы многихъ и многихъ изъ нашихъ отцевъ, А почившій святитель свыше тридцати лють ревностно выполняль архипастырскія обязанности въ различныхъ областяхъ русской земля. причемъ тягота ихъ была еще пріумножена многолатнимъ и двятедьнымъ участіемъ усопшаго въ двлакъ высшаго церковнаго управления. И однакоже владыка нашъ не ограничился несеніемъ и выполненіемъ этихъ тодько обязанностей. Нать, въ тв немногіе часы сравнительной свободы, которые оставались въ его распоряжении, онъ прилагалъ труды къ трудамъ, къ трудамъ обязательнымъ присоединялъ труды добровольные, посвящая себя научнымъ богословскимъ и церковно-историческимъ занятіямъ. И эти занятія не были случайными, отрывочными п

800

дегкими, занятіями для отдохновенія и освёженія умственныхъ сняъ. Плоды этихъ занятій извёстны всёмъ; они многочисленны; многочисленны и высови достоинства, отличающія ихъ. Несомнённо такимъ образомъ, что для ихъ произведенія былъ неизбъженъ непрерывный, упорный и изнурительный трудъ. Но гив же время для отныха? Какой же отныхъ? Его не было и не могло быть. Подобные труды неминуемо должны были соединяться съ бдёніемъ и среди нихъ необходимо долженъ былъ убъгать сонъ отъ очей труженика. Къ подвигамъ труда и блёнія святитель всегда присоединялъ и подвигь воздержанія во всемъ, что питаетъ и грветъ плоть. Въ пищв и питіи онъ былъ неизмвнно воздерженъ; а когда послв его кончины любопытные взоры проникли въ его сокровенное убъжище, то были поражены крайнею скромностію его домашней обстановки и здесь, при самомъ внимательномъ осмотръ, не было найдено ничего что имвло бы цвлію повоить и нвжить твло. Прибавимъ въ этому, что почившій архипастырь, подвизаясь ради умерщивленія и порабощенія тіла, всегда дійствоваль въ духі заповідей Христовыхъ. Христосъ Спаситель, давая наставленія Своимъ послёдователямъ относительно христіанской жизни, между прочимъ относительно подвига поста говориль: ты постяся помажи главу твою и лице твое умый. Яко да не явишися человъкомъ постяся, но Отцу твоему, иже въ тайнъ (Мо. 6; 17, 18). И почившій постоянно имълъ предъ собою эту заповъдь, подвизаясь нодвигомъ добрымъ. Онъ не казался унылымъ, подобно лицемърамъ; не помрачалъ лица своего, да явится человёкамъ подвизающимся. Напротивъ, являясь предъ другими, онъ являлся бодрымъ и радостнымъ, украшеннымъ и облеченнымъ въ свътлыя одежды, такъ что для поверхностнаго и особенно предубъжденнаго взгляда онъ могъ представляться человёкомъ свободно пользующимся всёми доступными ему благами. И только глубокому и безпристрастному наблюдателю его сухой станъ, его истощенное и мертвенно-блёдное лице ясно говорили, что предъ нимъ, наблюдателемъ-истинный христіанскій подвижникъ, который, какъ скоро достигнетъ своей уединенной келлін, тотчасъ же отложить свои свётлыя одежды, какъ уметы и снова всецёло отдасть себя подвижническому деланію, оть котораго отвлекся на время и по необходимости.

Другая черта истиннаго подвижничества есть нестяжательность. Лля люлей, неимвющихъ стяжаній, нестяжательность подвигь не особенно трудный: но она является во истину высовныть подвигомъ въ томъ случав, если человвкъ имветъ въ своемъ распоряженін обильныя средства, владееть богатствомъ. Въ такихъ именно обстоятельствахъ находился нашъ святитель и однакоже онъ далъ красноръчивыя свидътельства о своей совершенной нестяжательности. Его ученые труды всегда быстро распространялись въ обществъ, невольно привлекая къ себъ своими достоинствами, и изъ цёны за эти труды также довольно скоро составилось значительное состояние. Но не изъ-за состояния трудился покойный; трудъ его былъ безкорыстный и имълъ для него значение подвига. Потому-то, собравъ состояние, онъ не за-AVMUBARCE. UTRASALCH OTE HOLO N OTALE BCC HA HOLESY BUCOROчтимой имъ науки. Крупная жертва стяжала громкую славу жертвователю. Однако нестяжательный подвижникъ смутился славою отъ людей и положилъ въ сердцё своемъ действовать на будущее время инымъ образомъ. Вивсто одного доброхотно отданнаго состоянія, въ непродолжительное время, благодаря неусыпнымъ трудамъ, составидось другое не менъе значительное. Рвшено было пожертвовать и этимъ на пользу просвъщенія духовнаго. Но свое решение святитель, бытая людской славы, сокрылъ ото всёхъ, и только послё его кончины сдёлелась извёстною его воля и получено было новое доказательство его истинной нестяжательности. Имвя въ виду послёднее дёяніе архипастыря можно съ увъренностію полагать, что его щедродательная десница не мало расточила при жизни и другихъ жертвъ, жертвъ тайныхъ, явныхъ дишь для Отца небеснаго, видящаго и тайное (Мо. 6, 18). И во всякомъ случав несомнённо, что святитель твердо и постоянно содержаль въ своей памяти завътъ слова Божія: богатство аще течеть, не прилагайте сердца (Пс. 61, 11).

Нельзя умолчать и еще объ одной черть въ жизни почившаго святителя, въ которой основательно видъть новое свидътельство о его подвижничествъ. Черта эта—живое, искреннее участіе въгоръ и радостяхъ окружающей насъ дъйствительной жизни, по слову апостола: радуйтесь съ радующимися и плачьте съ плачущими (Римл. 12, 15). Многіе думають, что люди отрекшіеся отъ міра порываютъ всякія живыя связи съ міромъ, становятся хо-

лодными и безучастными въ нему, исключительно погрузившись въ заботы о самихъ себв. Отсюда-то между прочимъ проистекають укоризны, направляемыя въ наши дни противъ отшедьничества, монашества. Но такое мниніе-ошибка, прискорбное недоразумъніе. Истинные христіанскіе подвижники не таковы. Правда они отрекаются отъ міра, но не съ твиъ, чтобы порвать съ нимъ всякую живую связь, но съ твмъ, чтобы освободиться изъ-подъ его власти, стать выше его; правда они ищуть уединенія, удаляются отъ жизни, но не по холодному презрѣнію къ ней, а для того, чтобы очистить, укръпить себя, обогатить духовными дарами и чтобы затёмъ избытокъ своихъ сокровищъ съ любовію отдать той же жизни. И чёмъ совершеннёе подвижникъ, твиъ сильнее въ немъ это стремление уделить отъ своихъ даровъ другимъ и тёмъ обильнёйшіе потоки искренняго участія и любви всегда готовы излиться изъ его сердца. Потому-то въ пустыни нашихъ древнихъ славныхъ подвижниковъ постоянно приливали волны людей жившихъ въ мірв, въ надеждъ найти тамъ утвшение въ своихъ скорбяхъ. И скорбные, горемъ подавленные люди не ошибались. Выслушавъ слова мудрости и любви, они возвращались въ себъ болъе бодрыми и спокойными и для нихъ легче становилось продолжать тяжелый жизненный путь. Подобно древнимъ подвижникамъ, нашъ почившій архипастырь, хотя еще съ юныхъ дней отрекся отъ міра, не былъ безучастенъ по отношенію въ нему; и хотя онъ всегда искалъ уединенія въ пустынѣ своей сокровенной домашней келліи, но не съ тъмъ, чтобы собирать сокровища исключительно для себя, а съ твиъ, чтобы богатвть въ Бога (Лув. 12, 21). Отсюда его подвиги для умерщвленія и порабощенія плоти. И оттого-то онъ, истинный подвижникъ, былъ необыкновенно отзывчивъ на всъ явленія современной жизни въ родной странъ, сочувствуя всему свётлому и истинно-человёческому, скорбя и сокрушаясь въ виду мрачныхъ обнаруженій зла. Многочисленныя довазательства этого каждый изъ насъ можетъ найти въ словахъ почившаго, произнесенныхъ имъ въ московской паствъ, начиная съ перваго изъ этихъ словъ и кончая послёднимъ, тёмъ, которое онъ не задолго до своей кончины произнесъ, открывая мирный праздникъ всероссійскаго труда. Это живое и искреннее сочувствіе горю и радостямъ действительной жизни со стороны свя-

51\*

тителя особенно трогательно и назндательно, потому что жизнь его окружавшая не воздавала ему твиъ же. Путь жизни почившаго былъ путемъ тернистымъ, путемъ скорбей. Самыя высокія и свётлыя дёла его перетолковывались въ дурную сторону, поношенія и всякіе злые глаголы никогда не оставляли его въ покоб и омрачили даже послъдніе дни его жизни. Смущенный ими, онъ со стёсненнымъ сердцемъ возвращался въ послёдній разъ въ свою митрополію и ими было для него отравлено то предвкушаніе отрады и покоя, которое присуше всякому при возвращеніи, послё долгаго отсутствія и многихъ трудовъ, подъ кровъ своего дома. При всемъ томъ святитель не вамкнулся въ самомъ себѣ, не отвернулся отъ жизни, но до конца остался неизмѣнно, по христіански благожелательнымъ къ ней.

Таковы черты истиннаго подвижничества въ жизни усопшаго архипастыря нашего: онъ открываются при нъкоторомъ вниманіи и для малопроницательнаго взгляда. Да, о почившемъ по справедливости можно сказать словами апостола: онъ подвизался подвигомъ добрымъ!

Неоцёнимы такіе люди—истинные подвижники. Благодаря ихъ нравственной мощи твердо стоитъ и крёпнетъ народъ, которому принадлежатъ они, держится самый міръ, ибо стояніе міра естъ сёмя святое. И какъ успокоительно и отрадно вспоминать о такихъ отцахъ и наставникахъ особенно въ текущіе, столь печальные дни, дни повсюднаго нравственнаго оскудёнія и великаго шатанія нашихъ мыслей и совъстей!

Мы собрадись теперь, чтобы помянуть почившаго святителя и помолиться о немъ въ духъ той высокой христіанской любви, которая объединяетъ церковь земную съ церковію небесною, живыхъ со отшедшими уже отцами и братіями. Помолимся же объ отшедшемъ отъ насъ отцъ архипастыръ: да упокоитъ Христосъ душу его со духи праведныхъ, во свътъ лица Своего, въ наслажденіи Своея красоты. Аминь.

-----

## ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ИСУСА ХРИСТА\*).

## 27. Исцѣленіе бѣсновавшагося въ новолуніи (Мө. XVII, 14—21; Марк. IX, 14—21; Лук. IX, 37—42).

Во время отшествія Господа на гору Преображенія, книжники, закоснѣдые Его враги, воспользовались Его отсутствіемъ для своего краткаго торжества надъ оставленными Имъ учениками. Эти послёдніе взялись и не смогли изгнать злаго духа, особенно упорнаго, ослабвев въ отсутстви своего Господа, а съ Нимъ отсутствовали трое, главные между ними, постоянно въ Нему ближайшіе и какъ мы имѣемъ право предполагать, обладавшіе вящшею духовною силою. Здъсь повторилось то, что было нъкогда въ отсутствіи Моисея съ его служителемъ Іисусомъ Навиномъ на. гору слабъйшаго преображенія (Исх. XXXIV, 29): и тогда врагъ равнымъ образомъ, пользуясь отсутствіемъ вождя, восторжествовалъ надъ народомъ (Исх. XXXII). А теперь книжники напрягали всъ усилія, чтобы извлечь для себя выгоды изъ неудачи учениковъ Христа. Стевлось великое множество народа, среди котораго многіе ожидали увидёть поражение служителей Христа; столкновение было ръшительное, такъ какъ книжники отъ безсилія учениковъ безъ сомнѣнія заключали о безсиліи Учителя, а эти опровергали такое заключеніе, — и вдругъ является Онъ, бывшій предметомъ пререканій, возвратясь отъ Своей священной горы, съ лицомъ, какъ

<sup>\*)</sup> См. февр., март., окт. и ноябр. кн. "Правося. Обозр." за 1882 г.

должно предполагать, сіяющимъ лучами славы Преображенія, еще не вовсе померкнувшими въ естественномъ дневномъ свъть. Но весьма различно было впечатлъніе этой славы отъ того, которое Моисей произвелъ своимъ появленіемъ. При видъ ветхозавътнаго законодателя по сошествіи съ ею горы, "Ааронъ и всъ сыны Израилевы боялись къ нему подойти" (Исх. XXXIV, 30); ибо его лицо озарялось прозною славой, — страшнымъ и невыносимъ блескомъ закона. Просвътленный божественною славою ликъ Христа Іисуса, хотя также внушалъ благоговъйный страхъ, но сіялъ славою елекущею къ Нему своею благостію и лъпотою, а не отгоняющею отъ Него людей. И дъйствительно, увидъез Его, весь народъ изумился. Лучезарное Его сіяніе было такого свойства, что они подбилая привътствовали Его (ср. 2 Кор. III, 18)

Но вакъ различны были образы и звуки, встрътившіе Его при Его возращения въ нашъ гръшный міръ, отъ твхъ, которые Онъ только-что покинулъ на священной горъ! Тамъ высшая небе сная гармонія, здёсь самая дикая и грубейшая земная разноголосица. Тамъ Онъ принялъ отъ Бога Отца честь и славу (3 Петр. І. 17); здёсь оставленные Имъ ученики, посильные исполнители Его дела въ Его отсутствіе, готовили Ему свою долю стыда и уничиженія. Но какъ нъкій великій вождь внезацно приспъвшій на поле битвы, гдъ оставленные имъ начальники, ему подчиненные, едва не потерпъли пораженія, однимъ своимъ присутствіемъ возвращаеть победу, такъ было и теперь: Господь удерживаеть натискъ торжествовавшихъ противниковъ. Онъ самъ обращается въ книжникамъ съ вопросомъ: о чемъ вы спорите съ ними?-принимая подъ защиту Своихъ смущенныхъ учениковъ и объявляя, что если есть что-либо сомнительное, то да обратятся съ вопросомъ къ Нему. Книжники, такъ рьяно наступавшіе на учениковъ, съ меньшею готовностію принимають вызовъ Учителя. Ученики столь же неохотно признаются въ своемъ пораженія-и туть одина иза народа, отець бёднаго юноши подвергавшагося неудачному опыту врачеванія, начинаеть первый, преклоняя предъ Нимъ кольно и говоря: Господи! помилуй сына моего. Чрезъ это онъ объявляеть о бъдственномъ положения своего сына единственнаго, по замъчанію ев. Луки (ср. VII, 12), и о безуспѣшномъ врачеваніи учениковъ Его.

Евангелисть Маркъ рукою художника живописуеть всю сцену и повъствование его объ этомъ чудъ въ сравнении съ разсказами другихъ евангелистовъ одно достаточно свидетельствовало бы, что онъ писалъ свое евангеліе самостоятельно, вопреки твиъ, кои считали оное не болже какъ за сокращение то перваго, то третьяго. Всё симптомы болёзни разсказанные отцемъ или издоженные священными повъствователями, указывають, что это были эпилептические прицадки, но здёсь эпилепсія служила сверхъ того почвою более внутренней духовной немощи, гнездившейся въ отрокъ. Припадки повторядись внезапно и были замъчательно продолжительны; злой духъ насиму отступаль отъ нею измучивь ею, — нюмымь духомь называеть его ев. Маркъ и это не противоръчить показанію ев. Луки-онь внезанно вскрикиваеть; это была нёмота лишь по отношенію въ членораздёльнымъ звукамъ, произношение которыхъ было для него невозможно. Это не быль и естественный поровъ какъ у глухонвиаго, у котораго узы языка не разръшались (Марк. VII, 32); ни отсутствіе органовъ произношенія, или постоянная нёмота, сопряженная съ его болёзнію, а лишь слёдствіе одержанія. Духъ, схватывая его, терзаль въ припадкахъ болёзни, такъ что онъ испускалъ пёну, скрежеталъ зубами и цепенель, какъ будто самые источники жизненные въ немъ изсякали. А какъ эти припадки могли случаться во всякое время и во всякомъ ийств, то и сопровождаются еще худшими послъдствіями: онъ часто бросается въ отонь и часто въ воду. Отецъ приписываетъ эти припадки непосредственному двиствію злаго духа, который многократно бросаеть его въ огонь и въ воду, чтобы полубить его.

Повѣсть свою отецъ заключаеть какъ бы ропотомъ на тщетныя усилія учениковъ, называетъ ихъ заклинанія слабыми, говоря: я приводиль его къ ученикамъ Твоимъ, и они не могли исиълить его. Послѣдующія слова Господа, слова скорбнаго негодованія: о родъ невърный и развращенный! доколь буду Я съ вами? доколь терплю васъ? изъясняются двояко. Оригенъ и нѣкоторые другіе подъ родомъ невърнымъ разумѣютъ самихъ учениковъ. Это голосъ священнаго нетерпѣнія при видѣ маловѣрія тѣхъ, въ которыхъ въ столь кратковременное Его отсутствіе ослабла сила ихъ надъ царствомъ тъмы, что и оправдывается послѣдующею бесѣдою (Матө. XVII, 20). Но Златоустъ и вообще первые

толкователи прямо исключають учениковъ изъ этого упрека, относя его лишь въ окружающей толпё, для означения которой терминъ родъ кажется пригодние, и въ которой Господь видитъ образцы всего іудейскаго народа, а въ отцё представителя всего поколёнія, къ которому онъ принадлежить и на которое падаеть большая доля упрека. У ев. Марка упрекъ непосредственно отпосится въ отцу, но не ограничиваясь имъ однимъ, распространяется на многихъ другихъ. Гораздо правильнее кажется, что эти слова не исключительно и не главнымъ образомъ направлены на учениковъ, а скорве обращены во всей толпв и къ отцу. Твиъ не менње и къ нимъ относится упрекъ, ибо ихъ невърность или маловфріе временно поставляли ихъ въ уровень съ ихъ народомъ и они должны вивств съ нимъ подвергнуться общему осуждению. Слова: докомь буду съ вами? не столько выражають чаяние и желание совлечься своей плотяной оболочки, сколько свтование наставняка о небрежности и косности Своихъ учениковъ: "не съ вами ди Я все это время оставался и такъ мало вы воспользовались Моими наставленіями". Онъ долженъ съ ними оставаться до твхъ поръ, пока они вполнв усвоятъ Его ученіе. Слова эти можно сравнить съ обращеніемъ къ Филиппу: "столько времени Я съ вами, и ты не знаешь Меня, Филиппъ?" (Ioaн. XIV, 9).

И теперь Самъ, исполняя Свое благотворное земное призванье, Онъ восвлицаеть: приведите его ко Мип. сюда. Какъ жезлъ въ рукъ Гіезія не могъ воскресить умершаго ребенка, а надлежало придти самому пророку и приняться за дело, если оно было возможно, такъ и теперь (4 Цар. IV, 31). Но принесенный предъ Інсуса юноша подвергается другому страшному болёзненному припадку: онь уналь на землю и валялся, испуская пъну. Царство сатаны и въ маломъ и въ великомъ возбуждается въ сильнъйшей двятельности и злобв, когда приближается царство Христа. Сатана приходить въ великую ярость, страшась угрожающей ему гибели. Но какъ Господь, по случаю другаго тяжкаго и опаснаго недуга (Марк. V, 9) вступилъ въ разговоръ съ самимъ страждущимъ, внушая ему довёренность, усповоивая его душу, такъ теперь обращается въ отцу страдальца, ибо съ этимъ послёднимъ въ настоящемъ его положении нельзя было говорить: какъ давно это сдълалось съ нимъ? Отецъ отвъчаеть: съ дътства и для возбужденія вящшей жалости снова пересказываеть объ

808

опасномъ состоянія сына; между тёмъ озабоченный случивнимся предъ началомъ исцёленія, самая возможность котораго могла казаться для него сомнительною, представляя себё недавнюю неудачу учениковъ, прибавляетъ: но если что можешь (болёе, чёмъ они) сжалься надъ нами, и помош намъ. Въ этомъ помош намъ мы видимъ, какъ вполнё его собственная жизнь сливается съ жизнію сына: такъ жена хананеянка (Мо. XV, 22), умоляя, о своей дочери, восклицала: помилуй меня Господи! Но прибавляя свое если онъ показываетъ, что не безусловно вёритъ въ сильную помощь Христа, тогда какъ трудность исцёленія еще болёе усиливается отъ его сомнёнія и невёрія.

Отвъть Господа, представляющій свои трудности, гласить: "это твое если, эту неувъренность, можеть и что быть сделано для твоего сына или нёть, должень разрёшить ты, а не Я. Вотъ условіе, безъ котораго исцвленіе невозможно: но исполненіе этого условія заключается въ тебѣ самомъ, а ни въ комъ болъе. Твое наловъріе, а не преобладаніе злаго духа препятствуеть цвлебной силь; ты самь увеличиваешь эту трудность. Ты сказаль: если Я что-либо могу, но вопросъ въ томъ: если (ты) сколько-нибудь можешь впровать; воть истинное основание, на которомъ все держится, въ чемъ скрывается причина успъщнаго двланія". А затвиъ послё минутнаго размышленія и для пополненія Своей мысли прибавляеть: все возможно върующему. Въра поставлена условіемъ исцёленія: въ другихъ случаяхъ необходима въра самаго болящаго, а какъ здъсь она невозможна, то въра отца заступаетъ ся место, подобно какъ въра сирофиникійской матери была принята вмёсто дочерней (Ме. XV, 22). И такъ Господь является какъ бы искателемъ въры, помогающимъ ея возрожденію въ этой страдающей муками душѣ, и наконецъ, когда оно совершилось не безъ страданія и скорби, отецъ со слезами восклицаеть: впорую Господи; а затёмъ, когда искра вёры, затеплившаяся въ его душё, открыла ему глубокую пропасть невёрія, онъ прибавляеть: помоги моему невърію. Такъ бываеть всегда: только озаренная действеннымъ присулствіемъ благодати душа замъчаетъ силу и перевъсъ противуборствующаго поврежденія. До тёхъ поръ она не имёетъ мёрила для своего несовершенства. Только върующій можеть имъть понятіе о невъріи своего сердца.

Теперь, когда возстановлено это первое условіе исцёленія, Госполь усматривая и награждая слабыя начала его вёры совершаеть исцеление. Съ какимъ величиемъ обращаясь въ нечистому духу, Онъ говорить: Я повельваю, тебы! Уже не тъ, кого ты сибль не слушаться, не тв, противь которыхь ты надвялся бороться, а Я имъющій всю власть на небь и на земль, повемьваю тебь (ср. Лув. IV, 35). Но это не все: и впредь не входи во него; возвратъ ему прегражденъ; долгое его господство не даеть ему права водвориться по прежнему (Me. XII, 44); врачевание молжно быть полное и конечное. Злой духъ долженъ покориться; но онъ дълаетъ это съ величайшимъ принужденіемъ: чего онъ не въ силахъ долве удерживать, то онъ готовъ въ конецъ разрушить, какъ завоеватель вынужденный бъжать изъ завоеванной земли оставляеть за собой страшное опустошение. Такъ страшенъ былъ этотъ последний пароксизиъ бесноватаго, до того юноша изнемогъ, что сдълался какъ мертовий, такъ что многіе говорили, что онъ умеръ. Но Іисусъ, взявъ его за рику, подняла его, и такъ какъ жизнь отъ этого прикосновенія въ нему Господа жизни въ него хдынуда, онъ встало: такимъ же образомъ часто оживотворящая Его сила сообщалась я въ другихъ случаяхъ (Дан. Х. 8, 9; Апост. I, 17: Мо. XVI, 6-8). О сынъ вдовы Наинской прямо сказано, что Господь возвратившій его въ жизни отдаль ею матери (Лук. VII, 15). Тотъ же евангелисть и только одинъ онъ повёствуеть, что Христосъ исцёливъ теперь сына отдаль его отцу его, вънчая этимъ дъло Своей ми лости.

И какъ вошель Іисусъ въ долъ — повѣствуетъ ев. Маркъ, ученики Его спрашивали Его наединъ: "почему мы не могли изинать его?" Имъ очень хотѣлось постигнуть, въ чемъ заключалась тайна ихъ неуспѣха въ дѣлѣ, которое не выходило изъ предѣловъ даннаго имъ полномочія (Ме. Х, 8), тогда какъ въ предѣловъ даннаго имъ полномочія (Ме. Х, 8), тогда какъ въ прежнихъ случаяхъ діаволы имъ покорялись (Лук. Х, 17)? *Гисусъ же сказаль, имъ: по невърію вашему*, — по недостатку той силы, для которой все возможно. Они не довольно ревностно польвовались средствами возбужденія и умноженія вѣры; и подобно Самсону уже лишенному своихъ волосъ, они готовы были идти "какъ и прежде" на своихъ враговъ, будучи увѣрены, что при встрѣчѣ съ врагомъ особенно злобнымъ потерпятъ пораженіе.

И такого врага они встрётили здёсь; ибо выраженіе сей родз показываеть, что есть различіе съ степеняхъ злыхъ духовъ, что какъ есть небесная іерархія, такъ есть и противуположное адское чиноначаліе: къ такому заключенію приводить слово о нечистомъ духѣ, который возвращается и береть съ собою "семь другихъ духовъ злъйшихъ себя" (Мө. XII, 45) и подобная постепенность силы и злобы адскихъ духовъ явствуеть изъ посланія къ Ефес. (VI, 12). Господь на вопросъ учениковъ отвѣчалъ: сей же родъ изюняется только молитбою и постомъ. Вѣра поборающая этотъ родъ должна упражняться въ молитвѣ, не только не слабѣющей отъ различныхъ низшихъ естественныхъ потребностей, но возрастающей до строгаго самоотреченія и поста.

Но какъ тайна всякой слабости заключается въ неввріи, такъ тайна силы-въ върв. Ибо истинно говорю вамъ: если вы будете имъть въру съ горчичное зерно и скажете горъ сей: перейди отсюда туда, и она перейдеть; и ничего не будеть невозможнаго для вась. Этотъ же образъ съ нёкоторыми видоизмёненіями является у ев. Луки (XVII, 6) и ап. Павелъ вёроятно намекаеть на эти же слова своего Господа (1 Кор. XIII, 2). Въ уподоблении въры горчичному зерну многие видъли указание на острую и жгучую силу этого свмени. Но въ этомъ сравненіи надлежить иміть въ виду другой признакъ, а именно малость въры, какъ видно изъ противуположности между зерномъ горчичнымъ, весьма малою вещію (Мо. XIII, 32, 33) и предметомъ огромнымъ или горою. Это весьма малое должно подвигнуть нъчто громадное. Наименьшая духовная сила, будучи дъйствительно такою, должна быть могущественною для ниспроверженія величайшихъ силъ отъ міра cero.

### 28. Статиръ во рту рыбы (Мө. 24-27).

Одинъ только ев. Матеей повёствуетъ объ этомъ чудё; и безъ предварительнаго о томъ изслёдованія вполнё ясно, почему повёствованіе о немъ встрёчается въ томъ евангелія, которое по преимуществу есть евангеліе царствія Царя и Сына Царева. Это есть чудо исполненное глубокомысленныхъ поученій, хотя истиная его знаменательность не была замёчена, а иногда со-

811

вершенно терялась изъ виду; ибо дёйствительно весь этоть фактъ лишается своего высшаго смысла, если *дидрахмы*, требуемын теперь отъ Господа или отъ Его апостола, считать гражданскою податью, о законности которой поздиће спрашивали Его подосланные фариссями ихъ ученики съ иродіанами, и которая взималась на римскаго императора (Ме. XXII, 19), между тъмъ какъ здъсь должно разумъть національно-есократическій вкладъ на Божій храмъ (ср. Исх. XXX, 13).

Господь нашъ, какъ можно полагать, возвращался съ Петромъ н другими учениками въ Свой городъ Капернаумъ послъ одной изъ Своихъ обычныхъ отлучекъ. Сборщики храмовыхъ дидрахмъ изъ какого-то особеннаго къ Нему уваженія пропустили Его, не обращаясь къ Нему съ своимъ требованіемъ, но остановили Петра, можетъ-быть шедшаго нъсколько позади своего Господа, и у него спросили: Учитель вашъ не дастъ ли дидрахмы? Климентъ александрійскій, Оригенъ, Августинъ, Іеронимъ, всъ разумъютъ здъсь "гражданскую подать", находя такой же назадательный урокъ о повиновеніи гражданскимъ властямъ, какъ въ посланіи къ Римл. XIII, 1—7: всякая душа да будетъ покорна высщимъ властямъ.... итакъ отдавайте всякому должное; кому подать, подать", т.-е. наставленіе о добровольной покорности гражданской власти,

Но это мивніе неосновательно. Требуемая здвсь дидрахма не есть подать кесарю, а обязательный вкладъ въ пользу храма: это очевидно для каждаго внимательно разсматривающаго въ чемъ дело. Ибо вопервыхъ дидрахма требуемая есть именно подушный выкупь или взносъ полусикля (Исх. XXX, 11-16), узаконенный для каждаго достигшаго двадцатилетияго возраста израильтянина, предназначенный на священно-служебныя потребности и на текущія издержки на скинію, а впослёдствія на храмъ. Сначала это была не годичная подать, а взималась только при случаяхъ народнаго счисленія не часто повторявшагося. Ежегодною она сделалась, быть-можеть согласно съ двиствительною целью ся перваго установленія или въ силу поздирашьго обычая. Іоасъ въ пользу храма назначаеть три различные источника доходовъ (4 Цар. XII, 4), и вопервыхъ взносъ полусикля, дань наложенная Моиссемъ, рабомъ Божінмъ, на изранльтянъ въ пустынё, какъ это упоминается въ письменныхъ свидётельствахъ

(2 Парал. ХХІУ, 9). Въ поздивищее время половина замбиена тоетью сикля наложенною на себя самими Іудеями (Неем. Х, 32). Спрашивается однако, та ля самая дань здёсь разумёется, такъ навъ едва-ли бы они осмблились измвнить выкупа. чрезъ Моисея свыше установленный. Но накъ дань была ежегодная и назначалась именно на богослужение въ храмъ, то и нельзя ее считать иною; а уменьшенный взнось могь быть допущень вслёдствіе настоящей бёдности и народнаго истощенія. При Іоснов онъ уплачивался сжегодно. Филонъ свидвтельствуеть о добросовъстномъ и безропотномъ взпосъ этого оклада Іудеями во время ихъ разсвянія, такъ что почти въ каждомъ городв Римской имперіи и за ен предълами находилась для того священная касса, вклады въ которую въ постановленные сроки были относимы въ Іерусалимъ избранными и почетными сборщивами. Веспасіанъ обратилъ эту поголовную подать въ императорскій фискъ, но уже по разрушения города и храма. Далее ны замечаемъ. что здъсь "дань" требуютъ не мытари, какъ были названы сборщики обыкновенныхъ податей. Самая форма требованія: "учитель вашъ не дасть ли дидрахмы?" не свойственна грубому римскому квестору, при видъ лица уклонявшагося отъ налога, а обнаруживаеть то обстоятельство, что она не была строго обязательна и не взыскивалась насильственно. Златочсть двйствительно примъчаетъ нъкоторую грубость въ словахъ: "развъ вашъ учитель считаеть себя ивъятымъ отъ платежа обычной даня? Намъ извъстна свобода, которую онъ себъ присвоиваетъ: намъренъ ли онъ здъсь ею воспользоваться?" Но по замъчанию Өеофилакта здёсь съ большею вёроятностію усматривается противное. Видъвшіе или слышавшіе о чудесныхъ дъяніяхъ Христа, недоумъвали, какъ на Него смотръть, требовать ли съ Него дидрахмы или нътъ? И это сомнѣніе слышится въ ихъ вопросѣ.

Петръ ревнитель чести своего Учителя, увъренный, что Его благочестіе не замедлитъ воздать Божіе Богови, зная, что Его бъдность не будетъ принята въ извиненіе, ибо даже нищій продавалъ свою одежду, чтобы только исполнить этотъ религіозный долгъ, не колеблясь говоритъ да. Конечно онъ отвъчалъ слишшкомъ поспѣшно. Не въ такомъ духовномъ настроеніи восклицалъ онъ незадолго передъ тѣмъ: "Ты Христосъ, Сынъ Бога живаго" (Мате. XVI, 16). Онъ упустилъ, хотя временно, изъ виду истивное положение и преимущество своего Господа то-что Онъ есть Сынъ въ Своемъ домъ, а не слуга въ чужомъ, Глава Богоправленія, а не одинъ изъ подчиненныхъ членовъ, -- такъ что не ото Него, в Ему въ Его Отцв посвящалось это приношение. Не Онъ, который былъ "ббльшій храма" и былъ Самъ истинный храмъ (Іоан. II, 21; Евр. Х. 20), тождественный съ нимъ по своему духовному назначению, въ комъ пребывала царская слава. - не Онъ былъ обязанъ платить дань на поддержание другаго храма рукотворнаго, слава котораго исчезала теперь, когда въ Его плоти утвердилась скинія, которую водрузиль Богь, а не человівкь: Онъ, который предавалъ Себя на искупление всвхъ душъ, не долженъ былъ платить выкупъ за свою, въ противномъ случав самое это визшнее дзяствіе разрушало бы или по крайней мзрз затемняло истинное отношение между Имъ и прочими людьми. И такъ желая обратить Петра, а въ немъ и другихъ учениковъ въ истинному познанію Себя, оть котораго они частью отдалились, Господь предлагаеть ему слёдующій вопрось. Съ такимъ же намъреніемъ, побуждаемый необдуманною поспъшностію Петра въ уплате дидрахмы, отъ чего Онъ бы теперь едва-ли могъ отказаться, Онъ совершаетъ настоящее чудо, которое свидътельствуеть, что все Ему служить, оть величайшаго до малъйшаго, самыя рыбы странствующія по стезямъ морскимъ,---что Онъ есть царь природы, и что ничего не имъя всъмъ обладаеть согласно съ изволениемъ Отца Своего. Здъсь какъ и во многихъ другихъ случаяхъ земной жизни Господа крайняя Его бъдность и унижение возвышаются сіяніемъ Его славы; ибо самымъ способомъ уплаты Онъ проявляетъ достоинство Своего лица, достоинство, которое иначе могло во мижни другихъ омрачиться самою уплатою. Итакъ, чудо имвло цвлію удовлетворить дъйствительной нуждъ, съ одной стороны вонечно неважной и притомъ внъшней, ибо дидрахма конечно могла быть добыта болёе обыкновеннымъ способомъ, а съ другой оно удовлетворяло нуждъ внутренней и болъе существенной.

Здёсь эта цёль замётна во всемъ послёдующемъ. Господь не ожидаетъ Петрова объясненія о томъ, что онъ отвёчаль за Него и что отъ Него требоваля. Но когда Онъ вошель въ домъ, предупредиль его Іисусъ и не дожидаясь его сообщенія, явилъ Себя сердцевёдцемъ; ибо хотя Его тамъ не было, но Онъ зналъ о

происшедшемъ въ Его отсутствіе. Онъ опросилъ: какъ тебъ кажется, Симонъ, цари земные (съ удареніемъ на послёднихъ словахъ, такъ какъ здёсь подразумёвается умолчанный нонтрастъ царей земныхъ съ Небеснымъ Царемъ, какъ въ Пс. 11, 2), цари земные съ кою берутъ пошлины или подати (кинсонъ, censum) съ сыновъ ли своихъ или съ постороннихъ (въ церк. "отъ чужихъ"). На какомъ основаніи Петръ обёщалъ уплату? не противорѣчила ли этому аналогія земныхъ порядковъ? Этими земными вещами конечно нельзя оправдывать небесныхъ, но онѣ сутъ тѣнъ истинныхъ, онѣ сутъ божественныя пособія для лучшаго ихъ пониманія. На заявленіе Петра, что не сыны, а чужіе обязаны платить дань, Господь тотчасъ приводить его къ своему преднамѣренному заключенію: и такъ сыны свободны.

Мы здѣсь имѣемъ рѣшительное доказательство, что отъ Господа требовали Божеской дани, а не кесаревой, и только на этомъ основаніи для Него могло быть сдѣлано исключеніе, выраженное въ Его словахъ: и такъ сыны свободны. Было бы совершенно иначе, если бы дань требовалась на кесаря. Онъ не сынъ кесаря, на Него не простиралось бы право освобождающее сыновей отъ дани. Онъ, пришедшій для подчиненія Себя всѣмъ условіямъ земной жизни, покоряется и этому человѣческому уставу.

Множественное сыны выёсто единственнаго "сынъ" затрудняло иногихъ. Спрашивали: какъ могъ Господь говорить такимъ образомъ, если дъйствительно Онъ имълъ въ виду Себя, какъ единородного Сына Божія? Это легво объясняется. Въ общемъ примъръ взятомъ изъ мірскихъ отношеній употреблено множественное число, такъ какъ много земныхъ царей или у одного царя бываетъ много сыновъ, но не трудно восходя въ небесному порядку вещей, отражающемуся въ земномъ, множественное замвнять единственнымъ, ибо здёсь должно разумёть о единомъ небесномъ Царъ-единородномъ Божіемъ Сынь. Но если множественное число не должно затруднять насъ, то съ другой стороны нельзя отсюда выводить, что Господь распространиль эту свободу отъ платежа дани не только на Самаго Себя, но и на весь Свой народъ, члены котораго во второстепенномъ смысле суть "сыны Божіи". По отношенію обязанностей въ Богу, это вполнь неприложимо; ибо сыны Его болве всёхъ обязаны воздавать Ему

должное. Не какъ одинъ изъ многихъ, не какъ первенецъ между братьями, но какъ истинный единородный Сынъ Божій, Онъ заявляетъ объ этой свободё Самаго Себя; замётимъ кстати: такое разсужденіе содержитъ въ себё строгое и убёдительное свидётельство о Его собственномъ сыновствё, а въ качествё сына о сыновнемъ отнощеніи Іисуса Христа къ Отцу—свидётельство, которое не легко обойти или опровергнуть. Въ словахъ этихъ скрытно подтверждается, что отношеніе Христа къ Богу не таково, какъ другихъ людей, что такъ ясно проведено въ притчѣ "о злыхъ виноградаряхъ" въ различіи между сыномъ хознина и его слугами (Марк. XII, 6); въ нихъ свидётельство о достоинствѣ и преимуществахъ Сына самое убѣдительное, содержащееся не въ отдёльныхъ выраженіяхъ, не во внѣшней формѣ, а въ глубокомъ внутреннемъ смыслѣ Писанія.

Съ такимъ протестомъ Христосъ уплачиваетъ дидрахму: но чиобы намъ не соблазнить ихъ, пойди на море, брось уду и первую рыбу, которая попадется возъми, т.-е. первую рыбу изъ глубины морской, взявшую крючекъ, и открывъ у ней ротъ, найдешь статиръ. Онъ не хочетъ подать поводъ къ чьему-либо соблазну, но предъ глазами всёхъ находитъ къ уплатъ честное средство. Еслибы Онъ отказался отъ уплаты, то для людей не знавшихъ тайны Его сверхъестественнаго рожденія показалось бы, что Онъ присвоиваетъ Себѣ ложную свободу, что Онъ пришелъ не исполнить, а разорить законъ. Въ уплатѣ ваключалось не дѣло необходимости, а дѣло добровольнаго долга, такъ накъ для Него не было необходимостью креститься; Онъ этому добровольно подвергнулся; то же должно сказать и о Его обрѣзаніи: Онъ унизилъ себя передъ закономъ, дабы въ свое время освободить изъ-подъ закона.,

Отсюда уясняется настоящее значеніе того знаменательнаго оакта, что Онъ сдёлаль уплату не за Себя только, но и за Петра, представителя всёхъ вёрующихъ. Онъ подклонился подъ общее съ человёками ярмо, дабы люди вмёстё съ Нимъ сдёлались участниками свободы: возьми его и отдай имз за Меня и за себя. Капернаумъ былъ мёстомъ жительства Петра (Мате. VIII, 5, 14) и Господа, а слёдовательно мёстомъ обязательной дани для него и для Господа. Христосъ не говоритъ Петру "за насъ", но "за Меня и за себя", какъ и въ другомъ мёстё: "восхожу къ Отцу Моему и Отцу вашему, къ Богу Моему и

Богу вашему", ябо и въ твхъ случаяхъ, гдъ Онъ подвергается (Іоан. ХХ, 17) общей участи съ Своими братьями. Онъ дълаетъ это по благодатному снисхожденію, а не по естественной необходиности. Фактъ этотъ такъ близко ихъ касался, что имъ надлежало уразумъть значение онаго; они не должны были терять изъ виду, что тутъ предстоитъ избавляемый и Избавитель, искупаемый и Искупитель, хотя для естественныхъ очей здёсь предстояли двое, равно оплачиваемые. Какъ при другихъ обстоятельствахъ, при поставленіи младенца Іисуса въ храмъ предъ Господомъ (Лук. II, 22) и при крещении Его (Марк. III, 16, 17) происходило начто выходящее изъ вседневного обихода, недопускающее никакого недоразумёнія во всемъ происходившемъ: при поставлении во храми,---Симеонова молитва, изліяніе благодарнаго сердца Анны, при крещении Господа-то вопервыхъ, когда Креститель возбранялъ Ему, а потомъ когда разверзлись небеса и слышанъ былъ голосъ съ неба, такъ и здъсь заключается заявленное Христомъ право на изъятіе отъ настоящаго долга-сначала въ Его собственномъ заявлении: и такъ сыны свободны, а потомъ въ чудесномъ средствъ, которымъ Онъ удовлетворяеть необходимости, столь необдуманно созданной для Него Петромъ.

Весьма примѣчательно и притомъ это единственный этого рода примёръ, что ничего не упомянуто объ исходъ самаго приказанія; должно конечно разумѣть, что Петръ пошелъ къ сосѣднему озеру, закинуль уду и во рту первой пойманной рыбы нашель по слову своего Господа потребную монету. Здёсь, какъ и у ев. Луки (V, 4, 6), чудо состоять не въ простомъ предвъдънія Господа, что во рту первой пойманной рыбы найдется монета. Онъ не только предузналъ, но таинственною силою Своей воли, дъйствующей на всю природу, привлекъ въ данный моментъ такую рыбу въ завинутой въ этомъ мёстё удё. Такъ явствуетъ изъ пророчества Іоны (II, 1): повемьло Господь большому киту поглотить Іону; такъ и здёсь мы видимъ, что въ низшей животной сферъ существуетъ безсознательная покорность тварей волъ Его, что и онъ не безъ Бога, но движутся въ Немъ и безсознательно делаются служителями Его воли въ делахъ благодати или суда (3 Цар. XIII, 24; XVII, 6; XX, 63; 4 Цар. XVII, 25; Iep. V, 6; Iевек. XIV, 15; Апок. IX, 3).

52

#### православное овозръніе.

Всё покушенія лишить это чудо элементовъ чудеснаго, представять свангелиста повёствующимъ или имёющимъ намёреніе разсказать обыкновенное дёло, напрасны. Такова напр. нелёпая попытка раціоналиста Паулюса, будто въ словахъ Господа заключалось приказание Петру пойти и наловить рыбы на потребную сумму. Другіе умножають число чудесь и думають безь всяваго основанія, что статирь быль сотворень, на этоть случай изъ области собственно чудотворенія вторгаются въ область абсолютнаго творчества, нбо чудо, существенно отличающееся отъ творчества, всегда заключаеть въ себе естественное основание, съ которымъ божественная сила болве или менве тесно связывается. Божественная сила, присущая Христу, исцёляла слёпаго, хромаго, она умножала хлёбы въ пустынё, претворяла воду въ вино въ Канъ, воскресила и оживила Лазаря и дочь Іанра, она сближала, какъ въ настоящемъ случав, чудеснымъ совпаденіемъ то, что раздёлялось пространствомъ, но сколько намъ Извёстно изъ Писанія, она не создавала новыхъ членовъ, не двлала изъ ничего хлъба или вина, она не творила новыхъ людей и никогда ни въ какомъ случав не вдавалась въ область абсолютнаго творенія.

Аллегорическія толкованія или скорѣе приложенія этого чуда, рѣзко выходившія изъ этого тѣснаго круга, представляють мало поучительнаго. Отсюда нельзя исключить и толкованіе Климента александрійскаго, что всякій искусный "ловецъ человѣковъ" язъемлеть подобно Петру драхму гордости, алчности и роскоши изъ усть того, кого онъ извлекаетъ евангельскою удою изъ водъ житейскаго моря. У святаго Амвросія статиръ получаеть совершенно различное въ сущности, противоположное значеніе—это статиръ праведности" въ устахъ первомученика Стефана. Излишне было бы далѣе углубляться въ это чудо, само по себѣ содержащее для насъ такъ много назидательнаго.

818



# ФАНАРІОТСКІЕ ПРІЕМЫ И ТЕНДЕНЦІИ ВЪ РУССКОЙ ГАЗЕТВ.

### (Отвѣтъ газетѣ "Востокъ").

Какъ и слёдовало ожидать, въ газетё "Востокъ" на дняхъ появился отвётъ на нашу замётку, помёщенную въ майской книжкё "Православнаго Обозрёнія" — по поводу рецензіи на книгу г. Филиппова "Современные церковные вопросы". Отвёть этотъ, какъ и появившійся ранёе въ этой газетё на нашу статью "Мнёніе православныхъ арабовъ о греко-болгарской распрё" (помёщенную въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" и перепечатанную въ сентябрьской книжкё "Православнаго Обозрёнія" 1880 года), испещренъ самой непозволительной бранью, искаженіями и подтасовкою фактовъ, что впрочемъ нетрудно замётить читателю изъ простаго сличенія нашихъ статей съ ся отвётамя. Но это еще далеко не все. Мы никогда не рёшились бы отвётить этой газетё, несмотря на всё ся вызовы, и занять публику личными дрязгами \*), особенно когда дрязги эти касаются лично меня—

<sup>\*)</sup> Какъ на примъръ инсинуацій, къ которымъ прибъгаетъ газета, разскажемъ напи отношенія къ бывшему въ Петербургъ турецкому послу, нынѣ генералъ-губернатору Ливана.—Рустемъ-пашѣ. Удостоенный высокой милости покойной Государыни Императрицы, подарившей моему родителю золотую булавку со своимъ шиеромъ изъ брилліантовъ, я по просьбѣ отца обратился къ Рустемъ-пашѣ, тогда турецкому послу, чрезъ одну вліятельную даму г-жу Н., съ просьбою дать миѣ рекомендательное письмо къ генералъгубернатору Сиріи Рашидъ-пашѣ, съ цѣлію отстранить отъ моего отца, состоявшаго тогда представителенъ православной общины въ областномъ совѣтѣ, подозрѣнія въ какихъ-либо сношеніяхъ съ Россіею. Вскорѣ послѣдовавшее затѣмъ удаленіе Рашида и устраненіе моего отца отъ почетной должности, занимаемой имъ въ теченіи 40 лѣтъ, принудило меня, чрезъ туже даму, обратиться къ Рустему-пашѣ съ просьбою дать мнѣ другое рекомендательное

лица мало кому извёстнаго, если бы она теперь не коснулась такихъ фактовъ, которыхъ нельзя провёрить читателю изъ сличенія моихъ статей и отвётовъ на нихъ и которые, кромё того, имёютъ не одинъ только личный характеръ. Ради важности дёла. мы рёшаемся сказать нёсколько словъ въ отвётъ газетъ "Востокъ", которая служитъ выразительницею у насъ на Руси фанаріотскихъ стремленій грекофильской партіи.

Не намъ конечно защищать такихъ высоко-авторитетныхъ лицъ, какъ приснопамятный митрополитъ Макарій, јерархи антіохійской церкви, редакторъ "Православнаго Обозрънія" и мноrie другie, не раздъляющie мнѣній Т. И. Филиппова и газеты "Востокъ", слывущей его органомъ по восточнымъ церковнымъ двламъ. Но мы позволимъ себв усомниться въ искренности яко бы строгихъ защитниковъ церковныхъ каноновъ, когда они обзывають, устно и печатно, протестантами, врагами православія и прочими нескромными для печати эпитетами архіереевъ и священниковъ, находящихся при отправлении своихъ пастырскихъ обязанностей, не осужденныхъ и не лишенныхъ сана. Мы не въримъ въ чистоту православія тёхъ лицъ, которыя обвиняють во лжи и отказъ отъ своей подписи самоотверженныхъ и достойнъйшихъ ісрарховъ автоксоальной церкви, которыя угрожають признать вив православія всю русскую церковь ("Востокъ", 1880 г. № 39) въ лицъ промысломъ Божінмъ и волею Его Помазанника управляющаго ею Св. Синода; которые дерзають сказать о немъ, что "онъ не уразумълъ дня посъщенія своего" или что "въ ту самую минуту, какъ мы (русская церковь) признали бы болгарскій экзархать братомъ нашего Св. Синода, сей последний пересталь бы быть братомъ четырехъ восточныхъ патріарховъ" (см. "Современные церковные вопросы" Т. И. Филиппова); мы не вёримъ въ патріотизмъ тёхъ, кто закидываетъ грязью и притомъ бездоказательно почтенныхъ русскихъ представителей на Востокъ, вто не признаетъ за верховною властью права давать частнымъ пожертвованіямъ иное назначеніе, болъе соотвётствующее измёнившимся обстоятельствамъ и нуждамъ тёхъ,

820



нисьмо въ новому генералъ-губернатору Дамаска — Субхи-пашѣ. Это второе письмо я вручилъ лично Субхи-пашѣ, вжёстё съ тогдашнямъ консуломъ нашилъ въ Дамаскё г. Ю. При навначеніи Рустема-паши генералъ-губернаторомъ Дивана, по просьбё одного по теннѣйшаго моего соотечественника, я обратился въ нему съ письмомъ уже изъ Москвы, въ которомъ просилъ его поддержать слабую на Ливанѣ православную общину и православное духовенство противъ нападокъ затино-маронитскаго духовенства весьма сильнаго на Ливанѣ и получившаго сильную поддержиу со сторойы предшественника Рустема-паши — армано-католика Франко-паши. Письмо это хорошо навѣстно моему ближайшему другу и сотоварищу д-ру С., человъку безукоривненной чествости и горячему греческому патріоту. Въ этомъ и только въ этомъ состояли всё сношенія мои съ Рустемъ-пашей.

для которыхъ сдёланы эти пожертвованія. Мы не имжемъ въ виду нать завсь общую характеристику направленія газеты "Востокъ" и санаріотской партіи, которой она служить органомъ, твиъ более что этоть характерь всякій можеть усмотръть наз любаго ея номера; мы желали только въ свое оправдание высказать, что неуливительно, если газета "Востокъ" пустила противъ меня потовъ самыхъ неприличныхъ выходовъ пошлаго остроумія, когда она съ такими же ругательствами нападаетъ на столь авторитетныхъ лицъ. И не однихъ только отдельныхъ лицъ, она ругаетъ огудомъ цёлые народы и православныя восточныя стрены, именуя себя въ тоже время въ заглавіи каждаго нумера "органомъ православныхъ восточныхъ народовъ". Почти не проходить нумера, чтобы она не нападала на многострадальныхъ Болгаръ, т.-е. на наиболье многочисленный, нравственно и физически здоровый и преданный православной церкви народъ. Чтобы наши обвинения въ ея поголовномъ обругания цёлаго народа не казались голословными, приведемъ брань, съ которою она обрушилась на все православное многострадальное население исрусалимского патріархата, которое, какъ видно изъ безпристрастнаго изследования "Сборника В. Н. Хитрово" и статей газеты "Византисъ", о которыхъ мы скажемъ ниже, должно возбуждать наше удивление не твиъ, что оно подъ давленіемъ пропаганды и всевозможныхъ притесненій, доведшихъ его до настоящаго жалкаго нравственнаго и матеріальнаго состоянія, переходить и то только въ отдвльныхъ случаяхъ въ протестантство и католичество, но тому, что въ течение слишкомъ 12 столвтий, при всяхъ претерпенныхъ янъ страданіяхъ и гоненіяхъ, все-таки сохранило и сохраняеть до настоящаго времени православіе, являясь живымъ прододженіемъ первой апостольской церкви и темъ сберегло для православнаго міра его исконное достояніе - іерусалимскія святыни. Воть подлинныя слова газеты "Востокъ": "православныхъ Арабовъ такъ мало (не мъшаетъ замътить однакожъ, что кромъ нихъ во всемъ іерусалимскомъ и, за исключеніемъ немногихъ православныхъ Армянъ-, Гай-Горомовъ", также въ антіохійскомъ патріархатвнътъ ни одного православнаго другой національности, кромъ Арабовъ, по крайней мъръ говорящей на другомъ языкъ кромъ арабскаго), что обращать внимание на ихъ мивния едва-ли кто станеть, твмъ более что этотъ необразованный и нецивилизованный народъ нынче считаетъ себя православнымъ, завтра переходить въ унію или латинство, затёмъ въ протестанство, а чрезъ нъсколько времени или возвращается въ православіе или -СНОВА ДВЛАСТСЯ КАТОЛИКОМЪ".

Оть этихъ общихъ замвчаній перехожу въ указанію упомянутыхъ выше его искаженій и клеветъ въ посладнемъ его отвать. Вотъ что газета говоритъ дословно: "въроятно г. Муркосъ не забылъ нашего личнаго свиданія съ нимъ въ 1880 году у одного изъ преосвященныхъ и поднятый имъ въ то время вопросъ по поводу нашей статьи (т.-е. отвъта на нашу статью "мнёніе правося. Араб." и пр.). Онъ (т.-е. я) об'ящался сдёлать возражение и просниъ въ виду этого, чтобъ мы (т.-е. редакторъ "Востока") не отказались его напечатать. Мы тогда ему заявили. что охотно примемъ его возражение и преосвященный полтвердняъ, что редакторъ "Востока" въ этомъ ему не откажетъ". Лело было совсемъ не такъ и мы возстановляемъ истину, съ согласія и благословенія высовочтямаго преосвященнаго Алексія. у котораго происходилъ нашъ разговоръ и въ личной правдивости котораго едва ли вто-либо усомнится. Не я обратился въ г. редактору "Востока" "съ просьбою напечатать мое возраженіе на его отвѣтъ", какъ онъ утверждаетъ, а самъ преосвященный предложиль мив написать возражение и напечатать въ его газеть, на что онъ дъйствительно выразиль свое согласіе. Но я тогда же наотрезъ отказался поместить въ этой газете свой отвътъ и вообще имъть съ ней какія бы то ни было сношенія. причемъ объяснияъ мотивы своего отказа, заключающиеся во враждебномъ моей родинъ и Болгарамъ направления этой газеты. Г. редакторъ "Востока" конечно можетъ провърить свою память свидътельствойъ досточтимаго ісрарха, предъ которымъ шелъ нашъ оживленный споръ. Дъйствительно, въ то время я думалъ отвётить газете "Востокъ", но потомъ разсудняъ, что мой отвъть по меньшей мъръ будетъ нескромностію съ моей стороны предъ публикой.

Вторая недобросовёстная продёлка автора состоить въ тонъ, что газета смѣшиваеть отвѣть нашего св. Синода по поводу созванія вселенскаго собора, на который я указываль, съ какою-то запиской московскаго митрополита Макарія. Не имъя подъ руками документовъ, на основания которыхъ можно бы было положительно утверждать, что составителемъ проекта вышеупомянутаго отвёта нашего св. Синода былъ именно высокопреосвященный Макарій, мы выразились: что, какь юворять, отв'ять этоть принадлежить перу митрополита Макарія. Смешавъ эти два различные документа, авторъ по своей обычной метода даласть выводъ, что я говорю "о записка, которой никогда и не читаль, а потому не могь знать ся содержания и говориль голословно и недобросовъстно". Отвътъ же нашего св. Синода, о которомъ я говорю, тогда же былъ обнародованъ и комментированъ въ греческихъ газетахъ, гдё мы съ нимъ и познакомились. Въ своей замъткъ я указалъ лишь на согласіе воззръній этого отвёта объ отсутствій въ этой распрё догматическаго вопроса, для которыго понадобился бы созывъ вселенскаго собора, съ талими же воззрвніями ісрарховъ антіохійской церкви и добле-

стнаго іерусалимскаго патріарха, или върнёє сказать съ обоими этими церквами, такъ какъ патріарху Кириллу и іерархамъ антіохійской церкви осталась върною вся ихъ паства, которая пострадала вмёстё съ ними за непризнаніе схизмы. Теперь изъ появившейся статьи г. Теплова въ "Русскомъ Въстникъ" не подлежитъ уже сомнёнію, что проектъ отвёта нашего Синода составленъ именно митрополитомъ Макаріемъ, и содержаніе предполагавшагося отвёта нашего св. Синода, названнаго газетою "Востокъ" "какою-то запиской митрополита Макарія", уже не составлять секрета.

На этомъ собственно и следовало бы покончить нашъ отвётъ газеть "Востокъ", темъ более, что обстоятельный разборъ книги г. Филиппова уже появился въ сентябрьской и октябрьской книжкахъ "Православнаго Обозрвнія". Этотъ разборъ по вврности фактовъ и знанію обстоятельствъ всей этой распри двлаеть всякое разсуждение о достоянствъ книги г. Филиппова излишнимъ. Въ виду этого разбора мы считаемъ, что вообще вопросъ о пресловутой болгарской схизмъ и соборъ 1872 года окончательно выясненъ, и думаемъ, что бы ни предпринималось и въ какниъ бы софизмамъ и личнымъ вліяніямъ ни прибѣгли защитники фанаріотскаго дела въ этомъ вопросе. - они не въ силахъ сбить съ толку общественное мизніе. Г. Филипповъ пережиль себя ранве, чёмъ можно было предполагать, и всё его усилія и служебный авторитеть не изменять общественное сознание, какь не изменить его и несомнённо присущій ему утонченный, совершенно византійскій складъ и характеръ воззрівній. Но въ статьяхъ газеты "Востокъ" есть некоторые пункты, по которымъ требуется возстановление затаенной или искаженной правды; поэтому сдвлаемъ нёсколько разъясненій на оба отвёта этой газеты, слёдуя принятому ею порядку, - объщаемъ сдълать это въ первый и послёдній разъ. Начнемъ съ перваго ответа на статью нашу "Мивніе православныхъ Арабовъ" озаглавленнаго ею "отвѣтъ арабскому богослову".

Предварительно скажемъ, что вопросъ о національности жителей Сиріи, Палестины и Месопотаміи, извёстныхъ теперь подъ именемъ Арабовъ, православныхъ и неправославныхъ, слишкомъ спеціаленъ, чтобы говорить о немъ въ настоящей полемической замѣткѣ. Скажемъ только, что всё православные и неправославные жители этихъ областей исключительно говорятъ и пишуть по-арабски и сознаютъ себя Арабами, и что главная масса населенія этихъ областей всегда принадлежала къ семитической расѣ и группѣ языковъ, къ которымъ, какъ извѣстно, относятся Арабы, и что наконецъ собственно арабскій элементъ не только языческій (Бекриты, Бени-бекръ, поселившіеся въ Діарбенирскомъ вилайетѣ и давшіе ему свое имя), но и христіанскій въ бассейнѣ Евората и иныхъ пунктахъ еще задолго до ислама занимали эти мѣста. Оставляя этотъ вопросъ, какъ и другой затронутый "Востокомъ" о дѣятельвости братотва св. гроба противъ протестантской и католической пропагандъ до особой статьи, которую мы предполагаемъ сдѣдать по поводу весьма интереснаго "сборника г. Хитрово" (Православный јерусалимскій сборникъ) ограничниъ свой настоящій отвѣтъ приводимыми якобы въ отвѣтъ на нашу статью, газетою "Востокъ" фактами

"Всв греко-уніаты и значительная часть католиковъ состоять изъ арабовъ (какъ они себя зовутъ), совращенныхъ изъ православія", говорить авторъ "отвёта": "всё ихъ епископы и священники тоже исключительно арабы." Не одни уніаты зовуть себя Арабами, но и православные также сознають и называють себя Арабами же. а равно и говорять исключительно по-арабски, - и не только жители Сиріи, но и іерусалинскаго патріархата, и патріархи ісрусадимскіе до кончины патріарха Аталлы II и вступленія Германа въ 1538 году, о чемъ свидътельствують патріархъ ісрусалимскій Анониъ (см. Біографію, помъщенную въ пачалъ книги Анеима "толкование на книгу псалмовъ", изданной проф. богословія въ асинскомъ университеть архимандритомъ Клеопою въ 1853 г.), А. Ипсиланти (см. стр. 63 его книги "Мета ту алшоги") и пров. Палана (бывшій настоятель здешняго јерусалимскаго подворья, а ныне директорь великой школы въ Константинополь; см. его книгу Ісробалиціас, 1862 г.) и др. Но если "греко-уніаты", какъ утверидаеть далъе самъ авторъ "отвъта", перешли изъ православныхъ (н это, прибавимъ мы, притомъ въ очень недавнее время-во второй четверти нынъшняго столътія), то почему же они арабы, а православные, съ которыми они такъ недавно составляли одно, --неарабы? Успёхъ, громадный успёхъ, достигнутый этими уніатами въ послёднее время, оставившими далеко за собою православныхъ, объясняется именно твиъ, что ихъ епископы и священники тоже Арабы изъ ихъ среды, понимаютъ язывъ своей паствы и сочувствують ся нуждамъ и интересамъ. Мы будетъ ближе въ истинъ, если скажемъ, что сама унія есть живой протесть противь захвата пришлецами высшей духовной власти.

Говоря о наседенія антіохійской патріархій, мы указади, что въ Эрзерумскомъ и Діарбекирскомъ видайэтахъ правосдавное наседеніе состоитъ, бодьшею частію, изъ Гай-Горомовъ, т.-е. правосдавныхъ армянъ, которыхъ впрочемъ всего нѣскодько тысячъ. Все это было высказано нами въ нашей статьѣ, но удивитедьно, что тоже самое, но уже въ видѣ "возраженія", приводится и авторомъ "отвѣта"... Указаніе автора "отвѣта" на жестокости, совершенныя арабами-мусульманами при завоеваніи Сиріи и Палестины, нашей статьи не касаются, такъ какъ въ ней

824

объ этомъ ровно ничего не было упомянуто; впрочемъ, г. Хитрово въ своемъ "Сборникъ" указываетъ на то, что "весь мусульманскій міръ, со времени своего появленія, не представитъ столько жертвъ кроваваго преслъдованія за религіозныя убъяденія, какъ латинская инквизиція въ одной Испаніи" (см. стр. 49).

"До VIII въка, говоритъ авторъ "Отвъта", всъ церковныя богослужебныя вниги были исключительно на греческовъ языкв"... По какимъ же книгамъ совершалось богослужение у православныхъ Арабовъ въ Аравіи и бассейнъ Евората, до и послъ Магомета, а равно въ Сиріи и другихъ предвлахъ халифата, послъ завоеванія этихъ мёсть Арабами и вытёсненія греческаго языка. что, какъ извъстно, началось еще съ 754 года при правитель Сиріи Абдуллії? Что христіанство процвітало въ Аравіи и бассейнъ Евората, населенномъ въ то время арабскими племенами, еще задолго до Магомета, - это не подлежить сомнанию. Евангедіе, по новъйшимъ изследованіямъ, прежде всего было переведено на арабскій языкъ и вонечно уже не въ VIII въкъ. Части Библіп были переведены также до Магомета, полный же переводъ Библін былъ сдёланъ при Гарунъ-аль-Рашиде. Насколько христіанство процватало у до-исламскихъ арабовъ и даже въ первые два въка ислама, читатель увидить изъ простаго исчисленія имень главнійшихь поэтовь церковныхь и иныхь писателей изъ христіанъ. Многія свётила антіохійской н ісрусалимской церкви, творенія которыхъ дошли до насъ на греческомъ языкв, настолько же были греками, насколько ихъ потомки нынёшніе православные арабы-по словамъ автора "отвъта", суть гревосирійцы. Зилавено, ученикъ св. Іоанна Дамаскина Абу-Кырье и самъ ев. Іоанно Дамаскино, какъ видно изъ ихъ сочинений противъ ислама и служебной двятельности, отлично знали арабскій языкъ и конечно не были природными греками. Да всв творенія и весь харантерь древнихъ церквей не обличають ли въ нихъ начто отличное оть чисто-византійскихъ или греческихъ? При этомъ не излишне замётить, что византійцы питали, также какъ и теперь питають, глубовое презръніе въ арабскому языку, и ни въ одной изъ ихъ школъ этотъ языкъ, сколько намъ извъстно, не преподавался; тогда какъ арабы, особенно при Аббассидахъ, съ большимъ рвеніемъ изучали греческій языкъ и сотнями отправлялись въ Константинополь для усовершенствованія въ немъ, что видно изъ ихъ многочисленныхъ переводовъ, сдёланныхъ ими съ гречеекаго. Крутыя мёры, предпринятыя первыми Омайядами противь изученія греческаго языка христіанами, съ цълью ослабить ихъ сношенія съ Византією, по справедлявому замёчанію одного компетентнаго изслёдователя, могли имёть слёдствіемъ только бо́льшее распространение арабскаго языка, но не искоренение греческаго, еслибы онъ былъ національнымъ ихъ языкомъ.

Изъ христіанскихъ поэтовъ до времени ислама, мы укажемъ на Хирскаго поэта Ади-бинъ-Зейдъ-бинъ-Айюбъ-бинъ-Зейдъ-Манатъ о которомъ сказалъ Абу-Убайде: "онъ среди повтовъ подобенъ звезие Канопу: состязается съ ними, но не идеть по ихъ теченію"; Сайндъ и Авибъ, послёдній изъ воторыхъ быль епископомъ Нажрана и которому принадлежить много богословскихъ сочиненій на арабскомъ языкъ; оба они, явившись къ Магомету съ нъкоторыми изъ единовърныхъ ниъ поэтовъ, вступили съ нимъ въ долгія пренія, заставившія Магомета съ честью отпустить ихъ, ловольствуясь одною податью съ ихъ единовёрцевъ-, джизьять". Къ этому времени относятся и знаменитые поэты Муталяммись, Жарирь-ад.Лабъи, Барракь, Быстамь шайбанскій, принадлежащій къ знатному роду и домъ котораго долго послё него быль известень въ Аравін подъ именемь Зилжиддайна (имеющій двухъ дёдовъ); сюда же относятся Атаредъ, проповёдникъ Тамима, и Зибрикань, тамимскій поэть, Ханзалять-Аттаи. который вернымъ исполнениемъ даннаго имъ слова обратилъ въ христианство Наамана, правителя Гарияйни и многихъ жителей Хиры. Кромѣ того, христівне всегда считали великою честью для всякаго враба, что Кусса-бинъ-Сааидатъ-аль-Аяди, краснорвчіе котораго вошло въ пословицу, былъ однимъ изъ знатнъйшихъ арабовъ и занималъ епископскую кассдру Наджрана. Этотъ епископъ, нутешествуя по Аравія, всюду былъ встрвчаенъ съ небывалыми почестями, о чемъ упоминаетъ самъ Магонетъ, услышавши однажды его проповъдывающимъ на верблюдицъ на улипъ Окказа. Абу-Бекру также приписывается двустишіе, дошедшее ло насъ и свидательствующее о необычайномъ краснорачи этого епископа. Изъ христіанскихъ писателей и поетовъ перваго въка ислама укажемъ на знаменитаго поэта Аль-Ахталя, ричь котораго, какъ говорятъ арабские писатели "молнией была для арабскихъ поэтовъ"; единственная рукопись его стихотвореній находится въ библіотекъ учебнаго отделенія при азіатскомъ департаменть въ Петербургь. Ам-Катами изъ христіанъ былъ также однимъ изъ крупныхъ поэтовъ перваго вѣка исдама. Громаднымъ вліяніемъ, говорить одинъ писатель, пользовались христіанскіе ученые при аббасидскихъ хадифахъ, -- достаточно вспомнить о сдвланныхъ ими переводахъ съ греческаго языка на арабскій и о знаменитомъ посланія Абдульмасиха, бин-Исхава Киндійца, въ отвёть Абдуллч-бинъ-Исманлу, а равно и о переложени свангелия въ ризмованную прозу, сдъланномъ Бахто-Яшуома. "Если бы ты зналъ, продолжаеть далёе тоть же авторъисторію арабовъ-христіанъ, могущество ихъ царей изъ родовъ Тоба, Киндъ, Гасанъ, Маназиръ, Лахиъ и по., обширность владеній, могущество ихъ племенъ и распространеніе въ нихъ христіанства, обиліе ихъ церквей и монастырей, имена ихъ по-

этовъ, ораторовъ и писателей, то тебъ ясно стало бы, что процвътаніе пустынь Хеджаза, Ісиена и Шама (Сиріи), Хиры и Ирака было слъдствіемъ справедливыхъ христіанскихъ законовъ".

Мы не знаемъ, почему авторъ въ скобкахъ утверждаетъ, что я незнакомъ съ церковными дълами антіохійской церкви, если, по его же словамъ, я природный арабъ, (хотя впрочемъ во второмъ своемъ отвътъ онъ совътуетъ намъ заниматься этими странами, только не греко-болгарской распрей), на что я прибавлю здъсь, что я православный уроженецъ города Дамаска отъ предковъ, между которыми были и знаменитыя своею дъятельностію духовныя лица, извъстныя съ древнъйшихъ временъ въ мъстной православной церкви. Конечно, мы упоминаемъ это только для того, чтобы показать безпристрастному читателю, къ какимъ пріемамъ прибъгаетъ нашъ возражатель.

Обвиненіе авторомъ самоотверженныхъ іерарховъ антіохійской церкви въ томъ, что они, подъ какимъ-то давленіемъ (не турецкихъ ли властей (?!), какъ извъстно враждебно въ то времи относившихся къ церковному дѣлу Болгаръ), подписали свое заявленіе патріарху и впослёдствіи отказались отъ него, ничёмъ имъ не доказано. Напротивъ, тё же іерархи съ другими, неучаствовавшими по дальности разстоянія въ подписаніи этого заявленія, послё подписи патріархомъ рёшенія Константинопольскаго собора и возвращенія его блаженства къ своей казедрё въ Дамаскъ, особымъ актомъ, какъ мы указали въ своей статьё, подтвердили свое прежнее заявленіе, о чемъ, по обычному своему пріему, онъ умалчиваетъ. Составитель же перваго заявленія неизвёстенъ автору отвёта, какъ и неизвёстенъ ему и авторъ знаменитаго окружнаго посланія болгарскаго экзарха Анеима и его синода на рёшеніе Константинопольскаго собора 29-го августа 1872 года

Заявление было подписано шестью іерархами изъ девяти (см. "Христ. Чтеніе" за это время), бывшихътогда на лицо и имввшихъ право на голосъ въ двлахъ антіохійской церкви. Насколько строго отнеслись подписавшіе заявленіе и составившіе упомянутый нами въ прежней статъв актъ на соборв въ Бейрутв, видно изъ того, что они не допустили въ участію въ этихъ документахъ ни проживавшаго тогда въ Бейрутв на повов тиро-сидонскаго митрополита Герасина (родомъ араба изъ Дамаска)-этого горячаго защитника дъла болгаръ, ни обоихъ викаріевъ патріарха, изъ которыхъ одинъ былъ арабъ, кандидатъ с.-петербургской духовной академін. Замъчаніе автора, что кромъ шести подписавшихъ заявленіе іерарховъ, у патріарха находились еще 12 митрополитовъ, раздълявшихъ мысли патріарха о греко-болгарской распръ, - не имъетъ никакого фактическаго основания, такъ какъ тогда, какъ и теперь, епархіальныхъ архіереевъ въ антіохійскомъ патріархать всего 9, а историческія епархіи не имъли и не имъютъ, подобно јерусалимской церкви, если можно такъ выразиться, "почетныхъ" архјереевъ.

Въ алевсандрійскомъ патріархатв, какъ мы указали въ своей прежней статьъ, есть богатая греческая колонія, но все же эта колонія, а не туземное населеніе Египта.

Предположимъ, что "православныхъ Арабовъ" въ јерусалимскомъ патріархать не болье уназанныхъ имъ 20 000; но эти 20.000 составляють не часть населения исрусалимскаго патріархата, а все его население, и потому оно одно должно быть законнымъ обладателемъ правъ и преимуществъ јерусалимскаго иатріархата. То же самое слёдуеть сказать и относительно православнаго населения антіохійскаго патріархата. Малочисленность населенія этихъ двухъ патріархатовъ не даеть еще права лишать ихъ присвоенныхъ ихъ церквамъ законныхъ правъ и преимуществь. Если основываться на численномъ превосходствь, то подавно нужно было признать Болгаръ обладателями всего константинопольскаго патріархата, въ которомъ едва-ли одна третья часть состоять изъ грековъ. (Во всей Малой Азін, принадлежащей константинопольскому патріархату, едва-ли насчитается 350.000 христівнъ, изъ которыхъ быть-можетъ больше половиныармяне. (См. живоп. путешеств. по Азін, т. VI, Москва. 1840 г., стр. 182).

Мы нигдё и никогда не говорили, что іерусалимскія святыни составляють "исключительное достояніе арабовъ", — напротивъ мы доказывали, что они составляють "достояніе всего православнаго міра" и не должны быть исключительно греческими. Охраненіе же святыхъ мёсть и устройство и возобновленіе храмовъ й монастырей до патріарха Гермогена, какъ несомивнно доказывается исторически, было дёломъ мёстныхъ жителей этого патріархата православныхъ арабовъ; со временъ же Гермогена и его преемниковъ управленіе перешло къ Грекамъ, а доходы стали поступать главнымъ обравомъ изъ Молдо-Валахів, а въ настоящее время изъ Россіи.

"Только благодаря католической пропагандё, христіане Сирін и не Падестины усвоили себё имя Арабовъ". Выше мы указали на патріарха іерусалимскаго Анеима и А. Ипсиланти и могли бы привести многія другія, гдё православные жители не Сирін, а Палестины и патріархи ихъ до Гермогена назывались Арабами. Отвёчая далёе автору, повторимъ, что арабскія богослужебныя книги встрёчаются не только за 180 лётъ назадъ, а еще до появленія ислама. Печатаніе же священныхъ книгъ происходило на Западѣ Европы раньше указаниаго имъ времени, въ чемъ можно убъдиться изъ имёющихся въ библіотекѣ Лазаревскаго института восточныхъ языковъ изданій. Впрочемъ, мы въ прежней своей статьѣ вовсе не насались ни вопроса о началѣ церковныхъ книгъ и перваго перевода Ветхаго и Новаго Завйта на арабскій языкъ, ни о времени напечатанія ихъ въ первый разъ. Открытая покойнымъ іерусалимскимъ патріархомъ Кирилломъ арабско-греческая типографія нынѣ уже закрыта и въ ней уже давно никакихъ книгъ не печатается.

Исторія присоединенія уніатовъ, благодаря энергін бывшаго русскаго начальника іерусалимской миссіи преосвященнаго Кирилла и отпаденіе ихъ послё его удаленія, повела-бы насъ слишкомъ далеко и не входить въ рамки этого отвёта. Скажемъ только, что въ Кириллё они видёли поддержку своихъ правъ и своей національности, а съ его удаленіемъ они очутились въ необходимости раздёлять незавидную участь православныхъ антіохійскаго и іерусалимскаго патріархатовъ.

Мивніе патріарха Кирилла было категорически имъ высказано и всёмъ навёстно еще до собора: навёстно также, что онъ посившиль ужать въ Іерусалинь воспользовавшись случаемъ прітала великаго князя Никодая Никодаевича Старшаго. "Арабская паства іерусалимской патріархія (т.-е. вся паства, ибо кромъ ся нэть никакой другой), съ удаленіень патріврха Кирилла оть престола, за исключениемъ двухъ-трехъ священниковъ, получавшихъ пособіе отъ русскаго консуда (?!), вся подчинилась патріарху Прокопію". Такъ говорить-это значить желать, во чтобы то ни стало, передёлать факты согласно своямъ видамъ, или-не знать ихъ. Просьбы населенія на имя Порты и константинопольскаго патріарха, депутація изъ свётскихъ лицъ и священниковъ отправленная имъ въ Константинополь, гдъ она пробыла въ безплодныхъ хлопотахъ нёсколько лётъ, статьи греческихъ и особенно арабскихъ газетъ, темницы, притъсненія и другія претерпънныя наиболе вліятельными приверженцами Кирилла пресладованія, --- опровергають вышеприведенныя слова нашего возражателя. Чтобы быть хоть сколько-нибудь близкимъ къ истинъ, нужно было сказать, что за исключениемъ двухъ-трехъ человъкъ вся паства ісрусалимскаго патріархата осталась вёрна своєму законному патріарху Кириллу, не отказавшемуся оть своего престола и непризнавшему Прокопія.

Если бывшіе константинопольскіе патріархи Іоанимъ II и Григорій VI—скажемъ съ авторомъ "знаменитый" и знаменитый, между прочимъ, своимъ справедливымъ согласіемъ на учрежденіе болгарскаго экзархата, — сами отказались отъ своего престола: то во всякомъ случай изъ этого еще не слёдуетъ, что они и всё присутствовавшіе на соборѣ настоятели константинопольскихъ церквей имѣли одинаковое право на голосъ съ епархіальными архіереями и занимавшими тогда патріаршіе престолы патріархами. Въ нашей замѣткѣ "мнѣніе правосласныхъ (Это слово въ оглавленіи "отвѣта" пропущено, съ цѣлію, какъ видно изъ всего

"отвъта", ввести читателя въ заблужденіе относительно православнаго исповёданія ся автора и подорвать къ ней доверіе) арабовъ" и пр. ны ни однимъ словомъ не воснулись "богословскихъ познаній и богоугодной жизни"-скажемъ словами авторавысокопочитаемаго патріарха Григорія, и мы ришительно не понимаемъ, въ какомъ отношенія все сказанное о высокой личности Григорія можеть относиться въ намъ. Мы не знаемъ, насколько справедливо мизніе автора относительно правъ викаріевъ (но все же викаріевъ, управляющихъ частью епархін, а не содержимыхъ при приходскихъ церквахъ ради благолъпія богослуженія) и находящихся на покой патріарховъ на пользованіе голосомъ на соборъ,--но мы можемъ констатировать факть, касательно антіохійской церкви, где они правомъ этимъ не пользуются, какъ это видно изъ. отстраненія ихъ при составленія заявленія и соборнаго акта въ Бейруть, о чемъ мы упомянули выше. Во всякоиъ случав намъ кажется, что для такого допущенія нужна высшая санкція, а таковую можеть дать только Государь Императоръ, какъ наслёдникъ всёхъ церковныхъ правъ и преимуществъ византійскихъ императоровъ, или же самъ соборъ; однако-жъ въ актахъ собора, сколько намъ помнится, 29-го августа, не видно подобнаго постановленія.

Указаніе автора на арабскую національность митрополита эдесскаго Агапія не можеть служить доказательствомъ, что онъ какъ остальные два, пользующіеся лишь высокимъ титуломъ, но оактически не имъющіе епархій (ибо для епархій нужна же хоть одна церковь и одинъ священникъ, чего не имъеть ни пальмирская— нывъ Тадмуръ, ни иринопольская, ни эдессная — нынъ Уроа) имъютъ право быть членами синода антіохійской церкви.

"Въ Палестинъ, говоритъ авторъ, всего двъ-три епархіи, имъющія нісколько тысячь православнаго населенія: виелеемская, назаретская и птолемандская. Если же поступать такъ, какъ совитуеть арабъ-богословъ, то слидуеть распустить весь іеруса**имскій синодъ**, прекратить всё торжественныя служенія въ святогробскомъ храмъ и прочихъ мъстахъ Палестины и открыть широкое поле католической пропагандъ въ совращению православнаго населения, въ исключительное владение воторой отпавшие арабы и не замедлили бы передать св. Гробъ Господень и другія православныя святыни....". Вопервыхъ, по собственному исчисленію автора, въ іерусалимскомъ патріархать имвется 20.000 православныхъ (въ одномъ Іерусалимъ 2.000 православныхъ), а не нискомко, какъ утверждаетъ теперь; вовторыхъ, кромъ этихъ православныхъ арабовъ въ іерусалимскомъ патріархатв нёть другихъ православныхъ, какъ мы сказали выше, а потому двусмысленное выражение автора: "въ Палестинъ всего 2-3 арабскія епархія" (какъ будто еще ёсть и неарабскія)-невърно;

830

въ третьихъ, почему изъ проводямой мною мысли объ участіи Россія въ ленежномъ контролъ надъ приходящей въ упадокъ ieрусалимскою патріархіей (что подтверждаеть-газета "Византись" и "Сборнивъ" г. Хитрово и теперь такъ красноръчиво нынъшнія событія, вызванныя выборомъ патріарха) слёдуеть, что "надо распустить весь ісрусалимскій синодъ, прекратить всв торжественныя служенія въ свято гробскомъ храмѣ" и пр. Напротивъ мы думаемъ, что именно для отвращенія всего этого слёдуетъ желать, чтобы Россія, отъ которой въ настоящее время идетъ самая большая часть доходовь ісрусалемской патріархіи и на которую, всладствіе одного этого обстоятельства, -- смавемъ дунать со всямъ населеніемъ іерусалимскаго патріархата, высказавшимъ въ своихъ многочисленныхъ просьбахъ русскимъ представителямъ, — падаетъ нравственная обязанность контролировать пришедшія въ разстройство дела этой церкви. Весь православный древній Востокъ смотритъ на Россію, какъ на державу, которая Божіниъ Провиденіемъ назначена не только для защиты, но и для руководства (говоря словами письма одного почтеннаго православнаго араба) пришедшаго вслёдствіе долголётнаго турецкаго ига въ упадокъ управляющаго ею клира. Православному населенію ісрусалимскаго патріархата и его мюстнымь ісрархамъ міръ иснлючительно обязанъ сохраненіемъ св. Гроба Господня и другихъ святынь не только для православной церкви, но и для всего христіанскаго міра, и захвать святынь инов'ярцами начался именно со времени исключительнаго завладения гревани іерусалимскимъ патріархатомъ. Но мы никогда не говорили о фактически невозможной въ настоящее время передачв святынь въ руки мистнаго населенія, нуждающагося прежде всего въ необходимомъ первоначальномъ образовании; мы хотвли указать на неопровержимый факть нынъшняго упадка ісрусалимской патріархіи, теперь такъ краснорвчиво подтвержденный въ "Сборникъ" г. Хитрово, которому яркою излюстраціей могуть служить напечатанный въ газетъ "Византисъ" рядъ статей въ концъ прошлаго и началё нынёшняго года, съ которыми ны намёрены познакомить читателей въ другой статьв. Братство св. Гроба, состоящее исключительно изъ чужестранцевъ и уроженцевъ другой церави, незнающихъ ни языка ни обычаевъ той страны, въ которой живуть, да еще служащее своимъ личнымъ корпоративнымъ и національнымъ цвлямъ и составляющее не просто монашеское братство, а выстую іерархію чуждаго имъ патріар-хата, едва-ли можетъ быть отождествлено съ іерусалимскимъ патріархатомъ. Вотъ почему, продолжая нашъ отвътъ, мы думаемъ, что признание этимъ братствомъ опредвления собора 29 августа, сдъланное вопреки мнѣнію своего законнаго патріарха и всей паствы, не можетъ быть признано за мибніе мэстной ісрусалимской цернви. Епархіальные же архіерен, которые, какъ видно изъ приведенной г. Хитрово и подтверждаемой газетою "Визактисъ" просьбы ихъ паствы, почти инкогда не живутъ въ своихъ епархіяхъ или не имъютъ таковыхъ, не могутъ быть выразителями мнънія своей паствы, какъ не можетъ быть выразителями мнънія своей паствы, какъ не можетъ быть мнънія антіохійснаго патріарха, сдъланиаго вопреки заявленію своихъ ісрарховъ, пребывающихъ въ епархіяхъ и имъющихъ возможность узнать мнъніе своей паствы. А эта паства, какъ извъстно, осталась върною своимъ пастырямъ даже тогда, когда послъдніе были удалены и подверглись преслъдованіямъ за свое несогласіе съ патріархами, на что мы и указали въ своей прежней статьъ.

Странно какъ-то слышать въ русской газетв, издаваемой въ Москвѣ, о "правахъ" Грековъ (?!) на владѣніе отъ имени православнаго міра св. Гробомъ и св. мѣстами Палестины, а еще странные другое голословное, но также фанаріотское мивніе, что іерусалимская патріархія учреждена не для управленія особою самостоятельною церковію, подобно константинопольской, александрійской и пр., которыя имвли болве значительныя области и народонаселение, чвиъ јерусалинская. Если потому только јерусалимская патріархія учреждена не для управленія своимъ патріархатомъ, что онъ занимаеть сравнительно меньшее пространство и имветь меньшее число жителей, то почему кипрская архіспископія, которая во всякомъ случав ни территорією, ни числомъ населенія не превосходить іерусалимскаго патріархата во дни его процебтаяля, служить для управленія такой же автокессальной церкви? Но помимо этого, это мивніе противорвчить очевиднымъ фактамъ исторіи, признаннымъ всёми не исключая и греческихъ историковъ и самаго главнаго изъ нихъ патріарха іерусалимскаго Досиося (стр. 1165—1167, Додекавивлосъ), воторый, говоря объ отказъ патріарха Германа и выборъ на его мъсто Софронія, передаетъ, что Германъ, пригласивъ въ свои нелія почетныхъ жителей Іерусалима, старшій и младшій клиры (имена которыхъ онъ также приводитъ), передалъ имъ свое отреченіе отъ престола, говоря следующее: "чада мон. Господь васъ да благословитъ, я не имъю больше силъ оставаться на патріаршемъ престолё по причинё преклонныхъ лёть и не въ состояния продолжать управление: выберите другаго и поставьте его на мое мъсто". Они же, услышавъ это, выбрали ему преемника. Если авторъ не въритъ словамъ Доснеея, то пусть укажеть намъ свои источники, изъ которыхъ онъ заимствовалъ свои странныя идеи, будто ісрусалимскій патріархать учреждень не для управленія своею церковію, и на какомъ основанія Братство св. Гроба завладъло правами мъстнаго клира и народа и какими цервовными канонами оно было узаконено?

На вопросъ автора, почему до 1880 года не существовало никакой арабской идеи, даже въ томъ случав, если бы онъ ее имвлъ въ виду среди православныхъ жителей јерусалимскаго патріархата, отвътомъ служатъ приведенныя нами выше слова патріарха Аноима, Аоанасія Ипсиланти и др., назвавшихъ іерусалимскую паству и јерусалимскихъ патріарховъ арабскими раньше указаннаго имъ періода. Мы, напротивъ, спросимъ автора, почему раньше патріарха Пансія и его преемниковъ не существовало никакой идеи "о правахъ (?!) Грековъ на владъніе отъ имени пра-вославнаго міра св. Гробомъ и св. мъстами Палестины". Указаніе автора на назначеніе арабами Софроніемъ и Анеимомъ (замѣтимъ мимоходомъ, что хотя они были арабы, но уроженцы иной-антіохійской церкви) себъ въ преемники, первымъ Грузина-Авраамія, а вторымъ-Грека Поликарпа, мы отвътимъ, что принципъ національности въ церкви впервые былъ введенъ Греками, и то лишь въ послёднее время. Мёстные патріархи іерусалимской церкви, какъ и антіохійской, никогда не дълали различія въ національности при выборъ себъ іерарховъ, чему доказательствомъ служитъ выборъ населеніемъ и местнымъ влиромъ Германа и первыхъ 3-хъ его преемниковъ.

Слова автора, что Греки съ 135 года исключительно владёли св. мёстами Палестины и сохранили ихъ и донынё и пр. повторяемъ совершенно голословны и противорёчатъ всёмъ историческимъ даннымъ. Напротивъ, всё источники, не исключая и греческихъ, подтверждаютъ самымъ категорическимъ образомъ противное (см. Досивея, Ипсиланти, Палама и др.).

i

Утвержденіе, будто бессарабскія русскія имънія пожертвованы не русскими, еще надобно ему доказать, но даже допуская это, необходимо помнить, что имънія эти находятся въ предълахъ русской православной державы, на которую падаетъ нравственный долгъ охранять отъ расхищенія, дать получаемымъ съ нихъ доходамъ надлежащее употребление и контролировать правильное ихъ расходование. Особенно это необходимо теперь, въ виду усиленія пропаганды и разоблаченій г. Хитрово и газеты "Византисъ". Повторяемъ вмёстё съ газетою "Византисъ", что вина нынъшняго безотраднаго, какъ говоритъ г. Хитрово-положенія православія въ Палестинъ заключается не въ лицахъ. а въ системь, и если кому дороги интересы православія въ Палестинъ и Сиріи, то тотъ не можетъ желать именно того, чего желаетъ авторъ "отвъта", т.-е. сохраненія нынъшняго положенія вещей въ неизмънномъ видъ. Русскій контроль будеть не нарушеніемъ воли жертвователей, какъ говоритъ авторъ "отвъта", а напротивъ лучшимъ ея исполненіемъ, ибо не можетъ быть, чтобы жертвователи желали, чтобы ихъ деньги съ какой бы то ни было цёлью лежали въ заграничныхъ банкахъ или пропадали въ ту-

53

рецкихъ облигаціяхъ, а мъстныя нужды были оставлены безъ вциманія.

На этомъ мы остановемъ нашъ отвътъ на первую статью газеты "Востокъ". Обратимся теперь въ отвёту на вторую статью по поводу рецензія моей на книгу г. Филиппова". Прежде всего мы спросимъ автора, почему "выступающіе (употребляя его выраженіе) противъ вселенской (константинопольской) патріархіи на авля являются противниками православной церкви"? Что общаго между вселенской православной церковію и містной константинопольской патріархіей? Какое отношеніе имветь православная касолическая Христова церковь съ патріархісю, занимающейся управленіемъ подвідомственнымъ ей однимъ округомъ, который въ добавокъ суживался годъ отъ году вслёдствіе неотразимаго хода событій на Балканскомъ полуостровъ и освобожденія населяющихъ его народовъ, совершаемаго подъ водительствомъ верховнаго вождя и защитнива всёхъ православныхъ на земль, Божіяго помазанника русскаго Государя Императора? Не думаеть ли авторъ приписать младшему изъ восточныхъ патріарховъ права и прерогативы русскаго Императора, наслёдника церковныхъ правъ и преимуществъ византійскихъ императоровъ, а воистантинопольской патріархіи-значеніе ватиканской куріи? Не думаеть ли онъ придать названію "вселенской", какъ титулуется константинопольская патріархія, такое же значеніе, какое незаконно присвоила себъ западно-римская церковь, придавая себѣ значеніе канолической? Но вѣдь такое мнѣніе съ точки зрѣнія православія равно ереси и несомнённо встрётило бы противодъйствіе не только въ славянскомъ, арабскомъ и пр., но и въ греческомъ народъ и всюду на Востокъ, не говоря уже о церевахъ независимыхъ областей. Съ точки зрънія православной цервви титуль вселенский имветь не большее значение, какое титулъ "папы" для александрійскаго патріарха и титулъ "отецъ отцовъ", "пастырь пастырей", "архіерей архіереевъ", "тринадцатый изъ апостоловъ" для антіохійскаго патріарха.

Нападки "Востока" на "Православное Обозрѣніе", воторое, по его словамъ, давно уже пора переименовать въ "протестантское", за то, что оно помѣщаетъ неугодныя ему статьи по восточнымъ церковнымъ дѣламъ, должны касаться всѣхъ лучшяхъ органовъ русской печати, какъ духовной, такъ и свѣтской, такъ какъ за исключеніемъ г. Филиппова и газеты "Востокъ" и небольшаго числа ихъ прозелитовъ, сколько извѣстно, никто не раздѣляетъ фанаріотскихъ воззрѣній. Если газета "Востокъ" увѣрена въ справедливости своего взгляда на дѣло схизмы, то ей слѣдуетъ серьёзно заняться опроверженіемъ несомнѣнныхъ и вполнѣ выясненныхъ фактовъ и начать это хоть съ помѣщен-

834

ной въ "Христіанскомъ Чтеніи" за тотъ же періодъ времени хроники этого вопроса, а не подтасовкой сактовъ и пусканісмъ въ ходъ всевозможныхъ клеветъ и инсинуацій на всякаго, кто бы въ интересахъ общей пользы и разъясненія истины посмълъ высказать что-либо несогласное съ ся воззрѣніями. Но къ сожалѣнію, она видитъ во всякомъ несогласномъ съ нею своего личнаго врага, котораго она со всей своей партіей, правда не многочисленной, но санатически настроеной, преслъдуетъ всевозможными дозволенными и недозволенными средствами, такъ какъ се болѣе интересуетъ не опроверженіе или разъясненіе сактовъ, а желаніе подорвать всякое довѣріе къ лицамъ, несогласнымъ съ ся тенденціозными воззрѣніями.

Нельзя, отвѣтимъ далѣе "Востоку", безпристрастно говорить о распрв, имвющей политическую подкладку и ни однимъ словомъ не коснуться политической стороны вопроса, какъ это делаетъ г. Филипповъ. Впрочемъ мы посвятили политикъ всего полстраницы, оговорившись, что не будемъ касаться ея, такъ какъ замътка наша предназначалась для духовнаго журнала. Но почему г. Филипповъ избъгалъ говорить о политикъ, дълая даже видъ, какъ будто вовсе не замъчаетъ въ дъйствіяхъ патріархіи ничего политическаго? Не потому ли, что политическая сторона этого вопроса, служившая главнымъ двигателемъ этой распри, компрометируеть патріархію, прикрывшую свои національныя стремлемленія церковными канонами? Г. Филипповъ тщательнымъ объ этомъ умалчиваніемъ доказалъ лишь свое пристрастіе къ политическимъ стремленіямъ Грековъ. Да, отвѣтимъ мы "Востоку", Греки и патріархія съ географическою картою въ рукахъ вели борьбу съ Болгарами и не отказываются отъ нея теперь для обладанія Македоніей, въ которой, какъ мы сказали въ нашей замъткъ, несомнънно находится весь узелъ этого политико-церковнаго вопроса. Для осуществленія проекта Каподистріи, на который намекаетъ "Востокъ", указывая на Императрицу Екатерину II, у Грековъ нътъ матеріальной силы и если интрига помвшаеть Македонія соединиться съ Болгаріей, то это послужить только на пользу Австріи. По точным даннымъ Н. И. Свътозарова, никъмъ до настоящаго времени не опровергнутымъ, въ Македоніи Славянъ православныхъ 66,6% или 918,883 человъка и кромъ того 4,4% Болгаръ-магометанъ (помаковъ) или 61,233; Грековъ же всего 5% или 68,188.

"Славяне уступають въ числё дишь въ двухъ казахъдругимъ народностямъ: въ Вери Грекамъ (славянъ 8,4%, а Грековъ 78,5%) и въ Дойране Туркамъ (славянъ 38%, Турокъ 52,5%). Затёмъ только въ одной Солунской казё славяне составляютъ 41.3% (превосходя впрочемъ въ числё каждую изъ остальныхъ національностей, взятую порознь), въ прочихъ же казахъ процентъ славян-

53\*

скаго населенія колеблется между 60 и 80, даже 90%, цредстав-ляя такимъ образомъ подавляющее большинство" (см. "Моск. Виом." № 127, за 1882 г.). Мы рекомендуемъ автору заняться этими цифрами и доказать ихъ невърность, если можеть. Что же касается до физическаго и культурнаго превосходства, то несомнѣнно, что Болгаре физически, надо думать и нравственно, превосходять всв остальныя народности Балканскаго полуострова, что между прочимъ доказывается большимъ сравнительно количествомъ рожденій; въ культурномъ же отношеніи, въ которомъ Греки несомнённо превосходять Болгаръ, нельзя еще сказать, насколько послёдние окажутся менёе способными, такъ какъ они. какъ говорится, всего безъ году недъля, какъ получили возможность развергнуть свои умственныя силы, особенно если русский языкъ приметъ у нихъ широкое развитіе и откроетъ для нихъ всв богатства русской святской и духовной литературъ. Во всякомъ случав намъ кажется, что несправедливо и преждевременно говорить теперь о воспріимчивости Болгаръ въ культурв и что вакъ твмъ, такъ и другимъ следуеть еще учиться и учиться у Европы-своей старшей учительницы, прежде чёмъ спорить о культурномъ превосходствв.

Съ фактической стороны разбираемый "отвътъ" газеты "Востокъ" не представляетъ никакихъ данныхъ для возражений, и если исключить всю панегирику, которую она расточаеть ся "единомышленнику", какъ она называетъ г. Филиппова, и всъ ругательства, которыми она обзываеть встахь и каждаго, несогласнаго съ ея воззръніями, то для отвъта ей не остается ничего; но для избъжанія новыхъ съ ся стороны голословныхъ и хвастливыхъ увъреній, будто оставленіе ея "отвъта" безъ возраженій происходить отъ невозможности опровергнуть ея доводы (sic), мы рвшаемся (и только на этотъ разъ) продолжить нашъ отвётъ. Впрочемъ, если, какъ увъряетъ газета, ей болъе чъмъ кому-либо извъстенъ весь ходъ этого вопроса и она продолжаетъ однакожь искажать и выставлять въ ложномъ свъть весь ходъ этой распри и преслёдуемыя Греками цёли, то это тёмъ хуже для нея, и мы стало-быть поступили хорошо, оставивъ ея "отвъты" безъ возраженій.

Газета далеко шагаетъ впередъ, говоря, что мы желаемъ обратить Болгарію въ русскую губернію и лишить Болгаръ благъ свободной политической жизни; въдь Финляндія не простая русская губернія и Баварія, Саксонія и прочія государства, входящія въ составъ германской имперіи, не лишились благъ самостоятельной политической жизни, соединивъ свою судьбу съ единоплеменной Пруссіей и составивъ одну могущественную германскую имперію. А о Венгрія, составляющей равноправную во всъхъ

836

отношеніяхъ часть Австріи, подъ скипетромъ одного императора, --**уже** и говорить нечего. Все это впрочемъ не относится къ нашей замъткъ, несли мы коснулись этого вопроса, то только потому, что газета "Востокъ" заговоряда о немъ. Мы напротявъ думаемъ, что для такого юнаго государства, вакъ Бодгарія, со слабо выработаннымъ литературнымъ языкомъ и почти не имъющаго литературы, соединение подъ однимъ скипетромъ съ единоплеменною и единовърною могущественною русскою державою предоставило бы ему неисчислимыя выгоды; а принятіе родственнаго руссваго языка въ качестве литературнаго и ученаго (но конечно не народнаго), по крайней мъръ на первое время, можеть сразу поднять умственный и культурный его уровень и подготовить къ той высокой національной задачь, которую Провидёніе уготовало ему подъ водительствомъ и въ неразрывной связи съ Россіею. По нашему глубокому убъжденію, Болгарія легче отстоять свою политическую скободу и развить свою національную литературу, принявъ русскій языкъ въ качествъ литературнаго и соединившись твеными узами съ Россіею. Но газеть "Востокъ" и ея единомышленникамъ конечно все это не по душѣ, и повидимому, они готовы пожертвовать всемъ чемъ угодно ради возстановленія химерической византійской имперіи, той самой, которая проживъ целое тысячелотие погибла въ дряхлости, никогда не бывъ юною и не оставивъ въ наслидство человъчеству никакихъ живыхъ культурныхъ элементовъ. Вотъ почему мы и придаемъ все подобающее значение греко-болгарской распръ и ся политической важности. Какъ мы указали въ нашей замъткъ, весь узелъ этой распри находится въ настоящее время въ вопросъ о томъ, кому въ церковномъ отношения должна принадлежать Македонія — Грекамъ или Болгарамъ, такъ какъ объ половины Болгаріи — и съверная и южная, — въ чемъ сознаются и сами греки, безвозвратно ушли изъ ихъ рукъ, и скорње возможно допустить въ нихъ австрійское или иное западное вліяніе, чвиъ греческое. Весь второй періодъ этой распри, т.-е. отъ проэкта патріарха Григорія VI, даровавшаго Болгарамъ нъкоторую церковно-административную обособленность, до собора 1872 года, въ этой распръ главную роль играла географическая карта, т.-е. вопросъ о границахъ и объемъ территоріи экзархата, и нужно быть слишкомъ пристрастнымъ, чтобы игнорировать эту существенную сторону двла. Вопросъ конечно не въ томъ, вто будеть управлять спархіями въ Македоніи-Греки или Болгары (мы готовы допустить, что первые, какъ болъе опытные и ловкіе, быть-можеть были бы болве подходящими), но въ томъ, насколько притязанія Грековъ справедливы сами по себѣ и насколько они согласны съ видами и интересами России, а вивстъ съ твиъ и всего православія. Вотъ ночему сужденія г. Филипцова "охраняющаго права вселенской церкви" (вѣрнѣе—греческой константинопольской патріархіи) не "правильны" и не "логичны", такъ какъ въ сущности онъ поддерживаетъ греческія притязанія въ ущербъ русскимъ. Это такъ ясно изъ всей его книги и такъ очевидно доказано о. Склобовскимъ въ 2-й части его разбора, что едвали нужно еще на это указывать.

Газета продолжаеть далве, что "еслибы быль созванъ вселенскій соборъ, то онъ умиротворилъ бы всю православную церковь, въ томъ числё и русскую (?!), но г. Муркосъ, вёроятно какъ врагъ церкви, не сдълаетъ (?) созванія собора, иначе онъ доказаль бы намъ, почему онъ является его противникомъ." Какое еще нужно доказательство, когда фактически, ясно какъ день, доказаль это созванный "великій" соборь 29-го августа? Какую въроятность могуть имъть ожиданія автора оть вселенскаго собора, когда громадное большинство греческихъ іерарховъ не только на соборъ, но еще до собора высказались противъ Болгаръ, а доблестный јерусалимский патріархъ Кириллъ и јерархи антіохійской церкви, арабской національности, за свое несогласіе на схизму подвергимсь пресибдованіямъ и даже насиліямъ? Въ томъ-то и вопросъ, что участники собора дъйствовали главнымъ образомъ подъ давленіемъ національной греческой партін. которая конечно преслёдовала не церковныя цёли. На соборъ, какъ мы сказали въ своей замёткв, Болгары не были даже приглашены, ихъ мивнія не были выслушаны, ихъ заочно обванили въ мнимой среси и объявили схизматиками, а на заявленное ими вслёдъ затёмъ отреченіе отъ филетизма, въ которомъ ихъ обвинили, и объявление себя въ единении со всей православной церковью, не исключая конечно и константинопольской, не было обращено никакого вниманія; по газеть нъть дела до фактовъ, она ради своихъ видовъ объявляетъ этотъ актъ отречения отъ онлетизма "безсмысленнымъ" (!). Въ отвътъ нашего св. Синода патріарху относительно созванія вселенскаго собора, по справедлявому возражению о. Склобовскаго, "съ полнымъ достоинствомъ и непоколебимою силою убъжденія изложены мотивы его неодобренія созванія вселенскаго собора." Неужели, спросимъ мы газету, становящуюся на точку зрвнія строгихъ церковныхъ каноновъ, канонический сынъ русской церкви, разделяющій мненіе своей церкви, есть "врагъ церкви"? Впрочемъ въ своей замъткъ я не "явился" безусловнымъ противникомъ созванія вселенскаго собора,---я лишь сталь на почву предварительнаго соглашенія, имъя въ виду опытъ собора 29 августа, такъ какъ въ этомъ предварительномъ соглашении вся суть дъла, и навърно, еслибы соглашение насчетъ границъ экзархата могло состояться, сами Греки отвазались бы отъ мысли о вселенскомъ соборв. Не отъ чи-

838

сла голосовъ, или даже соглашенія греческихъ и славянскихъ іерарховъ зависитъ рёшеніе этого вопроса, а отъ соглашенія политическихъ видовъ той и другой страны и можетъ-быть скорёе отъ министерства иностранныхъ двлъ въ С.-Петербургё и Асинахъ.

Было бы слишкомъ утомительно и безцёльно отвёчать на всё возраженія автора "отвёта", такъ какъ каждая ораза, каждый обороть его рёчи направлены исключительно къ главной его идеё—оправдать во что бы-то-ни-стало Грековъ и свалить всю вину на Болгаръ. Мы позволимъ себё только сказать о немъ то же самое, что разбиратель книги г. Филиппова о. Склобовскій сказалъ о всёхъ соображеніяхъ автора "Современныхъ церковныхъ вопросовъ" относительно положенія, принятаго нашимъ св. Синодомъ въ греко-болгарскомъ вопроста: "по нашему искреннему и положительному убъжденію нётъ ни одного слова правды".

На этомъ мы остановимъ нашъ отвътъ, такъ какъ всъ дальнъйшія разсужденія нашего возражателя составляють лишь или повторенія или личныя нападки на насъ, немогущія интересовать читателя. Обвинение насъ въ грекофобіи совершенно голословно и несправедливо. Думаемъ также, что мы имъли случай доказать на двлё наше пламенное сочувствіе въ судьбё порабощенныхъ Грековъ Эпира и Өессали. Несколько разъ повторяемыя имъ указанія на то, что я по рожденію принадлежу въ арабской національности (впрочемъ во второмъ отвёть онъ повилимому измённых свое мнёніе и говорить, что я принадлежу къ греческой національности, но измениль ей) и что вследствіе этого не должно питать къ моимъ словамъ никакого довърія, --есть чисто-фанаріотское, но, смвемъ думать, никакъ не русское мнъніе. Арабскаго своего происхожденія мы никогда не стыдились и, еще будучи студентомъ, мы это открыто и публично засвидвтельствовали (см. юбилейный актъ с.-петербургскаго университета, 8 февраля 1869 года, стр. 18 и 19). Правда, что подъ вліяніемъ того презрънія, съ коимъ фанаріоты въ Сиріи и Палестинь относятся въ мыстнымъ жителямъ Арабамъ, нивоторые изъ послёднихъ, по своему невёжеству, и то среди однихъ лишь православныхъ, при Грекахъ стыдятся называть себя Арабами, какъ до недавняго еще времени Болгары стыдились называть себя Болгарами. На угрозы автора и его друзей ны со спокойною совъстью можемъ сказать, что своими замътками лишь исполняемъ, по мъръ силъ, свои обязанности предъ своею родиной и страной, которой мы обязаны своимъ воспитаниемъ и въ которой намъ пришдось провести большую и лучшую часть жизни.

Будемъ надъяться, что въ настоящее время этотъ вопросъ уже настолько разъясненъ для общественнаго сознанія, что никакія усилія и личныя вліянія не въ состояніи его затемнить и что преждевременная кончина "во въкъ незабвеннаго" митрополита Макарія, составившаго, по порученію св. Синода, по выраженію о. Склобовскаго, "полное высокаго разума и христіанскаго достоинства отвътное посланіе константинопольскому патріарху на предложеніе о соборъ", не повліяетъ на измъненіе установившагося въ нашей церкви взгляда на этотъ вопросъ.

Г. Муркосъ.

20 ноября 1882 года

#### 840



# ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## ЛАМЯТИ ВЪ БОЗѢ ПОЧИВШАГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННѢЙШАГО Макарія митрополита московскаго.

9-го декабря исполнилось полгода со дня кончины вели каго и достоблаженнаго архипастыря Церкви русской, митрополита московскаго Макарія. Въ этотъ день во всёхъ церквахъ Москвы и московской епархіи совершены были заупокойныя служенія; въ казедральномъ Чудовѣ монастырѣ архіерейскимъ служеніемъ совершены: наканунѣ (8-го декабря) въ 6 часовъ вечера заупокойная всенощная, а 9 литургія и панихида.

Да успокоитъ Отецъ Свётовъ въ блаженныхъ обителяхъ неба вёрнаго раба Своего, и да пробавитъ милость Свою на московскую паству, молитвенно поминающую доблестнаго и приснопамятнаго iepapxa!

Возвратимся теперь къ прерванному навремя сообщенію отзывовъ о почившемъ святителѣ, какіе высказаны были въ печати по кончинѣ его и которые доселѣ не утратили своей свѣжести и силы истины. Воспроизводимъ прекрасную статью Моск. Церковныхъ Въдомостей.

Высокан личность покойнаго Владыки, по своимъ выдающимся талантамъ и его широкая, разносторонняя и многоплодная дёятельность на поприщё служенія церкви, отечеству и больше всего богословской наукъ и духовному просвёщенію, —безъ всякаго сомнёнія, имёютъ значеніе историческое и займутъ видное мёсто въ исторіи русской церкви и богословской науки. Исторія скажетъ объ нихъ свое безпристрастное и правдивое слово, лучше современниковъ оцёнитъ свётлую и великую личность митропо-

лита Макарія, и поставить его наряду съ самыми замізчательными іерархами Русской церкви, доблестными слугами святой церкви и своего отечества. Но значение и вліяніе почившаго іерарха простирается и за предълы отечества,---на всю православную дерковь. Во время погребальныхъ церемоній напъ пришлось сойтись съ однимъ просвещеннымъ единоверцемъ нашимъ, профессоромъ одного высшаго учебнаго заведенія въ Москвв. уроженцемъ дальняго Востока, и услышать отъ него такое сужденіе о почившемъ: "я считаю покойнаго митрополита, сказалъ онъ, не Московскимъ только ісрархомъ, но вселенскимъ;-онъ не вашъ только учитель и архипастырь, но и нашъ, и мы, люди дальняго православнаго Востока, знаемъ, любимъ и почитаемъ и учимся по его сочиненіямъ". Такія сдова, сказанныя совершенно искренно, не требують разъяснения. Но кроми собственно нравственнаго и ученаго авторитета и значения. Покойный принималъ живое и двятельное участіе въ церковныхъ двлахъ единовърнаго намъ Востока, поскольку они были предметомъ сужденія и заботь русской церковной власти. Мы не посвящены ковечно въ тайны совъщаний и ръшений Св. Синода, но ямъемъ еснования думать, что вогда Св. Синоду Российской церкви приходилось дать свое инвніе и сужденіе о церковныхъ двлахъ Веотока, то голосъ Московскаго митрополита Макарія всегда имбля и этомъ случав большой весъ и авторитеть и выслушивался ов уваженіемъ къ нему,-потому что его сужденіе было-мужа мудраго, вооруженнаго притомъ глубокимъ знаніемъ и понима» ніемъ двлъ и судебъ церкви. Точно также онъ принималъ двятельное, живое и ближайшее участие во всёхъ дёлахъ высшаге церковнаго управленія отечественнаго, —и внесъ большой вклада своихъ талантовъ, своихъ общирныхъ познаній, своего ума 🕿 труда во всв церковныя дела, преобразованія и начинанія послёдняго времени, ежегодно съ августа 1868 г. присутствуя въ Св. Синодъ, а въ санъ митрополита сдълавшись постояннымъ его членомъ: переберите всъ важнъйшія реформы и мъропріятія по духовному въдомству-преобразования духовно-учебныхъ 38.веденій, проектъ судебной реформы и т. д., — вездѣ было видное и двительное, а часто первенствующее, участіе покойнаго владыки.

Истинный и преданный сынъ церкви, глубовій знатовъ и охранитель ея върованій и преданій, всегда строгій блюститель порядка и закона, консерваторъ по самой натуръ своей, несклонной въ насильственной ломкъ установленнаго порядка жизни и крутымъ мърамъ, — онъ тъмъ не менъе всегда ясно понималъ необходимость измъненія и улучшенія, соотвътственно историческимъ условіямъ времени, многихъ сторонъ церковной жизни, всегда сочувственно относился ко всъмъ разумнымъ реформамъ и мъропріятіямъ, и искренно радовался, видя добрые плоды ихъ.

Въ этомъ случав, безъ сомнвнія, не оставалось безъ вліянія его глубовое историческое знаніе и наблюденіе церковной жизни, и такъ-сказать, тактъ и прозорливость историка, вынесенные имъ изъ продолжительныхъ, внимательныхъ занятій историческихъ. Но широкій, ясный и просвъщенный наукою умъ покойнаго Вланыки не замыкался исключительно въ сферв церковныхъ предметовъ и дълъ, -- онъ отличался столь же яснымъ и широкимъ взглядомъ и на дела государственныя и столь же глубокимъ пониманіемъ ихъ. Всякое доброе и разумное явленіе и движеніе въ жизни гражданской находило въ немъ живое сочувствіе, правильную оцёнку, —и онъ съ любовію спёшилъ освятить его архипастырскою молитвою и призвать на него Божіе благословеніе. Не ходя за примърами въ даль воспоминаній, мы припомнимъ только его простыя краткія, но прочувствованныя. и потому производившія глубокое впечатлёніе на слушателей, слова, сказанныя имъ при отврыти памятника Пушкину и Всероссійской выставки въ Москвв, и его пожелания по этому поводу. Въ первомъ случав онъ высказалъ молитвенное желание, чтобы зрвла на Руси здоровая мысль, чтобы развивалось и крвпло русское слово, чтобъ больше нарождалось въ Россіи великихъ двятелей на всвхъ поприщахъ проявления духа".--"Да благословляеть Господь и всякій трудъ въ нашемъ возлюбленномъ отечествв, направленный къ его пользв, и да процвитаетъ оно болъе и болъе, при нашихъ дружныхъ усилінхъ и трудахъ на встать ступеняхъ государственной жизни, подъ державой Богомъ дарованнаго намъ царственнаго Вождя, Благочестиввишаго Государя Императора Александра Александровича", --- заключиль онъ свою рвчь, сказанную имъ еще такъ недавно при открытіи выставки. И слово его, при его высокомъ и общепризнанномъ авторитеть, при высокомъ уважении къ нему всвхъ, производило особенно сильное и благотворное впечатление. Владыка Макадій быль мужь высокаго ума, и не только отечественная церковь въ лицъ его потеряла знаменитаго и просвъщеннъйшаго јерарха своего, но и вся русская земля одного изъ лучшихъ своихъ гражданъ и сыновъ, какіе являются не часто. И долго и больно будетъ чувствоваться отсутствіе этого мужа, исполненнаго высокихъ силъ духа, и не въ одной только наукъ духовной и совътахъ церковнаго управленія...

Но особенно близкою и дорогою покойному стихіею, къ которой наиболѣе направлялись его сочувствія, которой онъ особенно посвятилъ свои богатыя силы и таланты, весь неустанный трудъ всей своей жизни, была наука, и по преимуществу церковноисторическая. Здѣсь не мѣсто входить въ подробную оцѣнку его ученыхъ трудовъ, довольно сказать, что они доставили своему автору громкую европейскую извѣстность, и подобныхъ имъ въ нашей духовной наукъ не было, да по всей въроятности долго еще и не будетъ. Но мы не можемъ умолчать здъсь о сердечнвишихъ, благороднвишихъ и всегда сочувственныхъ и благожелательныхъ отношенияхъ покойнаго Владыки ко всякому умственному труду, какъ бы онъ ни былъ малъ, ко всемъ труженикамъ науки и просвъщенія, какъ бы они скромны ни были.-и о твхъ его жертвахъ, какія онъ принесъ на пользу духовнаго просвъщения. Намъ, напримъръ очень живо,-какъ будто это сейчасъ было, представляется первое посъщение Владыкой, вскоръ по прибытія его въ Москву, московской семинаріи, свидітелемъ котораго намъ пришлось быть. Владыка прівхалъ совершенно неожиданно и безъ предупрежденія; въ семинаріи въ это время шли экзамены. Онъ вошелъ въ ближайшій отъ входа 4 классъ, гав въ это время происходилъ экзаменъ по психодогіи. Понятное дъло, произошло общее смущение при неожиданномъ появления, да еще въ первый разъ столь высокаго посвтителя. Но онъ съ своимъ яснымъ, кроткимъ и ласковымъ взглядомъ благословилъ всёхъ и просто поздоровался со всёми, самъ сёлъ на простой свободный стуль за простой ничемь не покрытый столь, и всехъ пригласилъ садиться и продолжать свое дело, какъ бы его и не было. Простота и ласковость обращенія, снисходительность, съ которою онъ выслушивалъ ученические отвъты на вопросы, которые онъ иногда предлагалъ самъ, очень скоро уничтожили всякое смущение. Всв почувствовали себя свободно, оживленно и радостно, и двло пошло, какъ не надо быть лучше. Посидввши нвкоторое время. Владыка всталъ, сказалъ нъсколько добрыхъ словъ всёмъ, пожелалъ ученикамъ хорошо сдать экзамены и простившись вышель. Посёщение Владыки составило истинный праздникъ для заведенія. По крайней мёрё пишущему эти строки и до сихъ поръ памятно это посъщение и сейчасъ возбуждаетъ благоговъйное чувство глубовой благодарности въ повойному Владыкъ за его истинно-человъчное отношение въ скромнымъ и быть-можеть, незначительнымъ, но тяжелымъ и не всегда благодарнымъ трудамъ людей работающихъ на поприщѣ ученія и воспитанія подростающихъ поколёній, и которымъ поэтому дорого внимание въ особенности такихъ лицъ, какъ покойный Владыка. Съ такимъ же чувствомъ вспоминаются намъ и разныя представления Владыкъ служащихъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ: привътливо, въ высшей степени деликатно относился онъ и принималъ всякаго, при этомъ всегда вспоминалъ, если представлявшійся напечаталь вакую-нибудь статью въ журналахъ, и одобрительно относился объ ней, хотя бы статья была и незначительная. Также точно онъ держалъ себя и при ревизіи академій и при всявомъ другомъ посъщеніи духовныхъ заведеній. Но Владыва не только однимъ сочувствіемъ ободрялъ и поллерже-

валъ ученые труды и занятія, -- онъ оказывалъ въ этомъ случав и матеріальную помощь. Извъстенъ напр. фактъ, что одинъ капитальный трудъ по церковной исторіи явился въ світь, благодаря его субсидін-и эта помощь твиъ больше двлаеть чести благородству характера покойнаго, что оказана была его до нвкоторой степени ученому противнику, который во многихъ случаяхъ не раздѣляетъ его мнѣній и взглядовъ по церковной исторіи. Всёмъ извёстны также его щедрыя пожертвованія, сдёланныя на пользу и поощрение отечественного просвещения и духовной науки. Въ 1867 г. онъ пожертвовалъ капиталъ во 120 тысячъ рублей на учреждение премий за лучшия сочинения по всемъ отраслямъ наукъ; въ томъ же году онъ пожертвовалъ въ пользу духовноучебныхъ заведеній составленное имъ "Руководство въ изученію православнаго догматическаго Богословія"; въ 1869 г. имъ сдълано новое пожертвованіе въ 25 тысячъ рублей для учрежденія въ кіевской академіи ежегодной преміи за лучшія сочиненія; въ 1879 г. при переходъ на московскую митрополію владыка пожертвовалъ 2 тысячи рублей на учреждение въ литовской семи-нария стипендия его имени. Люди близкие къ покойному говорять, что встямъ деньгамъ, получаемымъ отъ продажи сочинения, онъ велъ особый счетъ и всв сполна жертвовалъ ихъ на помощь и поощреніе научныхъ трудовъ и занятій. Ръдкая и въ высшей степени благородная черта ученаго безкорыстія! Точно также покойный Владыка всегда охотно принималь на себя ходатайство о разныхъ нуждахъ учебныхъ заведеній и служащихъ въ нихъ лицъ: такъ на другой день смерти его въ московской семинаріи получена оффиціальная бумага о прибавкъ жалованья, по ходатайству покойнаго, къ штатному окладу служащихъ въ семина-рін,—3 тысячи рублей ежегодно. Извъстны также случаи, что по его ходатайству и настояніямъ устраняемы были иногда разныя затрудненія въ присужденіи высшихъ ученыхъ степеней въ духовныхъ академіяхъ. Если бы нужно было, то мы могли бы указать и еще много фактовъ, свидътельствующихъ о самомъ сердечномъ и участливомъ отношения покойнаго Владыки къ дълу просвъщения и науки: самъ всецъло и беззавътно преданный наукъ, самъ глубоко понимавшій цъну и значеніе, а съ другой стороны и трудность научной работы, онъ съ глубокимъ уваженіемъ, вполнѣ гуманно и терпимо относился ко всякому умственному научному труду, какъ бы онъ малъ и незначителенъ ни былъ. И если во лицъ его отечественная богословская наука понесла тяжелую утрату, то не менње тяжелую потерю понесли въ немъ и труженики этой науки, потерявши въ немъ снисходительнаго ценителя своихъ трудовъ, мощнаго заступника и покровителя въ своихъ нуждахъ и печаляхъ.

Очень много симпатичныхъ черть можно указать и въ личномъ характерь покойнаго Владыки и въ его образв жизни, воторыя производили весьма пріятное впечатленіе на всёхъ входившихъ съ нимъ въ сношенія. Наружность его была очень пріятная. взглядь ясный, живой, манеры изящныя; держался онъ всегда ровно, спокойно, съ достоинствомъ, но всегда совершенно естественно и просто. Вся фигура его производила гармоническое и изящное вцечатлъніе. Въ обращенія со встями, не взирая на лицо, онъ былъ всегда въ высшей степени въжливъ и ровенъ. Очень рёдко бывало, чтобы онъ раздражился, а еще рёже, чтобы онъ замътнымъ образомъ обнаружилъ это раздражение; если же при его нервной натурь это иногда и случалось невольно, то это никогда не отзывалось никакими неблагопріятными послёдствіями для другихъ; а чаще всего, по свидётельству близкихъ людей. Владыка извинялся въ своихъ невольныхъ вспышкахъ и ръзвостяхъ даже предъ людьми, прислуживавшими ему. Вообще люди. близко стоявшіе къ покойному и имввшіе съ нимъ ежедневныя сношенія, съ благоговёніемъ отзываются о покойномъ и съ глубовою признательностью говорять о необычайномъ благородстве и деликатности его характера, который обнаруживался во всёхъ его отношеніяхъ въ людямъ, не исключая и самыхъ незначительныхъ мелочей. Въ своихъ привычкахъ покойный Владыка былъ очень скроменъ и умъренъ. Образъ жизни его былъ размвренъ и разсчитанъ по минутамъ, и отъ однажды заведеннаго порядка жизни онъ никогда не отступаль: весь его день быль распределенъ такъ, что большая часть времени приходилась на серьёзныя умственныя занятія. На служебныя діла у него были опредвленные часы; доступъ къ нему въ эти часы былъ свободенъ всякому, пустыхъ рвчей онъ не любилъ, дорожа времененъ и своимъ и чужимъ, а требовалъ быстраго, враткаго и яснаго изложенія дёла, которое большею частью туть же и рёшалось. Ръшенія его отличались строгою справедливостью и основывались на законъ; проволочки въ дълахъ не было.

Не смотря на свои высокія достоинства и привлекательныя качества почившій архипастырь, какъ извъстно, имълъ въ Москвъ и недоброжелателей. Вражда къ нему, и вражда ожесточенная, нашла себъ выраженіе и въ извъстнаго сорта печати, достойной впрочемъ всякаго сожалёнія..,

Не время и не мѣсто надъ свѣжею могилою великаго архипастыря разбирать тв обвиненія, которыя взводили на него человѣческое неразуміе и страсти. Намъ кажется, умѣстнѣе въ этомъ случаѣ высказать глубокое чувство скорби и печали, что не умѣли достаточно оцѣнить высокія качества архипастыря, примѣшавши чистое имя его къ мелкимъ и нечистымъ дѣламъ

846

и распрямъ, которыхъ онъ былъ совершенно чуждъ, -- что не съумъли оправдать того довърія, которое онъ оказывалъ предоставляя самимъ устроять мирно, согласно и разумно дъла приходскія, и чего онъ въ правъ былъ ожидать отъ образованнаго столичнаго духовенства и общества, а вмёсто того накоторые своими распрями причинили почившему не мало горькихъ и сворбныхъ минуть, и его же за его синсхождение и долготеривние подвергали даже печатно хуламъ и влеветамъ, ---что даже въ храмъ Божіемъ хотвли дъйствовать по своему произволу, а не по закону и на законъ основанному порядку, на которомъ такъ настаивалъ и который такъ любилъ покойный владыка... Да, справедливо можно сказать, что мало берегли свое достоинство и честь и спокойствіе повойнаго Владыки; въ этомъ великая вина предъ нимъ, въ которой нужно покаяться... Въ этомъ случав только въ новой формъ повторилась очень старая и къ нашему несчастію, обычная въ нашей жизни исторія, что среди преданныхъ своимъ мелкимъ, низменнымъ и своекорыстнымъ интересамъ трудно и тяжело живется людямъ более высокихъ и чистыхъ стремленій, —и въ наказаніе Господь рано береть отъ насъ этихъ Своихъ избранниковъ...

## НАКАНУНЪ 6 ДЕКАБРЯ ТЕКУЩАГО ГОДА.

Ходить по русской землё разсказь. Я слышаль его оть одного стараго причетника, который завёряль меня, что дёйствительно дёло такъ и было, какъ его разсказывають, и что онъ самъ быль свидётель разсказываемаго. Въ нашей церкви, началь свою повёсть оный причетникъ, есть икона безсмертныхъ воинствъ Архистратига, который, какъ извёстно, изображается съ пламеннымъ мечемъ и попирающимъ одною ногой діавола. Вотъ вижу я, подходитъ къ этому образу одна старушка съ грошевою свёчкою и ставитъ ее не предъ архистратигомъ Михаиломъ, а лёпитъ прямо предъ лицемъ діавола. Что ты, бабушка, въ умё ли? кому ты ставищь свёчку?—Охъ, батюшка, отвёчаетъ она: грёхито мои велики; но знаю куде угожу: надобно и его задобрить.

Я невольно удыбнулся, выслушавши этоть разсказъ, улыбнетесь вёроятно и вы, благосклонный читатель, прочитавши эти строки. Но нёть ли здёсь чего-нибудь такого, надъ чёмъ можно глубоко поскорбёть отъ всего сердца? Вы скажете: есть надъ чёмъ-надъ невёжествомъ бёдной старушки, или яснёе-надъ недостаткомъ убъжденій, надъ раздвоеніемъ понятій, надъ примъсью къ въръ въ милости высшаго существа въры въ милость чернобога. Но въ слёпотствующей ли деревенской старушкъмы видимъ этотъ недостатокъ убъжденій, это раздвоеніе понятій, эту смъсь върованій, взаимно другъ друга уничтожающихъ? Я постараюсь убъдить васъ, мой добрый читатель, что всѣ эти недостатки присущи самому образованному обществу, тому обществу, которое должно бы идти впереди многомилліонной семън русской, пролагать ей прямой путь къ истинъ и добру, руководить эту семью и словомъ и дъломъ и собственнымъ примъромъ. Но оказывается, что это общество, или по крайней мъръ значнтельная часть его, не далеко ушло отъ упомянутой слъпотствующей старушки, поступокъ которой возбуждаетъ въ насъ и смъхъ и горе.

Воть 6 часовъ вечера на 6-е декабря. Во всёхъ церквахъ первопрестольной Москвы раздался благовъстъ, призывающій православныхъ къ молитвъ святителю и чудотворцу Николаю, но въ то же время театры зовутъ къ себъ. Не раздвоеніе ли здъсь понятій въ русской семьъ? Не разрушеніе ли одною рукою того, что созидается другою? Мы хотимъ просвътить народъ, но такимъ ли свътомъ просвъщають его? не есть ли для просвъщенія его тоть единственный Свъть, котораго не можеть объять тьма и который не имветъ ничего общаго съ тьмою? Мы хотимъ воспитать нашихъ дътей и всю слъпотствующую народную массу на религіозно-правственныхъ началахъ, въ духъ нашей православной церкви, --этой върной, исторически сложившейся опоры русскаго царства и жизни русскаго народа, но развъ возможно такое воспитание, когда въ одно и то же время воспитывающимся указывають на два пути: одинъ-ведущій къ общенію съ церковію, а другой-къ презрънію постановленій ея? Какія дътя, какая народная масса повърять намъ? Не скажуть ли они: вы лицемърите, вы обманываете насъ; вы сами себѣ противорѣчите и не върите словамъ Христа: не можетъ человъкъ работать двумъ господамъ, служить и Богу и мамонъ.

Но великъ ли праздникъ 6-го декабря, чтобы не дозволить невиныхъ удовольствій? О если бы только невинныхъ! увы, среди этихъ мнимо невинныхъ множество такихъ, которыя способны внести самое сильное растлёніе въ сердце человѣка. Что кажется могло бы быть невиннѣе, какъ созерцаніе тѣла человѣческаго въ его неприкровенной наготѣ? Но спрашивается: во сколько молодыхъ сердецъ (но молодыхъ ли только ?) влила нравственную отраву та картина съ цинически обнаженною женщиною, которая недавно чуть ли не въ теченіе цѣлаго года красовалась здѣсь на выставкѣ? И какая имѣлась цѣль или побужденіе допустить эту отраву? неужели это дѣлалось во имя вы-

сокаго художества и неужели нътъ другихъ способовъ познакомить русскихъ людей съ истинными и притомъ чистыми произведеніями живописи? Неужели мы поставили себъ задачей: развращать добрый русскій народъ, прививать къ нему всякую нравственную проказу? Но я отвѣчу на вопросъ: великъ ли праздникъ 6-го декабря, день святителя Николая? Наша православная церковь равно чтить всёхъ святыхъ водниковъ Божихъ, но святителя Николая чтитъ весь русский народъ, какъ избраннаго имъ заступника и повровителя. Чтитъ весь народъ: этого одного достаточно, чтобы считать установленный въ честь этого угодника Божія праздникъ праздникомъ великимъ. Мы не имвемъ никакого основанія не уважать и твиъ болве презирать чистыя върованія цёлаго народа, его святыя религіозныя чувства. И вто далъ намъ право на это неуважение или явное презръніе? Не дерзость ли подобное посягательство на самыя высшія стремленія народной души? Мы можемъ презирать (но и то съ большою осторожностію) народные предразсудки и суевърія, останавливающія духовное развитіе человёка и нерёдко вредящія его быту; но касаться религіозныхъ святынь народа признаваемыхъ самою церковію, мы не только не имѣемъ права, но даже можемъ играть въ весьма опасную игру. При этомъ мы невольно припоминаемъ слова такъ преждевременно взятаго отъ насъ одного изъ просвъщеннъйшихъ пастырей нашей церкви, епископа смоленскаго Іоанна. "Благодареніе Богу, сказалъ онъ въ одной изъ своихъ незабвенныхъ бесвдъ, --что еще горитъ этотъ священный огонь (огонь православной въры), освящающій и согръвающій душу народа; что еще не угашенъ онъ вътромъ вольнодумства, волнующаго умъ нашего времени, не цодавленъ искусственнымъ усложнениемъ современной жизни. Сколько, при помощи этого огня, можно сдёлать истиннаго добра народу въ его просвъщении, нравственности, въ быту общественномъ; но за то, какъ и беречь его надобно обществу и правительству, какъ осторожно обращаться съ нимъ, чтобы или не дать ему ложнаго направленія, подъ видомъ усиленія или подбрасывая въ душу народа всякій хламъ новыхъ идей и стремленій, не разжечь этого огня до бурнаго пламени: и тогда его сила, изъ мирной и успокоивающей народъ, сдёлается страшно разрушительною для всего противнаго въръ народной". Вотъ какъ смотрълъ на религіозное чувство, на народную въру одинъ изъ глубокихъ мыслителей недавняго времени; и можно ли не согласиться съ его мыслями?

Итакъ на чествованіе святитсля Николая цёлымъ народомъ, чествованіе сложившееся вёками, мы должны смотрёть какъ на народную святыню; а святыня народа должна быть священною для каждаго члена народной семьи, должна быть великимъ пра-

54

заникомъ. Но 6-е декабря текущаго времени имъетъ и другое экаченіе, другой народно-церковный праздникъ. Въ навечеріе и въ самый день 6-го декабря православная церковь призываеть истинныхъ сыновъ русской земли молиться за восходящую надъ руссвимъ царствомъ свътлую денницу – за Наслъдника престода. молиться: "да возрастеть и украинтся духомъ" поренровенное отроча" на великое и славное служение русскому народу и сважемъ-челодоввчеству, такъ какъ судьба русскаго народа иди парства тёсно связана съ судьбами другихъ народовъ и царствъ. Есть о чемъ модиться русскимъ дюдямъ, модиться со всею теплотою сердца, отъ всей глубины души, и особливо въ настоящее сумасбродное время! Но что же это такое: церковь зоветь моинться за Наслёдника русскаго престола, за первенца обожаемаго всёмъ русскимъ народомъ Монарха; но въ то же время отворанотся двери другихъ храмовъ? Не раздвоеніе ли здёсь убъжденій? Не напоминается ли и здась духовное убожество той старушки, которая лёпила свою свёчку предъ княземъ міра сего? И къ чему здесь обманъ? (съ чьей стороны -- мы умолчимъ объ этомъ). А обманъ есть, здъсь полное фарисейство, вся ложь лицентврія. Да не такъ ли надобно понимать это раздвоеніе: кому дороги самодержавный батюшка Царь, Наслёдникъ самодержавнаго престола, вся царская семья, вся православная Русь, --- идн и молись; а кому они не дороги-иди и рукоплещи Мельпоменъ? Но вто же посмълъ коснуться другой святыни народа, его безпредъльной преданности въ своимъ царямъ, также воспытанной въками? Кому нужно было разучать его молиться за царя, вопреки прямому наставлению одного изъ апостоловъ? кто хочеть рездвоить высокое народное чувство по отношению къ самодержавной власти? кому настоить нужда разсвчь тоть врепкій узель. которымъ связенъ народъ съ царствующимъ домомъ? Наша православная церковь установила особаго рода божественныя службы въ такъ-называемые царскіе дня. Но не честнёе ли было бы вовсе отменить ихъ, когда предоставляются на выборъ и другаго рода службы? Будеть ли благоразумень и послёдователень, положимъ, тотъ отецъ, который станетъ говорить дътямъ: вы ножете любить и не любить меня, почитать и не почитать, желать мнв добра и не желать: можете идти одни въ церковь, а другіе въ вабакъ? Назвали ли бы мы такого отца человъкомъ съ убъжденіями, стоящимъ на твердой почвь и желающимъ одного добра своимъ дътямъ?

Благодаря почину почтеннаго московскаго духовенства представленія въ театрахъ въ дни великаго поста и въ навечерія нъкоторыхъ праздниковъ запрещены. Но едва ли къ этому запрещенію не нужно присоединить и другихъ, т.-е. пополнить его. Вопервыхъ есть праздники, въ навечеріи которыхъ могуть от-

крываться театральныя эрёлища, а между тёмъ эти праздники надавна и глубоко чтить православный русскій народъ. Скажуть: вольному воля, а спасенному рай; кто хочеть идти въ театръ-пусть и идетъ, а вто желаетъ молиться-пусть отправляется въ церковь; на то-де и существуетъ свобода совъсти. Но мы позволимъ себъ указать на такой примъръ, гдъ человъческой и гражданской свободе данъ полный просторъ во встахъ ея проявленіяхъ, укажемъ на Англію, которая въ настоящее время имветь буквально міровое значеніе, стоя впереди всвхъ народовъ и по своему умственному образованию, и по своему богатству, и по могуществу своихъ силъ. Мыслимо ли, чтобы Англія допустила театральныя представленія въ часы, назначенные для общественной молитвы? И мъшаетъ ли существующій на этоть разъ запреть умственному развитію и физическому труду англійскаго народа? И раздается ли среди его ропоть на этоть запреть? Вовторыхъ театральныя представленія въ дни великаго поста и наканунъ извъстныхъ праздниковъ на русскомъ языкъ не допускаются, но на иностранныхъ они дозволены. И снова миз мерещится костлявая рука съ грошевою свъчкою той дщери Аврамлей, юже по всей въроятности связа сатана. Здёсь я разумёю пресловутую нашу интеллигенцію, понимающую иностранные языки. Для этой интеллигенціи сдёлана уступка со стороны правительства-интеллигенціи конечно руской, потому что безъ нея, при малочисленности иностранцевъ, живущихъ въ Россіи, представленія въ вышеозначенные дни или часы не могли бы состояться. Позволю себв положительно утверждать, что если бы эта интиллегенція жила одною жизнію съ русскимъ народомъ, проникнута была однимъ общимъ духомъ, имъла одни стремления, она отказалась бы отъ этой уступки въ угоду ся. Но достаточно явиться на русской земли какому-нибудь фигляру-иноземцу и повалить наша интеллигенція слушать этого комедіанта. И неужели для этого класса людей не дорогъ кормилецъ русскій народъ съ своими въковыми святынями? Неужели для него дороже иноземный комедіанть, чёмъ православная церковь съ ея призывами на общую молитву? Неужели для него, нашего интеллигентнаго слоя, не обидно, что ради этого проходимца, разсчитывающаго на русское простодушіе, на русскій карманъ, нашъ передовой слой готовъ попирать ногами завёты своей церкви, своей народности, своей священной для каждаго развитаго народа старины? И что за раздвоеніе! Русскіе, говорящіе на одномъ родномъ языкъ, не могутъ пользоваться театрадьными представленіями въ вышеуказанное время, а разумъющіе иные языки-могуть. Выходить, что церковь наша съ своими постановлениями существуеть не для всёхъ въ одинаковой изръ: одни могуть быть ея дътьми. а другіе-пасынками;

54

одни обязательно должны сохранять ся уставы, а другіе ніть. Спрашивается: есть и здёсь хотя тёнь здравой логики? и не делится ли русскій народъ и въ собственныхъ своихъ глазахъ. и предъ лицемъ церкви, и передъ лицомъ всего образованнаго міра на двё касты, между которыми теряется самая существенная связь, связь духовная, связь редигіозная? О, мы понимали бы нашу интеллигенцію, мы повлонились бы ей до сырой земли. если бы она, ценя религіозное чувство народа, народную благородную гордость, связь свою съ народомъ, отказалась отъ сдёланной ей уступки. Но здёсь есть другая сторона дёла, касаюпаяся не жизни отдельныхъ личностей, но жизни целаго народа. Не послужить ли такое раздвоеніе интеллигенцій и народа къ отчуждению втораго отъ первой? Не будетъ ли народъ смотрътъ на свое передовое сословіе непріязненными глазами за явное оскорбленіе воспитавшей его церкви? Можетъ ли онъ смотрѣть на это сословіе, какъ на своего учителя п руководителя? Не отнимаеть ли это сословіе само у себя ту силу въ народъ, которая должна бы быть направлена во благу его, и отъ которой онъ, владъя лучшимъ развитіемъ своихъ силъ, по долгу чести и совёсти даже не имбетъ права отказаться?

Въ настоящее время всюду проповъдуются равенство и братство; но исторія двлаеть свое: среди всвхъ народовъ существовали и не перестануть существовать такъ-называемые передовыя сословія, какъ руководители народа. Этихъ передовыхъ двятелей въ народныхъ массахъ признавалъ и Божественный основатель нашей церкви, назвавши яхъ "большими", но и указавши притомъ на ихъ прямыя обязанности: быть слугами. И наша исторія подчинялась тому же общему развитію человъческихъ обществъ, и нашъ народъ имълъ свое передовое сословіе, жившее съ нимъ одними завътами церкви и исторіи, и это сословіе сослужило русскому царству и русскому народу ничвыть неоцвнимую услугу: безъ него не возможны были ни созидание русскаго царства, ни развитие кръпости и силы народнаго духа. Но теперь видимъ ли мощь и силу этого сословія?.. Этимъ вопросомъ мы и кончаемъ наши размышленія на канунъ 6-го декабря текущаго года.

Мірянинъ Ив. Палимпсестовъ.

# СТОЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ФИЛАРЕТА Митрополита московскаго.

26 декабря сего 1882 года исполнится сто лътъ со времени рожденія приснопамятнаго святителя Московскаго и всей Россія Филарета. Общество любителей духовнаго просвъщенія, которое основалось во время архипастырскаго управленія Филарета, составило программу празднованія столътняго юбилея его. Пред-



подагается наканунё празднованія совершить во всёхъ московскихъ церквахъ всенощное бдёніе съ краснымъ звономъ, а въ самый день юбилея литургію. Въ Успенскомъ соборѣ, въ Архангельскомъ соборѣ и Чудовѣ монастырѣ, литургія должна быть совершена соборнѣ священнослужителями, рукоположенными митрополитомъ Филаретомъ. Во всѣхъ этихъ церквахъ будутъ произнесены проповѣди. По окончаніи богослуженія Общество любителей духовнаго просвѣщенія предполагаетъ имѣть торжественное собраніе въ муроварной палатѣ. Прежде всего будетъ совершена паннихида по въ Бозѣ почившемъ архипастырѣ. Потомъ будутъ произнесены рѣчи и прочитаны нѣкоторые отрывки изъ статей, характеризующихъ дѣятельность митрополита Филарета, которыя войдутъ въ сборникъ, имѣющій быть изданнымъ Обществомъ въ память юбилея. Вотъ полная программа сборника.

I. Библіографическій указатель учено-литературныхъ трудовъ М. Ф. съ указаніемъ времени появленія этихъ трудовъ, количества выдержанныхъ ими изданій, перемёнъ въ этихъ изданіяхъ и т. п.

II. Труды М. Ф. по переводу Библіи на русскій языкъ.

III. Толковательные труды.

IV. Труды исагогическiе.

V. Библейская исторія М. Ф.

VI. Участіе М. Ф. въ изданіи Остромірова Евангелія.

VII. Богословскіе труды М. Ф. Катихисись, Начатки, Богословскіе трактаты.

VIII. Проповъди М. Ф.

IX. М. Ф., какъ критикъ. Его критические отзывы о различныхъ книгахъ духовнаго содержания.

Х. Языкъ твореній Ф. М. М. Его характеристическія особенности.

Кромѣ того дѣйствительнымъ членомъ Общества, Н. П. Ровановымъ, собраны драгоцѣнные матеріалы по управленію митрополита Филарета московскою епархіею со дня его назначенія на московскую митрополію по день его кончины. Общество предполагаетъ напечатать эти матеріалы, чѣмъ сдѣлаетъ громадную услугу отечественной церковной исторія и церковнаго управленія и пониманію и приложенію кононическихъ пестановленій церкви. Желательно, чтобы какъ можно скорѣе появился въ печати этотъ трудъ въ своей первоначальной неповрежденности; фактическая сторона этого труда, строго основанная на подлинныхъ документахъ, ничѣмъ незамѣнима и неоцѣненна для историка и канониста.

Празднованіе впрочемъ, по распоряженію Высшей Власти, съ 26 декабря отлагается до другаго времени, о которомъ будетъ объявлено.

# ОГЛАВЛЕНИЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

# ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## зл 1882 годъ.

### СЕНТЯБРЬ.

|                                                                                                                                                                                           | Cmp.          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| I. Отношение Іисуса Христа къ обществу и обще-<br>ства къ Нему. Свящ. Т. И. Буткевича                                                                                                     | 1-54          |
| II. О каноничесномъ элементв въ церковномъ управ-<br>лении. (Окончание). Проф. Т. В. Барсова.                                                                                             | 5 <b>5—96</b> |
| III. Слово высокопреосвященнъйшаго Іоанникія, ми-<br>трополита Московскаго и Коломенскаго, произне-                                                                                       |               |
| сенное при первомъ служеніи въ Моск. Успен-<br>скомъ соборъ 28 августа 1882 года                                                                                                          | 97-103        |
| IV. Замътки на внигу Т. Филиппова: "Современные<br>церковные вопросы" Свящ. Д. Склобовскаю.                                                                                               | 104-137       |
| <ul> <li>V. Ръчь при вступленія ихъ Императорскихъ Величествъ въ Московскій Успенскій соборъ, произнесенная высокопреосвященнъйшимъ Іоанникі-</li> </ul>                                  | 104131        |
| емъ, митрополитомъ Московскимъ и Коломен-<br>скимъ 8 сентября 1882 года.                                                                                                                  | 138           |
| VI. Къ двяу о раскояв. Прот. Г. И. Понова                                                                                                                                                 | 140-163       |
| VII. О Ламскомъ идолопоклонническомъ суевёріи въ<br>Вочточной Сибири. Высокопреосвящ. Веніамина.                                                                                          | 164           |
| VIII. Извъстія и замътки: Вступленіе высокопреосвя-<br>щеннъйшаго Іоанникія на каседру московской<br>митрополіи.—Статистическія свъдънія извлечен-                                        |               |
| ныя изъ отчета г. оберъ-прокурора св. Синода<br>за 1880 г.—Нёкоторыя черты дёятельности вы-<br>сокопреосвященнёйшаго Іоанникія митрополита<br>Московскаго во время его управленія Нижего- |               |
| родской паствой. — Голосъ мірянина изъ Грузин-<br>ской епархія. — По поводу статьи: "Еще и сколь-                                                                                         |               |
| во словъ о взаимныхъ отношеніяхъ церкви и                                                                                                                                                 |               |
| государства" пом'ященной въ № 24 газеты<br>"Русь".—Объявленіе                                                                                                                             | 187—20.8      |

**A**......

## октябрь.

| I. Слово въ день воздвижения животворящаго<br>креста Христова. Преосвящ. Димитрія, архіеп.<br>Херсонскаго и Таврическаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <i>Cmp</i> .<br>209—212 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| II. Исторія страданій Господа нашего Інсуса Христа.<br>І. Входъ Господень во Іерусалимъ.—II. Преда-<br>тель.—III. Тайная вечеря.—IV. Ночь въ Геесиман-<br>скомъ саду.—V. Інсусъ Христосъ предъ судомъ<br>іудейскихъ первосвященниковъ и синедріона.<br>Свящ. Т. И. Буткевича                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 214—274                 |
| III. Томасъ Крамэръ, архіепископъ Кантербурійскій.<br>В. А. Соколова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 275317                  |
| IV. Замътки на книгу Т. Филиппова: "Современные<br>церковные вопросы". Свящ. Д. Склобовскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>3</b> 18854          |
| V. Слово въ день освящения храма въ новомъ зда-<br>ни Курской духовной семинарии. Прот. М. В.<br>Невсказо.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 355364                  |
| VI. Чудеса Господа нашего Іисуса Христа. XXII. Ис-<br>цвленіе десяти проваженныхъ.—XXIII. Исцвле-<br>ніе дочери Сирофинивіанки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 365 — 377               |
| VII. Къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ.<br>Желательная постановка педагогики и воскрес-<br>ной школы при духовныхъ семинаріяхъ. М. А.<br>Куплетскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>3</b> 78-—390        |
| VIII. Извёстія и замётки: Нёкоторыя черты дёятельности высокопреосвященнёйшаго Іоанникія, митрополита Московскаго во время его управленія экзархатомъ Грузіи.—Засёданіе Братства преподобнаго Сергія 26 сентября.—Праздникъ въ Московской духовной академіи 1-го октября.—Торжественный актъ въ Кіевской духовной академіи и открытіе Богоявленскаго братства.—Извлеченіе изъ устава Богоявленскаго Братства при Кіевской духовной академіи.—Торжество открытія Курской духовной семинаріи въ новыхъ зданіяхъ въ г. Курскъ. — Библіографія: Справочный и объяснительный Словарь къ Новому Завлту, Петра Гильдебрандта — За истину и правду. Москва. 1882 г.—Объявленія | 391—416                 |

### ноябрь.

| I. Слово въ день Св. Архистратига Михаила и про-<br>чихъ силъ безплотныхъ. Высокопреосвящ. Ди-                                                                                                | Cmp.            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| митрія, архіеп. Херсонскаго и Таврическаго.                                                                                                                                                   | 417-424         |
| II. Исторія страданій Господа нашего Іисуса Христа. VI. Іисусъ Христосъ предъ судомъ Пилата и Ирода. — VII. Распятіе Іисуса Христа. — VIII. Погребеніе Іисуса Христа. Свящ. Т. И.             |                 |
| Буткевича                                                                                                                                                                                     | 425-483         |
| III. Томасъ Крамэръ, архіепископъ Кантербурійскій.                                                                                                                                            |                 |
| В. А. Соколова                                                                                                                                                                                | 484-514         |
| IV. О бракоразводномъ процессъ. Н. А. Заозерскаю.                                                                                                                                             | 515—5 <b>66</b> |
| V. Чудеса Господа нашего Іисуса Христа. XXIII. Ис-<br>цёленіе страждущаго водяною.—XXIV. Исцёле-<br>ніе глухонёмаго.—XXV. Чудесное насыщеніе че-<br>тырехъ тысячъ.—XXVI. Исцёленіе слёпаго въ |                 |
| Виесандъ                                                                                                                                                                                      | 567—577         |
| VI. Идеалъ женщины христіанки. Поученіе преосвящ.                                                                                                                                             |                 |
| Никанора епископа Уфимскаго                                                                                                                                                                   | 578—59 <b>3</b> |
| VII. Отвѣтъ г. профессору Лебедеву на новую книгу:<br>"Изъ исторіи вселенскаго собораІУ и V вѣковъ."                                                                                          | 504 690         |
| Прот. А. М. Иванцова-Платонова                                                                                                                                                                | 594 <b>—630</b> |
| VIII. Извъстія и замътки: Пребываніе г. оберъ-про-<br>курора св. Синода К. П. Побъдоносцева въ<br>Твери Извъстія по церковно-свъчному дълу                                                    |                 |
| ия 1882 года за № 1931.—Объявленія                                                                                                                                                            | 631-648         |

## ДЕКАБРЬ.

| I.  | Слово въ день рожденія Благочестивъйшей Госу-<br>дарыни Императрицы Маріи Өеодоровны 14-го<br>ноября 1882 года. Прот. В. И. Добротворскаю.                                                       | 641 — 6 <b>4</b> 7 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| II. | Исторія воскресенія и вознесенія Господа наше-<br>го Інсуса Христа на небо. І. Воскресеніе Гос-<br>пода нашего Інсуса Христа.—II. Явленія Вос-<br>кресшаго.—III. Вознесеніе Інсуса Христа. Свящ. |                    |
|     | <b>Т. И. Бутк</b> евича                                                                                                                                                                          | 648 <b>—6</b> 93   |

÷

۰

## III

| Ш. Объ истинныхъ радостяхъ христіанина. Слово                                                                                                                       | Cmp.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| на день св. Архистратига Михаила. Свящ.<br>М. М. Воздвиженскаго                                                                                                     | 694—707 |
| IV. Къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ.<br>Земство и церковно-приходская школа. М. А.                                                                        | 700 70K |
| Куплецкато                                                                                                                                                          | 708—725 |
| Склобовскаго                                                                                                                                                        | 726793  |
| VI. Рёчь произнесенная при отврытіи пріюта для<br>слёпыхъ при Московской глазной больницё.<br>Прот. П. А. Смирнова                                                  | 704 709 |
| VII. Слово въ день полугодичнаго поминовенія вы-<br>сокопреосвященнѣйшаго Макарія, митрополита                                                                      |         |
| Московскаго. Свящ. Н. А. Елеонскаго<br>VIII. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. XXVII.<br>Исцёленіе бёсновавшагося въ новолуніи. —<br>XXVIII. Статиръ во рту рыбы |         |
| IX. Фанаріотскіе пріемы и тенденціи въ русской газеть. (Отвътъ газеть "Востокъ"). Г. А.                                                                             |         |
| Муркоса                                                                                                                                                             | 819—840 |

#### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ твиъ, чтобы по отпечатания представлено было въ дензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, декабря 20 дня 1882 г. Цензоръ протоје e d C. Sepnos.

Digitized by Google

# ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### Объ изданіяхъ Общества любителей духовнаго просвѣщенія

#### въ 1883 году:

#### ЕЖЕНЕДЪЛЬНАЯ ГАЗЕТА

# МОСКОВСКІЯ ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ

нийеть своею задачей доставлять чтеніе какь для духовныхь, такь и для свётскихь лиць. Для сего, кромё московской хроннки и внутреннихь извёстій, газета будеть давать по болёе важнымь вопросамь русской жизни передовыя статьи. Явленія иноземной жизни будуть освёщаться въ иностранныхь обозрёніяхь, при чемь особевное вниманіе будеть посвящено славянскимь народамь. Будучи единственнымь органомь православной духовной миссіи, газета, кромё свёдбній о миссіонерской дёательности среди иновёрцевь, постарается ввести описаніе ихь исторія, воззрёній, обычаевь и предавій, а также обозрёнія дёйствій иностранныхь миссій. Кромё того въ "Церковныя Вёдомости" войдуть: московская церковная каседра, отзывы о книгахь и журналахь по преямуществу духовныхь и педагогическихь, статьи по вопросамь жизни духовенства и духовной практики, корреспонденціи, слухв, замётки н т. д.

Цѣва безъ доставки и пересылки 3 р. 50 к., съ доставкою и пересылкою 4 руб. 50 коп.

Подинска принимается въ Епархіальной библіотекѣ, въ Высоко-Петровскомъ монастырѣ, и въ Редакціи на Донской улецѣ, въ д. Резположенской церкви, въ квартирѣ протојерея Виктора Петр. Рождественскаго.

Тамъ же принимается подписка и на слѣдующія изданія Общества любителей духовнаго просвѣщенія:

#### ДУХОВНЫЙ УЧЕНО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ ЖУРНАЛЪ

#### Чтенія въ Обществъ любителей духовнаго просвъщенія.

Журналь:/"Чтенія въ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія" будеть издаваться въ 1883 году по слѣдующей программѣ: а) Священное Писаніе Ветхаго и Новаго Зав'ята. Въ этотъ отд'яль войдутъ статьи исагогическаго и истолковательнаго содержанія: статьи истолковательныя будуть какъ научнаго, такъ и общедоступнаго характера.

б) Церковная исторія всеобщая и русская. Статьи этого отдёла будуть знакомить со вибшнею и внутреннею жизнію какъ православной вселенской и русской церкви, такъ и обществъ янославныхъ.

в) Православная христіанская апологетика.

г) Церковная хроника.

д) Отдѣлъ критико-библіографическій. Сюда войдуть: 1) критикобибліографическія статьи, касающіяся сочиненій какъ иностранной, такъ и отечественной богословской литературы; 2) обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и 3) обзоръ статей въ журналахъ свётскихъ, въ тѣхъ случаяхъ, когда статьи эти будутъ такъ или иначе касаться це ркви.

По всёмъ указаннымъ отдёдамъ редакція имёетъ постоянныхъ сотрудниковъ, чёмъ обезпечивается успёшное выполненіе программы. Въ 1883 году въ "Чтеніяхъ" будетъ продолжаемо начатое въ 1875

Въ 1883 году въ "Чтеніяхъ" будетъ продолжаемо начатое въ 1875 году печатаніе, въ приложенія, перевода съ греческаго языка правилъ апостольскихъ, соборныхъ и св. отецъ съ толкованіями Зонары, Аристина и Вальсамона и съ присовокупленіемъ къ нимъ текста Славянской Кормчей. Въ 1883 году будутъ переводимы правила св. отецъ.

Цѣна годоваго изданія "Чтеній въ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія" 6 р. 50 к., съ пересылкою на города и доставкою въ Москвѣ 7 руб.

Лица, подписывающіяся на оба изданія—на "Чтенія" и "Московскія Церковныя Вёдомости" въ Епархіальной библіотекв или редакціи изданій Общества, безъ пересылки и доставки платять за оба изданія 9 руб., а съ доставкою и пересылкою 10 руб.

#### воскресныя бесъды.

"Воскресныя Бесбды" будуть издаваться и въ 1883 году и выходить еженедбавно. Въ нихъ будуть помбщаемы житія святыхъ.

Цѣна годоваго изданія изъ 52 листовъ съ пересылкою 1 р. 10 к.; за полгода съ пересылкою 60 к.; за три мѣсяца съ пересылкою 35 к.; за мѣсяцъ 10 к., съ пересылкою 20 коп.

#### Прежнія изданія Общества.

"Чтенія въ Общества любителей духовнаго просвіщенія" за прежніе года, за 10 книгь, выходившихъ до 1871 года отдільными выпусками, 3 р., съ перес. 4 р.; за 12 книгъ 1871 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 книгъ 1872 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 книгъ 1873 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 книгъ 1874 г. 2 р., съ пер. 3 р., съ 1875, 1876, 1877, 1878, 1879 и 1880 за годовое изданіе безъ перес. 4 р., съ перес. 5 р. за каждый годъ; 1881 года за 12 книгъ безъ перес. 6 руб. 50 коп., съ перес. 7 руб. "Записки на книгу Бытія" митрополита Московскаго Филарета безъ перес. 50 к., съ перес. 75 к.

"Воскресныя Бесвды" 1870, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг. за каждый годъ 52 Бесвды по 50 к., съ перес. 70 коп.

"Бесѣды о говѣнін по уставу православной церкви" 5 к., съ пер. 10 к. "Избранныя Бесѣды 1871 и 1872 г." въ одной книжкѣ по 50 к., съ перес. 70 к.

Если количество Бесёдъ одного и того же года, а не разныхъ годовъ, будетъ выписываемо не менёе 50 экз. въ одинъ разъ, то Редакція можетъ уступить ихъ по 50 к. за экз., принимая и пересылку на свой счетъ; тоже и Бесёды о говёніи могутъ быть уступлены по 5 к. за экз. съ перес., если требованіе ихъ въ одинъ разъ будеть не менёе 50 экз.

Воскресныя Бесёды, издаваемыя въ 1882 году, если количество ихъ будетъ требуемо ве менёе 50 экз. по одному адресу, могутъ быть уступлены вмёсто 1 р. 10 к., по 50 к. за экз.

"Московскія Епархіальныя Вѣдомости" 1869, 1871, 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878 и 1879 гг. по 2 р. за годовой экз., съ пер. 2 р. 50 к.; "Московскія Церковныя Вѣдомости" за 1880 и 1881 годы 3 р. 50 к., съ перес. 4 р. 50 к. за каждый годъ.

"Программа Закона Божія для преподаванія въ начальныхъ школахъ" 5 к. съ перес. 10 к.

Указатель статей, пом'ященныхъ въ журналь: "Чтенія въ Обществъ пюб. духовнаго просв'ященія за 17 лётъ съ 1863 по 1880 г. Ц. 25 к., съ пер. 30 к.

"Первый выпускъ Правилъ святыхъ помѣстныхъ соборовъ съ толкованіями. Цѣна 1 р., съ пер. 1 р. 25 к., на веленевой бумагѣ 2 руб. 25 к., съ пер. 2 р. 50 к.

"Второй выпускъ Правилъ святыхъ помъстныхъ соборовъ съ толкованіями". Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 25 к., на веленевой бумагъ 2 р. 25 к., съ пер. 2 р. 50 к.

"Правила святыхъ апостоловъ, святыхъ соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ, святыхъ отцевъ съ толкованіями". Въ первомъ томѣ заключаются правила апостоловъ и святыхъ седми вселенскихъ соборовъ съ толкованіями. На веленевой бумагѣ цѣна 1-го тома 5 руб., съ пер. 5 р. 50 к.; отдѣльно каждый выпускъ 2 р., съ перес. 2 руб. 50 коп. Всѣхъ отдѣльныхъ выпусковъ три. На простой бумагѣ 1-го выпуска нѣтъ, 2-й и 3-й на простой бумагѣ имѣются и продаются по 80 коп. каждый, съ перес. по 1 р.

"Житія святыхъ" съ назидательными поученіями и уроками изъ жизни святыхъ—52 житія (изъ Воскресныхъ бесёдъ 1879 года). Цёна 50 коп., съ перес. 70 коп.

Изложение Божественной литургии св. Іоанна Златоуста". Составилъ Ф. И. Рохманиновымъ. Ц. 10 к., съ пер. 15 к.

Иногораодные благоволять съ требованіями своими исключительно обращаться въ редакцію изданій Общества любителей духовнаго просвѣщенія въ Москвѣ, на Донской улицѣ, въ квартирѣ протојерея Рязположенской церкви Виктора Петровича Рождественскаго.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ

# "ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННАГО ВЪСТНИКА"

## въ 1883 году.

Съ 1882 года "Церковно-Общественный Вѣстникъ" превращенъ въ полуежедневное изданіе и выходитъ аккуратно черезъ день, исключая времени скопленія нѣсколькихъ праздниковъ въ недѣли святой Пасхи и Рождества Христова. Увеличить число выпусковъ нашей газеты побудило насъ съ одной стороны желаніе сообщить газетѣ ту полноту и разнообразіе, которыя настойчиво требовались и обиліемт. событій и массой матеріала, отовсюду поступающаго въ нашу редакцію; съ другой стороны неодновратно выраженное нашими подписчиками желаніе такого увеличенія.

Задача нашего изданія — отмѣчать по возможности все такъ или иначе касающееся духовенства и могущее интересовать его въ жизни церковно-общественной и витсть съ тъмъ дать возможность свътскимъ людямъ поближе познакомиться съ духовною средой и сл нуждами и потребностями, содъйствуя тъмъ сближению между обще-ствомъ и духовенствомъ. Но этимъ не ограничивается задача "Церковно-Общественнаго Въстника:" рядомъ съ вопросами о духовенствъ и въ томъ же объемѣ мы принимаемъ участие въ обсуждении текущихъ общественныхъ и политическихъ вопросовъ въ смыслѣ упроченія принциповъ правды, законности, свободы и общаго преуспѣянія человѣчества. Откровенно и съ полною независимостію сужденія высказываясь по тёмъ или инымъ выдвигаемымъ жизнію вопросамъ, существеннымъ образомъ затрогивающниъ интересы духовенства и общества, мы вмість сь тімь всегда охотно даемь місто всякому честному голосу изъ среды духовенства и общества, особенно же заявленіямъ и запросамъ людей опыта, стараясь содбйствовать постоянному обмёну мыслей между читателями газеты, ея редакціей и постоянными сотрудниками. Постоянная и горячая нравственная поідержка со стороны нашихъ многочисленныхъ читателей въ теченіе 9-тилѣтилго существованія газеты и сочувствіє бъ ней въ большинствъ органовъ какъ духовной, такъ и свытской прессы даеть намъ увъренность, что и на будущее время они не откажуть намь въ этой поддержкъ и сочувстви.

Для лицъ, незнакомыхъ съ нашимъ изданіемъ, считаемъ нужнымъ замѣтить, что "Церковно-Общественный Вѣстникъ" наравнѣ съ другими газетами выходитъ безъ предварительной цензуры и не пмѣетъ никакого отношенія къ духовному вѣдомству. Просимъ также не смѣшивать наше изданіе съ журнадомъ "Церковный Вѣстникъ", издающимся при здѣшней духовной академіи.

По примъру прежнихъ лътъ при "Церк.-Общ. Въстникъ" въ 1883 г. будетъ изданъ въ видъ безплатнаго приложенія "Календарь для духовенства", въ которомъ, кромъ необходимыхъ календарныхъ свъдъній, будутъ помъщены практическія указанія и справочныя свъдънія на разнаго рода случан общественной жизни духовенства. При "Календаръ" будетъ приложенъ также подробный "адресъ-календаръ" лицъ, служащихъ по духовному въдомству, преосвященныхъ архіереевъ, начальствующихъ и учащихъ въ духовныхъ заведеніяхъ и пр.

Условія подписки на "Церковно-Общественный Вѣстникъ": на годъ 8 р., на полгода 4 р. 50 к. на три мѣсаца 2 р. 50 к., на мѣсяцъ 1 р. Годовая цѣна за границей 10 р.—Отдѣльные № по 10 коп.

Въ редакцій нижется по небольшому количеству экземпларовъ "Календаря для духовенства" за 1875, 1881 и 1882 годы. (Въ "Календарв" на 1882 годъ помъщены подробныя свъдънія объ устройствъ высшаге церковнаго управленія въ Россій, о свят. Синодъ и учрежденіяхъ при немъ, появившіяся въ печати въ первый разъ, а также законоположенія по духовному въдомству, разбросанныя по всъмъ патнадцати томамъ дъйствующаго Свода Законовъ Россійской Имперіи. Законоположенія эти изложены въ томъ же видъ, какъ и въ самомъ Сводъ, но по отдъльнымъ рубрикамъ). — Желающіе получить календари за эти годы благоволять прилагать за каждый выписываемый экземпляръ по 1 р. Календарей за другіе годы въ редакціи нѣть ни одного. Въ редакціи имъются также сброшюрованные экземпляры "Церков.-Общ. Въстика" за 1881 и 1882 годъ (съ безплатнымъ приложеніемъ "Календаря для духовенства"). Цѣна 7 р. съ пересылкою.

Требованія на газету слёдуеть адресовать: въ редакцію "Церковно-Общественнаго Вёстника", въ С.-Петербургь, въ Троицкій переуловъ домъ № 3 кв. № 5.

Объявленія для напечатанія въ газеть принимаются въ конторы редакція въ размърь 10 коп. за мъсто занимаемое строкой петита. За ризсылку отдёльныхъ объявленій взимается по 5 р. съ тысячи экземпляровъ, при чемъ количество экземпляровъ опредёляется по предварительному взаниному соглашевію съ редакціей, такъ какъ почтамтъ принимаетъ отдёльныя объявленія для разсылки только по количеству всёхъ подпесчиковъ той или другой газеты.

Редакторъ-издатель А. И. Поповицкий.

#### объ издании

# "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА"

#### въ 1883 году.

"Православный Собесёдникъ" въ 1883 г. будетъ издаваться по прежней программё, въ томъ же строго-православномъ духё и въ томъ же ученомъ направления, какъ издавался доселё, съ 1-го января, "ежемёсачно", книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ въ каждой.

Цѣна за полное годовое изданіе "Православнаго Собесѣдника" на 1883 годъ, со всѣми приложеніями къ нему, остается прежняя: съ доставкою на домъ по г. Казани и съ пересылкою во всѣ мѣста Имперіи

#### СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Подписка принимается въ Казани, въ Редакцін "Православнаго Собесѣдника", при Духовной Академія.

#### Извъстія по вазанской спархін,

издаваемыя при "Православномъ Собестденкъ" съ 1867 года, будутъ выходить и въ 1883 году, два раза въ мъсяцъ, нумерами, по 2 печатнихъ листа въ каждомъ, убористаго шрифта. Цъна "Извъстій" для мъстъ и лицъ другиять епархій и другиять еп-

Цѣна "Извѣстій" для иѣстъ и лицъ другихъ епархій и другихъ епдомствъ: отдѣльно отъ "Православнаго Собесѣдника"--vemъре руб.; за оба изданія--deсять руб. сер. съ пересылкою.

Подписка принамается также въ Редакции "Православнаго Собесъдника".

Въ той же редавціи продаются слёдующія вниги:

А. "Православный Собесёдникъ" во полномо составе книжекъ (т.-е. съ приложеніями): за 1855 г. (4 книги въ году) 3 руб. за годъ; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1864, 1865 и 1866 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 4 руб. за годъ; за 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878 1879, 1880 и 1881 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 7 руб. сер. Полныхъ экземпляровъ за 1856, 1857, 1863, 1867, 1868, 1869, 1870 и 1871 гг. въ продажѣ нѣтъ. Можно получать и отдёльныя книжки Собесѣдника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 75 к., а за остальные годы по 60 коп. за книжку.

Б. Отдлально отъ приложений одинъ "Православный Собесѣдникъ": за 1855 г. за одинъ томъ цѣна 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ цѣна 75 к.; за 1857 г. одинъ томъ, цѣна 1 рубль; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1870, 1871 и 1872 годы, по три тома въ каждомъ, по 2 руб. сер. за годъ; за 1873, 1874 и 1876 годы, по три тома въ каждомъ, по 3 р. сер. за годъ.

В. Отдалино отъ "Православнаго Собесѣдника" приложенія кънему: 1. "Посланія св. Игнатія богоносца" (со свѣдѣніями о немъ и его посланіяхъ). Одинъ томъ. 1855. Цѣна 75 к.

2. "Дѣянія вселенскихъ соборовъ" въ переводѣ на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859 – 1878. Цѣва каждому тому въ отдѣльности: за первый томъ 4 р., за второй 2 р. 50 к., за третій 2 р. 50 к., за четвертый 2 р. 50 к., за пятый 3 р., за шестой 3 р. 50 к., за седьмой 4 р. 50 к. А за всѣ семь томовъ 20 руб.

3. "Двянія девяти помъстныхъ соборовъ" въ переводъ на русскій языкъъ. Одинъ томъ. 1878. Цвна 2 руб.

4. "Благовъстникъ", или толкованіе блаженнаго Өсофилакта, архісинскопа болгарскаго, на св. евангелія: 1874 — 1875 гг. Томъ 1-й на евангеліе отъ Матеея. Цівна 1 р. 75 к. Томъ 2-й на еванг. отъ Марка Цона 1 р. 25 к. Томъ 3-й на еванг. отъ Луки. Цівна 2 р. Томъ 4-й на еванг. отъ Јоанна. Цівна 2 р. 50 к. За вст четыре тома цівна 7 р. 50 к.

5. Его же "Толкованіе на соборныя посланія свят. апостоловъ" 1865. Цівна 1 руб.

6. Его же "Толкованіе на посланіе въ Римлянамъ". 1866 г. Ц. 1 р. 25 к. 7. "Св. отца нашего Григорія Двоеслова: "Собесѣдованія о жизни италійскихъ отцевъ и о безсмертін души" (съ предисловіемъ). 1858. Ц. 1 р.

8. "Сказанія о мученикахъ" христіанскихъ, чтимыхъ православною каеолическою церковію (съ предисловіемъ). Томъ 1-й, 1865. Цѣна 1 р. 75 к. Томъ 2-й. Цѣна 1 руб.

9. "Сказанія о святыхъ", томъ 1-й. Цёна 3 руб.

10. ""Просвѣтитель", или обличеніе ереси жидовствующихъ, препод. Іоспфа Волоцкаго. Изданіе второе. Нашечат. славянск. шрифтомъ. Цѣна 3 руб. съ пересылкаю. 11. "Посланія Игнатія", митрополита сибирскаго и тобольскаго (съ предварительными замѣчаніями). Одинъ томъ, 1855. Цѣна 75 коп. 12. "Сочиненія преподобнаго Максима Грека" (съ предисловіемъ).

12. "Сочиненія преподобнаго Максима Грека" (съ предисловіемъ). Три тома. 1859 — 1862. Цёна — за первый томъ (съ портретомъ преп. Максима) 2 р. 50 к., за второй 1 р. 50 к., за третій 1 р. За всѣ три тома 5 руб.

13. "Стоглавъ" (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1862. Цёна 2 руб.

14. Сочиненіе инока Зиновія: "Истины показаніе въ вопроснвшимъ о новомъ ученіп" (съ предислов.). Одинъ томъ. 1863—1864. Ц. 2 р. 50 к.

15. Остень "Памятникъ русской духовной письменности XVII вѣка" (съ предисловіемъ и съ портретомъ патріарха Іоакима). 1865. Ц. 75 к.

16. "Описаніе рукописей Соловецкаго монастыра", находящихся въ библіотекѣ Казавской духовной академіи. Ч. 1-я. Цѣна 3 р. съ перес.

#### О ПРОДОЛЖЕНІИ ИЗДАНІЯ ЖУРНАЛА

# "РУКОВОДСТВО для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ" въ 1883 году.

Журналъ "Руководство для сельскихъ пастырей" издаваемый, по благословению Святъйшаго Синода, при Киевской духовной семинарии съ 1860 года, продолжаетъ издаваться и въ 1883 году.

Журналъ выходить еженедѣльно отдѣльными нумерами, въ 8-ю долю листа, въ объемѣ отъ двухъ до 3<sup>4</sup>/2 печатныхъ листовъ. Годовое изданіе составятъ три тома, псключая печатаемыхъ въ ириложеніи къ журналу поученій, образующихъ собою отдѣльный томъ (каждый приблизительно отъ 40-ка до 45-ти печатныхъ листовъ, съ особеннымъ оглавленіемъ и особенною нумераціей страницъ).

Подписная цъна и съ пересылкою во всъ мъста Россійской имперіи 6 р. сер. Плата за журналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: отъ консисторій, правленій духовныхъ семинарій и благочинныхъ можетъ быть, по примъру прежнихъ годовъ, разсрочена до сентября 1883 г.

Въ редакцій этого журнала продаются: 1) экземпляры "Руководства для сельскихъ пастырей" за 1861, 1864, 1865, 1871, 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881 и 1882 годы. При требованіи журнала за всё означенные годы вожетъ быть дёлаема уступка по особому соглашенію съ редакціею.

2) Указатель статей, помѣщенныхъ въ "Руководствѣ для сельскихъ пастырей" въ теченіе девати лѣтъ съ 1860 года по 1869 годъ включительно. Цѣна 35 к. съ пересылкой.

3) Сборники поученій къ простому народу, изд. редакція "Руководстваддля сельскихъ пастырей":

а) Выпускъ 1-й, издан. 1877 года. Цѣна 1 руб. 20 коп. съ перес.; 6) выпускъ 2-й, издан. 1879 г. Ц. 2 руб. съ перес.; в) выпускъ 3-й, издан. 1880 г. Ц. 2 р. съ перес.; г) выпускъ 4-й, издан. 1881 г. Цѣна 2 руб. съ перес.

4) Семьдесять пать катехнзическихь бесёдь или весь православный катихизись въ бесёдахь къ сельскимъ прихожанамъ священ. Іоанна Скарданицкаго, издан. редакціи "Руководства для сельскихъ пастырей" 1882 г. Ц. 1 р. 35 к. съ перес.

э) Практическіе совѣты священникамъ при производствѣ слѣдствій
 проступкамъ и преступленіямъ священно и церковно-служителей.
 Второе исправленное и дополневное изданіе. Цѣна 60 коп. съ перес.
 б) Практическія наставленія митрополита Григорія пастырямъ по

6) Практическия наставления митрополита Григория пастырямь по предмету спасительнаго дъйствования на раскольниковъ. Цёна 60 к. съ пересылкою.

7) Исторія христіанской церкви въ вѣкъ апостольскій. Цѣна 50 коп. съ пересылкою.

Съ требованіями какъ на журналъ, такъ и на поименованныя книги нужно адресоваться такъ: въ редакцію журнала "Руководство для сельскихъ пастырей", въ Кіевѣ.

Редакторъ ректоръ семянарін архимандрить Витамій.

#### открыта подписка на журналъ

# "ДЪТСКІЙ ОТДЫХЪ"

## въ 1883 году.

(третій годг изданія.)

Ученымъ Комитетомъ Министерства Народнаго Просвъщенія Датскій Отдыхъ особенно рекомендованъ для среднихъ учебныхъ заведеній мужскихъ и женскихъ, городскихъ и начальныхъ народныхъ училищъ. Учебнымъ комитетомъ при Сеятъйшемъ Синодъ допущенъ для пріобрътенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ училищъ.

Оставансь втрнымъ первоначальной идет "Дттскій Отдыхъ" и въ 1883 году будетъ главнымъ образомъ содъйствовать ознакомлению дттей съ важнъйшими эпизодами отечественной исторіи, біографическими чертами отечественныхъ дъятелей и выдающихся по своему характеру личностяхъ, а также съ бытовыми сторонами русской жизни. Печатая почти исключительно оригинальныя статьи русскихъ цисателей, редакція допускаетъ переводы и передълки иностранныхъ сочиненій только въ ттхъ случаяхъ, когда подобным произведенія ръзво выдъляются своими достоинствами или вполнѣ соотвѣтствуютъ программѣ журнада.

Въ журналь помъщаются: повъсти, расказы, біографіи, описанія нутешествій, статьи историческаго содержанія, историческіе аневдоты, стихотворенія и проч.

Въ будущемъ году журналъ будетъ выходить въ томъ же объемъ, въ тъ же сроки и при тъхъ же сотрудникахъ.

За два года существованія "Дътскаго Отдыха" вь немъ были напечатаны между прочимъ произведенія слёдующихъ авторовъ: грофа Л. Н. Толстаго, И. Е. Забълчина, Д. И. Иловайскаго, В. П. Клюшникова, Евг. Туръ, Т. Толычевой, А. Г. Коваленской, стихотворенія: С. Т. и К. С. Аксаковыхъ и мн. друг.

Иллюстрированный журналь "Дътский Отдыхъ" выходить ежемъсячно 15-го числа въ объемъ отъ 7 до 8 листовъ печатнаго текста.

Цѣна съ доставкою и пересылкою во всѣ города за годъ 6 р. — к. За первое и второе полугодіе отдѣльно по. . . . . 3 " 50 " Въ заграничныя государства съ пересылкой за годъ . . 8 " — " Подписка принимается въ Москвъ: въ редакцін журнала, ( Динтровка, домъ Алексѣсва); въ конторѣ Университетской типс на Страстномъ бульварѣ; въ книжныхъ магазинахъ: Василь, Страстномъ бульварѣ и "Новаго Времени", Мамонтова и Воль, на Кузнецкомъ мосту. Въ Петербургѣ—въ книжныхъ магазинахъ ваго Времени" и Фену.

Гг. иногородныхъ просятъ обращаться съ требованіями исключите. въ редакцію журнала и въ контору Университетской типографіи.

Продолжается подписка на оставшиеся экземпляры журнала за 15 годъ. Цина за годъ 6 руб.

Продаются оставшіеся экземпляры за 1881 годъ но той же ціні.

Издательница Н. А. Истомина.

#### СЪ 1883 ГОДА БЕЗЪ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЦЕНЗУРЫ

повый иллюстрированный, литературно-политический журналь

# "РАДУГА"

#### БУДЕТЪ ВЫХОДИТЬ ВЪ МОСКВЪ ЕЖСНЕДЪЛЬНО, ТЕТРАДЯМИ ВЪ 20 — 30 страницъ.

Содержание "Радуги" обнимается слѣдующею разрѣшенною для нея программой:

1, Часть литературьая: а) Обозрѣніе политической и общественной жизни въ Россіи и за границей; б) Изящиая словесность: романы, повѣсти, драматическія и іесы, стихотворенія; в) Научный отдѣлъ. Разсказы и описанія; въ общедоступномъ изложенія теоретическія статьи по разнымъ отраслямъ вѣдѣнія; практическія наставленія въ хозяйствѣ, гигіенѣ, техникѣ; г) указателв новостей ученыхъ, библіографическихъ, художественныхъ; театральныхъ, биржевыхъ, сельскохозяйственныхъ, промышленныхъ; метеорологическія наблюденія; моды; д) альбомъ: анекдоты, шутки, шарады, загадки, задачи.

II. Часть художествениая, внутри текста въ видѣ иллюстрацій, и виѣ его въ видѣ приложеній: а) рисунки: портреты, виды, бытовыя сцены, сцены изъ романовъ и повѣстей, илюстраціи къ разсказамъ и описаніямъ, снимки съ произведеній живописи, рисунки произведеній ваянія, чертежи архитектурные и техническіе, рисунки домашнихъ рукодѣлій, картины модъ, шахматныя задачи, ребусы; б) музыка со словами и безъ словъ для инструмевтальнаго и вокальнаго исполненія.

III. Частныя объявленія и рекламы.

Расунки (до 500 въ годъ) и ноты будутъ въ каждомъ №; драматическихъ піесъ не менёе 20 въ теченіе года; картины модъ съ описаніями (то и другое изъ Парижа) сжемѣсячно. Драматическія и музыкальныя піесы предполагаются преимущественно удобныя для домашиято исполненія. Въ числѣ практическихъ наставленій не послѣднее мѣсто займуть указанія по постановкѣ піесъ на сцену.

И литературная, и художественная части будуть посвящены главнымъ • образомъ русскому міру: русская природа, русская исторія, русскій быть будуть главными предметами описаній, разсужденій, изображеній, исполненыхъ русскими силами. Содбйствія отъ русскихъ художниковъ и техниковъ и вообще родныхъ умственныхъ силъ ожидаемъ и просимъ.

Пятнадцатыйтная публицистическая дёятельность издытеля увольняеть его оть обязанности подробно пояснать, вь какомъ духё поведется "Радуга". Мы не будемь тёшить грязнаго воображенія, давать пищу озлобленному глумлевію, или поощрять уминчанье, самодовольное и ограниченное. Хотимъ служить чистымъ вкусамъ, невиннымъ удовольствіямъ, тихимъ развлеченіямъ, вдумчивой любознательности. Назвали бы свой журналъ "Семейнымъ Отдыхомъ", еслибы уже не было взято другими это названіе.

Подписная цѣна "Радуги", съ доставкою и пересылкою — за годъ 5 рублей, за полгода 3 рубля.

Подинска принимяется исключительно въ конторъ "Радуги", при редакція "Современныхъ Извъстій" (Москва, Воздвиженка, Ваганьковскій переулокъ, домъ Александровскаго подпорья).

Издатель-редакторъ Н. Гиляровъ-Платоновъ.

#### КНИГИ

#### ПРОФ. А. П. ЛЕБЕДЕВА.

1) Изъ исторіи вселенскихъ соборовъ. Критическіе очерки. 1882. Цівна 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.

2) Очерки развитія претестантской церковно-исторической науки въ Германіи, (XVI — XIX вѣка; подробнѣе всего о Неандерѣ и Баурѣ). 1881. Ц. 1 р. 50 к., съ перес. 1 р. 75 к. Продаются въ извѣствыхъ магазивахъ Москвы (Ферапонтова, Глазунова) п Петербурга.

Только-что отпечатана и поступила въ продажу книга Апостолъ Іаковъ, братъ Господень. (Изслѣдованіе о личности его, жизни и дѣятельности). Священника Іоанна Кибальчича. Цѣна 1 руб. сер. съ пересылкою.

Адресь: въ г. Черниговъ, въ редавцію "Черниговскихъ Епархіальныхъ Извѣстій". Или: соборному священнику Іоанну Кибальчичу.

Тамъ же продается: "Опытъ обозрѣнія соборнаго посланія св. апостола Іакова, брата Господня", съ объясненіемъ всего посланія. С. І. К. Цѣна 1 руб. сер, съ пересылкою. Обѣ книги вмѣстѣ 1 руб. 80 коп.



11 .

#### NMNEPATOPCKOE

#### PYCCKOE OBHLECTBO AKKJUMATH3AUIN WUBOTHMXM u PACTENIŇ.

#### ОТДЪЛЕНІЕ ПЧЕЛОВОДСТВА.

При посредстве Отделения Пчеловодства принимаются заказы на изготовление следующихъ предметовъ пчеловодства.

| Ne      | 1.  | Улья системы Долиновскаго стояки, измѣненные |            |           |    |
|---------|-----|----------------------------------------------|------------|-----------|----|
|         |     | <b>Ө. С. Мочальнымъ</b>                      | 7 )        | <b>50</b> | к. |
| Ne      | 2.  | Тоже лежави                                  | 9          |           | -  |
| Ne      | 3.  | Ульн системы Берлепта                        | 6          | 50        | 71 |
| Ne      |     | Ульи системы Гравенгорста солом. сводчаки    |            | , —       | -  |
| Ne      |     | Ульн для весенняго вывода матокъ             |            | ,         | -  |
| Ne      |     | Ящнин для вывода матокъ изъ ячей             | _ !        | 50        |    |
|         | 7.  | Маточники                                    | - !        | 30        | 7  |
| N       | 8.  | Роевни съ металлической съткой               | 17         | ,         | 7. |
| N       | 9.  | Дымари мёдные                                | 2          | 50        | 77 |
| N       | 10  | "жельзные                                    | Ĩ,         | 300       | ** |
| NL.     | 11  | Искусственная вощина 7-81/2 дюйм. ящ. 25 л   | 1          | 50        | 7) |
| M.      | 19  | Ульн учебные (наблюдятельные)                | - n<br>- n | 75        | *  |
| JC<br>M | 12. |                                              | 57         | 10        | 77 |
|         |     | Коллевція по естественной исторіи пчелы      | 9          | » «       | 77 |
| 16      | 14. |                                              | 07         |           |    |
| Je      | 14. | Коллевція препаратовъ по анатомін пчелы въ   | 25         |           |    |

спирту..... 20 " — , Во время лѣта можно имѣть матокъ и пчелъ Кавказской породы.

Съ заказами просятъ обращаться на ния члена Общества О. С. Мочаленна (Москва, Ильинка, д. № 10) или на пасвку Общества Акклиматизаціи, въ Измайловскомъ звърницѣ, за Семеновской заставой.

NB. Полученные заказы на № 2-5 за время зним нибють быть выполнены, по мёрё ихъ поступленія, въ возможно кратчайшій срокъ и не позже 1 марта, а на № 13 и 14 съ 1 мая по 1 августа.

N. 1, 5-12 въ накоторомъ количества имаются всегда готовнин. Цаны N. 1-4 обозначены безъ пересылки.

Ульн, окрашенные за три раза масляною краскою, на 200/о дороже Искусственная вощина можетъ быть пересылаема только съ наступленіемъ теплаго весенняго времени.

> Цечатать позволяется. Москва, 20-го декабря 1882 года. Пензоръ протојерей С. Зерновъ.

Въ Университетской тикографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ.

# Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующия книги.

I. Размышленія о сущности христіанской вѣры. Соч. Гизо. Переводъ свяш. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 н.

П. Въчная жизнь. Публичныя чтення Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Серпевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

IH. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями п примъчаніями, свящ. П. Преображенскима. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Асинагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. И. Преображенскимъ. М. 1871 Цъна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злѣ. Публичныя чтепія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтін Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническато права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъц. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. Ч. І. Обозръвіе источниковъ для исторія древнъйшихъ секть. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокѣ въ IV и V вѣкахъ. Критико-историческія замѣчалія. Прот. А. М. Иванцовт-Платонова. Цѣна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва. 1.31 г. Цёна 75 к., съ пересылкою.

П. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на ованіи автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. пненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цѣна 2 руб, съ пеылкою.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ въ 1883 году будетъ издаваться на прежнихъ основаніяхъ.

Подписная цёна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала протојерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербуриъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Просимъ обратить **особенное вниманіе:** желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ понименнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—*пят*ь руб., за два года семь руб.; за три—*десять* руб., за четы ре*—тринадцаты* руб., за пять лѣтъ—*пятнадцать* руб. съ пересылкою.



### ВЪ РЕДАКЦИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

• Оставшіяся въ небольшомъ количества вквемпляровъ Писанія нумей апостольскихъ, изданныя въ русскопъ переводъ со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цъна съ пересылкою 2 р.— Кромъ того:

1) Уназатель въ "Православному Обозр'внію" за одиннадцать літть 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовынъ. Цівна Указателя 75 в., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амвросія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цёна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенскій.

Початать позволяется. Москва. Декабря 20 двя 1882 года. Пенворъ протојерей С. Зернов.



.

J

.



•

٠

· .

.





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

JAN - 9 '58 H







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

JAN - 9 '58 H





# HD

