

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

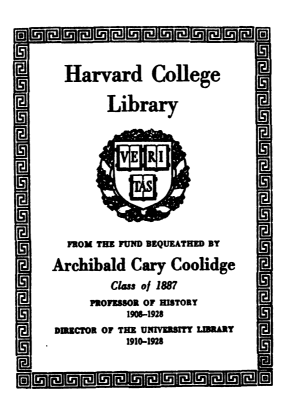
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

CP 378.20 (1871)





# ПРАВОСЛАВНЫЙ

СОБЕСЪДНИКЪ,

ИЗДАВАЕМЫЙ

прп

клалионой духовной яклдеміи.

1871.

RITHET STOAP

**КАЗАНЬ.** въ университетской типографіи. Печатать дозволяется. Ревторъ зкадемів, протоісрей  $A.\ B.$  потоісрей.

# · СЛОВО,

сказанное высокопреосвященнымъ антоніемъ, архівіископомъ казанскимъ, при посъщеніи паствы въ селъ алексъевскомъ, лаишевскаго уъзда, 13 іюня 1871 г. (1).

Радуюсь и утьтаюсь я, братіе-обитатели сей богоспасаемой веси, что вижу васъ твердо пребывающими во св. православной въръ, неуклонно держащииися св. Церкви Христовой, какъ върныхъ и истинныхъ чадъ ея, добрыхъ и послушныхъ овецъ стада Христова и усердныхъ къ приходскому храму вашему и совершаемымъ въ немъ службамъ Вожимъ и свяпеннодъйствіямъ служителями алтаря Господня. Отрадно видъть мнъ, что и дъти ваши, учащіяся въ такомъ множествъ грамотъ, участвуютъ въ божественныхъ службахъ въ храмъ семъ не только нелъностнымъ присутствіемъ при нихъ, но и чтеніемъ и весьма стройнымъ пъніемъ на клиросъ, чъмъ, конечно, они привлекають на себя обильное благословение Вожие и приносять оное изъ храма въ домы ваши ко благу вашему и спасенію душь вашихъ.

<sup>(1)</sup> Въ сель Алексвевскомъ есть довольно раскольниковъ. Многіо однакоже изъ зараженныхъ расколомъ были въ храмъ при служені и дитургіи и слушали сіє слово.

Но, къ крайнему прискорбію моему, знаю я, что въ веси сей, на этой доброй вивъ Божіей, есть очень немало и недобрыхъ плевелъ, въ этомъ вървомъ стадъ Христовомъ есть много овецъ заблудшихъ, удалившихся изъ спасительной ограды св. Церкви на распутія пагубнаго раскола, чуждающихся сего своего приходскаго храма, лишающихъ себя благодатнаго общенія вибсть съ вами въ св. таинствахъ и службахъ Вожінхъ, совершаемыхъ законными и дверми входящими служителями и пастырями, и довольствующихся самочинными сборищами на молитву въ неблагословенныхъ и неосвященныхъ мъстахъ, богопротивно возносимую или вовсе неосвященными лицами, или отынуды прелазящими сюда съ печатію мнимаго священства, святотатственно получаемаго отъ такъ называемой австрійской, лживой и безчинной ісрархіи.

О! пора бы симъ жалкимъ заблудшимъ овцамъ познать свои заблужденія, послѣ того, какъ эти заблужденія изъ тмы своей выведены на свѣтъ и обличены со всею ясностію предъ лицемъ истины, послѣ того, какъ лучшіе и разумнѣйшіе изъ ихъ обінества уже и познали и всповѣдали сію истину и возвратились съ распутій раскола въ нѣдра матери—Церкви, а остались въ расколѣ развѣ только самые темные невѣжды, или злонамѣренные и своекорыстные обманшики.

Молитесь, прошу васъ, братіе, върные и православные чала сего святаго храма, вибсть со мною, объ этихъ заблудшихъ вашихъ собратіяхъ, да дастъ и имъ наконецъ Господь придти, имиже въсть судьбами, въ познаніе истины и возникнуть отъ обдержащей ихъ теперь діавольской съти раскольническихъ заблужденій, а между тъмъ сами вы, молю васъ словами апостола Павла, тщательно блюдитесь отг творящихъ распри и раздоры, кромъ ученія, емуже научистеся, и уклонитеся отг нихъ (Рим. 16, 17). Тверди бывайте и непоступни ни въ чемъ предъ этими лжеучителями, неразумъющими, какъ говорить апостоль, ни яже глаголють, ни яже утверждають (1 Тин. 1, 7). Держитесь неуклонно спасительной ограды Церкви и руководства своихъ пастырей, не отынуды прелёзшихь, а дверми вошедшихъ къ вамъ. Ибо
внъ Церкви нътъ спасенія: аще кто Церковъ преслушаеть, говоритъ Господь Іисусъ Христосъ, буди тебп
якоже язычникъ и мытаръ (Мате. 18, 17). Св. Церковь въ міръ семъ тоже, что былъ Ноевъ ковчегъ въ
древнемъ міръ. Спаслись отъ всемірнаго потопа только
тъ, кои были въ семъ ковчегъ: такъ и спасутся отъ
въчной погибели и получатъ жизнь въчную только тъ,
кои твердо держатся въ нъдрахъ св. Церкви.

Не слушайте лживыхъ ръчей этихъ отщепенцевъ, что будто бы у нихъ, въ ихъ общинахъ, и сохранилась истинная Церковь Христова. Нътъ, возлюбленные! Это ложь и обманъ. У нихъ, въ этихъ раскольническихъ общинахъ, нътъ и слабаго подобія истинной Церкви. Церковь свою Господь Іисусъ Христосъ создаль на земль для того, дабы она была севьтомъ міру, какъ самъ Онъ сказаль апостоламъ: вы есте септь міра... Тако да просептится септь вашь предв человъки (Мато. 5, 14. 16), создаль для того, чтобы она, по реченному Имъ же, была градоми верху горы (Мате. 5, 14), видимымъ для всъхъ людей, а не скрывающимся гдв-либо во тив, за горами, въ дебряхъ и ущельяхъ. Но общины раскольническія не любять ли, напротивъ, тму паче, нежели свътъ, и не скрываются ли онъ обыкновенно отъ свъта Божія, отъ свъта истины, который невыносимь для ихъ глазъ? Церкви своей даль есть Господь единожды навсегда пастырей и учителей (Еф. 4, 11), непрерывно прівилющихъ благодать священства чрезъ рукоположение, велущее начало свое отъ самихъ впостоловъ; но въ раскольническихъ общинахъ гдв таковые пастыри и учители? Въ Церкви своей Господь Інсусъ Христосъ установиль таинства и священнодъйствія, наипаче же святъйшее таинство тъла и крови своей, коему повелъно совершаему быть до сковчанія въка (1 Кор. 11, 26), дабы вст истинно втрующе вт Него были причастниками сей пребожественной трапезы, сего непремъннаго вадога жизни вт вт (Ioah. 6, 51. 53). Но у большей части раскольнических общинт вт уже таинствт, ит причащения тт да и крови Христовыхъ, вт святаго алтаря, ни храма, или же есть мъста для самочиннаго совершения молитвть, но неблагословенныя и неосвященныя, а следовательно небогоугодныя, чуждыя благодати Духа Святаго, дт ствующей вт св. таинствахъ.

Истинная Церковь Христова, какъ исповъдуете вы въ сумволь св. въры, есть единая, святая, соборная, апостольская. Гдв же въ раскольническихъ общинахъ эти признаки и качества истинной Церкви? У нихъ, во-первыхъ, нътъ никакого единства между собою ни въ духъ въры, ни въ духъ любви Христовой, ни даже въ обрядахъ, коихъ являются они наипаче горячими ревнителями. Они разделены на безчисленные толки, взаимно другъ другу противоръчащіе, взаимно другь друга ненавидящіе. Въ этомъ безчисленномъ множествъ толковъ они сами себя лишаютъ даже имени, заимствованнаго отъ Христа, а навываются именами своихъ расколоучителей, или еще какъ-нибудь иначе, напр. оедосвендами, номорцами, рябиновцами, пътовцами, по Спасову согласію, по австрійскому священству и проч. Гдв же туть единая Христова Церковь?

Немного есть, далће, и селтаго въ ихъ общинахъ. Свято у нихъ только то, что согласно съ православною Церковію. Но сколько за то у нихъ есть къ этому примьси, отнюдь не имъющей качества святости! Сколько есть самыхъ нельпыхъ мнтній, искаженныхъ толкованій слова Божія, превращенныхъ изъясненій святоотеческихъ писаній, сколько самыхъ безнравственныхъ и противныхъ здравому смыслу суевтрій и заблужденій! А главное, что лишаетъ общины раскольническія качества святости, есть то, что у нихъ нътъ святыхъ тайнствъ и истинныхъ службъ Божі-

ихъ, коими только и освящаются и спасаются души христіанскія.

Общивы раскольническія не могуть быть названы и соборными, т. е. вселенскими, канолическими. Ибо осмелятся ли утверждать оне, что ихъ лживые толки и мевнія были когда-либо и есть ныев мевнія повсюдныя, всеобщія, которыя содержимы были издревле въ міръ христіанскомъ и исповъдуемы святыми и богомудрыми отцами и учителями Церкви, утверждены вселенскими или помъстными соборами Церкви, знаемы и на востокъ и на западъ, у всъхъ народовъ, исповедующихъ Христову веру? Нетъ, братіе, большая часть ихъ лживыхъ мнфній лишь педавняго и мъстнаго — у насъ на Руси — происхожденія гдъ-либо на поморыв, въ иргизскихъ скитахъ, на Веткв и под. Самыя главныя и общія ихъ мнінія: о сложеніи перстовъ для крестнаго знаменія, объосьми концахъ креста Христова, о двоеніи аллилуія, объ имени Інсуса и подоб. никогда не были утверждаемы ни соборами вселенскими, ни древними пастырями и учителями востока и запада, и теперь чужды странамъ, исповъдующимъ православную въру за предълами Россіи.

Общины раскольническія, наконець, отнюдь ве имъють и свойства ипостольской Церкви. Ибо кого изъ апостоловъ Христовыхъ укажутъ онв учителями и проповедниками техъ своихъ мненій, которыя выдають онт за догматы втры, за непреминыя правила дъятельности христіанской? Кто изъ апостоловъ напр. научиль ихъ такъ или иначе слагать персты для знаменія крестнаго называть сладчайшаго Спасителя нашего Ісусомъ, а не Іисусомъ, и проч.? Но въ особенности вотъ что отнимаетъ у раскольническихъ общинъ качество апостольской Церкви: нътъ у нихъ преемства рукоположения апостольского въ св. таинствъ священства-этой самой необходимой и живой связи. коею Церковь Христова встхъ втковъ отъ начала доселъ связуется во единое нераздъльное цълое, по коей и вынь она именно есть апостольская Церковь и пребудеть таковою до скончанія времень.

Digitized by Google

Такъ, возлюбленные братіе, твердо въруйте, что истинная Христова Церковь, единая, святая, соборная и апостольская есть только православная Церковь, къ которой вы принадлежите. Будьте же и всегда живыми членами ея, а для сего несомнѣнно въруйте и неизмѣнно проновѣдуйте то именно ученіе, какое она возвѣщаетъ вамъ, послушно повинуйтесь ея уставамъ и заповѣдямъ и неуклонно слѣдуйте руководству своихъ пастырей и усердно посѣщайте сей столь благолѣпный храмъ вашъ въ праздники Господни, для участія въ службахъ божественныхъ, для общенія въ св. таинствахъ Церкви, въ чемъ заключается единственный источникъ для освященія и спасенія душъ христіанскихъ.

Молитесь, повторяю, и о заблуждающихъ собратіяхъ вашихъ, да самъ Господь вразумитъ и просвътитъ ихъ истиною своею, а сверхъ сего и примъромъ вашей благочестивой, честной, цъломудренной, воздержной живни, вашего усердія къ Церкви Божіей и храму сему, вашего мирнаго и согласнаго въ духъ любви Христовой взаимнаго житія привлекайте ихъ къ общенію съ вами, а чрезъ васъ и къ общенію съ святою Церковію православною, да содълаются и они рано или поздно овцами единой паствы и единаго пастыря—Христа. Аминь.

## СПИРИТИЗМЪ

### КАКЪ ФИЛОСОФСКО-РЕЛИГІОЗНАЯ ДОКТРИНА.

(продолжение)

### III.

Нъмецкая философія въ лицъ Шеллинга, Шуберта, Баадера и другихъ помогла мистическому месмеризму, подъ непосредственнымъ влиянимъ сведенборгіанства, сформироваться въ довольно стройную систему, давъ ему широкую метафизическую и отчасти гносеологическую основу. Превосходство созерцавія надъ мышленіемъ, сонной жизни надъ бодрственною, таинственная непосредственная связь духа съ высшимъ міромъ, процессъ развитія его изъ всеобщей основы, - всв эти основоположенія философіи шеллинговой школы, почти целикомъ, вошли въ составъ построеній Кернера и ему подобныхъ, отчасти и въ сиетему Каанье. Съ этой стороны мистический месмеризмъ разсиатриваемаго періода является отраслію нъмецкаго идеализма, одною изъ многочисленныхъ формъ его; но въ тоже время онъ ръзко выдъляется изъ этого последняго, потому что красугольнымъ камнемъ его остаются все-таки открытія Месмера и Пюисегюра. Принципъ, nervus probandi его заключается не въ мнимой аксіомъ тожества бытія и мышленія, матеріальнаго и духовнаго, какъ въ идеалистической философіи, а въ опыть, въ непосредственномъ свидьтельствъ чувствъ, приведенныхъ магнитизмомъ въ особенное состояніе. Не сквозь покровъ телесной оболочки, не посредствомъ толкованія символическихъ глаголовъ духа въ природъ видимой, а лицемъ къ лицу, прямо и непосредственно созерцаетъ сомнамбула истинную сущность всего, истинную природу міра и духа. Йотому здъсь общіе выводы получаются не путемъ силлогизаціи и дедукціи, какъ въ идеалистической философіи, а путемъ сравненія и обобщенія фактовъ магнитическаго опыта, путемъ наведенія, какъ въ естествознавіи. Уже у Кернера и Каанье черта эта выступаеть довольно рельефно, хотя они не придають ей еще особеннаго значенія: они не обращають еще особеннаго вниманія на методо и не имъють ясно сознанной претензіи образовать изъ своихъ открытій особый отдълъ естествознанія, наряду съ астрономі-ею, физикою, химіею и т. п. Этотъ пробъль и быль исходнымъ пунктомъ дальнъйшаго развитія мистичеекаго месмеризма, какъ системы міра. Пріємъ Кернера и Каанье быль слишкомъ еще субъективенъ, присутстве духовъ въ ихъ опытахъ съ сомнамбулами было сокрыто для самихъ экспериментаторовъ и принималось самими ими на въру; тъмъ болъе для посторонняго наблюдателя ово не имъло и тъни очевидности. Для успъха теоріи нужно было все это исправить и усовершенствовать. Конечно никто изъ месмеристовъ не стремился къ этому сознательно, но было много мотивовъ къ попыткамъ въ этомъ направленіи, и обстоятельства сами собою влекли мистиковъ нечувствительно на этотъ путь. Съ одной стороны, какъ было уже замъчено, раціонализмъ и отрицаніе въ сороковыхъ и особенно пятидесятыхъ годахъ настоящаго стольтія получили новую силу, опираясь именно на опыть, наблюдении и блистательныхъ результатахъ, полученныхъ посредствоиъ ихъ. Это заставило мистиковъ-месмеристовъ, делавшихъ всегда главною своею задачею борьбу съ матеріалистическимъ раціонализмомъ, обратить серьезное вниманіе на свой методъ. Съ другой стороны, начавшаяся немедленно реакція противъ новъйшаго раціонализма со стороны богословія, философіи и даже естествознанія дала благопріятную почву для распространенія и обильный матеріаль для развитія мистическаго месмеризма въ его содержаніи.

Въ гегеліанствъ нъмецкая философія разорвала всякую связь съ мистикою, поставивъ опять на первый планъ интеллектуальную, "мозговую жизнь человъка", какъ выражался Кернеръ, къ которой относятся съ такимъ презръніемъ мистики. Съ тъмъ виъсть она превратилась въ чистьйшій раціонализмъ и стала въ противоръче не только съ крайнею мистикою, но и съ основными таинственными истинами христіанской въры. На первыхъ порахъ, впрочемъ, это не было замвчено: гегеліанство сдвлалось господствующимъ и вошло въ тесную связь съ протестантскою и даже католическою догматикою. Но скоро изъ него выродилось прямое и открытое отриданю христіанскаго откровенія, а за тъмъ, въ школѣ Фейербаха, и всякой религіи. Гегеліанство легко превратилось въ атеизмъ и крайній матеріализмъ, который и разразился съ небывалою силою, поддерживаемый многочисленными вовыми изследованіями и открытіями въ области наукъ естественныхъ, особенно геологіи, химіи и физіологіи. Матеріализмъ, какъ извѣстно, есть чисто мстафизическая теорія и, какъ такой, есть предположеніе, вполив не оправдывающееся и не могущее оправдаться фактами. Оттого серьезные естествоиспытатели, для которыхъ самый незначительный законъ, опирающійся на несомнічных и хорошо обслідованных в фактахъ, дороже сотни самыхъ блистательныхъ гипотезъ и построеній, - такіе естествоиспытатели не могли проповъдывать матеріализма, хотя, постоявно имая дъло съ матеріей и ел силами, вслъдствіе естественной ученой односторонности, всегда были нечужды

склонности къ матеріалистическимъ воззрвніямь. Но вследь за Фейербахомъ нашлось много людей, восиитанныхъ на гегеліанской метафизикъ, чуждыхъ умъренности и ученой добросовъстности: они возвели темныя, давнишнія гаданія матеріалистическаго монизма на степень непреложной и вовой истины и распространили матеріализмъ посредствомъ большаго количества популярныхъ сочиненій. Блистательный успахъ этихъ дже-естествоиспытателей въ массъ полуобразованной читающей публики воодушевиль ихъ и далъ возможность организовать начто въ рода матеріалистической миссіи, проникнутой духомъ процаганды, доотигающимъ крайняго фанатизма. Заявивши громко, ясно и открыто отридание всего духовнаго, эти люди не остались въ области теоріи: они потребовали немедленно осуществленія своей теоріи, своего міросоверцанія въ жизни практической, потребовали преобразованія вськъ областей жизни и съ тымь вифсть разрушенія, уничтоженія всего существующаго порядка соціальной, умственной и религіозно-правственной жизни общества: они потребовали уничтоженія алтарей и храмовъ, уничтожения семейства и государства и т. п. Сочиненія Фейербаха и его друзей Фогта, Молешотта, Бюхнера, Кцольбе читались съ жадностію и производили брожение умовъ, которое казалось на первыхъ порахъ въ высшей степени опаснымъ. Представители господствующаго порядка вещей -- спиритуалисты на первыхъ порахъ не были въ состояни дать сильный отпоръ матеріализму, потому что этотъ последній затронуль слишкомь много сторонь и выставиль много новыхъ поразительныхъ фактовъ, которые нелегко было сраву поставить въ гармонію съ спиритувлизмомъ и религіею. Нівкоторые изъ богослововъ не нашлись ничего лучше сказать, кромъ того, что объявили не только всю теорію, но и всв факты, приводимые матеріалистами, вавожденіемъ дьяво-

ла (1); философы начали повторять старые стереотипные аргументы, выставлявшеся противъ матеріалистовъ временъ Платона и Плотина. Но скоро защитники истины оріентировались, разоблачили модную теорію отъ всего привлекательнаго, показали ея пустоту, нелогичность и противорьчие съ фактами опыта. Они отыскали средоточный пункть въ новой матеріалистической теоріи-отрицаніе субстанціальности человъческой души, съ которымъ стоитъ и падаетъ вся матеріалистическая система, и всъ свои силы направили на отысканіе эмпирическихъ, сообразныхъ съ новъйшимъ состоявіемъ знавія, доказательствъ бытія духа. Завязался длинный и горячій споръ между учеными Германіи, изв'єстный подъ именемъ спора "о тълъ и душъ" (Ueber Leib und Seele), результатомъ котораго была зд'єсь цълая литература брошюръ и книгъ въ формъ ученыхъ изслъдованій и популярныхъ статей, въ прозъ и стихахъ. Тоже самое повторилось, хотя въ меньшихъ размърахъ, во Франци и Англіи. Матеріалисты должны были повизить тонъ и сознаться, что ихъ ученіе далеко не научно и не можеть почитаться несомненно истиннымъ: все свои возражения и защиту противъ спиритуализма они должны были свести къ слъдующему положению, которое и развивали на разные лады въ своихъ сочиненіяхъ: "можетъ быть у насъ, говорять они спиритуалистамъ, ненаучно и нескладно, за то у васъ и совершенно нелъпо" (1). За полемическими сочинениями, между тъмъ, со стороны спиритуалистовъ явились общирныя и со-

<sup>(1)</sup> Одинъ, напр., итальянскій богословъ отрицалъ систему Копернива и серьевно утверждалъ, что геологическіе пласты и окаментлости нарочито и съ умысломъ сділаны дьяволомъ, чтобы ввести людей въ заблужденіе. См. La question du surnaturel, par Matignon.

<sup>(°)</sup> Тронцкій. Німецкая психологія въ текущенъ стольтін. Москва. 1867 г. 653 стр.

лидныя изследованія Лотде, Вагнера, Германа Фихте, Ульрици и др. Послъ этихъ трудовъ для всякаго, сколько-нибудь знакомаго съ дъломъ и безпристрастнаго мыслителя, стало очевиднымъ, что на сторонъ спиритуализма несравненно болье научной силы и достоинства, чемъ на стороне матеріализма, что по меръ накопленія изследованій о духъ человыческомъ полжны открыться новые и новые факты въ пользу субстанціальности духа и есть большая надежда, что рано или поздно истина эта станетъ выше споровъ и сомнъній. Правда нъмецкіе философы защитники спиритуализма не хотъли остановиться на этомъ неопредъленномъ результатъ, хотя и его вполнъ достаточно для торжества спиритуалистическихъ возгрвній въ настоящее время: они пытались изобразить самую природу духа, его сокровенную сущность и измѣнить господствующее понятіе духа, кажущееся чисто отрицательнымъ и не дающее, повидимому, никакой опредъленной идеи, никакого образа, измънить его на болье положительное и опредъленное. Но въ этихъ попыткахъ они неизбъжно, по самой сущности дъла, должны были приблизиться къ матеріализму, или впали въ мистицизмъ и заставили философію въмецкую опять подать руку мистическому месмеризму. Ульрици, напр.,. иыслить духъ, "какъ атомъ, (силою расширенія) наполняющій опредъленное пространство, обладающій неразрывнымъ протяжениемъ, существующий самъ по себъ и, однако, недълимый, потому что несложный" (1). Атомъ этотъ обладаетъ даже силою сопротивленія. Легко видъть, что это учение есть какая-то странная сивсь матеріализма и спиритуализма. Германъ Фихте приближается напротивъ къ мистическому месмеризму. Онъ снабжаетъ духъ матеріальною, тонкою оболочкою, "внутреннимъ тъломъ", по его терминологіи. Это внутреннее тело электрическо-магнитной природы, имфеть

<sup>(1)</sup> Тьло и дута. 8 и 29 стр. С. Петербургъ 1869.

форму тъла внъшняго, грубаго, которымъ покрывается, какъ магнить жельзными опилками. Тело это вечно сохраняется и дълаеть духъ опредъленною пространственною субстанцією (1). Подобное же благопріятное для мистического месмеризма явленіе произошло и въ области богословія. Богословы преимущественно отстаивали противъ матеріализма истину сотворенія міра Богомъ, истину провиденціальной деятельности Вожества и тесно связанное съ этими истинами ученіе о высокомъ значеній нашей планеты въ системъ мірозданія. Это привело ихъ естественно и неизбъжно къ вопросу объ обитаемости другихъ планетъ и міровъ, вопросу, который поставленъ быль еще раціоналистами XVIII въка и остался безъ отвъта. И къ сожальнію немногіе изъ нихъ имьли настолько выры въ откровеніе и твердости духа, чтобы отвътить на него "не знаю", потому что ни наука, ни откровеніе не дають для рышенія его никакихь опредыленныхь данныхъ. Явилась гипотеза, что остальные міры населены высшими духами, ангелами, стоящими, какъ говорить слово Вожіе, на различныхъ степеняхъ совершенства. Въ основу ея положено было изречение Спасителя: въ дому Отца моего обители многи суть, и нъкоторые другія мъста св. Писанія (\*). Но неизбъжнымъ логическимъ послъдствіемъ этой гипотезы должно было быть признавіе телесности и различной тонкости тълъ высшихъ духовъ, далье признаніе различныхъ ступеней въ состояни матеріальныхъ міровъ, потомъ мысль о въчномъ процессъ развитія и о существованіи міровых тель на одной ступени развитія съ землею и следовательно населенныхъ тоже людьми, наконецъ мысль о существовани тель низшихъ земли,

<sup>(1)</sup> Владиславлевъ. Современныя направленія въ наукѣ о

<sup>(2)</sup> I. H. Kurz. Bibel und Astronomie. EM Darstellung der biblischen Kosmologie und ihrer Beziehung zu den Natur-wissenschaften. 5 Edit. 1865. S. 311 sqq.

населенных визшими существами, которыя имвють нъкогда сдълаться людьми. Обставленная такими послъдствіями логическими гипотеза уже становится ересью, которая осуждена пятымъ вселенскимъ соборомъ въ оригенизмъ, и прямо переходитъ въ теорію міра, выработанную мистическимъ месмеризмомъ. Несмотря на эти крайности и увлеченія въ борьбъ съ новъйшимъ матеріализмомъ, спиритуализмъ занялъ весьма твердую позицію, опираясь на строго научномъ, опытномъ изследовани фактовъ душевной жизни человъка и на очевидной, все ръзче и ръзче обозначающейся особенности духовныхъ явленій, неотразимо требующей признанія особеннаго самостоятельнаго начала, ихъ производящаго. Но и матеріалисты не потерпъли окончательнаго пораженія. Сознавая, въ лицъ лучшихъ своихъ представителей, недостатки и пробълы своей теоріи, они жалуются на несовершенство химіи и физіологіи и ждуть подтвержденія своихъ предположеній отъ новыхъ фактовъ и открытій въ этой области естествознанія. Такимъ образомъ тв и другіе ждуть всего для себя оть фактовъ-первые внутренняго, последніе внешняго опыта и наблюденія. Лучтіе представители той и другой партіи воздерживаются отъ всякихъ умозрѣній относительно сущности духа и формы его бытія: sine ira et studio они продолжають тщательное изслъдование фактовъ, каждый въ своей области. Такая умъренность и терпъливость новъйшихъ представителей науки условливается въ значительной мере яснымъ и отчетливымъ пониманіемъ основныхъ законовъ человъческаго внанія, основных и всеобщих условій и законовь доказательства. Это последнее явленіе обязаво въ свою очередь существованіемъ въ значительной мірі распространенію и усиленію началь такъ называемой позитивной философіи. Распространеніе ихъ во всв слои мыслящаго общества делаеть невозможными тъ "ванханаліи высли", которыя въ текущенъ стольтіи бросали европейское человъчество изъ одной крайности въ другую, тотъ безграничный произволъ, къ ко-

торому приводило ее исканіе основнаго принципа всето сущато за предълами и помимо опыта и увлекало то въ нетафизику матеріализма, то въ метафизику идеализма. Основная идея позитивной философіи есть та, что несомнанною, непререкцемою истиною можеть почитаться только то, что непосредственно и самымъ строгимъ и тщательнымъ образомъ наблюдено посредствомъ вывшняго или внутренняго опыта, и далже-то, что изъ этихъ наблюденій, съ соблюденіемъ строжайшихъ предосторожностей, выведено на основани извъстныхъ общепризнанныхъ и всеобщихъ законовъ мышленія и познанія: все же остальное принадлежить или области фантазін, или области вероятнаго, или же области религіозной візры, которой вижакъ ве изключаеть правильно понятый позитививиь, - напротивы даетъ ей самый широкій просторъ, полное и законное право на существованіе, какого она не находила ни -одной изъ главныхъ и болъе вліятельныхъ философскихъ системъ, даже спиритуалистическихъ (1).

Всъ, описанныя выше въ общихъ чертахъ, движенія въ интеллектуальной жизни Европы совершались въ высщихъ сферахъ ея, среди людей передовыхъ, жрецовъ науки. Переходя отсюда въ массу образоваянаго общества, они значительно видоизмънились и

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Обыкновенно мозитивизмъ почитается враждебнымъ религи и вообще спиритуалистическому міросозерцамію, его часто
отожествляють съ матеріализмомъ. Но это совершенно несправедливо и проистекаеть оттого, что имъется въ виду не основная идея позитивизма, а одна изъ его формъ и притомъ самая первоначальная. Основатель позитивизма, извъстный Огюстъ
Контъ, быль дъйствительно крайній матеріалисть и нъкоторые
изъ учениковъ его, напр. Литтре, остались върными своему учителю въ этомъ отношеніи. Но другіе попили далье и совершенно
върно призвали матеріализмъ противоръчащимъ основнымъ началамъ самото Конта. Съ распространечіемъ въ Германіи, позитививиъ еще болье удалился отъ матеріализма и савлался вейтральною, общею для всвхъ областей знамія просесмогического
жеорією.

породили 'новыя тенденціи. Съ одной стороны адепты матеріализма въ средѣ этого общества не хотъли сльлать никакой уступки спиритуализму: для нихъ въ матеріализм' все было чистыйшая истина, не требующая дальнъйшихъ разсужденій, а въ спиритуализмъ все невъжественныя измышленія, фантазіи и бредни, не стоющія опроверженія. Они почитали умъренность ученыхъ естествоиспытателей тупостью, трусостью, ренегатствомъ и продолжали свою пропаганду въ духъ Фогта, Молешотта. Съ другой стороны и спиритуалисты не были довольны своими вождями. Не посвященные во всё тайны науки, они не могли понять вжь умфренности, считали ее уступкою матеріализму, даже сочувствіемъ ему. Для нихъ было ясно одно, что спиритуалисты-философы не въ состояніи доказать съ несомивностію, не допускающею возраженія, субстанціальность духа, не въ силахъ сразу уничтожить матеріализмъ. Имъ нужно было не простое убъжденіе въ ненаучности и несостоятельности матеріалистической теоріи, не простая уверенность въ абсолютной необходимости признанія особеннаго начала явленій душевной жизни человъка, -- нътъ, имъ нужно было осязательное доказательство бытія духа субстанціальнаго и безсмертнаго, такое же осязательное, какъ осязательно доказательство бытія тела съ его органами. Они не могли и не хотели понять, что это вне силь и способностей нашей природы, насколько она нашъ извъства, что всъ принципы сокрыты отъ ограниченнаго человъческаго ума въ его настоящемъ состояніи, что убъдиться въ ихъ бытіи можно, по самой сущности нашего ума, только посредственно, косвеннымъ путемъ, что желать противнаго значить желать перестать быть человъкомъ, измънить свою природу. Они не хотъли понять и того, что матеріалисты также не могуть дать осязательнаго доказательства бытія своей матеріи, матеріи an sich, въ ея существъ, что въ понятім матерім еще болье, можно сказать, сверхъ опытнаго и въ добавокъ противоръчиваго, чъмъ въ поня-

тін духа, что тело есть тоже явленіе матерін, какъ ваприм. мысль есть явленіе духа, а мысль доступна въ одинаковой мъръ нашему непосредственному наблюденію, какъ и тело. Вследствіе этихъ заблужденій они не въ состояніи были видъть во всей силь и недостатки матеріализма; вапротивъ, онъ быль для нихъ проще, понятные и доказательные спиритуализма, потому они боялись его и хотели, чтобы спиритуализмъ быль также прость и осязателень, какь прость и осязателень имъ казался матеріализмъ. Они по - своему проникнуты были позитивными стремленіями, искали и ждали факта, но понимали фактъ грубо, невъжественно, можно сказать, матеріалистично, какъ воспріятіе вившнихъ чувствъ: говоря прямо, они хотъли видъть, слышать, осязать духъ и душу и наивно считали это совершенно возможнымъ и даже естественныма. Они и не подозръвали, что духоявленіе, какъ разрушеніе естественныхъ границъ нашей природы, можетъ быть только действимъ всемогущества Того, кто положилъ эти предълы, что духоявленіе, какъ такое, всегда сверхъестественно и не можеть быть инымъ, что естественное духоявление есть contradictio in adjecto, и такая же химера, какъ, напримъръ, было бы явленіе какому-нибудь физику или химику матеріи въ ея чистомъ видъ, въ ея независимомъ отъ явленій субстанціальномъ бытіи, въ ея сокровенной природѣ (1). Какъ ни странно такое желаніе, оно весьма естественно у человъка не получившаго строго научнаго образованія, а учившагося всему понемногу и ничего не знающаго основательно, а такихъ всегда много. Чемъ смелее и открытье выступаль матеріализмь, твив сильнье у людей этого сорта, не сочувствовавшихъ ему, но не

<sup>(1)</sup> Слово Божіе всюду и утверждаеть истину духоявленія яменно въ этомъ смысль, какъ особенное действіе Божества съ высовими правственными целями. Даже явленіе демоновъ представляется всегда здёсь какъ попущеніе Божіе, а не какъ чтото остественное.

ногшихъ ничего ему противопоставить, было желаніе войти саминь и поставить матеріалистовь въ непосредственное общение съ міромъ духовнымъ, въ бытіе котораго они върили или, точнъе, старались върить всьми силами своей души. Такимъ образомъ къ адептамъ мистическаго месмеризма, поклонникамъ Юнга Штиллинга, Кернера, Каанье, которымъ были привычны, хотя еще въ очень недостаточной формь, бесьды съ духами, и которые готовы были принять всякую вовую попытку въ этомъ родъ, присоединилась, силою обстоятельствъ, громадная масса людей, жаждавшихъ и искавшихъ непосредственнаго откровенія міра духовнаго, и отъ этого откровенія ожидавшихъ спаселія своихъ лучшихъ и дорогихъ убъжденій, спасонія, накопецъ, человъчества, которому матеріализмъ грозиль такинъ страшнымъ потрясениемъ. Но при этомъ стремленіи, которое коренилось въ недовольствів защитниками религіи и спиритуалистической философіи, естественно возникло сочувствие ко всему, что разрушало эти послъднія, показывало ихъ мнимое безонліе и несостоятельность. Отгого люди этого направленія, стараясь защитить въру въ міръ духовный и въ откровеніе, съ интересомъ следили за противо-христіанскою литературою, склонялись на сторону Ваура, Ренана, ИІтрауса и имъ подобныхъ. Принимая все это во вниманіе, внимательный наблюдатель могь въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ съ въроятностію ожидать взрыва мистических тенденцій, какого-нибудь мистическаго открытія въ западной Европв. Но на этотъ разъ дело устроилось сложнее. Иниціатива движенія, для котораго такъ хорошо была приготовлена ъть Европъ, приадлежала съверной Америкъ.

Въ то время, какъ въ умственной жизни стараго свъта господствовало такое необыкновенное напряжене, когда одна половина мыслящихъ людей съ върою ожидала поднаго торжества матеріалистическихъ учений, гибели всего мистическаго, всякой сниритуалистической философіи и всякой религіи—предъ веогра-

зимою силою факта и оныта, когда другая половина съ полною увъренностію ожидала, напротивъ, окончательнаго уничтоженія матеріализив, прекращенія самой возможности къ явлению подобниго учения на будущее время в ожидала этого токо отъ фактовъ, понимая ихъ въ большинствъ случаевъ ненаучно и грубо,---въ это время, въ новомъ свъть, въ Америкъ произошелъ одинъ изъ тъкъ, такъ называемыхъ, ревивалей, которые тамъ повторяются періодически (і) и окончиваются всогда созданіомъ какой-нибудь религіозной секты, одно изъ техъ движений, которыя періодически охватывають тамъ целые округи, штаты и распространяются но всей странв, не встрвчая, въ силу особаго строя съверо-американской соціальной жизни, нигдъ пренатствія. Это было, впрочемъ, движеніе еще небывалое тамъ, въ которонъ слились всв другія движенія, приняли въ большей или меньшей мара участие всъ секты, общины и даже последовачели новыхъ соціальво-политических доктринъ (сенъ-симонисты, фурьериеты), потому что въ глубинъ его лежала національная имея. — идея обновленія и возрожденія человічества въ Америкъ и чрезъ Америку. — Съверная Америка есть страна полной религозной и философской авархіи. Завоь изть общей религи, изть неціональной церквиз альсь выть общаго характеристического міросозерцанія, коревящагося въ старыхъ предавіяхъ, здёсь нётъ даже науки, которая въ Евроиф составляетъ особое нарство и невидимую силу, дающую санкцю идеямъ частныхъ лицъ. Мысль здесь абсолютно свободна и бевконтрольна. Если что объединяеть всъ секты, всъ неркви американскія, то это мистицизмъ господствуюній въ религіозной жизни. Больнинство американскаго населенія состоить изь пуритань, квакоровь, методиетовъ, сведенборгіанъ и т. п.; огромное участіе, желщинь въ делахъ религи еще боле усиливаетъ это,

<sup>(1)</sup> Диксопъ. Новая Америка.

создавшееся случайно направленіе, и діласть его почти общенаціональнымъ, тымъ болье, что женщины пользуются здёсь большимъ вліяніемъ и давно стремятся къ самостоятельной деятельности въ жизни. Другая общая черта-это глубокое презрыве къ старо-европейскому строю, какъ соціальной, такъ и умственной и особенно религіозной жизни. Питаемое мистическимъ произволомъ, это презрѣніе въ дѣлѣ религіи, незамѣтно переходить, подъ вліяніемъ раціоналистическихъ идей, отъ формы къ содержанию: у многихъ оно превращается въ пренебрежение въ христіанству, какъ религи "рабской" Европы, ко Христу,— "Богу стараго свъта" (1). Въ Америкъ постепенно връеть и овладъваеть умами убъждение, что, отвергнувъ и уничтоживъ обветшалыя формы соціальной жизни стараго свъта, новый свъть долженъ отвергнуть и всъ формы религіозной жизни, что, создавши свое, новос, небывалое государство, Америка должна создать и новую религію. Религіозный раціонализиъ, вытекшій въ Европъ изъ quasi-научныхъ стремленій и сдълавшійся почти изключительнымъ достояніемъ людей болъе или мешъе ученыхъ, переходя въ Америку, получилъ, такимъ образомъ, національную окраску и становился нечувствительно достояніемъ народа, полуобразованной и даже вовсе необразованной массы. Къ этому нужно еще прибавить, что, при отсутствии господствующаго направленія въ наукъ, гониный въ Европъ месмеризмъ, нашелъ въ Америкъ весьма радушный пріемъ, и европейскіе месперисты всвхъ направленій вели здісь безпрепятственную и діятельную пропаганду, вследствие чего сведения о магнитной жидкости, явленіяхъ животнаго магнетизма, сомнамбулизма, ясновиденія и т. п. распространены были адъсь болъе чъмъ въ Европъ по всъмъ слоямъ об-

<sup>(1)</sup> Des tables tournantes, etc. par A. de Gasparin. T. II. Paris. 1854.

щества. Все это отразилось на новомъ движенія, на новомъ ученіи, получившемъ сначала названіе спиритуализма или спиритуалистической философіи, и дало ему его своеобразную, оригинальную форму опытно-мистической, враждебной христіанству доктрины, которая впрочемъ только перешедши въ Европу получила окончательную обработку, построена въ систему и стала спиритизмомъ.

Дъло началось съ весьма незначительнаго и темнаго факта. Не только въ Америкъ, но и въ Европъ, Азіи и во всехъ странахъ существуеть множеотво разсказовъ о таинственномъ безпричинномъ шумъ и движеній мебели въ некоторыхъ домахъ. Въ Россіи, напр., одвали найдется городъ или большое селеніе, въ которомъ не было бы дома, подверженнаго такимъ таинственнымъ явленіямъ. Въ западной Европъ каждый старый замокъ и развалина имбють легенду въ этомъ родъ. Въ Америкъ сказанія о подобныхъ явленіяхъ идуть еще изъ индійскихъ вигвамовъ (1) и весьна распространены. Общее върование народовъ приписываеть ихъ душамъ умершихъ людей, которые почену-либо не находять покоя за гробомъ (а), и поселеніе ихъ въ томъ или другомъ домв часто приписы-. вается колдовству, а иногда просто почитается предвыщаниемъ какого-либо несчастия. Списеръ, первый историкъ спиритскихъ манифестацій (\*), за нимъ нѣмецвій историкъ спиритизна Рехенбергъ (1) и француз-

<sup>(1)</sup> Rechenberg. Die Geheimnisse des Tages. Leipzig. 1853. 24 S.

<sup>(2)</sup> Красновожіе, впрочень, приписывають ихъ особому духу, котораго называють «большой медвідь». lbid.

<sup>(\*)</sup> Spicer. Lights and Sounds. London. 1853.

<sup>(\*)</sup> Полное заглавіе сочиненія его сліждующее: Die Geheimnisse dés Tages. Geschichte und Wesen der klopfender Geister und tanzenden Tische. Ein Blick in das Dunkel der Geisterwelt und das Verborgene Walten uugeachten Naturkräfte.

скій противоспиритскій писатель Де-Мирволь (1) приводять цілый рядъ боліс крупных и замічательных в событій этого рода, записанных исторією съ 1135 года, и основанныхъ на достойныхъ въроятия свидътельствахъ. Де-Мирвиль даже самъ наблюдаль одно изъ этихъ странныхъ явленій, которое случилось въ 1851 году въ дом'в сидевильскаго священиясь (въ департаментъ нижней Сены), и описалъ его со всею нодробностію (3). Сомпъваться въ дъйствительности. по крайней мурф, въкоторыхъ изъ описанныхъ упомянутыми писателями, явленій нівть никакой возможности, хотя обстоятельства, при которыхъ они наблюдаются, и духовное состояніе наблюдателей дізлають большую часть подробностей весьма подозричельными. Въ большей части разскавовъ таинственныя манифестаціи стука и движенія, обличающія присутствіе въ нихъ какой-то разумной и цълесообразно дъйствующей силы, связаны съ определеннымъ местомъ. въ другихъ, напротивъ, съ личностими преимущественно женскаго пода, иногда въ дътскомъ еще возрасть. Одно изъ такихъ происшествій и послужило въ сороковыхъ годахъ неходнымъ пунктомъ движенія въ Америки, породившаго быстро спиритизиъ. Въ нарти 1848 года, въ селени штала Нью-Горкъ, Гайдесвиль (Нуdesville), въ домъ Джона Фоксъ, вечеромъ послышался странный шумъ, который происходель въ спальной комнать семейства: казалось, что тамъ кто-то стучить въ полъ и передвигаетъ мебель. Вывшіе дома жильцы немедленно отправились узнать причину этого шума, обыскали весь домъ и не нашли ничего. Когда они дотрогивались до мебели, то ощущали въ ней дрожа-ніе, по временамъ какъ будто колебался и полъ. На другой вечеръ тоже самое. 21 марта позваны были

<sup>(1)</sup> Question des esprits, ses progres dans la science, etc. Paris, 1855. Des esprits et de leurs manifestations squidiques, etc. Мы имжемъ 4-е надоніе этого сочинеція, 1658.

<sup>(\*)</sup> Des esprits etc. 339-406 pp.

сосван и тоже слашили шумъ. Оказалось при этомъ, что и прежній владелець дома Веккмань еще въ 1846-47 году слышаль стукъ въ дверь, причины котораго не могь открыть, но не придаль этому событю никакого значения. Описанныя явления, или, какъ послъ стали называть, факты подобнаго рода-манифестации продолжались, и воть какъ сама мистриссъ Фоксъ разсказываеть о первоначальномъ ходе ихъ (1). "Въ пятницу вечеромъ, мы решились, говорить она, лечь раньше обыкновеннаго и не обращать внимания на шумъ.... Покой быль намъ необходимъ, потому что, вследство нарушения его въ предшествовавши ночи. я сдълалась почти больною... Но только что в легла, послышался стукъ. Мои дочери (Екатерина и Маргарита), которыя спали въ тойже комнать на другой постели, пытались подражать этому стуку щелканьемъ пальцевъ. И всякій разъ, какъ моя младшая дочь щелкала пальцами нъсколько разъ, следовало точно такое же количество таивственныхъ ударовъ; когда дъвочка переставала щелкать, прекращался на время и таниственный стукъ. Въ одинъ изъ такихъ промежутковь моя старшая дочь сказала, шутя: "сделай то, что я, -- очитай разъ, два, три" в т. д., и при этомъ ударяла одной рукой о другую. Удары, сделанные ою, повторены и навели на нее страхъ. Тогда я сана сказала: "считай до десяти". Последовало десять ударовъ. Посль этого я спросила о числь льть нониь дочерямь. На каждый изъ вопросовъ ответоиъ было количество ударовъ, въ точности соответствующее числу льть. Я спросила за тьмъ: производить ли втоть стукъ живой человень, и если да, пусть ответить онь однимь ударомь. Ответа не последовало, я

<sup>(1)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 35—37 SS, Мы передаемъ во всемъ послѣдующемъ повъствованіи факты въ томъ видь, въ какомъ они разсказываются у опиритскихъ писателей, и относимся къ нимъ совершенно объективно. Критика ихъ будетъ соединена съ критикою всей спиритской системы.

спросила: не духъ-ле онъ, и если да, то пусть отвътить двумя ударами. Едва я произнесла вопросъ, какъ последовало два удара". Подобнымъ же образомъ мистриссъ Фоксъ узнала, что стучащий есть духъ убитаго человъка, что ему 31 годъ, что тъло его зарыто въ этомъ домъ и т. д. Такимъ образомъ открытъ былъ самый простой и первоначальный способъ сообщения сь духами, когда имъ благоугодно будеть заявить свое присутствіе стукомъ. Объяснить то, какимъ образомъ мистриссъ Фоксъ пришла къ мысли, что стучить духъ, весьма легко. Она была суевърна и знала хорошо господствующее мнѣніе о подобныхъ событіяхъ. Въ домъ Фоксъ стало являться много любопытныхъ, людей также суевърныхъ, какъ и Фоксъ, всъ сыщали стукъ и вступали съ духома въ бесъду. При этомъ одному изъ присутствовавшихъ пришла остроумная мысль облегчить сношение съ духомо при помощи алфавита. Духг спрошенъ быль, не станетъ ли онъ во время чтенія алфавита стучать при произнесеніи техъ буквъ, которые составляють его имя. Послъдоваль утвердительный отвёть и изъ сочетанія указанныхъ стуковъ буквъ составилось имя — "Чарльзъ Нейнъ". Впоследстви дух самъ сталъ требовать алфавить и это требование заявляль пятью сильными ударами. Алфавить уже не читали, а просто водили карандашомъ или пальцемъ по письменнымъ или печатнымъ буквамъ: духо стучалъ всякит разъ, какъ указывалась такимъ образомъ нужная ему буква. Въ Гайдесвилъ дальше дело не пошло, потому что этотъ Виелеемъ спиритизма скоро оставлень быль семействомь Фоксь, которое сделало изъ своего открытія спекуляцію и перенесло свою дъятельность въ больше города Союза. Старшая дочь Фоксъ, вдова Фишь-Броунъ жила въ Рочестерв. Познакомившись съ чудесными манифестаціями въ дом'в своихъ родителей, она взяла съ собою сестру Маргариту въ Рочестеръ. Скоро въ домъ Фишь появился таинственный стукъ, слухъ о немъ распространился по городу и возбудилъ всеобщее вниманіе къ манифестаціямъ. Мистриссъ Фишь и миссъ Фоксъ каждый день должны были удовлетворять любопытству большаго числа посетителей, разумеется, ва приличное вознаграждение. Върующихъ въ присутствіе духовь въ таинственныхь звукахь (rappings, knockings) было множество; но немало было сомнъвающихся, и потому одинъ за другихъ избраны были два комитета для точнъйшаго обследованія дела (1). Комитеты эти, впрочемъ, не пришли ни къ какому опредъленному результату и манифестаціи остались таниственнымъ явленіемъ, которое представляло фантазіи легковтрныхъ людей обширное поле дъятельности и богатый матеріалъ. Между тъмъ манифестаціи перешли въ Обернъ, витстт съ Екатериною Фоксъ. которая отправилась туда погостить къ роднымъ; скоро они появились въ самомъ Нью-Іоркъ, куда прибыни Фишь и Маргарита Фоксъ, съ спеціальною палію познакомить публику съ новыми чудесами и извлечь побольше выгоды изъ своего чудеснаго дара призывать духова. Толки объ этихъ чудесахъ давно піли уже въ Нью-Іоркв и путешественницы встрвчены были всеобщимъ вниманіемъ. Какъ и въ Рочестеръ, здъсь минифестаціи подвергнуты были тщательному изслідованію подъ руководствомъ доктора Грисвольда. Между присутствовавшими при опытахъ, если върить Списеру и Рехенбергу, были знаменитый романисть Фениморъ Куперъ, историкъ Джорджъ Банкфортъ, докторъ Гукъ и иногіе другіе извъстные и пользующіеся уваженіемъ люди (1). Здівсь, — на этихъ опытахъ въ первый разъ выступиль на сцену столь, которому суждено играть такую важную роль въ распространени спиритизма. До того времени Фишь и Маргарита Фоксъ просто садились на диванъ и все общество любопытныхъ, сидя и стоя въ разныхъ мъстахъ, въ торжественномъ молчаніи ожидало мистификаціи. Въ домъ

(°) Ibid. 40 S.

<sup>(1)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 39 S.

Фишь она начиналась очень скоро. На этотъ разъ дамы приглашены были въ домъ Грисвольда и духи на новомъ мъстъ заставили себя ждать довольно долго. Собравшиеся ученые мужи, хорошо знакомые съ несмеризмомъ, предложили для ускоренія манифестаніи сомкнуться около стола въ кругъ. Стукъ послышался тотчась же носль этой операціи (1). Съ той поры вошло въ обычай призывать духово посредствомъ составленія замкнутой живой ціпи около стола, молучившей название "магнетическаго круга" или бачтареи. Такой кругъ свачала действоваль только въ присутствін кого-нибудь изъ семейства Фоксъ, какъ привиллегированных посредниковъ между духами и людьми, потому сестры Фоксъ получили наименование "медіумово" и положили начало особому учрежденью, которое можно назвать спиритокою іерархіею. Въ дальоунытахь опытахь столы получили болье дъятельную роль. Они стали двигаться, стучать и, повидимому, духи избрали ихъ спеціальнымъ орудіемъ для сообщевія съ живыми людьми. Въ 1850 году явился новый медіумъ-мистриссъ Бюшнелль (Buschnell), пользовавшаяся прежде того большою изв'ястностью, какъ ясновидящая сомнаибула высокаго сорта. Она давала опыты духостучанія въ Цинцинатти, Рочестерв и Клевеландв и имъла громедный успъхъ (<sup>3</sup>). Въ томъ же году розносся слухъ о самостоятельной особой манифестаціи въ городів штата Конневтикуть, - Страффоряв, въ дояв въкоего мистера Фельнов. Манифестація вдесь связана была съ мальчикомъ одинвадцати леть, котораго дуки будго-бы поднимали на воздухъ, лишали обуви въ тотъ самый моменть, какъ онъ хотълъ надъвать ее, и т. п. Въ домъ невидимыя существа производили странный стукъ, передвигали и влади въ бовпорядочную жассу мебель, посуду и пр. (\*). Вся

<sup>(1)</sup> Ibid. 41 S.

<sup>(1)</sup> Ibid. 50 sqq.

<sup>(3)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 58-65.

многочислениме американскіе сомнамбулы скоро обратились къ духостучанию, дело, такимъ образомъ, мало помалу сделалось общимъ и монополія семейства Фонсовъ прекратилась. Въ 1851 году духи стучащие сдълали важное пріобрътеніе, сильно подилвинее ихъ репутацію и кредить. Присутствію ихъ въ панифестаціяхъ повіриль человікь, извістний своимь умомь, образованностю и пользовавшися всеобщимь уваженіемъ, судья Эдмондсь изъ Массачувета. Потерявъ жену, онъ, какъ видно изъ разсказа Рехенберга, полвергся умственному распройству: сталь слышать голось своей покойной жены и за тыль постепенно савлался ясновидящимъ и медіумомъ (1). При вступлевіи Эдмондса въ спиритскій кругь духи почтили его необычайными феноменами. Посредникомъ между испытателями и духами-медіумомъ въданномъ случав быль нъкто мистеръ Гордонъ, имъвши способность произвольно погружаться въ магнитный сонъ. Послъ стука, движенія небели, выбиванія такта подъ звуки піано и тому подобныхъ, сдълавшихся уже обычными у спиритовь, манифестацій, въ заль потушень быль огонь и присутствующіе увидели особаго рода световыя явленія. Явленія эти представлялись "то въ видв блуждающихъ огоньковъ, то въ формъ свътящихся облаковъ, которыя находились въ постоянномъ движения, то въ виде звездъ, кристалловъ драгоценныхъ камней" (1). Присутствовавше были увърены, что это не что иное, какъ духи. Свътовое явление продолжалось часа три и произвело на Эрмондса сильное впечатлъніе. Посят этого большой столь началь качаться въ разныя сторовы, поднялся на воздухъ и наконецъ опроканулся. Когда его поставили на место, пришель въ движение стуль, который прошель галономъ по всей. валь и потомъ скокойно сталь на свое прежнее мъсто. Въ соседней комнате между темъ была приго-

<sup>(1)</sup> Ibid. 66 S.

<sup>(2)</sup> lbid. 70 S.

товлена коллекція музыкальныхъ инструментовъ, скрипокъ, віолончелей и т. п. Въ эту комнату повели Эдмондса и одна изъ скрипокъ тогчасъ же начала играть сана собою, сопровождаемая выстукиваніемъ такта; за тыть заиграли всь инструменты заразъ. Въ тоже время поднялся на воздухъ звонокъ, лежавшій на полкъ, позвониль надъ ухонь каждаго изъ присутствовавшихъ, отправился потомъ въ смежную комнату, гдв и упалъ съ шумомъ на полъ. За нимъ поднялся другой колокольчикъ и сделалъ тоже самое; наконецъ, пришла въ движение головная щетка, сошла съ полки, побывала въ рукахъ каждаго, некоторымъ поправила дажо волосы и за тъмъ спокойно легла на прежнее свое мъсто. Эдиондсъ быль вполнъ убъжденъ въ присутствій духовь; но для большей прочности этого уб'ьжденія одинъ изъ духово вынуль у него изъ кармана платокъ, завязалъ на немъ нъсколько узловъ и опять положиль на мъсто ('). Еще болье чудесь начали производить духи въ присутствии знаменитаго, извъстнаго русской читающей публикъ, Даніила Юма, выступившаго въ 1852 году. Они производили оглушительный стукъ, двигали массивныя тъла, давали присутствовавшимъ ва сеансахъ ощупывать свои руки, поднимали самого медіума на воздухъ и д. п. (\*). Юмъ въ это время погружался въ магнитный сонъ и самъ дълался по убъжденію спиритовъ орудіемъ духа, который водиль его рукою, говориль его языкомъ. Необыкновенная сила манифестацій въ присутствіи Юма сдълала его первымъ изъ медіумовъ, которыхъ расплодилось около этого времени въ Америкъ множество. Духи стучали, двигали мебель и некоторые домашие приборы, музицировали, поднимали людей на воздухъ и т. п. во всехъ концахъ и уголкахъ съверо-американскихъ штатовъ. Въ каждомъ городкъ были магне-

<sup>(1)</sup> De-Mirville. Des esprits. 515 p. Rechenberg. Die Geheimnisse des Tages. 70-71 SS.

<sup>(2)</sup> Ibid. 74-77.

тические круги, въ каждонъ было несколько медічновъ, иногда очень иного. Въ Филадельфіи, напр., насчитывалось до 300 медіумовъ, на всей территоріи штатовъ было ихъ уже около 30,000 (1). Волье искусные между ними, какъ Юмъ, путешествовали изъ города въ городъ и собирали обильное количество долларовъ, другіе имъли постоянное мъсто жительства, печатали свои адресы и часы сеансовь въ газетахъ, наряду съ торговыми и другими объявленіями, нъкоторые имъли даже вывъски (3). Среди этой суматохи и общаго увлеченія, никто не обратиль вниманія на донось нікоей мистриссъ Кульверъ, которая была помощницею Екатерины Фоксъ, знала ея севреты и обличала ее въ фокусничествъ и обманъ (\*); никто не обратилъ вниманія на явное шарлатанство и обманъ многихъ медіумовъ. Магнетическіе кружки, разсіянные по всімь городамь свверо-американскихъ штатовъ, получили мало помалу правильную организацію: члены ихъ собирались регулярно въ назначенные дни, производили опыты, составляли протоколы и извѣщали о всѣхъ своихъ дъйствіяхъ центральное учрежденіе подобнаго рода въ Нью-Іоркъ, которое имъло свой спеціальный журналь Spiritual Telegraph (1).

Преобладающею чертою всего движенія быль сначала интересь къ самому чудесному факту, любопытство: медіумы производили стукъ, движеніе мебели и пр. и духами давались обыкновенно самые пустые вопросы. Огранизовавшись, оно приняло весьма серьенное направленіе. На первый планъ выступило стремленіе познать міръ духовный новымъ способомъ и сдёлать изъ этого знанія практическое приложеніе. Медічмовъ стучащихъ замѣнили пищущіе, говорящіе и уже

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(2)</sup> De Mirville. Des esprits etc.

<sup>(</sup>s) Geheimnisse des Toges. 46-48 SS.

<sup>(\*)</sup> Kpont этого журнала издавались спиритуалистами: The journal of man и The Shekinan.

въ 1850 году между "спиритуалистами" Америки, какъ называли спачала себя члены магнетическихъ спиритскихъ кружковъ, распространилось важное извъстіе. Въ Нью-Горкъ, въ домъ инстера Партриджа, ревноотваго спиритуалиста, сильный медіумъ Эдуардъ Фоулерь (Fowler) будтобы получиль оть духовь приказаніе, положить на ночь листь бумаги и ждать рукописанія духово. На другой день листь оказался действительно покрытымъ 43 подписями духова подъ пустымъ, впрочемъ, афоризмомъ (1). Подобнаго рода питемнье духами повторилось насколько разъ, и въ одиначат нихъ на листъ оказался написаннымъ поеврейтеки 13 стихъ XII главы книги пророка Даніила (1). Сиусти и всколько времени посредствомъ алфавита духъ сообщиль следующее: "мы имвемь намерение сообщить вамъ ученіе, которое вы должны запечатлеть въ па--мяти". Вследь за темь духъ изрекъ, неизвестно для чего, поиспански: debemos amar todo el mundo, aun nuestros enemigos, т. е. "должно любить всехъ, даже вржговъ своихъ". Черезъ въсколько дней послъдовало новое сообщение. Духъ, назвавший себя Веніаминомъ Франклиновъ, изрекъ при посредствъ алфавита слъдующее: "друзья мои! съ радостію сообщаю вамъ, что проэкть, съ нъкотораго времени занимавшій наше вни--маніе, отчасти приведень въ исполненіе". Оказалось изь дальныйшихь объяснений, что духь намекаль на упомянутое еврейское писаніе. Тогда быль задань во-просъ: "не избрали ли духи еврейское писаніе для того, чтобы возвъстить новую спиритуалистическую 

<sup>(</sup>¹) Факсимиле этого писанія напечатано было въ 9 № Spiritual Telegraph. 1851.

<sup>(3)</sup> Ты же нду и почнвай: гыс бо дне суть и часы во исполнение скончания и почнении и возотанении въ жеребій твой въ скончание диви.

<sup>(\*)</sup> Geheimuisse des Tages. 7,9-83.

деть, откуда шли эти вопросы. Сведенбергь, какъ навъство, предсказывалъ всеобщее распростравение его учения и начало новой религизной эры съ 1852 геда (1). Это очень хорошо знали многочисленные последователи его въ Америке, которые отнеслись къ спиритскимъ манифестаціямъ восьма сочувотвенно (1), Многочисленные месмеристы мистического направления. которое особенно усилилось съ явленіемъ въ 1848 году произведеній Каанье на англійскомъ языкъ, тоже ждали въ скоромъ времени переворота въ умственной. религіозной и соціальной жизни человічногва. Національная гордость и упомянутое pium desiderium американцевъ-обновить человъчество, усиливали это ожиданіе и украпляли вару въ его исполнимость, и дужи черезъ медіумовъ, на всехъ діалектахъ, начали повторять и развивать мысль о начал'в новой эпохи въживни человъчества. При сильномъ распространении инвнія, что духи обладають тонкимь теломь электрической природы, мысль о возможности сообщенія съ ними не представляла ничего страннаго и невозможнаго. особенно въ виду быстраго распространения электрическихъ телеграфовъ, сократившихъ громадиыя разстоянія. Отчего бы не устроить телеграфъ между небомъ и землею, міромъ духовнымъ и міромъ человічаскимъ? думали многіе, и естественно въ таинственномъ стукъ, распространившемся повсюду, увидъли телеграммы изъ высшихъ сферъ бытія. Такое возарвніе выразилось въ названия перваго сивритокаго журпала американскаго-телеграфомз (Spiritual telegraph) и въ томъ, что патрономъ американскихъ спиритовъ одълался Франклинъ, связавши небесное и земное элек-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ibid. 189.

<sup>(2)</sup> Проповъдникъ сведенборгскаго общества, взярстваго подъ имененъ New Jerusalem society, Стюартъ говоридъ длиния слово, въ ноторомъ словами и одитами срещ. Именей логавъзвалъ возножность манифестацій или матеріальныхъ обваруменій духовъ. Geheimnisse des Tages. 88—99.

тричество, низведшій молнію съ неба на землю. Все это казалось темъ более простымъ и естественнымъ, что около того времени въ новой формъ возродилось ученіе о тончайшей жидкости, въ которой какъ-бы плаваетъ вся вселенная и которая служить связующимъ началомъ и общею невидимою средою всего сущаго. Жидкость эта указана ученымъ Рехенбахомъ и названа *одома* (od). Теорія Рехенбаха изложена имъ сначала въ ученомъ сочинении Untersuchungen über die Dynamiden des Magnetismus etc. и возбудила всеэбщее вниманіе, особенно въ Америкъ, когда явилось популярное изложение ея въ одо-магнитическихъ письмахъ (1) тогоже автора. Скоро появилось и объясненіе устройства таинственнаго телеграфа между обитателями земли и невидимыми обитателями высшихъ небесныхъ сферъ, и оказалось, что его устроилъ именно лухъ покойнаго Франклина. Въ 1851 году Андрю Ажексонь Дэвись, известный въ Америке ясновидятій, еще въ 1847 году возв'єстившій начало возрожденія человічества въ сочиненіи своемъ-The principles of nature, издаль новую книгу-"Философія духовныхъ свошеній или объясненіе новыхъ таинственныхъ явленій" (1). Между другими диковинками и сумасбродными нельпостями здесь, между прочимъ, повествуется, что авторъ 15 января 1851 года вступиль въ непосредственное общение съ духомъ Франклина, который объясниль, что иниціатина всехъ новейшихъ откровеній міра духовнаго принадлежить ему — Франклину, что онъ открылъ после своей смерти "способъ электрическихъ сообщеній (la metode electrique de thelegraphes) между обитателями второй сферы и обитателями земли". "Изследуя, говорить Франклинъ,

<sup>(1)</sup> Учение объ од в приведено въ систему, въ большомъ и произведении Рехенбаха Der sensitive Mensch und sein Verhalten zum Erde etc. 1854.

<sup>(2)</sup> Cahagnet. Encyclopedie magnetique spiritualiste. T. I. 1854—1855. 21 p.

иногочисленныя манифестаціи духовь у различныхъ секть и націй земныхъ, я зам'єтиль, что духи, по временамъ, вступая въ общение съ людьми, досель не повимали способа и средства этого сообщенія". Духъ Франклина, по привычкъ къ ученымъ изслъдованіямъ, усердно занялся этимъ вопросомъ и нашелъ, что туть дъйствуетъ электричество или паноея (panthee), какъ онъ выражается. "Я созерцаль, говорить онъ, могучее дъйствіе этого элемента въ великой нервной системъ природы, наблюдаль его переходь съ одного созвъздія на другое, съ одной планеты на другую, сообщение обитателей высшихъ круговъ съ самыми отдаленными нірани". Другіе высокоразвитые духи давно делали водобныя же наблюденія, но у нихъ не родилось мысли приложить силы паноеи къ установлению постоянныхъ сношеній съ обитателями земли. "Зная, что эти последніе, вследствіе развитія знаній вообще и въ частности внанія электричества, приготовлены достаточно къ устройству такого сообщенія, я, продолжаетъ духъ Франклина, предложилъ своимъ собратіямъ эту идею".... Онъ объяснилъ имъ, что на землъ давно существуеть мысль о возможности сообщеній съ другими мірами, что особенно подробно она развита Фенелоновъ и Чэмингомъ, что если произвести какіялибо необычныя явленія, люди непремінно обратять вниманю, займутся ихъ изследованиемъ и, съ своей стороны, примуть участіе въ устройства небеснаго телеграфа. Съ особеннымъ сочувствиемъ къ дълу отнеслись духи нъмецкие и подъ руководствомъ Франклина начали производить опыты. Составивъ посредствомъ напряженія воли къ одной ціли сильную баттарею, они провзвели стукъ въ домъ одного ученаго господина; но это ни къ чему не повело. Послъ многихъ другихъ неудачныхъ попытокъ, духи, наконецъ, направились въ окрестности Оберна и Рочестера и обрадованы были полнымъ успъхомъ. Въ заключение этого курьевнаго сообщенія Франклинъ жалуется на то, что медіумы часто искажають мысли духовь, но что множество ду-

ховъ теперь на всёхъ нунктехъ земли съ энтунавиемъ стараются усовершенствовать способы своихъ спошеній съ людьми (1). Съ своей стороны Дэвисъ предлагаеть средство облегчить для духовь ихъ дело. средство это составляють магнитическіе цени или круги вания положительных и отрицательных элементовъ (мужчинъ и женіпинъ, сенситивовъ и нессепситивовъ). Чемъ больше и лучше составленъ будетъ кругъ, темъ сильные могуть быть действія духовь. Чемь между членами его будеть больше въры, взаниной любви и согласія, тъмъ точнье, чище будуть полученныя сообщенія (1). Вредни Дэвиса были приняты съ восторгомъ спиритскими кружками и подтверждены были въ существенныхъ чертахъ вліятельнайшимъ изъ спиритовъ Эдмондсомъ, который въ одномъ изъ нумеровъ журнала Shekinah 1852 года, разсказавши, какъ онъ ви-дълъ Пенна, Ньютона, Сведенборга, утверждаетъ, что Франклинъ училъ его употреблению ода (пановя Дэвиса) in making spiritual manifestations (въ произведеніи духовныхъ манифестацій) и что онъ видівль и слышаль, какъ множество духовъ восхваляли Франклива за его остроумное взобрътеніе, открывшее новую эру въ жизни эемнаго человъчества (\*). Такинъ образомъ американскіе спиритуалисты весьма рано прониклись увъренностію, что они представители новаго періола въ развитіи челов'вчества, органы новаго откровенія. Эта увъренность ихъ выразилась, нежду прочимъ, въ поданномъ около того времени адрест въ законодательное собраніе штатовь, въ которомь, въ самой умеренной форме, поставлялось на видь, что спиритскія манифестаціи и несомпънно - таинственныя силы дъйствующія въ нихъ въ высшей степени важны для интересовъ человъческого рода и "могутъ по-

<sup>(1)</sup> Cahagnet. Encyclopedie magnetique spiritualiste. T. 1. 189-95. 47-58 pp.

<sup>(2)</sup> Cahagnet. Encyclopedie. T. I. 21-30 pp.

<sup>(</sup>s) Ibid. 114—117 pp.

вести къ измътовію условій нашего бытія, къ измѣневио религи, философіи нашего времени и даже сопіальнаго строя". Въ сущности этоть адресь быль просьбою дать санкцію спиритизму и положить его въ основу американской религи (1). Адресъ подписанъ 14,000 гражданъ изъ числа самыхъ умъренныхъ спиритовъ, а за ними была огромная масса слъпыхъ и фанатических в врующих в, которые не дожидались ви изследованій, ни решеній конгресса и были уверены. что они принадлежать къ обновленному человъчеству. Они собирали витинги, говорили проповъди, планировали новое устройство церкви и государства, новый культь и т. п. Въ 1852 году было общее собраніе представителей этихъ увлеченныхъ въ Клевеландъ, объявлена новая религія — "религія духовъ" и организована всемірная пропаганда этой религіи, въ которой объщались принять участіе сами духи (3).

Но, хотя религія духовь и была объявлена существующею и уничтожающею всъ другія религіи, содержаніе ея было еще чрезвычайно неопредъленно, шатко, безсвязно. Оно на скорую руку кое-какъ сплочено изъ бестать съ духами въ родъ следующихъ.-. Имветь ли человъкъ сознательное бытіе прежде своего рожденія на земль"? "Душа существуєть, но въ безсознательномъ состоянии". - "Существують ли духи, нивющіе дурное и злонам вренное вліяніе на дъйствія и жизнь человъка"? "Да, во не потому, что они желаютъ дълеть эло, но вследствие невежества и болье грубой своей организаціи". -- "Существують ли такія оставившія землю души людей, которыя не совершенствуются н не облагораживаются "? "Нать; но у многихъ усовершенствовавае совершается медленно, потому что ихъ первоначальная организація принадлежить къ разряду

<sup>(1)</sup> Figuer. Histoire du merveilleux dans les temps modernes. T. IV. Адресь этотъ почти пеликомъ приведемъ въ Христівисмомъ чтенія. Моль. 1866; «Спириты и смиритизит».

<sup>(3)</sup> Figuer. Histoire du merveilleux etc. T. IV.

очень грубыхъ". -- "Существують ли духа, находящеся въ состояни страдания и мучения, такъ что самое бытіе для нихъ бремя"? "Бевъ сомнънія есть такіе, ком испытывають правственныя мученія отъ сознанія, что они не воспользовались даннымъ имъ на землъ случаемъ къ усовершенствованію". -- "Есть ли духи, не имъющіе никакой надежды когда-либо достигнуть блаженнаго состоянія"? "Нѣтъ. И хотя многіе мучатся очень долго, но въ концъ концовъ всъ будутъ блаженными". -- "Находятся ли души умершихъ людей въ болве непосредственномъ отношения въ Божеству, чемъ мы"? "Отшедшія души созердають все яснье и опредъленнъе, по мъръ того, какъ совершенствуются".-"Есть ли въ этомъ состоянии духи не върующие въ Вота"? "Не отрицая бытія Бога, многіе не понимають Его".— "Значить Божество невидимо и въ этой обла». сти"? "Богъ всегда невидимъ. Мы воспринимаемъ отъ Него впечатленія, но не видимъ Его". - "Наша новая способность вступать въ сношение съ міромъ духовнымъ не есть ли следствіе измененія и облагорожевія челов'т че слітлалось благородніве и боліве способнымь къ воспріятію впечатлівній изъміра духовнаго, чімъ прежде".--"Имъють ли духи какой - либо опредъленный видь"? Разумъется. Ихъ личность никогда не исчезаетъ. Они суть тонкія воздушныя существа, могуть двигаться. но собственному произволу и получать другь оть друга впечатленія посредствомъ волнъ воздуха, подобно тому, какъ передается и совершается звукъ" (1). Вотъ почти и все Credo американскихъ спиритовъ описыва» емаго времени, если прибавить сюда еще вышеизложенную теорію новаго откровенія. И въ послідующее

<sup>(1)</sup> Geheimuisse des Tages. 187—189. Разговоръ этотъ въ свое время нацечатанъ былъ во воёхъ американскихъ журналяхъ и газетихъ м цёликомъ приводится у Канвье Encyclopedie. Т. I 174—176 pp.

время здёсь не выработалось цёльной, опредёленной и стройно сформированной системы ученія. Мало того, "спиритуалистическая философія" и "религія духовъ", очевидно затьсь не пошла далье того, что уже выработано было европейскими месмеристами-мистиками: она не сдълалась спиритизмомъ въ собственномъ смысль, доктриною не тождественною въ сущности съ ученісить Юнга Штиллинга, Кернера, Каанье, а дальнъйшинъ шагонъ въ развитии этого ученія, новымъ, особымъ фазисомъ инстическаго месмеризна. Одна только. глубоко-знаменательная и притомъ чисто національная черта отличаетъ весьма ръзко американское новое откровеніе отъ европейскаго, -- это до послідней крайности доведенный деизиъ, абсолютная независимость человъка оть Божества въ дълъ спасенія. Американскій гражданинъ (Франклинъ) своимъ трудомъ и усиліями по смерти своей, безъ всякаго внушения и помощи свыше, даеть своимъ согражданамъ земнымъ новое откровение. Развивши до последней степени принципъ самопомощи (selfhelp) въ достижении счастья на земль, американецъ отвергаетъ всякую постороняюю помощь и въ дълъ достижения въчнаго блаженства. Черта эта совершенно сгладилась въ Европв, но и въ Америкъ она тоже не выяснилась надлежащимъ образомъ и не получила широкаго развитія. Въ силу общаго направжения жизни, американцы вообще очень мало заботятся о теоріи и всюду прежде всего беруть практичеекую сторону. И въ спиритизмв — главное для нихъ было учене о новой эры и вытекиющая отсюда необходимость перестроить заново всю жизнь. Такъ главные авятели спиритизма въ Америкъ-женщины прежде всего нашли въ новомъ учении подтверждение еще прежде явившейся тамъ теоріи, что женщина выше мужчины по своей организаціи, что она самою природою придназначена къ непосредственному общенио съ высшимъ міромъ, предназначена къ священству в должна имъть потому не только одинаковыя съ мужчиною права, но даже больше и т. п. (1). Все это подтверждалось теперь въ глазахъ жевщинъ тъмъ, что открытіе новой спиритуалистической эры принадлежитъ именно женщинамъ (Фоксъ), что между ними несравненно болье медіумовь, чыть между мужчиными, что и между мужчинами медіумы обладають женоводобною, въжною и нервною организацием и т. д. Мужчины начали мечтать о преобразовании всего отрол общественной жизни и съ самаго начала движенія у спиритовъ выработались уже очень опредъленныя политическо-соціальныя стремленія. Они требовали: даровой раздачи земли всякому, кто ея не имъетъ, требовали уничтоженія избирательнаго ценза, уничтоженія смертной казни, утвержденія полной свободы торговли и т. п. (\*). Довольствуясь, на своихъ митингахъ, самою пустою и часто нельпою болтовнею о мірь духовномъ, американские спириты съ энергиею и умъньемъ улучшали организацію своего общества, или церкви, и выработывали идеаль соціальной жизни. И между тымь, какь европейскіе спириты склеивають ивь равнообразнъйшихъ лоскутковъ систематическое ностроеніе своего ученія, стараются примирать его со всвии религіями, философіями, полемизирують съ своими противниками, дробятся на секты, американскіе спириты созидають изъ собя могучую политическую силу, и открыто стремятся въ уничтожению всего установившагося порядка и строя жизни (\*),

Въ Европу спиритизмъ пришелъ въ самомъ, такъсказатъ, сыромъ и необработанномъ видъ и распространился съ такою же быстротою, какъ и въ Америкъ, въ формъ сначала духостучанія и столоверчекія. Въ 1852 году, въроятно, по назначенію американскаго

<sup>(&#</sup>x27;) Диксонъ. Новая Америка. С. Петербургъ. 1869. XIX. В самой ръзкой формъ это возаръніе высказано извъстною Эли-

<sup>. (3)</sup> Cahagnet. Encyclopedie. T. I. 110-114 pp.

<sup>(°)</sup> Диксонъ. Новая Америка. XV гл.

спиритскаго общества, явился въ Лондонъ медіунъ ородной силы, мистриссъ Гэйденъ (Hayden), которая оноро нашла адептовъ въ высшихъ аристократическихъ нружкахъ столицы Англіи. Вольдъ ва нею появилось нъсколько новыхъ медіумовъ въ Ирландіи и скоро ихъ развелось иножество въ соединенномъ королевствъ. О впечативній, которое произвели здісь манифестаців, можно судить по отзыву одного корреспондента, извінетивинато въ первый разъ публику "о фокусахъ" изстриссь Гойдень. "Дело это, говорить онь, имееть въ себъ нъчто глубоко поразительное и интересное даже для невърующаго. При полномъ, здравомъ соврещенномъ сознаніи, что все совершается очень естественно, и что мы повволяемъ себя дурачить за наличныя деньги, кажется, что стоишь непосредственно у вороть загробнаго міра. Тишина въ комнать, незримый стукъ, итста котораго никогда нельзя съ точностію определить, верность ответовь на предлагаемые вонросы, которые каждый береть изъ своей собственной индввидуальной, никому неизвестной живни, и которыя не произносятся даже вслухъ, самодвигательная сила мебели, -- все это вивств производить такое глубокое. тапиственное и романтическое впечатление, какого не въ состоянии произвести никакое новъйшее искусотво" (1). Въ 1853 году явился медіумъ и манифестаціи на континентв Европы, прежде всего въ Бременв. Сестра одного нью-іоркскаго кунца, родомъ бременца, привозля это искусство изъ Америки и сначала показывала своимъ роднымъ, приводя посредствомъ положенія руки въ движеніе столикъ. Такъ какъ американское столоверчение и стучание духовъ извёстно было вдесь только по слухамъ и возбуждало сильный интересъ, то знакомые новаго медіума попросили произвести опыть въ болъе широкихъ размърахъ, и подъ ея руководствомъ въ домъ доктора Андрэ былъ приведенъ въ движение массивный столъ. Немедленно объ

<sup>(1)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 143-145 S.

этомъ явилось извъстіе въ Ausburger algemeine Zeitung, которое заключалось предсказаніемъ, что этотъ фокусъ быстро распространится, что "здъсь есть матеріаль и для серьезнаго и для шутки, для факультетовъ, летучихъ листковъ и Кладдерадача" (1). Дъйствительно въ томъ же году въ одинъ вечеръ сидълъ за столомъ, составивъ цъпь и ожидая манифестацій, цълый юридическій факультеть въ Гейдельбергь и скоре тоже самое производилось повсюду. Эпидемія столоверченія, говорить Рехевбергь, провеслась быстро по всей Германіи: только и річи было всюду, что объ немъ, и на всъхъ вечернихъ собраніяхъ оно играло главную роль. Всв газеты и ивстные листки наполвены были извъстілми объ удачныхъ и неудачныхъ, произведенных въ разнообразнайших формахъ, опытакъ столоверченія.... Скоро пришли къ иысли, что можно двигать этимъ способомъ не одни столы" (1). Начали производиться опыты надъ посудою, коробками, шляпами, фоліантами и все это двигалось подъ вліяніемъ невидимой, таинственной силы. Какъ и въ Америкъ, здъсь нашлось много скептиковъ; но весьма многіе серьезно задумались и "увидъли въ манифестаціяхь пачало, какъ выражается Рехенбергь, и грубрый абрись новаго великаго ученія и откровенія (1). Это были описанные выше, безсильные враги матеріализма, недовольные научною умеренностию ученыхъ философовъ-спиритуалистовъ, тѣ люди, которые, но выраженю одного изъ нихъ "глубоко въровали въбы-. тіе по смерти, но отдали бы міръ ва то, чтобы знать это" (4). У представителей мистическаго месмеризма уже готово было объяснение дъйствия духа на твло и они отнеслись къ новымъ манифестаціямъ сочувственно; но хотели сохранить въ тоже время самостоятель-

<sup>(1)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 204.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 203-205.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 204.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 192.

ность и превосходство надъ американскими сосили собратіями, теорія которыхъ, впрочемъ, не была имъ извъстна въ подробности. Оракулъ ихъ Густинусъ Кернеръ въ Ausburger Zeitung напочаталь очень двусмысленное объяснение, въ которомъ говорилось, что "уже въ давно изданномъ имъ сочинении die Seherin von Prevorst и въ другихъ находится доказательство того, что онъ прежде частію самъ наблюдаль эти и имъ подобныя явленія, частію приводиль въ своихъ сочине-. ніяхъ наблюденія другихъ,... что, несмотря на пріобратенную имъ репутацію человака легковарнаго, онъ не раздаляеть вары американскихъ спиритуалистовъ въ духовъ, которые, по ихъ вызову, за плату, обнаруживають себя въ разговоръ посредствомъ стука (in der Sprache des Klopfens) и феномены столоверченія никакъ не считаеть ихъ двломъ". Онъ двйствительно: объясняеть эти феномены дъйствіемъ нервно-електрическихъ токовъ невъсомой матеріи, которою по его теоріи облекается духъ. "Но да будетъ мнв позволено, говорить онь въ концъ концовъ, прибавить къ этому, что, съ другой стороны, эта невысомая матерія, особенно невъсомъйшая изъ нихъ (одъ), служить посредникомъ между нашимъ и другимъ міромъ" ('). Очевидно Кернеръ ничего не имълъ противъ обваружения дужа посредствомъ стука; ему не нравился только меркальтильный характеръ медіумовъ и онъ не видвлъ еще пока выгодъ для своей собственной теоріи въ новомъ способъ духосообщения. Спиритизиъ такимъ образомъ и въ Германіи, какъ въ Англіи, не только не пошель далве американского и не выработаль изъ себя опредъленной и точной доктрины, но остановижно св на накоторое время на самой первой и грубой своей формъ. Причина этого заключается въстоиъ, что въ Германіи протестантизиъ пустиль слишкомь глубокіе корни и сдълался національною религіею. Все

<sup>(1)</sup> Die Geheimnisse des Tages. 205—210.

сколько-нибудь напоминающее католицизмъ и средневъковое суевъріе нестерпимо для истаго нънца-протестанта. Спиритизмъ, между тъмъ, косвенно возстановляль чистилище, чудеса и относился на первыхъ порахъ очень сочувственно къ католицизму. Только, когда выяснился его радикализмъ по отношению не только къ католичеству, но и къ христіанству, онъ нашель много сочувствующихъ въ Германіи. А это выяснилось только во Франціи. Во Франціи спиритизмъ явилоя въ 1853 году. Извъстія о les spiritualistes d'Ameгідне являются правда еще въ 1851 году во франпузскихъ журналахъ (¹), но проходять незамъченными и только тогда, когда Tischrucken, Klopfen и Klopfgeister взволновали всю Герианію, отозвалась и Франція. Въ Апръль ивсяць 1853 года, пишеть Де-Мирвиль, великая и на этоть разъ таинственная армія перешла за Рейнъ, и во всъхъ большихъ городахъ Франціи-Страсбурга, Марсели, Бордо, Тулузь и пр., разразилась, какь ружейный залпь, эпидемія круженія (l'epidemie tournante) и, чтобы върнъе овладъть умами людей, напала сначала на коробки, столы, шляпы, тарелки и т. п. Особенно въ Парижъ всв повторяли епыты, сдълали изъ нихъ вечернюю забаву (le passe temps), водили и сажали въ кругъ своихъ детей и нр. "(1). Эта забава стала здесь известною подъ имеnews tables tournants, tables dansants, tables parlants. tables divinatrices и т. п. Върующіе навывали все это le spiritualisme americaine, les esprits frappers. A stiрующихь здёсь нашлось безчисленное множество, болью явив въ какой-либо странь стараго свыта. Здвов новъйний матеріализмъ сделаль громадный успекъ во вовкъ слонкъ общества; здёсь менёе всего было оредствъ бороться съ винъ, при отсутстви серьезнаго научнаго образованія, научными нутемь. Вследствіе

(\*) Ibid.

<sup>(1)</sup> De-Mirville. Des esprits.

этого здёсь множество людей схватились за вертящівся и говорящіе столы, какъ за очевидное доказательство несостоятельности матеріализма. Далве, здвсь саный матеріализмъ, дойдя до крайности, примель къ мистицизму, къ особому сорту пантензма и обожанію человъка въ сен-симонизмъ, въ позитивной религи (') и т. п., и тенденція преобразовать міръ, дать ему новую, совершеннъйшую религию была на высшей отепени развитія. Здісь, наконець, давно уже мистикамимесмеристами объявлено было, какъ мы видели, начало новой религіозной эры, положено было начало новаго культа, организована пропаганда и пр. Легко понять потому, что американскій спиритуализмъ здісь достигъ своего апогея и французы исполнили по отношенію къ нему свое обычное діло. Они облекли въ стройную, простую, для всвхъ понятную форму туманныя иден въмдевъ, зръвшія съ самаго явленія месмеризма въ Германіи; они смягчили, облагородили, приноровили къ разнообразнъйшимъ вкусамъ крутое реформаторство американскихъ "спиритуалистовъ". Самая оппозиція, какую встретиль здесь спиритизмъ, послужила ему въ пользу. Многочисленные месмеристы раціоналистического направленія, см'явшівся надъ ученіемъ о духахъ, поставили въ рядъ трудовъ выше всякаго сомнънія факть движенія столовь (\*). Ультрамонтаны всьми силами старались доказать присутствие здёсь духовъ, хотя, по ихъ мненю, это были демоны. И католическіе

<sup>(1)</sup> Замѣчательно, что основатель этой странной релягіи Огюсть Конть возвѣстиль ся начало именно въ 1852 г.: aujourd'-hui que les notions des hommes deviennent, говорить онь, реsitivistes, la religion devient positiviste aussi. La phicosophie positive. Revue № 5. Mars—Avril. 1870.

<sup>(2)</sup> Be takone hanpaszeniu hanucusei manp. comment l'esprit vient aux tables. Paris 1854; Manuel elementaire de l'aspirant magnetiseur, par Gentil. Paris 1853; De tables tournantes, du surnaturel en general et des esprits, par le C-ta Agenor de Gasparin. Paris 1853. u Ap.

-

-писатели немало способствовали на первыхъ порахъ усилевію и распространенію спиритизма. Во главѣ ихъ
стоятъ Де-Муссо (des Mousseaux) (') и Де-Мирвиль, къ
трудамъ которыхъ весьма сочувствевно отнеслись многіе богословы и епископы католическіе ('). Они думали
найти въ этомъ и опроверженіе матеріализма и ослабленіе самаго спиритизма, не замѣчая, что въ послѣднемъ
случаѣ ихъ орудіе обоюдуюстрое, что, допустивши присутствіе демоновъ на спиритскихъ сеансахъ, они должны допустить возможность и присутствія тутъ душъ
умершихъ людей, а въ нѣкоторыхъ случаяхъ даже присутствіе душъ людей святыхъ ('). Такъ, напр., редакторъ
журнала, въ которомъ печаталъ свои статьи о спири-

<sup>(</sup>¹) Сочиненія ero: La magie au dix-neuvieme siecle; Les mediateurs et les moyens de la magie.

<sup>. (\*)</sup> Извъстный французскій богословъ Вентура въ писывъ из де-Мирвилю называетъ столоверченіе — un des plus grands evenements de notre siecle. Il en sort, объясняетъ онъ, la justification de l'evangile et de la foi. По свидътельству редактора Civilta catolica de-Сюрси, самъ папа вполнъ сочувствовалъ иде-ямъ де-Мирвиля и де-Муссо. De Mirville. Des esprits etc. 311 pp.

<sup>(3)</sup> Католические священники занимались неръдко столоверченіемъ, именно съ цілію доказать присутствіе туть дыявола. духи, такъ хитрящіе съ спиритами, были передъ ультрамонтанами вообще очень откровенны. Де-Муссо приводить такія бесіды .co столонъ. — «Кто ты»? — «Діаволь», отвічаеть столь. — «Какой»?—«Астаротъ».—«Есть у тебя рога»?— «Есть»—Сколько»?— «Два». — «Есть у тебя хвость»? — «Нътъ».... — «Ты искусилъ первую жену»? допрашивають на другомъ сеансъ. — «Да», отвъчаетъ столъ. — «Ты самъ или кто-нибудь изъ твоикъ собратій»? — «Я сонъ». — «И въ видъ зива»? — «Да». — «Былъ ты въ числъ бъсовъ, посланныхъ въ свиное стадо»? - «Да», - «Привнаеть ли ты действительнымъ присутствіе тела Христова въ евхаристів»?-«Признаю». — «Привнаешь ли чистилище»? — «Привнаю». Одинъ наъ подобныхъ экспериментаторовъ, думая пошутить съ демовомъ, набросалъ отвратительное изображение его и сказалъ: «вотъ твой портретъ». - Дьяволъ написалъ въ отвътъ: ся очень красивъ» (je sui bien joli). A. Gasparin. Tables tournnats. T. II, 479. 483, 501 pp.

тизмъ де-Муссо, -- благочестивый католикъ, наивно дълаетъ такое возражение де-Муссо: "нашъ почтенный корреспонденть, говорить онь, идеть, кажется, слишкомь далеко утверждая, что отвічающіе черезь столь духи всегда демоны... Мы знаемъ, что злой духъ принимаемъ всь возможные образы, даже душь сватыхь; но это еще не можеть служить основаниемъ для признанія, что умершіе люди не могуть тажимъ путемъ войти въ общение съ живыми". Если со стороны враговъ своихъ спиритизмъ встретилъ во Франціи такую сильную и важную поддержку на первыхъ порахъ; то въ обществъ людей одного направленія, представителей мистическаго месмеризма, для него готово было множество матеріала, много усердныхъ рукъ и головъ. Правда Каанье на первыхъ порахъ, какъ и Кернеръ въ Германіи, отнесся несовствъ доброжелательно къ американскому духостучанію. Онъ объявиль прямо, что американцы заимствовали свое новое учене изъ его агcanes de la vie future devoilée и только испортили, исказали его. Онъ находитъ, что приглашение духовъ насильно и притомъ за доллары не можетъ благопріятствовать хорошинъ откровеніямъ. Подобнымъ же образомъ его ревностный помощникъ Делаажъ въ сочиненіи своемъ L'Eternité devoilée, описавши довольно юмористически les tables divinatrices, говоритъ: "что касается насъ, то ны нашли съ помощію сомнамбулизма драгоцъннъйшее изъ сокровищь, знаніе о загробной жизни (la science de l'eternité) ('). Каанье между прочимъ обратился за разъясненіемъ недоумънія къ своему патрону, Сведенборгу, разумьется презъ посредство сомнамбулы. Шведскій пророкъ не преминуль, какъ всегда, подтвердить воззрънія своего помощника земнаго: онъ объявилъ, что столы вертятся дъйствительно дъйствіемъ духовъ, но эти духи низшаго порядка, малосвъдущіе, что серьезный духъ не ста-

<sup>(1)</sup> L' Eternité devoilée. Paris 1854. 225 p.

неть заниматься такими пустявами ('). Тамъ не монто Каанье печаталь въ своей энциклопедіи всевозможныя епиритекія сообщенія и уже въ 1856 году заговориль соверженно другимъ тономъ объ вмериканскихъ сциритуалистахъ: онъ началь ихъ называть пов freres d'Amerique и спиритскія откровенія посредствомъ столовъ и т. п. началъ также выдавать за факты опыта, какъ и сообщения своих сомнамбуль. Второй томъ его энциклопедіи есть уже чисто спиритское произведеніе ('). Горячка столоверченія и сопряженное съ нею фокусничество прошли какъ въ Америкъ, такъ и въ Европъ. Медіуны стучащіе, производящіе вообще главнынь образонь физическія дійствія, отступили на задвій планъ, потому что самый факть столоверченія потеряль овой интересь новизны, и на первый плань выступило отремление собрать отъ дуковъ возможно больше св'ядый. Первое м'ясто заняли говоряще и пишущіе медіумы, а это были чисто сомнамбулы. Спиритизиъ олидся такимъ образонъ и здёсь съ мистическимъ месмеризмомъ. Вслъдъ за Каанье обратились въ спиритизму вов почти мистики магнетизеры и приведи оъ собою въ нъдра спиритизма огромное количество овоихъ прежнихъ поклонниковъ. Спиритская литература во Франціи потому сразу принала большіе размары. Делавжъ, Дюлоте, Регандопи, Генкенъ, Робертъ Ованъ, Поль Луизи, баронъ де Гюльденштубба, Люи Констанъ, подъ всевдонимомъ Элифаса Леви, Журданъ, Поль Ожэ и множество другихъ такъ или иначе защищали спиритизмъ въ своихъ сочиненияхъ; но большая часть месмеристовь остались при прежнихъ своихъ возэръніяхъ на міръ духовный, какъ и Каанье. Вноследстви они выделились изъ спиритовъ, составивь что-то въ родъ особой секты, органомъ которой

<sup>(1)</sup> Cahagnet. Encyclopedie. 185-191 pp.

<sup>(3)</sup> Чисто спиритское также, вышедшее въ 1856 году, пронаведение Кванье: Revelations d'outre-tombe, par les esprits Galilée, Hypocrate, Franklin etc.

«тапта ініволітавурін вособий журналь Revue spiritnalintaral гласнить представителены никто Пьерарь (Pierect) (1). Исъ опда спирителих в сочинений этого періода (і) пособонно запересно произведение Варона де Promoment possible la réalité des esprits et le phenomène merveilleux de lear écritare directe. Paris 1851 r. Asторъпствриотон доказвтв, что спиричекое ученіе о дуч ME THE HOBOCTE, KARTE IN CAMBA EYXOCOCCADOBIA, TO CAMBA риници. ость самая провиня довгрнав и составляеть. сущность : какъ /всъкъ рокина; такъ и :родина христі» анекой. Какъ самое поризительное поразательство ис-THREE THERE I AVER IF METHINGER ! GIMPHTCERIO . VACHIN. жисовы опривидия одржий прадые руконисый духовь (61) з попученнить быть венкаго повообедства педіу-MEDICA"). BY KHELE THEORETICALIDORERSELD BORRE STREET наралій и можду жиотерма, безомностей и неправильних фигургандов паших видети собетеежноя ручныя водписи; эсв. вохраненевон особряностей почерна :развина уноринись людей провимо и новато игра-<u>and the river of the interest of the contract of the contract</u> •

COB. III.

<sup>(\*)</sup> Aonambas Gechas. 1864. 305, 551 crp.

(\*) Delaage. L'éternité devoice. Paris 1854; Le monde occulte. Paris 1856. Hennégich! Sauvons le genre humaine. Mobert Orien. L'aventr de la race humaine. Bonézet. Les tables tournantes et le patteisme. Eliphas Levi: Dogme et ritual de la hact magis.

Paris 1856. M Ap.

<sup>(\*)</sup> Авгоръ просто бразъ бумагу и нарамдащи, кладъ нев сначала у себа въ кабиратъ, потомъ на владбищить омоло цаминиковъ историческихъ личностей, въ музев около статуй, въ Notre Dame de Paris и т. п., и всегла бултобы безъ всякаго участія живыхъ люлей получалось накое-нибуль писаніе: иногла просто вия, напр. Остачіания Augustus (№ 8), Julius Caesar (№ 9); иногла подпись полъ какимъ-либо изреченість, напр.  $E\nu \omega \nu$   $\tau \tilde{\nu} \ O \varepsilon \tilde{\nu}$ .  $Io \alpha \nu \nu \eta_S \ A \pi o \varsigma o \lambda o_S$ . Платовъ начертилъ крестъ и налънивъ— $II \lambda \sigma \tau \omega \nu$ ; Нушкинъ написалъ: сВ вра, належда, любовъ с (№ 45). Нъкоторые були написалы длинъне стихи, аругіе—камин-то каракули, называеныя у Гюльденштуббо нагическими опътрания. Аревнее письмо греческое и латинское подавлало очень мокусир.

Платона, Евринида, Демоссена, Цицерова, Юля Цезаря. Рамзеса, Виргилія, апостоль Павла, ан. Ісания, Мельхиседека (на греческомъ взыкв), Гивнократа, Расина, Пушкина и т. п. Заслуживаеть также внимания производеніе Поля Луизи: Lumiere! Esprit et tables tournantes. Revelations medianimiques. By Bears mozero видать первую попитку привести въ систематическое итклее разнообразныя смиратскія возарвнія и привести къ единству большую и нестройную массу медіумичеекихъ сообщеній в откровеній. У Луизи въ порвый разь ученіе о душевореселовін, или точиве о странствованім души по различнить мірамъ и различнить теланъ, сделяно основнивъ и средоточнывъ догматонъ спиритизма. Несмотря на обиле трудовъ въ защету спиритизма, дъятельность французскихъ спиритовъ была очень разрозненною, а въ другихъ отранахъ Евроны ого стали совершенно забывать, нока не явился человъкъ, который посвятиль всю свою жезнь, всь евон силы двлу спиритизма, который даль спиритокому обществу искусную организацію, сталь во главъ сначала всъхъ французскихъ спиритовъ, а потомъ сдълался чемъ-то въ роде верховнаго первосвященника и оракула всъхъ вообще спиритовъ, который далъ спиритизму въ своихъ сочиненияхъ нъчто въ родъ священнаго, если не обязательнаго для встхъ спириговъ, то во всякомъ случав всеми уважаемаго, кодокса, который связаль вь одно целое, осветиль одною идеею и привель въ единству спиритское учение. Человъкъ этотъ быль упомянутый уже нами Левг Ипполить Ривайль, родившися въ Ліонь 3-го октября 1804 года и получившій весьма порядочное образованіе въ Ивердент въ школт знаменитаго Песталопии: онъ знакомъ былъ съ философіею и съ науками естествонными-физикою, химісю, сравнительною анатоміею, астрономією и даже читаль по нимь съ 1835 года безплатные курсы у себя на дому. До 1850 года онъ издаль много переводныхъ и оригинальныхъ произведеній о педагогіи, которой онь хотьль сначала посвятить себя; но за темъ обратился въ спиритизму, увлекся имъ и съ 1858 года выступиль его главою и сталъ известенъ всей Европе, можно сказать, пожалуй, всему свету, подъ именемъ Аллана Кардека (1). Ривайль далъ новую жизнь спиритизму, построивъ изъ него систему, которая иринята громаднымъ большинствомъ спиритовъ, которая можетъ бытъ названа спиритизмомъ по преимуществу. Эта система есть последнее слово мистики текущаго столетія, объединяетъ въ себе все предыдущее развитіе ея, все ея элементы, которые мы и старались выследить и поставить на видъ для того, чтобы понять и оценить по достоинству спиритскую довтрину.

В. Снегиревъ.

(продолжение будеть)

<sup>(1)</sup> Revue spirite. Mai, 1869.

## приходское духовенств въ россіи

со времени реформы петра.

1

ОПРЕДЪЛЕНІЕ НА СВЯЩЕННО-И-ЦЕРКОВНО-СЛУЖИТЕЛЪСКІЯ ДОЛЖНОСТИ ВЪ ПРИХОДАХЪ.

Избраніе кандидатовъ на всѣ священно-и-церковно-служительскія должности къ приходскимъ церквамъ въ древней Россіи, какъ извѣстно, принадлежало самимъ прихожанамъ, при чемъ выборъ падалъ не на однихъ только людей духовнаго происхожденія, но на всякаго вообще грамотнаго человѣка, чѣмъ-нибудь понравившагося приходу, безъ различія происхожденія. Между членами приходскихъ причтовъ встрѣчаемъ не только крестьянъ, но въ болѣе древнее время даже рабовъ, и притомъ не отпущенныхъ на волю (1). Такая свобода

<sup>(1)</sup> О священниках изъ рабовъ см. въ грамать патр. Германа 1228 г. (Истор. русск. церкви Макар. Ш., примъч. 370) и въ правил. собора 1274 г. (Р. достопам. І, стр. 107. 110—111). Крестьяне посвящались и въ конць XVII в., иногда по просьбъ кръпостнаго владъльца, который въ такомъ случать писалъ къ архіерею, чтобы этотъ пожаловалъ— посвятилъ ему въвлоны такого-то его крестьянишка, напр. Кондрашку Федорова. Вологод. епарх. въдом. 1866 г. № 17. стр. 670).

вогупленія въ духовное званів, подлерживаемая... пра-кодржими выборами, пімы легчо могая бы развидивод, нто древижа: Русь не туствая выработаль на составните отвечени въныбори извесинато роци мени и завати. желособению стванивальных и пребесений для поступлена въ жанры относнуванно впоционара но дгочовки: те невазорыя правоводность н BEACHMORE THE COMPONIES OF THE PROPERTY OF THE PARTIES REPRESENTATION AT THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE PR ни. Воски втаронцые святители всем свонкъ спрвисния живы товъ диаливосмому: парвозному постатия: ва нашкомультервовному поряжку поряжку поряжки обучалов: уже нары ESPENIE DE MERICANIA : AON B. BO. B DESME - ACHIMADO : ICETA BARRANTO HOORBROKOTER ALIO CEMONE AND DE ORGERA BETTHEREIN въ духовное запне ве телько ве гразвинадась, про съ течникови проемения все болькия болько настибликальный Какънин вировия были требоний профедерство дин «поступлени «эть клир», избраниции принодовъ боль» шею частію ме вв: состояния были удевленнярить и вин: Изь: имевсоной правиты. Пеннадія: вопотороденато о втавлениях и отнив о нихь. Отычнае то соборы выд-SORODOHI ATE ULUK OCUUM DEN COMAN HAZONGOI RULKON OPP : 1997 наражению оты этемы мужиковы, вопримы отражению вышен эт кълить двъ попы станичения и моторихъ, дви ствую по ковнени: и гревомили благь Перкви, превиз былок нивают: невовновно, Съ другой: отороны масика--мили юрарини жив прикодинокъ вилоком, ирини ревности јерарховъ о благѣ Церкви, не могла не задѣвать и ревности ихъ къ своей собственной јерархической власти. Нечего и говорить, что спархіальныя власти при танихь обстоятельствахь имеля внами веньма сильныя побуждения позаботиться объ умножени и усиленій своихъ собственныхъ, болье испытанныхъ в болье надежныхъ кандидатовъ, которыхъ бы иль можно было посылать на церковных міста по своему собственному избранию. Въ доздижнице время дакими кандидолями одбивлись для архіорова восвитемвики ихъ епархіальныхъ духовныхъ писоль, поторыхъ, як основания выконовъ Петра, можно было ставить къ -обыя акиходокична акиход оникоп эквр аккренци ровъ. Въ старину, за неинъпемъ духовнихъ щколъ, ивсто ихъ питопцевъ моган заступать въ глазавъ аркісреовъ один только дети духовонсува, которые, при всей своей необразованности, всестами карались сво⇒ coorbe el sagriio hereobruxe: nécye, tene camman часть приходскикъ вабранниковъ исъ среды темпаго народа; по преймей мер'в они были люди грамотные, ев детотва принямали участю въ нерионненъ богослужени виботь съ своини очнани и очень рано навынами вевиъ цереовнымъ порядкимъ, Камъ на олаба быль власты старынныхь архіоросьь възныкаюми пре-KOROBEKTS BREAKCHE (1), BCO-TREM HERS CHRIBATER BY HORSE ву детой дуковонства не могли не мисть селываго вліяни на ограниченю мінрокой опободи приходемиль выберовъ, твиъ болве, что интересы ісрарціи въ этомъ случав бление сходились съ интересани госудерства, а отчасти и самиль приходениль общинь.

По мере свеего развития, государство все резтериятьсямо наредонаселение на классы но службе и тяглу и все съ большею силою выставляло свое требование, чтобы изъ служилыхъ и тяглыхъ людей вакте отъ службы и тягла въ избылыхъ не быль. Еще во времена уделовъ въ княжескихъ граматахъ нашинъ святителянъ писалось важное условие: "а олугъ номхъ и данните людей въ поны или дъяковы не отавн-

<sup>(1)</sup> Прихожане нередко вступали въ боребу съ архіеревни, погла эти посылали къ церкванъ своихъ набранниковъ на доджности безъ мірскихъ выборовъ, нередко прининали къ себе поповъ, или отказывали имъ отъ места безъ всякаго сношенія о томъ съ архіереемъ, такъ что одинъ изъ святителей конца XVII въка даже жаловится правительству, что архіерен надъ церквами воли не ижеють, владілоть церквами нужики, не принимають поповъ, посланныхъ отъ архіерея, а берутъ къ себе въ ношы ва дешевую ругу развыхъ пъяницъ бродачихъ поповъ. (А. метор. V, № 122. Ист. Россів Солов. т. 1X, стр. 447).

чи<sup>#</sup> ('), потоку что чрезъ поставление въ ноим вля дыс-исим служивай человъкъ, даже вижеть съ потоиствоит, . оснобождалов оть службы, а тяглый оть тягла. Съ монна XVI в., когда начала действовать система всеобщаго припривления горожань и ирветьень из земяр н тяглу, поступление въ духовное звание людей посторонених одвижение още болье отвенительнымъ. Относительно крестьянь это отвенене стало усиливаться вотому, что, кроиз государства, его старались ноддерживать еще новышики и возчиники, которымъ, PREVINENTES, ONIO BOBOE BOMEJEVERSHO, TROSI MAS крестьяне освобождались отъ ихъ власти: Съ развитіень крипостныхь отношений вы XVII в. себорь 1667 **Р. Немень мужнымь распространить на крестьянь** древнее постановление ве привимать въ духовный ченъ людей неспободниго состояние безь отпусканихь отъ господъ, висинее до этого силу главнымъ образомъ но отношению къ рабакъ. На этомъ же соборъ въ внтересахъ криностныхъ владильневъ было опредилено, что если крестьящинь будеть посвящень въ попы съ еогласія влад'яльца, то д'яти его, родивністи до моовященія, все-таки должны оставаться въ врестьянerst.

Сами приходекія общины, будучи обложены таглома, тоже видле важный интересь воздерживаться
еть избранія въ духовный чинь кого-набудь изъ смовхъ числовь, потому что, но древнему порядку расвладки. и взинанія податей и повинностей, должны
были сами отбывать эти податей и новинностей, должны
ваго убылиго человѣна и за всякую дворовую или земельную пустоту въ своей средв. Вслідствіе этого въ
XVII в. встрічаємь любопытные приміры порядныхъ
но крайней мірті въ нившіе члены клира, въ которыкъ
чиглый человѣкъ, рядясь на церковное місто, въ
тоже премя дветь обязательство не отниматься ни-

<sup>(1)</sup> Собр. цесуд. гран. т. 1, № 13. 16. 21.

чань ота сваяй тяглей общины и ота свеей старий редни (1). Въ писновыхъ книгахъ им воспецио встрен чань двачковь и пономарей жинсамным въ милле не ряду съ крестъявами. Такинъ образони при выбере кандидатовъ на превдини мъста при меркванъ и прежима общинамъ всего остествению било обрам нать внимане на тъхъ же людей духовиаго вроизволе деми, на котерыхъ въ воссъ случив стелия енврие адъная власть, такъ бъле, что, постоямно види ихм участниками въ неркоменоть богослужения, приксимия стественно привыжили опотрати на вихъ, жикъ ви какихъ-то прирожденияхъ служителей церкви.

Съ своей сторомы и дъти дуковенства, съ дъточна воспатывая эт особ воспость къ порисвыску служению, укотребляли замыя, эпаргичноки провин очи отоять сиси родовых первовиля маста оть всящия нокательства посторонанть лець. Саная мергочновом ность этихъ ввидидатовь на порковное служене должите била сивыно отвенять доступь из духовныть дозжностив : для::вобкъ другия в кандадатовъ: На церг HOMERA BOTODRAXA CVOSERO ZIMTO BERTILA GRAINCERRO-19-9 невыовнослежительских датой, братьевы, пленяния ковъ и всякой родни, что ихъ даже некуда было разм'ятилы; педостинале не напридатовь на прервовныя жьога, и перковнакть ивсть напазнавнавановы во второй половии в XVII в. приничалнотво, стало даже жа-POTETECE MEDICACOFRONS DORX'S INCREO MORHISM. AME REPO мижей избъльком и от э службыти отъ имелал инпред принималог винен и и принима п были жин мкры, беспьствые діни духовеновна послі них обромниць не держивши эмтети, от пусиленной эперией, подвинвали и водкупали и свою пользу брижожань, обланывали прхіересвь, побоще ве разбираля миканихи средстви, лишь бы только, по выражение Регламенти, "водраться вы духовный чинь". Доступъ

<sup>(1)</sup> Ист. Россін Солов. XIII, стр. 97—98.

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Поль. оббр. такон. т. I, N.A.: 988. 269. 291. . . .

RIS TOUR DESCRIPTION OF THE CONTRACT OF THE CO minute same soute. It is a surprise of the contract of the con -п .. Подвининиемъ вобиъ исчислениямъ нами условий. врание четава запроков проков проков предостава в выборож, нев весьма дакрыхв поры постеперия разваваль-СА ТИАЛОЙ МОДАЙОКР. ЗВИВЕЛИ ИЗВЕТЕТЕТИТЕ ИЗВОДИТЕТИТЕ дониностей вы приходахъ, не часть смавать, по право BOWREHIA. DOOMONN: RUTAR STOTA INDIANGERS: CTRIBURERS регобенно запатент из правчись, определява несква по предостава в в предостава в обыкновеннымь из распространенным поващах Стоглавый соборь въ накоторомь сымска даже: 73жстя еть ого. Наприи., выражая свою заботу объ образо-Bahin Ayxobenethal out beauth chouchementh yund. ихъ дврей, добы ник, "примодъ въ возрасия, достойн нить быти свижении ченкаго чину". Или спе частива опрожинать: "который непъ или дъякова образовань PORT. BRIE STEED WILL STEE WAS STEED OFFIE V STEED IN мининть, а на еко место пригодъ и гранота горазде H MCLYCONT, WHO OF HACHROOD BETTOTHE TOCTABRINE (4): Вы писповыхы книгахы XVI и XVII в. священия каме CHILDRED TROTTED SHAMETYA 'YMY 'JIMILE 'MY XOEHARO : REPORCA : enger singt kotonsetytych longdyste sen i kitonkot Xearly the overe anomeron incorporations. Chairean никойъ, в сынъ вторымъ, приченики токе отепъ съ сыномъ, в инегия и весь прочта соводить из одноро семейства (1). Ооборъ 1867 гг., вринчим минісовень ва 46, 1410 OHR BROWNS GRAW BRISGORD BURNERS CHARLES HARMA HAR GRINGIAN WEDDONNING ON DERIODS! GHALLO еть уже вужнымъ сделатьнив авифамови на фодрато очи подвинати вт поит эмен нообще из таков на поли имо жения (\*). : Такимъ юбразомъ: наолидечинность!! духовы emugas ... mormasa onuoravous reverar rinemyre orna по реформы Негра.

( ) дополи. А. и. г. у, огр. чио.

<sup>(1)</sup> А. эксп. т. 1. № 229. (2) См. напр. Бідлевск, вивлю. т. 1, стр., 27, 30. т. 11; стр. 68. 104. (3) Дополн. А. И. т. V, стр. 400.

Задолго до реформы стала развиваться послудственность духовнаго служенія и въ болью частномъ симоль, васледотвенность именно вывестного перковнаго изста, которая должна была уже не только ограничивать имроту и свободу вриходоких выборовь, но постепенно водрывить и саную предтику ихъ вообще. Мы сейчась выдали, что Стогламь уже воно строй схинованично-онимиро вуждения и вого детинь, затышь, братьямь и проч. Соборь 1667 г. умотребляеть самое слово "нвеледство": "яко да бувуть (дети поповы) достойни въ воспріятіє свищенства и наольдиным по нихъ церкви и церковному мъету". Въ XVII в., а можеть быть и ранке, образовалось общее межніе, которое разділяли и духовенство и прихожане, что дъти и родственники священно-инериовно-служителей суть самые ближайшіе и ваконнью весятальний ихъ месть. Ісрархія поддерживала это навые изъ изъетныхъ имъ порковнихъ интереоовъ; но въ этипъ церковнымъ витересамъ пректика не запедлила пріобщить в свои житейскіе интересы. Мы долины обратить здёсь вниманю на восьма важное явление въ жизни духовенства, которое могущественно содъйствовало развитие наследственности церковных должностей и протимь котораго и правительство и ісрархія тистио бородись въ теченіе всего XVIII итка и доже въ поадятаниее время. Мы говорамь: о слишкомъ нырокомъ развити въ прежнее вреия владъльчоскить правъ ирихолскаго духовонетра на отродимию вму общинами или частимии вледельнами участки прицерковной земян.

Определяясь къ приходамъ, духовныя лица заключали оъ врихожанами формальный договоръ на право владения прицерковною землею, в вибств съ темъ и пользования церковнымъ доходомъ не только пожизненно, съ правомъ всякиго рода отчуждения, но и потомственно; "то церковное мъсто съ хоромнымъ строениемъ и съ доходомъ церковнымъ, писалось въ договорномъ актъ, продать и заложитъ" и проч. Въ московской спархія при патріархахь такой договорь заилючалоя обычнымъ крепостнымъ порядкомъ нь ветм ріврийств казенножь приказів в со взятість обыкноосни ныхъ крепостныхъ пошлинъ (\*). Текія владельческія отношенія къ церковисму м'єсту дуковенство усп'яло распространить и на самыя периовные доминости: это твиъ легче ему было сдвлять, что, среди врайне; обрядоваго карактера нашей старанной решигозмести, оно развивало въ себъ изключительно одно обрановое значение класса требоисиранителей, а свое дуковное, собственно пастырское, правственно-просвътительное значеніе сознавало весьма слабо и редко, и потому легко привывало смотръть на свое служение, вакъ на ремесло, источникъ содержанія, доходную статью. Св. Двинтры ростовскы обличаль сващениковы своего времени: "что тя приведе въ чинъ священивческий? То ли, дабы опасти себе и интехъ! Никаколе, не чтобы прекормити жену и дъти и домашнія... Разсмотри себе всякт, о освященный человъче, что ты мыслиль еси, проходя въ чинъ духовный. Спасенія ли ради шелъ еси или ради покормки, чъмъ бы питать тъло? Поискалъ Іисуса не для Іисуса, а для хлъба куса (°). Соборъ 1667 г. замътилъ, что, вследствіе владельческихъ отнощеній духовныхъ лицъ къ ихъ должностямь, самыя перкви ділались какою-то частвою собственмостно ихъ, что нъкоторые священники успъвали вразъ овладавать такинь образонь двумя первыми, нев моторыхъ ири одной такой владъленъ служилъ симъ, а другую продаваль или отдаваль въ вренду другому священнику. Отцы собора постарались, какъ можно ръзче, опредълить границу между перковными итстани и перковными должностями и положили: "св. церкви священникомъ продавати и корчемствовати есть... Совътуемъ убо нынъ вамъ, прихожаномъ коея-

<sup>(1)</sup> См. нодробнъе въ Истор, меск. епарк. управл. ч. і, стр. 104—105. прим. 877, и въ Ист. Россів Содов. т. ХІІІ, 97--98.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочин. св. Димитрія. ч. 11.

ждо перкве, и благослежиемъ васъ, да искуните овнереви продавения и церковныя и вста, разив доновнего ихъ отроения хранинъ, да будунъ свободни и прадъ единою главею: и властию, еже есть Хрисинъ и крейний пестърь вашъ (т. е. патриариъ); и иродавати щеркви Христенъ и порионны изота, яно отчини, язае непамъло накакого усивка на дель; договори о влег дени перковными изсиеми визотъ съ делиностами, уступкъ ихъ по дарствомынъ и пресурнимъ грамеченъ, предажа, передача въ приданое и по наседеству совершались по прежасиу иъ самыхъ нарокихъ: разжаражи и послъ собора 1667 г. (1). Всего имеро и

<sup>· · · (1)</sup> Приволент вынит теного роза примерт. Около; выменя: ны .XVМ:п. при тульской Благовілиненній перкан : служинанине Оверры, импений 4-хъ съточей. Поллы дво сперен пъсто дер ворых сыть его Осориланть; но нерковная воны и доходы пот ступили въ ряздель поровну между всеми четырьми брятьями, и каждый изъ цихъ вдальть своинь жеребьень на правы потной собственности. Трое изъ нихъ постриглись въ монашество, однив - Мессий - савлался ісродівконовь, другой - Архипь, св имененъ Аванасія, поступиль ісромонахонь въ астраханскій Тропіцкій монастырь, третій—савъ Ософилакть,—съ іменень Осодигін; "сділайся строительнь тогоже мовистыря, нё жеробійній chomin' hon tyreckon updren uponormana sangles is moch b proto; фотфранцій--- веровой --- разділийн свий женьбей по завізцавію двеник аминтикьшинымы Ви 1690 п. бесепция пер феценций ръциямся уступния, селю насть браху. Меселлю и пописана, деф**адзорную поотужную,** моторея всесо адише объясняеть, афар., есе евъ (такой тор) поступился на Туль церкви. Благовышевія преся. Богородицы четвертою долею своего жеребы, церковнымъ и встомъ со всякимъ церковнымъ доходомъ тояжъ церкви брату своему родному ісрод. Моссолію Ослорову къ его четвертому жеребью. А та моя четверть церковнаго мъста съ церковнымъ доходомъ прежде сего иному никому не продана в не заложена и ви въ какихъ крепостихъ не укреплена и въ монастырь по душе . же отдена... . Н. до того место, церковнаго мъста и съ церковвинь дохимонь, права вей поступной, бригу носту веров. Дознасію, и дітямъ ноимъ-Калиния в Тарасію: Овооплаціфьнич,

лего развивались владвльноскія отнинивія врайнноелужители къперкви, вогда онъ самь же быдь и сиреителень он; въ такомъ олучав церковь очиталась не о оспоримою его собственностію и переходила на правахъ собственности въ его родъ; изъ постороннихъ имато не могъ служить пра ней; песли не покуналь или другимъ накимъ-табудь образовъ не пробрачаль на это права у рода, владвинцаго ею (1).

и племянниковъ моимъ сращеннику Іозину и Апарею и Василью Архиновымъ дътемъ, и племянику моему Евлокиму Іеревіску сыну и прочинъ сродникамъ и мному викому стороны дъла иътъ... И владъть тъмъ мъстомъ, моимъ и своимъ жеребълми, но сей поступной брату моему Месодію и дътемъ его въчно. А в строитель Осолосій: дътей своихъ Калиника и Тарасія ожениль и дароні виъ нокущиль, на Москвъ и пожитками ихъ нафіциъ опроив сиго свидею перер: пъста», в проч. Церковь долго остравляесь во владъни этоко рода въ покольни Парна Архипова и Месодія. Въ. 1716 г. Месодій въ свою очередь раздълить свой жеребей дътамъ, сващенникамъ, тойже перкви, Терентію и Иваму. (Тульскь спарът, вёдом. 1862 г. стр. 326—330).

(1) Вотъ одинъ дюбопытный актъ въ подтверждение этого, каспощійся Богородицерождественской церкви въ г. Вызевы. Въ 1619 г. попъ Григорій кушиль въ городь Бідевь церковное місто у вдовой, попадым "Прасковым послі мужа ен. На этомы маста въ 1630 г., виасто истаров перкви мучен. Стефана, опъ устроны два первы Рождества Богородицы и Нерукотворенного Образа, которыя и поступнии въ его вледение. Креит того онъ владального постр сибего отни перковития Сергіевскими итстопъ нополняць съ братомъ: семмъ попонъ Цетронъ. Всь эти фбедоятельства описываются; въ: приводимомъ, акть, — разлыной или поступной грамать 1650 года, которая соделирена была въ приказь большаго леория пол сдучаю, тажбы, нежлу братьвии. Сафарма изваечение мар, этой разафаний, чтобы показать, какъ семейство въздальновъ распоряжалось своими церквами. «И въ проимовъ вон 145 (1637) г. примять я (п. Григорій, во время важдюченія закта бывшій уже муменомъ білевскаго Спасскаго монастыра Геласіоны из себь во дворы ды тому ичету дьячка Игнатія Прохорова, сына нопови, и даль за него дочере свою Всенію и подтавидь его къ тому місту въ попы и двіт ему на

Наслѣдственность церковно-приходскихъ должногтей усићала могущественно усилиться даже въ Малой Россіи, гдѣ духовное званіе оставалось открытывъ для

чо свое купленое церковное місто и запись, мочему ему тімъ ивотонъ впредь вледеть. И въ прошленъ же во 155 (1647) г. судовъ Божіниъ того моего вятя попа Игнатія не стало, а послъ затя моего п. Игнятів пожадована тімь містомь дочь моя, вдовая нопадья Ксенія съ дітьми и дана ей на то місто государева жалованная грамота. И въ нынашиемъ во 158 г. я игум. Геласій да дочь моя Ксенія съ дітьми своими, съ сымомь Васильемъ да съ Авонасьемъ, да дочерьми своими, съ Анною да съ Ориною Игнатьевыми датьми поступились того своего вушленаго ивста половины брату своему Сергіевскому попу Петру и дътемъ его, попу Митрофану да дъячку Кирилу, и внучатомъ его І етровымъ со всёмъ церковнымъ строенісмъ и съ квигами... А что въ прошломъ во 121 г. (1613) купиль отепъ нашъ п. Иванъ Сергієвское місто, которыми владіли они брати мой и. Петри, я то масто, церковь и всякое церковное строение и съ дворовымъ строеніемъ и съ пашнями и лугами и со всявить угодьемя и ся перковными чохочями и ся госучаревымя жатованчемя съ ругою пополанъ же съ дочерью моею и со внучаты владъть тому брату моему п. Петру и детемъ его и внучатомъ его Петровымъ... И что Стефановскихъ месть есть, пополамъ же. А другою половиною тахъ церковныхъ масть (со всами доходами и угодьями) владъть дочери моей вдовой попадъв Ксени съ датьми. А церковная всякая служба служить ему Петру, покамёсть живъ будеть; а будеть его и. Петра судомъ Вожимъ не станеть, и после его живота служить сыну его попу Митрофапу, покамъсть внучата мон возмужають и въ нопы поступать. А до тёхъ мёсть ему и. Петру и дётемъ его на дочери моей Ксенін и на дітехъ ся, а на монкъ внучатакъ, поповъ къ обоямъ мъстамъ не спрашивать. А церковнытиъ доходомъ и проч. владіть пополамь же, а не заділять ничімь, и перковнымь строеніемъ промышлять пополамъ же, и государеву подать и питрополитскую дань давати пополамъ же ... Мив нгум. Геласію и дочери моей и внучатамъ мониъ свою половину техъ Стефановскаго и Сергіевскаго мість вольно продати и дочери моей зятя приняти на свою половниу, вольно же ей и въ попы поставити... А будеть нашь Сергіевское перковное место невозвсвхъ и гдв приходскіе выборы были раничты въ теченіе всего почти XVIII стольтія. Она нашла здісь крвикія опоры въ старинномъ натронатв надъ церквами вотчинниковъ и въ права ихъ раздавать въ свонтоонжкой кинвомай дов чкиховии чкивнивами (jus investiturae) ('). By Teyenie Beero XVI, XVII и большей части XVIII в. паны владвля своими вотчинными церквами на обыкновенномъ вотчинномъ правъ, ногли передавать ихъ съ темъ же правомъ другийъ, отдавать въ залогъ своимъ кредиторамъ или передать въ вренду жиду, такъ что јерархія лишалась всякой власти надъ вотчинными парохіями. До такихъ же разміровь, хотя и съ меньшими злоупотребленіями, развивали право своего патронатства надъ церквами евоихъ вотчивъ монастыри и болье вліятельныя изъ югозападныхъ братствъ. По праву инвеституры владвлець церкви могь назначать для служенія при ней, кого ему было угодно, хотя бы наприм. своего холопа, чемъ-нибудь ему угодившаго. Избранный кандидать получаль парохію оть пана или только въ ножизненное кориленіе для себя, или даже съ правожь отчуждения и передачи ея въ потомство по завъщанию. Вольшая часть пановъ, въчно нуждаясь въ допьтахъ,

можно держати, и намъ то мъсто продать или другъ у друга скупити, какъ цъна возметъ». Въ 1655 г. сынъ Петра п. Мятрофанъ уступиль половину своего жеребъя при вевхъ церивакъ затю своему пону Ивану. Семейный раздълъ 1659 г. нигыть смелу и въ XVIII в. Въ роспискахъ старосты исповскато 1718—1715 гг. значится, что цериовная дянь съ означеныхъ церивей себиралась сообразно съ этимъ раздъемъ но половинанъ. (Тульси. епарх. въд. 1868 г. № 22. Б-Рожд. церковь въ г. Бълевъ).

<sup>(1)</sup> Послѣдующіе факты касательно ю-зап. Россіи изложены по статьямь: «Очерки быта малоросс, дух. въ XVIII столѣтіи» (Рук. для сельск. паст. 1861. № 49), «Поврежденіе церк. обрядности въ ю-зап. митрополіи» (Тамже, 1860 г. № 12), «О книгъ  $\Lambda\iota \partial o_{S}$ » (къ № 26), и «Право патронатства» (Подольск. еп. въдом. 1870 г. № 4. 6. 7. 8. 41. 19...).

дорого горона си духовоготра за свою визостинуру, требуя вазначенной сумы или втразъ, при опредъление кандидати на парохию, или вт видъ постоявнихъ опогоднихъ илатежей съ перковныго дохода, въ видъ аронди. Кассіанъ Саковичъ (вт овоей Perspectiwa bleg dow, heresicy i кароболом сегкий Russkicy) рисусть самую прачную картину отношений пуховещства къ натрованъ. Свищенникъ вотчинной парохіи быль какою до доходной статьей пана, изъ которой послідній вытисиваль себв деньги по произволу и безъ всякой призчины. Замічательно, что такая продажа перковныхъ долживотей и поборы съ причтовъ были не у однихъ пановъ католиковъ, но весьма чисто и у правоследнихъ

Цирохія, такимъ, образонъ сконла прочень дорого; щиорфивиовь заурачиналь на нее, свой капиталь и но маный; почития, кокъ онт должевъ быль смотреть -од, ванналичи , тоонностобою ото алью, отб. ... виналичи дотодная отвыни, воторая доджил ония коричин оне пронентани от затраченняю на нее капитала. При чаномь порядка внутренняя, духовняя сторона мерковнаус служенія до того чногда стушевывалась предъ экономического, что встрачались наприм, такіе одучамі по смерти отца поповичъ наслъдникъ платилъ помъщику деньги за приходъ и послъ этого немедленно же занималь наследственное место, не дожидалсь согласін архіерея, иногла совершаль даже и всь треби безъ носвящения. Подобные случаи не могли, разумфется, быть часты, по за то силопев и рядомъ бывыю-то, что наследникъ немедленно пооле смерти своего предижетника, безъ воякаго спошения оъ спаржівльною властію, нанималь для совершенія требъ какого-нибудь попа въ качествъ своего викарія, а самъ; хотя и не быль посвящень, становился въ отношени къ нему чемъ-то въ роде самостоятельнаго пароха, которому викарій обязань быль во всемь подчиняться, Священно-служители наследныхъ парохій изъ рода въ родъ передавали предовія или даже акры, что ихъ ца-

рожи подарежи ихъ роду талими-то панами, что они наследовани свои места отъ дедовъ и прадедовъ и нивоть право распоряжаться ими, какъ своею подною собственностие. Какъ ни трудно было инъ отстанвать свои наследочвенным права отъ вліянія приходомихъ гронель, поторыя постоянно не благопріятствовили наольдиниямь и настанвали на выборномь порядкъ замъщения церковных мъстъ, однано они успъщно достигали своей цели и успевали утверждать законность овоихъ правъ въ сознани самихъ прихожанъ. Стараись удержать свои ивста за своими наследниками, священнями чаще всего прибъгали для этого къ томуже средству, которое употребляли накогда наши иназья, стараясь утвердить наслідство своего преотоля по низходящей линін, именно-объявляли своня сыновей наследниками още при своей жизки. Старшій сыят опященника, по ходатайству отца, подучаль обыкновенно при своей церкви мъсто снажаль дьякона, а потомъ виварнаго священника "на монощь отцевской старости" и жиль по прежнему на отновских харчахъ, ничниъ не пользуясь отъ прихода. Паромія, у которой викарій ничего для себя не требоваль, охотно принимала его въ овеей жеркви, а потомъ понемногу привыкала къ нему, какъ наслъднику, четь что по сперти отца онь запималь его масто уже еовершенно безпрепятственно.
Тотъ и другой порядокъ опредъления въ первов-

Тоть и другой порядокь опредълени въ первовшия должности, но выбору прихожень и по праву насявдственному, перешли и въ XVIII въкъ. Трудно сильные въ практики; на огромномъ пространства России, въ резличнихъ мъстностяхъ, подъ влиниемъ резнообразныхъ мъстныхъ условій, отнощенія между ними были трезвычайно разнообразны. Все-таки къ концу XVII в. уже ясно можно видъть, что насдъдственность перковныхъ мъсть рано или поздно доджие, была непременно восторжествовать надъ выборнымъ порадномъ. На ел сторове были слинкомъ многочислен-

. 25.24. 7.1.4

ные и сильные шансы, тогда какъ посивдний держался почти одной только старой привычкой къ нему приходскихъ общинъ, да по мъставь недостаткомъ духовенства. Съ реформой Петра для ся полнаго тор-

жества открылись вовые ръщительные цинсы.

Съ санаго начала XVIII в. начало опредъжени ве выясняться сословное раздъление народа, которое стано сильно ственять овободу частных лиць въ выборъ состояния и ваничий, а вибств съ темъ сильно ствснило и евободу поступленія въ дуковное званіе для постороннихъ лицъ по приходскимъ выборамъ, такъ что эти выборы сами должны были сообразоваться съ порядкомъ наслъдственнымъ какъ въ общемъ, такъ большею частио и въ частномъ его смысль. Прежне всего по законамъ Петра изъ общей насем народонаселенія выдълился городской классь купцовь и ремесленныхъ людей съ особеннымъ дъленіемъ — первыхъ на гильдій, вторыхъ на цунфты, съ особыми правамы, масистратскимъ и ратушнимъ самоувравлениемъ и съ выпрещениемъ выходить въ другия звания (1). Высовий елужилый классь, не представлявшій презіде вивакой внутренней, общесословной связи между своими членами, быний какою-то, по выражению Йетра; разсынанною храманой, быль собравь теперы въ одну цами ную (группу и успълъ уже получить даже одно: odmeсословное названіе— "шляхететва" (3); таболью и рантыхь, надблео опредъявний его основной характерь, визнавлению службою, обяватемьнымъ образования ме иноземными образцами и быстро развившимся среди него повинь оклядемъ всей живни псляхотство още при Петрв выдвлилось изъ массы народомаселения какь зообоя з не только сословно-юридическая з нозм Бытован корновація (1). За тыми ревивія окончательно و منظم المساه المام . . . -12'44 (1) Houn. copp. san: Ne. 1674. 2120.

<sup>(\*)</sup> Въ вервый разъ встричается въ 1719 г. П. С. З. И

 <sup>(\*) «</sup>Дверанство из Россейи» Ром. Ставаличен, 1870 с. сму первыя страницы.

закръпила крестьянь и замкнува безвыкодной чертою кругъ всвят вообне податныхъ людей, обложенныхъ подушнымь окладомъ. Послъ этого духовенство само собой должно было обособиться въ качестви отдивавного сословнаго класса и развить въ себъ давнишне задатки сословной заикнутости болье прежинго. Ревиссть правительства къ государственному интересу, повторяя старое требоване, чтобы никто оть службы и тягла въ избылыхъ не быль, приводила это требевание въ исполнение такими энергическими средствани, о которыхъ древняя Русь не имъла и понятин; для увеличенія массы служилаго и податнаго классовъ она стрен милась, какъ можно больше, сократить число и такъ людей, которые по самому происхождению своему принадлежали къ духовному званію, темъ болье не расположена была содъйствовать умножению духовенства допущениемъ возможности переходить въ духовное зван ніе служилымъ и податнымъ людямъ. Приходскіе выборы естественно должны были ограничиться людьше только духовнаго происхожденія и ближе всего, разумъстся, сосредоточиться на дътяхъ мъстнаго приходы CRATO IVXOBERETBA.

Дияве, со времени реформы, въ качествв веобхон нимаго условія для поступленія въ духовную службу; выставлено было настойчивое требованіе изввотнаго спеціальнаго образованія въ духовныхъ школахъ, которыя повсюду начали заводиться при архісрейскихъ канедрахъ для обученія дътей "въ надежду снященства". По предначертанію Духовнаго Регламента, съ теченіемъ времени, когда школъ "за Вожією помощію довольное число покажется", посвящаться въ священно-служители должны были одни только кончившіе школьный курсъ (1). Эти духовныя школы должны были произвести чрезвычайно важную перемъну въ порядкъ занятія церковныхъ мъстъ. Съ одной стороны

<sup>(1)</sup> Реглам. о енископ. п. 9.

онв были въ полномъ распоряжения архіореовъ, даже такъ и называлнов ихъ собственными школами, — обстоятельство, дававшее епархіальной власти полную возможность распространять свое вліяніе на приходскія ижста, потому что, заведя у себя школу, архіорей носль этого получаль возножность всегда имьть подъ рукою своихъ испытанныхъ кандидатовъ на дорковныя должности, которыхъ могъ, сообразно съ своими видами, противопоставлять и приходскимъ избранникамъ. и слишкомъ притинательнымъ наследникамъ. Съ друрой стороны, лікола вносиль въ практику замъщенія нерковныхъ должностей новый принципъ избранія кандидатовъ не по праву наследственному и не по благорасположению прихожань, а по личному достоинству человека и отенени его подготовки къ будущему служеню. Законы Петра ирямо указывали ставить ученикъ на мъста, не ствоняясь ни правами наследникожь: ни выборомъ прихожанъ ('). Такимъ образомъ жесть и тоть и вына поволебать и тоть и другой порядокъ стариняего поступленія на церковныя должности. Но на самомъ дълв она имъла неодинаковое дъйствіе на нихъ. Приходскіе выборы были действительно стеснены, не наследотвенность духовнаго званія, поддерживаемая и правительствомъ и ісрархісй, легко помирилась съ требованіскъ школьнаго образованія отъ духовенства на томъ, что школа спълния быть обязательною для встав детей духовенетва. Когда наследники церковныхъ месть сделались рчеными, они только еще болье усилили свои права и вонтязанія на эти міста. Кув этому присоединилась още сословная замкнутость сомихь духовныхъ школь. во причинъ которой доступъ къ нимъ, а чрезъ нихъ и въ перковному служению для постопоннихъ сделелся ночти невозможнымъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже, п. 9—10. U. С. 3. Ye 2 3932. 4120. 4190. п. 18.

Высказавъ эти общія положенія, мы напередь намітили тоть путь, по которому потомь въ теченіе всего XVIII в. развивался современной порядокъ поступленія на церковно-приходскія должвости и выработывалась сословная замкнутость духовенства. Обратимся къ фактамъ и будемъ следить за проявленіями какъ права приходскикъ выборовъ, такъ и наследственности духовнаго служенія, начавши съ перваго, которому суждено было постепенно малитися предъ возрастиющей силою последней.

## 1. приходскіе выборы членовъ клира.

Приходы не вдругъ уступили свое старинное право и вели долгую борьбу и съ наследниками и съ тъми вандидатами на церковныя мъста, которыхъ присылала къ нимъ по своему собственному выбору епархіальная власть. Въ накоторыхъ мастностихъ, въ теченіе по крайней мітрі первой половины XVIII в., не было никакой надобности для нихъ и въ самой борьбъ; приходские выборы мирно продолжали свою практику во всей ея цълости, частію по общему уваженію къ старой памяти и заведенному порядку, частію потому, что не было на лицо ни достаточнаго числа наследниковъ по малочисленности духовенства, ни достаточнаго числа цікольниковъ, которые бы могли наполнять открывавиняся въ приходахъ вакансіи. Вслъдствіе такихъ обстоятельствъ сибирскіе наприм. архіереи сами отказывались отъ назнадентя священнослужителей въ приходы, несмотря на просьбы о томъ прихожанъ, и заставляли последнихъ самихъ позаботиться о замъщени вакансій при ихъ церквахъ (\*), Въ югозападной Россіи архіереямъ долгое время нечего было и думать о распространении своего вліянія на приходы, несмотря на сравнительно большее рас-

<sup>(1)</sup> Иркутск. епарх. відом. 1864 г. № 20.

пространение здёсь школьнаго обравования въ духовенства, потому что зданныя приходския громады, какъ городовія, такт и сольскія, ивдавна привыкли принииать живийшее участие во встхъ перковнихъ ділакъ, волучили на эти дъла громадное вліяніе, во многихъ случаяхъ даже вовсе устранявшее власть ісраркім, и ужь конечно не могли потерпать, чтобы архіерей по-сылаль къ нивъ отцевъ пароховъ безъ ихъ выбора и согласія; противодійствіе ихъ епархіальной власти было темъ успешнее, что эта власть не пользовалась поддержкой со стороны власти гражданской. Ограниченія приходскихъ выборовъ прежде всего являются во внутреннихъ епархіяхъ Великороссіи, гдѣ наслѣдственность духовнаго служенія была и безъ того уже такъ сильна, что съ ней постоянно должны были сообразоваться самые выборы, и гдъ кромъ того съ са з маго начала XVIII стольтія порядокъ выборовъ подвергнулся регламентаціи правительства и ісрархіи.

О порядкъ и обрядности выборовъ въ Великороссіи мы имбемъ только краткія свъдфнія и притомъ главнымъ образомъ изъ тъхъ распоряжений духовной и свътской власти, которыя отчасти свидътельствовали уже объ ослаблени этихъ выборовъ, а частю направлены были къ ограничению ихъ старинной свободы и естественности. Изъ нъкоторыхъ выражений ныборныхъ грамать видно, что выборъ совершался на сходъ всъми прихожанами, которые интересовались этимъ деломъ: "и нынъ мы, приходские люди, читаемъ въ началъ такихъ граматъ, со всего мірскаго сбора выбрали и излюбили и проч. (1). Въ приходахъ, населенных вотчинными крестьянами, гдв сила приходской общины была совершенно парализована властию кръпостнаго владъльца, дъло обходилось безъ сходи; выборь вавистль оть одной воли владъльца, такъ что

<sup>(1)</sup> См. наприм. Архивъ ист. и практ. свъд. Калачова 1859. IV. «Настольная квига Данил. монаст.» стр. 36. Ирк. еп. въдом. 1863 г. № 37. 40 м др.

о согласіи крестьянь можно было и не спрашивать; челобитная архіерею, въ которой прописывался обыкновенно выборъ, подавалась тоже отъ имени однихъ владильцевь. Воть образчикь такой челобитной начала XVIII в. Она подана помъщиками села Карагачева и, сельца Лыкина св. Димитрію ростовскому: дизлюбили. ин помъщики тогоже села Карагачева церкви Рождества пресв. Вогородицы попова, сына Василья Леонтьева, чтобъ ему, по твоему архипастырскому благословению, а по нашему излюбу, быть у тойже церкви вторымъ священникомъ въ поможенье отпу своему, потому что тотъ священникъ при старости, и чтобы, перкви Божіей безъ пънія не быть и душамъ христіанскимъ безъ причастія не помереть. Милостивый го-1 сударь, преосвящ. Димитрій митрополить ростовскій и яростанскій пожалуй насъ, вели его Василья по своему архіерейскому благословенію поставить въ попы. Спилуйся, пожелуй" (1).

- Въ 1711 г. въ опредълени ставлениковъ на мъота открынись больше безпорядки. "Освященному собору и правит. Сенату въдомомо учинилось, читаемъ въ указъ этого года отъ 25 апръля, отнележе начася но указу великаго государя брать на службу его госкдареву людей молодыхъ, къ воинскому чину годныхъ, и о томъ услышавше дьячки, пономари и сынове попорскіе и дьяконовскіе, различными коварными и лжесоставными челобитными, похищають себь чинь свяциенства и діаконства неправильно и неправедно, оворда летъ подобающихъ таковому чиву не имуще, овогда же въ прибыль въ другіе попы либо въ діаконы восвящающеся". Соборъ и Сенать нашли по этому поводу нужнымъ обратить особенное внимание на приходские выборы, въ которыхъ видели одно изъ главныхъ средствъ предотвратить общаны ставлениковъ. Видно, что эти выборы успъли потерять иного своей:

<sup>(1)</sup> Акт. Семевскаго. Чтен. о. ист. - аревн. 1869. IV. № 68.

прежней силы, успели даже обратиться въ простую формальность, которую недобросовъстному ставленику, не расчитывавшему на одобрение прикожанъ, можно было легко обойти. Соборъ и Сенатъ поставили выборъ прихожанъ въ числъ необходимыхъ условій для посвищенія ставлениковъ и опредълили, чтобы выборные списки скраплялись непреманно рукою поповскаго стиросты, который по древнему обычаю должень быль присутствовать на выборахъ въ качествъ органа опархіальной власти. "Заручнаго челобитья, сказано въ указъ, опасно смотръти, не ложное ли есть и есть ли рука самого помъщика, есть ли отписка отъ старосты поновскаго, и буде не обрящется, такимъ отказывать. Всякому архіерею въ своей епархіи поразсылать указы къ старостамъ поповскимъ, чтобы отписокъ не давали прежде, неже сами приходъ той уведають и крестьянъ допросить, угодень ли имъ есть той дьячокъ, и какого житія, и на чье мъсто бьеть челомъ" (1).

За тымъ приво избирать священно-служителей было признано за приходами Д. Регламентомъ. "Когда прихожане или помъщики, сказано здъсь, которые живуть въ вогчинахъ своихъ, изберутъ человъка къ церкви своей во священники, то должны въ доношеній своемь васвидетельствовать, что оный ость челевъкъ житія добраго и неподозрительнаго. А которые помъщики въ тъхъ своихъ вотчинахъ сами во живутъ, оное свидътельство о такихъ людъхъ подавать людемъ ихъ и врестьяномъ. И въ челобитныхъ висать жиянно, какая ему руга будеть или земля; а избранный бы также приложиль руку, что онь тою ругою или землею хочеть быть доволень, и оть церкви, къ которой посвящень, не отходить до смерти". Епископу предоставлялось за темъ испытать такого ставленика: "« ожели оный избранный предъ епископомъ явится въ вакомъ подозръни или расколъ и оваго чива недо-

<sup>(1)</sup> II. C. 3. 1. IV, No. 2352 n. 6-7.

стоинь, сіе оставляется въ разсужденіе епископле" (1). Въ 1722 г. были изданы правила для приходскихъ выборовь, при чемъ въ выборныхъ спискахъ вельно подробно обозначать качества избраннаго кандидата, что прихожане "знають его быть добраго человъка, а имянно не пьяницу, въ домостроени своемъ не лѣниваю, не клеветника, не сварливаго, не любодъйца, не убійцу, въ воровствъ и обманъ не обличеннаго, грамотъ умьющаго, викакого подозрънія раскольническаго за собой не инбющаго" (\*). Эти правила удерживали полную силу въ теченіи всей первой половины XVIII в. и нъсколько разъ подтверждались новыми указами. Указомъ св. Синода 1737 года вельно было при произвождении въ священно-и-церковно-служители вноситъсодержание заручныхъ выборовъ въ докладныя выпискио ставленикахъ (\*), послъ чего заручный выборъ постоянно считался однинь изъ необходимъйшихъ документовъ и выводился на справку при всякомъ ставленическомъ дълъ. Форма его буквально заимствована изъ правиль 1722 г. Вотъ наприм. одинъ выборъ 1747 г. воронежской епархіи: "мы именованные согласно выбрали и излюбили къ полянутой вашей Патвицкой приходской церкви на место умершаго обященника Григорія Сампсонова оной же приходской церкви діакона Филиппа Алексвева... А понеже мы именованные оного діакона совершенно знаемъ, что онъ человъкъ добрый и смиренный, не піяница, въ домостренім своемъ не лівнивый, не клеветникъ, не сварливъ, не любодъйца, не убина, въ воровствъ и обманствъ не обличенный, грамотъ и нисанію ум'яющій, и никакого подозржнія раскольническаго за нимъ нътъ, и діяконскую должность править безліноство и безпорочно. И будучи онъ, діаконъ Филиппъ, у той

<sup>(1)</sup> Реглам. о мірск. особажь п. 8.

<sup>(2)</sup> H. C. 3. VI, N. 3911. n прибава. Реглам. N. 4022.

<sup>(°)</sup> II. C. 3. № 7204.

нашей приходской цоркви священникомъ, какъ и умершій священникъ Григорій, будеть мірскимъ подаявіемъ, къ томуже и трудами своими отъ пашец и съевыхъ покосовъ доволенъ, понеже при той нашей церкви церковной пашенной земли и станныхъ покосовъ довольвое число, и для того онъ Филиппъ отъ оной нашей приходской церкви по смерть свою къ другой церкви. отходить и тъиъ утруждать ваше преосвященство не будеть, сего ради онъ діаконъ Филиппъ къ сему нашену доношенію руку приложиль". Въ конць подписи прикражанъ и самого избраннаго (1). Надзоръ за выборами, сообразно съ опредълениемъ 1711 г., принадлежалъ поповскимъ старостамъ, а съ 1744 г. членамъ духовныхъ правленій; безъ засвидьтельствованія ихъ выборные списки считались педъйствительными (1),

Волье подробныя свъденія дошли до насъ о порядка приходскихъ выборовъ въ юго - западной Россін (\*). Какъ скоро въ какой-нибудь парохіи опрастывалось вольное, ненаслъдственное мъсто священно-служителя, протопонское правление посылало туда своего депутата изъ священниковъ своего округа. Этотъ по прізадь представлялся громадь и съ общаго согласія назначаль день выборовь. При томъ живомъ участін, какое юго-западныя громады принимали во всехъ дедахъ своей церкви, выборы имели очень оживленный и торжественный характеръ. На нихъ, какъ на приходскій правдникъ, съвзжалось множество гостей, священниковъ и мірянъ изъ сообднихъ селеній; эти, такъ называемые, люди околичные, какъ извъстно, испоконъ въка играли весьна важную роль во всехъ важныхъ

<sup>(1)</sup> Воронеж. епарх. въдом. 1868. стр. 556—557. (2) Ист. моск. епарх. управл. ч. II, кв. I, стр. 69; км. 2. стр. 29-30.

<sup>(</sup>в) Извлеваемъ эти сведения изъ замечательной статьи г. Крыжановскаго (Руков. для сельск. паст. 1861 № 49); «Очерки быта малоросс. дух. въ XVIII стом», составленной по деланъ кісьскаго консисторскаго архива.

ртшеріяхь югозападныхь громадь, являясь на сходы въ качествъ свидътелей, постороннихъ судей, совътчивовъ и т. п. Еще большее оживление выборамъ, придавало всегдашнее иножество и разпообразіе являвнихся на вихъ капдидатовъ. Духовное званіе въ юговападномъ крат и въ XVIII в. еще долго оставалось открытымь для всехъ. Виесте съ прездамии пововичами и дыяками состанихъ парохій, а также бурсакаии кіовской академіи, переяславской семинаріи и харьковскаго коллегіума, въ числъ кандидатовь на открыт вавшіяся міста всегда были грамотные люди и світокихъ званій, крестьяне, изшане и козаки. На каждые выборы являлись кроив того и посвященные уже люди, -- разные безывстные священно-служители, которыкъ венало бродило по всему краю въ чаяни овободнаго места и которые въ народе известны были подъ названіемъ "дикихъ поповъ". Тутъ были и свид премижи, произвольно покинувине или продавшие бъдную парохію для прінскавія другой болье кориной, и священиями, выбитые съ мъста самими громадами, и безивотные священно-служители, купившіе свой сань въ Молдавін или Турців, гдв онъ стоиль очень дежево и гав всегда можно было за извъстную сунку вайти архіороя, чтобы получить оть пего рукоположеніе бевъ прихода, какъ говорилось, "на вакансъ" или "про запась", пока не отыщется мъсто, наконецъ священно-служители, бъжавше изъ Польши отъ фанатизна католиковъ и уніатовъ, иные съ избитымъ таломъ, съ скудными клочками волосъ во головъ и далеко но полной бородою. Всё эти кандидаты всёми мерами ваискивали винманія громады, которую желали пасти, ходили съ поклономъ къ зажиточнъйшимъ хозяевамъ, раздавали деньги, лошадей, коровъ и другіе дары, наждый день подпанвали чернь, разсыпая объщанія слушаться громады, почетать нарохіянь, и стараясь подервать дов'вріе къ другинъ кандидатемь. Вся перокія волновалась, пила, шумкла, разбивалась на парічин до самаго того времени, какъ наступаль роковой день, назначенный для выборовъ.

Для выборовь вся громада собиралась при церкви. Депутать читаль передь нем листь духовнаго правленія съ дозволеніемъ приступить къ выборамъ и по прочтени возглашаль: "кого волите, панове громада"? Наступало въсколько минуть обычнаго молчанія, которое такъ необходимо для налороссійской сходки всегда, когда требуется, что называется, діло разжувати. Кандрдаты въ это время находились въ самемъ тревожновъ состояни, посматривая на своихъ потроновъ; нъкоторые, не утерпъвъ и пользуясь затишьемъ, выходили въ кругъ, кланялись на всъ стороны и просили, чтобы ихъ выбрали въ парохи. При возглашении перваго же имени поднимались толки, споры, и толна начинала шумъть. Въ споры и толки вившивались и. люди околичные, подавая советы и высказывая свои: свъдънія о кандидатахъ. Кандидаты тоже съ свой отороны спорили, ругались, укория другь друга, чены могли, и докладывая другь о другь все, что сликали: Выписиваемъ жалобу одного кандидата по случаю обиды, причивенной ему на выборахъ въ сель Велиноссиицихъ. "Депутать, пишеть онь въ своей жалобь митрополите Рафинлу Заборовскому, прочиталь предъ громидоко довволене духовнаго правленія избирать кандидата. Туть были многіе священники и свытскіе, прівжавшіе до громады въ гоств. Я выступиль предъ громадою, поклопился и сказаль: "прошу и я вась, панове парехіяне, еже будеть воля ваша, и меня принять".- Тогда стоивний туть священникъ Дубровскій, привкавшій къ громадъ, крикнулъ: "а ты чего явзень сюда? Ты продаль свою парохію и людей за 700 злотыхъ; а сжеди ты станеть, то и туть тое сдължены. Онъ вась, панове парохіяне, вобхъ повродаєть". Громада тогчась же отказала этому кандидату, хотя онъ действительно быль невинень въ продажь старой парохія и повяв, когда ивсто было уже потерано; доказаль весправедливость нарежаній на него силионника Дубронсвага. Песле выбора громада провостания избранмаго вановъ отножь, делила складчину для обвавеление его на но-milited at J. Sept. Basis of the country

вонь мість, а если онъ еще не быль посвящень, то снабдывала его пособіями на издержки въ каселры, снаряжала подводу и отправляла его "промоваться на вона".

Описанный здесь перемоніаль выборовь, разумжется, могь соблюдаться только тамъ, гдѣ сила громады не была подавлена силою пана. Въ вотчивныхъ свленіяхъ, какъ и въ Великороссіи, выборъ священнега, внолив зависвиъ отъ вотчиннаго владельца. Относительно Великороссіи мы вид'яли, что при поставленін воваго обященника въ вотчинный прикодъ самъ Дук. Регламенть предписываль спрашивать о согласія престыянь только въ томъ случат, если владельна нъть въ селения. Въ юго-западной России панъ, кому мотель, тому и отдаваль нарожно, могь опцать ее даже овоему холопу за накія-вибудь холопекія нослуги, точно также, какъ это бывале въ старину, въ XVI в XVII в. Наприи. въ 1743 г. графиня Наталья Разумовская присила и Рафинла Заборовскаго рукоположить ей свищения въ село Орловку (пежинского убада) олного изъ ея лакеевъ Богдановскаго, внотавляя ва подтворжденіе ото правъ на свящ, савъ то, что "оной Богдановскій; какъ прежде, такъ и понинѣ, ко двору си благовріятній и во услугахъ нелѣвиній и добропорадочній". Встрічасми приміры и того, чань владівльцы "изгономи жэгонями безвинно" не жобики ими свящониниовъ и отдавали ихъ парохіи другимъ (¹). ::

Избраніе двикона въ приходъ совершалось гораздо проще. Дьяконовъ вообще было мало какъ въ великорусокихъ, такъ и въ юго-западныхъ приходахъ. По писцевниъ кинтамъ видно, что ихъ имъли у себя только немиоте сельскіе приходы даже изъ тъхъ, при которыхъ было по 2 снященника. Дьиконы были своего рода роскошью прихода и держались только въ богатыхъ, главнымъ образомъ городскихъ приходакъ, для

<sup>(1)</sup> Описан. харык, епархін. отд. III, стр. 210.

большаго воликолбиія церковной службы или даже просто изъ соревнованія приходскихъ тузовъ съ тувами другаго прихода. Какъ и теперь, существеннымъ достоинствомъ дьякона былъ громкій басовый голость, -полженствовавшій потрясять неслишком нажное чувство русскаго человъка и инъвшій для него совершенно такое же значеніе, какъ большой церковной колоколь; о другихъ достоинствахъ кандидата во дьяконы не спрашивали. Въ царствование императрицы -Елисаветы некоторые студенты петербургской семинарін, не имвишіе права поступить нь священники за недостижениемъ законныхъ леть (30), горько жаловались въ своемъ прошении св. Синоду 1747 г., что имъ некуда дъвоться, потому что въ дьячки вдти стыдно, в "во дьяконы желаемаго прихожены голосу не достветъ" (1). Встръченъ принъры, что при выборъ ве дьяконы прихожано предпочитали за голось какогонибудь неученого бысистыго дьячка даже предъ студентомь (\*). Ищущій дьяконскаго міста являяся обыка новонно въ порковь во моми какого-нибудь враздинчнаго богослуженія, когда можно было ожидать сболье наго сбора прихожань, и старажел показать свои так ланты въ громвомъ чтени апостола и т. п. Поска этого онъ отправляяся собирать подвиси принозань къ заручному выбору и въ случав удачи вхаль съ выборнымъ спискомъ несвищаться (\*). Въ великорусскихъ приходахъ дьяковы по крайней мере получали отъ нрихода ругу и др. средства содержанія, которыя обозначались въ заручныхъ спискахъ и придавали дьяконской должности и вкоторую самостоятельность: въ юю-вападныхъ нарохіяхъ съ дьякономь не было нива кого договора у прихожень о содержании; стало быть: выборь дьякона еще менье интересоваль ихъ, чемъ въ

<sup>(1)</sup> Ист. спб. акад. Чистовича. стр. 50.

<sup>(2)</sup> Ист. моск. еп. управл. ч. II, кн. 1. прим. 123.

<sup>(3)</sup> Танже. См. также Ист. вижег. јерарх. Макарія, стр. 229.

Великороссій: Дьяконъ долженъ былъ служить громедѣ ва добровольный "ласки" или содержался насчетъ ивсколькихъ болью богатыхъ хозяевъ прихода, которые пожелый его имъть при церкви; кромѣ того въ дънконской должности, канъ мы говорили, часто служили сыновья священниковъ—наслъдники—въ ожиданіи стровскить харчахъ. Если въ приходъ поступалъ какой-нибудь дьяконъ, посвященый прежде, пріемъ его, какъ дъло совершенно частное, совершался иногда безъ въдома не только енархіальной власти или протопонскаго правленія, но дяже и мъстнаго священника, по воль одного ктитора и лучшихъ прихожанъ, точно также, какъ теперь совершается наприм. ноемъ итвеческаго хора старостой церкви (1).

Что касается до церковно-служительских вакансій въ приходахъ, то заміщеніе ихъ още легче могло обходиться безъ участія епархіальной власти и большею частію вполн'в зависьло оть одного выбора прихожань, или даже оть воли одного священика и ктитора церкви. Въ памятникахъ нашей древней церковной жизни мы очень мало встричаеть фактовь, которые бы обнаруживали внимание нашей перархим вы этимъ должностямъ. Едвали не одинъ соборъ 1274 г. удостиль вопрось о клирикахь подробнаго раземотрытія, издавъ строгія правила объ пепытаніи кандидатовъ въ причетники относительно ихъ богослужебной опытности и правственных качествъ и определивъ значене ихъ должности, какъ мерекодной къ высшиль степенянь клира (\*). Но его опредъявния не вошли въ практику. Въ XVI в. Геннадій новогородовій жаловался, что , по воей русской вежий распространилось беззвконіе: мужики оворные на клирось поють и паремью и впостоль на амбонь чтуть да еще и вь алгарь хо-

<sup>(1)</sup> Руков. дая с. паст. 1861. № 51.

<sup>(3)</sup> Истор. р. п. Макарія. IV, 288—289. Русові достоп.

RETL" (1). By XVI is XVII B. Betphyseus noctorhium жалобы правительства и ісрархін на крайній упадокъ церковнаго чтенія, пінія и вообще церковнаго благочинія, который между прочинь зависьль оть неискучтва церковныхъ дьяковъ и пономарей. Опредъленіе причетника къ мъсту духовною властью документировалось, такъ называемой, новоявленной памятью и посвящениемъ въ стихарь, при чемъ опредъяземый испытывался въ чтеніи и павіи. Но множество, даже большинство причетниковъ служило безъ стихарей, такъ -что полжность ихъ палалась какою-то вольноваемною: она даже не составляла иногда особаго спеціальнаго занятія и званія, а соединялась съ другимъ житейокинь ренесломъ или званісмъ, наприм, крестьянскимъ. Надобно при этомъ припомнить еще то важное зем--ское вначеніе, какое имали дьяки въ своихъ приходажь: они были единственными забсь грамотбями абльцами и совершали всъ общинные акты, записи, купція, выборные списки, плетежныя отписи и т. д. Очень вотественно, что общины издавна старались сделать ихъ и дъйствительно сдълали своими выборными людьми наряду со всеми земении чинами. Найдуть подходащаго для себя грамотья, умьющаго кстати исправить и перковную службу, напишуть выборь и рядь, чтобы онь о всемь церковномь радель и смотрель накрыщо, книгъ нерковныхъ берегъ, запиралъ перковъ **в колок**ольню, почиталь священника, слушался во всемь міронихъ людей и къ письму у всякаго государова и мірекаго діла быль всегда готовь, жиль у паркви емирно, не браженчаль и ни за чемъ дурнымъ не ходиль и не промышляль, обязывали его цоруками, и онь ТУТЬ ЖО ВСТУПАЛЬ ВЪ ДОЛЖНОСТЬ ДЬЯКА ИЛИ ПОНОМАРЯ, выговоривъ съ своей стороны извъстное вознагражденю за свою службу ('). Если онъ оказывался въ чемъ-

<sup>(1)</sup> Церк. пъни въ Россія, Разумовскаго, отд. 11, стр. 65. (2) А. юридич. №№ 286, 287, 302, 303,

нибудь неисправнымъ, его отставляди и такимъ же по-

Рядомъ съ этимъ порядкомъ опредъленія низшихъ членовъ клира на мъста выработался еще другой, бывшій результатомъ тъхъ подчиненныхъ отношеній, въ какихъ причетники стояли къ священнику. Когда приходская община при опредълении причетника не имъла въ виду его участія въ земскихъ дёлахъ, она предоставляла выборъ кандидата священнику. Такой порядокъ сталъ развиваться особенно подъ конецъ XVII в., когда земская служба дьяковъ была стеснена деятельностью приказныхъ людей. Чамъ менае общины интересовались выборовь дьячковь, тымь болье развивалось вліяніе на причетническія мъста священниковъ. Регламенть наприм. говорить, что священники нарочно старались захватить въ свое распоряжение всъ причетническія мъста при своихъ церквахъ, между прочимъ для того, чтобы наполнятъ ихъ своей родней, иногда и вящше потребы (\*). Иной ноповичь, по хозяйственному расчету отца, съ раннихъ дътъ былъ опредъляемъ на причетническую службу при своей родной церкви и, постепенно повышаясь, въ течени нъсколькихъ льтъ проходиль всь степени клира, пока наконецъ не попадалъ на отповское мъсто. Вліяніе священниковъ на церковническія міста развивалось иногда до того, что приходы начинали уже тяготиться имъ и въ охранение своего стариннаго права выборовъ считали нужнымъ включать въ свои договоры съ священниками особое условіе: "а церковниковъ мнъ (священнику) одному безъ мірскаго в'адома не принимать и не отказывать".

Въ XVIII стольтіи перковнослужительскія міста были опреділены штатами, епархіальная власть стала обращать большое вниманіе на ихъ заміщеміе, окружила опреділеніе причетниковъ формальностями, справ-

<sup>(3)</sup> Прибавл. Реглам, о свящев. п. 27.

ками, допросами, экзаменаціями кандидатовъ, стала требовать, чтобы церковное служение не было соединяемо съ занятіями другихъ состояній, кром'в духовнаго, и принимаемо было людьми свободными ('), -все это не могло не ослаблять прежней свободы поступленія въ церковно-служители и вольноваемнаго характера ихъ служенія. Но и при этихъ обстоятельствахъ мы долго еще встръчаемъ совершенно свъжіе остатки старины. Не говоримъ уже о выборномъ значени причетническихъ должностей, -- оно сохранялось во всей цълости повсюду; обращаемъ внимание только на общедоступность причетнического званія и на зам'єщеніе причетническихъ должностей по вольному найму и безъ въдома епархіальной власти. Зам'вчательно, что въ начал'в XVIII в. само правительство какъ будто вовсе не считало причетниковъ духовными людьми. Наприм. въ 1705 г. оно распространило на нихъ дъйствіе извъстныхъ указовь о брить бороды наряду со всеми светскими лицами (1). Потомъ всв они наряду съ податными классами облагались при Петръ разными сборами и повинностями и едва было не записаны были ревизіею въ подушный окладъ, такъ что св. Синоду въ 1721 и 1722 гг. стоило большихъ усилій исходатайствовать имъ обычныя права духовнаго состоянія (\*).

Въ 1722 г. принадлежность церковно-служителей къ духовному званію была утверждена но и послѣ этого церковно - служительскій классъ состояль изъ чрезвычайно разнородныхъ людей, принадлежавшихъ къ различнымъ вѣдомствамъ, особенно въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ духовенства было немного. Наприм. въ пе-

<sup>(</sup>¹) См. ставленич. дѣла въ Ист. моск. еп. управленія. Находимъ примѣры даже въ Сибири. Иркутск. еп. вѣд. 1863 г. № 38: «Управленіе свят. Иннокентія».

<sup>(</sup>²) II. C. 3. № 2015.

<sup>(°)</sup> Объ этомъ будетъ сказано ниже. Сюда относятся указы въ П. С. З. VI. 3481. 3802. 3854. 3932. 4035 и др. Собран. постан. по дух. вѣдом. т. І, № 153.

тербургской губерніи въ первой половинѣ XVIII стольтія не только въ селеніяхъ, но и въ городахъ причетниками при разныхъ церквахъ служили горожане, помъщичьи крестьяне, грамотные лакеи, гарнизонные солдаты, матросы, таможенные сторожа, фабричные и заводские рабочие и т. д., и притомъ безъ всякихъ указовъ отъ епархіальной власти, по одному выбору прихожанъ и священниковъ, или по распоряжению господъ и разныхъ свътскихъ командъ 🖀. Въ землъ войска донскаго и въ козацкихъ селеніяхъ Малороссіи причетники считались въ козацкомъ званіи; какъ опредвленіе ихъ къ церквамъ, такъ и увольненіе зависвло отъ войсковыхъ начальствъ (3). Йодобные же факты встръчаемъ и во внутреннихъ областяхъ Россіи, гдъ и духовенство было многочиссенные, и епархіальная власть сильнъе. Въ настольной книгъ Данилова переславльскаго монастыря (за 1703—1743 гг.) находимъ наприм. выборь дьячка 1739 г., произведенный старостою и крестьянами монастырского села Романова: "со всего мірскаго сбора выбрали и излюбили" малолітняго сына умершаго дьячка съ тъмъ, чтобы онъ до своего возраста отправляль дьячковскую службу по найму; туть же встръчаемъ другой образчикъ опредъленія въ причетники вследствіе договора кандидатовъ съ священникомъ. И въ томъ и другомъ случать дело не восходило для окончательняго утвержденія далье властей вотчиннаго монастыря. Замъчательно также, что въ первомъ случать прихожане выбрали во дьячки человъка духовнаго происхожденія, — наслъдника, и во второмъ священникъ нанялъ во дьячки крестьянскихъ дътей (в). Даже въ московской епархіи, гдв опредвленіе

<sup>(1)</sup> Историко-стат. свѣд. о .спб. епарх. Спб. 1869. вып. I, 54. 119. вып. II, 205. 206.

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. X, № 7144. 7331. XII, 9299. 9827. XVII, 12454.

<sup>(\*)</sup> Арх. истор, и практ. свъд. 1859. кн. IV. стр. 36.

причетниковъ, судя по всему, должно бы было стать въ большую зависимость отъ спархіальной власти, чемъ гдъ-либо, множество причетниковъ служило безъ указовъ, по вольному найму, еще и во второй половинъ XVIII въка. Самые указы или новоявленныя памяти выдавались не самими архіереями, а духовныхъ дёль управителями, которымъ такимъ образомъ принадлежало окончательное утверждение церковниковъ въ должности. Посвящение в стихарь не было въ употребленіи; первый изъ московскихъ архіереевь сталь вводить его Платонъ I Малиновскій (1748—1754), вследствіе чего всв кандидаты на церковно-служительскія мъста должны были при немъ являться въ Москву, а не въ увидныя только духовныя правленія. Несмотря на это, когда его преемникъ м. Тимоеей Щербатскій вздумаль въ 1765 г. обратить внимание на причетнижовъ, то оказалось, что "не токмо приходски священники, но и духовныхъ делъ управители держали при церквахъ своихъ церковниковъ безъ указовъ года по 2 и болье". Консисторія распорядилась сначала брать съ такихъ безуказныхъ церковниковъ денежный штрафъ, потомъ опредъдила наказывать ихъ нещадно плетьми. Но и после этой грозной меры м. Платонъ (Левшинъ), при вступлении своемъ на московскую канедру въ 1775 г., съ неудовольствіемъ узналъ, что не только въ убздахъ, но и въ самой Москвъ священники для своихъ выгодъ нарочно не замъщали причетническихъ мъстъ при своихъ церквахъ, чтобы по старому отдавать ихъ за дешевую плату наемнымъ постороннимъ лицамъ ('). Здёсь кстати можно припомнить одинъ обычай при опредъленіи пономарей, существовавшій между прочимъ и въ московской епархіи. Такъ какъ на пономарскія должности особенно много нанималось людей постороннихъ, а между тъмъ пономарямъ поручалось хране-

<sup>(&#</sup>x27;) Истор: моск. епарх. упр. ч. І. примъч. 229. кн. 1 ч. II, стр. 31. 70. кн. 2, стр. 56. ч. III, кн. 1, стр. 16. 125.

ніе церкви и церковной утвари, то принято было при опредёленіи ихъ въ должность обязывать ихъ особыми записями отъ крёпостныхъ дёлъ за поручительствомъ 3—6 человёкъ; они обязывались при прохожденіи своей должности "не пьянствовать, не воровать, съ ворами не знаться и къ той церкви воровъ не подвесть, и самимъ ничего не покрасть" и проч. Записи эти были уничтожены уже въ 1765 г. указомъ св. Синода, которымъ запрещено держатъ при церквахъ нештатныхъ пономарей подъ именемъ сторожей (1).

Въ юго-западной Россіи причетническое служеніе окончательно обратилось въ вольнонаемное ремесло и теще менте завистло отъ вліянія епархіальной власти (3). Церковно-служитель или "дякъ" былъ обыкновенно одинъ для пълой парохіи, хотя бы при церкви было даже несколько священниковъ. Онъ быль и распорядитель клироса, собственно дьякъ, и вмъстъ учитель и начальникъ парохіальной школы, "панъ бакаляръ, панъ дирехторъ". Очень рѣдко въ приходѣ былъ еще "паламарь"; должность его была излишнею въ приходъ, потому что его обязанности легко исполняли или самъ дьякъ, или ученики дьяковой школы. Послъдніе, обучаясь у дьяка, во всемъ ему помогали по церкви, читали на клиросъ, ходили съ священникомъ на требы, составляли пъвческій хоръ, чистили церковь и проч. Дьякъ быль человъкъ кругомъ зависимый, зависълъ оть парохіянь, для которыхь его школа была темь же, чъмъ братскія школы для братствъ, ихъ созданіе и собственность, завистль и отъ пана пароха, для котораго онъ быль чемъ-то въ роде служителя, работника. Подъ вліявіемъ католическаго церковнаго строя зависимость юго-западныхъ церковно-служителей отъ священниковъ развилась до такой степени, до какой она никогда не доходила въ Великороссіи, хотя и здісь

<sup>(</sup>¹) Тамже, ч. II, кн. 1, стр. 116—117. кн. 2, прим. 311. (²) Подробности о дъякахъ см. въ Рук. для с. паст. 1861. № 39. 51: «Очерки быта малор. дух.»; также, 1864. № 42.

и въ приходскихъ выборахъ и въ новоявленныхъ памятяхъ церковно-служителямъ постояно внушалось правило во всемъ слушаться священника. Великорусскій причетникъ быль штатный служитель церкви, всегда имълъ опредъленную долю въ церковномъ доходъ и земль и чувствоваль себя человькомъ самостоятельнымъ, тогда какъ юго-западный дьякъ служилъ по найму. не имълъ никакой части ни въ доходъ священника. ни въ церковной землъ, которая цъликомъ отводилась въ пользование одному пароху, и жилъ на особыя средства, составлявшіяся частію изъ руги и другихъ даяній отъ парохіянъ, частію отъ произвольныхъ подачекъ священника за разныя послуги, въ родъ напр. куска хлъба и сала на поповой кухнъ и т. п. Такія отношенія между священниками и дьяками сохранялись до позднайшаго времени. Еще въ 30-хъ годахъ текущаго стольтія юго-западнымъ архіереямъ стоило большихъ усилій убіждать священниковь въ томъ, что дьяки суть служители церкви, а не священниковъ, и уговорить къ выдъленію имъ обычной части земли и дохода (1). Въ такой же зависимости дьякъ былъ и у прихожанъ, особено у сельскихъ старшинъ и помъщиковъ. Въ одномъ ирмологів (издан. 1757 г.) найдены были наприм. такіе стихи, произведеніе дьяковой музы:

Хто въ NN не бувавъ, Той и лыха не знававъ; Я въ NN проживавъ И много бидъ принявъ. Дякувавъ и паламарювавъ И попа до церкви рано пробуж- На ленъ панскій

То асаулъ Кирносъ до школы прихожае и глашае: Дяче! на панщыну! косить, Або будешь брусья носыть... Ище крипче гонить давъ; Иванъ Пивторацкый...

Ище жъ до того й людямъ угож- Люди говорять:

давъ,

И М... панщыну работавъ. Бо чуть свить свитае,

Горе тоби, горе, даче!

<sup>(</sup>¹) См. напр. Подол. еп. вѣдом. 1863 г. № 23: Жизнеопис. преосв. Кирилла подольскаго.

Згынешь ты въ насъ, Небораче! Здѣ, читатель, мене извини И назадъ листокъ переверни...

На другомъ листъ видно, оставивъ такое завъщаніе:

что дякъ бѣжалъ изъ села,

Хто хоче лыхо знаты, Не хай иде въ NN дякуваты; И скризь за хлибомъ шмаруваты; Въ церкви жъ горшка давно не маемъ,

То буде панщыну въ будин ро- И покрышку для вогня позыбыты, чаемъ...

А въ субботу ходить авоныты, Сіе вамъ изображаю, . Сала по селу прохаты И самъ въ NN утикаю '(т).

Въ XVIII стольтій дьякъ не заводился даже семьей и жиль вольнымъ холостякомъ, не заботясь ни о земль, ни о хозяйствъ, чъмъ-то въ родъ козака-пролетарія.

Неудивительно, что при такой обстановкъ дьяковскія міста еще дольше не могли сділаться наслідными и закрыться для постороннихъ лицъ, чемъ причетническія мъста въ великорусскихъ приходахъ. Поновичу было вовсе нелестно сдълаться дьякомы; если онъ и бралъ на себя дьяковскую должность, то развъ на время, чтобы потомъ перейти съ нея на вольное или наследное священническое место. Въ дъяки пли большею частію люди бездомные, сироты м'вщанскаго, козапкаго, крестьянскаго происхожденія, не знавшіе, никакого ремесла, которымъ безъ дьяковства весь въкъ свой было бы нужно провести въ состояніи "людскихъ попыхачей" и которыхъ еще въ детстве какой-нибудь сострадательный человекъ отдаваль въ школу къ знакомому дьяку. Порядочный хозяинь ни самь не взяль бы, ни сыну не дозволиль бы взять дьяковской службы, потому что она считалась во всякомъ случав ниже какъ деревенскаго хозяйства, такъ и городскаго ремесла. Пройдя въ школъ всъ препени дыяковой премудрости, изучивъ въ теченіе многихъ лъть церковный кругъ.

<sup>(1)</sup> Въсти. Имп. геогр. общ. 1859, кн. 7: «Черный льсь» (херс. губ.), стр. 52—53.

пъніе на гласы, на подобны, догматики и проч., кромътого множество духовныхъ кантовъ, псальмъ, пъсенъ всякихъ и веселыхъ и грустныхъ напъвовъ, множество ръчей, виршей, причитаній, вертепныхъ піэсъ и другихъ принадлежностей южно-русскаго колядованья, спъвній и миркованій, отъ которыхъ дьякъ и его пікола получали свой главный доходъ, претерпъвъ многольтнія лишенія школьнаго житья и тяжести дьяковской педагогіи, школяръ дълался поддячимъ, а потомъ и дьякомъ, паномъ бакаляромъ и дирехторомъ, и за тъмъ большею частію на всю жизнь предавался дьяковскому ремеслу, потому что, съ постепеннымъ развитіемъ семинарскаго образованія и наслълственности священно-служйтельскихъ мъстъ, подняться выше дъяковства для него было весьма трудно.

И опредъление и увольнение дьяка производилось безъ всякихъ спросовъ по начальству. Кандидатъ на дьяковское мъсто являлся къ священнику и старостъ и испрамиваль у нихъ дозволенія послужить при церкви недели две или три для испытанія и для пріобретелія расположенія громады, безъ которой ни священникъ, ни ктиторъ не могли опредълить его ни къ церкви, ни къ школъ. Понравился новый дьякъ громадъ, -- священникъ и ктиторъ заключали съ нимъ контракть; не понравился, —искали другаго. Мъсто дьяка долго пусто не бывало. По всему краю бродило множество безмъстныхъ или такъ называемыхъ "мандрующихъ" дьяковъ, которыхъ можно было пригласить къ парохіи. Одни изъ нихъ бродили изъ села въ село, отъ школы къ школв для того, чтобы перенимать у равных дыявовъ разныя хитрости и тонкости дыявовскаго ремесла, одному узнать все, что знали многіе, и достигнуть идеала дьячества сдёлаться "дьякомъ мандрованнымъ", предметомъ уваженія и гордости павсти состаними парохіями ('); другіе рохіи предъ



<sup>(1)</sup> Любопытныя замътки о мандрованныхъ дьякахъ можно видъть въ Опис. харьк. епархіи, также въ Дух. въст. 1864 г. т. VIII, 572—573.

странствовали потому, что имъ просто не жилось на одномъ мъсть и притомъ же странствовать было имъ такъ легко: безсемейный и бездомовный дьякъ, положивъ на плечо палку съ навъшенной на нее нетяжелой торбой, могь справедливо изречь, какъ древній мудрецъ: omnia mecum porto. Если къ парохіи не приставаль ни мандрованный, ни мандрующій дьякъ, на дыяковскую вакансію всегда можно было найти хорошаго дьяка изъ подъячихъ своей или сосъднихъ школъ. Въ томъ случав, когда священникъ хотвлъ опредълить въ дьяки своего сына или родственника, онъ тоже сначала испрашивалъ на то согласіе громады, потомъ ставилъ кандидата передъ сходомъ, читалъ ему наставленіе: "шануй громаду, поважай хозяевъ", и со всей громадой отводиль его въ школу, гдв громада "запивала" избраннаго, изъявляя ему свое благожеланіе скорве "выдряпаться на попа". — Во всехъ случаяхъ определение дьяка производилось громадой самовластно, какъ дъло совершенно домашнее; не считали нужнымъ даже и извъщать о немъ, не писали ни архіерею, ни нам'встнику, ни протопопу; только въ влировыхъ въдомостяхъ значилось потомъ, что при церкви дьякомъ служить такой-то.

Въ такомъ видъ приходскіе выборы существовали въ течени всей первой половины XVIII в., а въ югозападной Россіи еще долье, съ большимъ или меньшимъ успъхомъ выдерживая борьбу со встыи препятствіями, которыя скоплялись къ подрыву ихъ со стороны и наследниковъ, и епархіальныхъ властей, и повсюду умножавшихся духовныхъ школъ. Въ началъ XVIII стольтія, какъ и естественно ожидать, борьба эта изключительно сосредоточивалась около однихъ священно-служительскихъ мѣстъ. Самые живые и выразительные факты ея мы встръчаемъ въ юго-западной Россіи, гдъ сильныя приходскія общины и еще болье сильные цаны патроны имели все средства противупоставлять свое старинное право не только правамъ наслъдниковъ, но и распоряженіямъ епархіальныхъ властей.

Права наследниковъ, какъ мы знаемъ, признавались встии й въ юго-западной Россіи; но парохіяне никакъ не хотъли, чтобы эти права получили значеніе безусловное. Отстаивая свое право выбора, они требовали, чтобы наследникъ, какъ и всякій другой искатель парохіи, для полученія ея постарался предварительно заискать ихъ благорасположение и согласіе; право наслідственности становилось такимъ образомъ въ подчинение праву приходскихъ выборовъ. Нъкоторые наследники такъ и старались поступать: но большая часть изъ нихъ старались напротивъ, какъ можно рѣзче, выставлять свои наслѣдныя права, да-вали громадѣ почувствовать, что они парохи, такъ сказать, прирожденные и ничьмъ ей не обязаны, гордились и предъ своимъ братомъ – другимъ парохомъ выборнымъ, вазывая его "мужицкимъ попомъ" (1). Надобно вспомнить при этомъ, что борьба выборнаго порядка съ наслъдственнымъ перешла здъсь въ XVIII въкъ въ самонъ разгаръ; поборники того и другаго дъйствовали еще съ свъжею страстностью и съ не уходившейся энергіей, которая не допускала никакихъ уступокъ и благоразумныхъ усилій уравновъсить интересы сторонъ. Очень неудивительно, что приходскія громады непріязненно относились ко встить вообще наследникамъ, хотя бы последніе и не желали ихъ обижать. Снабжая своихъ избранниковъ всемъ нужнымъ для посвященія и первоначальнаго обзаведенія, парохіяне очень холодно относились къ наследникамъ и предоставляли ихъ самимъ себъ даже въ томъ случав, когда бъдный наслъдникъ, не получивъ въ наслъдство особенно цвътущаго хозяйства, самъ принимался заискивать въ громадъ и звалъ къ себъ лучшихъ ея хозяевъ на новоселье. Когда же наследникъ самъ лезъ на обиду съ своей притязательностью или явно пренебрегаль значеніемь парохіянь, особенно людей влія-

<sup>(</sup>¹) Руков. для с. паст. 1861 г. № 32.

тельныхъ, негодованіе ихъ принимало иногда весьма грозные разміры. Діло оканчивалось тімь, что громада отбирала у наслідника церковные ключи и выгоняла его изъ парохіи вонъ.

Вотъ одно подобное дъло, относящееся къ 1721 г. Въ селъ Засульъ лубенскаго полка, принадлежавшемъ полковнику Маркову, умеръ священникъ Савельскій, оставивъ послъ себя молодую жену и четверыхъ малольтних дътей, "ни единаго наслъдника въ совершенномъ возрастъ до презвитерства способнаго по себе не оставивъ". Митроп. Іоасафъ Кроковскій далъ вдовъ право на получение всъхъ доходовъ съ парохіи мужа, а для служенія при церкви и для требъ дозволиль ей держать по найму викарія. Вдова владела парохіей 7 літь, выдавая викарію обычную 1/2 доходовь, пока не подросла одна изъ ел дочерей, - наслъдница. Къ наследнице скоро подыскался женихъ, поповичъ Евстафій Степановъ, разумъется, съ намъреніемъ поступить на мъсто умершаго тестя. Но, понадъявшись на право наслъдства, онъ не почелъ нужнымъ испросить согласія ни у владельца села, ни у крестьянъ. Марковъ разсердился и прямо сказалъ ему, чтобы онъ не имъль никакой надежды на парохію. "Я жены здъсь ищу, а не парохіи", отвъчалъ женихъ, а между тъмъ тихонько хлопоталъ о получени въ приданое и парохіи. Узнавъ объ этомъ, Марковъ предупредилъ консисторію, чтобы она не назначала къ нему Степанова въ парохи, и получилъ отъ нея письменное обнадеженіе, что его желаніе будеть исполнено. Вскоръ послѣ этого онъ долженъ былъ отправиться изъ своего села въ походъ къ Ладогъ; поэтому поспъшилъ до отъезда выбрать на парохію своего кандидата и послаль его съ заручною отъ себя и отъ всъхъ парохіянъ въ консисторію. Но на этотъ разъ, воспользовавшись его отъездомъ, консисторія отказалась исполнить его прошеніе и представила къ посвященію Стенанова, отписавъ помъщику, что Степановъ "явился до того чина способнъйшій и наслідіемь до тестевской церкви ближній". Получивъ мъсто, новый священникъ вмъстъ съ отцомъ своимъ натхалъ на парохію и явился въ церковь. Викарій служиль въ это время повечернее правило. Отецъ новаго пароха хотълъ опубликовать своего сына пресвитеромъ и, когда викарій недоуміваль, что ділать, схватиль насильно съ него на свою шею епитрахиль и началъ читать указъ. Произошло смятение, въ которомъ приняли горячее участіе крестьяне и прикащикъ Маркова. Наъзжіе священники принуждены были бъжать въ Глуховъ къ гетману и старшинъ, гдъ подали отъ себя жалобу, будтобы жена Маркова, оставшаяся по отъздъ мужа дома, "въ духовныя дъла интересуется и доходы на себе сбираетъ". Узнавъ объ этихъ событіяхъ, Марковъ обратился съ прошеніемъ въ св. Синодъ и успълъ выхлопотать ръшеніе, чтобы дъло было разслѣдовано, до окончанія же его парохіей завѣдываль попрежнему викарій, а Степановъ чтобы удалился къ отну для помощи въ служени, такъ какъ ему владъльцу не безтягостно будетъ терпъть у себя противъ его желанія набхавшаго пастыря, да и последнему, "такимъ насильствомъ туда втиснувшемуся, на большее его владъльца опечаление и укоръ, священнодъйствовать не безграшно будеть (1). Чамъ кончилось дъло по слъдствио, мы не знаемъ.

Подобныя дѣла бывали иногда очень сложны и продолжительны. Если наслѣдникъ былъ уже посвященъ и служилъ при какой-нибудь парохіи, онъ тотчасъ же по смерти отца или тестя являлся въ свою наслѣдную парохію и поселялся въ домѣ покойника, не дожидаясь ни согласія прихожанъ, ни рѣшенія епархіальной власти. Между тѣмъ приходъ выбиралъ своего кандидата и посылалъ его къ архіерею посвящаться, а послѣ посвященія селилъ его на новомъ мѣстѣ въ особо отведенной квартирѣ. Въ приходѣ являлось

<sup>(1)</sup> Описан. дізь синод. арх. т. І, стр. 379—381.

разонъ два пароха и возникала длинная тяжба, которая тъмъ трудите была для ръшенія, что епархіальная власть признавала право наследника вполне состоятельнымъ даже и безъ ея, такъ сказать, санкціи и попадала въ указанномъ случат въ безвыходную дилемму — или отвергнуть это важное по ея сознанію право, или отказать отъ мъста посвященному ею избраннику громады, т. е. сознаться въ поспъщности своего посвящения и отвергнуть другое столь же общепризнанное право, право приходскихъ выборовъ. А между тъмъ тяжущіяся стороны горячились, писали жалобы въ Синодъ и Сенатъ; дъло разросталось и шло въ гору. - Нельзя впрочемъ не замътить, что во второй половинъ XVIII стольтія сторона парохіянъ и ихъ избранниковъ въ подобныхъ тяжбахъ все болъе и болве слабветь. Воть образчикь такого рода тяжбы за 1768—1778 гг. Прихожане кіево-подольской Васильевской перкви, по случаю смерти одного изъ двоихъ своихъ священниковъ, Павла Лобка, который весь въкъ свой проведъ въ дракахъ, ябедахъ и пьянствъ и по смерти оставиль такого же сына наследника, кончившаго курсъ философіи въ академіи, подали прошеніе (1768) митрополиту, чтобы онъ не рукополагалъ къ нимъ этого наследника, какъ человека пьянаго, задиравшагося постоянно съ прихожанами, буяна и гуляку. Наследникъ тоже подалъ митрополиту прошеніе, въ которомъ заявляль свои права. Завязалось дівло. очень затруднявшее епархіальное начальство и тянувшееся цълыхъ 10 лътъ. Наслъдникъ посвященъ не быль, но и безъ посвященія все-таки успъль крыпко насъсть на свою наслъдную половину парохіи, пользуясь встии обычными правами, имтлъ свою недтлю, въ теченіе которой зав'єдываль всёми приходскими д'влами, распоряжался дьяками, принималъ прихожанъ съ требами, рядился съ ними о плать и получалъ ее, отдавая половину тому, кто за него совершалъ самую требу, между тъмъ дълалъ новыя обиды и наглости

прихожанамъ. Послѣдніе подавали новыя жалобы и возбуждали новыя слѣдствія, но, отчаявшись побороть противника, тѣмъ только и кончили дѣло, что упросили митрополита вовсе упразднить другое священническое мѣсто при ихъ церкви (1).

Въ епархіяхъ московской Россіи подобныхъ явленій не видимъ. Насл'вдственность духовнаго служенія усибла до того сдблаться здбсь сильною. почти постоянно принималась въ расчетъ при самыхъ выборахъ; большая часть заручныхъ челобитныхъ ходатайствуеть именно о наслъдникахъ. Отношение наслъдственныхъ правъ на церковную должность къ приходскимъ выборамъ было когда-то и здёсь волнующимъ и безпокойнымъ вопросомъ для приходской общины, но приходская община XVIII в. уже и не помнила, когда это было. Прихожане равнодушно смотръли, какъ церковь переходила по наслъдству отъ священника отца къ священнику сыну или зятю, за тъмъ къ внуку и т. д. Это быль заведенный порядокъ, къ которому всъ привыкли и который уже никого не занималь. Заручный выборъ быль необходимъ при поступлении на мъсто и для наслъдника, но это была только формальность, державшаяся по старой памяти и потерявшая всякое живое значеніе для прихожанъ; послъдніе безспорно подписывали выборъ для всякаго наследника, если только онъ не быль человъкомъ положительно негоднымъ и ненавистнымъ для встхъ. Если и приходилось ему предварительно покланяться для полученія выбора, то разв'в передъ какими-нибудь немногими сильными людьми въ приходъ, наприм. въ городахъ предъ богатыми купцами-благотворителями приходскаго храма, которые, какъ и теперь, любили выставлять свое значение и привыкли, чтобы ихъ во всемъ спрашивались въ приходскихъ дёлахъ, также предъ

<sup>(</sup>¹) Очерки быта малор. дух. въ XVIII стол. Рук. для с. паст. 1861 г. № 51.

вотчинными владъльцами въ селеніяхъ. — Бывали еще изръдка случаи, когда прихожане возвышали свой голось въ противодъйствие чрезмърному развитию владѣльческихъ отношеній духовенства къ приходскимъ церквамъ. Наприм. въ 1720 г. одинъ изъ священниковъ двухштатнаго прихода при московской Петропавловской церкви (на Калужской улицъ) Авксентій Филипповъ за малоприходствомъ оставилъ свою церковь и перешель къ другой, но при этомъ хотълъ удержать свои права и на прежнее мъсто съ цълію продать его. Подобные случаи были нерадки и прихожане къ нимъ привыкли, но на этотъ разъ священникъ-продавецъ стараго мъста превысилъ свои владъльческія на него права, потому что оно не было ни родовою, ни купленною его собственностію; прихожане возстали противъ такой несправедливости и въ 1721 г. подали въ св. Синодъ прошение на высочайшее имя, въ которомъ, прописавъ означенныя обстоятельства, просили: "Всемилостивъйшій Государь! просимъ ваше величество, да повелить ваше державство у нашей приходской церкви оставшему священнику быть одному, а второму мъсту въ продажъ не быть, понеже у той нашей церкви мъста поповскія не купленныя, церковныя, и двоихъ поповъ стрельцы (приходъ былъ прежде стрълецкій) имъли для походовъ, а нынъ двоимъ попамъ быть не у чего". Св. Синодъ опредълилъ исполнить это прошеніе ('). Но рядомъ съ такими примърами встръчаемъ другіе противуположные. Прихожане подавали въ св. Синодъ прошенія, имівшія цівлію утвердить владъльческія права ихъ священно-служителей надъ церквами, и хлопотали о зачислении церковныхъ мъстъ за наслъдниками и наслъдницами даже послъ такихъ священно-служителей, которые были лишены свящ. сана по суду и сосланы на каторгу, или

<sup>(1)</sup> Собраніе постан. по від. прав. испов. 1, стр. 97—98,

на Соловки; в роятно, въ этихъ случаяхъ церковныя мъста священно-служителей были купленныя или родовыя (').

ІІ. Знаменскій.

(продолжение будеть)

<sup>(1)</sup> Опис. синод. арх. l, стр. 189. 564—565.

## СЛОВО 1-,

СКАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІЕМЪ, АРХІВІН-СКОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ, ПРИ ОТКРЫТІИ ЧЕРЕМИССКАГО АРХАН-ГЕЛЬСКАГО МОНАСТЫРЯ, ВО ОСВЯЩЕНІЙ ВЪ НЕМЪ ХРАМА, 5 ОБИТЯБРЯ 1871 г.

Влагословеніемъ и благопоспівшеніемъ Вожіних устроилась наконецъ обитель иноческая въ семъ пустынномъ містій и увійнчалась св. храмомъ, нычій благодатію Св. Духа освященнымъ въ честь архистратита небесныхъ силъ, призванняго быть покровителемъ обители.

Дика и прачна была еще не такъ давно сія пустыня. Это подлинно была пустыня жаждущая,—жаждущая не воды вещественной, которая въ обиліи течеть близь сего міста ('), но воды духовной, текущей въ животь вічный. Обитавшіе въ окрестностяхъ сего віжоваго ліса люди (черемисы) хотя давно уже оглашены были проповідію Евангелія и просвіщены св. крещеніемъ, но большею частію продолжали еще косніть въ суевіріяхъ древняго своего язычества и, очитаясь поклонниками единаго истиннаго Вога, не прадідовъ, и для принесенія имъ кровавыхъ жертвъ собираться сюда—въ эти мрачныя дебри и дубравы.

Cos. 111.

<sup>(1)</sup> Phra Cypa.

Но слава и благодареніе Господу! Теперь и въ сей отран'в полупросв'вщенной возсіяль ясный и полный світь Христовь. Теперь и сію пустыню по-истин'в можно прив'втствовать словомъ пророка Исаіи, сказаннымъ н'вкогда къ пустын'в Іордановой: радуйся пустынымъ н'вкогда къ пустын'в Іордановой: радуйся пустынымя жаждущая, да веселится пустыня! Яко проторжеся вода во пустыния и ука резмедущей земли источнико водный будеть... Тако будеть путь чисть, и путь свять наречется, и не прейдеть тако нечистый, кыже будеть тако путь нечисть: ризсыянни же пождуть по нему и не заблудять... Пойдуть по нему избавлений по собранніи Господомь... и уврять модіє славу Господню и высоту Вомію (Ис. 35, 1—10). Радуйся,—повторяю еще, — пустыня жаждущая, да веселится пустыня!

Радуйтесь и вы, возлюбленные братіе, строители обители и первые насельники сей пустыни, коимъ первына положила Господь на серице, прище болившее за единоплеменниковъ вашихъ, блуждавщихъ, още въ полумракъ язычества, - для разгнанія этого полумрака, создать, адесь место селенія истиннаго света парамъ Тосподень и при немъ жилища для всеприо посвятившихъ себя на служение Богу. Возрадуйтесь наиначе ть нач вась, коимъ пришлось при этомъ не только особенно дъйствовать, но и немало пострадать и претерпъть скорбь, гонение, заключение.... Это, конечно, Господь попустиль для того, дабы яснье было видно, что предпринятое вами-подливно дъло доброе, дъло, дотому, крепко противное врасу всяваго добра и губителю душъ нашихъ и весьма угодное Богу, благопріятствующему и споспъществующему нанимя тімь дъламъ, въ коихъ дълающие являютъ неустанный подвигь и трудъ, неодолимое терпвніе, гдубокое сознавіе собственной немощи, и съ бользненнымъ воздыхопісить сердца взывають о помощи свыше. Во всемъ этомъ исполнилось съ вами слово впостольское: скорбь терпъние содълываеть, терпъние же искусство, искусство же упование, упование же не посрамить (Рим. 5, 3, 4).

Да возрадуются и всъ ваши единоплеменняки, живуще окресть пустыни сей и во всей странъ этой. Ибо, конечно, и для вихъ обитель сія будеть весьма благотворна, и они могуть теперь приходить сюда, да -й принили чже нына во иножества (1), не-встива какъ жаждущіе на воду, для уголевія жажды душь своихь. какъ ищущіе свъта къ свътильнику, поставленному на овещнице, да светить всемь, какъ требующе спасемія души къ граду спасительному, стоящему верху горы, и къ дому Бога Іаковля, гдъ будеть имъ возвъ-щаться истинный путь Господень Здысь въ васъ, ком теперь населите и потомъ будете населять сію обижель, посвящая себя на подвиги иноческого богоугоднаго житія, всь ваши соплеменники будуть нивть жакъ-бы начатки, приносимые ими въ даръ Вогу отъ квоого племени, какъ-бы первенщее, купленных Богу м Агицу (Апок. 14, 4), какъ-бы съмя святое, чреть которое и на все ваше племя будеть привлекаться жиние отъ Отца свътовъ и Бога всякія благодати благословение и освящение и для временнаго, воще ственнаго благосостоянія, и для візнаго спасенія душъ.

Но—чтобы было такъ, потщитесь, возлюбленные, скажу вамъ съ впостолонъ, извъстно ваше зване и избрание творити (2 Пет. 1, 10). Потщитесь быть по-истинъ солю земли сей, по слову Господа (Мате. 5, 13), и солю не обуялою, а здравою, предохраняющею отъ порчи, исцъляющею и дающею добрый вкусътому веществу, въ которое она влагается. Потщитесь подлинно быть свыпомъ для окрестной страны, по реченному Господомъ: тако да просвытится свыть вишь предославять Отща вашего, иже на небестах (Мате. 5, 16). Сдълавшись иноками, со страхомъ и трепетомъ

<sup>(1)</sup> По случаю освященія храна въ обители богопольцевъ степлось туда изъ окрестныхъ селеній болью 5,000, наиболью перемисъ; впрочень немало было и русскать.

списетіє своє содъевітис (Фил. 2, 12), и не по вибинему только виду и одеждів, а и по внутреннему расположенію духа и по всему устройству житія ваніего будьте инокажи, т. е. людьми иными, отличными и непохожими на мірскихъ людей. Поревнуйте, возлюбленине, скажу съ премудрымъ, пислама, въдая, коль мудрыя дълательницы суть, дълатіє же коль честью теарять (Прит. 6, 8). Старайтесь наполнять и вы обитель вашу, какъ пчелы наполняють улей сладкить медомъ, — всёми возможными дёлами благими и богоугодными иноческими подвигами, тщательно исполняя, съ Вожією помощію, ті обіты, кон дадите вы предъ-Богомъ, когда будете принимать на себя образъ вноческій. А какіе это обіты?

Вы дадите объть отрышения от міра. Что это эначить? Нынъ едвали уже можно такъ отръшаться оть міра, какъ древніе великіе иноки: Антоній, Опуфрій, Петръ авонскій, Маркъ враческій и подоб., которые удалились въ такія пустыви, где, неведомне отъ міра, много десятки лать провели въ неимоварникъ подвигахъ. Вы отръшитесь ота міра такъ, какъ изъясняется это въчинъ постриженія иноческаго: пребывая въ сей обители не вдалека отъ міра, отрашитесь оть всякаго пристрастія къ нему, изгоните всякую сердечную страстную привязавность къ чему бы то ни было мірскому. Не вовлюбите ничего паче Вога; -- ниже отда, ниже матерь, ниже братію, ниже коего оть своихъ, ниже царствія міра, или упокоснія воего-либо, или чести, ниже сами себе возлюбите начо Бога, который единь да будеть всепьло предметомъ вашей любви, вашихъ мыслей и стремленій, валихъ надеждъ и чаяній, вашихъ радостей и утвиюий. Пришедши сюда и сдълавшись иноками, уже не озирайтесь всиять и не возвращайтесь къ тому, что вы оставили въ мірѣ; не вносите и сюда помысловъ и пожеланій и дикаких в мірских в привычекь и наклонностей, но отложите ръшительно "житейскиго обычая шатаніе", какъ сказано въ чивъ поотриженія. Да и

нев обитеми своей не любите отлучаться въ мірь, кроже случаевь врайней необходимости и притомы для потребностей не отолько своих, сволько обители. Обитель: н келья для инока тоже, что вода для рыбы, вий ноей рыба и жить не можеть. "Даждь ми. Господи, да яко мертвъ и погребенъ живу въ мірь"!—такъ мелитесь вы постоянно словами св. Димитрія ростойскаго. "Скажи, что меня віть на світь, что я уже умерь",—говорите и вы, подобно Арсеню великому, тёмь мірскимь модямь, воторые захотіли бысснущать вось мірскими помыслами и бесёдами суетными.

Вы дадите объть нестажанся и вольной п Христа ради вищеты, по реченному Господомъ богатому юноть: аще хощени совершие быти, иди продаждо имъые тоог и даждь нициме, и имъти имаши сокровтще на небеси: и гряди во следо Мине (Мито. 19, 21) г Итакъ, приходя въ обитель, собственность свою или OCTABLITE BY MID'S BONY NOTHTE, HIM, BOUHECHIM GIORA; вручите обители на общую пользу, и не считайте уже своимь отданнаго вами, а общимъ достояніемъ. И живя адісь, если вто будеть пріобрітать что трудомь своимъ, пусть все пріобр'ятаеть на пользу общую, себъ же не стажевайте вичего особо оть общаго стажаны, -- ни вещей какихъ-либо, ни темъ паче денеръ; а пользуйтесь отъ обители вству потребнымъ для жизни--- пишею, одождою и прочинь, какъ общею принадлежностію всехъ, и синъ довольни бывайте. Пусть такимъ образомъ будетъ у васъ столь же прекрасное арылице истинной христіанской общины, какого міры не можеть вредставить въ средв своей, но какое вредставляли первенствующіе христіане при апостовахъ, вогда вси спровавшие бяху вкупь, и имяху ося обща (Діян. 2, 44), и ни единь же что от импин соочет главоличе свое быти, и у встят бт сердце ч дума едина (Двяв. 4, 32). Все же стяжеваемое самовольно, безъ нужды, излишне, темъ паче чайно и нечестно, особенно же деньги, лично для себя, а не на общую потребу, есть угліе осненное въ рукакъ и въ

нельи монаха, есть "вражін часть", накъ выражалом преподобный Осодосій печерскій, вочему и выбрасываль онь это вонь, за ограду обители, когда находиль у кого въ кельи, не позволяя даже внесить въ сокром вищницу монастырскую, какъ какую скверну и зарразу.

Вы дадите еще обътъ послушаны, - обътъ принесенія въ жертву обители на полізу общую своей воли и своей даятельности, такъ, чтоби шичего здесь не предпринимать и не делать по своему усмотранию и разсуждению, по своему желянию и праву, лично жин себя, а во всемъ подчиняться общему чину обители, дълать и исполнять то и такъ, что и какъ требуется начальствомъ обители, въ связи съ общимъ отроемъ ея. Это необходимая жертва и для общаго блага обители и для спасенія души каждаго инока. Везь поолушанія віть иночества. Безь него верозможно саное начало иноческаго житія. Воты вочему начинаюніе это живіе и называются "послушниками". Но в времспрвине вр немр и даже соверыввинеся не перестають быть чадами послушанія, по слову впостоля (1 Пет. 1, 14), а напротивъ, твиъ болбе смиренными нослугинивами бывають въ обатели, чемь большаго достигають совершенства, подобясь преп. Осодосия нечерокому, который, бывъ уже и уменомъ своей обители, свиъ и воду носиль, и дрова рубиль, и номегаль пищу готовить въ трапезъ, и прочін иополняль послушанія на общую потребу. Послушаніе св. отвы навывають даже добрайшимь и царскимь нутамь жа вноческому совершенству и спасенно дупри, т. е. крати чайщимъ и удобавищивъ. Имъ и двиствительно инокіс вноки въ краткое время и безъ вныхъ особенныхъ высокихъ подвиговъ достигали этого. Такъ преподобвый Доспоей, еще бывъ юмощею, въ нежного соды есерьль наче старцевь для житвицы небесной-тымь; что втрно и усердно исполняль данное ему послушеwie--служить въ гостиннице монастырской и вринимагь странниковъ. Пусть же, возлюбленине, каждый

изъ васъ, одущевлялсь здъсь взаимного любовно бран скою и сминенемъ боголюбеннымъ, по реченному апо-столомъ (Рим. 15, 1:2), не себъ угождать тийтся; a oparisms croums of Pounds, while crouxs cathiners, а дружнихи. Пусть каждый другь фруга честко больша себе творить (Фил. 2, 3. 4), пругъ друга тякоты но сить (Гал. 6, 2) и больший других в да будеть вевых слуга, какъ сказалъ Господъ (Мате. 20, 26. 27). Пусть каждый върно и усердно, безропотно и по совъсти исполняеть послушаніе, на него возложенное , жаково бы оно ни было, почетное, или, повидимому, низкое, легкое, или трудное. Ибо въ обители, какъ во всикомъ благоустроенномъ домъ, должны быть, по слову аповяни и глиняны, и ови убо ва честь, оси же не вы честь (2 Тим. 2, 20). Ибо и въ чель нашевы честь различные члены, и каждый изъ нихъ чиветъ свое назначение: око смотрить, ухо слышить, руки дъйствують, ноги носять на себъ все тъло и проч., а голова одна управляеть всемь, и въточнемь исполнении жаждымь членомъ своего, такъ оказать, послушанія за илючается благосостояние и всего тъда и каждито изъ членовъ. Пусть же и обитель ваша будеть жакъ един ное стройное тело, связанное крепко узами взаимний послушанія и подчиненія единому чину и едином поставленной вь ней власти.

Вы дадите объть труженичествей и терптый. Напрасно думаль бы кто-либо, что инокамт въ обителяхь жизнь приволиная, безгрудная, безгиботная, коими преисполнена жизнь мірская, кои угнетають душу, оземленяють ее, отвлекають отвединато на потребу—спасенія души й нерьдко погружають, какъ говорить апостоль, въ съти и напасти многи и во всегубительство (1 Тим. 6. 9). Имъ бужды тяжкія семейныя заботы и преогорченія, имъ невълюжні муки, терпимыя въ мірт сластолюбітами, честолюбітами, честолюбітами на проботами на правитами на прави на правитами на правитами на правитам

винеккию на небеси. Въ этомъ отношения подливно "пустынныхъ животь блажена есть",—какъ поется въ одной перковной песни. Но за то въ иночествъ ость иножество трудовъ, скорбей, бореній, искущеній церствія ради небеснаго. Ибо, если и встив христівнамъ, по слову апостола, не иниче можно войти въ оное, какъ многими скорбями (Дъяв. 14, 22); если истинно и единствение спасительный путь, по слову Господа, есть путь тысный и прискорбный (Мат. 7, 13. 14); если всемъ последователямъ Христа Спасителя заповъдано быть крестоносцини (Мате. 10, 38), всънъ повельно быть вочнами, облеченными во всеоружие Божие на брань противу козней діавода за свое спасеніе (Еф. 6, 10—18): то что сказать объ инокахъ, которые, принимая иноческій образь, повторяють въ другой разъ объты христіанскіе, даваемые при крещеніи, и следов. сугубо обязуются быть верными последователями Христа Господа и исполнителями святыхъ звиовъдей евангельскихъ? Нътъ, возлюбденные! Приступая работати Господеви, скажу ванъ словани прерудраго, уготовите душу вашу во искушение (Сир. 2, 1); добръ станьте на всякій трудь, на всякую скорбь, на всякую борьбу, и вз терппній ващемз стяжите души ваша, по реченному Господомъ (Лук. 21, 19), Вамъ вадобно будеть, во-первыхъ, понести всякій трудъ въ нельностномъ исполнени техъ послушаній, вакія на каждаго изъ васъ будуть возложены по потребностамъ обители, для всесторонняго ся благоустройства и благосостоянія-и церковнаго, и келейнаго, по чину монастырскому, и хозяйственнаго, для удовлетворенія нуждъ общежитія. Пусть же каждый изъ вась работаеть Господеви со страховь, какъ върный и нельнивый рабъ, відая, что ліность и праздвость-сущая тля и пагуба для иноковъ, что лучше иноку "умереть въ трудь, чень жить въ лености", - какъ сказалъ преподобный Ислакъ сиринъ. Далье, ванъ надобно бу-детъ претерпъть и немалыя неудобства, загруднения, можеть быть и скудость и недостатки въ обители. вновь только-что устроенной и необезпеченной каки-

ин-либо особенными готовыми или сторонними средствами. Еще: не избъжите вы и скорбей въ различнижь столкновеніяхь взаимныхь съ людьми и чужими и своими, и ближними и дальними; ибо люди—не ангелы, и всф подвержены слабостямь, всф со страстями, пока благодатію Вожією препобъдять ихъ въ себъ. Особенно же предстоить вамь борьба съ самими собою, съ искупеніями отъ плоти и крови приходящими, дабы препобъдить въ себъ страсти и похоти плотскія, воюющія на духъ, очестить себя отъ всякой скверны плоти и духа и стяжать навыкь въ исполненін вськь евангольских запов'ядей. Наконець, паче всего вамъ надобно будетъ выдержать трудную борьбу съ духами алобы, которые и всюду между христіанами, яко львы рыкая, по слову апостола (1 Пет. 5, 8), ходять и ищуть, кого бы поглотить, а темъ паче между нноками, всюду разставляя имъ съти соблазновъ и искушеній и осыпая ихъ разженными стрълами своими. Эти-то безуноловныя козни діавольскія около иноковь увидевъ векогда въ ясновидени препод. Антоній великій воскликнуль въ ужаст: Господи, кто же можетъ набъжать вхъ?-и получиль въ отвъть: смиреніе. Всето сіе вогда испитаете вы, возлюбленные, тогда радуйтеся, рече Господь, яко жада ваша многа на небесехъ. Тогда-то "всемцедрый Богъ и иногомилостивый, какъ говорится въ чинъ постриженія иноческаго,восприметь и обыметь и защитить вось, будеть вамъ етвиа тверда отъ лица вражія, камень терпівнія, утіпіснія вина, крипости податель, мужеству соподвижвывь, возлегая и востая съ вами, утешая и услаждая сердце ваше утвшениемъ Святаго Духа, сподобляя вась и части св. и преподобныхъ отепъ нашихъ Антовія, Евониія, Саввы, Автовія и Осодосія печерскихъ и всехъ прочихъ въ неочестив Христови благоугодившихъ, съ нимиже и всъ им да сподобияса царствіе вебесное наследити о Христь Івсусь Господв нашень, Емуже слава и держава, царство и силь со Отцемъ и Святымъ Духомъ нынв и присно и во въки въковъ. Аминь.

## СЛОВО 2-е,

сказанное высокопреосвященным антонием, архівпископомъ казанскимъ, въ черемисскомъ архангельскомъ монастыгъ въ день храмоваго правдника, 6 сентабря 1871 г.

Вчера, благодатію Духа Святаго, призваннаго политвою и особеннымъ по чину скященнослужением, освящень сей хрань въ честь св. архантела Михаила, а нынь имфемъ ны утфиненіе правдновать въ мемъ мъ нерыни разъ и храновой праздникъ. Ибо пынъ Церковь воспоминаетъ объ одномъ изъ безчисленныхъ чудесъ, совершенныхъ симъ архистратигомъ горнихъ силъ въ нашемъ дольнемъ мірѣ во благо и спасеніе человѣковъ.

Въ Колоссать фригійскить, близь Іерсполи; быль иткогда храмь въ честь архистратига, осъненный особенным покровительствомъ его. Туда стеналось на молитву множество народа христіанскаго и тамъ подавались многимъ чудесныя испъленія потъ больней, ятыч нерёдко и язычники, обытавшіе окресть, привлекалась къ върћ. Христовой: Нестерпию это было для враса и губителя человіковъ діавода, и онъ подвигинть влюбнійшихъ изъ язычниковъ къ наміренію потребнив св. храмъ архистратиговъ. Употребляемы были разныя козми; но онъ не удавались. Наконцъ, рішено было вагопить храмъ и ингладить самое місто его водами

двухъ потоковъ, которые текли невдали—выйе сего міста. Прорыть быль каналь и воды направлены прямо на храмь. Но и эта кознь вражія была разрушена небесинымь покронителемь храма. По слевнымь молитвимы подвизавнаюся и служившаго при храмь препод. Арахишна, архистратить явился въ видимомъ человиескомъ образь и, ударивъ жезломъ въ великій камень, находившійся вблизи храма, произвель въ немъ разсылину, въ которую и устремились пущенным на храмъ воды и поглощены были ею, а храмъ остался жыль и невредимъ. Церковь сохранила въ своихъ літописяхій намять о семъ событіи, и нынь празднетвенно воспоминаеть оное.

Влагая мысль была у васъ, братів, строителя сего храма и обители, призвать св. архангела Михаила вы -покровители имъ. Когда: сатана, бывшій первоначально светлымы и сапыны ближайшимы кы Вогу ангеломы; возмутился противъ Вога вивсть съ увлеченными имъ другими ангелами: то архангель Михаиль, ставь добри во глава прочинъ небесныхъ силъ, пребывшихъ върными Богу, ополчился противы возмутителей, и ови пизвержены были съ пебесь въ превеноднюю. Съ тахів поръ онъ есть тлавный и сильнаишій пособникъ, на борьби съ діаволонъ и его темными авгелеми, и для вась, жителей сего дольняго міра, на коихъ теперь устремлена вся элоба діавольская я всь усилія губить души ваши. Да поможеть онъ и вамь, возлюбленные, вобъдить силу вражно на месть семь, и изгнать вся кую діявольскую прелесть, вев остатки явычество изв жей страны сей, населенной вашими единопломений мами. Съ другой стороны, прилично было обитель инотескую поснятить имени чиноначальника ангеловъ й призвить ого въ покровители ей потому, что не бооб причины же иночество навывается дангельскими образовъ". Оно есть ангельскій образь не потому только, что иноки, при поступлени, объекаются въ тоть виды, въ каконъ некогда явился анголь Пахомію великвы, nonenthat only no cony bray yethorth ofersay had

ковъ, — но и потому, что иноческое житіе дъйствительно есть и должно быть нъкоторымъ подобіємъ и подражаніемъ житія ангельскаго; иноки же, достигшіе совершенства въ иночествъ, и по-истинъ уподоблявись, ангеламъ, почему многіе изъ нихъ ублажаются въ церковныхъ пъснопъніяхъ, какъ "ангелы во плоти, равноангельское житіе пожившіе, земные ангелы и небесние человъки".

И въ самонъ дълъ, братіе, нежду обътами иноческими есть такіе, кои подлинно могуть уподоблять иноковъ ангеламъ.

Ангели на невеси ни женятся, ни посязающь (Мате. 22, 30), — говорится въ Евангеліи, —не, какъ безилотные и безопертные, пребывають во всепдашнемъ чистъйшемъ девстве и целонудріи. И иноки дають объть именно пребыть навсегда вив брачного состоянія, въ дівствів и цівломудрін. Ови обрежають себя добровольно на этогъ высокій подвигь, указанный Господомъ не какъ общая зановъдь для векхъ Его подавдователей, но какъ лишь сорыть для ревнителей высшаго совершенства; они стремятся поставить себя превыше человаческого остества, въ которое отъ начала вложенъ законъ бранцаго сопряжения. Не все, нотому, могуть понести этоть подвигь иноческаго чина, а только тв, кои инвють особенное Божіе призваніе къ сену и комиъ дане есть свыше, какъ говоритъ Господь (Мато. 19, 11). Итакъ вы, ковит данъ этотъ великій и драгоцінный даръ, ком призваны и рацились быть давотвенниками, блюдите сей даръ наче зъницы ока и не пожальйте плоты и крови своихъ, кои нарствія Божія не наслидять. по слову апостола (1 Кор. 15, 50), для того, чтоом хранить не только тело свое оть встур скверих гртхи, противнаго цаломудрію и девству, преда, который наиначе есть мерзость предъ Господемъ, но и дуну в сераце, и чурства и помыслы отъ всякихъ прираженій онаго, я жить по-нетинь въ ангеловодобмой чисточь и непорочности. А для сего крыво прес-

витесь и бодрствуйте надъ собою и тидательно убътайте отъ всвят соблазновъ міра и искушеній плоти, со стороны коихъ обыкновенно воздвигается жестокая брань діаволомъ противъ дівственниковъ. Особенно вооружите себя строгинь воздержаниемь во всехь телесныхъ потребнестяхъ, наиначе же въ нище и нитін. Пость для иноковь — креплайшая охрана пеломудрія и узда для усмиренія плоти; онъ въ особенности тотъ крестъ, на коемъ заповъдано намъ распинать плоть со страстьми и похотьми. А безь него хотвть быть целомудреннымъ-тоже, что котеть погасить огонь насломъ, какъ говоритъ препод. Нилъ подвижникъ. Постъ для иноковъ — одно изъ крылъ для наренія въ ангельскому совершенству. Пусть же пость соблюдается върно въ обители сей, по чину, увазанному въ церковномъ уставъ. Пусть у васъ будеть и всегдашній пость, который, по словань св. отцевь, состоять вь томь, чтобы каждый день вкушать предлагаемую пищу, только не до сытости, -- въ такой иврв, чтобы вставать изъ-за трапезы не только безъ пресыщенія, но и безь полнаго насыщенія чрева. Пусть вногда будеть и болве строгое воздержание: это во времена церковныхъ ностовъ, наиначе же въ четыредесятницу, или во время какихъ-либо особенныхъ тяжкихъ искуппеній и сильныхъ востаній плоти на коголибо изъ иноковъ. Что касается до вина, то ово въ особенности "не монашеское дело", какъ сказалъ некто изъ отцевъ; оно особенно — язва для иноковъ и для обителей. Потому хорошо бы и сововить не въдать его въ обители. Но такъ какъ оно благословляется въ извёстныя времена и въ мёру уставомъ церковнымъ, то я не дерзаю быть строже сего устава. Только пусть употребляется оно не иначе, какъ по заповъди апостольской: аще ясте, аще піете, вся во славу Болсію творите (1 Кор. 10, 31), — и по наставленію Осодосія печерскаго, лишь-во-первыхьво здравіе и-во-вторыхъ-въ веселіе, впрочемъ духовное, а не плотекое, и то по временамъ, согласно съ

тказаність церковнаго устава, а отнюдь не въ сытость; не въ безуміе, не на радость врагу, не на му-

ку вваную.

Ангелы на небеси выну видять лице Отца мебесинго, товорится въ Евангеліи (Мат. 18, 10), и нопрестанно возносять умы и сердця въ Нему съ молиявою хваленія и благодаренія. И якони обрекають себя въ особенности на молитвенное житте, на преимущественное всегдащнее служение Богу. Молитва-душа вноческаго чина. Везъ молитвы инокъ, какъ птица безъ крыльевъ, какъ воинъ безъ оружія на брани. Молит--накоп и дхигинае ото бахара он улони дионоп-ва гахъ, защита и ограждение во всъхъ его искушенихъ и бореніяхъ, упъщеніе и отрада во всіхть окорбяхъ и оботоянихъ. Да будетъ же обитель сія подобна кадиду, изъ котораго бы постоянно возносился, къ Господу Богу благоводный опијамъ теплой и усордной молитвы, и отъ всъхъ васт въ совокупности въ общей повсядненной дерковной службъ, и отъ каждаго изъ братий въ частвомъ келейномъ правилъ. Молитва церковная и богоолужение да совершается, по внушению авостола, благообразно и по чину (1 Кор. 4, 39), съ строгинъ соблюдениемъ перковнаго устава, и братія пусть нельностно и неуклонно собираются въ храмъ сей и съ глубокимъ бозмолвіемъ и благоговітніемъ внимають и какъбы отъ единаго сердца и единыхъ устъ возносятъ хвалевія, благодаренія и прошенія свои къ престолу Гофиодию. Пусть будеть опредвлено въ обители и келейное правило для частной молитвы, посильное и сообразное съ тъмъ, какое установлено отцами и бываеть въ другихъ благоустроенныхъ обителихъ, и пусть не будеть въ семъ дълв ни у кого никакого самочинія и произвола, а все творится по нослушачію, согласно съ общинъ порядконъ обители, подъ руководствомъ старъйшихъ изъ братій. Впрочемъ вром'в церковной молитвы и службы и келейнаго правила, для ноихъ есть опредъленное время и кои совершаются видимымъ образомъ и съ унастіемъ твла, иновамъ подобиеть стяжать навыкь къ молитей непрестанной именуемой умною, духовною, по слову апостола: неналинвою и толеніемь молящеся во всяко время дужом (Еф. 6, 18). Эта молитва состоить въ непрестанномъ мысленномъ созерцани предъ собою Господа Інсуса Христа и повтороніи въ умѣ и сердцѣ своемъ Его сладчайшаго имени. Почему эта молитва и называется Інсусовою. Въ сей молитвъ наиначе упражият лись святые отцы-наставники иноческой жизни и для стяжанія въ ней навыка не жальли никакихъ трудовъ и подвиговъ. Съ нею нерезлучны они были ни днемъ, ви ночью, чи въ минуты покоя и отдыха, ни даже среди труда телеснаго и рукоделья. Она сопровождала, можно сказать, каждое біеніе ихъ сердца и дихавіе ихъ устъ. Такъ заповъдали они и всъмъ ровнитодвит иноческаго совершенства: "непрестанно будь съ именемъ Господа Інсуса Христа, да витетитъ, сердце твое Господа, и Господь сердце твое, и будуть оба они-едино", "Память Інсусова да соединится съ дыханісмъ твоимъ; память Інсусова да спить вибсть съ тобою": воть ихъ богомудрыя наставленія о семъ. Потщимся, возлюбленные, и мы съ вами стажать святый навыкъ въ сей молитвъ, и — она научитъ насъ всему благому и богоугодному въ иноческомъ житій; она предохранить отъ всего недобраго и небогоугоднаго; она будеть сильнайшимъ оружиемъ у насъ противъ всъхъ козней и искуппеній вражінхъ: ибо "начъ ни на небъ, ни на землъ оружія сильнъе имени Інсусова", - говорить св. Тоаннъ льствичникъ.

Наконецъ, ангелы, пребывая на небесахъ, будучи святы и безгръщны и наслаждаясь блаженствомъ въ созерцании Вога, не чуждаются однакоже и нашего дольняго міра, не гнушаются и нами гръщными и бъдными—меньшими своими братіями въ великомъ долу Отца небеснаго. Они, полные любви къ намъ, посылаются, по слову Писанія, служить и спосиъществовать спасенцо нашему (Евр. I, 14); они одолчаются окрестъ

боящихся Господа (Пс. 33, 8); они во всехъ путяхъ блюдуть и хранять вверенныя имъ души; они скорбять горько о погибающихъ и радуются великою рапостію даже о единомъ грешнике кающейся (Лук. 15, 10). Несправедливо думають, будтобы инови, удалянсь изъ міра и оставляя все мірское, вивств съ вещественною и видимою связію, прерывають всякій и невидимый и духовный союзь съ братіями своими, остающимися въ мірв, погашають въ себв всякую любовь къ ближникъ и делаются человеконенавистниками. Нать! погащается въ инокахъ только любовь нечистая, пристрастная, корыстная, любовь плоти и крови, но тъмъ живъе и теплъе, чище и безкорыстиве бываеть въ нихъ любовь къ братіямъ своимъ, остающимся въ мір'в, духовная, любовь по любви божеотвенной, любовь утробою Інсуст Христовою, какъ выражается апостоль Павель (Фил. 1, 8). Св. Макарій великій говорить о достигшихь совершенства духовнаго, что они такъ проникнуты бывають святою любовію къ людямъ, что хотвли бы разомъ обнять и заключить въ своемъ сердцѣ всѣхъ людей, не разбирая, кто каковъ-добрый или злой, благочестивый или нечестивый, другь или врагь, что видя прокаженнаго, охотно взяли бы на себя его тело, а ему отдали свое, готовы были бы и душу свою положить за каждаго изъ людей. И между иноками множество приявровътакой самоотверженной и святой любви къ человътеству. Оне не только были всегдащними неусыпными и теплыми молитвеннивами за людей: они не только всегда служили самынъ дъйственнымъ назиданіемъ для людей примъромъ своей строгой и богоугодной жизни, но отличались высовими подвигами и деятельной и самой благотворной любви къ ближнимъ. Изъ обителей исходили саные ревностные пропов'ядники Евангелія Христова, самые необоримые поборники православія во времена ересей и расколовъ, самые неустрашимые обличители пороковъ и соблазновъ мірскихъ во время растивнія правовь, самые теплые в двятельные соучастники при общественныхъ бъдствіяхъ, готовые впереди всехъ все приносить въ жертву и души свои полагать за братій, по запов'єди Христовой. Самые строгіе и достигшіе высшаго совершенства иноки неръдко, какъ послъдніе рабы, обрекали себя на служеніе больнымъ, какъ это дълаль преподобный Антоній печерскій, принимали и успоконвали странниковъ, питали бъдныхъ и сирыхъ работою рукъ своихъ, искали и спасали погибавшихъ въ бездив порока, какъ на это обрекъ себя великій подвижникъ Пафнутій, исходившій изъ своей пустыни въ міръ для того, чтобы отыскивать и обращать къ покаянію погрязшихъ въ развратъ женщинъ. Да будетъ такъ, по возможности. и въ вашей новосозданной обители, братіе, создавшіе и первые населившіе ее. Да служить опа не только для тахъ, кои будуть жить въ ней, пристанищемъ спасенія души, но да будеть здісь и для всіхъ окресть живущихъ ближнихъ вашихъ, наипаче же для единоплеменниковъ вашихъ по-истинъ источникомъ воды, текущей въ животъ въчный, свътильникомъ, просвъщающимъ ихъ души, и градомъ спасительнымъ. "Доброе то дело, чтобы иноки въ обителяхъ учили детей грамот и поучали въ закон в Божіемъ", —писалъ благочестивый царь Іоаннъ Васильевичъ святителю Гурію. Доброе діло будеть, если и у вась въ обители устроится со временемъ училище, для обученія дѣтей вашихъ единоплеменниковъ и приготовленіи ихъ быть, съ Божіею помощію, споспъшниками въ просвъщени тъхъ изъ вашихъ собратій, кои не только не утверждены еще въ святой въръ Христовой и нечужды еще суевърій языческихъ, но и вовсе досель не просвъщены св. крещенемъ. Ибо есть, къ крайнему прискорбію, и моему и вашему, еще не одна тысяча таковыхъ тамъ — въ заволжской сторонъ. Имъ нужна ваша помощь, ваши теплыя молитвы, ваше всевозможное содъйствие къ изведению ихъ изъ тмы въ свътъ Христовъ!

COB. III.

Молю отъ всей души Господа, Отца щедроть и Бога всякія благодати, да подасть Онъ все потребное къ окончательному благоустройству, преуспѣянію и благосостоянію сей юной обители! Да осѣнить и выну да осѣняеть ее покровь и заступленіе пречистой Матери Божіей, св. архистратига небесныхъ силъ, святителей и чудотворцевъ казанскихъ Гурія, Варсонофія и Германа, преподобныхъ Антонія и Өеодосія печерскихъ и всѣхъ святыхъ. Аминь.

## ИСТОРИКО - КРИТИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ ФИЛОСОФ-СКИХЪ НАПРАВЛЕНІЙ, ВОЗНИКШИХЪ ПО ПО-ВОДУ РЪШЕНІЯ ВОПРОСА О ПОЗНАНІИ ЧЕЛО-ВЪЧЕСКОМЪ (¹).

Въ ряду вопросовъ, рѣшеніемъ которыхъ занималась фолософствующая мысль, важное мѣсто занимаетъ вопросъ о познаніи человѣческомъ. Правда, мы не видимъ изъ исторіи философіи, что бы вопросъ этетъ возникъ вмѣстѣ съ появленіемъ самой философіи, потому что первые мыслители, обращая изключительное вниманіе на внѣшній міръ и совершающіяся въ немъ явленія, заняты были преимущественно вопросами о

<sup>(1)</sup> Очеркъ этотъ составленъ примънительно къ утверждевной Святъйшимъ Синодомъ программѣ преподаванія «Обвора очлософскихъ ученій» въ духовныхъ семинаріяхъ. Пособіями при его составленіи служили слѣдующія сочиненія: Dictionnaire de sciences philosophiques, publié par une société de professeurs de philosophie et de savants, sous la direction de M. Ad. Frank; Geschichte und Kritik der Principien der neueren Philosophie von Hermann Ulrici. Leipzig. 1845; Исторія философіи Швеглера, въ русск. перев. Москва. 1864; Исторія философіи Бауара, въ русск. перев. Спб. 1865; Исторія философіи Ільюиса, въ русск. перев. Спб. 1863—1865; Философіи Куно-Фишера, въ русск. перев. Спб. 1863—1865; Философіи Бексиконъ Гогопкаго, ч. 1—ПІ. Кієвъ 1857— 1866; Баконъ Веруламскій Куно-Фишера, въ русскомъ маложенім Терновскаго. Кієвъ 1866.

томъ, что составляетъ сущность міра или внутреннюю его основу, въ какомъ отношении находится эта сущность къ явленіямъ, откуда происходитъ разнообразіе въ явленіяхъ міра и т. под.; но по мірть того, какъ мысль отъ вившняго міра обращалась къвнутреннему, возникаль вопрось и о познаніи человъческомъ. Съ теченіемъ времени философамъ не могла не прійти мысль, что всв вопросы, решениемъ которыхъ они дотоль занимались, имьють тысную связь съ этимъ вопросомъ и могутъ быть правильно рашены только въ томъ случав, когда достаточно будетъ выяснено, что можеть знать человъкъ и что недоступно его знавію, ограничено ли его знаніе одною видимостію, внішностію предметовъ и явленій, или же онъ можетъ проникать и въ сущность вещей, есть ли въ нашемъ знаніи элементы прочные и постоянные, или оно точно также измънчиво и непостоянно, какъ окружающія человъка явленія. Само собою разумъется, что на первыхъ порахъ нельзя было ожидать ни правильной постановки вопроса о познаніи, ни широкаго всесторонняго решенія его. Поэтому въ первыхъ философскихъ попыткахъ ръшить этотъ вопросъ мы видимъ только отрывочныя замічанія о томъ, что у насъ два источника познанія: чувственность или способность чувственнаго воспрінтія и разумъ, что первая доставляетъ намъ знаніе измънчивое, непрочное, и что только подъ руководствомъ разума возможно пріобрътеніе истинныхъ, достовърныхъ, необходимыхъ и всеобщихъ знаній. Такъ въ греческой философіи стояло дело до Платона и Аристотеля. Эти мыслители занялись боле систематическимъ и обстоятельнымъ решевіемъ вопроса о познании. Вопросъ этотъ поставленъ былъ ими въ связь съ вопросомъ о методъ, какому нужно слъдовать, чтобы достигнуть истинъ прочныхъ и безспорныхъ. Каждый изъ нихъ, съ своей точки эрвнія, указалъ пункты, на которые должно обращать внимание при решени этого вопроса. Съ техъ поръ вопросъ этоть проходить чрезь всю исторію философіи какъ

древней, такъ и новой, видоизивняясь и принимая различныя формы ръшенія, смотря по тому, какъ приступали къ решению его, что брали, при этомъ, исходнымъ пунктомъ и какому методу следовали при его ратиени. Мнанія философовъ по этому вопросу были чрезвычайно разнообразны; но среди этого разнообразія нельзя не зам'тить нікоторых общих направленій, къ которымъ примыкали тв или другіе философы вь ръшении этого вопроса. Указать на эти направленія съ главными ихъ представителями и сдівлать, по возможности, одънку каждаго направленія и составляетъ задачу настоящаго очерка. Отыскать эти направленія и разграничить ихъ между собою не трудно. Для этого нужно только обратить внимание на то. какъ объясняется происхождение знанія, какой источникъ для него принимается и что признается основаніемъ истины или достовърности знанія. Съ этихъ точекъ зрвнія философскія воззрвнія на вопросъ о поананіи получають направленіе или эмпирическое, когда источникомъ знанія признается изключительно опыть; или идеалистическое, когда источникомъ знанія и критеріемъ его достовърности полагается идея или понятіе, вообще-мышленіе; или мистическое, когда источникомъ знанія признается внутреннее чувство и основаніемъ достовърности полагается непосредственное созерцаніе; или скептическое, когда, вследствіе предполагаемой или утверждаемой недостаточности всъхъ указанныхъ способовъ познанія, отрицается самая возможность знанія; наконець, они получають видь философіи здравиго смысла, когда, отстраняя крайности эмпиризма, идеализма, равно какъ и другихъ одностороннихъ направленій, стараются утвердить прочность основаній знанія, указываемых в здравымъ смысломъ. Такимъ образомъ, главныхъ направленій философскихъ по отношенію къ вопросу о познаніи пять, именно: эмпиризиъ, идеализмъ, мистицизмъ, скептицизмъ и философія здравиго смысла. Въ каждомъ изъ этихъ направленій вопросъ о познаніи ріппался своеобразно, и каждое взъ нихъ имъло въ исторіи философіи своихъ защитни-ковъ и представителей. Разсмотримъ частнъе, въ чемъ состояла супность каждаго изъ перечисленныхъ направленій и кто были главные представители каждаго изъ нихъ.

## 1. Эмпиризмъ и сродния ему философскія направленія.

Сущность эмпиризма вообще состоить въ томъ, что онъ отрицаетъ прирожденныя идеи, какъ источникъ знанія и какъ принципы разумно-правственной природы человіка, и утверждаетъ, что единственный источникъ знанія есть чувственный опытъ, единственно доступные предметы знанія суть предметы опыта или эмпирическія явленія, и что единственно правильный методъ познанія есть наведеніе или индукція.

Начало этого направленія совпадаеть съ началомъ самой философіи. Вся философія древнихъ іонійскихъ мыслителей носить на себъ характеръ эмпиризма. Но эмпиризмъ является здёсь, такъ сказать, въ своемъ зародышь, и философію іонійцевь можно назвать эмпиризмомъ только въ томъ симслъ, что изслъдования ихъ сосредоточивались преимущественно на визшнемъ міръ, на томъ, что доставляеть намъ внешній опыть или эмпирія. Это не быль эмпиризмъ сознательный, методическій и научнымъ образомъ пришедшій къ такого рода философствованію. Первые греческіе философы были эмпириками въ томъ же смыслъ, въ какомъ каждый изъ насъ на первыхъ порахъ пробуждающагося сознанія бываеть эмпирикомъ, т. е. обращаеть вниманіе прежде всего на внъшній, а не на внутренвій міръ. Болъе систематическую форму эмпиризма ны видимъ въ древности у Аристотеля. Изъ его критики Платоновой теоріи идей видно, что онъ въ діль познанія ставить на первомъ планв не общее, а частное, не разумъ и прирожденныя ему идеи, а чувства и предметы, подлежащие чувствамъ, иначе -- наблюдение и опытъ. Впрочень Аристотель отвергаеть прирожденность идей

только въ томъ смысль, какъ понималь это Платонъ. Платонъ объясняль происхождение знанія воспоминавіемъ идей или тъхъ высшихъ представленій и понятій, на которыхъ основывается философское знаніе. Аристотель не соглашался съ этой имслію своего учителя, говоря, что мы не сознаемъ въ себъ присутствія идей до того времени, пока онъ еще не образовались въ нашемъ умъ. Для объясненія способа, какъ происходить въ насъ знаніе, нужно, по мивнію Аристотеля, различать возможность и действительность. Въ возможности наше иышленіе содержить въ себъ общія понятія до начала всякаго опыта, но въ дъйствительности оно имбеть ихъ только въ то время, когда успъло сознать ихъ, когда следовательно имело уже тв или другіе чувственные или духовные опыты. Иначе сказать идеи и понятія происходять изъвнутренней возможности или способности души подъ вліявісмъ внешнихъ или внутреннихъ впечатленій. Такимъ образомъ, не отвергая совершенно прирожденности идей или, лучше сказать, понимая эту прирожденность иначе, чъмъ понималъ ее Платонъ, Аристотель всетаки ставить дело такъ, что познание возникаетъ и осуществляется только при содъйствіи опыта и подъ вліяніемъ только этого последняго переходить изъ возможности въ действительность. Съ этой стороны философія Аристотеля и примыкаеть собственно къ эмпиризич.

Но эмпиризмъ древней философіи былъ только нодготовкой въ эмпирическому направленію философскихъ изслѣдованій новаго времени. Основателемъ этого направленія въ новой философіи былъ Бэконъ верумимскій (1561—1626 г.). Онъ первый въ новой философіи сознательно возвель на степень принципа опыть, т. е. знаніе, основанное на наблюденіи и экснериментахъ природы. Сущность, задача и направленіе его философіи опредѣляются отношеніемъ ея къ предшествовавшему состоянію знаній и методовъ научныхъ. "Науки, говорить Вэконъ, находились до сихъ

цоръ въ очень жалкомъ положении. Потерявшись въ нустыхъ, безплодныхъ словопреніяхъ, философія въ продолжение цълыхъ стольтий не произвела ни одного творенія, ни одного опыта, который бы действительно принесь пользу для человъческой жизни. Причина этого жалкаго положенія наукъ въ томъ, что онъ оторвались отъ своего корня, т. е. природы и опыта, а это въ свою очередь обусловливалось многими обстоятельетвами. Обстоятельства эти-во-первыхъ-старинный, глубоко укоренившійся предразсудокъ, будтобы чело-въческій разунь унижаеть свое достоинство, если онъ много и постоянно занимается опытами и матеріальными предметами; во-вторыхъ-суевъріе и сліпой религіозный фанатизмъ, искони бывшій самымъ непримиримымъ противникомъ философіи природы; въ третьихъ-изключительное занятіе моралью, политикой и богословіемъ; въ-четвертыхъ — огромный авторитетъ, который пріобрѣли вѣкоторые философы, и почтеніе къ древности; въ-пятыхъ-какая-то нервшительность и отчаяние въ возможности преодольть важныя затрудненія, представляющіяся при изследованіи природы. Всь эти причины повели за собой упадокъ наукъ. Поэтому нужно вновь основать, возродить и преобразовать науки въ самомъ ихъ корнъ; нужно найти новыя основы для знанія, новые принципы для науки. Эта реформа и радикальное излечение наукъ зависитъ отъ двухъ условій: съ одной стороны отъ возвращенія науки къ опыту, а съ другой-отъ освобожденія чувствь и разума отъ всъхъ отвлеченныхъ теорій и перешедшихъ по преданію предразсудковъ. Оба эти условія вивств дають правильный методъ естествознанія, который есть не что иное, какъ наведение". Поставивши такимъ образомъ вопросъ о познаніи, въ противоположность схоластикъ, на эмпирическую почву, Бэконъ отарается далье выяснить и опредылить, что такое опыть, въ какихъ случаяхъ онъ даетъ знанія болве върныя и положительныя, и что такое наведение, какъ методъ, необходимый для пріобрътенія опытныхъ знаній. Бэконъ различаеть два рода опытныхъ знаній. Въ одномъ случав отъ чувственныхъ воспріятій и частностей, не дёлая анализа и критической провърки ихъ, прямо переходять къ самымъ общимъ выводамъ или аксіонамъ. Такого рода знанія свойственны каждому, даже и неразвитому умственно человъку. Совокупность ихъ составляеть то, что называется обыкновенно житейскою мудростію. Какъ примъръ такого рода знанія, Бэконъ приводить деревенскія примъты относительно погоды. Въ этомъ случав, по его словамъ, знаніе почерпается также изъ опыта: дълаются наблюденія надъ фактами, данными въ опыть, и на основаніи этихъ наблюденій составляють извістнаго рода общія положенія, которыя и прилагають въ поеледствии къ представляющимся вновь случаямъ. Но какъ эти положенія составлены безъ всякой повірки фактовъ, безъ всякаго вниманія по отношенію къ тому, что называется изключеніями, или, выражаясь словами Вэкона, отрицательными инстанціями, то и неудивительно, если встръчаются очень часто случаи, гдъ принимаемая за безспорную аксіома не оправдывается на дълъ, гдъ бываеть изключение изъ общаго правила. Опыть или опытное знаніе такого рода Бэконъ называеть простымь, обыкновеннымь. Къ такого рода опытному знанію природы Бэконъ причисляєть даже Аристотелевскій опыть, который, по его словамь, есть простое описаніе, широкій, безформенный матеріаль, состоящій въ изчисленіи отдъльныхъ случаевъ и потому вовсе не ведущій къ необходимымъ, а только къ невърнымъ и ненадежнымъ заключеніямъ. Не таковъ опыть собственно научный. Онь не только наблюдаетъ, собираетъ, но и разбираетъ факты. При этомъ изключенія или отрицательныя инстанціи не только не игнорируются, но на нихъ обращается главное вниманіе наблюдателя. Въ противоположность первому опыту, гдъ не слъдуютъ никакому методу, не подвергають факты никакой провъркъ, Бэконъ называеть опыть послъдняго рода опытомъ методическимъ или

критическимъ. При этомъ Вэконъ въ удачныхъ метафорическихъ выраженияхъ сравниваетъ простой опытъ съ муравьемъ, который умъетъ только собирать, а критическій опыть уподобляеть пчель, которая вивств и собираеть и устрояеть. Въ чемъ же состоить сущность критическаго опыта и чъмъ отличается научный опыть отъ ненаучнаго? На это Вэконь отвічаеть, что существенную черту критического, научного опыта составляеть съ одной стороны правильная постановка данныхъ опыта, а съ другой - строгая вритическая провърка ихъ. Объ же эти вещи обусловливаются правильнымъ методомъ, который при этомъ употребляется. Этогъ методъ есть наведение или индукція. Подъ руководствомъ его непремънно долженъ совершаться всякій научный опыть, ему нужно следовать во всъхъ тъхъ случаяхъ, когда желаютъ получить истины и положенія болье или менье прочныя и безспорныя. Научное изследованіе или познаніе, сопровождаемое и управляемое методомъ наведенія, состоить, по мнаню Бэкона, въ сладующемъ: прежде всего тщательнымъ наблюдениемъ собирають и сличають всь факты, предшествующие явлению или сопровождающе его; потомъ, оставляють всв тв обстоятельства, безъ которыхъ явленіе можетъ повторяться, замътивъ тв изъ нихъ, которыя постоянно сопровождають его; наконець, между этими последними замечаются те, которыя видоизивняются съ видоизивнениемъ самаго явленія, т. е. возрастають или умаляются по мірів усиленія или уменьшенія самаго явленія. По этимъ признакамъ, соединеннымъ въ одно, узнается внутреннее свойство или форма предмета, какъ причина явленія. Способъ, по которому постоянно дъйствуетъ извъстная причина, будетъ искомымъ закономъ. Потомъ, этоть же методъ употребляется для дознанія начала отысканной причины, для изследованія закона найденнаго закона, и такимъ образомъ восходятъ постепенно до самыхъ высшихъ причинъ и всеобщихъ законовъ. Таковы общія черты, которыми Бэконъ характеризуетъ научный опытъ, совершаемый подъ руководствомъ наведенія.-Считая индукцію единственно плодотворнымъ органомъ научныхъ знаній, Бэконъ не придаваль поэтому никакого значенія силлогизму, какъ методу научныхъ изследованій и доказательствъ. Силлогизмъ, по мяжнію Вэкона, безполезенъ потому, что онъ не можеть открыть ничего новаго, и есть только простая форма мысли, предполагающая уже готовое содержаніе. Но истинная наука хочеть найти новое содержавіе, при помощи извістнаго отыскиваеть неизвістное. Изъ чего, спрашиваетъ Бэконъ, состоитъ силлогизиъ?— Изъ сужденій или посылокъ. — А посылки? — Изъ словъ. Но слова суть знаки понятій, а самыя понятія суть отвлеченныя представленія вещей, принимаемыя и сообщаемыя только на въру. Таково основаніе силлогизма, если разложить его на составныя части. т. е. неясныя и невърныя опредъленія. Эти невърныя опредъленія принимаются формальной логикой за чистую монету. Такимъ образомъ, эта логика служитъ не для того, чтобы отыскивать истину, но чтобы еще болье укоренить заблужденіе; она не только безполезна, но даже вредна. Силлогистика живетъ только словами, она можеть производить только слова, а не открытія, она годится не для дела, а только для разговора.

Своими указаніями на опыть и методь изслідованія опытных явленій Бэконь положиль только начало эмпирическому направленію въ новой философіи. Дальнійшее развитіе эмпиризмъ получиль въ философіи Локка (1632 — 1704 г.). Его сочиненіе: "Essay concerning human understanding" посвящено изключительно рішенію вопроса о познаніи человіческомь, и вопрось этоть рішается въ немъ съ эмпирической точки зрінія. Локкъ начинаеть свое изслідованіе объ этомъ предметь подробнымъ опроверженіемъ ученія о прирожденных духу человіческому идеяхъ или принципахъ, при чемъ онъ ссылается частію на опыть, частію на противорічія, въ которыя впадаеть теорія

врожденныхъ идей, и за тъмъ излагаетъ собственную теорію познанія или происхожденія идей. "Изъ того, говорить Локкъ, что нътъ ни одной правственной истины, которая бы одинаково понималась и признавалась всеми народами, видно, что неть нравственныхъ правиль, врожденных человъку. Тоже можно сказать и о логическихъ истинахъ, напримъръ законахъ тожеотва и противоръчія, прирожденныхъ будтобы человъку. Дъти, равно какъ женщины и идіоты, мало знають объ этихъ законахъ. Да притомъ иншленіе наше, нри своемъ пробуждении, ваправляется прежде всего ва видимые предметы, а не на упомянутые законы. Человъкъ гораздо раньше, чънъ онъ познакомится съ закономъ противоръчія, уже знастъ, что кислос-несладкое, что сладкое-негорькое. Вообще первыя наши познанія не суть общія положенія: они касаются частныхъ впечатльній, изъ которыхъ уже посль, путемъ отвлеченія и соединенія, составляются общія положенія". Такимъ образомъ, идеи или понятія, называемыя прирожденными, по метнію Локка, не предшествують наблюденію, а следують за нимъ. Врожденныхъ идей нътъ, и духъ человъческій въ самомъ началь подобень бываеть былой доскь (tabula rasa), на которой не написано никакого знака, никакой идеи. Все знаніе и все содержаніе духовной жизни основывается на општь, и отсюда въ концв концовъ вытекаетъ. Наше наблюдение, обращенное или на визшніе, чувственные предметы, или на действія нашего собственнаго духа, снабжаетъ нашъ умъ всъмъ матеріаломъ мышленія. Поэтому наблюденіе или опыть, какъ источникъ нашихъ идей, раздъляется: 1) на ощущение, источникъ идей, находящійся въ зависимости отъ внішнихъ чувствъ, иначе-чувственный опытъ, основывающійся на томъ, что наши чувства, получая впечатльнія отъ чувственных неделимых предметовъ, доставляютъ нашему духу разнообразныя, опредъленныя воспріятія предметовъ, соотвътственно различному роду и способу действія этихь предметовь на наши чувства,—и 2) на *рефлексію* — духовный опыть, состоя-щій въ воспріятіи операцій или дѣятельностей нашего духа, когда онъ бываеть занять идеями, уже полученными чрезъ ощущение. Этотъ источникъ снабжаетъ нашъ умъ другимъ разрядомъ идей, которыхъ онъ не могъ воспринимать отъ внашнихъ предметовъ, именно: идеями мышленія, понятія, въры, сомньнія, внанія, хот внія и другихъ разнообразныхъ діятельностей духа. Хотя этотъ второй источникъ не есть собственно чувство, потому что онь не имбеть никакого дела съ внѣшними предметами, но онъ представляетъ собою нъчто весьма похожее на внъщнее чувство, и можетъ быть весьма прилично названь чувствомъ внутреннимъ. Къ идеямъ этого рода человъкъ приходитъ гораздо позднее, чемъ къ идеямъ, полученнымъ чрезъ ощущеніе. Правда, онт постоянно производять впечатливіе на духъ, но первоначально, когда духъ не обращается къ самому себъ и не дълаетъ своихъ состояній предметами своего наблюденія, впечатленія отъ вихъ бывають не достаточно глубоки, чтобы оставлять въ духъ ясныя, опредъленныя и надолго остающіяся идеи.

Эти мысли составляють принципы, которые Локкъ развиваеть въ своемъ общирномъ трактать о человъческомъ духъ. Все послъдующее въ этомъ сочинении вращается около этихъ главныхъ началъ. Изъ двухъ упомянутыхъ источниковъ происходять всв идеи человвческаго духа. Локкъ раздъляетъ ихъ на иден простыя, происходящія непосредственно изъ ощущенія, или рефлексій, или обоихъ вивств, и на иден сложе ныя (каковы идеи субстанціи, отношенія, причины и т. д.), происходяція вследствіе комбинаціи, отвлеченія, противопоставленія и сравненія простыхъ идей между собою или съ идеями сложными. Поэтому сложвыя идеи, по мненію Локка, не имеють никакой объективной реальности. Реальность, т. е. соотвътствующее визтнее быте, можеть быть приписана только простымъ идеямъ, изъ которыхъ сложныя образуются. Отвлеченное, напримъръ, повятие субстанціи мы составляемъ только потому, что воображаемъ себъ лежащій въ основа извастнаго количества простыхъ идей субстрать, которому онв принадлежать и безь котораго онъ не могутъ существовать, и реальность въ этомъ случать можеть принадлежать только тъмъ частнымъ свойствамъ и признакамъ, изъ соединенія которыхъ образуется понятіе субстанціи. Тоже можно сказать объ идеяхъ причины и дъйствія, тожества и различія и т. д. Комбинація идей между собою даеть идею познанія. Познаніе относится къ простынь и сложнымь идеямь также, какь грамматическое предложение къ букванъ, слогамъ и словамъ. Для преддоженія необходимы буквы, слоги и слова: точно также и познание наше не можеть быть безъ извъстнаго рода идей простыхъ или первоначальныхъ и сложныхъ или производныхъ. Но источникомъ тъхъ и другихъ служить внъшній или внутренній опыть, безь котораго онв не могуть возникнуть и раньше котораго онь въ духъ не существуютъ.

Философія Локка, производя всю совокупность знаній и все содержаніе духовной жизни человіка изъ опыта, не отвергаетъ однакоже прямо существованія особаго начала духовныхъ явленій. Доказательствомъ этого стужить то, что Локкъ не ограничиль источникъ знанія одними внъшними ощущеніями, но наряду съ ними признаваль рефлексію, какъ источникъ идей особаго рода, обязанныхъ происхождениет своимъ извлючительно самому духу и его законамъ, хотя и возбуждаемыхъ въ немъ по поводу внешнихъ ощущеній, а потому имъющихъ, сравнительно съ внъшними ощущеніями, позднъйшее происхожденіе. Но сильная полемика Локка противъ теоріи врожденныхъ идей и постоянныя указанія его на опыть, какъ начало всякаго знанія, были причиною того, что у следовавшихъ ва нимъ мыслителей тогоже направления — особенно во Франціи — настоящій смысль Локкова эмпиризма утратился. Локкъ понять быль одностороннимъ образомъ, и эмпиризиъ его послужилъ поводомъ къ возникновевію сенсуализма.

Сущность сенсуализма состоить въ томъ, что не только происхожденіе, но и всю достовърность человъческаго знанія ограничивають изключительно областію ощущенія, стараясь или подорвать всякое довъріе къ обобщающимъ разсудочнымъ выводамъ, или возвести разсудочныя сочетанія къ ощущенію, видъть въ нихъ простое видоизмѣненіе ощущеній вслѣдствіе комбинаціи ихъ одного съ другимъ.

Начало этому направленію положиль аббать Кондильяка (1715—1780 г.). Кондильякь быль строгимь последователемъ философіи Локка; но ему казалось, что Локкъ былъ неправъ, признавая два источника познаній — ощущеніе и рефлексію или чувство внішнее и внутреннее. Кондильявъ думалъ, что въ этомъ случать можно обобщить дело еще больше и свести все наше знаніе къ одному источнику, - чувственнымъ ощуmеніямъ (сенсаціямъ). По ученію Кондильяка, нътъ никакихъ врожденныхъ знаній, ни врожденныхъ способностей. Всв наши знанія и способности пріобрьтаются нами путемъ опыта, и чувство внашнее есть единственный источникъ не только всехъ человъческихъ познаній, но и всьхъ способностей. "Если разсмотримъ, говоритъ Кондильякъ, что воспоминаніе, сравненіе, сужденіе, различеніе, воображеніе, отвлеченныя идеи, идеи числа и продолженія, знаніе истинъ общихъ или частныхъ суть только различныя видоизмъненія вниманія, что страсти любовь, ненависть, надежда, страхъ суть только различныя видоизм'вненія желанія, что вниманіе въ первомъ случав и желаніе во второмъ, — въ отношеніи къ которымъ тъ чувства суть только видоизмъненія, — суть сами, по своему происхожденію, не больше, какъ видоизм'вненія внішняго ощущенія (sensation): то не можемъ не вывести отсюда заключенія, что внішнее ощущеніе обнимаеть собою всв душевныя способности". Воть какимъ образомъ Кондильякъ объясняеть въ частности происхождение изъ внъшнихъ ощущений внимания, паняти, мышленія, желаній и воли. Когда множество

ощущеній двиствуеть одновременно и притомъ съ одинаковой или почти одинаковой силой, тогда человъкъ есть не болье, какъ ощущающее животное. Опыть свидьтельствуеть намь, что при множествь впечатльній умъ совершенно бездыйствуеть. Но когда человъкъ чувствуетъ одно только какое-либо ощущеніе, или, по крайней мірть, когда другія ощущенія сравнительно слабы, тогда умъ преимущественно занять ощущениемъ наиболье сильнымъ. Такимъ образомъ, это ощущение становится вниминісмъ, и намъ нътъ никакой надобности предполагать при этомъ существование въ умъ еще чего-либо. Если новое ощущеніе превзойдеть силой первое, то оно въ свою очередь также станеть вниманіемь. Но чімь глубже было первое ощущение, чтмъ глубже впечатлиние, произведенное имъ на насъ, тъмъ долъе удерживаемъ мы его. Такимъ образомъ, наша способность ощущенія раздъляется на испытанное и на испытываемое опущеніе. Мы замізчаемъ одновременно оба эти ощущенія, но замъчаемъ ихъ различнымъ образомъ: первое представляется намъ какъ прошедшее, второе же какъ настоящее. Словомъ ощущение мы обозначаемъ испытываемое впечатльніе, а словомъ память — впечатльніе, которое испытали прежде. Слідовательно память есть только преобразованное ощущение. Двойственное вниманіе есть сравненіе, ибо обращать вниманіе на двъ идеи значитъ тоже, что сравнивать ихъ. Но мы не можемъ сравнивать иначе, какъ замъчая какое-либо различіе или сходство между тімь, что сравниваемь. Замъчать подобныя отношенія различія и сходства вначить разсуждать или мыслить. Следовательно сравнение и суждение суть не что иное, какъ внимание. Такимъ образомъ, ощущение превращается постепенно во вниманіе, сравненіе и сужденіе. Но не одит только познавательныя действія и способности сводится Кондальякомъ въ ощущению: ощущене, по его межнию, есть источникъ и всъхъ другихъ способностей. Душа, по его мивнію, не остается безучастною ни къ одному

ощущению, в относится къ нему съ чувствомъ удовольствія, или неудовольствія; поэтому какъ въ теоретической области основаниемъ всехъ духовныхъ делтольностей служить вниманіе, такъ точно въ практи-чесной это місто занимають удовольствіе и пеудовольствіе. Эта чувства, вераздільныя съ каждымъ ощущенить, производять или возбуждають внимания в виветь съ тъмъ память и суждение. Мы не можемъ испытывать худаго или непріятнаго состопнія, не сравнивая его съ прежнить состояниеть, въ которомъ им находились. Это сравнение заставляеть насъ разсуждать такъ, что хорошо было бы намъ изитнить свое положение. Мы ощущаемъ нужду въ чемъ-то лучшемъ. Память тогчась напоминаеть намъ о предметв, который, по нашену инжнію, можеть способствовать нашему благополучио, и въ туже самую минуту всв наши способности устрежинстся къ этому преднету. Въ этомъ и состоить главнымъ обравомъ сущность того, что называють желеність. Изъ желанія происходять въ свою очередь всв волнения и страсти. Отрасть есть не что иное, пакъ желаніе сыльное, преобладающее. Любовь, ненависть, надежда, страхъ-всь эти чувства и страсти, по инънію Кондильяка, суть тоже желане, являющееся только подъ различными видами. Когда желаніе, овлад'явающее душей, бываеть такого рода, что удовлетвореніе его можеть принести намъ большую пользу, и когда надожда внушаеть намъ, что это желаніе могло бы быть удовлетворено, то душа не ограничивается только желавісмь: желавіє у ней преобразуется въ это время вы волю. Воля—это есть желане решительное или такое, о которомъ жи дунавив, что его можно удовлетворить.

Сенсуализмъ Кондильнка, последовательно развиваясь и пранимая различныя формы, перешель накомень въ такъ называемую положительную философию или позитивизмъ. Это направление философское сходно съ ренсуализмомъ въ томъ, что здась, какъ в тамъ, ощущене, наблюдение и опытъ ставятся на нервомъ

Cos. 111.

плант въ дълт нознания; но особенность познания составляеть то, что въ немъ ударяется главениъ образомъ на относительность человическаго знавія, по которой человъкъ не можетъ обладать знаніемъ безусловными и лишенъ способности проникать въ сущвость вещей и знать внутреннія ихъ основы. Знаніе врочное, достовтрное и положительное, по учению позитивизма, ограничивается одними только фактами и явленіями, отыскиваніемъ ихъ законовъ и отношеній и распредвленіемъ ихъ по извістнымъ классамъ. Начало этому направлению въ философии положилъ Осноств

Конта (1798—1857 г.).

По ученю Конта, успъхамъ научныхъ знаній много вредило и вредить то, что изследователи, не ограинчиваясь темъ, что они видять и наблюдають, задаются вопросами о конечныхъ причивихъ и цъляхъ всего существующаго; поэтому, въ видахъ болве быстраго и успъшнаго развитія всъхъ наукъ (изключая впроченъ наукъ нравственныхъ, коимъ онъ откавываеть въ самостоятельности), Конть рекомендуеть устранить всехъ сверхъестественныхъ деячелей, все вущности, или, какъ опъ называеть ихъ, воплощемныя абстракции, каковы: Вогь, душа в проч. и направить наше значие не на сущность и причины явденій, но только на факты и законы ихъ или на отвошения пресиственности ихъ и сочетамия однихъ съ другими. Философія и наука, по майнію Конта, тожеепненны, составляють одну систему знанія, в должны быть разработываемы однинь истодонь положительнымь или видуктивнымъ. Крусъ главныхъ наукъ положательной философіи или положительного зпавів составляють, начиная съ простейшекъ: математика. вотрономія, физика, химія, общая физіологія или біологія в соціологія (наука о нравственно-общественной ствини). Явления вравственно-общественной жизии и всторіи, составляющія предметь сопіологія, Конть объясвиеть, подобно явленіямь, составляющимь вредметь верхь другихь наукь, изъ законовь физическихъ, не признавая въ этонъ случах действія особыхъ духовных силь. По ученю Конта, въ историческихъ и соціальних врленіях ость постоянныя и неизмінные отношения со вывшими обстоятельствами, имъ предшествующими, вли ихъ сопровождающими. Когда мы узнаемь эти обстоятельства, то мы будемь знать мірь вравственный также, какъ знаемь и даже предоказываемъ какое-нибуль физическое явленіе, напритъръ, зативне солнца. Основной законо, которому подчинено развитие какъ цълыхъ народовъ, такъ и каждаго человъка, равно какъ и каждой науки, следуюпій: человічество въ историческомь движеній пародовъ, индивидуумовъ и отдъльныхъ наукъ проходитъ три последовательныя ступени: теологическую, метафизическую и положительную. Въ теологический періодъ умъ видитъ во всехъ явленіяхъ работу сверхъестественныхъ дъятелей. Природа наполнена бываетъ сверхъестественными существами. Низшее состояние этой ступени развитія есть состояніе дикихъ народовъ-фетициямъ. Высшее же состояние есть замина многихъ боговъ однинъ, признаніе одного существа причиной всъхъ явленій. Метафизическия ступень развитія есть лишь видоизм'тненію первой — теологической-и составляеть необходиный переходъ къ третьей ступони. Завсь сверхъестественные двятели замвняются абстрактвыми силами, которыя соприсущи различнымъ субстанціямъ, и порождають всв явленія. Высшее состояніе этой ступени развитія есть подведеніе всъхъ силь подъ одну общую силу, называемую врвродой. На положительной ступени развитія умъ, убъжденный въ безполезности изследований о причинахъ и сущностяхъ, посвящаетъ себя наблюденю и классификаціи законовъ, управляющихъ явленіями, т. е. невзивиныхъ отношеній преемственности и сходства между предметами. Высшимъ состояніемъ этой ступени развитія служить подведевіе встать явленій подъодина общій законъ.

Философія Конта составляють посліднюю форму, въ которой проявился эмпиризмъ по отношению къ вопросу о познаніи человіческомъ. Слідуя выскаванному нами плану, нужно было бы теперь показать, какт рішался вопросъ о возваніи съ точки арівнія вдеализма, но какт настоящій очеркъ есть критическій очеркъ философскихъ направленій, то мы должны посліт каждаго изъ перечисленныхъ нами выше направленій сділать на нихъ критическія замічанія. Замічанія эти будуть касаться какть общихъ началь каждаго главнаго направленія, такть и частныхъ основоположеній тіхть или другихъ формъ направленія.

Основныя положенія эмпиризма и сенсуализма слідующія: 1) чувственная природа есть изключительный предметь знанія, 2) внішній опыть есть единственный источникь и 3) наведеніе есть единственый методъ познанія. Разберемъ каждое изъ этихъ положеній.

Утверждая, что чувственная природа есть изключительный предметь знанія, эмпиризмъ, очевидно, обращаеть внимание только на одну область нашихъ знавій. Кром'в явленій природы внішней есть еще влассъ явленій, которыя представляеть намъ тоть же опыть, на который эмпиризмъ ссылается. Таковы явденія внутреннія, духовныя, сверхчувственныя. Наши мысли, чувствованія, желанія — все это такого рода предметы, которые не могутъ не входить въ область нашего знанія, потому что мы постоянно испытываемъ и сознаемъ ихъ. Выключать всъ эти предметы взъ круга нашихъ знаній значитъ не понимать области нашихъ познаній во всей ся полноть и широть. Кроив того, внешнія явленія могуть быть правильно вонимаемы нами только тогда, когда мы изучимъ и узнаемъ законы нашихъ духовныхъ явленій, -- особенно законы ума, при помощи котораго и понимаются только нами явленія витшняго міра.

. Понятна отсюда несостоятельность и втораго положенія эмпиризиа — что внішній опыть есть единственный источникъ нашего знанія. Опыть витпиній доставляеть намь матеріаль для познанія только вифинихъ предметовъ и явленій; при помощи этого источника мы не можемъ знать міра внутренняго: нашихъ ныслей, чувствованій и желавій. Притонь, матеріаль, доставляеный наиз вившнимь опытомъ, представляеть собою нъчто постоянно измъняющееся, разрозненное и часто безовявное, между темъ какъ въ знаніи нашемъ всегда замъчается большая или меньшая связность. стройность и единство. Такимъ образомъ, съ одной стороны является нужда въ другомъ источникъ нашихъ знаній, который открываль бы намъ міръ внутренній, а съ другой-въ руководительных в началахъ, которыя объединяли бы и упорядочивали разнородный матеріаль, доставляемый намъ вибшнимъ опытомъ. Источникъ этотъ и данъ намъ въ нашемъ внутреннемъ чувствъ или самосознани, а начала руководительныя мы имвемъ въ прирожденныхъ намъ идеяхъ и формахъ нашего познанія, безъ которыхъ невозможно никакое знаніе и никакая наука. Начала эти апріорны. Они принадлежать внутреннему существу человъческаго духа и не даются человъку однимъ опытомъ внъшнимъ.

Эмпиризмъ признаетъ единственно годнымъ и плодотворнымъ методомъ нашихъ знаній наведеніе. Но этогь одинъ методъ не можетъ быть примвнимъ съ пользою во встхъ изследованіяхъ и наукахъ. Наведеніе съ пользою можетъ быть употребляемо при перынхъ попыткахъ каждой науки, тамъ, где явленія мелосложны и где мы можемъ видоизменять ихъ доступными намъ средствами; но при последнихъ попыткахъ науки, въ конце ея развитія и въ техъ случаяхъ, где явленія весьма сложны или недосягаемы для насъ, употребляется другой методъ — дедуктивный. Кроме того, методъ наведенія и самъ по себе недостаточенъ. Цель этого метода состоить въ познаніи общей, неизменной сущности, закона явленій, а между

тито общее, существенное, диствительно, найдено, потому что въ началь и въ конць онъ утверждается единственно на произволь наблюдающаго лица. Въ началь наведенія неизвъстно, на какомъ именно ряду явленій нужно остановить вниманіе, чтобы отыскать законъ. Положимъ, что этотъ рядъ найденъ, но далье опять неизвъстно, когда и гдъ прекратить процессъ перечисленія и испытанія фактовъ. Каждый разъ, съ прекращеніемъ его, можно усумниться, точно ли мы достигли повнанія внутренней сущности или закома пещи или явленія.

Ваглядъ сенсуализма на ощущение, какъ на единственный источникъ всъхъ нашихъ знаній и способиостей, не выдерживаеть критики. Наше знаніе не все происходить изъ дъятельности внъшнихъ чувствъ, нопредполагаетъ участие въ этомъ и другихъ духовныхъ дъятельностей. Мы видимъ глазами, слышимъ ушами, имфемъ другія разпородныя и разпообразныя опущенія, но соединить въ одно эти оптущения и соединить ихъ въ единствъ самосознанія-это уже не дъло, чувственной дъятельности. Кромъ того, ны сравниваемъ различныя ощущенія, находимъ между ними сходство и различіе, составляемъ отвлеченныя понятія объ одномъ и многомъ, о бытіи и небытіи, объ истинномъ, добромъ, прекрасномъ и т. д. Все это такія познанія, которыя не могуть быть даны чувственнымь ощущениемъ. Они предполагають существование вы нашей душть другихы, висшихъ способностей, каковы: память, воображение, разсудокъ, разумъ и т. д. Способности эти первоначальны въ нашей душь. Онь прирождены ея сущеотву, и въ началъ находятся въ ней въ формъ возможностей къ развитію. При содъйствіи и подъ вліявіемъ чувственныхъ возбужденій онв развиваются, крвпнуть и получають тоть видь ужственныхъ способностей, которыя мы заивчаемь у каждаго варослаго человъка.

Положительная философія признаеть одни только физическія явленія. Явленія духовныя, нравственные ова не считаеть явленіями особаго норядка, и потому старается объяснять ихъ законами физическими. Такой взглядь на явленія правотвенной жизни есть взглядь. очевидно, неправильный. Явленій духовно-правственныхъ и явленій физических смешивать нельзя. Та в другія производятся д'вятелями совершенно разнородными. Въ явленіяхъ правственныхъ дъйствуютъ силы разумныя и свободныя, а въ явленіяхъ физическихъ--силы меравумныя, механическія. Эта разнородность -фитеропто, вінецав вітурд в станцикровеноди, отпечатаввается и на самыхъ явленияхъ, и сообщаетъ тамъ и другимъ явлениять совершенно особыя свойства. Явленія физическія воюду суть явленія количественина, количественно изм'триемыя, явленія же дуковныя суть явленія качественнія или интенсивныя. Они могуть быть измъряемы только качественно. Будучи же разнородны по причинамъ, производящимъ ихъ, и по своему харантеру, явленія физическія и нравственныя должны управляться и законами различными. И дъйствительно, заковы нашей души и духовныхъ явленій вовое не таковы, какамъ подчинены явленія физичеекія. Убъдиться въ этомъ легко можеть всякій челожинолев схичусд и схет имановае со йымовев, жине Поэтому смъщивать ихъ нельзя и объяснять тв и другія явленія одними законами физическими было бы противно правиламъ логики. Такимъ образомъ, для объясненія явленій правственнаго порядка мы должны, подле вещественных и механических, признать причины и законы невещественные. — Основной законъ, которому Конть подчиняеть историческое развитие человвчества, не оправдывается исторически. Конть утверждаеть, что человъчество на пути своего развити прошло последовательно три періода: теологическій, метафизическій и положительный. Обращая винаніе на исторію, мы не видимъ въ ней полнаго осуществленія дакого деленія са на неріоды. Если брать челоPRICEPBO BO BOOME 'CFO CUCTANT I BO BUT SPENCHA, TO жельзя не видеть, что всегда были въ одно и тоже время люди, занимавшіеся и теологическими, и метафизическими, и положительными изследованіями. Въ исторіи челов'ячества не было такого времени, когда ваключительно и единственно госпологвоваль бы періодъ съ темъ или другимь уномянутымъ выше характеронь. Далве, Конть утверждаеть, что теологическое -ва укомал оникот атминистичной принадлежить только самому ранпему, иладенческому періоду развитія человічества, и что люди, по мъръ увеличенія ихъ знаній, меобходимо должны перестать вършть во всякаго рода религозвые предметы. Положение, нисколько неоправдываемое ни психологически, ни исторически. Потребность редигозныхъ върованій глубоко лежить въ душь человъка, и въ человъчествъ, сколько бы ни разширялся кругь его знаній, всегде будуть люди вірующіе и релитіозные.

Отрицая все, что выходить за предвлы нашихъ тувствъ, и ограничивая все знане человъка одними явленіями физическими, положительная философія отрицательно относится въ частности из идев бытія Вожія и религів. Идею Вога Конть причисляєть къ отвлеченнымъ сущностямъ, не имъющимъ въ себъ вичего действительнаго, а религио считаетъ пустою мечтой воображенія. Относясь такимъ образомъ къ этимъ предметамъ, Контъ враждебно однакоже спотръль на атейстовъ, и, сознавая существенное значение религи для человъка, выдумаль особенную религю, которую онъ называль реличей челосичества (de l'humanité) и притомъ религіей доказимной (demontrée). Контъ видълъ съ одной стороны ведоступность идеи Bora и религіи для положительной философіи, а съ другойсилу и неразрывность ихъ съ внутреннею жизнио человека, и вотъ овъ вымышляеть небывалую доголе религію человічества. Но что такое человічество, составляющее предметь релаги, какъ не отвлеченность, воторую самь же онь хотых он устранить изь обмасти религіи? Потомъ, Контъ говоритъ, что его религія есть религія доказанная. Но если подъ докаванностію разуньть ту доказанность или доказательность, которая свойственна положительной философіи, то религія уже невозможна. Предметомъ ея въ такомъ случав будеть нечто относительное и условное, но условное и относительное нельно было бы боготворить. Такинъ образомъ, въ ученіи Конта о бытіи Божіємъ и религіи зам'єтны явныя противор'єчія и несообразности.

#### 2. Идеаливно.

Въ противоволожность эмпиривму, который все энаніе, какъ по его содержанію, такъ и по формів, производить изъ чувственняго опыта, идеализмъ утверждаеть, что человіческій духъ владіветь первоначально 
не только высшими принципами знанія, но и понятіями, какъ высшими опреділеніями или предикатами 
бытія, изъ которыхъ, посредствомъ мышлевія, развиваеть все послідующее содержаніе знавія. Такъ, напримітрь, апріорическое понятіе субстанціи, по ученію 
идеализма, приводить къ познанію всіхъ отдільныхъ 
субстанцій и ихъ изміняющихся качествъ; понятіе 
причины—къ познанію дійствующихъ причинь и содійствующихъ условій; понятіе пространства и числа—
къ познанію всіхъ количественныхъ опреділеній пространства и числа.

Но идеалистическія системы, согласныя въ приведенномъ изглядь на сущность и происхожденіе значія, различно рышають вопросы какъ о тыхъ непосредственныхъ принципахъ духа, изъ которыхъ посредствомъ мышленія онъ построяетъ познаніе міра, такъ в объ отношеніяхъ ихъ къ реальному бытію. Одим считаютъ этими принципами идеи, какъ зародыми знанія, предначертавнаго въ самой природь духа, в принценваютъ имъ полное реальное значеніе, слідовательно допускаютъ новеюдное согласіе или совпа-

деніе между мышленіемъ и бытіемъ. Другіє счатають этими принципами прирожденныя духу формы познанія, опредъляющія собою дъйствительность, недостушную для нашего познанія внё этихъ формъ, следовательно усвояють имъ только формальное, подлежательное, регулятивное значеніе, ограниченное предълами представленія. Третви, наконецъ, считають мышленіе источникомъ не только знанія, но и бытія; следовательно усвояють ему значеніе творческаго начала какъ въ отношеніи знанія, такъ и въ отношенін бытія.

Первую форму составляеть такинь образонь идеализит, производящій все содержаніе философскаго знанія изъ мышленія, отражающаго въ себі сущность реальнаго бытія в считающій критеріемъ истивности знанія отсутствіе въ немъ противорічія и принудительность для мысли выводовъ, чрезъ которые до него доходять. Представителями этой формы идеализма служать философскія системы—въ древности Платома,

в въ новой философіи Декарта.

По ученю Платона (429—347 г. до Р. Х.), душа человъческая имъетъ два источника повнаній: ощущеніе и представленіе съ одной стороны и разумное мышленіе съ другой. Первый изь этихъ источниковъ, иначе называемый чисственностно, относится къ тому, что находится въ непрерывновъ изивненіи и движенін, что преходяще и не имбеть постояннаго существованія; следовательно это источникь смутнаго, нечистаго и невърнаго знанія. Но человъкъ не лишенъ возможности пріобратать знаніе и высшее, прочное. Органъ, при помощи котораго онъ пріобрътаеть такое знаше, есть разумъ. Это, по учению Платона, высшел способность въ душть человъка. Посредствомъ ея душа, среди изивняющихся и непостоявныхъ явленій, отыскиваеть начто постоянное, неизманное и всегда себъ равное. Разумъ--это источникъ познаній о всегда пребывающей сущности вещей. Но такъ какъ сущвость вещей, по учению Платона, составляють идеи,

то отъ называетъ иначе разумъ способностію или органомъ познанія идей. За преходящими явленіями, помнанію Платона, скрываются неизманныя сущности ихъ или идеи, какъ начто дайствительно (реально) существующее. Преходящія явленія не составляють дайствительныхъ существованій, они—только образы этихъ существованій. Для отыскиванія въ явленіяхъ ихъ первообразовъ—идей или неизманныхъ сущностей и данъ человаку разумъ. Онъ вопрошаетъ явленія, распредаляеть ихъ по классамъ, узнаетъ общія ихъ качества, открываетъ единое во многомъ и неизманное среди изманющагося и случайнаго. Знаніе это, какъ знаніе высшее, и должно собственно быть цалію всякаго познанія. Ово только и составляеть предметъ

философіи.

У Декирта (1596—1650 г.) вопросъ о познанія стоить на первомъ планъ, и ръшениемъ его установляются общія начала его философіи. Чтобы пріобръсти знаніе твердое и постоянное, для этого должно, по ученію Декарта, разрушить всв предположенія, съ которыми им сжились съ детства, нужно усумниться во всемъ, что только кажется намъ сколько-нибудь сомнительнымъ. Мы должны усумниться не только въ существовании чувственныхъ вещей, — такъ какъ чувства часто насъ обманываютъ, --- но и въ истинахъ математическихъ и геометрическихъ, потому что мы не можемъ знать, дано ли вообще въ уделъ намъ, конечнымъ существамъ, истинное познаніе, и не создаль ли насъ Вогъ только для мивній и для заблужденія. Но сомнъваясь во всемъ, мы не можемъ сомнъваться въ томъ, что мы сами, сомнъвающіеся, существуемъ. Напротивъ, именно изътого, что я все считаю ложнымъ, что я во всемъ сомниваюсь, слидуетъ, что я, сомниввающійся, существую. Итакъ, положеніе: "я мыслю, сявдовательно существую—cogito, ergo sum"—ссть первое и самое достовърное положение, съ которымъ вотрвчается всякій мыслитель, начинающій анализировать свои познанія. Далье, изследуя, что же такое

мы, считающіе ложнымь все, что оть нась отлично, мы ясно видимъ, что мысленно мы можемъ уничтожить все, что есть въ насъ, не уничтожая чрезъ то нашей личности, но мы не можемъ отделить отъ насъ мышленіе. Оно остается и въ то самое время, какъ отрицветь все остальное; следовательно природе нашей не можеть принадлежать ни протяжение, ни фигура, ни вообще что-нибудь такое, что можно приписать тълу или матеріи, природъ нашей принадлежить только мышленіе. Итакъ, мышленіе есть субстанція или сущность нашего духа. Съ другой стороны, мы ясно сознаемъ, что протяжение, фигура, движение принадлежатъ другой субстанци, которую мы, въ противоположность духу, называемъ теломъ, матеріей, веществомъ. Между мыслящей и протяженной субстанцей въть ничего общаго: онъ совершенно противоположны одна другой. Все это такія истины и положенія, достовърности которыхъ ин соинъваться не межемъ. Но, спращивается, что даеть намъ увъренность въ истипъ всъхъ этихъ положеній и утвержденій? Очевидно, не что иное, какъ ясное сознаніе невозможности иныхъ представленій объ этихъ предметахъ. Отсюда, критерій достовтрности для всякаго дальнайшаго знанія такой: достов'рно все то, что я познаю ясно-и раздільно, какъ истинное, все то, что мой разумъ призваеть за истинное съ принудительною ясностію. Но это правило есть только принципъ достовърности; оно не дветь еще самаго познанія истины. Чтобы дойти до этого и болье укръпить начало достовърности и истинности нашихъ знаній, Декарть прибъгаеть къ идет безконечной субстанции. Ходъ его мыслей при этомъ такой. Разсматривая наны мысли, идеи, мы находинъ между ними идею о Богв. Спращивается: откуда мы получили эту идею, какъ возникла ова въ нась? Эта идея не могла возникнуть изъ насъ самихъ, но могла быть дана напъ только существомъ, которое имъетъ всв совершенства. На вопросъ: откуда я виъю онособность мыслить о природь, болье совершенной,

чъть моя собственная, я постоянно вынуждаюсь отвъчать, что эта способность дана мнв квиъ-то, чья природа дъйствительно совершеннъе моей. Чъиъ болъе я разсматриваю свойства Божін, тымь болье убыждаюсь, что идея о нихъ не можетъ быть произведена мною саминь. Хотя во мнь и можеть возникнуть идея субстанціи, потому что я самъ субстанція, но во мнѣ не можеть быть идеи субстанціи безконечной, потому что я сань конечень. Итакъ, сущеструеть Богь. О существовании Его мнъ ясно свидътельствуетъ мое сознаніе. Къ этому же приводить меня и анализь самой идеи Вожества. Признавши же эту идею и соотвътствующій ей предметь, мы можемь на ней, по мнінію Декарта, окончательно утвердить и основать достовърность и истинность нашихъ знаній. Прежде мы должны были сометьваться во всемъ и отказаться отъ всякой достовърности, потому что мы не могли быть увърены въ томъ, принадлежить ли природъ человъческиго духа истина, или же свойственно ей одно заблужденіе. Но разсматривая прирожденную намъ идею Бога по ея необходимымъ аттрибутамъ, ин познаемъ, что Богь истинень, поэтому было бы противоръчемъ если бы Онъ насъ обманываль или быль причиной нашего заблужденія. Такинъ образонь, изъ. понятія о оуществъ Божіемъ проистекаеть для насъ полная дог стовърность нашего знанія. Отсюда же въ частвости происходить и наша уваренность въ существовани внашняго міра вообще-въ томъ, что предметы, воспринимаемые нашими вившними чувствами, действительно существують, а не представляють собою ньчто ложное и обманчивое.

В. Голубинскій.

(окончаніе будеть)

# СПИРИТИЗМЪ

### какъ философско-религіозная доктрина.

(продолжение)

#### IV.

Алланъ Кардекъ выступилъ ва запиту сниритизма, нослѣ продолжительнаго приготовленія, въ 1857 году съ сочиненіемъ— "Книга духовъ" — Le livre des евргів. Книга эта инветъ своєю цѣлію— "установить основы истиннаго спиритскаго ученія, свободнаго отъ ваблужденій и предразсудковъ" и привести его въ стройное систематическое цѣлое (¹). Въ предисловіи въ ней, украшенномъ изображеніемъ виноградной лозы, авторъ обънвляеть, что ея идея и содоржаніе привадлежатъ ему, что она "написана подъ диктовку высшихъ духовъ и издана въ свѣтъ по ихъ распоряженію" (²). Порядокъ и методическое распредѣленіе матеріала, внѣшняя форма нѣкоторыхъ частей редакціи,

<sup>(1)</sup> Le fivre des esprits. 1857. 29-30 pp.

<sup>(2)</sup> florhoe sarranie nure cabayomee: Le livre des esprits, contenant les principes de la doctrine spirite sur la nature des esprits, leur manifestation et leurs rapports avec les hommes; les lois morales, la vie présente, la vie future, et l'avenir de l'humanité, ecrit sous la dictée et publié par l'ordre d'esprits superieurs.

воть все, что принадлежать получившему миссію (la mission) вздать ее", говорить Кардекъ ('). Миссія эта дана въ высокопарной и торжественно - пророческой формъ, какъ дъло великой важности для всего человъчества. "Занимайся ревностно и всутомимо, говорять Кардеку духи, трудомъ, который предприняль ты при вашемъ содъйствии: трудъ этотъ есть также в нашъ трудъ. Мы потомъ пересмогримъ его вибств, чтобы въ немъ не заключалось ничего такого, что не было бы выражениемъ нашей мысли и истины; въ особенности не забывай того, что мы повелъваемъ тебъ **манечатать** и распространить (propager) это произведеніе (l'oeuvre): оно им'єсть всеобщую пользу. Ты хорошо поняль свою миссію; ны довольны тобою. Продолжай, и вы не оставимь тебя никогда. Въруй въ Вога и иди съ увъренностію. Мы будовъ съ тобою всякій разъ, какъ ты призовешь насъ, потому что это только часть твоей миссіи. Между откровеніями данными тебъ есть такія, которыя ты должень хранить про осбя до новаго повельнія: ин возв'єстимь теб'ь, вогда настаноть время обнародовать ихъ. Въ ожиданін этого ты обдунай ихъ, чтобы быть готовынь, вогда настанеть время. Въ началъ книги помъсти всебражение виноградной лозы, которое мы начертали тебя, потому что лоза эта есть эмблема дългельности Тиорца (du travail du Créateur). Въ вей соединены вев натеріальныя начала, могупця всего лучше служить изображениемъ тъла и духа: сама лова-ато тъло, ягода-душа, сонь-эте духв. Пусть не пугаеть теби критика. Ты встретишь ожесточенных противниковъ, особенно между людьми, которые извлекають выгоду изъ злоупотребленій. Ты встратишь противниковъ даже между духами, которые не освободились еще вполнъ отъ матеріи (ne sont pas dematerialisées) и стараются часто посьять соиньню по злобь или по невъжеству. Но ты прододжай. Мы съ тобою, что-

<sup>(&#</sup>x27;) Le livre des esprits. 1857. 30 p.

бы поддерживать тебя, и близко то время, когда истина возсілеть всюду. Суетность нівкоторых влюдей, которые думають все знать и все хотять объяснять по своему, породить разногласія; но всь ть, ком будуть имъть въ виду великое начало Іисуса, сольются въ одновъ чувствъ любви къ добру, объединятся въ дукъ любви братской, которая обнимаетъ весь міръ: они оставять мелкія словопревія, обратять вниманіе на существенное и учение спиритское будеть всегда одно и тоже у всехъ техъ, кои будуть получать сообщенія оть духовь высшихъ" ('). Такимъ обраномъ Кардекъ объявилъ себя избранникомъ и посланинкомъ духовъ, а черевъ нихъ посланникомъ самого Бога. ловко устрания всякую конкурсицію и гарантироваль себя отъ нападеній своихъ коллегь по ремеслу. Княга духовъ произвела большое впечатление во всехъ людяхъ расположенныхъ къ мистикъ, ожидавшихъ новой эры, и сразу выдвинула автора на видъ. Въ 1858 воду онь уже стоить во главь общества, имь основаннаго съ дозволения правительства, и носящаго навваніе парижскаго общества спиритскихъ изслідованій",—société parisienne des études spirites—въ качестве президенти его, иншегь для этого общества уставъ — reglement и основываеть спеціальный ежемьсячный журналь — Revue spirite подъ своею редакціето (3). Общество Кардека напоминаетъ собою лобщеетво спиритуалистовъ" Каанье, какъ и книга духовъ носить на себь очеридное влінніе этого мистика. а Revue spirite есть оченилюе факсимиле Le magnitiseur spiritualiste и особенно Encyclopédie magnétiques

(1) Le livre des esprits. 1857. 30 p.

<sup>(&#</sup>x27;) Autorisée par arrêté de M. le préfet de police d'apres evis de S. E. M. le ministre de l'enterieur et de la sûreté generale.

<sup>(\*)</sup> Полное заглавіе журнала: Revue spirite, Journal d'études psychologiques. До посл'адняго времени онъ преннущественно наполнялся статьями самого Кардека.

нь вемь тыве огділя, тоже направлене и коравтеры. Но у Кардека все устроено несравневно искусиве, чемъ у этого сумасброда. Цель общества выражена -къ такой унтренной и въ тоже время-въ такой језуитеки-неопредъленной и общей формъ, что оно могло казаться совершенно невиннымъ, чисто теоретическимъ и ученымъ. "Общество вм'етъ своею цълю, говорится въ первомъ параграфъ устава, изучение всъхъ явлений, относящихся къ спиритскимъ манифестацимъ, и приложение ихъ къ науканъ моральнимъ, физическимъ, исторический и психологическимь. Политические вопросы, религіозныя разногласія (de controverse religieuse) и разсужденія, касающіяся политической эксноміи, въ неиъ воспрещаются" (1). Все это очевидно допускаеть весьма произвольный толкования и же жьшветь развитію политических и религозных идеаловъ санаго радикальнаго свойства, во не бросается въ глаза, какъ у Каянье, который целио овоего об-щества открыто и прямо поставиль—нивпровержене всъхъ религій. Далъе уставъ составленъ въ такомъ духъ, что власть и главное руководство его дъятельностію нечувствительно сосредоточены въ рукахъ Кардека и остальные члены превращены чь простыя орудія его плановъ и цілой. На сеаноахъ "всі вопросы духимо предлагаются черезь его посредство м онь имбеть право отказаться пустить ихъ въ ходъ" (\*). доступъ на эти сеансы помимо его рѣшительно невозможенъ. Наконецъ общество гарантировано отъ всякой критики своихъ опытовъ и, могущаго быть вреднымъ для него, любопытства постороннихъ. Постороннія лица допускаются только въ такомъ случав, когда они извъстны, какъ приверженцы спиритизма. "Для всякаго, кто привлекается въ общество только любопытствомъ, говорится въ уставъ, а тъмъ болве для всякаго, кто вастроень враждебно противъ спиритиа-

Cos. III.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 9 édit. 1865. 458 p. 11 -

<sup>(2)</sup> Ibid. Règlem, ch. 1. art. 4. ch. III, art. 18.

на, доступъ въ общество абсолютно воспрещается (4). Планъ важдаго сеанса предварительно обсуждается и редактируется президентомъ т. е. Кардекомъ и въ болье важныхъ случаяхъ духи допрашиваются въ тайныхъ засъданіяхъ, при самомъ ограниченномъ числъ главныхъ членовъ (2); вниги о спиритизив издаются послъ одобренія общества и президента и т. п. (\*). Почти въ каждовъ нумеръ журнала толкуется о неприкосновенности и неизманности христіанской религів, существующаго соціяльнаго строя жизни и т. п.-По образцу парижеваго спиритекаго общества скоро организовались общества въ Мецѣ, Вордо. Ліовѣ, Гавръ, и во всъхъ важнъйшихъ городахъ Франціи, далве въ Алжиръ и во всвхъ важнъйшихъ городахъ Европы, Америки и Азіи. Многіе изъ нихъ основали свои спеціальные журналы подъ разными названіями (4). Не только французскія, но и всь другія общества во всехъ частяхъ света установляють правильныя сношенія съ парижскимъ и всв спириты величають Кардека "учителемъ" maitre. Книга духовъ требуется въ огромномъ количествъ и является въ цъломъ рядъ новыхъ изданій (\*), при чемъ значительно переработывается и разширяется въ объемъ (\*). Вслъдъ за первымъ изданіемъ Книги духовъ, Кардекъ издаль новую квигу, содержанную практическое руководство къ спи-

<sup>(1)</sup> Le livre de médiams, 1865, 165 p. Règl. ch. III, art. 22.

<sup>(°)</sup> Ibid.

<sup>(\*)</sup> Ibid. Règl. ch. IV.

<sup>(1)</sup> Намъ извъстны — ліонскій La verité de Lion, бордосскій — La ruche spirite bordelaise.

<sup>(</sup>b) Въ 1867 она вышла уже 15-мъ изданіемъ. Мы имфемъ первое изданіе 1857 и большое количество выписокъ изъ 12-го.

<sup>(\*)</sup> Первое изданіе разділено на три книги; въ дальнійшихъ является четыре, изъ которыхъ одна (2-я) посвящена ученію о принципахъ, котораго почти вовсе ність въ первонъ. Отвіты духовъ на многіе вопросы совершенно язивнены въ послідующихъ издавіяхъ, также поставлено иного новыхъ вопросовъ.

ритскимъ изследованіямъ — Le livre des médiums (1), которая тоже выдержала девять изданій и дала всімь ндептамъ спиритизма одно общее направленіе, общіе пріемы, общую однообразную организацію. Книга эта есть подробное развитие и распространение десятой главы первой книги первыго изданія Книги духовъ (manifestations des esprits), — главы, которая и выпущена въ последующихъ изданияхъ. Не смотря на то, что она издана послѣ Книги духовъ, не смотря на то. что самъ Кардекъ называеть ee — le complément du livre des esprits, въ систематическомъ изложения спрритивма содержание ея должно занять первое мѣсто. потому что въ ней изложены quasi - научныя основы спиритской доктрины. Въ Книга медіумовъ, какъ м въ Книга духовъ Кардекъ очень остороженъ и тщательно прикрываеть свои реформаторскія религіозныя тенденцій, выражаясь о христіанств'в очень неопредыленно и двусимсленно. Тоже самое можно видъть и въ мелкихъ произведенияхъ Кардека, которыя относятся къ Книге духовъ и Книге медіумовъ точно также, какъ катихизисъ или учебникъ догматики — къ Библіи. Произведенія эти — Le spiritisme à sa plus simple expression a Qu'est ce que le spiritisme. Il poвозгласивши на первыхъ страницахъ Книги духовъ, что спиритизмъ открываетъ новую эру для возрожден нія человъчества—une nouvelle ère pour la régénération de l'humanité (°), Кардекъ старается увърить, что онь есть просто новая совершеннъйшая, основанная на фактахъ опыта, спиритуалистическая философія.

<sup>(1)</sup> Nouse sariasie es: Spiritisme expérimental. Le livre des médiums, ou guide des médiums et des évocateurs, contenant l'ensegnement special des esprits sur la théorie de tous les genres de manifestations, les moyens de communiquer avec le monde invisible, le développement de la médiumnité, les difficultés et les écueils que l'on peut rencontrer dans la pratique du spiritisme.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 1857. 29 p.

составляють сущность каждой религій, по самъ не есть религія и стоить въ полной гарноніи съ христіанствомъ. Спиритизмъ есть наука, философія—пле всіence, une philosophie, постоянно повторяеть онъ. "Съ религіозной точки зрівнія, говорится въ одномъ мість, епиритизиъ основывается на фундаментальных истинекъ всъхъ религій: на существованіи Вога, существованіи души, на безсмертіи, наградъ и наказаніи въ будущемъ; но онъ не имъетъ никакого особяго богослуженія. Его цаль доказать неварующимъ, или соматьвающимся, что душа существуеть, что она переживаеть толо, что послъ сперти она водвергается поельдствіниь отъ добра или зла, сдъланняго ею во вреня телесной жизни. Эти истивы находятся и во вобхъ религіяхъ. Какъ вкрованіе въ духовъ, спиритизнъ привадлежить равно всемь религиямь и всемь народнив.... и можно быть греческимъ, или римскимъ каноликомъ, протестантомъ, іудеемъ, или иусульманиномь и върить въ проявление духовъ, слъдовательно и быть спиратожь..... Какъ правственное ученю, оно есть существенно христіанское..... Спиритизмъ, будучи независимъ отъ всякаго богослуженія, ни одного не предписывая., и не занимаясь особенными догматами (?), не всть особенная религія, ибо онъ не имветь ни своихъ евященниковъ, ни своихъ храмовъ" (1). Причина твжой осторожности Кардека заключается въ томъ, что ольшинство его учениковъ были истинными католи÷ ками и никогда не стали бы слушать его, если бы объясния прямо свои истинных возэрвнія на христіанство и католицизмъ (\*). Но въ 1864 году, когда Кардекъ увидъль около себя массу приверженцевъ,

5. i

<sup>(1)</sup> Спиритивнъ въ сановъ простоиъ его выражении. Лейпдигъ. 1864. 14-15 стр.

<sup>(\*)</sup> Въ 12 издани Книги духовъ Кардевъ возводить такую тезунтскую выктаку въ принципъ. «Жедая обратить муханиедавина, говорить онъ, никакъ не слъдуетъ ему говорить на мервыхъ порахъ, что Мухамиедъ не прирокъз.

слено веровавшихъ въ его авторитетъ и апостольство. праученных опотрать на есо книги, какъ на священное дисаню, привыкшихъ ожидать от него повыхъ откровеній, требонавникъ от него примоты и ріпимтельности ('), овъ издалъ новую, давно объщанную книгу, "Евангеліе отъ спиритизма"—L'évangile selon le spiritisme ('), Здрек онь заговориль иначе. Заивтивь, что один въ своикъ откроиннихъ поступають сь чрезвычайною мудростію, что они постепенно приступають къ ръшеню великихъ вопросовъ, по и връ того, какъ разумъ человъческий становичоя способимив понять истины высшаго рода, и когда обстоятельства отворительной возращений новой идеи" (1), повре равни, что вепритивиъ есть новая наука, которая непререваемыми доказательствами утверждаеть быть и природу міра духовнаго",—Кардекъ прямо заявляетъ, что, въ тоже время, спиритизиъ "есть игри има omerpogenie Boxis sakona—la troisième révélation de la loi de Dieu; "Монсей открыль путь, Інсусь продолжаль ого дъло, самритизиъ его закончитъ" (\*). Дълая свеинъ донизонъ слова Спасителя: не придомъ наворнита законо, но исполниви (Мато. 5, 17) (1), спиричень въ своемъ "евингеліи" хочеть действовать точно такт

<sup>(1)</sup> Въ Нечие врігіте за 1863 годъ політиено бельшое поличество заявленій въ этопъ роді; особенно сильное и интересное въ № 1 (18—21 рр.). Свиритивнь есть чистійшая истина, слід, всі другія религіозных ученія ложны, потому что истина одна; всякій, кто сталь спиритомъ, тімъ самынь отрицается отъ всякаго другаго віроученія. — вотъ сущность этого заявленія. Кардекъ отвічаеть въ высшей степени уклончиво и старается запутать вопросъ совершенно безсмысленными фразами.

<sup>(1)</sup> House sariasic es: L'évangile selon le spiritisme, contenant l'explication des maximes morales du Christ, leur corcondance avec le spiritisme et leur application aux diverses positions de la vie. Mei untent 4-e maganie этой книги. Paris. 1866.

<sup>(\*)</sup> L' évangile etc. lutroduc, XIV p.

<sup>(1)</sup> Ibid. 4-5 pp.

<sup>(°)</sup> Ibid. 1 p.

же, какъ Господь действоваль относительно ветхозавътной религи. Овъ отмъняетъ все христіанское богослужение, всв таинства, вообще всю церковность, какъ свиь грядущихъ благъ, какъ покровъ истини--les ténèbres и создаеть новыя отношенія человъка къ Божеству, новый культь. Основы этого культа даны въ последней XXVII главе "Евангелія отъ спиритизна" (1). Съ тъмъ вивств спиритизмъ сказаль свое последнее слово, сформировался и выяснился всесторонне. Вго развите и сформирование, какъ особой доктрины, у Кардена закончилось на томъ пунктв, съ котораго началось у американцевъ и Каанье, и оттого религіозныя тенденціи спиритивна у Кардева получили видъ необходимаго логическаго требованія, какъ-бы вынужденнаго наконець фактами. Съ твиъ визств и все построеніе спиритской доктрины получило видь системы, прочно обоснованной на фантахъ, и развитой со всею научною строгостію и осторожностію. Такинъ образонь въ системъ Кардека выступають три главные момента или стороны спиритизма. Онъ является, прежде всего, кико эмпирическия наука, эмпирическая система пневматологіи, основанная на фактахъ, доотупныхъ повъркъ каждаго желающаго. Эта новая эмпирическая ваука кладется въ основу особаго, новаго міросоверцанія и превращается въ спаритуалистическую или сипритическую философію. Необходимою частью этого новаго міросозерцанія естественно является особаго рода возгрѣдіе на другія міросозерцанія и на прошлую религіозную жизнь человітчества, является что-то въ родъ спиритской философіи исторіи и религіи, чъмъ выясняется его отношеніе къ

<sup>(\*)</sup> Кромѣ упоминутыхъ сочиненій Кардекъ еще написаль: Le ciel et l'enfer, ou la justice divine selon le spiritisme; Résumé de la loi des phénomènes spirites; Voyage spirite en 1862; «Волоса ваъ невидинаго міра» и «Опроверженія; разборъ критики противъ спиритизма, съ точки арѣнія матеріализма, мауки и религіи».

прежнимъ формамъ религіи и самъ онъ превращается иъ носую релимю, т. с. въ своеобразное понимание отношений человъка въ Вогу и наоборотъ, далъе-въ совокупность вытокающихъ изъ этого пониманія правиль жизни и деятельности, и ваконець-въ совокумность формъ богопочитанія-культъ. Правда у апостола спиритизма нътъ вполнъ такой стройности. систематичности и постепенности въ этихъ моментахъ, хота онъ и стремился къ этому всеми силами, и во мнотихъ мъстахъ своихъ сочинений высказалъ именно такое понимание совокупности своего построения; но мы не желаенъ воспользоваться этою слабоство. Мы стариемся представить сипритизмъ, пожалуй, построить его изъ его элементовъ въ возможно лучшей и соворшенной формъ, чтобы твиъ съ большею явностно и рельефностію показать его убожество и комичность его громадныхъ претензій.

Мы видьли, что мистическій месмеризмъ, стараясь онираться на факты опыта и наблюденія, страдаль -водо вдогом отвенененедосно и отвенет системотого ботки этихъ фактовъ, также недостаткомъ общедоступвости ихъ для важдаго. Кардекъ употребилъ нев усилія, чтобы восполнить этоть недостатокь и дать местикъ XIX въка видъ новой, естественной науки. Въ этомъ состоить его главная услуга спиритизму и вообще новъйшей мистикъ. Все остальное въ его произведеніяхъ есть компиляція, собраніе и приведеніе въ порядокъ, давно выработанныхъ и установившихся у извъстваго сорта дюдей, возгръній. Кардекъ начинаеть вадалека, съ научной гипотевы и за тъвъ стврается повазать, что гипотеза эта подтверждается и разъясняется неопровержимыми, точными фактами. "Астрономы, говорить онь, изследуя пространство, нашли въ распредълении тълъ небесныхъ пробълы, ничънъ ве оправдываемые и несогласные съ законами цълаго. Они предположили, что эти пробълы должны быть наполнены тълами, ускользнувшими отъ ихъ наблюденія. Съ другой стороны они заметили некоторыя действія,

причина которыхъ была неизвъстна; и они сказали себь: тугь должень быть вакой-нибудь мірь, ногому что этого пробъла быть не ножеть и эти дъйствія должны иметь какую-небудь причину. Тогда, судя о причинь по двиствіямь, они определили ся элементы, и факты въ последствіи оправдели икъ аредфоложен нів. Приложинь это уноэрініе из другому ряду вдей. Наблюдая рядъ существъ, им видвиъ, что они обрежують непрерывную цінь, начиная съ грубой матерія и кончия разумитипомъ чоловткомъ. Но вокой неизмърници пробълъ между человъкомъ и Вогомъ, который есть алфа и омега всехъ вещей! Риціонально .... AFWATE, TO TEROBERONE ORANGEMENTOS BEENES STOE HEпи, что онъ пряво и сразу переходить разстояне, етдъляющее его отъ безконечнаго? Разунъ горошить намъ, что между человъкомъ и Вогомъ должны оуществовать другія ступени бытія, какъ онь говорать астроновамъ, что между чанъстными мірами должны существовать още неизвестные. Чемъ же наполняруся этогь пробыть? Спиритизмъ представляеть его наполнернымь существами міра невидимаго, стоящими на всевозможныхъ ступеняхъ, и эти существа суть духи людей, достигшие различныхъ степеней совершенства и такимъ образомъ все связуеть въ непрерывную плаь оть алфы до омеги" (1). Съ этой точки зранія спиритизиъ представляеть подтворждение давно сдълживаго и необходимаго предположенія, предстанляєть то, что ВР ССТОСТВОЗВАНИ НАЗЫВАЕТСЯ ПОВЪРКОЮ, ВСТРЕЧЕНИЪ опытомъ (experimentum crucis). Для повазанія раціональнооти признанія міра невидимиго-совокупностио вменно душъ человъческихъ, а не особыхъ конихънибудь существь, Кирдекъ строить другую гипочезу. "Признавая бытіе и индивидуальность души по смерти, мы должны допустить, говорить онь, что она отлична отъ твла, что, по отделени отъ твла,

<sup>... (1)</sup> Le livre des esprits. 12 édit. Itrod. XL p.

пва сохраняеть запосознавие. Допустивши это, ны должны принять, что душа уходить въ какое-либо жесто... По общему въромению, она идеть на небе, или въ ади; но что такое небо и адъ? Накогде учвержил ли, что небо вверху, а адъ внику; но что такое верхъ и низъ во вселенной посла того, какъ отпрыта напообразности земли, движение авъздъ и безполечность врестранства? Правда подъ низомъ разумскотъ глубины жили, но что сталось съ этими, глубивами после того, какъ икъ изследовала геологія? Что также сталось съ ноецентрическими оферами, такъ называемымъ ивбоиъ огил и авъзднымъ небомъ послъ того, какъ устали, что земля не есть центръ всоленной, что оммое солнце чаше есть только одно изь миллоновы сольць, светящихся въ пространстве и составляющихъ каждое центръ цълой сисчены иленетъ? Что сталось съ преимуществани земли, потерявнейся въ этой пеизмъримости? По накой, пичъмъ пеоправдываюмой привиллеги эта посчинка одна заметная, не отличнопияся ни величиною, ни положениемъ, ни особенностію своей роли, одна можеть быть населена пупествими разумными? Разумъ отказывается допустичь **жежую безп**альность безконочного, и все говорить намъ, что эти міры обигаемы. А если они обитаемы, то необходимо доставляють вонтинченть для міра душь; но опять куда же поступають души, такъ какъ астрономия и геологія разрушили предназначавшееся имь прежде обиталище и число міровъ признано безконечнымъ? Учение о локализации душть не ножеть быть соглашено оъ донными науки: болво логично потому почитыть изстопребывания душь не какое-либо опредълениое мъсто, а міровое пространство (l'espace uni--versel). Это цвями невидимый міръ, ореди котораго-мы живень, который нась окружаеть и нась высаетоя постоянно (mous condoie). Есть ли это нечто невозможное, нъчто противное разуму? Никомить образомъ. Напротивъ все говоритъ намъ, что иначе и быть не ножеть. Но что станется съ будущими мучениями и

возданніями по уничтоженіи спеціальных ивсть для нихъ? Замітьте, что невітріе въ эти мученія и воздаянія вызвано вообще тімь, что ихъ представляли въ немыслемых условіяхь; но сважите вибсто этого, что души почерпають свое блаженство и свое несчастие въ себъ самихъ, что сульба ихъ зависить отъ ихъ вравственнаго состоянія, что соединеню симпатическихъ и добрыхъ душъ есть источникъ счастія, что, по мъръ очищенія, онъ провикають и соверциють вещи, которыя исчезають оть взоровь душь грубыхь (des ames grossières), и исякій пойметь это безь труда. Скажите еще, что души достигають высшей степени только посредствоиъ усилий въ саноусовершенотвованін и только послів цівлаго ряда испытаній, когорыя служать для ихъ очищенія, что ангелы суть только души, достигния последней степени совершенства, доступнаго каждому ври доброй воль...; скажите наконепъ, что демоны суть души злыхъ людей, сисе не очистившіяся, но которыя могуть очиститься, какь и другія, и это будеть болье согласнымь съблагостію и привдою Вожією. Вотъ предположеніе, которое допусвается самымъ точнымъ разсужденюмъ, самою строгою логивою и здравымъ смысломъ. Но души, населяющія пространство, суть именно то, что называется духами. Итакъ духи, заключиетъ Кардекъ, суть не что инов, какъ луши, освободившияся отъ своей телесной оболочки" (1). Чтобы служить подтверждения, научнымь доказательствомь этихъ предположеній, этихъ допускаемыхъ разумомъ теорій, спиритизиъ самъ ше долженъ быть предположениемъ, теориею: онъ долженъ быть совокупностію фактовъ, доступныхъ непосредственно наблюдению, т. е. онъ долженъ показать намъ, открыть нашимъ вившимъ чувстванъ этотъ міръ духовный съ его предполагаемыми свойствами. Но воеможно ли это? Можетъ ли разунъ допустить такое откровеніе віра духовнаго? "Вообразинь себь прежде

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 9 édit. 2-4 pp.

всего духъ въ единеніи съ тъломъ, отвъчаеть на эти вопросы Кардекъ, строя новую гипотезу. Духъ есть существо первоначальное (l'être principal), потому что онъ мыслить и пореживаеть тело. Итакъ тело есть не что иное, какъ акцессуаръ духа, его оболочка, одежда, которую онъ оставляеть, когда она износится. Кроив этой оболочки натеріальной, духъ виветь еще другую, полу-матеріальную, носредствомъ которой соединяется съ перною: въ смерти духъ отделяется отъ первой, но оть второй выть. Эта полу-матеріальная оболочка, которая имветь видь человька (affecte la forme humaine), составляеть для него твло, флюидическое, воздушное, которое, будучи невидимымъ нъ нормальномъ состояни, тъмъ не менъе обладаеть нъкоторыми свойствами матерін. Такимъ образомъ духъ ве есть точка, абстракція, но существо пространственное (limité) и опредъленное, которому не достаеть только видимости и осяваемости, чтобы быть похожимъ на человъка. Отчего же ему не дъйствовать на матерію? Оттого что тело его флондическое? Но развъ электричество, самая тончайшия изъ такъ навываемыхъ неввесомыхъ жидкостей, не служить самымъ могучинь движителемь? Развів новісомый світь не оказываеть химического действія ва весомую матерію" (')? Съ этой точки зрвнія нать ничею нераціональнаго въ признаніи дъйствія духа на матерію и на органы чувствъ. А если такъ, думаеть Кардекъ, то духи должны веобходимо вступать въ общение съ людьми, потому что люди суть заключениме въ тела собратія ихъ, родные, знакомые друзья, чувство раснеложения къ которымъ они должны сохранять востоянно. Если духи могуть дъйствовать на матерію, могутъ и должны входить въ сообщение съ живыми людьми, то нътъ ничего противнаго разуму въ предположени, что они могуть действовать на руку человека

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 5-6 pp.

и писать ою, следовательно могуть дать точныя сведвия о себь и своемь положени, экключаеть маконенъ Кардекъ (1). Итанъ равунъ допускаетъ, что дужи существують, что они суть души людей, стоящия на разныхь степеняхъ развития и совершенства, что они имъють тонкое тело и могуть дъйствовать на материо, действовать на органы модей и открывать иссобя, макъ фактъ, не допускающий инкакого возражеим и сомивия. Всв эти предположения, продолжаеть Кардекъ, въ настоящее время двистичесьно оправдвин фиктани доказаними и неоспоримани (pronyés, incontestables) и ногуть быть волучены изъ этикъ фиктовь, какъ восомеваныя потнем мутемъ примоко олита, наблюденія и научнаго навеленія. Факты эти, "факты сообщения между міромъ духовнымъ и маромъ чълеонымъ--- от природъ вещей и не суть въчто сверхъестественное", говорить Кардекъ (\*)... Мы находиль ольды ахь въ върованияхъ всехъ народовъ, во осехъ ремитикъ, у многикъ духовникъ и овътскияъ висатеаей,... въ особенности въ библейскихъ повъствованізнъ... Въ древности ввучение ихъ было привиллегием извъохныхъ касть, которыя ихъ открывали только посрященнымъ въ ихъ таниства; въ сроднія въка на зенимающихся ние открыто смотреля какь на колдуновь и жили изы; но выне шеть тайны ни для кого, и более никого не жичть: все дължения ореди бълго двя, и всякий можеть по желянію... упражняться въ этихъ наследованіявъ (\*). Нанъ эти факты "всеобщи и открыты для всвхъ", потому что "настало время, назваченное провытьніемь для такого вособщого откровенія міра дуковнаго" (1). Въ прежнее время "эти событія за не-

<sup>&#</sup>x27; (1) Le livre des médiums. 9 édit. 6-8 pp.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 1857. 29 p.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Спиритивиъ въ его самомъ простомъ выраженіи. 11—12 стр.

<sup>(&#</sup>x27;) Le livre des esprita. 29 p.

стовържимь понятимъ невъжества в язы вихъ но выведено было всъхъ должныхъ заплюченій. Новъйшему времени принадлежить логаческое объяснение жимъ событій, обращеніе спиритизма... въ науку" (1). Наука эта, говоря словани Кардека, "открываеть новый мірь невидиных существь подобно тому, какь посрещствомъ микроскопа открытъ міръ безконечно малыхъ" (1). Такимъ образомъ спиритизиъ есть прежде всего не откровеніе, а открытіє научное и объясленіе особого рода явленій природы, явленій естественныхъ, о которыхъ прежде только гадали (\*), открытіе пекожее наприміръ на открытіе электричества, магнитизма, о которыхъ темния и отрывочныя сведенія идуть тоже куъ глубокой древности. Факты эти составляють основаніе и единственную опору спиритизма, съ ними онъ стоить и падаеть. Потому въ Книги медіумовъ Кардекъ прежде всего представляетъ подробное описание и классифинацію ихъ, какъ это дівлестся во всякой випирической наукт. За тімъ указывнются условія, при которыхъ эти факты наблюдаются и могутъ быть наблюдаемы, средства и прісвы для полученія ихъ векуственно, пріемы ихъ анализа, обсуждення и определенія по никь отвлеченных истивь и завоновь отвосительно віра духовнаго. Все это валагнется учевымъ явыкомъ съ особою, новою терманологиею. Какъ веякая наука, объясняеть при этомъ Кардекъ, спиритивмъ требуетъ постояннаго, упорнаго и сосредоченнаго труда, мелочнаго и кропотливаго изученія, особой сноровки, проницательности и искусства и имботь свои спеціальныя орудія и средства для этого ('); канъ всякая другая наука, онъ тробуетъ спеціальной терминологів (°).

<sup>(1)</sup> Спир. въ его сам. прост. выраж. стр. 12.

<sup>(\*)</sup> Ibid. стр. 6.
(\*) Ibid.

<sup>(\*)</sup> Le livre des médiums. 11 p

<sup>(°)</sup> Ibid. 194 p.

Классификація и описаніе спиритских фактовъ вышли у Кардека очень запутанными и далеко ненаучными. Прежде всего онъ описываетъ классъ спиритскихъ фактовъ, которымъ даетъ названіе "физическихъ манифестацій" (manifestations physiques), разумъл подъ этимъ разныя механическія явленія движевія и изивненія различныхъ тіль подъ вліянісиь особой силы. Манифестаціи эти онъ раздізляєть на зависящія отъ воли человъва (qui peuvent être provoquées) н на самостоятельныя (spontanées) (1). Къ первымъ онь относить движение столовь (tables tournantes). Этоть факть Кардекъ почитаеть основных и существеннымъ для спиритизма потому что, "представляя феномены спиритскіе въ самой простой ихъ формы, дълаетъ изучение причинъ ихъ болье легинъ и даетъ ключь къ объяснению болье сложныхъ дъйствій" (\*). Онъ служить "исходнымъ пунктомъ спиритской доктривы" и главною ея опорою. При этогъ объясняется что для приведенія стола въ движеніе количество ле жъ вену прикасвющихся вообще не вибеть значения главное и абсолютно необходимое условіе только присутствіе въ числь ихъ хотя одного медіуми Также совершенно безполезны равныя предосторожности, которыя употреблялись прежде, напр. инпостный порядокъ въ размъщения мужчинъ и женщинъ, составление замкнутой цъпи посредствомъ соприкосновения нальневъ. Присутствіе различныхъ металловъ, шелка, стекла и т. п., день, часъ дня, свътъ или темнота, дурная или хорошая погода тоже не могуть имъть вліянін на усп'вівность опытовъ этого рода. Необходимов требованіе-это совершенняя тишина и терпівніе, также соразитрность величины и ляжести стола съ силою медіума. Феномень начинается небольшимъ трескомъ (craquement) и дрожаніемъ: столь, по выраженію Кар-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 67 p.

<sup>(2)</sup> Ibid. 68 p.

дека, какъ-бы дълаетъ усиліе двинуться (se démarrer); за твиъ начинается круговое движение, которое по--игислено и до значительной иногда степени уведичивается въ быстротв. "Когда движение уже началось, ножно отойти отъ стола, и онъ вое-таки будеть двигаться въ различныхъ направленияхъ. Иногда столъ поднимается то на ту, то на другую ногу, поднимается даже на воздухъ, стоить тамъ неподвижно безъ всякой опоры и тихо за темъ спускается, а иногда стремительно падаеть и разбивается" (1). Послъ описанія этой фундаментальной манифестаціи, Кардекъ ставить классь "манифестацій разумныхь" (intelligentes) (1). Это собственно другая сторона и дальнъйшее развитие тойже самой манифестации. "Въ томъ, что мы видъли, говоритъ Кардекъ, при описаніи феномена вертящихся столовъ, ничьмъ еще не обнаруживается присутствіе тайной силы (d'une puissance occulte) и явленія эти можно бы объясинть дъйствіемъ магнитнаго, электрическаго, или другаго какого-либо тока. Таково и было первоначальное объясненіе... и оно одержало бы верхъ, если бы другіе факты не показали съ очевидностію его несостоятельвость: факты эти состоять въ томъ, что явленія эти обнаруживають присутствіе разумной силы... А такъ какъ всякое разумное дъйствіе должно инсть и разумную причину, то очевидно, допуская здёсь даже присутстве электричества и т. п., нужно признать еще вившательство и другой причины". — Для того, чтобы манифестація была разумною, не нужно въ ней обнаруженія ума, учености, краснорівчія: достаточно, "чтобы въ ней видъвъ быль, актъ овободной воли, выражающій ціль и отвічающій на высль". Первое, самов разумное действе, обнаруживаемое движущимся столомъ, есть новиновение его принаванию. Такъ, столъ не переменяя места, поднимается на ту ногу, которая

(') Ibid.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 69—70 pp.

.указывается ком вибудь изъ присутствующихъ, патемъ, падая, производить извъстное количество ударовь, отвіная на заданный мопрось. Въ вныхъ случанхъ столь, безъ всякаго прикосновени съ чьей бы то ни было стороны, двигается по комнать въ разныя стороны, повинуясь указанілив присутствующихв. Волье разумными проявленіями Кардекъ почитаеть подражание различнымъ звукамъ-бою барабана, канонадь, эвукамъ пилы, ударамъ молота, ритну различныкъ арій и т. п., что, по его слованъ, веръдко проваводять движущеся столы. Далке Кардекъ описываеть различныя приопособленія движущагося стола, коробокъ, терелокъ къ сообщенио съ міромъ духоввымъ (1). Но объ этомъ онъ трактуетъ далве снова и болье у мъста. За манифестациями разумными опцоннается классъ манифестафій физическихъ, "произвольныхъ" (1). Къ нимъ Кардекъ относить шумъ и удары (les bruits et les coups frappés), безпорядочныя движовія и безпокойство (tapage et perturbations), поднятіе предметовъ (objets lancés), явленіе приноса вещей (phenomène des apports). Замътивъ относительно bruits и сопрв frappés, что при нволюдевіи ихъ возможны мляюти, Кардекъ указываеть, впроченъ весьма недостаточныя, средства отличать les bruits spirites отъ тихь, кои происходять оть причинь обыкновенныхъ. "Спирытскіе звуки, говорить овь, ниволь особенный жарактеръ, при неемъ разноображи ихъ интенсивности и тимбра: это-удары сухіе, то глухіе, слабые и левкіе, то ясные, отчетлевые, вногла очень грошкіе, неремьняющие мысто и не навршие механической правильности въ повторения. Но самый действительный врижнасъ-это поввосвение воль. Если удары слынатоя **эл** навиаченность ивств, жанвияются по требованию нъ чисть и напряженности, то жельзя соинвиаться въ разумности ихъ причины, котя и отсутствие повино-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums, ch. III.

<sup>(\*)</sup> Ibid. ch. V, 90-117 pp.

номая невсегда можеть быть доказательствомы вротивнаго" ('). Подъ tapage и perturbations pasymberes передвиженіе мебели, посуды, безъ всякой видимой причины и другія подобныя навифестаціи. Подъ objets lancés разум'єются случан, когда предметы меднима-ются на воздухъ и летають безъ всякой надимой прачины, когда даже люди поднимаются на вокрухъ навидимою силою, выбрасываются изъ постели и т. п. Для встать феноменовъ необходимое условіе---присутствіе людей спосебных безоознательно и помимо своей воли приплекать къ себъ духонь, -- людей, которыхъ Кардекъ вазываеть естественным медіумама (médiums naturels) (1). Феномень приноса состоить въ воявлени, безъ всякаго восредства людей, новыхъ нредметовъ, большею частио претовъ, иногла плодовъ, канфектъ, драгоценностей и т. п. (\*). — Четвертый классь манифостацій-манифостаціи врительным (маnifestations visueles) ('),—явленіе призраковъ (apperitions) и галлюцинаціи (!). Въ перисму разряду Кардекъ относить большую часть сповидений всякого человъка, за тъмъ видънія наяву въ полномъ сознавін. Эти посавднія видвнія вивють различныя степена ясности и отчетливости, начивая съ неопределенвыхъ контуровъ и кончая вполнъ денимъ различеніемъ человъческой фигуры съ тъни физическими признаками, каквив обладаль дукь при жизни въ тълъ, и даже въ платъй того времени, въ какое овъ желъ на земль и т. п. Высшіе дуки являются въ особано рода униформъ, окружениме ореоломъ, иногда съ крыльями и т. п. Галлюцинаців по Кардеку — тіже виденія, только более смутимя и неопределення, часто притомъ навойливня и неочензиня. Въ классъ врительныхъ иминфестацій разематривается курісвная

COB. III.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 91. p.

<sup>(2)</sup> Ibid. 99 p.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 105 p.

<sup>(&#</sup>x27;) lbid. ch. VI, 118-141 pp.

теорія "дуковъ шариковъ"--esprits globules, по кото--ул се кымидын в бхудов вь воздух в выдиныя въ луче солица, также блестки, видиния некоторыми при разстройстве глазь, почитаются сонном духовь. Кардекъ серьезно съ ученою важностию опровергаеть эту дичь, свидетельствующую о существования въ спиритсковь общества чудовищного легковърія. — Пятый влассъ спиритсинхъ фактовъ состоитъ иль особаго рода врительных в манифестацій и обозначается терминами "дву-твлесность и преображение" (bi-corporeité et transfiguration) (1). Подъ вменемъ дву-тълесности вли двойничности (hommes doubles) Кардекъ разунъеть явление душть живыхъ людей, далеко отъ изста ихъ жительства. Действительность такого феномена -эритодична иматиф вишинскогойн атовржуватим вискдотическаго характера, между которыми находится известния ноторія съ Веспасіаномъ, видъвшимъ Василида въ александрійского капиців во то время, когда этоть последний быль въ 80 миляхъ отъ этого города (\*). Подъ вненемъ преображенія или трансфигураціи Кардекъ разумъетъ епособность некоторыхъ лидъ, противъ своей воли, принимать физіономію и всю вожитуру лицъ умершихъ. Сюда же относятся явлевія духовь въ образь живыхъ людей. Явленія этого рода Карденъ осначаетъ терминонъ ageneres. Шестой илассъ спиритскихъ фактовъ-постоянное явление дужовъ въ некоторыхъ местать, называемыхъ у пасъ мечнетыми или страшными — lieux hantes (\*). Селмой классь — нанифестаціи слуховыя и осявательныя, т. е. явленія, когда духи не только ощущаются эрвнісиъ, но и осязаются и произносять слова. Этоть классь разсматривается подъ громиниъ заглавіемъlaboratoire du monde invisible (1). Запсь объясняется

(2) Tacit. annal. L. IV.

(4) Ibid. ch. VIII.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. ch. VII, 142-153 pp.

<sup>(3)</sup> Le livre des médiums. ch. 1X.

то, какимъ образомъ духъ можетъ принять на себя любую форму, одъться въ какое угодно платье съ какими угодно украшеніями, явиться хромымъ, слънымь, кривымь, съ табакеркою, трубкою и другими предметами. Объяснение это совершенно тоже, какое дано еще Керперомъ и Каавье. Вотъ и всъ доказанные и неоспоримые факты спиритской науки. Въ своожь мість, мы увидимь, насколько это-дівствительно факты и въ какомъ смыслъ они несомивниы. Теперь замътимъ только, что Кардекъ мало наблюдалъ умалишенныхъ и очевидно везнаконъ съ изследованіями о душевныхъ бользняхъ. Въ противномъ случат онъ вначительно пополниль бы списокъ спиритскихъ манифестацій, фактовъ спиритской науки и представилъ бы ихъ съ большею отчетливостію, систематичностію и толконъ.

Кавъ бы то ни было, Кардекъ утнерждаетъ, что въ этихъ фиктахъ обнаруживается присутстије разумной силы, мыслящей и дъйствующей съ цълію. Такимъ образомъ сила эта непохожи на другія силы природы, не имъющія воли и разума. Для изслідованія ея нужны потому особыя средства, особые пріемы, кажихъ не имветъ ни одна естественная наука. Въ спиритской наукт не нужно строить гипотезъ, анализировать факты, сравнивать и обобщать ихъ: здёсь возможенъ другой, болке прямой и совершенный путь. именно-здвсь нужно спрашивать саму силу о ея природь, условіяхь ся бытія и проявленія. Вся трудность адъсь состоить только въ средствахъ производить допросы. Оказывается впрочемъ, что у новорожденной естественной науки спиритской средствъ для этого очень много и они значительно уже усовершенствованы и упрощены. Кардекъ строитъ изъ ученія объ этикъ средствахъ систематическое цълое, которое называется технически "спиритскимъ телеграфнымъ искуствомъ"—télégraphie spirit, и каждой группъ средствъ даеть ученое греческое названю. Первая группа этихь средствь соть сематологія и типтойогія (ве-

matologie et typtologie) ('). Подъ именемъ типтологія разумьется способъ сообщения съ духами посредствомъ стука и ударовъ — les coups frappés. Самая простая форма типтологіи есть жившологія посредствома рычана (par bascule), состоящая въ вертикальномъ движеній стола, который поднимается и опускается, производя напередъ условленное количество ударовъ. Это самая несовершенная и первоначальния форма сообньенія съ духами, посредствомъ которой можно получать только односложные, неопределенные ответы. Другая и болъе совершенная форма этого рода сообшеній — типпологія имфавитния (typtologie alphabétique), соотоящия въ указывани стукомъ буквъ алфавита: она можеть быть per bescule и intime. Последняя состоить изъ ударовь въ самой таки столя безъ • движенія его. Для алфавитной типтологіи устроены два особые прибора — американскій и французскій. Первый устроень по образцу телеграфа и состоить изъ циферблата съ алфавитомъ, кондуктора на блокъ в штифта, указывающого буквы. Французскій устроень вывосю Эмилісю Жирардэнь (Fabre-Girardin) в имъетъ сходство съ рулеткою. Кардекъ не отрицаетъ удобства этихъ приборовъ, но считаетъ ихъ слишкомъ подоврительными для невърующихъ. Подъ именемъ сематологи разунвется выражение въ ударахъ и движеніяхъ чувствованій гніва, удовольствія, симпатів в автипатіи,—un sort de mimique des esprits, какъ вырежается Кардекъ. Гивиъ заявляется сильными ударами, иногда нивировержениемъ стола на субъектъ, возбудившій гиввъ; симпатія, напротивъ, выражается нажными и ласковыми прикосповеніями стола. Влагосклонный и въжливый (poli) духъ всегда при началъ и въ концъ манифестація дъласть столомъ нѣчто въ родъ реверанса и т. п. (\*). Вторая группа средствъ,

<sup>(&#</sup>x27;) Le livre des médiums. Ch. 1X.

<sup>(°)</sup> По втому йоволу Карленъ разокаживаеть съ полнею сарьезностію случай съ одиннь его прідтеленъ. Прівтель этоть

болье совершенная, носить название пневматографии и писоматофоніи (pneumatographie et pneumatophonie) (1). Пневистографія или непосредственное писаніе (естіture directe) coctouts us tons, who ayau numyrs caми-пероиъ или карандашонъ, какъ въ вышеприведенныкъ опытахъ Гюльденштуббэ. Пневматофовія состочть въ произношеніи духами членораздальных» звуковь съ большею вли невышею отчетливостию. Третья группа-обовначается терминомъ псисоерафія (рвусноgraphie) (\*) и есть самый лучшій способъ сообщенія съ духами. Психографія бываеть посредственная indirecte и непосредственная — directe или ручная. Психографія посредственная совершается при посредетвъ коробки, столика, или тарелки, снабжевныхъ карандашонъ. Психографія непосредственная состоють въ писаніи медічномъ безъ посредства какихъ-либо нриборовъ. Кардекъ восхваляеть удоботва и соверніенства этого последняго способа и доказываеть его законность тык, что при встять другиять способахъ различные натеріальные преднеты дійотвують только при посредствъ руки медіума и служать собственно поддержком каравдаша—porte-crayon, след. чемъ-то несущественнымъ и побочнымъ. Этимъ способомъ и нолучено все содержание спиритского учения.

Изъ обзора спиритскихъ фактовъ и средствъ пытанія тайнственной силы, въ нехъ проявляющейся, негко видъть, что главнымъ и единственнымъ средствомъ и источникомъ спиритскихъ откровеній, изслъ-

получные письмо отъ Кардева. Въ то время, какъ онъ читадъ его, къ нему подошелъ столикъ (gueridon), которымъ онъ польвовался для опытовъ, и сталъ ласкаться около него. Привыкшій ко всякимъ манифестаціямъ спиритъ не обратилъ на это вниманія и ушелъ въ другую комнату. Столикъ—ва нииъ. Оказалось, что это ангелъ хранитель Кардева желалъ познавомиться поближе съ его другомъ.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. ch. XII.

<sup>(2)</sup> Ibid, ch. XIII.

донаній и пр. является медіума. Везъ него вевозножна ни одна манифестація, твиъ болве невозножно добываніе какихъ-либо свідіній о мірів духовномъ. Что же такое педіумь? Напрасно мы стали бы искать у Кардека прямого и опредъленнаго отвъта на этоть естественный и очевидно чрезвычайно важный для репутаціи спиритизма, какъ опытной и точной науки,---во-врось. "Всявій, говорить онь, кто чувствуєть въ той или другой степени какое-либо вліяніе духа, въ силу этого самаго есть медіумъ" (1), т. е. медіумъ есть медіумъ-и только. Эта неопредъленность понятія медіума, или точнъе отсутствие всякаго понятия о немъ не есть промахъ, а дело разсчета. Делая спиритизиъ эмпирическою наукою, Кардекъ, по крайней мъръ въ теоріи должень быль дать средства проверить факты спиритскіе и на нихъ основанные выводы всякому желающему. И воть, пользуясь неопределенностію понятія медіума, онъ объявляеть, что "медіумическая способность присуща всякому человъку, а не есть изключительная привиллегія, и мало людей, у которыхъ не было бы зачатковъ этой способности. Можно сказать следовательно, что все люди, за самымъ небольшимъ изключеніемъ, суть медіумы". Но вслъдъ за темъ Кардекъ немедленно прибавляеть: "на практикъ медіумомъ почитается только тотъ, у кого медіумическая способность ясно выразилась, что зависить оть болье или менъе чувствительной организации (1). Узнать силу этой способности можно только опытомъ и, если она находится на низкой степени, можно ее развить и усовершенствовать значительно (\*). Все учене Кардека о медіумствъ состоить за тъмъ въ классификаціи медіумовъ и въ опредъленіи средствъ и условій развитія медіумической способности. — Каждый медіумъ имъетъ спеціальную способность къ произведенію од-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 191 p.

<sup>(2)</sup> Ibid. 195 p.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 242 p.

ного какого-либо вида спиритскихъ манифестацій и къ сообщению съ духами однимъ какамъ-либо способомъ. Потому Кардекъ раздъляеть недіумовъ прежде ноего на девять влассовь. Первый классь — недіуны производящіє механическія дыйствія (à effets physiques) ('). Одни изъ нихъ производять эти дъйствія сознательно и силою своей воли и называются facultutifs, другіе бежсовнательно и даже противъ воли, и называются невольними или естественными (involontaires ou natureles). Медіунъ вевольный можеть поередствомъ упражнения сделаться факультативнымъ, и Кардекъ совътуеть это дълать, потому что невольное медіумство сопровождается часто назойливостію со етороны духовь и разными непріятностями, въ факультативновъ же—дъйствія ихъ регулеруются и подчиня-мотся воль медіума. Второй классь—медіумы сенсымыон или опечатлительные (sensitifs ou impressibles) (\*). Они обладають даромь, чувствовать какъ-бы вевиъ свовиъ существомъ присутствіе духовъ. Чувство это сначала бываеть смутно, но упражнениемъ можеть быть развито до того, что медіунь различаеть добрыхъ духовъ отъ злыхъ, даже узнаетъ каждаго изъ вихъ и можеть назвать по имени. Третій классь—медіумы самшащи (auditifs) (\*). Они не только слышать голоса духовъ и различають ихъ по голосу ихъ, но могуть вести съ нини беседу, и посторонии лица могутъ очень удобно употреблять ихъ въ сношеніяхъ съ міромъ духовнымъ, какъ толмачей (truchement). Четвертый классъ-медіумы говорящіе (parlants) (\*), которые не слышать голось духа, но говорять безсовнательно подъ вліявіемь его, при чемь духь пользуется ихъ нзыкомъ и голосовыми органами, какъ своими соб-

<sup>(1)</sup> Le livre des méd ums. 196-200 pp.

<sup>(1)</sup> Ibid. 201 p.

<sup>(3)</sup> Ibid. 202 p.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid.

отвенными. Патый классь-медіумы видящіє (voyants) ('), воторые одарены способностію, если не нестоянно, то весьма часто видеть всякаго приближающагося въ нимъ духа. Высшая степень этой способности состоить въ томъ, чтобы видеть все, что дилается въ окружающемъ людей міръ духонномъ (1). Шестой классь-медіуны солнамбулы (\*). Соннамбулизив или состояніе ясновидінія Кардекъ почитаєть временнымь отділеність дупів оть тела, вследствіе чего дупіа все появнаеть ясиве и открываеть такія вещи, которыя недоотушна ей въ обыкновенном состоянія; но черезъ сомвамбулу также можеть действовать другой духъ и тогда она становится медіуномъ въ собственномъ смысль, медіуновь ведящивь, слышащивь, или говорящивь. Съ этой точки врънія сомвамбулы Каавье и всё ихъ **РРЕЗЫ СТАНОВЯТСЯ ПРЯМЫМЪ ДОСТОЯМЕМЪ СПИРИТИЗМА.** Седной классь медіуновь — медіуны врачи (1) (guerisseurs). Это люди, одаренные способности излачивать бользан виглядомъ, прикосновениемъ, также всь месвитизеры, употребляющие для этого манинуляции. Всъ они действують при помощи духовь, хотя бы и ве вършин въ бытіе ихъ. Такимъ образомъ Месмеръ н вся фаланга его последователей превращаются въ недіумовь и несмернань во всемь его объемь входить въ составъ сперитивна. Восьмой классъ медіумовъжедічны жисематографы (\*), заставляющіе духовь пи-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 203-208 pp.

<sup>(\*)</sup> Кардекъ разсказываетъ, какъ овъ былъ съ такимъ всевидящимъ медіумомъ въ оперв. Медіумъ увидвлъ и сообщилъ ему, что всв праздныя мъста заняты духами, — ихъ было множество въ ложатъ и въ партерв между зрителями, много было и на сценв. Около каждаго певца и певицы былъ особый духъ, который давалъ вдовхновеніе и былъ въ большихъ хлопотахъ и т. п.

<sup>(3)</sup> Le livre des médiums. 208-210 pp.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 209 p.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 213 p.

сать безь помощи человаческой руки. Девятый классъ. наконецъ, — самый важный и самый общирный — меліуны писатели или психографы (écrivains ou psychographes) ('). Кардекъ дълитъ этотъ классъ на пать разрядовъ. Первый -- медіумы механическіе (mécaniques) или пассивные, которые пишутъ противъ своей воли и не сознають того, что питуть, забывають посяв даже самый фактъ писанія. Второй разрядь-недіулы шитуштивные (intuitifs). У нихъ духъ действуеть не на руку, а на самую ихъ душу, овладоваетъ ею и вкладываеть въ нее свои мысли. Третій разрядъ-медіуны полу-пассиеные (semi-mécaniques), рука которыхъ пишетъ невольно, но мысли проходять черезъ ихъ умъ и сознаются ими. Четвертый разрядънедіуны воожновенные (inspirés). Къ этому разряду Кардекъ относитъ всъкъ дюдей, потому что всъ люди большею частію своихъ мыслей обязаны духамъ, но въ особенности къ нему принадлежатъ энтузіасты, великіе поэты, ученыме и артисты. Пятый разрядь-недічны предчувствующіе. Это начто въ рода пророковъ и составляють разновидность медіумовь inspirés. Но встии перочисленными классами не исчерпывается еще разнообразіе медіумическихъ дъйствій и медіумовъ. Потому Кардекъ прибавляетъ еще группу - медіумовъ спеціальных (1). Въ обзоръ спеціальныхъ медіумовъ опять вкодять всв предыдущіе классы и разряды, но прибавлено жвого новыхъ разновидностей. Таковы: недіуны стучатели (typteurs), недіуны доигатели (moteurs), недічны переносчики и подниматели (à translations et à suspensions), медіумы музыканты (à effets musicaux), медіумы приносители (à apports), медіумы возбудители (excitateurs), которые вивють способность возбуждать въ другихъ медіумическую способность; медіумы живописцы и рисовальщики (peintres et dessinateurs), медічны полиграфы, способные воспроизво-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. ch. XV, 214-229 pp.

<sup>(&#</sup>x27;) lbid. ch. XV, 221-240 pp.

дить почеркъ духовъ, какой ови имъли во время всяной жизни, или только измінять почеркъ съ перемівною действующаго духа; медіумы полиглотты, способные говорить и писать на языкахъ имъ неизвъстныхъ, медіумы пеграмотные (illetres). Далье указываются еще медіумы стихотворцы (versificateurs), жедіумы поэты (poétiques). Отличительною чертою последнихъ Кардекъ почитаетъ сантиментальность и необыкновенную туманность неопредъленность мыслей. Медіуны позитисние (positifs) отличаются ясностію и отчетливостію изложенія, но встрівчаются весьма рідво. Медіумы литтераторы, отличаются элегантностно и правильностію изложенія: противоположность ихъ составляють медіумы неправильные (incorrects). За этимъ перечисляются: медіумы историми, медіумы научные (scientifiques), приспособленные къ сообщению отвлеченныхъ научныхъ истинъ, медіумы месчики (médicaux), приспособленные къ сообщенію медицинскихъ свъдъній, медіумы спеціальности по религіознимъ вопросамъ-религозные, медіумы философы и моралисты, наконецъ медіумы спеціалисты по части пошлостей, сальностей и неприличной брани (à communications frivoles et ordurieres). По качествамъ физическимъ медіумы разделяются на спокойныхъ (calmes), быстрыхъ (veloces) и подверженныхъ конвульсіямъ (convulsifs). Относительно качестиъ нравственнихъ медіуны бываваютъ: одержимые злымь духомь (obsédés), ослыпленные (fascinés), подверженные слабостямъ (subjujés), легкомысленные (legers) и пр. Добрые медіумы раздьляются на серьезныхъ, скромныхъ, самоотверженныхъ и надежныхъ (sûrs).

Подробная классификація медіумовъ, кромѣ желанія придать спиритизму видъ науки, имѣетъ еще шарлатанско-практическую цѣль. Она даетъ богатыя средства объяснять всѣ неудачи въ опытахъ, несообразности и нелѣпости въ спиритскихъ сообщеніяхъ. Опирита, вооруженнаго этой классификацією, поймать трудно: онъ всегда найдетъ возможность увертнуться и объяснить неудачу, потому что всякій медіумъ хорошъ только въ своей спеціальности. За классификаціею медіумовъ Кардекъ излагаеть средства и условія образованія и развитія медіумовъ (formation des médiums) (1). При этомъ онъ ограничивается только медіумами психографами, тлавнымъ орудіемъ спиритизма. - Кто хочеть быть медіумомъ, тоть прежде всего долженъ произвести опыть надъ собою, наставляетъ Кардекъ. Проникнувшись пламеннымъ желаніемъ войти въ общение съ духами, призвавши на помощь добрыхъ духовъ именемъ Божіимъ, онъ долженъ, среди тишины и спокойствія, сосредоточиться въ себъ, положить передъ собою бумагу, взять въ руку карандашъ, коснуться концемъ его бумаги и оставить руку въ такомъ положени, стараясь всеми силами держить ее неподвижно. Если у дълающаго такой опыть есть сильная медіумическая способность, то онъ скоро почувствуетъ конвульсіи въ рукт и она, противъ воли его, начнетъ двигаться и писать, сначала неправильвыя фигуры, но при дальнейшихъ опытахъ все яснею и отчетливъе. Если же природная способность новичка-слаба, то онъ не дождется такого явленія съ перваго раза и долженъ повторить опыть и повторять его каждый день, сначала впродолжение десяти минутъ, потомъ четверти часа и т. д. Такъ онъ долженъ поступать впродолжение пятнадцати дней, по нъскольку разъ въ сутки, въ случав неудачи-впродолжение мвсяца, двухъ, трехъ. Всего лучше, если онъ при этомъ возметь къ себъ въ руководители уже опытнаго медіума, что особенно важно въ томъ случать, когда опыты его будуть висть успахъ, и онъ вступить въ сношеніе съ невидимымъ міромъ. Безъ руководителя онъ легко можетъ сдълаться игрушкою легкомысленныхъ или даже злыхъ духовъ. Если послъ всъхъ усилій желающему не удастся сдълаться медіумомъ, то ему остается бросить всв попытки: медіумическая способ-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. ch. XVII, 242-265 pp.

ность такого явца, значить, доходить до нума. Могущая быть пріобрётенною, медіумическая способность
можеть быть постепенно и моментально потеряна,
вслёдствіе того, объясняеть Кардекь, что медіума, по
какичь-лабо соображеніямь, оставляють духи. Этимъ
объясненіемь онь очевидно и прамо отрицаеть всеобщность медіумства, ставить въ зависимость медіумство оть воли духовь, дёлаеть медіумовь вабранниками духовь и т. о. лишаеть самъ спиритскіе факты и
откровенія всеобщности, доступности повёркі всякаго
желающаго. Всё усилія его сдёлать спиритизмь остественною наукою пропадають: методь спиритизма остается вполнё субъективнымь, какъ у Каанье.

В. Снегиревъ.

(продолжение будеть)

## ПРИХОДСКОЕ ДУХОВЕНСТВО ВЪ РОССІИ

со времени реформы петра.

(продолжение)

Ослабление выборнаго начала въ однихъ случаяхъ но замедлило повести въ ослаблению его и въ другихъ. Привыкнувъ безучастно смотръть, какъ наслъдники занимали приходскія м'вста на основаніи однихъ своихъ наслъдственныхъ правъ, великорусскіе приходы вивств съ этимъ начинали равнодушно относиться в къ другимъ вольнымъ кандидатамъ на священно-служительскія должности. Такое равнодушіе могло развивысшихъ религозныхъ интересовъ въ народъ, наприж такихъ, какіе были въ воинствующей юго-западной части русской Церкви и которые требовали отъ вврода особенной внимательности къ пастырскимъ достоинствань духовенства, при изключительно-обрядовоиъ направленіи великорусской религіозности, духовенство, какъ ны уже однажды заивтили, имъло въ обществъ тоже изключительно-обрядовое значение, не требовавшее отъ прихожанъ особенной внимательности въ выборъ кандидатовъ на церковный ивста и дававшее приходамъ полную возножность опочеть на давно не-

въстномъ правилъ народной мудрости, что "кто ни попъ, тотъ батька". Въ самомъ началь XVIII в. мы видимъ уже ясные признаки того безучастного отношенія народа къ церковно-приходскимъ дъламъ, результаты котораго такъ тяжело приходится испытывать нашему времени, когда духовенству снова приплось искать опоры въ приходахъ. Видно, въ чемъ было дъло, когда при Петръ великомъ для поддержанія старинняго права приходскихъ выборовъ понадобились особые указы, въ которыхъ и духовная и гражданская власти, какъ мы видели, старались искусственно придать этимъ выборамъ серьезное значение въ ставленическомъ дёлопроизводстве, когда оказалось нужнымъ, чтобы поповскій староста или членъ духовнаго правленія лично распрашивалъ прихожанъ, угоденъ ли имъ ставленикъ, и долженъ былъ ручаться за подлинность подписей на заручныхъ спискахъ, когда ставленикъ при своемъ прошеніи на мъсто могъ представить фальпривый выборь, старался только какъ-нибудь получить . рукоположение на ивсто и не думаль много о томъ, жакъ прихожане его примутъ.

Само собой разумъется, что возстановить живое вначение приходекихъ выборовъ правительственными чказами было весьма мудрено, да и самые эти указы вивли при этомъ въ виду не столько права приходокихъ общинъ, сколько устранение разныхъ злоупотребленій со стороны ставлениковъ и административвые интересы епархіальной власти. Не нужно забывать, что XVIII въкъ быль временемъ не развитія, а мпадка общественных силь во всехъ сферахъ народной жизни, временемъ усиленнаго развитія правичедьотвенной регламентации и опеки надъ вародною жизнью всякихъ, и крупныхъ и мелкихъ начальствъ, времежемъ окончательнаго водворенія и быстраго распроотраненія кріпостнаго права. Общественная жизнь замирала тогда во всехъ своихъ функціяхъ; что было инежде свободныть правомъ общинъ, то теперь получало жарацтеръ обязанности, повинности; земскія влас-

ти вамбиялись приканными имчальствами; общинные. выборы вытвенялись повсюду адивнистративными наныхъ наиъ указовъ о выборахъ члеповъ клира прихо-я жанами, то эти указы очевидно давали ныборнымъ спискань уже не то значеніе, какое они иміли во времена свободнаго развитія приходокой жизни, значенів не прямо выраженнаго желанія приходской общины имъть своимъ пастыремъ такого-то, а только простаго указанія на имъющагося въ виду кандидата и заскидътельствованія его добрихъ качества и годности къ священно-служительской должности съ предоставленіемъ настоящаго выбора самой епархіальной власти. Тогда какъ въ прежнее вреия судьба кандидита на церковное мъсто главнымъ образомъ ранилась средя приходской общины, теперь она стала ръшаться глазнымъ образомъ при епархівльной каседръ, принимевписи предварительныя дъйствия прихоженъ только къ свъдъню. Вивсто приходскаго вабранія на первонь планъ въ ставленическомъ производствъ становалось "разсужденіе епископле", которое по м'єр'є упадка обнественной силы въ приходалъ получало все большее и большее аначеніе.

Самую прочную опору для развитія своего значенія въ этомъ случав епархіальная власть получила въ новыхъ требованіяхъ отъ поступающихъ на священно-служительскія міста относительно извістваго спецінальнаго образованія и подготовки къ священно-служительской должности. Мы уже виділи, какую услугу епархіальной власти должны были оказать въ этомъ отношеніи вновь заводимыя повсколу архісрейскія шкомы. Законъ положительно опреділяль не возводить на священно-служительскія степени неученыхъ номина ученыхъ, хотя бы и прихожане о нихъ били челомъ, а обучавшихся въ піколахъ ставить на міста и безъ выбора прихожанъ. Правда, число ученивавь въ архіперейскихъ школахъ въ теченіе всей первой половины XVIII столітія было еще далеко недостаточно для

замещения вин вобхъ свящовно-служительскихъ иссть въ инперія (1); но требованія новаго времени, усиливавшія въ выборѣ кандидатовъ свящевства "разсужденіе епископле", простирались и на техъ кандидатовь, которые не получили школьнаго образованія. Еще до ванеденія епархіальных школь архіерелив вельно быть "опасными и жестовими" въ испытаніи ставлевиковь подъ стракомъ за поставление малограмотнаго кандидата лишиться архіерейской канедры (1). Требо--тавто строгиго испытавія ставлениковь подь ставтственностию архіоресть повторялось вотожь неоднократно въ Регламенте и последующихъ указахъ Петра и его пресиниковъ. Въ указъ 15 марта 1737 г. читмемъ: "во священника и дъякона выбирать тъхъ прижодовъ прихожанамъ всемь необходно и подавать объ нихи выборы за рукани, въ которыхъ шисать ниъ нриходских модямь именно, что оные ныбранные люди добрые и безпорочные, грамога умающе" и проч. но указу 1722 г.; "и по подания техъ выборовъ оныхъ выбранныхъ архіореянь по обыкновению слушать н опидательствовать по правилянь святымь, и ежели по совдетельству ихъ архісрейскому неподозрителень будеть, тогда вельть имъ изучить книжицы о върв в воконт христіанокомъ... безъ изустниго же изученія о върв и законъ христіанскомъ никого не носвящать, да и въ причетъ церновный отнюдь произвождения не чинить; и оное саминь архіореямь интть во восглашней памяти со всевонечнымъ исполнениемъ подъ вемалымь за то самихъ архіереевъ штрафованіемъ, аще оть кого вь токь противныхы току образомъ поступлено будеть; чего ради при достодолжнось во свищенмика и въ діякона и въпричеть церковный о каждомъ времзведения вышепрописынное все между прочимь вно-

<sup>(1)</sup> Въ 1767 г. число учениковъ во вобхъ дуковныхъ тколеха простиранось всего только до 6,000. См. Ист. росс. ісрарк. ч. 1, стр. 448.

<sup>(&#</sup>x27;) ∏. C. 3. τ. IV, № 2352 m. 8-9,

сить въ докладныя вышнеки точно" (1). Въ 1739 г. встрівчаемь замівчательный указь, который должень быль понизить значене приходскихъ выборовь предъ разсужденіемъ епископлимъ больше всіхъ прежнихъ указовъ. "Имъетъ Синодъ во всъ епархіи въ архіереямъ послать Ея Императорского Величества указы, дабы приходскіе люди по сущей справедливости и такъ совъстно, какъ они имъютъ суду Божію предстать, выбирали къ приходской церкви на одно порозжее священническое или діаконское м'всто по два или по три кандидата, и если отъ одной церкви выбрать толикаго числа нельзя, то и отъ другихъ ближнихъ приходовь въ кандидаты дополнять, которыхъ саминъ архіереямъ свидътельствовать о разумъ, о наученін закона и о прилежаніи къ св. Писанію, и притомъ в о безпорочномъ его житіи, а потомъ чрезъ нѣкоторое довольное время, а именно не меньше 3-хъ мъсяцевъ. всвхъ оныхъ ставлениковъ имъютъ архіереи, каждий при своемъ дом'в или въ ближнихъ градскихъ монастыряхъ содержать и пищею довольствовать, а между темъ учительнымъ священникамъ велеть обучать ихъ... и каждую недьлю всьхъ оныхъ имвють архіереи экзаменовать, а между темъ велеть подмечать состояние житія ихъ и поступковь, кто изъ нихъ по достовърному свидетельству обрящется достойне чина священства, и такихъ имъютъ и посвящать" (1). Ниоткуда впрочемъ не видно, что бы этотъ указъ когданибудь приводился въ исполненіе, да едвали и возможно было требовать отъ прихожанъ, чтобы они ша каждое мъсто выбирали непремънно троихъ кандидатовъ.

Все болье и болье возраставшее недовъріе іерархіи въ приходскимъ выборамъ усиливало надъ ними контроль епархіальной власти. Не довольствуясь повъркой ихъ посредствомъ строгаго испытанія ставлени-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. т. X, № 7204.

<sup>(2)</sup> Tanke, X, № 7734.

Cos. III.

ковъ, разныхъ допросовъ, справокъ и другихъ форнальностей ставленического делопроизводства, епархіальная власть стремилась къ усиленію надзора надъ самой процедурой выборовъ. Кроит засвидътельствованія о подлинности рукоприкладствъ на выборныхъ спискахъ и неимъніи никакихъ препятствій къ производству ставленика, относящихся къ обстоятельствань вакантнаго мъста (дъйствительно ли оно праздно, штатное ли, обезпечено ли ругой, землей и т. п.), ноповскій староста или членъ правленія, присутствовавшій на выборахъ, въ своемъ доношеніи долженъ былъ свидътельствовать еще о грамотности и достоинствъ избраннаго и о томъ, что все производство о ставленикъ чинено безъ всякаго пристрастія и лакомства (1). Полное опредъление о порядкъ приходскихъ выборовъ, имвишее силу до конца XVIII в., находимъ въ благочинической инструкціи м. Платона (\*); въ ней опредълено, чтобы избраніе какъ въ священно-служители, такъ и въ церковно-служители къ приходской церкви происходило въ той церкви при благочинномъ и при собраніи містных священно-и-церковно-служителей и -лучшихъ прихожанъ, "и по молитвъ и по призвани Вожіей благодати избрать достойнаго таковыя долж--ности, честнаго житіемъ и постепеннаго и предпочтительно изъ ученыхъ". Влагочинный долженъ былъ наблюдать при этомъ, чтобы избираемый на мъсто быль человъкъ показанныхъ качествъ, а потомъ въ засвидетельствование того, что подписи прихожанъ подлинвы и что избрание происходило настоящимъ порядкомъ, долженъ былъ самъ подписаться подъ прошеніемъ объ опредълении избраннаго на мъсто. Если бы

<sup>(1)</sup> Ист. моск. епарх. управл. ч. II, кн. 1, стр. 69. кн. 2, стр. 29—31.

<sup>(°)</sup> Инстр. 1775 г. п. 39—40. Одно ивданіе этой самой инструкціи цитуется въ извъстномъ сочиненіи г. Самарина: «Приходъ» (Москв. 1867 г. № 101), подъ названіемъ ниструкціи 1806 г.

совершенно достойнаго кандидата при приходской церкви не оказалось, то избирать отъ другихъ церквей, или же отдавать на благоусмотръне архіерейское.

Нельзя не обратить здъсь особеннаго вниманія между прочимъ на то, какъ ограниченъ въ этой ин--струкціи самый составь избирателей на приходскихъ выборахъ. Епархіальная власть уже не находила нужнымъ, чтобы избраніе производилось встав приходомъ, какъ это было прежде, когда приходъ составлялъ крвико сплоченную общину, гдв всв члены были овязаны общими религіозными интересами, какъ это было еще и въ описываемое время въ югозападной Россіи; оказывалось достаточнымъ, чтобы на выборахъ присутствовали только "лучшіе" прихожане. Вследствіе разложенія обіпественной жизни и упадка самод'ятельности народныхъ общинъ подъ вліяніемъ новаго государственнаго духа и развитія крипостнаго права, при--хожане, за изключениемъ изъ числа ихъ развъ немно--гихъ богатыхъ и вліятельныхъ лицъ, а также помѣчиковъ въ сельскихъ приходахъ, действительно обратились уже въ безгласную и безсильную массу, которая не смъла и думать о какомъ-нибудь ръшительномъ заявлении своего неудовольствія на распоряженія ецархіальной власти. Въ случав пренебреженія архіерея къ приходскому выбору прихожане большею чистию тамъ только и могли выражать свое неудовольствіе, что уменьшали назначенному къ нимъ священно служителю свои обычныя даянія, преслідовали его ссорами, придирками и другими заявленіями нерасположенія, которыя были чувствительны вовсе не тому, кому следовало. Открытый протесть противъ самой епархіальной власти не могъ имъть никакого успъха, потому что послъдняя въ подтверждение своихъ властныхъ распоряженій всегда имвла возножность представить твердыя законныя основанія и даже преследовать своихъ противниковъ, какъ явныхъ противниковъ высочайшихъ указовъ.

Представимъ въ образчикъ одинъ случай такого столкновенія прихожань сь епархіальною властію. бывшій въ парствованіе имп. Елизаветы въ Москвъ. Въ 1753 г. студентъ московской академія Алексви Некрасовъ подалъ прошеніе во дьяконы къ Преображенской перкви, что въ Наливкахъ. Кандидатъ быль безспорный, нужно было только добыть ему заручный выборъ прихожанъ; но тутъ-то и случилось препятствіе. Одинь изъ приходскихъ тузовъ, купецъ Сергъй Васильевъ Азбукинъ, имъвшій старательство о приходской церкви, склониль встхъ прихожань дать заручную церковнику горлану китайскаго сорока церкви великом. Параскевы, о чемъ мъстный священникъ и объявиль Некрасову еще до прихода его въ церковь на обычное испытаніе въ чтеніи и пініи за богослуженіемъ предъ прихожавами. Вполив уверенный въ своихъ правахъ, Некрасовъ все-таки явился въ церковь; но "когда, доносиль онь потомь тогдашнему аржіепископу Платону Малиновскому, по отпусть божественной литургій купцу Азбукину священникъ скаваль, что онъ Некрасовъ студенть богословіи и хочеть въ нимъ во діаконы, то Азбукинъ сказаль: "я де плюю на богословію, и что намъ есть отъ богословін? Въ другой разь, въ чтеніе часовъ, тоть купецъ Азбукинъ, подошедши къ нему Некрасову, съ безчестиемъ н студомъ немалымъ сослалъ его съ клироса, и онъ взять быль священникомъ въ алтарь; а когда по окончани литургіи священникъ началь говорить Азбукину и прочимъ прихожанамъ, что онъ Некрасовъ человъкъ состоянія добраго, во діаконахъ во оной церкви быть угоденъ и св. Синодъ, по указу государя Петра I, опредвляеть ихъ не токмо къ приходскимъ, но и соборнымъ церквамъ на мъста священническия и діаконскія, тогда онъ Азбукинъ и прочіе его партизаны, всячески ноношающе, говорили, что имъ школьниковъ отнюдь не надобно, и пусть школьники идуть въ села и учатъ тамо деревенскихъ мужиковъ, а московскіе жители до нихъ де еще переучены, да и лучше ихъ; и ежели

школьникъ впредь придетъ въ ихъ церковь, они генеральное определение положили — метлой изъ церкви выгнать". Между темъ архіепископъ Платонъ уже объщаль Некрасову мъсто и посылаль его за выборомъ единственно для соблюденія необходимыхъ формальностей. Упорство Азбукина его обидело. Удостоверивнись въ справедливости донесенія Некрасова чрезъ допросъ священника, онъ далъ резолюцію: "Азбукина, сыскавъ въ консисторію и объявивъ ему Регламентъ Духовный о студентахъ, допросить: для чего онъ противится имянному указу государеву, и для чего мужикъ простой, безстудный, въ церковное дъло вступаетъ"? Въ виду такой опасной постановки дъла Азбукинъ загородился было своей подведоиственностью магистрату; но когда и магистрать не могь спасти его отъ консисторіи, прибъгнуль, какъ къ послъднему средству, къ запирательству. Консисторія прочитала ему указъ Петра о студентахъ, взяла съ вего подниску въ слышаніи и утвердила місто за Некрасо-BHMB (1).

При такихъ неравныхъ шансахъ борьба приходовъ съ епархіальною властью за выборный нерядокъ
въ замъщеніи церковныхъ должностей была, разумъется, невозможна. Предъ сановитыми и сильными владыками великорусскихъ епархій оказывались слишкомъ
слабыми и мелкими не телько простые члены сельскихъ и городскихъ приходовъ, но даже большинство
дворянъ помъщиковъ. Не то видимъ въ югозападной
Россіи. Новыя централизаціонныя начала здѣсь только
лишь вводились, и вводились медленно, систематически, начиная съ самыхъ верхнихъ слоевъ южно-русской вольнонародной жизни, и долго не добирались до
визменныхъ народныхъ громадъ. Въ то время, какъ
въ этихъ верхнихъ слояхъ послъ измѣны Мазепы рѣшался тревожный вонросъ объ избраніи гетмана воль-

<sup>(1)</sup> Вет. моск. ец. упр. ч. II, кн. 1, примъч. 123.

пили голосами и существовани самой гетнанцины, а въ церковной жизни, послъ смерти м. Іосифа Кроковскаго и перевода въ Тобольскъ черниговскаго архіепископа Антонія Стаховскаго, вошло въ обычай вазначать новыхъ ісрарховъ административнымъ порядкомъ изъ св. Синода и безъ въдома епархій, - народныя громады еще удерживали за собой всъ свои старые выборы и, пользуясь еще не тропутою силою стародавнихъ звычаевъ, при случат имъли возможность давать серьезный отпоръ новымъ порядкамъ, производившимъ давленіе сверху. Въ замъщеніи священнослужительскихъ вакансій вольное избраніе парохіянъ имъло еще такую обязательную силу, предъ которой епархіальная власть часто должна была уступать вопреки собственному своему усмотрънію и убъжденію. Въ случать столкновенія съ приходскими громадами епархіальная власть не могла опереться здёсь даже на свои школы, по крайней мере сътакимъ успекомъ, какъ въ Великороссіи. Несмотря на давность существованія духовныхъ школъ, несмотря на сравнительно большее распространение здась школьнаго образованія, чамь въ Великороссіи, былое духовенство имъло въ своихъ рядахъ крайне малое число школьныхъ ученыхъ, потому что и академія, и коллегіумъ, и переяславская семинарія были заведенія открытыя, принимали и выпускали большинство свътскихъ воспитанниковъ, поступавшихъ по окончании наукъ не въ духовную службу, а въ козаки, мъщане и проч., тъмъ немногіе кончившіе курсь духовные воспитаннизи большею частію шли въ монахи и расходились по учительскимъ и начальственнымъ должностямъ въ разныхъ семинаріяхъ и по многочисленнымъ доходнымъ и почетнымъ мъстамъ при архіерейскихъ васедрахъ, такъ что на долю бълаго духовенства оставались одни изключенные и недоучившеся школяры, которые ръдко доходили выше синтаксиса и извъстны были подъ именемъ латынниковъ. Въ самомъ Кіевѣ и притомъ въ половинъ уже XVIII в. священить считаль себя въ

нравъ обижаться за то, что ему не давали "авантажа предъ прочими", тогда какъ онъ "достигнулъ даже до философіи". Въ остальной массъ бълаго духовенства. господствовало образование дьяковскихъ школъ, такъ называемое псалтирничество. Архіерен старались выдвигать напередъ своихъ латынниковъ, прилагая къ нимъ извъстные указы о студентахъ и считая ихъ повтому лучшими кандидатами на священно-служительскія мъста, чъмъ псалтырники; сами латынники презирали новлтырниковъ, называя ихъ "громадьскыми наймытами" и величаясь своей собственной невывисимостью отъ громадскаго выбора. Но какъ ни ръдки были эти "мужи учительные", какъ они ни гордились своей ученостно и какъ ни стояли за нихъ епархіальныя власти, имъ весьма трудно было конкуррировать съ псалтырниками. Ни духовенство, ни тъмъ болье громады никакъ не могли понять, для чего будущему пароху нужно знать латинскія склоненія и синтаксись: да и не одни простые люди не уважали ихъ учености,--объ нихъ съ желчью и сарказмомъ отзывался наприм. даже такой знаменитый поборникъ науки, какъ Оеофанъ Прокоповичъ, называя ихъ "школяриками, латиною губы помазавшими", а учене ихъ "привидън-нымъ и мечтательнымъ", отъ котораго "вкусившій человъцы глупъйшіи бывають веученыхъ, ибо, весьма темны суще, мнять себе быти совершенны". Вся латынь ихъ не простиралась далъе частаго употребленія словъ: reverendissime, honestissime pater et frater, dominus, amicus, stultus, asinus, vale, salve и проч. А между темъ отъ гордости и чванства ихъ не было никому житья. На мъстъ они постоянно сугяжничали, заводили ссоры и тяжбы, жаловались на оскорбленіе своей чести и требовали сатисфакціи. Прихожане иногда формально просили архіерея, чтобы онъ даль имъ въ священники человъка простаго, а не латынника, потому что латынники не спокойно живутъ (1).

<sup>(&#</sup>x27;) Руков. для с. паст. 1864  $N_2$  46. «Очерки быта малор. дух.».

Понятно, какъ трудно было при такихъ обстоятельотвахъ архіереянъ отстанвать своихъ школяровъ передъ громадами, тёмъ болёе, что и указы о мужахъ
учительныхъ едёсь не были такъ сильны, какъ въ
Великороссія, да кром'в того трудно было еще докавать, кто былъ больше подготовленъ къ священнослужительству, псалтырникъ ли, знавшій обыкновенно
хорошо и чтеніе и півне и церковный уставъ, вли
натывникъ, зазубрившій только латинскія флексіи и
нівоколько вокабуль и большею частію вовсе незнакомній съ дьяковскою мудростью.

Между южнорусскими архіереями сділался особенно извъстенъ своей борьбой съ парохіянами Иродіонъ Жураковскій, архіепископъ черниговскій, который одинь изъ первыхъ началь приводить въ исполненіе новыя постановленія о посвященія ставлениковъ Векоръ же послъ вступленія своего на каседру (1722 г.) онъ разослалъ по своей епархіи окружную гранату, въ которей въ качествъ необходимаго условія для вськь, ищущихъ церковныхъ должностей, выставилъ извъстное образование, при чемъ обратилъ внимание не на однихъ только священно-служителей, но и на дьяковъ, и требовалъ отъ своихъ духовныхъ управителей, чтобы они никакъ не дозволяли опредълять на парохін дыяковь, не испытавь ихъ предварительно сами въ чтеніи и пініи и не удостовірившись въ ихъ доброй жизни. Своими энергическими распоряженіями, которыя онь приводиль въ исполнение со всей горячностио и неуступчивостію своего характера, онъ скоро возбудиль противъ себя сильное неудовольствіе разныхъ вліятельных в водей и открытыя возстанія громадь, такъ что въ 1729 г. долженъ быль обратиться съ жалобой къ гетнаву. Въ мглинскомъ намъстничествъ. въ стародубскомъ полку, писаль овъ въ этой жалобъ, священники дошли до того, что за нечастымъ въ церкви служеніемъ и читать разучились, кромѣ того отличались сутажничествомъ, суевъріемъ и разными влоденніями; для исправленія вля таковое средетво

избрахомъ, да впредь отъ рода иглынскаго отъ колина поповскаго и общаго мырскаго не будуть презвитеры, но учащихся въ коллегіяхъ людей удостоивати къ перквамъ милинскимъ сана", на основани Д. Регламента. Поръщивъ такимъ образомъ, онъ рукоположиль къ одной изъ иглинскихъ церквей философскаго ученія добре навыкшаго Іоанна Якимовича и даль ему ставленую грамату. Явившись на мъсто, Якимовичъ потребоваль у парохіянь церковных ключей, чтобы явить въ церкви свою ставленую грамату. Но парохіяне такъ разсердились на присылку къ нимъ пароха безъ ихъ выбора, что ни граматы слушать не хотъли, ни въ церковь его не пустили. Якимовичъ отправился читать грамату въ другую церковь, но его парохіяне, узнавъ объ этомъ, и тамъ произвели противъ него манифестацію: "по обыкновенію ихъ мглинцанъ лисовому, аки вепри, возгоготаша, рекуще, яко весьма Якимовича священникомъ маты соби не хошуть, кромь отъ ихъ ядовитого роду ни явійсь изъ вышпомінныхъ дывыхъ звырій". Якимовичъ былъ прогнанъ. Описавъ эти обстоятельства, Иродіонъ представляль гетману, что такое своеволіе парохіянъ, преслушаніе архипастырской власти и пренебреженіе Д. Регламента, высочайше утвержденнаго, требуютъ полнаго вниманія и его гетманской світской власти, и просиль принять его донесеніе за протесть, грозясь въ противномъ случав, "аще оныи и подобныи имъ преуспъваты муть, на побиду таковыхъ поизыскати оружіе письменно". Дъло было такого рода, что изъ-за него можно было раздражить все поспольство, особенно нановъ старшину и разныхъ владъльцевъ, которые кръпко держались за право приходскихъ выборовъ,и гетманъ не ръшился принять въ немъ участія. Ревностный архипастырь не ослабъваль въ своей настойчивости. Въ концъ тогоже года овъ разослалъ по епархін грамату, въ которой объявляль, что не приготовленные въ священству надлежащимъ образомъ не будуть удостоиваемы посвящения ни по какимъ прось-

бамъ. Грамата эта особенно любопытна по изображенію практики выборнаго права и ея, надобно сказать, очень крупныхъ злоупотребленій. "Въ домъ нашъ архіерейскій присылаются з презентами или рещи з свидътельствами отъ владъльцевъ и парохіянъ, даюпцимися отъ нихъ то за искупъ, то за утаенье церковныхъ доходовъ, то за удоволеніе парохіянъ, вныхъ напоемъ, а иныхъ же дачею хлъба и прочимъ подаяньемъ требуемымъ, еднакъ не изученые добре чтенія книгь и разумьныя; которые затимь, что не удостоеваются священства, владельцы и парохіяно ропшуть и, щось непотребное въ умъ своемъ витиая, на насъ архіерея клевещуть, а за иными аколитами, и свяпренства удостоенными, показались правильныя вины, и владъльцамъ или парохіянамъ они въ тъхъ винахъ сведомы были... Зъ долгу нашего пастырского благіе между паствою устроевати порядки всеусердне желаточи, судили мы архіерей до пречестностей вашихъ симъ предварить универсаломъ, чрезъ которій инъти хощемъ, абы хто ни есть желатель священства, а барзъй з дътей священническихъ, во всякой возможности прилагали тщанія обучатися въ коллегіумъ нашемъ знанія віры и всіхж догнатовъ утвержденныхъ церковныхъ, чимъ бы возмогли удостоити себе священства и управленія паствою: ибо если, таковые желателе въ обучени си занехають тщательства и усерднаго радиня, то желанія своего отнюдь лишатся и священства удостоени не будуть, но трудящеся въ коллегіумъ и ученіемъ себе изнурящій, по силь Д. Регламента, и мимо наслъдниковъ поставляемы будутъ во презвитеры. За яковыми аколитами впредь владъльци и парохіяне писаты мъють презенти къ намъ архісрею, за подписомъ рукъ сообщали бы сказки, что тоть, котораго они желають священникомъ, жаднаго подозрвнія, возбраняющаго священство, за собою не имъеть, мужъ трезвень, благоговъйнь, разсудителень, чтенія искусень и разуменія писанія книгь и всякихь перковных в преданій доволовь; аще же вы и после

что доведется, то мъсто (вмъсто) аколита, чему бы онъ подлежаль, тое презентователи на себъ понести будуть повинни". Иродіонь не достигь своей ціли. Отстаивая церковные интересы противъ старыхъ обычаевъ и вившательства въ церковныя дела мірскихъ людей, онъ вошелъ въ столкновение съ козацкой старшиной, самимъ готманомъ и разными сильными людьми своей епархіи, и не устояль въ неравной борьбъ. Въ 1734 г., по жалобамъ на него въ Петербургъ, онъ лишень канедры и удалился въ Межигорскій монастырь (1).

Замѣчательно, что сторону его враговъ приняло само правительство Анны Іоанновны, несмотря на то, что постоянно выставляло въ указахъ свою ревность къ просвъщению духовенства и нъсколько разъ повторяло распоряжение Петра о поставлении ученыхъ священниковъ помино приходскихъ выборовъ. По поводу жалобъ изъ Чернигова и изъ другихъ малороссійскихъ спархій, гдв примвръ Жураковскаго ввроятно нашель себъ подражателей, 24 апръля 1735 г. вышель именной указъ: "понеже извъстно намъ учинилось, что въ Малой Россіи архіерей въ своихъ епархіяхъ по своей воль и соизволению, подъ образомъ учительныхъ людей, въ города и села владъльческія, безъ согласія старшинъ и владъльцевъ и прихожанъ, насильно поповъ и дьяконовъ опредвляють, и тако тв попы и дьяконы, презирая въ городахъ старшину, а въ селахъ владвльцевъ и не исправляя надлежащаго духовнаго дела, вступають въ ссоры не токмо съ прихожанами, но и съ самими старшинами и владельцами, а иные многіе безъ въдома владтльцевъ покупаютъ казачьи грунты и оными владьють и корыстуются, оть чего казачьей службы есть умаленіе не малое" и проч. "Того ради указали мы нашему Синоду въ М. России къ кіевскому, черниговскому и переяславскому архіереямъ



<sup>(1)</sup> О авательности Иродіона св. въ Труд. кіевок, акад. 1860 г. ч 11: «Черниговскіе јерархи», стр. 247-251.

послать наши указы, чтобы они, по силь Д. Регламента, въ города и села безъ согласія прихожанъ поповъ и дьяконовъ насильно не насылали" ('). Какъ ни недобросовъстно приведена въ указѣ справка по Регламенту, но указъ все-таки былъ высочайшій, послѣ котораго парохіи еще сильнѣе могли давать отпоръ архіереямъ, а послѣдніе должны были осторожнѣе стоять

за своихъ латынниковъ и свое усмотрѣніе.

Въ царствование имп. Елизаветы борьба архіереевъ съ парохіями возникля съ новою силою. Въ это время особенно извъстенъ ею слълался бълогородскій святитель Іоасафъ Горленко (1748 — 1754), бывшій въ свое время ревностнъйшимъ поборникомъ духовнаго образованія. Требуя, чтобы на приходы поступали только образованные кандидаты, онъ сильно преслъдоваль невежество какъ громадскихъ избранниковъ. такъ и наследниковъ, уповавщихъ на одни только свои наследственныя права, и отсылаль назадь всехъ стаъвлениковъ, которые не выдерживали его экзамена. Едвали не первый изъ молороссійскихъ архіереевъ овъ обратилъ внимавіе даже на наемныхъ дьяковъ и сталь требовать, чтобы они определянись къ церквамъ не иначе, какъ на постоянную штатную службу, и ѣздили въ канедру для посвящения въ стихарь; вивств съ этимъ овъ старался освободить ихъ, какъ служителей церкви, отъ каприва пановъ и громадъ, которые привыкли видать въ нихъ своихъ слугъ и какъ произвольно привимали ихъ къ церквамъ, такъ произвольно же и прогоняли ихъ. Съ однимъ управляющимъ, который избиль и прогналь дьяка изъ прихода, Іоасафъ началь серьезное діло, требуя, чтобы обидчикъ даль обиженному надлежащее удовлетворение, и гроздсь въ противномъ случав запечатать церковь (1).

Въ Бългородъ преосв. Іоасафъ раотвалъ за воспитанниковъ коллегіума; въ Кіевъ знаменитый покро-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. 1X, № 6724.

<sup>(1)</sup> Описан. харьи. епарти. вып. 1, стр. 14—15, 19—20,

витель академіи м. Рафаиль Заборовскій, въ честь котораго академія присоединила къ своему названію-Могилинской еще название Заборовской, старался передъ всеми искателями священства выдвигать воспитанниковъ своей академіи. Но и митрополить имълъ не болве власти надъ парохіями, чвиъ другіе малороссійскіе архіерен. Прихожане неръдко противились и его распоряженіямь при назначеніи священниковь къ приходамъ. Вотъ наприм. какое донесение написаль м. Рафаилу одинь посвященный имъ новый священникъ Петръ Гальцкій. По прівадь своемъ въ парохію изъ ваеедры, писаль онь, я приготовиль себя по обычаю священническому къ священнодъйствію и сталь на проскомидіи, намістника же комищанскаго (села Комища) Іоанна Завадовскаго просиль, дабы данную мнъ нижайшому оть ясне въ Богу преосвященства вашего грамоту въ слухъ парохіяномъ по литур-гін прочель, къ якой церквъ вышпомянутый намѣстникъ І. Завадовскій съ другимъ священникомъ соборной комищанской церкви Демяномъ Андреевымъ и прійтоль, и уже въ ту пору часы читались, и стали въ притворъ олтарномъ; а вышозначенной церкви прихожане Яковъ Махота да Стефанъ Воловикъ, прежде прибытія моего съ Кіева въ домъ, фастали меня нижайшаго въ церковь не пустить и ключи церковніе до себя отобрать, что и учинилося; пришедши въ церковь, помянутій Як. Махота, и по своему легкомыслію и запальчивости вбъжалъ въ олтарь и сталъ шумъть, ве боясь Бога и страшнаго Его суда, въ олтаръ божественномъ, яко не подобаетъ мірскому и входить въ олтарь, и другого половиннаго настоятеля іерея Романа Семенова, въкарія Іоанна Завадовскаго, богомерзкими словами бранить, что не объявиль ему Махоть, что я буду священнодыйствовать; и услышавши такій вопль, вышпомянутій намістникъ увойшоль въ олтарь и сталь оному Махотв воспящать шумьть, то онъ Махота, оставя въкарія, сталь наместника многими непристойными и скверными словами бранить; когда

же окончилась литурия, то помянутый намыстникъ грамоту мою ставленую въ слухъ парохіяномъ прочиталь, и всв парохіяне, яко довольны будучи мвою, ви едиваго худого слова не сказали... только онъ Махота яростно, изновъ убъжавши въ олтарь, сталъ шумъть и бранить неподобными словами какъ намъстника, такъ и въкарія за вышеизображенную причину, и ключи церковніе по выход'в моемъ съ церкви узяль и держаль у себя три дня... и нынъ мет вижайшому немалое озлобленіе и обиду помянутый Махота, не допуская къ священнодъйствио, дълаетъ" (1). Такъ много затрудненій новому священнику могъ причинить и одинъ сильный членъ приходской громады, несогласный на его опредъление. Даже во второй половинъ XVIII столътія м. Арсеній Могилянскій въ 1768 г. доносиль св. Синоду, что прихожане и владъльцы съ крикомъ и бранью прогоняють священниковъ, которыхъ онъ назначаль въ приходы отъ себя, минуя кандидатовъ, из--бранныхъ прихожанами, по ихъ негодности къ священному сану (1). При разложении выборнаго начала въ приходахъ, въ предчувствии близкаго конца своей силы, прихожане какъ будто сділались еще притязательнье и безпокойные, чымь прежде, во время спокойнаго обладанія своими правами. Притомъ же въ половинъ XVIII в., когда Малороссія успела уже успоконться отъ прежнихъ религіозныхъ тревогъ, когда прежнее напряжение народныхъ силъ въ защиту православія оказывалось ненужнымь, народныя громады естественно уже теряли тъ высокія цьли, которыя придавали ихъ участію въ церковныхъ ділахъ такое громадное зпаченіе. Среди спокойнаго теченія церковной жизни і рархія въ устроеніи церковныхъ дёль смёло полагалась на одни собственныя силы, не нуждаясь этомъ въ участи и помощи народа; прежніе высо-

<sup>(1)</sup> Рук. для сел. паст. 1862 г. . 12 32.

<sup>(1)</sup> Рун. для сел. иаст. 1861 г. № 51.

кіе интересы приходоких в громадъ пропадали и смінялись интересами мелкими, переходившими иногда въ одно только стремленіе показать себя.

Отрицая право приходскихъ выборовъ при обычномъ порядкъ церковной жизни, іерархія однако и теперь продолжала опираться на него въ тъхъ мъстностяхъ юго-западной Россіи и въ тъхъ случаяхъ, гдъ безъ народной силы и ревности къ православію нельзя было обойтись по прежнему. Вотъ одинъ эпизодъ въ этомъ родъ изъ исторіи нашей заднъпровской украйны.

Въ 1766 г. въ задивпровской украйнъ, страдавшей отъ фанатизма Польши и почти цъликомъ уже повороченной на унію, возникло сильное движеніе въ пользу православной Церкви. Іерархическая власть, представителями которой въ этомъ краѣ были переяславскій епископъ Гервасій и мотронинскій игуменъ Мельхиседекъ Значко-Яворскій, съ самаго же начала предоставила весь ходъ этого движенія иниціативъ и дівтельности самихь приходскихь общинь, помогая имъ только своимъ ходатайствомъ предъ польскимъ правительствомъ о возстановлении старинныхъ правъ православія и своими руководительными граматами, въ которыхъ старалась устранить всякій начальственный тонъ. Въ приходахъ началась самая оживленная дъятельность, напоминавшая XVI и XVII въка, время самой сильной борьбы народа за православіе. Члены громадъ сходились около своихъ церквей и предъ св. иконою или крестомъ торжественно отрекались отъ уніи, за тъмъ шли въ Мотронинскій нонастырь, гдъ письменно заявляли готовность присоединиться къ православію и приписывались къ переяславской епархіи. Право приходскихъ выборовъ оказывало теперь величайшую услугу Церкви; громады отказывали своимъ уніатскимъ попамъ отъ мъста, отбирали отъ нихъ церковные ключи и искали себъ другихъ, православныхъ пароховъ. Въ виду этихъ решительныхъ меръ уніатское духовенство почти все обращалось къ православію. Изъ 50 приходовъ только въ трежъ священники

остались въ уніи, - въ томъ числѣ въ меот. Мліевѣ двое сыновей уніатскаго протопопа Асанасія Гдишицкаго, одного изъ злейшихъ враговъ православія, но и тв скоро изъявили желаніе обратиться въ православіе. Епископъ Гервасій вськъ принималь въ свою епархію съ распростертыми объятіями и быль необывновенно радъ обращенію столькихъ духовныхъ лицъ почти въ одно время, но само собой понятно, что на радостяхъ онъ не могъ быть очень разборчивымъ въ раздачь своихъ усыновительныхъ грамать. Приходскія громады оказались въ этомъ отношении гораздо строже своего епископа. Въ мартъ 1766 г. млевцы двухъ приходовъ, троицкаго и успенскаго, въ которыхъ настоятелями были братья Гдишицкіе, Оедоръ и Андрей, подали Гервасію прошенія о томъ, чтобы на мъсто ихъ старыхъ пароховъ онъ опредълиль новыхъ, выбранныхъ самими прихожанами, Григорія Шиленка и Григорія Хоминскаго. Гервасій исполниль просьбу и оставиль присланныхъ къ нему кандидатовъ при каоедръ для обученія и посвященія. Очутившись безь мъста, братья Гдишицкіе сами обратились въ православіе и удержали приходы за собою; но парохіяне не повтрили имъ и продолжали настаивать на ихъ смвнв. Троицкій приходъ подаль Гервасію новое прошеніе, въ которомъ, описавши, какъ ихъ настоятель Өелоръ Гдишицкій по грамать изъ Мотронинскаго монастыря почти сидой удержаль приходь въ своей власти, объявляли: "нынъ же иы нижайшін вси обще его духовнымъ отцемъ имъть не желаемъ, а мы нижайшіе доразунаваемся, что онъ съ братомъ своимъ, не по благочестію ревнуя, но чтобы не потерять своихъ приходовъ, яко съ нихъ довольное число нажили имущества, ко благочестно присоединилися, а притомъ и сего сумнимся, чтобы онъ со временемъ лестію како насъ нижайшихъ не завелъ опять въ проклятое римское инославіе". Въ успенскомъ приходѣ другаго брата Гдишицкаго парохіяне вовсе не котели допустить къ служенію, несмотря на то, что онъ имель на то гра-

мату чазъ Мотронинскаго монастыря, и приняли его только на двъ службы въ в. субботу и въ паску, и то по особенному убъжденю отъ чигиринскаго духовнаго правленія. "Болье же ин, нижайшіе, писали они Гервасію, чтобы онь въ нашей церкви священнодьйствіе имълъ, не желаемъ, а понеже мы подлинно въдаемъ, что онъ не по ревности благочестія, но чтобы не потерять своего прихода присягу учиниль о присоединеніи себе въ благочестіе... ибо и отецъ ихъ, нынвшній смілянскій протопопь Асанасій Глишицкій, и понынь на благочестие не приставаль, а унвятской релъгіе ревностно придержуется, на благочестивія же церкви тамо въ заграничныхъ мѣстечкахъ, а цаче предъ симъ кои надлежали до его въдомства, яко то и наши мельевскія объ церкви, неописанній гонитель, въ чего же надветися можно, что и сыновья его кътому же подражатели". Въ заключение успенские прихожане просили архіерея непремінно опреділить къ нимъ выбраннаго ими Хоминскаго: "бо есть кротокъ и молчаливъ и склонній до всякихъ людей, а Гдишицкій есть гордый и сварливый, не такъ барзе ся сваритъ, якъ на битву ласий, предто мы его не хощемо подъ клятвою вашею всъхъ насъ". Отзывы парохіянъ о Гдишицкихъ скоро оправдались на самомъ дълъ, когда въ томъ же году въ іюнъ снова началось до украинъ преслъдование православия съ помощию вступившихъ въ нее военныхъ отрядовъ и когда Гдишицкіе, снова явившись злайшими уніатами, принялись вымещать всв свои обиды на иліевцахъ (1).

Въ 1770 г. кіевскимъ митрополитомъ сдѣлался Гавріилъ Кременецкій, переведенный въ Кіевъ изъ Петербурга съ оставленіемъ за нимъ званія синодальнаго члена. Это былъ первый членъ св. Синода между малоросійсскими архіереями и первый началъ вводить въ Малороссіи всѣ великорусскіе порядки, доселѣ имѣв-

COB. III.

<sup>(1)</sup> Кієвси, еп. вѣдом. 1864  $N_2$  11; «Къ дѣду о совенжів Дан. Кушнира».

ппе здёсь силу только отрывочно и по частямь. При немъ же, съ 1778 г. началось преобразование и южнорусскихъ приходовъ; оно продолжалось неуклонно и при его преемникъ Самуилъ Миславскомъ до самаго 1786 г., когда завершено было введениемъ повсюду

Екатерининскихъ штатовъ (\*).

Въ Великороссіи къ этому времени оставались уже только едва заметные следы старинныхъ приходскихъ выборовъ. Церковныя міста, какъ священнослужитильскія, такъ и причетническія, всё паходились въ распоряжени епархіальныхъ властей. Постоянные разборы перковниковъ и духовныхъ дътей и все болже и болве развивавшаяся наследственность духовнаго званія повели къ совершенному уничтоженію вольнонаемнаго причетничества, такъ что причетникъ не иначе могь поступить на мъсто къ приходской церкви, какъ по указу консисторіи и послѣ обычной процедуры ставленического производства, большею частію даже послъ посвящения въ стихарь. Такой порядокъ за--мыщенія церковно-служительскихъ мысть духовное начальство старалось ввести даже въ козацкихъ приходахъ на Дону, где церковники почти все были изъ козаковъ и опредълялись на должности по распоряженю козацкихъ военныхъ начальствъ. Жалобы епархіальной власти на своевольное вмішательство козаковъ въ церковныя дела раздавались оттуда еще въ 40-хъ годахъ XVIII стольтія. Считая себя "во всемъ отъ прочихъ отмънными", донскіе приходы не допускали у себя никакихъ перемънъ, отказывались отъ обычной отчетности предъ спархіальной администраціей, не подавали приходскихъ въдомостей, не дозволяли у себя даже переписи духовенства. Въ двухъ доношеніяхъ св. Синоду отъ 22 іюня и 6 іюля 1762 г. воронежскій архіерей Іоанникій жаловался, что по внушеню козацкихъ начальствъ мъстные закащики вовсе не хотять слушаться его архіерея, козацкія

<sup>(</sup>¹) Опис. кіевософ. соб. и П. С. З. ХХІІ, № 16175. 16375.

вольныя команды "не только въ причетъ церковный нитестують, но по своему разсмотравно и въ причетники сами опредъляють и прямо въ церковныя дъла вступають и грамоты причетническія отъ себя дають за своими войсковыми початьми", наказный атамань Иловайскій даже письменно и съ немалымъ нареканіемъ требовалъ, чтобы архіерей ничъмъ не касался дъ тей духовенства и церковных причетниковъ, потому что все они состоять въ козацкомъ званіш, каковыма требованість означенный Иловайскій священно-и-церповно-служителей отъ команды архіоройской отлучаеть и проч. Спустя 3 года после этого св. Синоде волучиль новое довошение такого же содержания отв преосв. Лихона воронежскаго: "оное де войско и нынь, самовольно властвуя, въ духовныя дела вступаеть же, къ перкванъ въ дьячки и пономари опредъляеть и грамоты даеть, съ каковыми де грамотами нынь по свидьтельству въ г. Черкасски, въ черкасекомъ, медвъдищкомъ и хоперскомъ заказахъ, при церквахъ нашлось дъйствительно: опредъленныхъ изъ священно-служительских в детей и козаковъ 58 человык, а посвященных въ стихарь, съ данными отъ архіерея грамотами, собою отрешаеть и въ козаки ваписываеть". Указомъ 1765 г. св. Синодъ распорядился, чтобы всв церковники въ войскв донскомъ опредълялись къ мъстамъ по указу архіерея, а не военныхъ командъ (1).

Священно-служительскія міста, разумівется, еще болье зависьли отъ распоряженій евархіальной власти. Съ развитіемъ духовнаго образованія единственными кандидатами на нихъ сділались воспитанники семинарій—эти свои кандидаты архіереевъ, опиравшіеся въсвоихъ прошеніяхъ на міста уже не на выборъ прихожанъ, а на свои школьные труды и заслуги. Въецархіяхъ воціло въ постоянное дравило при раздачіть

<sup>(</sup>¹) П. С. З. XVII, № 12451.

ивсть сообразоваться съ школьными успехами кандидатовъ; наприм. въ московской епархіи священническія міста давались преимущественно богословамь, дьяконскія философамь и т. д. Рекоменцаціи и аттестаты семинарскихъ вачальствъ стали выше всякихъ выборовъ и просьбъ прихожанъ. Вошло въ обычай, по крайней мере въ главныхъ центрахъ духовнаго образованія, чтобы въ случав открытія вакантныхъ масть при церквахъ консисторіи доставляли въ семинарін списки этихъ м'єсть съ запросомъ, не пожелаеть ли занять ихъ кто-нибудь изъ учениковъ. Такіе списки и запросы присылались наприм. въ московскую акаленію и троицкую семинарію изъ московской, переяславской, калужской и суздальской консисторій (1). Во всъхъ семинаріяхъ было всегда иножество учениковъ, за которыми задолго до окончанія ихъ курса были зачислены разныя міста, и притомь не потому, чтобы они были наследниками этихъ месть, а просто потому, что хорошо учились; мъста эти даже перемънялись за ними; если ученикъ, имъвшій за собой мъсто несовствъ хорошее, оказываль больше успъхи, старое место у него отписывали и зачисляли за нимъ лучшее, и ваоборотъ (\*). Вслъдствіе такихъ порядковъ заручныя прошенія прихожань при дійствительномъ определени кандидата на место естественно обращались въ пустую формальность, на которую могли не обращать никакого вниманія и епархіальныя начальства и сами ставленики. Очень естественно, что съ своей стороны и прихожане все болье и болье развивались въ томъ равнодушім къ приходскимъ дівламъ, о поторомъ ин говорили выше, и большею частію сами не придавали своимъ заручнымъ челобитьямъ

<sup>(1)</sup> Ист. моск. акад. стр. 375. Ист. тронцк. сем. 542.

 $<sup>\</sup>binom{2}{2}$  Фанты во всехъ исторіяхъ семинарій и акаденій; напр. Ист. тр. семин. 545-546. Ист. моск. акад. 374. См. танже указъ св. Смнода 1770 г. въ Ист. спб. акад. Чистовича, стр. 51-52.

шикакого серьезнаго значенія, будучи заравію убіждены ві томь, что ихъ голось во всякомь случай не заставить епархіальное начальство отступить отъ принятыхъ вмъ соображеній относительно достоинства и распреділенія иміющихся у него кандидатовь на держовныя міста.

Представимъ одинъ изъ множества примъровъ. какъ прихожане сами отказывались отъ избранвыхъ ими кандидатовъ въ пользу тъхъ, которые назначались въ приходы по распоряжению архіереевъ. Въ іюль 1796 г. прихожане Воскресенской перкви въ г. Вълевь, носль смерти ихъ вриходскаго священника, дали свой выборъ одному знакомому имъ сельскому священнику и подали о немъ заручное прошеніе архісрею. Но въ тоже время къ архіерею поступило другое прошеніе на тоже м'єсто оть одного богослова Тихомирова, который выставиль въ свою пользу такого рода важные тогда резоны: "брать мой веневской округи с. Подосинокъ свящ. Василій Ильинъ, при семействі, состоящемъ изъ 9 человікъ, содержить въ семинаріи, кром'в меня и брата моего, двовхъ своихъ сыновей, почему въ пропитавіи многолюднаго семейства, а особливо въ содержание насъ четверыхъ, крайне нуждается; хотя же по резолюци вашего преосвященства за мною предоставлено діаконское мъсто, но овое мъсто къ содержанию и меня одного въ семинаріи очень ведостаточно, потому что я большею частію звимствоваль нужное къ пропитавію отъ упомянутаго брата моего. А какъ въ г. Білеві при Воскресенской церкви состоить праздное священническое мъсто, которое, ежели благоволено будетъ отъ вашего преосвященства, заступить желаю;... того ради всепокорнъйше прошу означенное мъсто за иною предоставить съ темъ, чтобы по окончавіи наукъ мет быть на ономь действительнымь священникомь". Несмотря на то, что до окончанія курса этого богослова оставался слишкомъ целый годь, архісрей все-таки предпочель его первому кандидату, избранному прихожанами, и зачислиль місто за нимъ, предоставивь ему право пользоваться церковнымъ доходомъ для содержанія въ семинаріи до конца курса. Узнавъ о такомъ рішеніи, прихожане поспішили подать отъ себя другое прошеніе, въ которомъ объясняли, что они студентомъ Тихомировымъ, а кольми паче изреченіемъ м благословеніемъ его преосвященства, довольны, и просили считать свое первое прошеніе недійствительнымъ. Назначенный на місто кандидатъ вступиль въ дійствительное служеніе уже въ ноябрі слідующаго 1797 года (1).

Къ концу XVIII в. среди јерархіи успъло сформироваться уже твердое убъждение въ томъ, что приходскіе выборы суть явленіе незаконное и вредное для Перкви, что они были однимъ изъ техъ дурныхъ обычаевъ старины, которые новое время должно окончательно искоренить, предоставивь все попечение о замъщения перковныхъ вакансий саминъ архифреямъ. Когда крестьяне являлись къ московскому митрополиту Платону просить о посвящении избраннаго ими кандидата на вакантное мъсто, онъ обыкновенно говориль инъ, что выборъ священниковъ вовсе не акъ дело: "ваше дело орать да пахать, а мое-вамь поповъ давать" (\*). Туже мысль онъ подробно высказываеть въ своей автобіографіи. Описывая свое служеніе еще на тверской наседрів (1770—1775), онъ раз-вказываеть: "въ производствів дівль не взираль Платонъ ни на просьбы, ни на слевы, коли то находиль съ справедливостно законною несообразнымъ и съ разстройствомь общаго паствы порядка. Также и выборы

<sup>(1)</sup> Тульск. еп. від. 1868 г. № 8: «Церковь обнова храма воскр. Хр. въ Білеві». Тамже въ описаніяхъ развыхъ церквей можно видіть многіе другіе приміры опреділенія духовныкъ лиці на міста; напр. въ № 22 за 1869 г. въ описаніи Покровской церкви г. Вілева.

<sup>(4)</sup> Живиь ш. Платона. Снегирева. издай. 1856 г. ч. 11, стр. 76.

дрежени отогнов иколижело-опринио ср спорожения ибо находиль по большей части пристрастными или вынужденными просьбою другихъ, не инфонцихъ другаго достоинства, кромъ что умъють докучать, кланяться и плакать. Таковая Платонова поступка иногимъ была не по нраву и невыгодные за то онъ слышаль отвывы: но вибсто того большая часть всякаго состоянія людей были темъ довольны и должною одобряли его похвалою, видя во всемъ его прямодуще и прытомъ и на самомъ дълъ усматривая лучшій по духовенству порядокъ; какъ то и быль пастырь тывъ утьшень, что нькоторые изъ дворянь отозвались къ нему съ благодарностію за хорошихъ данныхъ имъ священниковъ. И какъ сіе архіепископа удивило, зная, что священники даны не тъ, кои ими были выбравы м представлены, и потому имъ говорилъ: что онъ сему удивляется, зная, что многіе на сіе ропшуть; на то отвъчали, что подлинно и они роцтали, что другіе выбото выбранныхъ ими поставляются, думая, что двлается то по пристрастію какому, т. е. или по мадоимству или по ходатайству и проискаль, какъ то прежде и бывало, что нами выбранныхъ лучшихъ не ставатъ, а дають другихъ худшихъ; но какъ де они усмотръли, что даются священники хорошіе и гораздо лучше выт бранныхъ нами, то и перестали роптать, а напротивъ отзываемся съ благодарностію. И такъ пастырь, самъ бывъ ободренъ, продолжалъ свое о лучшемъ духовенствъ попоченіе" (і).

Тоже попечене продолжать онъ потомъ и на москонской каседръ. Въ запискахъ о жизни одного изъ его преемниковъ, покойнаго м. Фидерета, читаемъ, что родители Василія Дроздова,—мірское имя Филарета,—были весьма любимы и уважаемы въ Коломнъ, гдъ они жили, но что эта любовь и уважене достались имъ нескоро; причиною было то, что отецъ

<sup>....(&</sup>lt;sup>1</sup>) Танже. прилож. 29 — 30., Таже, автобіографія въ осквитан. за 1849 г. ч. і.

его Михаиль Оедоровичь быль опредвлень из приходу не по желанію прихожань, а по выбору епархіальнаго начальника; они имъли въ виду другаго и долго хлопотали о его назначении. Дело сделалось не такъ. какъ имъ хотвлось. Отсюда недоброжелательство прихожанъ къ ихъ смиренному пастырю. Въ намърения заставить его удалиться, они умалили до крайней степени свои ему приношенія на хлюбь насущный при исполненіи духовныхъ требъ. Такъ, ни радостное рожжденіе младенца, ни благоговійное напутствованіе умирающаго, ни свадьба, ни похороны, ни крестины. ни молебствія въ храмовые и семейные праздники, даже свытый день воскресения не сопронождались тыин по силь каждаго приношеніями, безъ которыхъ трудъ и лишенія усугубляются въ безпомощной семьв. Михаиль Оедоровичь не ропталь; жена его Евдокія Никатишна не упадала духомъ; они переносили нужду. какъ испытаніе, Вогомъ имъ посланное, и истинно по Евангелію "всякій день брали свой кресть". Наконець теривніе побъдило жестокосердіе. Прихожане и прихожанки образумились, очувствовались и сознались въ своей несправедливости къ о. Михаилу... И обратились гонители къ невинно гонимимъ. И удалилась отъ нихъ злая нужда" (1). Въ этомъ разоказъ мы можемъ видьть отчасти оправдание приведеннаго отрывка изъ автобіографіи Платона, а съ другой стороны тоть единственный способъ, которымъ только и могли выражать прихожане свое неудовольствіе на властныхъ и сильныхъ владыкъ за пренебрежение къ приходскимъ выборамъ. Есть разсказы, передаваемые обыкновенно въ похвалу нелидеприятия и непоколебимаго мужества нашихъ архинастырей, какъ при замъщения вакантныхъ священно-служительскихъ мъстъ они не обращали вниманія на ходатайства даже очень силь-

<sup>(1)</sup> Записки о жизни и врем. Филорета и моск. Сушкова. 1868 г. етр. 30—31.

ныхъ и высоко воставленныхъ людей: Такъ, о ветербургскомъ митрополить Гавріндь разсказывають, что нь ответь на нодобное ходатайство одного сіятельнаго господина о посвящения въ священники одного дьякона онъ сказаль: "доложите его сіятельству, что я викогда но витинивался въ его дъла и не незначалъ, кого въ какую должиоть ему опредълять; а вотому прошу в мав не изметь въ опредвление священно-служителей на міста сообразно съ извістими мые самому ихъ достойнствами" (1).

Съ преобразованіемъ малороссійскихъ епархій подобныя понятія украпились и здась. Посла вреденія въ 1778 г. приходенихъ штатовъ, по олучаю необходинаго при этомъ сокращения причтовъ и размъщения лишнихъ священно-служителей, архіереянъ малороссійскихъ епархій даны были огромныя полномочія, которыя еще болъе увеличились по поводу начавшагося вскоръ (1784.г.) общаго разбора всего духовевства; во высочайшему и особому еще свиодальному указамъ объ этомъ разборъ епархіальнымъ начальствамъ дано. право по собственному усмотрению делать полновлястный выборь между священно-служителями, особенно въ многолюдныхъ причтахъ, одникъ достойнъйшихъ опредълять въ изгатное число, другихъ оставлять за штатомъ и размещать на вновь открывающіяся вакансін, наблюдая при этомъ только то, чтобы въ штатв опредвлялись преимущественно люди ученые. О желанін или нежеланін прихожань инеть въ приходе аругихь священно-служителей не говорилось ври этомъ ни слова (1). Этотъ же разборъ духовенства, преимущественно касавшійся церковно-служителей, послужиль къ ръшительному подрыву вольнонаемнего льячества.

(\*) H. C. 3. XXI, & 15978. 15981.

<sup>(1)</sup> Сказ. о жизни м. Гаврінля. Спб. 1857. стр. 121—122.

-Первия рашичения распоражения относительно льяковъ и ихъ школъ вограчвень при и. Гавріила Кременецкомъ еще до разбора 84-го года. Въ 1771 г. онъ далъ кіевоной консисторіи укавъ: "въ епархіи кіт евской школьники разнаго званія дюди съ міста на место бродять и по имеющимся въ нерквахъ избамъ. такъ называемымъ школамъ, приставая, тупеядствомъ кормятся и не только никакой пользы обществу не привосять, но ваче развыми своими безчиніями вредъ и соблазнъ причиняютъ, а чрезъ тековыхъ овоевольныхъ бродягь на церковно-служителей настоящихъ и постояныхъ напрасное напосится нареканіе"; на этомъ основаніи онъ распорядился: ввести при нерквахъ только питатное число церковниковъ-по два на каж--даго священиема, за темъ школяровъ при школахъ не держать, кром'в приходящихъ учиться изъ домовъ родительскихъ, къ церквамъ въ приходахъ виркъ ихъ не принимать, на дьяковство определять обученныхъ лидей духовняго происхожденія, а отнюдь не разно-\*19инцевъ, служить этимъ дьякамъ не по найму и вре--менно, а по указу изъ каеедры и после посвящения въ стихарь, при чемъ имъ числиться въ духовномъ вваніи и м'ета своего безъ разрішенія епархівльной власти не покидать. Съ этого времени вольныхъ дьяковъ изъ разночинцевъ дъйствительно стали по не--многу удалять отъ перковной службы въ ихъ прежиня выдомства. Но старый порядокь долю еще силилея удержаться, ускользая отъ распоряжений ісраркіи. По словань автора "Очерковь быта малороссійскаго дуже--неиства", укавы противъ вольнаго дьячества произвели въ ого средъ такое же сиятение, какъ между козанами, въсть объ уничтожени Съчи. Дыякъ переставаль быть бакаляромь и директоромь, какь-бы атаманомъ своего рода съчи, маленькаго холостаго общества, основаннаго на единодушіи и отръшеннаго отъ ховяйственныхъ, ваботь, кортивщагося, добычей, остался одинокъ, въ обществъ одного только пономаря, также, какъ и онъ, закръпленнаго службой. Вольные

братья — шиоляры и дьяки — еще долго впрочень и послѣ этого ходили около своего стараго коша. Прихожане больше любили слушать на клирост ихъ хоровое, чъмъ одинокое пъне причетника, охотно ихъ принимали къ церквамъ и попрежнему продолжали жертвовать на нихъ свои подачки. Въ ведомостяхъ церковныхъ вольное дьяковство и школярство прикрывалось разными неопредъленными фразами, наприм: NN живеть въ послушании церковномъ, или: живетъ въ должности псалонщика въ послушании церковномъ. По въдомостямъ переяславской епархіп 1783 г. при 307 перквахъ дьячковъ "духовныхъ" числилось всего только 97 да 40 пономарей; остальныя мъста, стало быть, заняты были вольнонаемными причетниками равночиндами. Разборы духовенства въ кондъ XVIII в. нанесли последніе удоры вольному дьяковству; при церквахъ оставляемы были одни только штатиые причетники духовнаго званія, а разночинцевъ вельно было возвращать въ ихъ прежнія состоянія или отдавать въ солдаты. Въ полномъ своемъ видъ институтъ дыяковства после этого окончательно рушился, но обломки его остались и въ XIX в. До настоящаго времени по разнымъ мъстамъ Малороссів можно было встречать въ селахъ подъячихъ и школяровъ, людей уже взрослыхъ и даже пожилыхъ, которые весь въкъ свой прожили въ услугахъ причетнику и священнику, въ тоже время однако платя и подати и баринну; наряду съ причетниками они носили въ народъ названіе перковниковъ, участвовали въ хожденіяхъ причта по приходу, нося при этомъ крестъ, кадило, кронале и что когда нужно, участвовали въ угощенияхъ причта, поминальныхъ объдахъ и проч. (').

Въ царстввование императора Павла I виборнее значение духовенства упало еще болье. Правительство

татьяхъ о молоросс. духов. въ Рук. для с. паст. 1864 г. № 1864. При на 1864. При на 1864.

имћио тогда особенное нобуждение неблагоскионно смотръть на приходскіе выборы, поставлявшіе духовенство въ некоторую зависимость отъ прихожанъ, и усиливать въ замъщени церковных вакансій усмотръне епархіальной власти. Въ самомъ началь царствованія (1796—1797 гг.) подвядись сильныя крестьянскія вожстанія противь помінциковь, обнявшія собой губерніи орловскую, московскую, псковскую, новогородскую, ярославскую, кологодскую, костромскую, нижегородскую, вологодскую, пензенскую и новгородъсвверскую. Въ этихъ возстаніяхъ замішано было в духовенство. Подполковникъ Поздвевъ, у котораго взволновались крестыне на стекольномъ заволъ въ вологодской губерніи, въ одномъ своемъ письмѣ къ И. В. Лопухину приписываль духовенству большое участіе въ возбужденіи этого волненія. "Здісь въ Во-логдів, писаль онь, віз новый годь (1797) віз соборіз и вив опаго великое было, какого никогда не запомнять, стечене простого народа и поповъ, кои, т. е. деревенскіе, тіже мужики, только что грамотные, въ ожиданіи; что читать будуть указъ о вольности крестьянъ и якобы соль будеть дешевле и вино продаваться по 2 руб. ведро, — прівхали слушать изъ селеніевъ, версть за 100 отъ Вологды отстоящихъ". Во многихъ мъстахъ дуковныя лица писали крестьянамъ прошенія на помъщиковъ, давали имъ даже фальшивые паспорты для провзда съ этими прошевіями въ Петербургъ. Въ пековской губерния въсколько свяменниковъ явились предводителями крестьянъ въ вооруженномъ возстанів на помъщиковъ. Въ одномъ сель колискаго увада крестьяно собрались въ перкви. а священно-служители въ полномъ облачения вышли изъ алтаря и предъ крестомъ и евангеліемъ совершиля для вихъ присягу въ единодупномъ стояніи до смерти. Въ медынскомъ увадъ калужской губернія главными виновниками поголовнаго возстанія крестьавъ оказались трое священиковъ, которые разглашади слухи о явившемся лкобы манифесть на счеть свободы крестьянь. Въ великолуцкомъ увздв с. Оконъ священникъ "простеръ до такой степени свое непотовство, что изъявилъ неуважение къ особъ государя подъ предлогомъ, что онъ еще не коронованъ" (1).

По поводу этихъ волненій въ мав 1797 г. св. Синодъ получилъ именной указъ, въ которомъ епархіальнымъ архіереямъ и самому Синоду вмінялось въ особенную обязанность наблюдать, чтобы св. санъ пелучали люди совершенно надежные, учительные и благонравные, а развратные въ такомъ санв отнодь терпины не были. Въ указъ св. Синода, изданномъ на основаніи этого именного указа, архіереямъ предпи-сывалось строго наблюдать за тімь, ніть ли какихъ волненій по приходамъ и не участвуєть ли въ нихъ духовенство, подозрительныхъ священно - служителей немедленно забирать въ консисторію для следствія, виновныхъ въ развращени прихожанъ лишать сана безъ сношенія съ св. Синодомъ, отмичать дучшихъ священно-служителей, искусныхъ въ увъщани крестьянъ къ спокойствію и повиновенію властямъ, воспрещать сближение духовенства съ крестьянами на буйныхъ и пьяныхъ сходкахъ, усилить благочиническій надзоръ и проч. Особенное же внимание архиереевъ указъ обращалъ на то, чтобы, по смыслу именнаго указа, духовенство наполнялось только достойными и благонадежными людьми; для этого предписывалось строго наблюдать за успъхани и благоповедениемъ кандидатовъ священства еще во время обученія ихъ въ семинаріяхъ и "при произведеніи въ санъ священства тако воспитанныхъ семинаристовъ предпочитать неученымъ, хотя бы прихожане и просьбами объ нихъ настояли", кром'в того, "хотя бы кто быль одобряемъ отъ прихожанъ, производить не иначе, развъ отъ духовнаго правленія и отъ благочиннаго будеть о чест-



<sup>(4)</sup> Свёдёнія о врест. волненіяхъ въ стат. де Нуде. Русск. архив. за 1869 г. кн. 3, и въ П. С. 3, XXIV, № 17958.

помъ поведеніи засвидітельствовано" (1). Дібло этимъ еще не ограничилось. По поводу множества жалобъ крестьянь на помъщиковь вышло строгое запрещение подавать прошенія за подписомъ многихъ лицъ. Св. Синодъ вемедленно примънилъ это запрещение къ заручнымъ прошеніямъ прихожанъ о ставленикахъ. 24 тогоже тода вышель синодальный указь, въ которомъ извъстные пункты Д. Регламента о заручнихъ выборахъ и челобитьяхъ прихожанъ объявлены отивненными; прошенія объ опредвленіи на церковныя мъста велено было подавать "за подписавіемъ однихъ только желающихъ поступить въ священно-и-церковнослужительскіе чины, съ приложеніемь отъ прихожань одобреній о честномъ ихъ поведеніи", а не прошеній о посвящении, какъ прежде. Тогда же составлены бы--врепан оп и импоф кидоро мінеодобо схите кид ип таніи разосланы при указь во всь духовныя правленія, благочинія ч церкви (3).

Такъ приходскія заручныя потеряли и то слабое вначеніе, какое еще оставалось за ними по Регламенту и правиламъ о выборахъ 1722 г. Въ образчикъ приходскихъ одобреній можно привести одно одобреніе 1806 г., изданное г. Самаринымъ въ первой изъего статей о приходъ. "Мы, нижеподписавшіеся, симбирской губерніи сызранской округи села Васильевского, церкви благовърнаго вн. Владиміра, господина В. Н. С. управляющий вотчинами служитель NN, приказный NN и проч. свидътельствуемъ по чистой наней совъсти, что желающій быть при нашей церкви такой-то на праздное священническое мъсто священникомъ есть человъкъ добрый, не пьяница, въ домостроительствъ своемъ не лънивый, не клеветникъ, не

<sup>(1) №</sup> С. З. XXIV, № 17958. Въ 1800 г. (XXVI, № 19479) этотъ указъ былъ подтвержденъ по случаю бунта крестьянъ гр. Румянцева въ алатырскомъ увадъ, при чемъ въ возмуниения крестъянъ вопались три священника.

<sup>(\*)</sup> II. C. 3. XXIV, No 18016...

сварливъ, не любодъипъ, не убійца, въ воровствъ и обманахъ не изобличенъ; добронравенъ, поведенія честнаго, и потому мы его желаемъ имѣть при нашемъ приходѣ священвикомъ". Надобно впрочемъ замѣтить, что указъ 24 іюля несовсѣмъ точно исполнятся на практикъ. Одобренія нерѣдко являлись попрежнему въ формѣ заручнаго прошенія прихожанъ, разумѣетоя, уже безъ прежней силы и безъ всякаго обязательнаго значенія для архіерейскаго усмотрѣнія (1). Точно также въ перепечаткахъ Платоновской инструкціи благочиннымъ постоянно включались 39 и 40 пп. объ извѣстномъ намъ перемоніалѣ приходскихъ выборовъ,

который, разумъется, не исполнялся на дълъ.

Съ теченіемъ времени стали все болье и болье терять свое значение и самыя одобрения. Отъ нихъ, какъ и отъ приходскихъ выборовъ, были свободны всь кандидаты священства, обучившеся въ семинаріяхъ. Когда, послъ преобразованія духовныхъ учебныхъ заведеній, такіе кандидаты умножились и составили между ставлениками преобладающее большинство; одобренія большею частію перестали и гребоваться въ ставленическимъ дъламъ. Прихожане, собственно говоря, и не могли свидетельствовать о такихъ кандидатахъ, что знають ихъ людьми добрыми, не пьянидами и проч., потому что не знали ихъ ни съ хорошей, ни съ дурной стороны; подобное свидътельство могло имъть свою полную силу только въ старину, когда кандидаты священства получали воспитаню не въ епархіальныхъ школахъ, за ствны которыхъ не проникаль глазь прихожанина, а среди самихъ приходовь при своихъ отцахъ, или въ какой-пибудь церковной школь у бакаляра дьяка. Въ глазахъ ісрарховъ позднъйшаго времени, при новомъ школьномъ образовани духовенства, свидетельство прихожанъ потеряло всякую компетентность и вполнъ замънилось

<sup>(1)</sup> См. напр. въ Ист. моск. еп. управл. ч. ПР, кв. 2. Ставлен. дъла.

аттестаціями ставлениковь отъ семинарских и училищных начальствь. Вытвеняя приходскія одобренія, эти аттестаціи заняли ихъ мёсто и въ ряду документовь при ставленическомъ производстві. Въ поздивишее время за одобреніями осталось кое-какое значеніе только въ случав перехода священно-служителей изъ одного прихода въ другой, или посвященія изъ низшей степени церковнаго служенія въ высшую, изъ причетанковъ во дьяконы, изъ дьяконовъ въ священники.

Между тыть централизація епархіального управленія продолжала уничтожать всякіе остатви старинвыхъ выборныхъ порядковъ, стягивая всв епархівльныя дъла къ полвовластному усмотрънію архіереевъ. Въ царствованіе Александра I явились новыя распоряженія, вивышія результатомь еще большее развитіе епископляго равсужденія въ ставленическихъ дълахъ. Сюда наприм. можно отнести указъ 1815 г. объ оставленіи безь действія рекомендательных писемь о священно-служителяхъ разныхъ свътскихъ особъ, за изключениемъ писемъ военныхъ начальствъ ('), изданные по поводу неблагочинныхъ поступковъ нъкоторыхъ духовныхъ лицъ указы 5 августа 1820 и 22 декабря 1823 гг. объ усугубленій надзора за духовенствомъ, объ особенномъ наблюдении училищныхъ начальствъ за поведеніемъ духовныхъ воспитанниковъ и строжайшемъ выборъ между кандидатами священства ври поставленіи ихъ на м'всто (1). Подобные же указы повторялись потомъ и въ прошедшее царствованіе (\*). Приходскіе выборы впрочемъ были тогда уже совершенно забыты. Извъстные пункты благочиниеческой инструкціи объ избраніи священно-и-церковно-

<sup>(°) □.</sup> C. 3. XXXIII, № 26347.

<sup>(\*)</sup> Tamme, XXXVII, 28373. XXXVIII, 29711.

<sup>(°) 2-</sup>е Собр. Зак. т. і, № 413. V, № 3869 (относит. причтовъ въ 3. В. Донскаго). VIII, № 6360 и др. Особ. за-изчат. ук. 31 инв. 1832.

служителей въ поздивишихъ изданіяхъ ея овазвлиск уже непужными и были опущены. Наконецъ Уставъ духовныхъ консисторій 1841 г. опредвлиль, что "рукоположеніе въ св. свиъ есть діло, припадлежащее непосредственному разсмотрінно и різненію епархіальшаго архіерея" (1). Относительно желанія прихожанъщийть у себя въ приході того вли другию священномить у себя въ приході того вли другию священномить у себя въ приході того вли другию священномить у себя въ приході того вли другию священноми прихожань на членередійноми прихожань на членередійноми прихожань на членеревь изъ причта, "когда эти жалобы съ законною ясностію не доказаны, но между тімь больщая часть прихожань просять удалить оть ихъ первы подверічнихся таковымь жалобамь, они переводитов на другія міста".

## 2. РАЗВИТІЕ НАСЛЪДСТВЕННОСТИ НЕРКОВНЫХЬ МОСТЬ.

Тъже, самыя причины, которыя содъйствовали дения отважити спонек кінорана отвисти ухращи навли почти совершенно обратное дайствіе въ отношени въ наслъдственности духовного служения, какъ въ общирновъ токъ и въ тъсновъ ся вначовія въ омисль васльдственныхъ правъ на духовное служение породие и въ частности на служение при извъстной родорой церкви и на извъстномъ васлъдномъ мъстъ, .... Что васвется до наолъдственности дуковнаго служенія въ первомъ смысяв, то XVIII выкъ вистель се: уже достаточно развитой и крепкой, дакъ что дальнамине на развитие примо вело уже къ устранение отъ первовного служения всехъ постороннихъ, кандидатовъ ведуковнаго проискождения и къ совершенной вамкнутости самого духовнаго званія, Эта наменутость, задатки которой были и прежде, действительно начинаеть весьма быстро развиваться съ самаго началь L I

Cos. JII.

<sup>(1)</sup> Уст. консмет. ст. 74.

XVIII в. Прежде всего ея развитю помогала духовнам власть, которая всегда видвля въ детяхъ духовенства болве других в подготовленных и притомъ же своихъ наидидатовъ на перновный мъста. Новая стуш пень, чрезъ которую въ XVIII в. чтайо нужно прожодить вонкому : кандидну на порковное "гийской в годи ереневая школа, сничала было спично перепугавшай And Hak's bosee be orpanison; inorday atto bails in realist сое ловною че чистому остоственно должна била служить интересвыг соблюжимъ же; преграндия путь къ жу жовному высыкій для встахь, которые вы ней не учились; BUKOM' REL BERLEARING OF TOTAL OCH TRIBUGE "SER OF THE BEO Hary Chief Greekley, Chieffer, Ill. Birthard Chieffer Chieffer and Chi новилась только новымъ орудіемъ къ развитно тойже замкнутости духовнаго званія. Къ томуже отчасти вело выжее надене приходения выборовы. По мыры того, какъ общество теряло право выборовъ, давав-MOSTON TO THE PROPERTY OF THE воными семинии вы своей собственной среды, духовенотво чество чественно онжно было инверенцаться вна SBANCH YTTIO ROPHOPHINO, ROTOPHE MOTHE TO AND HED KEBATE " увеличивать зовой состава только тутомь совойновный то марожденія й/насліденности бословийсь правы и обизанностей. Кром в спархівльной власти и власти co oroponer officered, sanke virtets hyzbeliaro astable могла бырванты серьезную номаху своему развитию разви только еще со стероны государственной власти, кочорая, какы Мы эамычалы, вы саможы же началы робормы высказалась въ пользу вып висейн перковных мисть не основани наследственных правы, а на основный личных достоинства челований Но им вий діям віжже, что болве или менве широков'й нёуклонное вприменене этого принципа! на деле встало бы им бильное противорвче от известного ревностью пра вительства къ интересамъ государственной службы в тягла, заставило бы его изивнить другому его принципу, выражавшемуся въ требовани, чтобы служил не

люди изъ службы, а тяглые изъ тягла не выходили. Государственная власть вышла изъ этого противоръчія очень просто, отказавшись отъ широкаго примъненія своєго новаго принципа й ограничивъ избраніе новыхъ кандидатовъ на церковныя должности тымь же кругомъ людей духовнаго происхожденія, которые

и прежде поступали на эти должности.

Мысль о томъ, что право на занятие дерковной должности должно принадлежать достойнымъ безотносительно къ ихъ происхождению, въ XVIII в. высказывалась весьма ясно и въ законодательствъ и въ литтературъ. Такъ, законодательство Петровскаго времени запрещало архіереямъ производить въ св. санъ людей неученыхъ, хотя бы они были и наслъдниками отцовскихъ мъстъ ('), а съ другой стороны дозволяло обучать въ духовныхъ школахъ въ надежду священства, кромъ дътей духовенства, дътей горожанъ, приказныхъ и изъ другихъ чиновъ, кто пожелаеть (1). Извъстный публицисть Петровскаго времени Посопковъ требовалъ, чтобы въ пресвитерство къ церквамъ отсылались люди достойные, а не по отечеству, ни по заступъ (\*). Но эта мысль постоянно оставалась только въ области общихъ предположеній: какъ скоро вопросъ объ этомъ предметъ касался практической почвы, ставился прямо и въ частной формъ, относительно того или другаго определеннаго класса государственнаго населенія, такъ въ рышеній его сейчасъ же являлись ограниченія и отрицанія. Очень понятно, что среди общей ломки и перестройки цълаго государства, среди непомернаго напряженія всехъ матеріальных силь бъдной страны и громадных издержекъ на дорогія нововведенія, основаніе арміи. флога, артиллеріи, крыпостей, проложенія новыхъ путей сообщенія, заведенія новыхъ промысловъ, фабрикъ,

(\*) Сочин. Посошкова. 1, 20.

<sup>(1)</sup> П. С. 3. N.N. 2186. 2308. 2352. 4021 и др.

<sup>(2)</sup> Реглам. дала епископ. п. 9. П. С. 3, № 3175.

заводовь и вибств со всвиъ этимъ среди новыхъ тяжестей двадиатильтней войны правительство менье всего расположено было допустить какой-нибудь ущербъ въ массъ своего служилаго и тяглаго класса въ пользу духовной службы, важность которой по обстоятельствемъ и нуждамъ времени уходила далеко на задній планъ предъ крайней нуждой въ службв матеріальной, Не даромъ же оно такъ усиленно стремилось привести въ извъстность и собрать подъ свою руку всв натеріальныя силы страны, производило повсюду народныя переписи, усиливало систему всеобщаго прикрапленія членовъ государства къ ихъ состояніямъ, дворянъ обявывало въчной службой, податныхъ людей писало въ подушный окладь и назначало грозныя наказанія за всякое уклонение частныхъ людей отъ участия въ обтей государственной тяжести.

При множествъ узаконеній, въ которыхъ постоянно говорится объ опредълении на церковныя должности людей духовнаго происхожденія, мы находимъ очень немного указовъ, которые дають дозволение опредълять на эти должности людей постороннихъ, да и эти немногіе указы такого рода, что скоръе закрывають, чемь открывають духовное звание для постороннихъ лицъ. Такъ, въ 1714 г. вышелъ указъ касательно дворянъ, по которому все недвижимое имущество дворянской семьи должно было переходить по наслёдству къ одному старпиему сыну, или тому, котораго назначитъ наслъдникомъ отецъ, а остальные сыновья должни были поступать для своего содержанія на службу, въ купечество, или другое художество, лишь бы накто изъ нихъ не оставался въ праздности, "которая, по святому писанію, матерію есть всёхъ злыхъ дълъ": иежду прочимъ по достижени 40 льтъ имъ дозволялось поступать и въ духовное звиніе (1). Но такое дозволение очевидно закрывало доступъ въ духовному званію для всехъ остальныхъ дворянъ. Въ

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> II. C. 3. V, N. 2789 n. 15.

1724 г. встръчаемъ дозволеніе—архіереямъ посвящать въ попы и дьяконы къ церквамъ изъ крестьянъ ('). Но при этомъ нужно обратить вниманіе на то, что до 1724 г. духовное званіе было сильно опустошено строгими разборами, такъ что для замъщенія церковныхъ вакансій оказывался ощутительный недостатокъ въ кандидатахъ духовнаго званія, особенно въ малонаселенныхъ краяхъ имперіи. Самый указъ ограничиваетъ данное имъ дозволеніе только тъми случалми, когда на церковныя мъста не будетъ духовныхъ кандидатовъ, а этимъ очевидно ограничиваетъ самую свободу крестьянъ опредъляться въ духовное званіе.

При преемникахъ Петра и законодательство и практика стали еще откровенные развивать замкнутость духовнаго званія. Духовная власть оказывала постоянное нерасположение къ кандидатамъ на церковныя мъста изъ другихъ званій, кромѣ духовнаго, даже въ такихъ мало снабженных духовенствомъ краяхъ, какъ иркутская епархія. Въ 1730-хъ годахъ въ Якутскъ очень много духовныхъ дътей, яко неучей, забрали въ солдаты и въ козаки. Преосвящ. Иннокентій Неруновичь энергично протестоваль противъ этого предъ воеводской канцеляріси, требуя, чтобы духовныхъ дътей оставляли "въ званіи, пріобрътенномъ ими чрезъ рождевіе отъ священно-и-церковно-служителей, дабы современемъ самимъ занять отцевскія міста", и чрезъ то избавить Церковь отъ неблаговидной необходимости принимать въ священство изъ служилыхъ людей и изъ крестьянства. Были случаи, что на основании такихъ понятій онъ отказываль свътскимь людямь даже отъ причетническихъ мъстъ, которыя они занимали, и опредълялъ виъсто ихъ людей духовнаго происхожденія (\*). При импер. Елизаветъ въ 1744 г. самъ св. Синодъ предъ Сенатомъ, чтобы праздныя ходатайствоваль

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Танже VII, 4455. (<sup>3</sup>) Иркутск. еп. вѣдон. 1866, № 15. 1863, № 40. стр. 846.

мёста въ приходахъ велёно было замёщать только духовными людьми, а для этого духовныхъ дётей и церковниковъ, оказывавшихся по разбору духовенства лишними въ одномъ мёстё, не употреблять никуда по свётской командё, а пересылать въ другія мёста, гдё въ нихъ чувствуется недостатокъ: "ибо церкви святыя удобнёе и приличнёе нынё наподнять таковыми чинами, нежели какъ прежде, по необходимой нуждё, въ разсужденіи въ причтё церковномъ недостатка, крёпостныхъ и помёщичыхъ людей и крестьянъ въ церковный причетъ опредёлять, изъ чего бы послёдовать могло то, что положенныхъ въ подушный окладъ выключать, а неположенныхъ и свободныхъ въ тотъ окладъ класть (1).

Духовныя школы, чрезъ которыя светскимъ людямъ было всего удобнъе получить доступъ къ духовному званию, стали постепенно замыкаться съ самаго же начала своего существованія. По мысли Петра, онъ должны были выпускать не однихъ только хорошихъ пастырей, но также гражданскихъ чиновниковъ, хорошихъ солдать, вообще людей "готовыхъ къ службъ, до которой угодны и позваны будуть указомъ государевымъ"; съ этою цълію разширена была и программа ихъ курса введенимъ въ преподавание разныхъ свътскихъ наукъ и даже обученія "водному на регулярныхъ судахъ плаванию, геометрическимъ размърамъ, строеню регулярныхъ кръпостей и проч.; съ этой пълю, кромъ дътей духовенства, въ нихъ принимались ученики изъ всъхъ званій. Но такое устраненіе въ ихъ устройствъ принципа спеціальности и сословности было явленіемъ только временнымъ, вызвано было крайней нуждой правительства въ образованныхъ людяхъ среди производившихся тогда реформъ и недостаткомъ другихъ учебныхъ заведеній, кромъ духовныхъ училищъ, и должно было рано или поздно прекратиться. Въ томъ же Регламенть, гдъ семинаріямъ

<sup>(1)</sup> II. C. 3. XII, N. 8904.

дана такая универсальная программа, весьма опредъленно указывалось и спеціальное ихъ назначеніе-воспитывать дітей духовенства въ надожду священства, вслъдствіе чего и въ составъ ихъ курса богословской предоставлень быль значительный перевъсъ предъ всеми другими науками. Съ самаго же начала возникновенія духовныхъ школъ положено было основаніе и ихъ будущаго сословнаго значенія; все содержаніе ихъ возложено было изключительно на архіерейскіе домы, монастыри и духовенство безъ всякаго пособія со стороны государства, равнымъ образомъ весь административный надзорь и управление ими предоставлены были епархіальнымъ архіереямъ и св. Синоду (1). Результаты обнаружились очень скоро. Какъ ни очевидно законы Петра доказывали его любимую \_мысль, что для излишка огромныхъ архіерейскихъ и монастырскихъ доходовъ самое лучшее употребление будеть, если на счеть ихъ заводить школы для просвъщенія народа, — финансовый интересъ оказывался сильнъе всякихъ доказательствъ. Для духовной администраціи, какъ бы ни много оставалось у нея излишковъ отъ ея доходовъ, а тънъ болье для нищенотвовавшаго бълаго духовенства, которое не знало, на что обучать и своихъ собствевныхъ детей, казалось вовсе перасчетливымъ употреблять свои сословныя средства для воспитанія и обученія людей постаровнихъ.

Тикъ, въ александроневскую школу въ Петербургъ при Петръ поступали ученики всъхъ званій, дътр
служителей изъ монастырскихъ вотчинъ, дъяческіе,
додъяческіе, посадскіе и др.; духовныхъ дътей между
ними было даже меньшинство; до въ перцый же годъ
носль смерти Петра она была переименована въ семинарію съ спеціальнымъ назначеніемъ воспитывать
достойныхъ служителей Деркви и ограничена щтатомъ

<sup>(!),</sup> Рева. 44ла еписк. п. 11, 45, 25. И. С. 3. VII, № 4126. 4326 и друг.

въ 50 человъкъ, въ число которыхъ поступили преинущественно дъти священно-и-церковно-служителей и только лучше изъ постороннихъ, а остальныть предоставлена свобода избрать родъ жизни, или оставаться при семинаріи на своемъ содержаніи, а не на монастырскомъ. После этого изъ людей светскаго званія семинарія обучала у себя главнымъ образомъ дітей служителей невскаго монастыря, которые и поступали по окончани своего ученія не на церковныя должности, а въ развые роды монастырской службы, требовавине грамотныхъ людей ('). Равнымъ образомъ до 1725 г. иного воспитанниковъ свътскаго званія училось въ московской академіи; но въ этомъ году, нвсколько итсяцевъ спустя послъ смерти Петра, когда въ академію для обученія прислано было значительное число недорослей дворянь изъ герольдиейстерской конторы, ректоръ Гедеонъ отказался принять ихъ и отвъчаль конторъ, что "въ той школъ происходять во ученіе токио духовныхъ персонъ дети, которыя бъ погли въ духовный чинъ происходить" (\*).

Въ следующемъ 1726 г. въ верховномъ тайномъ совътъ возникло любопытное дъло по представленю адмиралтейской коллегіи о соединеніи губернскихъ и провинціальныхъ школь для обученія приказныхъ и прочихъ чиновъ дътей съ школами архіерейскими. Радъя о соблюденіи казеннаго интереса на счетъ школьшихъ средствъ духовнаго въдомства, коллегія представляла въ своемъ мнёніи, что въ школахъ адмиралтейскиго въдомства и учились главнымъ образомъ только дъти духовенства, а теперь, когда послъднихъ стали заставлять учиться въ семинаріяхъ, учениковъ въ адмиралтейскихъ школахъ почти вовсе не стало и учителямъ быть не у чего, притомъ же послъ соединенія школь меньше будеть и расходовъ на учителей, виъ-

(<sup>3</sup>) Вст. моск. акад. 179.-

<sup>(1)</sup> Ист. сиб. анад. Чистовича. стр. 7: 11. 15-16. 45.

сто двойнаго числа окладовъ потребуются одни оклады и минератрица утвердила доклады и указала соединеннымы школамы быть въ въдъніи синодской ('). Не такое ръшеніе очевидно было невыгодно аля духовыться въдомства, потому что ему приходилось расходоваться на учениковъ, назначенныхъ къ ноступлению на развые роды свътской службы. Не извъстно, какимы образомъ, но духовное въдомство успъло таки освободиться отъ этой повинности и сохранить свов школы въ ихъ сословномъ и снеціальномъ видъ; но воей въроятности, если адмиралтейскія школы и были соединены съ архіерейскими, онъ были скоро поглощены послъдними.

При Петрв II въ 1728 г. св. Синодъ издалъ важный указъ относительно московской академіи: "обрвтающихся въ академіи въ школахъ соллатскихъ детей обуча отослать въ полки въ службу и впредъ для обученія принимать таковыхь, о которыхь тахь нолковь, въ которыхъ ихъ отцы служать, отъ командировъ приславо будеть письменное увъдомление, что тони нынъ и впредь въ полки не надобны; а поивиликовыхь людей и крестьянскихь дівтей, также непонатныхь и влонравныхь, оть поиянутой школы отрешить в впредь таковыхъ не принимать" (\*). Этотъ указъ, отстранявшій отъ обученія въ академіи всіхъ облавтокихъ и крестьянскихъ детей, отъ которыхъ нельзя было ожидать поступленія на духоваую службу, быль совершенно въ духъ сословныхъ интересовъ дуковной администраціи в исполнялся потомъ во всей точности (\*). Но обучение въ академии шляхотскихъ и приказнослужительскихъ детей продолжалось попрежнему, несмотря на то, что и этого рода восинтавии-

<sup>(1)</sup> M. C. 3. VII, N. 4975.

<sup>(°)</sup> Ист. росс. iерарх. ч. I, стр. 429.

<sup>(\*)</sup> П. С. З. VIII, № 6066. Крестьянскій сынъ Ісмоносовъ, во прединію, телько обманомъ могъ фонасть въ экадемію, сказавинись сыномъ священники.

ин пикогда до поступали на дуковрши должности; вс этоть разъ сословный интересъ долженъ быль устулить предънуждами государства и высшихъ, классовъ, которымъ иначе негав было воспитывать свое благородное юношество. Въ 1736 г. по опредъленію Селата въ академію поступило заразъ 158 дітей дворянскихъ, между которыми были князья Оболенскіе, Прозоровскіе, Хилковы, Тюфякины, Хованскіе, Голицыны, Долгорукіе, Мещерскіе и друг. (1). Въ тоже время обучамось въ ней несколько детей подъячихъ, концеляри-**СТОРЪ,** КОНОХОВЪ И РАЗНЫХЪ МОНАСТЫРОКИХЪ СЛУЖИТЕЛЕЙ. Въ 1742 г. открыдась новая семинарія въ Троицкой лавръ и съ самаго же начала, какъ нерокая, была неполнена датьми монастырскихъ приканныхъ, подъячихъ, солдатъ, конюховъ, портныхъ, колесниковъ и другихъ лаврскихъ служителей, такъ что изъ 92 человъкъ перваго курса дътей духовного звания училось въ ней только 12. Но всего черезъ 2 года въ 1744 г. такой составъ школьнаго курса началь ананительно сокращаться; солдатскія дети были отнущевы къ отцамъ и виредь таковыхъ принимать не вежьно, дети крестьянь потребовались по производивнейся догда ревизи въ нодушный окладъ, отъ котораго довра отстаивала ихъ съ немалыми для себя издержими целых 6 леть, до 1750 г. После этого въ семинарію принимались только духовнія, служнія, принцавныя и нодълнескія дети. Но и нежду ними набрюдаемо быще отрогое сословное различе; въ 1746 р. управлавдий семинаріей лаврекій соборь постановиль драви--ни; ръ преко-латинской школь учились въ паложив свя-- монетен. А служительскія въ пользу Троидкія лавры". Поступление последнихъ въ священно-служители было изключеніемъ и дозволялось только тъмъ изъ нихъ, которыя особенно отличались успёхами въ наукахъ и

<sup>(1)</sup> Hot. mocs. akaa, 107.

до сроей превственности; большею же частью опи определялись, къ письменцымъ дёламъ при лаврё и въ сл вотчинахъ (').

Во всехъ другихъ дуковнихъ училищахъ, за изключениемъ малороссийскихъ, въ которыхъ число свътскихъ учениковъ было постоянно преобладающимъ, въ первой половинь XVIII в. учились извлючительно въти священно-и-церковно-служителей, опредвленныя вы надежду священства. Сословная замкнутость духовныхъ школъ все болве и болве развивалась по мврв того, какъ съ одной стороны уяснялось въздуховномъ въдоиствъ сознаніе сословныхъ интересовъ, а съ другой по маръ умножения числа свътскихъ учебныхъ заведеній, которыя увлекали на свою сторону не тольно светскихъ, но и духовныхъ учениковъ. Весьма важною эпохою въ этомъ отношении было время открытин въ Москвъ перваго русскаго увиверситета (1755 г.), который сразу отвлекъ вниманіе всего світскаго общества не только оть семинарій, но и оть академій...

Между темь правительство одно за другимъ выдавало распоряженія, которыя ділали духовное звавіе все недоступнъе для постороннихъ лицъ. Волъе всего, разумъется, оно должно было обратить при этомъ выпманіе на то, чтобы въ духовное аваніе не уходили отъ вего люди тяглые, податные. Его заботливость о пелноть разных сборовь сь податных людей простирылась до того, что въ духовный чвиъ запрещено было посвящать даже церковниковь, если только они кикимъ-нибудь обравомъ имъли несчастіе попасть въ недушный окладь по прежнинь разборамь, дабы такимы посвящения, объяснено было въ указъ 1725 года, "въ сборъ оклада ве чинить помеки"; этого мано, -вапрещено было выписывать изъ подушнаго оклада и тьхъ изъ записанныхъ въ него церковниковъ, которые какъ-нибудь успъли получить священническій, или лі-

<sup>(1)</sup> Ист. троицк. семин. 26. 29-31. 36. 101. 104.

-аконскій сань до указа, а веліно "брать сі нихь подушаня деньги не ряду, а ежели у нихъ есть дъти, которыя съ ними обще приписаны къ подушному окла--ду, тъмъ быть за помъщики, въ кому приписаны" ('). Въ 1726 г. это опредъление было подтверждено относительно взовской губерній, несмотря на то, что въ ней чувствовался крайній недостатокъ въ духовенствів и въ самыхъ церквахъ. Вследствие этого недостатна тамъ -съ охотой принимали всякихъ безивстныхъ поповъ и виссто перквей назначали имъ для служенія часовні. Дати такого духовенства, такъ "не действительно слу--жащаго", при Петръ были всъ положены тамъ въ полуш--вый окладь, а потомъ во множествъ были посвящаемы въ попа и дьяковы (\*). После запрещенія посвящать такихъ духовныхъ дътей и церковниковъ, записанных въ окладъ, при Петр'в II отъ разныхъ пом'вщиковь вы Синодъ и Севать стали поступать многочисленныя челобитья, въ которыхъ просители, представдяя правительству о недостаткъ кандидатовъ на свяшенно - служительскія міста, просили о разрішеній для вихъ ставить въ попы и дьяконы людей духовнато званія изъ положенныхь за ними въ подушный окладъ, при чемъ давали обязательство, "что они техъ бывих перковниковъ отъ себя увольняють и подуш--имго оклада дены и платить будугь (за нихъ) сами и жхъ вотчинные крестьяне въчно". Сенать согласился сна такое условіе; разум'єстся, діти таких податных в оващенно-служителей должны были оставаться также въ водушномъ окладъ (\*). — Означенныя опредъленія ликам полную силу и въ последующее время до техъ дорь, пока страшные разборы духовенства 1730-хъ годовъ ве опустошили этого сословія до того, что кроив податныхъ церковниковъ во многихъ ивстахъ некого было раприольно ставить въ священство.

<sup>(1)</sup> II. C. 3. VII, N. 4802. 4804.

<sup>(\*)</sup> Taume N. 4627. 4996.

<sup>(\*)</sup> Tanze N. 5202. 5264.

Обездокоенное этимъ обстоятельствомъ, правительство рашилось наконець въ 1741 г. дозволить опредадене не достойныхъ людей къ церквамъ и изъ податныхъ церковниковъ съ выключенемъ ихъ изъ оклада и съ переводомъ въ духовное въдомство ('). Но посла ревизи 1744 г. вопросъ объ этихъ церковникахъ сталъснова рашаться въ прежнемъ смысла; какъ ихъ самихъ, такъ и ихъ датей не велано было производить не только въ священно-служители, но даже въ штат-

ные дьячки и пономари при церквахъ (\*).

Во время почти самаго производства ревизіи 1744 г. возникло дело объ одномъ священническомъ сынв новгородской епархід Иванъ Никифоровъ, который во время разбора 1738 г. поставиль за себя рекруга и не желая учиться въ архіерейской школь, согласно съ тогдашнимъ опредъленіемъ о такого рода дюдяхъ, поступиль въ податное состояние, записался въ купечество, а теперь снова домогался попасть въ духов-, ное званіе. Въ немъ приняла участіе новгородская консисторія и послала оть себя въ губернскую канцелярію требованіе—выключить Никифорова изъ цеха по силь указа 1741 г., такъ какъ онъ достоинъ духовнаго званія да притомъ и определенъ уже въ псаломщики въ Троицкую пустынь деревской пятины, Канцелярія спеслась съ ратушей; ратуша съ своей стороны не нашла въ требовании консистории ничего незаконнаго и немедленно изключила Никифорова изъ своихъ списковъ. Тъмъ бы дъло и кончилось, но въ это время какъ разъ навхала ревизія; производившій ее въ Новгородъ кн. Черкасский пришелъ въ затрудненіе, писать Никифорова въ ревизію, или нъть, "понеже въ инструкцій о ревизіи изъ прежняго подушнаго оклада положенія выключки чинить ли, о томъ не изъяснено", и потребоваль объ этомъ предметъ

<sup>(1)</sup> Этоть указь выводится на справку въ ук. 1744 г. XII, Ж 9113.

<sup>(\*)</sup> II. C. 3. XII, N. 8981. XIII N. 9781,

указа изъ Сената. Вопросъ изъ частнаго сдълался общимъ. Сенатъ ръшилъ оставить Никифорова въ цехъ, на томъ основани, что онъ самъ не пожелалъ прежде оставаться въ духовномъ званий чрезъ поступлене въ семинарио и самъ записался въ цехъ, и что этому минили уже 8 лътъ, "того ради за такимъ не мало прошедшимъ временемъ какъ его Никифорова такъ и другихъ такихъ же, написанныхъ въ купечество и въ пехъ церковниковъ, кои понынъ не выключены и въ подушномъ окладъ состоятъ, изъ того подушнаго окла-

ду не выплючать" (').

Посль ревизіи посвященіе податных перковинковъ и духовныхъ дътей было совершенно остановле но. Въ 1756 г. правительство однако объявило, что такое безусловное запрещение есть мъра временная до будущаго указа, который будетъ составленъ на общей конференціи Синода и Сената. Но конференція замедлила состояться, а между Чемъ въ св. Сенодъ постоянно присылались докучливыя челобитныя изъ епархій, гдв архіерен отказывали встив просителимъ, которые приставали къ нимъ съ просъбами о посвящения въ священно-служители изъ положенных в въ подушный окладъ, не смотря на то, что эти просители по прежнему порядку объщались сами платить окладъ за посвященныхъ; истратившись понадрасну на хлопоты и провздъ въ епархіальный городъ изъ вяго, челобитчики обращались послв этого съ своими докуками къ св. Синоду. Синодъ взялся наконецъ самъ ръшить безпокойный вопросв, не дожидаясь конференцій съ Сенатомъ, и въ 1761 г. выдаль указь совершенно согласный съ прежними определениями временъ Петра II и Анны Іоанновны: дозволено посвящать только такихъ церковниковъ, положенныхъ въ окладъ, за которыхъ окладъ обяжутся платить до следующей

. 11

<sup>(1)</sup> Tanme XII, 9113. 1115 7 July C. J. al.:

ревизін или ихъ пом'вщики, или общества, къ которинъ они приписаны, на основаніи указовъ 1727 и 1728 гг., потому что при соблюденіи означеннаго условія въ платеж'в подушнаго оклада не будеть казнів никакого

ущерба (1).

вы Всям правительство такъ неохотно дозволяло поож отвинохуд амидон энние завене до вы выбраже духовнато же происхождения; попавшнив въ окладъ, твих; разущвется, erpore BE grown chyrat ond donalio dino doctynatt BB "อาทอกายที่เมื่อ "สิ่นได้การา "สิ่นได้ที่สารา เล่นได้เลือน เลือน เลือนได้เลือน เลือนได้เลือน เลือนได้เลือน жилый в людямв. Вапретреніе посвятать их в вы свяmedicing can't when bone to the name by taking wild reductant; 'the be hyxobeneter i wyberborater notific янный недостатокь и тдь подобное запрещеню жогив сопровождаться значительными вредоми интересови Церкви. Въ 1727 г. изи Тобольски жаловались, что "перкви за неимуществомъ священно служитемен и причетниковъ многія пустьють, а ставить некого, nonexte, kpomb upwietnakobb, usb noctoponiuxb ne host волено , а причетниковы мало, да и тыхъ горнозна волекие управители употребляють на работы, а ставить не наинты въ 1729 г., по случаю смерти множества священно и перковно-служителей въ Астрахана ort nopostro hobbrois a negociarka ha exist nifera новыхъ кандидатовъ изъ духовнаго званія, св. Синодъ обращался къ Сепату за разръшениемъ ставить на убылыя мъста новыхъ свищенно-служителей изъ<sup>т</sup>астраханских в купцовъ и другихъ горожанъ. Въ виду такой крайности Сенать согласился на представление Синода, но съ большими ограничениями: ставить изъ разночинцевъ, буде найдутся какіе достойные, но чтобы" они не были положены въ подушный окладъ, не числились въ службъ и не состоили подъ Нъломъ, были люди свободные и не бъглые, а изъ астраханскихъ

<sup>(1)</sup> Tamme XIII, 9781. XV, 11336.

<sup>(\*)</sup> Пекарск. Наука и Литт. при Петры. т. I, стр. 12 г.

купповъ, которые пожелають быть въ духовномъ чинъ, поставлять только въ такомъ случав, когда купечество обяжется платить за нихъ подушпыя деньги ('). Въ 1739 г. св. Синодъ снова просилъ дозволенія, ради "крайней во священствъ нужды и неимущества у многихъ церквей священно-и-церковно-служителей", дозволить посвящение изъ светскихъ чиновъ въ иркутской епархіи, въ Охотскъ и Канчаткъ. На этотъ разъ Сенать согласнися носвященныхъ въ означенныхъ местностяхь светскихь модей освобомдять отъ всякихъ службъ, какія они несли до носвященія, но поставление въ церковный клиръ изъ податнихъ всетаки поставиль при этомъ подъ условіе, sine qua пор.... - если прихожане сами обяжутся взносить за нихъ подушний окладъ и вести рекрутскую повинность (\*). Такое постановление весьма любопытно и выразительно особенно въ отношени въ Канчаткъ. гда только лишь началось тогда обращение жителей въ христіанство и гдв духовенство было крайне нужно; на всю Канчатку быль одинь только священникъ, о. Ермолай, который, несмотря на свои постоянные разъезды, въ иной местности успеваль побывать всего одинь разъ въ 2-3 года и каждый разъ долженъ быль совершать насколько требь, такъ сказать, задницъ числомъ, наприм окрестить у козака дочь, потомъ за одинъ разъ перевенчать ее съ ея мужемъ да кстати уже окрестить туть же и ея ребенка (°). При импер. Елизаветь Петровнъ св. Синодъ въ концъ 1743 г. опять обратился въ Сенату съ представленіемь о дозволени "опредълять въ перковный причетъ крепостных помещичьих людей и врестьянь", подому что дослъ разборовъ духовенства въ царствованю Анны Іоанновны въ приходахъ оставалось множе-

<sup>(1)</sup> II. C. 3. VIII, Nº 5432.

<sup>(2)</sup> Taume X, No. 7836.

<sup>(°)</sup> См. въ Истор.-стат, опис. ками, перивей. Тр. кјевси. акад, 1861 г. т. 1.

ство священно-и-церковно-служительскихъ вакансій, но всего черезъ три мъсяца самъ же отказался отъ своей мысли и, какъ мы уже упоминали, входилъ въ Сенать съ другимъ представленіемъ заміщать церковныя мъста лицами только духовнаго происхожденія (1). После ревизіи 1744 г. посвященіе податных людей допускалось только въ случаяхъ особенной въ немъ нужды и подъ твииже условіями, какъ посвященіе податныхъ церковниковъ; всъ указы, относившиеся къ последнимъ, вместе съ приведеннымъ решениемъ св. Синода 1761 г., въ одинаковой мъръ относились и ко всьиь податнымь людямь. Подъ вліяніемь такихь стьснительныхъ распоряженій и сословныхъ стремленій духовныхъ властей вст церковныя места занимались изключительно духовными людьми, не изключая и мъстъ причетническихъ; причетникъ, опредъленный къ церкви изъ податныхъ людей, считался обыкновенно недвиствительнымь и не причислялся къ постоянному штату, потому что всегда могъ быть возвращенъ въ свое прежнее состояніе, если даже какимъ-нибудь способомъ и отделялся отъ этого состоянія (\*).

Относительно опредъленія въ духовное званіе изъ военныхъ людей мы уже знаемъ запретительныя мёры при Петрѣ II, когда солдатскихъ дѣтей не велѣно было принимать даже въ духовныя школы для обученія. Около тогоже времени правительство въ первый разъ обратило вниманіе на невыгодные для него результаты, происходившіе отъ свободнаго поступленія въ духовное званіе малороссійскихъ козаковъ; но на этотъ разъ дѣло ограничилось только вапрещеніемъ духовнымъ лицамъ владѣть козацкими землями, которыя переходили въ руки духовенства чрезъ благочестивое пожертвованіе для спасенія души, дареніе, покупку и между прочимъ чрезъ поступленіе козака-вла-

Сов. 111

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. XII, № 8904.

<sup>(2)</sup> Hanp. X, Nº 7144.

дъльца въ священный санъ (1). Но такъ какъ о самомъ посвящении козаковъ при этомъ ничего не было сказано, то владение духовенства козацкими грунтами продолжалось и послъ этого. При Аннъ Іоанновнъ обращено внимание и на посвящение козаковъ. Въ 1734 г. вышель именной указь, по которому "архіереямь кіевскому, черниговскому и переяславскому изъ мало-россійской старшины и козаковъ и старшинскихъ и козачьихъ дътей, безъ аттестатовъ полковничья и старшины полковой, а знатныхъ и безъ позволенія генеральной войсковой канцелиріи, въ діаконы и попы посвящать не вельно, дабы отъ того козакань и службъ нашей умаленія быть не имъло. А которые до того нашего указа такимъ образомъ во діаконы и въ попы посвящены и имѣли за собою жалованные и ковацкіе грунты и о техъ будуть челобитчики, и те дела разсиатривать и вершить по правамъ; а кто за симъ вашимъ указомъ, утаясь, посвященъ будетъ, а дътей ихъ мужеска пола въ службъ нашей не будетъ, и у тъхъ козацкіе грунты отбирать и отдавать ближнимъ ихъ родственникамъ, кои въ службѣ нашей обрѣтаются" (2). Столкновенія между козацкой и духовной службой не прекращались и въ царствование имп. Елизаветы. Въ это время встръчаемъ любопытную переписку сумской полковой канцеляріи съ харьковской консисторіей объ одномъ священникъ, который виъстъ съ тъмъ былъ и козакомъ, Герасимъ Горъльчанинъ. Воть какія свідінія сообщала объ немъ полковая канцелярія: "съ прошлаго 1732 г. написанъ въ лебединской сотнъ лебединскій житель Романъ Горъльчанинъ, съ котораго года и понынъ платилъ козачій окладъ. И оный козакъ Горфльчанинъ, укрываясь отъ полковой службы, въ прошломъ .738 г. сына своего Герасима послаль въ Бългородъ тайно и проискомъ

<sup>(</sup>¹) Тамже VIII, № 5324 п. 18. Пункты, данные гетману Апостолу.

<sup>(\*)</sup> U. C. 3. IX. 6614 n. 12.

его тоть бывшимъ преосв. Петромъ въ г. Лебединъ Петропавловской церкви посвященъ въ попы". Предъ посвящениет Герасимъ показалъ въ консисторіи, что онъ человъкъ свободный и въ окладъ никакой не записанъ. Сумская полковая канцелярія поспъшила было сообщить консисторіи вірныя свідінія о его личности, но опоз нала. Несиотря на посвящение, въ ревизію онъ все-таки записанъ быль козакомъ и. платя полный козачій окладь, оставиль поэтому за собой и козачій свой грунть и пользовался доходами и отъ козацкой и отъ священнической службы; изъ дъла объ немъ видно, что онъ былъ человъкъ довольно зажиточный и имъль торговыя лавки ('). Въ предотврашене подобныхъ случаевъ наши јерархи, въ епархіяхъ которыхъ были козацкіе приходы, давно стремились въ тому, чтобы правительство вовсе запретило опредълять козаковь въ духовное звание и чтобы дъти священно-и-церковно-служителей числились не въ козацкомъ, а въ духовномъ званіи, и были, если не единственными, то по крайней мъръ главными кандидатами на церковныя мъста. Настаивая на этомь, ісрархія между прочимъ расчитывала и на то, что введеніе въ козацкихъ земляхъ обычной наслъдственности духовнаго званія будеть самымь лучшимь средствомь и къ развитію надъ козацкимъ духовенствомъ епархіальной власти, потому что при существовавшихъ порядкахъ она сильно стъснялась козацкими начальствами; такъ наприм. воронежскіе архіереи никакъ не могли заставить донское духовенство, не только отдавать детей въ школы, но даже произвести имъ обычную перепись для приведенія въ извъстность наличнаго состава приходскихъ причтовъ съ ихъ семействами: на всъ требованія свои по этому предмету они получали одинъ отвътъ, что семейства донскаго духо-• венства состоять въ войсковомъ чинъ и епархіальная власть не имбеть права ничемь ихъ касаться. Можно

<sup>(1)</sup> Описан. харьк. епарх. вып. Ш, 450—452.

припомнить здёсь также извёстныя намъ жалобы архіереевь по вопросу объ опредъленіи къ козацкимъ церквамъ причетниковъ. Св. Синодъ нъсколько разъ издаваль указъ о томъ, чтобы козацкія начальства не привлекали духовенство подъ свою команду и оставдяли детей действительно служащихъ священио-ицерковно-служителей свободными отъ козапкой службы для церквей святыхъ. Правительство слабо поддерживало подобныя распоряженія, не желая обижать козаковъ и нарушать ихъ старинныя права и обычаи. Вся его заботливость сосредоточивалась только на томъ, чтобы чрезъ посвящение козаковъ въ свящ. санъ не переходили во владение духовенства козацкие грунты къ ущербу интересамъ козацкой службы; вследствіе этого оно требовало, чтобы козаки определялись въ духовное званіе не иначе, какъ съ въдома своего начальства, которое при этомъ должно было сделать нужныя распоряженія о ихъ грунтахъ. Грунтъ быль тоже для козака, поступающаго въ церковное служеніе, что подушный окладь для ставленика изъ податныхъ; всъ козацкія повинности съ грунта должны были непремънно выполняться и послъ посвященія грунтоваго владельца, какъ долженъ быль выплачиваться подушный окладъ послъ посвященія обложеннаго имъ податнаго человъка; дъти того и другаго оставались въ прежнемъ званій отпа (1).

П. Знаменскій.

(продолжение будеть)

<sup>(1)</sup> Cm. naup. II. C. 3. X, 7144. 7331. XII, 9299. 9329. XIV, 10461. XVII, 12454.

# объявленія.

1.

### ОТПЕЧАТАНА,

третьимъ изданіемъ,

ВЪ ПОЛЬЗУ ШКОЛЪ БРАТСТВА СВЯТИТЕЛЯ ГУРІЯ,

# АЗВУКА,

по новому способу обучать дітей грамотів,

#### Архимандрита Викторина.

Авбука эта въ парвый равъ издава была въ 1860 году.—
Въ 1869 году, особымъ отделомъ ученаго комитета мин. нар. просв., опредълено: рекомендовать ее тъпъ сващенно-служителямъ, которые занимаются обученемъ дътей.—Въ «Журналъ мин. нар. просв.» за апръль мъслать сего 1871 года, она включена въ каталогъ книгъ, одобренныхъ для употребленія въ начальныхъ народныхъ училищахъ,

Нынашнее изданіе ся, между прочимъ, дополнено уроками: о павін по слуку и по нотамъ,—о чтелім рачи стихотворной,— о чтеніи діалоговъ мли рачи разговорной,— о буквакъ датиневніхъ и греческихъ, и извлеченіямъ мять Устава духовимъ училищъ, для родичелей, желающихъ обучать своихъ датей въ сихъ училищахъ.—Молитвы, псалны, стихиры, ирмосы и чтелія мять Евангелія помъщены въ Авбукъ, съ объяснениемъ непенатъныхъ словъ, или съ переводомъ на русскій языкъ.

Кроив смораго и денато обучения чтеню, по граждански и по церповно-славянски, Азбука ата довольно внакомить делек со всеми знаками, астреченощимися въ камтахъ, строчными, валстрочными, армометическими и т. под. Содержаниемъ примъроть для чтения, она способна напечатлевать въ сердщахъ де-

тей здравыя патріотическія и религіовныя понятія. Болье же всего она, приспособительно къ понятію дітей, внакомить ихъ съ ученіемъ о Господі нашемъ Інсусі Христі, которое необходимье всего внять христіанскимъ дітямъ.

Въ Азбукъ 130 стр Цъна ей 15 к. безъ пересылки. При требовани 40 экз. и болъе, для школъ и для продажи при церквахъ, за пересылку и упаковку вичего не прилагается.

Съ требованіемъ можно обращаться св Казань, въ Совътъ Братства св. Гурія, или въ C.-Петербуріє къ священнику Спасобочаринской на Выборгск. сторовъ церкви Василію Яковлевичу Михайловскому.

2.

#### о продолжвын въ 1872 году изданій:

духовнаго журнала

# "СТРАННИКЪ",

волитической, общественной и литературной

## ГАЗЕТЫ "СОВРЕМЕННОСТЬ"

и народной газеты

## "MIPCKOE CAOBO".

Подкрапляеные помощію Божією, и поощряєные въ нашихъ посильныхъ трудахъ постояннымъ сочувствіємъ какъ читающаго общества такъ и пишущей братін, мы рашились и въ будущемъ 1872 году продолжать изданіе духовнаго учено-литературнаго журнада «СТРАННИКЪ» въ томъ же православномъ, религіовно-нравственномъ направленіи, въ какомъ издается онъ уже 12 латъ.

Газета «СОВРЕМЕННОСТЬ», также съ живънъ сочувствіемъ встріченняя нашими читателями и бывщими подвисчиками нашего «Современняго Листка», будетъ издаваться и въ будущемъ 1872 году безъ предсарительной цензуры, и по преживну будеть выходить два раза въ неділю. Она, слідя за современными политическими, церковными, общественными, педагогическими и литературными вопросами, попрежнему будетъ всегда открыта для свободнато заявленія со стороны нашего духовенства о его насущныхъ нуждахъ и потребностяхъ, вызываемыхъ современною жизнію, и не перестанетъ отстанвать интересы православія и русской народности.

Въ тёхъ же интересахъ православія и русской народности будеть продолжаться изданіе народной газеты «МІРСКОЕ СЛО-ВО», подъ редакцією Владиміра Васильевича Гречулевича. Она будеть выходить, виёсто двухъ, три раза въ мёсяцъ.

Всавдствіе новых почтовых правиль о пересылкв періодических изданій, мы доджны будемъ платить въ почтамтъ, противъ таксы за пересылку въ текущемъ году, за каждый экземпларъ «Странника» почти на половину болье, за «Современность»—почти вдвое, а за «Мірское Слово» — болье, нежели вчетверо (выъсто 13°/4 коп. — 60 коп. съ экземплара). Не смотря на это, мы рышились возвысить годовую плату только на «Мірское Слово» (иначе намъ припілось бы платить за пересылку этой народной газеты вполтора раза болье, чыть получать за самое изданіе ея), и то съ увеличеніемъ числа выпусковъ. Годовая же плата за «Странникъ» и «Современность» остается таже и на будущій годъ, какая прежде была нами назначена на этотъ нашъ журналь и нашу газету «Современный Листокъ».

А именно: УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ на каждое изъ повременныхъ нашихъ изданій на будущій 1872 годъ слідующія:

Странник, состоящій изъ 12 книжекь, которыя въ теченін года составять четыре тома (по двъ части въ каждомъ, съ общимъ счетомъ страницъ), съ приложеніемъ къ біографическимъ статьямъ портретовъ, и т. п., безъ доставки и пересылки: 3 р. 50 к. с.; съ доставкою на домъ въ С.-Петербургъ: 4 р.; съ пересылкою иногороднымъ тоже 4 р. с.

«Современность» изъ 104 №М, безъ доставки и пересыяки: 3 р. 80 к., съ доставкою въ С.-Петербургѣ: 5 р.; съ пересыя кою иногороднымъ тоже 5 р. с.

Мірское Слово— изъ 36 № №, безъ доставви и пересылки— 1 р. 40 к., съ доставкою въ С.-Петербургѣ 2 р.; съ вересылкою иногороднымъ тоже 2 р. с.

Требованія на всё три овначенныя изданія адресуются исключительно такъ: Въ Редакцію духовнаго журнала «Странникъ», въ С.-Петорбургю. Въ видахъ своевременнаго удовлетворенія гг. подписчиковъ, мы покорновиме просимь ихъ благовременно присылать свои требованія и вёрно обозначать свои адресы, которые могли бъ быть редакцією отпечатавы безъ затрудненія и задержки. Подписчики, получавшіе наши періодическія изданія въ настоящемъ году, благоволять для облегченія редакцій, прилагать къ своимъ требованіямъ одинъ изъ печатныхъ адресовъ (съ обозначеніемъ № тракта и мѣста), наклееваемыхъ на бандероли нашего журнала или нашей газеты.

Жителя С.-Петербурга благоволать присылать свои требованія по породской почтю, въ ту же Редакцію Странкика, въ Смольный монастырь, съ своимъ полабімъ адресомъ, по которому разсыльный доставить имъ билеть и выбств получить отъ нихъ водписныя деньги. Съ билетомъ могуть быть также доставлены и означенимя на внутренней сторонъ обертки журнала прежиня наши взданія, если желаніе пріобръсть ихъ будеть выражено въ томъ же требовавія.

Редакторъ и издатель журнала «Странникъ» и газеты «Современность», Протојерей Василій Гречулевичъ.

### **CAOBO**

# ВЪ ДЕНЬ АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХЪ БЕЗПЛОТНЫХЪ СИЛЪ.

Величаем васъ, святіи архангели и ангели, и вся воинства, херувими и серафими, славящія Господа.

(Величаніе въ честь безплотныхъ силъ).

Великъ, необъятенъ и необозримъ, слушателя братіе, видимый міръ Божій. Куда ни обратите ви

ваши взоры, не увидите его предъла и конца.

Но какъ ни необъятенъ онъ, какъ ни неизчислимо количество существъ, его населяющихъ, имъ не ограничивается твореніе Божіе. Св. въра, просвъщаемая свътомъ Вожественнаго откровенія, учитъ насъ, что кромѣ этого, видимаго нами міра, есть міръ невидимый, міръ духовный или ангельскій. Въ дъйствительномъ бытіи этого міра она убъждена столько же; сколько каждый изъ насъ убъжденъ въ дъйствительномъ бытіи міра видимаго.

Не такъ несомнънно бытіе міра духовнаго для разума, не принимающаго пособія отъвъры; но и онъ не можетъ отрицать бытія его; по крайней мъръ, не можетъ представить твердыхъ и положительныхъ осъвованій для этого отрицанія. Думаемъ, напротивъ, что путемъ естественнаго даже размышленія и разсматръ⊷

Сов. III. 16 .

ванія видимаго міра онъ можеть быть приведень скорве къ признанію бытія міра духовнаго, чёмь къ его

отрицанію.

Въ самомъ дѣлѣ, въ окружающемъ насъ видимомъ мірѣ есть уже сторона для насъ сокровенная, недоступная не только для простаго глаза, но и для глаза, вооруженнаго искусственными орудіями. Сами матеріалисты признають, что, кромѣ видимаго и осязаемаго нами вещества, есть еще присущія веществу, но не подлежащія нашимъ чувствамъ силы. Конечно, эти силы, это невидимое, таинственное начало, проявляющее себя въ веществѣ, не то, что міръ духовно-антельскій. Но почему не думать, что это—первая, самая низшая ступень отъ міра вещественнаго къ міру духовному, отъ земли къ небу?

Обращая за тъмъ наше вниманіе на совокупность видимыхъ существъ, мы не можемъ не усматривать между ними постепеннаго восхожденія выше и выше, въ большему и большему совершенству. И слово Вожіе и наука согласно говорять намь, что самую первую и низшую ступень на лестнице видимаго творенія составляеть простое, безжизненное вещество. За тымь является среди его жизнь, но не въ полномъ своемъ развитии и разнообразии; прежде всего является жизнь растительная, потомъ жизнь животная,-та и другая въ безчисленныхъ и разнообразнъйшихъ, болъе и болъе совершенныхъ формахъ. Наконецъ является человъкъ и въ немъ жизнь высшаго порядка, жизнь духовная. Что бы ни говорило современное намъ ученіе, уравнивающее челов'вка съ простыми животными, мы видимъ въ немъ проявление жизни выше животной, — жизни сознательно-разумной, правственнорелигіозной, ставящей его безмірно выше животныхъ, жизни, которую не могло сообщить ему ни одно животное, по той простой причинъ, что ни одно изъ нихъ само ея не имъетъ.

Не служить ли это указаніемь на то, что человінь, заканчивая собою рядь видимыхь созданій Во-

жінхь, въ тоже время начинаеть рядь созданій невидимыхъ, что онъ служитъ звеномъ, связующимъ міръ вещественный съ міромъ духовнымъ?—Въ самомъ дълъ. изъ свойствъ и стременій нашей души можно примъчать, что человъкъ есть членъ не только міра вещеотвеннаго, но и міра духовнаго. Душа его связана съ тъломъ и чрезъ него ограничена предълами пространства и времени, въ которые заключено все вещественное. Но въ тоже время она стремится за эти предълы и накоторыма образома преодольваеть ихъ. Такъ, ед мысль игновенно пореносится изъ одного ивста въ другое, изъ настоящаго времени-въ давноминувшее прошедшее и въ далекое будущее. Несмотря на тъсную связь съ теломъ, она живетъ и своею особенною жизнію, отличною отъ жизни телесной. Такъ, при безпрерывномъ изм'вненіи тела, она остается всегда и неизмѣнно одною и тоюже; не овладѣвая жизненными отправленіями своего тъла и даже, можно сказать, не сознавая ихъ, она овладъваетъ своими мыслями, чувствованіями и желаніями, - овладъваеть въ своемъ самосознаніи сама собою; живя среди видимаго міра, въ тоже время стремится въ міръ невидимый, подтверждая, такимъ образомъ, слова апостола Христова: не имамы здъ пребывающаго града, но грядущаго взыскуемь (Евр. 13, 14). Владъя всъми благами земли, она не довольствуется ими, а ищеть благь высшихъ; живя въ настоящемъ, она въ тоже время простираетъ свои мысли и надежды въ будущее, которому не видитъ конца, а вивств съ темъ не видитъ конца и своему существованію и даже не можеть представить себь этоть конепъ, хотя и видитъ, почти ежедневно, какъ прекращается существование жизни телесной. Такимъ образомъ, свойства и стремленія самой нашей души дають намь приметить, что она, по своей природе, выше видимаго міра, - что она не отъ міра сего, а отъ . міра невидимаго, духовнаго, или, говоря языкомъ св. въры и Церкви, міра ангельскаго. Такъ, человъкъ. умаленный, по слову Писанія, малыма чима от анся съ промъ ангельскимъ и принадлежить ему.

Вотъ почему такъ сродно нашей душт втрование въ бытие мира ангельскаго. Вотъ почему ны находинъ это втрование у встать народовъ, подобно тому, какъ у встать народовъ находимъ втрование въ бытие Бо-

га,-Творца міра духовнаго и вещественнаго.

Назоветь ли кто-нибудь это всеобщее втрование въ бытіе міра духовнаго 'мечтою воображенія, или даже болье оскорбительнымь названиемь суевърія, по той единственно причинъ, что этотъ міръ недоступенъ для нашихъ висшнихъ чувствъ?- Но по этой причинъ мы, по крайней мъръ весьма многіе изъ насъ, должны бы отвергнуть, или сильно усумниться въ дъйствительномъ существовани безчисленнаго множества существъ, принадлежащихъ къ самому видимому нами міру. Не будь у насъ искусственных зрительных орудій, телескопа и микроскопа, сама наука не имъла бы права говорить о существовании цълыхъ міровъ незримыхъ простымъ глазомъ насъкомыхъ и громадныхъ по своимъ размърамъ свътилъ, находящихся въ недосягаемой для простаго нашего эрвнія области небеснаго пространства. Итакъ, несовершенство и недостаточность нашихъ естественныхъ органовъ не можеть служить для насъ достаточнымь основаніемь для отрицанія того, что не подлежить воспріятію этихь органовъ. Тъмъ болъе это несовершенство и недостаточность нашихъ телесныхъ органовъ неможетъ служить основаніемъ для отрицанія міра духовнаго. Не дивно, если этотъ міръ не подлежить воспріятію нашихъ тьлесныхъ чувствъ; духовное должно быть и постигаемо чувствами духовными: о духовномо, по слову св. впостоль, надобно судить духовно (1 Кор. 2, 14). Если бы наши духовныя чувства были изощрены духовнымъ обученіемъ, если бы мы имъли, какъ говоритъ св. апостоль, просвыщенныя очеса сердиа (Ефес. 1, 18), то, можеть быть, еще и во вреия своей зеиной жизна, руководились бы въ отношении познания міра духовнаго не впрою только, но и видпийсих (1 Кор. 5, 7). По крайней мірі, приміры святых влюдей, имівших эти просвіщенныя очи сердца, показывають, что такое видініе не невозможно для человіка.

Но если это видѣніе доступно въ настоящей жизни только для нѣкоторыхъ, то, безъ сомнѣнія, доступно будетъ для всѣхъ насъ въ жизни будущей, гдѣ откроются наши духовныя чувства, и мы узримъ, по елову апостола Христова, въ болѣе или менѣе ясномъ свѣтѣ, по иѣрѣ нашего духовнаго совершенства, самого Господа Бога (1 Іоан. 3, 2 сл. 1 Кор. 13, 12), а во свѣтѣ лица Божія узримъ, безъ сомнѣнія, и міръ свѣтлыхъ духовъ, окружающихъ престолъ Вожій (Ис. 6, 3) и вину видящихъ лице нашего Отщи небеснаго (Мате. 18, 10).

Рано ли, поздно ли, для каждаго изъ насъ настанетъ время, когда земная храмина нашего духа разорится (2 Кор. 5, 1), и мы, если будемъ того достойны, будемъ, въ небесномъ, въчномъ жилищъ, непрестанно славословить Господа, воспъвая ему вмъстъ съ святыми ангелами: святъ, святъ, святъ, господъ Вседержитель (Апок. 4, 8),—да будетъ исполнена вся земля славы Его (Ис. 16, 3).

Теперь же, слуш. бр., пока не настало для насъ это время, будемъ стараться о томъ, чтобы приготовить себя къ въчному жилищу на небесахъ, очищая себя от всякія скверны плоти и духа и совершенствуясь вз святости со страхомъ Божіймъ (2 Кор. 7, 1). Будемъ молить Господа, да оградитъ Онъ насъ въ вемномъ нашемъ странствованіи святыми своими ангелами, да защищаютъ они насъ кровомъ крилъ своел певещественныя славы (тропарь архангеламъ) отъ нападеній враждебныхъ намъ и нашему спасенію духовъ злобы. Аминь.

II. A. B.

## ОЧЕРКЪ

# РЕЛИГІОЗНАГО СОСТОЯНІЯ КРЕЩЕНЫХЪТАТАРЪ, ПОДВЕРГШИХСЯ ВЛІЯНІЮ МАГОМЕТАНСТВА.

(миссіонерскій дневникъ)

Преподаватель казанской духовной академін Н. Ив. Ильминскій, въ докладъ къ Его Преосвященству, прописаль, что "въ числъ крещеныхъ татаръ, въ нынъшнее время отступавшихъ отъ православія, были жители деревни Елышева, ачинскаго прихода. Мърами гражданской власти почти всь жители этой деревни возвращены къ православной Церкви, но такое ихъ возвращение, конечно, не можеть быть вполнъ искренне. Желательно, чтобы человъкъ опытный въ собесъдованіи съ татарами и знающій магометанское ученіе приложиль попеченіе, чтобы исторгнуть, при помощи Вожіей, сомпъніе и недоумьніе этихъ колеблющихся христіанъ, возстановляющія ихъ противъ святаго и спасительнаго ученія Христова". Докладывая о семъ, Н. Ив. просиль послать и благословить меня въ деревню Ельшево для упомянутой цели, срокомъ на месяцъ. При чемъ онъ привосокупилъ, что "елышевцы съ половины октября отправляются на заработки въ разныя мъстности и обыкновенно къ магометанамъ; и потому отправленіемъ меня было бы полезно ускорить".

А нъсколько прежде г. исправляющій должность начальника губерніи, въ отношеніи отъ 31 августа

1866 года, прописаль епархіальмому начальству, что по случаю отпаденія крещеныхъ татаръ деревни Елышева, мамадышскаго убада, оть православія въ магометанство, онъ отправлялся въ эту деревню для убъжденія сказанныхъ татаръ оставить ученіе Магомета и возвратиться въ нъдра православной Церкви, и хотя. послѣ нѣсколькихъ колебаній, татары эти и изъявили желаніе и дали подписку оставаться въ православіи, но имъя въ виду шаткость ихъ религіозныхъ въровавій, обусловливающуюся, кром'в других в обстоятельствъ, незнаніемъ самыхъ основныхъ истинъ и правилъ христіанства, можно ожидать, что отпаденіе ихъ въ магометанство легко можетъ снова повториться, если мъстное духовенство не изыщеть средствъ подорвать наклонность ихъ къ исламизму и утвердить ихъ въ истинахъ и правилахъ христіанской веры такъ, чтобы они были христіанами не по званію только, но и по духу.

Сообщая о семъ, духовная консисторія просила академическое правленіе сдѣлать распоряженіе объ увольненіи меня на одинъ мѣсяцъ въ командировку для утвержденія въ православной вѣрѣ слабыхъ въ оной

христівнъ деревни Елышева.

Деревня Елышево находится въ мамадышкомъ увадъ по зюрейской дорогъ въ село Абди. Она населена изключительно одними крещеными татарами, коихъ въдеревнъ 237 муж. и 251 жен. пола, 488 душъ обоего пола (1). Приходомъ эти крещеные татары принадлежатъ къ селу Ачамъ (лаишевскаго уъзда), отъкоторыхъ Елышево отстоитъ на 18 верстъ. Елышево, состоящее, главнымъ образомъ, изъ одной улицы, расположено при подошвъ высокихъ горъ и представляетъ ся издали точно въ ущельи. Изъ горъ течетъ ключь



<sup>(1)</sup> См. Статистическія свідінія о крещеных татарах казанской и вікоторых др. едархій въ волжскомъ бассейнь. Казань 1866 г. стр. 14.

чистой, холодной воды. Среди деревни находится православная часовня.

Когда были крещены татары деревни Ельшева, на это им не нашли въ настоящее время положительныхъ данныхъ. Мы можемъ дълать объ этомъ времени только одни приблизительныя предположенія. Извъстно, что еще казанскій митрополить Сильвестръ посъщаль новокрещенныхъ татаръ деревни Абдей (теперь село) въ 1729 году, но въ его донесении свят. Синоду говорится только вообще "о новокрещенскихъ жилищахъ, новокрещенскихъ деревняхъ", но въ частности, кромъ Абдей, не упоминается по имени ни одна деревня (1). Выть можеть, и Елышево, какъ селене новокрещенское, было тогда посъщено митрополитомъ Сильвестромъ. Если же елышевцы не были крещеными во времена Сильвестра, то, по всей въроятности, они крестились во время дъятельности свіяжской новокрещенской конторы, послъ 1740-хъ годовъ. Въ нъкоторыхъ письменныхъ бумагахъ и печатныхъ документахъ упоминаются крещеные татары сосъднихъ съ Елышевомъ деревень: Малыхъ-Саврушъ въ 1768 г. (Полн. собр. зак. рос. импер. т. XVIII. № 13,126), Учь-Наратъ и др. Такимъ образомъ крещение татаръ этихъ мъстъ вообще можно относить къ XVIII въку. Въ приходской ачинской церкви нътъ никакихъ бумагъ, свидътельствующихъ о времени просвъщенія елышевцевъ св. христіанскою върою. Мы не знаемъ, такимъ образомъ, и самыхъ дъятелей, вразумившихъ ихъ оставить магометанство.

Въ предани стариковъ деревни Елышева сохранились только нѣкоторыя свѣдѣнія о крестившемся родоначальникѣ этой деревни. Такъ намъ разсказывали, что самая деревня Елышево сначала существовала на другомъ мтеть—та правомъ берегу малой Меши, гдѣ теперь находится пустое поле, засѣваемое коноплемъ.

<sup>(1)</sup> Православный Собесьдникъ 1858 г. ч. 3; «Лука Камашевичь, епископъ казанскій», стр. 234 и дал.

Отарикъ по имени Ельше первый оставить берейъ Меши и, крестившись, поселился около родника, который струится изъ горъ, окружающихъ Елышево. Въ настоящее время изъ племени Елыша остался одинъ домъ Испака Феодорова, который и до сихъ поръ живетъ около родника (\*). Сначала деревня Елыпево была небольшая, но потомъ она увеличилась пришельцами, которые пожелали креститься. Такъ сюда пришли вотаки, отъ коихъ ведутъ свое начало Татъяна Николаева, Иванъ Матвъевъ (\*), Логинъ и Петръ Ивановы (\*). Еще пришелъ сюда изъ сосъдней деревви Баландышъ магометанинъ, по имени Токса. Онъ крестился въ Елышевъ (\*). Неизвъстно, откуда пришелъ въ Елышево

<sup>(1)</sup> Вотъ родословіе Исаака Осодорова: Исаакъ Осодоровь Осодоръ Михайловт, Михаилъ Логинов, Логинъ, кажется, уже Елышевт. Если же и есть еще звіно, то не больше одного.

<sup>(3)</sup> Родословіе Тітьяны: Иванъ Піколаев, Николай Ивановь (Татьяна Николаева), Иванъ Петровь, Петръ.... этотъ Петръ, ка-жется, былъ уже самъ вотякъ, или его отецъ вотякъ крестившійся. Еще изъ вотяковъ Иванъ Матевев, Матвій Гераси понь, Герасимъ Петровъ, Пванъ Петровъ, Степанъ Петровъ, Дянтрій Петровъ и Јука Петровъ (братья). Послідній ушелъ въ деревню Сосновій-Мысь. Отъ Дмитрія Петрова происходять братья Ввенлій и Ефремъ Кирилловы — главные подстрекатели крещевымъ титаръ къ отступивняеству въ магометанство.

<sup>(3)</sup> Логинъ и Петръ Ивановы. Отопъ ихъ Иванъ Матенев, Матвъй Героси нова...

<sup>(1)</sup> Огъ племени бадандышскаго Токсы ведутъ наладо слъдующів семьи: 1) Никифоръ Лапиловъ (теперь живъ), Даниловъ отецъ Лить. 2) Михаилъ Николаевъ (также живъ), Николай Даниловъ, Данилъ Литовъ. 3) Феодоръ Николаевъ, Николай Дамиловъ, Данилъ Литовъ. 3) Феодоръ Николаевъ, Николай Дамиловъ, Михаилъ братъ Лита. 6) Ксенофитъ Конаратьевъ, Конаратій Диитріевъ, Трокопьевъ, Пронопій Степановъ, который вримыкаетъ уже къ Токсь. 9) Феодоръ Леонтьевъ, Івонтій Артанъевъ, Артеній мять племени Анта Токсы. 10) Антонъ и Динтрій Герасимовы, Герасимъ Ивановъ, Иванъ.... 11) Алексьй Васильстъ, Василій Ивановъ братъ Герасиму Иванову.

еще одинъ магометанинъ, по имени Бикей, отъ коего ведетъ свое начало вивств съ другими слвпецъ-старикъ Семякай, коему мы и обязаны всвии этими свъдвніями (1). Недалеко отъ кельи Семякая есть болото (озеро), близь коего находится гора, на которой въ давнее время былъ большой лёсъ. Изъ этого лёса вырублена была и часовня елышевская. Когда строили эту часовню, никто изъ елышевцевъ не помнитъ. Семякай сказываетъ, что часовня елышевская существуетъ уже более ста летъ. По словамъ его же, въ Казань отправлялись Иванъ Петровъ (изъ вотяковъ) и Леонтій Никифоровъ (изъ татаръ) просить благословенія на построеніе часовни въ деревнё Елышевъ.

Мы не имъемъ свъдъній о религіозномъ состояніи крещеныхъ татаръ деревни Елышева за прошлое XVIII стольтіе. Въ первой половинъ XIX въка они не отличались усердіемъ къ христіанской въръ, почему въ 1830-хъ годахъ къ нимъ пріъзжалъ для увъщаній не разъ миссіонеръ архимандритъ Гурій. О религіозномъ состояніи крещеныхъ татаръ этой деревни за настоящее время, думасмъ, читателю дастъ понятіе миссіонерскій дневникъ, составленный нами на основаніи представлявшихся намъ фактовъ изъ самой жизни татаръ этой деревни.

22-го сентября 1866 г. я прибыль, съ двоими мальчиками изъ крещеныхъ татаръ, Борисомъ и Яковомъ, учениками Василья Тимоесева, въ деревню Елышево, гдв обнаружилось, въ апрълъ мъсяцъ то-

<sup>(1)</sup> Вотъ его родство: 1) Семенъ Дмитріевъ (Семякай), Дмитрій Леонтьевъ, Леонтій Нанафоровъ, Викифоровъ, Викифоровъ, Викифоровъ, Леонтій Нивифоровъ, Леонтій Нивифоровъ. З) Михвилъ Оволоровъ, Оводоръ Прокопьевъ, Прокопій Леонтьевъ... 4) Осніъ Васильевъ, Василій Ивановъ, Иванъ Леонтьевъ... 5) Давудъ Неановъ, Иванъ Семеновъ, Семенъ Пикифоровъ, Никифоръ Бикеевъ.... Всё эти родословія показывають, что со времени крещенія ельішевцевъ прошло 4—5 колівъ. А это даетъ намъ воводъ относить начало крещенія мхъ къ первой половинъ XVIII въка.

гоже года, давно подготовленное отступление отъ православія въ магомстанство крещенныхъ татаръ. Мы остановились у солдата Кондратія, единственнаго человъка, который устояль въ православіи. Онъ передаль мнѣ, что чрезъ двѣ или три недѣли по отъѣздѣ вице-губернатора Е. А. Розова изъ деревни Елышева, старики позвали его на сходъ и говорили ему: "вотъ черезъ тебя мы погибаемъ"!-Какъ черезъ меня, отвъчаль имъ Кондратій, развъ я вельль Николаю Иванову (крещонину тойже деревни) выдавать себя муллой, развъ я ему велълъ отпъвать помагометански четверыхъ умершихъ и ваять за это четыре овечки?--"Не то мы хотимъ сказать тебъ, говорили мужики; зачёмъ ты подаль вице-губернатору прошенье, гдъ ты выставиль всъхъ главныхъ нашихъ руководителей. Если бы ты не объявиль ихъ, то насъ не "по одиночкъ" спрашивали бы, а всъхъ вмъстъ, Тогда иы сказали бы всв, что не хотииъ оставаться въ христіанской въръ, а желаенъ выйти въ магометанскую. А когда онъ началъ насъ спрашивать по одиночкъ, тогда что говорить, мы не знаемъ. Онъ по-садилъ нъкоторыхъ въ казаматъ"... Кондратій на это отвъчалъ: какъ же вы прежде, когда еще ве пріважаль вице-губернаторъ, сговаривались всв стоять за въру магометанскую, не отказываться отъ своихъ словъ, хотя бы всъхъ васъ перестръляли, а когда прівхаль вице-губернаторь, ни одного изъ вась не биль и не трогаль, и вы всв почти согласились быть православными; зачемь же говорите, что погибаете черезъ меня? Напрасно говорите вы эти слова. Прежде я говорилъ вамъ: напрасно затъваете это дъло (отступничество); никогда Государь вамъ этого не дозволить; вы отвъчали мнъ: въ Сибирь пойдемъ и тамъ будемъ магометанами; я говорилъ вамъ, что и въ Сибири вамъ не дозволять быть магометанами. Вы не хотъли и слушать меня. Вы и меня все подбивали согласиться съ вами; но я никогда этого не допущу. Я служиль върно Богу и Царю и отечеству; я да-

валь присяту; изменять не хочу. Вы хотели меня выгнать изъ деревни, такъ какъ я одинъ остался въ христіанской вірв. Я въ магометанскую, віру не нойду, потому что въ нее пригоняль Магометь людей насильно: не даромъ же говорять, - я слышаль еще въ Петербургъ: -- "невърная орда-турки". Такъ ничего и не сдълали мнъ на сходъ. Теперь тоже поговаривають, что вице-губернаторъ пріъзжаль оть палаты, а не отъ Государя, и все еще надъются выдти въ магометанство. - Кондратій еще не пересказаль мнъ, кто особенно питаетъ такія несбыточныя надежды. Я не спрашиваль, такъ какъ предположиль прожить въ домв Конпратія целый месяць и исподволь разузнать религіозное настроеніе накоторых вліятельныхъ жителей деревни Елышева. Между твиъ въ настоящій вечерь хотелось отдохнуть и хотя ве поетели немного сограться: на половина дороги насъ вастигло осеннее ненастье, такъ что 45 верстъ насъ ночило дождемъ и свъгомъ и продувало вътромъ.

23 ч. сентября. Яковъ сказаль инъ, что онъ натель уже себь ученика, сына Кондратія Ивана, мальчика леть 9. Ворись тоже успель повидаться съ нальчикомъ сосъда Кондратьева, Дмитріемъ, который хочеть учиться у Вориса. Ну, хорошо, отвечаль я своимъ малымъ миссіонерамъ; мы обратимъ квартиру въ школу и если будутъ у насъ мальчики, устроимъ здёсь школу на цёлую зиму. Между тёмъ началь я перекладывать книги изъ чемодана въ шкафъ, какой нателся въ избъ Кондратія. Въ книгахъ попался мнъ листь, гдв напечатань портреть Осипа Ивановича Коммиосарова и описанъ его незабвенный для Россіи добрый, христіанскій подвигь. Я взяль этоть листь и примъривалъ къ стънъ, желая прибить его. Мальчикъ Кондратія Иванъ сказалъ въ это время: "я не буду стода ходить (т. е. въ верхнюю избу, или этажъ, гдъ поселился я; самъ же Кондратій живетъ внизу), я боюсь"... "Чего ты боишься", спросиль его Яковъ. Онъ указаль на картину. Яковь отвечаль, что бояться нечего; потому что эта картина никого не грогаетъ.-"Я боюсь креста, иконъ", продолжалъ мадьчикъ. - Что ты ихъ боипься, спросиль Яковъ. , Такъ", отвъчаль Иванъ. – Кто это говорилъ тебъ, что надобно боятьем иконъ, спросиль я и Яковъ за мной.-- Иванъ ничего не сказалъ. Около объда пришелъ къ намъ крещонинъ Минглибай и спрашивалъ Кондратія. Онъ спросилъ, кто я и заченъ прівхаль. Я отвечаль, что я учитель и прівхаль учить детей. Такъ какъ Яковъ, Борись и Ивань читали за столомь, то и Минглибай разсказаль, что онь знаеть алфавить русскій, который онъ изучилъ, когда торговалъ во челябинскомо ивади. Я въ это время показалъ ему нъкоторые склады изъ букваря и потомъ прочиталъ неиного изъ изреченій священнаго Писанія, пом'єщенных въ букваръ. Потомъ я просилъ Бориса показать Миглибаю. жень Кондратія Домнь (Думый) и еще одной сльпой почти крещонкъ, матери мальчика Дмитрія, картинки изъ св. исторіи ветхаго зав'тта и разсказать ихъ содержаніе. Во время разсказа было ясно видно, что Минглибай очень часто находился, а можетъ быть и теперь состоить подъ сильнымъ вліяніемъ магометанства. Такъ онъ знаетъ нъкоторыя событія изъ исторін ветхаго завъта и дополняль разсказь Бориса легендарными сведеніями, какими вообще богато мусульманство; онъ говорилъ напр. о перстив Соломона, о владычествъ Соломона надъ чертями и т. п. Многихъ пророковъ онъ называль такъ, какъ они извъстны въ Коранъ, напр. Нухо (Ной), Юнусо (Іона) и др. Говорияъ, что де Авраанъ приносилъ въ жертву Иа-. изила и съ того времени мы приносимъ жертву (т. е. по-магоистански исполняемъ курбанъ). Вообще все это показывало; что въ душе онъ истый мусульманинъ. Я даже предположиль, что онь непремыно знасть грамоту магометанскую. Я действительно не ошибся. Минглибай довольно исправно читаль Гафтіякъ, когда я подаль ему эту книгу, и перевель потатарски два арабскихъ слова: - авваль и аххаръ, т. е. первый и последній (говорится о Боге).

Вечеромъ Кондратій передаль май, что недавно прівхала ельшевская женщина изъ деревни Кибякъ-Козей (ачинскаго же прихода) отъ своихъ родственниковъ, и сказывала, что 15 домовъ согласились тамъ остаться въ христіансвой въръ, а остальные не соглашаются. Сявдователи будто хотять взять человыхъ 15 съ собой въ Казань, чтобы представить тамъ ихъ высшему начальству и сказать объ ихъ окончательвомъ упорствъ. Эти упорные отстувники собрали будто 100 руб. для того, чтобы задарать кого-то и остаться въ мегометанстве. - Что имъ будеть, спрашивалъ Кондратій. — Въ магометанство имъ выдти никто и никогда не дозволить. Деньги, которые они хотять кому-то подарить, могуть пропасть, а главные упорные, которые соглашаются отправиться въ Казань, могуть угодить въ Сибирь, отвечаль я.

Вечеромъ Минглибай явился снова в не одинъ. Онъ передаль обо инъ другому крещеному, что я знаю Коранъ. Этотъ пожелалъ видъть наши книги. Я прочиталь изъкниги Премудрости І. сына Сирахова пять главъ. - Нетъ, ты покажи ему ту татарскую книгу, которую мив читаль утромь, сказаль Минглибай. Я показалъ крещонину Гафтіякъ. Онъ началъ переворачивать листы Гафтіяка и смотреть въ эту книгу такъ, что я имъль полнъйшее право заключить, что этоть Гафтіякъ составляеть настольную книгу этого крещонива. Онъ, не знаю почему, остановился на послъднихъ стихахъ 78 суры. Онъ просилъ меня перевести прочитанное. Я отвёчаль, что онь самь должень сказать мев значеніе словь своего закона, а я скажу значеніе словъ своего закона. Крещонинъ сказаль, что безъ тафсиря (толкованія) онъ переводить слова Корана не можетъ. Я просилъ принести тафсирь. Крещонинъ объщался придти еще съ тафсиремъ и ушелъ, хотя Минглибай и просиль его еще послушать чтенія изъ книги Премудрости I. сына Сирахова. Минглибай также скоро ушель. По уходь ихъ оказалось, что вновь приходящаго зовуть Еико-кия, несмотоя на

то, что онъ сказался Осдоромъ. Я начиналь уже по-

Яковъ выучилъ Ивана узнавать 22 буквы. Сестра Ивана очень бойкая дъвочка Татый (Татьяна) не хотъла учиться. Мать и отецъ ея сказывали, что она знаетъ наизусть магометанскія молитвы, компъ научила ее слѣпая мать Дмитрія. Вечеромъ уже довольно поздно Кондратій сказалъ, чтобы Татый поучилась. Она согласилась и въ этотъ же вечеръ, часамъ къ 10-ти, весь русскій алфавитъ уже знала очень хорошо. Яковъ передавалъ мнѣ, что она только проситъ, чтобы онъ писалъ и показывалъ ей новыя и новыя

буквы: такъ скоро она ихъ замъчала.

24-е число сентября. Утромъ явились два мальчика: Дмитрій съ братомъ. Последній, вошедши въ избу, сказалъ: "бабай! минь укумыйимъ, т. е. дъдушка! я учиться не стану". Ну, ты посиди, посмотри только, ты еще маль; будеть учиться, когда выростеть, оказаль я ему. До объда всв читали. Татьяна повторила алфавить, Иванъ тоже повториль свой урокъ и узналъ еще двъ буквы, Дмитрій выучиль 12 буквъ. Въ нижнюю избу утромъ приходила мать Дмитрія и говорила съ Борисомъ и Яковомъ объ отпаденіи. Мальчики сказали, что выдти въ мусульманство нельзя. Если же кто хочеть быть магометаниномь, тоть должень у себя выръзать тъ части на тълъ, которыя помазаны св. муромъ. Мать Дмитрія въ разговоръ часто употребляла магометанскія слова: "истагфиру-лла, т. е. Господи прости", но значенія этихъ словъ она не знала; такъ какъ эти слова не татарскія, а арабскія. Дмитрій, сынъ ея, разсказаль, что въ деревнъ Елышевъ жилъ нъкто Мухи-ед-динг, который училь многихъ мальчиковъ и дъвочекъ елышевскихъ. Въ числъ учениковъ Мухіеддина были и всъ настоящіе ученики Бориса и Якова, т. е. Татьяна, Иванъ и Дмитрій. Поэтому-то Татьяна и читаетъ наизусть: "калимасувъ таійбатунъ, ля иляга" и проч. изъ магометанскаго букваря. Въ настоящее вреия этотъ Мухіеддинъ уже не въ Елышевъ, а гдъ-

то въ пругой деревив. Въ Елышеви сив жилъ у Григорія Уракасва. Воть что значить грамотность! Какойнибудь Мухіеддинъ шатается по деревнямъ, живетъ гдь зиму, гдь льто, успьеть собрать около себя ребыть и передать имъ что - либо изъ нагометанскихъ книгт, и съиз мусульманства заброшено.... Оно, какъ терніе, будеть уже препятствовать христіанской истинь, тыть болье, что въ татаро-крещонскихъ деревняхъ очень редко являются христіанскіе святели. Оть Мухіеддина, положимь, ребяты выучились немногому (мы говоримъ о техъ, которые наиъ известны); они безъ смысла читають "калиматунь таійбатунь", прибавляя иногда при этомъ: "минимъ аній, бай-катунъ; тюмичулы танька; бурну тулы манка". Но много значить то, что ребяты боятся иконь, какь видели выше. Это уже, въроятно, устное наставление накихъ-либо Мухіеддиновъ. И много труда потребуется теперь изгнать изъ души ребенка этотъ инимо страшный призракъ отъ св. иконъ, который заложенъ пропагандистами магометанства. Первоначальное впечатленіе, какъ всякому извъстно, очень выжно: оно сильно дъйствуетъ, глубоко западаеть и упорно противится другимъ прочивоположнымъ впечатленіямъ. Мальчикъ Кондратія Иванъ ве умълъ слагать крестное знаменіе, не зналъ, куда сперва положить руку съ сложеннымъ крестнымъ знаменіемъ. Его я училъ всему этому недолго. Сестра же его Татьява не хотъла показать, уметь ли она креститься. Я вижу настоятельную необходимость учредить въ деревит Елышевт родъ небольшой первоначальной христіанской школы. Во время нашего объда пришель отець Дмитрія Ивань и сказаль, чтобы поучили его сына. Н.И.г. Ильминскій говориль мнв, продолжаль Ивань, чтобы я непремьню привозиль сына въ Казавь учиться. Я читаль для Ивана изъ букваря объяснение заповъдей и вравоучения изъ св. Писания. Скоро пришель его сынь Диптрій, и отець слушаль, какъ произносиль его сынь заученным буквы. По уходь этого Ивана авилась жена его, мать Дингрія. Ей Яковъ живаль изь букваря весь катихивись. Когда Яковь читель ей с почитани св. иконь, она скавала: когди нини: врещены хотвля выходить въ мухамиедайство; м смвялись недь нами, я тогда вымыла свои иконы и номорили: понолитесь вы за насъ Вогу. (Этимъ мать Линтри выпражела то, что она не почитаеть иконы Вогона, вывъ упрекають въ этомъ христіанъ мухаммеване) у Пость Якова я читаль этой женшинь Еванголіс сять Матеся съ 1-й главы. Скоро зачежь-те при при Думый (Домна) и самъ Кондратий и, вслушивалем въ чтене, остановились в продолжили внимательно елушачь. Я прочиталь 8-иь главъ. Во время чтенія никто ничено не возражаль и не спрашиваль. Послъ **мтенія**: Кондратій только сказаль, что Христось всехь больныхъ исцеляль и Его виру принимали не насильва, а всякий во своей волв; а мухаммеданскую въру заставляль Мухаммедъ принимать насильно; кто не хопъль принивать его въру, тъхъ онъ велья убиваты - Вообще это последнее убъждение крепко заможиль кто-то, слава Вогу, въ душу Кондратія. Я слы**маль уже это оть него не одинь разь. Уходя изь на**ний вабы, мать Динтрія оказала, что оне още придеть при отнъ слушать; жюнь бирдеть, т. е. ты наставиль моня, добавила она.

Мать Дмитрія утромъ была внизу и товорила съ Борновъ в Яковомъ объ отступникахъ. Послв' она елушала съ внимащемъ Евангеліе, отдала сына Дмитрія учиться къ мощь мальчикамъ, а между темъ в сн словать сквозить постоянно двоеверіе. Она спрамивають Якова, которая вера лучше мухаммеданская, или христіанская, читаетъ мухаммеданскій символь и мискевываетъ Борноу надежды, что въ деревне Елымарт со временемъ общество выстромть мечеть для мощитам в въ тоже время, кокъ-бы шутя, прибавлящий чтобы мулла молетель съ минарета мечети! Гомарить, также Якову, что она обращалась съ молитером къ иконамъ и просела ихъ помолиться за неб Бесу.—Все это показываетъ, что она находится ихъ

Cos. 111.

жанкомъ религіозномъ раздвоенія. Позднамъ ветеромъ Яковъ и Борисъ пітли молитву "Отче нашъ" потатарски. Отъ многократнаго и раздільнаго ен повторенія, напіввъ и самыя слова молитвы усвоила дівочь ка Татый (Татьяна) и брать ен Иванъ. Родители ихъ слушали также и радовались, что діти ихъ начинамоть немного понимать. Кондратій изъ христіанства знаеть, конечно, не очень много, а потому хороню будеть для него, когда, при твердой різничности оставаться въ христіанстві, онь узнаеть изъ Евангенія, которое со временемъ, быть можеть, прочитаеть ему різвая дівочка Татый,—узнаеть, говоримъ, самое думиеспасительное содержаніе глаголовъ Божімхъ.

25 число сентября. Приходела мать Динтрія и говорила Ворису, что къ намъ многіе бы отдали учитьея дътей, да онасаются все еще, какъ бы имъ не остаться въ русской върћ, тогда какъ другіе, быть ножеть, выйдуть вы мухаммеданство. Борись отвёчаль, что никто и никогда изъ крещенихъ татаръ не выйдеть въ мухаимеданство. — Въ этомъ ясно обнаруживается колебаніе религіознаго духа даже и въ той части жителей деревни Ельшева, которая, помено постороннихъ возбужденій, очень легко ногля бы отдаться вліянію христіанства. Тоже самое подтвердиль относительно боязни за детей и Кондрачій, явившійся повдравить меня съ добрымъ утромъ и съ праздникомъ (нын'в у насъ день воскресенія Христова). Я прочиталь ону изъ Евангелія Матеся двь главы (9-10)... Коненъ 10-й главы слушала и его жена Домна. Послъ чтенія Кондратій опять разсказываль, какъ елишевцы ве вадолго до прівада въ ихъ деревню виде-губерна« тора думали было поставить мечеть и закущили уже для этого срубы. Прівздь вице-губернатора разотровль всв планы отступниковь. У нихъ уже быль выбранъ на сходк в человъкъ, которому они поручили неправлять должность муллы. Выберъ этоть паль на Николая Иванова (леть 50-ти), потатарски Минесибая Ибразимова. Онь уже вь чалив проходиль всю

главную улипу Елипова, чтобы вей видёли, что въ нкъ деревив въра мухаммедановая, имвется мулла и т. п. За венивність пока мочети, отступники собира-лись въ изб'в Исаека Оодорова для совершенія татарокихъ жамазовъ (колятвословій). Когда вей такимъ образомъ отпали, оставался я одинъ, говорилъ Кондратій, въ православіи. Они призывали меня на сходъ, говорели, чтобы и я согласился съ ними, иначе хотели у меня отнять землю, выгнать изъ деревни. Я говориль имъ всегда одно: "останусь одинъ, а ви за что не сданся. За землю я служиль государю 25 леть, да и вамъ теперь плачу, что следуеть; а если вы будете меня вытонять, то еще вась я не послушаю. Государь если прикажеть мив оставить вашу деревню, тогда я переселюсь; а вы меня выгнать еще по омеете". Ототупники, по словань Кондратія, брили овом головы около моста, не далоко отъ кабака, опять для того, чтобы вов видели, что ови бросають христіанскую въру. Быль здось еще одинь праздношатающійся крещонинь Петра Иванова; онь особенно вевиъ приказивалъ выбрасивать изъ доковъ иконы. Здісь есть женщина Прасковья (мать Дмитрія), ко-торая осталась въ православін. Этоть Петръ Ивановъ явился однажды къ Прасвовье да и говорить: "ты върно, боншься снять иконы; воть я вижето тебя самъ возьну ихъ. И онъ снять иконы изъ передняго угла.-Сколько было посрамленія православной в'вр'в, говорить Кондратій, разсичають пользя. Тогда вс'в говорили: "ву, слава Богу, оставили им наконецъ черную русскую въру, теперь им просвътились: держинъ въру мукамиеданскую". И теперь, продолжаль Комдраты, иного все еще надъются сделеться муханиеданами; нотому они вице-губернотору дали эголого подпискудержать христанскую віру, *а прислен* на это не при-нимали. Жалкое основаніе!

Утромъ же приходила въ нашу избу девочке Натошъ (Наталья), дочь Григорія Уракасва. Она спазала, что Мухісдлинъ действительно жилъ у ся отща въ дом'й и училь дійчій. У него училось и села Начены. Она прочитала наижують амехамда, первую главу Корана, хотівла было еще что-го показать меть селего мухаммеданскиго внамія, но не могла найчи вы подминомы ей моемь Рафтільта, и очтриналась делей за сповин или мухаммеданскими книгами.

Приходилъ еще къ намъ содержачель кабака, русскій парень, ятть 17. Я спровиль его, чевть на раскодъ водки и ножно ли сму съ выгодой держать ванск кабакт. Онъ очивналь, что можно, чакъ жакъ вифучасть ежепедально до 30 руб. серебр.-- Ну, а вы жакой день бываеть больше расхода, пспросыть и.-Вы питницу больше, тыть въ другие дин. - Вольше этого разговоръ мой съ жимъ но продолжался. В замиючить, что елышенцы празднують питвицу больше: ченъ воспресенье. Конечно почитичь дви воскресные CONTRIBUTE BUBONETIONS HERTO' HO REJECTS HUS EDUCTION -ROGARY ZRRITREDU OR ORAKOT OTO OBPENER R OH LEIB нымь: Вышивають больше въ пятвицу, сивдовательно -миходитея въ этотъ день больше дома и ег правднеачи, или безъ дептельности, а день воспресный поэтому не считають днемь, вь который они должны были бы, що заповъди, прекрачиния свои обыденных дела, предиться 'христіанскому ібогонысліван благоче-CTABLING SAHRTINAG.

Посив обвая Якова и Ворисы оправились на писокія цоры, которыя окружноть чети всю деревню выписокія цоры, которыя окружноть чети всю деревню выписокія цоры, кото-либо изь нала на улица, выправить кого-либо изь нала на улица, выпись, вы свыона дель, они привым четверовить жальчинов, которые говорили писымать оки налали бы учиться, да имъ не велять помишне, педуща, потець и т. п. Мальчики веропино: играли наряния на улица вы дубинки; потому что они принцана на дворь Кондратія съ этими же пелками и, оставивним чать на жась поторіа и гривсказывить на принца на картины изь св. исторіа и гривсказывить на принска поторіа пораблення на поторіа поторіа пораблення на поторіа пораблення на поторіа п

примедними межниками делей быле доможно, то же разделить ихъ на дев группы, и для одной партии (Татьяне, Дмитрію, Ивану) велель Борису ноказывать в объеснять картинки ветхаго завета, а Якову сденать тоже самое съ картинкими новаго завета для другой партіи (Николаю, Ивану, Василію, Юсуцу и Бамиру; носледній мальчикь русскаго имени вовсе не знасть даже, неомотря на то, что онь уже летъ 10-ти). Когда мальчики несколько насмотредись, некоторыя картинки были оставлены до другаго времени, если ребяты придуть опять къ намъ. Мы отпустили ихъ по домамъ, сказавщи, чтобы они просились у своихъ домашнихъ учиться, да просиди бы и самыхъ отповъ и дедовъ придти вместе съ ними къ намь почелять, что мы ихъ почитаемъ.

Вечеромъ я взяль съ собою "Якова и Бориса и отправился пройтись по улицв. Липь только вышли мы, какъ встрътили у одного дома русскаго мужичка. Мы остановились и слушали, что этогъ русскій (онъ состоить перковнымь старостой вы ачинской церкви, куда приходомъ ельніевцы) передеваль ніскоторымъ елышевцамъ, стоявшимъ около него. Онъ разсказываль, что коммиссія наль кибявь-козинцами, кончилась, что 20 домовъ согласились остаться въ православіи, а остальные упоротвують. Изъ числа упорныхъ 30. человекъ посажены въ казамать, они будто присуждены из переселеню въ Сибирь на каторжную работу. а имъніе ихъ или доменнее хозяйство вельно распродать. Узнавши это, мы отправились далье. Теперь. думаль я, и елышевцы, узнавши это, не будуть надьяться, что имъ дозволять выйти въ мухаммеданскую въру. Проходя далье прямой, главной улицей, мы вотретились съ татариномъ. Онъ раскланялся съ нани. Я спросиль его, здоровь ди, а онъ спросиль, вто я, писарь, или купець? Да, я продаю книги иногда, кому нужно, сказалъ я. Оказалось, что голова едышевскаго волостнаго правленія. Онъ, мухамиедевинь, ивъ сосъдней деревни, но живетъ большею частью въ Влишевъ у крещовина. Непріятно было у меня на душе, когда этогь мухаммедаминь указаль инъ квартиру, гдв онъ прожвваеть. Можеть ли, дужаль я, такой слабый крещовинь, какь елышевень. устоять и не соблазниться, если вліятельный татаринь-голова камалоддина и старшина тоже изъ мужаммеданъ, будутъ совершать въ домв подвластнаго врещенаго татарина свои мухаммеданскія намажі, подъ часъ смъяться надъ христіанской върою, ся служителями и ея исповъдниками, -- можеть ли, думаль я, устоять противъ такихъ вліяній елыпевецъ, ничему не наученный христіанскому, а напротивь усивний ное-какъ научиться кое-чему мухаммеданскому? Мив думается, что русское правительство должно установить, чтобы въ крещено-татарскихъ селеніяхъ мачальотво волостное было непременно из добрых хрисmians.

У какого-то дона стояли, у вороть, человыкъ месть крещеныхъ елышевцевъ. Мы подошли и заговорили скоро о школь. Я разскаваль, какъ у насъ учатся и содержатся мальчики. Одинь крешонинь спросиль, поскольку мы берень за ученье въ ивсяцъ съ нальчика. Я отвъчаль, что им не берень ни копъйки, а учимъ Ходай учюне (для Вога). Твои слова справедливы, сказаль спранивающій: я видълся съ однимъ крещенымъ изъ деревни Машлякъ. Его сынъ учится у васъ, и онъ передавалъ мнѣ, что только его пища и одежда для сына, остальное все ваше. Яковъ съ Борисомъ отправились въ избу къ знакомому имъ Ибраю. Я между тыть продолжаль говорить на улицъ. Здъсь же быль одинъ мальчикъ, который сказаль, что онъ сталь бы пожалуй учиться, да завтра отправляется съ другими на сторону шить. Другой крещопинь, указывая на двоихъ сыновей, говориль также: я отдаль бы вамь учиться воть старшаго сына, да онъ тоже завтра отправляется шить ез уфимский уздъ. Возыните вотъ развъ малаго (10 л.). Приводи, если еоть охота в у тебя и у него, отвъчаль я. Этоть поелідній крещонянь сказаль, что завтра отправится шить народу *темет* импе.—Да что же они такъ далеко отправляются, развъ нельзя найти работы гдълибо по бливости у русскихъ, спросилъ я.—Нътъ, у насъ всв отправляются шить въ деревви мухаммеданскія, потому что у насъ вст умтють и учились шить одежду татарскую, а шить русской одежды не могутъ, отвъчаль онъ. При этомъ печальномъ извъстіи миж вришьось очень даже пожальть, что мы явились сюда поздно, надобно бы явиться раньше и что-либо перепать изъ христіанства этимъ портнымъ, отправляюпинся на заработки въ мухамиеданскія селенія. Кто не подумаеть при этомъ, что елышевцы, въ этихъ отлучкахъ, быть можетъ, видять самое лучшее удобство состоять въ мухаммеданстве более полугода; такъ какъ они проживають тамъ цвлую зиму и возвращаются въ началу весеннихъ полевыхъ работъ. Интересно бы взглянуть на этихъ крещеныхъ тамъ, где-либо въ уфинскомъ, или другомъ увздв. Они наверно тамъ всв обривають свои головы и участвують во всехь мухаммеланскихъ намазахъ.

Когда мы вернулись домой, Домна передавала Кондратію то, что и мы узнали отъ церковнаго ачинскаго старосты: новости, подумаль я, передаются

вявсь быстро.

26 число. Утромъ пришелъ къ намъ крещонинъ Алексъй Васильевъ, братъ слѣпой женщины Прасновьи. Я наложилъ ему и Кондратію чаю. Послѣ мы разговорились объ отпаденіи. Алексъй Васильевъ передаваль, что дня три тому назадъ собирались на сходъ ельшевскіе старики. На сходъ былъ разговоръ о сборъ денегъ со всѣхъ въ уплату тѣмъ крещенымъ, которые выручали не имѣющихъ при сборъ денегъ на хлопоты при подачъ прошенія объ отпаденіи. Я не даваль тогда 50 коп., не даль ничего и теперь, говориль Алексъй Васильевъ. При этомъ они оба съ Кондратіемъ разсказали мнѣ нѣкоторыя подробности первоначальнаго отступничества. У насъ, говорили они, есть

кременить Матвъй Васильевъ, сынь него давно проживаеть, въ Казани и занимается портничествомъ. Этогв сынь зимой наказываль, что въ Казани онь узнать о возможности крещенымъ татарамъ выдти въ мухаммеданство, и потому совътовалъ старикамъ елышевскимъ также выходить въ татарскую въру и стоять за это крѣпко. Для желающихъ перейти въ мухамиеданство онъ прислалъ много тюбетеекъ. Но услышавши этв въсти, елышевцы еще ничего, будто, не предпринимали. Когда же они услыхали объ отпадении кибявъ-коминцевъ, то на сходи ръшили отправить туда повъремныхъ разузнать, какъ тамъ ведется дъло. Человъка четыре отправились и привезли известіе, что кибликозинцы отказали священнику въ совершения требъ; отвели для себя особое кладбище и начали совершать мухаимеданскія молитвы. После этого непедленно и елышевцы на сходъ ръшились переписаться всь татарскими именами, написали также, что они хотять лержать съ этого времени мухаммеданскую въру, а свяиденникъ приходский будто не совершалъ у нихъ викакихъ требъ, а только заочно записываль икъ въ свои книги. Эту бумигу они заявили въ волостное правленіе. Потоиъ и сами отвели особое новое кладовна, выбрали муллу и повъреннаго Ефрема Кириллова для сбору денегь на подачу прошенія. Собирали тогас но 50 коп. съ каждаго; богатые впроченъ не ограничивались, будто, этою цифрою, а изъявили жоланіе класть по рублю и по два "для спасонія души въ мухаммеданской втрт. За отдинать многіе изъ болье состоятельныхъ жителей тогда положили деньги свои съ условіемъ получить съ бедныхъ свои деньги, по сборъ хлъба. Теперь же, когда дъла приняли иной оборотъ, когда выходъ въ мухаимеданство оказываетоя, очевидно, невозможнымъ, а всъ хлопоты людей омусульманившихся напрасными, старики спъшать собрать . деньги со міру, чтобы вознаградить таха, кои одолжили бъдныхъ во время следкихъ, но несбыточныхъ, дадеждь, потому что объдные и теперь оказываются бълными и несостоятельными, чтобы уплатиты невольмые долги снои. На сходъ происходять теперь однъ есоры. А когда надъялись выдти въ мухаммеданство, всъ о деньгахъ мало хлопотали; я и тогда говорилъ на сходкъ, что напрасно только деньги собираемъ; для нихъ мъсто вездъ найдется... Тогда на меня кричали, тогда меня бранили, говорилъ Алексъй Васильевъ. А когда я иногда говорилъ, что незаконное дъло замыныляете, передавалъ Кондратій, то меня посылали домой; разговаривать и размышлять съ своей женой!..

Когда все это мив передавали, пришель ко мив и самъ Матвъй Васильевъ (онъ, какъ сказывали мяв; быль прежде головой и церковнымъ старостой). После привътствій, я спросиль его, умъеть ли онъ читать порусски. Онъ отвечаль, что знаеть писать только цифры, и написаль туть же карандашомь цифры съ единицы до десятка. А татарскую грамоту знаете?---Нътъ. - У меня здъсь есть и русскія и татарскія книти. Я показаль ему Гафтіякь. Онь видимо заинтерез совался. Почитай, сказаль онъ.-Я прочиталь алы жилдъ. — Зачънъ это ты учился читать это, спросилъ онъ. – Для того, чтобы знать, какая ввра лучше, татарская, или русская. Потомъ, по желанію Матвія Васильева, я читаль ему съ 5-й главы Евангелія Матоея на татарскомъ языкъ. Кондратій и Алексъй Васильовъ также слушали. Когда я читалъ: а Я говорю вамь: не противься злому; но кто ударить тебя вы правую щеку твою, обрати ко нему и другую (Мато. 5, 39), Матвый Васильевь сказаль: Інсусь изъ самаго вла вельнь изводить добро. Когда читаль: езгляните на птицъ небеснихъ и проч. (Мато. 6, 26), Алексви Васильевъ сказалъ: птицы подушныхъ денегъ не платять. Я сказаль, что здесь речь только о промысль Вожіемъ, что если человъкъ грудится, просить у Вога помощи, то найдутся у него и подушныя и все прочее, Когда читаль 33-й стихь (6 глав. Мате.), -Матьей Васильевъ сказаль: хорошо жить въ горожв. Тамъ, поугру всталъ, и все готово, тамъ можно жупить, а въ деревић, если во время не позаботниъся, такъ безъ хабба будешь. — Какъ городскимъ, такъ и деревенскимъ жителямъ Богъ заповъдалъ трудиться; кто трудится, тотъ найдетъ и пищу; а кто не трудится и не молится Богу, тотъ и въ городъ умретъ съ голоду. —Я прочиталъ только двъ главы (5 и 6) и мои слушатели всъ вышли изъ нашей квартиры. Я просилъ Матвъя Васильева опять приходить поговорить о чемъ-либо, или послушатъ чтеню.

Борисъ утромъ нынѣ дѣлалъ небольшіе крестики изъ можжевельника. Одинъ изъ такихъ крестиковъ надѣлъ онъ на своего ученика Дмитрія, а другой на сына Кондратіева малаго Кондратія. Яковъ продол-

жаль обучать Ивана и Татьяну.

Кондратій быль у одного родственника елышевца и передаваль тамь объ насъ. Родственники его, какъ видно, плохіе христіане. На слова Кондратія, родственники его отвъчали: "оно русскій, конечно, хвалить свою русскую емру". Кондратію же говорили, что онъ, будто, теперь только узналь, что въра русская лучше мухаммеданской.—Нътъ, я еще въ Петербургъ зналь, что татары — "невприал орда", и прежде не быль согласенъ съ желающими выходить въ мухаммеданскую въру, говориль имъ Кондратій, добавляя, что "Богъ сотвориль всъхъ насъ парами, а у татаръ, по ихъ закону, можно брать по 4 жены, а Мухаммедъ у себя имълъ 9 женъ и множество наложниць, да и въ раю объщаеть по 72 дъвки. Ну, кто скажетъ, что это хорошій законъ"?

Послѣ обѣда Кондратій съ женой отправились въ гости въ сосѣднюю мухаммеданскую деревню (версты за три) Шитим къ знакомому мухаммеданину—солдату.

Къ намъ зашелъ одинъ мухаимеданинъ, старикъ Калиль изъ одной сосъдней деревни.—Ворисъ читалъ ему во иногихъ мъстахъ изъ книги Премудрости І. сына Сирахова. Онъ слушалъ и высказывалъ благо-дарности Ворису. Одъ просидълъ довольно долго. Воз-

вратился и нашъ хозяинъ изъ гостей. Мы напоили Калиля чаемъ и онъ отправился. Онъ, кажется, живеть у кого-то въ работникахъ. Мы просили его приходить еще къ намъ въ гости, слушать чтеніе, когда

у него будетъ свободное время. Я читалъ Кондратію 11 и 12-ю главы изъ Евангелія Матеел. На половин'в 13-й главы зам'втиль я, что Кондратій слушаеть довольно трудно, в'вроятно оть утомленія: онъ ходиль въ гости пінкомъ. Угощеніе ограничивалось віроятно только обідомь и чаемь; Кондратій воротился трезвый.

Е. Маловъ.

(продолжение будеть)

## ЗНАЧЕНІЕ ИМЕНИ "ЧЕЛОВЪКЪ" У РАЗНЫХЪ НАРОДОВЪ ().

(богословско-филологическій аналивъ)

(окончаніе)

Объясненіемъ названій человѣка у тевтоновъ и римлянъ объясняется значеніе этого имени почти у всѣхъ главныхъ (\*) европейскихъ народовъ, за изключеніемъ греческаго и славянскаго. У шведовъ напримѣръ и англичанъ названіе человѣка есть названіе тевтонское, а у французовъ и итальянцевъ—римское. Поэтому мы и переходимъ теперь прямо къ объясненію названій человѣка у еллиновъ и славянъ. Въ этихъ двухъ послѣднихъ названіяхъ звучитъ уже не простой арійскій (сохранившійся въ санскритѣ) корень, какъ въ названіяхъ римскомъ и тевтонскомъ; еллинское названіе человѣка—слово сложное, а славянское—слово производное.

Греческое имя ανθρωπος объясняли различно; но всё толкователи его согласны въ томъ, что это слово— сложное. Платонъ въ своемъ "Кратилъ" или въ своемъ сочинени "Объ истинномъ значени названій" между

<sup>(1)</sup> Правосл. Собес. ноябрь 1870 и іюнь 1871.

<sup>(2)</sup> По участію ихъ въ развитім европейской жизни, цивилизаціи и подитики.

TPOTATE ERCROTOR 'N LIBORE CARROLL (TELLORERE) H - 14 μου οτ., 3πωτιστών ενών εκικα ενώτες, το θάμι существо, которое воспроизводить (имоленно) то, что вильло. Такое значенія ливии д'уфостої Платонъ придаеть на основании следующего соображения "ни одно но винопинхъ", говорить онъ, ино воспроизводинь и не обоуждаеть того, что видить; а человакь дишь только увидить что, уже и воспроизводить и обсуждаеть то; что увидель". (1). Впречень такое понимание вначенія д'идоротос въ древнень мір'є разделяли съ Илагоновъ немногіе. Самов распростравенное тогла ненимание этого имени было следующее: амдомпоссущество, у котораго лицо в взоръ обращены вверхъ Осфрасть и этинологисть (\*) говорять, что человынь навванъ греками и оборжа вольдетые того, что овъ смотрить лицомъ вверхь (\*). Также точно объесияеть это вил и Овидій. "Топда какъ, говорить онь, прочія тимов стоприть понивлено голоной въ землии, чележена (Творенъ) снабдилъ лицомъ, обращеннымъ нифрать, и повельнь ему созернать небо и направлять евой вворъ къ звъздамъ". (1)... Филологи нащихъ вренень. вы объяснение этого вмени большею частно приводаты мненіе древнихъ (\*), но не всегда безъ критиких такъ Іоаннъ Свапула, соглащаясь съ мизијемъ,

εοί. 109. παρά τὸ ἄνω ἀθρείκ.

<sup>(1)</sup> Κρατυλ. p. 399. c. Η Σημαθνή τουτο το δύομα δ ἄνθρωπος δτι τὰ μεν ἄλλα θηρία, ὧν δρά ουδέν ἐπισκοπει ούδε ἀναλογίζεται, οὐδε ἀναθει ὁ δι ἄνθρωπος ἄμα εωρώνε (τουτο δ ἐστὶ τὸ ὅποπε) καὶ ἀναθρά καὶ ἀναλογίζεται τουτο ο ὅπωπεν εντευθεν δὴ μόνον τῶν ὑηρίων ἡ ἄνθρωπος ἄνθρωπος ἀνομάσθη, ἀναθρῶν ἃ ὅπωπε.

<sup>(\*)</sup> Неизвістный авторъ сочиненія «Etymologicon Magnum.
(3) I. Scapulae Lexicon Graeco-Latin. p. 64: apud Theophrasium, παρά τὸ διαθράν τὴν ὅπα. Londini. 1820. Etymolog.

<sup>(4)</sup> Ocidii Metamorphos I, 84:

Pronaque cum spectent animalia caetera terram;
Os homini sublime dedit: caelumque tueri
Jussit, et erectos ad sidera tollere vultus.

<sup>(\*)</sup> Дамий, Коссевциъ, Пассовъ, и друг

что человыть названть гренами дибосотос потому, что онъ смотритъ вверхъ, думаеть однавожь, что это слово образовалось не изъ дус-вверхъ и досту-онотръть, но изъ ачдеоос — высшій (отъ ачдос) и офватлядъ, и означаеть существо, соверцающее то, что выше земнаго (1); а филологъ Пассовъ, счичая названів а удостос словомъ весьма древнимъ, сомніввается і даже, что бы оно было словожь сложнымь (1). Сомнине это не было бы неопровержинымъ даже въ тонъ случав, если бы еллинскій языкь быль языкомь первобытныхъ людей; но такъ какъ языкъ единевъ обравовался и развился изъ того древняго арійскаго языка, на которомъ когда-то въ Азия говорили обще предви всехъ врійскихъ племенъ, то на какомъ же основании ны будень утверждать, что й обростос непременно должно быть простыть, несложныть словонь? Согласиися, что опо образовалось во время самаго перваго зарожденія еллипскаго языка; разві тогда, для обозначенія человіка новымь именемь, отличнымь оть того, какимъ называли его арійцы азіатскіе, европейскій аріець не могь слить въ одно двухъ древнеарійскихъ понятій, а слідовательно и двухъ словъ изъ древне-арійскиго же языка, оть котораго совершенно еще не освободился? Въдь нельзя предположить, что греческій языкъ такъ вдругъ ни съ того ни съ сего и выросъ? Напротивъ мы знаемъ, что онъ развился мало помалу изъ общаго арійскаго языка. Гораздо справедливъе замъчаніе І. Скапулы, что древніе невърно опредъляли составныя части слова д'угостос; потому что изъ ака, адобо и бу вышло бы не ач-

<sup>(1)</sup> I. Scapulae Lexicon, p. 902: veteres recte quidem statuisse, quantum ad sensum, male vero, quantum ad compositionem: et ἄνθρωπος dictum quasi ἀρθέρωπον, h. e. superiora videntem.

<sup>(\*)</sup> Passow. Handwörterbuch der Griechisch. Sprache: «Das Wahre ist wohl, dass es mit zum Stamm ἀνὰ, ἄνω, ἄνθος, ἀνθέω gehört, aber ohne alle Zusammensetzung, die bei einem so alten und vielgebrauchten Wort durchaus umdenkbar ist».

θρωπος, α αν-άθρ-ωπος, τ. ε., ανάθρωπος. Ηο в сань Іовинъ Сканула невърно, по нашему мивнію, опредъляеть составныя части этого слова. Слова « veroc. во-первыхъ, нътъ въ греческомъ языкъ; по краймей мврв им не встрвчаемъ его ни у одного изъ гречеекихъ писателей; во-вторыхъ, это слово, какъ оправедливо замъчаетъ Пассовъ, весьма древнее и, какъ такое, не могло сложиться изъ чисто-греческихъ корней; наконець, всв слова, сложныя сь  $\ddot{o}\psi$  — взглядь, имъли у грековъ удареніе на послъднемъ слогь ('), а въ дудом тоз удврене на первонъ слогъ. Намъ кажется, что имя а востос образовалось изъ двухъ древне-арійскихъ корней, сохранившихся въ санскритв, -изъ anjatara-одинъ изъ двухъ (\*) и ра (па), откуда pat (°) и bhat — говорить (°). Изъ anjatara еще въ санскритъ образовалось наръчіе anjatra (\*); а что anjatra въ сложении могло видоизмвниться въ anjtra, видно изъ того, что само anjatara произошло отъ апја (\*) иной (инъ), гдв последнее а есть суффиксъ, который въ сложени часто опускается безъ всякаго ущерба для значенія, если только это не противно законамъ фонетики. Но такъ какъ санскритскій знакъ ј или у, сколько можно судить по филологическимъ даннымъ, соотвътствуетъ итальянскому ј или д (') 🛚 греческому пустому дыханію (1), которое въ соедине-

(1) Также, стр. 204.

 <sup>(</sup>¹) ᾿Αγοιωπὸς, ἀξιξενωπὸς, καλωπός, μελανωπός \* Ap.
 (²) Βορρ. Glossarium Sanscrit. p. 12. Berolini. 1847.

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже, стр. 243. Греч.  $\tilde{\epsilon}\pi\omega$ ,  $\varphi\alpha\omega$  ( $\varphi\eta\mu\mu$ —  $\tilde{\epsilon}\varphi\alpha\mu\epsilon\nu$ )—говорю,  $\tilde{\epsilon}\pi\sigma\varsigma$ —басня и пъснь; латинск. fari — скарывать, fama — молва; наше — баю, пою, басня, пъснь.

<sup>(</sup>b) Bopp. 12.

<sup>(6)</sup> Tanme.

<sup>(1)</sup> Bopp. Vergleichende Grammatik. §§ 269 u 307.

<sup>(°)</sup> Ворр. Glossar. Sanscrit. p. 274. Изъ санскрит. jag-

жи съ звукомъ t образуеть th или преческ. Э (1): то епіта у греновъ должно было видонажениться въ а убои. Вторыя половина слова й восто ость отос отъ древне-арійскаго ра-роворить и составляеть одно и 40286 CE TPOSECHUME  $\partial \psi$ , HO He  $\partial \psi$  — B30DE, A  $\partial \psi$  ривнь, голось, гдв звукъ с (о-л-с) есть суффиксь имевительного падежа (1), а начальный звукъ о-прибавка уже: преческая. Подобныя прибавки-явленіе неръдкое въ образовани греческихъ словъ изъ древне-арійскихъ корней; такъ изъ древне-арійскаго рас (нашецеку) образовалось у грековъ  $\partial \pi x - \partial \omega = \partial \pi \tau - \partial \omega = \pi a$ рю. (3); но изъ тогоже рас вышло у грековъ и ст-б-ю  $\epsilon_{ij}$  со жарю (1). Такъ точно и изъ pa — говорить вышло у нихъ не только  $\delta_{ij}$  ( $\delta_{ij}$ -с), но и  $\epsilon_{ij}$ -слово, рачь (дла—говорю). Слово ощ, въ звачении рачь, го-повг, употребляется не только у Гомера (°) и Гезіода (°); но и у Эсхила ('), Еврипида ('), Софовла ('). Ниндара (10) и у навоторыхъ другихъ писателей...... А что изъ фудок и от-с должно было образоваться а vaccomos съ долгинъ о въ слоге ою, такъ это видно изъ того, что у грековъ  $\alpha + o$ , при сдіяніи, всегда образують о долгое, то есть, о.

<sup>(1)</sup> Popp. Gloss. Sansur. p. 275.

<sup>(4)</sup> Bopp. Vergleich Gramm. § 134.

<sup>· (\*)</sup> Bopp. Glossar. Sanscrit. p. 203.

<sup>· (\*)</sup> Тамже, р. 204.

<sup>(°)</sup> Иліад. 2, 182; 7, 53; 11, 137 и др.

<sup>(6)</sup> Ocoron. 532.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) Suppl. 60.

<sup>(°)</sup> Hec. 553.

<sup>(°)</sup> EL. 1068.
(°) Thesayr. Graecae' Linguae. Henric. Stephan.

апалать существо, : окособное : воота рвок :съ друговъ такимь образомь, ято въ изкъсчный моненть говорать одина изъ двухъ собеседниковъ. Въ подтверещение Mainero Mubhia Collegence Ha to, 440 Ebon's & voice toc у грековь было другое название человым неров. MEONY, THERE BRES I A NO OCHOS, -CHORD CHOREOU, HO оно уже чисто греческое; оно составилосы изы мероз-MACTE (MELOW, MED-LYO ... ABRO HA MACTE) I HARRETO ONтолось, рычь. Вы послыдней полонина этого слова, то Фоть, въ от в древне виділи уме негофичиворь, ф *би*—рыть. Такъ у Гонери и Гезіода истрычаются выpassenist préportes aporti, préportes audi (1) en parabation товоряще смертане, раздільно говорянце: при поворянце воздавние писатели, - Эсхиль (\*), Еврипирь Эгиндр. употреблями это влово прямо вивото об этомит Гент жій в схоліасти (\*), а въ наше время Данкій (жившій чество таков и форму опово и форму филомоче толожения производить таков и форму опорать на производительной производительный производительный производительный производительный производительный производительный приментельный производительный приментельный прим нямь изь исрос-честь и бу-рачь и придажть сму вначение: одареними членориздильного рачно. Такига ODDASOND KARD BE A VOCESTOC, THEE HE WE WE COOK BENчить древий ворень ра = пою; баю, говорю. Греки ливан одно свявное побужденю останивних овое внаманіе на слов'я челов'ячесномъ. Побуждение это заключалось въ следующемъ историческойъ изм JOHIN. . Членами слова первоначально были один согласвые звуки. Это видно изы того, что гласные звуки ворвоначально симью колебались и изимись и боск всякаго ущерба для пониманія смысла слова: Такв "Т

насъ: крава -- корова, носить -- несъ, стражъ -- сторожъ--

<sup>(1)</sup> Млівд. 1, 250; 2, 285. Труды и дин, 109, 142, 143.

<sup>(°)</sup> Гивдичъ переводить: леногленелиеме. (°) Suppl. 89. Choeph. 1917.

<sup>(&#</sup>x27;) Iph. T. 1263.

<sup>: (5)</sup> Menric. Stophany Thesaurus Gracene Linguae! p. 802.

<sup>(6)</sup> Lexicon Graecum, Homeric, Londini 1834, 1 desir too

COB. III.

стерогу, стило — стовло и множество пругихъ оник. Мало этого: кажется, было время, когда люди совервъемно не различели гласных звуковъ. Это особенно вамьтно въ явикахъ селитическихъ. Но и древний арійскій языка первонвчально, повидимому, не реаличаль плосных звуковь. Даже знаменятый Боппь и притомъ уже въ санскрить, - а это не первобитный врійскій жыкъ, --признасть первовачальными гласными (Urvocale) только три: а, і, у ('); а звуки: е и о образорались, по его инвнію, повже, первый-чать сліннія а съ і, а нгорой — изъ сліянія а съ у (\*). Намъ кажетоя, можно сдалать и болве далекое предположеніе, именю: ранфе того періода, когда арійцы различади уже три гласныхъ внука, быль періодъ, когда она тотночни только однегь гласний звукъ ил Это вредвеложене основывается на томъ, что въ сапекрижь выштие сывное, очень сильное преобладание этото гласивно авука. Не будень сомлаться на сансиратскіо удіосначкі, манастные подъ вменами: Guna и Wriddbi и осповивавинеся именно на характеры преобладанія эт явик'в звука а, какъ на вещь мало извъстити: сопоставниъ лучию, для большей наглядности, преколько слова сансиратских са русскими BAHIO COM, CCU, COMO DE CANCEDET E-BSMI, ASI, ASI, HAS те беру въ санскрить—barami, везу—vahami, пекурасаті, каньмися пратаве, одавяновов выль (очень). вара, эсимо, зсомо—syan (надавать ввукъ) и т. п. А осле прійды свячала отличали только одило пласный врукъд положъ-два, три и т. д.; то почему не вредположить, что было время, когда они, подобно друч гимъ азіатскимъ народамъ, вовсе не отличали гласныхъ авуковъ. Но языкъ безъ гласныхъ (\*) не могъ быть

<sup>(1)</sup> Vergleichend. Grammat, 18 1.

<sup>(1)</sup> lbid. § 2.

<sup>(°)</sup> Это во то вречить, что бы человать не произносиль имчего похожаго на гласные звуки; исть, это значить то, что окъ такъ сливать ихъ съ согласными, что еще не могь ни

такы гибокы и послушены человику, не иога быть такъ **чривлекителен**ъ и такъ, -- употребниъ выражение еллиновъ, -- крылачъ, какъ языкъ съ гласными; онъ болъе им менье должень быль задерживать крылатую мисль своить быстрымъ полетомъ сильнье могла порижать человьки, с чень слово; и человьку ебубственно было вазваты собя тан-мыслителемь. Но воть вы вышь стани отличать не одну, двъ; три; -- а песть, семь, восемы и болбе гласникъ. Сознительное употребление ихъ, жакъ звуковъ новыхъ, дополнительныхъ и притомъ такихъ, которые: бывъ вставлены среди согласныхь, не только не затрудняють произношеный, и еще облетивоть его, не могло не обогатить явыка и невыми формами. И воть являютея богатые формами и легије по произношенио лзыки, къ числу которыхъ относитей и санскритскій. Слова, какъ и мысли, стали литься ракой; ни бъдность словесныхъ формъ, ни трудность произношения уже не ственяють человвка! Какъ же было не поражаться ему такимъ явления... Все это совержилось еще въ Азіи; и всемъ этимъ не могь не поражаться еще азіатскій человікь. Но азіатскій человікь не хотиль найвнять своимь преданіямъ и потому но мъняль своего названія: мыслітель. Совстви иначе человикъ почувствовалъ себя по переселени своемъ въ Европу, гдв болве или менве сталъ свободенъ отъ азіатскихъ предавій. Одно изъ переселившихся изъ Азін' въ Европу влемень, на долю котораго выпало гораздо болве, чвив на долю другихъ, толовій къ развитію свободной жизни, свободное чисотъ взівтекихъ преданій, нашло, что человіна гораздоестественню называть существомъ словеснымъ, чим существомъ разумнымъ; такъ какъ понятіе - уме во заключаеть въ себв повятія—слого (а макду тіна че-

представлять, ни произвосить гласныхъ звумовъ обдально отъ согласныхъ, или отъ придыханій.

ачанадопо и оправления описа описа на попроводительной и попроводительной при попроводительной попроводительном попроводительным попроводительным попроводительным попроводительным попроводительным попроводител OBOR MINCH CLOPOND); TOFAR BALD BY HORSTIN HORS рурдить и повятіе уму, вни вървъе: пленя зто лог ниформория ито название — мысламисла обнимость онни диць внутреннюю сторону человічеські непродисторда какт провение полицение полицение полько внутреннюю природу человака съ его внутрениции дрижениями, которыя онь всегла способень породаль. другому, но и его вивнином природу, такъ жовь слово ет зваковой своей стороны боль продакть обланизми А почувствовало опо это потому, что, опцущено опакогот либо педостатка, какой-либо неполночы нака: было онльно въ этомъ племени, что въ основу овосто резвытія оно положило развить гармоническое, песстро дения вмень от от of Ir and room using ... Назвавъ человъка д удостос, елини себя и воъхъ. кто боворить однимь съ ними назыкомы, названи поль фечтъс фидобитом, то ость, дюдьни, поворивании баегозрушнымъ и монодическимъ языкомъ, — в всъхъ, вто говориль инымъ языкомъ, называли: вадваром Васн висов-слово древне-взіатское и первопанально зняч чило: поснованчный, шепельнощей (1). Въдатань назват тожовори отот кіновждовтью атахна он выньнін вія, что было вреня, когда азівтокіе вароды слабо выд даляли въ произношени гласные звуки; отчего раны нать была неписта, шенелевата, косноязычна (1). И время это было не такъ давно, по крайной мерь немного рента обособления едлического племени. Съ дригой отороны, названиемь этимъ подтворждается и указонное нами значение имени — а удоськог. Если друрикъ филини называни нечисто горорящими. То незывали издатажа потому, что себя дчитали говоряциa mar Komi <del>monarie -- pae s</del>

saurus, p. 119: «oris et linguae duritiem notaret et in Graecos ipsos cadere posset.

<sup>(°)</sup> Слабые сладия такой разн остаются до сихъ воръ у свресвъ.

ми чисто, раздельно. Если других оби называли коснованчными, такъ это нотому, что себя называли "ноноглаголивник". Не будь последняго названія; трудно предположить, что бы было и первое. Названів; а бладовачельно и понятіє — носноязычный есть приво противоположеніе названію, а сладовачельно и поднятію—ясновляволивый.

Итакт вы словы— « одом ос; по нашему мантю, закиночается мисль, что человых есть существо, был ренное пособностию говорить, а въ словы и софить раздыльно, вилино.

Сы греческимъ названісмъ человъка почти тождественно, по значению, название одавяно-русское, такъ что славяне какъ-бы переложили только на свой изыкъ греческое слово — « vo сыпос, отбросивъ впрочемъ первую половину его. Они назвали человъка человъкомъ, то воть, словесниковъ. Юнгманъ въ своемъ "Богенскомъ словникът и за нимъ Шимкевичъ въ воемъ "Корнесловъ русскиго языка" высказывають предположеніе, что слово человоко есть слово сложное, и корень первой его половины ограничивають первыми, двумя звуками-че, а второй половиной его считають слово выст. "Слогъ че, говоритъ Шимкевичъ (1), можеть относиться кътлаголу чеду или чиу, прош. чело, а другая часть составляеть особое слово системовонечное продолжение времени. Выше показано въ своемъ мъстъ, что корень чеду или чну означаль: дълаю; ельд. подъ словомъ человъкъ можно разумъть сущеотво, осужденное на отчисе дълание или на безпрерывные труды".... Но пиоткуда не видно, что бы славине-язычники имали такое понятію о челомака; да едвали и могли имсть. Будь у славянь такой взглядь на человъка, -- ваглядъ этотъ : тамъ мян иначе выразился бы и въ другихъ названіяхъ. Такъ греки назвали че-

<sup>(1)</sup> Корнесловъ русск. язык. стр. 123. Спб. 1842.

довъка отмествомъ, одареннымъ дарожь слова; и у нихъ быть синонимическій эпитеть нь слову, а удосьтос, адобресс — благозвучный, мелодическій. Римляне назвали человъка существомъ, стремищимся въ общежитію; и въ тоже вреня гражданъ римскихъ, — даже тъхъ, которые не жили въ Римъ, навывали Romani, то есть, римляне или люди, зачисленные въ члены римского общества. Нънцы назвали человіка mann. mensch-мыслитель; и въ тоже время себя, какъ неродъ, назвали deutsch, то есть, ясный, объясняющий, толкующій. У славянь встрівчаются слідующія навиннія себь, какъ народу: словакъ, словенъ, словенцы, слов сяния, славянине и т. п. Всь эти названія произо-**ШЛИ** ОТЪ СЛОВЪ: СЛОВО И СЛАВА; НО СЛОВО И СЛАВА—, одного происхожденія. Оба они интли нъкогда одинаковое значение: въ старину словити означало тоже, что славить (1), и словый употреблялось вивсто славный, напр. "воевода Тить, словый мужествомь на рад техъ и на ловъхъ" (1). Одинаковое же значение оба. эти слова имъли потому, что оба происходять отъ одного корня. Корень этоть есть слу, санскритское вги (\*). Что звукъ г (наше-p) могъ перейти възвукъ l (наше 4), видно маъ того, что такой переходъ- ве редкость въ самомъ санскрите; такъ собиринь во одно мисто посанскритски srôn и slôn ('). Санскритскій корень вги значить и слишить и двадть то, чтобы, другіс слушили, говорить, возвыщать, повыствовать, прославлянь (\*). Отсюда у славянь не только слик. слушать, но и словини и сливини и случинь-слыть (1). Но такъ какъ, строго говоря, и въ самомъ санскрать,

<sup>(1)</sup> Kapaus. Beton. rocya. pooc. UI, mpan. \$19.

<sup>(2)</sup> Taurce, IV, np. 175.
(3) Шимиссич. Кириссы, руссы, ав. стр. 58.

<sup>(&#</sup>x27;) Bopp. Glesser Sanser. p. 358. 359.

<sup>(°)</sup> Ibid. p. 357. 358.

<sup>(6)</sup> Неприсов. О значен, формъ русси, глигола, у 4 и = ы. стр. 167. 196. Спб, 1865.

чистый корень этого слова есть яг, ранияющійся нашену сл; то понятно, что наши слава и слово обравовались прямо изъ этого древне-арійскаго корня съ прибавкой къ нему очень обыкновенныхъ у насъ окончаній ава и ово: кр-ава (корова), заб-ава, мур-ава, мр-ава, и: волк-ово, зоб-ово, зайц-ево (названія селеній); прибавинъ: зар-ево, оги-иво витесто оги-ево и т. д. Если же слава и слово произошли отъ одного корня и въ старину имъли одно и тоже значеніе; то названія: словакъ, словенъ и тому подобныя и славжинъ будуть имъть одно и тоже значеніе: словесный й витесть влавный. — Происхожденіе втихъ названій отъ слова слово или слава очевидно до наглядности. Но какъ же изъ тогоже корня сл образовалось имя человъкъ, если человъкъ ввачить словесникъ?

Первое и самое важное условіе для опредъленій: первичнаго значенія слова состоить въ отысканіи его истиннаго корня. Рейфъ (') принимаеть за коренные эвуки слова челоська первые пять звуковъ, Добровскій (\*)-три, наконець Шимкевичь (\*) считаеть это блово сложнымъ. Относительно метнія Шимкевича уже<sup>\*</sup> было говорево. Что же касается Рейфа, такъ онъ върно слово *человък* ставить въ связь съ словомъ слово, погла говорить: "человика вийсто словний отъ слово-zlovek" (1). Но онъ невърно за окончаніе его привимаеть слогь пяз. Окончанія пяз или јект, по врайней мере въ русскомъ языке петь, а осты еме, - эмо это - окончанія миснъ уневышительныхь: домодоликь, огонь — огонекь, ножь том икь и т. п. Вольь соглашаемся съ мивніемъ Добровскаго, принимающагоза основу корня въ словъ человъко первые тря звука, но соглашаемся не безусловно. По-нашаму, мильню, коренные звуки въ словъ человъка-чл, а звукъ е, какъ

<sup>(1)</sup> Русско-франц. словарь, т. 2. стр. 1049. Спб. 1836.

<sup>(\*)</sup> Entwurf zu einem allg. Etymol. 82.

<sup>(\*)</sup> Корнесловъ, 123.

<sup>(&#</sup>x27;) Русско-франц. словарь. 1049:

вы черве (чрвь), смекло (сткво), -- вставочный. Что дъйствикольно звукъ с адвен-ветовочный, видно ноъ названій человіка у другихъ славянскихъ народовъс clowek (forem.), człowiek (nonsch.), człowek (b. 178.). zlowek и zlojek (н. луз.), zhlovek (краинск. и виндек.), clevick r clovik (foca.), chlovek (kpoater.) n ap. ('). Итакъ: въ словъ челосъко-коронь чл, со вотавочнымъ с-исл; значить оспака - окончаніе? Да; но окончаніе это-превнее, разванняеся окончанию објека (1), которое видовантнивось въ осите (1). Воть это-то последнее сохранилось и въ русскоит жине: отъ доле-домовинь, отъ лись-лисовикь, отъ пудь-пудовикь, а отъ горохъ-горохово (веревия) и гороховихо; точно также n ops ca-caoso n caosure ban caosure, cassure-10-1 ловъкъ. Но для полнаго оправдания того предположен ная что нил - челосного пропоходить оть корин сл. нинь остается още ноказать, что звукь с действительно могъ перейти въ звукъ ч.

Прежде всего следуеть заметить, что авукь и въ слове челосько не есть основной авукь. Это видно въ того, что въ разныхъ славянскить нарачиль онъ видеозмъняется то въ и, то въ и; а авукъ и такъ часто ререходить въ звукъ с, что едвали можеть ктогусумниться въ этокъ явлени въ языкахъ славнискихъ: несиме: несиме, просмые промение и т. д. Но если бы мы и не видли въ виду другихъ славянскихъ нарачий, не усумнились бы утверждать, что звукъ с у славянь (') вогъ нерейти въ звукъ и. Выне показано, что с фил не и; но воть наше слово муба — у словавовъ

<sup>.1: &#</sup>x27;(f) Ивемести. Корпословь русси. из. стр. 122.

<sup>-</sup>ОЛ (4): Олич, въпшеприведен, славинск, названія,

<sup>4:...(\*).</sup> Боска вызван, clovisk и clovisk.

(\*) И не у однихъ славань звукъ с мосъ переходить въ
ввукъ ч; переходъ этотъ поливаенъ и въ тюркскихъ дівлектахъ:
чувашск, ись потатарски ичь твей, чувашск, окся потатарски
екче деньги и др. Золотинцкій. Завътки для ознаконленія съ
чувашек. наръч. вып. 1. стр. 39. Казань. 1871.

чубо, наше сверчека — у словаковъ изгрчека; а и — ч (стера стаче); наконоцъ у словаковъ находниъ при при при беоразличнаго употребления звуковъ с и ч; такъ принисить у нахъ и свиринисить и чепринисить (): Стъровательно корень сл безь затруднения могъ видо- неповниться пъ члу и наряду съ слововъ слововъ погио ногло образоваться слово чловика, а поточъ чоловика; ні человека.

он Есян таквиъ образовъ иня — человикъ процежно дить ответогоженкория, отъ котораго происходить из CAUSO II CAUSUKE, TO BE HORSTIN USTOSIONE DOLLES SEL ключеться понятие общее этима словамь. Это общее ниъ понятіе есть понятіе о дарѣ слова; и наввавіс! чанивые будеть означать тоже, что и наввание словико н живень; то всть, -- существо, одаренное варомь слован Нри выборь такахъ названій для себя, какъ народа.: в чдля человька вообще предки ваши руководились: KAKI-GEI TOKO MHCINKO, TTO CROSO COCHIGERREINS CARRY VERD онжа, и, производя отъ слова славу, словака и чловикар HAIN VELOCIERO, BRABARICE BAKE-ON BE TREOG GVERGHIGE CANво-семея словани и человика вообще. Такъ понимали) оловийно слово человных, повидамому; допольяю долго; у шет и до сихъ поръ въ въноторыхъ містиостимы) оуществуеть поговорка: "я человикь, не ивщець", то есть, и способень говорить, я ве немей. А такая меж говорка едвали могла сложиться въ доясторический поріодь славянью о

- Сравнивая имя, данное человъку славявами, ем имененъ, даннымъ ему греками, мы находимъ между тъмъ и другимъ поразительное сходство. Греки называють человъка существомъ, способаниъ говорить съп другимъ и говорить ясно, раздъльно; славяне называють человъка существомъ, одареннымъ даромъ слова. Греки не-грековъ называли весовось, то есть, модь-:

. · T (

<sup>(1)</sup> К. С. Чешск. грам. съ кратк. тристомом и словар. Кіевъ. 1852.

ми, не обладающими ясною, раздільною річью (шепемоватыми); славяне не-славянь называля півицами, то есть, німыми. Откуда такое сходство въ названіякъчеловіку, а слітдовательно и во взглядахъ на него у славянь съ греками? Было ли когда-нибудь время, когда бы славяне находились въ боліе тісныхъ отношеніяхъ къ грекамъ, чімь къ другимъ народамъ?

Хотя ни языкъ, ни исторія не представляють опредъленныхъ денныхъ для такого заключенія; но намъ камется, что было время такихъ отношеній славанъ къ грекамъ. Это—періодъ времени, предпествующій переселенію славянскаго племени изъ Ахія въ-

Espony.

По общему признанію историковь и филокоговь, первые выдалились изъ древняго съменица арійскаго и двинулись на западъ кельты и латинцы вле итальцы ('); за вими шли греки и еракійцы ('), потомъ: илема германское (\*) и наконецъ племена литовское и сваванское (1). Итакъ славянское племя перепло въ овропу нопосредственно за леторскимъ или деже вивств съ никъ, вследъ за никъ. Если же славанское племя пло повади и литовскаго, и если так. образ. было время, когда олавянское племя находилось ближеого къ врійскому сіменницу; то какъ объяснить то явлете, что литовскій языкъ ближе, чень славянскій, мь языку древнихъ индусовъ? Говорять, что "уединенность и замкнутость литовскаго племени, которое, забившись въ дремуче люзе и болота наманскаго и двинскаго края, воло жезнь: менве деятельную, чёмь славаже, и менье могло развиваться, были причиною меподвижности и въ данкв". Это слова Гильфердиния (\*),

<sup>(1)</sup> Гильфердинів. Древичаний періодъ исторіи славянь. Въстава Европы. ви. 7, новь 1868. стр. 234 и 242.

<sup>(2)</sup> Въсти. Европ. іюль 1868, стр. 242 и 248.

<sup>(</sup>з) Тамже, стр. 249.

<sup>(\*)</sup> Тинще, стр. 950.

<sup>(°)</sup> Тамже, стр. 250.

Но самъ же Гильфердингъ чересъ десять стрекъ говорить следующее: "представинь себе, сколько 🗪 продолжение 2500 — 3000 леть одаване и литовим должны были въ своемъ язывъ забыть стараго и заимствовать или составить у себя новаго; повятно, почему у нихъ изчезли почти безо сапда первобытные образы и мном арійской поэзіи, и почему сгладились у нихъ тонкіе и сложные оттінки, которые древные арійцы умьли выражать особенными формами своихъ глаголовъ и своимъ словосочинениемъ, тогда какъ въ этихъ тонкихъ чертикь слова и его поэтическихъ образахъ замъчается такъ много сходнаго въ гимпахъ Веды и ближайщихъ къ нимъ по времени просхождевія памятникахъ арійской різч, Зендавоств у праня цевъ и былинахъ древней Греніи. Но если ны отбросимъ тонкости грамматическихъ формъ и словосочиненія и откинемъ все то, что связано съ иненческами представленіями и преданіями, а возмемъ голый состист языка въ его звукахъ и словахъ, то рачь славяновая и литовския окажется аначительно ближе къ древней нвийской, чень даже языкь Иліады" (1). Итакъ у литовцовъ, какъ и у славянъ почти бевъ следа мечески первобитные образы и мины арійской поэзіч и огладились тонкіе и сложные оттінки глагольных формы, тогда какъ "языкъ литовскій инветь нидъ болве старинный, чвиъ (даже) славянскій" (\*). Если языкъ уцвльль всявдствіе уединенія и замкнутости литовскаго племени; то отчего же всятдетвие тогоже уединения ме управи и провог и образи и тонкіе одгража глагольных формъ? Это противоръче фактовъ удобно примирить, если допустить нёсколько иное, чемъ то, какого держится Гильфердингъ, предположение о направленіяхъ, какихъ держались арійскія племена при переселени своемъ въ Европу. Общепринятое инвине

Digitized by Google

Call of Land

<sup>(1)</sup> Въсти. Евр. іюль 1868. стр. 251.

<sup>(2)</sup> Тамже, стр. 230.

-о троготорической последовательности ихъ переселеви втомъ предположени нисколько не нарушиетемі Тимьфердингъ говорить, что кельты помин по съвервому берегу Чернаго моря (1). Кажется, правдоподобиво предположить, что вельты шли чревъ излую-Авію и на балканскій полуостровь. Потомъ, когда слів **дование**в за кельтами италійское племи отало вытісвыть ахъ далье, они двинулись на апонивнскій или жильянскій полуостровъ. А когда греки и оракійцы -вілять съ балканскаго нолуострова италійповът торда эти послъдніе въ свою очередь отали вы-**УВСИИТЬ** ВОЛЬТОВЪ; В КОЛЬТЫ ОТСТОЯЛИ (\*) ТОЛЬКО ВСРХ~ ния Италю; большая же часть инь двинулась, по протокамъ гого-западной Франціи, на берега атметическаго океана и заняла ве только весь занадъ европойского патерика, но и берега Англіи, Шотландій и **Итминии.** Такое предположение основывается съ одвой стороны на унорнемь стремлени нервых врійоникъ мореселенцевъ селиться на берегахъ морей ('), оъ другой на токъ, что на всемъ означенномъ пути кольты оставили по себв следы, разунею небольний общества ихъ племени. Въ налой Азіи и пменно въ Тровдъ чеходился городъ Кимперида (\*), получивний свое название, бези сомниния, оть киммеріянъ-племена кельтекато (\*). У Голера встрачается названіе Га-латін (\*), одна изъ Нереидъ, названіе кельтекое ('); яничеть у грековь оставалось и кельтокое имя в жельчогое преданіе (такъ какъ Галатія одна изъ Неровдъ). Одиссей нопадаеть въ страну вимеріянь, которыя по описанию Гомера около океана, на западъ (\*)

, (1) .Также, стр. 266.

<sup>(1)</sup> Въсти. Евр. 1046 1868. стр. 242.

Греки, итальянцы и сами кельты. Strab. 7. р. 299.

<sup>(\*)</sup> Въсти. Европ. іюль 1868, стр. 249.

<sup>(°)</sup> Waiaa. 18, 45.

<sup>(7)</sup> Галаты — гальты — кельты.

<sup>(\*)</sup> OABCC. 11, 14-20.

(nonements over Prenis). He echan measurement filters in ван островь Сицилія, или юкная Италія, Некомень меньты же населяли и верхною Ителю. Волиже ком меріяне вотрачаются на берегаль Чернаго воря, нака это произошло отъ того, что при переселени кельтовъ мэр врлой Азів: въ Европу, полосії върсявности, презъ жороганчинопольскій и дарданельскій, пролимы, випри вередения ими балкановаго иолуосирово (Пасть чива мосла двинуться и на свверь по запедмену борогу Черниго воря. Итанъ кольти: прединесивення италью немя, кака вталійцы продпостоованную скамь. -онт Боляя тавина образонь польты отодниция всозапаль, италійцы запали итальянскій полуостровь, а прекин полуостровъ балканскій; тогда движеніе чровь малуюн Авно должно было приостановичься: прековь прудно было вытеснить; потому что берега: олемуюмаго завеннячения вного опрострова была завиты вталы нами, вытеснить которыхъ было также нелогво; попому что верхняя часть: этого полуострова: и весь. эс-падъ были заняты кельтами. Между тъпъ, пока желаты, италійны и греки переселялись въ Европу, берева Чернаго и Каспійскаго морей; — болье, чамь въроля но,---также были заселяемы и кака-бы указывали друг гой путь переселенія въ Европу, путь съвервый; ц когда арійскіе поселенцы мялой Авін вынуждены были и сами остановиться въ своемъ движени в другихъ остановить, тогда следовающее ва неми племя пошло

<sup>(1)</sup> Область киммеріянъ Гомеръ представляєть такой, гда никогда не восходить солнце и гда постоянно ночь; это или потому, что греки такимъ представлян зацадъ, или потому, что жители этой страны воздавали поклоненіе или Персефонь, жень Амаа (яда—бога тьмы), похищенной недалеко отъ Этиыг, въ Сицилін, или Гекать, покровительниць ночныхъ събтилъ й дочери Ночи. А этимъ богинямъ воздавалось поклоненіе въ Сицилін и южной Италіи. Въ Италіи, у озера Аверинсскаго, областемная роща, посвященная Гекать. Петискус. Олимпъ. 99 — 1777.

Около этого времени (въ XIII—XII в. до Р. К.) вачивается въ Иранъ, въ Бактріи, религіозний переоброть. Перевороть этоть состоиль из темь, что "прогодунию» обожаніе явленій природи занівнено было привочиенными понятиеми о божестив и представленіемъ о борьбв добра и вла": "Боги, которымъ MOKARHRAGGE WEEDGERGE SPINCEOG LINENS, KAR'E OMMIGTBOреннымъ силамъ овъчлей и блатотворной природы, аризнаны были за тенныя существа, чеполиявши вояю влаго дука, и стали почитаться божества новыя". -Самое название бога вообще, господствовавшее у первобитных прінцевъ, назнаніе, выражающее их вибинее представление о божестив, обсак, т. с. небесный, семилый, подверглось действію реформы. Оно стало оспачать чорта (дазва). Какъ общее наименование бо-**Ра установилось другое слово, которое въ первона**т тальномь явыкв арійцевь составляло, кикъ кожется, только одинь изв эпитечовь божества; повижаемато уже болье отвлечение, нь смысль покровителя, пода**ченя благь:** слово багас, богь" (1). Кельтовь, вталівцевъ, грековъ и германцевъ переворотъ этотъ не коснумея: (1), а славянъ нъсколько коснунся (1), Значить; было время, когда вышеупомянутыя племена были ужевъ Европъ, а славяне были еще въ Азів. А такъ какъ переворотъ этотъ почти не коснулся и дитов-

<sup>(1)</sup> Въсти, Европ, іюль 1868, стр. 254. Въ Зеидавесть и

въ древне-персидскихъ надписяхъ бага.

(\*) Основа ихъ имеодогій общад, первобывная. Названів фота одно и тоже слово дееде въ разныхъ звуковыхъ видонамъвеферъ.

<sup>(\*)</sup> Въсти. Еврои, стр. 255.

часть (1); то, значать, действиченьно былонаровы, жогда в литовим были пальше от пранцевы, чень славиес. Но съ другой стороны, если взаты во випление то обстоятельство, что литовскій языкъ ближе къ жыку -видусовъ, чемъ славянскій, а этого, по вышему мифмію, не могло бы быть, если бы не было времени, когда литовци били ближе къ индусанъ, чемъ славине, такъ что выходить, что въ одно время, и болью продолжительное (1), ближе въ индусанъ были витовцы, а въ другое, менье продолжительное, олаване; то возникаеть подоврвніе, не вы молой ли Азін помещалось славановое племя вз это время , когда перияния переселяльсь из Европу, и вененя ин именно сущено было пристановить движение въ Королу западниять путемъ? Предволожение это подтверждаетъ и Гомеры. Тильфердингь доказываеть, что древивищее наявание оляванъ-венеты (\*).: Повменовывая союзниковъ: Трощ Гомерь говорить, между прочемь, что "пафлагомень мель Пилемень, хрибров. сердце, изь энетова (1), отжила порода диникъ лошаковъ: они же владели Кичо) ромъ: и обитали, вокругъ Сесана, инвли: славние выма но рык Партенію (5), васеляли Кромну, Эгівль и вен-\* 260 B S 10 CO 100 C C C C D A 220 C C C C C C C C C A 201

. . . .

TOK ; R HB".

<sup>👾 (1)</sup> Бойъ политойский дінас, полатышени дінес, члязі древий SDYCEOUS RATHEMBUCK Usiwas, dears. 13

<sup>(\*)</sup> Такъ какъ изынъ усволотся но дакъ, екпрод какъ вапляды и понатів.

<sup>(&</sup>lt;sup>a</sup>) Въсти. Европ, сентябрь 1868. стр. 153, 151. 155. 156. Венеты, венеды, венды, банты, анты, вяты, вятичи — отъ **прійськ**ію воннійс нем соменайс--- непіненній в тикь і чео і быходить, ATO MASSEMIA: Stilement Callering, DD Surveying, During Tomater Cesas вы вервы видерий по и востоя в востоя востоя

<sup>(4)</sup> Арійскій звукъ в греки очень часто замінили простыми garranicera. Maier. 2,:851.....855.cm., it is a recept to

<sup>. (5)</sup> Рімя Варганъ, яналионня въ Поряно нерегов противу» мійской области. Килоръ мынів Килрчом, Сесинъншивання питадоль города. Ашявленса "(ньмів: Ашассеря). 

може Эригини<sup>4</sup> (1). Депускаеть такос предположене увиъ охотиве, что при немъ всв противоржив иллаживаются восьма удобно. После чого, накъ германское имен кало комалу переселилось въ Европу, его жесто заняло витовское; а местомъ этимъ, при предполежения, что славяне были уже въ малой Ажи, будеть жения, лежащая около границы азіатской Турцы съ Персіей. Такинъ образонъ, по виселеніи германскаго влевени слевяне и лиговцы были разположени таки: славане занимали часть малой Азін по южному бересу Черного моря, а литооды занимали землю на востосъ отъ славянъ и примыкали съ одной стероны къ славинамъ, ов другой ка арібцамъ. Значить было время, жогда литовим находились ближе къ "арийокому скиелиму", чень славяне, и ниенно веходились между мраннами и славинами. И это было тогда, когда выраждалось только религизное движение между иранмин; потоку что самый перевороть религіозичий на житовцахъ не отразился, а славянъ только коснужев. CA STRUE RECROMOND EDCHERN COBURAGETE CE CARONICADE ровы эторжение грековъ въ малую Авію (тронновка вейна), съ другой нападенія ассиріннъ. Вторженіе гисковъ должно было оттеснять славянъ назадъ, на востокъ; а нападенія ассиріянъ (\*) съ береговъ Евфрата, от мога, должны были отодвигать славанътва отверъ. Такинъ образонъ теснине съ запада и юга славене мя эноты стали подвигаться назадъ и, вытеснивъ литовское племя на съверъ, на нъсколько времени

361

они (1). Кронна — разваливы около Анассера; Эгіалъ — берегу; они павызальны и деревил близь Анастриса; Эричны — шісто зайіннательное двуня пресными скалани (Едобибую—ділаю крас-

<sup>(2)</sup> Арріанъ говорить, что сансты постридали ств. войни съ-ассиріаннярите саставало ихъ уденнься въ Виропу». А Евстасій, укониная (въ принічавіяхъ из Діописію Періоготу, стя 378) объ этомъ сказанія Арріана, говорить, что прежино свистію теперь называемъ ны Венетісй».

заняли его мъсто и стали такимъ образомъ ближе къ иранцамъ, чъмъ литовцы. Въ это-то время славяне и захватили начало вышеупомянутаго религіознаго переворота въ Иранъ. Ускоренію этого переворота, можетъ быть, много способствовали вторженія въ Бактрію ассиріянъ (').

При такомъ предположении понятно будетъ и то. почему у литовцевъ и славянъ изчезли образы и мины древней арійской поэзіи и сгладились тонкіе оттынки глагольныхъ формъ; тогда какъ по своему составу языкъ ихъ ближе къ языку древнихъ индусовъ, чъмъ даже языкъ Иліады. Это-потому, что упомянутому религіозному перевороту должио было предшествовать скептическое отношение къ древнимъ минамъ въ самомъ Иранъ; и этотъ скептицизмъ, коснувшійся не только славянъ (которыхъ коснулся и самый переворотъ религіозный), но и литовцевъ, охладилъ какъ въ самихъ иранцахъ, такъ и въ нихъ уважение къ древнимъ минамъ; тогда какъ грековъ этотъ скептицизмъ не коснулся. Что же касается состава языка и его формъ, то первый въ Иранъ долженъ былъ измъняться самымъ неощутительнымъ образомъ. Новый составъ • языка возникаеть вследствіе столкновеній человека съ новыми предметами; чего не было въ Иранъ. Греки, напротивъ, имъли въ это время уже много новыхъ столкновеній: острова, заливы, мысы, растенія, новые народы-все это новые предметы, вызывавшіе необходимость новыхъ названій. Эта сторона развитія языка отвлевала внимание грековъ отъ развития формальной его стороны; поэтому формы языка оставались у грековъ прежними и тогда, когда не нуждавшійся въ матеріальномъ развитіи, то есть, въ развитіи по своему составу языкъ самихъ иранцевъ постепенно развивался формально, и ко времени переселенія литовцевъ и славянь быль въ этомъ отношении уже более далекъ

COS. 111.

19

<sup>(1)</sup> Въсти. Европ. сентабръ 1868. стр. 167.

отъ языка Веды, чтиъ языкъ греческій; тогда какъ по своему составу былъ ближе къ нему, чтиъ последній. Эти свойства языка вынесли съ собой въ Европу и литовцы со славянами.

Итакъ есть основаніе думать, что славяне (вмѣстѣ съ другими, тогда азіатскими племенами) какъ-бы сопровождали грековъ на пути въ Европу до самой азіатской границы; въ малой Азіи они остановились, и сношенія ихъ съ греками продолжались до тѣхъ

поръ, пока не вытеснили ихъ въ Европу.

Древняя связь славянъ съ одной стороны съ литовпами, съ другой-съ греками, въ Европъ уже, отразилась въ томъ, что европейскіе славяне по языку своему приближаются болье въ литовскому племени. чемъ ко всякому другому, а по своему основному характеру, еще не вполнъ впрочемъ обнаружившемуся,по духу народности, стоятъ, кажется, ближе всего къ грекамъ. Эта основная черта характера или народности славянъ, составлявшая нъкогда и основной характеръ греческаго народа, заключается въ стремленіи народа къ гармоническому всестороннему развитію. Подъ выраженіемъ: гармоническое развитіе, раз-умъемъ развитіе такого рода, когда не только не остается въ пренебрежени, но и не допускаетъ ръзкаго перевъса надъ собой ни одна изъ сторонъ существа человъческаго. Это направление въ развити грековъ и славянь, среди многихь другихь своихь проявленій, отразилось и въ данвомъ темъ и другимъ народомъ названіи челов'вку: названіе его существомъ словеснымъ обнимаетъ и духовную, разумную и плотскую природу человъка.

Это же направленіе, какъ и всякое другое направленіе всякаго другаго народа, не могло не отразиться и на религіи. Если германцы удержали за человъкомъ древнее арійское названіе, а божеству дали новое, свое ('); то римляне, греки и славянне, наобо-

<sup>(</sup>¹) Правосл. Собес. iюнь 1871. стр. 171. 132.

роть, давъ человъку свое имя, за божествомъ оставили прежнія азіатскія названія. Греки Бога называють  $\Theta \epsilon o \varsigma$  (а это есть видоизм'вненное  $Z \epsilon \upsilon \varsigma$ ), а римляне Deus. То и другое название есть название древне-арійское—deva—ясный, свътлый, и потомъ—Богъ (1) (отъ div—сіять) ('). Славяне Бога называють: Бого; это видоизивненное арійское багас, податель благь. Несмотря однакоже на видимую противоположность германскаго племени латинскому, греческому и славянскому въ томъ, что первое удерживаетъ древее названіе за человткомъ и изміняеть названіе Божества, а послъднія наоборотъ удерживають древнее названіе за Вожествомъ и измъняютъ название человъка, -- первое имветь, въ этомъ отношени, и общую съ последними сторону. Общаго у нихъ то, что какъ первое, такъ и последнія — все отделили названіе Вожества отъ назвавія человъка; всь Бога и человъка стали называть совершенно различными именами; тогда какъ предки ихъ, арійцы, названіе Вожеству и человъку составили изъ одного и тогоже слова тап — мыслитель съ прибавкою къ первому прилагательнаго: великій, — челов'я назвали выслителемь, а Вога — веливимъ мыслителемъ. Ранъе (3) было уже замъчено, что явленіе это объясняется тімь, что европейскіе арійцы не видели уже той близости отношеній Вожества къ человъку, какую усматривали еще арійцы азіатскіе. Въ такомъ невъдъни близости Бога къ человъку по самой природъ (духовной) послъдняго, такъ какъ человъкъ носить въ себъ образъ Вожій, —европейскіе арій-цы оставались до тъхъ поръ, пока не были озарены христіанства. Христіанство просвѣтляетъ взглядъ ихъ на Вожество и на отношенія Вога въ человъку. Взгляды мъняются, но названія остаются прежнія; потому что названія эти указывають на дъй-

<sup>(1)</sup> Bopp. Glossar. Sanscr. p. 175.

<sup>(\*)</sup> Ibid. p. 168.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Правосл. Собес. іюнь 1871. стр. 172.

ствительно присущія Богу и челов'вку свойства. Богь дъйствительно есть свътъ и податель благъ (1); челонъкъ дъйствительно есть и мыслитель и существо общежительное и наконець существо, одаренное даромъ слова. Названія, данныя европейскими арійцами неловаку, трудно было заманить другими также и потому, что въ важдомъ изъ нихъ высказывается основная черта народности, сгладить которой не могло и христіанство какъ по своему характеру-быть религіей свободы, такъ и по свойству природы самого человъка, какъ существа свободнаго. И дъйствительно, если присмотръться къ тому, какъ европейскія племена усвояли и усвояють христіанство; такъ нельзя не вамътить, что обнаружившая себя въ названи, данномъ тъмъ, или другимъ племенемъ человъку, основная племенная черта проглядываеть и въ самомъ образъ усвоенія каждымъ племенемъ христіанства. Такъ римлине, назвавшие человъка существомъ общежительнымъ и поставивше себъ вадачей развите жизни государственной въ ущербъ частной, принявъ христіанство, не замедлили обратить его въ одинъ изъ рычаговъ къ развитию своего государственнаго могущества. Религія и политика объединяются: папа — и глава Церкви (вивсто Іисуса Христа) и мірской властелинь; правила: "цель оправдываеть средства", католики держались одинаково какъ въ дълахъ политики, такъ и въ двлв распространенія ввры; блескъ, пышность и мнотесложная обрядность какъ при дворъ, такъ и при богослужения. -- Назвавшие человъка мыслителемъ германцы впадають въ другую крайность: вытесняють -кодо очини во только необходимые обряды и украшенія, но и некоторыя изъ таинствъ, не приниють авторитета преданія и ищуть истины во внутреннемъ озаренія ума при чтеніи священнаго Писанія. Давшіе человъку имя по его способности говорить, какъ такой способности, въ которой оба на-

<sup>(1) 1</sup> Ioan. 1, 5. Jan. 1, 17. 1 Tru. 6, 17.

чала человъческой природы сливаются въ одинъ даръ слова, и поставившіе себъ задачей развитіе возможно-цълостное,—греки и славяне и христіанство усвояютъ не односторонне, а возможно-цълостно, православно; видятъ въ христіанствъ такую религію, которая возвишается надъ всъми частными развитіями и обнимаетъ всъ стороны жизни,—которая, давая полную свободу проявленію естественныхъ силъ человъческихъ, не стъсняетъ върующихъ готовыми формами подобно католичеству, но и не разъединяетъ ихъ подобно протестантству, а объединяетъ единствомъ духа, союзомъ любви и въры въ Основателя христіанства, въ Богочеловъка, въ Божію Премудрость и Слово.

А. Некрасовъ.

## СПИРИТИЗМЪ

## какъ философско-религіозная доктрина.

(продолжение)

При изложени ученія о медіумствъ, Кардекъ тщательно обходить вопрось о физическихъ свойствахъ медіума, о его темпераменть, состояніи его здоровья и проч. Причина этого весьма понятна. Кардеку пришлось бы прямо перечислить симптомы и органическія условія унопом'вшательства: нервный темпераменть, частныя невралгія, безсоница, неправильность пищеваренія и т. п. Медіуны тогда оказались бы несомнівню кандидатами на домъ умалишенныхъ; средства сдълаться медіумомъ привратились бы въ средства сойти съ ума, въ практическое руководство къ сумасшествію, и дано было бы для всякаго понятное и наглядное объяснение того факта, что съ распространениемъ спиритизма число случаевъ сумасшествія возрастаетъ съ необывновенною силою, чего не отрицаеть и самъ Кардекъ (1). Обходя органические признаки медіума. Кардекъ останавливается на правственныхъ качествахъ (3); но и здъсь попадаеть въ большое затруднение. Онъ должень признаться, что медіумомъ можеть быть са-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums, ch. XVIII, Inconvenients et dangers de la mediumnité.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 282.

мый безнравственный человъкъ, что между медіумами вообще болъе дурныхъ, испорченныхъ нравственно, чъмъ добрыхъ, какъ это видно уже изъ Tableau des médiums, представленнаго выше. Какъ же согласить это съ высокимъ положениемъ медіума и значениемъ медіуиства для рода человіческаго? Кардекъ рішаеть недоумъніе просто указаніемъ на то, что спиритизмъ не откровеніе, а наука, въ которой нужно усиліе для отделенія истины оть лжи. Съ безправственными медіумами сорбщаются и духи имъ подобные, стоящіе на самой низкой ступени лъстницы духовъ, и весьма часто алые. Отъ этихъ духовъ не застрахованъ ни одинъ медіумъ и ни одинъ спиритъ и оттого оценка спиритскихъ сообщеній въ высшей степени затруднительна и встрівчаеть множество препятствій (écueils), которыя нужно умъть устранить, чтобы имъть въ результатъ чистую истину. Въ этомъ главнымъ образомъ и состоитъ трудность спиритскихъ излъдованій; этимъ довершается научный характерь и достоинство спиритизма, по мнънію Кардека. Потому онъ тщательно характеризуеть всв затрудненія, предлагаеть средства устранить ихъ, строить вообще целую теорію критики спиритскихъ сообщеній. — Помимо нравственно несовершенныхъ медіумовъ, привлекающихъ этимъ самымъ только низшихъ, малосвъдущихъ духовъ, существуютъ еще медіумы прямо одержимые злымъ или легкомысленнымъ духомъ ('), который неотступно преследуеть свою жертву и старается ввести въ заблуждение, одурачить (faire dupe). Опредълить точно степень нравственнаго совершенства медіума нътъ, очевидно, возможности и противъ этого зла самый проницательный и геніальный спиритскій изследователь безсилень, потому что стоящіе на низкой степени развитія духи могуть быть очень умными и хитрыми; но одержимость злымъ духомъобсессію (obsession) весьма легко узнать и ее часто

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. ch. XXIII.—De l'obsession. 308—326 pp.

сознають сами подверженные ей; возможние также посредствомъ усилій, молитвы и заклинавій освободиться отъ обсесси. Несравненно опаснъе для спиритизма случай, когда обсессія переходить въ ослыпленіе (fascination) и одержимый злымъ духомъ не сознаетъ и не можеть сознать этого: онъ считаеть все, самыя нелепыя даже, сообщенія за чистую истину, сообщаемую высшими духами. Есть еще третій родъ обсессіи subjugation, состоящее въ томъ, что медіумъ не можетъ удержаться отъ накоторыхъ движевій. Напр. онъ постоянно чувствуетъ потребность писать и пишетъ вездь, на всемь и всьмь, что попадеть подъ руку, а вногда просто пальцемъ; чувствуетъ неодолимую потребность падать на кольна предъ всякою женщиною и производить скандалы. Этого рода недіумы представляють то неудобство, что компрометируютъ своими дурачествами спиритизмъ, замъчаетъ съ грустию Кардекъ. Съ медіужами ослъпленными случается часто то, что духъ ихъ одержащий принимаеть имена лицъ различныхъ, иногда высокихъ-Інсуса Христа, Дъвы Маріи, Моисея и т. и. и подъ этими именами старается сообщить ложныя мысли и возарвнія, или же просто поддвлывается подъ ихъ характеръ и языкъ, но и все другіе медіуны не гарантированы отъ подобной мистификаціи со стороны духовъ. Какъ устранить это неудобство и получить возможность въ каждомъ данномъ случав узнать и доказать тожество вошедшаго во общенее духа съ темъ самымь, за кого онъ себя выдаеть? Это капитальный вопросъ въ спиритской наукъ. Если существують върныя средства утверждать это identité des esprits, то опиритизмъ имъетъ критеріумъ для опвики откровеній, имбеть върное средство отличить истинное учение дужовъ отъ лжи; если же нътъ этого средства, то спиритизмъ, даже для върующаго въ дъйствительность сообщения съ міромъ духовнымъ, не имъетъ и не можетъ дать гарантіи, что пропов'тдуемыя имъ истины идутъ отъ высшихъ духовъ. Они могутъ быть всъ обивномъ о стороны низшихъ духовъ, дурачествомъ ихъ надъ

смертными: никакое изследование, никакое сравнение откровеній между собою не можеть привести ни къ чему достовърному, потому что всъ ови могутъ быть фальшивыми. Поставивши вопросъ объ тожествъ духовъ, Кардекъ кажется, не выразумълъ и не понялъ всей его важности для своей доктрины. Иначе онъ не решился бы сказать прямо и решительно, какъ онъ это сдълаль, - что съ точностио identité des esprits никогда нельзя доказать и нельзя указать върныхъ средствъ для опредъленія этого, особенно относительно духовъ давно жившихъ на землъ (anciens) ('). Мало того, онъ увъряеть, что "въ большинствъ случаевъ абсолютное тожество есть вопросъ второстепенный и не имъющій действительнаго значенія", тъмъ болье, что можеть предстать духъ, никогда не жившій на земль и не имьющій земнаго имени, и принять на себя имя какого-либо извъстнаго людямъ человъка, во избъжаніе разныхъ затрудненій (1). Въ сущности не важно знать истинное имя и положение духа, лишь бы сообщенія его были чисты и истинны. Уничтоживъ всякую возможность опредълить вообще источникъ спиритскихъ откровеній, опору для убъжденія, что эти откровенія идуть изъ чистаго источника и имъють дъйствительно благую цель, Кардекъ окончательно подрываеть самыя основы своей доктрины, признавши критеріумомъ хорошихъ, идущихъ отъ высшихъ духовъ сообщеній, чистоту и истинность ученія въ нихъ заключающагося. Доктрина спиритская истинна и чиста для спирита единственно потому, что она проистекаетъ отъ добрыхъ, высшихъ и совершеннъйшихъ духовъ; духи же въ свою очередь признаются высшими и совершенными на томъ основаній, что они пропов'єдують чистыя и высокія

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums, chap, XXIV.

<sup>(\*)</sup> Comme il nous faut des noms pour fixer nos idées, ils (esprits) puevent prendre celui du personnage connu dont la nature s' identifie le micux avec la leur. Le livre des médiums, 328—329 pp.

встины. Очевиднъйшій для всякаго circulus logicus. Въ концъ концовъ оцънить достоинство и духовъ и сообщеній ихъ могутъ только люди ихъ принимающіе и оцънить, руководясь единственно своими субъективными возэрвніями и симпатіями, признать чистыми и истивными такія сообщенія, которыя има самима кажутся такини. Пряной и неизбъжный выводъ отсюда тоть, что спиритское учене целикомъ принадлежить живымъ людямъ, даже при томъ предположени, что оно записано со словъ духовъ, потому что, за отсутствіемъ какого-либо внішняго критеріума, люди должны были выбрать изъ иножества разнорачивыхъ и противоръчивыхъ откровеній ть, какія имъ показались истинными и болъе понравились. Поставить себя въ такое затрудненіе и дать такой ребяческій пронахъ въ дель существенной важности для своего ученія, могъ только весьма недалекій челов'якь, какимь д'виствительно и выказываеть себя Кардекъ во всехъ своихъ произведеніяхъ. В вдность мысли, при подавляющемъ обиліи словъ, высокопарность, постоянное повтореніе одного и тогоже, часто въ однихъ и тъхъ же выраженіяхъ, противоръчія, путаница въ раздъленіяхъ и классификаціи, фразы и восклицанія вмісто доказательствь, воть отличительныя черты этихъ произведеній: чтеніе ихъ утомительно и скучно до последней степени и можетъ нравиться только очень убогимъ въ интеллектуальномъ отношени людямъ. Но обратимся къ identité. Напрасно Кардекъ приводить разныя оправданія невозможности доказать его въ родъ того, что духи также могуть оскороляться требованіемь оть нихъ доказательства ихъ несамозванства, какъ оскорбился бы почтенный и извъстный человъкъ, если бы, отрекомендовавшись кому-нибудь, онъ должень быль бы показать паспортъ и привести другія свидътельства. "Представьте себь, что Араго пришель въ какуп-нибудь гостинную и отрекомендовался, умствуетъ Кардекъ. Вдругъ у него попросили бы видь, спросили бы, сколько у него дътей, заставили бы ръшить нъкоторыя математическія и астрономическія задачи для доказательства, что онъ дъйствительно Араго. Развъ онъ не обидълся бы и не отказался дать ответь? Тоже самое делаеть и духъ его, когда бываеть вызвань ('). Мы думаемъ, что Араго не отказался бы все это сдёлать и не оскорбился бы, если бы отъ этого зависьло благо человъчества, его развитие и возрождение и т. п., -- именно то, для чего и являются духи и входять въ общение съ людьии по убъждению спиритовъ. Медіумъ конечно можеть отказаться отвъчать на такіе вопросы, потому что для этого нужны знанія. Напрасно также предлагаеть Кардекъ заклинать духовъ именемъ Божіниъскавать по совъсти свое имя; напрасно даеть цълыхъ 26 правиль для руководства при решеній вопроса, добрый, или элой духъ дълаетъ сообщение. Въ концъ концовъ онъ долженъ признаться, что единственное доказательство тожества духа съ темъ самымъ, за кого онъ себя выдаеть, помимо качествъ его ученія находится въ языкъ (langage) и обстоятельствахъ случайныхъ (les circonstances fortuites). Критеріумъ, очевидно, далеко ненаучный и не могущій привести ни къ чему несомнънному и неоспоримому. Langage весьма легко поддълать, a les circonstances fortuites объяснить по своему вкусу и произволу. Въ концъ книги медіумовъ приложены образцы подлинныхъ и апокрифическихъ сообщеній съ указаніемъ основаній для признанія ихъ такими. Конечно эти образцы принаровлены тщательно къ той цели, для которой приложены, но и они могуть служить нагляднымь доказательствомъ произвола спиритовъ при оценке откровеній (1).

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 330-331 pp.

<sup>(2)</sup> Между этими образцами есть одно подписанное именемъ «Jesus de Nazareth» а два — «Jesus». Первое признается под--линнымъ (1?), вослёднія два апокрифическими. Но всё они представляють безтолковый наборь фравь и самую бездарную болтовию, въ которой проглядываеть стремленіе поддёлаться подъявынь евангельскихъ рёчей Господа, обличающее крайнюю без-

Не указавши втрнаго средства констатировать тожество духовъ и подлинность ихъ сообщеній и темъ лишивши спиритизыв всякой опоры и почвы, Карлевъ предписываеть за темъ вибшнія средства къ предъотвращенію мистификацій со стороны духовь. Но и эти средства не могутъ дать увтренности мыслящему спириту, не освобождають спиритскія откровенія оть апокрифичности. Одно изъ главныхъ средствъ предотвратить мистификацію и инсть дело всегда съ добрыми духами указывается въ вызываніи (évocation) во имя Вожіе. Вызываніе можеть относиться вообще къ добрымъ духамъ и быть въ родъ следующаго: "во имя Вога всемогущаго просимъ добрыхъ духовъ удостоить насъ сообщенія черезъ такого-то или такихъ-то лицъ" (1). Оно можетъ быть обращено и къ одному доброму духу, безъ всякаго указанія, къ какому именно, въ такомъ напр. видъ: "молю Бога всемогущаго допустить какого-либо духа войти въ общение со мною, молю также моего ангела хранителя помочь мив и удалить отъ меня злыхъ духовъ" (1). Наконецъ вызывание можетъ быть обращено къ какому-либо опредъленному духу, который должень быть въ такомъ случав названъ по имени. Кардекъ не даетъ строго опредъленныхъ формуль для вызываній, стараясь избіжать внішняго сходства своей практики съ магіею. Слова, говоритъ онъ, вичего не значатъ: важно имя Божіе и сила чувства

дарность и дерзость автора! Воть напр. окончаніе подлинало сообщенія: «Спириты! любите другь друга, воть—первая проповідь (enseignement), научайте другь друга—воть вторая. Всь истины находятся въ христіанстві; заблужденія, вкоренившіяся въ вего, проистекають оть людей; и воть изъ-за гроба, который вы почитаете уничтоженіемь (le néant), из вамь вопість голось: братья! Ничто не гибнеть. Імсусь Христось есть побідитель зля; побідяте нечестіе». Какова—почино всего—логика и связь мыслей! Lie livre des médiums. 474—476, 499—501.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 247 p.

<sup>(2)</sup> Ihid. 244.

и желенія вывывающаго. Но темъ не менье въ dissertations spirits, онъ приводитъ формулу "редактированную духами" и потому въ сущности обязательную для вызывателей, подъ опасеніемъ не быть услышанными отъ духовъ (1). Не говоря уже о ненаучности и магическомъ характеръ этого средства, оно представляеть плохую гарантію потому, что имя Божіе, какъ сознается самъ Кардекъ, можетъ дъйствовать на духовъ добрыхъ только въ устахъ высоконравственнаго человъка: въ устахъ человъка невысокой нравственности оно безсильно и можетъ вызвать, даже необходимо вызоветь мистификацію со стороны духовь несовершенныхъ и злыхъ (1). Но какииъ же образонъ вообще съ научною точностио оценить правственность вывывателя или темъ болъе совокупности ихъ, участвующихъ въ одномъ вызываніи, и если бы это даже было вовможно, то что принять мериломъ ея? Очевидно и вдесь спирить не имфемъ для себя никакой решительно самой даже малейшей опоры и опять везде можеть считать себя игрушкою злыхъ духовъ, тъмъ болье, что они весьма охотно, по словамъ Кардека, являются при всякомъ удобномъ случав (°). Кромв высоты ученія, langage и вызыванія, для оцітики спиритскихъ сообщеній нужно, по совъту Кардека, брать во вниманіе форму и качество вопросовъ предлагаемыхъ духамъ: неудовлетворение нъкоторыхъ условій въ этомъ отношени влечеть невърныя сообщения. Прежде всего Кардекъ совътуетъ приготовлять вопросы заранъе в

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 483 p.

<sup>(3)</sup> Ibid. 360.

<sup>-(\*)</sup> Кром добрых в и злых духов, можно вызывать п духов находящихся въ теле-т. е. живых людей, и если духи эти стоять на высшей степени развитія, то непременно авятся. Со временем, когда люди достигнуть болье высокой степени развитія, замечаеть при этомъ Кардект, такой способъ спобщенія между ними будеть всеобщимъ и обычнымъ и савляеть излишними почты и телеграфы Ibid. 384.

располагать ихъ въ связи. Совътъ этотъ равносиленъ совъту составить на извъстный предметь то, или другое возарѣніе и за тымь обратиться къ духамь за утвержденіемъ, или отрицаніемъ его. Хотя подобное веденіе діла при отсутствій всяких средствъ для опівнки сообщений духовъ, прамо ведеть къ произволу,оно вообще законно съ научной точки зрвнія и взято у естествоиспытателей. Но опредъление того, какие должны быть предлагаемы вопросы духамъ, очевиднъйшимъ образомъ направлено не къ тому, чтобы гарантировать истинность сообщеній, а къ тому, чтобы устравить всъ вопросы неудобные для спиритовъ, на которые вообще трудно отвъчать самому искусному жонглеру. Такъ Кардекъ объявляеть саными ангипатичными для духовъ вопросами такіе, которые имъють цёлію испытать ихъ проницательность и провърить ихъ знаніе, какъ это и сдълалъ уже онъ въ другомъ мъстъ. Никакого épreuve духи не терпять и тотчась же удаляются или начинають врать, какъ только заметять что-либо подобное (1). Мотивы этого опять приводятся самые реблческие и ни съ чъмъ несообразные. Не нужно спрашивать, далье, духовь о будущихъ событіяхъ; можно обращаться къ нимъ съ подобными вопросами только въ важныхъ случаяхъ и то невсегда можно расчитывать на точный отвётъ (1). Не нужно задавать имъ вопросовъ о какихъ-либо еще не утвержденныхъ и не доказанныхъ наукою истинахъ и фактахъ (1). Не нужно спрашивать подробнаго описанія другихъ міровъ и планетъ, обитаемыхъ духами (4). Но за то можно обращаться къ духамъ за всякими совътами, особенно въ интересахъ правственности; можно спрашивать ихъ о своемъ здоровью и о действитель-

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 387, 389-390 pp.

<sup>(\*)</sup> lbid. 391—394 pp.

<sup>(&#</sup>x27;) lbid. 402-403 pp.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 405 p.: Questions sur les autres mondes.

ныхъ причинахъ ихъ смерти (1). Особенно же имъ любезны questions sur le sort des esprits (2), гдѣ очевидно они свободны отъ всякой решительно поверки и могутъ говорить что угодно. Последнее и самое сильное средство предохраненія отъ мистификацій со стороны духовъ и отъ сообщения съ визшими духами для спиритовъ есть соединение въ общества (réunions et sociétés spirites) ('), общества притомъ имъющія серьзную цъль-научение и благо человъчества, réunions instructives, какъ называетъ ихъ Кардекъ. Такія общества сами собою привлекають къ себъ симпатическихъ имъ т. е. серьезныхъ и учительныхъ духовъ. Но для этого нужны нъкоторыя условія, изъ которыхъ одни невыполнимы, какъ напр. соединение людей чистой вравственности, около которыхъ постоянно пребывають чистые духи. Одушевленное любовію взаимвою такое общество сильно дъйствуеть на духовъ и привлекаетъ ихъ, духи въ такомъ обществъ чувству-ють себя хорошо, какъ въ "симпатической" родной сферъ, дълаются сообщительными и даже болъе умными (1); духи низшіе не могутъ себя хорошо здісь чувствовать, какъ простолюдинъ въ великосвътскомъ салонь, и бытуть изъ такихъ собраній. Все это могло бы служить пожалуй для мыслящаго спирита залогомъ истинно-духовныхъ сообщеній, если бы онъ когданибудь могь съ несомнънностио быть унъреннымъ, что въ извъстномъ обществъ нътъ наполовину негодяевъ, уньющихъ носить маску благочестія. Такъ какъ за это никто поручиться не можеть, то и это средство никуда не годится. Другія условія пряно способствують шарлатанству и мистификаціи со стороны особенно живыхъ людей: требуется, именно, отъ членовъ общества слапая вара въ дайствительность духосооб-

<sup>(1)</sup> Le livre des médinms. 396, 401 pp.

<sup>(2)</sup> Ibid. 399—401 pp.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 434—457 pp.

<sup>(\*)</sup> Le livre des médiums. 440 p.

щенія, отсутствіе пытливости и наконець ограниченность числа: общество должно по преимуществу состоять изъ "небольшаго интимнаго кружка". Если существують дъйствительно духи légers — шутники, то для нихъ собраніе такихъ чудаковъ должно быть истинною находкою, какъ это бываетъ обыкновенно и на земль, въ земной жизни, съ которою при всякомъ случать такъ любитъ сравнивать жизнь духовъ Кардекъ для оправданія разныхъ несообразностей. - Тачимъ образомъ человъкъ, даже върующій въ сообщеніе съ духами спиритовъ, у котораго есть хотя небольшое умънье логично мыслить, не можетъ никакъ помириться съ спиритскими сообщеніями, потому что не можеть найти никаких средствъ узнать въ массъ ихъ тъ, кои проистекають отъ высшихъ духовъ, не можеть ничимо вполнь, по всей строгости логическихъ законовъ убъдиться, что всв они не проистекають отъ низшихъ или даже злыхъ духовъ.

Мы обозрѣли довольно подробно все то, что служить основаниемъ претензии спиритизма на звание опытной положительной науки. Стоя на самой выгодной для спиритизма точкъ зртнія, не отрицая пока дъйствительности спиритскихъ фактовъ и сообщенія съ духаии, мы видимъ, что онъ не имъетъ и не иожетъ имъть даже отдаленнаго сходства съ опытною наукою. Міръ разумныхъ силъ, имъ открываемый и изследуемый, пиветъ громадное преимущество предъ неразумными склами природы, составляющими предметь естественныхъ положительныхъ наукъ: онъ самъ повъствуетъ о томъ, что онъ такое, какимъ законамъ подчиняется его бытіе, при какихъ условіяхъ и въ какихъ формахъ совершается его жизнь и каковы отношенія его жъ человъку. Но спиритизмъ лишенъ возможности повърить истинность, соотвътствіе дъйствительности этихъ повъствованій, неопровержимо доказать, что міръ духовный есть именно то, за что выдають спиритскіе духи, ему не достаеть следовательно вовной и существенной черты положительной начки,

того, что именно дъластъ положительныя науки такими. Въ самомъ дълъ, кто имъющій хотя небольшое знакомство съ естествознаніемъ повъйшимъ, соединяющій опредъленное представленіе съ словами-"положительная наука" и "научность", согласится признать естественно-положительною, точною наукою собраніе положеній, послъднее основаніе которыхъ есть просто въра въ то, что духи открываютъ чистую истину. А такова дъйствительно основа спиритизма. Единственнымъ разумнымъ основаніемъ этой віры служить, какъ мы видъли, высота, чистота и совершенство сообщаемаго духами ученія; но это основаніе чисто субъективное, открывающее безконечный просторъ личнымъ симпатіямъ и произволу, что немыслимо въ наукъ точной, положительной. Кардекъ делаетъ попытку ограничить этотъ произволъ, дать объективный критеріумъ высоты и истинности ученія; по попытка эта также безуспъшна, какъ и отыскивание объективнаго критеріума тожества духовъ и степени ихъ совершенства. Онъ указываетъ такой критеріумъ въ согласіи ученія духовъ со словами Христа Спасителя и въ проповъдываніи ими прекращенія "царства эгоизма и заміненія его царствомъ справедливости (1). Но извъстно, какія противор вчивыя, взаимно-изключающія другъ друга воззрвнія возможны на ученіе и слова Спасителя для людей, ослопленныхъ предзанятыми идеями и неруководимыхъ высшимъ авторитетомъ Перкви. Подъ вліяніемъ страстей и предзанятыхъ воззрвній люди находили и находять въ Евангеліи ученіе о равенствъ и коммунизмъ, о рабствъ и кастичности, объ аскетизмъ и крайней нравственной разнузданности, а самъ Кардекъ находитъ въ немъ свое спиритское ученіе, толкуєть Евангеліе по своему. Такимъ образомъ этотъ критеріумъ его въ концѣ концовъ есть ученіе Христа, согласное съ спиритизмомъ

COB. III.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 1 edit. 28 p.

понятое по-спиритски, или, что тоже, спиритское ученіе есть само для себя критеріумъ. Спиритизмъ опять возвращается къ самому себъ и изследованія его опять безвыходно замыкаются въ кругъ субъективности. Самъ Кардекъ поняль это и въ "Евангеліи отъ спиритизма", представляющемъ толкование духово на слова Спасителя, евангельскія запов'єди и фобътованія, онъ выставляеть уже другой критеріумь, потому что въ противномъ случат былъ бы уже слишкомъ очевидный и глупый софизмъ и выразилось бы крайне низкое воззрвніе на мыслительныя силы адептовъ спиритизма. "Единственная серьезная гарантія учевія духовъ состоить вь согласіи, существующемь между откровеніяии, сдъланными добровольно (spontanément), при посредствъ большаго числа медіумовъ, незнакомыхъ другъ съ другомъ и находящихся въ разныхъ странахъ" (1). Разумъется, поясняетъ Кардекъ, согласіе это относится къ самымъ принципамъ ученія (se rattache aux principes mêmes de la doctrine). определяя этихъ принциповъ спиритизма, Кардекъ весьма нетонко намекаетъ, что это именно принципы его сочиненій ... "Книги духовъ" и "Книги медіумовъ". Такимъ образомъ жъ концъ концовъ получается съ очевидностію такой убогій и жалкій выводь: все, что согласно съ ученіемъ, изложеннымъ въ сочиненіяхъ Кардека, избранника духовъ и апостола новаго откровенія, то есть чистьйшая и непререкаемая истина и духи, проповъдующие учение Кардека, — высшие духи. Вся махивація, изложенная въ le livre de médiums, только прикрываеть эту мысль, ясно выраженную въ приведенномъ нами призваніи духами Кардека на служеніе спиритизму (1) и проглядывающую всюду въ его произведеніяхъ. Кардекъ утьшаеть себя тою мыслію,

<sup>(&#</sup>x27;) L' Evangile selon le spiritisme. 1868. X-XI p. introduction.

<sup>(\*)</sup> L' Evangile selon le spiritisme. 4 ed. XII p. introduc-

что къ нему изъ всъхъ странъ стекаются сообщенія, подтверждающія его ученіе, и съ торжествомъ указываеть на этоть факть, какь на доказательство истинности этого ученія, забывая, что его сочиненія составляють главное, почти единственное руководство для знакомства съ спиритскою теоріею во всемъ ея объемъ, что они распространены всюду, что онъ самъ рекомендуеть изучение этихъ произведений прежде всякихъ опытовъ. Что сообщенія, такъ восхищающія Кардека своимъ согласіемъ съ его ученіемъ, идутъ отъ людей знакомыхъ съ "Книгою духовъ", "Книгою медіумовъ" и т. п., — отъ поклонниковъ Кардека, это непререкаемо и съ очевидностію доказывается уже самымъ фактомъ присылки ихъ къ нему. Въ сущности такимъ образомъ это только другая форма подтвержденія спиритскаго ученія имъ самимъ, форма того доказательства, которое можно формулировать такъ: спиритское ученіе проистекаеть оть высшихъ духовъ и есть высокое и истинное ученіе, потому что оно проистекаеть отъ высшихъ духовъ и есть высокое и истинное ученіе. Въ немъ, какъ и во всъхъ другихъ, мы имъемъ замъчательный и самый совершенный образецъ логическаго idem per idem. Такъ падають одна за другою всв quasi-ваучныя опоры спиритизма при самомъ поверхностномъ анализъ ихъ и мы получаемъ, послъ ихъ обзора, полнъйшее право предположить, что созданная при такихъ фальшивыхъ средствахъ доктрина есть собраніе чисто объективныхъ предположеній, ни на чемъ не основанныхъ, произвольныхъ, есть построеніе а priori, неудачно поддълывающееся подъ форму опытной науки, какъ было заявлено въ самомъ началъ изследованія. Но, можеть быть, спиритское ученіе такъ высоко и величественно, такъ неизмъримо превосходитъ всякое учение человъческое, такъ связно, стройно, логично и ясно, его приложение на практикъ съ очевидностію ведеть къ такимъ благодівтельнымъ, возвышающимъ и облагороживающимъ человъка послъдствіямъ, что оно, какъ Евангеліе, само говорить за себя

и невольно увлекають умъ серьезный, занятый великими вопросами человъческаго бытія. Сами спириты въ концъ концовъ выставляютъ такія свойства своей доктрины, какъ послъднюю и самую лучшуюе я опору, передражнивая въ этомъ случав, какъ и во многихъ, христіанское откровеніе (1). Они конечно не подозръвають, что допускають здёсь, какъ и всюду, чудовищвое противорачіе себъ самимъ. Сущность откровенія христіанскаго заключается въ непостижимости основвыхъ его истинъ, каковы троичность Вожества, воплощение Сына Божія, возрождение Духомъ Святымъ человъчества. Истины эти не допускають доказательства и не нуждаются въ немъ: они такъ глубоки, высоки и таинственны и въ тоже время такъ поразительный для ума правильно развитаго, такъ гармонирують со всеми стремленіями и требованіями высшей природы человъка, такъ тъсно, глубоко и всесторонне связаны съ высокими, поразительно върными самымъ основнымъ законамъ человъческаго духа, нравственными предписаніями, что они дійствительно говорять сами за себя и въ этомъ ихъ главния и, можво сказать, единственная сила. Потому Евангеліе вполнъ логично говорить человъку: "въруй и ты спаеешься, получишь миръ душевный, надежду и блаженство, не повъришь-погибнешь". Въ устахъ спирита, вообще въ спиритской доктринъ такое требоване есть напротивъ логическое самоубійство. Спиритизмъ считаетъ своею отличительною, какъ ин видели, чертою эмпиричность, доступность чисто объективному изслівдованію и доказательству, общепонятность и общедоетупность своихъ истинъ и въ этомъ видитъ свое превосходство надъ христіанствомъ. Но, посл'в тщетныхъ усилій утвердить эту черту на незыблемыхъ основаніяхъ, онъ вдругъ объявляетъ, что главная сила его въ превосходствъ его ученія. Вся аргументація такимъ

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits.

образомъ получаетъ следующій видъ: "мое ученіе, говорить спиритизмъ, несомнънно, потому что понятно и основано на доказательствахъ, но убъдиться въ его несометнности можно не посредствомъ этихъ доказательствъ, а только посредствомъ созерцанія его превосходства и совершенства". Если ужь это не противоръчіе, то что же называется противоръчіемъ? Если бы Кардекъ объявилъ прямо свое ученіе откровеніемъ истинъ недоступныхъ научной повъркъ и прямому доказательству, то его построение могло быть формально-правильнымъ и логичнымъ, не заключало бы въ себв прямаго внутренняго противоръчія; но тогда спиритизмъ не нашель бы въ обществъ благопріятныхъ для себя элементовъ и накакъ не могъ бы разсчитывать на успъхъ. Его сила въ томъ, что при всей путаниць понятій, при всьхъ противорычіяхъ, на которыя онъ опирается, онъ удовлетворяетъ, какъ мы видъли, сильно развивавшимся въ текущемъ стольтіи анти - откровеннымъ, анти - религіознымъ эмпирическимъ и въ тоже время мистическимъ тенденціямъ, и въ томъ, что опъ стремится объединить въ себъ всъ мистическія попытки новаго времени, дать имъ именно научное совершенство и санкцію.... Но посмотримъ, насколько спиритское ученю содержить въ себъ указанныя совершенства, что въ немъ такого импозантнаго, возвышеннаго, принудительного для нашего ума. Изъ этого ученія слагается матеріальное содержаніе спиритской науки, какъ все изложенное досель есть ея формальная сторона, обзоръ ея средствъ, источниковъ и руководствъ.

Содержаніе спиритской науки составляеть не простое объясненіе фактовъ духосообіценія, природы и жизни разумныхъ силь, дъйствующихъ въ этихъ фактахъ, а цълая система міра. И это съ его точки зрънія вполнъ логично и естественно, хотя мотивируется главнымъ образомъ стремленіемъ прекратить нсякія сомнънія религіозныя и философскія, объединить и возродить человъчество, сообщивъ ему един-

ственно втрное, не допускающее разногласій ученіе о Богь и мірь. Въ самомъ дель, спирить получаеть возможность взглянуть на міръ глазами существъ, стоящихъ въ другихъ совершенно условіяхъ, смотрящихъ на него съ другой стороны, недоступной смертнымъ. Какъ же не воспользоваться такимъ счастливымъ положеніемъ, котораго съ такими усиліями искали философы, стремившеся взглянуть на міръ безъ посредства чувствъ, посмотръть на ноуменоны, вещи въ себъ и т. п. Спириты и воспользовались своимъ положеніемь, добились отв'єтовь на всі важнівний вопросы философско-религіозной мысли и превратили свое ученіе въ философію, т. е. извъстнаго рода пониманіе и объяснение всего сущаго, какъ одного цълаго. Въ немъ установляется воззръне на причину міра, на его содержание въ цъломъ и взаимной совокупности и на конечныя цъли его бытія.

Начало и причина всего сущаго, учить спиритизмъ, есть Богъ, — верховный разумъ, безконечный, въчный, неизмънный, безсмертный, единый, всемогущій, верховная правда и благо (1). Онъ есть особое существо, отличное отъ всъхъ другихъ (être distinct de tous les autres êtres) (2) и вложилъ въ насъ доказательство своего бытія—инстинктивное чувство, находящееся у всъхъ народовъ, во всъ въка, на всъхъ ступеняхъ развитія (2); но сущности и совершенствъ его мы не можемъ постигнуть, по своей ограниченности (4).

Въ основъ всего сущаго и зависящаго отъ Бога лежатъ два другія, производныя, второстепенныя начила или элементы (°),—всеобщая или элементарная

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 33-35 pp. ch. 1. Dieu.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 1 ed. ch. 1. n. 8, 34 p.

<sup>(\*)</sup> Ibid. n. 3, p. 33. (\*) Ibid. n. 9, p. 35.

<sup>(5)</sup> Éléments généraux de l'universe. Въ первоиъ изданім Киши духов ученія объ общихъ элементахъ мли принципахъ

матерія, какъ субстрать всёхъ матеріальныхъ явленій и существъ вселенной и начало разумное - разумъ (principe intelligent, intelligence), какъ безразличе и основа всего духовно-разумнаго—субстратъ явленій и существъ міра духовнаго (1). Эти два начала должны быть сов'яны Богу, потому что мы не можемъ Его представить и на одинъ моментъ недъятельнымъ: вмъсть съ Вогомъ они составляють три безначальныя міровыя принципа, — міровую Троицу (la trinité universelle) (\*). Посредствующимъ связующимъ звъномъ между intelligence и матеріею элементарною служить особая субстанція — le fluide universel — міровая жидкость. По природъ своей она есть нъчто среднее между духомъ и матеріею, нъчто имъ общее и съ одной стороны, утончаясь, приближается къ природъ intelligence. съ другой переходитъ въ матерію и приближается къ ней (1). Существование такой связи и постепеннаго перехода посредствомъ ея intelligence въ матерію и матеріи въ intelligence служить основаніемъ для вывода, что между матеріею и духомъ нътъ существенпаго субстанціальнаго различія и мы признаемь ихъ за два различныя начала только потому, что они представляются намъ ръзко отдъленными (1). Въ сущности они по всей въроятности составляютъ различныя формы и стороны одного начала, посредствующей жид-

нътъ: сказано, что Богъ запрещаетъ познавать le principe des choses (ch. 11. 12. п.). Въ послъдующихъ наданіяхъ, хотя есть подобная мысль, но она выражена умъреннъе: Dieu ne permet раз, que tout soit revelé a l'homme ici-bas (12 edit. n. 17) и вслъдъ за тъмъ преспокойно трактуется о началахъ, какъ о чемъ-то очень понятномъ. (Ibid. n. 27).

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 12 edit. 79 p.

<sup>(°)</sup> lbid: les trois choses sont le principe de tout que existe—la trinité universelle.

<sup>(8)</sup> lbid.

<sup>(4)</sup> Le livre des esprits. 12 ed. 10 — 11 pp. nn. 26, 28. Cp. nota p. 12.

кости — fluide universel, которая лежить въ основъ какъ матеріи, такъ и духа—матеріи инертной и матеріи мыслящей, какъ выражается Кардекъ (1). Жидкостъ эта электрическо - магнитно - эвирной природы
и есть то, что месмеристы называють животнымъ
магнитизмомъ, Рехенбахъ одомъ, Дэвисъ панвеею (1).
Цъль и назначеніе матеріи и духа также общее, —
возможно полное приближеніе къ Богу, при чемъ матерія инертная, постепенно развиваясь и совершенствуясь, должна возвыситься до духа—матеріи мыслящей, а духъ до непосредственнаго общенія съ Богомъ (1). Существуя отъ въчности, два міровыя элементарныя начала начали свое развитіе во времени
дъйствіемъ воли начала верховнаго—Бога. Это дъйствіе и есть актъ творенія (1).

Дъйствіемъ воли Божіей матеріальное начало, разлитое въ міровомъ безконечномъ пространствѣ, начало
сгущаться и съ тѣмъ вмѣстѣ началось раздѣленіе, формированіе его въ безконечное множество міровъ— планетныхъ и солнечныхъ системъ (\*), также постепенное
развитіе и усовершенствованіе ихъ, въ силу присущихъ матеріи свойствъ. Разумѣется, это развитіе началось съ низшихъ формъ и прогрессивно черезъ долгіе, милліоны лѣтъ продолжающіеся періоды, въ рядѣ
переворотовъ и преобразованій, восходитъ до самыхъ
высшихъ. Такимъ образомъ—въ космогоніи своей сииритизмъ утверждаетъ какъ несомнѣнную истину гипо-

<sup>(</sup>¹) Le livre des esprits. 50 p. Cp. Des sciences occultes et du spiritisme par Tissandier. Paris 1866. 113—114 pp. Въ Кинтъ медіумовъ на вопросъ: le fluide universel... est—il la source de l' intelligence?—духъ отвъчаетъ: non; ce fluide n' anime que la matière. Но что здъсь разумъется подъ intellegence—начало мыслящее, или явленю мышленія—трудно ръшить. 9 еd. 77 р.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 76.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 12. ed. 115 n.

<sup>(4)</sup> lbid. n. 37.

<sup>(°)</sup> Ibid. nn. 38, 39, 41. ch. III, 16 p.; 115 n. 50 p.

тетическіе выводы митеріализма, даже такіе, кои у самыхъ матеріалистовъ считаются слишкомъ смѣлыми и не опирающимися ни на какихъ данныхъ. Такъ онъ утверждаеть категорически, что "матерія состоитъ изъ одного основнаго элемента" (élément primitif): тъла почитаемыя въ наукъ простыми не суть элементы, но формы примитивной матеріи (des transformations de la matiére primitive); различныя свойства матеріи суть результать измѣненій, которымъ элементарныя молекули подверглись во время своего сочетанія (?), при извъстныхъ обстоятельствахъ (1). Такъ, далве, онъ признаетъ несомивинымъ, что всв міры и планеты населены живыми существами въ той или другой формъ и объясняеть происхождение органической жизни во вселенной вообще и на земль въ частности. Объясненіе это есть соединеніе гипотезы атомистовь сь теоріею виталистовъ, выраженное въ догматической формъ. "Законъ притяженія дъйствуеть всюду, говорится въ Книгь духовъ, и есть та сила, которая объединяетъ элементы матеріи какъ въ неорганическія, такъ и въ органическія тіла. Только въ тілахъ органическихъ матерія анимализирована (animalisée). Причина анимилизаціи ссть соединеніе матеріи съ жизненнымо началомо" (principe vital) (1). Этотъ principe vital самъ впрочемъ не обладаетъ жизнію и жизненность (vitalité) не есть его постоянный аттрибуть. "Жизнь, говорить Кардекъ, есть результать деятельности некотораго агента на матерію, по этотъ агентъ безъ матеріи не есть жизнь, также точно какъ и матерія безъ него не можеть обладать жизнію. Онъ даеть жизнь всьмь существамъ, которые поглощаютъ его и уподобляютъ себъ.... По своей природъ онъ есть начало чисто матеріальное и составляетъ одну изъ формъ первичной матеріи (la matiére universelle modifiée): онъ есть fluide и именно fluide universel, fluide magnétique animal,

(2) Ibid. 60, 68 nn.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 30, 33, 34 un. 12 edit.

посредствующее между матеріею и духомъ и основное ихъ начало (1). Это начало и дало организмамъ способность жить сообразно съ ихъ природою, впрочемъ самою визшею формою органической жизни, --жизнію растительною (1), которая началась въ самые первые періоды мірообразованія—въ видъ первичныхъ зародышей (germes primitives). Зародыши эти, образовавшіеся подъ вліяніемъ жизненнаго начала или силы, иначе магнитизма животнаго, находились среди хаоса въ скрытомъ состояніи (à l'état latent), будучи задерживаемы въ своемъ развити другими силами (\*). Жизнь органическая въ томъ видъ, въ какомъ она существуеть на земль, не есть последняя ступень развитія матеріи; неорганическая природа нашей планеты также не есть послъдняя высшая форма неорганического бытія. Есть планеты и цълые міры несравненно высшіе земли во всехъ этихъ отношеніяхъ. Вообще- въ настоящее время міры и планеты уже составляють послівдовательный рядь различныхъ ступеней развитія матеріи, начиная съ техъ, которые еще только формируются изъ первобытной матеріи и кончаяя совершенно развитыми, утончившимися до intelligence—изчезнувшими, какъ выражаются спириты (1). Земля въ этомъ ряду ванимаетъ еще очень низкое мъсто, но рано или поздно и ова достигнеть высшей степени совершенства, пройдя рядъ переворотовъ (3). Но какъ бы высоко ни развиты

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums. 77 p; ce fluide anime la matière. Cp. Le livre des esprits. 60, 68 nn. 42 edit.

<sup>(2)</sup> Ibid. 136 n.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 46 n. 18 p.

<sup>(&#</sup>x27;) Въ нашей солнечной системъ планеты представляютъ такую градацію: на самой низкой ступени стоятъ Марсъ и многія другія малыя, планеты, далье сльдуютъ Земля, Меркурій и Сатурнъ, Луна и Венера, Юнона и Уранъ и наконецъ Юпитеръ самая совершенная изъ всьхъ. Le livre des esprits. 1 edit. not. III. 159 р. Ср. L' Evangil selon le spiritisme.

<sup>(3)</sup> Le livre des esprits. 173, 185 nn.

были формы матеріи органической и неорганической, она все таки остается матеріею и служить только оболочкою духа, безъ котораго, сама по себъ, не имъетъ никакого значенія и смысла (1).

Витстт съ матеріею, или нтсколько прежде, началось развитіе разумнаго начала—intelligence. Началомъ этого развитія было также своего рода раздъленіе основной субстанціи, называемое у Кардека индивидуилизацією (individualisation), а результатомъ-явились особыя существа-духи, какъ результатомъ развитія натеріальнаго начала были тела (1). Въ этомъ смысль духи также сотворены дъйствіемъ воли Божіей, но способъ ихъ происхожденія еще болье непостижимъ для людей, чтиъ способъ происхожденія тълъ, и составляетъ тайну для самихъ духовъ (3). Во всякомъ случат духи сотворены не вст вдругъ и ихъ твореніе продолжается досель (4). Другими словами-индивидуализація, выдъленіе духовъ изъ intelligence совершается въ силу присущихъ этому последнему законовъ, также постепенно и начиная съ самыхъ низшихъ формъ, какъ это совершается и въ матеріи. Прежде чёмъ индивидуализировавшаяся, обособившаяся духовная субстанція достигнеть сознательно-разумной жизни, станеть личностью, духомъ въ собственномъ смыслъ, она должна пройти много ступеней развитія, постепенно вырабоmambea—(s'élaborer), какъ выражается Кардекъ ('). Этотъ процессъ первоначального развитія, выработыва-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 12 ed. 22 n.

<sup>(2)</sup> Ibid. 79 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 78, 79, 81, 608 nn.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 80, 34 p.

<sup>(</sup>b) Principe intelligente, говорить Кардекъ, s'élabore, s' individualise peu à peu et s' essay a la vie. C'est en quelque sorte un travail preparatoir comme celui de la germitation, à la suit duquele le principe intelligente subit une transformation et devient esprit. Le livre des esprits. 607 n. p. 260. Cp. 190 n. 82 p.; 606 m 225 p.

ніе духовная субстанція совершаеть вполнть безсознательно, повинуясь только присущему ей, инстиктивному стремленію къ совершенству, и потому духи ничего не знають объ этомъ період'в своей жизни и не могуть изь него ничего припомнить (1). Онъ прекращаеття вдругъ, моментально визстъ съ пробуждениемъ самосознания. Въ этотъ моненть лухъ является вполнъ готовымъ, становится свободною личностію и начинаетъ сознательно, собственными сидами свое прогрестивное движение къ совершенству, начинаетъ вравственное и умственное свое усовершенствование посредствомъ борьбы съ собою и обогащеніе себя всесторонними познаніями о Богъ, міръ и себъ самомъ (1), продолжая его до тъхъ поръ, нока достигнеть послъдней степени приближения къ Богу и полнаго, безконечнаго блаженства въ общения съ Нимъ. Необходимымъ средствомъ для него на этомъ пути служить матерія. По плану всемогущаго, у котораго ны не имъемъ права требовать отчета, тонко замъчаеть Кардекъ, духъ можетъ совершить свое прогрессивное движеніе, какъ и первоначальную безсознательную выработку, только облекшись въ матеріею, которан въ свою очередь, только ставъ оболочкою духа, можеть выполнить свое назначение (1). Такъ какъ формы матеріи, по самой ея природъ, скоропреходящи и могуть служить для духа только временно мъстопребываніемъ, такъ какъ, далъе, духъ, совершенствуясь постепенно, необходимо нуждается для своей дъятельности въ матеріальныхъ формахъ, сообразныхъ съ степенію своего совершенства; то развитіе его есть необходимо рядь воплощеній и перевоплощеній (incarnation, reincarnation). Этимъ путемъ онъ постепенно из-мѣняетъ свою матеріальную оболочку до тѣхъ поръ, пока она почти отождествится съ нимъ, превратится

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 608 n.

<sup>(2)</sup> Ibid. 506 u 242 p. Cp. 607 n.

<sup>(3)</sup> Le livre des esprits. 132, 133 nn. Симр. въ прост. вырам. 16 стр. 9 n.

въ духовное тъло (1). Но на визшихъ ступеняхъ своего бытія духъ такъ різко отділяется отъ матеріи, что не можеть действовать на нее, а следовательно не можетъ и соединиться въ нею (1). Вследствіе этого духовная субстанція, в'троятно, въ самый моментъ своего зарожденія (germination), образуеть себъ особую оболочку изъ міровой, магнитно-электрической жидкости. Оболочка эта называется периспри (perisprit). Она какъбы срастается съ духомъ и находится въ полномъ его распоряжени всегда. При помощи ея духъ можеть соединяться съ матеріальными телами, можеть действовать на нихъ силою своей воли; при помощи ея также духъ сохраняеть свою индивидуальность и особность, потому онъ сохраняеть эту оболочку и по выходъ изъ тъла и безъ нея немыслимъ, съ спиритской точки зрінія. Периспри импеть всегда внішнюю форму того тъла, въ которомъ обитаетъ духъ, и по волъ духа можеть принимать всевозножныя формы. Такъ какъ міровая жидкость имбеть много степеней тонкости то и периспри изъ нея образуемый не одинаковъ у развыхъ духовъ: у однихъ онъ тоньше, у оругихъ грубъе. Въ періоды самаго ранняго развитія духа онъ долженъ быть очень грубъ и за тъмъ постепенно утончается по мъръ нравственного усовершенствованія духа. Оболочка облекающая духовную субстанцію животнаго неразумнаго такъ груба, что не можетъ входить въ связь и соотношение съ периспри человъческой души: Кардекъ не называеть ее perisprit, а просто enveloppe fluidique, потому что душа животнаго не есть совершенно сформировавшійся духь, а духь въ процессь своего развитія и выработки, духъ въ зачаточномъ состояніи (\*). — Чтобы быть последовательными, спириты должны допустить, что духъ или точнве духовная суб-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 186 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 27 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 9 ed. XXII ch. 298-306 pp. Cp. Ibid. 376 pp.

станція соедивяется съ матеріею на самыхъ низшихъ степеняхъ ся развитія, въ самыхъ несовершенныхъ ся формахъ- въ молекуляхъ, неорганическихъ тълахъ и по всякомъ уже случав-въ "примитивныхъ органическихъ зародышахъ", потому что, по ихъ представленію, духъ безъ матеріи и матерія безъ духа не могутъ развиваться. Дъйствительно въкоторые спириты прямо признають всюду присутствіе души и всь тьла, живыя въ томъ или другомъ смыслѣ, даже планеты почитаютъ существами одушевленными ('). Кардекъ тщательно обходить всюду этоть пункть, говорить даже, что духь содиняется только съ человъческимъ организмомъ; старается сохранить ту пропасть, которая отделяеть человька отъ животныхъ, не говоря уже о другихъ существахъ, по господствующему представленію ('). Но въ этомъ случав онъ играетъ словами-esprit и principe intelligent: онъ хочеть только сказать, что въ животныхъ нётъ духа точно такого же, какъ въ человеке, на такой же ступени развитія; духовная же субстанція (principe intelligent) въ нихъ одно и тоже по своей природъ. Неопредъленность, неясность, господствующія у Кардека въ рішеніи вопроса объ отношеніи между человъкомъ и животными, очевидно проистекають изъ страха сойтись адъсь съ матеріалистами и признать собакъ, слоновъ и обезьянъ прародителяни людей, хотя онь молча признаеть это и въ разныхъ мъстахъ своихъ произведеній повъствуеть исторію постепеннаго развитія духовной субстанціи, одущевляющей животныхъ до духа, или души человъческой.

Выдълившись изъ intelligence, духъ соединяется при посредствъ самой грубой флюидической оболочки съ самыми низшими формами животнаго царства и, развившись здъсь до нъкоторой степени, переходитъ постепенно въ высшіе организмы, пока наконецъ не возвысится до того, что самые совершенные организмы

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Дом. бесѣда. 1866. № 31. Христ. чт. ноябр. 1866 г. 654 стр.

<sup>(1)</sup> Le livre des médiums, 301-303 pp.

самой низшей по развитію планеты дълаются слишкомъ грубыми для вего. Тогда овъ переходитъ, повинуясь инстинктивному стремленію, на высшую планету, гдв встръчаеть высшіе животные организмы (1). Такъ продолжаетъ онъ свое путешествіе изъ одного животнаго въ другое, изъ одного вида животныхъ въ другой, пока у него не пробудится сознание своего  $n(^{\circ})$ . Въ этотъ моменть, ставъ истиннымъ духомъ, онъ уже не можетъ пребывать въ организмъ животнаго неразумнаго, даже самаго высшаго порядка: теперь, для своего дальнъйшаго развитія, онъ можетъ соединиться только съ такимъ развитымъ организмомъ, какъ человъческій (3). Онъ готовъ и способенъ стать душею человъческою, которая и есть не что иное, какъ воплотившійся въ человіческомъ организмі духъ (1). Потому Кардекъ называетъ этотъ періодъ развитія духа періодомъ человичности (humanité). Опъ начался очень давно, во всякомъ случав не на нашей планеть, а, по всей въроятности, въ тъ неизмъримо отдаленные времена, когда земля еще вовсе не существовала (1). Кром'в пробужденія самосознанія духъ въ періодъ человъчности получаеть большую независимость отъ тълеснаго организма и можетъ существовать безъ него, обитая въ міровомъ пространствъ, болье или менье продолжительное время, въ промежутки между различными воплощеніями (\*).--Что же такое этотъ совершенно сформировавшися духъ по своей природь? Природу духовъ, увъряетъ Кардекъ, чрезвычайно трудно опредълить людямъ. Это прежде всего существа разунныя, наполняющія вселенную за предълами нате-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 12 ed. 601 n. Cp. not. 264 p.

<sup>(2)</sup> Ibid. 607 n.

<sup>(</sup>º) Ibid.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 608 n. Cp. Спир. въ прост. выр. 18 стр. п. II.

<sup>(5)</sup> Ibid. 608 n.

<sup>(6)</sup> Le livre des médiums. 376 p.

ріальнаго міра (1). Нельзя сказать, что они нематериллии; лучте назвать ихъ безтълесными: они состоять изъ тончайшей матеріи, аналогичнаго которой мы ничего не знаемъ (\*). Другъ для друга духи им тютъ опредъленную форму, именно форму людей (°). Далье, всякій духъ есть лучеиспускающій центрг и потому кажется, что онъ бываетъ въ одно и тоже время въ различныхъ мъстахъ (4). Собственно же говоря, онъ не обладаетъ вездъсущіемъ и для него нужно въкоторое время, чтобы пройти пространство; но это движеніе онъ совершаеть съ быстротою мысли (°). Матерія не представляєть для его движенія викакого препятствія: онъ проникаеть все-воздухъ, землю, воду, огонь (°). Въ первый моментъ пробужденія сознанія, т. е. въ самомъ началъ періода человъчности, духи являются самыми невиннайшими созданіями, - въ состояніи совершеннъйшаго невъданія, аналогичномъ съ датствомъ человъка (7). Они не имъютъ понятія ни о добръ ни о злъ и только сознають въ себъ требованія естественнаго нравственнаго закона, свойственнаго ихъ природъ и назначению, имъютъ также полную возможность и средства удовлетворять этимъ требованіямъ. Но при этомъ они вполнъ свободны и могутъ слъдовать, или не следовать естественному закону правственности (в). Влагодаря такой свободь въ мірь духовномъ, во время первыхъ опытовъ самостоятельной разумной жизни вновь сформировавшихся духовъ произошель "великій перевороть". Перевороть этоть есть наденіе н'ікоторыхъ изъ нихъ и явленіе нравственнаго

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 12 ed. 76 n. Cp. 1 ed. 44 p.

<sup>(2)</sup> Ibid. 35 п. Спир. въ прост. выр. стр. 16.

<sup>(&#</sup>x27;) lbid. 88 n.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 92, 247 nn.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 87, 247 nn.

<sup>(&</sup>quot;) Ibid, 91 n.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 121, 126 nn, Спир. въ прост. выр. стр. 16, n. 5.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 121, 122 nn.

зла въ міръ. Кардекъ представляеть этотъ переворотъ единовременнымъ дъйствіемъ. Такое представленіе на первый взглядъ не вяжется съ его системою, по которой формирование духовъ продолжается досель. Но дъло въ томъ, что послъдующие духи, являющиеся носл'в этого переворота, уклоняются ко злу уже подъвліяніемъ падпихъ духовъ ('). Въ первый же разъ, безъ всякаго посторонняго вліянія, одни духи съ покорностію последовали закону добра, другіе стали поступать вопреки ему. Духи добрые быстро прошли всъ степени инкарнацій и скоро достигли совершенства (1), остальные или обнаружили нъкоторое колебавіе и потому пошли на пути къ усовершенствованію медлениве, или же наконецъ совершенно прилапились ко злу (\*). Такимъ образомъ въ самомъ началв явленія міра духовнаго, какъ совокупности сформировавшихся до самосознанія и человічности субстанцій духовныхъ, въ немъ образовались различныя градаціи, то, что Кардекъ называетъ листницей духовъ — échelle des esprits. Вследствіе безконечнаго разнообразія степеней вравственнаго совершенства, духи делятся на безчисленное множество разрядовъ (4), постепенно переходя изъ одного въ другой; но Кардекъ для удобства обоврвнія пълить ихъ на три класса (6),

Самый нижній классь обнимаеть духовь несовершенныхь (imparfets). Отличительныя черты ихъ: преобладаніе матеріи надъ духомъ и грубость периспри, наклонность ко злу, невѣжество, гордость, эгоизмъ и всѣ дурныя страсти, проистекающія изъ этихъ недостатковъ. Духи эти созерцаютъ Вога; но не знаютъ Его, плохо знають міръ духовный и даже физическій. Не всѣ они находятся на одинаковой степени. Одни изъ

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 121, 122 un.

<sup>(4)</sup> Ibid. 117, 123 nn.

<sup>(\*)</sup> lbid. 129 n.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 96, 79 nn.

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid. 47-48 pp.

нихъ злы совершенно и любять эло: ихъ Кардекъ называетъ нечистыми (impurs). Это демоны сниритскіе. 
Другіе духи этого класса представляють сивсь добра
и зла въ своемь характеръ. Къ нимъ относятся народные гномы, домовые и т. п.; къ нимъ же русскіе спириты могутъ причислить льшихъ, водяныхъ, русалокъ,
кикиморъ и т. п. Это духи шалуны (follets). Третън
наконецъ не дълаютъ ни добра ни зла и равнодушны
къ тому и другому. Ихъ Кардекъ называетъ нейтрильными (neutres). Всъ духи этого класса постоянно
обманываютъ и дурачатъ спиритовъ и тъпъ сильно,
какъ мы видъли, затрудняютъ ихъ наблюденія надъ

міромъ духовнымъ.

Второй классъ духовъ обозначается общинъ иненемь добрых (bons). Отличительныя ихъ свойства: преобладаніе духа надъ матеріею и стремленіе къ добру. Они обладають высокимь знаніемь и мудростію. хотя еще невполет свободны отъ земныхъ навлонностей. Они созерцають и знають Вога, любять и стараются ділать добро. Къ этому классу относятся добрые геніи, въ которыхъ върованіе существуеть у всьхъ народовъ, покровители и ангелы хранители. Они подраздъляются на духовъ милостивыхъ (bienvellants), ученыхъ, мудрыхъ и наконецъ высшихъ. Всв они играютъ **главную роль въ спиритскихъ откровенихъ и сооб**щають спиритамъ истину. Классъ добрыхо духовъ составляеть переходную ступень къ самому высшему классу духовъ чистых или совершенныхъ, которые достигли последней, возможной для существа ограниченнаго степени совершенсства, наслаждаются неизреченнымъ блаженствомъ въ непосредственномъ общения съ Богомъ и участвують въ высшемъ міроправленіи, въ осуществленіи самыхъ сокровеннъйшихъ плановъ провидьнія. Периспри этихъ духовъ до такой степени тонокъ, что не можеть уже входить въ непосредственное общение сътрубымъ матеріальнымъ міромъ и даже дійствовать на периспри низшихъ, воплощенныхъ духовъ. Духи этого класса извъстны были досель подъ именемъ архангеловъ, ангеловъ, херувиновъ, серафимовъ.

Все это разділеніе духовъ совершилось вь тоть отдаленный періодъ, когда еще не существовала наша планета, не говоря уже о явлени на ней человъка. Когда земля въ состояніи была по своему развитію создать организмъ человъческій, — на нее явились духи съ другихъ планетъ, прошедшіе уже много воплошеній (1). Съ той поры установилось постоянное невидимое сообщение другихъ планеть и міровъ съ землею, которая принадлежить къ разряду находящихся на средней ступени развитія и, вибств съ многими другими подобными, служить главнымь образомь мъстомъ очищенія духовъ-чистилищемъ-monde d'expiations ot d'épreuves (\*). Но среди духовъ много разъ воплощавнихся на другихъ планетахъ являлись съ самаго начала и доселв постоянно являются и вновь сформировавшіяся души, едва достигшія самосознанія сдівлать первый опыть самостоятельной жизни. Это души ныньшнихъ дикарей (\*). Кардекъ думаетъ, что въ первыя времена на нашу планету, преимущественно или даже изключительно, являлись духи этого рода. Къ нимъ принадлежала и душа Адама "перваго человіка библейской дегенды", какъ выражается Кардекъ (1). На самонъ дълъ, на землъ сраву явилось нъсколько людей - на различныхъ пунктатъ ея, и подъ вліяніемъ климата и другихъ условій сформировались мало помалу извъстныя земныя расы. Умственныя и нравственныя качества, отличающія эти расы, даны имъ, впрочемъ, не этими условіями, а духами, которые воплощаются обыкновенно тамъ, гдъ живутъ ихъ собратія, сходные съ ними по интеллектуальному развитю, вкусамъ и характеру (5). Въ настоящее время, кром'в ду-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 12 ed. 173 n.

<sup>(1)</sup> L'Evangile selon le spiritisme. 29-33 pp.

<sup>(3)</sup> Ibid. Cp. Le livre des esprits. 190, 191 nn. (4) Ibid. 50, 51 nn. 12 ed.

<sup>(1)</sup> Jbid. 278 n.

ковъ-ижденцевъ въ земния человъческін тіля воплощаются уже духи всъхъ разрядовъ двухъ первыхъ классовъ. Одни изъ нихъ воплощаются вследствие желенія исправить какую-либо сторону своего нравственнаго харектера и сдълать въ новомъ воплощении шагъ къ совершенству и переходу въ выстую форму бытія (1). Духи этого рода принадлежать или къ чисто-земнымъ духамъ, на землъ начавшимъ первые опыты сознательноразумной жизни и успъвшіе значительно усовершенетвоваться, или къ духамъ пришельцамъ съ другихъ планеть, какъ низшихъ земли, такъ и находящихся на одной съ нею степени. Другіе воплощаются по особому повельнію Божію въ наказаніе за какое-нибудь преступленіе или норобъ въ предшествовшемъ существования. Такъ душа деспота наказывается воплощениемъ въ тело раба и т. п. (\*). Духи этого рода тоже принадлежать или къ туземцамъ, или къ пришельцамъ съ другихъ планеть. Наконецъ нъкоторые воплощаются въ качествъ посланвиковъ Вожінхъ для исполненія какой-либо миссін на благо человъчества, для того, чтобы подвинуть его впередъ или въ умственномъ, или въ нравственно-религіовномъ отношеніи (3). Они преимущественно принадлежатъ къвысшему порядку духовъ втораго класса и являются на землъ геніями, пророками, религіозными • и соціальными реформаторами и т. и. Лухи нечистые также во множествъ воплощаются на земль; но самые влые изъ нихъ-демоны-только въ томъ случав, когда вадумають исправиться (4).

Задумавъ, или получивъ повелвне воплотиться, духъ избираетъ себв организиъ имвющаго родиться человъка и начинаетъ постепенно соединяться съ нимъ. Соединене это начинается въ самый моментъ зарожде-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 334 n.

<sup>(2)</sup> Ibid. 983 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 12 ed. ch. X.

<sup>(4)</sup> Ibid. 125 n.

вія и совершенно заканчивается только въ самый моментъ рожденія. Духъ прицъпляется къ зародыщу при помощи своего перисири и, на первыхъ порахъ, имбетъ возможность удаляться отъ него на значительное разстояніе и быть постоянно въ обществъ другихъ духовъ (1). Но периспри постепенно поглощается формирующимся теломъ; духъ все болье и болье стысняется и связывается съ организмонъ, пока наконецъ не войдеть въ него окончательно въ тогъ моментъ, когда младенецъ увидить свътъ (1). Духъ все-таки иожетъ прервать весьма легко непрочную еще связь свою съ тъломъ и если онъ дълаетъ это потому, напримъръ, что испугается въ ръшительный моментъ тяжести испытанія и жизни въ тълъ, то младенецъ немедленно умираеть ("). Съ самаго момента соединения съ теломъ, духомъ овладъваетъ всегда безпокойство, постепенно увеличивающееся по мъръ приближенія дня рожденія. Въ это время его состояніе похоже на состояніе воплощеннаго духа во сит, съ одной стороны (4), и на состояніе человъка, отправляющагося въ далекое путешествіе, исходъ котораго ему неизвъстенъ, съ другой (3). По мъръ того, какъ моментъ рождения приближается, идеи духа изглаживаются изъ его ума, воспоминавіе прошлой жизни изчезаеть, затемняются всь пріобратенныя имъ познанія, слабають и парализуются всь его силы (°). Причина этого заключается, по объясненю Кардека, въ томъ, что духъ теперь можетъ действовать изключительно только при посредстве телесныхъ органовъ и обнаружение его двятельности теперь вполнъ зависить отъ степени развитія и совершенства ихъ (1). Такимъ образомъ во время напра

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 343-345 un.

<sup>(\*)</sup> Ibid.

<sup>(3)</sup> Ibid. 345 n.

<sup>(4)</sup> Ibid. 351 n.

<sup>(°)</sup> Ibid. 340 n.

<sup>(6)</sup> Ibid. 367 n.

<sup>(1)</sup> Ibid. 352 n.

льтства, когда еще не развиты органы мысли, человыкъ не можеть разсуждать подобно взрослому, хотя духъ его собственно находится на одной и тойже степени развитія и въ тотъ и въ другой періодъ жизни (1). Также -иу аси аниндо атыб атыжом вртони втогда онгот ньйших духовь, но несовершенные, плохо устроенные органы не дають ему никакой возможности дъйствовать и какъ-бы запирають, связывають его ('). Подобному же состояню подвергается духъ во встхъ родахъ помъщательства. Здъсь ему мъщаеть надлежащимъ образомъ проявлять себя бользненно-ненормальвое состояние одного какого-либо, или нъсколькихъ. или наконецъ встать аргановъ (1). Изъ такого отношевія духа и тела во время инкарнаціи становится, по мнънію Кардека, понятнымъ явленіе, которое обывновенно называется постепеннымъ развитиемъ духовныхъ силь человька. Сущность этого развитія заключается не въ развити и усовершенствовани самаго духа, а въ томъ, что по мъръ укръпления и развития тълесныхъ органовъ и пріобр'ятенія духомъ навыка въ управленіи и пользовании ими, онъ постепенно получаетъ возможность лучше в свободнее проявлять себя (1). Мало помалу онъ настолько оріентируется въ своей темницѣ, что начинаеть смутно воспоминать свое прошлое. Изъ этого воспоминанія и состоить то явленіе, которое называется врожденными идеями. Посредствомъ созерцанія духъ можеть значительно улснить эти воспоминанія прежнихъ познавій и прежней жизни (1). Если духъ въ прежнемъ воплощении изучилъ спеціально какой-либо предметь, ремесло, искусство, науку, то въ новомъ воплощения это знание является въ видъ таланта.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 380 n.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 161 n.

<sup>(°)</sup> Ibid, 102 n.

<sup>(°)</sup> Ibid. 352 n.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 218 n.

особой способности къ занятіямъ извъстнаго рода ('). Всъ воспоминанія прежней жизни возвращаются къ духу постепенно, какъ къ человъку, который, проснувшись, накодитъ себя не въ томъ положеніи и не въ той обстановкъ, въ какихъ былъ до сна ('). Точно также постепенно обнаруживаются и нравственныя качества духа, но только съ большею опредъленностію и силою, такъ что въ нравственномъ отношеніи—духъ всегда начинаетъ свое развитіе съ того пункта, на которомъ находился въ предшествовшемъ существова-

tiv (°).

Но какъ бы удобно ни устроился духъ въновомъ жилищъ, какъ бы ни удобны были органы тъла для его проявленія, все-таки тело остается весьма стеснительнымъ и неудобнымъ помъщениемъ для духа, потому онъ постоянно желаеть освободиться оть матеріи и чемъ груб ве она, темъ сильнее это желаніе (1). Вследствие этой тяжести и неудобства телесной жизжи, духу даются средства отдохнуть отъ стъсненія. По временамъ онъ освобождается отъ оковъ тъла и получаеть возможность нъсколько времени пребывать въ родной ему сферѣ, въ мірѣ духовъ, наслаждаясь свободою и всею полнотою духовной жизни. Эти эмансипации духа, по выражению Кардека, бывають во время летаргів, въ сомнамбулизмѣ, въ магнитномъ снѣ, въ экстазъ, въ состояви прозрънія (\*). Но самый обыкновенный, періодически повторяющійся отдыхъ или эмансипація духа есть простой, обыкновенный сонъ (°). Во время его связь, соединяющяя духъ съ теломъ, значительно ослабляется, и такъ какъ послъднее не имъетъ для продолженія жизни абсолютной нужды въ

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 185 n.

<sup>(2)</sup> Ibid. 352 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 218, 216 nn.

<sup>(4)</sup> Ibid. 400 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 422, 427 nn.

<sup>(°)</sup> Ibid. 401-412 nn.

немъ, будучи поддерживаемо жизненною силою, то онъ во время сна носится въ пространствъ и входитъ въ непосредственное сношение съ другими духами, эмансипировавшимися подобно ему, или же соверщенно свободными (1). Въ это время духъ совершенно владъетъ своими способностями, воспоминаетъ ясно свою прошлую жизнь и отчасти прозираеть даже будущее. И самыя странныя, необъяснимыя сновидьнія большею частно состоять изъ воспоминанія духомъ, во время бодретвеннаго состоянія тела, техъ сцень, какія онъ видель въ мір'в духовномъ во время своего освобожденія (1). Духи чистые, добрые во время эмансипаціи входять въ общение съ подобными себь по характеру. разсуждають и совътуются съ ними; духи нечистые ищуть также общества себъ подобныхъ и предаются здѣсь часто еще болъе порочнымъ удовольствіямъ, чѣмъ въ болрственномъ состояніи (3). Результатомъ этихъ свиданій и бесіздъ во время сна бывають тіз новыя, неожиданныя мысли и намфренія-хорошія, или дурныя, кои часто постывають человька, посль пробужденія оть сна, вдругь и безь всякой повидимому причины (4).

Переходъ воплощеннаго духа во время эмансинацій въ среду своихъ своболныхъ собратій чрезвычайно легокъ, потому что безчисленное множество ихъ окружаетъ людей со всѣхъ сторонъ (°). Это—или духи недавно освободившіеся отъ заключенія въ тѣлѣ и отдыхающіе на свободѣ, исполняя какое-либо норученіе Божіе или миссію въ мірѣ физическомъ и моральномъ, или же духи скитающіеся безъ цѣли и смысла вслѣдствіе лѣности и нерадѣнія о своемъ развитіи и совершенствованіи, или наконецъ духи злые—демоны. Весь

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 401, 402 nn.

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 177 n.

<sup>(4)</sup> Ibid. 410 n.

<sup>(</sup>b) Ibid.

этоть міръ свободныхъ духовъ нашей планеты, находящися въ постоявной связи и сношении съ подобвыми же обществами свободныхъ духовъ на другихъ планетахъ и вообще въ міровомъ пространствъ, Кардекъ называетъ духами блуждающими (errants) (1). Въ міръ духовъ блуждающихъ происходить постоянное движение. Каждый зародившийся человъческий организмъ уменшаетъ число свободныхъ духовъ, каждый умершій человіть возвращаеть имъ новаго собрата; постоянно посъщають землю духи съ планеть, находящихся на одной съ нею степени развитія, являются духи съ планетъ высшаго порядка, и въ свою очереды совершаются постоянныя эмиграціи духовъ земныкъ на другія планеты и т. п. Этоть невидиный постоянно движущися и волнующися міръ имъетъ особенное соціальное устройство. Такъ все наличное количество духовъ свободныхъ распадается на отдъльныя, болво или менъе общирныя группы, связанныя въ одно цълое сходствомъ характера своихъ членовъ, общностію интересовъ, занятій и стремленій. Такихъ группъ въ земномъ дуковномъ мірѣ очень много: ихъ Кардовъ нан зываеть народами или націями (nations) духовнаго міра (\*). Члены каждой такой націи ваходятся въ поотоявномъ общения взаимномъ, но многіе изъ нихъ отождествляють съ кружкомъ, въ которомъ вращают-. ся, весь міръ духовный, или же дичатся и чувствуютъ себя неловко въ обществъ духовъ другихъ націй. Волье способные и развитые духи каждой націи имьють особенный авторитеть между своими собратіями и • власть надъ ними; здёсь также какъ и у земвыхъ вацій есть правительственная ісрархія и господствуетъ строгая субординація (3). Группы и націи низшаго порядка находятся въ подчинени у духовъ высшихъ группъ, безусловно имъ повинуются и черезъ нихъ

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 244 n.

<sup>(</sup>²) Ibid. 278 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 274.

нолучаютъ Вожіи повельнія. Духи чистые, совершенные одни находятся въ непосредственномъ общеніи съ Богомъ и потому составляютъ аристократію и высшую правительственную, посль Бога, инстанцію міра духовнаго: имъ доступно все въ мірь духовномъ и все повинуется (1). За тыть, чыть ниже духи стоять на мыстичень совершенства, тыть ограниченные становится ихъ власть, а въ низшихъ разрядахъ совершенно прекращается. Духовъ этого послыдняго рода громадное большинство и они составляютъ plebs міра духовнаго: они исполняють самыя черныя и тяжелым работы, какихъ немало въ мірь духовномъ, напр. въ сниритскихъ манифестаціяхъ они, часто противъ воли, должны поднимать огромныя тяжести и т. п. (2).

Жизнь духовъ полна дъятельности и постояннаго труда, который доставляеть имъ только, удовольствіе, не утомляя ихъ (1). Занятія ихъ до безконечности разнообразны, какъ разнообразенъ міръ Божій, который духи должны взучить въ подробности, чтобы доетигнуть совершенства. Изключая духовъ льнивыхъ, ногруженныхъ въ апатію, и злыхъ, усердно занимающихся распространениемь зла, —вст духи имтють осо-. бенное, спеціальное назначеніе, миссію въ міръ физическомъ, или въ мірѣ нравственномъ, гдѣ ни одно самое ничтожное даже явление не совершается безъ ихъ участія. Одни духи заправляють "явленіями геологическими, другіе явленіями метеорологическими, третьи ваправляють водами, четвертые растительнымь царствомъ, пятые рожденіемъ и смертію живыхъ существъ". Иные заправляють явленіями семейной, общественной . и т. п. жизни людей, заботятся о судьбъ обществъ, пълыхъ парствъ и народовъ. При этомъ каждый духъ занимаеть свою должность нівкоторое время и получаеть обыкновенно другое назначение-промоцію, тамъ

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 118 n.

<sup>(2)</sup> Le livre des médiums. 78 p.

<sup>(°)</sup> Le livre des esprits. 254.

третіе и т. д. пока не сділается магнатомъ и аристократомъ (1). Духи особенно занятые своимъ нравственнымъ самоусовершенствованиемъ постоянно приготовляются къ новымъ и новымъ воплощеніямъ, проходя съ этою цълію разные міры и изыскивая испытанія. Это начто въ рода аскетовъ духовнаго міра, подвижниковъ и отшельниковъ. Есть, наконецъ, духи, которые погружены въ чисто человъческие интересы, -- ученые занимающіеся какимъ-нибудь отдёломъ науки, интересовавшимъ ихъ во время воплощенія, полководцы, ивтересующіеся походами и битвами, политики съ жаромъ следящіе за ходомъ земной дипломатіи и т. п. (\*). Вообще же вст духи добрые принимають самое живое участие въ судьов своихъ собратий, заключенныхъ въ тело, и имеють на нихъ огремное вліяніе. Когда начинается воплощеніе, особенно близкіе воплошающемуся духи сопровождають его, утвшають, дають совъты (3) и за тъмъ во время всего жизненнаго пути стараются помогать ему, направлять его къ добру, внушать хорошія мысли, желанія и стремленія (1). Это такъ называемые симпатические духи. Кромъ невидимыхъ друзей - духовъ, постоянно окружающихъ человъка, у каждаго есть духъ-хранитель, неотступно пребывающій при немъ и руководящій его на пути къ самоусовершенствованію (\*). Духи злые также съ своей стороны окружають и преследують человека, стараются делать ему всевозможное зло, совратить его съ пути добра, сдълать для него воплощение безполевнымъ (°). Дъйствіе духовъ, такъ или иначе заинтересованныхъ человъкомъ, чисто непосредственное и состоить въ непосредственномъ проникновени его жы-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 1 ed. 49-50 pp.

<sup>(1)</sup> Ibid. 326.

<sup>(1)</sup> Ibid. 289 n.

<sup>(4)</sup> lbid. 495 n.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 214 p.

<sup>(°)</sup> Ibid. 466 n.

олей такъ, что чрезвычайно трудно опредълить, принадлежать ли извъстныя мысли и желанія самому человъку, или онъ суть внушение духовъ ('). Такъ окруженный заботами и попеченими своихъ собратій—съ одной стороны и кознями, зложеданіемъ, ненавистіюсъ другой, продолжаетъ духъ свое временное заключеніе, подчиняясь тому, или пругому вліянію, останавлинаясь въ своемъ развитіи и коснъя во элъ и нерадъніи, или усовершаясь, пока наконецъ порвется связь, совокупляющая его съ теломъ, — или оттого, что организнъ износится и станетъ негоднымъ, или вследствіе какихъ-либо внешнихъ причина. Тогда духъ снова поступаеть въ свою родную сферу, тъло же заключавшее его *разрушается навсегда* и поступаеть въ общую экономію міра матеріяльнаго (\*). Отдъленіе духа оть тела совершается различно. Иногда онъ освобождается медленно, потому что связь разрывается постепенно. При этомъ нередко случается, что духъ прикрапляется къ талу самымъ ничтожнымъ количеетвоиъ тонкой жидкости: тогда онъ свободно сообшается съ міромъ духовнымъ, видитъ и слышитъ его, во все же не можетъ окончательно оторваться отъ матеріи. Онъ невыразимо страдаеть, силится поскорве оовободиться и свободные духи стараются всячески обжегчить эту агонію, помогають ему скорье покончить съ твломъ (3). Иногда же связь, особенно въ насильственмой смерти, порывается вдругь и неожиданно для дужа. -- Состояніе духовъ послів смерти также неодинаково. Одни чувствують себя въ тоже игновение, какъ дома: ясно сознають, что съ ними случилось и куда они попали. Прошлая жизнь до воплощения, сейчасъ поконченнаго, вся жизнь во время этого воплощеніявсе это мигновенно и живо представляется и припоминается имъ. Другіе долго не могутъ оріентировать-

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 406 n.

<sup>(&#</sup>x27;a) Ibid. 153 n.

<sup>(3)</sup> Ibid. 289 n.

ся въ новомъ положении и понять, что съ ними случилось. Они обращаются къ своимъ, оставшимся въ живыхъ роднымъ, знакомимъ, друзьямъ, окружающимъ оставленное ими тело, хотять заговорить съ ними и не могутъ. Они видятъ на себъ тъло, по всему совершенно похожее на то, которое лежитъ передъ ними бездыханнымъ, хотять дотронуться до него и ничего не ощущають, хотять обнять кого-нибудь изъ живыхъ друзей своихъ и къ своему великому изумленію проходять сквозь ихъ и т. п. (1). Многіе изъ несовер-. шенныхъ духовъ цълые десятки льть остаются какъ въ потемкахъ, -- въ состояни безпокойства и непониманія своего положенія (\*). Но какъ бы то ни было, рано, или поздно, духъ снова вступаетъ въ среду свободныхъ евоихъ собратій и начинаеть жить въ міръ духовномъ. Можеть быть, онь скоро свова воплотится, -- воплотится за тънъ сотни, тысячи разъ, станетъ выше всего земнаго, за тамъ перейдеть въ другой міръ и тамъ нройдеть десятки, сотни воплощеній въ организмы высшіе челов'вческаго, но во всякомъ случав, - рано, или поздно, черезъ милліоны воплощеній, или незнечительное число ихъ, онъ достигнетъ своего назначевія, сділается чистымь, совершеннымь, блаженнымь духомъ. Если онъ во время какого-либо воплощения прилъпится къ матеріи, вознерадъеть о своемъ совершенствъ, то онъ только остановится на одномъ мъств въ своемъ развитіи, увеличить число своихъ перевоплощеній или инкарнацій, но никогда ни одного шага не можетъ онъ сделать назадъ (\*). Онъ можетъ тысячи, милліоны леть коснеть въ одномъ положеніи, все-таки наступить время, когда онъ сознаетъ свею ошибку и двинется впередъ. Даже злые духи, такъ называемые деноны, обратятся нъкогда на путь добра,

(2) Ibid. 71 p.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 68 p.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 12 ed. 178 n.

очистятся и сделаются совершенными и блаженными

дужами (¹).

. Такова драмма міровой жизни по ученію спиритизив. Сиыслъ ея—всесторонній, всеобъемлющій, безостановочный прогрессъ въ совершенству - двухъ простыхъ безформенныхъ принциповъ міра—разума и ма-теріи, подъ всемогущимъ руководствомъ третьяго начала — Bora. Дробясь и индивидуализируясь разумъ и матерія, постепенно формируются во время этого про-цесса въ одинъ стройный, совершеннъйшій міръ и тъмъ достигаютъ конечной цъли своего бытія. Время. достиженія этой ціли, приведенія всего къ высшему единству и совершенству, конечно, представляется сокрытымь отъ всякаго ограниченнаго существа и сокращение его очевидно зависить отъ главныхъ двятелей во всемъ процессъ - свободно-разумныхъ духовъ. Въ настоящее время необъятная матеріальная вселенная представляеть непрерывную цёнь различныхъ ступеней совершенства и вся составляеть одно органическое приос. какъ-он плаваеть въ одной общей, наполняющей все игровое пространство тонкой электрическо-магнитной средь, связующей всь ся части; вся она сплошь населена живыми, стоящими на различнъйшихъ ступеняхъ разумности и совершенства, существами, которыя составляють ея коллективную душу, ея движущую силу, которыя, то погружаясь всецъло въ самыя грубыя формы матеріи, то облекаясь ею какъ временною одеждою въ формъ человъческаго тъла всъхъ степеней тонкости, постепенно ассимилирують ее себь и уничтожають ся самостоятельное бытіе. Въ этомъ необъятно-громадномъ чистилищномъ пропессъ жизнь нашей планеты, жизнь человъчества, тъмъ болье. жизнь индивидуума составляеть такой микроскопическій актъ, что онъ какъ капля въ морѣ исчеваетъ и теряется въ потокъ общаго міроваго, въчнаго

<sup>(1)</sup> Ibid. 49 p. Progrès des esprits:

движенія (1). Но этоть малый сравнительно акть есть все-таки необходимое звено въ міровой цепи, необходимый стадій, фазись, или, точиве, часть фазиса обпаго міроваго развитія. Для земваго духа й для земнаго человъчества чрезвычайно важно какъ можно скорве пройти этотъ стадій, чтобы приблизиться и приблизить вседенную къ конечной цъли. Для этого нужно, чтобы каждое воплощение здесь духа было шагомъ впередъ въ его правственномъ развити и совершенствованіи. — Передъ каждымъ воплощеніемъ духъ болъе или менъе ясно сознаетъ свое высшее назначеніе и имфеть желаніе съ успѣхомъ пройти тълесную жизнь, знаеть отчасти и понимаеть средства, какія нужно употребить для этого (1). Но, воплотившись, онъ необходимо забываетъ все это и потому легко сбивается съ истиннаго пути, усложняетъ тъмъ свое движение къ совершенству, замедляетъ его, увеличивая число инкарнацій. Правда, съ каждымъ во-площеніемъ все яснъе и опредъленнъе воспоминая познавія, пріобретенныя во время жизни среди духорь, пополняя свои воспоминанія воспоминаніями другихъ воплощенныхъ духовъ, облеченный плотію, духъ-человъкъ мало помалу приближается къ истинь, возстановляеть въ памяти естественный нравственный законъ, которому долженъ следовать въ жизни. Но все это слабо, далеко отъ истины, недостаточно и пріобрътается очень медленно. Вслъдствіе этого по системъ спиритизма становится необходинымъ божественное вызывательство въ человъческую жизнь, становится необходимымъ откровеніе. И действительно, учить спиритизмъ, время отъ времени, Богъ посылаль на землю, заставляль воплощаться высшихъ духовъ

(2) Le livre des esprits. 125 p. Chaix des épreuves.

<sup>(1)</sup> Кардекъ, желая поддълаться къ господствующему возврвию, всячески старается придать вемлъ и земной жизни особенное значение во вселенной; но значение это не идетъ далъо значения важнаго мъста ссылки (lieu d'exil). L'Evangile etc. 30 р.

съ спеціальною миссіею открыть людямъ истину, насколько они въ состояни принять ее по степени своего развитія, дополнить ихъ недостаточныя воспоминанія и усилить прогрессь развитія и совершенствованія человъчества (1). Къ такимъ миссіонерамъ изъ міра духовнаго принадлежать: Моисей и пророки и наконець Іисуст Христось (1). Примъняясь къ низкой степени развитія народа израильскаго, Моисей могь сообщить ему только самыя скудныя свъдънія о міръ духовномъ, объ истинномъ смыслъ человъческой жизни и назначени человъка, также точно далъ неполный несовершенный правственный законъ. ненно болье сдълаль другой изъ воплотившихся высшихъ духовъ — миссіонеровъ — Іисусъ Христосъ. По увъренію Кардека, въ словахъ Его находятся указанія на міръ духовъ въ спиритскомъ симсль (3), на многочисленность обитаемыхъ міровъ (1), на воплощенія и неревоплощенія (°), но все это прикровенно, въ форив намековъ, притчей, аллегорій, потому что и въ Его время люди еще не были въ состояни принять и усвоить истину во всей чистоть (1). Но Христосъ при этомъ ясно и опредъленно указалъ истинную цъль и назначение человъка, -- самоусовершенствование, уподобжение Богу и даль самый чистый, вполнъ совершенный. не требующий никакого дополнения нравственный

(2) Itid. Conclusion. VIII p.

(\*) Le livre des esprits. Concl. VIII p.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 125 p. Choix des épreuves.

<sup>(</sup>в) Въ словахъ: царство мое не отв міра сего, и во всыть извъстномъ отвътъ Цилату. Іоан. XVIII, 33, 36, 37. L'Evangile selon le spiritisme. 4 ed. ch. II, 13—20 pp.

<sup>(\*)</sup> Въ словахъ: ев дому Отца мосто обители многи сутъ... иду уготовати мисто вамь. Iоан. XIX. 1—3. L'Evangile selon le spiritisme, ch. III. 21—33 pp.

<sup>(\*)</sup> Указаніе на это Кардекъ видитъ: Мате. XVI, 13—17; Марк. VIII, 27—30; VI, 14—15; Лук. IX, 7—9; Мате. XVII, 10—13; Марк. IX, 10—12. L'Evangile etc. ch. IV, 34—49 р.

законь (1), который есть полное выражене закона Вежія и закова еспественнаго. Нравственное ученіе о составляеть саную сущность иристанства: все остальное есть искажение учения Христова (\*). Но это ученіе, собственно годоря, не привесено Основателемъ храотванства какъ готовост опо откроненно въ томъ. Только анирокомъ смышть, нь какомъ: откровения от почки вріминя спиритивма всякая почина, какъ внушение и совио зонакатымом или зонноготоп, постопонное или можентальное; опа било подготовлено преимущественно ессеями и особенно Сократовъ и Платововъ, которыхъ Кирдекъ назыeagra les principuux précurseurs Incyca Xpucra ('): "Гмеусь, по словань Кирдека, только резимироваль, приведь, въ порядокъ, донолниль и преврачиль въ одно дівлос" ужо куговые, по только "разсівницю элонош-ты" (1). Такимъ образомъ сипритизиъ смотрить на вице Христа Спасителя и на его дъло съ точки зръщи Решена и ему подобникъ, пожалуй даже въсколько миже, потому что лишаеть Его того человъческиго велидія и маключительности среди людей, которыя уміль придать Ренанъ герою своего поэтическаго произведенія, названнаго "Жизнію Іисуса". Спиритизиъ двяльеть Хамста Спасителя однимь изъмножества духовъмиссіонеровъ или посланниковъ Вожінхъ. Съ его точки врвнія, поолинники эти не могуть быть даже духами свимо высшиго порядка, потому что эти духи, вследьотвібливобыкиовенной тонкости своего периспри, абсолить по могуть соодиняться съ вомнымъ человъчечиль твиомъ, не могуть даже действовать на людей медоередственно, и Христось должень по всяконь случав принадложань съ разряду относительно съанихъ духовъ. Кардекъ этого не говореть право, ружоводись извъстными уже жими соображеними; оне

C95 III.

on the lives decesprits, we are made to be trained by

<sup>(\*)</sup> L'Evangile etc. introd. XXIV—XKXV. [7. 1911) (\*)

<sup>(&#</sup>x27;) Ibid.

называеть Інсуса Христа даже Сыновъ Вожіниъ и всюду говорить о Немъ съ намеренною высокопарностію и искуственнымъ энтузівамомъ. Но не нужно быть слишкомъ проницательнымъ, чтобъ понять, въ чемъ туть дело. Не только высота и особенность природы Христа Спасителя съ спиритской точки зрвиня уничтожается, самое пославничество его Вогомъ является въ спиритской системв весьма двусимсленнымъ: во всякомъ случав оно должно проистекать не прямо отъ Вожества, которое по спиритскому учению непосредственно не принимаеть никакого участія въ судьбахъ визинхъ сферъ натеріальнаго и духовниго царства, а действуеть черезъ высшихъ духовъ. Такимъ образомъ, если Христосъ и посланъ на землю, то посланъ кажинъ-нибудь изъ высшихъ духовъ-правителей зеили, стоящихъ въ непосредственномъ общения съ Вогомъ. Послѣ этого нельзя не удивляться нахальству, съ какимъ Кардекъ всюду угверждаетъ, что спиритизмъ не раврушаеть христіанства. Еще удивительнъе то, что находятся до такой степени тупоумные и наивные люии, которые искренно върять этому тожеству христіанства и спиритизма, берутся даже доказать это тожество ('). Какъ бы то ни было спиритизмъ утверждаеть неприкосновенность христіанскаго правственнаго закона, старается вывести его съ необходимостю наъ своихъ теоретическихъ положеній; но при этомъ онь формулируеть ихъ особеннымъ образомъ, не поевангельски и въ сущности строить свою систему морали, когорая во вногомъ отличается отъ ученія Христа, и лишенная догматической опоры терметь всякій христіанскій характеръ. Кром'в того одна изъ важевипикъ кристіанскихъ истипъ, именно истина равенства вовхъ людей предъ Отценъ небеснынъ, оставленная,

<sup>(1)</sup> Особенно въ этомъ отношения отличился извъстный русскій спирить Балтинъ, въ своямъ сочивеніи Les dogmes d'eglise du Christ expliqués d'après le spiritisme. Дом. бесада. 1867. № № 31, 32.

въ свесобразной констно формі, въ опиритизий, стомть въ прямомъ противорічін, какъ мы увидимъ, со восю его системою, съ самой ся сущностію и основами.

Земныя жизнь человіка есть только средство къ достижению въчнаго блаженства и совершенства, учить спиритизмъ, и сама по себъ не имъетъ никакого значенія. Тъло есть только временняя оболочка духа, его темница, платье, смъняемое имъ постоянно. Все вемное вообще тленно и скоропреходяще. Но отсюже вовсе не следуеть, что человекь должень презирать все вемное, бъгать отъ міра, его заботъ и удовольствій, или умерщвлять плоть свою и предаваться аскетическить подвигамъ. Напротивъ онъ долженъ погружаться въ жизнь со всвии ся треволисніями, выпосить борьбу житейскую, потому что въ этой тяжелой борь-бъ кръпнетъ и развивается воплощенный духъ ('). Онъ должень заботиться о теле, потому что матерія не есть что-либо злое, враждебное: она просто спутница духа въ его развити и духъ должевъ возвыщать ее до себя, а не убивать. Отсюда вытекають следующе законы. Законо труда (loi du travail), въ силу котераго человъкъ обязанъ добывать себъ средства къ жизни и украплять свои правственныя сылы: Законо socnpensedenia (loi de reproduction), BE CERY EUTOPATO человыкь должень виботиться о продолжении своего рода, и въ силу котораго объть дъвства является беснравственнымъ, если онъ не принятъ ради какого-либо подвига на благо общее (3). Закоиз сохранения (loi de conservation), но которому человань обязавь устранвать возможно лучше свое благосостояніе, благоразумно и укреено нользоваться всеми благами и удевольствіями жизни и безъ крайней нужды не подвергать себя лишеніямь (1). Законг разрушенія (loi du

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 229 p.

<sup>(1)</sup> Ibid. 127 p.

<sup>(</sup>a) Ibid. 299 p.

destruction), granuscompaniem generalism spingence and continue and co другія твари для сохраненія своего сущоствранія, но зыпрещиний ему двимгь это безъ вужим, запрещающій убивать себъ подобнихъ ('). Законг общественной жизни (loi de la vie восіле), который обязывнеть ченовака привимать самое жовое участве въ жизни обциятвенной во встях ен водахь, метому что виц ви до длявамъ Кардева; совереженно безирансивенныть отшельничество съ прино свиоусовершенствования (!). Вет эти замоны условинаются чисто: потврівшьною отвенором не в дружней живо жиб муприние, опнени въ дъже Какима образонъ согласить попечине о екдв, о грубой матеріи: съ учення о пеобходинскти уничтокать поставить до носледней стелени, учения, состоваямищий основной доглать оширитивия, про псемь его знажения къ матеран вообще; коннив образовы учение о бомправственновый очивывывыества ар нарио сомоповориновеннования сосмончи -от такъ, 940 г. жи мир мужовиомъ / существуетъ цълыв рав--оританди полков ато, похициминенте, двохук, дкас -одос онлеговори в жизна в постори в ть о самоковериненственный? - До этого Кардоку ньть накакого и дела и на принешните законани си вачотъ Corps of this, bear examined you not improdul ayaar soweeks applieded (loj du progrès), no koropony non semцва жинчальносит, всь труды и кабаги должны моль +#MOCTOOR! SEE BIFFORMOOTD . AMOUND: AMOUND: A SEE ROATRINES мри (дважение листораль, на пути ва озвершенотву (др. egrape, passuration diai dispalité puro constant mais renorts ка подпинить ческить развилии собя вспристию равенсира и общиваеми ниртиродых (the samous confider (Ini de 

7.7.

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits, 308 p.

<sup>(\*)</sup> Ibid. 321 p. April 20 20 20 20 20 20 21 1

<sup>(\*)</sup> Ibid. 325 p. (\*) Ibid. 339 p.

ностой, обывывающий человета стоимивать обвою собе отвенную симбоду, особено свободу жислей и убеля жений учеленть реободу другихь А до запис справод просооти, стоибы и блигонеоринестности (ю фе запос станов от общения общений вы правожнамость равенства важется съ возреденный въ принципъ неравенствомъ духовъ, съ невозможностю даже между искоторыми изъ нихъ общения? Какъ согласить законъ свободы съ господствомъ деспотизма въ міръ духовномъ, деспотизма, основаннаго на правъ силы, которою, такъ сказать, физически обладаютъ высшіе духи и которой рабски, съ трепетомъ должны подчиняться?

При раскрытіи всёхъ указанных законовъ Кардекъ затрогиваетъ много политическихъ, соціальныхъ,
экономическихъ спорныхъ и модныхъ вопросовъ и ръшаетъ ихъ категорически. Онъ признаетъ безнравственными войны, отвергаетъ теоріи коммунистовъ, утверждаетъ равенство мужчины и женщины, расторжимость брака и т. п. Наконецъ онъ проводитъ здёсь
мысль, что результатомъ точнаго выполненія этихъ
законовъ будетъ постепенное физическое усовершенствованіе земнаго человѣческаго рода. Такъ что, по
его увѣренію, которое впрочемъ необходимо вытекаетъ изъ основныхъ началъ спиритизма, рано, или поздно, на землѣ явится другая порода людей, съ болѣе
тонкимъ и совершеннымъ тѣломъ и самая планета измѣнится (\*).

Для тёхъ, кому нужны внёшнія побужденія къ выполненію правственнаго закона,— страхъ мученій и награды, Кардекъ предлагаетъ картину спиритскаго ада и рая. Онъ рисуетъ страданія несовершенныхъ,

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 347 p.

<sup>(1)</sup> Ibid. 386 p.

<sup>(\*)</sup> Le livre des esprits. 393 , ( C 200 Livre des esprits. 393 ,

н тімь болье злыхь духовь во время инкарнацій и нослів нихь; ихъ томительное состояніе невіздінія, беземлія, зависти, злобы, отчаннія. Въ противоположность этому самыми яркими красками изображается состояніе добрыхь духовь, наслаждающихся общеніемь съ Богомъ, любовью, дружбою въ средів себів подобныхъ в т. п. (1)

В. Снегыревъ.

(oxonvanie bydems)

<sup>(1)</sup> Le livre des esprits. 398 p.

## **ПРИХОДСКОЕ ДУХОВЕНСТВО**ВЪ РОССІИ

## СО ВРЕМЕНИ РЕФОРМЫ ПЕТРА.

(продолженіе)

Къ числу людей, обязанныхъ службой, въ первой половинъ XVIII в. принадлежали всъ дворяве. Законъ 1714 г. дозволилъ изъ дворявства переходъ въ духовное звине однимъ вадетамъ, младшимъ сыновьямъ дворянских фамилій; въ 1730 г., съ отивной дворянскаго майората, потеряло силу и это дозволение ('); потомъ въ законодательствъ уже ни разу не говорилось о томъ, можно, или нътъ поступать дворянамъ въ священнослужительскія должности, до самаго изданія знаменитой граматы о вольности дворянства, которая даровала дворянству саную широкую свободу въ выборъ занятій и рода общественнаго служенія; но за то всегда такъ много говорилось объ обязательной службь дворянъ государству на поприще или военновь, или гражданскомъ, что модчаніе закона о выбор'в духовной службы совершенно равнялось запрещеню этого выбора для всвхъ дворянъ. Законодательству впрочемъ и незачень было ясно выражать подобнаго запрещенія, потому что духовное званіе еще въ самомъ началь XVIII

<sup>(1)</sup> II; C. 3. VIII, 5653.

въка до того уже было унижено, что ни одинъ порядочный дворянинъ самь не могь поступить въ него изъ одного шлихетского гонора; самый указь 1714 г., говоря объ опредълени въ священство кадетовъ, почелъ нужнымъ замътить, чтобы этого никто не ставилъ имъ и ихъ фамиліямъ въ безчестіе. Потому и тогда, едвали могло быть иншо примыровь, чтобы кто-нибудь вак дворянъ вздумаль воспользоваться этимъ закономъ для перехода въ духовное внаше (1). Между духовенствомъ и шляхетствои у насъ никогда не было такой родственной связи, какую видимъ на занидъ, гдъ въ духовенствъ во всъ времена встръчнемъ представителей разныхъ, иногда даже очень высокихъ дворинскихъ фамилій. Разумъется, при этомъ мы вовсе не беремъ въ расчетъ весьма частыхъ примъровъ постриженія нашихъ бояръ и дворянъ въ монашестью. Примъры свяйондарсь жи ашил ажэргачтэя анкаровд аби жио инноли Россія, гдв въ дуковное званіе часто поступнян козави, даже старшины и щляхтичи, выприм. Бугаерцый при готмани Скоронадском быль опрежываль войског вымь канелляномь при резидении гетмана, одинь маблагородныхъ пановъ Бутовичей былъ священникамъ в т. д. (1). Нъкоторые дворяне строили у себя въ дет -няр, амин ад ариквафунопо эж нико и минор кънвиод провниками, и потомъ дълолись родоначельниками дълыкъ иногда очень длинныхъ дверянско-окачјеническихъ редовъ, — таковъ наприм. родъ. Трощановичай от Глазова мглинскаго уфада, служивший инслилотвенно съ 1655 г., жогда родоначальникь, его Висили Трошиновинь порный устроиль у себя хрань и следаля, явящопромы, до 1866 г. (\*). Миота дворяне поступали на священ-La of other engagons

<sup>(1)</sup> Двяз Суворова Ив. Ив. Суворова поступня вы Дух. вызніе ч быль придворными протоїстечнь вы пробыл (Долгоруї, ч. 11, 66). Межети быть, были и прукій примеры, от укот

<sup>(2)</sup> Двор. въ Россіи Ром.—Славатинскаго, 149.
(3) Акты о двор. Тротановичей въ Черниг. спарх. изв...
1870 г. № 2.

ынки; укрывалсь: отъ войсковой службем, т, Мю спривове двичнів вы 1654 г. малой Рессия вы жензовсійських превчилу товорится: ть одной впинскв о виниристайжовъ віони дворянства Вилтерининонаго временя, иногів водни ные малороссійскіе чиновники, ублуви изь службы и паче въ военное время, останиля ввое ввание и иступили въ повы.... Изъ сяхъ-то чиновниковъ: произшедшие поны и дълковы и вывік считають себя дворинами, получили и макамента объектова вна пробрански правиты и пользуются ветым дворинскими пролыслание и правымы, ые: неся: /причонъ : някиной: деорефской: :службе... в. тян гооти... Инфочь изобидьныя зомыму воправиотамиретие тельнымы указамы и фізинтельнымы гелилу: Апослояя 1728 г. инпыны вунквать Сътроть почещень Мас ментичний и породения в пробременти в пробрементичний пробрем селения, принадлежимийя свищения выпада жими женобі. нон жения уплен вызвинение кінавсян компанов повожили Прочопопрвокъ.

Въ другихъ частяхъ имперіи "введеніе ввтдуков» ный чинь тілихетства" до того! было необычно, что въ 1730-хъ годахъ мы видимъ его предпотомъ одинхо вольно нечтаній прожектеровь выпродв. А. Вопывоопо, аптов рый предлагить его чло примъру европейский вилосидарствъ ви своемь "Генеральновъ разсуждения с правлений внутренных гобударет велисых плания. По Но тьтоже время самония сетем проквитию овобення силы тупд агго опредосоро ученинаростири эникичесть вои ликть оболовій, жоторыя оно трактовали «свидова, вань -доржия " Орманави чакого спримения, же тором, уже o inferestablistational abitation of the presentation of the prese чениентехн верховникихь, «фыли схимя воряговыения чине дво дворянельно запраже извраний запражений на фикь Ві Не Татвицеві, который ризоуфциль зоглюфия. DIBLIP BOLS CINISTOP 1886 Historical voluments (1) Andrewicken by Poceile. 150. Cal. There of Antipper tentillesтикопъ изи жебранъ въ Знис. харън ейврх! вън! 120 1 стр. 2018. 431. 455... P. Apx. 1871 r. ctp. 1884-1885.

<sup>(2)</sup> Чтем обицимов, шов, шоврем. 4000. чт. М, живост фр. 155.

отов споссо времени такимъ образомъ: "есть разпость чиновъ временная, но другая есть пробывающая и наследствонная, яко шляхетство, гражданство и подлость, а нъгдъ четвертое счисляють—духовенство. У насъ въ Уложени нъколико шляхетство отъ прочихъ отвънено, товно безъ основанія, недостаточно и немено. Для того у насъ всякъ, кто только похочеть, честь иляхотокую похищаеть. О пресвчения сего великаго безпорядка и оскорбленія тамъ преимуществъ государя видится забыто". Или еще: "У насъ неждо шляхтичемъ и подлымъ никакой разности, ни закона о томъ натъ, а почитаются всв инвющіе деревни: подъячіе, нововичи, посадскіе, холопи, им'яющіе отчины, за піляхетство, гербы себь беруть, кто какой самь выныслеть, н ночитаются по богатотву, чего мигде не водится" ('). Повятно, что при таконъ направленіи сословныхъ понятій шляхетства нечего было и думать о сближеніи его съ духовенствомъ "по примъру европейскихъ го-CVARDCTBL".

Чънъ дальше, тънъ дворянство все болъе возвышалось и отдалялось отъ другикъ сословій, въ томъ числъ и отъ духовенства, тъмъ болъе, что послъднее ночти въ такой же мъръ съ теченемъ времени унижалось но своему общественному положению и сменивалось съ подлыми людьми. Въ въкъ Екатерини, въкъ пышнаго и гордаго аристократизма, полнаго развития дворянскихъ понятій, францунскаго образованія, условнаго дворянскаго этисета и житейской обстаниван, въкъ порабощения визшихъ классовъ высшену, духовмое лице до того уже сдемелось "подлимъ", что среди дворенства въ нему съ презраниемъ относились и старый и малый, надъ нимъ издърелесь литтературе, жалавалось образованное общество, въ которомъ ругнуть попа считалось даже признакомъ хорошаго тона и свободнаго отъ суевърій образованія; помъшикъ трактовалъ своего священника, какъ холона,

<sup>. .... (1)</sup> Татищ. и его преил. Н. Повода. егр. 471

на ряду съ своими крепостными крестьявами, напуокался на него съ своимъ барскимъ окрикомъ, осморбляль его даже "наказаніемь на тель" (1). Духовенство да и само дворянство еще до сихъ поръ хранятъ оть XVIII в. множество преданій и разсказовъ почти о невфроятных проявленіяхь съ одной стороны глубочайшаго униженія духовенства предъ дворянами, а съ другой грубъйшаго санодурства и санаго необузданнаго произвола. Духовенство составило какую-то униженную и забитую "породу", въ которой высшее общество не предполагало уже ничего хорошаго, благороднаго и цивилизованнаго. Дворянивъ Волотовъ, разскавывая въ своихъ запискахъ о разкихъ лицахъ, происходившихъ изъ духовнаго званія и отличавшихся благородными качествами, каждый разъ считаеть нужнымь прибавить къ своей похваль выразительное: "не взирая на его породу". Да и само правительство, стараясь всячески возвысить дворянство и развивая въ своихъ указахъ идею благородства этого класса, только подъ конецъ XVIII в. наприм. освободило священнослужителей отъ повора публичныхъ твлесныхъ наказаній. Очень понятно, почему дворяне не только не вступали въ духовное званіе, напротивь даже бѣжили изъ него, если почему-нибудь принадлежали въ нему прежде. Въ 1803 г. быль наприи, такой случай въ петербургской академіи. Одинъ студенть Андруцкій, протојерейскій сынъ, дошедшій уже до философіи, совершенно неожиданно узналъ, что онъ дворянинъ кіев-ской губерніи. Посл'я этого онъ, нисколько не медля, оставиль и философію и школу, "чтобы избрать новый родъ жизни, соотвътствующій его склонностямъ, равно и правамъ, предоставленнымъ благородному дворянству" (1). За исключевиемъ нъсколькихъ священия ческодворянскихъ родовъ Малороссіи, другіе духовные дворянскіе роды большею частію (ведуть свое начало не

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. XVIII, № 13286.

<sup>(°)</sup> Истор. сиб. акад. 144—145.

оть дворянь, поступивникь вы духовное вване, а оть: деновнования история в пхини эж пхиниона населенныя именія, каковъ наприи, родъ Надаржинскихъ, фодовачальнику котораго нарккому, муховнику, вожеловано было при Петри 4000 жущь ви глоболоукрапиской, губерній (1), или потомственняе дворуживино, вакъ наприм, духовнику императр. Елизаветы, Дубянъ еному. (1), или ордена, нокъ паприи, протойерено Адександру Левинин (брату, м. Платона). (1). Относительно посвящения винь изънделярнаго поончольный во второй половинь XVIII в правительство продолжено развивать тыке вачала, какія была выспаваны ещо от начель стольна, Въ 1766 г. сия наприи одблалось изибстно, что на устиженой поли вычегодской провинціяхь, нь ущеров подущиму плав тежу, постриглось въ монахи и посрящено предпринени ный и перковный чывь. 139 человоры, пре попрывал государственныхъ и церковныхъ крастыяна по нто зата того произопла даже путалица за сборахъ. По экому случаю ивстному губорнатору св архісрость помбно было произвесии следетвю о чакими выбывщих вос октила и поступить съ ними по прежнимъ унималь, вать редва епархій почребованы въ Синонь, выкомости однованионныхъ изъ оклада и разослащь до лестиъ, архіоредиъ подтвердительные указы инредь мор воденный средоватиры HIS THERE THE THE THE THE PROPERTY OF THE PROP лве, какъ черевъ три года (въ 1769 г.), потрабрвалась нопое подтирождение старых указовы, но случню принастій о мострименіи и посцященій еще большато числе врестьянь вы првенрельской туберние по допосоние муборнатора. Головина вражь ламинь; оказалоського гус берени 389 человака, пород очени портения и прист marked by the state of the stat

<sup>(1)</sup> Двор, въ Россіи. Р.-Слават, 158. 197 ЛИКИЧТВІ (1) Осинадцат, въкъ. чкн. Ш, стр. 345. 199 члод элгэнк [

<sup>(4)</sup> II. C. 3. XVII, 125733. 131 Rose on quality

вывнющий значичельную иметную нужду от духоноввунь; указь, выданный по этому поводу, не обращая внаманія на на какія местныя услонія, решительно распоридился ввыскать положенные сборы со встахь носвященных и постриженных, не ввирая на ихъ носвященіе и постриженіе (1).

Въ 1774 г. снова возникъ вопросъ о положенныхъ въ подущиний окладъ перковичкахъ, которые домогались вовиращения въ дуковное звание; положивъ на основани прежняхь указовь отказывать имь вытакомь домогателнотов; св. Синодъ указомъ 11 иодя: опредвлияъ: приковная мисти комплектовать только детьми дийствительныхъ священно-и-церковно-служителей, осчавщимися после разбора, а потомъ, уже если ихъ не достанеть, и сворхконплоктными, и когла оныхъ дъйствичельных перионняковь ко чкомплектовый будеть довчаточно, а потому: нь іположеннымь вь подушный выму первоиниках наубности не окажется, тогда -инудон аві тхинняжовой ави авойнивовойни ахап ахвом вый окладъ съ ихъ дърьми, промф силициниковъ и движновъ и дътой ихт, режденили от вступлени ихъ въ свищевнослужительскіе чини, исключа изъ церков-BONO BERTA, BERTHART BY THE ROTURNS, THE OHE BE. водушномъ оклать быть должны. Такинъ образонь на втоть ражь св. Свиодь чюнием даже далье прежнихъ укажовь, не только запретиль принимать положенныхъ въ окладъ первовниковъ на дуковную одужбу вновь, но распорядилов выключить извенея и техъ, которые мопилялиги нее прежде и числились теперы уже действительно: служищими нерковимиями. На основани этого -правон віндав отливомум направомум віндомум віндав отпорожниць віндав лось много даже такихъ джией духонействи и цервовниковь, которые написавы были выоблавь еще въ первую и внорую ринияю, а во время тротьей, какъ дъйствительно олужащію или дети действительно служащихъ, были записаны уже выбывшении изъ оклада. Застигнутые

<sup>2 1 (1)</sup> Taume, XVIII, 288800 [ 1 10 00 1 Pers

врасилохъ такою строгостио указа, они энергично принялись хлонотить о смагчени своей участи, доходили съ своими прошеніями до св. Синода, а 16 человъкъ изъ никъ подали прошеніе самой императриць и, какъ видится, успали ее растрогать описаніемъ своего горькаго положенія. Въ марть 1775 г. она выдала св. Синоду указъ "стараться сихъ бёдныхъ людей поместить на праздныя ивога, гдв буде нынв число порквей въ новыхъ владеніяхъ прибыло". Св. Синодъ исполниль волю императрицы. Но этогь высочайшій указь. бывшій результатомъ одного сердечнаго движенія государыни, разстроиваль весь, давнымъ давно уже заведенный, законный порядокъ. Въ іюнъ тогоже года св. Синодъ уже долженъ быль сообщить Сенату, что церковниковъ подобныхъ вышеозначенных и оставшихся телерь безь мість явилось множество и всв неотступно просять себь церковныхь масть, ссылаясь на последній высочайшій указь, а Синодь этого указа, относившагося къ однимъ То означеннымъ церковинкамъ, распространять на всехъ самъ собою не можетъ, что вследствие этого теперь требуется учинить новое общее опредъление о встать такихъ людяхъ "церков-нической цороды", чтобы они не остались праздными; при этомъ св. Синодъ изложилъ свое мивне, чтобы, въ случав дозволовія изключать ихъ изь оклада для определенія къ церковнымъ местамъ, светскія начальства предварительно сносылись съ епархіальными архіороями и консисторіами и сообща наключали только такихъ, которые къ чтенію и пінію достаточны и въ церковный чинъ достойны. Сенать снова подтвердиль прежнія запрещенія посвящать изъ подущнаго оклада, потому что, объясняль онь, и безь того остается много безъ масть изъ датей дайствительных священно-и-церковно-служителей, "и когда мимо ихъ комплектовать порожнія м'яста положенными въ подушный окладъ, то н болье таковыхъ въ одну общенародную и собственную ихъ тагость оставаться можеть<sup>а</sup>. После этого св. Синодъ распорядился, при укомплектованіи церавей, въ

случав недостатия перковниковь въ одной епархи, архіореямъ тробовать соб'в нужныхъ кандидатовъ на места изъ другихъ соседнихъ опархій, где окажется малишекъ духовенства (1).

Несмотря на эти распоряжения, ко времени 4-ой ровизін опять накопилось значительное число духовныхъ лицъ изъ подушнаго оклада. Въ указъ о разбо-ръ духовенства 1784 г. однихъ получившихъ форнальное увольшение отъ оклада, показано 667 человыть перковно-служителей и 63 поповы и дыяконовы; число опредълившихся къ перквемъ безъ увольнения не показано, по въроятно было тоже немалое; указъ не тронуль выписанных изъ оклада, но последнихъ, ва наключениемъ посвященныхъ въ священно-служители. распорядился встать обратить въ ихъ прежнее состояню, въ окладъ (\*). По поводу этого разбора св. Синодъ въ 1784 г. издаль общее и рашительное распораженю замішать перковныя міста дітьми однихь только действительных священно - служителей и церковнимовъ (\*). Къ концу XVIII стольтія духовное званіе до того успъю заминуться для посторонняхъ дицъ, что въ 1799 г. могь серьезно вознивнуть даже такого рода вопросъ: можно ли опредълять на священно-служительскія м'юта людей, хотя и духовнаго происхождевія, по служившихь въ свётской службі, и притомъ даже не въ постороннемъ какимъ-нибудь въдомствъ, а въ духовномъ же, наприм. въ звании сторожей и приставовъ духовныхъ консисторій". Св. Сиводъ издаль по этому вопросу особый дозволительный указъ, въ которомъ однако опредвление такихъ лидъ на свя**менно - служительскія места выставиль чемь-то вь** родъ особаго пожалованія за ихъ службу и распространиль это дозволеніе и на их дітей, обучавших-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. XX, № 14475.

<sup>(°)</sup> Тамже, XXII, № 15978. м. 7—8. (°) Тамже, № 15981. п. 3—4.

ся вы семинаріята (4). Перкориля патриби ваймалась чекиючиченьнымь достоиність энедей одуповняго вальія, чакъ что посторовнему ченовъку въ винхъ мъстихъ весьма трудно было попасть даже на мосто церновнато сторожа; Должность проовиремы саблилов принадлежностию одника дуковынка желинин, вдоно и дочерей умершихъ свящевно-и-периовно-изужителей: Опродежение из прообирам недуховной жешплины въ московской наприм, спархія: было радивить юдучасны в донускалось по особыни обстинивлиствань еще со щемени арх. Анвроси Вергисть Каменского; въ конскочорокомъ определени при этоят пределось: "жега озваченную вдоку, въ разсуждении: чого, что они не изъ духовныго званія, а язь купическиго : члету. на просыжое мъсто въ преобаднице пуховнаго имну. нашть опредълить и не следовало, но какъ ес олень госодно прочить опредиличь синценника и прикожене ілюди, я по собранными свъдъніями она повежени удевлетвориreinerro, to onperkreve ee" (1). Be year 1799 to чириврвини вдоот и сирота духовизго возний опредыжечне первыхъ на должность проспирены при перкваяъ предотавляется уже обычною и общательною дія спаржівльных в начальствъ формою ихъ призрына 1 %

Во второй моловина XVIII и завершилась папас замки угость духовно-учебных в высценій, еще беные view виментовине самого состовия Такъ, и въ посковской, якибенія вр эло вьена планистьхаке обич лано было только для дітей липографскими служитьлей, по особому о томъ указу 1769 вани того ограниченіейъ-только для чакихъ, коихъ отцы поступани на типографскую службу изъ священно-служительских діз**чей** и не были положены из подушный оплада. Въ течени

<sup>(4)</sup> Taume, XXV, No. 18920. 1 1/2 1/2 1/2 1/2 1/2

<sup>(\*)</sup> Истор. моск. eu. уфравл ч. 11; ки. 2/ правы. 318. (\*) П. С. З. XXV, № 16924;

воей второй половины XVIII стольтія поторимь носковской академіи внаеть всего только одень случай принятія въ вкадемію ученика недуховняго званія:-это было въ 1787 г., когда принять быль въ нее одинь можайскій купець Пыпинь для слушанія философекихъ ленцій, и то только вольнымъ слушателемъ (1). Въ троициой семинаріи свётскихъ учениковъ было больше. Въ 1767 г. въ ней училось 8 лейбъ-гвардіи унтеръ-офицерскихъ дътей, но подъ особеввымъ наблюдениемъ начальства семинарии относительно вхъ успъховъ и въ виде особаго изъятія, кроме того еще одинъ канцеляристь, давшій впрочемь объщаніс ноступить въ монашество. Въ послёдующие за темъ годы число такихъ учениковъ не восходило евыше 4 человых (\*). Изключение между духовно-учебными заведеніями по прежнену составляли только заведенія югозападной Россіи, - кіевская академія, черниговская и переяславская семинаріи, которыя до самой рефоржы духовных училищь при импер. Александры продолжали оставаться съ своимъ открытымъ и общеобразовательнымь характеромь, такъ что число сивтскихи учениковъ въ вихъ было даже гораздо значительнае числа духовныхъ. По списку пінтическаго класеа въ академін за 17°°/, г. последнихъ было всего 47, а первыхъ 69 (\*). Въ переяславской семинаріи въ 1766 г. число духовныхъ воспитанниковъ (75) только немного превышало число разночинцевъ (62). Но при этомъ нужно заивтить, что на духовную службу поступали одни воспитанники духовнаго происхожденія, а светскіе расходились по разнымъ службамъ, въ козаки, по канцеляріямъ, въ мѣщане и т. д. (\*). Реформа духовно - учебныхъ заведеній оконча-

<sup>··· (1)</sup> Ист. моск. акад. 338—389.

<sup>(\*)</sup> Ист. тронцк. семии. 231—289.

<sup>(2)</sup> Кіски съ его древа, училищ. Аскоченскаго, т. Il, стр. 268.

<sup>(1)</sup> Очерки быта налор. дук. Рук. для сельси. наск. 1864 г. 1 1864 г.

тельно спониваноснала их в и сприва соспосния, так тте въ текущемъ столетіи поступленіе въ семинаріи людей постороннихъ совершенно прекратилось. Другія сет оловія впрочемь и не нуждались уже въ духовныхъ заведенякъ, такъ какъ имъли свои народныя и убадныя училища, гимпавій и униворситеты, направленіе когорихъ стело, какъ извъстно, деже въ отрицательныя отношенія къ своеобразному направденію духовныхъ школь. бывшему неизбъжнымъ результатомъ ихъ замкнутости в пособности. Съ другой стороны, духовныя заведения съ телепенъ времени до того переполнились ученикаии духовнаго званія, что не имали уже ни надобности, ви даже средствъ принимать еще постороннихъ людей. Указами 26 іюня 1808 и 27 августа 1814 гг. приказано зачислять въ духовно-училищное въдомство вевкъ духовныхъ дътей съ 6-8 льть; такинъ образонъ веф. дъти духовенства признаны были, если можно такъ выразиться, духовными кантонистами и должны были обязательно приготовляться къ священно-и-церковноитораждод ите вымко в самыя эти должности овончательно закрывались для встхъ не обучавщихся въ учинищахъ и семинаріяхъ, потому что, заставивъ все духовенство отдавать сыновей съ дітства на приготовление къ церковному служению, нельзя же было. по принять мерь къ размещению ихъ на церковныя ивста. Воспитанные и определенные на места такимъ. пешенымъ и легкимъ способомъ, священно-служители при крайней своей бъдности охотно пользовались такъ же удобнымъ и выгоднымъ средствомъ для обезпоченія своих собственных в детей. Епархіальным в соминарскимъ начальствамъ уже не нужно было, какъ прежде, отыскивать себь школяровь по деревнямъ среди дикихъ поповичей и везти ихъ въ школы въ кандалахъ и подъ конвоемъ. Не далье, какъ при второмъ покольній духовенства носле училищной рефориш, семинаристовъ уже часъ было много, что для нихъ но доставало мъстъ ни въ семинаріяхъ, ни по выходъ изь семинарій въ приходахъ. Тяготясь накопленісмъ

живь людей, инвашихь всь права на пербовныя песия и вовое не желавшихъ отказаться отъ этихъ правъ для поступленія въ другіе роды службы, епархіальныя начальства должны были искуственно открывать для нихъ новыя мъста при церквахъ вопреки даже штатному положению, а св. Синодъ въ 1849 г. порешилъ даровать духовенству свободу отъ обязательнаго обученія детей, въ роде той, какая дарована была прежде дворянству известной граматой о вольности дворянства, на томъ основани, что обязанность, возпоженная на духовенство, представлять сымовей въ духовныя училища съ 7-ми летняго возраста была пулна только при первоначальномъ невъжествъ духовенства, но что после того обстоятельства совершение измънились. Въ тоже время изъ училищъ и изъ семинарій каждогодно стали выпускать цілыя сотна изключенных учениковъ, которые спъщили занижить жеота причетниковъ и составили огромный контингенть для поддержанія нев'вжества нашего низшаго клира на додгія времена. Можно сказать, духовныя вачальства столько же теперь старались избавиться отъ учениковъ, сколько дорожили ими въ прежнее время. Въ первое время существования духовныхъ училищъ учен ника держали въ училище до последней возможности и изключали только какого-нибудь "дётину невобъдвмой злобы", по выражению Регламента; въ последнее время мальчиковъ стали выговять изъ плиолы пълыми десятками за простую детскую шалость, за обывновенную дътскую лічность, за какую-нибудь школьную выходку, толкуемую какъ непочтение къ начальству: и даже просто за великовозрастіе.

При такихъ обстоятельствахъ ни у правительства, ни у св. Синода, разумъется, не было никакихъ
побужденій къ смягченію прежнихъ строгихъ постановленій относительно доступа къ духовному званію
для людей постороннихъ. Въ началъ парствованія
Александра I св. Синодъ самъ поднялъ ропросъ объ
уволенныхъ изъ духовнаго званія церковникакъ и, не-

омотря на предложение Севата разм'ястить на церковныя ибота техъ изъ нихъ, которые не были приняты ни въ службу, ни въ окладъ, решительно отказался снова принять ихъ въ свое въдомство (1). Съ своей стороны правительство оказало податнымъ церковниканъ ту милость, что после указа 1810 г. (30 апреля), запрещавшаго обращать свободныхъ людей въ крѣпостное состояніе, прекратило приписку этихъ перковниковъ къ помъщикамъ, даже старалось освобождать отъ крипостного состоянія и тіхъ изъ нихъ, которые попали въ это состояние по прежнимъ разборамъ, выдавая въ вознаграждение владъльцамъ по одной рекругской квитанціи за наждую оснобожденную сенью (1). Въ 1820 г. вышелъ касательно этого предмета общій указт съ довволеніемъ получавшимъ такимъ ебразомъ свободу лицамъ духовнаго происхожденія добровольно избирать себв родъ жизни и даже, буде окажутся достойными, снова поступать въ духовное званіе: Посл'я некоторых разъясненій указь этоть вошель потомъ въ Сводъ законовъ россійской имперін (3). На самойъ дълъ означенныя лица едвали впрочемъ могли воспользоваться дарованнымъ имъ дозволеніемъ поступать въ духовное званіе, потому что духовное въдомство имъло у себя слешкомъ много кандидатовъ на церковныя мъста и безъ нихъ. Наприм. указомъ 29 ноября 1844 г. было постановлено-не вначе, какъ только съ особаго разръшения св. Синода, допускать производство въ свящ. санъ даже учителей духовно-учебных заведеній, если они прежде вышли въ светское званіе.

Въ 1826 г. въ Сенатъ возбужденъ былъ вопросъ о пріемъ жь духовное званіе людей податныхъ клас-

<sup>(</sup>¹) П. С. З. XXVII, № 20491. Тамже, XXXI, 24207. XXXVII, 28335. XXXVIII, 29322. Срава. XXX, 23027. XXXII, 25441.

<sup>&#</sup>x27;(°) XXXVII, 28160. 2-е Собр. зак. 1, 522. Св. зак. в IX, ct. 274.

оовъ и вольноотпущенныхъ дворовыхъ людей и переч давъ на решеніе государственнаго совета. По справвъ съ прежними опредълениями касательно этого предк мета оказалось, что въ 1821 г. по поводу тогожа вопроса св. Синодомъ было постановлено принимать въ духовное званіе разныхъ лицъ изъ податнаго соотоянія только въ крайнемъ случав, гдв есть ощутич -жохомоси отаннохуд схядон на смотаторон ининет денія, а гдв такого недостатка неть, тамь "допускать сего не следуеть". Решивь вопрось въ томъ же смыель, совыть почель однако нужнымь представить свое решеніе на утвержденіе Государя, какъ новый ваконъ виперіи. Это высочийше утвержденное різшеніе впо-еліздотній внесено и въ Сводъ законовъ, гдіт оно формулировано такимъ образомъ: "люди водатныхъ состояній, въ томъ числь и вольноотпущенные, допускаюти ся въ бълое духовенство не иначе, какъ по удостовъренію епархіальнаго начальства въ недостаткъ по его въдомству лицъ духовнаго званія въ замвиненію должностей... Проситель сверхъ того долженъ инвть уваконенное увольнение отъ своего общества. Дъда сего рода, по разсмотръніи оныхъ казенною палатою шин палатою госуд. имуществъ по принадлежности, воскодятъ къ начальнику губерніи на окончательное раз-ръшеніе". Дъти духовнаго лица изъ податныхъ, если родились до его вступленія въ духовное званіе, должны оставаться въ прежненъ званіи бозь прачисленія къ духовному въдомству (1).

Кром'в того, по случаю разбора духовенства въ 1881 г., для зам'вщенія вакантныхъ священно-нъ перковно-служительскихъ м'встъ приняты были въ ружоводство опредаленія XVIII в. о томъ, чтобы въ случав недостатка духовныхъ кандидатовъ на м'вста въ



<sup>(1) 2</sup> с Собр. зак. I, 139. Сводъ вак. IX, ст. 270 и примъч. 2 и 3. ст. 273. По указу 1826 г. дъла этого рода восходили даже до Сспата.

воявотной онархіи епархіальный архісрей обращался за таковыми въ другія соседнія епархів, где окажется излишекъ духовенства; эти опредъленія, имаввыя прино ограничить поступление на церковныя изста модей, не принадлежавшихъ къ духовному втдемству. во время разбора были добавлены еще новымъ условісив, чтобы священно-служетельскія міста замізщались преимущественно учениками семинарій, кончивними курсъ богословія, согласно имянному указу 1826 г. (1). На другой же годъ послъ указа о разборъ выполо новое опредъление, еще болье стъснившее вотупленіе въ духовное званіе для лицъ постороннихъ, Поводомъ къ нему послужило донесение въ св. Синодъ нреосвященнаго пермскаго о томъ, что въ его епаржім для замізщенія всіхь священно - служительскихь ванансій однихъ кончившихъ курсъ семинаріи оказалось весьма недостаточно, что по этому случаю онъ относился съ вызовомъ потребныхъ кандидатовъ къ вреосвященнымъ соседняхъ епархій — вазанской, тобольской, вятежой, вологодской и оренбургской, но что и тамъ онавался такой же недостатокъ въ учевыкъ модяхъ. Св. Синодъ указаль въ подобныхъ обстоятельствахъ ділать вызовы потребныхъ кандидатовъ на церковныя вакансіи изъ внутреннихъ спархій, **гд**в всегда бываетъ излишекъ ихъ, и назначить для провада ихъ въ другія епархіи прогонныя деньги, не отвоняясь разстояніемь; не кончившихъ курсь дозволилъ опредвлять на священно - служительскія мъста только съ особой осмотрительностію, за темъ уже во дьячки дозволиль определять и изъ податнаго состоанія (1). Такимъ образонъ кандидату изъ податнаго состоянія можно было опредълиться на церковное м'всто только после долгихъ справокъ о томъ, неть ли на это место другаго, такъ сказать, законнаго канди-

(a) Tanke, VII, 5531.

<sup>, .(1) 2</sup> Собр. зак. VI, 4563. 4599. ук. 1826 г. № 418.

дата изъ духовнаго званія, справокъ не толико то - одному епархіальному в'вдоиству, но чуть не по всей Россія, и пооль окончательнаго уже удостовъренія енархіальнаго начальства, что на вакантное мъсто двиствительно неть кандидатовь изъ духовнаго званія; т. в. почти викогда. Въ Сводъ законовъ и Уставъ д. консисторій эти суровыя условія н'ясколько сиягчены; по крайней мъръ соблюдение ихъ представлено необязательнымъ, а отдано на волю архіереевъ. Въ Уставъ консисторій читаемъ: "при недостаткъ кандидатовъ на священно-и-дерковно-служительскія м'юта, еперхіальное начальство можетъ вывывать достойныхъ изъ другихъ епархій, гдв духовенство многочислениве. Въ овхъ случаяхъ епархіальныя начальства должны ока-: энвать одно другому всякое содыйствіе, и желающихъ не удерживать у себя безъ дъйствительной въ нихъ надобности. Епархіальное начальство можеть привимать въ духовное звание взъ другихъ состояний, но: не иначе, какъ по удостовърению, что поведение и образование желающихъ вступить въ оное соотвътствучто епархіальныя начальства всегда предпочитали вандидатовъ на церковныя мъста изъ семинаристовъ и. что въ этихъ кандидатахъ только въ немногихъ епаржіякь окавывался недостатокь, то приведенныя узаковенія и въ смягченномъ ихъ видь окажутся не больет благопріятными для пріема въ духовное званіе людей. посторонникъ, особенно изъ низшихъ, податныхъ влас-и совъ, гдъ "если не поведеніе, то образованіе желаю» щихъ вступить " въ духовное звине едвали часто можеть превышать образование даже изключеннаго семинериста.

Относительно перехода въ духовное ввале посторониях людей изъ свободныхъ состояній въ законодажельствъ текущаго стольтія встръчаемъ менье стьснительныхъ опреділеній. Но, не говоря уже о мало-



<sup>(1)</sup> Уст. вонеист. 1841 г. ст. 79. 80.

доступности для нихъ семинарскаго образованія и е **МНОЖОСТВЪ КАНДИДАТОВЪ ДУХОВИАГО ЗВАНІЛ, ПОЛУЧИВНИКЪ** это образованіе, которые стали для нихъ непреодолимой преградой для достиженія церковныхъ должностей, посвящене на эти должности само по себъ для нихъ было мало желательно, будучи сопражено со многими -чэс ва ва государствъ и обществъ, такъ даже и среди духовнаго чина вообще. Духовное звание не только не привлекало къ себъ постороннихъ людей, но еще въ XVIII в. должно было почти силой удерживать у себя и своихъ природныхъ членовъ, которые такъ и рвались изъ него на сторону, на разные пути болье выгодной свытской службы. Чень далее, темь это бетство изъ духовнаго званія и притомъ большею частію самыхъ энергичныхъ и талантливыхъ людей становилось опаснье. Въ 1804 г. и. Платонъ скорбно писалъ въ одномъ письмъ: "много паче прежнихъ временъ охотниковъ изъ студентовъ выходить отъ насъ. Мірскія скорыя и лучнія выгоды льстять ихъ. Преосв. вятскій пишеть, что у него въ Вяткъ губернаторомъ тотъ. который съ ничь въ якадеміи учился и курсомь быль ниже, поновъ сынъ (д. с. сов. Волгарскій). Не лестно ли это для другихъ? Въ деревенскихъ школахъ учителю семинаристу жалованья 200 р. да чинъ офицерскій. Попъ тутъ, где онъ будеть, былъ, можеть быть, въ семинаріи лучше его. Но онъ едвали на попа смотрать будеть... Deus meliora"! Въ другомъ письма онъ жалуется, что студенты вовсе нейдуть въ сельскіе священням: "не хотять быть на пашни ими на ругь недостаточной, но и въ той да и во всемъ почти зависьть отъ власти по большей части помъщиновъ, на коихъ непрестанныя выходять жалобы, а управы сыскать трудно... О семъ-то прежде всего подумоть подобно" (1). Въ светской сдужбе были "ско-

<sup>(&#</sup>x27;) Письма Платона. По изд. Прав. обозрѣн. 1870 г. стр. 9-80. 81.

рыя и лучнія выгоди", тогда жакъ, поступая на ду-ковную службу, свётскій человінь могь терять и тё выгоды, какія уже усп'яль пріобр'ясти въ своемъ прежнемъ состояния. По законамъ о духовномъ состояния вступающій въ духовенство слагаеть всв свои чины военные и гражданскіе, такъ что прежняя служба его даже не числитоя въ формуляръ, велъдствіе чего наприм миний дворяниеъ долженъ потерять въ духовюмъ 88а. • вев становох од натрина потерять въ духовюмъ 88а. нія свое двярянство, пріобр'ятенное прежней олужбой, и приравиврается къ простолюдину; въ олучав увольненія изъ дуковнаго званія онъ остается уже съ правами податнаго состояния. Дети личного дворянима или чиновника сохраниють свои права во всехъ ведомствахъ, но осли ихъ отопъ поступить въ священнослужители, они теряють эти права и въ случав выхода изъ духовнаго въдоиства въ свътское и неприсканія въ теченіи года міста въ гражданской службів должны уже приписаться въ одно изъ податныхъ состояній, равно вакъ и въ томъ случав, если поступять на службу, но выйдуть изъ нея ранбе полученія класснаго чина (1). Мы говоримъ только о техъ невыгодахъ, какія соприжены для свободнаго человіка съ поступлевість его въ званіе священнослужителя, и не упоминаемь о твхъ еще болье важныхъ потеряхъ относитено правъ, какія сопряжены для него съ опредвлевыть въ званю перковнослужителя (1). Понятно послъ этого, какъ нужно смотреть на известную 269 ст. ІХ т. Свода законовъ (о состояніяхъ), которая гласить, что "въ бълое духовенство могутъ поступать лица всъхъ вообще состояній, кром'в кръпостныхь, пока не будуть отпущены узаконеннымъ порядкомъ на волю". Околькоизвъстно, посторонніе людя такъ рідко польковались этимь закономь для поступленія вь духовное звачіе, что случан этого рода нельзя причислить даже нь вид-

<sup>(1)</sup> Св. зак. IX, 275, 276, п. 4. 291, п. 3. т. III, уст. о сл. гражд. ст. 32, 33.

вымъ извлючения изъ общаго поридах; порисинтрывая всй отчеты синодальныхъ прокуроровъ, каме досель изданы въ мечети, им находимъ, что чесло свътскихъ лицъ, опредъявшимся въ духовное яваніе, ни въ одинъ годъ не восходило выше 91 (въ 1844 и 1845 гг.), за многіе годы отчеты заключаютъ въ этой статьв пробъль, не извъстно, что сяначивний, по въей въроятности то, что никто не постунать въ составъ духовенства, наконець ни въ одномъ отчетв не показавы весьма важныя обстоительства, изъ каквхъ состояній были новопосвященныя духовныя лица, въ какой санъ восвящены и наконець въ какой мъстности.

Во вреия последених реформь въ духовенстве правительство снова провозгласило совершенное уничтожевіе замкнутости більго духовенства, но на этотъ разъ сочло необходинымъ но ограничиваться однимъ новторенівив старой статьи Свода законовь, но вивств сь темь примять действетельныя меры къ осуществлевію ся на самонь діль; сь этой цілію новыми уставами духовно-учебныхъ заведеній прежде всего отпрытъ для всьхъ состояни свободный доступъ въ богословскому образованію, потоиъ указовь 22 февраля 1867 г. уничтожена старая система наследственной передачи между духовными лицами ихъ церковинтъ должи ностей, а указомъ 11 іюля 1869 г. уничтожена наслідотвовная передача оть отцовъ датямъ самаго духовнаго званія и вев діти духоневства отчислены съ разными правами въ свътское звание, наконецъ подвергнуты серьезной разработка важные вопросы объ удучшени быта духовенства в возвышени его юридическаго и общественнато положения. Эти вопросы ещеочень далеки отъ более или менее удовлетворительнаго решенія, и потому трудно предвидеть, разоминется ди духовное сословіе вы свиомъ дель, будеть ли способно привлекать къ себъ новыя свъжія силы изъ другихъ сословій, или же попрежнему будетъ на-

<sup>(&#</sup>x27;) Тамже, IX, 279, 293 м друг.

**молняться одними** детьми духовенства, а уничтоженів его замкнутости останется только на бумагь, какъ 269 статья Снода. Замкнутость его продолжалась такъ долго, что во всякомъ сдучат еднали скоро можно надъяться на благопріятные результаты последних в реформъ. Развиваясь особнякомъ целыя столетія, духовенство усньло за это время отлиться въ цъльный и законченный кастовый типъ, составить совершенно изолированное общество, особую "породу", съ которой другія сословія не им'єють уже ви родственныхь, ни общественныхъ связей, къ которой относится даже враждебно. Общее отчуждение отъ него успъло развиться до того, что оно потеряло и довъріе своихъ пасомыхъ и нравственное вліяніе на нихъ, сохранивъ за собой одно только оффиціальное обрадовое значеніе. Витестт съ этимъ для свътскиго общества стало чуждымъ едвали не все, относящееся къ церковной жизни, стало чуждымъ самое изучение религіознаго ученія, какъ дъло поповское, дъло касты. А это отсутствіе религіознаго образованія въ обществ'в еще бол'ве способствовало замкнутости духовенства, потому что, кроит семинаристовъ, дъйствительно никого нельзя было ставить на должности священнослужителей, вслъдствіе общаго религіознаго невъжества между свътскими людьми.

Сказаннаго нами достаточно, чтобы видѣть, какой широкій просторъ открытъ быль для развитія наслѣдственности духовнаго служенія въ теченіи всего прошедшаго и болѣе, чѣмъ половины, текущаго столѣтія. Не возмущаемое ничѣмъ со стороны внѣшнихъ вліяній, свободное отъ безпокойнаго прилива новыхъ силъ, духовенство за все это время неукловно продолжало развиватъ потомственный характеръ своего служенія и въ томъ частномъ смыслѣ, о которомъ мы говорили, въ смыслѣ наслѣдія извѣстныхъ церковныхъ мѣстъ.

Мы видъли, что еще въ XVII в. приходская церковь считалась какимъ-то семейнымъ достояніемъ служившихъ при ней священно-и-церковножительскихъ родовъ, а то даже и одного рода, члены котораго зани-

нали при ней вов церковныя должности, стараясь ни водь какимь видомь не допускать къ нимь людей постороннихъ, даже духовнаго же званія, но ве привадлежащихъ къ ихъ роду. Подобныя отношенія духовенства къ наследнымъ церквамъ целякомъ перешли и въ XVIII въкъ. Въ духовенствъ до сихъ поръ свъжи преданія о томъ, какъ въ прежнее, даже весьма еще педавнее время члены духовнаго семейства, служа при своей родной церкви, одинь за другимъ переходили по развымъ степенямъ клира, точно древне внязья по своимъ столамъ. По смерти отца, служившаго священникомъ, поступалъ на его мъсто старшій сынъ, бывтій при отць діякономь, а на его місто опредълялся во дьяконы следующій брать, служившій дьячкомъ, дьячковское місто занималь третій брать, бывшій прежде пономаремъ; если не доставало на всъ мъста братьевь, вакантное місто заміщалось сыномь старшаго брата или только зачислялось за нимъ, если онъ еще не подрось и т. д. Духовный Регламенть, замътивъ, что попы и дьяконы при церквахъ старались захватить въ свое распоряжение всв церковническия міста для того, чтобы наполнять ихъ своей родней, детьми, братьями и племянниками, нашель нужнымъ осудить этогь порядокъ, потому что онъ облегчалъ священнослужителямъ возможность не радъть объ исполненіи своихъ обязанностей, покрывать раскольниковъ и т. п. Но всего черезъ годъ посл'в изданія Д. Регламента, по случаю разбора духовенства и приписки лишнихъ въ немъ людей къ подушному окладу, вышелъ именной указъ, въ силу, котораго дъти священнослужителей освобождались отъ оклада именно для того, чтобы имъ быть при тъхъ (отповскихъ) церквахъ во дьякахъ и пономаряхъ, изъ нихъ же учить въ школъ и производить на убылыя мъста въ попы и во дъяконы", и только тамъ, "при которыхъ церквахъ изъ оныхъ достойныхъ не будетъ, производить отъ другихъ церквей" (1). Такимъ образомъ указъ снова при-

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. VI, № 3932.

зналь наследотвенность церковных в должностей вы томы самомъ смыслъ, въ какомъ Д. Регламенть ее осуждаль, т. е. въ предъдахъ именно мъстнаго клира. Въ 173% родахъ производилась перепись свящевно-и-держовнослужительских детей въ нетербургской губерии для опредъления ихъ въ школы; по этому случаю св. Синодъ узналъ, что представленный нами порядокъ семейной пресиственности перковныхъ мъстъ началъ водворяться даже и въ петербургской губерніи, несмогря на то, что здъсь, казалось, всего менъе было условій къ его развитію, потому что край быль новый, церкви только лишь строились, духовенство тоже было новое, наважее изъ другихъ епархій. Дело объясняется темъ, что у духовныхъ лицъ, служившихъ здъсь съ начала открытія губерніи, подросли свои дівти, которыми они и старались замвщать перковныя вакансіи, тіцательно устраняя чужеенархіальныхь искателей этихь вакансій. Въ устраненіе разныхъ элоупотребленій, бывавшихъ при этомъ, св. Синодъ нашелъ нужнымъ издаты новое правило въ духв прежняго распоряжения Д. Регламента: "при многихъ церквахъ попъ не припускаетъ въ церконники чужихъ, но своими сынами или сродниками мъста того служенія занимаеть, вногда и вящше потребы, не смотря, угодни ли суть (т. е. прихожанамъ) и грамотъ искусніи. И сіе, кромъ иныхъ благословныхъ винъ, и для того ванначе вредно есть, что такъ удобнъе попу неистовствовать, о служении и порядкъ не радъть и раскольщиковъ покрывать... Того ради весьма эло сіе пресъкать епископы должны, и прогивное творящихъ поповъ жестоко наказывать. Развъ по приговору прихожанъ и по благословеню имянному епископа можетъ священникъ сына своего, пъть и читать искуснаго, да токмо единаго иметь во дьякахъ или пономаряхъ, а прочіихъ, добръ изучившихся, отправить къ другимъ перквамъ или въ иной честнаго житія промысель". По этому правилу посль разбирали родственниковъ священника, которые искали себъ службы при немъ какъ въ петербурской, такъ и по другимъ епархіямъ (1). Въ число допросовъ при ставленическомъ производстві входиль между прочимъ допрось и о томъ, не родня ли ставленикъ кому-нибудь въъ членовъ клира, въ который онъ поступалъ. Но практика жизни часто уміла обходить приведенное правило, или вовсе его пренебрегая, или пользуясь его уступкой желанію прихожанъ и усмотрівнію епископа.

Въ приходахъ, гдв разныя должности при первы занимали члены разныхъ семействъ, принято было держаться другаго порядка въ наследственности месть, по которому требовалось, чтобы сынъ не превышаль степенью отца, сынъ священника признавался кандидатонь на овященническое м'ясто, а дъти причетниковъва причетническія, хотя бы были достойны и высшей отепени (1). Такимъ образомъ въ одномъ и томъ же клиръ формировалось нъчто въ родъ особыхъ касть, въ которыхъ трудно было выйти талантивниъ людямъ на выстрю степень, тъмъ болъе, что, при однообразіи и быта и механическаго обрядоваго служенія, талантливому человъку почти нечъмъ было и выдвинуться напередъ, счетъ мъстами по неволъ приходилось вести не по заслугамъ и талантамъ, а по роду и пломени. Подъ вліяніемъ такихъ условій возвышеніе церковнослужителя и его рода до священнослужительскихъ степеней большею частю имъло мъсто только тогда, когда онъ избирался въ священнослужители къ другой церкви или когда при его родной церкви высшія міста ділались вакантвыми безь наслідниковь, выморочными. Разложение этихъ родовыхъ счетовъ началось въ XVIII в., съ появленіемъ архіерейской школы, которая впервые дала возможность личнымъ достоянствамъ человъкас тать выше рода и уравняла на своихъ

<sup>(</sup>¹) Истор.-стат. опис. свб. епархіи. вып. 11, стр. 204— 205.

<sup>(°)</sup> См. напр. Воронежск. сп. вѣдом. 1868 г. № 17; Опис. Рожд. церкви.

окимьяхь и дьянескихь и священияческихь дажей. Въ 1721 г. св. Синодъ издаль любопытный указъ, въ коноромь выдинь съ одной стороны признаніе старего порядка поставенности церковнаго служения по степенямъ клира, а съ другой разлагающее вліяніе на эточь, порядокъ, архіорейской школы; указь предписываетъ "Священниноскихъ и діаконскихъ дѣтей. "котог рыя въ школахъ наукъ не примутъ, въ священники не производить, а ежели дьячковскія и пономарскія діти науки примутъ, и таковыхъ и въ свящевники производить, не смотря и на священническихъ дътей" (1). Школа однако долго была не въ состояни поколебать родовыхъ счетовъ, потому что почти до половины XVIII стольтія большинство духовенства не доходило въ ней далье первыхъ двухъ, или трехъ классовъ, гдъ, за изключеніемъ латинской грамматики, обучалось томуже исалтырничеству, что и дома, а большинство церковниковъ старалось всеми мерами даже вовсе освободить своихъ детей отъ школы; выростивъ сына летъ до 10-12 дома, церковникъ большею частію спѣшилъ поскорье опредълить его куда-нибудь тоже въ перковники, не давая ему почти никакой возможности подняться выше его низменной доли. Старыя преданія оказывались такъ живучи, что даже въ текущемъ стольтіи, и даже на нашей еще памяти, когда семинарское образование сдълалось уже общимъ для всего духовенства, многія дьяческія и пономарскія д'ти все еще считали пречетническую должность какимъ-то природнымъ для себя призваніемъ и сами по доброй волъ изъ учебныхъ заведеній, не окончивши ВЫХОДИЛИ курса, чтобы, такъ сказать, не терять попустому времени и поскоръе опредълиться во дьячки; бывали примъры, что они были изключаемы и противъ воли своими отцами въ техъ мудрыхъ видахъ, чтобы сынъ не быль выше отца...

<sup>(</sup>¹) Собр. постан. по вѣдом. прав. испов. т. l, стр. 189. № 168.

Впрочемъ о вліянім школы на наслідственность духовнаго служенія річь впереди. Вудемъ пова сліднять за разными проявленіями этой наслідственности самой по себі еще до усиленія школьнаго образованія въ духовенстві, когда она развивалась изолированно, сама нас себя, безъ особенно сильныхъ поміть и возмущеній со стороны витинихъ вліяній.

П. Знаменскій.

(npodossenie bydems)

### CTOASTIE

### СО ДНЯ РОЖДЕНІЯ ГРАФА СПЕРАНСКАГО.

По случаю имбющаго соверпиться, 1 января 1872 года, стольтія со дня рожденія графа Михаила Михаиловича Сперанскаго, Второе Отдъленіе Собственной Его Императорскаго Величества Канцеляріи вмѣняеть себѣ въ обязанность почтить, въ этоть день, память знаменитаго нашего государственнаго дъятеля.

Вивств съ твит чины Втораго Отделенія единодушно пожелали, чтобы починъ въ устройстве такого торжества принялъ на себя статсъ секретарь баронъ Корфъ, по своему служебному и общественному положенію старъйшій, въ настоящее время, изъ бывшихъ сотрудниковъ покойнаго графа.

Баронъ Корфъ, принявъ съ искреннею благодарностію такой знакъ пріязни прежнихъ своихъ сотоварищей, имълъ счастіе входить о всемъ томъ съ всеподданныйшимъ докладомъ къ Государю Императору; всліддствіе чего Его Императорское Величество, 9 ноября сего 1871 года, Высочайше повелёть изволиль:

1) Совершить заупокойную литургію и панихиду въ Александро-Невской лаврів 31 декабря (1871 г.), пригласивъ къ сему богослуженію всёхъ желающихъ помянуть покойнаго графа Сперанскаго;

2) Открыть нынё же повсемёстную подписку, начавь ее между чинами Втораго Отдёленія,—сь тёмъ чтобы изъ процентовъ могущаго образоваться капитала установить, сообразно съ ежегоднымъ ихъ количествомъ, премію или медаль имени графа М. М. Сперанскаго, для выдачи ея за лучшее изъ вышедшихъ, въ извёстный періодъ времени, юридическихъ сочиненій по отечественному законодательству. Присужденіе такой награды предоставить юридическимъ факультетамъ всёхъ нашихъ университетовъ, поочередно;

3) Типографіи Втораго Отділенія изготовить и издать портреть графа Сперанскаго, съ обращеніемъ могущихъ поступить отъ продажи сего портрета денегь также въ составъ упоминаемаго во 2 пункті капитала;

в 4) Вычеванить огъ Правительства, въ намять повойнаго графа, особую медаль, рисуновъ воторой представить

сперва на Высочайщее благоусмотрвніе.

О чемъ и доводится до всеобщаго звъдънія, съ приглашеніемъ чтителей памати повойнаго графа Михаила Михаиловича принять участіе въ учрежденіи преміи его имени, по мъръ средствъ и усмотрънію важдаго, какими бы то ни бы-

ло, даже в самыми малыми, приношеніями.

Пожертвованія им'єють быть вносимы въ состоящій при Второмъ Отдівленіи Собственной Его Императорскаго Величества Канцеляріи Хозяйственный Комитеть, который, по м'єр'є взноса денегь. будеть отсылать оныя, для храненія, впредь до образованія необходимаго капитала, въ кредитное учрежденіе, и время отъ времени о количеств'є сихъ пожертвованій публиковать въ общее св'ядініе. Комитеть поміщается въ дом'є Втораго Отдівленія Собственной Его Императорскаго Величества Канцеляріи, Литейной части 2-го участва, по Литейному проспекту, № 46; приношенія принемаются, отъ 1-го до 3-хъ часовъ по полудни, во вс'є присутственные дни. Въ прієм'є приношеній будуть выдаваться особыя квитанціи.

4.

#### объ издании

## "XPMCTIAHCKAFO 4TEHI8"

въ 1872 году.

«Христіанское Чтеніе» будеть ввдаваться въ 1872 году по утвержденной Святвишимъ Сунодомъ программъ и въ прежнихъ разиврахъ. Пятидесятильтнее существование этого журнала. всегда служившаго лучшинъ выражениемъ современнаго уровия у васъ духовнаго образованія, достатовно свидътельствуеть о сочувствім, которымъ онъ пользовался и продолжаеть пользоваться со стороны просвещеннейшей части нашего общества. Редакція надъется в въ наступающемъ году оправдать васлуженное ею доверіе, представивь на страницахь своего издавія дучшіе въ настоящее время опыты изследованія по разнымъ отрасламъ богословскихъ ваукъ. Распоражаясь весьма большимъ запасомъ разнаго рода учебно-богословских статей, она имветь, впрочемь, въ виду дать ивсто въ журналь тывь изъ нихъ, которыя имъють ближайшее отношение къ возвикающимъ современнымъ вопросамъ и потребноставъ нашего общества. Отвлеченныя ученыя изслѣдованія, при всемъ ихъ научномъ достоинствь, не могуть въ массъ читателей возбуждать такого интереса, какъ въ слушателяхъ академическихъ аудиторій. Сознавая это, Редакція въ посавдніе годы съ особеннымъ удовольствіемъ спішила сообщить читателямь ть сведения о ходе важнейшихь событий въ среде православной Церкви на востокт, равно какъ и движенияхъ ин ванадъ въ пользу православія, которыя сообщались ей навъстнайшими лицами нашего заграничнаго духовенства. Таковъ же ваглядь ея на эту сторону дела и впереди. Равнымъ образомъ живое сочувствие развитию внутренией жизни нашей отечественной церкви и въ частвости -- потребностямъ епархівльнай духовенетва побудило насъ уже съ прошеднаго года отврыть особый огдых въ журналь подъ рубрикою «Современное Обферьніе». Въ наступающемъ толу мы надвенся этогъ отдель по возможности разширить, какъ только дозволить программа журнала, въ особенности по окончании печатанія учебника по каноническому праву покойнаго преосвященнаго Андрея Шагуны, которое уже очень близко, равно кака инкоторыхъ другихъ общирныхъ по своему изложеню богословскихъ изсладованій. Вообіце, не лишая журналь ученаго характера, мы постараемся придать ему, сколько возможно, еще болью разнообразія, жизни и соотватствія насущнымъ запросамъ вруга нашихъ читателей, чамъ досель это правлось въ виду, и принский въ обятодарностію всякое заявленіе и содайствіе намъ въ отомъ смысла.

Подписная цъна за годовое надания въ С.-Петербургъ, безъ доставки на домъ, 6 р., а съ укупоркою, доставкою и пересыздою во всъ губерніи 7 руб.

Книгопродавцамъ дълается уступка но 30 коп. съ эквемпляра; затъмъ существовавщая довель привилеетія въ пользу коммиссіонеровъ съ 1872 г. прекращается.

### въ редакціи продаются:

- 1) «Христівиское Чтеніе» ва 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 м 1847 годы. Піна за раземпляръ каждаго маъ этихъ годовъ, витсто прежней (5 р. безъ пересылки, съ пересылкою 6 р.), навначается 3 р. безъ пересылки и 4 р. съ пересылкою. Выписывающіе журналъ ва вст мечисленные годы (всего ва 14 годовъ) одновременно подъзуются уступкою 50°/4, т. е. платятъ но 1 р. 50 к. ва годовой экземпляръ (12 кпигъ), безъ пересылки, ва которую нужно прилагать на 5 фунт. для важдаго годоваго экземпляра.
- 2) «Христіанское Чтеніе» за 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1867, 1868 и 1870 годы, Цана за виземпларъ каждаго года 6 р. безъ пересылки и 7 р. съ пересылкою,
- 3) Беспом чисе во селимих отща пашею Іовина Златоусрадю, эт русскомъ переводъ, напечатанных въ «Христівнском» Чтенім» на развые голы, можно получать и отлельными книгами по слітемующим пінамъ.

Бисиды на поалмы, два тома. Цена 3 р., съ пересылвою 3 р. 25 к.

Бороды из антіохінскому пароду, Ціна 2 р., съ пересынкаю 2 р. 25 к.

Бесподы на резныл миста Св. Инсанія, три тома. Ціна ва всі 4 р. 50 к., съ пересынкою 5 р. Каждый томъ отдільно пр 1 р. 50 к., съ пересынкою 1 р. 75 к. Веспосы и слова на разные случан, два тома. Ц'яват 2 р., ота пересъижного 2 р. 50 к.

Весновы на Веанцелів отнь Іоанна, два тома. Цвиа 2 р., съя поредытного 2 р. 50 и.

- Беспон на пересе посланів ов. апоотола Павла на Коринелнами. Ави тома. Ц'яна 1 р. 50 коп., съ нересывкого 2 руб.
- 4) Висьми св. Ісанна Златочета на равлема лицама. Ціна: 1 р., съ первоывного 1 р. 25 н.
- 5) Церковаал исторія Евсевія Памфила. Цівна 2 р., съ поросыльного 2 р. 25 к.
- 6) Инсьма преп. Осодора Студита, два тома. Цена 2 р. 50 к., съ пересыдкой 3 р. Отдельно—І-й томъ 1 р., съ пересыдкою 1 р. 25 к.; И-й томъ 1 р. 50 к., съ пересыдкою 1 р. 75 к.
- 8) Дрестіл Формы Стмесли Вторы прасославной Цернен, нам тикь низываємие Апостольскіе Стмеслы, соч. профессора М. Ви Чельцова. Ціня 1 р., съ пересылкою 1 р. 25 коп.
- 9) Се, поденовищи ессточной церкен, соч. пресев. Филарета, пресев. Чина съ пересъимою 1 р. 50 к.
- 10) Систематическій указотель из «Христіавскому Чтемію»: за 1821—1870 годы. Цівна 75 к., св жеревылкою 1 р.

Реданція просить гг. иногородных модинечиково адресовать свои требовнія примо и изключительно— сев ребящію Христіаневаю Утенія, при С.-Петербуріской Дусовной Академів», съ точнымъ оборначеність губернів, увяда, города или почтовой конторы, — въ которую савдуєть дестивлять шурналь, — завнів, имени, отчества и фанилін подписчика.

Редавторъ Христіанскаго Чтенія,

Профессорь И. Чельцова.

5.

#### овъ издани

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

въ 1872 году.

Въ виду знаменатольныхъ событій, потрябномихъ основы редигіозной жизни на западь, православання побществу па ото

литературным органама предлежита великое и неотложное дадо, которое — казалось бы — саныхъ равводушныхъ делжае вызвать изв обычизго спокойствія и равнодушія къ исповедусной въръ Люди запада, запутавшись во лжи и противоръчіяхь римско-каторичества и протестантства, ищуть выхода къ свъту, жаждуть истины. Православів встів истина. Но чтобы эта мотина сівла полиымъ світомъ для всего міра, привлекала къ себъ умы и сердца, для сего потребно не тольно течретичееве разъяснение истины православия, въ отношения въ которому еще существуеть не мало предубъжденій и недоравуньній, но м последовательное осуществление ся на живни. Нужно, чтобы саво вравославів стало истиною во явленій, осявательною для вицущия не пумно, чтобы религіозный быть и перковный строй въ ·православномъ обществъ были свътлениъ выраженіемъ истиямикъ началъ православія, — чтобы до высоты и чистоты отнав началь моданивлась и развивалась въ непъ саная дайствительность — повсюду, начиная отъ приходокой общины до выспыхв соерь перковной живии. Въ распрытио и удовлетворенио такой нотребности, севнаваеной более или менее всеми, должные быть направлены всё правственным силы православнаго общества,духовныхъ и мірачъ. Рашенію этой задачи, по мара вознежнеети, будеть поуклонно служить литературнымъ словомъ Правовленое Обозранів, обсуждая современные богословскіе вопросы **▼ насъ и за границею, и обозръва переустройство нашего ду**мовнаго быта, начатое предпринятыми реформами въ приходскомъ духовенствв, духовно-учебныхъ заведеніяхъ, церковно-судебной области и др.

Въ 1872 году *Православное Обозран*ие будетъ надаваться по прежней программъ, ежемъсячно, книжками отъ 12 до 15 печатныхъ листовъ, подъ редавцію св. Г. П. Смирнова-Платовова, при постоянномъ участім въ трудамъ редакцім свящевим—ковъ А. М. Иванцова-Платонова и П. А. Преображенскаго.

Въ составъ журнала будутъ входить: 1) статьи научно-босоеловекаго, приветвенно-назидательнаго и церковно-историческаго содержанія; 2) обозрынія замичательних событи въ Церкви православной и западных христіансинх обществахъ; 3) очерки и изслідованія по практичесцьма сопросала церковной жими; 4) притика и библіографія; 5) извыстія и замытки—о распоряженіяхъ по духовному відомству, о новыхъ постановленіяхъ и учрежленіяхъ, о миссіяхъ, о духовно-учебныхъ заведеріяхъ, объ устройстві приходовъ, о быті духовенства, о новыхъ кингахъ и т. п.; 6) въ приложенія, посвященновъ надавію намянников аристівнскої чисьменности въ руссковъ переводь, будеть печататься переводъ творенія св. Ипполита: «О оплосооскихъ умоврѣніяхъ», пли «Обличеніе всѣхъ ересей».

Новые подписчики получать начало перевода твореній св. Ипполита, напечатанняго въ 1871 году, — при непремъншить взавленій въ своихъ требованіяхъ, что они не подписывались на Православное Обозръніе въ 1871 году.

#### Условія подписки:

Цъна годовато издантя Правослаенаю Обозрънія на 1872 годъ остается прежиля—6 руб. 50 коп., а съ доставкою на донъ и пересылкою въ другіе города 7 руб. сер.

Подписна принимется: ет Москев, ет редакцім Православнию Обогранія, Остоженка, приходт Поваго Воскресенія, домь селц. Смирнова-Платонова,— и у всёхъ невестныхъ книгопродавцевъ нъ Москев и Петербурге.

Иногородные благоволять вдресоваться съ своими требованіяим прямо и изключительно: Въ редакцію Правиславнаго Обозрынія, ок Москвы.

Съ подпиской на f872 годъ можно выписывать «Указатель пъ Прасославному Обозринию 1860—1870 и.в., составленный извествыть библіографовъ П. А. Ефремовымь: для подписчиковъ Прасославнаю Обозриния ціна «Указателя» 75 коп. за экземпляръ, съ пересылкою 1 р. с.

Редакторъ Православнаго Обозрвнія съ 1869 года священнять Григерій Смириев-Шавтонь.

В.

## о продолжими изданія журнала "РУКОВОДСТВО ДЛЯ СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ« въ 1872 году.

Журналь "Руководство для сельских пастырей", мадваемый, по благословению Святейшаго Сунода, при кісвской духовной семинарін, продолжится и въследующемъ 1872 году, и начнеть съ 1-го января свой тринадцытый годъ.

Этотъ журналь, избравъ однажды особенную цёль—способствовать приходенив пастырямь въ ихъ высокомъ служеніи строителей тавнь Божінх и въ мискотрудной обяванности учителей народных , а тавже быть органом вка двятельности, их желаній и потребностей, будеть имать въ виду эту цаль неизманно; поэтому и въ сладующемъ году онъ будеть издаваться по той же програма и въ томъ же направленіи, каких держанся до сих поръ

Въ составъ "Руководства, для сельскихъ пастырей", по программъ утвержденной Святьйниямъ Сунодомъ, будутъ вхо-

дить:

rke.

1. Поученія въ простому народу различнаго содержанія: догматическаго, нравственнаго, церковно-обрядоваго и проч., а также извлеченія и выписки изъ твореній св. отцевь, въ которыхъ говорится о священствів и которыхъ піть въ большей части церковныхъ библютевъ.

И. Изследованія о разнихъ церковнихъ и духовно-нравственныхъ предметахъ, пригодныя для приходскаго пастыря какъ въ целковной проповеди, такъ и въ частныхъ его бе-

бъдахъ съ прихожанами.

III. Произведенія пропов'ядинческой литературы прежнято времени, преимущественно тів, которыя отличаются своето рода современностію, простотою и общепонятностію.

IV. Оригинальныя статьи по части церковной, преимущественно отечественной исторіи, а также матеріалы, относящіеся въ ней, съ надлежащею ихъ обработкою. Изъ матеріала избираются исключительно тв, которые по содержанію своему могутъ имъть какое либо отношеніе въ потребцо-

стямъ священиява или его паствы.

V. Вамъчанія, совыты и наставленія, пригодныя священнику въ разныхъ случаяхъ его пастырской жизни и дъятельности. И въ 1-хъ, замъчанія васательно отправленія богослуженія, церковнаго благочинія, совершенія таинствъ, обращенія съ прихожанами, отношенія въ иновірцамъ и въ особенности въ раскольнивамъ и т. п. Во 2-хъ, замътки о характеристических в чертакъ простиго шароко и о томъ, какъ пользоваться ими для успанивато дайствования на правственность прихожанъ Въ 3-хъ, свіденія о благочестивыхъ местныхъ обычаяхъ и учрежденіяхъ, а также о предразсуднахъ, суевь--фикъ, проупримъв духу праносачной веры че Периви, съ указаніемъ, когда нужно, асторическиго проясхождения типъ -ш другихъ. Въ 4-хъ, педвлогически замътвя имсетенино обученія въ сельских школахь дічей прихожань и патерідви -1)...- -

or all ago it distributed by

для урововь въ этихъ школахъ. Ви: 5-из, библюрафическій скатьи о висвь выходящихъ внигахъ, особенио: пригодныхъ сващенияму, и замітив по поводу журнальныхъ статей, ка- сающихся дуковенства въ никомъ бы то ни было отношения.

Сверхъ того, иногда сообщаются 1) общія вамічательныя извістія касающіяся русской Церкви и въ частности євідінія о достойныхъ вниманія распораженняхъ, учреждедіядь в церковнихъ событіяхъ въ фазнакъ епархіяхъ; 2) свідінія о положевій единовірцевъ нашихъ въ Астріи і Туркін, и наконець Э) явийстік и сущенія о намічательныхъ религіовнихъ явленіяхъ и неремінахъ нь католичасьскомъ и протестантеломъ общоствяхъ.

Само собою разумъется, что невозможно дать въ одинъ годъ полный объемъ всъмъ указаннымъ отдъламъ въ журнавъ, выходящемъ еженедъльно, безъ опредъленныхъ рубрикъ. Развите того или другаго отдъла указывается современными потребностями пастырей и пасомыхъ; поэтому главное вниманіе будетъ обращено на ръщеніе такихъ вопросовъ, которые вызываются текущими обстоятельствами; впрочемъ, для того, чтобы журналъ нашъ могъ доставить приходскимъ пастырямъ руководительное и образовательное чтеніе не для одного только года, но и на будущее время, въ немъ не будуть оставлены безъ вниманія и другія задачи его, обезначенныя въ программъ.

Статьи постороннях в сотрудников в, соотвытствующія цівли и характеру изданія, будуть поміщены съ благодарно-

стію в приличнымъ вознагражденіемъ.

"Руководство для сельских настырей" выходить еженедвльно отдвльными нумерами въ 8-ю долю листа, въ объемв етъ нолутора до 2-хъ съ половиною печатныхъ листовъ. Годовое изданіе составить три- тома, каждый приблизительно отъ 30-ти до 35 печатныхъ листовъ съ особеннымъ оглавленіемъ и особенною нумерацією страницъ.

Подписная цъна на мисти 4 руб., а ст пересылкого во вси миста Российской имперіи 5 руб. серебромт. Пла-та за журналт по оффиціальными требованіями, каки то: оти поноисторій, духовнихи правленій и благочинныхи может быть по примиру прежнихи годови разсрочена до сентября 1872 года.

Въ редавців продаются 1) эвземпляры "Руководства для сельскихъ пастырей" за 1861, 1864, 1865, 1870 и 1871 годы.

Цана эксемпляру пять рублей съ пересилкою.

2) Практические совыти священникамъ при производствы сладствий по проступкамъ и преступлениять священиои цервовно-служителей. Цана 25 коп. съ перескакого.

3) Завонныя требованія новых судебных установленій въ отношеніи вълицамъ духовнаго вванія. Цівна 60 коп. съ

пересыльою.

4) Указатель статей, пом'ященных въ "Руководстве для сельских настырей" въ течене десяти л'ять, съ 1860 г. не 1869 годъ вилючетельно. Ц'яна 35 коп. съ пересылкою.

Съ требованіями какъ на журналь, такъ и на поимензанных иниги нужно адресоваться такъ: Вз Редакцію "Руководства для сельских пастырей" въ Кісевь.

> Редакторъ, ректоръ вісиской семинарін, архимандрить *Осранони*ть.

> > 7.

#### объ издании ежемъсячнаго журнала

## "AYWEN OAESHOE ATEHIE"

въ 1872 году.

Паданіе журнала Душеволезное Часніс, при помощи божієй, будеть продолжаемо въ 1872 году на прежних основаніяхъ. Реданція постарается остаться вірною своей первоначальной задачіт—служить духовному правстаенному наставленію христівиъ, удовлетворять потребности общещавидательнаго и общепонативго духовнаго чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЈА БУДУТЬ ВХОДИТЬ ПОПРЕЖНЕМУ:

1) Труды, относащісся на изученію Св. Писанія. По втой части Редакція будеть продолжать трудь истольованія мервовных чтеній изъ Св. Писанія, извістных подъ именема наремій. 2) Статьи догматическаго и правоучительнаго содержавія. Въ михъ не будуть опускаемы наъ виду современныя явленія въ общественной жизви, согласныя вли несогласныя съ ученіемъ

и установаеніями православной Церкви. Иногда обсужденію этих явленій будуть посвящаемы особыя статьи. 3) Разскавы изъ общей перковной исторіи, и изъ исторіи русской Церкви. 4) Воспоминанія о лицахъ, замічательныхъ по заслугамъ для Церкви и по духовно-вравственной жизви. 5) Статьи относящіяся къ православному Богослуміснію. 6) Общепонятное и духовно-поучительное изложеніе свідівній изъ наукъ естественныхъ. 7) Описаніе путешествій къ святымъ містамъ. 8) Миссіонерскія свідівнія. 9) Свідівнія в сужденія о расколь. 10) Разнаїя навістія и вамітки.

Сверкъ того будеть продолжаемо изданіе древняго патерина, въ переводь съ греческаго.

Душеволенное Чтеніе по прежнему будеть выходить ежемісячно.

Цъна годовому изданію бевъ доставки и пересылки; 3 р. 50 к.; съ пересылкою иногороднымъ и съ доставкою московскимъ подпищикамъ: 4 р.

Оставшіеся неразобранными полные эквемплары Думенолезкаго Чтенія за 1862, 1864, 1865 и 1866 годы отпускаются по дов рубля съ пересылкой; за 1867, 1868, 1869, 1870 и 1871 годы по три р. съ пересылкой.

Подписка на Душеволезное Чтеніе принимаетов: Во Москев въ домъ редактора, священника Николаевской, въ Толмачахъ, церкви Василія Нечаева; въ Университетской типографіи; у книгопродавцевъ: Соловьева, Главунова, Ферапонтова в Салаева. Въ С.-Истербурга: въ книжныхъ магавинахъ Кораблева, Бавунова и Главунова.

Иногородные благоволять относиться для подписки изключитольно из реданцію Душеполезнаю Чтеніл из Москив.

Издатель и редакторъ Священникъ Восилій Нечассь.

8

## открыта подписка нагазету "ДБЯТЕЛЬНОСТЬ" «

пятый годъ,

СЪ 1 ЯВАРЯ 1872 ПО 1 ЯНВАРЯ 1879 ГОДА.

ВЫХОДИТЪ ВЖЕДНЕВНО, НА ЛИСТЪ БОЛЬШАГО ФОРМАТА, ВЕЗЪ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЦЕНЗУРЫ.

Подписком цена: безъ доставии: на годъ 7 р., на полгода 3 р. 50 к., на мъсяцъ 60 к. Съ пересылкой по почтъ и со-ставкой на домъ: на годъ 9 р., на полгода 4 р. 50 к., на мъсяцъ 75 коп. сер.

Подписка прилимается: въ С.-Петербургъ, въ Конторъ Редакція на углу Невскаго в Малей Конюшенной ул., въ дом'є Гансина; а также во всъхъ мъстахъ, гдъ открыта подписка на періодическій изданія.

Желеющимъ дълется разсрочка въ платежъ, но только ври выпискъ маъ самой Редакціи.

Новые прависчики, желающіє начать полученю Дюлисльности въ истекающенъ голу, приплачивають за каждый ийслиътекущаго года по 50 к. съ пересылкою.

9.

принимается, на 1872 годъ, подписка...

THAT HOUSE IS A P. A.

## **НОЛИТИЧЕСКУЮ И ЛИТЕРАТУРНУЮ ГАЗЕТУ**

# "PYCCKIŇ MIPЪ"

Встхъ нумеровъ въ теченіе года выйдеть 350.

«Русскій Мірь» выходить подъ редакцією B.~B.~Kомарова, ежедневно, въ формать большаго газетнаго листа (одинаковой вс-

дичинь съ .«Мосновскими Вфлоноскими, «Голисоция» и «Бириювыни. Вфлоностами»), за навлюченомъ двей, слъдчощиява за правдивания и статскими торместванными длями. Гавета, отличанов подпетено содержания и разнообразомъ програмими, выходить безъ предварительной цензуры и посвящаеть свою лімесльность, глявнымъ образомъ, нашимъ внутреннямъ дъламъ.

## Цпна газеть "Русскій Мірг":

На годъ съ пересылкою и доставкою 12 руб, бевъ пересылки и доставки 10 рубдей.

| T 16  |    |           |   |      |    | Съ пересылною и достивкою. |          |          | Бовъ перссызки<br>и доставки. |                |  |
|-------|----|-----------|---|------|----|----------------------------|----------|----------|-------------------------------|----------------|--|
| Ha    | 11 | ивсяцевь. | • | •    | •  |                            | 11 p. 50 | ж.       | 9 p.                          | 50 ĸ.          |  |
| S     | 74 | 124 Y P   |   | . •  |    | ;                          | \$1,x -  | ٠,       | 9                             | ٠              |  |
| >     | 9  | >         |   |      |    | •                          | 10 >     | . ,      | 8 🕏                           | 50 >           |  |
| >     | 8  | >         |   |      | •  | •                          | 9 >      | • >      | 8 >                           | <b>— &gt;</b>  |  |
| *     | 7  | >         | - | •    | 4  | , .                        | 8 ,      | • *      | 7 >                           | <del> </del>   |  |
| >     | 6  | >         |   | •    |    | •                          | 7 > -    | . >      | в ,                           | >              |  |
| >     | 5  | :4:       |   | ٠    |    |                            | 6 -      |          | 5 x                           | »              |  |
| >     | 4  | ٠.۶       |   | •    | ٠. | •                          | J., -    | 3 د .    | -1 >                          | <del>-</del> > |  |
| >     | 3  | >         |   | •    | •  | •                          | 4 >      | - >      | `B >                          | >              |  |
| , , > | 2  |           |   |      | •  | •                          | 3 >      |          | 2 ,                           | *              |  |
| . »   | ļ  |           |   | ` ,• | •  | •,                         | 1 > 50   | <b>»</b> | 1 >                           | . <b>2</b> 5   |  |

## Подписка на "Русский Мірг" принимаенся:

Вы Петербурно: 1) въ редавцім гаверы, въ Баскововъ переулкѣ, домъ № 3 (на углу Басковой улицы); 2), въ главной конторѣ гаверы, при вцижновъ магазинѣ Л. Ө. Бавунова, на Невекомъ проспекть, въ домѣ Ольхина, и въ движныхъ магазинахъ.

Въ Москев: въ книжновъ магазина И. Г. Содовева, на Страстновъ будеваръ, и въ другихъ книжныхъ магазинахъ.

нела каждаго ивсяца съ доставиро по городской почть въ С.-Петербургъ и пересынкою во всъ города Россійской Имперіи, и безъ доставии, съ подученіемъ Лема въ конторъ.

щихъ-по соглащению съ редавијей, для чего необходимо ображащихъ — по предавъ наражения фенен: для служащихъ — по предави предавијей, для чего необходимо обранапра на глению контору редекція (Воскога порозлока, д. № 3). Надвисчини, ногорьно двирекаєтся разгрочка на платем'я за годовой зивеіншяра са переськими, двегавляють девьги на сайдувощіє сроки: при самой подписк'я 4 руб, въ конці нарти 4 руб. не на конці іншя 4 руб.

10.

Съ Января 1872 года начнется изданіе, ВЕЗЪ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЦЕНЗУРЫ,

## *<b>TOANTNYECKATO M ANTEPATYPHATO*

# ЖУРНАЛА "ГРАЖДАНИНЪ".

Объявляя объ изданіи журнала «Гражданнив», ны считаемъ себя обязанными сказать только то, что должно установить правыя наши отношенія въ читающему обществу.

Мы сделяемъ все возможное для того, чтобы вздане ваше обставлено было даровитыми и надежными силами, но всемъ эходащимъ въ составъ его отделямъ.

Предпринимая его, мы не приписываемся ни из какому цеху. Мы становнися прямо и твердо среди жизни русскаго государства: и изъ нея черпаемъ тъ начала, которыя должны лечь из основу вашего журналя.

Засвиъ, вотъ программа нашего изданія, по отделямі:

- 1) Важивнийе законод и правительственных распоряжения; періодическіе обзоры законодательной и правительственной даятельности.
- 2) Внутреннее обобраніе. Руководація статки по вских важивійнимъ вопросийъ государственной, общественной и экономической жизни. Хреника текущихъ событій внутренней жизни.

- 3) Иностранное обооръпів. Руководиція статьи по нажизатнима вопроснив международной жизни. Хронина тенущить событій миостранной жизни.
  - 4) Корреспояденція, внутренняя и мностранняя.
- 5) Хроника: научиля (оситы и открытія по встих отраслямь знація), юридическая, биржевая, торговая, промышленная, театральная, художественная и музынальная.
- 6) Литература. Беллетриотика, т. е. романы, новъсти, разсказы, записки, воспоминанія, стихотворенія, очерви и картины живан въ самыхъ разнообразиныхъ видахъ, статьи историческія, политическія и экономическіи, и къ каждому нумеру — фельетомъ. Засимъ, особенно видное мъсто будетъ отведено критикю, какъ литературной, такъ и театральной.
- 7) Справочный листокь. Здёсь будуть помыщаемы перечни всёхъ новыхъ важнёйшихъ сочинений, выходящихъ въ свётъ на четырехъ языкахъ, русскомъ, французскомъ, нёмецкомъ и англійскомъ, а также особый библіографическій листокъ русскихъ книгъ. Здёсь же будутъ находиться, для руководства пріёвжающихъ въ Петербургъ изъ провинціи, нёкоторыя свёдёнія м объявленія.

Въ предстоящемъ 1872 году, Редакція, получивъ разрышеніе автора, имыеть въ виду издать полное еобраніе поэтическихь произведеній А. Н. Майкова, въ четырехъ книжкахъ. Цына издявію будеть объявлена поэже; но, во всякомъ случаь, Редакцій обязуется выслать, въ теченіе года, каждому годовому подписчику, объявившему на то, при подпискъ до 1-го марта 1872 года, свое желаніе, экземпляръ полного собранія сочиненій А. Н. Майкова—за два рубля

Для лиць, эсслающих участвовать в нашель издании. Редакція платить 7 коп, за печатную строку и 100 р. за печатный листь. Всь разсчеты будуть производины немедленно по напечатаніи статьи.

Редакція будеть сохранять ненапечатавныя рукописи въ теченіе 3-хъ мізсяцевь.

Реданція просить лиць, желающих сообщать свёдёнія наврамных мість Россін, нийть въ виду, что они всего боле нуждается въ собраніи по каждому вопросу фактова и историкостатистических данных, для сравненія прежняго времени въ ныпішниць.

Журпаль «Грамдания» будеть выходить во тачене 8 мюсячесь, съ 1-ю ливаря по 1-е мая и съ 1-ю сентября по 1-е ливаря,—еменедильно, въ размъръ отъ полутора до двухъ большиго. формата листовъ (и болко, если матеріалы того мотребують) Во люмніе-же масяци: май, новь, новь и авпусть, еженедальноизданів прекращается и замъняется выпуском больной кини ото 30
до 32 печатных листовь, въ коей будуть моміщены: 1) фригимальный романь, лучшій мать вностранных романовь въ переводі в другія беллетристическія произведенія; 2) критическія 
статьи по літературі отечественной и мностранной, 3) полноє 
вемское обозріліє и 4) обзоры по размымь важнійнимь вопросамь общественной живни.

Въ случан какихъ-либо чрезвычайных событій въ политическомь мірт, кромт означенний книги, будеть выходить въ теченів льтнихъ мъскцевь в еженедъльное изданіе, по въ меньшемь объемь.

Подписная ціна за годъ: безъ доставки—7 р., съ доставкою и перссылкою—8 р.; вмюсть съ сочиненіями A. H. Манкова—9 р., съ доставкою и пересылкою—10 р.

Подписка принимается и по третамъ года, по 3 р. за третъ года; съ доставкою и пересылкою—4 р.

Всімъ служащимъ, при полпискі на годъ, ділается разсрочна платежа по-місячно; чревъ казначесы містъ служенія.

Подписка принимается: въ С.-Петербургъ—въ главной конторъ жунриали «Гражданинъ», при внижномъ магазинъ Базунова; въ Москвъ—въ книжномъ магазинъ Соловеет; въ Кіевъ—въ книжномъ магазинъ Гинтера и Малецкато (на Крещатикъ, д. Завадскато).

Иногородные могуть адресоваться: въ редавцію журнала «Гражданивъ» Николаевск, ул., д. № 9, кв. № 1, нля въ кинжный магавинъ Бавунова, св С.-Петербурів.

#### Редакторъ Г. К. Градовскій.

The second of th

## CAOBO,

СВАЗАННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ АНТОНІЕМЪ, АРХІВИЯ— СВОПОМЪ КАЗАНСКИМЪ, ПО ОСВЯЩЕНІИ ДОМОВОЙ ЦЕРКВИ ВЪ ВАЗАНСКОЙ КРЕЩЕНО-ТАТАРСКОЙ ШКОЛЪ 12 ДЕКАБРЯ 1871 ГОДА.

> Утверждение на Тя надъющихся, утверди, Господи, Церковь, юже стяжаль еси честною твоею кролю.

Эта церковная пѣснь поется, между прочимъ, при осващени храмовъ. Пѣта она была и нынѣ, какъ слышали вы, при освящени сего храма, устроеннаго во славу Вожію и посвященнаго имени святителя Христова Гурія, въ этомъ домѣ, предназначенномъ для жительства и ученья дѣтей.

Какой смысль сей священной пъсни и почему она

поется при освящевіи храмовъ?

Она, какъ видите, есть молитвенный вопль върующихъ ко Христу Господу о томъ, дабы Онъ утвердилъ, т. е. содълалъ непоколебимою, неодолимою на чъмъ, недвижимою на своемъ основани св. Церкові, созданную Имъ на землъ и запечатлънную Его божественною кровію.

Церковь, какъ, думаю, извъстно вамъ, братіе из чада, есть совокупность всъхъ людей, кои истинно върують въ Господа Інсуса Христа и право исповъ-

Digitized by Google

дують свою въру, послушно слъдують и повинуются заповъдямъ и уставамъ, отъ Него преданнымъ, освящены и постоянно освящаются таинствами и священнодъйствіями, Имъ установленными, и—подъ руководствомъ учрежденной Имъ іерархіи—пастырей и учителей, законно поставленныхъ — подвизаются здъсь на землъ для достиженія спасенія душъ своихъ и жизни въчной тамъ—на небесахъ.

Эта Церковь есть соборная, вселенская, повсюду на земль, у разныхъ племень и народовь существующая. Создавь ее чрезь апостоловь своихъ на камени св. въры, освятивь всечествою своею кровію и снабдивь всымь потребнымь къ ея благосостоянію, Господь Іисусь Христось даль ей обытованіе, что и врата адова не одолюють ей (Мате. 16, 18), что Онь самь пребудеть съ нею во вся дни до скончанія выка (Мате. 28, 20), какъ единая вычая Глава ея, что дасть ей и Духа Святаго, который будеть съ нею во выкъ, наставляя ее на всякую истину (Іоан. 14, 16. 16, 13).

Обътованія сін и оправданы уже разительными и очевидными опытами въ теченіи болье чыпь осьмнадцати въковъ отъ начала Церкви доселъ. Врата адовы-парство сатаны во все это время, действительно, вели непрерывную брань съ Церковію Христовою и поднимали противъ нея всевозможныя козни и насилія, но не одольли ее. Церковь Христова пребыла твердою и непоколебимою въ кровавый, почти четырехвъковый періодъ гоненій на нее, когда пълые сонмы св. мучениковъ полагали за нее въ тяжкихъ мукахъ животъ свой, и-вышла изъ этого огненняго искушенія своего цілою, побідоносною и господствующею въ мірв. Церковь Христова пребыла твердою и непоколебимою и въ періодъ ересей и расколовъ, тоже около четырехъ въковъ обуревавшихъ ее, и тоже вышла изъ борьбы съ ними еще болье окрышею и пришедшею въ силу. Церковь Христова пребыла твердою и неодолимою и при всехъ дальнейшихъ разнообразныхъ переворотахъ въ міръ, хотя среди этихъ переворотовъ падали и разрушались цёлыя царства и ей самой приходилось испытывать тяжкія искушенія и скорби, какъ напр. съ появлениемъ на востокъ онаго ввъря изъ бездны-одного изъ предтечей антихриста, злочестиваго Магомета и его лживаго ученія, распространяемаго огнемъ и мечемъ. Церковь Христова пребываеть твердою и неодолимою и теперь, хотя, какъ и всегда, тоже находится подъ крестомъ различныхъ напастей и искупеній и въ непрерывной борьбъ со вратами ада, востающаго на нее нынъ особенно дужомъ невърія и отрицанія, сомнънія и отступничества, холодности и безразличия ко всякой въръ и распространеніемъ льстивыхь ученій, выдаваемыхъ за последніе выводы науки и ума, достигшихъ будгобы крайней степени своего развитія и совершенства, а вивств съ твиъ и духомъ крайняго растленія нравственнаго и необузданнаго своеволія и своемыслія. Церковь Христова, наконецъ, пребудетъ и впредь до скончанія въка, по откровенію св. Іоанна богослова, твердою и неодолимою, несмотря на то, что въ последніе дни возстанеть на нее съ самою ужасною яростію сатана, видый, яко мало время имини (Апок. 12, 12). Будеть тогда скорбь велія для Церкви, яковаже не бысть от начала міра, какъ сказаль Господь (Мате. 24, 21), и число истинныхъ чадъ Церкви крайне сократится, и она заключится въ предълакъ лишь небольшаго числа избранныхъ, но и тогда она не рушится, а съзнамениемъ креста Христова и подъ водительствомъ Его самого, побъдоносно пробъется, такъ сказать, сквозь всв несивтныя полчища враговъ своихъ и прейдетъ за предълы времени въ въчность съ торжествомъ и славою.

Что же?—скажетъ кто-либо; если Церковь Христова столь несомнънно обезпечена въ своей всегдащней непоколебимости, то не превыше ли она того, чтобы требовались чьи-либо молитвенные вопли о ея утверждени? Такъ, братіе! Но вотъ что надобно знать.

Полнота единой, цілой вселенской Церкви, Христовой длагается изъ множества частныхъ, большихъ или меньшихъ по своему объему и содержанію, церквей. Есть церкви, заключающіяся въ предълахъ той или другой страны, того или другаго царства и народа. Есть церкви въ той или другой области одного и тогоже царства и народа. Есть церкви въ предълахъ того или другаго города, той или другой веси, даже той или другой части города. Есть церкви и въ предълахъ одного дома или семейства. Такъ создана быда Церковь Христова на земль, среди всіхь племень и народовъ изначала премулрыми архитектонами еясв. апостолами, по повельнію самого Господа. Посему-то въ посланіяхъ апостольскихъ говорится напр. о церквахъ асійскихъ, церквахъ галатійскихъ, а въ Апокалипсись-о церкви ефесской, смириской, лаодикійской и проч. Въ посланіяхъ же апостола Павла упоминается и о домашнихъ церквахъ: иплукто вы о Господъ Акила и Прискилла съ домишнею ихъ церковію (1 Кор. 16, 19); цълуйте Нимфана и домашион вго церковь (Кол. 4, 15); Павель юзникь Лисусь Христовъ Филимону возлюбленному и домашней твоей церкви (Фил. 1, 2). Такую-то малую, домашнюю церковь Христову составляете и вы, братіе и чада возлюбленные, собранные въ сей домъ для жительства и ученья. Здась, подъ стино этого храма, нывъ освященнаго силою вселившейся въ него благодати Вога Отца, святыни Духа и кропленія крови Інсусъ Христовы, и сами вы-всв совокупно и каждый особо — будете созидаться яко каменіе живо, по слову апостола (1 Пет. 2, 5), въ хримъ дуловенъ, въ церковь святую о Господь, наздани на основании апостолг и пророкт, сущу красугольну самому Інсусу Христу (Еф. 2, 20—22). Ибо—наконець—и каждый христіанинь для того именно омывается отъ гріха въ купели крещенія, знаменуется печатію муропомазанія, освящается пріобщеніемъ тъла и крови Христовой, содилывается причастникомъ и всихъ прочихъ благодатныхъ даровъ Божіихъ, чтобы быть освященною перковію Христовою, по реченному въ словъ Божіемъ вы есте церкви Боги живи; или не въсте, яко храмъ по прамът

Boxcii ecine (2 Kop. 6, 16. 1 Kop. 3, 16).

Эти-то церкви, большія и меньшія и самыя мач! лыя части единой целой вселенской Церкви Христовой, подлинно, требують, каждая за себя, крыкихъ молитвенныхъ воплей къ Тому, кто есть утвержденіе на Него надъющихся: утверди, Господи. Церково, юже стяжаль еси честною твоею кровію. Ибо каждая нов' сихъ перквей небезопасна и необезпечена совершенно отъ колебанія и паденія; каждая изъ нихъ потолику твердо и неодолимо стоить, поколику держится! кръпко на недвижимой основъ, красугольномъ камени! Церкви, иже есть Христосъ Господь, поколику стоить въ живой и перазрывной связи и единении сф. всею полнотою вселенской Церкви, и въ союзъ мира, любви и взаимнаго общения съ другими подобными себъ частными церквами. Но эта живая связь у той или другой частной церкви можеть быть чёмь-либо ослаблена или совствит порвана, и какъ скоро сте последуеть, какъ скоро какая-либо частная церковь или, напр., уклонится отъ единства св. въры и погръщить въ какомъ-либо догмать церковномъ, т. е. впадечъ въ ересь, или порветь у себя нить апостольского сыященноначалія и отречется отъ духовнаго подчиненія законнымъ пастырямъ своимъ и строителямъ святыхъ таинствъ, съ чемъ витств прекратится въ ней токъ благодати Божіей, сообщаемой въ таинствахъ Церкви. или превознестнись духомъ гордости, нарушить союзь мира и взаимнаго общенія въ дух в любви Христовой съ другими перквами, или же, наконецъ, оскорбитъ и угасить въ себь Духа Вожія преумноженіемъ неправды и беззаконій, пороковъ и всеобщаго вракственнаго растленія, - тогди такая церковь неминуемо теряеть свою твердость, колеблется и наконець падаёть и умираеть, какъ члень. оторванный отъ живаго тъла. какъ вътвь, отломленная отъ древа.

И— не разъ исвытывала вселенская Церковь Христови, отъ начала своего досель, тяжкую скорбь такого отпаденія отъ ея полноты нъкоторыхъ частныхъ церквей то въ следствіе ересей, то по причинь расколовь, то отъ крайняго растленія въ нихъ нравовъ. Гав напр. теперь столь славныя нъкогда церкви африканскія, процветавшія при Кипріант и Августинт? Гав церкви Египта, особенно знаменитыя множествомъ дивныхъ подвижниковъ пустынь ливійскихъ и опвандскихъ? Сколько и еще церквей и на востокт и на западт, прежде славныхъ и великихъ по множеству чадъ, теперь или совствить обезчадтью и угасло, или крайне ослабтло и едва живетъ скудными остатками прежней жизненной силы!

Посему-то нѣкогда св. Іоанну богослову, апостоду малоазійскихъ церквей, дано было повельніе отъ Господа и Главы Церкви написать темъ церквамъ и предостеречь каждую изъ нихъ отъ той опасности, какая угрожала ей отторженіемъ ея отъ общаго тіла Церкви и разрушеніемъ. Такъ ефесской церкви велѣ-но было написать: съиг твоя дила и труда твой и терпиніє твоє. Но имамо на тя, яко любовь твою первую оставили еси... Покайся и первая дила сотворы: аще же ин, гряду тебь скоро, и двигну свътильникъ твой отг мъста своего, аще не покасшися (Anox. 2, 2-5). Перганской церкви вельно было написыть: имамо на тя мало... яко имаши ты держащія ученіє Николаитско, егоже ненавижду. Покайся: аще ли ни, прииду тебъ скоро, и брань сотворю съ ними мечема уста моиха (ст. 14-16). Сардійской периви вел tho было написать: вым твоя дила, яко имя имаши, яко живг, а мертво еси... не обрътохъ бо дълг твонхъ скончаных предг Богомг: покайся; аще убо не бочин, приду на тя яко тать (гл. 3, 1-3). Церкви лаодикійской вельно было написать особенно зам'вчательное предостереженіе: выми твоя дыла, яко не студень еси, ни тепль... изблевати тя изв усть моих уманг. Зане глаголеши, яко богать есмь, и обозатижея; и ничтоже требую, и не впои, яко ты сом окаянень, и нищь, и сльпь и наго... ревнуй убо и покайся (ст. 15. 16. 17).

Импъни ухо да слышить, что Духъ глаголето церквамъ, сказано было возлюбленному апостолу Храстову, въ заключение даннаго ему повелъния о начисани перквамъ малоазійскимъ сихъ предостережений (Апок. 3, 22). Это значить, что они даны не тъмъ только перквамъ и не на одно тогдашнее время, по и другимъ, и на всъ времена Церкви Христовой. Вотъ почему и нынъ и всегда каждая частная перковы должна кръпко блюсти за собою и дълами своими и смотръть, не имать ли нъчто на нее Господь и Глава Перкви, за что можетъ постигнуть ее гнъвъ Вожый, что можетъ поколебать ея твердое на общей и единой основъ вселенской Церкви, отъ чего можетъ угаснуть или двинуться съ мъста своего свъттильнивъ ея.

Послѣ всего этого, я думаю, понятно вамъ, воз-любленные, какой смыслъ заключается въ оной церч ковной пъсни: "Утверди, Господи, Церковь, юже стяжаль еси честною твоею кровію". Понятно и то, нечему эта пъсть поется особенно, между прочимъ, праг освящени храмовъ. Храмъ есть средоточе такой или другой общины върующихъ, гдъ, сходясь во едино для общей молитвы и служенія Вогу, для назиданія словомъ Божіимъ, для освященія благодатію таниствъ. наипаче святъйшаго таинства тъла и крови Христовыхъ, върующие именно, какъ говоритъ апостолъ, соэидаются въ жилише Божіе Духомь, счиньваются въ едино тъло Христово и растуть въ церковь святью. о Господъ (Еф. 2, 27. 22). Посему-то слова: храме и *церковь* употребляются неръдко какъ выражения однозначущія. Такимъ образомъ, когда освящается гдьлибо новый храмъ для извъстной общины върующихъ, -это значить, что къ вселенской, великой Церкви Христовой присозидается новая, малая, частная церковь, къ величественному древу церковному прививает-

од новая живая вътвь. Какъ же и не молиться въ это время, чтобы Госнодь и Глава Церкви благодатию своею такъ укръпилъ эту юную отрасль на незыбленомъ, животворномъ корнъ, такъ утвердилъ это новое эдание на моконномъ, въчно неподвижномъ основани, чтобы всв обътованія о непоколебимости вселенской Церкви оправдались и въ сей части ел? Какъ не молиться, чтобы и эта частная церковь Христова пребыла во въки въковъ неодолимою отъ врать адовыхъ, въ пераврывномъ союзъ съ цълымъ тъломъ Церкви и Гларою ея, чтобы не влаялась и не колебалась она и нико изъ принадлежащихъ въ ней никакимъ сттромо ученія во лиси человичестьй, во коварстви козней лисміл, какъ говорить апостоль (Еф. 4, 14); чтобы не было въ ней ни ересей, ни расколовъ, ни невърія в ототувничества; чтобы она не заразилась духомъ своеимелія и сусмудрія, духомъ гордыни и превозношевія, духомъ самочинія и противленія своимъ пастырямъ и учителянь, духомь немиролюбія и необщительности съ авучими живыми членами вселенской Церкви Христовой, духоиъ непокоренія древнимъ уставамъ и кановамъ церковнымъ? Какъ не молиться, чтобы не угасъ въ ней духъ ревности къ преуспъянію въ жизни добродътельной, святой и непорочной, чтобы, вмъсто того, во растлилась она поровами и беззаконіями, не одолежесь резвращенными духомы міра сего, лежащаго во акв, ве саблапась имущею лишь образь блигочествя, силы же его отвергиегося, накъ говорить апостоль (2 Тик. 3, 5), имя имущею, яко живи, а мертоою на саность делв и стоющею того, чтобы изблеваль ее Госнодь изъ устъ своихъ?

О семъ-то молились мы, братіе, и нынѣ, при освянечій этого храма, когда пѣли: "Утверди, Господи, Церковь, юже стяжаль еси честною твоею кровію". При семъ ближе всего разунълась здѣшняя домашиям, но выраженію апостола, церковь живущихъ и учащихся въ семъ домѣ дѣтей, для коихъ и освященъ этомъ храмъ. Но не можетъ ли и не должна ли молитва

наша простираться и далье предъловь сей малой перкви и сого невеликаго храма? Живущія и учащіяся здісь дъти-татарскаго племени, и служение Богу имъетъ быть совершаемо въ семъ храмв, по возможности, ихъ родномъ языкъ. Итакъ, эти юныя чада Церкви не представляють ли въ лиць своемъ цълой церкви върующихъ во Христа изъ ихъ роднаго племени здъщней паствъ, и этотъ храмъ не есть ли храмъ всьхъ вообще крещеныхъ ихъ единоплеменниковъ? Болье 300 льть тому, какъ еще святителемъ Гуріемъ основана была здісь церковь вірующихъ изъ татарскаго племени; но племя сіе, и само по себв еще слишкомъ мало развитое умственно и правственно, и притожь глубоко поврежденное издревле проникшимъ въ него нечестивымъ, крайне потворствующимъ чувственности лжеученіемъ Магомета и грубымъ плотскимъ образомъ жизни, - что сильно отчуждаетъ его отъ русскаго племени и препятствуеть сліянію съ нимъ, -- далеко еще не все озарилось свътомъ Христовой въры, и онъ лишь поверхностно и отчасти коснулся его. Съ крайнимъ прискорбіемъ и бользнію сердца видимъ, что и тъ, кои когда-то просвъщены были св. крещениемъ, до сихъ поръ не престали еще тяготъть къ огромному большинству некрещеныхъ своихъ единоплеменниковъ, большею частію не кръпко еще утверждены на незыблемомъ основаніи св. Церкви, не всецъло привились въ благодатному и животворному древу христіанства, и какъ въ прежнее время, такъ и на нашихъ главахъ многіе изъ вихъ, подобно сухинъ и безжизненнымъ вътвянь, отъ всякаго вътра свяливаются съ своего норня, подобно камнямъ, не укръпленнымъ въ зданіи добрымъ цементомъ, при всякомъ потрясении отпаднотъ отъ него. О, какъ посему потребна кръпкая и усердная всегдашняя молитва наша брате, о сей церквицеркви татарскаго племени: "утверди, Господи, Церковь, юже стяжалъ еси честною твоею кровію"!

 Юные питомцы сего училища, боголюбезныя чада сей домашней церкви! Вы счастливъе своихъ отцовъ и и дедовь и другихъ своихъ соплеменниковъ, живущихъ въ иныхъ мъстахъ, имъя то, чего, кажется, не было прежде, нътъ еще пока и въ другомъ мъстъ,свой собственный храмъ Господень, гдъ будете вы слушать службу Вожію на своемъ родномъ язывъ, имъя и своего роднаго вамъ пастыря, наставника и служителя таинъ Божіихъ. О! присно буду преклонять колъна моя ко Отпу Господа нашего Інсуса Христа и отъ всей души молить Его, да исполнятся съ вами върно незабвенныя и приснопамятныя слова, сказанныя здёсь благочестивейшимъ Государемъ, всемилостивъйше постившимъ недавно сей смиренный пріють вашь, - да дасть вамь Господь, по богатству благодати своея, не только самимъ крепко утвердиться во святой Христовой въръ и чистомъ благочести евангельскомъ, но и содълаться способными утверждать въ нихъ и вашихъ соплеменниковъ, когда возвратитесь вы отсель въ среду ихъ, въ нъдра семействъ, изъ которыхъ вы взяты! Да послужите вы благимъ начаткомъ и добрымъ съменемъ въ средъ всего своего племени, и хотя это съмя мало нынъ, какъ зерно горчичное, но да возрастеть оно скоро въ великое древо Христово. Да соделается сей малый храмъ вашъ темъ же для всего вашего племени, чемъ соделалась сіонская горница, гдъ была тайная вечеря и соществие Святаго Духа на апостоловъ, -- для целаго рода человъческаго!

Призри съ небесе, Боже, и виждь, и пости виноградъ сей и утверди, егоже насади десница твоя! Ости и всегда неотступно остняй сей виноградъ своимъ благословеніемъ и молитвами и ты, великій угодниче Божій, Гуріе, первоначальниче и первосвятителю казанскія церкви, съ приснопамятными и блаженными сотрудниками твоими Варсонофіемъ и Германомъ! Аминь.

## ИСТОРИКО-КРИТИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ ФИЛОСОФ-СКИХЪ НАПРАВЛЕНІЙ, ВОЗНИКШИХЪ ПО ПО-ВОДУ РЪШЕНІЯ ВОПРОСА О ПОЗНАНІЙ ЧЕЛО-ВЪЧЕСКОМЪ.

(окончаніе)

Вторую форму идеалистического направленія составляеть идеализмъ, усвояющій прирожденнымъ духу категоріямъ и идеямъ только формальное, подлежательное значеніе. Представителемъ этой формы идеализма служить критическій, трансцендентальный идеализмъ Канта (1724—1804 г.). По ученію Канта, чувственность и разсудокъ суть два фактора, изъ которыхъ образуется каждое познаніе. Чувственность есть воспріимчивость, а разсудокъ—самодѣятельность нашей познавательной способности. Посредствомъ чувственности предметы намъ даются, посредствомъ же разсудка они нами мыслятся. Чувственность доставляеть намъ воззрвнія, а разсудокъ-понятія. Понятія безъ воззрвній безсодержательны, воззрвнія безъ понятій безсмысленны или слепы. Воззренія и понятія суть взаимно дополняющіяся составныя части нашей познавательной дъятельности. При этомъ, по митнію Канта, въ каждомъ познаніи, наряду или совивстно съ элементами, данными изъ опыта, находятся начала, независящія отъ опыта. Это-апріорическіе, первоначально

данные въ душъ принципы нашего чувственнаго и разсудочнаго познанія. Они свойственны какъ нашей чувственности, такъ и разсудку. Апріорическіе принципы нашего чувственнаго познанія или первоначальныя, независимыя отъ опыта формы чувственнаго возарънія суть пространство и время. Пространство есть форма внъшняго чувства, посредствомъ котораго предметы даются намъ, какъ существующие внъ насъ, ввъ и подлѣ другъ друга. Время есть форма внутренняго чувства, посредствомъ котораго делаются для насъ предметными состоянія нашей собственной душевной жизни. Отвлекая все, что принадлежить матеріи нашихъ ощущеній, мы получаемъ въ остаткъ пространство, какъ общую форму, въ которую укладываются вст предметы витшняго чувства. Отвлекая все, что принадлежить матеріи нашего внутренняго чувства, мы получаемъ также въ остаткъ время, которое было наполняемо нашими духовными явленіями. Пространство и время суть высшіл формы вижшняго и внутренняго чувства. Формы эти апріорны: онъ находятся въ душт человъка прежде всякаго опыта. Апріорность ихъ Кантъ доказываетъ: и) тъмъ, что каждый опытъ предполигаетъ всегда пространство и время для того, чтобы онъ могъ быть совершенъ. Я замьчаю ньчто, какъ существующее внъ меня: но это представленю вившности предполагаетъ пространство. Я имъю два оплущения вытесть или одно за другимъ: это предполаглеть время. Поэтому пространство и время не суть общія понятія, образуемыя отвлеченіемь и обобщеніемь данныхъ опыта. Онв-формы чувственнаго воззрвнія и сами суть возэрвнія. в) Нъкоторыя общепризнанныя науки могуть быть понятны только изъ предположенія апріорности пространства и времени. Въ основъ чистой математики лежать пространство и время. Математика высказываеть свои положенія, какъ общія и необходимыя. Но общія и необходимыя положенія не могуть никогда вытекать изъ опыта, глв представляются вамъ одни случавныя, измінчивыя и пепостоянныя явленія. Положенія математики должны такимъ образомъ имѣть основанія апріорическія. Эти основанія и заключаются въ апріорическихъ формахъ пространства и времени, которыя лежатъ въ основѣ всѣхъ математическихъ положеній и сужденій.

Другая познавательная способность — разсудокъ, подобно чувственности, также обладаетъ нъкоторыми независимыми отъ опыта элементами. Эти везависящія отъ апріорическія формы разсудочнаго познанія суть категоріи или основныя, самыя общія понятія нашего разсудка. Кантъ выводить эти понятия изъ различныхъ видовъ сужденій. Всв разнородныя сужденія Кантъ сводитъ къ четыремъ главнымъ видамъ, а именно къ сужденіямъ а) количества, куда относятся сужденія: всеобщее, частное и единичное, b) качества: сужденія-утвердительное, отрицательное и безпредъльное или ограничивающее, с) отношенія: сужденія — категорическое, условное и раздалительное, d) модальпости: сужденія - проблемматическое, ассерторическое и аподиктическое. Изъ этихъ сужденій получаются столько же основныхъ понятій разсудка или категорій, а именно-категоріи: а) количества: всеобщность, множественность, единичность, b) качества: реальность, отрицаніе, ограниченіе, с) отношенія: субстанціальность, причинность, зависимость, d) модальности: возможность, дъйствительность, необходимость. Эги двънадцать основныхъ понятій, по ученію Канта, присутствують неизмінно во всіхь наших сужденіяхь. Какое бы сужденіе мы ни произносили, оно, по формъ, непремънно должно подойти подъ одинъ какой-либо изъ перечисленныхъ видовъ сужденій, и въ немъ могуть быть отысканы известного рода категоріи. А такъ какъ наше разсудочное познаніе слагается изъ сужденій, то, значить, во всякомъ такомъ познанін находятся всегда одна или нъсколько упомянутыхъ ппие категорій. Неизмѣнное присутствіе ихъ во сѣхъ нашихъ сужденіяхъ и служить, по митнію Канта, доказательствомъ того, что онъ не заимствуются изъ опыта, а предшествують опыту и служать ему основаніемъ.

Такимъ образомъ, познавая предметы, мы облекаемъ ихъ въ прирожденныя намъ формы—съ одной стороны—пространства и времени, а съ другой—разсудочныхъ категорій. Наше знаніе, поэтому, носить на себѣ характеръ субъективный. Что такое вещи сами въ себѣ, не облеченныя въ эти прирожденныя намъ формы,—этого мы не знаемъ. Мы, по словамъ Канта, познаемъ только явленія, а не вещи сами въ себѣ.

Отъ разсудка въ болье тесномъ смысль Кантъ отличаеть разумь. Какъ разсудокъ имветь свои категоріи, такъ разумъ имъеть свои идеи, въ которыхъ понятія разсудка находять свое высшее обоснованіе. Идей разума три: а) идея психологическая или идея души, какъ мыслящей субстанціи, b) идся космологическая или идея міра, какъ совокупности всъхъ явленій, и с) идея теологическая или идея Бога, какъ высшаго условія или высшей причины всего существующаго. Эти идеи разума относятся къ понятіямъ или категоріямъ разсудка такъ же, какъ разсудокъ относится къ ощущеніямъ: разумъ, при помощи идей, дълаетъ только выводы, но не созерцаетъ, не стоитъ лицомъ къ лицу съ своими предметами; поэтому разумъ безсилень, когда его употребляють въ области, лежащей внъ разсудка. Онъ въ этомъ случать будеть выводить только ложныя, обманчивыя заключенія. Разбирая идею психологическую, Кантъ находить, что прежняя психологія, утверждая реальность субстанцій, лежащей въ основани духовныхъ явленій, дёлала паралогизмы въ своихъ заключеніяхъ. Идея космологическая, какъ ее понимала прежняя космологія, приводить нашь разумь, по мевнію Канта, къ различнымъ антиноміямъ или противоръчимъ. Попытки прежней раціональной теологіи доказать идею бытія Божія, по митнію Канта, не выдерживають критики. Эти попытки сводились къ тремъ родамъ доказательствъ: онтологическому, которое отъ аттрибутовъ или свойствъ, содержащихся въ

понятіи верховнаго бытія, заключаеть къ его безусловному существованю, - космологическому, которое отъ безусловной необходимости бытія какого-нибудь предмета заключаеть къ свойствамъ бытія верховнаго, - наконецъ-физико-телеологическому, которое отъ порядка и цълесообразности, замъчаемой въ міръ, заключаетъ къ разумной причинъ этого порядка. Разбирая всь эти доказательства, Кантъ приходитъ къ такимъ выводамъ, что первыя два доказательства не уполномочивають насъ заключать отъ идеи предмета къ бытію его, а последнее доказательство приводить насъ только въ мысли объ Устроитель міра, но не о Творцв его. Такимъ образомъ, идеи разума, по Канту, лишены всякаго предметнаго значенія. Теперь спрашивается: зачемь оне существують въ насъ? Этоть вопросъ Кантъ не оставилъ безъ отвъта. Назначение идей онъ объясняеть следующимъ образомъ: идеи, по его метнію, суть начала, не составляющія (не конститутивныя) наше знаніе, но только направляющія его (регулятивныя). Изучая наши душевныя способности, мы должны обозръвать ихъ и располагать такъ, какъ булто бы дъйствительно существовала душа, которой онъ принадлежатъ. Таково значение идеи психологической. Космологическая идея даеть намъ указаніе разсматривать міръ такъ, какъ будто бы существоваль безконечный рядъ причинъ, не изключая однакоже при этомъ одной высшей разумной причины. Теологическая идея даеть намъ возможность разсматривать вою совокупность вещей, наполняющихъ міръ, подъ идеей единства и порядка. Такимъ образомъ, идеи разума хотя и не представляють собою принциповъ, составляющихъ наше знавіе, хотя посредствомъ ихъ и не разширяются наши познанія за предълы опыта, но за то ови суть принципы направительные. Онъ необходимы для того, чтобы вносить въ наши опыты порядокъ и подводить ихъ подъ извёстныя гипотетическія единицы. Вообще-эти три идеи служать не органомъ для открытія истины, а только правиломъ для упрощенія и систематизированія нашихъ опытовъ и на-

Такое же значеніе приписываеть Канть и апріорнымъ формамъ чувственности и разсудка. Формы пространства и времени и разсудочныя категоріи, по мнънію Канта, сами по себъ суть нъчто безсодержательное. Онъ суть только начала, объединяющія и упорядочивающія наше знаніе. Матеріаль нашихь знаній происходить изъ опыта. Прирожденныя намъ формы дають только этому матеріалу связность и единство. Категоріи разсудка относятся только къ опыту, который есть единственное поприще нашего знанія. Чего не дано намъ въ опыть, что не можеть быть подведено подъ формы пространства и времени и разсудочныя категоріи, того мы знать теоретически не можемъ. Поэтому Кантъ отвергаетъ возможность знанія о сверхчувственномъ. Сверхчувственныя истины, каковы идеи: человъческой свободы, безсмертія муши в бытія Божія, не могуть быть, по мивнію Канта, доказаны разсудочнымъ образомъ. Мы должны допустить эти истины только потому, что безъ ихъ предположенія невозможна нравственная д'ятельность человіка.

Третего форму идеализна составляетъ идеализмъ, признающій мышленіе началомъ не только знанія, но и бытія. Идеализмъ этого рода выразился преимущественно въ философіи Беркли (1684—1735 г.) и Фих-

те (1762—1814 г.).

Чувственныя вещи, по ученю Беркли, суть только наши представленія, не имъющія реальнаго существованія вні представляющаго духа. Для всякаго, говорить Беркли, кто обратить вниманіе на предметы человіческаго познанія, очевидно, что они суть или идеи, полученныя нами чрезь внішнія чувства, или идеи, которыя мы получаемь, наблюдая страсти и акты духа, или, наконець, идеи, образуемыя памятію и воображеніемь чрезь сочетаніе и разділеніе идей первыхь двухь родовь. Світь и цвіта, тепло и холодь, протяженіе и фигура, однимь словомь—все, что мы видимь

в что чувствуемъ, есть не что иное, какъ наши ощущенія, понятія, идеи, или чувственныя впечатлівнія. Наши внішнія чувства доставляють намь только познаніе нашихъ ощущеній, нашихъ идей, но они не говорять намь, существують ли внв духа или незавиенио отъ ощущеній вещи, похожія на тв. какія мы ощущаемъ". Такимъ образомъ, визиній міръ и матеріальные предметы, вні отношенія въ познающему духу, суть нѣчто не существующее. Ови существують только въ нашемъ представлении, существують настолько, часколько мы имбемъ идеи о михъ. Они не могуть существовать внв духовъ, т. е. внв существъ, представляющихъ ихъ. Наше сознание непосредственно убъждаеть насъ только въ томъ, что существуютъ идеи и духовныя существа, имъющія эти идеи. Но опрашивается: откуда мы получаемъ иден? Не возникають же онъ въ насъ сами собою, безъ всякаго повода и причины? Долженъ же быть какой-нибудь неточникъ ихъ? На это Беркли отвъчаетъ, что мы по-лучаемъ идеи отъ духа высшаго или отъ Бога. Богъ производить въ насъ или сообщаеть намъ идеи. Міръ вдеальный, наблюдаемый нами въ нашихъ внашихъ ощущениях только по временамъ, пребываеть постоявно въ Вожествъ; потому онъ и доступенъ всъмъ конечнымь духамь, какіе составляють человівчество или чувствующія существа. Идеи, существующія въ Богь, можно назвать первообразами, а идеи, существующія въ насъ, копіями или отобразами ихъ. При такомъ оригинальномъ взглядъ на способъ познанія, Берили своеобразно смотрълъ и на природу съ ея законами. Подъ природой онъ разумълъ только преемственное течене или связь идей, а подъ законами природыпостоянный порядокъ, въ которомъ эти идеи сопровождають другь друга или следують одна за другой, иначе сказать-подъ законами природы онъ разумаль важоны ассоціаціи идей.

Идеализмъ  $\Phi$ и $\omega$ те ножно назвать во преимущеотву субъективнымъ идеализмомъ, потому что у пего

Cos. III.

основанісян какъ поэканія, такъ и приктичесной діяльте тельфость человіка служить субъекть или л. Фихте въ своей философіи примикаеть къ Канту и выкодить изъ его началь, но ему представлялись начала. Кантовой философіи не настолько шировими и общими, чтобы на основаніи ихъ можно было создать стройную систему философіи. Фияте думаль, что философія доливна выходить изъ одного начала. Этимъ началомъ онь и поставиль субъекть или я. Въ частности пропокождение вденлизна Фикто, отношение его къ Канту и сущность этого идеаливиа можно представить въ знаніи считается мышленіе съ его законажи, формами и иделии, а сущность вившияго міра, воспринимаємаго чрезъ чувства иышленіемъ, остается чамъ-то неопредъленнымъ и неизвъстнымъ. Съ первыиъ прикосновеність къ нашимъ чувствамъ сущность вещей, тажь свавать, окранивается прирожденными нашей душь формами, и получаеть характерь только явленія, т. е. чего-то тольно кажущагося намъ. Стало быть, въ дълв познания вившний, предметный міръ ничего не нринносить для опредъленія существа вещей или истанкой действительности. Стоить после того только отобать этогъ лиший члень, ничего отъ себя не вривносящій ни къ формв, ни къ содержанію знанія,и идеализыть будеть неизбъженъ. Такъ именно и поочучиль Фикте. Если, разсуждаль онь, предметы, съпервымъ ихъ переходимъ въ чувственное наблюдение, принимають формы, свойственныя мыслящему и выбиюдьющему началу, то, стало быть, это последшее не можеть быть нустымь, страдательнымь вивстилищемь по отношеню къ принятому имъ содержанию; напротивъ оно должно быть въ высшей степени деятеленить, янтакъ вакъ не вещи познають тебя въ мысли, но мысль повиметь вещи, то мыслящее начало. или я должно быть единственнымъ дъятелемъ вознанія. Тининь образомъ, Фихте совершенно увичтожиль рездвоенность пежду духомь-носителень апріоричеосможнит виогано јушницивни и кинанкоп сидоф схнио ез себе (an sich), какъ назнаветь это Канть, и ноставиль духъ творцомъ не только формъ нознавія, но в самаго бытія. Существуєть, по мижнію Фихте, только я само себя полагающее. Но это и не есть самосознаніе того или другаго отдільнаго лица, (эмпирическое я), но есть всеобщее самосознавіе, исеобщій умъ. который соединяеть въ себъ всь правственных личности, иначе сказать, это-безусловное и, потому что наука, прибавляеть Фихте, должна выходить изъ без-условнаго начала. — Но я, по необходимому закону самосознавія, необходимо противопольгаеть собъ ж-м. Я не можеть сознать себя, какь я, до техъ поръ, пока не противопоставить себь нечто, отличное отъ него, именно не-я. Такимъ образомъ я по необкодимости производить объекть, и есть вибств субъекть (я, живущее въ себъ) и объектъ (я, выступающее изъ себя наружу и на крайнемъ выступлени вотречающееся съ не-я, вившнимъ міромъ, который поэтому имжетъ только идеальное бытіе). Вившніе предметы суть произведенія, ограниченія нашего л, сдідовательно иміютъ идеальную природу. Какъ ограничения или отрицанія я, они имбють столько реальности, сколько уступаєть имь я. Изъ этого следуеть, что я частію есть. ис-я, и не-я частно есть я. Я, ограничиваемое отъ не-я, есть начало познающее, срадательное; я, отстраняющее это ограничение, есть начало дъйствующее, свободное. Таковъ въ общихъ чертахъ идеализиъ. Фихте.

Сделяемъ теперь несколько критическихъ заме-:

1) Чтобы объяснить возможность познанія, вдеализмъ ставить предположеніе, что представленіе и предметь тожественны. Но это предположеніе не очетвидио непосредственно и не можеть быть доназавої і Свидътельство сознанія показываеть совершенно противоположное этому. Во всякомъ познанів мы отличаемъ субъекть отъ объекта, представленіе отъ предотавляемой вещи. Везь этого различенія невозможно пеннаміе. Даже когда мы познаемъ себя самихъ, мы отличаемъ въ себъ субъектъ отъ объекта, и дълземъ свои состоянія предметомъ нашего познанія. Слъдовательно, различеніе между субъектомъ и объектомъ, нашимъ я и предметами, которые оно представляетъ, а не тожество ихъ между собою, составляетъ необходи-

ное условіе познанія.

2) Познаніе, какъ соелиненіе субъекта съ объектовъ, возможно въ двухъ случаяхъ: или когда субъекть выходить в какъ-бы выдъляется изъ самого себя в вкодить во внёшніе предметы, или наоборотъ, когда внёшніе предметы какъ-бы входять въ субъекть. Но первое невозможно по самому устройству человіческаго духа, и потому съ этой сторовы познаніе, какъ соединеніе субъекта съ объектомъ, невозможно. Но оно возможно, какъ перенесеніе предметовъ въ человіческую душу—въ чувственныхъ ощущеніяхъ, наблюденіяхъ и представленіяхъ, въ которыхъ предметы етановятся достояніемъ духа, отражающимъ въ себі (при извітотныхъ условіяхъ) дійствительное бытіе.

3) Такимъ обравомъ, мышленіе человѣческое одно не есть источникъ и творческое начало познанія. Необходимые дѣятели всякаго познанія суть: опыть, дающій содержаніе, и собственная, внутренняя законосообразная дѣятельность духа, дающая форму познанію. Начала познанія—внѣшнія и внутреннія. Внѣшнія начала познанія суть: наблюденіе, опытъ внѣшній и ввутренній, обученіе, вѣра историческая и религіозная; внутреннія начала суть формы чувственнаго вовзрѣнія: пространство и время, формы разсудочнаго мышленія или категоріи и наконецъ формы идеальнаго созерцавія—идеи. Всякое познаніе есть вмѣстѣ а ргіогі и а розсегіогі. "Nihil est in intellectu, quod non prius fuerit in sensu, nisi intellectus ipse", говорить Лейбникъ.

- 4) Въ учени Фихте производящая нии тверинская дъятельность абсолютнаго я есть чистое отвлечене и какъ не первоначельное въ сознани не можетъ быть началомъ или принципомъ знанія. И какъ можетъ она, какъ дъятельность, полагать саму себя? Всякая дъятельность необходимо предполагаетъ дъятельное существо, какъ возбудителя и носителя дъятельности. Но въ идеалиститескихъ представленияхъ и особенно въ идеализмъ Фихте мы видимъ только дъятельность безъ дъятеля. Непонятно, далже, какъ в ночему первоначальное, абсолютное я домяно само себя ограничить, какъ это утверждаетъ Фихте: Есля оно абсолютно, то ему чужды должны быть эссяки границы, а если оно ограничивается чъкъ-нибудь, то; значить, оно не абсолютно.
- 5) Если предметы суть только наши представленія, то исчезаеть всякое различіе между такъ называемыми субъективными представленіями и представленіями, имѣющими объективную реальность. Чѣмъ, вътакомъ случав, будуть отличаться нащи мечты и причудливыя построенія нашей фантазіи, которымъ нѣтъ соотвѣтствующихъ предметовъ въ дѣйствительности, отъ представленій, предметы которыхъ существовали или существують дѣйствительно? Древнее и всѣми признанное понятіе истины состоитъ вътомъ, что она есть согласіе представленія съ дѣйствительностію, в не съ самимъ собою: иначе всякое познавіе обратилось бы въ безцѣльную игру мышленія.

6) Идеализмъ утверждаетъ, что субъектъ и объектъ, я и не-я, мышлене и быте, идеи и вещи совпадаютъ между собою. Но это можно вполить утверждать только о Вожественномъ умъ, приписывать же эти свойства уму человъческому значитъ смъщивать конечное съ безконечнымъ.

### 3. Скептицизмг.

Подъ именемъ скептицияма разумъется въ философія такое направленіе, которое не признаетъ дострвържинъ источникомъ знанія ни разуна съ прирожденными ему идеями и формами, ни чувствъ, доставляющихъ намъ матеріалъ познанія, а потому отрицаеть и

саную возможность достовернаго знанія.

Такія направленія въ философіи возникали обыкновенно въ то время, когда начала философскаго знанія или не были еще установлены, или же, бывь установлены, не были надлежащимъ образомъ выяснены, оть чего является возможность понимать эти начала произвольно и придавать имъ то, или другое значеніе. Неопредъленность началь вызываеть индифферентизиъ въ убъщениять и сомновие въ самой возножности пріобратенія прочимки и достоварныхи знаній. Но подобное скоптическое отношение къ нознание бываетъ большею частію непродолжительно: сомивніе-состояніе духа тяжелое и непориальное, в человікь всегда желаеть выработать для себя ть, или другія ноложительныя убъжденія. Поэтому системы философскія съ направленіемъ скептическимъ всегда были только переходными моментами къ системамъ съ направленіемъ положительнымъ. Значеніе ихъ въ исторіи развитія философской мысли то, что онт заставяяли мыслителей сиова и съ большею строгостію разбирать в обсуживать существовавшія дотоль ученія в системы, искать върныхъ и непоколебимыхъ началъ, на которыхъ должна основываться наука, изощряли силу импленія, подавали поводь ко множеству новыхъ розысканій и побуждали точнье изследовать первоначальные законы человъческаго познанія и его преявлы.

Скептицивиъ являмся въ исторіи философіи въ двухъ видахъ, а именю: а) въ видѣ скептицизма эмпирическаго, сущность когораго состояла въ отрицаніи чувственно-наблюдаемаго бытія, какъ доступнаго непосредственному познавію, и b) въ видѣ скептицизма критическаго или метафизическаго, который основывается на отрицаній объективной реальности понятій, выражиминя чинобирциныя отройненія между вещами. Пер-

вый видь скептицизма выразился въ древности въ философіи Пиррона (современника Алекоандра: македонекато) и его последователей, а представительницем втораго вида скептицизма служить философія Пома (1711—1776 г.).

Основное направленіе философіи Лиррони и его последователей было, главными образоми, практичен ское. Философія, по ихъ миняйю, должна вести человъка къ счастію. Но тогь, кто хочеть вести счастлин вую жизнь, должень иметь вь виду при условія: воз первыхь-знать, какъ вещи существують, во-вторыхъэнать, какъ мы должны относиться нь вимв, и въ третьихъ-знать, какія следствія могуть быть отъ того, или другаго отношенія къ вещамъ. На первый изъ этихъ вопросовъ, самый существенный въ илазакъ скептиковъ, они отвъчаютъ, что нельзи вообще сказать, что такое вещи сами въ себъ. Чувотвенныя воснріятія представляють намъ вещи только такъ, какъ онь намь кажутся, а не такъ, какъ онь существрють не саномъ дълв. Я чувствую, что известная вещь, напримітръ, сладка, но не знаю, действительно ли она еладка. Наши унственныя познанія и мизлія обманчивы уже потому, что у однихъ людей онъ таковы, а у другихъ-другія. Если такимъ образомъ ин въ чувн ственномъ мір'в, ни въ нашемъ разум'в н'ять критерыя истины, то съ полнымъ основаниемъ можно всякому суждению противопоставить другое, противоположное ему. Отсюда на вопросъ: какъ им должны относитьоя въ вещамъ? и вытекаеть отвёть: мы должны :удерживаться отъ всякихъ сужденій о вещахъ, а тапъ жагв это невозможно, то должны по крайней мъръ остерегаться давать своимъ суждениямъ какую-нибудь опредвлевную форму и всегда быть готовыми принять и другія мижнія, противоположныя первымы. Съ достойною сибха мелочностію скоптиви старались найти: воза ножно-неопределенныя формулы для овоей рави. Маже того, что ко всякому положению своему они. прибаве ляян: "н не утверждаю чего-инбудь хопредчасти гот

дия меня кажется это справедлевымь столько же, еколько и другое"; но такъ какъ и эти выражения ваключали въ себъ что-то опредъленное, то къ выраженію: "я не утверждаю чего-нибудь опредъленнаго" они прибавляли: "я не могу утверждать даже и того, что я не утверждаю" и проч.; къ словамъ: "для меня кажется это справедливниь столькоже, сколько и другое", они присовокупляли: "и самое это положение для меня кажется стольже върнымъ, какъ и другое" и т. п. Отвъчая на третій вопросъ: что бываеть следствіемъ такого ограниченія и такого скептическаго отношенія во всемь предметамъ, скептики говорили, что оть такого отношенія къ вещамъ происходить ничьмъ невозмутимое душевное спокойствіе или счастіе. Кто научился смотреть на вещи, какъ на нечто недоступвое положительнымъ опредвленіямъ и безразличное, тоть никогда не можеть быть, подобно большинству людей, подвержень чувству страха, страстямь и пожеланіямъ; онъ относится ко всему равнодушно, и въ отчуждени отъ всехъ человеческихъ интересовъ полагаеть высшее счастіе человека. — Въ последствіи времени Энезидемъ, одинъ изъ последователей философін Пиррона, формулировалъ основанія скептицизма въ следующихъ десяти положенияхъ, которыя онъ навываль тропами. Невозможность истиннаго познанів вещей довазывается, по его мевнію, твив, что 1) одев в таже вещи производять на различных живых существъ совершенно различныя впечатленія; 2) даже и люди, различные по своей организаціи, ощущають впечативнія неодиваковымь образомь; 3) различные органы чувствъ различно принимають впечатления отъ предметовъ, и мы не можемъ знать, согласны ли между собою эти различныя ощущевія нашихъ органовъ и возможно ле посредствомъ ихъ дойти до полнаго вознанія вещей; 4) различныя состоянія, переживаемыя нашею душею, и 5) вравственныя и религовныя -вт стоичии свододен и подом скингилля пинтовов кое выява на нее суждения, что эте суждения никакъ

не могутъ быть точными и върными; 6) чувственнее воспріятіе всегда неопредъленно, потому что оно совершается не непосредственно, а при помощи какойнибудь среды, и мы не можемъ опредълить, какое измъняющее вліяніе имъла эта среда на воспріятіе, потому что 7) чувственное воспріятіе, получаемое нами отъ предмета, зависить отъ его разстоянія и отъ его отношенія къ другимъ предметамъ и 8) чувственныя свойства предметовъ такъ легко и скоро измѣняются всявдствіе перемъны температуры, движенія и т. д., что ихъ нельзя наблюдать долго въ одномъ видъ: 9) потомъ, чувственное впечатлъніе измъняется, смотря потому, въ первый разъ оно является, или же мы привыкли къ нему, и наконецъ 10) свойство предметовъ, какъ то: величина тяжесть и проч. показывають только отношение ихъ другь къ другу, не опредвляя самой ихъ сущности.

Метафизическій или критическій скептицизиь выразился, какъ ин сказали, въ философіи Юма. Общее положение философіи Юма то, что повятія, которыми ны обозначаемъ необходимыя отношенія между вещами, суть понятія субъективныя, основанныя не на природъ вещей, но на ассоціаціи идей. Такъ какъ понятіями, выражающими эти веобходимыя отношенія, служать понятія причинности и субстанціальности, то Юнъ по преимуществу и занимается аналивомъ этихъ понятій. Откуда, спращиваеть онь, мы знаемь, что вещи находятся между собою въ отношении причинности? Мы не знаемъ этого а priori. Апріорное познаніе объ этомъ было бы возможно въ томъ случав, если бы дъйствіе было тоже, что и причина, но въ отношении причинномъ действіе всегда есть нечто другое, чемъ причина, и потому оно а priori не можеть быть открыто въ причинъ. Мы не знасит этого также изъ опыта, потому что опыть представляеть намь только последовательность двухъ фактовъ во времени. Поэтому вет заключенія, которыя мы делаемь изъ опыта, основывесотся на привичет. Тенъ корь им привыкли видеть,

что одна вещь сивдуеть за другою во времени, то им образуемъ въ себъ представленіе, что она должна сявдовать изъ нея: изъ отношения последовательности им дълаемъ отношение причинности. Но связь во времени безъ сомнинія есть ничто другое, чить связь причинная. Съ понятіемъ причинности мы, поэтому, выступаемъ за предълы того, что дано намъ въ опыть, и образуемъ представление, котораго собственно мы не имъемъ права образовать. Тоже можно сказать и о поняти или идеъ субстанціальности. Мы обыкновенно мыслимь въ соединении идеи, которыя представлялись намъ соединенными въпространствъ и времени. Чрезъ это возникаетъ понятіе субстанціи. Подъ субстанціей ны разунвемъ нвчто такое, на что мы смотримъ, какъ на основание соединения идей, какъ на субстратъ иногихъ соединенныхъ качествъ. Но это основание или субстрать не есть что-нибудь существующее внв натего ума. Это есть произведение только нашей памяти в законовъ ассоціація идей. Уже изъ того, что понятія субстанціи вельзя свести на чувственное впечатльніе, видно, что въ дъйствительности ему не соотвътетвуеть вичего. Мы имбемъ только ясныя идеи о въвоторыхъ чувственныхъ впечатленияхъ, о впечатленіяхь, напримърь, цвъта, величины, формы и проч. Эти вдеи соединяются по законамъ ассоціаціи вдей, и мы привываемъ видеть всегда совиестными известныя качества и признаки предметовъ, но по этому соедивенно нельзя еще заключать, будто на самомъ дель существуеть субстанція, которая соединяеть тв идеи, какъ качества предмета. Изъ всего этого Юмъ выводеть то заключеніе, что умь челоньческій не можеть знать реальной, необходимой связи между вещами.

Обращая вниманіе на сущность и главныя положенія скептицизма, нельзя не видіть, что въ основі этого философскаго направленія лежать начала невірныя. Скептицизмъ отвергаеть возможность пріобрітевія прочныхъ и достовірныхъ знаній, основываясь на томь, что им не можемь заать, соотвітствують ля нашины

чувственнымъ ощущеніямъ предметы, существующіе въ дъйствительности, и имъють ли реальность понятія нашего разсудка, выражающія необходимыя отношенія между вещами. Действительно, духъ нашъ, имен дело оъ представленіями и понятіями о вещахъ, не можетъ знать, что такое вещи сами въ себъ, независимо отъ твхъ формъ, въ какихъ онв намъ являются. Но это не должно давать повода къ сомнёнию въ томъ, соотвътствуеть ли нашимъ познаніямь что-вибудь реальное. Всь ны глубоко убъждены въ реальномъ быти .какъ насъ самихъ, такъ и предметовъ, окружающихъ насъ. Основою нашего убъжденія въ этомъ случав служить наше сознаніе, и достовтрность здісь непосредственная. Эта же достовърность ручается намъ и за то, что познанія, пріобрътаемыя нами, не суть какіянибудь иллюзіи и заблужденія, но суть познанія истинныя и достовърныя, если при этомъ соблюдены бывають условія достов'єрности. Кром'є того, наша віра въ Бога, какъ существо истинное, служить твердой опорой истинности и достовърности нашихъ знаній. Такимъ образомъ, послъдними основаніями достовърности нашего знанія служить съ одной стороны непосредственная увъренность въ истинъ, сопровождающая вст наши познанія-чувственныя, разсудочныя и разумныя, а съ другой-въра въ Вога, давшиго намъ разумъ для познанія истины, а не для заблужденій. "Разематривая, говорить Декарть, прирожденную намъидею Вога по оя необходимымъ признакамъ и своистваиъ, ин познаемъ, что Богъ истиневъ, следовательно. было бы противоръчіе, если бы Онъ насъ обманываль или быль причивою нашего заблужденія. Поэтому нашь разумъ никавъ не можетъ постигнуть предмета, который не быль бы истинень, осли только этоть предметъ постигнутъ дъйствительно, т. е. познанъ ясно и опредъленио. Иначе следовало бы по справедливости назвать Бога несправедливымъ, если Онъ далъ намъ такой извращенный разумъ, который считаетъ ложное истиннымъ". Этотъ взглядъ Декарта на основу досто-

вёрности познанія разділяють и Якоби. Основанісив всякаго человъческаго познанія служить, по его мньвію, чувственная или основанная на чувствахъ въра, состоящая въ томъ, что для насъ слишкомъ ясенъ и достовъренъ фактъ какъ своего бытія, такъ и бытія предметовъ, вит насъ существующихъ. Мы непосредственно увърены въ этомъ, и никакой скептицизмъ не можеть отнять или поколебать у насъ эту увъренность.-При такомъ взгляде на достоверность человеческого знанія видна сама собою несправедливость основнаго положенія Юма, будто иден субстанціальности и причинности суть произвольныя созданія нашего воображенія, которымь не соотвітствуеть ничто дійствительное. Что наша идея субстанців въ приложенів къ нашинъ духовнымъ явленіямъ имъетъ свою реальность, въ этомъ мы убъждены непосредственно. Наблюдая различныя действія и состоянія нашей духовной жизни, ... мы твердо ув врены въ томъ, что въ основъ вхъ лежить особаго рода субстанція, которую мы называемь духомъ. По аналогіи съ нашимъ собственнымъ бытіемъ мы, наблюдая и внашніе предметы или явленія, предполагаень для нихъ нъкоторую основу. Правда, им не можемъ непосредственно знать эту основу, потому что мы знаемъ предметы только такими, какими оне являются въ своихъ дъйствіяхъ на насъ; во нътъ сомнънія, что различныя дъйствія ихъ на насъ зависять оть реальныхъ свойствъ, которыя лежать въ ихъ сущности, которая и бываеть причиной того, что они производять на насъ такое, а не другое действіе. Тоже можно сказать и объ идей причинности. Въ опыти мы вамічасмь, среди измінчивых явленій и случайныхь между вими отношеній, отношенія болье или менье неизмѣнныя и постоянныя. Это и составляеть содерніе нашего понятія причинности, следовательно этому нонятію соответствуеть нечто реальное, данное въ onuth.

## 4. Мистицизмъ.

Сущность мистицизма заключается въ томъ, что онъ признаетъ какія-нибудь истины, основываясь не на отчетливомъ началъ знанія и не на методической связи умозаключеній, но на непосредственномъ созер-

цаніи или чувствъ.

Въ инстическомъ міросозерцаній принимають участіе тъже самыя силы души, какъ и въ прочихъ направлениять мыслящаго духа; оно не уклоняется отъ систематичяского развитія и построенія мыслей, но особенность его та, что высшимъ критеріемъ всякой достовърности оно поставляеть внутреннее, непосредственное созерцание или чувство. Но такъ какъ чувство или созерцание ве заключаетъ въ себъ реяльнаго содержанія для удовлетворительнаго отвіта на всі: вопросы знанія, то м'ясто разсудка и систематическаго мышленія здісь ваступаеть воображеніе. Наконець еще одна душевная сила принимаеть участіе въ мистическихъ построеніяхъ, именно сила чувствованій. Устраняя разсудокъ, какъ силу холодную, мистикъ опънваеть всв впечатлівнія и опреділяеть достоинство предметовъ по ихъ пріятности, или непріятности, или по тому, кавъ они отражаются въ ею самочувствии. Практическія силы, действующія въ мистике, теже, какъ и въ другихъ направленіяхъ, но діятельность ихъ совершается не подъ вліяніемъ анализирующаго ума, а подъ вліяніемъ чувства, ищущаго внутренней и витшней гарионіи. Это неизбъжно ограничиваеть сферу практической деятельности мистики, и замыкаеть и вакъ-бы уединяетъ ее въ кругу внутренней области дука.

Обывновенное сознаніе, а частію и философскія системы опираются, какъ на послѣднее основаніе достовърности, на непосредственную очевидность; но тамъ эта очевидность служить только исходною точкою для знанія, получающаго содержаніе и дальнъйшее развитіе изъ наблюдевій внутренняго и внішняго

міра: въ мистицизмѣ же она оствется и единственнымъ источникомъ, и единственнымъ критеріемъ всякаго знамія. Это основаніе мистицизма внутреннее (субъевтивное). Внѣшнимъ (объективнымъ) основаніемъ его нерѣдко служитъ сознаніе присутствія Божества во внутренней жизни души и въ жизни міра. Историческое
появленіе мистицизма означаетъ время теряющагося
вли потеряннаго довѣрія къ обыкновеннымъ способамъ
вли путямъ знанія, сознаніе безплодности научныхъ
построеній и недостаточности ихъ для жизни.

Представителями мистицизма служать въ древнемъ мірѣ—неоплатоники, въ средніе выка—Яково Бемо, въ

новвишее время—Якоби.

Греческая философія въ періодъ александрійскій приняла направленіе мистическое. Разнородность господствовавшихъ дотолъ философскихъ ученій и особенно усилившійся тогда скептицизить, отвазывавшій человівку въ возможности знать что-нибудь достовірное, были причиною того, что философствующая мысль стала искать выхода изъ этого тяжелаго положенія. Но выйти изъ него можно было, только оставивши чисто философскій путь изследовавія истивы, потому что философскіе пути представлялись тогда всв изведанными и не приводящими ни къ какимъ положительнымъ результатамъ. Въ это время восточныя религозныя в философскія ученія обратили на себя вниманіе алекоандрійских ученых , Созерцательный характерь этихъ ученій, приписывавшихъ человаку непосредственное общение съ Божествомъ, повидимому, давиль возможность разръшить удовлетворительно тъ вопросы, которые занимали тогда людей мыслящихъ. Александрійскіе философы воспользовались этими ученіями и положили ихъ въ основу своихъ философскихъ доктринъ, которыя, вследствіе этого, получили особый видь и характерь. Такъ возникъ александрійскій мистицизмъ, называемый иначе веоплатонизмомъ. Основнымъ пунктомъ ученія александрійскихъ мистиковъ была заимствованная изъ индійской философія, в тра въ непосред-

ственное, внутреннее соприкосновение съ Божествоих въ востояни экстаза или восхищения. Въ этомъ соотоянія душа какъ-бы сливалась и отожествлялась съ Богомъ, вследствіе чего и получала возможность знать истину непосредственно-лицомъ къ лицу. Но для того, чтобы прійти въ такое состояніе, требовалось выполнение нъкоторыхъ особенныхъ внъшнихъ дъйствій и обрядовъ. Отсюда-ученіе александрійскихъ мистиковъ о различныхъ визшинихъ обрядахъ, жертвахъ, очищеніяхъ и заклинаніяхъ, какъ способахъ къ сближенію и соприкосновенію съ Божествомъ. Слъдствіемъ всего этого естественно было размноженіе и рас-пространеніе всякаго рода суевърій, тайныхъ знаній, волшебства и магіи, превращеніе сверхъестественнаго и чудеснаго въ естественное и состояній чрезвичейныхъ въ доступное каждому состояніе. — Мистицизмъ александрійскій имълъ вліяніе на образъ мыслей нъкоторыхъ изъ христіанскихъ мыслителей, каковы: Клич. менть александрійскій и Оригенъ. Вліянію этого миотицияма надобно, между прочимъ, приписать излип-нюю наклонность этихъ учителей Церкви къ таинственному и аллегорическому объясневию симсла св. Писанія и произвольность ніжоторых догматическихъ ихъ матаій.

Въ средние выка мистициямъ возникъ, какъ реакція изключительно формальному направленію схоластики. Къ ковцу средвихъ въковъ схоластитическая философія, занимавшаяся ръшеніемъ всевозможныхъ вопросовъ путемъ діалектическимъ и съ точки зрѣнія формальной логики, обратилась наконецъ въ пустую игру словами, изъ которой не выходило никакихъ плодотворныхъ результатовъ. Философствующая мысль развивалась съ ея формальной стороны, но положительнаго содержанія и запаса прочныхъ знаній у нея не прибавлялось. Это обстоятельство и вызвало въ средныхъ міровоззрѣній, при чемъ старались достигнуть истиннаго вѣдѣнія преимущественно путемъ созерца-

тельнымъ, при помощи воображения и чувства. Такъ образовался средневъвовый мистицизмъ. Представитеменъ его быль *Яково Бемо* (1575—1624 г.). Какъ вся вообще средневъковая философія представляєть собою смёсь чисто философских в началь и возарвній съ богословскими, такъ и философія Бема, наряду съ философскими, содержить въ себъ элементы богословскіе, и потому носить характерь теософическій. Основныя положенія теософіи Бена следующія: Вогь есть высочайшее единство, виз котораго изтъ ничего. Но вивств съ единствомъ, божественной сущности свойственно самораздвоеніе. Оно необходимо съ одной стороны для того, чтобы въ Богв вознивло сознаніе, воторое безъ различения или внутренняго раздвоения немыслимо, а съ другой-для того, чтобы изъ него провзошель мірь, который есть не что иное, какъ самоотпровеніе Вожества или тело Божіе. Различныя части этого тела темъ совершените и неразрушимъе, чемъ овъ ближе къ своему общему источнику, и наобороть-чемь оне дальше, темъ грубее и кратковременнъе. Добро въ міръ есть произведеніе любви Божіей, а зло-произведение его гитва. Борьба между добромъ и зломъ составляеть высшій законь жизви міра и каждаго отдъльнаго существа. Конецъ этой борьбы состоить въ побъдъ добра надъ вломъ и въ соединени вовхъ вещей въ Богъ или возвращени ихъ въ въчное одно.—Человъкъ, по ученію Вема, есть образь и завершеніе всего міра. Въ существъ человъка Бемъ различаеть три составныя части: тело, душу и духъ. Первыя две принадлежать человеку, какъ существу, обитающему въ условіяхъ земнаго бытія, а духъ есть начало божественное въ человъкъ. Отсюда у Вема различается человъкъ идеальный, какъ дъйствующій подъ вліянісив обитающато въ нежь божественняго начала, и человъкъ эмпирическій, какъ дъйствующій по началамъ и побужденіямъ низшимъ, земнымъ.-Процессъ познанія вещей и способности, участвующія въ этомъ, Вемъ изображаетъ такъ: когда душа, побуждаемая сама

собою, выходить изъ глубины своего внутренняго міра во внёшній и усвояеть себё его порядокь, факты и формы, тогда она становится разумомъ. Разумъ обнимаеть только призракь, а не существо вещей. Онь даже извращаеть все божественное, прилагая къ нему время, мёру и вёсь, свойственные конечному міру. Но въ немъ есть и побужденіе выйти изъ своихъ тёсныкъ предёловъ, и если онъ поставляеть себя въ надлежащее отношеніе къ божественному, то бываеть приличнымъ вспомогательнымъ орудіемъ истиннаго вёдёнія. Этому выходу или высвобожденію души изъ нодъзыяния внёшняго міра помогаеть воображеніе. Оно омрачается чарами внёшняго міра, но можеть восприни-

нать и образы выстаго міра.

Мистицизмъ въ новой философіи вызванъ быль критической философіей Канта. "Критика чистаго-разума" Канта имъла своимъ слъдствіемъ, между прочимъ, то, что высшія идеи разума, каковы: идеи Бога, свободы, безсмертія души и проч., лишились своепо объективнаго или предметнаго значенія, потому что, о ученю Канта, разсудочнымъ путемъ не возможно доказать реальность предметовь, соответствующихъ этимъ идеямъ. Правда. Кантъ придалъ этимъ идеямъ, отвергнутымъ съ точки зрвнія теоретическаго знанія, интересъ практическій, какъ требованіямъ или постулятамъ практическаго разума. Но будучи только практическими предположеніями, онъ не доставляли никакой теоретической увъренности, и реальность ихъ подвергалась соменню. А какъ съ этити идеями связаны самыя дорогія и священныя уб'яжденія челов'ячества, то и явились защитники эчихъ убъжденій: возникла философія такъ называемаго непосредственнаго убъжденія или чувства. Высшихъ идей разума, идей вітчнаго и божественнаго, по ученію этой философіи, дійствительно нельзя докавать путемъ логическимъ и средствами разсудочными, но эта недоказуемость, эта непостижимость ихъ для разума и составляеть сущность божественнаго. Чтобы удостовъриться въ томъ. что

Digitized by Google

лежить выше и за предължи разува, -- для этого есть только одинъ органъ-чувство или въра. Такижъ обравомъ, эта философія въ чувствъ, въ непосредственномъ знанія, въ въръ думала найти ту увъренность, которой Канть тщетно искаль на почвъ разсудочнаго иншленія. Это и составляеть главную точку зрѣнія философін чувства, въ которой выразился мистицизмъ воваго времени. Представителень этой философіи быль Якоби (1743—1819 г.). По ученію Якоби, разсудочная философія не можеть понять первоначальнаго въ вешахъ-личности и свободы въ человъкъ, бытія личнаго и свободнаго Вога, бытія витшияго міра. Вст эти предметы суть нечто безусловное и первоначально данное въ нашей душв, а потому и не поддежать докавательствамъ ума, который имветъ двло съ однимъ только условнымъ. Неудивительно поэтому, что всякая разсудочная, демонстративная философія, старающаяся понять всв эти вещи и доказать ихъ, приходить въ концъ своихъ изследованій къ фатанизму и атеизму, ставить на мъсто Бога природу, т. е. механизмъ силъ природы, а на ивсто свободы-опредвление природы, т. е. механизмъ побужденій. Чтобы не прійти къ тавимъ результатимъ, нужно, по ученю Якоби, принять другой источникъ для познанія міра сверхчувственнаго и другое основание всъхъ человъческихъ познаний. Этотъ источникъ и это основание есть втра, которую Якоби называеть также иногда непосредственнымъ чувствомъ иставы и разумомъ, понимая подъ этимъ последнимъ способность знать божественное непосредственно. Убъждение въ существования внъшнихъ вещей основывается, по ученю Якобя, на въръ чувственной или увъренности въ томъ, что чувствамъ нашимъ открывается дъйствительное бытіс, въра же чувственная необходино ведеть къ въръ в откровение, и даже можеть существовать только въ силу последней. Бытіе, -которое открывается намъ, предполагаетъ бытіе, которое открываеть, или силу, которая производить бытіе, но этой творческой силой, причиной всякаго бытія

можеть быть только Богь, понимаемый въ смыслъ высшаго духовнаго существа, отъ котораго получило начало всякое бытіе. Такимъ образомъ, последнимъ основаніемъ человіческихъ познаній должна быть віра въ Вога и откровеніе. Эта въра, которую Якоби называеть также способностію въ религіи или сверхчувственному въ человъкъ, есть способность первоначальная въ человъкъ, существенно отличающая его отъ прочихъ тварей. Если есть, говоритъ онъ, въ человъкъ первоначальная способность, которою онъ не по степени только, а по сущности отличается отъ другихъ тварей, то это именно способность къ сверхчувственному, обнаруживающаяся въ человъкъ фактомъ религія, въ силу которой человькъ, чувствуя и познавая предметы, возносится къ въчному. Въ душъ животныхъ нътъ даже легкаго ощущения, даже темниго инстинкта сверхчувственного, и потому нать ничего, что можно было бы сравнить съ религіей, между тамъ какъ у нихъ мы замъчаемъ нъчто, аналогическое человъческому уму. Этотъ факть доказываетъ, что способность къ религи или въра есть существенная черта, отличающая человъка отъ животныхъ. Способность эта и должна быть исходнымъ пунктомъ, отъ котораго должна отправляться всякая наука и на которомъ, въ последнихъ своихъ основаніяхъ, должно опираться всякое человъческое познаніе.

1) Мистицизмъ, какъ противодъйствіе изключительно разсудочному, сухому, отвлеченному мышленію, имъетъ свой смыслъ и значеніе; но если онъ не управляется здравымъ, самообольщенія, игры воображенія, произвольныхъ мистическихъ созерцаній, и потому можетъ сдълаться болъзненнымъ явленіемъ. 2) Признаваемое имъ за авторитетъ непосредственное созерцаніе истины отличается непредъленностію, шаткостію и даетъ мъсто произвольнымъ толкованіямъ. Непосредственное созерцаніе не можетъ быть единственнымъ источникомъ и критеріемъ всякаго знанія. Очевидность

непосредственная должна служить въ философскихъ изследованіяхъ только исходной точкой для знанія, которое получаеть свое содержание и дальнъйшее развитіе изъ наблюденій внутренняго и вибліняго міра. Иначе познаніе философское и научное ничъть не отличалось бы оть познанія людей простыхъ и неученыхъ, и всякія произвольныя мечты воображенія получали бы свое оправдание въ томъ, что человъкъ, создавший эти мечты, непосредственно созерцаеть ихъ истинвость. Поэтому 3) мистицизмъ несправедливо поступаетъ, пренебрегая систематическимъ изучениемъ предметовъ и явленій. Это изученіе разширяеть нашъ взглядъ на вещи, знакомить насъ со свойствами отношеніями предметовъ и явленій, побуждаеть провърять наши выводы и заключения, и сообщаеть тажимъ образомъ нашимъ мыслямъ и воззрѣніямъ большую твердость, истинность и достовърность. 4) Мистидимъ, въ крайней своей степени, имъетъ вредное - вліяніе на жизнь. Погруженный въ мір'є своихъ мыслей, ванятый своими субъективными созерцаніями, мистикъ обыкновенно чуждъ бываетъ живыхъ впечатлъній окружающей его дъйствительности. Волнующіе другихъ людей интересы, планы, надежды мало или вовсе не трогають его, и онъ остается равнодушенъ ко всему этому, вследствие чего на жизни его отражается характеръ изключительности, замкнутости и отчужденности отъ всего живаго и действительнаго. 5) Мистическая настроенность духа, въ крайнихъ своихъ предълахъ, можеть быть опасна въ отношении въ религіознымъ втрованіямъ и церковнымъ учрежденіямъ. У мистика, вследствіе особенной настроенности его мыслей, являются своеобразныя представленія о Божествъ и его отношеніяхъ къ міру и человъку. Церковные догматы и върованія получають у него совствив другой смысль и значение, въ следствие чего опасность впасть въ ересь угрожаетъ мистику болве, чвиъ кому-либо другому. Увъренность въ непосредственномъ соприкосновении съ Божествомъ ведетъ почти

всегда мистиковъ къ пренебрежению вившними дъйствіями, учрежденіями и обрядами, которые установила Церковь для выраженія извъстныхъ догнатовъ и возбужденія въ вірующихъ благочестивыхъ чувствованій, хотя въ тоже время религозное чувство самихъ мистиковъ находитъ свое выражение въ некоторыхъ своеобразныхъ и странныхъ обрядахъ, которые ими употребляются. 6) Мистицизма не чужды были и нъкоторые изъ людей глубоко ученыхъ, систепатически занимавшихся естествознаніемъ и точными науками. Причиной этого было то, что эти люди, изключительно занимавшіеся только науками, относящимися ко внішней природъ, брали на себя роль истолкователей религіозныхъ и метафизическихъ истинъ, которыя для своего объяснения требують систематической подготовки ж глубокаго, всесторонняго изученія являній нравственной природы человъка. Поэтому Ньютонъ впалъ въ мистицизмъ, когда онъ принялся за объяснение св. Писанія, и Конть сділался мистикомь, когда онь вадумаль применять свой остествознательный мотодъ къ наукамъ правственнымъ и къ решению вопросовъ религіозныхъ.

#### 5. Философія здраваго смысла.

Сенусаливмъ, идеаливмъ и скептицизмъ, ввятые въ своихъ основанияхъ и нроведенные последовательно, заключаютъ въ себе иного крайностей и односторонностей. Въ сенсуализмѣ, основывающемъ все знаніе на чувственныхъ ощущенияхъ, подрывается всякое довріе къ обобщающимъ разсудочнымъ выводамъ и прирожденнымъ нашему духу идеямъ, какъ началамъ разумно-чувственной жизни человѣка. Идеализмъ, утвержнаясь на этихъ прирожденныхъ идеяхъ, въ последнихъ своихъ результатахъ, приходитъ къ отрицанию существования внъшняго міра. Скептицизмъ, не признава достовърнаго источника знанія ни въ чувствахъ, ни въ идеяхъ, приходитъ къ сомнънію въ возможности

пріобрътенія какиха-либо прочныха, всеобщихь встваь и достовърныхъ знаній. Какъ противодъйствіе крайностять всехъ этихъ направленій, возникла философія такъ называенаго здриваю смысла. Основателенъ ея быль Томаст Ридт (1704—1796 г.), послъ котораго направленіе это продолжалось и продолжается въ шотландской школь. Философія Рида явилась въ то вреня, когда господствоваль съ одной стороны идеализмъ Беркли, утверждавшій, что мы познаемъ только образы, идеи вещей, а не самыя вещи, а съ другойскептицизмъ Юма, по которому мы, позвавая предметы, не можемъ быть положительно уверены въ томъ, что высшинъ нашинъ обобщениять (каковы напримъръ иден субстанціальности и причинности) соотв'єтствуєть чтожибудь существующее въ дъйствительности. Въ томъ и другомъ случав, очевидно, подрывались основы достовърности и истинности человъческиго знавія. Чтобы спасти эту достовърность, Ридъ оставиль путь, которому следовали доголе философы, и обратился для решенія вопроса о достов'рности знанія къ такъ называеному здравому симслу. По метнію Рида, для того, чтобы рашить вопрось о познани человаческомь и его достовтрности, не нужно пускаться въ утонченныя изследованія о томъ, можеть ли и какъ можеть человъкъ познавать истину, а нужно-для оцънки достовърности и истинности взвъстныхъ положений в фактовъ-спросить, убъждено ли и насколько сильно убъкдено общее сознаніе людей или здравый ихъ смысль въ этихъ положеніяхъ и фактахъ. Всв им, по слованъ Рида, убъждены, между прочимъ, въ следующихъ вещахъ: 1) что ны мыслимъ, вспоминаемъ, разсуждаемъ, умозаключаемъ-вообще имъемъ разнаго рода духовныя двятельности; 2) что все эти двятельности принадлежать одному и томуже мыслящему началу, которое мы называемъ нашимъ я или духомъ; 3) что сучиествуютъ вившніе предметы, которые ны воспринимаемъ нашими вившними чувствами, хогя эти чувства и воспринимають только свойства, аттрибуты предме-

товъ, а не самую ихъ сущность; 4) что каждое явленіе, каждое изміненіе въ природі должно иміть євою: причину; 5) что есть свобода въ человъкъ, правота и неправота въ человъческихъ поступкахъ. Что служить основания нашего убъждения во всехъ этихъ вещахъ?-То, что онъ присущи здравому, непредубъяденному предразсудками уму большинства людей. Здравый смыслъ увъренъ во всемъ этомъ, и никакіе доводы философскіе не въ состояніи поколебать этихъ убъжденій. Такимъ образомъ, здравый смысль и основанная на немъ въра или увъренность должны служить, по мненію Рида, основаніемь достоверности нашихъ знаж. ній. Въ частности теорія Рида относительно познанія: вившнихъ предметовъ и убъжденія нашего въ бытіп вившняго міра состояла въ следующемъ: чувства, по мвънію Рида, имъють двойное назначеніе: они доставляють намь различныя ощущенія, пріятныя, непріятныя и безразличныя, но въ тоже время они пороже дають въ насъ понятія о внішнихъ предметахъ и не-: одолимую въру въ ихъ существование. Эти понятия и эта въра, порождаемия въ насъ природой чрезъ посредство чувствъ, и суть то, что мы называемъ позна-ніемъ внѣшнихъ предметовъ. Посредствомъ ощущеній ны познаемъ въ предметахъ существование извъстныхъ качествъ, способныхъ производить ихъ. Эти качества Ридъ раздъляетъ на главныя и второстепенныя. Главвыя, по его словамъ, мы познаемъ непосредственно, а второстепенныя посредственно.

Философія здраваго смысла имветь значеніе, какъ попытка избъжать въ ръшеніи вопроса о познаніи крайностей эмпиризма, идеализма и скептицизма, но основной принципь ея, проведенный послъдовательно, можеть вести къ результатамъ, неблагопріятнымъ для философіи и научнаго мышленія. Въ самомъ дълъ, что такое здравый смыслъ, на который эта философія ссылается, какъ на основу достовърности нашихъ знаній? Это—мнъніе, непосредственное убъжденіе въ чемънибудь большинства людей. Но принять это мнъніе и

убъщение за критерий истины безусловно и всегдавельзя. Не говоря уже о томъ, что иногда даже большинство людей ученыхъ, спеціально изследующихъ какую-либо отрасль знавія, спотрить на дело одностороннимъ: образомъ, и слъдовательно не достигаетъ истины, масса людей, не посвященных въ таинства науки, редео понимаеть смысль и значение окружающихъ ее предметовъ и явленій, и потому полагаться на ся непооредственное чувство, какъ на основу достовърности знанія, невозможно. Вообще, если поставить критеріємъ истинности внанія одинъ здравый смыслъ, то это значить предпочесть ненаучное сознание научному и популярное мышленіе мышленію философскому, что будеть прямымъ извращенімъ существа діла. Убівжденія здраваго смысла и непосредственнаго чувства могутъ быть только исходнымъ пунктомъ въ научныхъ и философскихъ изследованияхъ. Они должны быть тщательно провържены философскимъ мышленіемъ, чтобы получить научную ценность и истинность.

В. Голубинскій.

# ОЧЕРКЪ

# РЕЛИГІОЗНАГО СОСТОЯНІЯ КРЕЩЕНЫХЪТАТАРЪ, ПОДВЕРГШИХСЯ ВЛІЯНІЮ МАГОМЕТАНСТВА.

(миссіонерскій дневникъ)

(продолженів)

27-е число сентября. Нынт утромъ пришла къ намъ Прасковья (слъпая) и принесла гостинецъ-чащку молока. Мы съ своей стороны напоили ее чаемъ. Она передавала, что сынъ ея Дмитрій нейдеть нынъ къ намъ, потому что боится, какъ бы его не побили. такъ какъ онъ позабыль урокъ свой. Яковъ читалъ Прасковые некоторыя места изъ Евангелія Матеея и очень часто приміняль слова Спасителя, сказанныя къ фарисеямъ, къ отступникамъ и вообще къ магометанамъ. (Объ этомъ подробно записалъ Яковъ въ . своемъ дневникв). Гостинецъ Прасковыи для насъ дорогь потому особенно, что она сама его принесла, между темь какь им съ трудомъ находимъ молока за деньги, не потому, что бы не было у крещеныхъ молока, во потому, что вооружены всв противъ русскихъ. У насъ даже нътъ самовара и мы приготовляемъ себъ чай особымъ способомъ. У бъдныхъ людей имъются, вивсто сановара, такъ называемые утамки (небольшія жаровни, родъ внутренней самоварной трубы). На

низу утлыка решетка, вверху тоже,—что заменяеть канфорку. Вода кипятится въ котле, а чай кладется въ чайникъ, обваривается кипяткомъ, послъ чего чанникъ ставится на утлыкъ, въ которомъ находятся горящіе уголья. Домна передавала намъ, что самовара теперь никто не дастъ на подержание даже и за деньги. Если бы для муллы потребовался самоваръ, всякій бы поспѣшиль съ услугами. Въ самомъ дѣлѣ это подтвердилось. Нынъ утромъ прівхаль за хивлемь къ Кондратию деревни Баландише (въ 2-хъ ворстахъ отъ Ельпева) мулли-Шагій. Не успъла Домна выдти. какъ уже добилась новый самоваръ, чтобы поставить для муллы, между темъ прежде, для насъ, вто-то даваль ей самовары никуда негодные, либо съ худымъ текучимъ, либо вовсе съ засореннымъ краномъ, съ течью изъ-подъ ручекъ и съ другими неудобствами. Мулла Шагій быль у Кондратія недолго; онъ говорилъ, что къ объду непремънно долженъ быть дома. а потому даже не пилъ и чая и новый самоваръ роспили мы. Въроятно мулла стъснился моего присутствія. Кондратій передаваль мнв одважды, что баландышскій мулла не разъ, при свиданіяхъ, говорилъ Кондратію: жічёмь онь одинь остается въ христіанской въръ. тогда какъ всъ прочіе выходять въ нагометанство, и уговариваль его последовать примеру прочихъ.

Утромъ еще къ намъ приходилъ помощникъ писаря, нагометанинъ. Все волостное правленіе, словомъ все сельское начальство, кромъ писаря, состоитъ здъсь изъ магометанъ. Ворисъ утромъ занимался нынъ записываніемъ сказокъ и загадокъ со словъ крещеныхъ.

татаръ.

Вечеровъ приходила въ намъ какая-то женцина крещонка. Я въ это время записывалъ со словъ Якова его разговоры съ женой Давуда. Я замѣтилъ, что въ рѣчахъ Якова отразился немного характеръ ежи-гельскихъ словъ Спасителя изъ 23-й гланы Ев. Матеря. Онъ упрекаетъ крещеныхъ за отступничество в восклицаетъ: ей жюнсезляръ, дивсиеляръ, т. е. нераз-

умные, неверные и т. п. Поутру онъ читалъ 23-ю тлаву Прасковых. Теперь пришедшей крещонкъ началь читать туже главу Ворисъ. Она явилась въ шапкъ, по магометанскому обычаю, какъ-то подозрительно посматривала на всъхъ насъ, нехотя согласилась слушать предложенное ей чтеніе. Впрочемь она слушала недолго. Похвалилась, что у ней зять умъсть читать порусски, но не велить ей знаменоваться крестнымъ знаменіемъ. Когда, по поводу этого, Яковъ и Борисъ стали ей говорить, что на иконахъ изображается ликъ воплотившагося Спасителя нашего, или лики святыхъ угодниковъ Божінхъ, кои ходатайствують за насъ предъ Богомъ, женщина, съ свойственнымъ магометанкъ фанатизмомъ, оставила нашу квартиру. По уходъ ея Кондратій, бывшій свидітелемь этой сцены, еказалъ, что хуже этой женщины, упорнъе по приверженности къ магометанской въръ, нътъ никого изъ женщинъ. О Давудъ (Давидъ Савельевъ) и братъ его Захаръ Савельевомъ Кондратій также передаль, что они состояли въ числъ главныхъ подстрекателей крещеныхъ къ магометанству. Давудъ будто былъ въ числъ повъренныхъ, на немъ лежала обязанность ходить по дворамъ крещеныхъ однодеревенцевъ и объявлять, чтобы убирали иконы, куда знають... Изъ разговора Якова съ его женой видно, что семья эта, въ самомъ дълъ далека отъ христіанства. Аминь они держать потатарски.

Я читаль Кондратію 13 и 14 главы Евангелія Матеел. Конець послёдней главы слушала и Домна. Кондратій, по окончаніи чтенія, сказаль: воть вёдь нейдуть слушать тебя. А если бы сказать, что мулла пріёхаль и хочеть читать, такъ всё бы сбёжались. Мит уже и писарь смёзятся, продолжаль онъ, чтобы сказать объ вась крещенымь, что мулла пріёхаль и

хочеть читать.

Мы отправились было всё трое къ Оедору Степанову (Биккня); но на дороге попался его брать и склзаль, что Виккня ныне оправился на сторону шить. Мы пришли къ бъдняку Ибраю (Ивану Терентьеву), у коего Яковъ чаталъ 23 и 24 главы Евангелія Матера, съ примъненіемъ словъ Спасателя, обращенныхъ къ фарисеямъ, къ татарамъ: "вотъ и татары тоже: они моются, моются и проч.". Жена Ибрая, которой понравилось чтеніе, хотъла придти къ намъ на квартиру слушатъ чтеніе. Пришелъ еще къ Ибраю шерстобитъ однодеревенецъ старикъ и онъ слушалъ. Возраженій никакихъ не было.

28 числа — Борисъ отправился съ Кондратіемъ Филиповымъ на базаръ закупить кое-какихъ необходимыхъ жизвенныхъ припасовъ: соли, которой у насъ день цёлый вовсе не было, масла, крупы, а также бумаги и нёколько крестиковъ. Множество дётей въ Елышевё ходятъ безъ крестовъ.

Я отправлялся было познакомиться съ писаремъ П. Ив., но онъ отправился на базаръ же въ деревню Уче-парате. Въ волостное правление привхали нъкоторые изъ состанихъ деревень вложить подати, русскихъ человъкъ 5 и человъкъ 20, если не больше, жагонетанъ. Я взошелъ въ правленіе, гдъ встрътилъ уже извъстнаго мнъ голову магометанина Камаледдина. довольно уже заложившаго горячительнаго напитка, а также здъсь встрътиль я и Матвъй Васильева. крещонина елышевского. Осмотръвши правлене, я спросиль голову, анаеть ли кто-либо изъ присутствующихъ магометанъ татарскую грамочу. Двое выявались. Я даль чичать одному раскрывшееся мъсто въ Коранъ. Татаринъ началь читать. Водворилось глубокое молчаніе. Давии магометанину прочитать стиха два-три, я остановиль его и просиль его разсказать то, о чемь от прочиталь, слушателямь. Чтець не въ состояніи быль понимать прочитаннаго; другой знатовь грамоты тоже не могь пособить читавшему. Сказавши по этому поводу въсколько словъ о веобходимости анать содержиние читаемаго, я наклониль рычь къ тому, какъ многіе магометане, не зная овоего закона, говорять, когда русскій начнеть что-либо говорить изъ

своего закона, что и у нихъ-магометанъ тоже самое, или также сказано. Въ это время Матвъй Васильевъ сказалъ, что онъ недавно слушалъ у меня Евингеліе, и обратившись ко инъ, сказалъ, чтобы я почиталъ изъ Евангелія. Это меня даже удивило и порадовало: у меня образовалось понятіе о немъ далеко не въ его пользу. Я началъ читать 5-ю главу Евангелія отъ Матеея на народно-татарскомъ языкт. (Отправляясь въ волостное правленіе къ писарю, я предполагаль, что увижу тамь голову магометанина и помощника писаря, тоже магометанина, а потому взялъ съ собою довольно книгъ: Евангеліе отъ Матеея, книту Премудрости сына Сирахова, букварь и книгу Вытія на татарскомъ языкъ, новый завътъ на русскомъ и Коранъ на арабскомъ). Когда я читалъ 31 и 32 стихи "кто разведется съ женою" и проч., Матвъй В. говориль, что Гайса (овъ вазываеть Інсуса Христа Гайсою, какъ вообще называютъ Его магометане и какъ Онъ называется въ Коранъ (это) предписаль легий законъ. Моисей велълъ побивать камеями за прелюбодъяніе, а Інсусъ Христосъ не вельль убивать. Подвердивши слова Матвъя В., я сказалъ, что въ этомъ мъстъ у насъ много разницы съ закономъ татарскимъ. У насъ разводъ не дозволяется, кромъ вины прелюбольйной, иначе человькъ, пустившій жену свою, подаеть ей поводъ прелюбод виствовать и тотъ прелюбодъйствуетъ, кто возьметъ отпущенную. У магометанъ разводъ дъло очень обыкновенное, и не считается прелюбоджень ни тоть, кто отделяеть жену отъ себя, ни тотъ, кто беретъ такую пущеницу себъ въ жены. Противъ этого никто ничего не говорилъ. Вообще во время чтевія всей главы вниманіе было хорошее; всъ хвалили прочитанное. Наконецъ я прочиталь 44-й стихь о любви ко врагамь. Воть, сказалъ я, и здёсь у насъ различе большое съ магометанами. У насъ велено всякаго человека считать ближнинь своимъ и любить даже враговъ своихъ, а у магометанъ не такъ. - Нътъ и у насъ такъ, возразилъ

одинъ изъ знающихъ грамоту татарскую. — Напрасно ты говоринь, что и у вись такт. Коранъ вамъ предписываеть совстив другое. Онъ повелъваеть, чтобы вы причиняли своему врагу всякія несправедливости. а любить враговъ вовсе не велить. - Такъ, такъ, сказалъ какой-то молодой магонетанинъ. Грамотникъ сердито посмотрълъ на своего собрата и повторилъ еще тоже, что и у нихъ тикъ. В тебъ покажу, наконепъ, изъ твоего Корана, что не такъ. Напр. вы считаете и называете постоянно насъ-русскихъ кафирами (невърными), а невърный человъкъ и есть, безъ сомнънія, врагъ.—Найди, найди, какъ Коранъ говоритъ, нетерпыливо спрашиваль Матвый В.-Я съ удовольствіемъ, для его же разубъжденія въ высоть магометанской религи, подыскаль и прочиталь поарабски два سُهُ دَمُ مَنَّى لا نَكُونَ فَتَنَهُ wbcra. Первое изъ сур. VIII, 40: وَقَتْلُوهُمْ مَنَّى لا نَكُونَ فَتَنَهُ е. т. убивайте ихъ (невърныхъ), пока не будетть искушенія (къ идолопоклонству или вообще невѣрію) и пока не булеть одной религіи Аллаху и проч. Сур. عَادُ مَمْمِدُ مُرَدُ وَرَمُ وَرَمُ وَرَمُ وَرَمُ وَرَمُ وَرَمُ اللَّهُ مِنْ مُرْدُونَ وَرُونُ وَرَوْنُ اللَّهُ فَاذَا انسانَحُ الْاشْهِرِ الْحُرِمِ فَاقْتِلُوا الْمُشْرِكِينَ حَبِثُ وَجَلَّمُوهُمْ وَخَلُوهُمْ : IX, 5 ныхъ мъсяцевъ, убивайте мюшриковъ (каковыми считиютъ магометане и русскихъ) вездъ, гдъ вы ихъ найдете, берите ихъ въ плънъ, осаждайте ихъ и караульте во всякой засадъ и проч. — Развъ враговъ? Гдв же у васт также? значитъ любить У васъ далеко не такъ а много похуже. Воть почему въ турецкой землв, гдв исполняется законъ магометанскій и трудно жить христіанамъ, съ нихъ беруть подушныхъ денегъ гораздо больше, нежели съ магометанъ, а у насъ въ Россіи, гдъ держится законъ христіанскій, не такъ. Воть вы всё прівхали сюда взносить подушныя. Что, съ васъ-наго-

жетанъ больше русскихъ положено брать, или нътъ?--Все равно. - То-то же и есть. Вамъ въ Россіи никакого нъть притесненія, земля вамь дана, какъ и русскимъ, подушныя платите одинаковыя съ русскими. Если вы поставляете рекруга, то и русскіе не освобождены отъ этого. Видите, что нашъ законъ и намо и вамо одинаково повелъваеть дълать добро. Грамотнику я даваль прочитать оба вышеприведенныя мъста самому, чтобы онъ не подумаль, что я говорю неправлу. Грамотникъ опять хотълъ немного оправдать свой Коранъ. - И у насъ, продолжалъ онъ, законъ не позволяеть насильно принуждать къ въръ.-Какъ же не велить, когда вышеприведенныя мъста (особенно IX глява) прямо показывають, что того невърнаго врага, который не захочеть принять ислама, вельно убить или обложить трудною податью. Правда, въ другомъ мъств сказано въ Коранъ, чтобы не принуждать никого къ въръ, потому что принятіе въры есть діло божественваго вліянія или внушенія; но тогда я опять могу сказать вамъ: чему же втрить? Тъ ли слева вашего Корана справелливы, которыя повельвають убивать нев рныхъ, или тъ, которыя этого не дозволяютъ? Зачемь же законь неодинаково говорить? Негь, скажу я опять, не говорите, когда но знаете ни своего, ни нашего закона, что и у васт также, какъ у насъ. Иначе на душт вашей будеть гръхъ. Лучше молчите. Ну, читай еще, говорилъ Матвъй В. Я продолжаль чтеніе до 7-ой главы. Посль этого я взяль букварь и началь читать объяснение заповъдей (стр. 49 до конца). Когда я читаль 5-ю заповъдь, то сказаль, что и здесь татарину нельзя исполнить заповеди къ родителянъ. Напр. заповъдуется: почитай отщи своего и мать свою. Но если татаринъ береть себъ трехъ жевъ, дъти первой жены будуть ли почитать двухъ остальныхъ, находящихся на лицо, женъ ощи своего своими матерями? Равнымъ образомъ и дети двухъ последнихъ женъ первую и т. п. ? Очень известно всякому мусульманину, какое почтеніе и какое послушаніе

оказивають дети различныхъ жень не только постороннимъ женамъ-не матерямъ своимъ, но даже и самому родителю. У насъ напротивъ не такъ. Богъ соадалъ Адама и Еву и соединиль ихъ обоихъ въ любви и единодушін (при этомъ я прочиталь изъ книги Вытія 7—10, 15—19, 21—25 стихи изь 2-й главы). Вогъ сотвориль мужа и жену-пару или чету, точно также и въ животныхъ. И дети воэтому должны ночитать своего отща и свою мать. Когда я продолжаль читать о томъ, какъ следуетъ чествовать св. иконы, вст магометине побуждали другъ другъ выслушать это внимательные. Когда я прочиталь объ этомъ первую строчку, то вст почти заговорили, что они, не зная дела, упрекаютъ русскихъ. Когда я кончилъ о почитавін иконь, одинь мухаммеданинь сказаль: "какъ же у васъ русскіе говорять, посль объда или посль ужина: молиться надобно Вогу, и встають предвиконами"? Развъ ты не слыхаль, что я читаль: аларга (тярилярга) карабъ кюнглибезгя Алланы жя ауліялярны тюширибь башырабызъ, т. е. смотря на иконы, воспоминаемъ Бога и святыхъ Его и покланяемся имъ". Если же и говорять: Богу молиться, то вовсе не разумьють подъ иконами Вога: самыя иконы называть Вогомъ не слъдуетъ. Это говорятъ развѣ только люди неученые, простые мужички, червые или темные люди. Ты напр. какъ молишься послъ объда, спросиль я татарина. - Я Вогу молюсь. -- Хорошо. Какъ же ты молишься? Татаринъ молчалъ. Ну, ты поднимаеть руки, говоришь аминь. Такъ. А какую молитву ты читаеть? Татаринъ молчалъ. На помощь ему явился голова Камаледаннъ.-У насъ вотъ какая молитва: "я раббана! атина"... и проч.—Хорошо; что же это значитъ? Голова не перевель своей молитвы. Какъ же вы взыскиваете съ простыхъ русскихъ мужиковъ, когда и сами не знаете, какую молитву читаете или како молитесь Вогу? У наст напротивъ очень понятная молитва послъ объда. И при этомъ любознательность показалъ Матвей В.— Прочитай-ка, какая молитва.—Я прочиталь молитвы

предъ объдовь и посль объда (букварь Стр. 17). Матеви В. просиль даже повторить ихъ. Что и исполниль. Голова возразиль: что это такое значить жюктяги дуалять, дождь что ли? Я объясниль, что подъ небесными милостями разуньются радости царства небеснаго, и голова назваль меня ва это "галийъ кеше". Послв и объясняль еще, что вкона для человъка тоже, что величественное небо, устанное звъздами. Глядя на небо, человъкъ невольно вспоминаетъ и прославляеть Вога творца и создателя: такъ возбуждаеть сердце христіанина и св. жюна. За тыть я лочиталь объяснение запов'вдей. Конспь объяснения татары слушали не всв; потому что голова началь пріемъ подушенъ. Хочу зам'єтить, что когда голова не очень исправно читаль мнв молитву на арабскомы языч кв, по плохой ли памити, или подъ влинейть напитка, то Матвый В. подсказываль ему слова политвы. Ясный опять признакь, что жусульманство тивадится сильно въ душѣ Матвья. Видя, что всв теперь будуть ваняты, я расиланялся и ушель домой. Замьчу еще, что, кром'в Матвъя В., были здъсь и другіе крещеные татары.

Пріятно было мні возвратиться домой: меня утішаеть теперь надежда, что Марвій В., быть можеть,
кому-либо скажеть изъ крещеныхъ елышевцевь, что
въ Корані есть міста хуже закона евангельскаго; а
послі этого, быть можеть, и еще кто-либо пожелаєть
выслушать что-либо о законі Христовомь и неправыхъ предписаніяхъ Магомета. Я благодариль Господа. Вечеромъ явился Алексій Васильевь и привемь
сына своего Степана учиться. Прежде всего онь самъ
пожелаль послушать еще кое-чего. Яковъ інталі ему
изъ букваря (8—15 стр.). Онь передаль, что сынь
его немного учился потатарски. Вчера, говориль Алексьй Васильевь, у одного крещонина были помины
на обідь говорили и объ вась. Многіе боятся отдать
важь дітей учиться, говорять, что він увезете и отдаците дітей въ парскую, казенную службу. Не разъ

Digitized by Google

уже приходидесь слинать и опровергать эти рани. Теперь Алексью я сказаль: нусть кто этого бонтся, не отдаеть къ намь датей своихъ. Тогда сердце будеть у такихъ людей спокойно и дати дуражами останутся при нухъже. Ужели и чиновникъ какой, и ужели права забрать ихъ для учевья? Но мы вовсе не того желаемт; у насъ учатся мальчики по

своей только охотъ, и по желанию родителей.

Тон Вондрацій вернулся съ Борисовъ съ пожупками. Улучивши свободное время, Кондрачій желаль послущать. Ему прочитины были 15—17 главы Евангелія Матеея. Венеровъ Яковъ читаль изъ Евангелія о кончинь міра Прасковьт и еще какой-то дівнит, которую привела Прасковьт. Читаль имъ еще онь же объясненіе заповідей. Посліт этого Борись и Яковъ учили дітей піть потатарски "Отче нашь—Эй кюкта-ги Атабызь". Разучивали, піть: Тамый, Исанъ (эти объ знають теперь піть эту молитву), Натошь (она пришла съ гармоникой и 5-ю мелкими магометанскими книгами), дівочки Авдотья и Отиніджа (Афимья) и Степань, сынь Алекстя Васильева.

29-е ч. сентября. Вчера вечеромъ послѣ ужина приходила къ наръ Домиа и говорила, что очень хорошо поють молитвы Яковъ съ Борисомъ. Я отвъчаль, что и дочь ем Татый знаетъ уже одну молитву, а также и сынъ Иванъ: "Эй кюктаги Атабызъ". Почти послѣ каждаго ужина Яковъ съ Борисомъ спускантом на низъ и тамъ распѣвиотъ молитвы на татарскомъ языкъ. Оттуда донооятся звуки и до меня. Они поютъ тамъ иногла довольно додго; споютъ многое потатарски, попоютъ немного порусски и возвращаются на верхъ, послѣ чего мы творамъ вечернюю молитву и ложимся спать.

Ньив приходиль къ намъ отецъ. Натальи Григорій. Я, сприцивить его, знасть ди онъ татарскую грамоту; онъ отвъналь отрицательно. Яконъ воказывальему, киртинки изъ ветхозавътной ислоріи и пратонько

Digitized by Google

нередавать ихъ содержаніе. Въ это время мих приг шло на мысль, со временемъ подобрать больше такихъ картинъ изъ свищенной исторіи ветхаго и новаго завъта, которыя бы різко поражали религіозно-магоме, танскія понятія. Послі я даль Якову книгу Вытів, чтобы онъ початоль сначала. Прочитано было 3 главы, Григорій видимо быль доволень чтенісуь; онъ просиль

когда-либо придти къ нему напиться чаю:...

Послѣ объда довольно долго мальчики пѣли; "Эй кюктаги Атабызъ". Ваширъ разсказывалъ Ворису, что онъ самъ и желалъ бы учиться у насъ, но его бабушка называетъ русскую грамоту "чертовскою". Я намѣренъ когда-лябо послать къ этой бабушкѣ Якова, или Вориса почитать изъ книги Премудрости, или же изъ Евангелія; пусть она, услышавши, узнаетъ, нто въ нашихъ книгахъ ничего дурнаго нѣтъ. — Борисъ замѣтилъ также, что Дмитрій, сынъ Прасковьи, снядъ съ себя тотъ крестъ, который сдѣлалъ было для вего Борисъ.

Предъ ужиномъ я читалъ Кондратію 18—20 главы Евангелія Матеея. Посліднюю главу (20-ю) случшала и его жена Домна. Я сказаль ей, что она должна, послів, заставить Якова прочитать для себя все Евангеліе отъ Матеея, потому что она во многихъ містахъ не слушала, когда я читаль Кондратію.

30-е число сентября. Мы нына отправляемся вса трое ва деревню Никифорову, родину Якова и Бориса, ка празднику покрова пресвятыя Богородицы. Наса отправляеть туда на своей лошади елышевскій же крещонина. За часма Кондратій разговорился объющенных предметаха и очень недурно, воспользовался вчерашнима евангельскима чтенісма о найма виноградарема работникова для своего сада и о равной плата всама при расчета. Я порадовался этому. Антона, наша извощика, ота кого-то (вароятно ота Кондратія) слышала о качестваха нашиха книга и сожалаль, что сына его не можета поучиться, така кака она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижь она отправился до весны за Каму (т. е. за развижение отправился до весны за Каму (т. е. за развижение отправился до весны за Каму (т. е. за развижение отправился до весны за каму (т. е. за развижение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развижение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т. е. за развишение отправился до весны за каму (т.

ку Каму шить). Такъ какъ и Кондрати съ женой отправляется также къ покрову въ Никифорову же (у него жена взята изъ деревни Никифоровой), то они пригласили домонничать довольно взрослую дочь Антона. Дввушка эта два года училась у жевы баландышскаго муллы Шагія по нагонетанский книгань. Къ счастію учились такъ безтолково, что ровно почти ничего не пойимаетъ изъ прочитаннаго. Она читала но складамъ (а у магометанъ читать по складамъ ужас-но безголково, во сто разъ непонятаве того, какъ выт русских словь выди арцы ик-ру выходить только бру). Когда она читала первую страницу о холеръ ('), я остановиль ее, спросиль, понимаеть ли она что-либо. Она отивчала: не понимаю; слова здись все равно, что въ Гафтіякъ. - У кого ты училясь, спросиль я. -Въ деревив Баландышъ, у жены муллы Шагія. —Скольво ты времени училась? - Два года, только хорошенько еще не выучилась.

Перваго числа октября, на праздникъ покрова пресвятыя Богородицы мы всъ трое были въ селъ

Тавеляхъ у литургія.

2-го октября я посётиль школу Оедорушки, въ деревнъ Никифоровой. Къ Оедорушкъ объщалась прівхать учиться на зиму одна девочка изъ крещеныхъ татаръ деревни Тохтаминев и абдинскаго прихода. Въ Никифоровой же я вилёлся съ Яковомъ большимъ (Ефремовымъ). Онъ пріёзжаль въ Тавели купить на покровскую ярмарку гаоздей, дверныхъ петель и другихъ желёзныхъ приналлежностей для своей арняшокой крещено - татарской школы. Онъ разсказывалъ, что въ настоящее время у него учатся 27 мальчимовъ.

<sup>(1)</sup> Тогда была отпечатана брошура о марахъ противъ колеры татарскимъ шрифтомъ. Эту маленькую брошуру в и давалъ читать.

8-го октября мы возвратились въ деревню Елышево. Здъсь насъ встрътила Прасновья и передада, что въ деревню (Елышево) прівхаль судья (судебный слъдователь) по прежнему дълу. Вскоръ по прівадь, насъ посътиль ачинскій священникъ П. Ив. о. М. Онъ между прочинъ высказывалъ неудобства совершить чинъ присоединенія надъ возвратившимися въ православіе 64-мя отпалітими крещеными татарами въ самой деревић. Въ чинъ присоединения, говорилъ онъ, Мухаимеда и его ученіе татары должны назвать дьяединяющихся, а внутренно, пожалуй, и на булущее время намиревающихся остаться магометанами, послужить новымь поводомь кь внутреннему недовольству православной верой, къ разнымъ возбуждениямъ и т. п. О. М. совътовался относительно этого съ прихожаниновъ Мателемо Васильевымо, котораго онъ считаетъ теперь, какъ и прежде, болье другихъ расположенным къ православію. Матвъй Васильевъ говорить, что можно совершить чинъ присоединенія и въ деревнъ, пускай дескать знають, что мухамиеданское ученіе дьяводьское. Но инт кажется, что это едвали убъдить отступниковъ. Зная или слыша толки, что елышевцы надъются еще "выдти въ та-тары", т. е. въ магометане, потому, что ихъ не приводили въ присягъ, я перелалъ это о. П. Ив. М-ву и совътоваль, вельзя ли употребить выъсто чина присоединенія присягу, которая еще импеть, къ счастію, такое важное значение въ глазахъ отступниковъ. О М. хотълъ привести возвратившихся въ православіе къ присягъ.

4-е октября. Нынѣ утромъ была повѣстка Кондратію, чтобы онъ шелъ рыть могилу для умершаго крещонина. Домна сказала, что рыть могилу у нихъ кодять почти всѣ жители (мущины) деревни. Въ этомъ, даже хорошемъ можно сказать обычаѣ, видѣнъ привнакъ мусульманства; потому что магометане толпою отправляются рыть могилу для умершаго однодере-

венца; вырывши могилу, разводять около нея различные разговоры. Конечно можно желать, чтобы этоть обычай сохранялся, потому что въ немъ обнаруживается нъкоторая расположенность въ умершему, -этимъ они оказывають ему какъ-бы последнюю земную услугу. Это же между прочимъ много можеть утвтать и сироть, оставшихся после умертаго. Они освобождаются отъ заботы отыскивать и даже нанимать могилокопателя. Домна сказывала, что четырехъ отступниковъ, похороненныхъ на особомъ владбищъ, положили елышевцы безъ гробова; это тоже обычай чагонетанскій. Не знаю, какъ кладуть покойниковъ крещеные, въ гробахъ, или безъ гробовъ. О. Порф. Ив. передаваль вчера, что во время сильнаго отступническаго движенія въ деревнѣ Елишевой вѣкоторые изъ крещеныхъ татаръ, слабые и по характеру и по своему общественному вліянію, а между тімь желавшіе оставаться въ православін, боясь своихъ сожителейотступниковъ, тайно отъ нихъ объявляли священнику о требахъ и просили его совершить оныя также въ такое время, чтобъ жители этого не видъли. Такъ о. М., сохраняя этихъ прихожанъ своихъ отъ наситшекъ и преследований, совершаль чинь погребения надъ однимъ умершимъ часовъ въ 5-ть угра, или даже раньше. Въ другое время, когда сила надежды на выходъ въ магометанство ослабъла нъсколько, о. М. прівзжаль въ Елышево и предлагаль, чтобы тъ жители, у коихъ явились новорожденныя, но за отпаденемъ до сихъ поръ еще не окрещенныя дъти, принесли таковыхъ детей для окрещения и не доводили себя до отвътственности. Родители таковыхъ дътей сначала все отговаривались, что имъ нътъ времени, что они согласны окрестить дътей, но только не теперь, а немного послъ, въ другое время (конечно они при этомъ расчитывали, что ихъ дёло кончится въ ихъ пользу, и тогда ихъ дъти останутся чистыми магомотанами, некрещеными). Священникъ списходилъ имъ и, пртважый въ другое время, говориль тоже и едви, едви

убъедаль принести дътей. Но и зайов не общинев безъ различных отлагательствъ. Всёхъ таковыхъ де тей было 5. Священникъ просиль принести всёхъ ихъ въ одну избу. Эти сборы младенцевъ продолжались до поздивате вечера, такъ что подали поволъ недовреч вать вообще родителей. Впрочемъ подозрвне зародителей в вообще родителей. Впрочемъ подозрвне зародителей говорилъ тогда о. М., чтобы онъ одина не хотрый говорилъ тогда о. М., чтобы онъ одина не хотрый говорилъ тогда о. М., чтобы онъ одина не хотрый валей самъ сопровождать священника съ въкоторыми вругими. Впрочемъ ничего, къ очастю, не случилось ото все мы ваносимъ сюда, чтобы лучше видъте на строене жителей деревни Елышевой:

Около объда судебный следователь повравы Конды; ратія на допросъ. Во время его отсутствія ко мин пришель Минглибий. Онъ застиль меня за чтеніонъ толвованія на Евангеліе Матеся, св. Іоанна златоустато. Я прочиталь Минглибаю по переводу на татарскій. явыка масто, которое читаль въ толкования (Мите. 9,1 18 и 19: часть II. Москва 1859 г. изд. 4. Бесенды на Евангеліе Матеоя св. Іоанна злачоустаго. стр. 81). За тъмъ я предложилъ Минглибаю послушать чтеню? изъ Евангелія. Онъ скаваль, чтобы я почиталь, гдв получиє Сказавь, что слово Вожіе вендь въ этой книгь (Евангеліи) все самое лучшее, прекраснійшее! слово, я сказаль, что буду читать сначала (миви вы вилу прочитать и Минглибою все Внангеже от Матося. Я прочиталь родословіе Інсуса Христа в занвН тиль: что Корань не представляеть намь родословія! Магонета. Минглибай сказаль, что Магонеть проискон диль изь веили Рума. Я замъталь, что биь родилей! не въ землъ Румъ, полъ поей мусульмане ризумъючь! Гредію, а въ Аравів. Минглибай, слиша сибентелинос! имя Інсусь, говориль: это Гайса. Да, отвинань ж. только татары веправильно вовуть Інсуса! Гайсой! **Послъднее** названіе есть искаженіе имени Іме√са: влояв. Гыйса вичего не означаеть, тогда какь ний Расусьови озвищить Сваситель, какъ ты сейтийъ сейнивали ибыя

TONY 1729 OUR CHACCETS MAPORE CHOSE OTS SPENORS (1глав. 21 стих.) При чтеніи 23 стихв 1 главы, 6 и 15 стиховь 2 главы, я замітиль, что объ Інсусь Христь и другихъ многихъ событіямъ изъ Его жизни Вогь еще прежде возвестиль чрезь пророковь, тогда вакъ о Магометъ Богъ ничего прежде его рожденія но говориль. -- Какъ я слышаль, сказаль Минглибай, что объ Магометь сказаль Вогь въ Таурять и въ Инджила, т. е, ва законъ Моисеевонъ и въ Евангелів.—Нать, Господь объ немъ ничего не говориль въ объекъ этекъ книгакъ. Воть я цебъ покажу Таурять Монсея, у меня онъ есть. При этоть я повазаль Минглибаю законъ или Пятикнижіе Моисея въ переводъ архинанарита Макарія. Чтобы нісколько ознакомить Минглибая съ внигами св. Писанія, я прочиталь ему введеню, которое помъщено при переводъ книги Бытія на народной татарскій языкъ. Потому что прежде этого Манглибай говориль, что Божихъ внигь четыре: Таурять, Забурь (Псантирь), Евангеліе и Корань. Я сказаль, что Корань воное не божественная внига: онь не вощеть въ составь божественных книгь, или въ соотрава Библін и прочиталь вышеозначенное ввеленіе. Мингинбай пожелаль послущать что-либо изъ Таурата: я прочиталь съ никь 9 главь книги Бытія. Когла читаль в 6 главу, пришли Кондратій и Алексий Васильня в тоже начали олущать. Алекски Васильева также позвали на допросъ въ судебному следователю.-Ну, скаваль Минглибей, скоро и меня позовуть. Что говорить мив, спращиваль меня Мивлибай.—Говори превду. -- Я скаже, что кристівносую віру держу тенерь, на оходнахь мадо быль, потому что за одно двло лишеле меня нрава быть на сходеахъ; въ деревню Кибакъ-Кози узнавать о законъ парскопъ на очеть выхода въ магоноданодво на вздилъ. Скажи, какъ было явло. Ты что повориль и что спрациваль тебя судебный, спросиль Минглибей Конаратия.—Спраниваль, вто главные подстрематели. — Ты что на это сказаль? — Скры-BATA EXT. HARRE, HOTOMY THO OHR Y CYLEGRATO HODGES-

сами: и Комиратій поимоноваль человіна четире, кон вадили въ Кибакъ-Кови. Вскоръ Кондратій вышель наъ вабы. Минглибай снова спраниваль моня, что ему свазать судебному, такъ что я изъ этого заключиль, что за этамъ собственно и приходелъ ко мев Минглобай. Я снова сказаль, что говорить надобно правду. вначе судья—не Вогь, можеть признать главными полстрекателями или виновниками вовсе не техъ, поторые были таковыми на самонъ деле. Тебя если спросять объ нехъ, ты и скажи, что такіе-то и такіе-то; пусть ови сами за себя дадуть отвётъ; инече если ты, зная нуь, не сважешь, то Госполь можеть наслать на тебя. ван на семейство твое какую-либо бъду за техъ невинных, которые могуть пострадать направно. - Такъ, такъ, сказалъ Манглибай. Одинъ мужикъ, теперь, хотя и вадиль въ Кибянъ-Кози, да не самый главный зачивинять. Самый-то главный другой.... хотя этоть и не взимъ въ Кибякъ-Кози.-- Ну, ты и поважи правду. Оть людей скрыть можно что-нибудь, с оть Бога в отъ свой души (совъсти) скрыть начего нельял.-Такъ, да после какъ мы жить !! Ведь надобно будеть показать, что главный-то нодстрекатель Мателя Ви-CHARGE, OHL BOLLE BOSMINAND BY REDOBHE, OHL VSHARE: въ Казани, что можно выдли въ татары, ему же адънніе-то не пов'врили и отправили пов'тренных въ Кабань-Кози. Матвый же Васильевы вадиль нь Казань полежеть прошение... А вто вамъ писалъ прешение, Галимъ Самитуловъ, или другой-ито? -- Я не знею, да теперь инъ разсказывать не хочется; не знаю, какъ говорить судебному; норв идти домой, за мной скоро пришлють... И Минглибай пощель изъ избы. Я сказаяв ему на уходе, чтобы овъ говориль правду и гевориль то, что скажеть ону сордне, писновые ве боялся бы судей; потому что Інсусь Христось свазаль, что если кого позовуть за имя Его къ суду, то не боялся бы и не заботился бы, что отрачать: потому. что самъ Вомь будемь говорить за того.

111 6

После ухода Минглибая взошель вокоре во: име Кондратій и сказаль: воть какіе люди! теперь, когда видять, что дело плоко, всякій старается говорить, что онь не виновать, что онь ничего не знасть, на схедкахь не бываль и т. п., воть хоть бы этоть Минглибай. Прежде, бывало, весной у насъ бывали гулянья, хороводы, такъ онь спрашиваеть: ты крешеный, вли неть? Если скажеть кто— "крещеный", такъ онь и въ хороводь не пускаеть, говорить: стучай прочь. А теперь говорить, что онь вичего не знасть....

Изъ словъ Минглибая я завлючиль, что о. М. ошибается, считая Матвъя Васильева слишкомъ приверженнымъ къ православію. Теперь если Матвъй Васильевъ и прикидывается такимъ, то, кажется, телько для того, чтобы отклонить отъ себя подозрѣніе. И вчера съ о. М. явился ко мет Матвъй Васильевъ. О. Порфирій говориль при немъ о томъ, что я зависнять выше; развимъ образомъ и я говориль о. П—ріш о приским тоже при Матвът Васильевъ, хотя сердце мее внушало мет какое-то опасеніе, но я превозмогь это внушеніе, потому что о. П. хоромо отозвался о Матвът Васильевъ. А между прочимъ онъ, быть можетъ, вислушавъ наши слова, кому-либо передалъ ихъ и пожалуй исказиль. Жаль! Нужна всегда осто-: рожность!

Посяв обвда къ намъ прівкалъ священних свяв. Танькини Ник. Ст. Ях. Онъ отправляется въ Казаны просить епархіальное начальство о перемъщени меть своего прихода въ другое мъсто. О. Ях. везеть вы крещено-татарскую казанскую школу из Василью Тинмовевичу мальчика, изъ деревни Урась-баша, Пригорія. По пріввдв о. Ях. пришли ко мев еще о. М., совершавній нынъ вохороны умершано крещенаго тачарина, и судебный слідователь г. Леккера. Нашимов чаю. Особеннаго ничего не говорили, что бы стносинлось въ миссівнерской ціли. У о. М. родилось желанів перепроситься въ приходъ танькинскій, если понрейдеть въ другое мъсто о. Ях. Въ танькинскомъ прирейдеть въ другое мъсто о. Ях. Въ танькинскомъ при-

ходъ о. М. удобнъе находить дъйствовать на примежанъ, чъмъ здъсь, гдъ деревни въ далекомъ разотолніи отъ села Ачей. Въ танькинскомъ приходъ о. М. желалъ бы завести піколу и потрудиться. Такимъ желаніямъ можно бы пожелать содъйствія или осуществленія. Но жаль и Ельшево съ другими деревнями. Кого сюда пошлють на мъсто о. М.?

Во время пребываны у меня судебнаго следователя Прасковыя жаловалась чрезь Кондратія Филиппова судебному следователю, что какая-то женщина ругаеть Прасковыю, говоря, что она продала свою (т.) с. магометанскую) веру за деньги. (Налобно сказать, что Прасковыя осталась во время движенія въ православім и ей, на бедность, вицо-губернаторъ Е. А.

Розовъ даль пять руб. сер.).

После ужина Кондратій Фил. пришель во мне и разсказаль о нъкоторыхъ чудесахъ Інсуса Христа и Его учениковъ. "Однажды Інсусъ Христосъ съ учениками (втроемъ) съ Гавріиломъ, кажется, да еще оъ къмъ-то отправился по разнымъ селамъ учить народъ. Зашли они въ одну деревню ночевать. На нихъ одеженка была худенькая; обуви не было; они ходили босикомъ. Какой-то крестьянинъ свазаль имъ: я васъ, ребяты, ночевать-то пожалуй пущу, только вы завтра помогите молотить жлёбь. -- Хорошо, отвёчаль Імсусь Христосъ. Они легли на полатяхъ. Поутру рано хозяинь будить ихъ и говорить, чтобы очи шли на гунно. - Оейчасъ, отвъчаетъ лежащій на краю, а между твив ин тотъ, ни другой, ни тречій на съ мъста.--Хозяннь начинаеть толкать рукою крайняго. Онь переваливается за двоивъ другихъ. Хозявиъ обращается съ просьбою ко второму. Этотъ тоже говоричь псейчасъ, и ни съ мъста. Хозяннъ толкаетъ рукой этого, но и онъ переваливается за рядомъ лежвицаго. Повторается таже исторія съ последникь, который говорать "сейчасъ, иденъ! И въ скоромъ времени всв трое сображись и отправились на гумно. Такъ одинь изъ нихъ влето обинь и началь выпримент спопе , и прос

другить ностлани ихъ въ ряды и присотовились наконець всё трое молотить. Хозяева вотана въ оторону, Одинъ изъ чужестранцевъ (1. Хр. съ ученикама назвались странивами) всталь съ одного вонца, другой съ другаго (о третьемъ не было ръзн) и зажгли смены. Въ одинъ мигъ все сгоръло, и что же? Вивото золы, хозяева видять, въ одной сторонь лежить ворожь (куча) жавба навъещнаго, въ другой солона, въ третьей колось и т. п. Странники распростились и упили. На другой день у тогоже человака была полотьба. Дати свазали отпу: ты, батюнка, не ходи; мы одни (трое) управнися: вчера намъ показали примъръ, какъ надобно скоро иологить хлабъ. Дати отправились: приготовили ряды споновъ и зажили. Все сторъдо и осталась одна зола. Тутъ-то хозяинъ и его дети увидели, что въ прошлую ночь у вихъ ночевали не простые отранники, а люди святые.

Въ другой деревив Ідсусъ Христосъ съ учениками взошель въ одной женщине, которая топилапочку.—Гдв мужъ твой, спросиль Інсусь Христось.— Онь въ полъ; у насъ нынъ дождей вовсе нъть, такъ овъ увхаль туда съ водой, поливать загонъ.-Принеси. пуловку ржи, сказаль этой жонщина Інсусь Христось, замети въ печи и высыпь рожь туда. Когда вернетом изъ поля мужъ, тогда посмотрите въ почку.--Женщина исполнила все это, что приказаль Інсусъ: Когда возвратился мужъ, она передала ему, что къ ней заходили какіе-то странники и одинь, изъ нихъ. приказель ей высыцать одну пудовку ржи въ печку, которую она только что истопила, а посмотрать не вежель до прівада мужа. Теперь, когда мужь и жена саглянули въ печку, то увидели тамъ виссто зеренъ. зеленую озимь. Туть-то они увильли, что къ нимъ заходиль св. люжи, и что если у Бога дюди будуть просить, то будеть урожай, хотя бы не было дождя и вемля была бы суха, какъ подъ въ печкъ.

А то еще шель Інеусь Христось съ ученилеми свения в попроявля поневать, у одного, богалаго ме-

жика. Онъ носмотръль, на нихъ одежонка нихая, обуви нать, и говорить имъ: вось пустичь нельзя; вы только натопчете въ моей горини; ступайте, пожануй, вь скотную избу.-На это чисусь Христось отвъчаль: вы-не скотина; и отправились они не другой конець деревни, къ одной вдовъ. Попросимсь у ней ночевать. Она сказала, что покормить ихъ ей петвит, кромъ хивба, а мисто переночевать будеть. Они ввошли и стали уживать. Вдова съла въ сторовъ, смотрить, да удивляется, что всв трое они вдять, а хльбъ, который она подала имъ, не убываетъ. Іисусъ Христосъ спросиль ее: есть ли у ней скотина? Она отвъчала, что имъетъ одну козу. На утро они ушли. Шли.. шли... попадается имъ на встречу волкъ голодный на-голодный и говорить: Господи! дай мнв чего-нибудь повсты! Ученики Іисуса Христа и говорять своему учителю: дадимъ ему скотину богатаго человъка, который насъ не пустиль ночевать въ свою горницу. Інсусъ Христосъ подумалъ да и говоритъ: нътъ, отдадимъ ему лучне ту самую козу, которая одна и есть у вдовы, которая насъ пустила ночевать. Волкъ пошелъ и съъль козу. Вдова сказала: Богь даль, Богь взяль; что ее (козу) жальть; Богь съ ней! Идуть они дальше... попадается имъ ръка. Ученики Іисуса Христа захотвли очень пить. Припали къ рекв и стали было рить, но вода была такая нехорошая. что нельзя было никакъ пить ее. Пошли они дальше и встрътили другую ръку, по берегамъ ся разные цвъты и зеленая трава, а вода самая чистая. Стали ученики опять пить. Вода показалась самою вкусною и они спросили: Господи! отъ чего это въ первой ръкв вода горька, такъ что ее нельзя было пить, а здъсь такъ сладка "что пьешь, то хочется"?-Отъ того, отвъчалъ Інсусь Христось, что та ріка течеть изъ ада, куда придеть тоть богатый, который не пустиль насъ ночевать, а эта течеть изъ рая, куда придеть вдова.—Воть какія чудеса творить Іисусь Христось, завлючиль Кондратій. Только у насъ здёсь народь заблудящій, станень говорить, не слушають — Можне изъ этого заключить, что если Кондратій имбеть таков понятіе, или знасть про такія чудеса Інсуса Христа, о которыхь исть ни слева въ Евангеліи, и удерживается въ православіи, значить онь имбеть твердую веру, а съ другой стороны можно видеть его крайнее неведеніе мотинъ и чудесь евангельскихъ. Что сказать уже о прочихъ христіанахъ елыпювекихъ?!..

E. Mason.

## ПРИХОДСКОЕ ДУХОВЕНСТВО ВЪ РОССІИ

СО ВРЕМЕНИ РЕФОРМЫ ПЕТРА.

(продолжение)

Въ первыя три, или четыре десятильтія XVIII в., по причинъ недостаточнаго числа архіерейскихъ школъ и к райней ихъ бъдности, заставлявшей епархіальныя начетьства значительно ограничивать самое число школьне ковъ, подготовка къ церковнымъ должностямъ, какъ певней Россіи, очень часто состояла въ одномъ омашнемъ обучения дътей духовенства чтение. всему церковному порядку. Священно-и-держители сами приготовляли пресиниковъ на а и, разумъется, охотнъе всего готовили селедники своихъ детей, или близкихъ родпъ. Это обстоятельство служило самою естеподдержкою наследственности церковныхъ Въ югозападной Росси, гдв требования дътей въ школы были не такъ строги, какъ оссіи, священно-служители намъренно уклопосылки своихъ наследниковъ въ школу и ть при себъ съ цълю, такъ сказать, пріимъ своихъ парохіянъ. Старшаго сына, коновенно назначался въ наследники, отецъ

редко даже соглашался отпустить куда-нибудь въ чужой приходъ во дьяконы или дьяки. Дождавшись вожделеннаго 25-ти летняго возраста своего наследника, священникъ посылаль его въ каоедру для посвященія сначала во дьяконы въ своей деркви, а потомъ въ 30 лътъ просилъ посвятить его уже въ викаріи "на помощь овоей старости". Если наследникъ умиралъ прежде отца, отецъ вазначалъ своимъ преемникомъ слъдующаго сына, или же старимого жити, кто бы ни быль последній, крестьянинь, или человекь духовнаго происхожденія, Иногда наслідаєтво такого рода накрывало человъка въ расплохъ, такъ что, ве имъя прежде и мысли сдълаться священно-служителемъ, онъ даже не учился, какъ следуетъ, и грамотъ; тогда его принимались эпергически учить и, подготовивъ кое-какъ къ посвящению, отправляли въ каседру. По смерти отда, или тестя, наследникъ безпрепятственно заступаль его місто, потому что наслідственныя права свято наблюдались и самимь духовнымъ начальствомъ ('). Если вто-нибудь перебиваль у наследника мъсто, онъ могь завести изъ-за этого форнальную тяжбу, жаловаться на самого архіерея, допустившаго такое нарушение его правъ. Такъ, въ 1721 г. одинъ соборный дьячекъ гор. Карпова бълогородекой спархіи завель тяжбу съ священникой тогоже собора за то, что последній незаковно завладель его наследнымъ священня честомъ при соборъ вивств съ отповскими угодьями и доходами; показавъ его мертвымъ и утаивъ его двоюродныхъ братьевъ, и темъ довель всехъ ихъ до нищеты; дело доходило до св. Синода, и св. Синодъ велълъ произвести по нему формальное следстве (\*). Замечательно здесь то, что перебить у наследника место оказалось возможнымъ только при помощи общана, который притомъ еднали

<sup>(1)</sup> Очерки быта малор. дух. Рук. для с. пастыр. 1861, № 49.

<sup>(\*)</sup> Описан. синод. apx. I, стр. 611.

обы могь удаться, если обы наследнике успель пройти моболее обычных степеней приближенія къ отцовскому месту. Попятно, почему священники не котели определять своих наследниковь на самостоятельную службу въ чужіе приходы, а несмотря на свою обычность, упорно держали ихъ при себе въ недоходныхъ должностяхъ дьякона, или викарія на своемъ соч держаніи. Кроме пріученія къ наследнику прихожань, это средство служило къ упроченію его наследныхъ нравъ и предъ самою епархіальною властью.

Во внутреннихъ епархіяхъ Россіи духовнымъ лицамъ еще нужнъе было подобнымъ образомъ приближать наследниковь въ наследнымъ местамъ, потому что, при множествъ кандидатовъ на церковныя мъста, особенно при постепенномъ умножении числа школьниковъ, съ которыми трудно было тягаться, здъсь еще скоръе можно было опасаться перебивки мъста. Кромъ того держать наследника въ какой-нибудь должности нри свой церкви для великорусского духовного лица было не только неубыточно, но даже выгодно, потожу что наследникъ въ такомъ случат не оставался на отновскихъ харчахъ, а еще получалъ особый доходъ но должности, какую занималь въ клиръ. Поэтому свищеннослужители старались, какъ можно, раньше записать своихъ сыновей въ причетническія должности ири своей церкви, иногда лётъ съ 12-18, нарочно взглючая ихъ для этого изъ школы, в то и вовсе не отвозя въ школу; потомъ, по достижении ими законныхь 25 или 30 льть, какь и малороссійскіе священнослужители, просили определить ихъ во дьяконы, или въ священники на вторыя мъста, тоже въ подмогу своей немощи и старости. Такое опредвлено во дъяконы и священники въ подмогу и съ объявлениемъ при этомъ наслъдныхъ правъ новоопредъленнаго называлось въ Великороссии определениемъ "въ заставку". Штатное мъсто оставалось за преднимъ священнослужителемъ, а опредъленный къ нему въ заставку числился въ качестве его викарія. Опредъленіе его совершалось обычнымъ порядкомъ

Digitized by Google

ставленическаго производства, какъ и опредъленіе на самостоятельныя мѣста. Къ обыкновеннымъ справкамъ и допросамъ въ консисторіи при этомъ присоединялся еще допросъ объ условіяхъ, на которыхъ поступаль опредъляемый въ заставку, какъ то: объяснялся раздъль доходовъ, земли, руги и проч. Всв эти условія получали чрезъ то формальное, юридическое значеніе. Когда опредъляющійся въ заставку наслѣдникъ священническаго мѣста не имѣлъ еще законныхъ 30 лѣтъ для священства, его производили на мѣсто "до совершенныхъ лѣтъ въ заставку во дъякона". Въ подтвержденіе и объясненіе этого представимъ вѣсколько примѣровъ изъ "Исторіи московскаго епархіальнаго управленія".

Въ 1745 г. священникъ московской Воскресенской церкви (на Стоженкъ) Димитрій Христофоровъ съ приходскими людьми подали епархіальному начальству прошеніе, въ которомъ между прочимъ объясняли, что попъ Димитрій старъ, 77 льтъ отъ роду, служиль при церкви 52 года, и избрали они по общему согласио племянника его пономаря Трехсвятительской церкви Мирона Оедорова въ оной ихъ церкви въ заставку для вспоможенія ему попу въ служеніи требъ. Пономарь Мироновъ произведенъ обычнымъ порядкомъ во священника. А въ следующемъ году теже приходскіе люди просили консисторію "за скорбію попа Христофорова, по смерти его, у означенной деркви быть на его маста племяннику его попу Мирону дайствительнымъ попомъ". Консисторія дала Мирону въ этомъ смыслъ указъ и такимъ образомъ формально признала его наслъдникомъ попа Димитрія Христофорова. Последній умерь уже въ 1749 г. Воть еще другой примъръ съ нъкоторыми особенностями. Въ 1758 г. одинъ изъ священниковъ московскаго Покровскаго собора Алексъй Сильвестровъ просиль "о произведении сына своего дьячка (тогоже собора) Алексия во діакона въ заставку въ надежду священства на его мъсто для вспомоществованія при отправленіи требъ съ твиъ, что онъ будеть оставаться на дьяческомъ доходв".

Просьба была исполнена. Въ 1761 г., въроятно когда сынт достигъ 30 лътъ, свящ. Сильвестровъ подалъ новое прошеніе "совершить сына его діакона Алексія во священника въ помощь ему", опять съ тъмъ, что онъ "будетъ пользоваться дьячковскихъ положеніемъ". Была исполнена и эта просьба. И въ священническихъ и въ дьяконовскихъ ставленыхъ граматахъ въ подобныхъ случаяхъ прямо обозначалось, что поставленный священно-служитель опредъленъ къ церкви именно въ заставку. Заставочные попы и дьяконы благополучно существовали до 1764 г., несмотря на постоянные указы правительства о томъ, чтобы лишнихъ поповъ и дьяконовъ нигдъ при церквахъ не было; какъ видно, подъ эти указы ихъ не подводили по уваженію къ ихъ наслъдственнымъ правамъ и къ старому обычаю.

По причинъ этого общаго уваженія къ наслъдственнымъ счетамъ причты получали иногда очень оригинальный составъ. Вотъ одинъ примъръ уже изъ времени Екатерины II, гдв церковь является какимъ-то фамильнымь достояніемь священно-служительской семьи, успъвшей занять при ней всъ священно-служительскія мъста и кръпко державшей ихъ въ своемъ родовомъ владеніи. Въ 1764 г. у Троицкой церкви близь По-кровскихъ вороть въ Москве умеръ дьяконъ Александръ Степановъ, и вдова его Дарья Никитина подала просьбу о томъ, чтобы мъсто было вачислено за ея сыномъ Петромъ, поступившимъ въ славяно-греколатинскую академію, а къ служенію до возраста еге опредъленъ бы былъ избранный ею одинъ безмъстный дьяконъ. Но кроит ея итстомъ этимъ хотель воснользоваться еще брать ея, священникъ тойже церкви Алексви Никитинъ, для своей дочери и сговорилъ уже для последней жениха, дьячка Панкратова. Въ это столкновеніе между братомъ и сестрой изъ-за міста вступилась старука мать ихъ, вдова одного сельскаго священника Мавра Борисова, жившая у дочери, и приняла сторону последней; въ прошени своемъ митрополиту она объяснила, что на бракъ внуки своей

съ Панкратовииъ благословения своего она не дастъ и что пертому бракъ должень быть воспрещенъ. Дело уладилось трив, что священникъ Алекови Накитинъ подалъ съ заручной отъ прихожанъ прошеніе о произведенім Панкратова не на мъсто покойника, а во дъяконы до совершенных льть на свое собственное мъсто въ заотавку, со взятіемъ въ замужество дочери его Никитина, самъ же объявиль желаніе по вдовству постуанть въ монастырь. Консисторія рішила, чтобы Панвратовь по произведение во дьякона въ заставку владъть поповскимъ доходомъ и нанималъ изъ этого дожода на мъсто себя для служенія свободнаго священвика до исполненія законных въ евященству лють, а дьяконскій доходъ предоставиль вдов'є дьякониців, которая изъ него должна нанимать для служенія при первы до совершеннольтія ся сына свободнаго дьяжена. И стало при церкви двое дьяконовъ, одниъ опредъленный въ заставку, другой насиный за наследнева, служнешій вивсть съ насинымь же священиякомъ. Обычай опредъленія въ заставку вывелся уже после штатовъ 1764 г., когда стали определять свя--со вынателей только въ настоящи штатный составъ перковныхъ причтовъ (').

Въ томъ случав, если у духовнаго лица не было наследняковъ мужескаго пола, его место переходиле въ наследство по женской линіи, къ дочери, внуке и т. п. Некоторые священно-служители для обезпеченія судьбы своихъ дочерей делали ихъ своими наследницами даже мощию своихъ сыновей, которые сами могли прінскать свой новыя места. Церковная должность, разумется, предоставлялась мужьямъ этимъ наследниць, такъ скавать, въ приданое. Духовная бласть также вризнавала права наследниць, какъ и наследниковъ. Встречаемъ правъ наследникъ съ ея стороны признавія этикъ правъ наже въ такихъ случаяхъ, когда отецъ наследницы ли-

<sup>.:. (&</sup>lt;sup>4</sup>) Ист. несв. оцерх. управ. ч. II, ин. 1, стр. 114, прин. 279; ин. 2, прин. 204, стр. 278.

тваемъ былъ сана ва пороки; такъ въ 1721 г. св. Синодъ опредълилъ удовлетворить прошенио одной московской попадъи, которая писала въ этомъ прошении, что послъ своего мужа, лишеннаго священства и сосланевто на въчныя времена на Соловки, она осталась съ дътьми безъ пропитанія, и просила о дезволеніи прінскать къ одной ся дочери жениха съ тъмъ, чтобы посвятить его на мъсто сосланнаго мужа (1).

Св. Синодъ, по крайней мъръ въ первое время своего существованія, когда еще школьное образованіе было мало распространено, изъ снисхожденія къ наследницамъ и ихъ правамъ допускалъ даже послабленія въ исполненіи строгихъ указовъ о предпочтеніи неученымъ кандидатамъ на мъста обучавщихся школахъ. Вотъ наприм. одно замъчательное въ этомъ родь рышене его 1721: "попу Оедору Обросимову вы Москвъ у Воскресенья на Кадашовъ на ивстъ тестя его бывшаго попа Оедора Михайлова быть попрежнему, того ради: въ прошенія приходовихъ людей объявлено, что по смерти де онаго тестя его, попа Оедора на поданной преосв. Стефену митронолиту рязанскому и муромскому оставшейся дочери его поповы, двии Параскевы, челобитной но его архісрейскому подписанію учинено таковое, что кром'в того, кто возьметь оную дъвку въ жену, у той перкви попомъ ниному быть не вельно; и по тому подписанью, а по ихъ приходскихъ людей прошенью, дому крутицкаго архіерея изъ пъвчихъ оный Оедоръ Обросимовъ, взявъ поиянутую двику въ жену, въ попы ко оной перкви и посвященъ, и былъ у той перкви безпорочно; да и того ради: будучи онъ Оедоръ у оной деркви попомъ по смерти шурина своего, который егожъ преосв. метрополита подписаніемъ исперва опредёленъ у той первы отпевского мъста наслъдникомъ, по родству платиль онь поив Осдорь за него многіе долги, а именно. кромв недоплатныхъ, заплаченно 250 рублевъ. А что

<sup>(1)</sup> Опис. синод. арх. І. стр. 364-365.

ему попу причтено въ вину, что онъ поставленъ въ попы не изъ школьныхъ учениковъ, и того ради отъ онаго мѣста отказано, и то отставить, понеже во ономъ приходскихъ людей челобитъв объявлено, что изъ школьниковъ ко оному мѣсту прошенія и понятія онаго попа Обросимова жены, когда она была дѣвкою, въ жену черезъ 4 года ни отъ кого не было" (').

Въ примеръ того, какъ велись ставленическія дъла, когда на лицо были взрослыя наследницы церковныхъ мъстъ, можно привести эпизодъ изъ біографін извъстнаго московскаго архангельскаго протоіерея Петра Алексвева (°). Въ 1752 г., будучи еще студентомъ богословія въ московской академіи, Алексьевъ подаль прошеніе тогдашнему московскому архіепископу Платону Малиновскому, въ которомъ объясняль, что при Архангельскомъ соборъ дьяконъ Александръ Кириловъ волею Вожіею померъ и оставиль послів себя жену Татьяну съ двумя дочерьми давками да съ дряхлою старухою матерью и что оная вдова желаеть принять его Алексвева въ соборъ къ большой своей дочери на мъсто мужа для содержанія себя и сироть; при этомъ приложилъ и прошение самой вдовы Ивановой съ объяснениемъ, что она желаетъ принять Алексвева къ дочери и что большой ея дочери Прасковыв 15 леть, а меньшой Оедосье 11. Консисторія сделала обычныя справки о личности просителя и приложила къ дълу обязательства какъ его, такъ и вдовы Ивановой, - последней, что она уступила нареченному зятю домъ свой со всякимъ строеніемъ и домовымъ заводомъ, посудою, всякими книгами, лошадьми, экипажами и сбруею и дала приданаго платья за дочерью двв перемъны, а больше того не спрашивать, да на производство во діаконство 50 рублевъ, — Алексвева, что онъ обязуется содержать нареченную тещу свою за мать на его пропитаніи до оя кончины, а нароченную своячину свою

(\*) Душеп. чт. 1869 г. кв. 1.

<sup>(1)</sup> Собр. постан. по дук. ведом. І, стр. 62.

до замужества ея, а какъ приспъеть въ замужество время, и тогда дать ей на приданое 100 рублевъ. Алексъевъ былъ посвященъ. Черезъ 5 лътъ онъ опредълился во священники на мъсто одного престарълаго священника тогоже собора съ тъмъ, чтобы послъдній владъль своею подълью (долей дохода) до смерти, а Алексъевъ оставался на своей прежней дъяконской подъли. Въ 1759 послъ смерти старика онъ сдълался на его мъсто самостоятельнымъ священникомъ.

Сознавая силу своихъ наслъдственныхъ правъ на церковныя мъста, невъсты наслъдницы иногда были очень разборчивы на жениховъ, такъ что при маломъ количествъ свободныхъ, не зачисленныхъ мъстъ замъщение священно-служительскихъ вакансій весьма много зависело отъ вкуса этихъ девицъ въ женихахъ. Вотъ наприм. какую жалобу въ 1753 г. подаль одинъ богословъ славяно-греко-латинской академіи Ворошнинъ на свою невъсту Авдотью Ильину, за которой состояло въ наслъдствъ послъ отца священническое мъсто при Влаговъщенской церкви у Москворъдкихъ воротъ: означенная дъвка, жаловался онъ, "обнадежила его нижайшаго и желаніе явила быть за нимъ въ законномъ супружествъ" и послъ договорныхъ условій съ ея матерью была уже благословлена съ нимъ образомъ, оканчивалось уже и консисторское делопроизводство объ опредълени его на мъсто, но когда онъ наканунъ самой свадьбы "принадлежащіе къ бракосочетанію дары и столовый запасъ и прочее искупиль и, искупя оное, прібхаль въ ней, но оная дівка Авдотья тогда въ домв не оказалась и на дворъ не пустила". Консисторія произвела по этой жалоб'є следствіе и дознала, что причиной отказа жениху было то, что до невесты дошли сведенія, какъ его однажды въ 1748 г. наказали нещадно въ академіи подъ звонкомъ въ собраніи всвиь студентовь "за письмишко, приличествующее къ заговору,... дабы, на то смотря, прочіе имъли отъ того осторожность". Письмишко состояло изъ собранія заговоровь оть ружья и оть руды. Узнавь объ этомъ забытомъ было оботоятельствъ, прессв. Цлатонъ

отказаль Ворошнину отъ маста (1).

По причинъ бъдности духовенства, по которой оно редко могло снабжать своихъ дочерей достаточнымъ приданымъ, зачисленіе мъсть за духовными дъ-вицами считалось всегда самымъ удобнымъ средствомъ выдать ихъ за мужъ. Это обстоятельство способствовадо въ сильному умножению наследныхъ месть, зачисленныхъ именно за наследницами, а не наследниками. Епархіальная власть охотно утверждала такое вачисленіе мъсть, потому что сама проникнута была сознаніемъ всей выжности семейныхъ интересовъ духовенства въ этомъ случав и кромв того не находила съ своей стороны никакихъ другихъ средствъ въ обезпеченію духовных діввить, особенно сироть. Мы видъли, что св. Синодъ оставляль места даже за неучевыми священниками ради того, что они были женаты - на наследницахъ. Встречаемъ и другаго рода примеры уваженія духовной власти къ правамъ наслідниць. Несмотря на то, что она постоянно стремилась къ замъщеню церковныхъ мъсть людьми только духовнаго званія, жонитьба на наслідниці пролагала путь къ священному сану иногда и людимъ свътскаго званія. Не говоря уже о Малороссіи, гдъ подобные примърза случались сплопъ и рядомъ, въ самой Москвв и притомъ въ такое время, когда духовное званіе было уже достаточно замкнуто, въ 1758 г. былъ наприм. такой сдучай. Одинъ престарълый священникъ вздумаль сдать свое мъсто зятю. О самой сдачь мъста не было, разумъется, никакого сометнія, но консисторія пришла ръ большое недоумъніе на счеть вванія зятя—насльдника; это быль отставной капраль лейбъ-гварыи, по фамиліи Иванъ Терпигоревъ. Начались допросы. Терцигоревъ показаль, что отець его быль дьякомъ въ с. Сергієвскомъ и что до 1736 г. онъ самъ правиль



<sup>(1)</sup> Ист. моск. епарх. укр. ч. II, ки. 1, приневч. 278.

въ томъ же селе пономарскую должность, но потомъ за небыте въ 1730 г. у присяги внесте съ другими такими же церковниками взятъ быль въ солдаты и служилъ въ Измаиловскомъ полку, а теперь состоитъ въ отставке, женатъ на дочери означеннаго священника, девице Анне. Консисторія совершенно успокомлась на этомъ и решила, что въ попы его Терпигорева произвести можно: "хотя онъ и въ служов быль, но это священству не противно, потому что онъ и въ

службу взять изъ цорковнаго чина" (1).

Ло сихъ поръ ны видели только такте принеры васлъдственности перковныхъ мъстъ, когда по лътамъ своимъ наследники совсемъ готовы были къ занатію наследных месть, а наследницы къ выходу за мужъ. Но права ихъ были вполнъ уважаемы духовною властью и въ томъ случав, когда они были несовершеннолетни и не могли тотчасъ запять своихъ мъсть. Въ такомъ случав, для примиренія съ этими правами интересовъ церковныхъ, употреблялась искуственная ибра предоставленія первовных висть. Місто предоставлалось наследнику, или наследнице, а для исправленія связанных сънимь богослужебных обязанностей, опредълялся на него викарій, обыкновенно по выбору семейства самихъ наследниковъ. Дело производилось такимъ образомъ. Тотчасъ по смерти священно-служителя вдова его, или кто-нибудь изъ родственниковъ, а иногда даже прихожане подавали прошеніе, въ которомъ изъясняли, что по смерти покойнято остались такіе-то сироты, и просили зачислить місто-если за мальчикомъ, то до его возраста, за девочкой-до времени вступленія ея въ замужество. По этому прошенію консисторія производила допросы о составъ всего семейства сиротъ, объ оставшемся имъ имуществъ, о томъ, кто будеть заведывать и управлеть всемъ этимъ имуществомъ, кто и на какихъ условіяхъ принимаеть

<sup>(1)</sup> Тамже кв. 2, примъч. 307.

ва себя обязанность исполнения требь въ приходѣ и т. д., и потомъ обыкновенно рѣшала: прошеніе сиротъ исполнить, наслѣднику, или наслѣдницѣ выдать о томъ указъ на срокъ, примѣнительно къ тому, черезъ сколько лѣтъ первый можетъ быть самъ посвященъ на наслѣдное мѣсто, а послѣдняя выйти за мужъ, а къ мѣсту опредѣлить викарія, или дозволить семейству сиротъ входить для исправленія требъ въ приходѣ въ условія съ священно-служителями другихъ сосѣднихъ приходовъ (¹).

Свободныхъ священно-служителей для вимаріатства всегда было много; отслуживъ въ какомъ-нибудь приходь свой срокь до возраста спроть, такой священно-служитель переходиль въ другой приходъ съ сиротами, гдв тоже вступаль въ условія съ последними, нанимаясь обыкновонно за половину, или треть всего дохода отъ мъста. Въ великорусскихъ епархіяхъ, гдъ епархіальная власть была сильнье, викарій, вакъ и всякій штатный священно-служитель, опредъдялся на иссто по указу отъ консисторіи, после обыч-. ной процедуры ставленического делопроизводства, при чемъ точно обозначались и срокъ, на который онъ поступаль въ приходъ, и условія, какія заключаль съ осиротъвшимъ семействомъ; отъ того онъ мало зависъль отъ нанявшихъ его сиротъ, быль человъкомъ самостоятельнымъ въ приходъ, непосредственно подчиновнымъ опархіальной власти, какъ и всв священнослужители. Въ епархіяхъ малороссійскихъ, гдъ епаркіальная власть была слабве, насив викарія совершался единственно по воль и избранію самихъ наследниковъ, къ которымъ онъ и поступаль въ непосредственную зависимость, какъ наемный работникъ. Нувствуя слабость здоровья, а между тымь не вывя ни одного взрослаго наследника, священникъ иногла

<sup>(1)</sup> Танже ч. II, кн. 1, 113—114. Примъры си. въ примъч. 277. 278.

еще при жизни навималь себъ викарія; послъдній получаль отъ него 1/2 или 1/4 первовнаго дохода, служилъ за него и былъ въ полножъ его распоряжени, не имъя ни тъни служебной самостоятельности въ приходъ, дълая все по приказанію своего пароха и ни за что не отвъчая предъ начальствомъ. Когда парохъ умиралъ, викарій оставался въ такихъ же отношевіяхь къ его семейству; въ такія же отношенія вступаль онь къ семейству наследниковъ и тогда, когда последнее само нанимало его на свою службу до возраста спротъ. Въ договоръ своемъ съ наслъдниками онъ обязывался "быть послушнымъ государынъ (вдовъ) и дъткамъ", имъть ихъ "за старшихъ своихъ, вастоятельскую честь имъ отдавать, ничего бевъ нихъ не дълать", а въ случав нарушения обязательства "подлежать винъ архіерейской 100 рублей и неослабному на тълъ наказанію въ консисторів", или "не-щадному наказанію барбарами, кіями, батогами" и т. п. (1). Вывали примъры, что викарій, поживъ въ приходь льть 10, заживаль его, т. е. не хотьль въ назначенное время предоставить его наследнику. Въ избъжавіе такой бъды сироты заключали съ викаріями иногда формальные контракты, даже съ записью отъ крепостныхъ делъ. Жалобы на викаріевъ, которые заживали мъста, доходили до св. Синода; такъ, въ 1721 г. встречаемъ двъ такихъ жалобы въ делахъ Синода, едну изъ бълогородской, другую изъ московской епархін (').

Указы о предоставленіи мѣстъ писались иногда даже безъ точнаго опредѣленія лицъ, которымъ эти мѣста

<sup>(</sup>¹) Рук. для с. паст. 1861 г. № 49: Очерки быта малор. Духовенства.

<sup>(2)</sup> Описан. свиод. арх. 1, стр. 722, 723. См. еще примъръ договора съ викаріемъ 1743 г. въ монастырской вотчинъ - (Настольн. инига Данил. мон. въ Арх. Калачова кв. IV, 37); договоръ утвержденъ монастырскимъ начальствомъ и записанъ въ квигу «впредь для спору».

предоставлялись, а на собирательное имя сенействасироть вообще; это бывало въ техъ случаять, когда всь наследники и наследницы въ семействе были малольтніе и между ними нельзя было заранте указать ни на одну опредъленную личность. Самое семейство при этомъ принималось въ очень широкомъ объемъ: мести могли доставаться не однимъ детямъ умершаго, но также внукань, племиненкамь и племинницамь, роднымъ, двогороднымъ, и притомъ какъ по ливии покойника, такъ и по линів его вновы. Во всехъ случаяхь наследении въ своихъ прошенияхь о исстахъ самоувъренно выставляли свои наследственныя права на нихъ, какъ самый сильный аргументъ въ свою пользу, называли эти мъста своимъ родовымъ достояніемъ и выскизывали большія владельческія притязанія на никъ. Такія владъльческія отношевія къ родовому м'всту сохраняли за собой даже такіе члены священно-служительского семейства, которые уже ни въ каконы случав не могли владьть этимъ мастомъ сами, намони. бозд'ятныя и бозсемейныя вдовы священнослужителей. Не интея никого, кому бы передать своипаследныя права изъ родныхъ, такая вдова продавала родовое мъсто чужимъ. Тапъ наприм. въ 1739 г. весви московскаго священника Знаменской (на Дъвичьемъ поль) церкви Дарья Опресва въ прошенія въ московскую дикастерію писала: "въ прошломъ 202 (1694) г. ноября въ 26 день упомянутой церкви приходские люди дали мужа моего отцу попу Ивану Иванову, дасыну его дьячку Ивану отъ крепостныхъ дель за руками письмо въ томъ, что взяли съ нихъ въ перковъ Вожію на строеніе 130 рублевь; ежели онъ свекорь мой при той перкви жить не будеть, и ему, попу Ивану, женъ и дътямъ и родственникамъ ихъ то перковное мъсто и съ хоромнымъ строеніемъ и съ доходомъ нерковнымь продать и заложить; при которой церкви помянутый свемори мей служиль по 724 г. и волею Божнен умре". На се масто поступиль мужь ся Дарын, Василій Ивановъ, а послів его смерти она продала свое мвого коломенскому соборному священияку Антипу Игнатьеву, котораго и просила на это мъсто перевести (1). Приведемъ еще одинъ выразительный примъръ изъ довольно уже поздняго времени. Во время навъстной моровой язвы 1771 г. въ Москвъ умеръ вивств съ женой священнивъ церкви Григорія неокесарійскаго Никифоръ Ооминъ; послів нихъ осталось духовное завъщание о поповокомъ ихъ мъстъ, въ которомъ говорилось: "куплено поповское оное мъсто нами, которое дано 700 руб., а въ насладство оное мъсто поповское вручаю родному племяннику дівкону Өедору Ананасьеву... а ежели твоего желанія на ивсто наше поповское не будеть, то кто изъ другихъ проивведенъ будетъ, деньги за мъсто отдать на содержаніе брата попадьи Александра", который самолично не могь занять наслёднаго места, какъ сумаснюдшій (°).

Такимъ образомъ наследственияя передача цервовныхъ месть получала не только семейный, но и хозяйственный, контрактовый и даже коммерческій характеръ. Мъста такъ и назывались — одни наслъдными, другія продажными. Коммерческій характерь ихъ передачи часто впрочемъ обваруживался и тогда, когда они замъщались по наслъдному порядку. Сдавая свое мъсто сыну, или другому родственнику, престарълый свищенно-служитель выговариваль при этомъ, чтобы его преемникъ покоиль и кормилъ его до смерти. Еще обычнъе были такія условія между вдовами и ихъ затьями, принятыми къ наследному месту; зать обявывался при этомъ содержать какъ тещу, такъ и ея семейство, выдавать имъ опредъяенную долю своего церковнаго дохода, при выходъ за мужъ сестеръ своей жены снабжать ихъ приданымъ и т. п. Изъ приведенныго нами отрывка біографія Алекстева мы видели, что такія условія ваключались формально и при-

(\*) Танже ч. Ц, отд. 1, прин. 274.

<sup>(1)</sup> Ист. моск. епарх. управл. І, примач. 877.

водились на справку при самомъ ставленическомъ дълопроизводствъ въ консисторів. Тъмъ болье, разумьется, ни священно-служители, ни ихъ семейства не могли уступать своихъ мъстъ даромъ чужимъ людямъ. Продажа перковныхъ мъстъ была самымъ обыкновеннымъ явленіемъ въ XVIII в. Нъкоторые священнослужители продавали свои мъста по старости и бездътности, какъ послъдніе въ родъ; другіе ръшались на эту продажу въ ховяйственных интересахъ, чтобы на полученныя деньги поправить свои запутанныя дъла; третьи просто увлекались соблазномъ получить болъе или менъе значительную сумму, будучи подбиваены къ этому самими покупателями мъста большею частію ореди поджигательной компаніи, за чаркой вина и въ предпріничивомъ расположеніи духа. Послѣ продажи своего мъста болве предприичивые люди являлись въ епархіальному вачальству, представляли ему развыя извиненія въ оставленіи места, виды родства, ствененныя оботоятельства, бъдность, разладъ съ прихожанами, съ помъщиками и т. п., и при счастливомъ обороть дъла получали гранаты на прінсканіе новаго мъста ('). Въ началъ XVIII въка продавать свои мъста могли не только такіе священно-служители, которые выходили въ заштатъ, но и тв, которые должны были оставлять эти мъста за вину; запрещеню продажи въ такомъ случав последовало въ 1718 г. отъ самого правительства (1). Это была едвали не единственная прямо запретительная мвра слишкомъ широко уже захватывавшаго обычая, но мъра очевидно частная, касавшаяся только частнаго вида этой продажи. Общаго запрещенія продажи первовныхъ месть не решалась издать ни государственная, ни церковная власть, считая его явно противнымъ известному намъ владельческому отношеню въ этимъ мъстамъ духовныхъ семействъ. Видимо колеб-

<sup>(1)</sup> Руков. для с. пяст. 1861. № 49.

<sup>(\*)</sup> Собран. постан. по дух. въд. І. стр. 97.

лясь между уваженіемь къ давности и крѣпости этихъ владёльческихъ правъ духовенства и виъстъ сознаніемъ всего ихъ неприличія, а иногда и положительнато вреда для церковныхъ интересовъ, администрація XVIII в. невольно должна была ограничиваться въ этомъ дѣлѣ лишь многократными повтореніями одного и тогоже распоряженія о церковныхъ мѣстахъ, какое было сдѣлано еще соборомъ 1667 г.

Главной поддержкой владъльческихъ правъ духовенства на церковныя мъста въ XVIII в., какъ и прежде, служили дома духовныхъ лицъ, построенные ими на перковной земль. Каждый новый священнослужитель долженъ былъ покупать дворовое строеніе своего предшественника дорогою ціною, которая даже намъренно была возвышаема наслъдниками, такъ что на мъсто могли поступать только или люди достаточные, или такіе, которые вступали въ особыя отношенія къ семейству наслідниковъ. Вопрось о священнослужительскихъ домахъ поднялся въ самомъ началъ XVIII стольтія въ связи съ заведеніемъ духовныхъ школъ и вопросомъ объ усиленіи образованія въ духовенствъ. Правительству скоро сдълалось извъстно, что новые кандидаты священства изъ школьниковъ, которымъ дано было преимущественное право посту-пать на церковныя мъста даже обходя наслъдниковъ, все-таки остаются безъ мъстъ по причинъ недостаточности средствъ къ покупкъ домовъ у наслъдниковъ и часто поэтому должны уступать избранныя ими мѣста невъждамъ. Вслъдствіе этого въ 1718 одинъ за другимъ вышли 2 указа, по которымъ всъмъ священнослужителямъ вельно было жить въ домахъ церковныхъ, а своихъ домовъ на церковной землъ не имъть, цер-ковнымъ старостамъ озаботиться покупкой всъхъ старыхъ священно-служительскихъ домовъ въ собственность церквей на церковныя суммы, а тамъ, гдв не-льзя купить готовыхъ, выстроить новые церковные дома, дабы впредь, объяснено въ одномъ указъ, священно-служительскимъ домамъ и мъстамъ продажнымъ

не быть ('). Въ 1722 г. эти распоряженія распространены были и на домы церковно-служителей (\*).

Приведенные указы не заключали въ себъ ничего новаго; на соборъ 1667 г. тоже было сказано, что мужно "некупить св. церквы и церковныя міста продаваемыя" и что "продавати церкви Христовы и церковныя мъста, яко отчины, зъло неправильно есть и беззаконно". Старые получились и результаты. Наоледники не думали продавать своихъ наследныхъ домовъ, потому что ценность домовъ сама по себе ихъ не удовлетворяла, инъ выгодите было прояввать дома вытесть съ наслъдными мъстами, а съ другой стороны на покупку домовъ для всего причта нелоставало средствъ у самихъ перввей, такъ что где старосты и вздумали было начать эту дорогую операцію, новые члены клира все-таки должны были къ церковнымъ деньгамъ приплачивать еще значительныя суммы и отъ еебя (1). Съ большимъ успъхомъ заведение церковныхъ домовь погло идти разва въ одномъ Петербурга, гда приходы открывались еще вновь и где при строении новыхъ церквей св. Синодъ требовалъ, чтобы при нихъ вепременно строились и церковные дома (1). Св. Синоль высколько разъ повторяль указы 1718 г., но дъло выкупа и постройки священно-и-церковно-служительскихъ домовъ по епархиямъ не подвигалось ни на ныть. Въ одномъ донесени св. Синоду 1721 г. управдявшаго тогда славяно-греко-латинскими школами въ Москвъ архимандрита Ософилакта Лопатинскаго читаемъ: "но тому благопромышленнъйшему указу (1718 р.) били челомъ его державству нъкоторые школьники о опредълени ихъ на порозжія міста и съ великою урудностію, волокитою и иждивеніемъ доступили ихъ, и досель во всегдащиемъ опасеніи откаву и перемына

<sup>(1)</sup> H. C. 3. V, 36 8171. 3175.

<sup>(\*)</sup> Taume VI, & 4120.

<sup>(1)</sup> Taume VII, No 4190.

<sup>(\*)</sup> Собран. постав. по дух. въд. 1, № 172.

своихъ иссть пребывають неизвестны. Принива сему: обычай прежній о наслідіи церквей, продажею и куплею стяжаемомъ, неразсмотрительне введенный, и нопокорство прихожанъ, которые по сродству, зваемости и по своимъ прихотямъ избирають себъ сиященниковъ и діаконовъ и мъстъ священническихъ и діаконскихъ нарочно не хотять окупати изъ церковныхъ, денегъ, будто нать таковых денегь,... что видя, в проче школьники не сифють бить челомъ на выщеозначенныя мъста. чтобъ имъ но вдать себе въдвишныя трудности и бъдства" (1). Для того, чтобы избавить ихъ отъ трудностей и бъдствъ, духовная власть желада, если не вовсе освободить ихъ отъ покупки цермовныхъ мъстъ у наследниковъ, по крайней мъръ облегчить имъ эту покупку, ограничивъ злоупотреблевія наследниковъ въ произвольномъ возвышении ценъ на дома. Въ этихъ видахъ около 1724 г. введена была въ первый разъ въ московской епархіи оприка священно-и-церковно-служительскихъ домовъ при продежь, производимая обыкновенно подъячими дикастерыя въ присутстви прихоженъ и торговыхъ людей лъсного ряда. Оцьночный листь за подписомъ производившихъ оцьнку представлялся на разсмотрыне и утверждене дикастеріи (1).

Такимъ образовъ указы 1718 г. оказались неудобоисполнимыми на практикъ, въ нъкоторомъ смыслъ олужили даже къ утвержденио владъльческихъ отношени наслъдниковъ къ церковнымъ мъстамъ. Какъ ртими указами, такъ и введениемъ оцънки домовъ было оффициально признано, что лишитъ наслъдника мъста, передать это мъсто другому можно не иначе, какъ окунивъ домовое строение и всъ затраты, связанныя съ иъстомъ, т. е. чрезъ новую покупку, которая въ свою очередь порождала новыя владъльческия отношения къ мъсту другаго лица и другихъ наслъдниковъ. Это быль

<sup>(1)</sup> Temme, No. 118,

<sup>(°)</sup> Ист. моси, сп. удр. I, 185, примин. 1459.

такой безвыходный кругь, линія котораго была замкнута какъ нельзя лучше. Но какъ бы то ни было, вопрось о наслідни церковныхь мість быль поднять в такъ, или иначе началь рішаться. Не имія возможности рішить его окончательно, духовная власть по крайней мітр приступила къ устраненію явныхъ злочиотребленій наслідниго права и введеніемъ оцінки наслідныхъ домовъ сділала первый и важный шагъ къ развитію своего вліянія на наслідния міста, къ модчиненію семейныхъ расчетовъ наслідниковъ своему административному контролю. Отсюда въ исторія наслідственности духовнаго служенія мы можемъ начать обозрівніе новаго ряда явленій и перемінь, которымъ эта наслідственность подвергалась подъ вліяніемъ духовной администраціи.

Вопросъ о правахъ наследниковъ возникалъ очевидно таки же порядкомъ и по таки же поводамъ, какъ вопросъ о кандидатахъ на церковныя мъста, избранныхъ прихожанами, именно вследствие столкновенія этихъ правъ съ духовной администраціей. Въ прежнее время духовная власть не вибла особенныхъ поводовъ тяготиться наследниками, даже сама способствовала къ развилю ихъ правъ для ограниченія приходскихъ выборовъ. Наследники, какъ мы видели, были единственными "своими" кандидатами у епископовъ, а при одинаковомъ уровнъ между ними одного и того-же псалтырнаго образованія давать предпочтеніе одвижь изъ нихъ предъ другими можно было развѣ только по степени вхъ борзости въ чтеніи псалтиря и часослова. При такой, иожно сказать, крайней простотъ условій для поступленія въ клиръ владъльческія отношенія духовенства къ перконнымъ мастамъ могли спокойно развиваться со всеми своими семейными счетами, условіями, контрактами, духовными завіщаніями и другими принадлежностями, не чувствуя никакихъ особенныхъ помтхъ со стороны церковной администраців. Съ реформой Петра въ жизни духовенства начались крупныя перемены. Отъ ставлениковъ стали требовать новаго школьнаго образованія; между учены ми и неучеными кандидатами священства явилось рузакое различе, послужившее основой новаго выбора между ними, предпочтенія однихъ другимъ помимо прежимъ семенныхъ счетовъ и правъ на мъста. Своимъ кандидатомъ священства для архіерея сділался теперь школьникъ, поучившійся въ архіерейской школь букварю, катихизису и латыни, а наследники очутились въ такихъ же отношенияхъ къ архіерею, въ какихъ были когда-то полуграмотные мужики — ивбранники приходскихъ общинъ. Сходство было тымъ ближе, что, опираясь на свои старыя права, наследвики долго не хотели позаботиться о пріобретеніж правъ новыхъ, какія теперь давала человѣку школа, и считали обучение въ ней дъломъ совершенно для себя лишнинь. Призванныя въ качествъ ближайщихъ органовъ къ осуществлению новыхъ требования относительно образованія духовенства, епархіальныя власти нопали въ самое средоточе борьбы между старымъ и новымъ порядкомъ вещей, между учеными школярами и неучеными наследниками, отстаивая первыхъ, должим были непременно ограничивать права последнихъ. До твхъ самыхъ поръ, пока сами наследники не сделались образованными, борьба противъ ихъ притязаний со стороны епархіальных властей действительно пла во ими новаго духовнаго образованія. Архіерейская школа дала такимъ образомъ и первый поводъ епархіальной власти обратить вниманіе на чрезм'єрное усиленіе наслідныхъ правъ, стіснявшее "епископле раз-сужденіе", и витоті съ тімъ лучшую точку опоры для развитія самой епископской власти надъ примо-INNE.

Одинъ изъ первыхъ двятелей по вопросу о наслъдіи церковныхъ мъстъ, извъстный уже намъ червиговскій архіерей Иродіонъ Жураковскій въ своихъ универсалахъ противъ наслъдниковъ возставаль именно противъ тъхъ только изъ нихъ, которые по старому хотъли, опираться только на свои наслъдный права и вроживали у своихъ отдовъ на дъяковстве и понамарствъ, не заботясь о своемъ образования и праздно **ЕХИИЗЭНИТЯ** СХИВВЭВ ОКИМОП ВИТЭЦЕГОВИ ДОВВЕНИЯ школь и коллегічновъ. Универсалы эти требовали, лаби отсель всякъ свищенникъ при своей церкви но держаль сына своего на дьяковствв и на панамарствъ, но посторовнихъ людей избиралъ на кондицю справнихъ и слушнихъ,... что сынамъ свящевническимъ не безвредительно, поневажь льта свои до науки способвін на леревит теряють", и чтобы вст насладники отпривлялись скорте учиться въ коллегумъ, "чимъ бы возмогли удостоити себе священства и управленія вастною, а иначе не удостоются нивакого св. сана и парохій" (1). Въ бълогородской епархіи такія же граматы разсылыли прхіерси Доснови Богдановичь - Любинскій и Іоасафъ Горленко (\*). Въ кіевской епархіи ж. Рафаиль Заборовскій въ 1748 г. распорядился, чтобы парохіи зачислялись проимущественно за семействами, въ которыхъ "имфется дитя хотя едино мужеска полу сгодное къ обучение латинскаго учения, чтобы такое семейство по обычаю содержало при церкви викарія, в насябдинка отправляло въ латинскую школу и изъ церковнихъ доходовъ снабжало его всъмъ нужимъ для проживанія въ школь. Пресиникъ его Тиносей Щербитскій для поощренія наслідниковъ къ обученью въ школь опредълиль, чтобы семейство обучающагося наслідника получало не 1/4 церковных доходовь. отъ викарія, а п'ялую половину (\*). Для того, чтобы помирить новыя требованія съ старымъ обычаемъ вачисленія мість за дівицами, епархіальныя начальства требовали, чтобы последнія выходили за мужь непременно за людей ученыхъ. Въ 1765 г. митроп. Арсеній Могилянскій издаль касательно этого предмета весьма

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды кісэ. акад. 1860 г. ин. II, 245 — 247. 250— 251.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Опис. харык. епарх. вып. I, 8.

<sup>(\*)</sup> Рун. для сельск. наст. 1861 г. № 45; Очерки быта...

мобопытное распоряжение для своей киевской епархия, чтобы священники и дьяконы отдавали сыновой въ академію, а желающіе сдать місто зятьямь выдаваля своихъ дочерей за мужъ за людей учительныхъ, именно, имъющіе пирохін дворовь въ 80-100-за богослововъ, имъющіе 60-80 дворовъ-по крайности за философовъ, а у которыхъ неньше 60 и которые учительных людей въ вятья при всемъ старательства сыскать не могутъ, тъмъ представлять о томъ, куда слъдуетъ, доношеніями, а безъ того за неучительныхъ людей дочерей не отдавать (1). Со времени этого унава наследницу, не отыскавшую жениха, родственники обывновенно возили къ прхіерею, при чемъ, объяснивъ, что къ ней "не случается ни философъ, ни богословъ", просили преосвященнаго дать ей жениха по своему усмотрічнію. Архіерей, поставленный въ такое оригинальное положение, отправляль дівицу къ училищному начальству, которое объявляло объ ней возмъ филосифамъ и богословамъ, вызывая ихъ "на оглядины", иногда даже озабочивалось упрощеніемъ этихъ оглядинъ, поставивъ невъсту у дверей класса (\*).

Въ великорусскихъ ещархіяхъ подобныя распораженія приводились въ исполневіе еще энергичите. Епархіальнымъ начальствамъ оказывало здѣсь большое содъйствіе само правительство, которое не персставать по настанвать на томъ, чтобы ученые кандидаты священства были всегда предпочитаемы неученымъ, хотая бы и наслѣдникамъ. Мы недавно приводили примифръ, какъ одна наслѣдница, дочь московскаго священника, еще при м. Стефанѣ Яворскомъ 4 года должна была ждать, не случится ли къ ней ктовибудь изъ ученыхъ, и только послѣ такого долгаго ожиданія вышла за мужъ за неученаго Оедора Обросимова, да и тотъ чуть не лишился мѣста своего тестя. И правительство и іерархія выдавали одинъ за другимъ строгіе указы, чтобы духовныя лица веали

<sup>(1)</sup> Кіевъ, Аскоченсв. т. 11, 255.

<sup>(\*)</sup> Рук. для селься. паст. 1864 г. т. Ш, стр. 409.

детей въ ніколи; поповичей и детей церковническихъ насильно вытаскивали изъ ихъ деревенского приволья въ науку посредотвомъ особыхъ разсыльныхъ командъ изъ консисторій и семинарій; не желавшимъ учиться грозили совершеннымъ лишевіемъ правъ на церковныя должности, записью въ нодушный окладъ или солдат**ствомъ. Мы** видъли также, что при открытіи церков-выхъ вакансій консисторіи прежде всего обязаны были повыщать объ нихъ въ духовныхъ училищахъ и дълать вызовы, не пожелаеть ли кто занять эти вакантныя места изъ школьниковъ. Въ некоторыхъ епаркіяхъ, наприм. московской, очень рано вошло въ обычай священия честа отдавать преимущественно богословамъ, дьяконскія философамъ и т. д. Мы видъли, какъ все это ственяло права техъ кандидатовъ священства, которые были избираемы по древнему обычаю прихожанами; не менье стысненій чувствовали оть того и наследники, остававшиеся безъ школьнаго обранованія.

Тъснимые все болъе и болъе умножавшеюся массой кандидатовъ, получившихъ школьное образованіе, наслъдники однако не вдругъ уступили имъ первенство въ назначении на дерковныя и ста. Права образованія должны были вести еще долгую борьбу съ влавльческими отношеніями духовенства къ церковнымь местамь, и сами духовная власть выказывала иногда сильное колебаню, которой сторонъ отдать вредпочтеніе. Особенно долго она не могла побороть вритяваній наслідниковь въ югозападной Россіи, гді архіереи имъли несьма слабое вліяніе на парохіи до еамаго преобразованія тамошнихъ опархій въ послідней четверти XVIII стольтія. Мы уже видьли, какъ наследники юговападных парохій удерживали иногда ва собой вов наследныя права и власть надъ парожіей двже бесь посвященія и при всеобщемь возстани противъ нихъ самихъ парохіянъ. Замъчательно, что наприм. въ кіевской епархіи епархіальная власть по крайней ифрф до половины XVIII стольтія не

могла сама назвачать даже викаріевь къ малолітнимъ наследникамъ и подчинялась въ этомъ отношени выбору самого семейства наследниковъ. Въ техъ случалхъ когда архіереи сами назначали кандидатовъ на свят. щенно-служительскія вакансін помимо наслідниковь, последніе иногда даже силой начинали отстаивать, свои права и выгоняли своихъ сопервиковъ вонъ изъ парохіи точно также, какъ выгоняли такихъ кандидатовъ, архіерейскихъ избранниковъ, сами парохіяне въ пользу своихъ собственныхъ избранниковъ. Вотъ наприм. одинъ случай изъ довольно уже поздняго времени. Въ 1768 г. въ м. Хоролъ умеръ священияъ; не оставивъ ни одного наслъдника мужеского пола, Наследницей его осталась его внука, дочь значковаго, товарища Семена Родзянки, женатаго на дочери покойнаго. Прихожане и Родзянка подали прошеніе м. Арсенію Могилянскому, чтобы онъ назначиль на ивсто коговибудь изъ студентовъ академіи, разумъется, со взятіемъ наследницы. Но митрополить почему-то назначиль другаго, священника Луку Мартоса. Мартосъ прибылъ на парохію по обычаю съ депутатомъ духовнаго правленія, который должень быль ввести его въ должность. Но только лишь народъ собрался въ церковь и депутать началь читать указъ митрополита, какъ бывшіе туть же Родзянка и его родственники, - одинь обозный, другой подкоморій, третій бунчуковый товарищъ, потребовали, чтобы депутать прекратилъ свое, чтеніе и убирался вонъ изъ церкви, стали разгонять, и народъ, а когда ни депутатъ, ни народъ ихъ не послушались, бросились на толпу съ палками, наконецъизбили остававшихся на клиросъ дьяковъ и подъячихъ. Мартосъ долженъ быль выбхать изъ парохіи и жаловался митрополиту. Но митрополить самъ вичего не могъ подълать съ Родзянками, донесъ обо всемъ св. Синоду и просиль даже содыйствія гражданской власти. Неизвестно, чемъ кончилась вся эта исторія (').

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Руков. для сольск. паст. 1861 г. 🎉 51.

Въ великорусскихъ епархіяхъ подобние случан были невозможны, но и здѣсь наслѣдники, а равно покупщики мъстъ, обиженные въ пользу студентовъ могли подчасъ очень решительно протестовать противь подобной обиды, опираясь на свои владъльческія права, открыто выставлял епархіальному начальству на видъ тъ затраты, какихъ стоили ихъ жеста или имъ самииъ, или ихъ отцамъ и дъдамъ, всему роду ихъ, представляя при этомъ самые акты на владъніе, совершенные вполнъ законнымъ порядкомъ и угвержденные самою же епархіальною властью. Наприм. въ 1760 г. св. Синодъ получилъ жалобу оть одного мосвовскаго дьякона Діонисія Яковлева на м. Тимовея, въ которой объяснено было, что онъ. Яковлевъ, купилъ за 700 рублей изсто съ дворомъ и строеніемъ у преображенского на Пескахъ священника Богданова, нереведеннаго въ Петербургъ, и для уплаты означенной суммы вощель въ долги, занявши 350 рублей, во когда началось уже самое дъло объ опредълении его на купленное мъсто, подаль на тоже мъсто студенть академіи Климонтовъ и быль определень митрополитомъ безъ всякаго съ нимъ Яковлевымъ соглашенія; консисторія обязала Климонтова уплатить только за домъ Вогданова и притомъ ту самую сумму, за какую купиль этоть домъ самъ Вогдановъ, а въ остальныхъ деньгахъ, которыхъ Вогдановъ взялъ съ Яковлева больше; потому что продаваль не одинъ домъ, а вообще мъсто, вельно ему, Яконлеву, въдаться съ сажимъ Богдановимъ, который между темъ успель уехать въ Петербугъ; и теперь за долги все его, Яковлева, имъніе конфисковано и домашнихъ его забирають подъ караулъ. На запросъ о дъль изъ св. Синода митрополить отвічаль, что студенть Климонтовь произведенъ на основании Д. Регламента, какъ учений, мимо Яковлева, какъ неученаго. Св. Синодъ однако видино затруднился совершенно обойти права Якоплева и решить дело окончательно въ пользу студента. М. Тимонею было объявлено, что въ опредъление студента

поступлено правильно, но въ тоже время вельно перевесть его на другой приходъ, а къ Преображенской церкви опредълить Яковлева (1). Представленный приивръ замвателенъ между прочимъ и твмъ, что указываетъ на продолженіе, даже въ такое уже позднее премя, стараго обычая продавать мъста не только привыходъ владъльца въ заштатъ, но и при переходъ на другое мъсто.

Въ 1762 г. тотъ же митрополить опредълиль къ носковокой Трехсвлтительской церки священивком ученаго дъякона, Александра Левшина (брата знаменитаго м. Платона). Но на тоже мъсто быле еще два претендента, одинъ избранный прихожинами, дъяконъ Проковій Ивановъ, а другой-наслідникъ, сынъ умершаго священника, дьячокъ тойже церкви Петръ Ивановъ. Опасаясь съ одной стороны недоброжелательства отъ прихожанъ, а съ другой прижимовъ изъ за дома оть наследника, Левшинь самь посившиль отказаться отъ назваченнаго ему мъста. Митрополить опредълиль послъ этого дьякона Прокопія, а дьячку васледнику отказаль, потому что онь не выхоржаль надлежещаго предъ опредълениемъ на мъсто эквамена и кромъ того вявль всего 20 лвть отъ роду, а опредвания до его совершеннольтія викарія митрополить нашель неудобнымь. Въ отищение за свои права обиженный наольдникъ употребиль обычную тактику, не сталь продавать наследнаго дома свящ. Прокопію, отзываясь темь, что на дом'в есть долги. По жалобе Прокопія конеисторія произвела оптику дома (въ 600 р.) и опредълила часть денегь отъ его продажи упогребить на уплату долговь, а остатки выдать Иванову. Дело по настоящему этимъ и должно было бы кончиться, но Ивановъ успълъ затявуть его почти на 4 мъсяца, не являясь въ консисторио для объяспенія, кто его кредиторы, несмотря ни на накія угрозы митрополита и

<sup>(1)</sup> Прав. обозр. 1869 г. кн. VIII: «О церковныхъ домахъ въ Москев», г. Розановъ

вызовы изъ консисторіи; только послі долгой возни съ нимъ его успіли заставить согласиться съ рішенісмъ и взять деньги за домъ (1).

Въ этой борьбе съ наследниками, постоянно стоявшими попорекъ дороги архіерейскимъ кандидатамъ на мъста, какъ и въ борьбъ съ приходскими выборами, архіореямъ нередко приходилось сттовать, что они надъ перквами воли не имъють, владъють церквими другіе; но темъ энергичнее должны были взяться они за усиленіе своего вліянія на практику этихъ владельческихъ отношеній духовенства къ церковнымъ итстанъ. Такъ наприи. после описанныхъ столкновеній съ владъльцами церковныхъ мъстъ м. Тимовей распорядился, чтобы консисторія сділала обстоятельнов разсмотръніе о церковныхъ домахъ и учинила Опредъденіе. Консисторія составила докладь, въ которомъ изобразила, какъ при сдачъ мастъ священнослужители непомерно возвышають цену своихъ домовь подъ предлогомъ новыхъ пристроекъ, несмотря на продолжительное иногда жительство въ этихъ домахъ, какъ плата за дома, смѣшиваясь съ платой за самое мѣсто, увеличивается "не въ разсуждении строений, но количества прихожанъ и доходовъ, и вакъ многіе учительные люди по скудости своей должны бывають лучшихъ мъстъ динаться", и во внимание къ этимъ обстоятельствамъ опредълила: 1) не покупать и не продавать мъстъ безъ въдома консистории, иначе покупщиковъ вовсе лишать этихъ мъстъ, предоставляя виъ въ уплаченныхъ деньгахъ въдаться съ продавцами судомъ; 2) прежде окончательнаго заключенія условій о мість обстоятельно доносить о его прежней и новой ценности, а консисторіи по справкт о томъ производить окончательную оцінку дома; 3) новыя пристройки и починки въ домахъ священнослужителямъ производить на перковныя деньги, а въ случат недостачи последнихъна свои, во въ томъ и другомъ случав съведома при-

<sup>(</sup>¹) Ист. моск. еварх, упр. ч. 11, кв. 2, примъч. 947 № 3.

хожань и благочинныхъ, по нуждъ, а не по прихоти; съ върной обо всемъ записью. Митрополитъ утвердилъ этоть доиладь консисторіи (1). Подобныя распоряженія должны были значительно усилить вліяню спархіальной власти на замъщение перковныхъ вакансий; очень можеть быть, что, благодаря имъ, понизилась и самая ценность церковныхъ месть при продаже; но беднымъ студентамъ немного стало отъ этого легче, потому что покупка мфетъ была имъ не подъ силу и при повиженной цънъ. Они все-таки продолжали осаждать начальство своими жалобными просьбами о милосердін и помощи въ определени ихъ на службу, объясняя, что никакъ не въ состояни покупать себъ месть, а мъста всъ продажныя, и принуждены отъ того скитаться года по три безъ мъста, претерпъвая последнюю бъд-HOCTS (3).

Наконецъ въ 1768 г. св. Синодъ издаль общій указъ, въ которомъ съ замѣчательною прямотою и рѣзкостію осудиль современный ему порядокъ владальческихъ отношеній духовенства къ церквамъ. Еще досель, разоказываеть указь, продолжается "вредное для ученыхъ и безчестное для церкви обыкновеніе, что подъ претекстомъ дворовъ и самыя священно-церковнослужительскія м'вста, въ противуположность св. правиль... продаются установленною издавна отъ самыхъ бывшихъ при тіхъ церквахъ священниковъ и церковно-служителей немалою и противъ того, что тъ дворы стоють, язлишнею ціною; а вмісто того, чтобы сіе безчинство отвратить, не посвящень бываеть накто, пока требуемой за мъсто сумны не заплатитъ, отъ чего не только ученымъ, но и неученымъ честнымъ ставленикамъ въ получении мъстъ съ горестио соединенная бываеть трудность, а покупають лучшія міста большею частію такіе только, которые у себя довольно денегъ имвють, хотя бы они и вовее неученые и не

<sup>(1)</sup> См. въ указани. ст. «О церковныхъ донахъ». (4) Истор. тронцк. семин. 589—543.

воська въ званіи своємъ достойные были; обучающіеся же въ академиять и семинариять, кои такого капатала у себя не вибють, хотя они по наукамъ и состояню овоему противу означенныхъ капиталистовъ достойные, принуждены бывають или священства или дучшихъ мъстъ въ противность Д. Регламента и указовъ вовсе лишаться, а заступають они самыя последнія міста или же на покупку оныхъ задолжаются неоплатными долгами; и такъ деньги въ произведения въ священство большую силу имъютъ, чрезъ что у другихъ и окога къ наукамъ отъемлется. На каковую тъхъ мъстъ продажу, яко на святокупство, и происходищій оть того въ народъ соблазив св. правит. Сиводъ съ немалымъ сожальниемъ смотритъ". Какъ скоро впрочемъ увазу припілось говорить о самыхъ мітрахъ противъ "таковаго зла", высокій тонъ его річи быстро спадаетъ. Св. Синодъ, говорится далье, могь бы в разомъ уничтожить всякую плату за места, но онъ откизывается отъ такой радикальной ибры, помышляя "о сиротахъ и вдовахъ, не могущихъ себя пропитать, а наипаче о техъ, которые такія места сами покупали великою ніпою и, не выплатя заимоданцимь долговъ, номорли, а жены и дети ихъ не только въ сиротстве. но и въ крайнемъ отъ тёхъ заимодавцевъ остаются бъдствія". Вставъ на такую точку эрінія, указъ узаконяеть за темь не запретительныя, а только ограничительныя ифры противъ зла, которое самъ же назваль позоромъ для Церкви, симоніей и безчинствомъ, имъя въ вилу при определение этихъ ибръ главнымъ образомъ только подчинение владельческих правъ духовенства на мъста надзору и вліянію епархіальной администраців. Продежу и покупку церковныхъ ивстъ вельно производить на прежнемъ основании по обычной оптикт, а въ избъжание разныхъ подлоговъ и влоупотреблений вев записи на мвета записать въ консисторіяхъ въ шнуровыя книги. Но при этомъ определены важныя ограничения вдадъльческих правъ на итста: 1) чрезъ опредъленные сроки владъльцы мъсть должны сбавлять

часть ихъ приности, -- кто служиль ва мрств и пользовался съ него доходами 5 лътъ, тотъ при продажъ должень получать за него % первоначальной цены, черезь 10 льть-1, черезь 15-половину, черезь 20- $\frac{1}{4}$ , nocate  $25-\frac{1}{4}$ , a nocate 30 не брать уже ничего; нритомъ 2) такое оплачивание мъстъ производить только въ пользу вловъ и сиротъ, а если послѣ учершаго останутся братья и другіе родственники, имфющіе собственныя міста, таких вы наслідство нь містамь не допуекать, а платить имъ за одно строеніе; 3) если ближнихъ родственниковъ послв умершаго не будетъ, на его мѣсто, какъ свободное, опредѣлять студентовъ безъ платы; 4) вовсе запретить продажу мѣстъ при нереходъ владъльцевъ на другія мъста (1).

Начавъ такъ горячо, указъ такимъ образомъ все-таки пришелъ къ тому, что самъ же, за приведенными ограничениями, оффиціально признадъ владільческія нрава духовенства на мъста, а практика, разумъется, уміла обходить и самыя ограниченія; но мы не можень не обратить при этомъ внимания на то основаніе, на которомъ опирается указъ въ своемъ призваніи этихъ правъ; основаніе его не юридическое, ва которомъ основывали прежде свои права на мъста еами владельцы последнихъ, а моральное, -- состраданіе къ сиротамъ и вдовамъ, сожалініе о ихъ крайней бъдности, при чемъ и самое признание правъ получаеть совстив другой симсль, является скорте итлостью, чемь воздавніемь должнаго. Такой выглядь на наследниковъ и владельцевъ церковныхъ местъ выработывался долгое время, путемъ постепеннаго развитія епархіальной централизаціи и во второй половинъ XVIII в., накъ видимъ, успълъ развиться до того, что могъ наконецъ быть сформулированъ въ положительномъ и исномъ указъ. Онъ явился, какъ результатъ в развязна всвуб этихъ усилій епархіальныхъ властей,

<sup>(1)</sup> H. C. 3. XVIII, M. 13967.

съ какина они заботились о развити своего вліянія на наслъдные приходы, о томъ, чтобы и зачисление мъстъ, и выборъ викарія для сиротъ, и опредъленіе условій его съ васледниками, и плата за места производились не иначе, какъ съ въдома и благословенія самого архіерея. Сбивая постепенно излишнія притязанія наслідниковъ, епархіальныя власти превращали носледнихъ изъ гордыхъ владельцевъ перквей, полновластных хозяевь въ приходахъ и господъ своихъ викаріевъ въ скромныхъ сиротъ, зависящихъ отъ ми-лости и состраданія архіереевъ. Къ ковцу XVIII в. цвль епархіальных властей въ этомъ отношеніи успыла осуществиться вполнъ даже въ епархіяхъ югозападной Россіи. Дальнъйшая судьба наслъдственности церковныхъ мъстъ очевидно вависъла отъ того, какъ долго будеть признавать ее нужною сама ісрархія, будеть ли стоять за свою первоначальную мысль замыцать церковныя должности людьми только достойнъйшими по образованию, мысль, съ которой она въ первый разъ выступила на борьбу съ наследнивами и на дъло развитія своей власти, или же, достигнувъ своей цъли, благодушно отнесясь къ смирившимся уже наследникамъ, удержитъ и на будущее время свой сострадательный характерь, будеть спотрыть на церковныя мъста, какъ на удобный для нея источникъ приярдия бъдныхъ духовнаго званія. Мы увидимъ, это јерархія почла за лучшее идти не въ первомъ, а вменно въ последнемъ направлени.

Нельзя впрочемъ не замѣтить, что наша іерархія и прежде, съ самаго начала своей борьбы съ наслѣднымъ порядкомъ занятія перковныхъ мѣстъ, никогда не отрицала самаго принципа наслѣдственности духовнаго служенія, во многихъ случаляхъ старалась даже отстанвать его, особенно противъ искателей священства изъ постороннихъ сословій, и возставала только противъ наслѣдниковъ неученыхъ, не соотвѣтъствовавшихъ требованіямъ новаго духовнаго образованія. Если наслѣдникъ былъ ученый или по крайней

мъръ учился въ архіерейской школь, права его на наследство были вне всякаго сомнения. Указъ Петра великаго-учить поповыхъ и дьяконовыхъ детей въ школахъ заранте, чтобы были готовы на праздныя мѣста, такъ постоянно и толковался, что школьники имѣють несомнѣнное право на получене отцовскихъ и вообще наследныхъ месть (1). Такимъ образомъ школа могла возмутить спокойствіе наслідниковь только временно, пока они были еще неученые. Когда всъ наследники стали учеными, борьба противъ нихъ очевидно должна была прекратиться и наследственный порядокъ занятія церковныхъ месть, разумеется, въ тъхъ границахъ, какихъ требовала отъ него развившаяся епархіальная централизація, могъ свободно продолжать свое существование со всеми своими пранадлежностями и проявленіями, сдачей и предоставленіемь мість по родотву, отдачей міста въ приданое, куплей, продажей и т. п.

Самия обычная форма наследственности церковныхъ мъсть чрезъ предоставление этихъ мъстъ сиротамъ умершаго священно-служителя постоянно поддерживалась самою іерархісю, которая виділа въ этомъ предоставления даже свой священный долгъ, христіанское дело милосердія къ сирымъ и вдовицамъ. Замъ-чателенъ одинъ указъ московскаго архіспископа Амеросія Вертисъ-Каменскаго, въ которомъ онъ горячо вооружается противъ техъ искателей священно-служительскихъ мъстъ послъ умершихъ священно-служителей помино сироть, называя это перебивание м'єсть у сироть "предосудительною алчностно", и предписываеть по своей епархіи, чтобы "викто въ таковыя безвременныя (даже еще до нохоронъ умершаго), человъколюбію и христіанскому благочестно противныя просьбы вступать не дерзаль" (\*).

<sup>(1)</sup> Пст. моск. епарх. упр. ч. II, кн. 1, стр. 113. (1) Тамже, кн. 2, стр. 69—70.

Самъ св. Синодъ въ одномъ указв 1767 г., ревосланномъ по московской опархіи, узаконяль: "если нослъ умершихъ свищенно-служителей останутся дочери и племиницы дъвицы, а жены умершихъ на ивста мужей своихъ къ тъмъ своимъ дочерямъ и плеилиницамъ пожелоють кого принять, таковыхъ по нхъ желяниямь, достойныхь и сжели ааконоправильныхъ препятствіевь не окажется, определять. Буде после умершихъ священю-служителей останутся налолетніе дети мужеска полу такіе, кои дійствительно уже обучаются въ школахъ, то до инучения и возрасту ихъ на отновокое місто никого не опредалять, в веліть содержать изъ получаеныхъ отъ техъ церквей, доходовъ викарія. Когда же оные выучатоя и въ совершенния къ производству ихъ, въ священно-служительокіе чивы літа вридуть и достойны, явятся, тогда произодить ихъ самихъ" (1). Въ савдующемъ году этотъ указъ распространенъ на всъ другія епархін; вриведенные пункты его включены были вы известный намъ указъ о священно-служительскихъ домакъ, при чемъ прибавлено, что соли насладникъ церковнаго маста будеть неутеный, таковаго къ производству на масто отповоное не: допускать и за мъсто отповское никакой платы, кроив только что но оценке за донь и то погодно, не давать (\*).

Зачисленіе мість за учениками семинарій было самымъ распространеннымъ средствомъ къ ихъ содоржаню и поопреню въ учени. За неимвніемъ наследныхъ мфотъ за ними зачислялись и чужи свободныя мъста. Въ 1770 г. св. Синодъ медель народири указъ такого содержания: "почитая за долгъ свой всякое прилагать стараще не точно о распространени полезвыхъ ваукъ и о содержавія учрежденныхъ для того училищь въ возножномъ порядкь, но напраче двом

<sup>(1)</sup> Taure, exp. 1276. : (1) II. C. S. No. 13067, m. 5. 6. 7.

денты, взирая на известный трудовь своихъ конопъ, больше поощряемы тычь были оказывать поквальные свои въ учени и поведени успъхи, слъдственно потому и не оставлены бъ они были безъ достойныху мъстъ и безъ пристойнаго по ихъ учение содержания, съ Синодъ повельваетъ: дабы по Регламенту и, прежвинь указамь учившеся достойные ве учившире ва произнождени въ св. чини были предпочитаеми неотванно: и для того въ сдучав какой-дибо священической или дьяконской вакансіи письменно, справкою дребовать отъ семинаріи,... не имбется ди достойныхъ учоніе свое окончившихъ или оканчивающихъ, студентовя которые бы показанныя мъста занять достойны были, и если таковые окажутся, таковыхъ предпочтительно и производить; а хотя бъ которые совершенныхъ латъ и не достигли, но они находятся въ высшихъ- школахъ, а имъютъ скоро окончинь ученія своего кругъ, за таковыми и безъ производства въ св. чивъ могутъ ивста утверждаемы быть по пастырскому спархіальныхъ архіереевъ разсмотрѣнію" (1). Св. Синодъ узаконяль здесь впрочемъ не новость, потому что въ практик' духовных в школь такое зачисление м'ясть за учениками было уже давнымъ давно. Въднъйшіе изъ учениковъ, особенно сироты, на

Въднъйшие изъ учениковъ, особенно сироты, на рукахъ которыхъ по смерти ихъ отповъ оставались семейства, имъли за собой зачисленныя мъста иногда задолго до окончанія курса; такое зачисленіе мъстъ отмъчалось предъ ихъ фамиліями и въ семинарскихъ въдомостяхъ съ обозначеніемъ, получаетъ ли ученикъ доходъ съ своего мъста и сколько; наприм.: "половинную часть дохода получаетъ", "доходомт мать владъетъ" и т. п. Смотря по успъхамъ учениковъ, мъста оти за ними мънялись; за лучшимъ ученикомъ зачислялось лучшее мъсто, но если онъ ослаоъвалъ въ успъхахъ, начальство могло у него перемънить это луч-

COE. 111.

<sup>(1)</sup> Истор. сиб. акад. 51-52.

тее изсто на другое похуже (1). Въ накоторыхъ спархіяхъ міста зачислялись за учениками по классамъ, тончетначескія зачислялись за учениками низшихъ, а священно-служительскія за учениками высшихъ классовъ. Учениковъ съ зачислениями мъстами было очень иного по семинаріямъ, наприм. нъ стиской семинарів въ 1780-хъ годахъ каждогодно насчитывалось чело**вънь по 100**, въ 1790-хъ годахъ-по 200, а въ началь настоящиго стольтія по 300 и болье (в). Зачисленіе ивсть сопровождалось большини неудобствами. воська тяжкими и для епархіальных начальствь, и для прихожанъ, да и для самихъ иногда учениковъ. Викаріями на этихъ містахъ служили большею частію дюди вегодные, лишенные своихъ собственныхъ итстъ за пороки; опархівльныя начальства получали на нихъ множество жалобъ и отъ прихожанъ, и отъ учениковъ, съ которыми эти викаріи вели свои расчеты съ больтой неисправностью. Но зачисление мъсть все-таки продолжалось, несмотря на всв такія неудобства; бъдные ученики прямо обращались въ архісрениъ съ прошеніями о томъ, чтобы ихъ приняли на казенное содержаніе, или предоставили имъ "для поощренія наукъ" праздныя при церквахъ итста, и такія прошесопровождались отказонь. Для устраненія неудобствь, соединенныхь съ зачисленість ибсть, ибкоторые спаржальные архіорен наблюдали только то, чтобы м'еста вачисляниев главинить образонть при неодноклириныхъ порявихъ (\*). Въ 1784 г., но поводу проязводившагося тогда разбира духовенства, св. Синодъ издаль указъ, из поторомъ между прочимъ читаемъ; "си. Синоду извъстно, что въ въюгорият свархіямь за обущющи-

<sup>(1)</sup> Ист. мосн. анад. 374. Ист. троинп. сенин. 545—546. Строинист 1860 г. IX ин. «Обовржийе способовъ сод. дух. учил.».
(2) Ист. съвси. сенин. въ Орјовси. св. въд. 1865. стр. 376—377.

<sup>(°)</sup> Русси. педагов. эфсти. т. V, заивтич. стр. 24.

мися: семинаристами для поопренія их кълченію уже зачислены міста и доходы съ нихъ получають, то и нышь эти міста для нихъ оставить, но до окончанія мурси на ті міста другихъ не опреділять, чтобъ изливнято: прачта умножаемо не было" (1). При этомъ запрешеніи зам'ящать зачисленныя церковныя міста нужно взять во вниманіе то, что въ 1784 г. приняты были самыя энергическія міры для размітщенія множества запититныхъ священю-служителей, такъ что до размітщенія ихъ запрещено было даже посвященіе новихъ ставлениковъ, и нужда въ містахъ была въ выстави степени настоятельна.

Къ концу XVIII стольтія ръдкое мьсто не было насявдственнымъ. Посторовнимъ лицамъ, ве только сивтскаго, но и духовнаго происхожденія, очень труд--ижуло-онномист он вондобоно итбин оний он -тальское, но в причетническое масто. Духовное семейетро, пристроившись къ извъстному мъсту, держалось за него такъ крѣпко, что не упускало его изъ своихъ рукъ даже послъ смерти своего члена, занимавшаго это ивсто по службь; мвсто умершаго, какъ единотвенный источникъ содержанія, единственная доходстория статья осным, обращалось нь дорогое для спротъ меся вдство, изъ-за котораго они крапко тагались съ несторонними на него претендентами и, благодаря глубово укоренившемуся принципу наследственности духовивго служенія, почти всегда одерживали верхъ въ такихъ тяжбакъ. Въ 1799 г. выщель указъ св. . Списла воключаний въ себъ высочайше утвержденное положение о призрании вдовъ и сиротъ духовнаго вванія. Перечвення существовавшіє тогда способы этого призрания, указъ говорятъ между прочимъ, что дати умершихъ духовныхъ лицъ мужескаго пола отдавались обыкновенно въ школы на казенное содержание съ предоставлениемъ за нъкоторыми изъ нихъ для про-

<sup>(1)</sup> II, C. 3. XXII, N. 15981 a. 3.

титанія их семействъ священно и перковно одужательских в встъ, в дети женекнго пола, по добушноніи законных детъ, видаваянсь за мужъ за щерновниковъ, которымъ преимуществонно предъ другиям давались церковныя мъста, могущіх досументь общержаніе и всему семейству умершяго. Указь утверявльэти способы призрінія и на будущее время (4).

Практика наслідственности церковных жесть шля еще далве заковных опредвленій и дозколовій и весьма долго сохраняла совершенно овъще сетатки прежнихъ владельческихъ отношений духововства къ церковнымъ мъстамъ. Встръчесть поступним письма духовных липъ о продажь итсть, написанныя совершенно въ прежней форм' съ обычныть условенъ: "н онымъ ийстомъ ену (покупилику), жевъ есо и детнить и наследниками владеть вечно". Маста-мередавались также по духовнымь завінцініння и отдинлись въ приданое за дочеряма. Произнода умкоженую оценку священно-и-перковно-служительскихъ домовъ и наблюдая за соблюдей ств поряден насельственности перковныхъ жисть, епархівльния власть сама впутывалась во всй семейные счеты дуженетва о ивстахъ и своюмъ участіемъ въ нихъ придавала навъ оффициальный характерь ("). Нестотря на сальное празвитте епирхтальной власти, встричаемь насиндамковъ спиоставовь, точно такихъ же, о котория ин упоминали, говоря о старинь югозападной Русих по -воля возможности попасть на отпочесов и вой в пыть путемъ вследствіе своего недостопнотов. жиследникъ наважаль на наследный приходъ самовольно-и совершаль влюсь требы безь посвящения; таких примъровъ им знасиъ немного, но заивчательног чем они относятся не къ какой-пибудь глуппа намето общирнаго отечества, а къ московской епарии (\*).

<sup>(1)</sup> Tanme, No 18921.

<sup>(\*)</sup> См. упомян, ст. о церк домявъ.

<sup>(\*)</sup> Ист. моск. епаря. управл. ч. 11, км. 2, примеч. 298.

-.. ! Всийдетвів: глубокато женинік анонут правь дабой г денный и пропранция и походину, на правней степони емогланто чио фунцованнов на обиду, <del>причине</del> функциями рожнаев. ивата, : помнимия», горячія, тажбы оъ свощить учионтоливный и дамо об онорхальный инченноствому, Мы приведень вдесь одинь выражительный принарь нив вашность развисское архимискова Саврина, при-ATHOUGHO ROHEO, ES EMMORRIDERON; OHISON (J'OHW имкім: страдіные сопры происходили наріда, актада нар еліпныка месты можду дуковными сомьями, а съ друг ной и та, каковы иногла бынали сами насладиник, нап диндельно опои претензій мелькрупреніе иху мерладних правы. Въ этих запискать прессв. Гаврила разскавивость; что его орень Ловань быль опроделень срвананиковь въ с. Породвовини разанской спарки на ижето отвешеннато ва: безнорядочную жизнь сращоннива Григорія: Иманова, Несмотря, на то, что Ивадовы поторядь овое место по своей собственной винь ж но суду, фемейство ого исе-чаки очинало ато м'есто вводить наследствочнымить и было крайно раздражоно жогда прівянть нь село другой ввященникъ — чухой человых. Одины изв сыновей Григорія Гаврінлы, бырг ний тогда жослушникомь, Соложинноваго монастыря, долго тягалоя съ о. Іоаннома и о. Іоанна, услава удорндав, йонация ожнает поправний заподов в остоби стави держки тогранияго развилинго архіерея Симона; постраны почоль однано необходинымь, дать. Гаррилу латран с и и и и при отом во при в п ной церква: Это было нь 1795 г., и съ атого времеин примять три сода о. Іспина жалжена быль теритт нопраривное гонение оле вызможенией осити, коловал жь большему его постистно жили нь своруь прожномъ -доме подле его дона и была довольно многочисленна. Она: состояли : нек : лиценнаго месть отца, адой и жо-.сторой: малери, пятерыхъ взрослыхъ сыновей и дочери; одинъ изъ братьевъ служилъ дыякономъ при церкви, другой быль дьячкомъ, третій пономаремъ. Инвя такое сповдство в окруженный такимь причтомъ, о.

Іоаннь пиходиль свое положеніе пенциосичних и нісколько разъ принималси хлонотить о переход в на другое место. Къ довершению вобхъ его бъдъ одниъ изъ сыновей его предивециим, Маркъ или Марунь, угодиний во время Евитерининских разборовь духовенства въ солдаты и бъжавшій изъ службы, зашьиндея разбоемь но р. Об' и вибств съ своими томрищани нивль притонь у своего отца. Семья о. 16вана не могли безь страхи выходить шть дому ни въ поле, ни въ луга для работъ. Марукъ важигалъ у вел ство на лугахъ, побиваль скотиму, дълаль мисжество дугих непричностей и кроих того вохвалялся при первомъ удобномъ случав убить самого о. Іоання возбуждаеный своею матерыю, онъ нъскольне разъ покупался даже привести это нам'врение въ неполненіе, однажды пілился вь о. Іоним изъ ружья черевъ окно въ дояв одного прихожанина, у котораго священиять совержаль какую-то требу, въ другой разъ подстерегаль его съ ружьемъ на озеръ, гдв тоть ловиль себя рыбу, въ третій вивоть съ товарищами навхаль прамо на его домь, но всякій разь вь чемьвибудь да находиль собъ неожиданную помъху. пеомотря на то, что ималь оть своей ссили всь нужныя свідінія о каждонь шагі о. Іоянна. Уже въ 1798 г. носледній получиль наконець свободу оть всехъ страховъ, какихъ натерпелся доселе. Въ руки правосудія попаяся одинь изь сподвижниковь Марука и оговориль вси его семью въ пристанодержительствъ разбойниковъ и въ соучасти сь ними. Священникъ **Григорій быль накажить кнутомъ на погость своей** бывшей церкви и сославъ въ Онбирь, дьоковъ Гавріиль, виновный менке другихь братьевь, послань въ монастырь, жена его, трое брачьень и сестра наказаны плетьии и сосланы въ Онбирь; самъ Марукъ успель избежать поимки и скрылоя, неизвество кула (').

<sup>(1)</sup> Эти запяски мад. въ Странникъ 1864 г. апръзь.

Въ текущемъ стольтіи правительство ивскольно разъ возвращалось къ вопросу о церковныхъ домахъ для приходскаго духовенства. Ожидая отъ рашения этого вопроса устранения многихъ неудобствъ при заивинени перковныхъ мъстъ. Въ 1808 г. вопросъ этотъ поднимался въ комитетъ объ усовершенствования дух. училищъ и удучшения быта луховенства, при чемъ ноложено было устроить порковные дона во встхъ приходахъ на точномъ основания указовъ 1718, 1722 и 1768 годовъ, проэктированъ былъ даже особый цер-ковно-строительный капиталъ (¹). Предположения комитета не пришли въ исполнение и, сколько извъстно. до 1830-хъ годовъ изъ проектированныго имъ канатала не выстроено было ни одного церковнаго дома. За твиъ о церковныхъ домахъ было ражуждено въ 1829 г. по поводу новаго возбуждения вопроса объ улучшения быта духовенства. Въ именномъ указъ 6 декабря этого года положено было "нобуждать прихожанъ, особенно сельскихъ, чтобы отъ нихъ заводимы и поддерживаемы были по возможности домы для жительства священно-дерковно-служителей, и для большей удобности производить сіе постепенно и по міріх возножности каждаго прихода; на нервый же разъ приводить въ сіе положеніе домы священниковъ" (\*). Тоже повторено потомъ въ Сводъ законовъ, съ темъ только различіемъ, что, согласно съ Положеніемъ объ улучшени быта западно-русскаго духовенства 1842 г., постройка домовъ для причтовъ сдълана въ канаднорусскихъ опархіяхъ обязательною для прихожанъ (\*). Вопрось о церковных домахъ не рашенъ еще и до-

<sup>(</sup>¹) Высоч. утвержд. докладъ номит. 11. С. 3. XXX, № 23122. отд. IV.

<sup>(</sup>¹) 2-е Собр. зак. № 3323, 11. ш. 12--13.

<sup>(\*)</sup> Св. зак. IX т. прилож. нъ ст 323, гл. II. 2 е Собр. вак. XVII, № 15872.

етв, неслотия им вся разсуждения объ немъ и въ

адинийстратинной и въ общестичной сферів (1).

-- Постоянно продолжалось также зачисление перибвинкъ мівсть за спротани, какъ самое главное средство къ обезнечению бълныхъ духовнию звиния. Правистельство не прочало заведеннаго порядка до позднъймаго времени, хотя и давно уже видъло его неужебства во многихъ отношенихъ. Въ 1825 г., при ўчрожденія попечительствы о быдныхы духовнаго звяня, подвергнуты были разсмотранно всв существовавтата доссив средства ихв призрына, ка нивь относиопісь: 1) опредвленіе на м'вста престар'вныхъ, больныхы и умершихь священно-служителей, преимущеотновно преда другими, родственникова иха, приемлюпия в в себя обязанность доставлять пропитание вы и ихъ семействамъ, или посторойнихъ, соглащающих-'ся на доставленіе имь нёкоторых пособій; '2) предоставление спротамь мужеского пола, обучнощимся въ духовных в училищахъ, части доходовъ отъ діаконскихъ и причетническихъ месть, оставляемыхъ для того на чвкоторое время празднами, и 3) опредъление вдовъ и сиротъ женскаго пола въ просвирни. Не говоря вичего о последней форыв призренія, докладъ св. Синода, разсматривавшиго дъло о призрвнии, неодобрительно отзывается о первой и второй формъ, -- о первой потому, что она стесняла свободу духовнаго начальства въ выбора постойныхъ кандидатовь на маста ти навала наследникамъ поводъ пренебретать надлежа--щинь пригосовления къ ихъ будущему служеню, а то второй потому, что она заставляла долгое время держать церковныя маста незамещенными, а это во иногихъ случаяхъ не могло обойтись безъ существен-

<sup>(°)</sup> Важивацие указы последняго времени: 21 ионя 1863 г. объ обявательной постройке домовъ для причтовъ при открытии новыхъ приходовъ, и 11 освр. 1870 г. объ облегчительныхъ иерахъ къ приобретению въ периовную собственность домовъ для помещения причтовъ и др. недвижимыхъ имуществъ.

наго вреда. Учредивъ попечительства о бъдныхъ духовнаго званія, правительство указало нъкоторыя новыя средства призрѣнія духовныхъ вдовъ и сиротъ;
но эти новыя средства были не настолько надежны и
достаточны, чтобы можно было совершенно замѣнить
ими старыя средства; поэтому, высказавъ свое осужденіе этихъ послѣдвихъ, правительство все-таки должно было оставить ихъ совершенно по старому (1). Тѣже
самыя средства призрѣнія, въ качествѣ впрочемъ
"употребляемыхъ по необходимости и обычаю", указаны за тѣмъ и въ Сводѣ законовъ (2).

Намъ нътъ нужды говорить много о томъ, какъ, пользуясь подобными опредълениями самого законодательства, развивалась въ текущемъ столъти самая практика наслъдственности духовныхъ должностей. Факты у всъхъ въ свяжей намяти и кромъ того съ величайшей подробностию разсмотръны въ современной намъ свътской и духовной литтературъ по поводу возбуждения вопроса объ улучшени быта духовенства (\*). Еще досель найдется довольно приходовъ, въ которыхъ одни и тъже духовные роды служатъ наслъдственно не одно даже стольтие (\*). Едва ли потомъ не

<sup>(</sup>¹) II. C. 3. XXXVIII, N. 29583.

<sup>(2)</sup> Свол, вак. т. ХШ. Уст. общ. призр. ст. 1617.

<sup>(°)</sup> Въ образчикъ можно указать стат. Никитинскаго въ Дил 1864 г. №№ 19 и 20, другую С. Ш. въ № 26 тойже газсты.

<sup>(4)</sup> Наприм. въ напирскомъ убядъ с. Заглухинъ пресистененмость священийческаго служение ети спив из сыну продолжиется отъ
1650-из годовъ, въ чемъ, написчаетъ авторъ описавів приходской цериви, «випо виденъ перетъ Вожій, бланословнатій наслідстиенное священство». (Тульси, еп. відом. 1870 г. № 23). Недайно индинивы воспомиранія о Сурдиний свящь с. Домина в.
Алексія заилючають въ себі любодытную геменлогію автора,
которая представляеть непрерывную превистичность одного и
того же священническаго рода, восходящую далье царя Миханла Осодоровича Романова (Р. Архивъ 1871 г. кн. 2: Правда
о Сусанині.).

каждому изъ современныхъ намъ людей духовнаго званія приходилось писать или по крайней мірь читать эти слезныя прошенія преосвященнымь о зачисленіи мъстъ за сиротами, въ которыхъ постоянно указывалось на то, что просимое м'юсто родовое, находилось столько-то десятковъ льтъ во владени отца, деда. прадеда, дяди, тестя и т. п. Те изъ архипастырей, которые наиболье отличались практикой зачисленія и предоставленія мѣсть, пользовались громкой репутаціей милостивыхъ, отцовъ и утішителей вдовъ и сироть и сами считали свои действія вполне богоугодными и законными предъ судомъ правственнымъ. Въ жизнеописанія преосв. Кирилла каменецъ-подольскаго, особенно прославившигося ивлосердіень къ сиротанъ, находимъ наприм. извъстіе такого рода: "для сиротъ онъ неръдко изивнялъ принятому имъ правилу-не рукополягать на священническія міста изъ неокончившихъ курсъ семинаріи. Усильныя просьбы и слезы осиротъвшаго семейства дълали то, что преосвященный дозволяль желающему занять сиротскій приходь оставлять курсъ богословского ученія и посвящаль его въ священника". Въ одно время св. Синодъ нашель нужнымъ послать къ нему особый указъ, чтобы, сообразно съ высочайте утвержденными правилами, онъ предоставляль сиротамъ только причетническія и льяконскія мъста, а священническія не болье, какъ на годъ, потому что долте этого они не могуть оставаться праздными (1). Не приводя другихъ примъровъ, укажемъ еще на педавно почившаго представителя нашихъ ісрарховъ, знаменитаго московскаго архинастыря Филарета, который, по отзыву почтенваго совретаря московской консистории г. Розанова, унотребляль означенныя средства вспомеществованія беднему духовенству въ общирених размерахъ. "При неть и бывше въ силахъ, но недостаточные священнослужители находили средства устроять своихъ доче-

<sup>(1)</sup> Подольси, епарх. въдон. 1864 г. № 1 и 22.

рей въ занужество носредствонъ слачи своего иссти, в сани пореходили на другія изста или выходили въ защетать; за сиротами не только мужескаго пола, но и женскаго до возраста ихъ предоставляемы были свя**менно-и-церковно-служительскія містя, а къ взрослымъ** дочерних умершихъ членовъ причта обычно было опредалять только тахъ, которые соглашались вступить съ

ними въ супружество" (¹). Безъ преувеличения можно сказать, что изъ всѣхъ лиць бълаго духовенства, поступившихъ на должности за последніе 20—25 леть, едвали найдется 1/1. тавихъ, которые бы поступили на совершенно свободныя мъста, т. с. безъ всякихъ обязательствъ семейству предшественника, или безъ взятія за мужъ дъвицы, за которой было предоставлено мъсто. Такъ какъ для нашего бълнаго духовенства тяжело устроевіе участи не столько его сыновей, сколько дочерей, то церковныя должности постоянно зачислялись и предоставлялись вменно за девицами духовнаго званія; для выхода за мужъ духовной дъвицы нужно было не столько приданое, сколько зачисленное за нею мъсто; "невъста безъ мъста" на языкъ духовенства означаетъ что-то очень плохое, даже презрительное. Въ последнее время, по милости этой системы пристроенія духовныхъ дъншъ, во иногихъ епархіяхъ совершенно вевозможно было найти церковное масто "безъ взятія" какой-вибудь дівицы не только воспитаннику семинарии, но и почтенному профессору; если послъдній имъль несчастіе жениться по своему избранію, особенно на дъвидъ свътскаго звания, онъ долженъ быль навсегда отказаться оть надежды посвятить себя когда-нибудь священному служению, при встхъ своихъ достоинствахъ, и даже долженъ быль оставлять иногда самое духовное званіе. Не было ни одного закона, ни гражданскаго, ни церковнаго, о томъ, что-

<sup>(1)</sup> Cm. up year. crat. . O nope. Admars so Mockels.

бы духовный лица не вступали въ супружество съ свътскими дъвицами, а между тъмъ во многихъ епар-хіяхъ давно утвердилось подобное требованіе и поддерживалось очень настойчиво самими епархіальными властими, даже оффицильно прописывалось въ консисторскихъ билетахъ ставленикамъ на женитьбу. Въ подмосковныхъ епархіяхъ требовалось даже, чтобы ду-ховныя лица брали себѣ невѣстъ непремѣнно въ предълахъ своей епархіи; — этого мало, — требовалось, чтобы ищущіе священства женились на дочеряхъ священническихъ, будущіе дъяконы— на дъяконскихъ и т. д.; каста, не допускавшая браковъ съ посторонними, дро-билась такимъ образомъ на другія мельчайшія касты по степенямь јерархіи. Въ послъднее время, когда по поводу предпринимавшихся реформъ въ духовенствъ причты приглашены были излагать свои мивнія о способахъ улучшения ихъ быта, въкоторые изъ нихъ (напр. въ тверской епархіи) въ числѣ этихъ способовъ прямо поставили уничтожение приведенныхъ стъснени касательно браковъ духовенства. Со времени распространения училищъ для дъвицъ духовнаго звания явились еще ученыя, привиллегированныя наслъдницы и пре-тендентки на церковныя, мъста, значение которыхъ можно отчасти сравнить съ прежнимъ значениемь ученыхъ наслъдниковъ; за ними еще охотнъе предостав-лялись мъста, чъмъ за неучеными невъстами.

Въ литтературъ не разъ была заявляема ръзкая мысль, что церковныя должности давались въ приданое за духовными невъстами. На самомъ дълъ трудно было разобрать, что тутъ имъло значение приданаго, мъсто, или самая невъста. Въ одномъ изъ мнъній, присланныхъ архіереями по поводу замышлявшихся преобразованій въ духовенствъ, читаемъ: "многократно случалось, что на предложение взять въ замужество какую-нибудь сиротку, иной изъ посвящаемыхъ отвъчалъ, что онъ согласенъ взять, какую угодно, только бы дано было мъсто получше, и висколько не помышляетъ ни о предлежащихъ обязавностихъ, ни о каче-

-страхъ: своей, будущей жени, , Таків отзивище лож лворжимовь, восхраняемой привазраности, къ свяща звят тиос. Куго и говориля оксноси привазанности, ка род--вому аваные, и токъп неступну на масто, насъ обять своею судьбею тяготится, ют окруженопими и домашними начинаеть ссориться проч. (1) Въ результатъ такого способа замъщения порковных в мастъ и пристроенія сиротъ нерадко выжелиле, что не удовлетворялись ни перковные интересы, такъ какъ заботились не столько объ нихъ, сколько о пристроеніи такой-то или такого-то сироты, ни митересы семейные вслёдствіе отсутствія согласія и любии между супругами и тяжелыхъ обязательствъ молодаро священно-служителя семейству своей жены. Выотчеть синодального оберъ-прокурора за 1867 г. замінена, что "на священно-служительскія міста посту--иеди весьма часто лица только на основании родства или обязательства содержать смъщенныхъ или осиротъвшихъ, - не не достоинству", что изъ за обязательствъ семейники прозникали нестроенія въ семейной жизни духовенства, во множествъ случаевъ переходившия въ тястобиня дела. Подобных в дель, виссть съ просьбами о предоставлени мъстъ за сиротами или родственнивеми, въ последние три года восходило въ св. Синоль -еколо 300; еще болье расматривалось и рышалось вы

спархівньном управлени".

Какт ни вооружался св. Синодъ противъ купли и промажи перковныхъ мѣстъ въ извѣстномъ указѣ 1768 ога на вта купля и продажа упѣльла даже и въ XIX нѣкѣ. Въ болѣе благовидной формѣ семейныхъ обязательствъ она сохранилась цѣликомъ и была оффиціально признаванема самою духовною администраціей, которая утверждала эти обязательства своею властно и сама разбирале всѣ возникавшія отъ ихъ нарушенія тяжбы. Въ неоффиціальной сферѣ она сохранялась и въ чис-

от от (?) Русфиг в Бевф. 1886В волом. ВХ: паЦф фоволу посабли. зак. о духовенствъ», стр. 369.

томъ своемь видь. У сердобольнихь отновы въ духоненствъ, желавшихъ пристроить свесто сына или дочь из месту, и нежду твиз не желавникъ сдавать соботвеннаго явста, всегда были на принвть развые врестиртиме и бездітные священно-служичели, которимъ уже пора было выходить въ заштать и хоталесь при этомь не даромь разстаться съ своимь местомь. Много отцовъ ухаживало за такини старцами, уговеривая ихъ уступить итсто и предвагая за него вознагражденіе. Начинались торги, переторжки; соперники надбавляли цвиу, съвзжались, разъвзжались по ивосольку разъ, и дело оканчивалось въ пользу более ловкаго и богатаго покупичка. Заключенся письменный договорь, который, въ случав синсходичельности архісрои къ подобныть сделкань, вноседся вногда въ саное прошеніе о предоставленія віста такому-то или такой-то подъ условість усповоснія старости прежняго его владъльца. Въ случав же неблагорасположения начальства въ такинъ сдълканъ, онъ прикрывались родствомъ просящаго мвста съ сдающимъ, и въ прошени писалось, чтоби дозволено было сдать месте нодь тыкими-то условіями такой-то родив, мотя вы никакого родства туть и не было, или и было какое-нибудь, но саное отдиленное (4). Поверить верность полобилив осылокь на родство не было почти никакой возможмости, потому что, при иногосемейности и ностепивыхъ бракать духововстна наключительно внутри своего сословія в своей спархін, каждое духовное лице обыкноссию инветь у себя такую общирную родню, что и само не въ состояни пересчитать всехъ ся чле-HOBY.

Въ таконъ положенін засталь духовенство учань 22 мая 1867 г. Приводя взийствое положеніе 1823 г. о мірахь прикрівнія вдовь и свроть духовенства,

<sup>(\*)</sup> Св. стат. г. Ниничинскато съ Дав 1864 г. Ж.М. 19 и 20.

указъ продолжаетъ: "жъры эти были допущены по необходимости и обычаю; впрочемъ и тогда онв признавались неудобными, почему и употребление ихъ разръшено только въ тъхъ случаяхъ, когда отъ сего не произойдеть разстройства въ спархіальномъ управленів. Несмотря впрочемь на такое ограниченіе, на практикъ оказывалось, въ теченіе 43-хъ літь, много весьма важныхъ неудобствъ и существенныхъ затрудненій отъ употребленія означенных мірь. Самое главное неудобство, служившее въ ущербъ и достоинству Церкви, состояло въ томъ, что на священно - служительскія мъста назначались лица во многихъ случаяхъ потому только, что они съ получениемъ мъста обязывались содержать осиротышее семейство; съ обязательствомъ же этимъ невсегда соединялось призвине къ священству и тъ качества, которыя необходимы къ достойному прохождению сего служения. Самия церкви и приходы неръдко приходили въ разстройство и упадокъ, когда вакантныя итста, бывъ зачислены за малолетними сиротами, оставались накоторое время правдными. Что же касается до назначения части изъ церковныхъ доходовъ и земли въ пользу вдовъ и сиротъ духовнаго званія, то выдъль этоть при скудных средстнахъ причтовъ, составляя для нихъ значительное обременение, не обезпечивалъ и пользовавшихся имъ. Къ взаимнымъ неуловольствіямъ и ропоту обтихъ сторонъ присоединялось неръдко невольное несоблюдение обязательствъ членами причтовъ, принимавшихъ на себя призраніе вдовъ и сироть, а вмаста съ этимъ возникало такое множество даль, которое составляло положительное бреня для духовных учрежденій, долженетвующих разсматривать эти дала, Св. Синодъ постоянно имъль въ виду эти затруднения и неудобства, но во необходимости снисходиль, такъ какъ обстоятельства, при которыхъ издано было положение 1823 года, не измънились. Въ послъднее же время открылись другіе способы къ возможному обезпеченю православнаго духовенства, таковы-назначение духовел-

ству пенсій и пособій изъ опредъленниго на этоть предметь особаго кредита и установление для тогоже ежегодных съ первовных причтовъ взносовъ". На этомъ основани св. Сиподъ ходатайствовалъ объ отмънъ поизнутыхъ мъръ 1823 г. Государственный совътъ по его ходатайству написалъ свое мивне, що утвержденіи Государемь Императоромъ получившее силу законя. Положено было: 1) при опредъленіи на вакантныя міста посль умерших или уволенних въ гаштать духовныхъ лиць между кандидатами не очитать родства съ умершими или уволенными обстоятельствомъ, дающимъ преимущественное предъ другими кандидатами право на занятіе вакансій; 2) зачисленія имальных прсть за чолобим или рочениками ванимавших сім м'вста лиць, съ правомъ опредъленія на эти вакансіи техъ кандидатовь, которые вступліъ въ бракъ съ такими дъвицами, на дальныйшее время болте не допускать; 3) обязательства со сторони поступающихъ на мъста касательно выдачи своимъ предмістникамі или ихъ семействамь части доходовь или пособія ва содержаній не признавать действительным и пикакой переписки по духовному втдоиству о привятім понудительных мёрь въ исполнение такихь обязательствъ не производить, держись сего правила ц относительно выдала причтами изъ перковныхъ доходовъ и земли въ пользу состоящихъ при дергвахъ вдовъ и сиротъ, къ коимъ причты обязывались досель по распоряжение епархіальных в начальствь; 4) не допускать открытія новыхъ въ составь причтовъ вакансій не по нуждамъ приходовъ, а для опредъленія на оныя извъстныхъ дицъ или для призръны осиротъвшихъ духовныхъ семействъ; 5) за тъмъ изъ указанныхъ общихъ средствъ призръня духовенства оставить въ силт принятіе сироть на казенное содержаніе въ училищахъ и опредъленіе вдовъ и сиротъ женскаго пола въ просвирни при церквахъ.

Приведенный указъ произвелъ сильное впечатлъніе на духовныя семейства и привелъ духовныхъ сироть въ темъ большее отчанніе, что имъ хорошо было известно, какъ неудовлетворительны способы призранія, о которыхъ въ немъ говорилось. Но онъ быль уже давно необходимъ, хотя бы даже для того, чтобы наконецъ духовенство само модумало о другихъ средствахъ къ обезпечению своихъ семействъ и постаралось освободиться отъ неприличныхъ и вредныхъ для Церкви проявленій прежняго хозяйственнаго отношенія къ церковному служенію. Отъ того, когда сироты, не удовлетворяемые больше епархіальными начальниками, не перестали домогаться возстановленія прежнихъ порядковъ и стали обременять своими жалобными просьбами о родовыхъ містахъ св. Синодъ, въ январъ слъдующаго 1868 г. вышелъ новый указъ съ настойчивымъ подтверждениемъ прежняго, епархіальные архіереи поставили въ непремѣнную обязанность благочиннымъ внушать лицамъ духовнаго звавія, дабы они не утруждали св. Синодъ прошеніями съ ходатайствомъ, явно противнымъ Высочайше утвержденному мнънію государственнаго совъта, и тъмъ самымъ не обременяли св. Синодъ излишнею перепискою, и что если будутъ поступать въ св. Синодъ просьбы отъ духовныхъ лицъ о предоставлении ихъ дётямъ или родственникамъ священно-служительскихъ мъстъ, оныя будуть оставлены безь разсмотранія и отвата.— Наконець указомъ 11 йоля 1869 г., отчислившимъ отъ духовнаго званія всьхъ дьтей духовенства, кастовое устройство духовенства окончательно было расторгнуто, если еще не de facto, по крайней мъръ de jure: вибств съ темъ церковная идминистрація окончательно освободилась отъ неблагодарнаго и неприличнаго ей труда пещись о громадной масст людей тысячъ въ 500 или 600 обоего пола, устроять ихъ браки и наследства, прінскивать женихамъ невесть, невестамъ жениховъ, пристроивать ихъ къ мъстамъ, щая священное служение въ средство ихъ прокориленія, разбирать ихъ семейныя распри и счеты и т. п. П. Знаменски.

(продолжение будеть)

Digitized by Google

10

: (...

ć i

37-

11

BE

1

10

TE

d

## ОГЛАВЛЕНІЕ

третьей части

## ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА

на 1871 годъ.

| стран                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Слово, сказанное высокопреосвященнымъ Антоніемъ, архіепископомъ казанскимъ, при посъщеніи паствы въ сель Алексьевскомъ, лаишевскаго укада, 13 іюня 1871 года                         |
| Спиритизмъ какъ философско-религіозная доктрина. В. Снегирева. (продолженіе) . 9, 142 и 282                                                                                          |
| Приходское духовенство въ Россіи со вре-<br>мени реформы Петра. <i>П. Знаменскаго</i> . 52, 173, 331 и 419                                                                           |
| Слово 1-е, сказанное высокопреосвященнымъ Антонісмъ, архіепископомъ казанскимъ, при открытіи черемисскаго Архангельскаго монастыря, по освященіи въ немъ храма, 5 сентября 1871 года |
| Слово 2-е, сказанное высокопреосвящен-<br>нымъ Антоніемъ, архіепископомъ казанскимъ,<br>въ черемисскомъ Архангельскомъ монастыръ<br>въ день храмоваго праздника, 6 сентября          |
| 1871 года                                                                                                                                                                            |

| CII                                                                                                                                                                              | пран. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Историко-критическій очеркъ философ-<br>скихъ направленій, возникшихъ по поводу<br>ръшенія вопроса о познаніи человъческомъ.<br>В. Голубинскаго                                  | 367.  |
| Слово въ день архистратить Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ $H.\ A.\ B.\ .\ .$                                                                                                 | 229.  |
| Очеркъ религіознаго состоянія крещеныхъ татаръ, подвергщихся вліянію магометанства. (Мисоіонерскій дневникъ). Е. Ми-<br>106а                                                     | 397.  |
| Значеніе имени "челов'єкъ" у разныхъ народовъ. А. Некрасова. (окончаніе)                                                                                                         | 256.  |
| Слово, сказанное высокопреосвященных<br>Антонісмо, архіспископомъ казанскимъ, по<br>освящени домовой первви въ казанской кре-<br>щено - татарской школв, 12 декабря 1871<br>года | 357.  |