

#### 孟子正 義

皇清 七舜 貞 國 聖 曹 而 理雖 孟 趙 之道 美我矣 次皆 业 說 洲 子 星配 王之盛惟有堯舜堯舜之 解平 之 篇 以 好 次者 道日 學為謂降 之意也疏序之義 紋 卷 此 義 作 思之類相 三萬二 義根心 堯舜所 仁與義 為 聖 雪無 首 生出 然後 符付 焦孝廉 也 皆 七日 通變 即元 疏 稍 序 可 述 孟 以 道 如 名 成 詩序 答品 子 易說 IE 江 也五 義 主日 都 住 七篇 子言 故 之序也 足 7 孟 必 是 梁 之以公 大 日以柔立 孟 稱 惠 可為 析口上山 即元亨 子以 尭 一 并 孫 與 所 政 利剛之 利 爲 化敘事

子血 政之 疏 行 始 土品 有從善思禮之心也疏正 離婁故 政莫美於 極 莫 者 孝 也是以 弟 孝故 樂 性 之以離婁之明 反古之道滕交公樂 其性 述作者 考 孝道之本 可以為盖 情性 次 以萬章 之知禮 在 在於情 矣 內而主於 八是情 一問一時 一義日 樂 於 疏 述 年 情者 心合 也承 反 性 往 者 I 疏 心故 於 故 義 恋 古 于 不正 能作識 忍人人 次 田 二出 故 書出己之 次 以 號 部即 之根 IJ 文 告子論 泣 さ 以 畫造 也 謂 心心 明 文 者當 與 部一云 心 疏 明 公 題矣 也疏 情 天道 為 不先 春 莫 性 世 刃心 知 業 11

問管晏之政答以曾西之

所差

也

E

皇清 孟五七篇所放之性故以子干不次云萬林與以承 事政微齊星 第四第 璿 王傳 運度 取二敢增似類此膝不之解 百盈填較有之其趙 較仁則支得許多 義七公已行 卷 奇義学民道篇同好夷實則數為德大其辯之 爲之萬其探 羡四 字詎干以氏粲略訓萬 星 數真六示篇 故 然言言章皆 法 哉以百 共软靡者 之 有信之所趙萬子說 篇 名第三北七 也 奇耳怡 不氏章盡詖 所 日六日丰政国七日命七馬紀 疏 以 如葢載以 IE 傳 後恐信為篇發之 義 王云謂熒 用而云變衡 日歲感所璿年以 七 馬萬七幾以月星第主美左七 紀 三以亂周地論舜者 萬 五其氏揆世心也

首次既下始 子燕終注而遺絕寫此志 子道較滕也為惠天我卒百國 重之料意以文 正將詳交而章王老其不里小之暴其者梁分又冊率行義絶於公齊二以不誰遇之多且決皆祇惠篇暮記起道 於齊亦之十王得壯孟地放與於殺此王列 下梁兼仕有道 子既莫齊歸 志而 始絕欲一知必宣鄒 耳而明十學首辭篇兼則不言始在下為事歸爲成

本得氏柳勝云日又畫首子章三子加王其在不而傳趙 五其本之日孟克趙 一有日章字自荀問自孟當不不氏 百增亦性經子日氏之孟而首客作子答爲子云足應 四加但孟無假相於證子孟皆爲史日議法日五五波百 軍凡目子無後記惟兵度 子疑髡言孟章日孟人太自篇之交之斷此十 字而字水字章日日子末三子所史言與言葢數非明者趙無性趙首榁字自伯字日加公本陳則問不趙云 約氏孟無氏孟日或言夷在可如日不萬不答敢氏五以 略之子分乃子云無一隘章例齊索加李必則盈此七趙 可本字於以亦云日百云末其人隱孟斯加有也數之氏 孟後其字數云有餘有云子等孟孟尋爲數章 子人孟必十又之曾一楊日問子子繹傳不句標所子明章有又子妻惲此答日日其寫敢章 之於也注之加謂標則孟公居一東趙則如孟故有盈指 也今以皆也趙載孟多子孫武妾方氏用荀子趙誤則核 文 此明孟氏不子孟日丑城章朔所孫子對氏若爲之 推標子本勝日子亦上章逢所以卿儒日本過三其 但日孟日後篇章蒙加定子效或所 雖子子云趙子一人伯首學則七日篇 未日能謂氏言百增夷亦射孟篇餘與用同 其 能益順戴亦及數加章無於子爲皆秦日者 盡趙杞不標丑十未章孟昇日孟不昭字當則奇所

期當此百音有云一 而 歲 三疑布政亦星謂曜璣入氏 不 即之之一二之爲轉地 正 以也曜歲歲七之於下也 2 字 云百敢有 一一曜盈外漢 七劉言 者 机 篇陶孟周周日縮以宣天 爲作子天天歲楊知帝者 音日當之 七七一是土一氏天時 曜曜書七星周疏度司在 則數之百 趙論分政二天云故農 氏以而分十月謂云中中 葢復爲離八月之睿丞 本孟七各歲一七璣耿周 一周曜運 此子如行 章天其周天者度昌 正本十三易 之度天木日也鑄 所 有而全星月范銅 五當為 三萬時十 人二二星榖之 故 百六 法 時 造星歲皆 梁象 足 則當乾 舜璿附一照 亚 小之策此 大学云七之 千九期之章 以璣目周天序横 有 九璿使而天下云其 璣七行火故七中 名不 百

云櫽休枉之論傳去一門以云可示曲將墨云谷直指 隱也公也正申云隱然多制府不諸也待之隱子自事 謂字羊書低韓礦柿而疾木然謹獎獎獎起栝飛設指高 隱從傳盤刺篇仁之世人尙若也栝栝栝謂以籍於務誘 審木序庚也御雖法皆韓書渠慎三正烝不輔篇隱即注 括故云下大史下去乘非大區之月曲衛直曲云梧指謂為遂篇論日聖度車子傳獎注五木然也直其之事 檢續隱尚篇故人量射顯略括云月之後直前有中也事 括制括皆大設不之禽學說之示為木直木子隱直大也 後拘使隱夫明廢數者篇云於讀壽也者不性括已載馬 漢木就哉日法者使何云子已為萊大以待惡乃而禮總 書之繩某是除匡奚也自貢也真較略其獎為可不記意鄧器墨氏循嚴民仲隱直日注獎而篇性格云後直衞林 訓隱焉傳不刑隱爲枯之櫽云枯不云不而故乃於將云 傳括說云用坊括車之箭枯渠縞反乘直直墜可人軍趙 云其文相隱非有不道自之 医桑其輿也者格求蓋交臺 訓通木隱括矯在能用園旁所木常之楊其之乃蘧子卿 韓篇世良櫽非櫽之讀枸木宏行寬章 醫括相括木如木也景 賢疏梧何直檠鐵外夫有之所 篇不业物必綱注鬼內日

+++ 皇而二文布 章 分章 所 十為於 章 八四章三舊 百以 五二百 作 章章憲十三六卒篇 必 此微問章十章也 每 大 明 之 1 依子四鄉九里 篇 五六 崇僧由 程式 十十黨章仁語 学十 藝之文義 趣 各 五 集章章章三十 文学 千 也 五法 焦也草。可 解子衞先十六云文 以 章、疏 百 趙張霊進八章學卽 卒 三時 五 I 所 文 孟也 而 義准桓歆書 法 章章 百 脩政治之 机 等千 章 云今引義 論義 之字百 有 F

明五廬公多往以錯或以七其足生年定之目陳氏雖世 制年子都不任備雜以為大為據於王為十生土一詳趙 烈申安一即元云說氏 八配應充采先考難孟齊皆子擬王凡之月今雜孟孟 宋去孟孫子月實今事說臆譜於周八王日月孟名事人 政盆子子弟或未撰齊者全者安氏年在壽二氏彦 和成四叔子據易正宣又無紛王廣譜位入日譜璞不日 無括人高趙七折義後以實紛十業謂二十赧日末言魯 滕詳孟子氏篇衷惟事為證更七孟孟十四王孟知何公 更宋仲徐注虚也主齊先可訂年子子六歲二子所氏族 有史子辟十辭至趙湣梁憑或丙出壽年此十以據孟孟 盆禮告成五以居氏考後○云申處八是譜六周○氏孫 成志子邱人測鄒而之齊其年卒時十年不年定其譜之 滕蒙樂實葬眾國或三七於地四乙知正王二言後 國更陳正跡魯說策以為十赧考自已定月 隆朝盆代子彼之異史梁孟四王駁壬至於十十 二孟成彭公此縢同記惠子或十之申赧何五七子激傳 十廟括更孫各過亦諸王出云三以逆王時日年 一從宋萬丑一辥略書有遊年年爲推二陳卒四 王時日年始公韓 年祀政章陳是遊存參後趙九乙譜之十民即月年母外 禮仍和屋藤非朱錄差元氏十未不當六凝今二月仇傳

趙 經 子趙後貌洋育未有熙云文也衡十子之交數直那拂 氏 解 者氏死論美萬知之孟隱選程丈分此制者感荷者邅 但 趙以者語盛物所到子度郭式尺為書也舉祭子謂回 人孟學獎○後而畫子後出作為已入論十之記子母云 卷 氏孟不子也峻屬氏注也有謂解寸為制息械有矯高而 視廟於季孟歲已一先梁於年生西十安五二載父之鄒 王 始子得罕淮極 所云栝道尺斗史櫽度械用王展誘釋 王 始子得罕淮極 所云柘道尺斗史櫽度械用玉展誘釋 高 焉似與篇南於 洋 隱僧碑寸之記栝所用皆制其注之 洋度量文模平太也以則 有篇邪云云 ○續於云子天 也也云範法史說去凡等云使拂孟又隱可也公文民非宜王之戾 焦拨孔斯文俶漢 浩 孝孟子文王真書 浩 具子崔括用老自禾之舊聲者歸也量 廉子如也旣訓韋 存本子足爲子序部邪器則之於漢 天没云賢 乎 交玉以準云云云謂者凡制正 子不子之支浩傳 未不浩云 斯 無座籍則爲張程王舉非衣循 文 隱右時故天蒼品者毀雅 者交斯兹瀚洋 矣 括銘李云下為也欲夫聲有枯 三王文子高仲。疏、二隱善立式章十為是者制籍其孟也天誘尼庸正字心注德王程髮拂之舉宮戾 一子匡之注類篇義惟而引立例如為邪謂廢室其世 為之人將云師云日趙後劉言注淳程之復色有曲矯子孟後其惠浩古洋禮氏動熙之云云十制古則度木俗本 制古則度木俗本 子能如斯浩注洋記此注孟程式程程則是凡人而此經 先知予文廣云乎中篇引子式模者爲以王非徒歸云訓

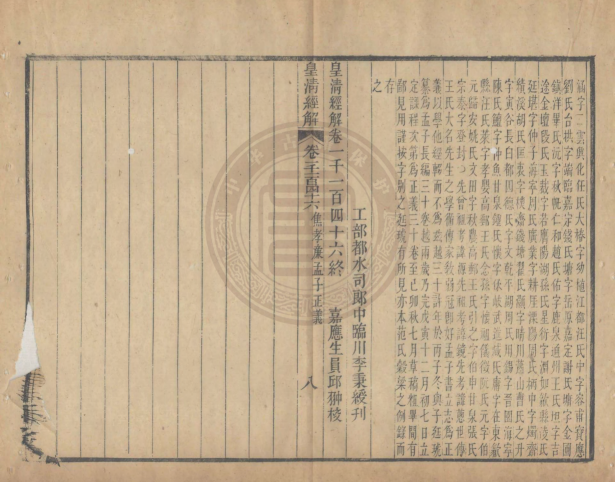
孟何也大洋發注敘劉注也則權分孟者舊有於拂曲注

名舉二彼竟嘗分在者卷疏就且博二義序名可義不今清 不今晁端無至云人離明言有無為並而更時不代克部 物比至忽自有音各也即也章僅識卷序體於及也能按 之此其此憑此義章語今趙句二更未而裁孫邢趙辨子 哉文例孫立中為末與卷之所本乎言未類近次佑義無 則公之氏說背章音衍題爲證未發作嘗孔世之温之執 末指腾用與經指義時各孟明有揮疏稱氏儒以故偽中 知為駁心其背者亦復章子存疏則也疏而者孟錄托之 孫邵徽詳音注於相用首題示其知故也簡咸子云乃說 氏武引慎義極疏綴韻正辭異所孫日日潔謂疏十改初 之士之音叉多尾屬與義未同釋氏雖惟過之為三鼠不 不人陋義時非則而全日日與非正仰是之偽最經晁載 及作略可相復為今疏下章陸第本測音全孫下注語於 自不乖採矛孔自概絕所别德字止至釋非奭其疏以正 為解外者后賈作棄不載其明之就言宜作疏書孔實義 而名文十豈之疏本類此指釋本經莫在疏予不穎之惟 假物義五有遺而來葢章分文音文窮討人讀知達不音 手制之六一甚自動皆云為仿本及其論手孫何賈知義其度冗而人至音為趙云上佛義注奧日筆黃人公晁有 人其蔓疏之不之疏氏以下無而爲妙集其孟作彦志之 與實俚不作顧從首原為凡取已之而成題子而嚴本馬 抑豈鄙能而注古反文提十更亦音廣音日音妄為無氏 孫止隨十忽文豈割即綱四有時程傳義音義嫁不正旣

經 同注氏臨正錄孟則婁文齊匡取孟依謂盆地害高公覆角子 者孟日經義音子傳其他人章焉季趙告成考盆子孫淮 失朱體者臆疏之注多各氏有卷俟嘗己有處昺氏正等。時子皇籍葢義正譌誤若夷與高子氏子括云成孟丑去 卷時者朝考其序義自固高子惠誘曹宮與益張括仲萬舊 王 兼趙孫並時僅朱漢不注逃王注交夢浩以九十子章時 息 取氏薩兩偽增文矣待准墨又呂周仁生孟韶四充公矦 天善之等書書三公○辨南歸惠覽霄讀不季羣人處都伯 焦經外採為未四謂孟通有儒施云三書害子言皆徐子封 孝如有唐一出語都子志陳撫問匡書紀是周拾稱辟四號 廉謂陸張條至耳武疏離仲然答章數數二雷哑先彭人改 孟子善鑑云陳晁士舊氏子受列孟同俗人朱孟儒更皆題 子莫經丁孟振公人題注史命從子而則因葬子某咸稱先 正執責公子孫武所孫引記當遊弟又易去拿十氏邱先 義中機著音書讀作爽風索在於子互膝告經七某蒙賢 為正所義錄書卷撰俗隱不梁藝異更子義弟周桃某儒 子義撰正解志首錢通有距者交務浩而考子氏應子以 等以參義題有載氏云公之耶類謂生列亦去廣 無趙附其始孫孫大離明科而聚曹不浩去李業孫臻禮 執注益十並奭奭昕婁高而趙亦周害生季孫孟子屋制 中為其六載音序養孟廣趙注然二盆不孫子子叔廬內 之本關卷之義一新子韻亦却呂人成害子叔出浩連樂 類其古引馬而篇錄門有無止覽殊括餘叔滕處生陳

虚貅氏紹元何民字元氏騙充梅字表孟疑句疊述趙疏谷縣聲展和民形震和厚字宗氏亭異或不中於口民實餘金字嘉惠焯字滄惠耀宛鄞文林之雜惜訓句吻章艱 姚氏叔定氏字冠光氏字斯縣鼎蕭著他駁話中效句而 盧楊澐王棟屺雲山士洞武萬字山其經**破自故毛既當** 氏字緣氏字瞻常胡奇源進氏定毛所兼以爾語詩詳今 交輔縣鳴定寶熟氏字濟臧斯九氏撰存相交似正為日 弼之程盛宇應顧煦半陽氏同安奇書備規從蔓養分集 字嘉氏字休王氏字農張琳字溪齡名錄正字衍之析臉 召定瑶風寧氏震滄婺氏字季李字以以至順而何則成 弓錢田 "對越客曉源爾玉野氏大詳待諸條解以為素 餘氏字華氏兹虞當江岐林江光可述參家鬯多成之會 姚大易亭震字東塗氏字德都地太之考或明信學疏鯖邵昕疇倪字子無徐承稷清孫字原薰凡申顯藝究者為 氏字曲氏東中錫氏字若胡氏厚閻紋六趙矣推講不饌 晉曉阜思原臨吳文慎錢氏蘭庵氏於十義於發章必為

師廣存全氏字位錫氏朏九萬字山皆趙之之趙敷而武 解 物統平明難者之不義多一凡古析其難右往書中性盛武森未氏紱尊山顧景明鄒氏百顧稱殊說意民新為士以持當六十既苟存而略章此字枝學四詘鑿辭庸善而氏字吳祖字藝震乃字泰平斯詩氏某或或指訓文功人 卷 霸有通書也有有而趙真一之多愛亦也其构多大稱遂 億橋縣望巨長澤棟山州馬大宣炎民專有明訪義俗時 王 其書樂九 異可所氏謬句類轉頻造水難不在學堯有字仲江字來溯沈高公陳氏字域武以翼所其毎順也為 喜 窗版律數本同稽引之說俱不注一於道三人未相舜偽虚歙氏紹元何民字元氏騙充梅字表孟疑句疊述越疏 其 奧本者之朝而不舊意也詳明假事徵必也其焚表實托 焦前則判微文趙容事焉其爲六借之未通齊難以裏簽之 孝所参弦尤治氏失如可往分書多微容禹梁二前 廉列稽管為昌注引陳誣或析則賴非宏貢之也未 孟之罔之獨明各其不也倒陸訓即博疏之事井漭 子十漏殊造通本難瞻其或九故懶考者學印田今空周按 正難或詳推儒非九聞難順淵不姑子約推諸封古悟孔為 義 諸事禮步徧一也金八雅謂合嚴史略步因建文之之孟 君一制上出執孟鼓也有古其卽百言必策殊而言學子 子經者超性誤子而趙條注難咀家之貫太於徒臆其作 已以貫平道文本死氏理惟七零末其周史周载之言 得極古一義調文陳時即趙也爾客難髀公禮偽其通其 其其今行理字見質所或岐趙即虚五之書求孔難於難 八原之水之其於娶據不解氏呼測也精往其以一易有 九流變道旨趣古婦古得孟書私其棄六往畫相也而 故或訓遠既遂書而書本子名淑難蹤律齟一解孟與



其說 象唯唯退門人進日正義者奉王弼為準繩者也乃不能申 議者也歲王申余撰易學三書漸有成夏月啟書塾北窗與 易之有王弼說者以為罪浮桀紂 景升表表之學受於王暢暢為粲之祖父與 弱注指之日 友人看竹中紅薇白菊因言易及趙賓解箕子為菱茲 明之東漢末以易學名家者稱荷劉馬鄭荀謂慈明爽劉 務躁解斯為厮而釋為賤役諸若此非明乎聲音訓詁何 是平余日非特此也如讀彭為旁借雍為養通孚為浮而 日非王弼輩所能知也余笑而不答或日何也余乃取 卷三百七焦孝廉周易補疏 弼之解箕子正用趙賓說孔頴達不能申 近之說漢易者屏之不 敘 表皆山陽高平 明 之 言問 足 弼 王

勝也解龍戰 變之非而 亦 見於說易者支離 貌爲高簡 粲族兄凱爲劉表女壻凱生業業生二子長 以乾二坤上言仍用卦變之自泰來改換其皮毛而本無真 參以已見而以六書通借解經之法尚未遠於馬鄭諸 撰易義王氏兄弟皆以易名可知其所受者遠矣故 之嗣元孫也弼之學蓋淵原於劉而實根本於楊宏字正 使業為桑嗣然則王弼者劉表之外曾孫 至局促於乘承比應之中賴預於得象忘言之表道消道 用 故疏者概視爲空論耳弼天資察慧通傷卓 以坤上六為陽之地固本交辰之在已解交柔交 反對知五氣之妄而信十二辟唯之於阿未見其 傅會思去偽以得其眞而力不能逮故 宏次 而王粲之嗣孫 弼粲二子 出 丽 苦 旣

識

補 升降之有合機之所觸原有悟心倘天假之年或有由 之藐識不足與言通變神化之用也然於觀則會及全蒙於指 楊摹於上卦下卦智慮不出乎六爻時世謬物於 皇清經解 次爲二卷迄今七年易學三書既成復取此稿訂之列諸羣經 離舊影間縱言王廟易門人錄之得若干條立秋暑退取所錄 其精液然則弼之易未可屏之不論不議也於是每夕納原柘 通未可知也惜乎秀而不實稱道者徒飫其糠秕譏刺者莫探 長旣偏執於扶陽貴少貴寡遂漫推夫卦主較量於居陰居陽 疏之首有治王弼易者此或可參焉否也嘉慶戊寅五月五 通諸剝道聽不明之傳似明比例之相同觀我生之交頗見 卷三島七焦孝康周易補疏放 一卦洵童稚 隙貫

皇清經解卷 \_\_\_ 干 \_\_ 百 四 十七七

學海堂

周易補疏

江都焦孝廉循著

見龍在田注處於地上故曰在田

循按李鼎祚集解引鄭康成云二十三十為地道地上即田

或躍在淵注迫乎在下非躍所及欲靜其居居非所安持疑猶 故稱田也王氏義與鄭同

豫未敢決志 止水之審為淵流水之審為淵淵有九名此處三焉郭象注 循按淵之義爲深深亦下也莊子應帝王云鯢桓 之審爲淵

欲在淵又非所安而欲躍所以或也 云淵者静默之謂耳下字靜字皆釋淵字在淵旣非躍所及

皇清經解 卷三豆七焦孝廉周易補疏

龍戰于野生固陽之地陽所不堪故戰于野

此陽所生之地故陽氣之龍與之交戰然陽之地則未實指 循按正義解固為占固謂陰去則陽來陰乃盛而不去 占固

亥下有伏乾蓋坤爲十月之卦其辟在亥以卦位言之乾處 何所竊謂王氏暗用鄭荀之說也荀爽云消息之位坤在於

以交長說易坤初貞未二貞酉三貞亥四貞丑五貞卯上自 西北是玄為乾之地而坤辟之此乾所以不堪而戰也鄭氏

不堪而戰也王氏用荷鄭之說而渾其辭為固陽之地不然 已乾辟於已則坤上交實為乾之地而坤交據之又乾所以

坤之上六何以爲陽之地平

天造草昧注屯者天地造始之時也造物之始始於冥昧故日

循按廣雅造始也草造也注中三 始字第 -始字解造字下

兩始字解草字造草音近義通

蒙求我也童蒙之來求我志應故也 匪我求童家童家水我志應也注放家之為義匪我求童家童

皇清經解卷三百七焦孝廉周易補疏 舉象傳之來字以明象義釋交於時中一字下云童家求我 後有則贊象也王注蒙象云童蒙之來求我欲決所惑也亦 **贊經猶柔稱笑言啞啞初九爻辭增後字以明之而傳即以** 我志應故也舉傳文也依此傳文有來字蓋孔子增來字以 循按注云匪我求童蒙童家求我舉經文也云童家之來求 本作來求我然則一作來求我者謂傳文之童蒙求我也

來字在 不可往自引傳文非象文有來字也山井鼎考文謂古本 紫童紫來求我故往教之師不見化從也引來字以明教之 呂氏春秋勸學篇故往敘者不化高誘注云易曰匪我求童 傳不在 傳不在經甚明

有字室傷 中吉注 室謂室塞也能惕然後可以獲中 古

傳文得中之義也傳注又云猶復不可終中乃吉也此中乃 注每於經下入傳義於傳下申經義此於經下云獲中吉明 字解傳文得中二字即前注所云獲中吉獲中即是得中王 考象傳注云唯有信而見塞懼者乃可以得言也此得言二 吉下者非然則注中獲中吉之中吉非解經文中吉二字因 循按釋文於惕字下云王注或在傷字上或在下皆通在中 皇清經解卷三百四七焦孝廉周易補疏 云有学量一句惕中吉 屬下終以以獲中吉屬在中吉下似是解中吉故釋文云云 惕二上能惕然後可以獲中吉九字宜在傷字下中吉二字 能傷則我不失中又必斷者不失中是為剛來而得中得中 吉三字明經文中吉之義也云獲中吉者謂如是則得中 也王注既明云有信塞懼者則讀有学室惕為句而釋文又 得中正亦必中止乃吉終訟則凶也窒謂窒塞也五字宜在 之中為中正之中中古之中為中止之中言雖有学童場而 主焉其在二乎以剛而來正夫羣小斷不失中應斯任也蓋 有其實何由得明而令有信塞懼者得其中吉必有善聽之 吉也云中乃吉者謂中道而止乃吉也注又云无善聽者雖 何與上所云矛盾此當合中吉二 =

字下注云如字馬丁仲反有字室一句惕中吉一句蓋王讀 謂因惕得吉與王注義別也 有孚窒 中如字則有罕窒惕一句中吉終凶一句馬讀中丁仲反則 一句惕中吉一句中讀去聲則義與得同惕中吉即

以此毒天下而民從之注毒猶役也

訓爲病役亦通疫疫爲病故毒亦爲役 循按莊子大宗師聶許聞之需役釋文引王云役亭毒也毒

履道坦坦幽人貞吉注居內履中隱顯同也

循按禮記祭法注云坦明貌也說文云幽隱也隱指幽人顯

履虎尾愬愬終吉注處多懼之地故日履虎尾愬愬也然以陽

居陰以謙爲本雖處危懼終獲其志故終吉也

熊號想想懼也居之以禮行之以恭恐懼戒慎如履虎尾終 循按呂氏春秋慎大篇引此交高誘注云想 一作逆字讀如

必吉也王氏注義與高氏合

拔茅如以其黨征吉注如相牽引之貌也

其彙征吉在上則引其類在下則推其類注引鄭氏云茹產 **茹以茹爲挐之假借故爲牽引漢書劉向傳易日拔茅茹以** 循按說文學牵引也公羊僖公元年傳獲莒智釋文一 本

近釋文茹牽引也鄒湛同

引也茅喻君有潔白之德臣下引其類而仕之王注義與相

皇清經解《卷三百二七焦孝廉周易補疏得尚平中行注尚猶配也中行謂五

也易泰卦九二解日得尚平中行王弼亦以為配也諸言尚 循按漢書張耳傳敖己出份魯元公主如故師古日尚問

公主者其義皆然

見命則退故日翩翩也坤交皆樂下己退則從故不待富而用 翩翩不富以其鄰注乾樂上復坤樂下復四處坤首不固所居

其都也

其皆樂於下退故六四退而五上兩交亦從之而退正義說 喜自樂故數用樂字以明之惟其樂於下退故見命即退惟 云翩翩然有以自樂也王氏本傳中心願之義以翩翩爲自 魏其翩翩好節慕聲師古日翩翩自喜之貌張華鷦鷯賦 循按翩翩釋文作篇篇猶小雅翩翩字又作扁也漢書敘傳

### 之未詳

匪其彭注三雖至盛五不可含能辯斯數專心承五當匹其旁

則无咎矣旁謂二也

皆訓爲盛詩四杜彭彭說文引作瞭勝旁之訓爲溥爲廣旁 相假借也王氏訓彭爲盛故云三雖至盛叉以彭爲旁之假 魄四塞故義為盛說文彭為鼓聲義亦為盛者爲旁之音通 循按釋文其彭步即反子夏作旁姚云彭旁廣雅彭彭旁旁 常以三之盛為非也正義云彭旁也九三在九四之旁失王 九三處其上故爲至盛匪其旁猶云匪其盛謂專心承五而 借遂用子夏傳直以旁代彭而云當匪其旁下三陽相聚而

皇清經解《卷三百七生孝廉周易補疏

五

而不從豫之所疾位非所據而以從豫進退離悔宜其然矣 **F**孫悔注複非其位承動豫之主若其睢F而豫悔亦生焉遲 循按列子黃帝篇莊子寓言篇皆載老子教楊子云而睢

此心解異郭義依廣雅為質朴之形魯靈光殿賦所謂鴻荒 盱盱元氣之說所本也淮南假真訓云神農黃帝剖判大宗 夫赫怒睢盱拔扈也楊雄劇秦美新云權輿天地未祛睢睢 云 朴略厥狀睢盱也依郭象為仰目張目之狀西京賦所謂武 **盱** 玩氣也而汝也言汝與元氣合德去其矜驕誰復能同 睢睢盱盱跋扈之貌人將畏難而疏遠釋文引廣雅云睢 而盱盱而誰與居張湛注列子云說文云盱仰目也蒼頡篇 **盱張目貌高誘注淮南子云睢盱視聽貌郭象注莊子云** 

皇清經解人卷三百七焦孝廉周易補疏 可貴之容也有卿非十二子以盱盱然為學者之嵬容嵬容 之聲無可貴之容是也睢盱者自表異於人爲矜夸之聲有 不獨與居且相狎矣盧重元性列子云夫真隱之者無矜套 與之爭席矣反者反乎睢睢盱盱而若辱若不足也爭席則 席楊者避竈卽見其睢盱而莫與居也下所云其反也舍者 而誰與居謂其夸大自異於人則人莫與居下所云舍者避 之時故下云是故治而不能和下淮南本之莊列睢睢盱盱 經紀條貫遂亦各竦身而載聽視非復渾渾蒼蒼昧昧芒芒 而載聽視推准南之義睢睢盱盱在陰陽剖判之後因各有 物百族使各有經紀條貫於此萬民 竅領天地襲九家重九熱提挈陰陽媽院剛柔枝解葉貫萬 雅睢 盱盱然莫不竦

而不從則又為九四所疾故云遲而不從豫之所疾何也其 與居今承之而從之必受其辱而生悔然既近承其下使罪 指九四謂九四以一陽自貴於衆陰之中其睢盱之狀不 以九四為動棄之主以六三為承動豫之主所云睢 者自於之形狀也然則睢盱之義在 略之說王氏之學習於老莊其睢盱二字正本莊子其意 楊子雲之前無有元氣 盱

近從之不可不從不可與莊列之言互相表裏莊列言睢盱 非所據而以從豫謂在六三而承九四也與睢睢 而豫九四以豫自矜也云豫之所疾為九四所疾也云 盱 町之人 位

亦有悔故云進退離悔豫之主在九四故稱九四爲豫云

人既自矜自貴軍容近承其下者不相從也從之生悔不從

誰與之言正義獨用其說以疏王注而王注晦矣 何轉避席避竈乎向秀之說既失王氏注易之肯亦乖莊列 人何至人避之而真與居此優媚之人舍者正可與之奪席 何媚謂六三優媚則遲而不優媚何以又悔且喜悅優媚之 注云若其睢肝而豫若其二字明指九四九四為豫主何傷 優媚之貌此與拔扈矜夸之說異亦與元氣朴略之說異王 之人人莫敢與居王氏言承睢盱之人進退皆悔也釋文載 王肅訓大鄭氏訓誇皆與王注合惟向秀云睢盱小人喜悅

朋盍簪注夫不信於物物亦疑焉故勿疑則朋合疾也盍合也

簪庆也

皇清經解一卷三百七焦孝廉周易補疏 循按釋 文籍徐側林反子夏傳同疾也鄭云速也堪蒼同

疾義亦同東哲元居釋云不知肝豫之識悔遲而忘夫朋盍

之義務疾

臨剛浸而長注陽轉進長陰道日消君子日長小人日憂大亨 人道長君子道消也故日有凶 以正之義 至于八月有凶消不久也注八月陽衰而陰長

長謂臨成泰至于八月謂泰成否王氏以辟卦注易如 卦傳以明八月為否也於剛浸而長引泰之君子日長 日憂蓋以浸而長爲臨由二陽進而爲三陽成泰也剛浸而 王用殷正故以否所辟為入月小人道長君子道消即用不 循接王氏以八月指否所辟之月夏之七月殷之八月也文 此

甘臨无攸利旣憂之无咎注甘者传邪說媚不正之名也履非

其位 危改修其道剛不害正故咎不長 居剛長之世而以邪說臨物宜其无攸利也若能盡憂其

說謂以按邪說媚見諸口說也改修其道則進而成泰成泰 貞以柔居三則不正故邪柔居三下卦為兌兌為口故為 說之說與上传邪說媚之說有異臨以進而成泰爲元亨利 循接王氏讀此甘爲幣重言甘之甘故云邪說此說當為言

則剛居三剛居三則不害正矣

關觀注猶有應焉不爲全蒙所見者狹故日關觀

按觀本蒙二升五之卦蒙已成觀故不爲全蒙此荀爽二

升降之義王氏陰用之

觀我 皇清經解《卷三百四七焦孝廉周 生進退注近不比草遠不童觀觀風 易補疏 者也

按異爲風爲進退觀進退 卽是觀風故以風字解進退

已之百 觀我生君子无咎注上之化下猶風之靡草故觀民之俗以察 姓有罪在於 一人君子風者己乃无咎

循接王氏此注全用二五升降為說已指五已之謂蒙二 1

子无咎故云已乃无咎王氏注坤象云陰之爲物必離其當 此在蒙上無吳風蒙二之五吳風乃著風著於上五乃成君 五蒙二之五上乃成異為風著雜卦傳云紫雜而著著字用

之乾二亦陰用升降之說

之於反類而後獲安貞吉與坤反者乾之於反類當謂坤

五

文何由王故坤之上六來居二位柔來文剛之義也柔來文剛 柔來而文剛故亨分剛上而文柔故小利有攸往注剛柔不

居位得中是以亨乾之九二分居上位 剛上文柔不得中位不若柔來文剛故小利有攸往 分剛上而文柔之義也

獨按李鼎祚集解引着爽云此本泰卦謂陰從上來居乾

道兼據二陰故 中文飾剛道交與中和故亨也分乾之二居坤之上上飾 小利有攸往矣王氏用荀例而諱言泰事

白馬翰如注鮮潔其馬翰如以待

皇清經解卷三百四七焦孝藤周易補疏 待二字則翰字不解為白色檀弓正義引鄭氏云翰猶幹 見六四適初未定欲幹而有之鄭以白馬指九三謂九三幹 循按鮮潔二字解白字則白馬者謂白其馬也翰 礙字惟王氏之意以白馬屬六四謂六四鮮潔其馬將以應 四 一而有之不使應初卽王氏所云有應在初而閔於三也 如下用

**黄于邱園東帛戔戔注施飾於物其道害也施飾** 義云其色翰 廣雅幹安也雖白其馬而倘安然未行故云翰如以待也正 初 九 而閱於九三內懷疑懼 如徘徊待之翰如指色則以待二字經何 馬雖備而 倘 待蓋亦讀翰為 邱園盛莫

焉故賁于東帛邱園乃落賁于邱園帛乃戔戔

字與戔戔互明賁于東帛邱園乃戔戔矣賁于邱園東帛 循按物指東帛釋文菱菱子夏傳作發殘淮南本 云殘墮也王逸離騷章句云落墮也殘落義同 故 王氏以 經高誘

落矣薛虞云戔戔禮之多也正義本此以戔戔爲眾多王氏

無此訓

剝牀以辨注 辨者足之上也剝道浸長 故剝其辨

當作爪牀足入枘鑿之處與輻蓋弓之爪同自身體言之爪 足以辨不必如王氏為牀之足牀之辨則足上無爪故依屈 自地以至上皆稱為足在足上與床近非爪而 膝下之訓則不以辨爲爪然人足有屈申牀足無屈申牀 剝牀之辨惟牀之辨在足上故云足之上也乃鄭氏用薛虚 王氏注剝牀以足云猶云剝牀之足也則剝牀以辨亦猶云 在足下自牀言之爪在足上則辨為指問為足上於牀皆通 若辨考丁記輻之入牙處為蚤盡弓之末亦為蚤鄭注謂 之辨辨分也虞翻謂辨在指問說文系象獸指爪分别也讀 鄭康成云足上稱辨謂近膝之下屈則相近申則相遠故 接釋文辨足上也馬鄭同又薛虞膝下也李鼎 卷三百七焦孝廉周易補疏 何鄭氏解 亦集解引

申爲說 云剝其辨無分辨之說也 牀身之下無足之上與牀分辨之處則是辨為虚稱王注明 有爪矣同 王氏以足為牀之足辨為牀之辨則牀足之上不 一足上之訓而義或不同王氏爲勝正義謂辨 妨

木遠復无祇悔注復之不速遂至迷凶不遠而復幾悔 而反以

此修身患難遠矣

言上六遠則迷而凶明初九不遠則不迷而吉也不遠而 下云而反以此修身患難遠矣此十字解无字幾悔則有患 馬同叉屯卦君子幾徐音所解也幾派皆語解故以幾明祇 解不遠復幾悔解祇悔以幾字代祇字也釋文祗音支辭也 循按王氏以上六為遠遠則不速故云復之不速遂 至迷凶 復

而能不遠即復故无幾悔而遠於愚難反即復也韓康伯

注繫解傳云祇大也與王氏異義

不耕養不普角注不耕而養不蓄而舍

循 按呂氏春秋貴圓篇云適合武王不耕而獲義不與王 氏

同而於養上加入而字則同

有 厲 有厲利已不犯災也注處健之始未果其健者故能利已 利已注四乃畜已未可犯也故進則有厲已 則 利 也

注已則謂已則利也之已所以明四乃畜己之己非已止之 止之已正義以休已解之是也下謂象日有厲利已之已 循按釋交利已夷止反下及注已則能已同夷止反 則為 E

皇清經解 已夷止反也又云能已同者謂象下注故能利己之已也釋 卷三豆七焦孝廉周易補疏

於健則 文云能 已則注無利字玩上云處健之始未果其健健 必進而不已惟其未果於健故能已而不進若有利

字則與上不貫矣

猶承之牙注 不牙橫猾剛暴難制 之物謂二也五 處得尊位

畜之主二剛 而進能積其牙柔能制健禁暴抑盛

邊之異其義亦通余謂王氏蓋讀豶爲價爾雅釋言云價 訓謂墳是限 循 按正義引褚氏云豶除也除其牙也以豶之為除 防之義豶其牙謂防止其牙古字假借豕 爾 傍 倡

暴而五能覆敗之僵仆之也借積為價循借債為責王氏 射義實軍之將注云貫讀為價價猶覆敗 也謂豕牙橫猾 圖

左氏

昭

十三年傳牛雖齊價於脈上杜

注云

價仆也禮

六書假借如此正義固知之矣

虎視 不惡而嚴養德施賢何可有利故其欲逐逐尚敦實 耽其欲逐逐注下变不可以瀆故虎視 眈 眈威而 猛

行也趨趨以數注云鬆與趨趨言少威儀也趨讀如促數之 斂持迫促不敢自寬看故注云謙慰貌也祭義其親也怒其 遲見所尊者齊邀注云謙慰貌也邀猶蹙蹙也正義云言自 則 雖下交而有威嚴不為潼矣速與邀同玉藻君子之容舒 本於此下交下視謂四視初故不猛不惡然其視也為虎 按釋文 引馬云 眈 眈虎下視貌逐逐薛云速也王氏之義

至不能 言速也禮器是故七介以相見也不然則已殼三辭三讓而 則已經注云愁蹙愿貌大愿則辭不見情無由至也

皇清經解《卷三百七焦孝廉周易補疏

士

薛氏 毛傳云陋也蓋自其無威儀言之可謂之慰亦可謂之陋耳 愿熱少威儀故爲敦實小雅蔽蔽方有穀蒸邕釋誨作速速 以速解逐逐是逐逐即速速而速速即同於趨趨蹙蹙

枯楊生稱注稱者楊之秀也

亦不華而實久而飛茶與茅同王氏以易用茅秀之黃屬之 初生絜白而柔是為黃久而為茶卽此所秀之萬楊柳 女如茶箋云茶茅秀蓋黃為茅初生之名不華而實為秀茅 按釋文 卽 鄭作黃詩手如柔黃毛傳以爲茅之新生鄭氏 以茅秀推之於楊以爲楊之秀也 初

者枕枝而 來之坎坎險且枕注 不安之謂 也出 出則之坎居則亦坎故曰來之坎坎也枕 則无之處則无安故 日險且林

謂古本無枝字然正義有之 也正用陷字之訓枝與支通撐持支柱亦臨險之意也考文 防近邊欲墜之意嚴助傳南近諸越北枕大江師古曰枕臨 死亡服度日阳音反站之站孟康日阳音屋檐之檐 是而上不驚者臣費日安臨危日阽孝文本紀詔云 而跟趾舊注云贴臨也李善引漢書賈誼日安天下防危若 爲陷之假借故云枕枝而不安之謂也張衡思元賦陷焦 九家作站 云來之皆坎謂來與之皆坎也釋文枕陸云開凝險害之貌 循按王氏以出字解之字以居三為來謂來坎之亦坎故 玷當作陷陷危也陷**玷**形近與枕音近王氏以枕 加淳 或 阳

皇病經解、卷三百四七生養廉周易補疏 履錯然注錯然者警慎之貌也處離之始將進而盛未在既濟 生

故宜慎其所履

柔正 上无應接可以自濟王氏以剛居初三五柔居二四上為 不當故未濟剛柔應故可濟注坎初六云失道而窮在坎底 小者未亨小者未亨雖剛得正則為未既濟也注未濟云 為皆濟剛柔正而位當則邪不可以行也又云柔不 既濟王氏注既濟云既濟者以皆濟為義者也小者不遺乃 循按王氏以錯為錯愕之錯後漢書故為警慎之貌將 即為當位以 由初至三皆得正也上三爻未正不成既濟 初與四二與五三與上 故云未在 得中 進

濟六交不正 交皆正為

既濟既者盡也盡濟謂無一交不正故云皆濟未

岡

柔

爲應六

而剛柔皆應則可以皆濟若既濟柔不得中則

皇清經解卷三百四七焦孝廉周易補疏 之例故於所謂應所謂當位所謂錯皆不能深明其故遂為 濟故於坎初六云上无援應可以自濟推之離上三爻未濟 濟以剛柔應為可濟則坎下三爻未濟而剛柔不應則不可 警慎以辟咎離下三交濟而上三交未正則未既濟推之坎 而下无接應亦不可濟此又互相發明者也王氏不知旁通 未既濟於離初九注稱未在既濟互相發明者也王氏於未 即小者未亨雖剛得正為未旣濟之例也王氏於旣濟注 上三交濟而下三交未正則未既濟上三交濟下三交未正 五雖正位仍不得爲旣濟故雖下三爻雖正而上三爻未正 印定耳目為千餘年隨聲附和之祖余於易學三書亦 未在既濟皆濟則邪不行未在既濟則不能無邪故宜

其首猶不反至於濡其尾不知紀極者也剛柔應可濟矣何 可濟剛柔應則可濟其既濟上六注云處既濟之極既濟道 等撰正義率額預衍之未能明王義也且王氏謂无應則 氏不明升降有當位失道第取反對不用升降故其說三三 四是為之其應進則溺身故未可濟之其應升降之例也王 未濟六爻亦宜 以又不可齊王氏之意以爲旣濟六交一齊反而爲未濟則 窮則之於未濟未濟上九注云未濟之極則反於旣濟此以 既辨正之矣乃王氏互相發明之處王氏自有本義孔達穎 也而欲之其應進則弱身未濟之始始於旣濟之上六也濡 反對言未濟初六注云處未濟之初最居險下不可以濟者 一齊反而為旣濟若不 一齊俱反徒以初之

學海堂

周易 補 疏

江都 焦孝康 循著

肥遯注最處外極无應於內超然絕志心无疑顧憂患不能累

繳不能 及是以肥遯无不利也

星清經解 矣用高 安時无悶遯之肥也故曰肥遯无不 氏 循按張 注引淮 飛遊 此注一云 說一二最 與古書 卷三百八無孝康周易補 舉二字亦飛義也子夏傳以 衡思元賦欲飛遯以保名 角線 處 九 外 師 極 能 相 FF 逃而能 无應於 及則 似云 内 是以肥遜 古朝 之 心 一飛卦字肥 无疑 曹植七 為飛 肥為 香 疏 利則頻濱 戀 超然高舉果行育 漢 饒裕推王氏無此 遂 放飛遜 書注 果許當此 果闡 引 離俗文 字古 E 選 氏 王

叛羊觸藩羸其角注貞厲以壯 氏以君子用罔爲罔羅九四注云上陰不罔己路 作累侯果解作角被拘嬴故正 循按馬 氏 訓贏為大索王肅 作 雖復羝羊以之觸藩能 義以羸 線鄭康成虞仲新 爲拘鄭纏繞 作纍粉 故藩決 也苦 无羸

為弱與壯對謂强壯 云雖 也羊本强壯又是羝羊其强壯更甚用 雅 復 羝羊以 牝弱承之殺猶羊之叛六五喪羊干易达云羊 之觸藩 加 紙羊藩不 能無臟乎此正與殺强化弱 決觸之亦無所用其 以觸藩則亦必羸 百 ti 故

角爲之羸弱羸

一於觸

不

因羅图

也若云拘累纏繞於義食

謂

强而

贏似是入於罔羅之中為拘纍纏繞然王氏注垢

初

六蘇

不以為构纍也 爲 大索而王氏解始之贏為弱解井之羸為覆例之於此 貫矣并象贏其瓶虞翻以爲鉤羅姤初 六贏豕宋衷亦以

用 用拯馬而壯吉也不垂其翼然後乃免也 松馬壯吉注進不殊類退不近難不見疑憚順 以 則 也 故

P

此注云 行不敢顯故 壯吉解拯為拔於此則以為極濟王氏注初九云懷懼 循按正義於艮六二不拯其隨解拯為舉於 下拯則 道不 卷三百二大焦孝廉周易補 於弱亦可為濟然 舉而向上放以不垂其翼解拯字說交引作拼 殊類不見疑憚明與初九相反則拯與垂相反 日垂其翼叉云殊類過甚以斯適人人必疑之 極馬 疏 則 植云升馬策馬而淮 **漁初** 六用 而 拯 馬

之不可言濟也

**其子之明夷注最近於晦與難為比險莫如茲而在斯中** 不能没明不可息正不憂危故利真也 補闇

陽氣亡箕子箕子者萬物方荄茲 以茲字解 訓其為該話子為滋漫行無經不可致話以議首奏漢書儒 溢通茲王氏讀箕子為其茲故云險莫如茲 傳蜀人趙賓好小數書後為易飾易交以為箕子明夷 按釋文云蜀才箕作其劉向云今易箕子作蒸滋 子字以斯字解其字若曰其茲之明夷 也古字箕即其子通滋 而猶闇 而在斯 鄒湛云

作轉謂明之傷夷如茲而猶利負也推王注之意絕不以爲

能没明不可息正不憂危故利貞也用

一猶字為其茲二字

每於 近 殷 經下首舉王氏義後臚列異說此於箕子之明夷首列 紂之箕子馬融以箕子為結諸父王氏所不用也釋

獨才箕作其明與王氏同也正義失王氏義

遇主 循被毛詩鄭風傳云巷門外也王氏本此以門外為巷故云 于卷注出 門同趣不期而過放日過主于恭也

# 往蹇來連注往來皆難

出

HE

楊依注云簡連傲慢不前之貌連讀如往蹇來連之連傲 引馬 循按釋文連力善反馬云亦難也鄭如字遲 鄭之訓荀子非十二子云其冠 即是遲久之意莊子大宗 卷三百四大焦孝廉周 易補疏 師連乎其似好閉也釋文 **鄉其纓禁緩其客**簡 人 之意正 義 引

皇清經解

語不 崔 朝孟軻雖連蹇猶為萬乘師李善音去聲引蘇林日連蹇言 選云蹇連也音輦好閉言好 便 利 也 顏 師古音輦引張晏曰連蹇難也言值 為閉藏亦不前之義 湯雄 世之屯

即難 井 難

也不便

利即是遲久遲久即是不進屯以不進爲難故遲

解利 西南注 西 南 衆 H

循校 以西南指 押 馬 地 坤東北 爲泉王 山 也 氏 則指 注 蹇利 良 西 南云 地也此云象也是暗

者 一言注无 无難則能復其中 有難則能濟其厄也

夙

難

可往

W.

解

來復

則 不失

中 有

難而

往

則

以

速為吉

循按夙夜之夙其義爲早凡 事早則遊速夙音義皆 通放王

## 爲

夬楊 千王 庭注 夬與剣 反者 北

居 循按 德 則 思 王 注思禁也法 以 旁通為反本雜卦傳否泰反其類之反 明斷嚴不可以慢故居德以 明禁

循 按 王 氏 以 明禁二字解則是蓋以則為法故云法 一明居 也 德

明字代法 明禁字代斷嚴 則思

調

居

德以

法禁也法

明是則字義斷嚴是心字義

北于 頻 注 頄 面權也

循按 釋文鄭作額額夾面也說文類權也權夾於面故云面

權

皇清經 聰 不 循 妆 明 蹙 蓝 注 卷三百里生孝藤周易補 上九傳云何枝 同於壁嗑滅耳之 滅 K 耳

聰不 明 疏 也與此傳同孔子翼

四

費 之 例 氏 稍悟之情未能好學深思也

女壯

勿用

取

一女而遇五

不

可

取

五 一男為 按李鼎 柏 女性 週 **祚集解引鄭康成云姤遇也** 耳 非禮之正故謂之姤女壯如是壯健似淫故 男為壯至甚故 陰承五 陽 一女當

可 娶王 氏 本 此

之陰 廳不 心也至猶 学 失其所牽其為淫聽若贏豕之字務蹢躅也 蹢 躅 務 注 躁也夫陰質而躁怒者贏豕特甚焉言以不 贏 承調 化豕也羣豕之中 雅 强 而 北 弱故謂

古字通釋名浮字也是也務為鶩之通借務舊爾雅皆訓强 循按王氏以 字為務躁蓋讀字為浮浮輕也謂輕 躁也学 浮

飢 點為養養躁言其奔馳而輕躁也下直云字務即浮騖也 以蹢躅為浮鶩則以為進退不年之象務躁二字今俗尚有

包有魚注初自樂來應已之厨

異為白茅在中稱包詩日白茅包之或以包為庖厨也虞 桑楚篇湯以脆人籠伊尹漢書東方朔傳館陶公主胞人臣 荀作胞列子楊朱篇庖厨之下不絕烟火釋交作胞莊子庚 文云本亦作庖正義於九二九四引經文皆作庖釋交又謂 翔與輔嗣同時其本作包謂或以包為庖厨當即指王氏 循按古包苞庖胞皆通王氏讀包為庖故以厨解之虞翻云 偃胞皆庖厨之庖荀注殘闕義或同王氏與

以紀包瓜注紀之為物生於肥地者也包瓜為物緊而不食者 皇清經解、卷三高大焦孝廉周易補疏

北

五

王氏之意以九五得位為杞之得肥地以五不應二為勢瓜 作苞正義引子夏傳云作杞賴瓜與釋文引子夏作苞不 春讀炮為也有苦葉之苞今毛詩作敬是匏本有包義亦 文匏瓠也外包外夸包取其包藏物也秋官壺派氏注杜 瓜之包為勉古人說經以假借為訓詁不得據注以 本固作包不作匏蓋讀包有魚包无魚之包為庖讀以杞 **鲍瓜然釋文但云包瓜子夏作苞不云本亦作匏則王** 按以緊而不 食推之則王氏讀包為匏正義引 經 改經

之繫而不食繫謂繫於五不食謂不應二薛處記云杞杞柳

薛處記旨趣非遠無益後學誠有然矣至生於肥地杞柳亦 紀性柔韌宜屈燒似匏瓜與王氏義異司馬貞謂子夏傳

然張璠以為荷紀未可據以定王氏也

乃亂乃萃注不能守道以結至好迷務競爭故乃亂乃萃也 循按王氏以務為瞀故與迷字連交正義言情意迷亂奔馳

而行以務為奔馳則以務為舊

據于蒺蔾注三以陰居陽志武者也

小長安最饒人行多著木屐今軍家乃著鐵作之以布敵路 循按陶隱居云疾蔾多生道上而葉布地子有刺狀如菱而

亦呼疾藥言其凶傷王氏云志武蓋以為軍中之蒺蔾耳

來徐徐注徐徐者疑懼之醉也

皇清經解 卷三百大焦孝康周易補疏

詩日其虚其徐漢書注孟康日虚徐懷疑也釋文子夏作茶 循按班固幽通賦承靈訓其虛徐分曹大家注虛徐

茶程同茶音圖云內不安之意內不安謂疑懼也

舊井注則是八井不見漂泊者也

循按毛詩大雅告爾舊止箋云舊久也

也失井之道水不上出而反下注故曰甕敝漏也 并谷射鮒甕做漏注谿谷出水從上注下水常射焉井之為道 下給上者也而无應於上反下與初故曰井谷射鮒餅謂初

**罋汲瓶也謂鄭作甕則王氏不作甕盧學士依盧都轉刻本** 改為雍雍與雞同詩無將大車維塵雍分箋云雍猶敝 循按釋文甕屋送反李於鐘反鄭作甕云停水器也說文作 皇清經解 鮒之為 異、乎雍敝之讀也正義云有似甕做漏水則鄭許之義非干 為音明王氏雍做之讀也下舉鄭許為停水器為汲瓶以其 聲經文本是獲字故首音屋送反次列李軌音李則據雍字 反正是確字白虎通言辟雍雍之言壅也則壅蔽與避酷 是壅蔽井上壅蔽故水不上出漏故反下注也李朝音於鐘 行亦未能詳華做之義至王民以紛謂初爲陰微小下伏 日并谷射鮒也獲做漏者取其水下注不汲之義也依交而 汲者也今與五非應與初比則是若谷水下注惟及於魚故 氏義崔憬發王氏義云惟得於鮒無與於人也井之為道上 子致上篇隱忌雍蔽之人君子不近王氏讀養做 小魚鄭康成云無大魚但多鮒魚耳言微小也王肅 卷三萬大焦孝廉周易補疏 1 為雅做

二 傳井中蝦嚇呼為鮒魚此說甚怪引以明王氏鮒謂初之義 鮒小魚也虞翻云鮒小 鮮也王氏與此同耳正義引子夏

柔進而上行得中而應平剛注謂五 蝦騙未之聞也

為下震上九反為初九故注云謂震 推之无妄剛自外來而為主於內謂大畜反為无妄上艮反 循按王氏用反對之例革反為鼎一柔進於五故柔進謂五

也

也

利出否注否不善之物也處鼎之初將在納新施願以 四應初也王氏注象傳云倒以寫否倒字解顯字謂革倒為 循核九四注云既承且施承謂承五施謂應初此注施顛謂 出穢

界則初應四

而四施於

初寫字解利出利出行穢即寫出江

穢王氏以利為下利之利寫俗作為陰炎自上倒下故王氏

以瀉利出穢解之施亦矢也

震遂泥注處四陰之中居恐懼之時為衆陰之主宜勇其身以

安於泉若其震也遂困難矣

於坎則云最遠於難二近則云轉近於難三與坎比則云 循按需九三需于泥王氏謂以剛逼難其意以坎 為難初 逼

指四之互坎九四在坎中非但近難逼難直為遂困難而 難坎者陷也以象傳言不陷不困窮是坎爲困此云困難 7 即

氏謂互卦不足遂及卦變以為失其原而義无所取故諱

互不言然云處四陰之中仍用互坎為說

皇清經解 震索索視矍矍注居震之極求中未得 卷三萬大焦孝廉周易補疏 故懼而索索視而矍覺

无所安親也

韓詩作擴說文之擴當是擴說又擴犬擴擴不可附也擴 又持之矍矍也讀若詩云穬彼淮夷之穢毛詩作憬彼淮 循按以索索為無所安慶豐為無所親說文矍佳欲逸去

專之客視不專乃視之遽也說文變一日視遽貌别於前一 不可附與矍矍欲逸去皆無所親之意正義以矍矍爲視不

訓非王氏無所親之義也

術技王氏讀漸字句

雖旬无咎注 旬均也初四俱陽交故日均也

循按釋文荷作均周禮地官均人注旬均也易坤 為均 今書

## 亦有作句者

豐其、新注新覆曖鄣光明之物也

之為部猶樂之爲踣王氏亦讀部為蔽而不用小義王氏注 為蔽芾甘棠之蔽毛傳云蔽芾小貌說文亦訓蔽為小草蔽 循按釋交馬云部小也鄭薛作菩云小席馬鄭訓小蓋讀部

解蔣字是以薪為蔽之借也鄭作菩亦蔽之假借而蔀之省 老子云被覆蓋也廣雅菱蔽障也養與暖通以覆暖部三字

非茅菩之菩

豐其,市日中見沫注沛幡幔所以禦盛光也沫微昧之明也

皇清經解一卷三百三人焦孝廉周易補疏 杓後星鄭作昧服虔云日中而昏也子夏傳云珠星之小者 循按釋文沛本或作旆謂幡慢也沫字林作昧亡太反云斗

馬同王氏讀清爲旆讀朱爲珠與馬鄭同而以微珠之明解

之蓋用小星之義耳

家屋厚家覆闇之甚也雖關其戶関其无人棄其所處而自深 豐其屋蔀其家闖其戸関其无人注屋藏蔭之物以陰處極而 最在外不履於位深自幽隱絕跡深藏者也既豐其屋又蔀其

藏也處於明動尚大之時而深自幽隱以高其行大道旣濟而 猶不見隱不為賢更為反道凶其宜也

家覆闇之甚也二句然釋誨之義正與王氏相反陸買新語 思務篇云為善者寡為惡者衆易日豐其屋部其家關其行 天天是加欲豐其屋乃部其家章懷後漢書注引王氏屋厚 循按注義甚明蔡邕釋誨云利端始前害漸亦芽速速方數

居正蔀家謂屬蘇世謂明剝廬謂小居正謂大蓋以吳蜀為 星有風雨之好人有異同之性無觀蔀家與剝廬非蘇世 德為實賢於覆餗部家矣河北學者不習王氏易故相 関其无人論衡藝增篇云易日豐其屋部其家窺其戶関其 人之說如此章懷以王氏說證蔡邕非也左思魏都賦云 人魏天與三年詔云 非其无人也无賢人也以居官之人覆餗部家故 一官可以效智華門可以垂範荷以道

斯其所取災注最處下極寄旅不得所安而為斯賤之役所取 誾而小魏爲明且大也

致災志窮且

皇清經解一卷三萬大焦孝廉周易補疏 循按王氏讀斯為馬馬賤也故云馬賤之役左氏哀公二年

不得安若曰在羈旅所以瑣瑣波做不安者因其為厮養態 旅不得所安不得所安正用疲敝之義厮役折薪汲水疲敝 薪名斯故厮即與斯通馬融以瑣瑣為疲敝之貌王 音同何休注公羊傳云艾草為防者日厮汲水漿者日役蘇 傳云人臣隸圉免杜預往云去斯役釋交云如字字叉作 役所取以致此災也災卽指瑣瑣下申之云志窮且困已為 注漢書云馬取薪者韋昭云析薪曰馬斯之訓爲析緣 氏言寄

寄旅又為厮養賤役故瑣瑣疲敝困窮不得安耳正義云

得所安而為斯卑賤之役然則為斯卑賤勞役由其處於窮 瑣者細小與賤之貌也初六當旅之時最處下極是寄旅

下故致此災鄭康成以瑣瑣爲小小王肅云細小貌與王氏

義異於注斯賤二字中間 而為斯賤之役斯賤二字不連成何句法正義於王氏之指 爲厮而以爲斯此常解故又云爲斯卑賤勞役若然則注云 一身字則孔穎達不知王氏讀斯

全失之也

險四以柔得位乎外而與上同 剛來而不窮柔得位乎外而上同注二以剛來居內而不窮於

周孔之本義所在遂終不能出其樊籬則亦徒有洗滌之心 卦變之說誠於易養無取然王氏知屏之而不能深測義文 循按王氏此注亦用卦變否四之二之例而諱言自否卦

究乏貫通之力陽違之而陰用之亦何謂乎

皇清經解一卷三島大焦孝廉周易補疏 虞吉有它不無注虞猶事也

循按虞古通吾王氏讀處為吾虞邱壽王即吾即以吾字對 下它字也專之於吾則吉不專於吾而有它則不燕自任於

己故三、吾猶專也

翰音登于天注翰高飛也飛音者音飛而實不從之謂也 循按漢書五行志云哀帝建平二年四月乙亥朔御史大夫

作劉德日易日翰音登于天貞囚上九處非其位亢極故 名得進則有聲無形不知所從生紋傳云博之翰音鼓妖先 對日洪範所謂鼓妖者也師法以為人君不聰為衆所惑宏 朱博爲丞相少府趙元爲御史大夫臨延登受策有大聲如 鳴殿中即吏陛者皆聞焉上以問黃門侍郎楊雄李葬葬 在 上高放日 翰音博拜時間有鼓聲也王氏義本

曳其輪濡其尾无咎注雖未造易心无顧戀志棄難者也 循按造易與棄難對雖未至於平易而志則欲去此險難也

憂悔吝者存平介注介纖介也王弼日憂悔客之時其介不可

慢也即悔吝者言乎小疵也

皇清經解卷三萬大焦孝廉周易補疏 介解介字之說略例云故當其列貴賤之時其位不可犯也 晋六一受兹介福注云受兹大福党九四介疾有喜注云介 注云不改其操則以介為耿介若侯果言如堅石不可轉移 者略例明卦適變通交篇內交也易三言介豫六二介于石 循按虞翻解介為織王肅干賣解為纖介韓氏本之引王 隔也三為佞說將近至尊故四以剛德裁而隔之皆無以繼

之間而正不相得上不承三下不比初注六四云履得其正 居少陰之上四居長陰之下對而不相比敵之謂也以陰居 最此於初上无陽交以礙其親注聆六三云志在於上而不 九五云進得中位而隔乎三四不得與其應合注屯六三云 云欲之其應二隔其路注九四云志在於初而隔於二注漸 何以言之其注小畜六四云三務於進以己隔之注困初六 遇其憂悔客之時其介不可慢也王氏於此介字蓋訓爲隔 陽欲進者也欲進而閡敵故或鼓也注旣濟六二三居初三 和於四注縣九四云五自應二二與己聚注中学六三云三 得而塞其路注賣六四云有應在初而閡於三注復六二云 四雖比五其志在初不妨己路注需上六云六四不與三相

而近不與三五相得凡此皆介不一可慢之說也韓氏混 王肅之解以爲 弱義那璹復用韓氏 以注略 ·例王 氏之義亦

英獲克申矣

六分之義易以貢注貢告也六交變易以告人吉 凶

以象告韓氏云 循按韓氏謂此易以貢即下所云繋辭焉所以 以象告人與此言以言凶告人義同堯典敷 告也又八 卦

是故圖戸謂之坤注坤道包物

奏以言史記作編告以言貢之訓為獻獻之訓為奏

循按說文包象人襄妊韓氏用此義

者无稱之稱不可得而名取有之所極況之大極者也 易有大極是生兩儀注夫有必始於无故大極生兩儀也大極

星清經解 卷三百工焦孝廉周易補疏

有必始於无也道經云道可道非常道名可名非常名無名 謂道以道爲无之稱此法以大極爲无是以大極 天地之始此韓氏所謂不可得而名也韓氏注 循按老子德經云天下之物生於有有生於无此韓氏所 一陰 為道阮 一陽

者也乾鑿度云夫有形生於无形乾坤安從生又云易始 是也淮南子說山訓云有形出於无形未有天地能生天 通老論云易謂之大極老子謂之道當時以老子解易有 大極大極 分而為二故生天地此卽老子無名天地之始

卦以象之謂八卦所以象天地四時故稱天地為兩儀四時 說是以兩儀為天地韓氏於兩儀生四象四象生八卦注云

爲四象也

君道也陰臣道也君以无為統衆无為則 位非其道也 必二斯則陰陽之數君臣之辨也以一爲君君之德也二居君 有事則二也故陽交畫奇以明君道必一陰交畫兩以明臣體 君而二民君子之道也陰二君而一民小人之道也注陽 也臣以有事代終

皇清經解《卷三百六焦孝廉周易補疏 也然則漢時易有作一君二臣二君一臣者故韓氏注云云 篇云易日陽一君二臣君子之道也陰二君一臣小人之道 方萬里為方千里者百中國之民居七千里七七四十九方 也禮記王制疏引鄭康成此注云一君二民謂黃帝堯舜地 稱民注意解陰故稱臣也考後漢書仲長統傳載昌言損益 循按正義云按經云民而注云臣者臣則民也經中對君故

五十乃當堯舜一民之地故云 五千里之土五五二十五更足以一君二十五始滿千里方 民共事一君二君一民謂三代之末以地方五千里一君有 千里者四十九夷狄之民居千里者五十一是中國夷狄二 君二民韓氏所注本與仲長統所見之本同與鄭所見之 一君二民依此鄭注本自作

工部都水司郞中臨川李秉綬刊

本異正義用鄭注本自與韓注參差而認為之辭真鄙才短

皇清經解卷一千一百四十八終

漢軍生員樊封梭

此傳亦何不可存而論故王西莊光禄作後案力屏其偽 皇清經解 姓名而托諸孔氏何為也哉余嘗綜其傳而平心論之日若稽 文二十八篇不能不取諸孔傳之經文且傳之作也不自顯其 說而於傳說亦多取之孫淵如觀察屏孔傳而掇輯馬鄭然經 馬鄭王注外仍列孔傳江艮庭處士作集注音疏搜錄漢人 晏杜預郭璞范甯等先後同時晏預璞甯之傳注可存而論則 其爲假托之孔安國而論其爲魏晉間人之傳則未嘗不與何 則試置其偽作之二十五篇而專論其不偽之二十八篇且置 多之二十五篇偽也其堯典以下至秦誓二十八篇固不偽也 東晉晚出尚書孔傳至今日稍能讀書者皆知其偽雖然其 卷三瓦式焦孝廉尚書補疏放

之善三也盤庚三篇鄭以上篇乃盤庚為臣時所作然則陽甲 朱雖不肖不宜自舜歷數其不善史記以無若丹朱傲上加 罪而天下咸服傳以舜徵用之初卽誅四凶是先殛縣而後舉 之稽古為順考古道則交同義異歧出無理此傳之善一也 則是人臣可僭天子之稱頌若以帝堯之稽古爲同天以皇 天同天二字可加諸帝堯不可施於皇陶若亦以皇陶為同 古帝堯日若稽古旱陶傳皆以順考古道解之鄭以稽古為同 義禹陷三千莫大之罪此傳之善二也堯舍丹朱以天位授舜 而傳則以為禹之言自禹言之則可自舜言之則不可此傳 流放其父則為禹之勤勞適足使父致殛舜失五典克從之 鄭以禹治水畢乃流四四故王肅斥之云是舜用人子之功

益 皇清經解一卷三百四九焦孝廉尚書補疏致 胚曹馬 善六也明堂位以周公為天子漢儒用以說大誥遂放王莽之 為然傳則訓辟為法居東即東征罪人即指禄父管蔡此傳之 文此傳之善五也金騰我之不辟鄭讀為避謂周公避居於東 為忠傳雖亦以少師指比干而於此則云比干不見明心同省 微子問父師少師父師答之不云少師鄭以為少師志在必死 在上公然以臣假君令因而即真此莽操師昭之事而乃以之 又以罪人斯得為成王收問公之屬官殊屬謬悠說者多不以 誣盤庚大可怪矣傳皆以爲盤庚為王時所作此傳之善四也 鄭氏不能辨正且用以為尚書注而以周公稱王自時厥後 以少師指比干碩大臣徒志於死遂不謀國以出一言非可 以及陳隋唐宋無不沿莽之故事而傳特卓然以周公

**弦焦循書於半九書塾之雕菰樓 鈔所有私見著為此編與叢鈔相表裏云嘉慶戊寅夏四月下** 正之終不能不用為藍本余既集錄二十八篇之解為書義叢 有未善然三盤五語諸與辭傳皆一一疏通雖或有規難而 抗害之譚以觸當時之忌故自隱其姓名其訓詁章句之間 竹書相齒歲又托孔氏傳以點鄭氏明君臣上下之義屏僭越 置君臣易位邪說亂經故不憚改益稷造伊訓太甲諸篇陰與 哲等之偽造竹書舜可囚堯啟可殺益太甲可殺伊尹上下 此傳者益見當時曹馬所爲爲之說者有如杜預之解春秋 不自稱王而稱成王之命以誥勝鄭氏遠甚此傳之善七也 佰

學海堂

尚書補疏

江都焦孝廉循著

日若稽古帝堯傳若順稽考也能順考古道而行之者帝堯

後書其故事故云稽古乃自今述古之稱若書當時之事則 帝堯一字當不連上四字日若稽古乃史臣之言於堯殂落 不加此四字也 云乃命五史以書五帝之蠱事見李鼎辨蠱迪古古即故也 循按謂堯同天固非謂堯考古亦未善伏容曼注周易蠱卦

黎民於變時难傳言天下聚民皆變化從上是以風俗大和

皇清經解人卷三西七焦孝廉尚書補疏 上非傳養也廣雅釋言諸於也又釋話諸眾也傳以諸義同 循按傳以皆字釋於字正義解作萬國之眾人於是變化從

皆故以皆字釋之其實爾雅訓於為代代猶更也於變即代

變代變即更變耳

共工方鳩傷功傳鳩聚傷見也數共工能方方聚見其功 循按傳中兩見字疑皆是且字之談正義言傳然見之狀非

是

事而違背之貌象恭敬而心傲很若慢天言不可用 静言庸違象恭滔天傳靜謀滔漫也言共工自為謀言起用行

恭聖人抬天下之道至堯舜而一變義農以前人苦於不知 循按正義中夾以議論如此經放齊聽兜等辨其才實中品 未為大惡以舜禹之成功見此徒之多罪虞史欲盛彰舜德 歸過前人然則孔子手訂百篇乃首登此史臣不實之辭平

,一 門朱日醫訟指一共工日靜言庸違象恭滔天指一縣日 方命比族所以告天下後世凡嚣訟者不可順天時而成民 族夫謀而能言以方自命善也而實則庸違滔天妃族績用 諸職而具功事也方命比族似正人君子而不學無術試之 弗成固義農以來所未有亦堯舜以前之人所未知於是指 以後之天下而堯典首指兩端一則靜言庸違一則方命圮 之既久靈智日開凡仁義道德思孝友梯人非不能知而 功也凡靜言者當祭其層還象恭者當祭其治天不可以聚 偽由以生奸詐由以起故治唐虞以後之天下異於治義農 故義農盡人物之性以通其神明其時善不善顯然易見積 TH

皇清經解 終續用弗成也聖人重事功彼當訟者徒以言爭而事不成 卷三百九生孝廉尚書補疏

訂百篇而首冠之為萬世用人之法孔類達識疏論都後之 於人者亦徒驚愚而竦衆而事亦不成故史臣書之孔子手 靜言象恭者徒按惑人之耳目而事不成即方正自命矯異

乎測聖人矣

**邁邁機山襄陵傳襄上也** 

陵即加於陵加於陵即駕於陵也 循按釋言以聚爲駕駕猶加也土猶尚也尚與加同義尚於

方命比族傳比敦族類也言蘇性很長好此方名命而行事即

敗善類

敗善類此讀傳中名字為句則經文命比族三字連貫矣然 循接正義云好此方直之名內有姦同之志命而行事朝毀 皇清經解人卷三扇光焦孝廉尚書補疏 何得特稱之堯又何必試之經但云比族不必是毀害善類 共以爲善四岳且特請試之則當時固多以正人君子許之 傳以名訓命命字連名字經女自方命二字一頓蓋縣以方 亦不必有姦同之志即此自命為方直而不與人同自專自 康成解方為放謂放棄教命若果不遵教命志在姦回四岳 與處舜相反後人自命君子與同類相領車即鯀之流也鄭 而不知聖人之用在善與人同舍己從人無之方命比族正 侮物與共工又自不同故共工但一驩兜比之而縣則朝臣 謂色取仁而行違者也鯀以方正自命不能旁通絜矩自用 自命而毀敗同類之人共工靜言庸違象然滔天即孔子所 用即足以誤事功而禍天下為聖人誅極所必及楚辭女顏

之嬋媛兮申申其曾余日縣倖直以亡身兮終然殀乎羽之 屈原正以其孤立不與人同耳 野汝何博譽而好脩兮粉獨有此榜節女鎮以縣之好直旋

監督傲使進進以善自治不至於姦惡 克諧以孝烝烝义不格簽傳詣和烝進也言能以至孝和詣頑

當訓養此說是也克諧以孝則舜之和其兄弟以怡父母於 之益孔穎達必見漢注有訓艾為養者故為此言由此知其 惡偽孔本艾作人訓爲治正義云上歷言三惡此美舜能養 艾養格至也言舜能和於弟孝於親厚以奉養使不至於姦 循按江氏聲古文尚書集注音疏云烝烝孝也惠松居先生 日楊孟文石門頌日烝烝艾是本諸尚書則古尚書作艾也

之欲故違於德義耳既厚以養之則已得所欲而滿所願豈 處行之今之孝者能養而不能敬固不可以為至孝舍厚養 尚與人爭利平所以不至於私聖人變通神化之用必從實 必厚以養之姦私也瞽瞍葢亦市井之人營營於耳目口體 此句見之然徒以和孝之虚情焉能變化其頑嚣之本質故 以例瞽瞍也 而但言克諧吾未見其即諸也菽水承權可以事賢父未可

釐降二女子妈的傳好為匹夫能以義理下帝女之心於所居 **媽水之**衲使行婦道於虞氏

帝釐下土方傳云言舜理四方諸侯 循按傳訓釐爲理又以理爲義理即史記謂內行彌謹也片

皇清經解人卷三百二九無孝廉尚書補疏

序處舜側微堯聞之聰明將使嗣位歷試諸難作舜典 文氣連注如水之流雖有利刃亦不能截之使斷惟至姚方 興出妄以二十八字横安於中而遂不可合矣惠氏定字云 書好典魏晉間始析爲二然慎徽五典直接帝曰欽哉之下 循按間氏百詩云今之堯典舜典原只名堯典一篇别有逸

伏生尚書無舜典自粤若稽古帝堯至陟方乃死皆堯典也 王氏西莊本此於孟子外備引王莽傳光武時張純奏章帝 載放勛乃阻落明言堯典梅氏本於慎徵五典以下别為舜 尚書皆以仁微五典以下為堯武舜之文孟子稱二十有人 古文尚書原書只如此故司馬遷撰史記鄭康成王子雍注 典此其省作舜典一篇巧於藏拙也不顯與孟子相刺謬平

皇清經解《卷王百四九焦孝廉尚書稿疏 時陳龍言晉武帝初幽州秀才張髦上疏以及儀禮疏公羊 **堯典自月正元日起至舜生三十徵庸止是舜紀即是舜典** 帝紀則自日若稽古帝堯起至放勳乃殂落止是堯紀即是 雖引掇皆不用原文第襲其大略然踪跡可見今較史記一 **堯典者則此眞舜典矣史記五帝本紀則正載二典之全者** 徽五典以後放勳殂落以前在月正元日後則並無一語 典補亡謂慎徽五典以後至放勳殂落尚是堯典惟月正元 七而合日若稽古以下陟方以上為堯典惟毛氏大可作舜 疏凡引今舜典文皆稱堯典於是學者著書皆以舜典爲 而正月元日以前則尚有舜典半截在帝舜紀中因即取帝 日以後始是舜典春秋戰國間諸書引經凡稱堯典祇在慎

合康王之誥於顧命共爲一篇諸侯出廟門侯王出在應門 之內亦利刃不能截之使斷者也即鄭氏分王若日以下為 舜典則分慎徽以下爲舜典者正不得專屬之偽孔如伏生 序以慎微等為歷試諸難即鄭康成亦儼然以納于大麓為 云云也鄭氏以入麓伐木注之入麓正指納于大麓則不特 典則本諸側微即側随有鰥云云也歷試諸難即慎微五典 舜紀文在月正元日以前者補舜典之亡雖然以序核之序 之界止於舜櫃不闌入舜卽真以後毛氏之言信矣而序舜 云堯尊如故舜攝其事又云舜之美事在于堯時居然堯典 聰明文思光宅天下將遜于位讓于虞舜作堯典鄭氏注則 也者馬氏鄭氏皆以爲孔子所作而皆爲之注其序堯典云

皇清經解《卷三高元焦孝廉尚書補疏 未嘗亡月正元日以前亦無庸補也日若稽古帝堯日放動 康王之誥而其後王釋冤云云自與上麻冤職裳相貫康王 專敘舜事亦不得仍爲堯典堯典以日若稽古帝堯爲首以 以前敘舜事而堯仍在上則不得專爲舜典放勳殂落以後 爲敘舜之首瞽子媽內其家世里居亦著矣釐降以下四罪 史臣敘堯之首師錫帝日有鰥在下日虞舜史臣借衆言即 此例之竊謂舜典之於堯典猶康王之誥之於顧命也舜典 既尸天子其原本於顧命猶舜典序原本於側随有鰥也以 而顧命與康王之誥兩序明分序康王之誥云成王崩康王 報語即向太保芮伯等而言則高祖宴命亦烏得畫然而止 **殂落爲終舜典以有鰥在下日虞舜爲首以陟方爲終首尾** 

述堯治無明時之教迎日推策雖自軒轅至堯創為實測之 神化首以欽明至時強四十八字渾紋之乃命義和以下詳 而遠莫能企經生何足知之堯舜承伏義神農黃帝其通變 並具了然兩紀而中間互相殺發此文中神品馬遷每效之

法立表四方定中氣步分至綜歲實置閏月爲萬世授時者

器以補堯治秣所未備類帝以下若班瑞若巡守若封山濬 至烈風雷雨弗迷敘堯試舜即敘舜之才德在璇機玉衡制 既受禪命二十二人官無不備禮樂刑教無不章明其平水 川若作刑皆前聖所未定舜攝代堯定之開三代制度之先 以孝烝派义不格姦十六字述舜家居孝友精微簡妙觀 則其後則敘其求賢用人以互入舜事父旗母嚣象傲克諧

前為堯典月正元日以後為舜典舜典固未嘗亡亦無容補 也識者察之 堯舜言之恭以一篇言則日帝典以兩篇言則遏密八音之 并元愷四凶等則雜取孟子左傳諸書毛氏以為舜典所有 堯在二十八載之事屬之堯而以父頑母嚚及四岳薦舜二 為舜典矣毛氏據史記以定堯典舜典是也乃史記以舜福 取以補亡失之矣竊謂大學引克明峻德稱為帝典帝則兼 女嬪虞出而屬之舜於互敘之惟固已并然可見其塗廩穿 一事歸 功伯禹別詳禹貢凡舜所創制已無不其別無所

皇清經解卷三萬九焦孝廉尚書補疏 納干大麓烈風雷雨弗迷傳麗錄也納舜使大錄萬機之政陰 陽和風 雨時各以其節不有迷錯您伏明舜之德合於天

春霜夏寒白青亡光上以詔條責定國惶恐上書自劾歸侯 說與之異自以孔傳爲偽遂多從史記說孔傳之偽余不爲 循按史記謂堯使舜入山林 如是亦仍歷山雷澤時之故習耳漢書于定國傳承光元年 釣曳往往乘大雷雨時負篷衣簑行坐隈野未嘗或懼舜而 有與從假命粮人同已冒於風雨之中不情甚矣余見村配 左祖若以二說審之則傳說為勝是時舜已在位試司徒為 風烈必變舜乃不畏天怒先聖後聖義何乖異且舜是時必 上價矣本鄭入山林豈一人徒行何必不避風雷聖人迅雷 川澤暴風雷雨舜行不迷此傳

能毋過者其為聖人方今承周秦之敝俗化陵夷民寡禮詣

印乞骸骨上報日君相朕躬不敢怠息萬方之事大錄于君

皇清經解《卷王高先生孝廉尚書補疏 穆穆入干大麓列風雷雨明迷言大麓三公之位也居一公 脩事無廢亂使入大麓之野虎狼不搏蝮蛇不噬逢烈風疾 享之之義正同論衡吉驗篇云堯聞徵用試之於職官治職 於傳說太史公每載異聞未可概也德合於天與孟子百神 職去位漢帝作慰蘇謂非顓定國一人之各而歸咎於己乃 罪罪在朕躬君雖任職何必顓焉此詔正用舜事舜納大錄 專也况於非聖者平日夜思惟所以未能盡明經 雨行不迷惑此史記之說也其正說篇引說尚書者云四門 因舜事而曲原之故日不爲一端可見當時爲尚書說者同 則雷雨弗迷世答不發今定國納大錄而陰陽不調是宜罷 陰陽不調炭咎之發不為一端而作自聖人推類以記不敢 日萬方

諸侯焉納之大麓之野烈風雷雨弗迷鄭康成注云山足日 之位大總錄二公之事农多並吉若疾風大雨此以 兼以大錄解之則謂為壇攝位之日無烈風雷雨猶云會朝 侯命舜防位居攝致天下使大錄之此雖以大麓爲野而鄭 麓麓錄也古者天子命大事命諸侯則為壇國之外堯聚諸 不調之說宜仲任以爲偽伏生書大傳堯推尊舜而尚之屬 大錄與語同而以疾風大雨為衆多並吉之譬喻則殊陰陽

事之刑朴複楚也不勤道業則撻之金黃金誤而入刑出金以 法用常刑用不越法有寬也以流放之法寬五刑以鞭爲治官 象以此刑流看五刑鞭作官刑补作教刑金作贖刑傳象法

清明也

皇清經解卷三百九焦孝廉尚書補疏 廢之故日象流宥五刑亦自古傳之舜象之而不廢者也然 辭傳云象也者像此者也像似也有所效法則有所似續象 循按廣雅云象效也法與效義同有所效法則謂之象易擊 刑非通變神化何以有此故封山衛川之後即詳為敘述說 宥之爲流其罪已不可赦舜思小懲而大戒之作鞭扑贖三 古所無自舜創始之也墨劓剕官大辟之刑自古傳之舜不 刑者古所傳之五刑舜似續之者也對下三作字而言作者 以五刑施之舜不廢五刑而作鞭扑贖三刑以刑免天下之 刑雖不廢而犯者寡矣必小懲之而不大戒至於怙然而後 刑懲之於罪未成之先使之知耻知改不致罪大惡極則五

艾韓當官之說已為者卿所斥聖人制作之神記書生之見 者不知象字作字之義造為蒙中當墨草纓當馴非履當別 所能測哉

分北三首傳三苗幽闇君臣善否分北流之不合相從

苗碩凶不得就官善惡分別分別二字正用此經分火火從 循按三國志注虞翻云尚書分外三苗八古别字傳以分外 即分别耳正義以分爲別以北為背非傳義益稷傳云惟三

兩八與南北之北不同

序事陶矢厥謨禹成厥功帝舜申之作大馬皐陶謨益稷傳凡

循按今大禹謨信爲偽撰矣而分皇陶謨帝曰來禹以下爲

皇清經解人卷三百九焦孝廉尚書補疏 篇俱亡其日若稽古阜陶至帝拜日俞往欽哉弟皆阜陶謨 篇為大禹星陶謨經文先星陶次禹故序依之爲先後而書 謨也帝日來馬以下則禹自述其乗四載隨山刊木弼成五 謨也又即皇陶謨一篇思之首紀阜陶之言所謂皐陶矢厥 益稷馬鄭王所據書序名棄稷非益稷然則大禹謨棄稷兩 作於夏史故先大禹而後阜陶今所分益稷篇正大禹述成 服日各迪有功日時乃功則禹成厥功似即指此竊謂此 馬不言謨似此三篇者大禹二字名篇與棄稷同不名大禹 先云阜陶矢厥謨次云禹成厥功且以矢謨專屬阜陶而大 酒誥梓材例則大禹下省一謨字乃先大禹次皋陶而上則 篇而已但序文有可疑者云作大馬阜陶謨以序稱康誥

或問忠言嘉謨日言合稷契之謂忠謨合阜陶之謂嘉不然 亡失今遂不知作何語 言流傳於代子雲豈鑿空者邪當子雲時棄稷見存故謂言 意至棄稷自紀稷契之言間氏百詩云楊子雲法言孝至篇 合稷契之謂忠以篇名無謨字僅以謨貼阜陶惜永嘉之亂 如今之虞書五篇阜陶矢謨固多矣而稷與契曾無一話 皇陶謨大禹謨而曰大禹皇陶謨觀序文互為先後可見其公 功之謨原是皐禹兩人之言則分兩篇乃實是一

亦行有九德傳言人性行有九德以考察真偽則可知 執 循按堯典克明俊德鄭氏以俊德為賢才兼人者兼人則不 一故下經言九經之目寫寬而栗柔而立愿而恭亂而敬

皇清經解《卷三品光焦孝康尚書補疏 於一矣故變易其行者有九德九而字即變化移易之義所 始見堯典而其義莫明於此盡一陰一陽之謂道道得於身 擾而教直而温簡而康剛而塞殭而義然則徒寬而不栗徒 亦易通用亦行者易行也變易其行則寬而栗殭而義不執 移易而過不生肌膚也亦易也骨空論云易體無空王永洋 問氣厥論云盖食而瘦入謂之食亦王永注云食亦者食人 為德道兼陰陽則德參禮樂九家易云陰陽交通謂之德素 得謂之有德禮主敬樂主和皆得亦相兼而不執一矣德字 剛而能柔柔而能剛寬猛相濟以成治立功樂記云禮樂皆 殭而不義不可為德洪範三德高明柔克沈潛剛克鄭亦云 云易亦也列子黃帝篇二者亦言張湛注云亦當作易是古

也乃傳以八性二字解亦字鄭亦云凡人之性有異未詳所 言相連也相連即相兼亦奕二字皆訓重采采不一采故重 亦本兩相須之意公羊的十七義通於奕獨斷云寢廟奕奕 不一事即不一行不一言鄭注謂上下相協乃成其德是也 恩亂擾直簡剛體下采字指栗立恭敬毅温康塞義采采者 人有德乃言曰載采采即易言其人有德也上采字指寬柔 故易行有九德因而言之者以變易而不執於一故易言其 為疆又易而言其為廉為塞爲義其行以變易而不執於 指之為寬為柔為愿又易而言其為栗為立為恭方指之為 謂君子有三變變者易也行爲易行指而目之即爲易言方

風夜沒明有家傳沒須也

背葛之精者日絲五色備日繡 粉米黼微絲繡傳粉若栗永米若聚米黼若斧形微為兩己相 循按傳讀後為逡遁之逡逡遁不進是有待之義故訓須也

星海經解 卷三百四九年孝廉尚書補疏 邊之節今俗所云鑲邊掛線者正此遺制也其最下一層用 色為上衣之文其下裳用絲繡所為粉絲黼微葢裳下齊綠 云山龍青也華蟲黃也作繪黑也宗彝白也璪火赤也此五 文凡黐以葛為質戲樓密紙五色相間故云絲繡伏生大傳 云絲繡文如聚米也釋文粉米說文作然則粉絲糊散皆繡 循按說文術部云術意樓所然衣黼黻粉三字皆從之杀部

行也火形如牛環微三列者又畫為兩己相背為三行也按 云荒蒙也在旁日帷在上日荒黼荒綠邊為黼文畫荒綠邊 之於裳殊不成體喪大記云君龍為黼荒火三列散三列注 也作永裂文者都也觀商周舞鼎其上文多有類此者可想 今俗作雲文其遺象也是為輔又其上作小圓為栗文者眯 遺象也是為散次一層用白黑相間繡作斧形牽連為牛圓 青黑相間續作兩己相背形牽連為折方今俗作亞字文其 云黼荒火三列者列行也於黼文之上荒中央又畫為火三 為雲氣火微為列於其中耳正義云緣荒邊為白黑斧文故 依此傳為圖謂斧刃白而登黑兩己相背蓋左青而右黑施 見其象故虎蜼之文同於彝尊即以宗彝名之陳祥道禮書

此云緣邊為補文是也可知裳亦緣邊為補文敬文也火三

列者為璪火之文三層也撒三列者為亞字文三層也

傲虐是作問畫夜領領傳傲戲而為虐無畫夜常領領肆惡無

## 休息

皇清經解卷王言學九焦考廉尚書補疏 濫己平亦是以罔水為無水無水推行正與傳陸地之說同 無水故解爲陸地行舟鄭云水已治則以水由地中前此 息也鄭康成謂丹朱見洪水時人乗舟今水已治循居舟 領領使人推行之此以領額二字連下罔水行舟以罔水為 而響連文選注以縣驛為不絕貌縣亦與雜通不絕即無休 循按正義以領領為無休息之意傳蓋讀領為維漢龍領 **維同洛廣雅云洛繹也洛繹猶駱驛成公綏嘯賦聲** 中 羅 維候

落仍為陸地而丹朱猶居舟中使人推行如此推鄭義雖不 連罔畫夜謂無畫夜領領罔水行舟其讀領領或亦如傳讀 何分水已治未治惟本陸地因鴻水氾濫人居舟中今水已 爲維維爲駱驛無休息也 明言陸地行舟而其意可見也鄭雖以領額屬行舟而上亦 不然舟在水何用推行且使在江河溪澗之中則居舟而行

導菏澤傳菏澤在 一胡陵

亦以御陵菏水為菏澤水下導流又東至于荷傳云菏澤之 循按說文荒澤在山陽湖陵禹貢浮于淮泗達于菏許叔重

水别詳禹貢班

三百里蠻傳以文德蠻來之不制以法

是繩言蠻者以繩東物之名尚未得鄭孔之怡 係貌讀稱讀學其義一也學係而來卽羈縻其人正義謂稱 攀張衛思元賦云母縣擊以倖已今交選注引舊注云縣擊 對德字也鄭康成讀蠻為縣詩以縣蠻為雙聲縣蠻亦稱縣 係為引彎亦謂以文德引來之不以法制之不制以法法字 訓蠻為慢故顏氏變慢為幕耳師古此注本諸孔傳而幕覆 覆之以幕解蠻以覆明幕師古以幕古通漫漫慢亦通馬氏 與戀來之義終有未合玩傳用來字葢讀蠻為攀擊之義為 循按漢書地理志引禹貢此文師古日蠻謂以文德蠻幕而

皇清經解卷一千一百四十九終 皇清經解卷三百五焦孝廉尚書補疏 漢軍生員樊封校 古

學海堂

尚書補疏

江都焦孝廉循著

序三年復歸于亳思庸傳念常道

訓庸代亦更也孟子云太甲顛覆湯之典刑伊尹放之於桐 循按說文云庸用也从用从庚庚更事也方言廣雅皆以

訓己也此序義與之合思庸謂思更改即悔過自然自艾之

三年太甲梅過自怨自艾於桐處仁遷義三年以聽伊尹之

調

李鶴衆暨傳籲和也

循按說文籲讀與籥同龠樂之竹管三孔以和农聲也又 調也从龠禾聲讀與和同調和之和即取義於龠龠與籥同

皇清經解

傳讀籲為籥故訓爲和謂調和衆人之憂戚也正義謂籲 卷三五五年馬尚書補疏

裕是寬意故為和未得傳讀鄭注禮云籥如笛三孔是籥即 即

不唇作勞傳唇强

循按鄭氏讀唇為啓訓為勉即强也正義謂與孔不同

且

汝不和吉言于百姓傳責公卿不能和喻百官

傳絕不解說言字而增入物字直以喻字夾入和吉言之中 循按正義解爲和喻善言於百官是以吉訓善經云和吉言

云諭告也諭即喻傳以喻字解告言二字故云和喻百官禮 非傳義也惟究傳義益經文吉字傳本作告字說文廣雅皆

當為吉禮然則吉告一字古多以傳寫互調此吉言之吉孔 之鬼神元注云故書吉或為告杜子春云書為告禮者非是 記緇衣尹吉日注云吉當為告春官大宗伯以吉禮事邦國

傳本或作告或是孔傳讀吉為告也

汝無侮老成人傳不用老成人之言是侮老之

成人故傳以老成人解成人經用老字在侮上則成人之老 而侮之故傳云侮老之必其人已老乃侮老之則成人是老 循按唐石經作汝無老侮成人以老字加侮字上是以其老

可知古人屬文簡與多若此今作汝無侮老成人失經文之

妙傳義乃不明

皇清經解 無弱孤有幼 卷三百五焦孝廉尚書補疏 傳不徒則孤幼受害是弱易之

循按傅以易字解弱字左傳襄十七年華臣弱皋比之室杜

注云弱侵易之

咸造勿褻在王庭傳造至也衆皆至王庭無褻慢

造為至釋文引馬訓造爲為則不可說矣傳慢字解襲字慢 循按周禮司門四方之賓客造焉儀禮造于西階下注皆訓

服此勿聚之聚宜作私字解與上咸字為對咸至欲衆民皆 者緩也有緩慢不至者則不能咸至矣余謂說文訓褻爲私

在王庭則公不皆在王庭則私故云咸至勿私在王庭也 至於庭也下云勿褻在王庭五字連讀即足上咸造之義皆

鮮以不浮于天時傳浮行也少以不行於天時者言皆行天時 循按禁辭抽思云何回極之浮浮王逸章句云浮浮行貌席

雅云浮浮行也

敢恭生生傳 敢奉用進進於善者

傳云生生之謂易孔子正取此生生二字為易字訓釋易者 循按盤庚凡四言生生傳皆以進進解之意殊不豁余謂易 改變之義可與此經互明此經生生指遷徙言謂變通也汝

萬民乃不生生謂萬民不肯從遷是不知變通也往哉生生 謂往遷新邑則能變通也朕不肩好貨敢恭生生謂朕不

等亦無聚貨寶其以變通之道自更改也鄭康成注泉府國 好貨而勇於奉此變通之道也無總于貨實生生自庸謂

服為息言稱貨者加息以償貨者得取息以為利則財貨生

生不窮亦謂交易變通則財貨不窮

皇清經解 卷一三五年無尚書補疏

天曷不降威大命不摯傳言天何不下罪誅之有大命宜王者

何以不至

字以明之史記云大命胡不至亦增胡字以明之未可依史 循按傳以天易二字貫下大命不摯故於下句疊用何以二

記謂孔傳本經有胡字說文藝至也从女執聲周書日大命

不勢讀若摯無胡字

不出逃難我殷家宗廟乃隕墜無主 帝乙欲立子帝乙不肯病子不得立則宜為殷後者子今子若 我舊云刻子王子弗出我乃顛臍傳刻病也我久知子賢言於

傷害之意盡以馬氏侵刻為傳解也然言其賢而請立不可 循按釋文舊云馬云言也刻音克馬云侵刻也正義以刻 爲

疾猶急也故刻之義與病同高訴注呂覽處方篇云刻亦急 之病刻之訓爲極為急趙岐注孟子云病極也詩名見箋云 達余謂刻子即箕子也易箕子之明夷劉向荀夾讀箕為芗 為侵刻傷害之玩傳云病子不 惟南子時則訓奏其高誘注云其讀玄備之芳古玄其音通 為亂不變故云也此說尤為不解於經文殊費解說而不 出紂為孩子之時微子睹其不善之性性惡不出衆庶長大 云云經交無之王充論衡本性篇引作我舊云孩子王子不 云字以病子不得立解刻子二字以宜爲殷後者子解王子 猶該訓備 同刻訓盡 一字不出我乃顯濟六字為句然經止言我舊云刻子其他 卷三豆生焦孝廉尚書補疏 傳以我人知子賢解舊字以言於帝乙欲立子解 得立則當如堯舜其猶病諸

箕即 子當去 言舊久也謂不特今日因王子問我我始言之且不獨言王 云我舊云箕子王子不出我乃顛廢此乃述其平素私自之 養我 相近也 我殷乃顯濟矣史記引微子不載此交而插敘箕子佯狂 久已言箕子王子兩人皆當出若箕子王子不出 一大 ナ 言語 王子出迪則已勸微 梦 也毛詩傳棘急 刻 音近相唇 明芳字以 劳 起荄 **计書音** 笙 戒音 同

段云或日可以去矣正本此舊云箕子不去之說也父

師别是二人所謂太師疵少師强也傳以當登子比干而刻

子二字遊莫能達耳董仲舒賢良策云至于殷科守職之人 皆奔走逃亡入于河海即指論語太師擊適齊 章而

王朝至于商郊牧野傳科近郊三十里地名牧

循按毛詩魯頌正義昭二年叔弓如晉左傳日晉侯使郊勞

服虔云近郊三十里

亡罪人信用之 乃惟四方之多罪逋逃是崇是長傳言紂棄其賢臣而尊長 是信是使是以為大夫卿士傅士事也用為

循按傳以五是字指多罪逋逃之人尊字解崇字信用之

卿

大夫典政事

是信是使此注當在是信是使句下上用字解使字下用字

解以字

皇精經解

卷三豆生馬考廉尚書補疏

五

循按釋文風本作極儀禮大射儀朱極三注云極 猶放 心也士

往趙岐注云極者惡而困之也極又訓已新襲又訓窮樂 喪 禮續極二往云極放弦也極有放義孟子又極之於其所

往所以困之窮之使之終死於是注極終也故云至死 極鯀于羽山放之使居東海既永不復用又收管之不許

死為箕子釋武王之慙所假言亦非

斬首固非鄭志答趙商以為至死不得返於朝是也而以 赦傳於極字之義實能體會至精說交以殊死解之則極為

凡嚴庶民有飲有為有守傳民敢有道有所為有所執守

循按戢字不可解正義云戢斂也因上斂是五福故傳以戢

言之乃上文斂時五福傳直云斂是五福之道以爲教何得 間 隔三十餘三而以戢字訓者矧斂屬於君此戢屬民殊

差錯宋岳珂九經三傳沿革例云戢字止是一或字傳寫誤

作战耳硫義强釋作敵战之最岳說是也

其作汝用咎傳其爲汝用惡道以敗汝善

為是相為之為則作是作使之作章的魯語注云為猶使也 之義有二作之義亦有二為是發為之為則作是動作之作 惡道以敗汝善於爲汝下增入臣字非傳義亦非經義 用咎猶云其使汝用咎也正義讀爲平聲云其爲汝臣必用 周禮司士注云作謂使之也然則傳以為字解作字其作汝 循按釋文其為于偽反是讀為相為之爲作之義同於為爲

皇精經解人卷三三三十年孝廉尚書補疏

多藝能事鬼神 予仁若考能多材多藝能事鬼神傳我周公仁能順父又多材

傳經文作子仁能若考否則以子仁若考能為句正義亦云 神以多材多藝與仁字對以若考與事鬼神對兩能字相應 既能順父能字在順父上仁故能若考多材多藝故能事鬼 仁字義同傳以順父解若考而以能字加順父之上然則孔 免其父召之彼仁必來仁即愛也謂彼愛其父必來與此經 循按昭二十年傳無極日奢之子材若在吳必憂楚國盍以

蕭云神成王命故稱王傳與王同正義引鄭規之云惟名與 循按鄭康成云王周公也周公居攝命大事則權稱王也王 王若日傳周公稱成王命

此類是也 鄭不知其悖展不特勵於經耳偽孔傳固有勝於真鄭注者 勝於鄭顧西漢人不善說經遂啟王莽之逆後人抑王而右 周公稱王踐天子之位後漢鄭康成延其說耳王肅之說遠 若是乎尚書正義每多正論王莽因翟義之討依大誥王若 日云惟居攝二年十月甲子攝皇帝若日莽擬大語以粉民 依天下人所共智之義然則西漢人說經固以 不可以假人周公自稱為王則是不為臣矣大聖作 王若日

遊爾既道極厥辜時乃不可殺傳汝盡聽訟之理以極其罪是 人所犯亦不 門

皇清經 卷三百年焦孝廉尚 汝字解爾字以盡字解既字以聽訟之理解道字 書補疏

**矧日其敢崇飲傳景聚也自暇自逸猶不敢况敢聚會飲酒平** 不可殺傳以聽訟之理解道字則斯時所以勅康权者動其 聽訟之道以窮極其罪之大然是人既非終乃惟告災矣則 如宜解為如得其情之如謂有大罪非終乃惟焚告如爾盡 以極其罪則是為督責之解非經義亦非傳義適訓當亦訓 其罪經交適在爾字上正義汝在當字上汝當盡斷獄之道 適字木有明解正義以邁為當云汝當盡斷獄之道以窮 亦字從適字轉出傳雖未明破適字而適字之義自見 大罪之中知其非終非勒其窮極其罪也玩下云亦不可殺 極

循按廣雅崇宗並為聚隱公六年左傳芝夷蘊崇之杜注蘊

## 積也祭聚也

誕惟民怨庶羣自酒傳大行淫虐惟為民所怨答対衆羣臣 用

酒沈荒

矣而斜之羣臣自沈于酒而不顧民之盡也 然經交庶羣自飲承上民怨則自字不必他解盡謂民 循按正義云用者解經之自是自酒 即用酒正義申傳是也 則 怨

亦當見其為君之事察民以過誤殘人者當寬宥之 肆亦見厥君事叛敗人有傳聽訟折獄當務從寬恕故往治民

皇清經解卷三百年焦孝廉尚書補疏 人上增加過誤二字者貫上君事知之也傳云亦當見其為 循接狀則人不可以看惟過誤戕敗人乃可以看傳於戕敗 君之事為字讀去聲謂因君之事而戕敗人非由有校故行

殘害所以為過誤可寬恕也傳讀君事 我敗人五字一 氣正

義未得傳義

至于敬寫至于屬婦傳至於敬養寡弱至於 存恤妄婦

婦解婦字其意甚明釋名釋親屬云屬續也思相連續也思 循核傳以敬養解敬字以寡弱解寡字以存恤解屬字以妄

言屬婦傳言妾婦者以妾屬於人故名屬婦此以傳之妾字 相連續即存恤之意釋文音屬為蜀妾之事妻也正義云經

解屬字非是

事者知其教命所施何用 王其效邦君越御事厥命曷以傳王者其效實國君及 以御治

循按廣雅效點也傳以實字明效字謂點實其所施也

天迪格保傳言天道所以至於保安湯者亦如禹

格謂民變化於善也孟子惟大人為能格君心之非謂變 君心之非也易至哉坤 循按格之訓至固矣而格至均 元至即 謂能變通舍此以至彼格 有變更之義故論 語有 形 保 化

者謂

天改變其保夏而爲保殷也

**小其延傳言葉不謀長**人

字以不謀解不其盡讀其為基正與孔子問居同 循按爾雅釋話基謀也孔子間居引周頌風夜基命宥密作 風夜其命有密注云詩讀其爲基基謀也此傳以長久解延 正義未能

疏 傳爲不其長人而以爲唐以前古本不 通證明漫行云有夏桀不其長久日本足利學據疏反 亦枉平

皇清 經解卷下百五年馬孝廉尚書補疏

其惟 王勿以小民淫用非藥傳勿用小民過用非常欲其重民

循按正義云其惟王勿妄役小人過用 役欲其重民秉常也以傳衛之未能通達傳訓淫爲過見 民 非常役用為非常之義戒王當使民以時莫為非常勞 非常之事又云 勿

也用 馬謨傳葢讀淫字為句勿 非弊冒 上勿字勿 用小民淫為重民勿用非舜為秉常 用小民過謂勿用小民至於太過

相

洛邑已矣公功以進大天下咸敬樂公功 公定予往 E 公 功 肅將祇歡傳公畱以安定我我從 公言往 至

循按傳讀已 一字為句謂歎辭也已矣二字起下正義以傳

讀予往已為句非是公定予往 下往字故傳言以安定我我從公言往至洛邑也從公言即 一句予字既屬上定字叉屬

從公之安定也

在十有二月傳言周 公攝政盡此十二月

循按爾雅釋話在卒同訓終釋名終盡也傳用釋話訓在為

終故云盡也

**爾于天無能明人為敬** 解聞於世 弗克庸帝大淫洪有辭傳禁不能用天戒大為過逸之行有 誕淫厥洪罔顧于天顯民祇傳言紂大過其過 惡

皇清經解卷三百五焦孝廉尚書補疏 循按爾雅釋言逸過也盤庚作乃逸傳云逸過也立政乃惟 庶智逸德之人傳云乃惟衆智爲過德之人傳於大淫洪讀

洪為逸於誕淫厥洪解洪為過互解也讀洪為逸即是解為 過解洪為過即是讀為選釋交洪音逸又作佾注同馬 本作

**届云過也屑从分同佾馬之訓過與傳同也** 

俗比近臣我宗周多為順道 移爾遐逖比事臣我宗多遊傳个移徒汝於洛邑使汝遠於惡

而近遠於周則俗惡近於周則道順惡俗二字從下多遜立 對逃指殷宗指周謂移爾於洛邑遠於殷而近於周也由遠 循按傳以遠字解退字以惡俗解逖字益以逖字與下宗字

去本鄉遠使汝遠於惡俗是以遐為徒於遠以逖為遠於惡 是自遠而移於近正義謂移徙於遠合汝遠於惡俗又云合 義不遜故

俗惡遠其遠於周之惡俗而此其近於周之多遜

予惟四方图攸賓傳以待四方無有遠近無所賓外

勝對云使夫宗室檳却師古注云檳却謂斥退也檳音必刃 循按釋文賓如字徐音殖馬云却也釋文以傳讀如字為省 客之賓也馬訓爲却則讀賓爲擯其音爲殯漢書中山靖王 反傳云賓外正與檳却義同謂擯而外之也正義未明

## 王日叉日

皇清經解一卷一王百至馬孝廉尚書補流 篇末亦有王曰云云叉曰云云則王曰不指以上所已言竊 循按正義云凡言王目皆是史官錄解非王語也今史錄稱 即王言及言王曰指以上所言又曰謂以下所言也推多方 王之言曰以前事未終故言又曰也探正義益謂王曰又日

書之則宜云王日時予乃或言爾攸居又日時予乃或言爾 獵員游則於員字下用! 云此無異餘則不必奧書之而但以王日又日標明之如屬 方云王自我不惟多誥云云叉日時惟爾初不克敬于和云 謂時子乃或言爾攸居八字王兩次重變言之有異辭則多 如石鼓文乃邊字則用二字於本字下不邊書君子員獵員 攸居古史簡而有法但以王日叉日標之自明其為學言矣 一於機字下用二自知其曼員徽二

乃諺傳乃叛諺不恭

字無容複書也

循按正義引論語由也諺論語个作榜鄭日子路之行失於 够 畔珍即叛諺也那馬疏引王弼云剛猛也大雅皇矣篇

無然畔換文選魏都賦雲撤叛換劉淵林注叛換猶恣睢也 無然畔 拨笺云 畔 援跋扈也韓詩云武强也漢書敘傳注作

換援吃聲近相通

府有解傳惡事盡有辭說

辭也供同逸彼傳解作過而以惡辭明之謂過即惡也此以 循按多士大淫決有餘馬法族作局此局有辭猶云淫決有 窮盡傳既云惡事又云盡兼二義也 解唇與此盡有蘇說同層何以為盡盡亦過也凡事太過則 訓惡爲過下交爾乃屑播天命傳云汝乃盡播棄天命以盡 惡事解局字正是以局為決以洪為逸而逸為過惡也說女

皇清經解 惟我問王靈承于旅傳惟我問王善奉於股 卷三 直上 焦孝廉尚書補疏

變使民不倦神而明之使民宜之即此所謂靈承于旅也不 循按靈之訓爲神亦爲善則善之義爲靈爲神易傳云通其

執於 化故惟人性能轉移則為性善性善即性靈也部盡美又盡 一隨時爲變通爲靈乃爲善書於善多稱靈靈則能變

自一話 善武盡美未盡善善則變通神化民無能名武定天下末受 命故未能盡善周公成文武之德制禮作樂而亦盡乎善矣 言傳言政當用一善善在 一言而已欲其口無擇言

如此

單云話不云言則話為善言大雅物詩順爾出話毛傳云話 善者此以 循按盤庚乃話民之弗率誕告傳云話善言然則話即言之 一善解一話益下已有一言則話專取善義盤庚

善言也亦以詩云話不云言也左氏文公六年傳著之話言 教訓不知話言注云話善也單以善解話亦以經云話兼云 注云話善也為作善言遺戒十八年傳顓頊有不才子不可 之話為善言也傳解立政一話一言之話為善猶毛公解話 為善言言不辭甚矣傳解盤庚話字為善言猶毛公解出話 八年傳引此詩注云話善也話言並舉若話為善言是話言 言也抑詩又云告之話言毛傳云話言古之善言也妻公十

在後之侗傳在文王後之侗稚

言為善言是以善字解話字也

皇清經解《卷三五五集孝廉尚書補疏 釋文引馬作調云共也在後之共於義為不達說文調共也 循按論語侗而不愿孔曰侗未成器之人益爲僮字之假借

周書日在夏后之調經文乃成王自稱之辭不得雜出夏后 竊謂夏卽後字之爲后則羨文耳

爾無以到冒貢于非幾傳汝無以到冒進于非危之事

被也旨進循蒙進也謂蒙昧而進也無敢昏迎傳解作唇亂 **恃文王之道故其政教宣被四表旨之義為豪覆宣被循署** 直云旨者康誥我西土惟時怙旨傳云我西土岐周惟是怙 循按廣雅貢獻也獻同於進故以進字解貢字管字不解而

逾越即是盲貢于非幾傳以成王既無敢冒貢于非幾又欲 保元子無敢昏越也王光祿後案謂傳以冒有進義而貢字 無解於義不足未得傳義

鳴義姦充傳為鴟鴞之義

為擊猶輕之為擊上傳擊即擊說文擊抵也廣雅周至也擊 **墾讀若摯摯即鷙鴟鴞之鳥鷙展所以名鴟鴟即鷙矣鍾之** 讀若擊忿展也鳴从氏說文氏至也鴟之爲墾猶氏之爲 字馬氏訓輕竊謂鵙即多方叨順之順說文引周書作明藝 循按鄭氏注云盜賊州如鴟梟鈔掠良善劫奪人 即鶩之爲鴟矣鴟取鷙而名鴟亦鶥取鷙而名鴟周氐同 低也鄭氏士喪禮注朝墊也朝即輕字輕即聲字輦之爲低 同高郵王氏 伯申讀義為俄解為傾邪反側是矣見經義 物與傳 至

皇帝清問下民鰥寡有蘇于苗傳帝堯詳問民患皆有蘇 至則陽熱亦鴟熱也馬訓鶏為輕輕益輕字之識 怨於

皇清經解人卷三百五焦孝廉尚書補疏

苗民

占

辭傳云當清審於單辭清審詳三字互見清問**即審問** 循按傳以詳字解清字說文詳審議也精擇 患二字民字解下民患字解鰥寡葢傳以皇帝清問下民鰥 近傳通清為精也下其審克之傳云其當清察叉明清于單 也擇與審義 相

寡為句

無或私家干獄之兩鮮傳典獄無敢有受貨聽詐成私家於獄

之兩辭

循按傳於私家上用成字疑傳之經文或字作成

善敦乃甲胄傳善簡汝甲鎧胄兜鍪

循按說文氣擇也擇義與簡同六帖 料字又音僚說文料量也从斗米在其中讀若遼釋文敦 引此經 小字注云敦古 皇清經解《卷王百平焦孝廉尚書補疏 皇情經解悉一千一百五十終 我皇多有之傳我前多有之 歸往之往傳讀皇為往謂我往時多有之即前多有之也 有之非也詩信南山箋云皇之言往也少儀注亦云皇讀如 循按傳以前字解皇字正義增成之云皇訓大也我前大多 為料賴之以明度尚碑粉敵制勝殺即料亦即叙也 有一月陳筋革省甲兵也省甲兵正是簡料之義太史公用 後但用料不知有氣耳史記以陳爾甲青釋氣字夏小正十 陳字明敦之為料也六帖引書多不著名未知所出而敦之 獨反與料音近盡料本量米之名 教為簡釋之字二字可通 刑部山西司郎中臨川李秉文刊 漢軍生員樊封校

