# महात्मा गांधींचें दर्शन

[ १९४३ च्या गांघी सप्ताहानिमित्त आचार्य दां. दः जावडेकर यांनी येखडा तुरुंगांत दिलेली प्रवचनें. ]

> छेखक पां. स. साने गुरुजी

[ सर्व हक स्वाधीन ]

### प्रकाशकाचें निवेदन



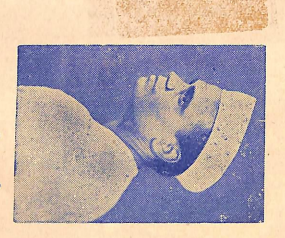
पूज्य साने गुरुजी यांच्या आत्यंतिक प्रेमामुळेंच वाचकांस महात्मा गांधींचें दर्शन घडविण्याचा मला सुयोग यत आहे. इतर अनेक कामें मागें असतांनाही निर्व्याज आपुलकींनें गुरुजींनीं वेळांतवेळ काढून या पुस्तकाच्या प्रसिद्धीस परवानगी दिली. वास्तविक हीं प्रवचेंन आचार्य जावडेकरांनीं येरवडा तुरुंगांत दिलेलीं. त्यांची टांचणें गुरुजींकडे होतीं; त्यावरून त्यांनीं हीं प्रवचेंने 'मन्वन्तर' मासिकाच्या वाचकांसाठीं खास लिहून काढलीं. आचार्य जावडेकरांनींही तीं प्रसिद्धीस परवानगी दिली व त्याचीं मुद्धितें नजरेखाळन घातलेलीं आहेत. या त्यांच्या सहकार्यावद्दल प्रकाशक आपली कृतज्ञता व्यक्त केल्याशिवाय कसा राहील ?

प्रकाशक— नारायण लक्ष्मणराव कीकाटे, ३०० सदाशिव पेठ, पुणे २.

मुद्रक— भाऊ लक्ष्मणराव कोकाटे, हनुमान छापलाना, ३०० सदाशिव पेठ, पुणे २.

8

आचार्य जावडेकर



पां. स. साने, गुरुनी.

### प्रास्ताविक दोन शब्द

१९४२ च्या सत्याग्रह संग्रामाच्या निमित्तांन येरवडा तुरुंगांत वंदींत असतांना १९४३ च्या सप्टेंबर अखेर गांधीसताह साजरा करण्यांत आला. त्यावेळीं सहकारी राजवंदीं पुढें मीं सात प्रवचने दिली. त्यावेळीं हीं प्रवचने कोणी लिहून घेत असेल व तीं प्रसिद्ध करण्याचा सुयोग येईल अशी मला कस्पनाहि नव्हती. यानंतर १९४४ च्या एप्रिलमध्यें मी तुरुंगांतून सुटलें. पुढें तीन साडेतीन वर्षोनीं श्री. कोकाटे यांचें एक पत्र मला आलें व त्याच्या बरोबर माझ्या या प्रवचनांपिकीं पहिस्या प्रवचनांचीं पेज प्रकृति आलीं! "श्री साने गुरुजी यांनी आपलीं सात प्रवचनें लिहून घेतलीं आहेत व त्यांचें पुस्तक काढण्याची त्यांची इच्छा आहे तरी आम्हांस तशी परवानगी असावीं!" अशी विनंती श्री. कोकाटे यांच्या पत्रांत होती. मला है पत्र वाचृन आनंद तर झालाच, पण आश्चर्याहि वाटलें. श्री. साने गुरुजी माझ्या प्रवचनांना इतर्कें महत्त्व देतील व ते तीं लिहून ठेवतील यांची मला मुळींच कल्पना नव्हती.

या पुस्तकातील विचार माझे आहेत व शब्दिह बहुतांशी माझेच आहेत; पण गुरुर्जीच्या लेखणीचा स्पर्श झास्याने त्यांना प्रसन्नता प्राप्त झालेली आहे. हा गुरुर्जीचा माझ्यावर एक प्रसादच आहे असे मी समजतों. आमच्या दोधांच्या तुरुंगातील एकत्र सहवासाचें हैं एक मूर्त स्मृतिचिन्ह आहे. याच हृष्टीनें मला हैं पुस्तक अत्यंत प्रिय आहे. गुरुर्जीनी लिहिलें तसेच ते मराठी वाचकापुटें जात आहे. यात्रदल भी गुरुर्जीचा व श्री. कोकाटे यांचाहि आभारी आहें.

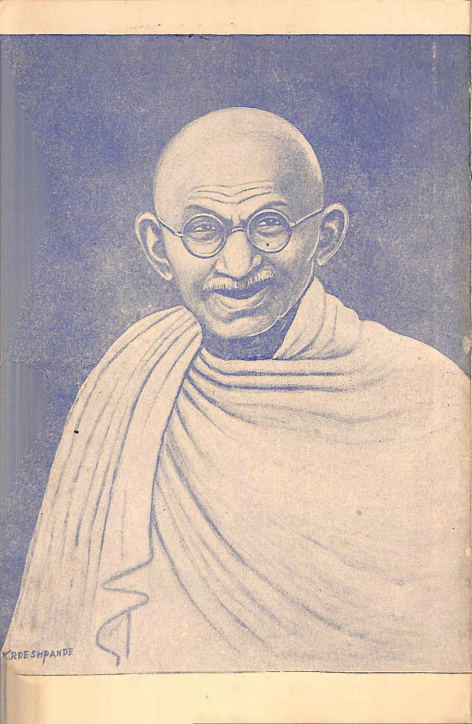
श्चिवाजी नगर, पुणें नं. ५ | ता. ५-१०-४८ } शं. द. जावहेकर

## निवेदन

177066

बेचाळीसच्या स्वातंत्र्ययुद्धांतील तुरुंगवासांत महाराष्ट्रांतील महान् ध्येयाथीं विचार तंत आचार्य जावडेकर यांचीं बौद्धिकं, प्रवचनं ऐकायला मिळालीं. आचार्य भागवतांचीं जागितक तत्त्वज्ञानावरचीं ५०-६० तंजस्वी प्रवचने मी पकडला जाण्याआधींच होऊन गेलीं होतीं. नाहींतर तोहि अमर लाभ झाला असता. भरभर टिपून घेण्याची मला संवय. पूज्य विनोबाजींचीं गीताप्रवचनं ३२ सालीं धुळें तुरुंगांत टिपून घेतलीं. तीं आतां प्रसिद्ध झालीं आहेत. ४३ मध्यें अचार्यांनीं गांधीजयान्त सप्ताहांत महात्माजींच्या दर्शनावर, तत्त्वज्ञानावर सात प्रवचनं दिलीं तीं मीं येथे दिलीं आहेत. काचित् संदर्भ तुटला असेल. केठिं अर्थबोध स्पष्ट नसेल, तर तो माझा दोष आहे. घाईंत टिपून घेतांना राहून गेले असतील कांहीं शब्द, कांहीं विचार. या प्रवचनांत जें चांगलें आहे तें आचार्यांचे. त्यांना सारें श्रेय. मी केवल लेखक. जे दोष असतील त्यांची क्षमा मागण्यापलीकडे मी काय करूं ?

पां. स. साने



# महात्मा गांधींचें दर्शन

### प्रकरण १ लें

जमाइपद वद्य द्वादशी. या तिथीला जी तारीख येते तिच्या पासून आरंभ करून दोन आक्टोबरपर्यंत आपण गांधीजयंतीसप्ताह पाळीत असतों. भाइपद वद्य द्वादशीस पंचांगाप्रमाणें महात्माजींचा जन्म झाला इंग्रजी जन्मतारीख र आक्टोबर. जगभर सर्वत्र र आक्टोबरलाच गांधीजयंति होते. भाइपद वद्य द्वादशीस आतां रेंटिया बारस म्हणजे चरक्याची द्वादशी असे नांव देण्यांत आलें आहे. कारण महात्माजी म्हणजे रेंटिया. ते एकदां म्हणाले होते, माझा वाढिदेवस साजरा करायचा असेल तर खादी खपवा; चरका सर्वत्र न्या. म्हणून त्यांच्या जन्मातिथीलाच रेंटिया बारस नांव देऊन गुजराथनें चरका अमर केला. म्हणजेच एक प्रकारें महात्माजीना व त्यांच्या कार्याला अमर केलें आहे. असा हा गांधीजयंतीसप्ताह आपण आजपासून सुरू करीत

आहोत. या सप्ताहाच्या कार्यक्रमांत गांधीतत्त्वज्ञान किंवा गांधीदर्शन या विषयावर सात दिवस सात प्रवचने देण्याचे मीं योजिलें आहे. महात्मा गांधी हे आज २५।३० आपल्या पढें सतत उमे आहेत. नाना स्वरूपांत उमे आहेत. महान् क्रान्तिकार्य त्यांनी चालविले आहे. आपणाहि मारे त्यांच्या या कामामध्ये आपापल्या शक्तीप्रमाणे भाग घत आहोत. महात्मा गांधींचें चरित्र जगाला नवीन दृष्टिकाण देणारे असल्यामुळे त्याला गांधी-दर्शन किंवा सःयाग्रहदर्शन असे नांव द्यायला हरकत नाहीं. आज आपल्या देशांत अनेक दर्शने रूढ आहत. निरानिराळी दर्शने मोठमोठ्या विभतींनीं या देशाला प्राचीन काळापासन दिलीं आहेत. परंत महात्मा गांचींनीं आणखी एक नवीन दर्शन दिलें आहे: अज्ञा श्रद्धेने आपण त्यांच्याकडे बघतों, त्यांच्या कार्यात सामील होतों. महात्मा गांधींच्या चरित्राच्या द्वारां हें नवीन दर्शन, हैं नवीन तत्त्वज्ञान जगाला मिळत आहे, या निष्ठेनें आपण त्यांचे शक्त्यनुसार अनुकरण करीत आहोंत.

ज्या वेळेस एखाद्या पुढा-याच्या विचारांस आपण दर्शन असं नांव देतों, त्या वेळेस ते विचार आपल्या जीवनाच्या सर्व अंगांना स्पर्श करणारे आहेत असं आपण समजत असतों. जीवनाच्या संपूर्ण तत्त्वज्ञानाला आपण दर्शन हें नांव देत असतों. सोरें जीवन अंतर्बाह्य कसें आहे व तें कसें असावें याचे अचूक व सम्यक् दर्शन जो महापुरुष घडवितों, त्याच्या विचारांना, त्याच्या तत्त्वज्ञानाला आपण दर्शन ही पारिभाषिक संज्ञा देत असतों. अशीं दर्शन जगांत निर्तिग्राल्या वेळीं रूढ होत असतात. आजिह

आहेत. महात्मा गांधींकडे केवळ एक मोठे राजकीय पुढारी एवढ्याच दर्षाने आतां आपण पहात नाहीं. जगहि एवढयाच अर्थानं पहात नाहीं. आज जगांत सर्वतामखीं " आम्हांस नवीन जग निर्मावयाचे आहे, " ही भाषा ऐकूं यते. ही भाषा राजकारणाहन अधिक व्यापक आहे. एखादी नवीन शासनपद्धतीच फक्त आम्हांस निर्मावयाची आहे असे नाहीं: एखादें नत्रीन राष्ट्रच फक्त निर्मात्रयाचे आहे असे नाहीं; तर नवीन जग निर्मावयाचें आहे. हैं ध्येय आज सर्वांसमोर उमें आहे. हें ध्येय सर्वत्र उच्चारिलें जात आहे. सर्व जनतंत नवीन जग निर्माण करण्याची आशा आकांक्षा आज उत्पन्न झाळी आहे. आणि जनतेत सर्वत्र उत्पन्न झालेळी जी ही आशा तिच्या पूर्तीसाठी, हैं नवीन जग प्रत्यक्षांत यावें. यासाठीं आज जगांत अनेक लोक प्रयत्न करीत आहेत. असे प्रयत्न करणाऱ्यांपैकींच महात्मा गांधी हेहि एक आहेत. कोणी शस्त्रबळाने युद्ध करून नशीन जग निम् पाहात आहेत. कोणी शस्त्रबळाने क्रान्ति घडवून आणून जगाचा कायापाछट करूं पाहात आहेत. एखार्दे युद्ध पुकारून त्यांत मिळणाऱ्या विजयांतून नवीन दानिया पैदा करूं, नवें जग निर्म अशी आशा कोणी उराशीं बाळगून आहेत. परंतु या मार्गानीं नवीन जग निर्माण होईछ अस महात्मा गांधींना वाटत नाहीं. महात्मा गांधींचे जीवनाचे दर्शन या छोकांच्या दर्शनापेक्षां निराळें आहे. त्यांनी गेली २०१५ वर्षे किंवा आफ्रिकेंत असल्यापासून जो प्रयोग सुरू केला आहे, ज्या अनेक चळवळी त्यांनीं केल्या व करीत आहेत, त्या सर्भाच्या

बुडाशीं असें एक तत्त्वज्ञान आहे, असे एक विशाल दर्शन आहे कीं त्याला इतिहासांत दुसरा दाखला नाहीं. महात्मा गांधी ऋन्तिकारी आहेत. परंतु आजपर्यंत होऊन गेलेल्या सर्व क्रान्तिकारकांहून ते निराळे आहेत. ते एक थोर धर्म-पुरुष आहेत. परंतु आजपर्वंत होऊन गेळेल्या धर्मपुरुषांहून-हि ते विभिन्न आहेत. ते एक धोर राजकीय नेते आहेत परंतु इतर सर्व राजकीय नेत्यांहून ते निराळे आहेत. त्यांची विभूति अशी सर्वोहून भिन्न असली तरी ते पुनः पुन्हा सांगत असतात कीं मी जें कांहीं सांगत आहे, मी जीं तत्त्रें सांगत आहे त्यांत नवीन असे कांहीं नाहीं. मी पूर्वीचीच तीं सनातन तत्त्रें सांगत आहे. महात्माजी जरी असे म्हणत असलें तरी त्या जुन्या तत्त्रांच्या आचरणासंबंधीं ते नवीन दृष्टि देत आहेत यांत शंका नाहीं. महात्माजी जें सांगत आहेत तें जुने-हि नाहीं व नवीनहि नाहीं. ते जी तत्त्वें सांगतात ती जुनी म्हणजे शिळीं या अर्थाने सांगत नाहींत. कांहीं तरी नवीन अर्थ त्या जुन्या तत्वांत ते ओततात. आणि यामुळेंच सर्व हिंदी जनतेचें चित्त त्यांनी ओढून घतलें आहे. नवीन हिंदी राष्ट्र निर्माण करण्यासाठी झगडणारी जी काँग्रेस संस्था तिचें चित्त त्यांनी ओढून घतलें आहे आणि काँग्रेसच्या नेतृत्वामुळ राजकीय पुढारी म्हणून आज जगापुढें ते आहेत. काँग्रेस-मध्यें ते आले व राजकारण हा त्यांचा नित्यांचा एक व्यवसाय झाला. परंतु त्यांचा संदेश राजकारणापुरताच नाहीं. राजकारण म्हणजे कांहीं संपूर्ण जीवन नाहीं. राजकारणाच्या मर्यादा ते जितक्या समजतात तितक्या अन्य कोणासहि समज्लेखा नाहींत.

महात्मा गांधींसारखी अलैकिक विभूति जनतेच्या संसारांत जेव्हां उतरते, एखाँदें नवीन तत्त्वज्ञान घेऊन जेव्हां ती जनतसमीर येते, तेव्हां ती केवळ शब्दपांडित्याने पढें येत नसते. अशी विभूति आपल्या आचरणाने जगासमोर यते; ही महत्त्वाची गोष्ट आहे. गीतेवर लिहिलेल्या अनास-क्तियोगाच्या प्रस्तावनंत त्यांनी म्हटले आहे, "गीतेचा केवळ शास्त्रीय पांडित्याच्या दृष्टीने विचार करण्याची माझी पात्रता नाहीं परंतु त्या तत्त्वांचें आमरण आचरण करण्याची खटपट करणारा या दृष्टीने माझी पात्रता आहे." अशा अर्थाचे त्यांचे शब्द आहेत. कोणत्याहि तत्त्वज्ञानाचे रहस्य काय, त्या तत्त्रज्ञानाचें मर्म काय, असा जेव्हां प्रश्न समीर येती, तेव्हां त्याचे अनुकरण करून पाहा हेंच उत्तर असते. प्रत्यक्ष व्यवहार हीच त्या तत्त्वज्ञानाची कसोटी. ज्या व्यवहारांत आपणांस रहावयाचे असते त्या व्यवहारांतच जर त तत्त्वज्ञान आपण आणूं लागलें तरच त्याचें रहस्य कळेल आणि याच दृष्टीनें महात्माजींनी अनासक्तियोग पुस्तक लिहिलें. आणि भगवद्गीतेच्या अश्रीसंबंधाने ज्या निरनिराळ्या मीमांसा आज-पर्यंत झाल्या, त्यांहून नवीन दृष्टि त्यांनी दिली आहे.

अनासित्तयोग हैं छोटे पुस्तक आहे. भगवद्गीतंतून अहिंसा धर्म निचूं शकतो असे त्यांत महात्माजी सांगतात. भग-वद्गीतंत अहिंसा भाहे. ही गोष्ट आपल्या जड बुद्धीला सम-जली नसती. असे कोणी पूर्वी सांगता तर आपण हसलों असतीं; परंतु नन्या दृष्टीन पूर्वीन्या ग्रंथाकडे पाहण्याची दृष्टि आली म्हणजे मग वाटूं लागते की महात्माजी म्हणतात ते बरोबर असं शकेल. ही नवी दृष्टि देणारा मनुष्य भेटला पाहिजे.

असा मनुष्य भेटला की सामान्य माणसालाही मग त सार बरोबर बाटुं लागतें. सत्य, अहिंसा हे शब्द नवीन नाहीत. ही तत्त्रें नवीन नाहीत. परंतु या तत्त्रांचा व्यवहा-राशीं कोठें कसा संबंध आणायचा हा प्रश्न असतो. आणि जेव्हां हीं तन्वें व्यवहारांत आणण्याची घडपड सरू होते तेव्हां सत्यनिष्ठेला निराळाच अर्थ येता. अहिंसाव्रत पाळा असे आजपर्यंत अनेकांनी सांगितलें आहे. परंत अहिंसावत पाळणाऱ्याने, सत्याचे व्रत पाळणाऱ्याने, जलमी कायदा मोडावा हैं आजपर्यंत कोणी सांगितल्याचें उदाहरण नाहीं. राजकारणांत सत्य, अहिंसा पाळा असे सांगणारा कोणी आजपर्यंत झाला नाहीं, सत्यासाठीं, अहिंसेसाठीं राजकारणा-चा सन्यास घतलेले, राज्यें, साम्राज्ये सोइन भागीरथीच्या तीरावर किंवा हिमालयांत जाऊन बसलेले असे ध्येयार्थी लोक आपणांस दिसतात. अशा सर्व-संन्यास वृत्तीतच परम आनंद आहे असे मानणारे व सांगणारे पुरुष झाले. पूर्वी झाले, आजिह असतील. जो मोक्षार्थी आहे, ज्याला मोक्षाची तळमळ आहे, त्यान कुटंब, राज्य, ब्यवहार, हा ससार यांचा त्याग करूनच गेलें पाहिजे असे ते सांगत. भौतिक सखापेक्षां अशा संन्यासांत अधिक आनंद आहे असे ते म्हणत, सर्व धर्मातून असे सांगितलेलें आहे. असे वर्तनच आत्मप्राप्तीचें खेरे साधन अशी घोषणा सर्व धर्म करतात. खरा आनंद संसारांत नसून परमार्थांत आहे असे सागुणारे महात्मे आजपयत झाले. आणि अशा मोक्षार्थी ऋषीमूनीनी, यतीनी, राजधमीचा सन्यास करून एखादा राजा निवृत्त होत असेल तर त्याला तु राज्य सोहं

नकोस, जी कांहीं हिंसा होईल ती अपरिहार्य समजून वाग असे सांग्रन प्रवृत्त केलें आहे. राजे लोकांना वार्टे की यति-र्धम श्रेष्ट आहे. आमच्या राजधर्मात हिंसा, अन्याय, अप्रा-माणिकपणा पदोपदीं येतात. प्रसंगी कठोर व्हार्वे लागते, शासन करावें लागते, सत्य मोडावें लागते, दंभ दाखवावा लागतो. हा राजधर्म पापमूलक आहे. नकोच हा. असे म्हणून काहीं राजे खराखरच निवृत्त होऊं पाहात. श्री शिवाजी महाराजिह एकदां निवृत्त होऊं पाहात होते. तुकाराम महाराजांनी त्यांना सांगितलें, '' तूं समर्थाकडे जा. " शिवाजी महाराज समर्थांकडे गेले. समर्थानीं सोगितलें, ''शिववा, लोक-संप्रह व समाजधारणा यासाठीं स्वधर्म सोड्न जाऊं नका. जी कांहीं कटोरता तुमच्या धर्मात येईल ती अपरिहार्य समजा. " असा उपदेश आजपर्यंत सारे करीत आले. राजकारणांत हिंसा, अमत्य असणारचः अपरिहार्य आहेत या गोष्टी. अनासक्त बुद्धीने त्या गोष्टी कराव्या असे सागत. लोकमान्य टिळकहि असेंच सागतात.

वास्तविक धर्माला असा उपदेश करावा लगतो कीं संसारांत फार नका रमूं. परमार्थाकडे लक्ष द्या नेहमीं धर्मग्रंथांतील संवादांतून पूर्वपक्षी हा संसाराची बाजू घेणारा असतो. आणि त्याला उत्तर देणारा उत्तरपक्षी हा परमार्थाचा उपदेश करीत असतो. परंतु आपणांस गीतेंत निराळाच देखावा दिसतो. येथे अर्जुन निवृत्त होऊं पाहात आहे. परमार्थाकडे जाऊं पाहात आहे, तर गीता त्याला निवृत्त न होऊं देतां कर्मग्रवृत्त करीत आहे. गीता संन्यासमार्गी आहे, सर्व संसार सोडून जाऊं पाहणाऱ्यांस कर्मग्रवृत्त कर-

さいこうはいいか おいせいがまからいます ちゅうしょうしんじょうじんじんじんじんじん

णारी आहे, निवृत्तिधर्मीयांस प्रवृत्तीच्या पक्षाच्या बाजूने उत्तर देणारी म्हणून गीता आहे, असे आपण मानीत आलें। तें काहीं खोटें नाहीं. परंतु महाना गाधीनीं जी भूमिका घेतळी आहे, ती प्रवृत्तीची असळी तरी गीतेहून निराळी आहे. ते आपल्या भूमिकेवरून एक निराळीच दृष्टि देत आहेत. राजकारणांत हिंसा आहे वगैरे शंका घेणाऱ्यांस महात्माजी असे नाहीं उत्तर देत कीं अपिरहार्य समजून धनासक्त राहून ती हिंसा तूं कर. ते निराळ्याच रीतीने शंका निरसन करूं पाहतात. राजकारण, व्यवहार वगैरेत पूर्वजांनी ज्या मयीदा वात्तस्या आहेत, त्या सोहून पुढें जाण्याचा काळ आळा आहे. पूर्वींच्या धर्मस्थापकांनीं, यति-मुनींनीं ज्या मयीदा सांगितल्या, ज्या अनुज्ञा सांगितल्या, त्या आवस्यक नसून क्षम्य आहेत. राजाने हिंसा केळीच पाहिजे असा त्याचा अर्थ नसून त्याने हिंसा केळी तर ती क्षम्य आहे असा अर्थ आहे. पांतु क्षम्य म्हणून Permissible म्हणून जी गोष्ट सांगतली ती कर्तव्य नाहीं ठरत. आपद्धर्म म्हणून ती आहे. ती गोष्ट obligatory केळीच पाहिजे अशी नाहीं. कर्तव्यें व्यवहारांत आणतांना अपरिहार्य म्हणून त्यांनी कांहीं अनुजा दिल्या. परंतु रोवटीं एक गोष्ट लक्षांत ठेवली पाहिजे की आपणांस आपला व्यवहार दिवसदिवस अधिक उच्च पातळीवर न्यावयाचा आहे. व्यवहार व्यवहार असे म्हणत वमून कर्तव्यें खाळीं ओढायचीं नाहीत. महात्मा गांधी भगव-द्गीतेकडे या दृष्टीने पाहतात. या दृष्टीने तिचे विशेचन करूं पाहतात. राजकारणांत ज्या गोष्टी नडत आहेत. अडत आहेत, ध्याच्या निराकरणार्थ मी झटतों

आहें अस त्यांना अनक वळा सांगितलें आहे. महात्मा गांधींची जी राजकीय भूमिका आहे ती पूर्वी कोणीहि घतलेली नाहीं. पूर्वी म्हणत राजकारण करा ते करतांना जी हिंसा वगैरे करावी लागेल ती निवेर बद्धीने, अनासक्त रीतीने करा. पूर्वीच्या लोकांनी अहिंसा, सःय इत्यादि तत्त्रां-चाहि जणुं श्रमविभाग केला. बुध्द, खिस्त, महावीर यांनींच यतिधमीत संपूर्ण अहिंसा आण्छी. परंतु प्रभ्यक्ष व्यवहारांत, राजकारणांत अहिंसा कशी आणतां येईल ते त्यांनी सांगितलें नाहीं. तसा प्रयत्निह कोणी केळा नाहीं. महात्मा गांधी आज असे म्हणतात की मी सत्य, आहंसा इत्यादि तत्त्वें सर्व जीवनांत आणण्याचा प्रयान करीत आहे. जीवनाच्या सर्वच क्षेत्रांत, समाज, राजकारण, धर्म सर्व ठिकाणींही सना-तन तत्त्वं आणण्यासाठीं मी झटत आहे. यामुळेच महा-त्माजी आज नवीन दर्शन देत आहेत. पूर्वजांचे प्रयोग आणखी पुढं नेत आहेत. त्यांत भर घालीत आहेत. नवीन दृष्टि व नवीन अनुभवाचे तत्त्वज्ञान देत आहेत. ते आज म्हणतात कीं, सत्यिनिष्ठ ज्याला रहावयाचे असेल स्याने सर-कारशीं झगडल पाहिजे. अन्याय्य सरकारशीं जापर्यंत आपण झगडत नाहीं तें।पर्यंत आपण सत्यनिष्ठ आहोत, धर्मानिष्ठ आहाँत, अहिंसक आहाँत, असा दात्रा करणे खोटें आहे. हीं थोर तत्त्रें आपण पाळती असे म्हणणे खोटे आहे. महा-तमाजी राजकारणांत शिरले ते जगाची सुधारणा करावी म्हणून नाहीं शिरले. या वृत्तीने ते राजकारणप्रवृत्त झाले नाहींत. स्वतःची भुधारणा करण्यासाठी म्हणून ते राजकार णांत उतरेल. स्वतःची सुधारणा, स्वतःची आध्यात्मिक व

नैतिक सधारणा करतां करतां त्यांना असे दिसन आँठे कीं स्वतः ची सधारणा व जगाची सधारणा या गोष्टी भिन्न नाहींत. त्या एकच आहेत. ते दक्षिण आफ्रिकेंत गेले. बॉर-स्टर होऊन गेले. परन्त तेथें त्यांना लौकरच असे दिसून खालें की झगड़ा केल्याशिवाय स्वतःचा धर्म पालतां येत नाहीं, मी येथील सरकारशी झगडा न करीन तर माझा विकास थांबेल, मां कतन्यच्युत होईन, मीं आत्म्याची प्रता-रणा केली असे होईल असे त्यांना वाटलें. आणि हा झगडा केवळ माझाच न राहातां तो सर्वाचा झाळा पाहिजे. असेहि त्यांस दिसलें आणि हा झगडा आजपर्यंत कथीं कोणी केला नाहीं अशा पद्धतीनें करायला ते उमे राहिलें. सत्यार्थी लोकांनी राजसत्तेविहद्ध झगडा केल्याची उदाहरणें जगाच्या डातिहासांत फार थोडीं आहेत. आपल्या देशांत फारशी नाहींत व जगाच्या इतिहासांतहि फारशी नाहींत. महात्मा गांधींचा हा प्रयोग असा अपूर्व आहे. द. आफ्रिकेंत त्यांना र दिसले की मी जर झगडणार नाहीं तर मला धर्म पाळतां येणार नाहीं. इतरहि बंधु न उठतील तर त्यांचेंहि कल्याण नाहीं, त्यांनीहि या झगड्यांत आलें पाहिजे. द. आफ्रिकेंतील झगडा तथाल सव हिंदी जनतेचा त्यानी केला. परन्तु पुढें असे दिसले की दक्षिण अफ्रिकेचा प्रश्न सुटायला हवा असेल तर हिंदुस्थान स्वतंत्र केला पाहिजे. जापयत हिंदु-स्थान स्वतंत्र होत नाहीं तोंपर्यंत हिंदी जनतेचे, जगांतील गुलामगिरीचे प्रश्न सुटणार नाहींत. म्हणून अफ्रिकतून येथे येऊन हिंदी जनतेच्या स्वातंत्र्याचा प्रश्न त्यांनी हातीं वेतला. आणि हिंदी स्वातंत्र्यार्थ लढतां लढतां त्यांना असे

दिसून आठ की हिंदी स्वातंत्र्याचा प्रश्न जगाशी जोडलेला आहे. साऱ्या जगाचीच सधारणा झाळी पाहिजे. तोंपर्यंत माझा, देशाचा किंवा इतर देशांचाहि प्रश्न खऱ्या संपूर्ण अर्थाने सटणार नाहीं, अशा रीतीने स्वतःच्या कष्टिधर्मात्न, स्वतःच्या वैयक्तिक मोक्षांतून ते समष्टीच्या, सर्व जगाच्या धर्माकडे, जगाच्या मोक्षाकडे आले. स्वतःच्या मोक्षाची त्याना जितकी उत्कट इच्छा आहे, तितकीच जगाच्या मोक्षा-चीहि आहे. सारं जग सधारावयाचे असेल तर राजकारण. अर्थकारण, समाजकारण, धर्मकारण ही अलग ठेवून चाल-णार नाहींत. ही गोष्ट त्यांना स्पष्टवर्णे दिसली, आणि म्हणून ते जरी मोक्षार्थी असलें तरी ते राजकारण करूं लागले. अर्थ-कारण करूं लागले. आणि हे सर्व व्यवहार करीत असतांना एक नवीन दृष्टि त्यांनी दिली. धर्म या सर्व गोष्टींत भरून राहिला आहे, सत्याची व अहिंसेची हवा या सर्वांत खेळती राहिली पाहिजे असे त्यांनी शिकविलें. महात्माजींची दृष्टि मोक्षार्थी असली तरी अर्थकारण, राजकारण, समाजकारण, धर्मकारण या सर्वात ती वावरत असते. त्यांची चतुर्विध दृष्टि आहे. एकांगी नाहीं. या चारी गोष्टी सत्य व अहिसेच्या पायावर उभारतां आख्या तरच खरं स्वराज्य लाभेल असं त्याचें मत आहे. याळाच ते स्वराज्याचा चौरस Square of Swara असे म्हणतात. या चौरसाच्या एका बाजूस अर्थकारण वर् राजकारण आहे. दुसऱ्या बाजूस धर्म । तीति आहे.



असा हा चौरस आहे. अर्थकारण आणि राजकारण यांत धर्म व नीति आणणे हें महात्माजीच्या जीवनाचे ध्येय आहे. आजपर्यंत जे धर्मशिक्षक झाले त्यांनी राज्यव्यवहार करतांना थोडीशी हिंसा अपरिहार्य आहे असे सांगितळें. ही हिंसा ते -गृहितच धरून चाल्छे. ही हिंसा राजकारणांत्नहि कशी कमी करतां येईछ व एक दिवस अजीबात कशी नष्ट करतां येईळ याचा विचार आजपर्यंत कोणी केळा नाहीं. तेसेंच अर्थकारणांत, न्यापारांत खोटेपणा थोडा यायचाच, लवाडी असायचीच असे जणूं आपण म्हणत होतों. सत्य, अहिंसा इऱ्यादि तत्त्वं आपण यतीच्या, साधुमंतांच्या कम्पा-उडांत नेऊन ठेवून दिलीं व्यवहारांत असे कसे चालेल असे म्हणत बसलों. परंतु महात्माजीनी ही परंपरा झुगारून दिली आहे. आजच्या अर्थकारणांत अन्याय, पिळवणूक असेल, खोटेपणा असेल तर निराळेंच अर्थशास्त्र निर्मूया असे ते म्हणूं लागले. चरका, प्रामोद्योग वगैरेंच्या द्वारां अर्थकारणांत ते समता आणा असे शिकवूं छागछे. धर्मकारणांतिह सत्य व अहिंसा त्यांनी आणिलो. ते सर्व धर्म समान मानतात. ज्या अर्थाने महात्माजी सर्ग-धर्म-समानःवाचा स्वीकार करतात स्या अथान पूर्वी कधीं केला गेला नव्हता. सर्व धर्म एकच साहेत; हिंदुधर्म, खिश्चनधर्म, मुसलमानी धर्म, बुद्धधर्म इत्यादि धर्म एकाच भूमिकेवर उमे आहेत असे कोणी म्हटले तर् आपणांस पटणार् नाहीं, परंतु महात्मा गांधी ज्या दृष्टीनें विचार करतात, त्या दृष्टीनें सर्वधर्म समान आहेत, असे मानण्यास प्रत्यवाय वाटत नाहीं.

अनासिक -योग छिहितांना महात्माजींनीं कोणती दृष्टि

घतली आहे ! अर्जुन लढत नसतो तो युद्ध टाळूं पाहातो... श्रीकृष्ण त्याला झगडा करायला उद्यक्त करतात. गीता ही ग्रुद्धार्थ प्रवृत्त करणारी आहे ही गोष्ट महात्माजी मानतात कोणी म्हणतात की महात्माजी तर अहिंसा शिकवितात. आणि पुन्हा गीतेला कसे मानतात ! अर्जुन शस्त्र खाली टाकतो. महात्माजीहि शस्त्र दूर ठेवा सांगत आहेत. महात्माजींची भूमिका व अर्जुनाची भूमिका दोन्हीं समान आहेत, असे कांहीं प्रवचनकार अद्यापिह सांगतात. अर्जुन काय म्हणत होता !

> " यदि मामप्रतीकारमशस्त्रं शस्त्रपाणयः धार्तराष्ट्रा रणे हन्युस्तन्मे क्षेमतरं भवेत्"॥

अर्जुन म्हणतो " हातीं शस्त्र न घतलेख्या व प्रतिकार न करणान्या मला जरी कौरवांनी मारलें तरीं तेंही माझ्या कल्याणाचेंच होईल." अर्जुन निःशस्त्र व अप्रतिकार असा आहे. परंतु महात्माजींची भूमिका निराळी आहे. ते हातीं शस्त्र देत नाहींत, परंतु प्रतिकार करूं नका असें त्यांनीं कथींहि सांगितलें नाहीं. अर्जुनाची भूमिका आपण जरा अशी मांडू या; हे इंप्रज आपलेच बंधु. आपण जाति, धर्म, देश यांचे भेद लक्षांत आणतां कामा नये; त्यांना बंधु म्हणूनच आपण मानलें पाहिजे. त्यांनीं आपला हेष केला तरी त्यांचा आपण नाहीं करतां कामा. त्यांच्यादर प्रेम करावें.. (भगवद्गीतेनेहि असा उपदेश ठायीं ठायीं केला आहे. त्यांत काहीं नवीन नाहीं.) परंतु भगवद्गीतेच्या शिकवणीचा असा अर्थ नाहीं कीं अन्यायानें कोणी राज्य घेतलें तरी स्वस्थ बसावें. आपल्या बंधूनींच राज्य घेतलें. घेईनात का.. काय हरकत ! सर्वस्य घतलें तरी आपण प्रतिकार न करतां स्वस्य बसावें, असं अर्जुन म्हणतो. त्यांनीं झगडा सुरूं केला, तरी आपण निमुटपणें बसावें असे तो म्हणतो. परंतु अर्जुनाची ही भूमिका मान्य केली तर जगाचें, समाजाचें, संस्कृतीचें रक्षण होणार नाहीं. म्हणून श्रीकृष्णानीं अर्जुनास या नैष्कर्म्यापासून परावृत्त केले. अर्जुनानें अहिंसावादाच्यां दृष्टीनं प्रश्न केलाच नाहीं. तो कां अहिंसेला कटालला होता ! नाहीं. अहिंसेचा पूर्वपक्षीह त्यानें केला नाहीं. अहिंसेचा मुद्दा त्यानें काढलाच नाहीं म्हणून त्या मुद्दाचें गीतेंत खंडनिह नाहीं. अर्जुनाची भूमिका एवढीच होती कीं, नातलगांची, आसेष्टांची, गुरुजनांची हिंसा करावी कीं नाहीं. ज्ञानेश्वरींत अर्जुनाची भूमिका परकृष्ट रीतीनें मांडलेली आहे.

#### आम्ही दिगतीचे भूपाळ। विभांडूनि सकळ मग संतोषविजे कुळ। आपुळें जें

अर्जुन क्षत्रियत्व विसर्छा नब्हता. जगांतीळ राज महाराजे जिकावें. जगांचे राज्य मिळवून आपल्या कुळाचा गौरव वाढवावा. आपल्या देशाचें, राष्ट्राचें वैभव इतरांना निर्दाळून वाढवावें ही पूर्वजांची प्रथा तो जाणता परंतु जगाला जिकून ज्यांचा गौरव वाढवावयाचा, त्यांनाच आज कसें मारायचें श्रेत्या आसांना, आपल्याच कुळांतीळ बंधूना कसें मारायचें हा प्रश्न अर्जुनाळा पडता. ज्या कुळांतल्यांना कसें मार्च संचा जिकायचे त्या माझ्या कुळांतल्यांना कसें मारा असे अर्जुन मोठ्या विषण्णतेन विचारतो.

#### " ऐसियांते कैसेनि मारूं। कवणावरी शस्त्र धरूं निजहृदया करूं। घातु केवी"

अर्जुनासमार युद्ध करावें कीं न करावें असा प्रश्न नाहीं. इतरांशीं लढावे, स्वकीयांशीं लढूं नये ही गोष्ट अर्जुन जाणतो. या स्वकीयांशीं, गुरुजनांशीं कर्से लढूं हा त्याचा प्रश्न आहे. मी युद्ध करणार नाहीं, मी रानावनांत जाता अस अर्जुन म्हणतो परंतु श्रीकृष्णांनीं त्याच्या विचारांतील चूक दाखवून, त्याच्या प्रश्नांतील चूक दाखवून त्याला युद्धप्रवृत्त केले आहे. अर्जुन म्हणतो, "मला नको हें राज्य, या राज्य-मुखाची मला वासना नाहीं. माझे राज्य, माझा हिस्सा यांनी घतला तरी चालेल." अशा युद्धनिवृत्त अर्जुनाला श्रीकृष्णांनीं कां प्रवृत्त केलें १ कारण अर्जुनाचा आतां तो वैयक्तिक प्रश्न राहिला नव्हता. अर्जु-नाच्या पळीकडे जाऊं तेव्हांच त्या प्रश्नाचे उत्तर मिळेळ. ज्यावळेस कौरवांच व पांडवांचे युद्ध पुकारल गेल त्यावळस कीरव कीरव म्हणून नव्हते. पांडव पांडव म्हणून नव्हते. कीरव म्हणजे अन्यायाचे प्रतीक व पांडव म्हणजे न्यायाचे प्रतीक अशी ती परिस्थिति होती. एका बाजूस न्याय व एका बाजूस अन्याय असा तो प्रकार होता. अर्जुनाने पांडवांसाठी लढावयाचे नव्हते. तर न्यायासाठी त्याने लढावयाचे होतें. ही कर्तव्यनिष्ठा त्याने सोडणें धर्म्य नव्हते. जर तो ती गोष्ट टाळ पाहील तर अन्यायाचे पारिपत्य करें व्हायचे ? अन्यायांचे पारिपत्य झालेंच पाहिजे. न्यायासाठीं लढण्याची निष्ठाच जर जगांतून नष्ट होईल तर या जगांत अन्यायी लोकांचें राज्य होईल. म्हातारी मेल्याचें दुःख नाहीं, परंतु काळ सोकावतो. मला राज्य नको असे म्हणून प्रश्न सटत

नाहीं. एखादानें माझ्यावर अन्याय केला तर मी स्वस्य बसलों समजा. परंतु तो उन्मत्त मनुष्य मग दुसऱ्यावर अन्याय करील. तो दुसऱ्यांची हिंसा करील. एखादा पिसाळलेला कुन्ना आतां माझ्यावर आला. मी म्हटलें की चावूं दे मला. परंतु तेवढ्यानें इतरांचा प्रश्न सुटत नाहीं. अन्यायाचें निवारण करण्यांचें साधन समाजापुढें सदेव हवें. अन्याय सहन करा असे म्हणणें म्हणजे अन्याय आहे. महात्मा गांधींची ही अशी दृष्टि आहे. ते राजकारणांत या दृष्टीनें पडले आहेत. स्वतःच्या मोक्षासाठीं व जगाच्या मोक्षासाठीं, अन्याय दूर करण्यासाठीं, लढणें त्यांना कर्तव्य वाटतें.

वास्तविक स्वराज्याचा लढा हा पोटापाण्याचा आहे. घर-दार मिळावें, संततिसंपत्ति लाभावी, संसार सुखाचा व्हावा म्हणून स्वराज्य आहे. स्वराज्याचा लढा हा कांहीं आपण सारे मोक्षासाठीं नाहीं करीत. भौतिक कारणासाठीं हा लढा आहे. परंतु महात्माजींच्या नेतृत्वाखालीं चाललेला हा झगडा भौतिक कारणासाठीं असला तरी तो मोक्षाच्या विरुद्ध नाहीं. स्वराज्याचा हा लढा त्यांनीं मोक्षाचाहि केला आहे. हा स्वातंत्र्याचा लढा मोक्षाविरुद्ध मार्गानें चालूं नये असे त्यांचें म्हणणें आहे. त्यांना सांसारिक सुखाची लालसा नाहीं. संतति, संपत्ति इत्यादींचा त्यांनीं होम केला आहे. कांहीं। पाश त्यांनी ठेविले नाहींत.

> " संसारासी आग टावूनियां हातें मागुतें परौतें पाहूं नये "

असें त्यांनीं केलें आहे. संतित संपत्तीचा मोह नसतांहि ते या स्वातंत्र्याच्या लढगांत कां सामील झाले ! लढगांत

पडले एवढंच नन्हे तर तो लढा सर्वोह्न अधिक तीव्रतन ते चालवीत आहेत. त्यांना आसिक व मोह नाहीं. तरीहि ते स्वराज्यासाठीं तडफडत आहेत. त्यांचा मार्ग कोणताहि असो. तो मार्ग कोणास पसंत असो, नसो. परंत सार्वजानिक सेत्रा, हैं स्वराज्याचें काम, ते जितक्या तीव्रतेन करीत आहेत तमें कोणी करीत आहे असे दिसणार नाहीं. क्षणाचीहि त्यांना विश्रांति नाहीं, अक्षरशः अहर्निश ते झगडत आहेत. झोंपेंत स्वप्न पडलें तरी ते स्वराज्या-संबंधीच पडावं, या आतांच्या ४२ च्या लढ्याच्या आरंभी ते म्हणाळे. " माझी झोंप नाहींशी झाळी आहे. " स्वराज्यार्थ त्यांचे जे हे अविरत परिश्रम चालले आहेत, त्यांत त्यांचा हात धरणारा कोणीहि नाहीं. कोणत्या बुद्धीनं हा निस्संग पुरुष हिंदी स्वातंत्रयाच्या या लढ्यांत सामील झाला असावा ! ते म्हणतील, "संतति संपत्तीची अभिलाषा मला नाहीं, मला कशाची आसिक नाहीं, कांहीं प्राप्त करून ध्यायचें आहे असिंह नाहीं. मी भारमकल्याणार्थ हा झगडा चालविला आहे. " अर्जुन म्हणाला होता, " माझे आत्मकल्याण होत नसेल तर त्रैलोक्य-राज्य मिळालें तरी तें मला नकी आहे." युद्ध करून आत्मकल्याण साधेल असे जेव्हां श्रीकृष्ण त्याला पटवतात तेव्हांच तो युद्धप्रवृत्त झाला. हें युद्ध कर. आत्म-कल्याणाशी हैं विसंगत नाहीं, असे भगवतानी त्याला सांगितलें. गीतेंत हें वैशिष्टय आहे. अर्जुनाच्या भूमिकेचें हे वैशिष्ट्य आहे. पूर्वपक्षी आत्मकल्याणाची दृष्टि घेणारा असे धार्मिक ग्रंथांत बहुधा आढळणार नाहीं. पूर्वपक्षी नेहमीं सांसारिक दृष्टीचे असतात, आणि गुरु त्याला आत्मकल्याणा-

कडे आणीत असती. सामान्य मनुष्य नेहमीं असे विचारती कीं, "आम्ही भौतिक सुखाच्या मागें को लागू नये!" आणि गुरु सांगत असतो , "हे भौतिक सुखमोग सोड. "जगां-तील धार्मिक ग्रंथ पाहिले तर अशा प्रकारचे धार्मिक व नीतीचे संवाद सांपडतात. परंतु भगवद्गीतेंतील पूर्वपक्षी निवृत्तकाम होऊं पाहणारा, विरक्त असा आहे. आत्मकल्याणाची भाषा वापरणारा आहे. आत्मकल्याण श्रेष्ट असे त्याला सांगण्याची जरूरीच नाहीं त्याला एवढेंच पटवून चायचे आहे कीं जे युद्ध तृं टाळूं पहात आहेस, तें युद्ध आत्मकल्याणास बाधा आणणार नाहीं. न्यायासाठीं अनासक्तव्रदीने तें युद्ध तृं कर.

श्रीकृष्ण ज्याप्रमाणें अर्जुनाला म्हणाले, "हा लढा टाळूं पाहरील तर आत्मकल्याण गमावशील. आत्मकल्याणास विरुद्ध असे मी तरी कसे सांगेन? आत्मकल्याणासाठींच लढा कर —" त्याप्रमाणें महात्मा गांधीहि आत्मकल्याणार्थ हा लढा लढत आहेत. आत्मकल्याणाची दृष्टि असलेला हा महात्मा पुढें होऊन राजकारण आज करीत आहे. समाजांत अशा पुरुषांची एक निराळीच कोटि असते. ही सामान्य माणसांची कोटि नन्हें.

श्रीकृष्ण, जनक, वगैरे मोक्षार्थीनी निर्मम बुद्धीने युद्धे केळीं. परंतु महात्माजीनी सुरू केळेळे सत्याग्रही युद्ध, त्यांनी आरंभिळेळी ही क्यान्ति राजकारणांत अपूर्व आहे. राजका-रणांत महात्माजीनी दिव्य आध्यात्मिकता आज आणळी आहे. ही पुढची पायरी आहे. हैं नवीन दर्शन आहे. अध्यात्मांतीळ हा नवीन अनुभव आहे. महात्माजी जरी

भगवद्गीतंत अहिंसा मानीत असले तरी अहिंसेसाठीं तिचा अवतार आहे असे तेहि मानीत नाहींत. अनासक्त रीतीने युद्ध करावें असे गीता सांगते. त्या साठी एक भौतिक युद्ध भगवद्गीता दष्टांतासाठीं घेते. अनासक्त रीतीने कोणताहि व्यवहार करावा लगला तरी ते पाप नाहीं असे गीता सांगते आणि अर्जुनास युद्धार्थ प्रवृत्त करिते.

परंतु आज युद्धाचा व्यवहार निराळ्या रीतीने करण्याची वेळ आली आहे. महात्माजीहि 'भी युद्ध करतों, मी बंड पुकारतों ' असेच शब्द वापरतात. 'मी क्रान्ति करतों, झगडा करतों ' असे ते म्हणतात. महात्माजींनी युद्धाचा अर्थ न्यापक केला आहे. त्यांचे हे शब्द बाह्यार्थाने विजन पुष्कळजण त्यांच्याविषयीं गैरसमज फैलावित असतात. "अत्याचारांची काँग्रेसवरील जबाबदारी" या सरकारी चोपड्यांत महात्माजींच्या शब्दांचा असाच दुरुपयोग करण्यांत आलेला आहे. महात्माजी युद्ध, बंड, वगैरे जुनेच शब्द वाप्रतात. परंतु त्यांत ते नवीन अर्थ ओतीत असतात. त्यांचा भावार्थ निराळा असतो. सरकारने महात्माजींच्या शब्दांचा विपर्यास केला आहे. महात्मार्जींच्या मनांतील जो अर्थ तो मुद्दाम दहपून टाकला आहे. मी शब्दांचे अर्थ बदलणार आहें असे त्यांनी स्पष्टपण अनेकदां सांगितलें आहे. शब्दांचा नवीन अर्थ करायला मी भगवद्गीतेपासूनच शिकलों असे ते म्हणतात. यज्ञ या शब्दाचा अर्थ भगव-द्गीतेनं बदलला आहे. ज्ञानयज्ञाची भन्य कल्पना गीतेनं दिली आहे. यज्ञ राब्दांतील अथीचा भगवद्गीतेन विस्तार केला आहे. आत्मा, ज्ञानप्राप्ति, मोक्ष्, वैगेरे शब्द पूर्वीचेच रूढ

झालेले, परंतु त्या रूढ शब्दांत नवीन अर्थ ओततां येतो. महात्माजी म्हणतात, " मीहि युद्ध करीत आहें. आपणांवर अन्याय होत असेल तर त्याच्या निवारणार्थ युद्ध केलेंच पाहिजे," परंतु हैं युद्ध म्हणजे शस्त्रास्त्राचेंच, हिंसेचेंच असेल किंवा असर्छे पाहिजे असे नाहीं. युद्ध या शब्दांतील मुख्य भावना कोणती ? प्रतिकार करावा, हकांचें संरक्षण कराव, ही भावना आहे. प्रतिकार करण्याचा दुसरा एखादा नवीन प्रकार मी शोधून काढला तर तें युद्धच आहे. आणि हा प्रतिकाराचा मार्ग अमान्य होण्याचे कारण नाहीं भगवंतांनी यज्ञाचा अर्थ बदलला महात्माजी म्हणतात मी युद्धाचा अर्थ बदलतों. हिंसात्मक युद्धानें जी गोष्ट आपण साध्रं पाहतों त्यापेक्षां माझ्या अहिंसात्मक. युद्धानें ती अधिकच साध्य होईल. जी गोष्ट युद्धाच्या साध-नानें आपण मिळवं पाहतों, ती वास्तविक आपणांस मिळ-तच नसते. तालुरता विजय वाटला, ध्येय मिळालें असे वाटलें, तरी मागून भ्रमाचा निरास होता. अहिंसेनेंच खरें स्वराज्य मिळेल असे महात्माजी मानतात. आहिंसेनेंच असे ते कां म्हणतात ? स्त्रराज्य हें आपलें साध्य आहे. अहिंसा हेंच साधन को ? हिंसेचें साधन को वापकं नये ? हिंसेचें साधन वापरूपन मिळणारे स्वराज्य मला नको असे ते का म्हणतात ? श्रेष्ठ साध्यासाठीं हीन साधन असलें तरी चालेल असे भाषण भाजपर्यंत शिकत आली. महात्मा गांधीनी हा सिद्धांत खोटा ठरविला आहे. हीन साधनांचा अवलंब करून श्रेष्ठ साध्याची प्राप्ति होऊंच शकत नाहीं. साध्यप्राप्तीचे नाना मार्ग आहेत. विनवणी करून, कोर्टकचेरीचा अवलंब करून, थपडा

मारून, अशा अनेक मार्गांना आपण आपलें गेलेलें घरदार, हिरावन घतलेले हक, यांना परत मिळवं पाहतों. परंतु विनवणाने मिळालेलें घर, कोर्टकचेरीच्या द्वारा मिळालेलें घर, थपडा मारून मिळालेलें घर, ही तिन्हीं घर एकरूप नाहींत. जें घर विनवणीनें मिळालें, त्यापेक्षां कोटांच्या मार्गाने मिळाल तें घर निराळ आहे; थपडा मारून मिळा-लेलें घर, आत्मक्लेशाच्या मार्गानें मिळणाऱ्या घराहून वेगळें आहे. महात्माजी म्हणतात "मी जे घर मिळवणार आहें तें तुमच्या घरांह्रन निराळें आहे. मी जें स्वराज्य आणून देणार आहें तें तुमच्या स्वराज्याहून निराळें आहे. " ज्या प्रकारचें साधन असेल त्या प्रकारचे साध्य रावटी पदरांत पडते. साधनांची परिणति म्हणजेच साध्य. साधनांचे गुणदोष साध्यांत येतात. म्हणून ानदाष साधन वापरावीं म्हणजे निर्दीष ध्येय पदरांत पडल. महात्माजी खडकावर बांघलेलें भक्कम घर मिळवूं पहात आहेत. वाळूवरचें, कोलमडणारें, क्षणभंगुर, घर काय कामाचें ?

साध्यासाठीं साधनेंहि शुद्ध व उच्च वापरा, अशी उच्च दृष्टि महात्माजीनीं दिली आहे.

### प्रवचन २ रें

प्रेरणा धर्माची आहे. मोक्षप्राप्तीसाठीं त्यांचे सारें जीवन. राजकारण, अर्थकारण, समाजकारण, धर्मकारण या सर्वात ते अहोरात्र भाग घत आहेत. परंतु त्यांच्या या सर्व उद्योगांच्या मुळाशों मोक्षप्राप्तीची तळमळ आहे. मागें स्वराज्याचा चौरस म्हणून जो सांगितला त्यावर त्यांनी एक सुंदर लेख लिहिला होता. त्या लेखांत ते स्पष्टपणें लिहितात कीं मोक्षासाठीं, संपूर्ण सत्यदर्शनासाठीं मी अधीर झालों आहें. महात्मा गांधींना राजकारण व धर्मकारण ह्या दोन संपूर्ण भिन्न अशा वस्तु वाटत नाहींत. धर्मासाठींच त्यांचे राजकारण आहे. ते मोक्षासाठीं तळमळत आहेत. धर्म हा त्यांना प्राणासमान वाटतो म्हणूनच ते राजकारणांत आले. वात्यांना वाहीं असे त्यांना निःशंकपणें दिसून

आले. आणि म्हणून ते राजकारणाच्या रंगणांत आले. धर्मासाठीं राजकारण, सत्याच्या संपूर्ण दर्शनासाठीं राज-कारण, हा महात्माजींच्या दृष्टिकोणाचा विशेष बिंदु आहे. ज्याला मोक्षप्राप्ति करून ध्यावयाची आहे त्याला राजकारणा-पासन अलिप्त राहतां येणार नाहीं असे ते म्हणतात. आणि मोक्षप्राप्ति म्हणजे तरी काय र मोक्षप्राप्ति म्हणजे ' संपूर्ण सत्याचें दर्शन ' असे ते म्हणतात. सत्याचे हें दर्शन प्रेम व अहिंसा यांच्या द्वारा होऊं शकतें अशी त्यांची श्रद्धा आहे. या सत्यदर्शनाच्या ध्येयप्राप्तीसाठीं महारमाजींना राज-कारणांत भाग घेणें कां अवस्य वाटलें याचा आपण विचार केला पाहिजे. एखाद्या मोक्षार्थीला. सत्यदर्शनार्थ तहानले-ह्याला त्यासाठीं राजकारणांत पडण्याची अपरिहार्य आवस्य-कता वाटली असे उदाहरण इतिहासांत नाहीं. महात्माजींना असे दिसून आले कीं प्रत्येकाच्या जीवनांत राजकारण हैं बुसलेलें आहे. समुद्रांत ज्याप्रमाणें भृशिर शिरलेलें असतें त्या-प्रमाण हैं राजकारण आपल्या जीवनांत घुसळेळे आहे. राज-कारण म्हणजे सत्ताधाऱ्यांचे वर्तन एवढ्या संकुचित अर्थाने ते त्याच्याकडे बघत नाहींत. सत्ताधाऱ्यांच्या पापपुण्यांत प्रत्येक प्रजाजन भागीदार होत असतो. न्याय व अन्याय यासाठी प्रत्येक व्यक्ति जबाबदार आहे. जीपर्यंत राज्यसंस्था न्यायानें वागत आहे तोंपर्यंत तिच्याशी सहकार करणें धर्म्य आहे. परंतु जर राज्यसंस्था अन्याय करीत असेल तर तिच्याशी असहकार करणें हेंहि सत्याथी मनुष्याचे कर्तव्य आहे. सहकार व असहकार हीं दोन्हीं आपर्छीं कर्तव्यें ठर-तात. आपण हरघडी सरकारहा पाठिंबा देत असतों. सर-

कारला कर देऊन, सरकारचे कायदे पाळून, सरकारची नोकरी करून आपण पाठिंबा देत असती. ज्यांना काही कर दावा लागत नाहीं, अशांनाहि स्वसंरक्षणासाठीं राज्यसंस्थेवर अवलंबन राहावें लागते. म्हणून आपण राज्यकर्त्यांना त्यांच्या सर्व व्यवहारांत उचलून धरतों, त्यांना आपण साथ देतों. त्यांच्याशीं सहकार्य करती, मदत करती. आपण सरकारला साहाय्य करती; सरकारचें साहाय्य आपण घेती. असा हा अन्योन्य संबंध आहे. प्रत्येक नागरिकाच्या जीवनांत या-प्रमाण राजकारणाचा कमी अधिक अंश आहे. महात्माजी राजकारण अशा व्यापक अर्थाने घतात. राजकारणाचे धागे-देरि आपल्या जीवनांत विणले जात असतात. त्यापामून दूर राहतां येणार नाहीं. राज्यसत्तेला साहाय्य देण्याचा प्रश्न जेथे जेथे येता तेथे तेथे राजकारण येतेच. राजकारण म्हणजे सरकारी नोकरी करणें व नेतृत्व करणें एवढाच नाहीं. राजकारणांत पडायचं म्हणजे 'पुढारी होण्यासाठी' असा अर्थ ते करीत नाहींत. उयाला ज्याला म्हणून पापापासून मुक्त व्हावयाचे आहे त्याने अन्यायी राज्यसंखेशी असहकार केला पाहिजे. नाहीं तर त्या राज्यसत्तेच्या पापांत तो भागीदार होईछ. मी अन्यायी राज्यांत असेन व मी जर मोक्षार्थी असेन तर त्या राज्यांतील कायदांचा भंग करणें माझा धर्म होतो. असहकार, कायदेभंग, या गोष्टींचा मला स्वीकार करावाच लागतो. मीच असहकार करावा पवेदेंच नाहीं; सर्व जनते-सिंह मीं बराबर घतलें पाहिजे. जनतेची नैतिक उन्नति ब्हाबयास हवी असेल तर तिलाहि अन्यायी राज्यसत्तेशीं असहकार करण्यास मी उद्युक्त केल पाहिजे. जितक्या

लौकर अन्याय दूर होईल तितक्या लौकर माझा सत्य-दर्शनाचा मार्ग मोकळा होईल. अन्याय लौकर दूर होण्या-साठीं जास्तींत जास्त अधिक जनता उभी करणें हैं कर्तव्यच ठरते. महात्मा गांधींची राजकारणाकडे बघण्याची ही अशी दृष्टि आहे. राजकीय प्रश्न हा सर्वका आहे. सर्वांच्या जीवनाला अनेक बाजूंनी स्पर्श करणारा हा प्रश्न आहे. हा प्रश्न सोडून देतां येणार नाहीं. राजकारण म्हणजे केवळ राजधर्म नाहीं राजकारणांत राजाचा धर्म येतो तसाच प्रजेचाहि धर्म येतो. राजधर्मापेक्षां राजकारणाची व्याप्ति अधिक आहे. प्रजाधमाँत इतर व्यवहार येतात तस च राजकीय व्यवहारिह येतो. लोकांना आपण सांगितलें पाहिज की या मार्गानें जा. असहकार करा. महात्माजींना म्हणून राजकारणाचा प्रश्न आपल्या मोक्षमागीत समाविष्ट करावा लागला. दुसरीहि एक गोष्ट त्यांना दिसून आली की राजकीय प्रश्नाप्रमाणंच आर्थिक प्रश्नही जीवनांत महत्त्राचा आहे. समाजाची आर्थिक घडी नीट नसेल, अन्नान्नदशा असेल तर मोक्षार्थी माणसाचे मोक्षाकडे लक्ष कर्से लागेल ! जोंपर्यंत सर्वांना पोटभर अन्न देता यत नाहीं, तोंपर्यंत देवाचें नांव मी त्यांना कोणत्या तोंडानें सागावं ? संपूर्ण मानवी जीवनाचा पाया जोंपयत सुदृढ नाहीं तोंपर्यंत मानवाला आत्मोन्नतीची आशा नाहीं. राजकारणांतील अन्याय दूर करण्यासाठीं उयाप्रमाणें मोक्षार्थी पुरुषाने उठले पाहिजे त्याचप्रमाणें सामाजिक विषमता, आर्थिक विषमता दूर करावयासिंह त्यानें उमें राहिलें पाहिजे. मनुष्याची जगण्याची इच्छा फार प्रवळ असते. ही जी अदम्य जीव-

नाशा, तिच्यांतूनच धनाशा जन्मते, धनाशा जीवनाचाच एक भाग आहे. जगामध्य जी अनंत पाप होत असतात, ज्या मारामाऱ्या, ज्या लढाया होत असतात, ज्या स्पर्धा चाललेखाः असतात, त्या सर्वांच्या मुळाशीं जीवनाची आशा आहे. अहिंसा-पालनास आपण ज्या मर्यादा घालुं लागती त्याचे कारणहि ही जीवनाशा आहे. आपणांस या जगांत वागतांना असे दिसून येतं कीं जगण्यासाठीं आपणांस अनेकांना त्रास द्यावा लागती: हिंसा करावी लागते. दुसऱ्यास त्रास न देता कस जगाव हा प्रश्न जोंपर्यंत सुरणार नाहीं तोंपर्यंत अहिंसेचे नीट पालन करणें शक्य होणार नाहीं, समाजांतील आर्थिक व्यव-हार ज्या मानाने अहिंसक होऊं लागतील त्या मानाने आत्म-प्राप्ति करून वर्णे शक्य होत जाईल. आत्मप्राप्ति अहिंसे-शिवाय होऊंच शकत नाहीं. म्हणून महात्माजींना आर्थिकः क्षेत्रांत पडावें लागलें. आर्थिक क्षेत्रांत अहिंसा कशी आणावी याचा ते विचार करूं लागले. मी आर्थिक रचनेला जर आहिंसक पाया न देईन तर मला संपूर्ण सत्याचे दर्शन होणें अशक्य आहे, असं महात्माजीस वाटलें. कारण सत्यदर्शन अहिंसेच्याच प्रकाशांत होऊं शकते. राजकारणांत अहिंसा, आर्थिक व्यवहारांत अहिंसा, त्याचप्रमाण सामाजिक व्यवहा-रांतहि अहिंसा आणायला हवी. अहिंसचे नैतिक व सामा-जिक असे द्विविध स्वरूप आहे. समाज नीट राहावा यासाठी समाजातील संबंध सलोख्याचे हवेत. गुण्यागोविंदाचे हवेत. सामाजिक संबंध प्रेमाचे, अहिंसेचे नसतील, ते विषमय असतील, त्रिषमतेनें भरलेले असतील, तर समाजांत राहणें अशक्य होईछ. तेथें हिंसेचें थैमानच राहीछ. राजकारणा-

पेक्षांहि सामाजिक व्यवहार आधिक व्यापक असतात. राज-सत्तेला जनतेचा सहकार लागतो, त्यापेक्षांहि समाज नीट चालावा म्हणून अधिकच अन्योन्य-सहकार हवा. सामाजांत अन्योन्य सहकार नसेल तर सोरं जीवनच अडेल. समाजा-मर्थे सहकार रसेल तर कांहींच चालणार नाहीं. समाजाचा परिणाम आपल्यावर फार होत असतो. समाजांत जी ध्येयें असतात, जे विचार असतात, ज्या रूढी असतात, त्या सर्वांचा आपल्या विचारमृष्टीवर परिणाम होत असता. आपल्या मनावर या सर्व गोष्टींचे संस्कार होत असतात. आपलें मन समाजरचनेशीं जण्न एकरूप असते. आपलें जीवन समीव-तींच्या सामाजिक घटनेपासन अलग होऊं शकत नाहीं. सामाजिक सधारणा झाल्याशिवाय, समाजाची नीति सधार-ल्याशिवाय मी तरी संपूर्ण सत्याचे दर्शन करें घेऊं शकेन ? समाजाच्या दोषांत मीहि भागीदार आहे. समाजाच स्थूल व सक्ष्म परिणाम माइयाहि जीवनावर होत असतात. म्हणून माझा माक्ष समाजाच्या सुरिथतावर अवलवृन आहे. ज्या मानाने राजकीय गोष्टी, आर्थिक गोष्टी, सामाजिक गोष्टी सुधारतील, ज्या मानाने ह्या त्रिविध क्षेत्रांतील हवा शुद्ध होईल, ज्या मानान या तिन्ही क्षेत्रांत प्रकाश यईल, समता व न्याय येईल, आहिंसा व प्रेम येईल, त्या मानाने सत्याचा संपूर्ण साक्षात्कार होणें शक्य होईल, ज्या समाजांत हैं सारें असेल, ज्या राज्यव्यवस्थेत हें सारें असेल, त्यालाच महात्माजी रामराज्य म्हणतात. स्वराज्य-खरें स्वराज्य-ते हैं. हेंच सत्ययुग, महात्माजाच रामराज्य म्हणज ज्या अर्थान लोकशाही आपण समजतों ती नाहीं. आजची लोकशाही, आजचा नाझी झम.

वा आजचा समाजवाद, या गोष्टी महात्माजीच्या रामराज्यात नाहीत. या राजकीय तत्त्वज्ञानांतील चांगस्या गे। ही महात्माजी घतील, परंतु यांतील कोणतीहि राज्यपद्धती सर्वस्वी त्यांना मान्य नाहीं. त्यांना सत्ययुगाकडे जायचे आहे. ज्या सत्ययु-गाकडे त्यांना जायचे आहे, त्याची कलपना त्यांनी मांडिली आहे. राजकारण, अर्थकारण, समाजकारण, शुद्ध करीत धर्माच्या शिखराकडे आपणांस जावयाचे आहे. धर्म हैं स्वरा-ज्याचें शिखर आहे. परंतु हा धर्म कोणता? उद्यांच्या तुमच्या स्वराज्यांत, रामराज्यांत कोणता धर्म राहणार ? या प्रश्नाचें नीट उत्तर देऊन ठेवलें पाहिजे. नाहींतर फार घाँटाळा होईल. विशेषतः या हिंदुस्थानांत जेथें नाना धर्मांच व पथांचे लोक आहेत तेथे तर फारच घोंटाळे माजतील. म्हणून धर्म या शब्दाची फोड केळी पाहिजे. महात्माजीनी तशी फोड केळी आहे. ते म्हणतात " स्वराज्यांत जो धर्म राहील, रामराज्यांत जो धर्म राहील, त्या धर्मात ज्याला परमोच धर्म आपण समजता तोच फक्त राहील. त्या परमाच धर्माच्या पोटांत सारे धर्म येतात. सर्व धर्मातील उच तेवढेंच त्या धर्मात येईल. त्यामुळें आपापल्या वैयक्तिक धर्मापेक्षांहि प्रत्येक धर्मात्छि सदंश ( चांगला भाग ) घेऊन बनणारा जो परम धर्म तो श्रष्ट होईल, वाटलें तर त्याला सत्यधर्म असे नांव द्या, परम सत्याचा धर्म. व्यवहारांतील सत्य नव्हे. सोयीसाठी वापरले जाणारे तात्परते सत्य, त्याचा हा धर्म नव्हे. तर शाश्वत सत्याचा धर्म. अहिंसेतील नैतिक तत्त्वाने आपण धर्म उदात्त वे शाश्वत सत्याचा करूं अहिंसतील सामाजिक तत्त्वाने समाजांतील संबंध प्रेमाचे करूं. राजकारणांत व अर्थकार-

णांतिह आहेंसा नेऊन तेथेंहि न्यायाची म्हणजेच सत्याची स्थापना करूं. अशाप्रकारें स्वराज्याच्या चौरसाचे जे चार कोन, ते चारी अहिंसामय होतील, तेन्हांच तरणोपाय आहे. चौरसाचे सार कोन सारखे हवेत. प्रत्येक कोन ९० अंशांचा हवा. एक कोन विघडला तरी चौरस सदोष होईल. तो चौरसच होणार नाहीं. त्याप्रमाणें राजकारण, अर्थकारण, समाजकारण व धर्मकारण या चारी क्षेत्रांत अहिंसा मरून राहील तरच सर्वत्र सत्याचें दर्शन होऊं लागेल. तरच पूर्णत्वाचा शोध करायला वाव मिळेल. तरच त्या परमोच विकासाके, नैतिक नि आध्यात्मिक श्रेष्ठतेकडे आपणांस जातां वेईल.

महात्माजींना जें स्वराज्य आणावयाचें आहे तें इंप्रजीः पार्लमेंटरी पद्धतीच्या लोकशाहीचें किंवा नाझीझमचें, फॅसि-झमचें किंवा सोशॅलिझमचें केवळ अनुकरण नाहीं. महात्माजी म्हणतात: "त्या त्या देशांनीं स्वतःच्या वृत्तीला व परंपरेला अनुरूप अशा राज्यव्यवस्था निर्माण केल्या. आपण भारतीय परंपरा व वृत्ति यांना अनुकूल अशी राज्यपद्धती निर्में. इतर देशांतील राज्यपद्धतींहून आमची राज्यपद्धती भिन्न असेल. आमच्या प्रकृतीस व प्रवृत्तीस मानवणारी अशी ती असेल." ती जी आमची शासनपद्धती आदर्श व परंपरानुरूप अशी शासनपद्धती—निर्माण होईल, तिलाच महात्माजीं 'रामराज्य ' असे नांव देतात. अत्यंत प्राचीन अशा या शब्दांत महात्माजींनीं अत्यंत आधुनिक असा अर्थ ओतला आहे. ते म्हणतात: "माइया रामराज्यांत लोकशाही असेल, लोकसत्ता असेल. परंतु ती लोकसत्ता

केवळ नैतिक आधारावर उभारलेली असे रू." (Sovereignty of the people based on pure moral authority) नसती लोकसत्ता नव्हे तर नीतीच्या पायावर आधारलेली लोकसत्ता, महात्माजी प्रत्येक शब्दांत स्वतःचा अर्थ ओतीत असतात. रूढ असलेल शब्दच ते घतात. परंतु त्यांत नवीन अर्थ भाततात. लोकशाही हा शब्द ते घेतील, परते त्या लोकशाहीला त नैतिक आधारावर उभारतील. केवळ लोकसत्ता श्रष्ट नाहीं. नैतिक पायावरची लोकशाही हवी. लोकशाहींत ज्याप्रमाणे ते नेतिक आधार आणतात, या राजकीय कल्पनेला नीतीवर उभारतात, त्याप्रमाणे आर्थिक क्षेत्रांतहि ते करतात. लोक-शाहींत अहिंसा हवी असेल तर तथे नीति हवी. त्याप्रमाण अर्थशास्त्रांत अहिंसा आणायची असेल तर काय करायला हर्वे ! आर्थिक उन्नति म्हणजे महात्माजी औद्योगीकरण समजत नाहींत. माठमाठे कारखाने काढणे, गिरण्या काढणे, देशांत किती संपत्ति उत्पन्न होते ।तिची मोजदाद करणे, म्हणजे आर्थिक उन्नति नाहीं. महात्मार्जीची ही दृष्टि नाहीं. आर्थिक स्वातंत्र्याचा ते असा अर्थ करतात की 'प्रत्येकाची आर्थिक उन्नित होण.' देशांत सरासरी उत्पन किती पडते यावर त्यांचा विश्वास नाहीं. खरोखर प्रत्यकाच्या खिशांत प्रत्यक्ष काय पडते हा महत्वाचा प्रश्न आहे. प्रत्येक व्यक्तीला. खीला, पुरुषाला स्वतःच्या प्रयत्नांनीं स्वतःची आर्थिक उन्नति करून वण्याची साधि हवी. महात्माजीच्या स्वराज्यांत प्रत्य-काला पुरेसें अन मिळेल. अंगभर भरपूर वस्त्र मिळेल. दूध तूप मिळेल. रूझवेल्ट व चर्चिल यांनी जी 'अटलांटिक सनद ' जाहीर केली होती तींत त्यांनी अशी बोषणा केली

होती कीं, "चार प्रकारच्या उणीवा आग्हीं नाहींशा करणार आहोत. चार प्रकारचे स्वातंत्र्य आग्ही देणार आहोत." १ गरजेपासून मुक्ति, २ भीतिपासून मुक्ति, ३ धार्मिक स्वातंत्र्य, ४ वाचिक स्वातंत्र्य. [ Freedom from want, 2 Freedom from fear, 3 Freedom of Religion, 4 Freedom of speech, हीं चार स्वातंत्र्य त्यांनीं उद्घोषिलीं होतीं. ] चार्चेल व रूझवेल्ट प्रयक्ष देवीत वा न देवोत. वाक्स्वात्त्रय वगैरे येथं कितपत आहे, हिंदुस्थानांत सर्वच गोष्टींची टंचाई व अनान दशा कशी आहे, जिकडे तिकडे भीतीचे राज्य कस आहे, ते हिंदी जनतेच्या पदीपदीं अनुभवास येतच आहे. येथे दहशतवाद निर्मून चर्चिलन आम्हांस भीतीपासून मुक्तता दिछी आहे ! अन्नान्नदशा निर्भून गरजेपासून मुक्ति दिली आहे ! तें आजचें कांहीं असो. जें रामराज्य आपणांस निर्मावयाचें आहे तेथे प्रत्येकास भरपूर अन्नवस्त्र असेल. रहायला घर असेल. विश्रांति असेल. ज्या समाजांत जीवनाची शाश्वती नाहीं त्या समाजांत काय राम ? त्या समाजांतील स्वातंत्र्याला काय अर्थ ! त्या रामराज्यांत अहिंसने सत्य बोलण्याचे स्वातंत्र्य पाहिजे. त्या रामराज्यांत अन्नान्नदशा असतां कामा नये. नुसती कोरडी भाकरच नव्हे तर महारमाजी दूध लोणी प्रत्येकास मिळाली पाहिजेत असे म्हणतात. कारण त्या आवश्यक वस्तु आहेत. आजच्या राजवटींत दूध तूप शब्दच उरले. दूध म्हणजे काय असा प्रश्न विचारण्याची आज पाळी आली आहे. रामराज्यांत जर असं हें चित्र निर्मावयाचें असेल तर तें कशानें सावेल ! सर्वाची आर्थिक ददात मिटात्री म्हणून काय करात्रें लागेल ! आर्थिक

प्रश्न सुरण्यासाठी समाजरचनेचा प्रश्नहि हाती ध्याबा लागेल. सामाजिक रचना रामराज्यांत कशी आसावी ? महात्माजी लिहितात, " सर्व जमीन परमेश्वराची आहे. मानवान तुकडे केले सीमा, चतुःसीमा घाळून बलवतांनी जमीनीचे भाग वळकावले." महात्माजींनी जमीन गोपाळाची असे शब्द वापरल आहेत. गोपाळ म्हणजे परमेश्वर; गोपाळ म्हणजे शतकरी दोन्ही अर्थ आहेत. ही जमीन ईश्वराची आहे. आणि जो कसतो, मशागत करतो, श्रमतो, त्याची आहे. जमीन परकीयसत्तेची नाहीं, मूठभर जमीनदारांची नाहीं, ती जमीन श्रमणाऱ्यांची आहे. परंतु आज काय दिसतें ? ती जमीन आज. जनतेच्या हाती नाहीं. का नाहीं ? आपण धर्माप्रमाणें वागली नाहीं म्हणून. तर मग हैं काम कस करायचे ? रशियाने हैं कार्य केळें आहे. परंतु महात्माजी म्हणतात त्याहिपेक्षां चांगल्या रीतीने आपण ही गोष्ट करूं. कारण आपण सारं अहिंसेने करणार. आपण जर चरका घेऊं, त्यांतील सर्वे अर्थ लक्षांत घेऊं तर हैं होईल. केवल जमीनच नव्हें तर सारीच संपत्ति जो श्रम करतो, त्याची आहे. परंतु आज काम करणारे, श्रमणारे संपत्तीपासून दूर आहेत. उया कारखान्यांत ते काम करतात, ज्या शेतींत ते रावतात, तीं सारीं उत्पादन-साधने वास्तिविक त्यांचीं आहेत. जो श्रम करतो त्याची जमीन त्याला मालमत्ता, असं तत्त्व उद्यां रामराज्यांत घालांवे लागेल. मानावें लागेल. फक्त हें सारे अहिंसेने करावयाचें. अहिंसेने स्वराज्याचे चारी कोंपरे उभारावयाचे. अर्थकारण, राजकारण, समाजकारण व धर्मकारण या सर्वांत अहिंसा खेळवाव-याची. असे रामराज्य पुन्हा एकाच देशांत करून भागणार नाहीं. सर्वच देशांत या प्रकारें अहिंसक क्रांति झाळी पाहिजे. असे होईळ तरच जगांत्न युद्धें नष्ट होतीळ. कारण युद्धाचा आधारच जाईळ.

जे स्वराज्य आपणांस आणावयाचे आहे, जी लोकसत्ता उद्यां निर्मायची आहे. ती आत्म्याच्या नैतिक शक्तीवर आरूढ असलेली अशी व्हावी. जो ईश्वर, जो परमात्मा आपल्या हृदयांत आहे, त्याला सम्ह्रान जनतेन मतं दावींत. आत्म्याला स्मरून दिलेल्या मतांत्रर आधारलेली लोकसत्ता, ती खरी लोकसत्ता होईल, केवळ हात वर करणे व मोजणे म्हणजे लोकशाही, असे महात्माजींस वाटत नाहीं. वहमताने दिलेला निर्णय सर्वानी मान्य केलाच पाहिजे अशा मताचे ते नाहींत. महात्माजींनीं लोकमान्यांविषयीं लिहितांना एकदां म्हटलें आहे, " लोकमान्य लोकशाहीचे पके परस्कर्त होते. बहमत-वाल्यांच्या सत्तेवर त्यांचा विश्वास होता. परंत बहुमतवाल्यांच्या सत्तेवर त्यांची असलेली अपरपार श्रद्धा पाइन मला कधीं कधी भीति बाटे." महात्मा गांधींना बहुमताचा तितकासा भरं-वसा वाटत नाहीं. म्हणजे का त्यांना अल्पमतवाल्यांच्या हाती सत्ता असण पसंत आहे ? तसहि नाहीं. लोकाचीच सत्ता असूं दे. बहुमतांची सत्ता असूं दे. परंतु त्या बहु-मताच्या पाठीमागें आत्मिक बुद्धि असूं दे. नैतिक बळावर आधारहेलें असे ते बहुमत असे दे लोकशाहीमध्ये नैतिक प्राण असावा यासाठीं लोकांत उच्च व उदात्त नीतीची सतत जागृति ठेवणारे लोक हवेत. लोकांच्या नैतिक भावना जागृत ठेवतील, त्यांच्या भावना बुजून जाऊं देणार नाहींत, असे करणारे लोक हवेत. नैतिक निर्भयतेने आपली मते बोलून

दाखिवणारे लोक हवेत. लोकसत्तेला नीतीचा आधार हवा. मॅझिनी एकदां म्हणाला, " खरी शेवटची अंतिम सत्ता कोणाची ? " " Where does sovereignty lie? It lies in God. " " अंतिम सत्ता परमेश्वराच्या हातीं. " मॅझि-नीच्या म्हणण्याचा हाच भावार्थ आहे कीं, खरी सत्ता नीतीची आहे. नैतिक कायदा हा सर्वश्रेष्ठ कायदा. माझ्या नैतिक प्रेरणेला मी सर्वश्रेष्ठ मानीन, मग मला बहुमत असी वा नसी. सःयाप्रही तत्त्वज्ञानांत ही भावना आहे. लोकमत्तेलाहि, बहुमताच्या सत्ते अहि यथं नीतीची सार्वभीम मर्यादा घात-लेली आहे. तुम्ही दुसऱ्याच्या आस्याला दडपून टाकाल तर त्या स्त्रराज्यास काय अर्थ ? स्त्रराज्यांत कोणी कोणाचा गुलाम नको. जो गुलाम असतो, आर्थिक दृष्ट्या दुसऱ्याचा मिंचा असतो, तो स्वतंत्रपण आत्म्याला समहत थोडेंच मत देणार ? गुलामाला आत्मा नाहीं, रामराज्यांत, खन्या लोक-शाहींत सर्वांना सामाजिक स्वातंत्र्य असेल, आर्थिक स्वातंत्र्य असल, राजकारणांत स्वतःचे मत त्यांना बोळ्न दाखिवतां येईछ. तेथीछ छोकमतिह भीतीचा स्वभूतिहताचा कायदा पाळील. असे होईल तरच खरा थोर सत्य धर्म तेथें आला असे म्हणतां येईल.

लोकशाहींत लोक तेव्हांच आत्म्याला समस्तन मतें देतील जव्हां आर्थिक दृष्ट्या ते स्वावलंबी असतील. अनाचा प्रश्न आधीं सुटला पाहिजे. अन्नच नाहीं तर धार्मिक उन्नति, नैतिक उन्नति कशी होणार १ मनुष्याच्या आवश्यक आर्थिक गरजा भागवह्या गेह्या पाहिजेत. त्यांखेरीज त्यांची नैतिक वाढ होणार नाहीं. समाजवादी लोक या गोष्टीवर फार भर देतात.

आधीं पोटोबा मग विठोबा असे आपण म्हणतों, त्यांत हाच अर्थ आहे. महात्मा गांधीहि ही गोष्ट मानतात. परंतु जरा निराळ्या दृष्टीनें ते त्या गोष्टीकडे पाहातात. नैतिक उन्नती-साठी आर्थिक सस्थिति हवी ही गोष्ट खरी आहे. परंत या गोष्टीलाहि कांहीं मर्यादा आहे. आर्थिक सुधितीन नैतिक उन्नित होते हें सर्वांशीं खरें नमून काहीं अंशीं खरें आहे. मनुष्याची भूक भागल्यात्ररच त्याची जीवधारणा होईल. तेव्हांच नैतिक उन्नतीची शक्यता असते. परंतु तुम्हीं जर असं म्हणाल की, इतके सुखोपभोग मिळाले की दसऱ्या वाजूस इतकी नैतिक उन्नित होतेच तर तें खेर नाहीं. त्याला काहीं मर्यादा आहे. या मर्यादेंत आर्थिक सधारणा झाली तर ती नीतीस पोषक असते. तेथे सम प्रमाण असते. परंतु सुखोप-भोग फारच वाढले, धनदौलत फारच वाढली तर नीति सुधारण्याऐवजीं, उलट मनुष्य नीतिभ्रष्ट होतो. मग व्यस्त प्रमाण होतं. सखोपभोग फार वाढला तर नीति कमी होत जाईल. म्हणून महात्माजी सांगतात कीं, उगीच वायफळ गरजा वाढवण्यांत अर्थ नाहीं. जास्त पैसा जवळ झाला तर नैतिक अधःपात होता. हें जे सत्य त्याच्याकडे समाजवाद्यांनी लक्ष दिलें नाहीं, महात्माजी दोन्ही डोळ्यांनी पाहतात, आव-इयक गरजा भागल्या पाहिजेत, हैंहि खरें: तसेंच फाजील गरजा वाढवं नका हैंहि खरं. लोकशाहीत ज्याप्रमाणे ते नैतिक प्राण आणू पाहतात, लोकसत्ता नैतिक पायावर ते उभी करूं पाहतात, त्याचप्रमाणें अर्थकारणांतिह नीति असळी पाहिजे, तेथेंहि नीतीची बाढ झाळी पाहिजे असे ते म्हणतात. आणि ही नीतीची बाढ व्हाबी म्हणून जीवनोपयोगी आवश्यक गरजा

भागवा, परंत फालत गरजा बाढवूं नका असे ते म्हणतात. देहाचे फाजील चोजले पुरवं तर आत्मा गुदमरेल. नीतीची धार बोथट होईल. सदसिंदवेकवुद्धीची मंजुळ मुरली ऐकूं येणार नाहीं. एकदां याविषयीं ' आर्थिक व नैतिक सुधारणा ' या शीर्षकाखाळीं महात्माजीनी एक मजेदार छेख छिहिला होता. त्या लेखांत ते म्हणतात, "अत्यन्त दरिदी मनुष्य ज्याप्रमाणें आपळी नीति टिकवूं शकत नाहीं हें खेर, त्याच-प्रमाणें अति श्रीमंत मनुष्यिह नीति टिकवूं शकत नाहीं हेंहि खरें. खिस्ताने म्हटलें आहे कीं, एकवेळ मुईच्या नेदगांतून उट पलीकडे जाईल, परंतु स्वर्गाच्या राज्यांत श्रीमत मनुष्य जाणे कठीण. " अतिसंग्रही मनुष्यास परमेश्वराच्या राज्यांत प्रवेश नाहीं, खिस्ताकडे एकदां एक श्रीमंत मनुष्य आला तो खिस्ताला म्हणाला, 'भगवन्, मी तुमच्या सर्व आज्ञा पाळीत असता. ' तेव्हां खिस्तान विचारल, ' जवळ कांहीं पूजी आहे का ? संग्रह केलेला आहे का ? ' तो म्हणाला, ' हो, संग्रह बराच आहे. ' खिस्त म्हणाला, ' तर मग तो संप्रह देऊन टाक. ' तो श्रीमंत मनुष्य पुन्हां खिस्ताकडे कथीं गेला नाहीं. याच प्रसंगी ते सुप्रसिद्ध वाक्य खिस्त उद्गारलाः " सुईच्या नेढ्यांतून उंट जाईल, परंतु स्वर्गाच्या राज्यांत श्रीमंत जाऊं शकणार नाहीं. "

महात्माजींची ही अशी दृष्टि आहे. आर्थिक उन्नित नाहीं ताँपर्यंत नैतिक उन्नित होऊं शकत नाहीं. या सिद्धांताला-हि कांहीं मर्यादा आहेत. गरजा कमी असलेख्या बऱ्या असे नैतिक दृष्टीचा मनुष्य म्हणतो. परंतु विशिष्ट मर्यादेपर्यंतच्या सर्व गरजा मात्र भागस्याच पाहिजेत. असे हे महात्माजींचे स्वराज्य आहे. नैतिक कायद्याचें जेथं साम्राज्य आहे, असे हैं स्वराज्य आहे. जीवनाच्या प्राथमिक गरजा जेथं भागवल्या जातात असे हें स्वराज्य आहे. हें स्वराज्य आहेसेनें आणाव याचें आहे. नैतिक शक्तीवर जें स्वराज्य आधारावयाचें आहे तें अहिंसेशिवाय कसें शक्य होईछ ?

इंग्लंडमध्य, अमेरिकेत, फ्रान्समध्ये जी लोकशाही आहे ती खरी नाहीं. लोकशाहीचा डोलारा तथे आहे. लोकशाहीची कुडी तेथें आहे; परंत तींत प्राण नाहीं. बाह्य स्वरूप लोक-शाहीचे परंतु आंतील गामा भांडवलशाहीचा आहे. अशी ही तकठादू छोकशाही सुद्धां सशस्त्र कान्तीने आणूं म्हणूं तरी ती टिकत नाहीं असा इतिहास आहे. ज्या लोकशाहीसाठीं सगस्त्र कान्त्या झाल्या, ती लोकशाही तर नाहींच आली; वाह्य स्वरूपी लोकशाहीहि नाहीं आली, तर उलट हुकूम-शाही सत्ताच तथे स्थापन झाल्या. इंग्लंडमध्ये चार्छसला ठार मार्व्यावर क्रॉमबेलची हुकुमशाही आली. फ्रान्समध्य क्रान्ति झाली आणि नेपोलियनची हुकुमशाही मानगुटीस बसली रशियांत स्टॅलिनची हुक्मशाही आली. १७८९ मध्यं फ्रान्समध्यं जेव्हां ती प्रसिद्ध लोकशाही क्रांति झाली, त्या वेळेस सर्वांना वाटत होते की, आतां जगांत सुवर्णयुग येणार, जगाचा उद्घार होणार, रूसानेच प्रथम " जनतेची खरी सत्ता " हे शब्द उच्चारले. "The real sovereignty of people " हे त्याचे शब्द, रूसोचे हे शब्द वेऊन महात्माजी लिहितात, " मनुष्य जन्मतः स्वतंत्र आहे. रूसो म्हणता, लोकांची सत्ता सर्वत्र हवी. परंतु आज ज्या कांहीं लोकशाह्या जगांत आहेत त्यांच्याकडे जर पाहिलें तर आवणांस काय

दिसेंठ ? लोकशाहीत जनतेची सत्ता हवी असे रूसा म्हण. परंत खरा लोकसत्ता आज कोठेंहि नाहीं, मध्ययगांतील सरंजामशाही व आजची लोकशाही यांत विशेष अंतर आहे असे मला वाटत नाहीं. सरंजामशाही कोलमहून पहुन जेव्हां लोकशाही आली तेव्हां सर्व दःखांवर रामवाण उपाय सांप-डला असे संबंधित वाटलें. परंतु वस्तुस्थिति काय आहे ? ते सरंजामशाही सरदार आपापल्या उंच किल्ल्यांतून रहात. वेळीं अवळी केन्हांतरी लोकांवर स्वारी करीत. लूट घेऊन जात. अधवट रानटी, असंघटित, लहरी, असे ते सरंजामशाही सर-दार होते. परंतु ते गढीवाळे, मधून मधून विद्यत्पाताप्रमाणें येऊन छूटमार करणारे सरदार जाऊन त्यांच्या ऐवजी आज लुटारू पुंजिपति आले आहेत. लहरी लूटमार करणारे गेले परंतु आज कायदेशीर रीत्या मुकाटयाने सर्व जगाची संघटित रीतीनें पिळवणूक करणारे भांडवलदार दिसत आहेत. संघ-टित डाक्गिरी आज चालली आहे. किलेदार गेले व मांड-वलदार आले. सर्व देशांसून ही अशी पिळवणूक चालली आहे. ती हिंसा हरवडी चालकी आहे. हैं अपरंपार रक्तशोषण चाललें आहे. ज्या देशांत अशी ही पिळवणुकीची हिंसा समांत्रता आहे त्या देशांत राहून मी अहिंसा पाळतां अस म्हणणें हा अहंकार आहे. हा खोटा अभिमान आहे." म्हणून सर्व जगाच्या विरुद्ध वंड केल पाहिजे असे महा-त्माजी म्हणतात. त्या पूर्वींच्या मध्ययुगांतील लुटारूंची डाकू-गिरी उघड उघड दिसे तरी. परंतु आजची ही छ्टमार लोक-शाहीच्या नांवाखाळीं बिनवोभाट चाढळेळी असते. लोक एकीकडे भ्रमांकित असतात कीं, आपण लोकसत्ता अनुभवीत आहेंत. शांततेचा काळ आहे, सत्याचा काळ आहे, असा भ्रम हे मांडवळदार निर्माण करीत असतात. ही स्थिति फारच धोक्याची आहे. उघड अन्याय दिसळा तर मनुष्य बंडास तरी प्रवृत्त होतो; परंतु जेथे लोकशाहीच्या बुरख्याखाळी पिळवणूक केली जात असते, तेथे पटकन् कांही लक्षांतिह येत नाहीं. आंतून रक्तशोषण तर सारखें होत असते; पण कोण कर्से हें रक्तशोषण करीत आहे हें जनतेस कळत नाहीं. ते सरंजामशाही सरदार शरीरेच बंधनांत घालीत; परंतु आजची भांडवळशाही मनाला व आत्म्यालाहि गुलाम करीत आहे. हळूहळू जनतेचा आत्माच आज मारला जात आहे. आत्म्याला इजा पोंचत आहे. "

असं हें जग कसें सुधारावयाचें १ बहुजनसमाजास अन्नवस्त्र कसें द्यावयाचें १ ध्यांची खरी नैतिक सत्ता कशी स्थापावयाची १ जगाची सुधारणा करण्याचे दोन मार्ग रूढ आहेतः १ सुधारणावाद, २ सशस्त्र क्रान्तिवाद; परंतु हे दोन्ही मार्ग फसले आहेत. सुधारणावादी हळूहळू सुधारणा करावी असे म्हणतात. ते कांही तरी थातुर मातुर करूं पाहतात. परंतु डोंगराला दुखणें व शिपींत औषध तशांतली ध्यांची गत होते. अशा वरवरच्या मलमपट्टीनें कांहीं एक होणार नाहीं. सामाजिक व राजकीय अन्यायांच्या मुळाशीं ते जात नाहींत. आणि ते कांतिवीर एकदम हिंसेनें सर्व बदल करूं पाहतात. परंतु तो बदलिह वरपांगी होतो. तालुरती एकाच्या हातची सत्ता दुसन्याच्या हातीं गेली असे दिसतें. परंतु स्थानेंहि प्रश्न सुटत नाहीं. जनतेची नैतिक शक्ति जों-पर्यंत जागृत झालेली नाहीं तोंपर्यंत खन्या अर्थानें प्रश्न

सटणार नाहीं. राज्यसंधेची जसजशी आपण सुधारणा करूं तसत्री सर्व समाजांत सुधारणा होईल असे म्हणणारे एका गोष्टीकडे दुर्लक्ष करितात. राज्यसंस्थेत ज पाप दिसते तें कोठून आढेळें असतें ? सामाजिक पापांतूनच राज्य-संस्थेतील पाप जन्मते. समाजांतील पापाचे प्रतिविव शासन-सम्धेत पडत असते. समाजांतील जी आर्थिक घटना असते तिच्या रक्षणासाठी म्हणून राज्यसंस्था असते. समाजरचनेतून राज्यसंस्थेतील पाप जन्मतं. हें जें समाजातील पाप त जर आपणं न कांद्र तर राज्यसंस्था तरी कशी सुधारणार ? समाजसुधारणा आधीं की राज्यसंस्थेची सुधारणा आधीं ? महात्माजी संदर द्रष्टान्त देऊन लिहितात, "समुद्रांतील लाटा या उगीच नाहीं उठत. समुद्रावर उठणाऱ्या लाटा थांबवा-यच्या असतील तर वादळ थांववा. वादळामुळे त्या लाटा उठल्या आहेत. " वादळ समाजघटनेत होत असते, आणि मग सर्वत्र असतीषाच्या लाटा उसळतात. अशी ही बादळ उठ्ठ नयेत असे वाटत असेल तर समाजरचना सुधारा. हीं वाद्ळें थांववायचीं असतील तर महात्माजी म्हणतात, "जन-तेनं स्वतःची आत्मशुद्धि केली पाहिजे. जे पाप होत असेल त्यांत भागिदार होतां कामा नये. " समाजांत जे पाप होत असतें, जी अन्याय्य विषमता असते, तिचें रक्षण शासन-संस्थेमार्फत होत असते. समाजांतील पाप नष्ट व्हावे म्हणून प्रत्येकान स्वतःची शुद्धि करावी. एवढेंच नाहीं तर ज्या शासनसंस्थेमार्फत त्या पापाछा पाठिंवा व संरक्षण मिळत असतें, त्या शासनसंस्थेशींहि प्रत्येकाने असहकार करणें आवश्यक आहे. ते प्रत्येकाचें धर्ममय कर्तव्यच आहे. सर-

कारी राज्यतंत्रांतून मी अंग काढून न घेईन, या सरकारशी जोंपर्यंत मा सहकार करीत राहीन, तॉपर्यंत माझी खरी आत्मशुद्धि झाली असे म्हणतां येणार नाहीं. पापाशी असह-कार हा माझा धर्म आहे. असा हा आत्मशुद्धीचा व्यापक मार्ग महात्माजी दाखवीत आहेत. आत्मश्रुद्धि करा, समाज-सुधारणा करा, असे सांगणारे महात्माजींच्या पूर्वी पुष्कळच झाळे. परंतु जोंपर्यंत पापी सरकारशीं तुम्ही असहकार करीत नाहीं तोंपर्यंत आत्मञ्चिद्ध नाहीं, असे सांगणारे महात्मा गांधी हेच पहिले ऋान्तिकारी महापुरुष. स्टेटला जो सहकार तुम्ही देत आहांत तो कादन घ्या असे गांधीजी सांगतात. आत्म-शुद्धि व सरकारशीं असहकार यांचा कसा संबंध आहे हैं महात्मा गांधींनी अशा रीतीन दाखिवेळे थाहे. असहकाराचे महान् तत्त्र गांधीजींनींच जगाला प्रथम दिले. समाज-सुधारणेसाठीं आत्मशुद्धि हवी आणि आत्मशुद्धि हवी असेल तर पापी सरकारशीं असहकार करा. असे हें अभिनत्र क्रान्ति-शास्त्र आहे.

महात्माजी सुधारणावादी आहेत की क्रान्तिकारी आहेत ? ते म्हणतात, 'भी सुधारणावादी क्रान्तिकारी आहें; उत्क्रान्ति-वादी क्रान्तिकारी आहे." महात्मा गांधींची ही क्रान्ति म्हणजे Evolutionary Revolution (उत्क्रान्तिरूप क्रान्ति) आहे. जगांत काय असार्वे ? उत्क्रान्ति असावी की क्रान्ति असावी ? मृष्टींत दोन्ही प्रकार आहेत. त्याचा विचार पुढें केव्हां तरी करूं.

आज आपण हें पाहिलें कीं, महात्माजीचें सारें तत्त्व-ज्ञान आत्मशुद्धींतून निवालें आहे. आणि ती त्यांची आत्म- शुद्धीची कल्पना जगाच्या शुद्धीपर्यंत वाढत गेली. महा-त्माजींची जी ही दृष्टि ती कळल्याशिवाय त्यांचें दर्शन, त्यांचे तत्त्रज्ञान कळणार नाहीं. स्वामी रामतीर्थीनी एकदा भागत्या लेखांत एक जाहिरात दिली होती. "पाहिजेत. सुधारणा करणारे. परंतु जगाची नव्हे तर स्वतःची." (Wanted Reformers of themselves, not of others.) असे सुधारक फार आढळत नाहींत. आत्मशुद्धि करून समाजाची शुद्धि करणारे सुधारक फार थोडे आढळतात. महात्मा गांधी हे अशा अभिनव प्रकारचे सुधारक आहेत. तेहि एक क्रान्तिकारक आहेत. परंतु आपल्या जीवनांत ते प्रथम क्रान्ति करूं पाहतातः क्रान्ति प्रथम आपल्या जीवनांत झाळी पाहिजे. अस होईळ तेव्हांच नवं जग आपण निर्माण करूं शकूं. स्वतःला नवीन करा; स्वतःचा पुनर्जन्म करा; स्वतःचा उद्धार करा. मग तुम्ही नवें जग बनवाल; जगाचा पुनर्जन्म कराल; जगाचा उद्घार कराल. जगाची सुधारणा बाँव आणून होणार नाहीं, आरमार वाढवून होणार नाहीं, विमानांनी होणार नाहीं. ही जागतिक क्रान्ति चार्चल, रूझवेल्ट, स्टॅलिन करूं शकणार नाहीत. परंतु महात्माजी म्हणतात, आत्मविश्वासाने म्हणतात, कीं खरी क्रांन्ति मीच करूं शकेन. रूझवेल्ट. चर्चिल, स्टॅलिन, इत्यादीच्या मार्गीपेक्षां महात्माजींचा मार्ग भिन्न आहे. तो मार्ग कसा कोठें भिन्न आहे हैं आपण समजावून घेतळें पाहिजे. महातमा गांधी आत्म-शुद्धीच्या, व्यापक आत्मशुद्धीच्या द्वारा जगांत सुधारणा व क्रान्ति करूं पाहतात. महात्माजी युद्धाची, क्रांतीचीच परिभाषा वापरतात. मलाहि युद्ध करायचें आहे, ज्ञान्ति करायची आहे असे ते म्हणतात. व्यवहारांत रूढ असलेले शब्दच ते वापरतात. परंतु त्यांच्या शब्दांतील सुक्ष्म अर्थ पुष्कळ वेळां आपणांस समजत नाहींत. म्हणून महात्माजींच्या शिकवणीप्रमाणें आचरण करें करावें याचा कधीं कधीं आपणांस नीट उलगडा होत नाहीं. ते अहिंसचे उपासक आहेत. अहिंसेनें प्रतिकार करणारे ते महान् योद्धे आहेत. परंतु माझा मार्ग झेपत नसेछ तर हिंसेने प्रतिकार करा असेंहि ते सांगतात. " हिंसाऽपि क्लेव्यात् श्रेयसी " असं त्यांचें स्वच्छ मत आहे. " क्रैं यं मा स्म गमः पार्थ " हैं भगवद्गीतंतील वचन त्यांच्या वरील मतास आधार आहे. परंतु ते पुनः पुन्हा सांगतात की "हिंसेच्या मार्गाने आज हजारी वर्ष मानव जात आहेत. हा मार्ग विफल झाला आहे. त्याची निष्फ-लता स्पष्ट दिसून आली आहे. असे विफल हत्यार पुन्हा हातीं धरण्यांत काय अर्थ ! रशियांतील लोक आज खऱ्या अर्थानें सुखी व स्वतंत्र आहेत असे मला वाटत नाहीं" असे ते म्हणाले. "जगांत खरी क्रांति अद्याप झालीच नाहीं. ती क्रांति मीच करूं शकेन आणि ती अहिंसेच्याच मार्गान होणें शक्य आहे. इतर मार्गानीं नाहीं: " असे अधिकार-वाणीने ते सांगतात; आत्मविश्वासाने नि अनंत श्रद्धेने ते सांगतात.

# प्रवचन ३ रें

मुनितवाद नि सुधारणावाद या दोन मार्गानीं जगाला सुधारण्याचे प्रयत्न चालले आहेत, असे कालच्या प्रवचनाच्या वेळस मीं सांगितलें. या दोन्ही मार्गाहून महात्मा गांधींचा मार्ग भिन्न आहे. असहकार अधिक सत्याप्रह यांनीं समन्वित असा हा गांधींजींचा मार्ग अभिनव आहे, अपूव असा आहे. महात्माजींच्या मतें क्रान्तिवाद आणि सुधारणावाद अपुरे आहेत. युरोपांत हे मार्ग बऱ्याच काळापासून कृढ झाले आहेत. महात्मा गांधी स्वतःला क्रान्तिकारक समजतात. मीहि क्रान्ति करूं इच्छितों, असे अनेकदां त्यांनीं महत्लें आहे, लिहिलें आहे. परंतु क्रान्तीची त्यांची कल्पना भिन्न आहे. त्यांना अधिकाधिक निर्दीप, अधिक पूर्ण नि सर्वांगीण अशी क्रान्ति हवीं आहे. जीवनाच्या सर्व क्षेत्रांत क्रान्ति करूं पाहाणारे सोव्हिएट रिशयांतील क्रांतींतिह कांहीं होते. परंतु महात्माजींची क्रांति सर्वांगीण असली तरी सर्वांची नाहीं. ती आहेंसक आहे.

इंग्लंड, फ्रान्स वगैरे देशांत लोकशाही क्रांति झाली. या देशांत हलूहळू सुधारणा व्हावी म्हणणारे व जलद सुधारणा व्हावी म्हणणारे असे पक्ष उत्पन्न झाले. महात्माजींचें साधम्ये त्वरेनें सुधारणा व्हावी म्हणणाऱ्या पक्षाशीं अधिक आहे; परंतु महात्माजींचा विशेष अहिंसत आहे. शत्रूला मारायचें नाहीं. हा बाह्यात्कारी भेद समजायला अंतरंगाचाहि विचार करायला हवा. क्रांति परिणामकारक व्हावी म्हणूनच गांधीजी अहिंसेवर भर देतात. आत्म्याचें, हृदयाचें परिवर्तन हाऊन जी क्रांति होईल ती टिकेल असे त्यांना वाटतें. तीच क्रांति टिकेल. महत्माजींच्या क्रांतिशास्त्रांत हृदयपरिवर्तनास महत्त्वाचें स्थान आहे. किंबहुना या क्रांतिशास्त्रा चा हा प्राणच आहे.

## सुधारणावाद नि कान्तिवाद

ब्रिटिश लोक साधारणपणं क्रांतीच्या विरुद्ध असतात. क्रांतिवृत्ति ही नैसर्गिक नाहीं, सृष्टीच्या विरुद्ध अशी ही वृत्ति आहे, असे ते प्रतिपादतात; परंतु त्यांचें म्हणणें खरें नाहीं. विकास कसा होती है जगिद्धकासाचें तत्त्व क्रांतिमय आहे कीं उन्क्रांतिमय आहे हैं या सृष्टींत क्रमिवकास आहे कीं क्रांतिविकास आहे हैं महान्माजींनीं एका लेखांत याला उत्तर दिलें आहे. ते लिहितातः या सृष्टींत क्रमिवकास आहे तद्धत् क्रांतीहि आहे एकदम मोठा फरक होणें, महान् परिवर्तन होणें ही गोष्ट अनैसर्गिक नाहीं. परमेश्वराच्या या निसर्गांत ही गोष्ट दिसून येते. निसर्गांत केवळ उन्क्रांतीच नाहीं, तर क्रांतीहि आहे. परमेश्वर हा महान् क्रान्तिकारक आहे असे निसर्गांकडे पाहून वाटतें." हा अनुभव नवीन नाहीं. मनुष्याच्या अंतःकरणांत जी वृत्ति असते तिनें तो सृष्टीकडे

वयतोः मार्क्सवादी सर्वत्र विरोधविकासाचें तत्त्व लावतोः अध्यात्मवादी सर्वत्र आत्मतत्त्व पाहती. भौतिक क्रान्ति-कारकाला सर्वत्र विरोधविकास दिसेल तर आध्यात्मवादी मनुष्याला सर्वत्र ईशशक्ति काम करीत आहे असे वाटेल. आपण कोणाळा क्रांतिवादी म्हणतों, कोणाळा सुधारणावादी म्हणतों. महात्मा गांधींना कोणती संज्ञा द्यावयाची ? ते उभयरूप आहेत. ते कांतिवादीहि आहेत व सुधारणावादीहि अहित. सृष्टींत ज्याप्रमाणें क्रमविकासिह आहे, क्रांतीहि आहे, त्याप्रमाणें महात्माजींच्या जीवनशास्त्रांत उभय गोष्टी आहेत. म्हणूनच त्यांचे विकासशास्त्र संपूर्ण आहे; ते एकांगी नाहीं. सृष्टि योग्य काळीं क्रान्ति व उक्षान्ति दोहींचा अवलंब करते. जन्ममर्ण हें द्वंद्व पहा. नऊ महिने मूल ऋमशः वाढत असतः; परंतु एक दिवस अकस्मात् जन्म. नऊ महिने क्रमाविकास तर एक दिवस क्रान्तिः तसेच मरणः आजारी असतो, परंतु पुढें एका क्षणांत सारा खेळ खळास होतो. मनुध्य जन्माळा आल्यावर पुन्हां क्रमीवेकास सुरू होतो. यांतिह मधून क्रान्ति होते, मधून महान् बदल होतात आणि शेवटी मरणाची महान् क्रान्ति येते. मनुष्याच्या विकासाला जीवन व मरण दोन्ही आवश्यक. परमेश्वर हा महान् क्रांतिकारक आहे. महात्माजी लिहितातः "पर्वत हळूहळू वाढले, उमे राहिले; परंत एकदम उत्पात होता ते गड़न होतात. भी आकाशाकड कधीं कधीं आदरानें, आश्चर्यानें बघत असती त्या निरम्न आकाशांत एकदम मेघमाला संमीलित होतात. त्या नितान्त शान्त आकाशांत एकदम केवडा फरक ! " ते अन्यत्र म्हणतातः इंग्लंडच्या, हिंदुस्थानच्या, दोहोंच्या इतिहासांत मीं क्रान्ति आणि क्रमविकास दोन्ही गोष्टी पाहिल्या आहेत. आज इंग्रज लोक क्रान्तीच्या विरुद्ध बोलतात, कारण त्यांच्या पोटापाण्याचा प्रश्न सुटलेला आहे. ज्यांच्या पोटापाण्याचा प्रश्न सुटलेला आहे. ज्यांच्या पोटापाण्याचा प्रश्न सुटतो ते क्रमविकासगादी होतात; ज्यांचे पोट रिकामें असतें ते क्रान्तिगादी होतात. पोट भरलेलें असलें म्हणजे दोन तासांनी राजकारण केलें तरी चालतें. परंतु जो सुकेला आहे तो अशी वाट पहात बसेल तर तो निकालांत निघायचा. तो थांवेल तर मरेल. "

### इतिहासांत दोन्ही मार्ग

गांधीजी इतिहासांत क्रान्ति व उन्क्रान्ति दोन्ही पाहातात. कोणी म्हणतात, विचारतात, "गांधींनी इतिहास वाचला तरी आहे का ? " महाना गांधींनी इतिहासाचा तपशील वाचला नसेल, पान न् पान नसेल वाचल; परंतु भाराभर वाचणें म्हणजे तत्त्वप्रहण नन्हे. इतिहासाकडे पाहाण्याची दृष्टि महात्माजींना मिळाली आहे. इतिहासांतून काय घ्यांन, काय शिकावें, काय टाकावें, कोणत्या दृष्टीनें इतिहासाकडे बवाव, या गोष्टीला महत्त्व आहे. इतिहास अनुकरणार्थ नसून नवइतिहास तुम्हीं आम्हीं निर्माया म्हणून आहे. नवनिर्मिति करण्यासाठीं जुना इतिहास अभ्यासायचा असतो. भूतकालीन इतिहासाकडे पाहाण्याची महात्माजींची दृष्टि केवळ सुधारणा वादी नाहीं, केवळ क्रान्तिवादी नाहीं. या दोन्ही दृष्टीह्रन त्यांची दृष्टि भिन्न आहे. सुधारणावादी एक प्रकारचे जड सनातनी असतात, मागील पराक्रमांचे पोवाडे गात बसण्यांत त्यांना आनंद होत असतो पूर्वज कसे मोठे होते, आपण ध्यांच्या-प्रमाण झाल पाहिज, त्यांच अनुकरण कलें पाहिज अस केवळ

सुधारणावादी दृष्टि घेणाऱ्यांचें म्हणणें असतें. याच्या उलट जे क्रान्तिकारक असतात ते म्हणतातः " कशाला जन्याचें तुणतुण वाजवतां आतां ? फंका तं. आतां जुना जमाना राव राहिला नाहीं. जुने नका उगाळीत वसं. तो जुना इतिहास तुच्छ आहे, रदी आहे. त्या रदींत्न, त्या चिंध्यांतून काय प्रकाश मिळणार ? फेका तो गळाठा. या दोहें। इन महात्माजी-ची दृष्टि निराळी आहे. ते म्हणतीलः " पूर्वजांनी त्यांच्या काळांत पराक्रम केला. त्यांनी स्वतःच्या काळांत क्रान्ति केली, इतिहास निर्भिला. त्या काळीं क्रान्ति करून ते पुढें गेले. आपण आज आपस्या काळी क्रान्ति करून पुढे जाऊ या. आपण नवदिन्य इतिहास वनव या, घडवूं या. पूर्वजानी पराक्रम करून नवइतिहास लिहिला. अपण नको का नव पान लिहायला १ पूर्वजांचें अनुकरण करायचे नाहीं. त्यांची स्फ़िति ध्यायची. त्यांचा प्रयत्नवाद ध्यायचा. पूर्वजांची ध्येय तींच आपळी असणार नाहींत. आपळी ध्येयें नवीन आसणार, नवीन काळाळा अनुरूप असणार, असायळा हवींतच. आपणांस पूर्वजांचा वारसा मिळाला आहे. परंतु तेवदयावर समाधान मानून रुटुखुटू संसार चालवणें हें लाजिरवाणें आहे. तो पूर्वजांचा अपमान आहे. त्यांचीं स्तुतिस्तोत्रे गात वसणें, पुढें न जाणें म्हणजे पूर्वज-पूजा नव्हे. मिळालेल्या वार्श्यांत आपण नवीन मोलाची भर घातली पाहिजे. तो वारसा अधिक समृद्ध करून आपण पुढच्या पिढीच्या हातीं दिला पाहिजे. अशा रीतीनेच संस्कृतीची मशाल अखंड तेवत राहते. जो जुना ठेवा लाभला त्यांत भर घाळून तो वादवा. आपण आजपर्यंत बाह्य सर्षीत शोध बोध करीत आलां. आतां

भांतरिक सृष्टींतिह नको का करायला है हैं आंतरिक जग दिसलें नाहीं तरी तें सर्वाच्याजवळ सदैव आहे. तें सर्वाच्या प्रतिक्षणीं अनुभवास येतच असतें. आपण नवीन क्रान्तिमार्ग शोधूं या. आध्याक्षिक सृष्टींतील क्रान्ति. मानवानें नहमीं का पश्प्रमाणेंच वागावें है टक्केटोणपे खाऊन अधिक शहाणें नको का व्हायला है मी मानव आहें, मी पश्रहून निराळा आहें, असे नुसतें म्हणून भागत नसतें. पश्रहून निराळ असाल तर पश्रहून निराळ्या रीतीनें वागा. मनुष्यत्वास शोभेल अशा रीतीनें आपण इतिहास वनवूं या. मानव्याला उन्नत करील अशी क्रांति करूं या. क्रान्तिशास्त्राला निराळी दिशा देऊ या."

#### आत्म्याची तरफ

असं गांधाजी म्हणत आहेत. ते जी क्रान्ति करूं पहात आहेत, तिची तरफ तुमच्या आमन्या अंतःकरणांत आहे. त्या तरफेच्या जोरावर सारं जग बदलायचे आहे. महात्मा-जींनी आपलें सत्याग्रहाचें शास्त्र, आपलें क्रान्तिशास्त्र या आत्म्याच्या शक्तींत्न निर्मिलें आहे. महात्माजींचें प्राप्तत्य काय? गन्तव्य काय?/ त्यांचें ध्येय काय? रामराज्याची भाषा ते बोलत असतात. रामराज्य हें माझें ध्येय असे ते म्हणतात. अहिंसवर उभारलेली लोकशाही मला हवी आहे असे त्यांनीं शतदां सांगितलें आहे, लिहिलें आहे. नैतिक पायावर, ऋत-सत्याच्या दढ आधारावर उभारलेली लोकशाही त्यांना हवी आहे. नैतिक नियमांच्या सुप्रतिष्ठेवर, श्रेष्ठत्वावर आधारलेली लोकशाही हें त्यांचे गन्तव्य आहे. समाजवाद, लोकशाही इत्यादि कल्पनांत, या विचारांत महात्माजी स्वतःचें कांहीं तरी विशेष ओतं पाहतात. या कल्पना रूढार्थानें ते स्वीकारीत

नाहींत, त्या जशाच्या तशा ते घत नसून त्यांत नवीन अर्थ ते भोततात. या कल्पनांत माझें रामराज्य मला हवें असे ते म्हणतात. ते रामराज्य ज्या समाजत्रादांत, ज्या लोकशाहींत नाहीं, त्याचें मला काय होय है समाजवाद, लोकशाही, इत्यादीचे पर्यवसान माझ्या रामराज्यांत व्हायला हवें. रामराज्य म्हणजे काय ? रामराज्य म्हणजे आत्मारामाचें राज्य, आल्याचे राज्य. तो इतिहासपूर्वकालीन दाशरथी राम येथे अभिवेत नाहीं, ती स्थूल कल्पना महात्माजीजवळ नाहीं. महात्माजींचा राम म्हणजे जो अंतःकरणांत पूर्वी होता, आज आहे, पुढें असेल, तो आत्माराम होय. या रामाच चिन्मय राज्य त्यांना हवें आहे. ही जी हृदयांतील आध्यात्मिक दिव्यता, तिचें सहजमुंदर राज्य त्यांना हवें आहे. सर्वांना जर हैं आत्मदर्शन झालें, त्या आत्मदर्शनाच्या आनंदांत सारे जर मस्त होऊं लागले, तर सारे सत्यनिष्ठ होतील, सारे एक-मेकांवर निर्मळ, अवर्णनीय असे प्रेम करूं लागतील. बाहेर कोणती शाही आहे याचें त्यांना भानिह नसेल. बाहेरचें स्वरूप कोणतिह असो, आपण होऊनच सारे नैतिक वृत्तीन वागतील, खरा मानवधर्म आचरतील, तथे मग नकोत दंडयोजना, नकोत शिक्षाप्रकार. तेथं शासनसंस्थाच उरणार नाहीं, ती गळन पडेल. तिची जरूरच उरणार नाहीं. सर्वत्र आत्मारामाचे एकछत्री राज्य! जणूं सत्ययुगाचा सूर्य उगवला. महामाजींच्या समीर हैं असे परम मंगल, परम दिव्य ध्येय आहे. हें रामराज्य प्रथम प्रत्येकाच्या हृदयांत स्थापन व्हायला हुवं. सर्वाच्या हृद्यांत रामरावण आहेत. तेथे रात्रंदिवस युद्ध चाललें आहे. तुकाराम महाराजांनी म्हटलें आहे.

## " रात्रंदिन आम्हां युद्धाचा प्रसंग, अन्तर्वाद्य जग आणि मन । "

राम म्हणजे सद्बुद्धि, न्याय्य वृत्ति. रावण म्हणजे अहं-कारी वृत्तीचें प्रतीक. रावण अन्याय्य वृत्तीचे द्योतक. आपणांस खरी छोकशाही हवी असेल तर आपण प्रथम अंतःकरणांत मेळ घातला पाहिजे. तेथील गदारोळ बंद केला पाहिजे. तेथें रामाचें म्हणजेच सत्याचें निरपवाद राज्य स्थापलें पाहिजे.

# महात्माजी शासनहीन ध्येयाचे पुरस्कर्ते

गांबीजीना लोकशाहीचें शेवटी अ-राजक स्थितीत परि-णमन व्हाव असं वाटतः राज्यतंत्रच नकोः शासनसंस्थाच नको, कारण शासनसंस्था म्हटली म्हणजे हिंसा आलीच. या जगांत सहकार्याने सारा मानवसमाज वागत आहे हैं गांधीजींच्या विचारांचें परम ध्येय आहे, अंतिम सार आहे. तें ध्येय डोळ्यासमार ठेवून ते पावलें टाकतात. ती जी अंतिम दंडर्हान व्यवस्था, तिच्या निकषावर वांसून, त्या ध्येयाच्या कसोटीवर पारखून ते योग्य काय, अयोग्य काय ते ठरवितात. ती जी अंतिम अ राजक स्थिति, तथें सक्ती अस्तास जाईल. तेथें पोलीस नाहीं, लब्कर नाहीं. तें ध्येय डोळ्यांसमार ठेवन आपण जाऊं या, असे गांधीजी अद्वाहासानें सर्व जगाला सांगत आहेत. आपणांस एकदम आज ही अ-राजक स्थिति. ही सहज सहकायीची संदर, मंगल स्थिति आणतां येणार नाहीं ही गोष्ट खरी; परंतु ध्येय तरी हैं असू दे राज्यसंस्था हैं अतिम ध्येय नको. राज्यसंस्था, शासनसंस्था, हें अलीकडचें ध्येय आहे. अपूर्णावस्थेतील हैं ध्येय आहे. हा एक टप्पा

आहे. त्या अ-राजक स्थितीच्या जवळ जायला अत्यन्त जवन् ळचा मार्ग म्हणजे अहिंसेवर आधारलेली लोकशाही होय. Democracy based on nonviolence is the nearest approach to the purest form of anarchy. विशुद्धतम अ-राजक ध्येयाजवळ जायचा अत्यन्त निकटवर्ति मार्ग म्हणजे अहिंसक लोकशाही.

## हिंसक लोकशाही लोकशाहीच नव्हे

जी लोकशाही अहिंसेवर आधारलेली नाहीं, ती लोक-शाहीच नके, लोकशाही नि अहिंसा यांचा संबंध कसा, कोठें येतो ? आज जी लोकशाही आहे तिच्यासंवर्धी सत्याग्रहीला आवर्षण वाटत. कारण तं जें अखेरचे अ-राजकतेचें ध्येय रयाच्याकडे या मार्गाने जाण्याची त्याला शक्यता बाटते. समाजवादांतिहे सत्याग्रहीला आकर्षकता वाटते. परंतु हुकुम-शाही राज्यपद्धतीत असे कांहींच नसतें. सत्याग्रहीला सर्वात स्याज्य जर कांहीं वाटत असेल तर हक्कशाही, मग ती हक्म-शाही फॅसिस्ट असी वा कम्युनिस्ट असी. महात्मा गांधी स्वतःला लोकशाहीचे पुरस्कर्ते समजतात. "लोकशाही चालवायचे ज्ञान मला जितकें आहे तितकें कचितच कोणास असेल " असे ते म्हणतात. हुकुमशाही राज्यसंस्था सक्तीने सर्वाची स्वतःच्या नमुन्याप्रमाणं सुधारणा करूं पहाते. अशी सर्वका शासनसंस्था जीवनाच्या अंगप्रत्यंगांत व्यसते. जीवनाचा असा यिंकिचितिह भाग उरत नाहीं कीं जेथें या हुकुमशाही पद्धतीचे पाश पोंचत नाहींत. अशा या राज्यसंखेचे प्रभुत्व माझ्या सर्व जीवनावर सारखें चालत असते. लष्करी पाठि-ब्याच्या जोरावर हुकुमशाहीपद्धति हैं सारें करीत असते.

तेथें मला विचार करण्याचेंहि स्व तंत्र्य नाहीं, मग आचार-स्वातंत्र्य तर दूरच राहिलें. हुकुमाप्रमाणें वागायचें एवढेंच तेथें काम. अशानें माझा विकास कसा व्हायचा ! मी काहीं मडकें नाहीं; मी मानव आहें. माझा सवागीण विकास, माझी सवागीण उन्नति हैं माझें ध्येय. परंतु हुकुमशाहींत माझें मन, माझी बुद्धि ही जण्ं जड केलीं जातात. तीं केवळ बाहुलीं, हुकमाचीं ताबेदार बनतात. हा विकास नसून विनाश आहे.

ठोकशाहींत असे नाहीं. राज्यसंस्था सक्तीने येथे सर्वाची ठरीव सांचाची सुधारणा करूं पहात नाहीं. मानवांत असा कांहीं अंश ओह कीं, ज्याच्या सुधारणेसाठीं सक्ती कराळ तर तो नष्टच होईछ. मानव मग मानवच राहणार नाहीं. तो जड यंत्रवत् हेाईछ. छोकशाहींत सक्ती, हिंसा थोड्या फार प्रमाणांत असतीळच. परंतु या गोष्टी असल्या तरी त्यांना मर्यादा असेळ. पदे।पदी हिंसा समीर उभी राहणार नाहीं. छोकशाहींत ही मर्यादा गृहीत आहे. अंतिम च्येयाच्या दृष्टीने राज्यसंस्थेचे शासन, तिचा दंड, हीं निरुपयोगी आहेत; परंतु संक्रमणावस्थेत, त्या ध्येयाकडे जात असतांना, या गोष्टींची जरूर छागेळ. मानवधर्माचें रक्षण करण्याताठीं गीता हिंसेळा अनुज्ञा देते. श्रीकृष्ण म्हणतातः

"परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् " संतांचा तांभाळ आणि दुष्टांचा नायनाट करण्यासाठीं मी अवतरतां असं भगवान् सांगतात. परंतु गीतेंतील ही शिकत्रण, हिंसेची ही अनुज्ञा राजधमांतील आहे, असे आएण समजून चालुं. काहीं प्रमाणांतच या गोर्ध्याला सत्यता आहे. खरा जो धर्म असतो तो शस्त्रवलाने, शिक्षा करून, सक्तीनं कथींच कोणास स्थापतां येणार नाहीं. समाजधारणे-साठी धर्म असतो, आणि समाजाचे जे धारण होते ते सर्तांच्या तपाने होते. " संतो तपसा भूमि धारयन्ति " हैं खरें सत्य. भगवान् म्हणतात कीं, मी दुष्टांना संहारायला नि सज्जनांना, संतांना सांभाळायला अवतरलों आहें. म्हणजे भगवताच्या भवतारापूर्वी सतत्व, सायुख समाजांत होतं. काठतरी त वावरत होते. त्याला त्रास होऊं लागला म्हणून प्रभुचा अवतारः परंतु श्रीकृष्णाच्या शस्त्रानं साधुत्वाचे रक्षण झाले तरी तं निर्माण नव्हतें होत. धर्माचा प्राण साध्वांत आहे. हा प्राण राख्नें सांभाळतील, परंतु निर्म शक्तणार नाहींत. हा प्राणच नसेल तर शस्त्रांनी सांभाळ तरी कशाचा करायचा ? जे साधुसत आपल्या आचरणाने समाजात. मानवी जीवनांत प्रेमस्नेह आणू पाहतात, मांगस्य निर्मू बघतात, अशा यत्नशील संताचे संरक्षण करण्यापुरते शस्त्र उपयोगी आहे. रास्त्रबल नकारात्मक आहे, भावात्मक नाहीं. ते संहारक आहे, निर्माण करणारें नाहीं. ते ऋण आहे, धन नाहीं. (निगेटिन्ह आहे, पांझिटिन्ह नाहीं.) भावरूप प्रयत्न कोणी करायचा ! प्रत्यक्ष निर्मिति कोणी करायची १ सतसज्जनांचेच ते जीवितकार्य असते. म्हणून समाजधारणस रास्त्रापेक्षांहि साधुत्वराक्तीच अधिक उपकारक आहे. समाजांत साधुत्व वाढत राहिलें पाहिजे. सद्गुणसंबर्धन सदैव होत राहिळे पाहिजे. शस्त्रास्त्रांनी साध्तव वाढण्याऐवर्जी ऱ्हास पावूं लागतें. म्हणून साधुसंत आपलें खतःचे रक्षण, आपल्या साधुत्वाचा सांभाळ स्वतःच्या बालिदानानं करतात. "अकोधेन जयेत् क्रोधम् " हाच त्यांचा विधायक मंत्र, अशी वचने आपण ऐकतों ती उगीच नाहीत. सतांच्या अनुभवाचे नि शिकवणीचें त्यांत सार आहे. असाधुत्वाला साधुत्वाने जिका. महात्मा गांधींच्या सर्व तत्त्व-जानाचा या विचारांत आरंभ आहे. त्यांचें सारें जीवन-दर्शन या मूलभूत विचारांतून विकसत आलें आहे. शस्त्र-बल खाजगी असो वा स्टेटचें, शासनसंस्थेचें असो, तें शेवटी अपूरें पडतें. साधुत्व बाढावं म्हणून सक्ती किती उपयोगी पडणार ? राज्यसत्तेचे सर्वेकष प्रभुत्व चाछ देणे याग्य नाहीं. शस्त्रवल, सक्ती ही साधुखबृद्धीला कितीशी हातमार लावणार ? सत्य, आहंसा यांच्याकडे जायची प्रवृत्ति स्वतःच्या प्रयत्नांनींच व्हायला हवी. स्वतःचा आत्माच जागा व्हायला हवा. प्रयत्नांतूनच खरी आत्मप्रप्ति. स्वतःची सुधा-रणा व इतरांची सुधारणा यांत द्वैत नाहीं. आपली सुधारणा झाली तर जगाचीहि होईल. माझ्यांत साधुत्व वाढलें तर जगांतिह वाढेल. दैवी संपत्ति वाढवणारे द्वेषमःसर नाहीं फैलावीत. भौतिक बाबतींत एकाची संपत्ति वाढली तर दुसऱ्या कोणाची तरी कमी होते. तसा येथे प्रकार नाहीं. देवी संपत्तीचा हा विशेष आहे. दैवी संपत्तीचे छोक समाजधारणेस अधिक महत्त्वाचे असतात. साधुवृत्ति वाढवणाऱ्यांचा समाजांत जसजसा अधिक प्रभाव पहुं लागेल, तसतसा राज्यसस्येचा आपोआप संकोच होऊं लागेल. तिची जरूरीच वाटेनाशी होईल. साधुत्वाची वाढ ज्या प्रमाणांत होईल त्या प्रमाणांत शासन-संस्थेचं प्रभुत्व, अस्तित्व घटत जाईल. साधुत्वानेंच जर

असाधुत्वाला जिंकायचें तर राज्यसंस्था दंड कोणास करणार, शिक्षा कोणास टोठावणार? साधुत्वाचें हैं बळ कोठें तरी कमी पडतें म्हणून राज्यसंस्थेची आवश्यकता भासते

#### यतिधर्म नि राजधर्म

आजपर्यंत राजधर्म आणि यतिधर्म हे दोन अलग धर्म मानले गेले. यतिधर्म राजधर्माहन श्रेष्ठ मानला जातो. त्याच्या कारभारांत राजधर्म दवळादवळ नाहीं करीत. राजसत्तेला राजधर्म आणि प्रजेला प्रजाधर्म घाळन देणें हें यतिधर्माचें काम आहे. युरोपांत मध्ययुगांत खिस्ती धर्माच्या इतिहासांतिह असें थोडें दिसतें. पवित्र रोमन साम्राज्यांत ही कल्पना दिसून यते. साध्वाने समाजाचे रक्षण करणारे हे राजाहून श्रेष्ठ आहेत. पोप, विशप वगैरे राजाहून श्रेष्ट. महात्मा गांधींच्या अंतःकरणांत हे असे विचार आहेत. गांधीजी कर्मयोगी आहेत. कर्मयोगाचे विवेचन भगवद्गीतंत आहे. या अर्थाने ते गीतेचे उपासक आहेत. परंतु गीता हा राजधर्माचाहि प्रनथ आहे. ज्यावेळेस इतर प्रयत्नांनी प्रश्न सुटत नाहीं तेव्हां युद्ध धर्म्य ठरते. त्या युद्धास प्रवृत्त करण्यासाठी ही गीता आहे. शिष्टाईच सारे उपाय थकले. स्त्रतः श्रीकृष्ण शिष्टाईस गेले. सारे प्रयत्न विफल झाल्यावर युद्धाशिवाय गत्यन्तर नव्हतें. तें करणें भाग पडलें. परंत महासा गांधी या महाभारतीय यदाकडे कोणत्या दृष्टीने बघतात ?

## युद्धाचे वैफल्य

महात्माजींच्या मते महाभारत म्हणजे एक महान् शोकान्त काव्य आहे. युद्धाच्या मार्गानं येथे अखेर कोणा-चेच हित झालें नाहीं. ज्यांनी जिंकलें ते तरी सुखी झाले का ? नाहीं. तेहि रडले. त्यांनीहि अश्र ढाळले. ते भारती युद्ध संपत्ते आणि धर्मराजा सर्वांसह सर्व मृतांना, धारातीर्थी पडलेखांना पिंड चायला जातो. करुण असा तो प्रसंग आहे. सर्वीचें श्राद्ध करायचें असतें. धर्मराजाच्या मनांत काहर माजतें. तो कर्णाच्या नांवानें पिंड द्यायला होतो. हा आपला भाऊ, वडील भाऊ हें त्याला आजवर माहीत नव्हतें. तो सद्गदित वाणानें माता कंतीला म्हणतीः '' आई, कर्ण हा आमचा वडील भाऊ हैं आम्हांला आधींच कळत तर आन्हीं युद्ध केल नसते, मी तरी केलें नसते." धर्मादिकांस हैं कळू नये याचा भावार्थ काय भावार्थ एवढाच कीं, अन्यायाचे निवारण व्हायला हुवे, अन्यायी मनुष्य भाज असला तरी त्याचेहि पारिपत्य व्हायला हवें. दुसरा मार्गच नसेल तर अपिरहार्य म्हणून हा हिंसामार्ग, युद्धाचा मार्ग अवलंबायचा, कठोर होऊन भावा-सिंह शिक्षा करायची समलबुद्धीने कर्तव्य म्हणून ते युद्ध करायचे हें सारें बरोबर आहे. परंत सर्वच ठिकाणी हिंसा बरोबर असा याचा अर्थ नाहीं, परकीयांशी लढतांना अहिंसा आठवतच नाहीं. भावाला करें मारू मनांत येतें परंतु परक्यावर प्रहार करतांना मनास कांहीं वाटत नाहीं. घरच्यांशी लढतांना हिंसा करूं की न करूं असा व्यामीह बाटला; परंतु असा सर्वीजवळ वागतांना कां वादुं नये है तमचा घरगती नियम विश्वन्यापक करा. स्वकीयांशी बागांवें असे वाटतें, तसेंच परकीयांशींहि वर्तन ठेवा. अन्यायी परकी असी, स्त्रकीय असी, दोवांना मी मारणार; आणि तू 'अन्याय करणारा माझा आहे, मी त्याचे परि-

वर्तन करूं पाहीन ' असं म्हणशील तर परकीयांच्या बाबतीतिह तसेच म्हण. हिंसा स्वजनांच्या बाबतीत निद्य असल तर सर्वत्रच ती निंदा आहे. सर्वत्र समन्वबुद्धि असूं दे. साधुत्वाची मूळभूत प्रेरणा सर्वांच्या अन्तर्यामी आहे. स्वकी-यांच्या हृदयांतील सुप्त साधुता जागृत होईल अशी जर तला आज्ञा वाटेल तर परकीयांच्या वावतीतहि असे कां वाटुं नये १ साधुत्वाच्या वृत्तीचा ईश्वराने कोणास कायमचा मक्ता दिलेला नाहीं. भलेबुरे सर्वत्र आहेत. महात्मा गांधीची मानवांतील मूलभूत सत्प्रेरणेवर श्रद्धा आहे. या श्रद्धेवरच त्यांचे सारं दर्शन आधारलेले आहे. मुलांनी आत्मक्कशानं आईबापांचे परिवर्तन केल्याची उदाहरण आहेत. आईबाप चुकीचें सांगतील तर आम्ही ऐकणार नाहीं, त्यांची आज्ञा मोडूं आणि कष्टहाळ सोसूं असें भार-तीय मुळें, प्रव्हादासारखीं सत्याप्रही बाळ सांगत आहेत. यतिधर्मात हा आत्मक्रेशाचा मार्ग हे।ताः, परंतु आपल्याः कडील राजधर्मात तो नन्हता. लोकमान्य गीतारहस्यांत म्हणतात, "राजकारणांत असे वागून चालणार नाहीं. यति-धर्मात हैं सारें ठीक आहे. " परंतु प्रजाधर्मात, राजधर्मात ज्याप्रमाणे राजकारण आहे, त्याप्रमाणे यतिध्रमीतिह आहे.

#### राजकारण आणि राजधर्म भिन्न

राजकारण आणि राजधमं हे समानार्थक शब्द नाहींत. प्रजाधमीत राजकारण आहे, यितधमीतहि आहे. राजधमें राजापुरता; परंतु राजकारणाची व्याप्ति फार मोठी आहे. ही व्याप्ति छक्षांत घेऊन राजकारणांतील हिंसा दूर करायची असेल तर ती प्रथम यतिधमौतून जितकी निघेल, प्रजा-

वर्मातून जितकी निघेल, तितकी राजधर्मातून निघणार नाहीं. कारण राजधमीला जण सदर परवाना असे वाटत असते. हिंसा अपीरहार्य, आपळा हक असे त्याळा बाटत असते. राज्यसंस्था चाटवणाऱ्यांच्या हिंसा अगवळणींच पडलेली असते. यतिधर्म, प्रजाधर्म असे नाहीं मानीत. यतिधर्मात स्वसंरक्षणार्थेहि हिंसा नाहीं, यति स्वतःचें बलिदान करील. तो पुन्हा असप्रही असता. यति आपल्या उदाहरणाने, प्रखर प्रयत्नाने सर्व समाजाला पुढें नेऊ पाहतो, आपल्याबरोबर वेऊं पाहतो. सत्ययुगांत राजधर्मच नव्हता, तेथे राज्यसंस्थाच नव्हती, कारण सारेच स्वयंभू अशा सत्प्ररणेने वागत होते. आपाआपच धर्मपाठन होत होतं. यतिधमीच्या पाठोपाठ सार जात, असं महाभारतांत वर्णन आहे. परंतु जेव्हां संप्रह वाढला तेव्हां शस्त्रबलावर आधारलेली ही शासनसंस्था निर्माण करण्यांत आली. परंतु हीं शस्त्र इतकी बाढ़ लागली आहेत की, समाजाचे धारण होण्याऐन्नजीं संहारच होाणार असें दिसूं लागलें आहे. राज-सत्तन खऱ्या धर्माची स्थापना होते अस महात्मा गांधीना वाटत नाहीं, खऱ्या न्यायाची प्रस्थापना राज्यसत्तेच्या द्वारा होणे अशक्य आहे असे गांधीजींचें निश्चित मत आहे. त्याचा अर्थ दुर्बळ बना, भेकड बना असा नन्हे. ते सर्वात कशाचा तिटकारा करीत असतील तर भ्याडपणाचा, क्रैब्य नकोच. मला बलवतांची, समर्थांची आहंसा पाहिज आहे, असं गांधीजींनी शतदां सांगितले आहे. ज्यांना अहिंसा पेलत नसेल, जे इतके समर्थ नसतील, व्यांनी अहिंसा दुबळे-पणाने पाळावी असे गांधीजी कधीहि म्हणत नाहीत.

महात्माजींना समाजांत अहिंसक वृत्तीचे खरे वीर पुरुष हवे आहेत. समाजांत असे लोक हवत कीं, जे राज्यसत्तेच्या भीतीमुळें कायदे पाळीत नसून न्यायबुद्धीला प्रमाण मानून कायदे पळतात. असे सायाप्रही न्यायी वीर कायदे पाळ-तीलहि आणि तोडतीलहि.

## कायदेभंगक गुन्हेगार आणि कायदेभंगक सत्यात्रही

अशा सत्याप्रहींना दंडाचें, शिक्षेचें भय नसतें. ते निर्भय असतात. तेथें लपवाछपव नाहीं. गुन्हेगारिह कायदे मोडतात; परंतु त्यांच्याजवळ नैतिक कायदाहि नसतों। सत्याप्रही कायदेभगक हा नैतिक कायदा कधीं मोडित नाहीं. (Civil Disobedience) त्याचें कायदेभंगाचें कार्य हें सिवनय असतें; कर्तव्य म्हणून असतें. सिवनय कायदेभंगा करणारा नैतिक कायदा अभंग मानता; कर्तव्य-निष्ठा म्हणून, न्यायिनिष्ठा म्हणून तो कायदा मोडतो; स्वार्थासाठीं, लहरीसाठीं नाहीं.

## नैतिक कायदा नि सरकारी कायदा

नैतिक कायदा आणि राज्यसत्तेचा कायदा यांत भेद आहे. नैतिक कायदाचें पालन करून राज्यसत्तेचा कायदा मोडावयाचा. असे करण्याचा हकच आहे असे नव्हे तर तें कर्तव्यच आहे. तें कर्तव्य पार पाडण्यासासाठीं समस्व-बुद्धीनं, कर्तव्ययुद्धीनं कायदेभंग करावयाचा. समाजांतील शासनसंस्थेच्या कायदाचा भंग करणारा हा सःयाप्रही समाजांत दंगल होऊं नये म्हणून मात्र जपता. वजवजपुरी माजूं नये यासाठी तो व्यवस्था करतो.

#### राजा व्यवस्थेसाठींच प्रथम आला

प्राचीन काळीं प्रथम ही शासनसंस्था जन्माला आली तीं व्यवस्थिसाठींच होय. परंतु ज्याला राजा केलें तोच अन्यायी कायदे करूं लागला. यावर उपाय काय? यावर उपाय एकच कीं, या राज्यसत्तेला विरोध करणारा नैतिक बीर हवा. कारण तसें नसेल तर हा गादीवर येणारा आणखी सवाई हिटलर व्हायचा. न्यायासाठीं राजा असावा, न्यायासाठींच त्याला दूरहि करावें असे हें क्रांतिशास्त्र आहे. प्रजाधमीत न्याया-साठीं राजा दूर करावा हैं महत्त्वाचें अंग आहे.

## प्रजाधर्माची वाढः सौत्रामणियज्ञ

आपत्याकडे प्रजाधमीची वाढ करतां करतां शेवटीं कान्तीवर आले असे दिसून येईल. उन्मत्त राजांना यतींनीं दूर करावें, नैतिक श्रेष्ठतेच्या लोकांनी दूर करावें असे सांगितलें आहे. अशा राजांना हिंसेनेंहि दूर करण्यांत येई. बेड्क राजा, दंडुका राजा (King Log and King Frog) या गोधींत हें दाखिवलें आहे कीं, लहान जुल्म दूर करायला जावें तर आणखी मोठा जुल्म डोक्यावर येऊन बसतो. एका हुकुमशहाला दूर करावें तर आणखी प्रवल हुकुमशाहीं जन्माला येते. असे होऊं नेये म्हणून आपत्याकडे सौत्रा-मणियज्ञ सांगितला आहे. दंगलच माजली तर ज्याचा विजय होईल, ज्याच्या हातीं लक्करी सत्ता जाईल, तो सारी राज्यसत्ता बळकावून बसेल. शस्त्रवळाच्या प्रावल्यांतून लोकशाहींच्या ऐवजी हुकुमशाहींच जन्माला यायची. ती हुकुमशाहीं ग्रुद्ध राहील याचा काय भरंवसा है म्हणून सौत्रा-

मणियज्ञाचा संस्कार आपस्याकडे सांगितला आहे. इंग्लंड-मध्यें चार्लमची चौकशी केली गेली. बांटेल त्याने राजाला काढ़ नये. यित म्हणेल ''मी काढतों." सारें शांतीने व्हायला हवें. जुना राजा काढायचा, नचीन गादीवर बसवायचा परंतु हें दंगलीनें न करतां, शिस्त, संयम, साधुता याने व्हावें. नैतिक शक्तीच्या थोर नेतृत्वाखाली असा सौत्रामणियज्ञ व्हावा; उन्मत्त राजाला दूर करण्याचा प्रयोग व्हावा.

#### लोकशाहीच्या कल्पना

आतां लोकशाहीच्या कल्पना आल्या आहेत. आतां एखादा पक्षच्या पक्ष प्रबळ होऊन बसतो. त्या विशिष्ट पक्षाच्या हातीं सारी सत्ता एकवटते. अनिर्वेध, सर्वेकष सत्ता एक पक्षच हातीं घेऊन बसतो. हा पक्ष जनतेच्या मनावर, शरीरावर जणुं अत्याचार करतो. ही लोकशाही नव्हे. असे होणं बरोबर नाहीं. परंतु येथें क्रान्ति कशी व्हायची ? लोकशाहीं तील कान्ति शांतीने व्हावी. डाकी फोडण्यापेक्षां डोकी मोजण बरें, एकाच्या हातून सत्ता जेव्हां दसऱ्याच्या हातीं जाते ते इहां हिंसा हे। ज्याचा संभव असतो. परंत लोकशाही राज्यसंख्येत तिला आळा असतो. शान्ति, अहिंसा यांना राज्यक्रान्ति करण्याचा तथ प्रयोग शक्य असता. जमनादासांच्या हातची सत्ता शान्तपणे बाळासाहबांच्या हाती आली. याच शांतीच्या मार्गाने उद्यां बाळासाहेबांच्या हातून समाजवाद्यांच्या हातीं जावी. लोकशाहींत याला वाव आहे. बळ लागेल: परंत अवसर आहे. लोकशाहीत संघटनचे, प्रचाराचें स्वातंत्र्य असते. मनुष्य आपल्या अंतःप्रेरणेस अनुसरून वागेल तर लोकशाही राज्यसंस्थेत अहिंसक क्रांतीस वाव आहे. म्हणून लोकशाही श्रेष्ठ आहे. परंतु लोकशाही अधिक यथार्थ व्हायला नैतिक वळ समाजांत वाढायला हवें. लोकशाहीचा पाया अहिंसेवर आधारलेला हवा. परंतु नैतिक बळ समाजांत वाढावें म्हणून, लोकशाहीचा अहिंसा पाया असावा म्हणून, समाजघटनेतच आपणांस शिरावें लागेल. तें करेंसे तें पुढें पाहूं.

# प्रवचन ४ थें

लोकशाही ही सत्य-अहिंसेच्या दृष्टीनें कां श्रेष्ठ याचें विवेचन काल आपण सुरू केलें होतें. महात्मा गांधींना सत्याग्रहाच्या मार्गानें जी कान्ति घडवून आणायची आहे, तिच्यासाठीं लोकशाहींतील आधारभूत हक आवश्यक आहेत. गांधींजींच्या सत्याग्रहांतील मूलभूत कल्पना अशी आहे कीं, प्रत्येक व्यक्तीला आपल्या मनादेवतेच्या सांगीप्रमाणें, आज्ञप्रमाणें बोलायचा हक आहे. या गोष्टीवर त्यांची लोकशाहीं आधारलेली आहे. एका व्यक्तीनें सत्यशोधन करावें आणि सर्वांनीं तें निमूटपणें मानावें ही गोष्ट गांधीजींस पसंत नाहीं, मान्य नाहीं. सत्य काय यासंबंधीं सर्वांचीं मतें निर्निराळीं पडलीं तर ज्यांनें त्यांनें आपल्या मनोदेवतेच्या आज्ञप्रमाणें वागलें पाहिजे. असें करतांना राज्यसंस्थेच्या काययांचें उल्लंघन करणेंहि प्राप्त होईल; परंतु तें केलें पाहिजे. परमेश्वराचा आवाज दडपून ठेवतां कामा नये. सदस्विवेकखुद्धीच्या आवाजाची गळचेपी होतां कामा नये.

### गोंधळाचा आक्षेप व त्यावर उपाय

परंतु जो तो स्वतःच्या बुद्धोप्रमाणे वागू लागला तर अनवस्थाप्रसग ओढवणार नाहीं का ? समाजांत सारा गांधळच नाहीं का माजणार ? बजबजपुरी, जो तो बुद्धीच सांगतो असे नाहीं का होणार ? असा आक्षेप चेतां येऊ नये म्हणून महासा गांधी तथे अहिंसेचा आधार घतात. अहिंसेचा आधार येथे अवश्य आहे. स्वतःच्या मनोवृत्तीप्रमाणे वाग-ण्याचा, राज्यसंस्थेचे टलंघन करण्याचा हा हक तुम्हांला दिलाः परंत स्याचबरोबर समाजांतील हिंसावृत्ति नष्ट कर-ण्याची जबाबदारीहि तुमच्यावर टाक्लेली आहे. कायदेभंग हा सविनय आहे. सविनय कायदेभंगाचा हक जन्मसिद्ध आहे. हें तत्त्व सनातन आहे, सर्वकालीन आहे. जॉपर्यंत तुम्ही हिंसेला उत्तजन देत नाहीं, तापर्यंत स्वमतप्रचार करा, कायदाहि मोडा. परंतु राज्यकारभारांत दवळादवळ माजवं नका. गांधीजीना लोकशाहीत हैं शक्य वाटते. म्हणून त्यांना लोकशाहीचे आकर्षण वाटते. लोकशाहीत मनाप्रमाणे विचार करण्याचा, आचार करण्याचा, प्रचार करण्याचा, अहिंसेची सार्वभौम मर्योदा सांभाळून हक आहे. परंतु सर्वैकष हुकुम-शाहींत हैं शक्य नसते. तेथें राज्यसत्तेच्या विरुद्ध कांहीं कर-तांच येत नाहीं. विरुद्ध विचाराच्या लोकांना तेथे संघटना-स्वातंत्र्य नसतें प्रचार, प्रसार, कांहींहि करतां येत नाहीं. प्रस्थापित राजकीय पक्षात्रिरुद्ध हुकुमशाहींत कांहींहि करा-यला अवकाशच नसतो. प्रधापित राज्यसंधेच्या विरुद्ध जी विचारसरणीं, तिला तेथे प्रभावी व्हायचें असेल तर शस्त्र बळाशिवाय ते शक्य नसते. ट्रॉट्स्कीला मतप्रचारस्वातंत्र्य

नन्हतं, म्हणून तो हिंसेच्या मार्गाकडे वळला. परंतु त्यालाच प्रवळ सत्तेने हांकळून लावलं, हदपार केलें. परंतु या गेष्टी लोकशाहींत चाळुं ठेवणं विसंगत दिसेल. लोकशाही घटनंत सत्यसंशोधनास अधिक बाव आहे असे महात्माजींना वाटतं. म्हणून त्यांना ती पसंत आहे. लोकशाहींत वर वर तरी को होईना सत्य, अहिंसा यांना स्थान आहे. मतप्रचाराचे स्वातंत्र्य असावं, असलें पाहिजे. आपला हा जन्मजात हक आहे.

सर्वाना मताधिकार मिळाला एवढ्याने लोकशाही आली असे नाहीं, मताधिकार मिळणे म्हणजे मते बनवण्याचाहि अधिकार असणें होय. मी प्रचार करीन, लोकांची मते बनवीन, अशी परवानगी नसेल तर मताधिकार मिळून काय फायदा ? राज्यसत्तचे ज मत तच लादणं म्हणजे लोकशाही नव्हे. नुसता वर वर सर्वांस मताधिकार असून भागत नाहीं. एवढचाने लोकशाही पुरी होत नाहीं. मतप्रचारास, मतं वनवण्यास वाव नसेल तर ती एका पक्षाची अनियंत्रित सत्ताच म्हणावी लागेल. साऱ्या समा जाला एखादें वळण सक्तीनें देऊं पाहणें म्हणजे हिंसा होय. बोद्धिक उन्नति, आत्मोन्नति ही का एकाचा पक्षान स्वेच्छेने साऱ्या समाजावर आपल्या कल्पनेप्रमाणे लादायची असते १ लोकशाहींत या गोष्टीला स्थान नाहीं. लोकशाहींतहि कांहीं मर्यादा वालाव्या लागतात, घालाव्या लागतील. संप्रहाला मर्यादा घालावी लागेल. आजच्या लोकशाहींत अजून नवसमाजिनिर्मितीस वाव नाहीं. नफा हा मूलभूत हक मानळा जातो. त्या नफ्याला कोठें मर्यादाच नाहीं. संपत्ति कोणी कितीहि भोगावी, कितीहि गोळा करावी. कोण

वालणार तेथें मर्यादा शसर्वांना सारखी संपत्ति ही अशक्या गोष्ट आहे असे प्रतिपादण्यांत येतें.

#### अमर्याद् भांडवलशाहींतून वर्गकलह

परंतु अशा अमर्याद भांडवलशाहींतून वर्गकलह जन्म-णार. समाजांत निर्धन आणि सधन दोन वर्ग होणार. त्यांचा मग भीषण संप्राम अपरिहार्य होतो. संग्रहबुद्धि, नफेबाजीची वृत्ति जर मोकाट सोडली तर समाजांत शान्ति-समाधान कशीं येणार है त्या समाजांचे स्थैर्य कसें राहणार है तेथें उत्पात होतील, रक्ताळ क्रान्ति होईल. या संग्रही वृत्तीस, नफेबाजी वृत्तीस पुन्हां तुम्ही कायद्यांने संमित देतां! ही कायदेशीर शोषणांची वृत्ति भयंकर आहे.

## दुसऱ्याच्या श्रमांतून घेतो तो चोर

आपण एक प्रकारें चारीलाच अशा प्रकारानें कायदेशीर-पणा देत असतों. दुसऱ्यांच्या श्रमांतून, घामांतून निर्माण होणारें धनधान्य बळकावून बसणारे चोर आहेत. गीता म्हणतेः "स्तेन एव सः" अरे, तो खेरंच चोर आहे. यज्ञ न करतां, त्याग न करतां, श्रमणाऱ्यांची झीज भरून न काढतां, त्यांचे संसार सुखाचे न करतां जो उपभोग घेतो तो चोर आहे असे गीता स्पष्टपणें सांगत आहे. सज्जन, कोणाला म्हणावें, त्याची व्याख्याहि बदलावी लागेल. कायदाप्रमाणें वागतों तो सज्जन नव्हे. कारण कायदेशीर असे ज मार्ग आहेत, त्यांत चोरीचेहि आहेत. नैतिक मर्यादा पाळणारा तो सज्जन कायदाची दृष्टि आज नीतीची असतेच असे नाहीं. आजची लोकशाही राज्यसंस्था त्या दृष्टीनें अपुरी आहे. ती अन्याय्य पिळणुकीसहि वाव देते. म्हणून ती सत्या- विष्ठित नाहीं, अहिंसकहि नाहीं. असःयावर, अन्यायावर आधारलेली असल्यामुळें तिला हिंसेचा आधार व्यावाच लागतो. अशी लोकशाही ही आदर्श लोकशाही नाहीं. महात्मा गांधींना अहिंसक लोकशाही हवी आहे. त्या लोक-शाहींत संप्रहवृत्तीस आळा घालावा लागेल, मर्यादा घालाव्या लागतील. समाजवादाशीं अनुरूप असें सरकार अशा लोकशाहींत असेल.

## असंग्रहाचे तत्त्व

असंप्रहासंबंधी: लिहितांना ते म्हणतातः " असंप्रहार्चे तत्त्व अमलांत आणण्याचा प्रयोग सक्तान करता येईल असे मला वाटत नाहीं. " कारण सक्तींत हिंसा येणार. हिंसा तर गांधीजींना अमान्य. '' आपल्या देशाचें भवितव्य ''या लेखांत ते म्हणतातः " बोल्शेव्हिझम मला मान्य नाहीं. खाजगी मालमत्ता सक्तीने नष्ट करणे मला मान्य नाहीं. मला अर्थ-शास्त्रांत असंग्रहाचें नैतिक तत्त्व दाखल करायचें आहे. लोकांना हें सुंदर तत्त्व अहिंसेच्या मार्गाने, शान्तीच्या मार्गाने पटवतां आलं तर किती छान होईल ! परंतु सक्तीनं सामदा-यिक मालकी प्रस्थापू पहाल तर ती टिकणार नाहीं. कारण हिंसेवर आधारलेलें काहींच टिकत नसते. तें तात्परते असते.. राज्यसंस्थेला सक्तीनें सारें करण्यांत चिरस्थायी यहा येणें अशक्य आहे. म्हणून शान्तीच्या मार्गानेंच असंग्रह येऊं हे. जे कोणी त्याग करतील, त्यांची उदाहरणें स्कूर्ति देतील. त्या थोड्या महाभागांची ध्येयशक्ति वायां जाणार नाहीं. अशा मागीने जाण्यांत हिंसा कमी होईल. " हिंसने झटपट करू पाहणें गांधीजींना पसंत नाहीं. असग्रहाचे तत्त्व समा-

जांत मान्य झाल्याशिवाय समाजांत अहिंसा कधींच येणार नाहीं. परंतु हा असंग्रह कसा यायचा, कसा आणायचा है

#### महात्माजींचा मधला मार्ग

एकवर्ग समाज निर्मिणं आणि कष्टाशिवाय कोणी खाऊं नय हीं दोन तत्वें वऊन महात्माजी अहिंसक छोकशाही उभारू पाहतात. सारी संपत्ति श्रमांतूनच निर्माण होते. ती एकाने बळकावणें पाप आहे. खऱ्या छोकशाहीं त मतस्वातंत्र्य, विचारप्रसारस्वातंत्र्य, याबरोबरच असंप्रहाचें सार्वभौम तत्त्व हवें. अशी छोकशाही आज आहे कोठें हैं ती निर्मायची आहे. आजची राज्यसंस्था छोकशाही दिसछी तरी ती मांड-बछशाही आहे. मांडवछशाही छोकसत्ता अहिंसक राहू शकत नाहीं. समाज सुखी करण्यासाठीं आर्थिक घटना बदछा-यछा हवी.

#### आर्थिक घटना

समाजांत दोन मर्यादा आधीं घालायला ह्व्यात.
गिरवी कोठवर सहन कराबी है या इतपत गिरवी असली
तरी चालेल, परंतु याच्याखाली तरी ती जातां कामा नये,
अशी एक मर्यादा हवी. त्याचप्रमाणें जास्तींत जास्त श्रीमंती
किती असाबी याचीहि एक मर्यादा हवी. त्या मर्यादेच्या
पलीकडे श्रीमंती गेली तर ते पाप होय, गुन्हा होय, असे
झाले पाहिजे. अशा या दोन मर्यादांच्या आंत साऱ्या समाजाने
नांदावें. खालची मर्यादा नि वरची मर्यादा यांच्या चौकटींत
समाज वसवावा.

#### प्रायोगिक कल्पना

समजा, पांच माणसांचें एक कुटुंब आहे. पति, पत्नी,

तीन मुलं. या सर्वांनी किती काम करावं, त्यांना मोबदला किती मिळावा ? कामाचीहि मर्यादा हवी. इतक्या तासांच्या वर काम कोणासच नसावं. सुटी सोइन पुरुषास रोज साडे-सहा तास काम असावं. सुटी धरून समजा आठ तास. स्त्रियांना सुटी सोइन चार तास, सुटी धरून पांच तास. स्त्रियांना सुटी सोइन चार तास, सुटी धरून पांच तास. स्त्रियांना गृहकृत्यांत लक्ष देतां यावें म्हणून त्यांना कमी काम असावं. आठ ते सोळा वर्षांपर्यतच्या मुलांनी रोज एक तास उत्पादन काम करावं. भी मोठा होईन, मग काम करीन असे नको. प्रत्येकान काहीं तरी उत्पादन काम रोज केलेंच पाहिजे.

कुटुंबांतांळ सर्वांनां काम किती तास करायळा हवें तें आपण पाहिलें. त्याचबरोबर अशा कुटुंबाच्या कमींत कमी गरजा काय तेंहि आपण पाहिलें पाहिजे. पैशाच्या स्वरूपा-चाहि, आर्थिक अरिष्टें येतात त्या वेळेस, विचार करावा छागतो. कारण आजची रुपयाची किंमत उद्यां नसते. या सर्व गोष्टी लक्षांत ध्याव्या लागतात. आपण सर्वसाधारण शांततेचा काळ वेऊन एका कुटुंबाचा विचार करूं या. संसारांतींल आवश्यक गरजा पुढीलप्रमाणें असतात.

१ पोटमर अन्न हवें. यांत दूध, तूप, तेल, मीठ, मसाला, थोडीं फ्लें, इत्यादींचा अन्तर्भाव हवा.

२ शरीररक्षणार्थ कपडे, कांबळी, खाट, मच्छरदाणी, साबण, तसेंच दिवाबत्ती, भांडीकुंडी, वगैरे.

र मनाच्या आनंदासाठीं, विकासासाठीं शिक्षक, वर्तमान-पत्र, पुस्तकें इत्यादि

🥦 🖇 रहायला घर, गुरांढोरांसाठी गोठा वगैरे.

【損發與損損發發與所有有利利用有利利利用的有效。

अशा आवस्यक गरजा भागायला हन्यात. एवढवाने प्रत्य-काला मी सुखसंपन्न असे म्हणतां जरी आलें नाहीं तरी कमींत कमी इतके तरी मिळायला हवें. प्रत्येक महिन्याला नवरा, बायको, तीन मुळं एवटया कुटुंबाला कमींत कमी पूर्वींच्या हिरो-बानें २७॥ रुपये तरी धरायला हवेत. पुरुषाची मजुरी महिना २१॥ रुपये, स्त्रीची १३॥ आणि मुळांची २॥ रुपये, मिळून महिना ३७॥ होतील. ही किमान मर्यादा झाली. इतके तरी रुपये मिळायलाच हवेत. ( युद्धपूर्वकालीन ३७॥ रुपये ) किमान मर्यादा ठरळी; कमाल मर्यादा कोणती ? ३७॥ रुपये द्रमहा म्हणजे वर्षाला ४५० रुपये झाले. याच्या पंधरापट. कमाल मर्यादा ठरवावी. मनुष्याने जास्तीत जास्त वार्षिक उत्पन्न किती घेतळें तर चालेल ! तर किमानाच्या पंधरापट एवढें कमाल उत्पन्न क्षम्य धरावें. मनुष्यांतील उद्योग-वृत्तीस, साहसास, महत्त्वाकांक्षेस वाव हवा. त्याळा प्रोत्साहन हवें. सारेच संत, केवळ समाजासाठीं आपळी सारी शक्ति देणारे कोठून आणायचे ! म्हणून थोडी सूट ठेवूं या. स्वार्थाला थोडी मोकळीक ठेवूं या. मला अधिक मिळेल तरच मी अधिक उत्पादन करीन, माझी सर्व शाक्ति कामीं टावीन असें म्हणणें बरें नाहीं. परंतु समाजांत, व्यवहारांत ही वृत्ति आहे, म्हणून थोडी सवलत देऊं या. प्रत्येकास मोटार नकी, परंतु प्रत्येकास पोटभर अन्न मिळून आवश्यक गरजा भागन मग कोणाजवळ मोटार असली तर ती डोळ्यांत सलत नाहीं. परंतु इकडे खायलाहि नाहीं आणि तिकडे मोटारी, इतकी विषमता असहा होते. म्हणून आपण असा मधला मार्ग धरूं या. किमान वार्षिक ४५० तर कमाल टॉक ४५०×१५.

हीं दोन टोंकें आपण ठरवून यांच्यामध्ये सारी समाजरचना वसवं पंधरापटींहून, वार्षिक ६७५० रुपयाहून अधिक जवळ असणे ऐषआरामांत जाईल, ऐपआराम नकी, अशा प्रकार वार्षिक किमान ४५० आणि कमाल ६७५० यांच्यामध्ये राहणारा एक वर्ग आपण निर्माण करूं. कोट्याधीश येथें नाहीत, अगदीं निर्धनिह नाहीत, एकवर्ग समाज जणे होईल. थोडी विषमता असली तरी ती सुसह्य होईल. भौतिक संग्रहाला मर्यादा घालण्याचे तत्त्व मान्य केल्याशिवाय लोकशाही चालुं शकणार नाहीं. सत्य, अहिंसा येऊं शकणार नाहीत. गांधीजी म्हणतात, " मीहि समाजवादी आहें: परंत लोकशाही समाजवाद मला हवा आहे. मी अहिंसक समाजवादी आहें. त्या अहिंसेच्या दृष्टीनें जें जें जरूर ते ते मी करीन. " अधिकारानंतरिह अहिंसेनेच सारें करायचें. एका पक्षाच्या हातून दुसऱ्याच्या हातीं सत्ता जायची असेल तरी ती अहिंसेनें जावो, इंग्रजांनीं कायदाची सत्ता निर्माण केली. कायदाच्या वंधनांनी बद्ध करून इंप्रज वोलत असतो. गांधीजी सविनय प्रतिकार, सविनय कायदे-भंग हा जन्मसिद्ध हक आहे असे मानतात. इंग्रज सारें कायदानें करूं इच्छितो; परंतु गांधीजी सविनय कायदे-भंगाच्या हकाचेंहि समर्थन करतात. त्यांच्या असहकारांत सविनय कायदेभंगहि आहे. परंतु हैं सारे नम्रतेने, अहिसने ते करूं इच्छितात.

महात्माजींचें क्रांतिशास्त्र महात्माजींच्या क्रान्तिशास्त्राच्या मांडणींत दोन गोष्टी आहेत. १ असहकार, २ कायदेभंग.

दोन्ही मिळ्न त्यांचे अहिंसक क्रान्तिशास्त्र पूर्ण होते क्रान्ति यशस्त्री होण्याच्या दृष्टीने या दोन्ही गोष्टी हब्यात. राज्यसत्ता उलथून पाडण्याच्या दृष्टीने असहकार अधिक प्रभावी आहे. कायदे न मोडतां असहकार करणें ही गोष्ट अधिक निरुपद्रवी असून अधिक परिणामकारक आहे. सविनय कायदेभंग करणारास देहदंड, क्रेश भोगणें प्राप्त असते. त्यापेक्षां केवळ असहकारांत त्रास कमी असून परिणाम पुन्हां अधिक आहे. आपल्याला आपल्या देशातील लढयांत असे दिसून येईल कीं, सिवनय कायदेभंग करणारे सरकारशीं, परकी सरकारशीं सहकार करीत आहेत. कायदेभंग करून तुरुंगांत येतात, तर तिकडे शेतसारा, प्राप्तीवरील कर भरीत असतात. इकडे तुरुंगांत येतील तर तिकडे कारखान्यांतून सरकारला माल पुरवीत असतील! म्हणून जोंपर्यंत परकी सरकारशीं असहकार नाहीं तीवर क्रान्ति नाहीं. असहकार कायदेभगापेक्षां निरुपद्रत्री असून अधिक प्रभावी आहे. असहकारांत परकी सरकारला खरा धोका आहे. असहकारानें सारा सरकारी गाडा आपण बंद पाइं शकतो. भापण सरकारला आव्हानपूर्वक सांगतों कीं, " अन्याय बंद करा, न्याय प्रस्थापा; असे न कराल तर तमचें राज्ययंत्र बंद पाइं. राष्ट्रव्यापी असहकार करूं: याद राखा. " पोलीस, लब्कर, सर्वत्रच जर असहकार शिरला तर सोरं राज्ययंत्रच बंद पडतें. गाडचाला खीळ पडते. असहकारांत अपार शक्ति आहे. फार भयंकर आहे हैं अहिं-सक साधनः सिननय कायदेभंग करून आपण आत्मक्रशाने शत्रुचें हृदय परिवर्तवूं पाहतों. असहकारांत कायदा मोडीत

नसलां तरी राज्ययंत्रच बंद पाडतों. कायदा पाळणें म्हणजे सहकार, कायदा मोडणें म्हणजे असहकार असे असलें, तार्किक निष्कर्ष जरी असा असला, तरी कायदे न मोडतां होणारा असहकार हा कायदे मोडण्यांतच एका अर्थी पिर-णत होतो. कायदेमंग आणि कायदेमंग न करतां केलेला असहकार दोन्ही एकरूपच आहेत.

#### कायदेभंगाचें द्विविध रूप

गांधीजींच्या कायदेभंगाचें रूप द्विविध आहे. संरक्षक आणि चढाऊ किंवा आऋमक, जो अन्यायी कायदा असेल तेवढाच मोडणं हा संरक्षक भाग. नागरिकत्वाचे मूलभूत हक काय याचीहि आधीं स्पष्ट जाणीव हवी. सरकार मूल-भूत हक्कांवर गदा आणील तर कायदेभंग करायला हवा. त्या विशिष्ट हकाच्या रक्षणार्थ हा कायदेभंग त्या विशिष्ट गोष्टीपुरताच असेल. समजा, भाषणबंदी असेल तर भाषण करून कायदा मोडणे. सभावदी, प्रचारस्वातंत्र्यवदी, लेखनवंदी इत्यादि गोष्टी नागरिक हक्कांवर गदा आणणाऱ्या आहेत. अर्थात् अहिंसक रीतीनें आपण सारें केलें पाहिजे.. अहिंसक रीतीने प्रचार करायलाहि बंदी झाली तर तेथें मूलभूत हक्कांवरच हला आला. तेव्हां तेवढ्या गोष्टीपरता कायदेभंग करायचा. त्या विशिष्ट गोष्टीपुरता कायदेभंग करणे म्हणजे संरक्षक कायदेभंग. परंतु सरकारने एक अन्याय केला, तर त्या अन्यायाच्या दूरीकरणार्थ सर्वच बाबतात कायदेभंग सुरू करणें याला चढाऊ किंवा आक्रमक कायदेभंग म्हणायचें. शेतसारा डोईजड आहे म्हणून तो नाकारणें हा संरक्षक कायदेभंग; परंतु इतर अन्याय दूर करण्यासाठी इकडे शेतसाराहि नाकारणे म्हणजे चढाऊ कायदेभंग. संपूर्णपणें सर्वत्रच कायदेभंग सुरू करणें म्हणजे उघड बंडच होय. अर्थात् हें अहिंसक, अनत्याचारी बंड आहे. संपूर्ण असहकारानेंहि राज्यतंत्र बंद पडतें. संपूर्ण कायदेभंग म्हणजेहि बंड होतं. दे।होंतिह अहिंसा आहे. सरकारी कायदे मी मोडीन, परंतु नीति मी सोडणार नाहीं. सरकारी कायदे नीतीटा थरून नाहींत म्हणून तर माझा असहकार, माझा कायदेभंग. नैतिक कायदा हा शासनसंस्थेच्या कायदापेक्षां श्रेष्ठ आहे. सत्याग्रही नैतिक कायदाचा पुजारी असतो, अनैतिक नि अन्याय्य कायदाचा झुगारी असतो. नैतिक कायदा पाळणें म्हणजेच पुरा कायदा पाळणें.

#### यतिधर्म नि राजधर्म

यतिधर्म नि राजधर्म यांत फरक असा कीं, यित कथींच हिंसा करणार नाहीं. परंतु सत्यस्थापनेसाठीं, न्यायस्थापने-साठीं राजधर्मांत मर्यादित हिंसा सांगितली आहे. न्याय-प्रस्थापनेसाठीं राजधर्मांत हिंसला मुभा दिली आहे. ती हिंसा शास्त्रोक्त आहे. ज्याला शास्त्रोलंघन करण्याचा अधि-कार नाहीं त्याने हिंसाहि सोडतां कामा नये. क्षत्रियाने क्षत्रियधर्म तर सोडायचा नाहीं, मग हिंसा कशी सोडायची ! परंतु यतीने सत्य-आहेंसा सांभाळून बाटेल ते मोडावें. सारे विधिनिषध, सारे शास्त्रार्थ त्याने गुंडाळून ठेवावे. सारे नियम सत्य नि अहिंसच्या पोटांत येतात. जो सत्याप्रही आहे, आहेंसक सत्याप्रही आहे, तो इतर सर्व धर्म सोइन सत्यासाठीं उभा राहतो. " सर्व धर्मान् परित्यज्य मामेकं शरण बज " यांतील हाच भावार्थ आहे. आणि खरें पाहिलें, आजवरचा अनुभव पाहिला तर अखेर असेंच दिसेल. हिंसने

सत्याची स्थापना होत नाही, असत्य व हिंसा यांनी समाजात सत्य नि अहिंसा कर्शी कर्शी येणार है म्हणून अहिंमेळाच वंड करण्याचा अधिकार गांधीजी देऊं:पाहातात. यतिधर्मात सारें सहन करायचें, गांधीजी त्यांत प्रतिकार ओत् इच्छितात. अहिंसकशक्ति प्रतिकाररूपान, बडाच्या स्वरूपांत त उभी करूं इच्छितात. कारण हिंसक वंडांत्न, हिंसक क्रान्तींतून पुन्हां निराळ्या स्वरूपांत हिंसाच सत्तारूढ दिसते. मतपरिवर्तन करून कायदे बदला यांत लोकशाहीचा प्राण आहे. परंत मतपरिवर्तन करायला मी आत्मक्रेशहि भोगीन, कायदा अहिंसक रीतीन मोडून तदर्थ होणारी शिक्षा भोगून मी माइया आत्मवलानें मतपरिवर्तन करूं इच्छितों. मानवाचा हा जन्मसिद्ध हक आहे असे गांधीजी म्हणतात, पश्चिमात्य राजनीतिज्ञ ही गोष्ट कवुळ करीत नाहींत. मानवाचा हा अभिजात हक आहे अशी कबुर्जी द्यायला पाश्चिमात्य तयार नाहींत. ते म्हणतात, अशानें ऋनित होईछ. गांधीजी म्हण-तात, " होऊं दें. " जी राज्यसंस्था अन्याय करील, तिचें लोकमताचे अधिष्ठान कादून वतले पाहिजे. ती चालतां कामा नये. ती राज्यसंखा म्हणेल कीं, बेकायदा वागायचा तुम्हांठा अधिकार नाहीं. मी म्हणेन आहे: जोंपर्यंत अहिं-सक तीवर आहे. मी हिंसेने विरोध करणार नाहीं. हिंसेने जाणारे जावात; माझा मार्ग अहिंसचा. मी कायदा मोडला तर मला शिक्षा करतील. मी ती भोगीन; परंत स्वस्थ नाहीं बसणार. जनतेच्या नागरिक हक्कांची गळचेपी निमूटपणें मी सहन नाहीं करणार. मी अहिंसक रीतीने त्या कायद्यांना विरोध करीन, मला न्यायालयासमार खेंचतील, हा बढ़ाबार

आहे असे म्हणून माझ्यावर खटला भरतील, भरोत, मी सांगतच राहणार कीं, जोंपर्यंत मनुष्य अहिंसक प्रचार करीत आहे तोंबर त्याच्या नागरिक हक्कांबर गदा येतां कामा नये. कॉंग्रेसमंत्र्यांनी अहिंसक रीतीन प्रचार करणाऱ्यांवर खटले मरू नये, त्यांचे नागरिक हक हिरावून घेऊं नये. अत्या-चार करणारे कोणी असतील तर त्यांची गोष्ट निराळी. मी क्रान्तिकारक आहें. सरकारविरुद्ध आहेंसक रीतीने अप्रीति उत्पन्न करण्याचा माझा जन्मजात हक आहे. हिंसक ऋानित समाजांत यावयास नको असेल तर अहिंसक रीतीन दाद मागणाऱ्यांस, अहिंसक रीतीने चळवळ करणाऱ्यांस मुभा द्यायला हवी. समाजन्यवस्था वा राज्यन्यवस्था कायम स्वरू-पाची कथींच नसते. परिस्थित्यनुरूप फेरबदल करावे लागतात. विधिनिषेध, संकेत बदलावे लागतात. गांधीजी रूढ अर्थानें सनातनी नाहींत; परंतु ते खऱ्या अर्थानें स्वतःला सनातनी म्हणवतात. सनातनी शब्दाचा खरा अर्थ '' सनातनो नित्यनूतनः '' असा आहे. जो बुद्धीप्रमाणें वागतो, काळाची गति भोळखून वागतो तो सनातनी आज रूढीच्या भक्तांना, जुन्याला चिकटून बसणाऱ्यांना आपण सनातनी म्हणतों. गांधीजी जेव्हा स्वतःला सनातनी म्हणतात तेव्हां ते जुन्या अर्थाने नाहीं म्हणत. ते तर बंड-खोर आहेत. ते म्हणतात, "महाभारताचा कर्ता वेदव्यास यांच्या अर्थाने मी सनातनी हिंदु आहें ! व्यासांनी लक्षाविष लिहून सार काय सांगितलें ? व्यास महर्षि म्हणतात कीं, तराजूच्या एका पार्ड्यांत राजसूय यज्ञ, अश्वमेध यज्ञ, इत्या-दीचें वजन टाका आणि दुसऱ्या पार्डयांत सत्याचें टाका.

काय दिसेल ? सत्याचे पारडें जड आढळेड. " याचा अर्थ हा कीं, बाह्य कर्मकांडाचा पसारा, हीं यज्ञादिक कर्म यांना तादश महत्त्व नाहीं. महत्त्व सत्यनिष्ठेला आहे. रूढी, विधि-निषेधांचीं अवडंबरें यांना नाहीं. विधिनिषेध एके काळीं सत्य, अहिंससाठींच होते. परंतु परिस्थिति बदछल्यावर ते कुच-कामा होतात. महात्माजी प्रत्येक क्षणी सत्याचे चितन करतात. ते म्हणतात, मी पावलीपावली क्षणशः कणशः सत्यसंशोधन करणारा आहें, आणि म्हणून मी सनातनी आहें. एकदां एकानें गांधीजींना प्रश्न केला, " तुमच्या वर्त-नांत अत्यन्त विसंगतिहि दिसते. "ते म्हणाले "अत्यन्त विसंगत, परंतु एका अर्थीं तें अत्यन्त सुसंगत आहे. कारण स्या त्या वेळेस मला जें सत्य वाटतें तें मी बोलतेंा. या सर्व विसंगतींतून सन्याचा एक सुसंगत शोध आहे. " सत्याचें ज्ञान कोणत्याहि व्यक्तीला पूर्णपणें कधींच होत नसतें. अवतारी पुरुष घेतला तरी त्याचे हि सत्याविषयींचे ज्ञान काहीं अंशी अपूर्णच असणार असे गांधीजी म्हणतात. ऐतिहासिक राम, कृष्ण अपूर्ण आहेत. काल्पानिक, ज्ञानमय श्रीकृष्ण पूर्ण आहे. तो ऐतिहासिक प्रत्यक्ष व्यवहारांत वावरणारा श्रीकृष्ण त्यावेळच्या इतरांच्या मानानं पूर्ण होता. परंतु संपूर्ण सत्याच्या दृष्टीनं तो अपूर्णच. सत्यसंशोधन हें सार्खें चाछ असावें लागत, ते पुढ़े पुढ़े नत असत. नत्रीन नत्रीन दर्शन घडवीत असतें. बुद्धीला प्राप्त होणारे सिद्धान्त, त्यांचें स्वरूप बदलतें. आपल्याला चुका दिसूं लागतात. जसजशी पूर्णतेकडे अधिकाधिक प्रगति होईल, तसत्रशी सत्यदर्शनाची अधिकाधिक प्रचीति येईल, म्हणून

सत्याची उपासना करणारा विसंगतीने गांगरत नाहीं। याची विसंगति विकासाची खुण असते. शाधत सत्याचे चितन करीत तो वागणार, सत्य, अहिंसा यांच्या आविष्कारा-साठी विधिनिषेध बदलावे लागतात. क्रान्ति कराबी लागते. ही क्रान्ति कशी करावी याची नीट कल्पना येईपर्यंत क्रान्ति शब्द गांधीजीनी वापरला नाहीं। परंतु पुढे त्यांना स्वतःच्या अहिंसक कान्तीचें संपूर्ण दर्शन झालें. ते म्हणाले " माझा क्रान्तिमार्ग, माझे क्रान्तिशास्त्र सर्वश्रेष्ठ आहे. " प्रजा जींपर्यत अहिंसक आहे तोंपर्यंत तिला क्रान्तीचा हक आहे. एखादा अन्याय जावा म्हणून तिने अहिंसक प्रतिकार करावा. पूर्वी ह्या गोष्टी यति करीत. अहिंसेने क्रान्ति कशी करावी है यतीने आतां सर्व समाजाला शिकविलें पाहिजे. अहिंसक क्रान्तीचें तत्त्व व्यक्तीपुरतें न ठेवतां सर्व समाजांत फैलावलें पाहिजे. आणि जनतेची शक्ति अहिंसक रीतीनें जागत करून राज्यसत्तेकहून होणारा अन्याय दूर केला पाहिजे. अहिंसा न सोडता असे हैं राजकारण करायचें आहे.

गांधीजी जेव्हां सत्य म्हणतात तेव्हां त्याचा अर्थ काय असतो १ आपण या गोष्टीचा थोडा विचार करूं या सत्यासंबंधींच्या दोन करूपना असतात.

१. वस्तुस्थितीचें ज्ञान; जें दिसतें तें खरोखर तसें आहे कीं भिन्न आहे हें समजून घेणें.

 दुसरी गोष्ट म्हणजे जें खरोखर आहे तें चांगळें आहे कीं वाईट आहे हें समजन घेणें.

सत्यसंशोधनाच्या मार्गांत खेरें काय, खोटें काय, त्याच-प्रमाणें सत् काय, असत् काय यांचाहि विचार येतो. आएण

सत्यात्रह करतों. समाजांतील वस्तुस्थितीचें सत्यस्वरूप सम-जून घेऊन तथे अन्याय दिसतो म्हणून आपण सत्याप्रह करता. न्याय काय, अन्याय काय, याचीहि स्पष्ट जाणीब आपणांस लागते. काय आहे एवढें जाणून भागत नाहीं, तर काय असावें याचीहि जाणीव असायला हवी. परंत आदर्शिस्थिति कशी असावी हैं कळायला अंतः शुद्धिहि लागते. काय आहे हैं समजायला आणि कसे असाव हैंहि समजायला अंतःकरण शुद्ध असार्वे लागते. कारण जे खरोखर समीर आहे तेंहि विकृत दिसूं नये म्हणून दृष्टि निर्मळ हवी. मिलन मनाला गुद्ध वस्तुरिथतिहि विकृत दिसते. बुद्धीचा आग्रह आला, विशिष्ट दृष्टीनेच आपण पाहूं लागलों की सारे निराळेंच दिसणार. अमुक अमुक असे आहे, तें असेच असणार, असा पूर्वप्रह धरून जेव्हां मनुष्य पांह्र लागतो, तेव्हां त्याला वस्तिस्थिति विपरीतच दिसणारः जशी दृष्टि तशी सृष्टि. सत्याचे आकलन व्हायला मन पूर्वप्रहरहित हर्वे. गढूळ पाण्यांत सूर्याचे प्रतिबिंव पडत नाहीं, त्याप्रमाणे पूर्वप्रहांनी विकृत नि वरवटलेल्या बुद्धीत सत्याचे प्रतिविव कर्से पड-णार ? वस्तुस्थितीचें स्वरूप समजायलाहि शुद्ध मन हवें. मन ध्रवन काढलें पाहिजे. पाटीवर अक्षर उमटावे म्हणून आपण ती खच्छ करतों, त्याप्रमाणें सत्याचा साक्षात्कार व्हावा, सत्य हृत्यटलावर लिहिलें जावें म्हणून हृदय घांसून पुसून स्वच्छ केलेलें असायटा हवें. प्रत्येक व्यक्ति पूर्वप्रहाच्या चष्म्यांतूनच पाहाते. त्यामुळे सत्य शुद्ध स्वरूपांत न दिसतां शबल दिसते, बिकृत दिसते. काय आहे हें कळायलाहि जर शुद्ध बुद्धीची, निरंजन बुद्धीची आवश्यकता आहे, परि-

स्थितीचें सम्यक् दर्शन होण्यासाठींहि जर बुद्धि निर्मळ हवी, तर मग काय असावें, आदर्श काय याचें ज्ञान न्हायला तर अधिकच शुद्धता हवी. ज्या मानानें बुद्धि शुद्ध असेल, त्या मानानें सस्याचें निर्मळ दर्शन घडेल. तुम्ही ज्या मानानें सत् त्या मानानें तुम्हांस सत् कळेल, समजेल, सत्चें दर्शन होईल. तुम्ही जितके असत् असाल, तितके सतापासून, सत् काय याच्या ज्ञानापासून दूर जाल. महात्माजी म्हणून आत्मशुद्धीवर जोर देतात. सत्याग्रही सत्यासाठीं उभा राहतो. परिस्थितीचें सत्य स्वरूप आणि आदर्शाचें सत्य स्वरूप

### " सत्येन सिद्धिरात्मनः "

सत्यानंच सिद्धि प्राप्त होते. या सत्यांत बाह्यज्ञानाबरोबर आत्मज्ञानाचाहि अन्तर्भाव असतो हाच मोक्षाचा मार्ग. मार्येतून पाहतो तोच खरा पाहणारा. त्याप्रमाणे परिस्थिती-बरचे पढदे फाइन तिचेहि सत्य ज्ञान जो करून घेतो, आणि मनोबुद्धीवरचीं मिलिन पुटें काढून जो स्वतःचेहि स्वरूप समजून घेतो तोच मोक्षपदीं भारूढ होतो.

# प्रवचन ५ वें

काल आपण सत्यासंबंधीं बोलत होतों. वस्तुस्थितीचें संशोधन नीट व्हायला मनःशुद्धीचीहि जरूर असते. परंतु वस्तुस्थिति समजून घेणें म्हणजे तरी काय १ वस्तुस्थितीचें सत्यस्वरूप असा शब्दप्रयोग जेव्हां आपण करतों, तेव्हां त्याचा अर्थ काय असतो १ सत्य म्हणजे काय हा विचार सुरू केला की त्यांतून आपल्यासमोर दोन प्रश्न उमे राहतात.

१ आहे काय ?

२ काय असायला हवें ?

' आहे काय ' मध्यें जं प्रत्यक्ष असतें त्याचें आपण याधातध्यानें वर्णन करीत असतों. जें समार सर्वत्र दिसतें त्याचें निवेदन. भौतिक शास्त्रांत या गोष्टांवरच अधिक भर देण्यांत येत असतो. परंतु मनुष्य प्रयोगालयांतून प्रत्यक्ष संसारीत जेव्हां येतो, खोली सोडून सारा व्यवहार पाहूं लागतो, तेव्हां नुसतें काय आहे हें पाहून त्याला सत्य समजलें असें

म्हणतां यावयाचे नाहीं, समाजांत वागतांना आपण पदोपदीं कसं असवि, कस वागावे, काय नसावे, कशांत कल्याण -इत्यादि गोष्टी आपल्या डोळ्यांसमोर उभ्या असतात. समा-जांत वागतांना सदसद्विवेक करावा लागतो. नुसतं वस्तुस्थिति-निवेदन करून भागत नाहीं. आणि भौतिक सृष्टींत निरीक्षण करतांना सुद्धां कांहीं ठिकाणी वाइटाचा अनुभव येता, कांही ठिकाणीं चांगल्याचा. हा देखावा संदर आहे असे आपण म्हणतीं; हा देखावा अप्रसन्न आहे, हैं दश्य विद्वार आहे असे आपण म्हणतां. आपण अमुक चांगलें, अमुक वाईट, हैं संदर, हैं कुरूप असे जेव्हां म्हणतों तेव्हां चांगर्छे काय, संदर काय यासंबंधींची एक आदर्श कल्पना, पूर्णत्वाची कल्पना आपल्या मनांत असते. मनांतील कोणत्या तरी एका आदर्श कल्पनेच्या आधाराने आपण जगांतील घडामोडीचें. या सर्व पसाऱ्याचे मूल्यमापन, योग्यायाग्यत्व ठरवीत असर्तोः भापणांस प्रथम वस्तूचे दर्शन घडते. नंतर त्या वस्तूचे मुल्यदर्शन आपणांस होतं. हें मुल्यदर्शन, प्रमात्मदर्शनाच्या आद्री कल्पनेच्या आधारानेच होत असते. जगातील वस्तूंचे मूल्यमापन करीत असतांना अस्पष्ट, अस्फुट अशी का होईना, परंत कांहीं तरी आदर्शाची कल्पना अंतःकरणांत असतेच असते. आपणं दोन माणसे पाहतों. एकापेक्षां दुसरा चांगला, अधिक श्रेष्ट असे आपण म्हणतां. ज्या वेळेस असे आपण म्हणतों त्यावेळेस उत्कृष्ट मानवाचा एक आदर्श, श्रेष्ठ पुरु-षाची एक ध्येयभूत कल्पना मनांत असतेच. एरव्हीं आपण हा मनुष्य त्याच्यापेक्षां बरा असे म्हणूं शक्रणार नाहीं. आद-शींचें ज्ञान असल्याखेरीज मूल्यमापन आपण करूं शकत

नाहीं, वस्तदर्शन, मूल्यदर्शन, आदर्शदर्शन अशा विविध वाटेन आपण सत्याचे ज्ञान करून घत असतों. जी सृष्टि, जो समाज इंद्रियगम्य असता, प्रत्यक्ष समार ज्याचा अनुभव येतो त्याला आपण प्रत्यक्ष सृष्टि म्हणूं. ती सृष्टि जी आपल्या ध्येयांत असते, आपल्या कल्पनेतील आदर्शांत असते ती आपण परोक्षसृष्टि म्हणूं. दृष्टीच्या पठीकडची ती परोक्ष सृष्टि. आपण एखादें संदर फूल बघतां. आपणांस आनंद होतो. परंतु त्यांत सौंदर्याची परिपूर्णता दिसत नाहीं. कांहींतरी कमी आहे असे वाटते. या फुलाहुनहि अधिक सुंदर फूल असूं शकेल असे जेव्हां आएण म्हणतों तेव्हां एक आदर्श फ़्ल अंतश्चक्षंसमार उमे असते. त्या अद्भय पुष्पाशी या प्रत्यक्ष पुष्पाची आपण तुलना करतों नि मग म्हणतों कीं, हैं फूल सुंदर असलें तरी तितकें नाहीं. आदर्शसृष्टि नेत्रांना दिसत नाहीं, तरीहि हृदयांत तिची प्रतीति असते. अशी प्रतीति नसेल तर आपणांस बाह्यसृष्टि अपूर्ण अशी वाटतीचना. सृष्टीचे बाह्य निरीक्षण करतांना निर्दोष अशा सृष्टीची आप-णांस सदैव कल्पना असते. ती जी चर्मचक्षूंना न दिसणारी परंतु हृदयांत भासणारी, जिच्या प्रकाशांत आपण जगाचे मृत्यमापन करता, तीच सृष्टि वास्तविक खरी. आणि इंद्रियगम्य अशी जी ही सृष्टि – जिला आपण खरीखरी म्हणून म्हणत असतों, तीच त्या आदर्श सष्टीच्या प्रकाशांत मिथ्या ठरते, माया ठरते. ती जी निर्देष, सृष्टि, तीच हळूहळू व्यक्त होत आहे. अशा प्रकारचे विचार तत्त्वज्ञानाच्या प्रथातून मांडलेले असतात. उयाप्रमाणे आत्मभिन्न वस्तृंत आपण आदर्श वस्तु आणि इंद्रियगम्य

वस्त असा फरक करतों, तसा आत्म्यांतिह आहे. आदर्श आत्मतत्त्व आणि अहंकाराशीं संबद्ध असे शबल आत्मतत्त्व. मनुष्याची प्रत्यक्ष कल्पना, मनुष्याची आदर्श कल्पना. प्रत्यक्ष संसारांतील विकारी मनुष्य नि आदर्श सृष्टींतील ज्ञानस्वरूप मनुष्य. मनुष्याला स्वतःच्या विकारी रूपांतून मक्त होऊन, या उपाधि सोइन, हीं बंधनें तोइन त्या निर्मळ आत्मरूपाकडे जाण्याची तळमळ असते. प्रत्येकाच्या अंतःकरणांत ही तळमळ असते. ही तळमळ तुम्हां आम्हां सर्वांना त्या आदर्शाकडे धडपडत जायला, त्या आपल्या परम संदर नि मंगल आत्मरूपाकडे जायला प्रवृत्त करीत असते, प्रेरणा देत असते. त्या भादर्शालाच आपण सत्यमय मानता. आजच आपले अपूर्ण असं रूप आहे. त्याहून भिन असे ते जे अन्यक्त रूप ते न्यक्त करावे, ते आपल्या जीवनांत मूर्त करावें, अवतर्वावें असे आपणांस वाटतें. या ध्येयासाठीं जी खटपट तीच आत्मप्राप्तीची खटपट, मोक्षार्थी माणसाची खटपट, त्या परोक्ष सृष्टीकडे, आदर्शसृष्टीकडे जायचे आपले सर्वाचे प्रयत्न असतात. ती सृष्टि, ती आदर्शसृष्टि जे अधिका-धिक जीवनांत आणतात, त्यांच्या उद्योगावरून आपणांसहि विश्वास वाट्रं लागतो. त्या व्यक्तींना आपण श्रेष्ठ मानतों. यांच्याप्रमाणे आपणहि धडपडाव, यांच्याप्रमाणे आपण व्हावे असे इतर मुमूक्ष्रंच्या मनाला वाटूं लागते. आपल्यापेक्षा श्रेष्ठ विभूति जेव्हां आपणांस दिसते, तेव्हां तिला आपण अवतार मानतों. ती परोक्ष कल्पना, तो अमूर्त आदर्श, तें कल्पनतील ध्येय या माणसांत मूर्त झालें आहे, येथे अपूर्णता पूर्ण रूपांत प्रकट झाली आहे असे वाटून आपणांस कृतार्थ

वाटतं. त्या इंद्रियातीत ध्येयाला आज आपण प्रत्यक्ष ससारांत या व्यक्तीच्या स्वरूपानं वावरतांना पाहात आहोंत, होळ्यांना हें भग्य रूपहें दिसत आहे असे वाटून आशा दुणावते. ती जी स्वर्गीय सृष्टि तिचें कांहीं प्रतिबिंब अशा धोरांमध्ये आपण पाहतों. मग आपण त्या व्यक्तीला अवतार मानतों. अवतार म्हणजे आदर्श सृष्टींतून प्रत्यक्षांत आलेली आदर्श मृर्ति. सामान्यतः दुर्मिळ असे ते परिपूर्णतेचे रूप, परंतु बन्याचशा अंशानं तरी प्रत्यक्ष दिसतें. किती छान १ आदर्श मानव, आदर्श आत्मा आपह्या अंतःकरणांतच असतो. खिस्त म्हणतात, "स्वर्गाचें राज्य तुमन्यांतच आहे, तुमच्या अंतरंगांतच आहे. (Kingdom of God is within you.) त्या अंतःकरणांतील आदर्श मूर्त दिसले तरीहि ते अपूर्णच असतात. प्रत्यक्षांत येतांना थोडी अपूर्णता येतेच. म्हणून आपली नेहमीं प्रार्थना असते, असतो मा सन् गमय।

जें असत् आहे त्यांतृन तूं मला जें सत् आहे तिकडे ने, अशी आपली सनातन आते प्रार्थना आहे. ज्यांना आपण थोर पुरुष म्हणतों, त्यांचीहि हीच प्रार्थना असते. मानवी जीवनांत संपूर्ण ज्ञान, संपूर्ण निर्दीषता, केवळ परिपूर्णता अशक्य. तिच्या जवळ जवळ आपण पार तर जाऊं. प्रकाशाचा किरण माध्यमांतृन पळीकडे जातांना जसा थोडा तरी वक्त होतो, त्याप्रमाणें जीवनांत आदर्श उत्तरवीत असतांना थोडी तरी अपूर्णता येतेच. महात्माजींच्या विचारांत ही गोष्ट नेहमीं दिसते. जीवनाचा थोर आदर्श अशांच्या जीवनांत प्रतीत होत असतांहि त्यांना अपूर्ण अपूर्ण असे का वाटतें!

कारण पुढें जाणाऱ्या माणसाची, आदर्शाची करपनाहि वाढत जाते. समुद्रांत पुढें पुढें जावें तों तो पुढें अधिकच गंभीर नि अथांग वादूं लागतो. मनुष्य जसजसा उन्नत होत जातो, तसतशी मनुष्य किती उन्नत होऊं शकेल याची त्याची कल्पनाहि अधिक उंच उंच होत जाते. आपण त्याला अवतारी मानतीं, पूर्ण समजतीं. परंतु तो स्वतःला अपूर्णच समजत असतो. आणखी मोठे व्हावें, आणखी पुढें जावें, त्या आदर्शाच्या मानानें मी अजून कोठल्या कोठें आहे असंच तो मुमुक्षु म्हणत असतो. आपणांळा क्षितिज किती जवळ दिसतं. तं तेथे टेकलेले आहे असे वाटतं. पर्तु त्याला भेटायला म्हणून आपण जाऊं, त्याला हात लावयला जाऊं तर तें आणखी दूर जातें. अधिकच विशाल क्षितिज दिसं लागतं. क्षितिजाच्या जसजसं भापण मागं मागं जाऊं तस तस ते आणखी आणखी पढ़ें जाते. क्षितिजाप्रमाणच आर्दश सृष्टीचें आहे. महात्मा गांधींची हीच वृत्ति आहे. हीच दृष्टि आहे.

## कृष्ण म्हणजे संपूर्ण ज्ञान

महात्मा गांधी कोणासिंह पूर्ण मानीत नाहींत. त्यांनीं अनासिक्तयोगाच्या प्रस्तावनंत म्हटलें आहे: "कृष्ण म्हणजें संपूर्ण ज्ञान. संपूर्ण ज्ञानरूप कृष्ण भगवान् तो काल्पनिक आहे. तो प्रत्यक्ष कृष्ण — ज्याला आपण अवतारी मानतों तो झाला नसेल असें नाहीं. परंतु संपूर्ण कृष्ण ऐतिहासिक नन्हे. संपूर्ण कृष्ण आदर्शांत आहे. ध्येयसृष्टींत आहे. ऐतिहासिक कृष्णावर त्या संपूर्ण कृष्णाचें आपण आरोपण केलें आहे. प्रत्येक जीव एका अर्थी ईश्वराचा, त्या आदर्श

रूपाचा अवतारच आहे. ईश्वर पूर्ण व अन्यक्त आहे. त्याचींच आपण रूपें. परंतु जरी आपण सारेच लहानमोठे अवतार असलों तरी लौकिक भाषेत तसे आपण म्हणत नाहीं, कारण पूर्णत्वाची, शुद्ध ज्ञानाची कल्पना आपल्या मनांत असते. जो पुरुष आपत्या काळांत सर्वश्रेष्ठ, धर्मवान् म्हणून आपणांस दिसतो, त्याची अवतार या नात्याने आपण पूजा करूं लागतों. योगेश्वर कृष्ण म्हणजे शुद्ध पूर्ण ज्ञान, भर्जुन म्हणजे तदनुरूप क्रिया. हृदयांतील शुद्ध ज्ञानानुरूप कर्म करण्याची अर्जुनाची म्हणजे ऋजु माणसाची धडपड असते, प्रामाणिक माणसाची धडपड असते. जथे अनुभव-सिद्ध ग्रद्ध ज्ञान आणि तदनुरूप क्रिया हीं असतील तेथं वैभव, खरी नीति हीं असणारच असे गीता सांगते. शुद्ध ज्ञानच मनांत नसेल तर शुद्ध आचार तरी हातून होणार कसा ? पूर्ण मनुष्य म्हणजे शुद्ध ज्ञान आणि तदनुरूप क्रिया. सत्य विचार, सत्य उचार, सत्य आचार अशा त्रिविध रूपांत जो सत्यमय असतो तो पूर्णत्वाचा प्रतळा. त्रिविध सत्याचा जीवनांत साक्षात्कार हवा. माझा विचार सत्य हवा. तो सत्य आहे कीं नाहीं याची मनांत सारखी चिन्ता हवी. मनांत सारखं परीक्षण सरू असायला हवं. मनाची प्रयोगशाळा कधीं बंद पहुन उपयोग नाहीं, विचा-राची सत्यता शोधायची, मग तें वाणीनें उचारायचें, आचा-रांत आणायचें, आपळे विचार सत्य नसतील असे वाटकें तर त्याची कारणे शोधायची, कांही कारणे नैतिक असतात. कांहीं बौद्धिक असतात. त्यांचा उलगडा करायचा, दोष दवडीत रहायचें, सःयसंशोधनाचा अखंड प्रयोग, जीवन

म्हणजे सत्यदर्शनाची, सत्यसंशोधनाची प्रयोगशाळा होयः भावनाशुद्धि पूर्ण झाली असे कधी वाटतच नाहीं. विचार-शुद्धि पूर्ण झाली असे कधी वाटतच नाहीं. म्हणून अखंड सावधानता ठेवायची; अखंड यतमान असायचें. त्या त्या चेळेस जें योग्य वाटेल तें करीत राहिलें पाहिजे. परंतु आज ज योग्य वाटत आहे ते योग्यच आहे ना यासंबधीचा ध्यास सतत हवाच. चिच्छक्ति, विचारशक्ति सारखी जागृत ह्वी. अधिकाधिक नवीन विचार मिळतात. मनुष्याच्या बुद्धींत नशीन नवीन विचार निर्माण करणारें ज्ञान, हैं येतें कोठून ? हैं कोठून कसें मिळतं ? सामान्यतः ज्याला आपण व्यवहारांत बुद्धिमान् म्हणतों तो मनुष्य आणि आत्मशक्ति जागृत करून आपल्या बुद्धीला जागवणारा मनुष्य यांच्यांत कोणता बरं फरक असतो ? सामान्य मनुष्य जेव्हां युक्तियाद करतो, बुद्धिवाद लढवतो, त्या वेळेस त्याला स्वतःच्या बुद्धीची मर्यादा, स्वतःच्या मतींतील दोष या गोष्टी लक्षांत येत नाहींत. आपल्या मनाची एक लका आहे कीं, एखाद्या समर्थन करायचे असले सारा युक्तिवाद तिच्यासाठी आपण करती. ही विकली बुद्धि असते. पुष्कळ वेळां वकीलाला माहीत असते कीं, आपल्या अशीलाची बाजू खोटी आहे. परंतु तिच्या समर्थनार्थ तो सारी सृष्टि उभी करतो. मुद्दे मांडणारी एखादी बाजू घऊन तदर्थ भांडणारी बुद्धि ही कांहीं सत्यार्थी नसते. तिनें मांडलेलें, प्रतिपादिलेलें सत्य कांहीं खरें नसतें. कोणाची तरी बाजू घ्यायची, पक्ष घ्यायचा नि भांडायचे असे अशा माणसांचे असतें. सःयार्थां मनुष्याची रीत अशी नसते. तो बुद्धिवाद

मागून करतो. तो आधीं सत्पक्ष कोणता हैं समजून घेतो. खरोखर बस्तस्थिति काय आहे, न्याय कोठें आहे हैं तो वघतोः सत्य कोठे आहे ते पाहिल्यावर, त्याची अंतः करणांत खात्री करून घेतल्यानंतर मग ते जगाला पटवण्यासाठी सत्यार्थी मनुष्य वृद्धिवाद करतो. ब्यवहारांत आपण ज्याला बुद्धिवाद म्हणता ते पक्ष घऊन भांडण असत. ता विकली वाणा, विक्रिली डावपच असता. तथं सत्य असतेच अस नाहीं, खरें साय काय ते समजून ध्यात्र आणि ते जगाला पटवार्वे असा तेथे प्रयत्निह नसतो. व्यवहारात सामाजिक. राजकीय प्रश्न पदोपदी येतात. तेथे सत्याचा अर्थ काय ? सत्य म्हणजे सत्, प्रशस्ते कर्मणि निष्टा, जै प्रशस्त कर्म आहे. हितकर आहे, तें आपलेसें करणें. सत् काय आहे हा प्रश्न सत्यार्थी विचारीत असतो. जें मला सत्य म्हणून वाटतें तें सत् आहे ना ? सत्य सत् आहे कीं नाहीं हें कसे ठरवायचे ? ज मला सत्य म्हणून बाटते ते प्रशस्त, योग्य आहे की नाहीं है ज आपणांस सत्य वाटते ते सत् आहे की नाहीं याची एक कसोटी आहे.

" यद्ताभूहितमत्यन्तं एतत्सत्यम् मतं मम ॥ "

आत्यन्तिक भूतिहताच्या दृष्टीनं विचार करून सत्य काय ते ठरवायचें सत्य काय, असत्य काय हें ठरवितांना जग-किल्याणाची शाश्वतदृष्टि हवी. त्या दृष्टीचा उपयोग हवा. आत्महितासाठीं खोटेंहि बोळावें असे म्हणत. म्हणजे सर्व-श्रेष्ट आत्महित आत्महित साधेळ तर ते सत्य तुमची कोण-तीही लोकशाही असो. अमुक गोष्ट करावी की न करावी; अमुक कायदा करावा की न करावा; अमुक नियम हवा की नको; कशावरून ठरवावयाचें श्री आपण लोकशाहीत मत घतों. मत देतांना कोणती दृष्टि ह्यी श्री सावफारीचें नियंत्रण कराव कीं न करावें श्री सूर्वी सर्व समाजाच्या दृष्टीनें विचार करा. सावकारानें फक्त सावकारवर्गाचें हित बघावें, कुळानें केवळ स्वतःच्या दृष्टीनें. यामुळें सत्य दूर राहील. तुमच्या वर्गीहितानें भूतमात्राचें हित साधणार आहे का श्री इतर सटर फटर गोष्टी नको सांगूं. ते आपापले वर्गीय अहंकार दूर ठेवून सर्व भूतमात्राच्या हिताच्या दृष्टीनें उत्तर द्या.

अमुक एक कायदा करतांना, केवळ एखाद्या व्यक्तींचें किंवा एखाद्या वर्गांचें पाहून भागणार नाहीं. व्यक्तींचें हित हा प्रश्न नाहीं. सत्याग्रही व्यक्तीच्या दृष्टीनें व्यष्टीचें हित तें समष्टीचें असतें. माइया हिताची जी गोष्ट ती सर्व जगाच्या हिताचीहि असायठा ह्वी. समष्टीच्या म्हणजेच सर्व मानवांच्या हितांतच आत्मकल्याण, स्वतःचें कल्याण असतें असें सत्यार्थी मानतो. जनतेची बुद्धि, सार्वजनिक बुद्धि, राष्ट्राच्या कायद्यांच्या पाठीमागें असायठा ह्वी असे आपण लोकचादींचे पुरस्कर्ते म्हणत असतों. " General will " सर्वांची बुद्धि असा शब्द वापरंत. कायद्याटा सर्वांच्या मताचा जारतींतजास्त पाठिंबा असावा. सर्वांनीं मत व्यक्त करावें. परंतु नुसते मत व्यक्त करावें एवढवानें भागत नाहीं. तें मत सर्वहित-बुद्धीनें व्यक्त केलेळें असायछा हवें. स्वहितबुद्धि सोडून सर्विहितदृष्टीनें बोळेळें पाहिजे.

## अशा दृष्टीला विशिष्ट मनोरचना

ही जी सर्वभूतहित पाहण्याची दृष्टि ती यावयाला विशिष्ट मनोरचनाच लागते. सर्वहितबुद्धि स्वतःची जागृत रहावी

म्हणून अहर्निश प्रयत्न करावे लागतात. जागृत अनुसंधान असाव लागते. समाजांतील काही व्यक्तींनी तरी असे सतत प्रयत्न करायला हवत. यासाठी काही वर्त पाळावी लागतात. सत्य, अहिंसा, असंग्रह इत्यादि त्रते आचारांत आणावीं. मला जा लोभ असेल, माझे हित कशांत गुतलेलें असेल, एखाद्या गोष्टान माझे हितसबंध असतील तर माझी दृष्टि सत्यदृष्टि होणें कठींण. ती भूतमात्राच्या हिताचा विचार मग कसा करील है विशिष्ट हितसंबंध फक्त पाहण्याची मग संकुचित दृष्टि आपली होते आणि ती आपली स्वार्थी दृष्टीच सर्वाचें हितहि पाहणारी आहे, असा आपण बुद्धि-वाद लढवून दावा करीत असतों. यालाच मानसशास्त्रांत (Rationalising) म्हणतात. म्हणजे विवेक्तीकरणः मानस-शास्त्रांतील विवेकवाद किया बुद्धियाद तो हा. स्वतःला जें परलेल असते तेच बरोबर धरून चालावयाचे. तेच बरोबर आहे असे सिद्ध करून दाखवावयाचें. वाटत तेच विवेकाचे असे भासवायचे. स्वतःच्या स्वार्थाचे विवेकीकरण करायचें. माझ्या बुद्धीला ज्या अर्थी पटले आहे त्या अर्थी ते योग्य असलेंच पाहिजे. परंतु तुऱ्या बुद्धीला तुझ्या हिताच्या दृष्टीन पटले, इतर गोष्टी पाहि-्रयास का दें न्याय, अन्याय, नीति, अनीति इत्यादींचा विचार केळास का ? दुसऱ्यांच्या कल्याणाचा विचार केळास का ? ते काही नसते. माझा स्वार्थ म्हणजेच न्याय, म्हणजेच परमार्थ, इतरांचेहि कल्याण ! ज्या वेळेस स्वतःच्या स्वार्था-लाच मनुष्य न्यायाचे रूप देतो, न्यायाचे आवरण त्याच्या-वर वालतो, त्याबेळेस त्याचे विचार सत्य म्हणून कसे मानतां

येतींठ शयें इंग्रजांचे राज्य असावें की नसावें असा प्रश्न विचारला तर कोणी स्वतःची जबावदारी टाळण्यासाठीं इंग्रजी राज्य असावें असेहि म्हणेल. नसावें म्हटलें तर तें दूर कर-ण्याची जबाबदारी येते. कधीं कधीं कोणाचे इंग्रजांशीं हित-संबंध असले तर तेहि म्हणतील कीं, इंग्रजी राज्य असावें. हितसंबंध म्हणून किंवा जबाबदारी टाळण्यासाठीं म्हणून अशा प्रकारें कोणीं उत्तर दिलें तर तें सत्य कसें असूं शकेल?

सत्यासाठी विचार, आचार, उच्चार यांत संगति हवी. जो सत्याग्रही असतो तो बोल्ल्याप्रमाणे वागतो. माझ्या विचारानुरूप मी वाग्रं लागलों तर माइया स्वार्थाला धका पोंचेल, मग करें। करूं असे ग्हणणारा सत्याग्रही कसा होऊं। शकेल ? कोणी कोणी आपली भीति, आपला स्वार्थ यांना लपविण्यासाठी दांभिकपणाने अमुक योग्य नाही, तमुक बरे नाहीं असे म्हणतात. समजा, देश स्वतंत्र व्हावा असे त्याला मनांत बाटतः परंतु तसं म्हणेन तर धडपडावं लागेल. नाहींतर कमकुवतपणा कवूल करावा लागेल. त्याची तर लाज वाटते. म्हणून म्हणायचे कीं, " अशा वेळेस लढा नको. आपण तरी अजून कोठं लायक आहोत ? " परंत हा दंभ असतो. दांभिक माणसापेक्षां कमकुवतपणा प्रामा-णिकपणें कबूल करणारा मनुष्य अधिक थोर होय. तो म्हणेल " देशासाठीं लढलें पाहिजे. देश स्वतंत्र व्हायलाच हवा. परंतु मी कुटुंबवत्सल पडलों, तितका त्याग, तितके घेर्य मजजवळ नाहीं. दांभिकापेक्षां हा बरा.

परिग्रही मनुष्य सत्यनिष्ठ राहूं शकत नाहीं. कोठें तरी लोभमोहांत तो गुंततो तो दावा करील कीं, हैं सारें इतरांच्याहि हिताचें आहे. तो युक्तिवाद शोधील. सप्रह करायळा युक्तिवाद शोधील. समाजाचेंहि यांत हितच आहे म्हणेल. परंत ही सत्याप्रही दृष्टि नव्हे. सत्याप्रही मनुष्याला दारिद्यांतच श्रेष्ठ प्रतीचा आनंद वाटतो. परिस्थितीनं येणारें दारिद्य निराळें आणि आपण होऊन दारिद्याचा स्वीकार करणें हें निराळें. परिस्थितीमुळं दारिद्यांत रहायला लागणें ही हिंसा आहे; स्वच्छेने ते स्वीकारण ही अहिंसा आहे. बाह्यतः दोघे दरिद्री दिसले तरी एक असंप्रहाच्या, अपीर-ग्रहाच्या व्रतामुळे दारिदी आहे; दुसरा निरुपाय म्हणून आहे. समाजांतील दारिद्य दूर करणें कर्तव्यच आहे. दारिद्य जें परिस्थितीमुळें आहे तें जर दूर केलें नाहीं तर समाजांत अहिंसा कशी येणार आणि सत्यनिष्ठा तरी कशी येणार ? दरिद्री मनुष्याला अनेकदां परिस्थितीमुळे खाट बोलावे लागते. दारिद्य दुर्गुणांची जननी आहे असे म्हणतात. समाजांत सत्यनिष्ठा अधिकाधिक यावयाला हवी असेल तर दारिद्य नष्ट करण्याशिवाय गायन्तर नाहीं. परंत दारिद्य दूर केल्यान सत्यनिष्टा वाढते असं आपण म्हटलें तरी त्यालाह मर्यादा आहेत. आर्थिक परिस्थिति सुधारल्याने नैतिक परिस्थिति सुधारते; परंतु अधिक पैसा जनळ झाल्यानें अधःपातिह होता. कोठ तरी मर्यादा हवी. एवढें तरी प्रत्ये-कास मिळालें पाहिजे अशी समाजाने व्यवस्था करायला हवी, त्यामुळे नैतिक वातावरण उन्नत व्हायला मदत होते.

सामान्य जनतेची गोष्ट निराळी. परंतु जो सत्याग्रही आहे तो स्वेच्छेनं व्रत म्हणून दारिद्य स्वीकारतो. परिस्थितिशरण तो नसतो. परिस्थिति प्राप्त झाठी तरी तो श्रीमंत होऊं इच्छिणार नाहीं. परिस्थितीमुळें मी दरिद्री आहें म्हणून तो रडत कथीं बसणार नाहीं. सबीनीं स्वेच्छेनें दारिद्य पत्करावें, सबीनीं स्वेच्छेनें त्याग करावा त्यांत सेवा आहे, उन्नति आहे. सर्व राष्ट्र जर ही दीक्षा घेईल तर जगाला आपण शान्तीचा रस्ता दाखबूं शकुं

सत्याग्रही मनुष्याने तरी आपस्या व्रतांशी निष्ठावंत रहावे. जो सत्याग्रही नाहीं तो अडचणींत सांपडळा, गांगरळा आणि त्याने हिंसा केची तरीहि चाळेळ. भित्रेपणापेक्षा हिंसा बरी. अन्यायाळा हिंसेने तोड द्या. गांधीजींनी या मर्यादा सदैव सांगितस्या आहेत. परंतु अहिंसेचे व्रत घेतळेल्याने कशीहि परिस्थिति असी, हिंसा करूं नये. काहीं तरी अवि-चळ आदर्श समाजांत हवेतच.

महात्माजींनी बोरसद, खेडा या जिल्ह्यांतून सःयाग्रह केले. परंतु व्हाइसरायला त्यांनी आधीं पत्र पाठिवेलें होतें. ते त्यांत म्हणाले, '' मीं साम्राज्याची सेवा केली आहे. मीं युद्धांत लोकांनी भाग ध्यावा म्हण्नहि प्रचार केला. राजिनष्ठा दाखविली. आज कायदे मोइन राजिनष्ठा दाखवीत आहें कायदे पाळून राजिनष्ठा प्रकट होते. कधीं कधीं कायदे मोइन राजिनेष्ठा प्रकट करावी लागते. ब्रिटिश कितीहि अन्यायी असले तरी सत्याग्रहीसमोर ते नमतात, ही गोष्ट लोकांना कळली तर ती किती चांगली! सत्याग्रह करून मी ब्रिटिश साम्राज्याची सेवाच करीत आहें '' असे महात्माजी म्हणत. सत्याग्रही लहान सेवा करी; वा मोठी करी; ती सेवा एक प्रकार समाजाची, राष्ट्राची, जगाची असते. कारण ती सर्वांच्या हिताशीं अविरोधी असते. कायदे मोइनहि मी

साम्राज्यसेवाच करीत आहें असे महात्माजी म्हणत, याचा अर्थ काय, भावार्थ काय ? मी राजनिष्ठा दाखवीन असे ते म्हणत, यांतील अर्थ असा कीं, जोंपर्यंत सेवेचें, कर्तव्याचें पालन मला कायदे पाळनीह करतां येत असेल तांवर मी राजनिष्ट राहीन. लोकांनाहि राहायला सांगेन. परंतु कर्तव्य-क्रम पार पाडतां यत नसतील तर मी एकटाच नाहीं, तर जनतेलाहि जागृत करून मी कायदे मोडीन, कायदे मोडा नि कर्तव्ये पार पाडतां येतील अशी परिस्थिति निर्मा असे मी सोगेन. लोकांची सुप्त शक्ति जागृत करीन. कर्त-व्यांच्या आड येणाऱ्या राजसत्तेविरुद्ध अप्रीति उत्पन्न कर्णे हा तर मी माझा धर्म मानतों. आणि हा माझा वा सर्वांचा सत्याग्रह कशासाठीं ? सत्ताधारी छोकांनाहि सत्य पटवण्या-साठीं. सत्तावाल्यांची सुप्त न्यायवुद्धि, सुप्त मानवता जागृत करण्यासाठी, त्यांना माणसे बनवण्यासाठी, सत्याप्रही व्यक्ति हिंसेचा मार्ग न पत्करतां आत्मक्केशाचा मार्ग पत्करील, महा-त्माजी म्हणत, ब्रिटिशांना उद्देशून म्हणत, " माझा हा सत्याग्रह, माझा हा असहकार तुमच्याहि हिताचा आहे. माङ्या हितासाठीं जसा तो आहे, तसाच तुमच्याहि. मी अन्याय सहन करीन मुकाट्यान, तर माझाहि/ अधःपात, आणि तुम्हांछा करूं देईन, तुमची मनोभावना, सद्भावना जागृत न करीन तर तुमचाहि अधःपात. अन्याय करणारा नि मकाटयाने अन्याय सहन करणारा, दोघे अधःपतित होत असतात. सत्याग्रह दोघांना उन्नत करतो. पुन्हां आत्मक्रेशाच्या मार्गानें. म्हणून यांत सर्वभूतहितबुद्धि आहे. मला जी सत्य-संवेदना होते, ती मी पुन्हां पुन्हां संशोधून पाहीन. चले

जावच्या वेळस महात्माजी अनेकदां म्हणाले, ''मी ब्रिटिशांना सत्तावारी म्हणून येथून जा असे म्हणतीं. तसे म्हणतांना माझ्या मनांत द्वेष नसतो. त्यांनीं मित्र म्हणून येथे रहावें. माइया अंतःकरणांत मी पुनः पुन्हा शोधून पाहतों कीं, कोठें द्रेष छपछेछा नाहीं ना ? जर ब्रिटिश हिंदुस्थानवरची सत्ता सोडतील तर त्याचा नैतिक परिणाम जगावर होईल. त्यांना हें करायला लावण माझें काम आहे. '' महात्माजी अशा रीतीने सत्याप्रहांत इतरांच्याहि उद्घाराचा विचार करीत. ते त्या वेळस पुनः पुन्हां म्हणत कीं, " माझें मन मोकळें आहे. मला येऊन पटवा. " सत्याग्रही हा मताग्रही नसतो. आपल्या त्या त्या क्षणींच्या विचाराचा तो आत्यन्तिक प्रचारक असतो। परंत तसे करीत असताहि त्याचे आत्म-चितन सुरू असतें. आपर्छे कोठे चुकत तर नाहीं ना, खोट्या कल्पना उराशी नाहीं ना धरलेल्या, हें तो पडताळून पहात असतो. ज्या क्षणीं चूक कळळी, त्या क्षणीं मग ती हिमालयासारखी का असेना, तो ती सोडतो, दुरुस्त करतो, कबल करता. सत्याचा तो उपासक, मताचा नाहीं, सत्य-संशोधन तो कथीहि सोडीत नाहीं. एखादी गोष्ट इतराना मान्य असली आणि सत्याप्रहीला नसली तर तो एकटाहि त्या मार्गाचा त्याग करीलः सर्वमान्य सत्य असलें म्हणून काय झालें १ माझ्या सदसद्विवेकबुद्धीस पटत नसेल तर १ म्हणून महात्माजींसारखा सत्याग्रही सर्वाना मान्य अशा सत्यांतिह चूक आहे असे सांगायला कधी कमी करीत नाहीं. भीति, संकाच या वस्तूच त्यांच्याजवळ नसतात. महात्मा-जींचा नि व्हाइसरॉय लिनलिथगो यांचा पत्रव्यवहार आतां

प्रसिद्ध झाळा आहे. त्या पत्रांतून महात्माजींनी सर्वमान्य सत्यांतीलीह चुका दाखिवल्या आहेत. ते व्हाइसरॉयला लिहि-तात, " मी चुकलों अशी माझी अजूनिह खात्री पटवा. मी हैं युद्ध, सत्यात्रही बंड थांबवीन. " महात्माजीचा पत्रव्यव-हार वाचुन कांहींना संशय आला कीं, महारमाजी तडजाड करतील. वस्तुतः त्यांनीं कधींहि अशी तडजोड केली नाहीं. १९३१ मध्यें गोलमेज परिषदेला ते गेले. सर्वांना वाटत होते कीं, ते काहीं तरी तडजोड करून येतील. परंत तसे कांही एक झालें नाहीं. सामोपचाराने प्रश्न सुटावे, तडजोड ब्हावी अशी त्यांना इच्छा असे. सत्याग्रही हा उगीचच्या उगीच आगीत उडी घेत नसतो; परंतु तत्त्वाशीं तो कधीहि अप्रा-माणिक नसतो. तडजोडीसाठी तो तखच्युति कवी होऊं देत नाहीं, आज २०१२५ वर्षे ते आपल्यासमीर आहेत. त्यांनी तशी तडजोड कधींहि केली नाहीं. ते व्हाइसरायांना जेव्हां म्हणतात कीं, मला पटवा, तेव्हां ते सत्याच्या दृष्टीनें म्हणत असतातः तडजोडीसाठीं म्हणून नव्हे. व्हाइसरायांच्या बोलण्यांत त्यांना सत्य दिसलें तर ते तडजोड करतील. परंतु ब्रिटिशांना माहीत आहे कीं, इतर लोक एखादे वेळेस तडजोड करतील, तत्त्रें गुंडाळून ठेत्रतील, तात्पुरत्या गोष्टी बघतील; परंत हा पुरुष तसा नाहीं. मूलभूत सत्याच्या बाबतीत गांधीजी कांहींहि तडजोड करणार नाहीत. चुक दिसली तर स्वतःच्या म्हणण्याचा ते कधीहि आप्रह धरणार नाहीत, हेंहि तितकोंच खरें. सत्याप्रही सत्याचा चिरंतन उपासक असतो. मताचा आप्रह सोडायला तयार असणे ही एक मत्याप्रहीच्या जीवनांतील, तत्त्रज्ञानांतील आवश्यक गोष्ट आहे. सत्याग्रही नि मताग्रही या दोन अत्यन्त भिन्न वस्तु आहेत. मत क्षणिक असतें; मतामतांतून सत्याच्या प्रकाशा-कडे जायचें असतें तो सत्याचा प्रकाश हें सत्याग्रहींचें गंतव्य नि प्राप्तव्य असतें, आणि त्या प्रकाशांत त्याला प्राणिमात्राचें कल्याण दिसत असतें. स्वतःचा उद्धार, स्वजनांचा उद्धार, स्वतःच्या शत्रृंचाहि उद्धार, त्याला त्यांत दिसत असतो. शत्रु शब्द लौकिक अर्थानें वापरला. वास्तिविक सत्याग्रहींला शत्रूच नसतो. तो सत्रौंना आपले मानतो। महणून तर सत्रौंच्या हिताचा तो विचार करतो.

# प्रवचन ६ वें

'सत्ये संदृष्टे सिद्धिरात्मनः'— स्नत्याचें दर्शन झालें म्हणजे सिद्धि मिळते, मोक्ष मिळतो. आपले विचार सत्य, गुद्ध होण्यासाठीं काय काय बरें करायला हवें ? मनुष्यामध्यें निरिनराळे गुणधर्म असतात. मनुष्याची बुद्धि त्रिगुणात्मक असते. सत्व, रज, आणि तम या सर्वांच्या कमी अधिक मिश्रणानें आपली बुद्धि बनलेली असते. ती केवळ सत्वमयी कशी करावयाची ? कोणती युक्ति, कोणता उपाय ? काय करावें, काय करूं नये, बंध कशानें, मोक्ष कशानें, निर्मयता कशानें लाभल, भीति कां हें सर्व जी सांगते, याचा विवेक जी करते, काय सोडावें, काय धरावें, हें जी जाणते, ती साचिक बुद्धि.

अकर्तन्ये वंध भय, कर्तन्ये मोक्ष निर्भय। जाणे सोड्रं घरूं, त्यास बुद्धि सास्विक ओळख॥ असे सास्विक बुद्धीचें छक्षण भगद्रीतेंत आहे. आणि रजोगुणात्मक बुद्धि कोणती ? ज्या बुद्धीला धर्म काय, अधर्म काय, याविषयीं स्वच्छ स्पष्ट ज्ञान नसतें ती राजस बुद्धिः

कार्याकार्य कसे काय, काय धर्म अधर्म तो । जी जाणूं न राके चोख, बुद्धि राजस ओळख ॥ आणि तमोगुणी बुद्धि कोणती १ अधर्मालाच धर्म मानते, जिच्याजवळ प्रकाश नाहीं, सारें उल्टेंच जिला दिसतें ती तामसबुद्धि

धर्म मानी अधर्मास, अंधारें भरली असे । अर्थ जी उलटा देखे, बुद्धि तामस ओळख ॥

जेन्हां आपण म्हणतों कीं, ज्याने त्याने स्वतःच्या बुद्धीला पटेल तदनुसार बोलावें, वागावें, तेन्हां एक जबाबदारी असते. ज्याने बुद्धि निर्मळ केली आहे, उत्तरात्तर ज्याचे तदर्थ अखंड प्रयत्न चालले असतात, त्याने तसे केलें तर शोमेल. आपण आधीं बुद्धि सात्त्विक करण्याचा सारखा प्रयत्न करायला हवा. अशी बुद्धीच सदसिद्धेवेक करूं शकेल. बुद्धि सात्त्विक न्हावी म्हणून भगवद्गीता काय सांगते शोणतीं साधनें, कोणते उपाय शमहात्मा गांधी भगवद्गीतेचें सार अनासिक म्हणून सांगतात. फलाविषयीं आसिक नसली म्हण्ने पुष्कळसे काम होतें. परंतु अर्जुनासारख्या विशिष्ट जिज्ञासूला फलासिक सोड, अनासक रहा एवढेंच सांगितलें. सामान्य माणसाला दोन गोष्टी सांगायला ह्व्यात-

१ विषयासक्ति नको.

२ फलासाक्ति नको.

या दोन्ही आसाक्ति दूर करण्याचा जाणीत्रपूर्वक यत्न

并持續的特殊等等等的的特殊等等的的特殊的特殊的特殊的特殊等等的特殊的特殊的

माणसानें करायटा हवा. या दोन साधनानीं बुद्धि साचिक होत जाईल. विषयासक्तीमुळे मनुष्य तमीगुणी होता. फला-सक्तीमुळें रजोगुणी होतो. दोन्ही टाकूं तेव्हां सत्त्वाकडे बुद्धि जाऊं लागेल, सत्कर्माच्या फलाचीही अपेक्षा नकी. सात्त्रिक कर्माचा एक प्रकार अभिमान वाटत असतो त्याचे फळ संदर असेल, मिळा लौकर असं वाटते. परंतु सान्त्रिक कर्मांच्या फलाचीहि अपक्षा राखं नये. कारण फलामाक्ते - मग ती सत्कर्माच्या फलाची का असेना-आली की अनासिक सुटते-म्हणून विषय व फल दोहोंची आसक्ति नको महात्मा गांधींनीं फलाविषयीं जी आसिक्त तिची फोड केली आहे. विषयांचा ध्यास नको ही तर उघड गोष्ट आहे. फलत्यागाचे विवरण हवें, महात्माजी साधनशासीवर भर देतात. साधन-राद्वीचा सिद्धान्त पटवायला फलासक्तीचा त्याग उपयोगी पडेल. आपण वाईट साधन को वापरतों ? फलाची तीव आसक्ति उत्पन्न होते तब्हांच आपण वाटेल त्या उपायांनी सिद्धि मिळावी म्हणून उमे राहती. तीव आसक्तीमुळे आपण एक प्रकारें आंधळे बनतों. जसा विषयासक्त मनुष्य अंध बनतो, त्याला सारासारविवेक उरत नाहीं, तीच गत फलासक्त माणसाचीहि होते. आसक्त मनुष्याला योग्यायोग्य कळेनासं होतं. सदसताचे भानच त्याळा उरत नाहीं. परिणामाविषयी मनुष्य अतिशय आतुर नि उत्सुक झाला म्हणजे जे मिळेल साधन तें तो उचलतो. साधनांचा विवेक तेथे राहात नाहीं. परिणाम कोठूनिह ठौकर यावा एवढीच त्याच्याजवळ दृष्टि असते, त्यासाठी हीन साधनीहे तो वापरील, हीन साधनांनीं चांगला परिणाम होणार नाहीं, ही गोष्ट

माणसाला कळायला हवी. फलाचा सारखा ध्यास घेऊन मनुष्य रजोगुणी बनतो. चावूं कीं खाऊं अशी त्याची वृत्ति होते. 'अयथावत् प्रजानाति ' नीट न कळणारी अशी स्याची बुद्धि होते. मनुष्याने कर्तव्यक्म फलासक्ति नि विषयासिक दोन्ही सोडून करावें. त्याला फल मिळणार नाहीं असे नाहीं. फल मिळतेंच. अनासक राहून कर्म करूं तर फल मिळणारच नाहीं, असा भ्रम कोणी निर्माण करतात. परंत तसं नाहीं गीतंत अशा अथीला जागा नाहीं. फलाची आसाक्त न ठेवून कर्म करणारास उछट सहस्रपट फल मिळतं. त्याच्या उद्योगाचा, अहर्निश कर्माचा कां परिणाम होणार नाहीं ? परिणाम होणारच. फलासिक राखूं तर साधनशुद्धि रहात नाहीं. मग मनुष्य मिळेल ते साधन, मिलन, हीन, घाणरडें, आंगळिह वापरतो. खरं म्हणजे बुद्धीचा एकदा स्थिर निश्चय झाला की मग त्या निश्चित साधनतच माण-साने तन्मय होऊन गेलें पाहिजे. साधन बरोबर असेल तर फल मिळालेंच पाहिजे. सृष्टीची ही सहज नियति आहे. सृष्टीच्या नियतीवर विश्वसून साधनंत रमा. फळ मिळेल. मिळे-लच. फळ न मिळालें तर त्याला दुसरीं कारणे असतील. परंत तम्ही फलासंबंधी अनासकत होतात म्हणून फल मिळांळे नाहीं असे नका म्हणूं. गुद्ध साधनांनी फल ्रमिळेल हा विश्वास बाळगा. अशुद्ध साधनें कदापीहि हातीं घेऊं नका. हिंसेंतून चांगला परिणाम कधींहि येऊं शकणार नाहीं. आपण हिंसाप्रवृत्त होती याचे कारण फल लोकर मिळावें अशी आसिक्त असते. आसक्तीशिवाय मनुष्य हिंसादि साधनांचा उपयोग करण्याकडे वळणार नाहीं.

अनासाक्ति ध्याळ तर हिंसाहि आपाआप दूर सरेल. आस-क्तीच्या भरांतच मनुष्य हिंसा करतो. हिंसेळा स्वतःचे वाईट परिणाम तक्क्षणीं दिसत नाहींत. पूर्ण अनासक्त मनुष्य हिंसा करूं शकत नाहीं.

## नैतिक नियति, भौतिक नियति

नियति म्हणजे कायदा. भौतिक नियति आहे, त्याप्रमाणेंच नैतिक नियतीहि आहे. मौतिक नियतींत ज्याप्रमाणें इतके भाग ऑक्सिजनचे, उतके भाग हैड्रोजनचे मिसळले म्हणजे पाणी होते यात्रिपयी शंका नसते, त्याप्रमाणे प्रेमान प्रम मिळूं शकतें, देशानें देश, हा नैतिक सृष्टींतील नियम आहे. भौतिक नियतीचे नियम ज्याप्रमाणें बद्धीस पटतात, अनुभवास पटतात, त्याप्रमाणेंच नैतिक नियमहि बुद्धीला, अनुभवाला पटणारेच असतात. ज्याला प्रेमाचें साम्राज्य सर्वत्र पसरावयाचे आहे, त्याला देषाचे साधन करें उपयोगांत आणतां येईल ? प्रेमाचे बी पेरूनच प्रेमाचे पीक येण्याचा संभव, देवाने प्रेम पिकणें कथींच शक्य नाहीं. कांटे पेराल तर कांटे खाल. मोत्यासारखे दाणे पराल तर सोन्यासारखें पृष्टि तृष्टि देणारें धान्य भिळेल. सत्यनिष्ठ मनुष्य जेव्हां आत्मशुद्धि करतो तेव्हां त्याचा परिणाम आसपासिंह होतो. फुलाचा सुगंध त्याच्यापुरताच रहात नाहीं. त्याची इच्छा असा नसा, तो सगंध हवेत दरवळणारच. याच्या उलट सत्यनिष्ठ मन्ष्य जर पथच्युत झाला, ध्येयार्थी मनुष्यहि जेव्हां अधःपतित होतो, तेव्हां आसपासचे वातावरणिह कल्लावित होतें. म्हणून आसिनतवश न होतां पूर्ण सःयनिष्ठ राहणें यांत स्विहित तर आहेच, परंतु समाजराद्धिहि होते. सत्य आणि अहिंसा

यांचे नियम जर आचरणांत आपण आणले नाहीं तर खऱ्या दृष्टीने अनासकत होतां येणारं नाहीं, आणि अनासकत झाल्याशिवाय सत्य-अहिंसा पूर्णपण आचरतां येणार नाहीत. अशी महात्माजींची ही मांडणी आहे. म्हणून बुद्धि शुद्ध करून मनुष्याने तिला शरण जावें त्या शुद्ध बुद्धीचा मग आदेश ऐकावा. तोच परमेश्वराचा आदेश. शुद्धि होईपर्यंत, चित्त शुद्ध होईपर्यंत ज्ञान मिलन असतें. तोंपर्यंत खरें ज्ञान, सत्य ज्ञान नाहीं. गढ़ळ पाण्यांत प्रतिबिंब, सूर्याचें प्रतिबिंब पडत नाहीं. स्वच्छ पाण्यांत पडते तद्वत ज्ञानाचे, शद ज्ञानाचें प्रतिबिंब शुद्ध मनोबुद्धींतच पडतें. बुद्धि शुद्ध कशी करावयाची ै तर आत्मनिष्ठ होऊन. आत्मनिष्ठ होणें म्हणजे 'आत्मत्रत् सर्वभूतानि ' ही दृष्टि वेऊन वागणें. सर्वात्मभावना करणें म्हणजेच सर्वांवर प्रेम करणें. म्हणजे शेवटीं काय ? सत्यदृष्टि यायला हवी असेल तर सर्वावर प्रेम करायला शिकलें पाहिजे. म्हणजेच अहिंसा परमोधर्मः या सिद्धान्तावर आपण आलां. सत्य आणि प्रेम किंत्रा अहिंसा या एकाच नाण्याच्या दोन बाजू आहेत. सत्य म्हणजे सर्वाचे हित, म्हणजेच सर्वात्मभाव, म्हणजेच अहिंसा, म्हणजेच प्रेम. महात्माजी म्हणतात Truth is God सत्य म्हणजेच प्रमेश्वर. त्याचीच दुसरी व्याख्या म्हणजे Love is God प्रेम म्हणजे परमेश्वर. तुमचे सत्य सर्वात्मभावनेशी एकरूप नसेल तर तुम्ही स्विहितच बवाल, आणि स्विहित किंवा स्वार्थ आला म्हणजे साय कळणार करें ? सर्वहित म्हणजेच सत्य. सत्य कळायला सर्वोत्मभाव जागा झाला पाहिजे. अहिंसेशिवाय, प्रेमाशिवाय तुम्हांला सत्य सांपडणार नाहीं.

आजच्या लोकशाहीच्या काळांत आपण बहुमतानुसार सत्यसंशोधन करीत असतों. बहुमत म्हणेल तें सत्य. समाजांत जर न्याय यायला हवा असेल तर लोकांमध्यें सत्य आणि न्याय यांची चाड उत्पन्न होईल, यांच्याविषयीं तीत्र जाणीव उत्पन्न होईल अशी काळजी घेतली पाहिजे. असा प्रचार आपण सतत करायला हवा. परंतु समाजांत अशी वृत्ति, न्यायाचे नि सत्याचे विचार पसरवायला अनुकूल परिस्थिति आहे का ?

#### आजची आर्थिक रचना अन्यायी

आजची जगांतील, समाजांतील आर्थिक रचना ही स्वीत्म भावनेशीं विसंगत आहे. आज पुजिपतींची लोकशाही आहे. भांडवलदारी लोकशाही आहे. अशी लोकशाही सर्वात्मभावनेच्या वृद्धीशीं, सर्वभूतिहताच्या विचाराशीं मूलतःच विसंगत आहे. भांडवलशाही लोकशाहींत स्वार्थ नि स्पर्धा यांच्यावर सारा व्यवहार चाललेला असता. भांडवलवाले नि त्यांचे पुरस्कर्त अर्थशास्त्रज्ञ प्रतिपादित असतात कीं, यांतच समाजाचें हित साहे, कल्याण आहे. परंतु जेयें स्वार्थ व स्पर्धा आहे तेथें सर्वात्मभावना, सर्व समाजाचें हित ही दृष्टि कशी राहणार ? जो तो स्वतःच्या फायग्राकडे बचत असतो. स्पर्धेची कल्पना प्रथम जेव्हां निघाली तेव्हां अशी एक समज्जत होती, अशी एक कल्पना गृहीत धरलेली होती कीं, अशा आर्थिक व्यवस्थे-मळें कोणालाच अमयीद नफा मिळणार नाहीं. सर्वत्र स्पर्धा असली की त्या खेंचाखेंचीत भाव मर्यादित राहतील आणि समाजाला शक्य तितका स्वस्त माल मिळत राहील. स्पर्धामय जगांत साहाजिक आपोआपच एकमेकांवर नियंत्रण

येत राहील. वाजवीपेक्षां अवास्तव पायदा कोणीच घेऊं शकणार नाहीं. अवास्तव संग्रहीह कोणी करणार नाहीं, करूं शकणार नाहीं. यासाठीं निराळीं नियंत्रणें, समाजानें वा सरकारानें घाळण्याची आवश्यकता नाहीं. खुळा व्यापार राहो. स्पर्धा राहो. म्हणजे सारा आर्थिक गाडा समाजिहिताच्या पंथानेंच जाईल. स्पर्धाच एक प्रकारें नियंत्रण करील. मग दुसरीं कृत्रिम नियंत्रणें कशाला ?

#### स्पर्धाशास्त्राचा उलटा अनुभव

परंतु या स्पर्धेच्या तत्त्वज्ञानाचा निराळाच अनुभव आला. जेथं स्पर्धा करणारे तुल्यबळ असतात, स्यावळला कदााचित् सहज आळा पडेल. परंतु समाजांत, जगांत तसे नाहीं, स्पर्धा नियंत्रण करूं शकत नाहीं असा अनुभव आला आहे, येत आहे. मनुष्याची स्वार्धबुद्धि स्पर्धा सर्व-व्यापी होऊं शकणार नाहीं अशी युक्ति शोधन काढीत असते. जगांत, समाजांत आर्थिक विषमता असली की स्पर्धा सर्वत्र होऊंच शकत नाहीं. कारण स्पर्धेची साधने समान नसतात. मार्गे एकदां ब्रिटिशांनी सांगितलें कीं, "हिंदुस्थानांत ब्रिटिश व्यापारी आणि देशी व्यापारी यांना समान सवलती द्या. पक्षपात नको. '' तेव्हां गांधीजीनी लिहिलें होतें कीं, '' ब्रिटिश कंपन्यांनी कोटयवधि नफा मिळविलेला आहे. हिंदी कंपन्या नवीन, या दोघांना मोकळेवणें सप्धी करूं देणें म्हणजे प्रचंड राक्षस आणि एकादा बुटबैंगण ठेंग मनुष्य यांनी मोकळेपणाने कुरती करावी असें म्हणण्याप्रमाणें आहे. '' (It is like a fight between a giant and a pigmy ) अधिक भांडवल ज्याच्या-

जवळ आहे, त्याच्याशीं कमी भांडवलवाला स्पर्धा करणार क्हों ? आणि जेथे अशी आर्थिक रचना आहे तथे सर्व-भूतहितबुद्धीने मते वनवावीं असे सांगून काय फायदा ? जेथें सप्धी आहे, स्वार्थ तेजाळ आहे, तेथें सत्य, अहिंसा यांना कोठळें स्थान ? जेथें स्वार्थ नि स्पर्धा आहेत तेथें सर्वात्मभाव नाहीं, म्हणजे सत्यहि नाहीं. कारण सर्वात्मभाव म्हणजेच सत्य असे आपण वर पाहिलें. सत्य आणि अहिंसा यांच्याशीं विसंगत अशी आजची समाजरचना आहे. एकोकडे स्वार्थ बघायचा आणि दुसरीकडे सर्वांचें हित लक्षांत आणून मतें द्या म्हणायचें हें हास्यास्पद आहे. दिवसाचे २४ तास स्वार्थांत दवडायचे आणि तीन वर्षांनी जेव्हां मतें द्यायची तेव्हां एकदम सर्वभूतहितस्क्रति येऊन मते द्यायची हैं का शक्य आहे ? ज्या समाजांत रोज उठून घटकेघटकेळा, क्षणाक्षणाला बुद्धीला स्वार्थाचे वळण लागत असते, तेथे त्या निवडणुकीच्या दिवशीं एकदम सारे सर्वभूतिहत लक्षांत घऊन मते देतील असे कसे समजतां येईल ? अशा समाजांत रजोगुणी नि तमोगुणीच बुद्धि रहायची. नेहमीं स्पर्धा, स्वार्थ; अधर्मालाच धर्म मानण्याची वृत्ति असे चालते. स्वार्थसायू सारे म्हणत असतात कीं, आम्हीच समाजाचे आधार. भांडवलगले म्हणतात, आमन्यामुळें जग चालतं. आम्ही सर्वाचें कल्याण करणारे. आम्ही नसूं तर जगाचा संसार कसा चालेल ? अशा रीतीन स्त्रार्थान्य बनून अधर्माळाच धर्म म्हणून हे पुऋारतात, स्वार्थाळाच परमा-र्थीचें गोंडस रूप हे देतात. सारा दंभाचा पसारा, त्यांना आपण पाप करीत आहोत हैं का कळत नसते ? परंत ते

आपली सदसदिवेक बुद्धि गुंगवून ठेवतात. स्वार्थाला न्यायाचा मुलामा देतात. स्वार्थावर न्यायाचें पांघरूण घालतात. असली ही ग्रांचे नष्ट केली पाहिजे. तुम्ही कोणतीहि घटना करा. असली स्वार्थी नि स्पर्धामय ग्रांचे राहणार नाहीं असें करा. मत सर्वांना चा कीं थोड्यांना चा. ह्या बाह्य गोष्टी आहेत. मनुष्य सुधारला पाहिजे. बाह्य बदल कितीहि केलेत तरी तादश उपयोग नसतो. मनुष्याच्या अंतःकरणां-तील दुष्ट वासना, सत्तेची – संपत्तीची आसिक्त, यांना नष्ट केलें पाहिजे. या गृतीपासून आत्मा, मनुष्याचें मन साफ स्वच्छ राहिलें पाहिजे.

#### नैतिक उन्नतील उपाय ?

परंतु अशी नैतिक उन्नित समाजांतील सर्वांची करायची तर उपाय कोणता है मार्ग कोणता है मनुष्य पापप्रवृत्त कां होती है याचें कारण सांपडलें म्हणजे उपाय सांपडेल. रोगाचें कारण सांपडलें म्हणजे उपाय पाहूं; मग उपचारिवचार नीट करतां येईल. मनुष्य पापप्रवृत्त होतो याला दोन कारणें सांगतात. कोणी म्हणतात कीं, परिस्थितीमुळें मनुष्याला पाप करांवें लागतें. दुसरे म्हणतात कीं, त्याच्या ठिकाणीं आत्मोन्नितीची भावनाच तितक्या प्रमाणांत जागृत नसते. परंतु या दोन्हीं कारणांपैकीं कोणतेंहि एक संपूर्णपणें खरें नाहीं. जगांत असे किती लोक आढळतील कीं, कोणत्याहि परिस्थितीत जे आत्मोन्नितीचे प्ररणा कितीजणांचे ठायीं आढळून येईल है अशीं माणसें दुर्मिळ असतात, अपवादरूपच असतात. बुमुक्षित झाल्यावर विश्वामित्रासारखाहि पाप करायला,

चोरी करायला तयार होतो. हैं दृश्य पाहिलें म्हणजे असें बाटूं लागतें कीं, विशिष्ट पिरिध्थितीच माणसाला पापप्रवृत्त करीत असते. आपण पटकन् हे सज्जन, हे दुर्जन अशी बांटणी करून मोकळे होतों. परंतु ज्यांना आपण दुर्जन म्हणतों, चोर म्हणतों, जे तुरुंगांत येतात, ते ज्या पिर्ध्यितींत होते, तिन्यांत आपण असतों तर आपण कसें बागलों असतों ! त्या पिरिध्यितींत मी असतों तर असाच नसतों का बागलों !

### " वुभुक्षितः किं न करोति पापं श्लीणा नरा निष्करूणा भवन्ति ॥"

मूक पोटांत भडकली म्हणजे मनुष्य चोरी न करील तर काय करील ! मनुष्य क्षीण झाला, असमर्थ झाला म्हणजे तो कठोरहि बनतो. दरिद्री माता मुलाला मारते व काम करायला पाठवंते. गरीब आई मुलाला नदींत सोडून देते. ते दयेचे पाझर कोठें गेले ! वात्सल्य कां सुकलें ! दारिद्रा-मुळें, पिरिस्थितीमुळें माणसें निर्दय कां होतात, पापी कां होतात याची उपपत्ति येथें आहे. भौतिक पिरिस्थितीच पाप-जननी असते. समाजबादी विचारसरणीच्या लोकांनी या सिद्धान्ताकडे अधिक लक्ष दिलें आहे. दरिद्री लोकांच्या अवस्थेकडे पाहिलें कीं, हें सत्य वाटतें. दरिद्री लोक अधिक पापें करतांना दिसतात. मनुष्य दारिद्रानें पापप्रवृत्त होतो ही गोष्ट खरी. परंतु जे श्रीमंत असतात ते तरी पुण्यवंत असतात का ! श्रीमंतिह निर्दय असतात. समाज उपाशी असला तरी ते वाटेल तो भाव घेऊन फायदाच बघत असतात. कलकत्याला रस्त्यांत लोक मरत होते, बंगालमध्यें लाखों लोक मेले

आणि पुंजिपतींनीं त्याच काळांत कोट्यत्रधि फायदा करून घतला. श्रीमंत माणसे तुरुंगांत जातांना फारशीं दिसत नाहींत, यावरून ते भले आहेत, सद्गुणांचे पुतळे आहेत असे नाहीं. कायदे न मोडतां पाप करण्याची त्यांना पदोपदीं संधि असते. त्यांचे पाप कायदांत बसत नाहीं. असच कायदे आहेत. चोरी प्रत्यक्ष न करितां अकष्टार्जित धन संपादण्याचा त्यांचा मार्ग निष्कंटक आहे, मोकळा आहे. दुसन्यास त्रास देऊन स्वतः वाटेल तितका पैसा मिळवतां येतो असे कायदे आहेत. म्हणून श्रीमंत चोरी करतांना, कायदेशीर चोरी करतांना दिसत नाहीं. तेव्हां श्रीमंत मनुष्य पाप करीत नाहीं असे नाहीं. भौतिक परिस्थिति त्याला अनुकूल तरीहि तो पापींच.

#### उपाय कोणता तर?

समाजांत नैतिक बुद्धि जागृत करणें हा शेवटीं मूलगामी उपाय आहे. मनुष्यच सुधारायला हवा. त्याची मानवता जागृत करायला हवी. वाह्यांगी सामाजिक सुधारणा अपुरी आहे. अंतरंगसुधारणेचें सर्वांत महत्त्वाचें कार्य आहे. हें कोणी करायचें राजे लोकांनी कायदाच्या बळावर, शस्त्रांच्या बळावर अन्यायांना पायबंद घातला तरी त्या गोष्टी अपुन्या पडतात सरकारी कायदे अपुरे. आपल्याकडे प्राचीनकाळी यतिवर्गांचे हें काम असे यतिलोक, निःस्वार्थी लोक समाजांत नैतिक बुद्धि रहावी म्हणून खटपट करीत. हे यतिलोकहि जर सत्ता नि संपत्ति घेतील तर न्यायासाठीं ते हिंसा करतील. युरोपांतील पोपांनी तो प्रयोग केला. पोपच पापाचारी नि व्यसनी, विलासी बनले. म्हणून महा त्माजी म्हणतात कीं, सत्ता नि संपत्ति यांच्यापासून स्वेच्छेनें दूर राहून समाजांत नैतिक बुद्धि वाढेल असे केलें पाहिजे यति झाले तरी तही जर सत्ता हातीं घेतील तर अधःपतित होतील. गीता म्हणते,

यस्य नाहंकृतो भावो बुद्धिर्यस्य न छिप्यते । हत्वापि स इमान् लोकान् नायं हान्ति न बध्यते ॥

जो निरहंकारी आहे, त्यानें हिंसा केली तरी ती हिंसा नाहीं. महात्मा गांधी म्हणतात, ही काल्पनिक अवस्था आहे. ते या श्लोकाला अर्थवादरूप मानतात. अनासक्तीची ही भत्यन्त स्तुति आहे. हिंसा करूनिह ती ज्याची हिंसा होत नाहीं असा सर्व जगाची केवळ माता होणारा महात्मा कोठून आणायचा ? सर्वसामान्य जगांत असा कोणी नाहीं. काल्पनिक वाद काय कामाचे ? आता-पर्यंत जगांत न्यायाची प्रस्थापना करणारे जे झाळे त्यांनी सत्तेच्या, लष्कराच्या, पोलिसांच्या साहाय्यानेच तें कर्म केलें. यतीनें हातीं सत्ता घेऊं नये. मग न्याय कोणीं स्थापायचा है महात्मा गांधी ज्याला रामराज्य म्हणतात, त्या रामराज्यांत का पोर्छास, सैन्य असणार नाहीं है हिंह एक कल्पनास्वम आहे. व्यवहारांत उतरल्याशिवाय हीं स्वेप्ने काय कामाचीं ? हिंसावादी म्हणतात, आम्हीं हिंसा केलीच तर न्यायार्थ करू तुमचा कल्पनावाद आम्हांला नको. महात्माजी त्यांना म्हण-तात, " हिंसेनें न्याय स्थापूं पाहणारे तुम्हीच हजारों वर्षे या स्वप्रांत राहिलांत. हातांत रास्त्र घेऊन अधःपात थांबविता येत नाहीं. '' लोभम्लानि पापानि. मानवी मनांतील लोभ दूर व्हायला हवा. तो शस्त्रास्त्रांनीं मूलतः दूर करतां

येणार नाहीं. लोभाचे उन्मूलन करायला हुवे. समाजांत नैतिक संकल्पराक्ति प्रखरतेने जागृत करायला हवी. त्यासाठी उयाच्या जीवनांत सर्वात्मभाव आहे, जे निरहंकारी, निरपेक्ष आहेत असे आदर्श समाजांत हवेत. भाराभर वडवडी-पेक्षां असे आदर्श अधिक कार्य करूं शकतात. जो स्वतः उन्नत आहे तोच दुसऱ्यांची उन्नति करूं शंकेल. दुसरे चांगळे वागतील तर मी चांगला वागेन, नाहीं तर ठोशास ठोसा देईन असे म्हणणारा हा नको. कोणस्याहि परिस्थितींत जो निरपेक्ष नीतीचे पालन करतो। असा धगधगीत महात्मा समाजासमार ह्या. त्याची नीति दुस-याच्या वर्तनावर अवलंबून असणारी सापेक्ष नीति नाहीं; प्रतियोगी नीति नाहीं. र्णित्वाने नीतिचें आचरण करणाराच समाजात नैतिक इच्छाशक्ति निर्भू शकेल. समाजांतील सारीच माणस जर नीतीने वागूं लागतील तर मग बाह्य बंधनांची आवश्यक-ताच उरणार नाहीं. असं झालें म्हणजे मग राज्यसंस्थाच नको सरकार नको आपोआप नैतिक सहकार्यान मानवी समाज चालत राहील. केवळ आर्थिक सुधारणा केल्याने, समा-जांत आर्थिक समता आणल्यानं सरकार ही संस्था नष्ट होणार नाहीं, केवळ आर्थिक समता राज्ययंत्रहीन समाज, सहकारी समाज निर्मायला अपुरी आहे. रामराज्य, आत्मारामाचें राज्य निर्माण करायचें असेल तर सत् प्रवृत्तीच जागृत करून असत् प्रवृत्ति समूळ नष्ट केली पाहिजे. महारमाजींचा कर्म-योग, हा अनासक कर्मयोग गीतंतूनच घेतलेला, लोक मान्यांचा कर्मयोगिह गीतंतलाच. लोकमान्यांचा राजधींचा कर्मयोग आहे तर महामाजीचा ब्रह्मणीचा कर्मयोग आहे.

शस्त्रबल कितीहि न्यायबुद्धीनें नि निरपेक्षवृत्तीनें, अनासक्त रीतीने वापरले तरी त्याने कायमची खरी सुधारणा होणे अशक्य आहे. ताःपुरती मलमपट्टी जरी ताःपुरती उपयोगी पडली तरी तिनें रोग कायमचा दूर होणार नाहीं. आत्म-बलान दुसऱ्याचे आत्मबल जागृत करूनच समाज उन्नत होत जाईल. हिंसेचा मार्ग - जवळचा (Short cut) रस्ता वाटतो. म्हणून आसक्तानं तो आपण उचलता. परंत हा जवळचा रस्ता अति लांबचा आहे. एवढेंच नव्हे तर ध्येयाकडे तो कधींहि नेणार नाहीं. दहा हजार वर्ष हिंसेने प्रयोग चालले आहेत, तरी फळ नाहींच अन्याय नाहींसा झाला नाहीं, असऱ्य दूर झालें नाहीं. हा मार्ग विफल ठरला आहे. कोणत्याहि परिस्थितीत अनीति नको धर्म-राजाने नरा वा कुंजरो वा म्हटलें तर त्यालाहि फळ भोगावें लागलें. त्याचा रथ चार बोटें उंच चाले तो इतरांप्रमाणें खाली आला. लाकसंप्रहार्थ खोटे बोलाव वगैरे गोष्टीहि भ्रममूलकच आहेत. अशा पळवाटा मग वाटेल तित्रक्या निचूं लागतात. आणि अखेर दुष्परिणामच होतात. पांड-वांनी युद्धांत नीति सोडून विजय मिळविला. परंतु उपयोग काय ? तेहि मागून रडलेच. आणि त्यांचे उदाहरण युद्धांत वाटेल तें केलें तरी चालेल हें आमही हजारों वर्षे गिरवीत आहोत. त्याचे परिणाम आम्हांला भोगावे लागतच आहेत. तेव्हा पांडवानी युद्धांत नीति सोडली ही गोष्ट भली केली कीं बुरी केली, हा प्रश्नच आहे. तेव्हां निरपवादपणें निरपेक्ष नीतीचा सर्वश्रेष्ठ मार्ग पत्करणेंच योग्य होय. तोहि आचरणें कठीण आहे ही गोष्ट खरी. भित्रेपणापेक्षां

उघड हिंसा बरी, भित्रेपणा सर्वथा त्याज्य भित्रेपणा म्हणजे आत्म्याचा वध. भित्रेपणा म्हणून सर्वात मोठी हिंसा आहे. आत्म्याची हिंसा टाळण्यासाठी हिंसा केली तरीहि ती क्षम्य आहे. आत्म्याच्या हिंसेच्या मानानें ती अहिंसाच आहे. पोलंडच्या जर्मनीजवळच्या लढाईला महारमाजीने अहिंसक म्हटलें. पोलंडनें भ्याडपणा पत्करला नाहीं. तींडानें अहिंसा बोलायची परंतु बाह्य आचार भेकडपणाचे असायचे हा दंभ, हा अधःपात सर्वस्त्री तिरस्करणीय. त्याह्न हिंसाहि बरी, हिंसामय ऋान्ति करण्यासाठी झगडलेत तरीहि चालेल, भेकडपणाने अन्याय सहन करण्यापेक्षा हिंसेने प्रतिकार करा. समाजांत अन्यायाला प्रतिकार करण्याची वृत्ति रहायलाच हवी. ही वृत्तीच समाजांत नसेळ तर तेथें समर्थाची खरी अहिंसा तरी कशी दिसणार ! जेथें अन्यायाला प्रतिकार करण्याची शक्ति आहे, वृत्ति आहे, तेथेंच आज ना उद्यां कमी वा अधिक खरी अहिंसाहि दिसूं शकेल. मेकडपणा-पासून अहिंसा फार दूर आहे. महात्माजींची अहिंसा शूराची आहे, हैं सर्वानी लक्षांत ध्यावें. ते कधींहि तुम्ही भेकड बना म्हणून सांगणार नाहींत. अहिंसा कळत नसेल तर हिंसा ध्या.

परंतु शेवटीं खरी सुधारणा व्हायची असेल तर अंतरंग सुधारूनच होईल. जुने लोक तीर्थांना जार्वे, व्रतंवेकहरें करावीं, स्वर्गाचें फळ मिळेल, नरकांत जार्वे लागेल अशी लाल्चच वा भीति दाखबून सन्मार्गीकडे माणसाला बळवावें असे म्हणत. परंतु हैं सर्व बाह्यांग झालें. हे बाह्य उपचार होत. बाह्यांगानें कर्मठपणा वाढतो. त्या क्रिया दांभिक होतात. मनावर संस्कार होत नाहीं. बाह्य चिन्हांनीं आपण मन सुधारू शकत नाहीं. ते शक्य नाहीं. म्हणून संतानी भक्तीचा मार्ग अंतः करणशुद्धीसाठी दिला. ज्ञानेश्वर म्हणतात, "अंतः-करण सुधारण्याचा मार्ग पुढें आला म्हणजे मग प्रायश्चित्ताचे मार्ग निरुपयोगी ठरतात." नामयज्ञ, जपयज्ञ हाच खरा मार्ग. अंतः करणशुद्धीचा ध्यास म्हणजेच जपयज्ञ. प्रभूचें नांत्र अंतः करणशुद्धीसाठीं घेणे. अंतः करणशुद्धि ही खरी-मूलगामी शुद्धि, रोगाचें मूळच नष्ट करणारा हा खरा उपाय. ज्ञानेश्वर म्हणतात "कीर्तनाचेनि नटनाचें। नााशिले व्यवसाय प्रायश्चित्ताचे" प्रायश्चित्त चायचें कोणाला सर्वाचीं अंतः करणे-च शुद्ध झालीं. "नामचि नाहीं पापाचें, ऐसे केलें "पापाचें नांत्रच टरलें नाहीं. अंतरंगशुद्धि केल्यावर आतां प्रायश्चित्तांचे खटाटोप कशाला आतां तीर्थे क्षेत्रं नकीत. " तीर्थे टायावरून उठिवजी " असे ज्ञानेश्वर महाराज गर्जून सांगतातः

## " यमु म्हणे कवणा यमावें दमु म्हणे कवाणा दमावें "

यमनियम आतां नकोत. आतां कोणाचें दमन, कोणाचें नियमन १ सारच निर्मळ झालेले. ज्ञानेश्वर महाराज ज्याप्रमाणें बाह्य गोष्टींपेक्षां अंतरंगशुद्धीला महत्त्व देतात तीच दृष्टि आपण घ्यायला हवी. तुरुंग, कोटें, कायदे, पोलीस, लष्कर, सत्ता, शस्त्रें ह्या बाह्य साधनांनीं खरी न्यायबुद्धि समाजांत येणार नाहीं. जोंपर्यंत तुरुंग आहेत, कोटें आहेत तोंपर्यंत समाजांत अन्याय आहे, पाप आहे, हाच त्याचा अर्थ. तें दुडपून ठेवणें आहे एवढेंच. परंतु या असत् वृत्ति केव्हां मुंडी वर करतील त्याचा काय नेम १ सत्याग्रही माणसाची। नीति महणून अंतरंगशुद्धींत्न जन्मत असते. आजारी पडतात, द्वाखाने वाढवा; अन्याय होतात, पोलिस ठेवा, त्ररंग ठेवा. याचा काय अर्थ ? दवाखाने काढावेच लागणार नाहींत असे करा. आरोग्यशास्त्र वाढवा. देहाचे आरोग्य नि मनाचे आरोग्य वाढवा, म्हणजे दवाखाने, तुरुग यांचा खटाटोप पडणार नाहीं. आरोग्यशास्त्र इतके वाढवायचे कीं कोणी आजारीच पडणार नाहीं; तद्वत् नीतिशास्त्र इतकें वाढवायचें, पापबुद्धि इत्र नष्ट करायची कीं कोणीं प्रापप्रवृत्तच होणार नाहीं, ज्या समाजांत देहाचे नि मनाचे आरोग्य नीट राहील असा मनाने नि, शरीराने निरोगी समाज आपणास निर्मायचा आहे. त्यासाठी सत्याप्रह हा मार्ग आहे. सत्याप्रहन्नतधारी लोक समाजांत वाढवावयाचे. सत्ता नि संपत्ति यांच्यापासून दूर असणारे लोक समाजांत वाढवावयाचे. लोकसंग्रहार्थ म्हणूनहि यांनी हिंसा करायची नाहीं, असत्य बोलायचें नाहीं. हिंसेनें लोक-संग्रह, लोककल्पाण खरेखर होतच नाहीं. हाच मुळी सत्या-ग्रही मनुष्याचा ठाम सिद्धान्त असणार, अविचल निरपेक्ष निश्चय असणार, असे छोक जेव्हां समाजांत निपजतीछ वादतील तेव्हां

" तीर्थे ठार्योची उठतील केली तरी वैकुंठासि जार्वे तो वैकुंठिच केलें अधवें "

वैकुंठास जा ही भाषाच नको. भूतलावरच देवाचें राज्य, तें वैकुंठ निर्माण केलें आहे. ही जी संतप्रवृत्ति, रामनामाच्या उपायानें, अंतःशुद्धि करण्याच्या उपायानें समाज सुधारण्याची ही जी संतप्रवृत्ति तीच महाःमाजींच्या सःयाप्रही नीतींत आहे. महात्मा गांधींची विचारसरणी संतांच्या शिकवणीचाच विस्तार आहे. तींतूनच ती वाढत आलेली समाजाच्या अंतरंगाची सधारणा व्हावी या गोष्टीवर गांधीजी भर देतात. समाजाची आंतरिक सुधारणा आधीं हवी, केवळ आर्थिक समता निर्मन किंवा केवळ कायदाचं भय दाखबून खरी सुधारणा होणार नाहीं. समाजांत संपत्ति नि सत्ता यांचा मोह दूर ठेवून स्वच्छेनें एक प्रकारची संन्यस्त वृत्ति धारण करून नैतिकशाक्ति जागत ठेवणारे लोक ज्या मानाने निघतील त्या मानाने समाज खरा सुखी होण्याचा संभव आहे. अंतरंगसुधारणा होत गेली तरच सत्ययुगाचा भारंभ मुरू झाला अस म्हणतां येईल. पूर्णता हैं ध्येय आहे. सत्ययुगाच्या ध्येयाकडे जायचे आहे. त्या मार्गानं आपली पावले पडत आहेत की नाहीं हैं पहार्वे. याची कसेटी कोणती ? आपल्या व्यवहारावरून आपर्छ। पावलें योग्य दिशेन पडत आहेत की नाहीं ते दिसून येईछ. हिंदुस्थानांतील समाजाचे अंतःकरण सुधारत आहे की नाहीं याची परीक्षा पढील गोष्टीवरून करावी, येथील राज्ययंत्रावरून ती परीक्षा करतां येईळ. सरकारला व्यवस्था ठेवण्यासाठी लब्कर कमी लागत की अधिक है पोलिसांबर खर्च वाढला आहे कीं कमी झाला ? यावरून समाजांत न्यायबुद्धि वाढली आहे कीं नाहीं तें दिसेल समाजांत. राज्यांत अन्याय अधिक असेल तर अधिक लष्कर ठेवार्वे लागेल. न्यायीपणा असेल तर कमी ठेवून भागेल. अन्याय समाजांत असेल तर अधिक तुरुंग लागतील. तुरुंगांत दोन प्रकारें भरती होते. समाजांत अन्याय असतो, समता

नसते, बेकारी असते, दारिद्य असतें म्हणून कोणी परि-स्थितीमळें चोरी बगैरे करून तुरुंगांत जातात. त्यांची संख्या अधिक झाली तरीहि समाज नि राज्यपद्धति सडलेली आहेत, असे समजायला हरकत नाहीं. आणि राज्यपद्धतीच्याविरुद्ध कायदेभंग करणारे, न्याय स्थापला जावा म्हणून अहिंसक बंड करणारे तेहि तुरुंगांत जातात. ज्या राज्यपद्धतींत अशा दोन्ही रीतींनी तुरुंग भरून जात असतात, ती नादान राज्य-पद्धति होय. ब्रिटिश राजवट जी हिंदुस्थानांत आहे, ती या दृष्टीने निकामी ठरते. परंतु काँग्रेसचे मंत्री मध्यन्तरी होते त्यांनीहि गोळीबार केले त्याचे काय है होय, त्यांनीहि गोळी-बार केले. आदर्श रचनेच्या दृष्टीने त्यांचा कारभार सदीवच ठरतो. परंत ब्रिटिशांनी जेथे शतपट केला असता तेथे कॉंग्रे-सच्या कारकीर्दीत केवळ अपरिहार्य म्हणून करण्यांत आला. अगदीं जरूरच पडली म्हणून केला. शेवटी आदर्श सृष्टि, आदर्श राज्यपद्धति दूरच राहणार. आपणांस तिच्याकडे जावयाचे आहे. देवाचे राज्य हृदयांत आहे. तें हजारों वर्ष झालीं तरी प्रत्यक्ष संसारांत अजून दाखल करतां येत नाहीं. तें ध्येय दूर असलें, परोक्ष असलें तरीहि तें जवळ आहे. अंतःश्वक्षरा तें दिसत असतें. कांहींना त्याचा जीवनांत अनु-भव घेतां येतो. त्या आदर्श जीवनाचा, आदर्श ध्येयसृष्टीचा कोणाला कांहींच अनुभव नसता तर तो आदर्श आहे असे म्हण्यांत तरी काय अर्थ होता र तें ध्येय दृष्टीस दिसत नसल तरी अनुभवाला यतं. ही जी अनुभूति ती त्या आदर्श सृष्टीची सत्यता पटवीत असते. ही अनुभूति एका अर्थानें आपणांस अत्यंत जवळची आहे. डोळ्यांना होणारा आनंद.

एखादी वस्तु प्रत्यक्ष दिसून होणारा आनंद हाहि जरा दूरचा म्हणतां येईल. परंत ज्या गोष्टीची अंतःकरणांतच अनुभूति येते, ती जणूं जीवनाशीं एकरूप झालेली असते. तो अनुभव प्रत्यक्ष नाहीं, परोक्ष नाहीं. त्याला एक विशेष शब्द आहे. तो अपरेक्षि अनुभव असतो. इंद्रियातीत परंतु अनुभव असता. अपराक्षानुभृति असे तिला म्हणतात. डोळ्यांना क्यांहि न दिसणार साध्य संत पदोपदी अनुभवीत असतात आणि अत्यानन्द अनुभवतात. त्यांना ती अनुभूति येत असल्यामुळे त्यांच्या सर्व क्रियेत विवेक येतो. आदर्शाचा ज्याला अनुभव नाहीं, धाला विवेकहि नाहीं, आदरी मृष्टीचा ध्यास अंतः करणाला लागला की विवेक येज लागेल. महात्मा गांधी म्हणतात, " माझीं ध्येयें मला माइया देहापक्षां, माझ्या हातापायांपेक्षांहि जवळचीं आहेत. " वाह्यतः तीं अत्यंत दूरची दिसतात. व्यवहारांत ती केव्हां येतील तेव्हां येतील. ध्येयाचा हा गुणच आहे कीं, ते अनंत, असीम, अप्राप्य असे सदैव वाटत असतें. The virtue of an ideal is in its boundlessness. माणसं अपूर्ण आहेत. ध्येयं अनंत आहेत. जो जो आपण त्यांच्याकडे जाता ता तों तीं आणखीच दूर जातात. " Nearer we go, farther they seem. Still they are nearer to us than our hands and feet. " असं महात्मा गांधी म्हणतात. जो जों त्यांच्या निकट म्हणून जावें तों तीं आणखी दूर पळतात तर्गीहे तीं आपल्या हातापायांपेक्षांही जवळची अशी आहेत. कारण आंत तीं स्पष्ट दिसत असतात. अंतः करणांत एक ध्वनि ऐकूं येत असतो. एक हांक ऐकूं येत असते.

तुम्ही म्हणाल तमचा तो अंतर्ध्वीन भ्रम क्रावरून नाहीं ? महात्मा गांधी म्हणतील, हा माझा जड देह खरा की खोटा ही एक वेळ शंका येईल माइया अस्तित्वाचीच एखादे वेळीं रांका घेतां येईल. परंतु त्या आदर्श सृष्टीची रांका कदापि येणार नाहीं ते ध्येय आहे. तो आदर्श आहे. तो आदर्श अंतःकरणांत आहे. रियाचा मंजळ ध्वनि ऐकं येतो. तो आपणांस सन्मार्गाकडे नेतो. कोणीं कोणाचे ऐकावें हा सवालच नाहीं, स्वतःच्या त्या ध्येयावर अचल श्रद्धा ठेवन जावे. त्या ध्येयाच्या ध्यासाने जे आपण जीवन जगतों तेंच जीवन खरोखर आपण जगलें। बार्काचें जीवन, ध्येयहीन जीवन, तें मरणच, खरं जगणे ते हैं. ध्येयात्मक जीवन कथींच पुरं होत नाहीं. अखंड उत्तरायण, उंच जागें, पढें जाणें. टपनिषदें म्हणतात, "जो महणेल मला मिळाले, त्याला मिळाले नाहीं. जो म्हणेल मला समजले, त्याला समजलें नाहीं. " कितीही ध्येयाच्या रोखाने प्रगति झाळी तरी ती अत्यल्यच वाटते. हीच मोज आहे. जितकी पूर्णतेकडे प्रगति अधिक, तितकी स्वतःच्या अपूर्णतेचीहि जाणीव अधिक होत असते. आणि मनुष्याला सिद्धांत जेवढा आनन्द नाहीं तेवढा प्रयत्नांत असतो। मी पूर्ण झाडों असे वाटून जें समाधान होईल, त्यापेक्षां मी अपूर्ण आहें, मला अधिक प्रयत्न केले पाहिजेत, असे जें असमाधान तें अधिक मोळाचें आहे. जॉन स्टुअर्ट मिळ म्हणे "संतुष्ट डुकरापेक्षां असंतुष्ट साँक्रेटिस असणे शतपट श्रेयस्कर होय." (It is better to be a Socrates dissatisfied than a pig satisfied.) मुकामावर पांचणच नको. कारण तथें पुढे काय हा प्रश्न उरणार नाहीं. प्रयन्नांतच मला रमूं दे. उत्तरोत्तर

30.

पुढें जाऊं दे माझ्या प्रयत्नांना अन्त नाहीं. कारण माझें ध्येय अनन्त आहे. अनंत ध्येयासाठीं प्रयत्निह अनंतच्च हवेत. हा जो ध्येयार्थ धडपडींतील परम आनंद, तो ज्याला माहीत नाहीं तो डुक्करच होय तो मनुष्य बाह्यतः असमाधानी दिसेल, परंतु अंतरंगीं तो सुखावलेला असतो मी पूर्णतेकडे जात आहें ही जिवंत निष्ठा त्याच्याजवळे असते तो सदैव गतिमान् असतो कधींहि तो सांचीव डवज्याप्रमाणे होत नाहीं, ठोकळेबाज होत नाहीं महात्मा गांधींचे जीवन हें असे आहे. एक आदर्श डोळ्यासमोर ठेवून ते जात आहेत त्यांत त्यांना परम धन्यता वाटते, आणि जगाने याच मार्गाने जावे महणून ते अद्यहासाने, श्रद्धेने स्वतःच्या जीवनाची ज्योत पेटती ठेवून सांगत आहेत.

# प्रवचन ७ वें

भाज शेवटचा दिवस, समारोपाचा दिवस. आज येथे महात्माजींच्या जीवनाचा चित्रपट कळावान् बंधूंनी चित्र-रूपानें मांडळा भाहे प्रवचनांतीळ कल्पनाहि अशा मांडतां येतीळ. असो. आज मी अहिंसेवर विवेचन करणार आहें. महात्माजींनीं जो स्वराज्याचा चौरस सांगितळा त्यांत राजकीय, आर्थिक, सामाजिक, धार्मिक सर्व प्रकारची विषमता जावी असे सांगितळें. आपण चार प्रवचनांत या गोष्टींचा थोडा-पार उहापोह केळा. पांचव्या नि सहाव्या प्रवचनांत सत्या संबंधी विवेचन केळें कारण जी सर्व प्रकारची विषमता नष्ट करायची महण्न महात्माजी सांगतात, ती सत्याप्रही मार्गानें नष्ट करायची आहे. सत्याप्रही मार्गा म्हणजे सत्य अहिंसेचा मार्ग. हें सत्य म्हणजे काय याचा खुळासा व्हायळा हवा. सत्य आत्मवत् सर्व भूतानि वृत्ति होण्यांत आहे. सत्य म्हणजे काय मर्वभूतहित असे आपण पाहिळें. आतां अहिंसा म्हणजे काय

पाहूं. अहिंसा नि सत्य परस्परपूरक आहेत. किंवहुना एक-रूपच आहेत. सत्य म्हणजे सर्वभूतहित म्हणजे सर्वभूतमात्रां-वर प्रेम अंतेच नाहीं का होत ? अहिंसा नसेल तर सत्य नाहीं. अहिंसेनेंच आपण सर्वीवर प्रेम करूं. म्हणजेच सर्व-भूतहितरत वर्नु. म्हणंजेच सत्यप्राप्ति करून वेऊं, अहिंसे-शिवाय सत्यप्राप्ति, सत्यदर्शन नाहीं, ही जी गांधीजींची निष्ठा तिच्याविषयीं आज चार शब्द सांगणार आहें. सत्याची जी आपण कल्पना चतली. तिच्या निरनिराळ्या अर्थानें. संदर्भात आपण पर्याय शब्द वापरले. सामाजिक सत्य म्हणजे न्यायः न्यायवुद्धि म्हणजे सर्वभूतिहत वुद्धि, सर्व समाजाच्या हिताची बुद्धि. प्रत्येक मनुष्य केवळ स्वार्थीच असतो अस नाहीं. मनुष्य केवळ स्वाधीं नाहीं, केवळ न्यायी आहे. ल्याच्याजवळ स्वार्थ बुद्धिहि आहे, न्यायी वृत्तिहि आहे. परंतु ही न्यायी वृत्ति, धर्मवृत्ति मिलन होते. स्वार्थी वृत्तिच बळावते. निःस्वार्थ बुद्धि ही एक निष्ठा आहे. ती सर्वाजवळ नसते. परंतु तिचा आधार घतल्यायांचून समाज सुखी होणार नाहीं. प्रत्येकानें आपापला स्वार्थ साधावा असे आपण म्हणूं तर कोणाळाच संतोष मिळणार नाहीं. समाजरचना अशा र्आनेर्वेध रीतीने कशी पाळणार ? समाजाची उभारणी सेवा, न्याय, कर्तव्य यांवर करायळा हवी. आजची समाजरचना स्वार्थ नि स्पर्धा यांवर उभारलेली आहे. मानवसमाजाला ही लांछनास्पद गाष्ट्र आहे. मानवाला हा कलक आहे, सेवा व क़र्तव्य यांच्या आधारावर समाजाची उभारणी करावी अशी महात्मा गांधींची इच्छा आहे. आज जगांत जें राजकारण नि अर्थकारण रूढ आहे त्यामुळें त्यांना दुःख होतें. त्याचा

विचार करतांना मनाला खेद झाल्याशिवाय रहात नाहीं असे ते म्हणतात. ते म्हणतात कीं मानवी व्यवहारांत कर्तव्य, न्याय, सेवा हीं तत्त्वें येतील तरच उन्नति शक्य आहे. आपल्या सर्वांच्या व्यवहारांत सत्य म्हणजेच सर्वांच्या क्ल्या-णाची इच्छा आणि अहिंसा म्हणजे सर्वावर प्रेम या दोन गोष्टी दाखल होतील तर किती छान होईल! हीं तत्त्वें जोंपर्यत व्यवहारांत येत नाहींत, तोंपर्यंत कितीहि इतर सुधारणा केल्या तरी मानवी उन्नति होईछ, सर्वांना खरें सुख प्राप्त होईल असे वाटत नाहीं. आर्थिक, राजकीय सर्वच व्यवहारांत धर्मबुद्धि ह्वी. महात्माजींची धर्मकल्पना सर्वजीवनव्यापी आहे. सारेच व्यवहार मानवांच्या हित-बुद्धीनें केले पाहिजेत. आज जगांत युद्धें आहेत. कां ? तर सर्वत्र स्पर्धा नि स्वार्थ यांची चलती आहे. हीं आज जीवनसूत्रें आहेत. स्पर्धा नि स्वार्थ जायला हवीं असतील तर निराळी समाजरचना ह्वी. महात्माजींचा चरखा, त्यांचा ग्रामोद्योग, या गोष्टींकडे आपण अज्ञा दृष्टीने पाहूं तरच त्यांतील अर्थ कळेल. चरखा, ग्रामोद्योग यांची कांस धराल तर युद्धें जातील. अहिंसक समाज निर्भायचा असेल तर यांची कांस धरावी लागेल. चरखा म्हणजे अहिंसेच प्रतीक. महात्माजी असे म्हणतात यांतील भावार्थ काय ? युद्धे टाळणे आणि प्रामोद्योग यांचा संबंध काय ? महात्माजी म्हणतात, आजची युद्धें कां आहेत हें लक्षांत ध्याल तर मग माइया प्रामोद्योगाने युद्धाचे कारणच उरणार नाहीं हें तुमच्या लक्षांत येईल. ब्रिटिश लोक हिंदुस्थानवर सत्ता चालवूं इच्छितात. कां ? केवळ सत्तेसाठीं सत्ता त्यांना नको आहे.

स्यांना व्यापार हवा आहे. व्यापारासाठीं त्यांना येथे सत्ता हवी आहे. परंतु आपण जर प्रामोद्योगाचे ध्येय केलें, प्रामो-द्योग हा जीवनधर्म केला तर र ग्रामोद्योगांनींच गांवच्या आवस्यक गर्जा आपण भागवूं लागलों समजा. येथील बेकारी आम्हांला नाहींशी करायची आहे, म्हणून आम्ही आमच्या गांवांतच वस्त निर्मन त्याच वापरण्याचा निश्चय केला आहे, अशी समजा आपण घोषणा केली तर येथे सत्ता चालवायला कोण येईल ? जीवनाला आवश्यक अशा गरजांच्या बाबतीत जर आपण सारे स्वावलंबी झालें। तर साम्राज्यवादी येथें राज्य करूं इच्छिणार नाहींत. येथें सत्ता चाळवण्याची त्यांची इच्छा नाहींशी होऊन जाईल. गांधी-जींची अशी ही विचारसरणी आहे. मोठमोठे कारखाने काढ़न संपत्तीचे केन्द्रीकरण आणि त्याचबराबर सत्तेचेहि केन्द्री-करण करून सर्व जगांत एक राज्य स्थापण्याचा हा काळ आहे असे कोणी म्हणत असतात. जागतिक दळणवळण वाढुळें आहे, त्यामुळें आज न्यापारिह सर्वत्र पसरेल. त्यांतच अधिकाधिक जगाचं कल्याण आहे. सारं जग जणूं एक होईल. परंतु असे सांगणारे कितीहि सांगात, आम्हांला एक गोष्ट दिसत आहे कीं, आजर्चे दळणवळण हें लुबाडण्यासाठीं आहे. अपहरण करण्यासाठी हैं दळणवळण वाढवण्यांत आठें आहे. हें केन्द्रीकरणिह अशासाठीं कीं, कोणस्या तरी राष्ट्राचे प्रमुख सर्व जगावर व्हावें. जर्मनी, जपान, अमेरिका, इंग्लंड यासाठींच लढत आहेत. जर्मनीचा पाडाव होईल असें दिसत आहे. इंग्लंड, अमेरिका अखेर विजयी होतील. इंग्लंडिह अमेरिकेचें आर्थिक गुलाम होईल अमेरिका जगा-

वर प्रभुत्व — आर्थिक प्रभुत्व राखू पाहील. सर्व संपत्ति अमेरिकेंत केन्द्रीभूत होईछ. म्हणजे सत्ताहि तेथेंच. रशिया भाणि अमेरिका यांची पुढें चुरस लागेल. महामा गांधी म्हणतात, हीं युद्धें थांबायचीं नाहींत. एक महायुद्ध संपून दुसरें वीस वर्षोनी आलें. हैं दुसरें संपून तिसरें पुन्हा येईल. हीं युद्धे थांबवायचीं असतील तर संपत्तीचें केन्द्रीकरण कर-ण्याचा प्रकार नष्टच करायला हवा. आपापल्या आवश्यक गरजा तेथळे तेथळेच लोक उत्पन्न करायला उमे रहायला हवेतः यांत स्वदेशी भावना आहे. माझ्या शेजारचे लोक ज्या वस्त करतात, त्याच मी ध्याव्या, त्यांत शोधबोध करावे, स्थारणा कराव्या, शेजारच्या, जनळच्या बांधवांचे घंदे सधारून त्यांची उन्नति करावी आणि त्या वस्तूंचा मीं उपभोग ध्यावा. कोणतीहि वस्तु घतांना ती कोणी निर्माण केली, कोठें निर्माण झाली हैं सदैव पाहिलें पाहिजे, वस्त विकत घेतांना आपण मोबदछा देतां, परंतु हा मोबदछा काठ जात आहे, कोणाला मिळत आहे, याची सदैव जाणीव आपर्णास हवी. ज्याला मोबदला जातो त्याचे पाट भरते की नाहीं ? मोबदला दिला तो योग्य आहे की नाहीं ? याचा विचार वास्तविक करायला हवा. आजर्चे देववेवीचे सूत्र " स्वस्तांत स्वस्त विकत घऊन, महागांत महाग विकायचे " अस आहे. To buy in the cheapest and sell in the dearest market, अमेरिका, जपान वगेरे देश जेथे स्वस्तांत स्त्रस्त माल मिळेल तेथून घेतात आणि जेथे महागांत महाग किंमतीस विकता येईल तेथं विकतात. परंतु अशा या व्यव-हारांत न्यायबुद्धि नाहीं. मीं जर स्वस्तांत स्वस्त वस्तु घेतली

तर ती महागांत महाग करून का विकाबी ? वस्त अत्यंत स्वस्त मिळते. कां मिळते ? स्याचा तुम्हीं विचार करायला हवा. नाहीं तर घोर पातकें तम्ही कराल. समजा, एखाचा गांत्राला आग लागली. जळन गेली वरंदारें. त्यांचे कोळसे झाले. हे कोळसे स्वस्त म्हणून विकत चेतांना तुम्हांला आनंद वाटेल का ? स्वस्तांत स्वस्त बाजारांत विकत घण्याचा हाच प्रकार आहे. मीं माल खरेदी करून ठेवायचा आणि ज्या छोकांना त्याची जरूर त्यांना तो चौपट पांचपट किमतीस विकायचा हैं वरें का ? महात्मा गांधी ही वृत्ति कशी सहन करतील है तो सद्व्यवहार नाहीं. मी माइया धंदानें समाजाची सेवा करीत आहे. ती विशिष्ट सेवा मला करतां यावी म्हणून कांही फायदा मीं घेणें योग्य आहे. जरूर तेबढाच फायदा मा घ्यावा. समाजान नियंत्रण घातलें नाहीं, सरकारने घातलें नाहीं, तरी आपण होऊनच स्वतःला नियंत्रण घालन वतलें पाहिजे. बाटेल तिततका फायदा वेणे ही आसरी वृत्ति आहे. स्वस्तांत स्वस्त विकत घेऊन महागांत महाग विकर्ण हा अन्याय आहे. चरखासंघाची मांडणी करतांना महात्माजीनी सांगितलें होतें कीं, आठ तास काम करणा-न्यांना पोटभर तरी मजुरी देतां आली पाहिजे. महाराष्ट्राने हा प्रयोग केला होता. आठ तास सत कातुर्के तर चार सहा आणे तरी मज़री मिळावी. सूत कातणाऱ्याला किती मिळतें हा महत्त्वाचा प्रश्न आहे. श्रम करणाऱ्याला किती मिळते याचा विचार न करतां माल निर्माण करणे हैं योग्य नाहीं. श्रम करणाऱ्याच्या आवश्यक गरजा भागतात की नाहीं हें पाहिलें पाहिजे. महात्माजींच्या प्रयोगांत ही दृष्टि असे. कांहीं मोठे

कारखाने झाले म्हणजे माइया देशांतील संपत्ति वाढली असें नाहीं. लाखों खेडी आहेत. तेथील संपत्ति वाढली का श संपत्तीची विभागणी होत आहे का शका एके ठायीं ढीग आहेत शब्यानें सेवा केली त्याला संपत्ति मिळते कीं नाहीं हैं भी पाहीन असे महात्मा गांधी म्हणतात. मीं ज्याला राबविलें, श्रमविलें त्याच्या पोटाला काय मिळालें शदुसऱ्या-पासून वस्तु विकत घेतांना त्याला कष्ट किती पडले, त्याचा योग्य मोदला त्याला मिळत आहे कीं नाहीं, त्याच्या आव-स्यक गरजा भागतील इतपत त्याला मिळालें तरच तो पुढें काम करूं शकेल, हे सारे विचार गांधीजींच्या अर्थशास्त्रांत आहेत. हें सारें करून मग थोडी संपत्ति मला मिळाली तरी ती हितावह आहे. ती यज्ञशिष्ट संपत्ति आहे.

कोणीं विचारतात कीं, आजन्या काळीं तुमचा हा स्वदेशी-धर्म संकुचित नाहीं का श्वापल्या प्रान्ताचा, खेडवाचा विचार करणें संकुचितपणाचें नाहीं का हे प्रश्न फोल आहेत. जेव्हां आपण दूरचा माल घेतों तेव्हां त्या दूरच्या लोकांसिह खायला मिळांचें असा विचार करून का आपण तसे करीत असतों श्मुळींच नाहीं. वस्तु सुबक आहे, स्वस्त आहे, घ्या. हाच विचार मनांत असतो. ज्याचा माल आपण घेतों, त्या माल तयार करणाऱ्या श्रमजीवीच्या आवश्यक गरजा भागतात कीं नाहीं हें आपण पाहिलें पाहिजे. तसे करतांना आपलें नुकसान होत असलें तरीहि त्याची भरपाई केली पाहिजे. अशा सेवाबुद्धीनें जेव्हां आपण व्यवहार करूं इच्छितों तेव्हां तो जगांतील लोकांशीं कसा करूं शकूं शिव्हा गांवच्या लोकांची सेवा करणें मला सोने आहे, सहज आहे. तो माझी गरज भागवील, मी स्याची. सेवावृत्तीचें अर्थकारण असेल तर यांत्रिक उत्पादनाने ते कस शक्य ? तथे प्रामोद्योगच हवा. संपत्तीचें विकेदीकरण आपोआपच होईल. आम्हांला आमच्या गांवची व्यवस्था छावणें सोपें आहे. मॅंचेस्टरची सेवा आम्ही करणें कठीण. महात्मा गांधी म्हणतात कीं. संवत्तीचे विकेदीकरण करून भार्थिक न्यवहारांतिह अहिंसा आपण दाखळ करूं या. ही अहिंसावृत्ति दाखल करायची असेल तर पूर्वींच्या ग्रामसंस्था पुन्हा प्राणमय करायला हन्यात. प्रामोद्योग मुरू केले पाहि-जेत. मोठमोठया कारखान्यांती र मालाशी स्पर्वेत हा प्रामो-चोगी माल टिकेल कसा ? याचें उत्तर एवढेंच कीं, गांत्रातील माल ध्यायचा: बाहेरचा ध्यायचाच नाहीं. गांवांतील मालांतिहे सुधारणा करीत जायचें. सुधारणा करायची नाहीं असे नाहीं. मार्गे वस्तु निर्माण करीत होता तशाच पुढें कराव्या अस नाहीं. शोधबोध करावे. सर्वची मर्यादा ओळखून जें क्षेत्र असे उतेथें बसून सुधारणा करून माल भरपूर वादवा. गांवच्या वस्तूंचा खरा अभिमान अंतेल तर तिच्यां-तील दोष दूर करा. ती चांगली करा. सर्वधर्मसमभाव आपण म्हणतों म्हणजे काय ! माइया धर्माचा मी अभि-मान धरावाः त्याच्या धर्माचा त्याने धरावाः परंतु माझ्या धर्मीतील सर्वच गोष्टी चांगल्या असे मीं नाहीं म्हणतां कामा. अभिमान याचा अर्थ जे दोष असतील ते काढून गुणांची वृद्धि करणें. दोषांचा अभिमान धरायचा नसतो. अभिमान गुणांचा धरावयाचा माइया धर्माचा मला अभिमान असेल तर मी त्यांत सुधारणा करीत जाणें हें माझें कर्तव्य आहे. गांवाची

सुधारणा, कुटुंबाची सुधारणा, धर्माची सुधारणा अशीं अनेक कर्तव्यें असतात. माझ्या धर्माचा अभिमान म्हणजे दुसऱ्यांना माझ्या धर्मात आणणें नव्हे. ज्या वातावरणांत मी राहिलों, मी वाढलों, तें मला प्रिय असतें. मीं त्यांतील वाईट माग काढला पाहिजे. माझ्या मोंवतालची हवा मला शुद्ध केली पाहिजे. सर्वधर्मसमभाव अशानें येईल. सारे धर्म शुद्ध होत गेले म्हणजे त्यांच्यांत भांडण राहणार नाहीं.

अहिंसेनेंच जगांत खरा न्याय स्थापिला जाईल हा महात्मा गांत्रींचा सर्व जगाला संदेश आहे. अहिंसावृत्ति पाळली जाण्याची आज तरी कितीशी आशा आहे ! महात्माजी म्हणतील कीं, मी माझ्यापरी खटपट करीत आहें. लोकांना सांगत आहें. महात्माजी हेहि कान्तिकारकच आहेत. ते मुख्यतः सामाजिक कान्तिकारक आहेत. परंतु राजकारणाच्या अडचणी येतात म्हणून ते राजकीय क्रान्तिकारकहि आहेत. अहिंसा, सत्य यांना सोडून व्यत्रहार सुरू होतात तेव्हां पुन्हा पुन्हा सत्य - अहिंसेवर अधिकाधिक जोर देणाऱ्या व्यक्ति यतच असतात. पूर्वींचे विधिनिषेध आज अपरे आहेत. एका वेळचे विधिनिषेध दुसऱ्या वेळेस उपयोगी पडतीलच असे नाहीं. आज आपण पुढें गेलें पाहिजे. सत्यपालन करतांना, भहिंसा पाळतांना दुसऱ्यास त्रास देऊं नका असे सांगण्यांत येतें. परंतु विचार केला तर दुसन्यास त्रास होतोच. एक प्रकारची अहिंसेने आपण सक्ति करीत असती. माशा मुछगा दुराचारी आहे असे दिसलें तर मी त्याला आधार देणार नाहीं, त्याच्याशीं असहकार करीन असे महात्मा गांधी म्हणतील. त्या परिस्थितीत मृत्युहि आला तरी सहकार करणार नाहीं. त्याचा परिणाम मृत्यूंत होईल अशी कोहीं आधीं कल्पना नसते. हिंसा करात्री, मरण यार्वे हा उद्देश नाहीं. तो सुधारावा हा हेतु. निदान माझ्याकडून तरी जें मठा पाप बाटते स्याच्याशीं सहकार होतां कामा नये, त्याः पापाला मदत मीं करतां कामा नये. जे असत् ब्यवहार करतात त्यांना असत् व्यवहार करून उपजीविका मिळ-त्रिण्याची संत्रय जडलेली असते. ही संत्रय ते सोडीतः नाहींत. अशा असत्य व्यवहार करणाऱ्यांशी मी जर असहकार केला तर त्यांना त्रास होतो ही गोष्ट खरी. आपण असा त्रास त्यांना होईल हैं गृहीत धरूनच असहकार करती. त्रास दावा हा हेतु नसतो. परंतु परिणाम तसा होतो. समजा, आपण स्वेदेशी धर्म आचरूं लागलों तर इंग्लंडमध्ये थोडी बेमारी होईछ. परंतु त्याला इलाज काय? इंग्लंडमंधील लोकांनी निराळी राहाणी स्वीकारावी हिंदुस्थानांतील घंदे बुडवून त्यांनी सुखांत रहावें ही हिंसा आहे. जगांतील क्रेश दूर करण्याचे दोन मार्ग आहेत.

१ अन्याय चाळ् ठेवून क्रेश दूर करूं बचणें.

२ न्यायप्रस्थापना करून सत्यावर आधारलेली समाज-रचना निर्मिणे.

पहिला मार्ग भामक आहे. सिंसा म्हणजे दुबळपणाः नन्हे. प्रेम म्हणजे अन्यायिह चाळ देणें असा अर्थ नन्हे. ब्रिटिशांवर प्रेम करणें म्हणजे ब्रिटिश हिंदुस्थान वी जी पिळव-णूक चालवीत आहेत तिला मान्यता देणें असा अर्थ नन्हे. त्यांचा अन्याय सहन करून भी माझ्या शेजारच्या बाधवांचीं दुःखें कशीं दूर करूं ! अहिंसा म्हणजे सत्याची प्रतारणाः

नव्हे. इंग्रजांनाहि मीं सत्य गोष्ट सांगितली पाहिजे की तुम्ही अशी दुसऱ्यांची पिळणूक करणें बरें नाहीं. सत्यनिष्ठा कठोर असते. असत्यान, अन्यायानं सख मिळत नसत ही गोष्ट निर्विवाद आहे. न्याय आल्याशिवाय सख नाहीं. न्याय कशा रीतीने स्थापावयाचा हा प्रश्न आहे. हिंसने न्यायाची स्थापना करतां येईछ का ? तो प्रयोग हजारों वर्षे चालला आहे. तो प्रयोग फसला. हिंसेने न्याय स्थापण्याचा प्रयत्न कधींच यशस्त्री होत नाहीं, ताःपुरता प्रयःन 'सफल झाल्याचा भास होतो. बाह्यतः यश मिळाल्यासारखें दिसलें तरी खऱ्या अर्थान त यश नसते. ज्या कारणास्तव हिंसा केली त कारण सिद्धीस गेलेलें दिसत नाहीं. सशस्त्र ऋान्ति कल्याण-कारी नाहीं, तशी करूं नये असे गांधीजी म्हणतात, त्यांच्या क्हणण्याचा अर्थ नीट समजून घेऊं या. म्हणजे बराचसा उलगडा होईल. ते म्हणतात कीं, माझें हें निश्चित मत आहे कीं, सत्याग्रह हेंच भारतीयांचें शस्त्र आहे. " सत्याग्रह एव शस्त्रं भारतीयानाम् " हें गांधीजींचें सूत्र आहे. ते म्हणतात, " जग तर हिंसेला कंटाळलें आहे. हिंसेनें उदेश सफल होत नाहीं, हिंसा यशस्त्री व्हायला तीहि प्रत्रळ असावी लागते. आणि ती यशस्त्री होते तेव्हां अति यशस्त्री होते. इतकीं कीं, ज्या लोकशाहीसाठीं म्हणून आपण सशस्त्र ऋान्ति केली, त्या लोकशाहीवरहि ती विजय मिळविते. लोकशाहीहि नष्ट होते. " राजकीय लोकशाही, आर्धिक लोकशाही यावी म्हणून सरास्त्र ऋान्ति. परंतु राजकीय लोकशाही तर नष्टच होते. हुकुमशाह्या अस्तित्वांत येतात असा जगाला अनुभव येतो. म्हणून महात्माजी म्हणतात कीं, जग या मारामारीला

विटलें आहे, कंटाळलें आहे, रक्तपाती ऋान्ति जगांत यशस्वी होणें शक्य नाहीं असे बाटतें. जगाची गोष्ट सोहन देऊ. भारतांत तरी ती यशस्त्री नाहींच होणार, येथील जनताच सशस्त्र कान्तीला इतका पाठिंबा देणार नाहीं. आणि कांहींनीं सशस्त्र होऊन समजा, कान्ति यशस्त्री केली तरी तिच्यामुळे जनतेचें कल्याण होईल असे बाटत नाहीं. सशस्त्र क्रान्तीने त्यांची गुलामगिरी अधिकच वाढेल, चिरस्थायी होईल, सशस्त्र वर्गाची एक हुकमत स्थापन होईल. जनतेशी या सशस्त्र वर्गाचा संबंध राहणार नाहीं हातांत सत्ता ठेवण्याची त्यांची लालसा बाढेल. एकप्रकार परकी राज्यच ते. परतंत्र-ताच ती. ते स्वराज्य नन्हे. सत्तेच्या जोरावर परकीयांनी राज्य चालवर्ले काय, स्वकीयांनी चालवर्ले काय ? परतंत्र-ताच ती. ज्या स्वराज्यांत प्रत्येकाला है माझे असे वाटेल तेच खरं स्वराज्य, माइया बाजून जर सत्य असेल, माझी आत्म-केश भोगायची जर तयारी असेल तर मी अन्याय नष्ट करू शकेन. अशी प्रचीति ज्या राज्यांत येते ती लोकशाही. अहिसेबर उभारलेली लोकशाही. जेथे असे करतां येण शक्य नसे उत्थें लोकशाही नाहीं. सविनय कायदे भंग हा प्रत्ये-काचा हक आहे. अहिंसक प्रतिकारांत सर्वांना वाव. शरी-सने धष्टपृष्ट असोत वा अशक्त असोत, मनोधेर्य असले म्हणजे झालें. अहिंसक ऋान्ति यशस्त्री व्हायला विधायक रचनाहि माठ्या प्रमाणांत पाठीशी असावी लागते. सारेच गोळ्या खायला तयार होतील असे नाहीं. सारेच लढ्यात भाग घेतील असे नाहीं. शैंकडा कोहीं लोक प्रत्यक्ष सत्या-प्रही सैनिक बनतील, पंरत विधायक कार्यांत सारी जनता

你是你就是我们就是我们的我们就就是我们就是我们的的话,我们也可以是我们的的话,也可能够不够**会不是不多。"** 

सामील हवी. ती उत्कटपणें काम करीत राहाते. आलस्य. औदासीन्य जात. सारं जीवन जण चैतन्यमय होते. प्रत्येक जण कोहींना कोहीं करीत असतो. या वातावरणाचा फायदा प्रत्यक्ष लढणाऱ्यांस मिळतो. सर्व जनतेला एक प्रकार आपण सारे भाग घत आहोत असे बाटते. सर्व जनता जागृत असल्यामुळें हुकुमशाहीहि येणार नाहीं. हुकुमशाही यायला लष्करी तंत्रच अवलंबिलेलें नसते. अशी अहिंसक क्रान्ति घडवन आणायची महात्माजींची इच्छा. अशी जी लोकशाही आणायची तथे कोणतीच हिंसा नको. राजकीय हिंसा नकी. आर्थिक नका, सामाजिक नको, धार्मिक नको, परस्पर सहकार्याने समाज चालेल, अहिंसक समाजरचनेत ही चनविध हिंसा नको, समाजरचनेची ही जी चार अंगे ती निर्दोष असात्रीतः महात्माजींच्या शिकवणीचें हें सार आहे. जगाच्या अनुभवांत्नच मीं प्रेरणा घेतली आहे असे ते म्हणतात. मी काहीं नवीन सांगतों आहे असे नाहीं. जगाचा अनुभव व्यवस्थित रूपान मी पढ़ ठेवीत आहें. आणि ते पन्हां अस सांगतात कीं, सशस्त्र क्रान्ति दिवसेदिवस अशक्य होत चालली आहे. लष्करी शक्ति जगांत वाढत आहे. ती दिवसंदिवस अधिक यांत्रिक स्वरूपाची होत आहे. अशा परिस्थितीत सर्वस मान्य जनताहि सरास्त्र झाळी तरीहि प्रभावी यांत्रिक लब्करी शक्तीपुढें कोठला प्रभाव पडायला ? जनतेचीं शस्त्रे आणि अद्यावत् सरकारी सत्तेचीं शस्त्रे यांत जमीन-अस्मानाचे अंतर असणार, म्हणून महात्माजी म्हणतात कीं, युद्धाच्या मार्गाने आपण जातांच कामा नये. आपण पूर्ण अहिंसक वृत्तीने प्रतिकार करू या. हिंदुस्थानांत ही वृत्ति

|轉於轉頭外羽前衛者以前京前京都於京京於衛 見奪於者明於非於郭明於外外外不不不不不不不

निर्माण झाळी तर परराज्यहि येथें राहणार नाहीं आणि देशी लष्करशाहीचाहि संभव नाहीं. जगांत युद्ध आहे. आपणांस त्या युद्धांतून सुटायचे असेल तर हाच मार्ग. देशांत अहिंसक क्रान्ति करावयाची. गांधीजींनी तर कोणत्याहि युद्धांत मी कधीं सामील होणार नाहीं म्हणून सांगितळें आहे. राष्ट्रीयसमेची आजची वृत्ति इतकीच कीं "हें युद्ध किमर्थ तें सांगा. युद्धहेतु सांगा. मग भामही बचूं. " महात्मा गांधीनी, जत्राहरलालजीनी राष्ट्रसमेस पुढें नेळें आहे. पूर्वी ब्रिटिश सत्तेशीं सौद्याची भाषा आपण करीत असं. आतां ती भाषा नाहीं. आतां सौद्याची भाषा असली तरी नैतिक मूल्यें गृहीत धरून ती आहे. युद्ध कशासाठीं आहे ? बोला, आपल्या राष्ट्राची अहिंसेच्या दृष्टीने ही प्रगतीच आहे. केवळ सौद्याची भाषा असती तर इतर गोष्टींचा आपण विचारच केला नसता. एकच अट घातली असती. हिंदुस्थानला स्त्रराज्य देतां का बोला. तमें करीत असाल तर तुमच्या बाजूनें लढूं. राष्ट्रीय समेत एवढवाहि गोष्टीवर तुप्त होऊन ब्रिटिशांच्या बाजुने लंद्र म्हणणारे काही आहेत. परंतु १४ सप्टेंबरचा जो ठराव त्यांत तशी सौद्याची भाषा नाहीं. त्या ठरावांत ' युद्धहेतु जाहीर करा; ते हिंदुस्थानला कसे लावतां तें सांगा. ' अशी भाषा आहे. तरीहि हिंदुस्थान युद्धांत सामील होईलच असीह त्या ठरावांत निश्चित नाहीं. आम्हांला हें युद्ध धर्म्य वाटलें तर विचार करूं. उद्यां चीन तमची वसाहत व्हावी म्हणून का लढायचें ? चीन ब्रिटिश राष्ट्रसंघांत वा साम्राज्यांत आणायचा असेल तर आम्ही कशी मदत करूं ? राष्ट्रीय

सभा धर्ममय युद्धाच्या भूमिकेवर आहे. नैतिक दृष्टि डोळ्यां-समीर ठेवून हैं युद्ध आहे असे अभिवचन दा. हैं लोक-शाहीसाठी असेल तर साम्राज्य सोडा. वसाहतींना स्वातंत्र्य चा. आम्हांटा स्वराज्य दिलेंत; परंतु इतर वसाहती परतंत्रच तर आम्ही का म्हणून युद्धांत यावे ! केवळ आमचाच प्रश्न नाहीं. महात्माजी ब्रिटिशांबरोवर सौदा करायळा तयार नन्हते. महात्माजींची भूमिका राष्ट्रसभेने सोडली तेव्हांच सौद्याची भाषा आठी असे म्हणतात. तसे म्हणणेंहि चूक आहे. आजहि राष्ट्रसभेची सौद्याची भाषा नाहीं. युद्धहेतु पटवा. खात्रीचा पुरात्रा प्रत्यक्ष रूपांत दा। हें युद्ध न्यायासाठी आहे असे आम्हांला पटवा. मग आम्ही लढूं. म्हणजे नैतिक मूल्यांसाठीं लढूं अशीच राष्ट्रसमेचीहि भूमिका आहे. राष्ट्रीय कल्याणाची वृत्ति जगत्कल्याणाच्या वृत्तीशीं तिने जोडली आहे. केवळ स्वतःचा स्वार्थ राष्ट्रसमा बद्यती तर तिने निराळी भूमिका घतली असती. महात्मा गांधी राष्ट्रसभेच्या पुढें जाऊन ' युद्धविरोधाचा प्रचार करा, सर्वत्र जा ' असे सांगूं लागले. " देशावर परकी आक्रमण झालें तर ज्यांना हिंसेनें रक्षण करतां येईल त्यांनी हिंसेनें करावें. सत्कार्यार्थ हिंसा असेल तर परवानगी परंतु मी अहिंसेनेंच प्रतिकार करीन ' असे ते म्हणाले.

परंतु देशांत जेन्हां चलेजाव लढा सुरू होणार होता तेन्हां त्यांनी हिंसेला मान्यता दिली नन्हती. जो लढा आतां चालला आहे, त्यांत अहिंसेची न्याप्ति किती, हिंसेची किती, कोण किती बरोबर, कोण किती चूक तो हिशेब मागून बघा. परंतु एक गोष्ट मान्य केली पाहिजे की, आज असा कोणीहि

शंभर टके मी हिंसात्मक आहें असे म्हणेल. आमचा लढा स्वार्थासाठीं आहे, सौद्यासाठीं आहे, तो हिंसाःमक आहे असे कोणी म्हणूं शक्तणार नाहीं. वर्षभर चळवळ चालली. महात्मा गांचीच्या पाठीमागं जनतेनं लढा दिला, अद्याप देत आहे. राष्ट्रीयसभेमध्यं मतभेद असले तरी महात्माजींच्या मार्गे सारे आहेत. अहिंसापालनाची वृत्ति सर्वत्र उत्पन्न झाली आहे. वास्तविक त्रिटिशांशीं आपण युद्ध पुकारलेलें, परंतु जनतेकडून हत्त्या कचितच झाली. ४० वोटि लोक हिंसा करायची असे मनांत आणते तर ते अपार करूं शकते. परंतु 'प्राण पवित्र माना ' अशी घोषणा सर्वानी केली. जगाच्या इतिहासांत ही अपूर्व गोष्ट होती. शत्रूच्या रक्ताचा थंबहि न सांडतां हा लढा लढवला गेला. ही जी वृत्ति महात्माजींनी निर्माण केली, ती सामान्य नाहीं. जगाच्या इतिहासांत भर घालणानी ही अपूर्व वस्तु आहे, महात्माजीनी जगाच्या इतिहासांत एक नवीन प्रकरण लिहिलें. अहिंसेच्या मर्यादा लढा चालवणाऱ्यांनी कितपत पाळल्या, त्यांना त्या कितपत झेंपल्या हा वादाचा प्रश्न असला तरी, महात्माजींच्या सत्याप्रहाच्या मर्थादा कोणी सोडून दिल्या असल्या तरी, सत्याग्रहाची वृत्ति महात्माजींनी जी कोट्यविध छोकांत निर्माण केळी, ती इतिहासांत नवीन वस्तु आहे यांत शंका नाहीं. जो लढा बाहेर झाला, त्याची कोणासहि शरम बाटायला नको. सरकारच्या पर्वतप्राय हिंसेच्या मानानं जनतेच्या हातून झाळेळी हिंसा कणासमान आहे आणि प्राणहत्या तर जन-तेने जवळजवळ शपथपूर्वक वर्ज्यच मानली होती.

महात्माजी जगांतून युद्धें जावीं म्हणून हा नवीन प्रयोग

करीत आहेत. ते नवीन मार्ग दाखवीत आहेत. न्याय-प्रस्थापनेसाठींहि हिंसा नको. यासाठीं हा त्यांचा नवा युद्ध-प्रकार. अहिंसक युद्धाचा प्रकार. या मार्गाचे ते संशोधनः करीत असतात. हिंदुस्थानांत ते जो हा प्रयोग करीत आहेत, त्याच्याकडे जगाचे लक्ष आहे. जगामध्ये ध्येय वाढली, साध्ये वाढलीं; परंतु साधनें तींच आहेत. आपलीच साध्याविषयींची भाषा बवा. पूर्वी म्हणत असीं कीं, हे परके आधीं येथूना जाबोत. पुढे म्हर्ग लागला कीं, जे स्वराज्य येणार ते एकतंत्री नको, लोकशाही स्वरूपाचें ते हवें. देशांतील सर्वांना मताधिकार हवा. पुढे एवढवाने व संपर्छे नाहीं. आर्थिकः स्रिधिति यायला हवी. सामाजिक समता हवी. समाजवाद एकप्रकारें यायला हवा. परंत हेंहि अखेर चें ध्येय नाहीं, राजकीय हिंसाच नकी असेल तर स्टेटच नकी. सर-कारच नको. सरकार असर्गे म्हणजे समाजांत थोडा तरी अन्याय आहे हा अर्थ होय. कम्युनिस्टिह म्हणतात कीं, अखेर सरकारच नको. महात्माजीहि एका अर्थी अराजक म्हणजे राज्यसत्ताच नको असे मानणारे आहेत. केवळ सत्या युग यार्वे. सारे सत्यानें, न्यायानें, सहकायीनें वागणारे झाले म्हणजे मग सरकार ही वस्तु कशाला ? सरकार रूपी संस्थेलाः खुशाल मग संप्रहालयांत ठेवं अशा रीतीने ध्येये विकसत जात आहेत. परंतु ध्येयांच्या उत्तरोत्तर विकासाबरोबर साध-नांचाहि विकास होत गेला का है साधने तींच. बाण जाऊन बंदुक आली. बंदुक जाऊन तोफ आली – परंतु साधने हिंसेचींची हिंसनेच माणूस माणसास खूबाडतो. हिंसेनेच साम्राज्यं, हिंसेनेच समाजवाद, हिंसेनच राज्यसंस्थाहि दर

करायची साध्ये नानाप्रकारची परंत साधन हिंसेचेंच हा 'त्रिरोध आहे. साध्यें उत्तरोत्तर थोर असतील तर साधनेंहि थोर वापरा मार्ग शुद्ध न घतां, अंतरंग शुद्ध न करतां, ्सावनं शुद्ध न वापरतां प्राप्त झालेलीं ध्येये मला नकोत, असे महात्माजी म्हणतील. पूर्वीच्याच हिंसात्मक मार्गाने जरी \*सत्ययुगाची प्राप्ति होत असली तरी ती मला नकी, ती प्राप्ति नसतेच, तो भ्रम असतो, पश्चिमात्यांनी हा भ्रम निर्माण केला आहे. हिंसेने सारें मिळतं असे त्यांना वाटतं. या मार्गाने उच ध्येयं कदापि प्राप्त होणार नाहींत. ध्येय उच असेल तर साधनेहि तितकींच उच वापरा. ते साधन म्हणजे माझी आत्मशक्ति. अंतःकरणाची सुधारणा आधीं सर्वांनी करूं या. ही सुधारणा माझी मीच करायची असते. म्हणून महात्मा गांधींच्या मार्गात स्त्रतःची सुधारणा आधीं असते, भग जगाच्या सुधारणेवर भर असतो. अंतरग सुधारणे-पासून प्रारंभ करून मग जगाच्या सुधारणेकडे वळावचें. 'परंतु सर्वांनीं अंतः करणाची सुधारणा करावी असे म्हणून भागत नाहीं, त्यांना तसे करतां यात्रे म्हणून साथ साथ दुस-च्याहि गोष्टी आणायला ह्न्यात. महात्मा गांची एकदां म्हणाले, "लोकांना पोटभर जेवायला जोंपर्यंत मी देऊं -शकत नाहीं, तोवर त्यांना रामनाम ध्यायला तरी कसे सांगु ?'' अंतरंगाच्या मुधारणेवरोवर वाह्यांगाचीहि सुधारणा करीत राहिलें पाहिज, एकीकडे मन मोठें नि निर्मळ करीत जाव-याचे, तर लगेच तिकडे त्याचा प्रतिध्वनि राजकीय नि आर्थिक परिस्थिति शुद्ध करण्याच्या रूपाने उमटला पाहिजे. आंतरिक सुधारणेंतूनच बाह्य क्रियचीहि सुधारणाः

प्राचीनकाळी आपल्याकडे याचाहि जणूं श्रमविभाग केला गेला कांहींना केवळ आंतरिक सुधारणेवरच भर दिला. समाजधारणेचा कोणताहि न्यवसाय सोडण्याची वास्तविक जरूर नाहीं. गीतेची अशी शिकवण आहे. महास्मा गांधी। हीच देत आहेत. भगवान् बुद्ध आले तरी त्यांनाहि मी। नम्रपणे चरखा चालवा असे सांगेन असे एकदां ते म्हणाले. पूर्वी शेतींत हिंसा होते म्हणून कोणी शेतीच सोडली. ब्राह्मणांनी म्हणे शेती करूं नये. हें अयोग्य आहे. असें. करण्याची जरूरी नाहीं, एवढेंच नकें तर चूक आहे.

## " कृषिमित् कृषस्व "

' अरे, शेतीच कर ' असे वेद सांगतो. शेतीचें काम, मंग्याचें काम हीं दोन्हीं कामें महात्माजींना फार आवडतात. सेवेचें कोणतेंच कर्म अपिवत्र नाहीं. शेतीचें काम नि स्वच्छतेचें काम – हीं कामें करणाऱ्यांना अत्यन्त मान द्या असे गांधीजी सांगतात. शेतींत हिंसा होत असेळ तर ती कमी कशी करतां येईळ त्याचा शोध करा-शेतीचाच त्याग नका करूं.

समाजाचा व्यवहार सोडायचा नाहीं तोच व्यवहार सुंदर, उदार घ्येयवादी करायचा. जेथे असाल तेथेंच ठाण मांडून आपापली कर्में करीत रहा. आपापलें कर्मक्षेत्र सोडूं नका. जसें आपापल्या जागीं राहूनच भीष्माचें रक्षण करा, सेनेचें रक्षण करा "यथाभागमविश्वतम्" असें दुर्योधना आपल्या सैनिकांस म्हणाला, त्याप्रमाणें समाजाचें रक्षण, आपापलीं कर्में जेथें असाल तेथें नीट करून करा. धंदे असे घ्या कीं जे समाजपोषक आहेत, न्यायाला पोषक आहेत. दारूसारखे धंदे नकोत. समाजाचा नाश करणारे धंदे नकोत. आपापत्या कर्मानी समाज सुखमय, अहिंसक म्हणजे जेथें अन्याय नाहीं, कोणाला दुःख नाहीं, कोणाचे शोषण नाहीं असा करावयाचा आहे.

## " स्वकमें - कुसुमी त्यास पूजुनी मोक्ष मळवी "

स्वतःच्या कर्मांनींच ईश्वराची पूजा करा. समाजाची सेवा ·समाज म्हणजेच ईश्वर समजून कराः जें कर्म कराल त्यांत स्त्य, अहिंसा आणा. सत्य, अहिंसा पाळून जें कांहीं कराल तींच समाजाची खरी सेवा होईल. सत्य, अहिंसा सोडून जें कराल त्यानें सेवा न होतां उलट हेवाच वाटायचा. हेंच त्त्वज्ञान, तत्त्वज्ञान म्हणून महात्माजी कांहीं निराळें मानीत नाहींत. हें सर्वांगीण तत्त्वज्ञान आहे. अंतरंगकान्ति हें बाह्य-कान्तीचें साधन, अंतरंग निर्मळ करून समाजाच्या बाह्यांगांत कान्ति करूं लागलांत म्हणजे सामाजिक, आर्थिक, राजकीय कान्तिहि होईल, व्यक्तीचा मोक्ष समाजाच्या मोक्षाशी महा-त्माजीनी जोडला आहे. सभीवती अन्याय, हिंसा असतांना न्त्या वातावरणांत मी माझा संपूर्ण मोक्ष मिळवूं तरी कसा ? माइया मोक्षांतिह काहीं तरी देख, काहींतरी कमीपणा तोंवर राहणार. समाज मुक्त नाहीं तोंवर तुम्हीहि मुक्त नाहीं. म्हणून स्वतः छा सुधारीत, स्वतः चीं कर्में सुधारीत समाजिह सधारं लागा.

महात्माजींनी एक नवीन महान् क्रान्तिकारक उभा केला आहे. जो साधु असून क्रान्तिकारी आहे. साधुता आणि क्रान्तिप्रवणता दोहोंचा रम्य संगम ज्याच्या ठायीं आहे. असा नवयुगांतील नवा क्रान्तिकारी त्यांनी उभा केला आहे.

अंतरंगांत कान्ति व बाहेरिह क्रान्ति करूं पाहणारा, ज्याचे साध्य राद्ध आहे आणि साधनेंहि राद्ध आहेत असा हा क्रान्तिकारक आहे. महात्माजीनी अशा सर्वोगीण क्रान्तीची दृष्टि देण्याचा प्रयत्न चालविला आहे. सारे लोक एकदम या मार्गाने जाऊं शकतील असं नाहीं. सारा हिंदुस्थानहि या मार्गानें एकाएकी जाईल असें नाहीं. परंतु महात्माजीनीं हिंदी राष्ट्रां । एक नवनिष्ठा उत्पन्न केली आहे यांत शंका नाहीं, सर्वीवर कमीअधिक त्या निष्ठेचा परिणाम झाला आहे. याच मार्गाने जाऊं तर स्वतःचे, स्वतःच्या राष्ट्राचे, मानव जातीचें कल्याण आहे असे अंतःकरणांत सर्वांना वाट्टं लागलें आहे. महात्माजींचें असें हें जीवनदर्शन आहे. त्यांनी दिलेलें सर्व जीवनस्पर्शी असे हैं कर्मयोगी तत्त्वज्ञान आहे. ही नवीन जीवननिष्ठा स्वतःच्या प्रत्यक्ष आचरणाने ते देत आहेत. आज त्यांचा बाढदिवस. ते बंधनांत आहेत. परंत स्यांचे विचार जगभर जात आहेत, जात राहतील. बंधनां-तून सर्वांना मुक्त कर्णारें हैं तत्त्रज्ञान वाढत जाईल अजी आशा आहे. सात दिवस आपग थोडा फार उहापोह केळा आज तो परा करूं.